T.C.
ANKARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
ISLAM TARIHI VE SANATLARI ANABILIiM DALI
TURK iSLAM EDEBIYATI BiLiM DALI

EDEBI BiR MUHIT OLARAK TEKKELER
(15-19.ASIR iISTANBUL MEVLEVIHANELERI ORNEGI)

Doktora Tezi

Bilge ILHAN TOKER

Ankara-2022



T.C.
ANKARA UNIVERSITESI
SOSYAL BiLIMLER ENSTIiTUSU
ISLAM TARiHi VE SANATLARI ANABILIiM DALI
TURK iSLAM EDEBIYATI BiLiM DALI

EDEBI BiR MUHIT OLARAK TEKKELER
(15-19.ASIR iISTANBUL MEVLEVIHANELERi ORNEGI)

Doktora Tezi

Bilge ILHAN TOKER

Tez Damismani

Prof. Dr. Ziilfikar GUNGOR

Ankara-2022



T.C.
ANKARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
ISLAM TARiHi VE SANATLARI ANABILiM DALI
TURK iSLAM EDEBIiYATI BiLiM DALI

EDEBi BiR MUHIT OLARAK TEKKELER
(15-19.ASIR iISTANBUL MEVLEVIHANELERI ORNEGI)

DOKTORA TEZi

Tez Danismani

Prof. Dr. Ziilfikar GUNGOR

TEZ JURISI UYELERI
Adi ve Soyadi Imzas
1- Prof. Dr. Ziilfikar GUNGOR (Danisman) — ....cooiiiieiieieeieenn
2- Prof. Dr. Mehmet AKKUS
3-Prof. Dr. Ali YILMAZ
4- Prof. Dr. Thsan CAPCIOGLU i,
5- Prof. Dr. Yasar AYDEMIR

Tez Savunmasi Tarihi

29.07.2022




T.C.
ANKARA UNIVERSITESI

Sosyal Bilimler Enstitiisii Miidiirliigii’ne,

Prof. Dr. Ziilfikar GUNGOR danismanhginda hazirladigim “Edebi Bir Muhit Olarak
Tekkeler (15-19. Asir Istanbul Mevlevihaneleri Ornegi)” (Ankara.2022) ” adli doktora
tezimdeki biitiin bilgilerin akademik kurallara ve etik davranis ilkelerine uygun olarak toplanip
sunuldugunu, baska kaynaklardan aldigim bilgileri metinde ve kaynakg¢ada eksiksiz olarak
gosterdigimi, calisma siirecinde bilimsel arastirma ve etik kurallarina uygun olarak davrandigimi

ve aksinin ortaya ¢ikmasi durumunda her tiirlii yasal sonucu kabul edecegimi beyan ederim.

Tarih: 29.07.2022
Bilge ILHAN TOKER



ICINDEKILER

ONSOZ ... iv
KISALTMALAR ...ttt ettt e et e s vil
GIRIS ettt ettt 1
1. ARASTIRMANIN PROBLEMI ......coooviiiiiiiiiecceeeeeeeeeeeeeeeee e 1
2. ARASTIRMANIN AMACI VE KONUSU ....cciiiiiiieieieeieeee e 2
3. ARASTIRMANIN YONTEMI, KAYNAKLARI VE SINIRLILIKLARTI............... 3
3. Bati’da Fransisken Tarikat: Ozelinde Sekillenen Sanat ve Edebiyat Himayesi........ 5
I. BOLUM
Edebi Ml}hit ve Edebi Muhiti Olusturan Kav.ramlar Uzerine Degerlendirmeler, Yeni
Kavram Onerileri ve Mevlevi Edebi Muhitinin Ik Yapilanmasi..........cc.cccceuueee 9
1.1. Toplumun Dinamikleri ile Birlikte Sekillenen Bir Kavram: Edebi Muhit ......... 9
1.2. Mubhitleri Olusturan Alt Mekanlar: Edebi Mahfiller............ccccoccoeviiiiiinnnnnnnn. 18
1.3. Edebi Mahfillerin Birincil Aktorleri: Patronlar ve Hamiler ................c.c........ 29
1.3.1. Maddi Kazanim ve Korumanin Garantdrii: Patron ............cccceeceeniienennne 29
1.3.2. Sanatginin Miirebbisi: HAMI..........cccviiiiiiiiiiiiiicceeeee e 45
1.3.3. Tarikatlarin, Patronlarin ve Hamilerin Edebi Hayat Uzerindeki Etkileri...51
1.4. Edebi Bir Muhit Olusturmasi Yoniiyle Tekkeler.........ccocveeviviiiiieniiiieiienee, 59
1.4.1. Tekke Muhitinin Ne Olduguna ve Nasil Olustuguna Dair Ik Tespitler ve
CalISMALAT......oiiiiiiie e e e e e 65
1.4.2. Tekke Edebi Muhitinin Ne Olduguna ve Smirlara Dair Bir Kavram Onerisi
.............................................................................................................................. 77
1.4.3. Tekke Mubhitini Olusturan Cekirdek Yapilar: Tekke Mabhfilleri................ 91
1.5. Edebi Bir Muhit Olusturmalar1 Yoniiyle Mevlevihaneler ..............ccceueeeeee. 102
1.5.1. Mevlevihanelerin Edebi Bir Muhit Olusturmalarmin ilk Asamalar1 ve Dinamikleri
............................................................................................................................ 102
1.5.2. Mevlevi Edebi Muhitinin Olusumunda Mevlana’nin Rolii.................. 103
1.5.3. Mevleviligin Istanbul’a Gelmesinden Onceki Siiregte Mevlevi Edebi Muhitinin
Kurulugu (1284-1491) c..eeeieeeeeee et 107
1.5.4. Mevlevi Sairlerin Osmanl Cografyasindaki Ilk Etkinlikleri ............... 119
1.5.5. 15.-18. Asirlarda Istanbul Icerisinde Bir Edebi Muhit Olusturan istanbul
Mevlevihanelerinin DinamiKIeri.........c.oooieiiiiiiiiiiiiiiiiieeeee e, 130



II. BOLUM

istanbul’da Kurulan ilk Mevlevi Mahfili: Galata Mevlevihanesi.........143

2.1.Galata Mahfilinin {1k Dénemi: istanbul Mevlevi Muhitinin Temellerinin Atilis1...146

2.1.1.Divane Mehmet Celebi Donemi (1491-2).......ccoviiiiiiiiiiiiiiieene. 147
2.1.2. Sinoplu Safayl Donemi (7-1533)....c.oiuiiiiiii 148
2.1.3. Sinoplu Safayi ile Sirri Abdi Dede’nin Seyhligi Arasindaki Donem (1533-1610)
................................................................................................... 153
2.2. Galata Mahfilinin ikinci Dénemi: Istanbul Mevlevi Edebi Muhitinin Canlanisi...62
2.2.1. Ismail Rusiihi-i Ankaravi Dénemi (1610-1631).........c.vvvviuiiniiniiniinnnnn, 164
2.2.2. Adem Dede Donemi (1631-1652).......ueemneeeeeee e 175
2.2.3. Arzi Mehmet Dede Donemi (1653-1664)........cccvvviiiiiiiiiiiiiiiiiieinenn, 188
2.2.4. Dervis Celebi Donem(ler)i (1664-65, 1671-72)..c.ccovvieeeciieeciieeeiieeiee e, 205
2.2.5. Naci Ahmet Dede Donemi (1664-65-1671-72).....cccviieiiiiiiiiiiiiiinnn, 207
2.2.6. Gavsi Ahmet Dede Donemi (1677-1697-98) ......cooevieeiieiiiiiieiiecieeieeeiens 208
2.2.7. Nayi Osman Dede’nin Mesihatindan Seyh Galib’in Mesihatina Kadar Olan Siireg
(169798 — 1790) .ottt st ettt st e 230
2.3. Galata Mahfilinin Ugiincii Dénemi: Galata Mevlevihanesi’nin Yeniden Yiikselisi
.................................................................................................................................. 237
2.3.1. Seyh Galib Donemi (1790-1799).......oiuiiiiiii e, 241
2.3.2. Kudretullah Dede Donemi (1816-1871)......ccoviiiiiiiiiiiiiiiaieea 274
I11. Boliim
Surlarin Disinda Uzak Bir Mahfil: Yenikap1 Mevlevihanesi.......... 290

3.1. Kemal Ahmet Dede’den Ebubekir Dede’ye: Yenikapt Mahfilinin {lk Dénemi (1598-

L746) .ttt 297
3.1.1. Kemal Ahmet Dede ve Dogani Ahmet Dede’nin Mesihat Yillarinda Yenikapi
Mevlevihanesi’ndeki Edebi Durum (1598-1638-39)....c..ccccviririiiiiciiiiicnienn 299

3.1.2. Yenikap1 Mevlevihanesi’ndeki Edebiyat Mahfilinin Temellerinin Atilmasi: Sabihi
Ahmet Dede’nin Mesihatindan Ebubekir Dede’nin Seyhligine Kadar Olan Siire¢ (1638-39

LT 305
3.2. Yenikap1 Mahfilinin Ikinci Donemi (1746-1908): Siyaset ve Tarikat Birlikteliginin
Edebiyata Yansimast. ... ...ooueiuiiii e 336

3.2.1.Yenikap1 Mevlevihanesi’nin Yeni Bir Doneme Girisi: Kiitahyali Ebubekir Dede’nin

Mesihat Y11art (17460-1775). ..ot e e aeas 338

3.2.2. Ali Nutki Dede Donemi (1775-1804)......o.ouiiiniiiiiiiii e 343

3.2.3. Abdiilbaki Nasir Dede Donemi (1804-1821)......cocvviiiiiiiiiiiiiiiiiinen, 356



3.2.4. Recep Hiiseyin Hiisnii ve Abdiirrahim Kiinhi Dede Donemlerinde (1821-1832)

Yenikap1 Mevlevihanesi’ndeki Edebi Durum ...........ccccovviiiiiiiiiiiiieieee, 369

3.2.5. Osman Salahaddin Dede Donemi (1832-1887) ...cccvveevvieeciieeiieciieeeieeens 372

3.2.6. Mehmet Celaleddin Dede Donemi (1887-1908).........cccveevievienveeciiennieennen. 393
IV. BOLUM

Besiktas’tan Bahariye’ye Siirgiin Bir Mahfil: Besiktag/Bahariye

MevIeVIRANESi.c.oviniiniiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiir it eae 398

4.1. Agazade Mehmet Dede’den Hasan Nazif Dede’ye: Besiktas Mevlevihanesi’nin 1k
DONemi (1622-1853) ...ttt sttt 400

4.2. Besiktas Mevlevihanesi’nin 11k Hamisi: Hasan Nazif Dede ve Dénemi (1853-1871)
................................................................................................................................ 408

4.3. Besiktas Mevlevihanesi’nde Sekillenen Mahfilin Bahariye’deki Miras¢isi: Hiiseyin
Fahreddin Dede ve Donemi (1871-1911) ..ccooeviiiiiiiiiiiieiieieeeeeee e 423

4.4. Istanbul Mevlevi Muhitinde Edebiyat Mahfili Haline Gelemeyen iki Dergah: Kasimpasa
ve Uskiidar MevIeVINANEIETi................oeveveereveceeieeeeeeeeee e 442

4.4.1. Istanbul’da Bir Dervisin Kendi Cabalariyla Kurulan Ilk Mevlevihane: Kasimpasa
IMEVIEVINANEST ...ttt 442
4.4.2. Istanbul’da Kurulan Son Mevlevihane: Uskiidar Mevlevihanesi ................ 456
SONUC ..eieeeeeterte ettt et et e e et e st esseestesseesbeesaesseenseessasseesseansesseensesnsessaensennsesseenes 459
BIBLIYOGRAFYA ..ottt 468
L@ 720 2 LSRR 506
ABSTRACT .. .o 508



ONSOZ

Tarikat ve siyaset, siyaset ve edebiyat ya da tarikat ve edebiyat arasindaki iliski;
tasavvuf, tarih, edebiyat gibi farkli disiplinlerde c¢alisan aragtirmacilarin dikkatini ¢eken
alanlardir. irfan Giindiiz, Osmanlilarda Devlet-Tekke Miinasebetleri baslikli calismasinda,
Osmanli’nin son dénemlerinde devlet ve tarikatlarin iliskisini irdelerken, Haluk ipekten, Divan
Edebiyatinda Edebi Muhitler kitabinda siyasetin; edebiyatin gelisimi ve sairlerin belli kisiler
ve mekanlar etrafinda toplanmalarini saglayan faktorleri ortaya koymustur. “Divan Sairlerinin
Tasavvuf ve Tarikat liskileri” ¢alismasinda, Mustafa Isen tezkirelerden yola ¢ikarak sairlerin
tarikatlarla olan iliskilerini ele almig ve bu iligskiyi rakamsal verilerle ortaya koymustur. Ali
Oztiirk ise “XVI. Yiizyil Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf” baslikli doktora tezinde 16. asirda
yasan ve Halveti tarikatina mensup olan otuz dort sairin eserlerini ve bu eserlerdeki kavramlari
ele alarak tarikat ve edebiyat arasindaki iligkiyi edebi eserlerin sekillenmesi iizerinden ele

almistir.

Bu caligsmada ise tarikat, siyaset ve edebiyat arasindaki iligki ortaya konulmus, bu
iliskinin edebi yapilanmalara etkisi ele alinmistir. Tezin Orneklemini olusturan
Mevlevihanelerin kuruldugu Istanbul, hem Osmanli hem de Cumhuriyet sonrasinda,
bilinyesinde sekillenen edebi mahfillerin ve mubhitlerin, farkli ¢alismalarda irdelendigi bir sehir
olmakla birlikte Istanbul Mevlevihaneleri, bu ¢alismalarda edebi bir yapilanma icerisinde ele
alinmamuiglardir. Tarikatlar ve edebiyat arasindaki iliski de ¢esitli tez, makale ve bildirilerde
ele alinmigsa da bu ikili arasindaki iligkinin siyaset ile olan ilgisi ve tarikat-siyaset ve edebiyat
arasindaki iliskinin, bir edebi ¢evre olusturabilecegine dair miistakil ve kapsamli bir ¢alisma

simdiye kadar yapilmamustir.

Tarikatlarin edebi iiretim ile iligkisi, bu iliskinin artmasi ile sekillenebilecek tekke
mahfili, bir ya da birden ¢ok tekke mahfilinin temsil edebilecegi edebl muhit ve bu muhiti
sekillendiren kisilerin kimlerden olustugu; siyasi erkin miidahalesiyle tekkeler ¢evresinde
gelisen edebi yapilanmadaki degisimlerin nasil ve ne sekilde oldugu vb. sorularin cevaplanmasi

amaciyla bu ¢aligma yapilmis ve boylelikle alandaki boslugun doldurulmasi hedeflenmistir.



Caligmanin girisinde, Bati’da Hristiyanlik icerisinde gelisen bir tarikat olan Fransisken
tarikat1 6zelinde Ingiltere, Ispanya ve italya cografyasindaki sanat himayesi ile zaman zaman
bu tarikatin edebiyata verdigi 6nem ve bunun tarikatin yayilmasia olan katkisina kisaca
deginilmistir. Bu sayede Islam diinyasinda, Osmanli cografyasinda var olan siyaset-tarikat ve
edebiyat iligkisinin benzerinin farkli zamanlarda ve farkli cografyalarda da var oldugu

gosterilmistir.

Tezin, teorik gercevesini ¢izen birinci boliimde, kavram tanimlari lizerinde durulmus,
bu amagla belli bir tarikatin olusturdugu muhitten ziyade genel bir tekke muhiti ve mahfili
tanimlamasi yapilmistir. Tekke mahfili ve tekke muhiti kavramlarinin tanimlanmasi amaciyla,
daha onceleri yapilan edebi muhit kavramlari ile ¢aligmalarda, kapsamlar farklilik arz eden
tekke muhiti tanimlar tartigilmis; bu kavramlar karsilastirilarak tekke muhitinin, kimlerden
olusabilecegi ve hangi sartlar altinda sekillenebilecegi ortaya konulmustur. Tekke mubhitinin bir
tanimlamasini yapabilmek amaciyla, oncelikle bu mubhiti sekillendiren basat aktorlerin kimler

oldugu tespit edilmeye calisilmustir.

Tezin ikinci béliimiinde, Mevleviligin Istanbul’da acilan ilk tekkesi olan Galata
Mevlevihanesi ve bu tekke c¢evresinde sekillenen edebi mahfil ele alinmistir. Bu mahfilin
yapilanmasini tespit edebilmek adina, 15-19. asirlarda dergdhin seyhligini yiiriiten isimlerin,
hem edebiyat ile hem de devrin siyasal elitleri ile olan iligkileri irdelenmistir. Galata
Mevlevihanesi postnisinlerinin; edebiyat ile olan baglarmin yani sira, siyaset ile olan
iliskilerinin, dergah biinyesinde sekillenen edebi mahfildeki yansimasini takip edebilmek adina

bu boliim ii¢ temel kismda ele alinmustir.

Istanbul’da Mevleviligin temsil edildigi ikinci mekan olan Yenikap: Mevlevihanesi, de
Galata Mevlevihanesi’nin incelendigi yontem ile tigiincii boliimde ele alinmistir. Bu ¢ergevede
ad1 gecen tekkenin edebi yapilanmasinin tarihsel siirec icerisindeki sekillenmesi iki ana baslik

altinda ele alinmustir.

Tezin dordiincii béliimiinde, Istanbul Mevlevi muhitinde acilan {iciincii tekke olan
Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi ile birlikte, kentte kurulan; ancak biinyelerinde bir edebi
mahfil sekillenmeyen Kasimpasa ve Uskiidar Mevlevihaneleri ele alinmustir. Besiktas/Bahariye
Mevlevihanesi’nin Istanbul Mevlevi edebi muhitindeki yeri; ozellikle 19. asirda, degisen
Osmanli toplum yapist ile birlikte, mahfil katilimcilarinin farklilasan profilleri ve bu
farklilasmay1 saglayan etkenler iizerinde durulmustur. Bu béliimde, Kasimpasa ve Uskiidar

Mevlevihanelerinin, Istanbul Mevlevi muhitinde neden birer edebiyat mahfili haline



gelemedikleri, dnceki boliimlerde oldugu gibi seyhlerinin, edebiyat ve siyaset ile olan iligkileri

lizerinden sorgulanmustir.

Calisgmanin hazirlanma silirecinde birka¢ zorlukla da karsilasilmistir. Bunlardan
birincisi; tekke muhiti ve mahfili tanimlarinin, daha 6nceki ¢alismalarda edebiyat ¢evresi,
edebiyat muhiti, irfan muhiti gibi kavramlarla karisik bir sekilde verilmis olmasidir. Ayrica
edebi liretimde bulunan tarikatlarin, kendi i¢ dinamiklerine gére muhit yapisinin degismesi,
tekke mubhiti tanimlamasinin yapilmasinda karsilasilan temel bir sorun olmustur. Caligmada,
hem tekke mubhitinin; neleri kapsayacagi ve kimlerden olustugu ortaya konulmaya ¢alisilmais;
bu mubhitin, diger edebi muhitlerden farklilastig1 ve kesistigi kisimlar {izerinde durulmustur. Bu
calisma, ortaya koydugu kavram denemeleri ile tarikat ve siyaset iliskisinin, farkli bir edebi

yapilanmay1 sekillendirebilecegini ortaya koymasi yoniiyle dnemli kabul edilmelidir.

Boyle bir konu ¢alismay1 segtigimde beni cesaretlendiren, yiiksek lisans egitimimden
beri kendisinden ¢ok sey 6grendigim; ilk danismanim, kiymetli hocam, Prof. Dr. Ali Yilmaz’a
maddi ve manevi destegi i¢in minnettarim. Bu tezin yazim siirecinde, kiitliphanesini ve
Mevlevilik hakkindaki zengin bilgi dagarcigini comertce bizlere agan, danigmanim Prof. Dr.
Ziilfikar Giingor’e tesekkiir ederim. Tezin kurgulanmasi slirecinde, zamanini ve yorumlarini
esirgemeyerek yolumu aydilatan hocam, Prof. Dr. Abdiilmecit Islamoglu’na miitesekkirim.
Ayrica, tez siirecinde kapilarini ¢aldigim vakitler, sorularimi cevaplayan Prof. Dr. Mehmet
Akkus’a, Prof. Dr. Thsan Capcioglu’na ve Prof. Dr. M. Demet Ulusoy’a; kaynaklar1 temin
etmem noktasinda bilyiik yardimlarini gérdiigiim, Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
Kiitliphanesi Miidiirii Burhan Uluisik’a ve kiitiiphane personeli Sakir Sel¢uk’a da tesekkiirii bir
borg bilirim. Doktora arastirmalarimi yaparken bursundan faydalandigim TUBITAK’a da
maddi destegi dolayisiyla tesekkiir ederim.

Bilge ILHAN TOKER

Ankara, 2022

Vi



KISALTMALAR

AKM : Atatiirk Kiiltiir Merkezi

bkz. : Bakiniz

c.: Cilt

cev. : Ceviren

DIA : Diyanet Islam Ansiklopedisi
ed. : Editor(ler)

haz. : Hazirlayan(lar)

BB : istanbul Biiyiiksehir Belediyesi
ISAM : Islam Arastirmalar1 Merkezi
OMAR : Osmanli Dénemi Miizigi Uygulama ve Arastirma Merkezi
6. : Oliim y1l1.

s. : Sayfa

TDK : Tiirk Dil Kurumu

TDV : Tiirkiye Diyanet Vakfi

t.y. : Basim tarihi yok.

vd. : Ve digerleri

Yay. : Yayinlari/Yayinevi

Y.E.Y.: Yayinevi yok

Vii



GIRIS

1. ARASTIRMANIN PROBLEMI

Tarikat ve edebiyat iliskisi, tarikat ile bag kurmus bir sairin hayati lizerinden ya
da Mevlana ve Ibrahim Giilseni gibi sanat¢1 yonii de bulunan ve tarikat kurucusu olan
isimlerin sair kimlikleri tizerinden degerlendirilen bir iligski olmustur. Tarikat pirinin siir
ile olan iligkisinin kendisinden sonra gelen seyhler ve tarikat miintesipleri tarafindan
neden ve hangi mekanlarda sekillendigi ise arastirmacilarin detayl bir sekilde tizerinde
durmadiklar1 bir konu olmustur. Bu ¢alismada s6z konusu durum ele alinmis ve tarikat
ve edebiyat arasindaki iliskinin bir edebi muhit olusturup olusturmayacagi sorusu,
caligmanin temel problemini teskil etmistir. Ayrica tezin 6rneklemini olusturan, 15-19.
asir araliginda Istanbul Mevlevihaneleri cevresinde sekillenen edebi muhitin ve
mahfillerin hangi sosyal ve siyasal etkenlere bagl olarak ortaya ¢iktigi da ¢alismanin
cevaplamaya calistig1 temel sorulardandir. S6z konusu problemleri ortaya koymak adina

tezde su sorular sorulmustur:
1-Tarikatlarin tekkeleri ¢cevresinde bir edebi yapilanma olugsmus mudur?

2-Boyle bir yapilanma olugmussa bu yapilanmayi, edebi muhit veya edebi mahfil olarak

adlandirmak ve kategorize etmek miimkiin miidiir?
3- Mevlevilik biinyesinde bir edebi hayat sekillenmis midir?

4-Boyle bir edebi hayat sekillenmisse, bu yapinin sekillendigi tekkeler, edebiyat mubhiti

ya da edebiyat mahfili olarak isimlendirilebilir mi?

5-Mevlevi sairlerin ortaya koyduklari edebi iiriinlerin olusumunda Mevlevihanelerin

fonksiyonu nedir?



6-Mevlevi tekkelerinde edebi bir muhitin olusumunda seyhlerin rolii var midir?

7-Mevlevihanedeki seyhlerin siyasal elitlerle olan iligikleri, edebl muhitin ve mahfilin

sekillenmesinde etkili olmus mudur?

Yukarida ¢aligmanin odagindaki ana ve alt problemlere ait sorulara verilecek
cevaplarla, Tiirk Edebiyati igerisinde verimli bir edebi muhit olusturabilen tarikatlarin bu
yapilanmaya sahip olmasindaki etkenler ve aktorler tespit edilerek; dzellikle Tiirk Islam
Edebiyat1 Bilim Dali’nin inceleme alanina giren sairlerin ve eserlerin hangi ¢evrelerde

sekillendikleri ortaya koyulacaktir.

2. ARASTIRMANIN AMACI VE KONUSU

Calismanin amaci, kaynaklarda farkli isimlerle anilan; ancak edebi hayatin
icerisinde aktif olan tarikatlarin etkin oldugu ¢evrenin kastedildigi tekke mubhiti kavrami
hakkinda kavramsal bir gerceve c¢izmektir. Ayrica bu kavrami olusturan etkenleri ve
aktorleri tespit ederek; tarikat, siyaset ve edebiyat arasindaki -bir nevi- bagimli iligkinin,
tekkeler cevresinde olusan edebi hayata yansimasini ortaya koymak da bu ¢alismanin
hedefleri arasindadir. Osmanl baskentinde, 15-19. asirlarda sekillenen kiiltiirel hayatin
icerisinde edebi bir muhit olusturan Istanbul Mevlevihanelerinin, sahip oldugu edebi
muhitin yapilanmasinin aktdrleri ve olusum sebepleri ortaya koyularak; Istanbul Mevlevi
tekkelerinin her birinde sekillenen edebi mahfilin; siyasi, sosyal ve dini arka planini

ortaya ¢cikarmak da amaglanmistir.

Tarikat ve edebiyat iligkisini irdeleyen caligmalarda, edebi iiretimde bulunan
tarikatlarin ¢evresinde birer edebi yapilanmanin sekillenecegi belirtilmekle birlikte bu
yapilarin olusumundaki aktorlerin kimler oldugu hakkinda net bir tablo ¢izilmemistir.

Ayrica edebi iiretimde bulunan tarikatlarin biinyesinde meydana gelen edebi mubhitin ne



oldugu; tekke muhiti kavraminin kullanildigi ¢aligmalarda bu kavramin igeriginin tam

olarak analiz edilmemis olmas1 bu tezin ortaya ¢ikmasindaki ilk etkendir.

Genel olarak bir edebi muhiti oldugu soOylenilen Mevleviligin edebi
yapilanmasinin, muhit ve mahfil bazinda nasil sekillendigi ve tarikatin etkin oldugu
sehirlere gore bu edebl oOrgiitlenmenin degisip degismediginin ortaya konulmasi,
Mevleviligin edebi yapilanmast ve dolayisiyla edebi muhiti hakkinda bilgi verecektir.
Tezin konusunu olusturan; ayni zamanda, ana 6rneklemini temsil eden Mevlevi edebi
muhitini sekillendiren aktorlerin kimler oldugu ve bu aktorler arasindaki iligskinin de

ortaya koyulmasi bu tezin konusunu olusturmaktadir.

3. ARASTIRMANIN YONTEMI, KAYNAKLARI VE SINIRLILIKLARI

Bu calismada, sanat¢inin toplumsal roliinii ve sanat eserinin sahip oldugu
fonksiyonlarini, toplumun organizasyon modelinin degisime bagli olarak evrimci bir
yaklasimla ele alan Vytautas Kavolis’in, “Sosyo-Sanatsal Sistem Siniflamasi”nda’ yer
verdigi gelisim ve degisim asamalar1 esas alinmis; Mevlevi edebi muhitini, Istanbul
Mevlevihanelerine devam eden sairler ve bu sairlerin, edebi eserlerinin tiretimindeki
degisimleri ile dergéhlara gelen suaranin tarikata bagllik diizeylerinin farklilagmas: da

yine bu siniflamaya gore incelenmistir.

15.-19. asirda Istanbul Mevlevihaneleri g¢evresinde olusan tekke muhitinin
yapilanmas1 analiz edilirken; kentte kurulan ilk Mevlevi tekkesi olan Galata
Mevlevihanesi’nin edebi yapilanmasi ilk olarak ortaya koyulmus ardindan, Istanbul’da
kurulan diger dergihlarin mahfillesme siireci; kronolojiye bagli kalinarak bir onceki
dergdh ya da dergahlar ile karsilastirilarak ele alinmistir. Tezde yapilan alintilarda,

alintinin yapildig1 kaynagin yontemine sadik kalinmistir. Transkripsiyon alfabesi ile

! Kavolis’in bu simiflamas1 hakkinda genis bilgi icin bkz. Demet Ulusoy, “Vytautas Kavolis’in Evrimci
Yaklagimla Sosyo-Sanatsal Sistem Siniflamasi1”, Hacettepe Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Dergisi, .11
(1994): 59-84.

3



yazilan metinlerden yapilan alintilarda, transkripsiyon alfabesi kullanilmistir. Ayrica
gilinlimiiz alfabesine aktarilmayan yazma eserlerden alint1 yapilirken de alintilanan kisim

transkripsiyon alfabesi ile yazilmistir.

Calismanin birincil kaynaklarini 15.-19. asirda yazilmis olan suara tezkireleri ve
Istanbul Mevlevi muhitinde yer alan ya da bu muhit ile etkilesimde bulunan sairlerin
divanlari, mesnevileri ve hatiratlari olusturmaktadir. Esrar Dede’nin Tezkire-i Su ard-y:
Mevleviyye adli tezkiresi ile Sakib Dede’nin Sefine-i Nefise-i Mevleviyin’i ve Cevri,
Mezaki, Nesib Yusuf Dede Sablihi Ahmet Dede, Fasth Ahmet Dede, Seyh Galib, Esrar
Dede, Ziver Pasa, Abdiilbaki Nasir Dede, Hiiseyin Fahreddin Dede ve Yenisehirli Avni
Bey gibi isimlerin Divdnlart bu ¢alismanin ana kaynaklaridir. Dogrudan
Mevlevihanelerde yetisen ya da buraya devam eden isimleri konu alan Sahth Ahmed
Dede’nin Mecmiiatii’t-Tevarihi’l-Mevleviyye’si, Ihtifalci Mehmet Ziya Bey’in Yenikap:
Mevlevihanesi, Bayram Ali Kaya’nin hazirladig1 Tekke Kapisi, Sezai Kiig¢iik’iin kaleme
aldigr Mevleviligin Son Yiizyih, Ekrem Isin’in Istanbul’da Giindelik Hayat’, Baha
Tanman’m editorliiglinde ¢ikan Mevlevi Diinyasinda Bahariye Mevlevihanesi, baslikli
calisma ve Abdiilbaki Golpinarli’nin Mevland 'dan Sonra Mevlevilik adl1 eseri bu tezde
kullanilan ana kaynaklar arasindadir. Ayrica irfan Giindiiz’iin hazirladigi, Osmanl
doneminde gelisen tasavvufi hayati ele alan Osmanlilarda Deviet-Tekke Miinasebetleri,
16-19.as1r araliginda yine Osmanli’nin biitiin bir cografyasinda gelisen tasasavvufl hayati
ele alan kitaplar ile Osmanli déneminde yazilan Naimd Tarihi, Tarih-i Selaniki, Cabi
Tarihi gibi tarihler de bu g¢alismada kullanilan kaynaklardir. Calismanin kavramsal
cercevesinin ¢izildigi kisimda ise Haluk Ipekten’in Divan Edebiyatinda Edebi Muhitler,
Halil Inalcik’in Has Bagcede Ays u Tardb, Turgay Anar’in Mekdndan Tasan Edebiyat,
Kayahan Ozgiil’iin Enciimen-i Suard bashikli kitaplart kulanmilmistir. Tuba Isinsu

Durmus’un “II. Selim Doénemi Sonuna Kadar Osmanli Edebi Hamilik Gelenegi” ve



Necati Tonga’nin “Edebi Bir Muhit Olarak Ankara” baghikli doktora tezleri, tezin

kavramsal ¢ergevesi olusturulurken kullanilan temel kaynaklardandir.

Calismada, tekke muhiti ve bu mubhiti olusturan mahfillerin ve aktorlerin
tanimlamasi yapilirken tarikat, siyaset ve edebiyat iligkisine genel bir bakis acis1 sunmak
adina, belli bir tarikat ve tarikat tekkesi 6zelinde bir sinirlama yapilmamistir. Ancak bu
kavramsal zeminin daha iyi anlagilmasini saglamak amaciyla ¢aligmanin 6rneklemi, 15.-
19. asirlarda istanbul’da agilan Mevlevi tekkeleri dzelinde olusan mahfil yapilanmasi ve

nihayetinde, Istanbul Mevlevi mubhiti ile sinirlandirimistir.

3. Batr’da Fransisken Tarikat1 Ozelinde Sekillenen Sanat ve Edebiyat Himayesi

Bu tezde ele alinan siyaset-tarikat ve edebiyat iliskisine benzer bir yapmin Bati
diinyasinda da sekillendigi goriiliir. 13. asirdan sonra Bati’da sanat himayesi ile 6ne ¢ikan
Fransisken ve Dominiken? tarikatlarinin ortaya c¢ikmasindan ve genis bir alana
yayllmasindan once; siyasal elitler dini mekanlarin insasini, dekorasyonunu ve bu
mekanlarin devamliligini saglayacak olan kaynaklarin teminini saglamis, dini gruplara
cesitli kaynaklar bagislamislardir. Hristiyan krallarin yami sira, Pandoni, Hisemundi,
Hilderici gibi devrin giiclii aileleri ile din adamlar: arasinda da Islam diinyasinda oldugu
gibi patronaj iliskisi olmus;® ancak bu iliski edebi iiretimden ziyade, manastir, katedral
gibi dini mekanlara cizilen freskler ve ikonlarin yapiminda destek olma seklinde

gerceklesmistir.

Ingiltere Krali II. Henry dénemi, Fransisken ve Dominiken tarikatlar1 ortaya
¢tkmadan 6nce kralin dini gruplara mekan insasi ve ¢esitli maddi desteklerde bulundugu

bir donemdir. Martinson’nun belirttigine gore 12. asirda, ingiltere Krali II. Henry krallig1

2 Dominiken tarikatinin sanat ile ilgisi ve bu tarikatin patronaji ¢ercevesinde iiretilen eserler hakkinda
detayli bilgi i¢in bkz. Joanna Louise Cannon, “Dominician Patronage of the Arts in Central Italy: The
Provincia Romana, ¢.1220-¢c.1320”, (Doktora Tezi, Londra Universitesi, 1980).
3 Marios Costambeys, Power and Patronage in Early Medieval Italy, (New York: Cambridge University
Press, 2007), 226-245.

5



doneminde manastirlara destek vermis, bu mekanlarin insasinda ve gorsel dizayninda
sponsor olarak yer almistir. Dini hassasiyetleri ve tarikat bagi olmayan* kral, bu
sponsorlugu saltanatini istikrarli ve giivenli bir zeminde siirdiirmek i¢in yapmistir.® Dini
patronaj olarak adlandirilan ve elitlerin toplum igerisindeki mesruiyetlerini saglama,
topluluktan dua alma gibi amaglarla yaptig1 bu himaye, Islam geleneginde oldugu gibi,
dini mekanlarin insas1 i¢in toprak saglama, vergiden muaf tutma vakif gelirlerinden
faydalanma ya da dogrudan hiikiimdarin sagladigi mera, orman, giftlik gibi parasal
kaynagi olan alanlarin maddi gelirlerinin kilise ya da manastirlara verilmesi seklinde
gerceklesmistir.® Bu maddi destegin yam sira kralin himayesinde olan bir tarikata
yapilacak saldiri, dogrudan krala yapilmis gibi kabul edileceginden, krallarin tarikat
lizerindeki himayesi ayn1 zamanda toplumsal prestiji de beraberinde getirmistir.” II.
Henry 6zelinde ise bu tarzdan maddi desteklerin Benedikten, Sistersiyen ve Augustinyen
tarikat1 gibi daha koklii ve genis bir alana yayilabilmis tarikatlara yapilmustir.® II.
Henry’nin bu faaliyetlerine benzer olarak 13. asirda Flanders ve Hainaut kontesleri
Jeanne ve Marguerite de Ozellikle Sistersiyanlara ait dini temsil mekanlarini, kendi
giiclerini ve karizmalarii pekistirmek amaciyla patronajlari altina almislardir.® Bu iki
kontesin 0Ozellikle smir bolgelerinde yer alan dini yapilarin patronlari olmalar1 ve
yenilerinin de insasina destek vermeleri ayn1 zamanda; kendi iilke sinirlarin1 Fransiz

saldirilarindan korumak adima yapilan eylemler arasinda olmustur.°

II. Henry’nin kralligi dénemi ile Flanders ve Hainaut kontesleri tarafindan

desteklenen tarikatlardan farkli olarak kurulan ve Dilenci Tarikatlar arasinda zikredilen

4 https://www.britannica.com/biography/Henry-l1-king-of-England/Significance (erisim 19.04.2022)

> Amanda M. Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189”, (Doktora
Tezi, St. Andrews Universitesi, 2008), 1

® Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189”,29-32.

" Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189”, 249.

8 Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189” 75-76.

° Erin L. Jordan, Women, Power and Patronage in the Middle Ages, (Mew York, Hampshire: Palgrave
Macmillan, 2006), 67-71.

10 Jordan, Women, Power and Patronage in the Middle Ages, 68.



https://www.britannica.com/biography/Henry-II-king-of-England/Significance

Fransisken tarikati, Assisili Francesco (6.3 Ekim 1226) tarafindan 1209 yilinda Papa’nin
s0zlii onayiyla kurulmus; bu tarihten sonra Papa, Francesco ve takipgilerine vaaz vererek
insanlar1 tovbekarlar arasma katmasmi sdylemistir.!* Francesco, ¢evresindeki birkag
arkadas ile birlikte vaazlar veren ve ayni zamanda “Cantico Delle Creature” siirlerini de
birer dua ve litiirjik malzeme olarak kullanan bir lider olarak 6ne ¢ikmistir. Onun siirle
ilgilenen bir isim olmasi, tarikatin gorsel sanatlarin yani sira ayni zamanda edebi metinler
araciligi ile de yayilmay1 tercih etmesini beraberinde getirmistir. Francesco disinda onun
takipcilerinden olan Aziz Bonaventura ve lacopone da Todi de mistik siir iireten
Fransisken isimler olarak one ¢ikmislardir. Bu isimler, lauda®?larla birlikte Italyan
edebiyatinin ilk manzum metinlerini olusturan Francescoyu 6rnek almislar, onun tarzinda
edebi iiretimde bulunmuslar,'® bu sairler ayn1 zamanda din odakl1 gelisen yeni bir siirin
de insa edilmesinde aktif rol oynamislardir.!* Siirin iiretiminde etkin olan Fransiskenlerin
yan1 sira bu ddnemde Dominikenler de italya bélgesinde, mistik tecriibelerini giinliikler,
mektuplar, giinah ¢ikartma metinleri gibi edebi tiirlerle ifade eden rahibe gruplarini da
himaye etmisler, boylelikle tarikatin Ggretisinin  genis Kkitlelere yayilmasini
saglamislardir.’® Ayrica tarikatin kurucusu Francesco’nun Sliimiinden iki yil sonra aziz
ilan edilmesi ve azizin hayatinin kaleme almalar1 i¢in Papa IX. Gregor tarafindan resmi

gorevlilerin tayin edilmesi de bu tarikata ait aziz menkibelerinin artmasini saglamistr.®

Ronald B. Herzmann, Fransisken tarikatinin ulastigi her yerde ayni1 zamanda bu

tarikata ait sanat eserlerinin de var oldugunu belirtir. Tarikat ve sanat arasindaki iligskiyi

1 Duygu Sahin, “Proto-Ronesans Italya’sinda Fransisken Sanat Hamiligi”, (Doktora Tezi, Mimar Sinan
Giizel Sanatlar Universitesi, 2019), 30.
2 Gvgii siirleri.
13 Stefano Cremonini, “lacopone da Todi ve Dinsel Siir”, Ortacag —Satolar-Tiiccarlar-Sairler iginde, ed.
Umberto Eco, ¢ev. Leyla Tongug Basmaci, (Istanbul: Alfa, 2019), 716.
4 Umberto Eco, Ortagag Estetiginde Sanat ve Giizellik, ¢ev. Kemal Atakay, (Istanbul: Can Yay. 2019),
203.
15 Oriana Visani, “Mistik Edebiyat ve Kadmnlara Ozgii Ruhanilik”, Ortagcag —Satolar-Tiiccarlar-Sairler
icinde, 716.
16 John R. H. Moorman, Early Franciscan Art and Literature, (Mancherster: John Rylands Library, 1943),
340.

7



sOyle 6zetlemektedir; “Fransiskenlik ile ilgili her mesaj, ayn1 zamanda sanat1 da igermesi
yoniiyle ulastig1 yerdeki entelektiiel diizeni degistirmis, doniistiirmiistiir.”’ Herzmann’mn
bu degerlendirmesi, Fransiskenlerin kendilerini ifade etme yontemleri ile sanat eserleri
arasinda zorunlu bir bag oldugunu vurgular. Bu zorunlu bag, Ortagag’da sekillenen edebi
eserlerin tiretimini etkileyen, dini edebi metinlerle yeni bir temsil bi¢imini canladiran bir

giiciin ortaya ¢ikmasina da zemin hazirlamustir.*®

Fransisken tarikatina mensup isimlerin edebi eserlerini hangi mekanlarda
irettikleri ve bir araya gelerek bu eserler iizerinden bir elestiri mekanizmasini isletip
isletmedikleri hakkinda net bir bilgi vermek pek miimkiin goriinmemekle birlikte, tarikat
kurucusunun edebi eser iiretmesi ile birlikte gelisen bir edebi hayatin var oldugu goriiliir.
Tarikatin edebi hayat ile olan iliskisinin siyaset-tarikat ve edebiyat birlikteligi iizerinden
nispeten belirgin bir sekilde ortaya ¢ikt1§1 cografya ise Endiiliis sonras1 Ispanya’sidir.
Ozellikle 15-16. asirlarda bu cografyada Fransisken sairlerden Jacobus de Valencia
(6.1424 sonras1) ve Ifiigo de Mendoza (6.1502) dogrudan Ispanyol kral1 ve kraligesi ile
iletisime gecen isimlerdir. De Valencia Aragon krali I. Ferdinand ile iliski kurmus, krali
siyasi yonden etkilerden ayni1 zamanda tarikat 6gretisini de anlatan siirler kaleme almstir.
De Mendoza da Endiiliis’iin yikilmasinda etkin olan Ferdinand ve Isabella’nin
himayesinde saray sairligi ve egitmenligi yapmustir. Ozellikle manzum ilmihaller kaleme

alarak, donemin didaktik metinlerini hem tarikat hem de siyaset paralelinde iiretmistir.®

17 Ronald B. Herzmann, “I Speak Not Yet of Proof: Dante and Art of Assisi”, The Art of the Franciscan
Order in Italy i¢inde, ed. William R. Cook, (Leiden, Boston: Brill, 2005), 189.

18 Guiseppe Mazzotta, “Dante’s Franciscanizm”, Dante and Franciscans iginde, ed. Santa Casciani,
(Leiden, Boston, Brill, 2006), 171.

19 Bert Roest, Franciscan Literature of Religious Instruction Before the Council of Trent, (Leiden, Boston:
Brill, 2004), 537.

8



I. BOLUM

Edebi Muhit ve Edebi Muhiti Olusturan Kavramlar Uzerine Degerlendirmeler,

Yeni Kavram Onerileri ve Mevlevi Edebi Mubhitinin ilk Yapilanmasi

1.1. Toplumun Dinamikleri ile Birlikte Sekillenen Bir Kavram: Edebi Muhit
Mekan, toplumun dolayisiyla toplumu olusturan her bireyin sekillenmesinde,
hayata karsi bir duyus ve diisiliniis tarz1 gelistirmesinde etkili olan unsurlardan biridir.
Mekanin toplumun ve bireylerin ingasina etkisi oraninda bireylerin de mekanlarin
olusumuna katkis1 vardir. Bu karsilikli iliski, tarih icerisinde ilkel olarak nitelenenlerden
baslayarak, bugiin modern olarak adlandirilan topluluklara kadar, tiim toplum yapilarinda
goriilir. Mekan ve toplumun birbirinin gelisimine katki sagladigi bu karsilikli yapi,
insanin diigiince ve hayal giicliniin {iriinii olan sanatin {iretiminde de oldukca etkilidir.
Mekani i¢ini dolduran hemen hemen her unsur sanat iiretimi ile alakalidir ve sanat

tirtinleri, mekanin imkanlar1 dahilinde gelisebilir ve siirdiiriilebilir.

Sanat {iriinleri icerisinde, ge¢miste kalan toplumlarin hafizalarini giinlimiize s6z
ile aktaran edebiyat; liretildigi mekanin cografyasindan, ekonomik sartlarindan, mekana
hakim olan dinden, siyasi otoritelerden vb. diger toplumsal kurumlardan ve olgulardan
mutlak olarak etkilenen bir sanat dalidir. Kisacasi, edebi bir eseri meydana getiren sanatgi
ve sanat alicis1 kadar, bu aktorleri insa eden mekanin da bir edebiyat eserinin olusumuna
katkis1 vardir. Sanat Uriinlerinin iiretildigi mekan ve bu mekéani olusturan unsurlar
arasindaki iligkiyi -kuramsal baglamda olmasa da- ortaya atan ilk kisi Mme de Stael
(6.1817)°dir. Robert Escarpit’in, Stael’in Sosyal Kurumlarla Miinasebetleri Bakimindan
Edebiyat adli caligmasinin 6ns6ziinden aktardigina gore, yazar, “Niyetim dinin, torelerin
ve kanunlarin edebiyat iizerindeki tesiriyle, edebiyatin dine, torelere ve kanunlara yaptigi

9920

tesiri incelemektir.”~" ciimlesiyle edebiyat ve toplum kavramlarini ortak bir ¢at1 altinda

20 Robert Escarpit, Edebiyat Sosyolojisi, ¢ev. Ali Tiirkay Yazici, (Istanbul: Remzi Kitabevi, 1968), 8.



incelemeyi amaglamaktadir. Stael, Edebiyata Dair adli calismasinda bu amacin
uygulamaya gec¢irmis ve edebiyat eserinin, i¢erisinde olustugu mekanin, cografyanin ve
toplumun beklentilerinden; bireylerin hayati algilayis tarzlarindan farkli bir sekilde
tiretilemeyecegini ve tiim bu birlesenlerin edebiyat eserinin meydana gelmesinde etkin
rol oynadigini ortaya koymustur.?! Stael’in edebiyat eserinin olusumu ile iliskilendirdigi
toplumsal birlesenler ve mekan olgusu daha sonralar1 Hippolyte Taine (6.1893)
tarafindan kuramsal bir hale getirilmistir. Taine’ nin teorisine gore “Eserler gelisi giizel
gokten inmez, onlarin yaraticilari, tilkelerinin iklimi, fiziksel, politik ve sosyal kosullar
tarafindan belirlenmislerdir.”?? Taine’e gore, belli kosullar altinda olusan edebiyat

23 {izerinde durulmasi gerekir. Bu

eserlerini incelerken arastirmacinin ik, ortam ve donem
iic kavram igerisinde “ortam, edebiyati aciklamada en O6nemli rolii oynar. Ortami
meydana getiren kosullar arasinda iklim, toprak, cografi durum ve toplumsal kosullar yer
alir. Bunlar insanlarm karakterine ve mizacina yon verir.”?* Taine’nin teorisinde bireyi

ve eseri inga eden pek cok kavrami igeren “ortam”, daha sonralar1 sanat ve edebiyat

sosyolojisi ¢calismalarinda genelde “muhit” olarak adlandirilmistir.?

2l Stael, Homeros 6rneginde sanat¢min yasadigi devrin, ortamin ve kiiltiiriin sanat eseri iiretimindeki
etkisini su climlelerle belirtir: “En nadir dehann bile, cagdaslarmin kiiltiirii ile ilgisi vardir ve bir insanin
diistince bakimindan, zamanin bilgisini ne kadar asabilecegini asagi yukari hesap etmek miimkiindiir.
Homeros, yasadig1 giinlerde mevcut olan gelenekleri miras olarak aldi ve o zamanlar biitiin belli basl
olaylarin tarihi kendiliginden ¢ok sairaneydi.” Mme de Stael, Edebiyata Dair, ¢ev. Safiye ve Vahdi Hatay.
(istanbul: Milli Egitim Basimevi, 1967), 37.

22 Berna Moran, Edebiyat Kuramlar ve Elestiri, (Istanbul: Iletisim Yay., 2013), 84.

2 Kelimeleri vurgulamak amaciyla italik yazim tercih edilmistir.

24 Moran, Edebiyat Kuramlar: ve Elegtiri, 84.

% Ortami olusturan unsurlar daha sonraki ¢alismalarda genisletilmistir. Ortam, patronlarin sanattan
beklentileri ve ilgileri ile sanatcilar1 etkiledikleri, bu kisilerin (patronlarin) beklentileri gercevesinde
sekillendirdikleri ve sanat iiriinlerinin alicis1 olduklarina dair garanti verdikleri sanat gevresi olarak
betimlenmistir. Yani sanat ve edebiyat sosyologlari bir muhiti, -ortami- sanatc1 ve patron arasindaki iligkiyi
esas alarak tanimlamislardir. Edward B. Henning, “Patronage and Style in the Arts: A Suggestion
Concerning Their Relations”, The Sociology of Art and Literature: A Reader iginde, ed. Milton C. Albrecht
vd., (New York,: Praeger Publishers, 1976), 361.

10



Tiirk Edebiyati i¢erisinde “muhit”in sanatc¢1 ve edebiyat eseri lizerindeki tesirine
dikkat ceken ilk isim Sehabettin Siileyman (6.1919)’dir. Yazar, San’at-1 Tahrir ve

Edebiyat adl1 eserinde muhitin yazar igin 6nemini su ciimlelerle belirtir:

“Bir san ‘atkarin, bir hiinerverin asari tedkik ve tahkik ile takdir olunacagi zaman
yalniz o san‘atkarin sahsiyet-i husGsiyyesiyle, menstibu bulundugu ‘a’ile-i
san‘atin ha’iz oldugu vasf-1 miisterek nazar-1 i‘tibare alinmamalidir. Bir ‘a’ile-i
san‘at1 sinesinde perveris-yab eden bir kiill, ‘umimi bir sey daha vardir ki o da
muhit, hayat-1 ‘umimiyyedir. Bir san‘atkarin hayatiyla hayat-1 ‘umimiyye
arasinda bir karabet, bir sihriyet mevcittur. Higbir hiinerver, hicbir san‘atkar
miinferit, miicerret mevcit olamaz, muhakkak bir ‘a’ile-i san‘atin tabi‘i, sakirdi,
varisidir. Hi¢gbir meslek-i san ‘at da bizatihi kaim olarak viictit bulamaz. Muhakkak

hayat-1 ‘ummiyyenin mevlidudur.”?®

Sehabettin  Siileyman’in  “hayat-1 ‘umimiyye” seklinde tanimladigi muhit,
sanat¢inin beslendigi ve icerisinde sekillendigi asil yerdir. Yazara gore, sanat¢iy1 yalnizca
dahil oldugu edebi grup ya da ekolle degerlendirmek yanlistir, eksiktir. Edebi gruplar1 ve

ekolleri besleyen, insa eden unsur en temelde mubhittir.

Taine’nin ortam, Sehabettin Siileyman’in ise haydt-1 umiimiyye olarak
adlandirdigi muhit kelimesi, Arapga, 45~ kokiinden gelmektedir. Sozliiklerde kelimeye,

“Thata eden, etrafin1 ceviren, kusatan™?’, “daire-i ilm ve iktidari icinde bulunduran, samil,

havi, cami”?, “cevreleyen, kusatan, ceviren, kapsayan”zg, “cepecevre kusatan, etrafini

330

ceviren, ¢cevreleyen” anlamlar1 verilmistir. Bu anlamlandirmalarin tiimii, muhitin birebir

kelime karsiligidir. Kelimenin sosyolojik yoniine ise son donemde yazilan sozliiklerde

% Sehabettin Siileyman, San at-1 Tahrir ve Edebiyat, (Istanbul: Araks Matbaasi, 1329), 22-23.
27 Ferit Devellioglu, Osmanlica-Tiirkge Ansiklopedik Liigat, (Istanbul: Aydin Kitabevi Yay., 2010), 784.
28 Semseddin Sami, Kamiis-1 Tiirki, (Istanbul: Cagr1 Yay., 2007), 1035.
2 Yasar Cagbayir, Otiiken Tiirkge Sozliik, (Istanbul: Otiiken Yay., 2007), C.3., 3288.
% flhan Ayverdi ve Ahmet Topaloglu, Kubbealt: Liigati: Tiirkce Sozliik, (Istanbul: Kubbealt: Nesriyati
Yay., 2005), ¢.2, 2125,

11



vurgu yapildig: goriiliir. Ozellikle Cagbayir’in, “Bir kimsenin iginden ¢iktig1 toplumsal,
kiltlirel ¢cevre veya uzun siire icinde yasadigi ve siirekli iliski i¢inde bulundugu insanlar
toplulugu; cevre. Benzer etkinlikler i¢inde olan ve benzer toplumsal konumlariyla

731 geklindeki agiklamasi, muhit

birbiriyle iliski i¢inde bulunan insanlar toplulugu.
kelimesinin igerdigi sosyolojik boyutu ortaya koymasi bakimindan énemlidir. Bu tanimda
one ¢ikan “benzer etkinlikler i¢inde olma ve benzer toplumsal konumlariyla iliski
igerisinde bulunan insanlar toplulugu” olma durumu; Turan Karatas’in “Edebi mektepler
(akimlar), topluluklar, hareketler; edebiyat dergi ve gazeteleri, slirekli devam edilen
mekanlar, birer sanatsal ya da edebi mubhittir.””3? tanimiyla belli bir mekan ve faaliyet sekli
ile smirlandirilmistir. Yazarlarin, birbirleri ile olan benzerlikleri ve bu benzerlikler
tizerinden kurdugu iliskilerin sonucu olarak ortaya ¢ikan edebl mubhitler, ayn1 zamanda
edebiyatin ve edebi faaliyetlerin hem bir nevi zorunlu bir sonucu hem de bunlarin
hazirlayicis1 durumundadir. Robert Escarpit, edebiyat ve edebiyat ¢cevreleri arasindaki bu

baglantiy1, her iki olgunun da zorunlu bir sonucu olarak degerlendirir ve edebi ¢evreleri,

edebiyat ile birlikte birbirini tamamlayan ve ayrilmaz olan iki olgu olarak diisiiniir:

“Edebiyat diisiincesinin kendisinden beslendigi boyle bir ¢evrenin var olusu,
bizzat edebiyat olgusundan ayrilmazdir ve ayrilmamistir. Hig¢ siiphesiz edebiyat
eseri, diger cevrelere de temas eder; fakat verimli ve yalin iliskiler acisindan
olmazsa olmaz olan sozlii ve zihinsel ekipmani ve de iletisim ve ifade araclarini
elinde bulunduranlar sadece edebiyat ¢evresidir. Cogu durumda kendisi de bir
okuyucu olan yazar, edebiyat ¢evresine aittir ve diisiince ve yargi aligverisine

katilir. Kendisinin edebiyat diinyasindan ayr1 yasadigi veya tamamen farkli sosyal

81 Cagbayir, Otiiken Tiirkce Sozliik, ¢.3, 3288.
32 Turan Karatas, Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sozligii, (Ankara: Akcag, 2007), 327-328.
12



dizgelerde yasadigi birkag ornekte bile edebiyat ¢evresinin kendi eserlerine

yonelik tepkisinden ve kendisinin o ¢evreden etkilendigi bilgisinden kagamaz.”*3

Edebi bir eser olusturulurken siiphesiz diger mubhitlerin, gruplarin esere
yansimast, etkisi s6z konusudur; ancak yine de yazarin eserini olustururken odak aldigi,
daha fazla etkilendigi, kendini ait hissettigi bir muhit, ¢cevre vardir. Yazar bu mubhitte
kendi edebi kimligini insa ederken, eserinin igerigini ve seklini belirler. Tiim bunlari tayin
ederken de igerisinde yer aldig1 muhitin esere verecegi tepkiyi goz oniinde bulundurur.
Eserini kaleme alirken tepkisini géz Oniinde bulundurdugu kisiler; eseri yalnizca bir
edebiyat yapit1 olarak degerlendirenler degil; ayn1 zamanda bu eserin sunuldugu, eserin

muhatab1 ve alicis1 olan kisilerdir.

Tiirk Edebiyat: igerisindeki edebl muhitleri ele alan ilk arastirma olan Divdn
Edebiyatinda Edebi Mubhitler baslikli ¢alismasinda; Haluk Ipekten, Escarpit’in
vurguladigi; edebi bir eser iretilirken, tepkisi gbz Oniinde bulundurulan edebiyat
¢evresinin yani eserin muhataplar1 ve alicilari izerinden bir edebi muhit kurgusu yapar.
Dogrudan edebi muhit tanim1 yapmasa da Ipekten’in konuyu ele alis yonteminden yola
cikilarak; edebi bir muhiti, genellikle hiikiimdar ve ona bagl diger devlet adamlar1 ve
sanat¢ilarin kurucusu ve patronu oldugu mahfillerde, yilin ya da haftanin belli giinlerinde
ve zamanlarinda diizenlenen edebiyat meclisleri ¢cergevesinde degerlendirdigi goriiliir. Bu
meclisler igerisinde 6zellikle hiikiimdar, sehzade ve vezirlerin istekleri dogrultusunda
sekillenen edebiyat meclislerinde, sairlerin kendilerini, ad1 gegen elitlere begendirme
cabasinda olduklar1 ve bu vesileyle cesitli maddi kazanimlar saglamay1 amagladiklari

goriiliir. Sairlerin, hiikiimdar ya da diger siyasal elitler** nezdinde kendilerini begendirme

33 Robert Escarpit, “Edebiyat Sosyolojisi”, ¢ev. Salih Ozer. Edebiyat Sosyolojisi iginde, ed. Koksal Alver
(Istanbul: iz Yay., 2018), 83.
34 Elit kelimesi sozliiklerde; “seckin, toplum icerisinde ait oldugu grubu en iyi sekilde temsil edebilen ya
da sahip oldugu 6zellikler yoniiyle digerlerinden farkli olan kisidir.” seklinde tanimlanmaktadir.(Elit tanimi
igin bkz. Allan G. Johanson, The Blackwell Dictionary of Sociology, (Oxford: Blackwell Publishing, 2000),
101-102. Thomas Ford Hoult, Dictionary of Modern Sociology,(Totowa: Littlefield, Adams & CO., 1969),
117. Sezgin Kuzilgelik, Yasar Erdem, A¢iklamali Sosyoloji Terimler Sozliigii, Konya: Goksu Matbaasi,
13



cabalarinin ise siir meclislerinde, dogal bir edebi elestiri mekanizmasinin olusmasini da
beraberinde getirdigi anlasilmaktadir. Bu elestiri mekanizmasi ise edebi eserlerin daha
nitelikli olmasin1 saglamakta; Tiirk sairlerinin Iranli sanat¢ilarmn siitlerine denk eserler
iiretebilmelerinin dniinii agmaktadir.®® Sairlerin maddi kazanim saglama, statii elde etme
vb. amaglarla bir araya geldigi ya da patronlar tarafindan 6zellikle davet edildigi saraylar,
konaklar ve koskler belli bir tarih araliginda var olan; ancak 6zellikle Cumhuriyet
sonrasinda varligimi1 devam ettiremeyen mahfiller olarak karsimiza c¢ikmaktadir.
Ipekten’in ¢alismasindan yola ¢ikilarak elde edilen bu verilere gére, Klasik Edebiyat®

doéneminde olusan ve yalnizca siyasal elitler ¢evresinde sekillenen edebi muhitler i¢in

sOyle bir tanimlama yapilabilir:

Genelde, politik giice sahip patronlarin siire ve sairlere olan ilgileri ile birlikte,
belirli zamanlarda saray, konak, kosk gibi halka agik olmayan ve katilimcilari,

daha onceden patronlar ya da bu kisilerin goreviendirdigi, edebiyat ve siirle ilgili

1992), 141-144.) Elit kavramini bilimsel anlamda kullanan ve kavramin yayginlasmasini saglayan Pareto
da kelimeyi sozliklerdeki gibi “Kendi faaliyet alanlarinda en yiiksek basari diizeyine ulasan kisiler
arasindan segilen bir grup” olarak tanimlar. (Pareto’dan aktaran; Michael Hartmann, The Sociology of
Elites,( New York: Routledge, 2007), 12.) Pareto’nun ortaya attig1 “Elitlerin Dolagimi Kanunu” teorisine
gore toplumda, yonetimde s6z hakki olmayan bir alt grup ile elitlerden olusan ve dogrudan yonetimde s6z
hakkina sahip bir se¢kinler grubu yer alir. Bu seckinler grubu da kendi igerisinde yonetici elitler ve yonetici
olmayan elitler olarak ikiye ayrilir. (Pareto’nun teorisi hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Vilfredo Pareto,
Seckinlerin Yiikselisi ve Diisiisii: Kuramsal Bir Sosyoloji Uygulamast, gev. Merve Zeynep Duran, ( Istanbul:
DoguBat1 Yay., 2018). ) Kelimeyi Ali Arslan, “Kurumsal iktidara sahip, sosyal kaynaklar1 kontrol
eden/edebilecek konumda bulunan, toplumsal karar verme siirecini dogrudan ya da dolayli olarak ciddi bir
sekilde etkileme (aktif ya da potansiyel olarak) yetisine sahip, karsitlarina ragmen istek ve amaglarini
gerceklestirebilen bireylerdir.” seklinde tarif eder. Yazar aym zamanda elit kavramini ii¢ temel kriter
tizerine oturtur. Bunlar; “iktidar, kontrol ve etki”dir. (Kavram hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Ali Arslan, Elit
Sosyolojisi, (Ankara: Phoneix Yay., 2007), 4-5.) Demet Ulusoy’dan alintilanan bir kullanim olan siyasal
elit tabiri, ““... sanat eseri nitelemesine katilan, (...) devlet mekanizmasi i¢inde gorev alan ¢esitli yonelimleri
ve ideolojileriyle birbirlerinden farklilagsan™ kisilerdir. (Bkz. Demet Ulusoy, “Sanat Eseri Nitelemesinde
Siyasal Elit’in Rolii”, Tiirk Diinyasi Arastirmalar: Dergisi, 95, (Nisan 1995): 43.) Tezimizde, siyasal elit
tabiri, iktidar1, kontrolii ve etkiyi elinde bulunduran, edebi eserlerin iiretiminin artisinda, eserlerin tiretim
tarzinda miidahalelerde bulunan ve bu yonleri sayesinde etraflarinda edebi muhitlerin ve mahfillerin
olusumunda birincil aktér olan Osmanli yonetici sinifinin (hitkiimdar, vezir-i azam, kazasker, defterdar,
pasa) karsilig1 olarak kullanilmistir.
% Ipekten’in edebi muhit kavramina nasil yaklastigi, yazarmn caligma igerisinde bir edebi muhit tanim
yapmamas1 dolayisiyla, eserin tamaminda izledigi yontemden yola ¢ikilarak degerlendirilmistir. Eser
hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Haluk ipekten, Divan Edebiyatinda Edebi Muhitler, (Istanbul: Milli Egitim
Bakanlig1 Yayinlari, 1996).
3% Bu dénemin adi, kaynaklarda farkli sekillerde kullanilmakla birlikte, ¢alismamizda “Klasik Edebiyat”
tercih edilmistir. Dénemin adlandirilmas1 hakkinda bilgi icin bkz. Omer Faruk Akiin, Divan Edebiyat,
(Ankara: ISAM Yay., 2014), 15-20.

14



olan bir nedim, musahip ya da sair tarafindan tayin edilmis olan mekanlarda
(mabhfillerde) belirlenen ve bu mekdnlarda iiretilen edebi eserleri ile devrin
“viiksek kiiltiiriinii” temsil edebilen sanat¢ilarin yetismesini saglayan ¢evrelere

“edebi muhit” denir.%’

seklinde bir tanimlama yapilabilir. Yukaridaki tanim, Tiirk Edebiyati tarihi icerisinde
yalnizca belli bir donem var olan ve eser liretim tarzlar biiyiik oranda, -yazili olmayan
ancak otoritelerin begenileri c¢ergevesinde sekillenen- belli kurallara tabi olan edebi
mubhitler icin kullanilabilir. Tanzimat sonrasindaki toplumsal degisim ile birlikte,
yukarida tanimlanan mubhitler; yerlerini, bireylerin “kaynak degisimi”*®nden ziyade ortak
noktalari iizerine kurulan mahfillere birakir. Bu mahfiller; Escarpit’in® edebi bir eserin
olusumunda; yazari zihinsel olarak hazirlayan ve etkileyen bir iliskiler ag1 olarak tasvir
ettigi edebi cevreler olarak da diisiiniilebilir. Dolayisiyla Osmanli sonrasinda degisen
toplumsal iligkiler ile birlikte farklilagsan edebi muhitler hakkinda yeni bir tanimin
yapilmasi geregi dogar. Necati Tonga, Tiirk edebiyat1 icerisinde, yeni toplum ve yonetim
semasi ile birlikte sekillenen edebi muhitler hakkinda giincellenmis bir tanimlamay su

sekilde yapar:

“Bir toplum igerisinde yasayan sair ve yazarlarin olusturdugu, kahvehane,
pastane, lokanta, meyhane, konak, dergi idarehanesi, sair ve yazar evleri gibi

zamana ve sartlara gore degisen edebiyat mahfillerinde gézlemlenen, yogun bir

37 Bu tammalada, yalnizca siyasal elitlerin destekleri ve ilgileri ile sekillenen bir edebi yapilanma {izerinde
durulmustur. Siyasal elitlerin etkisi olmakla birlikte, halka agik olabilen ve zaman zaman politik giice sahip
isimlerin de ¢evrelerine dahil olabilen isimlerin devam ettigi, yetistigi; sairlerin ve zevk sahibi kisilerin
sekillendiricisi oldugu mekanlar, meyhaneler ve tekkeler bu tanimlama igerisine alinmamustir.
3 Genelde sanat, 6zelde ise edebiyat patronaji; patronun sanatgiya memuriyet, konut, para, statii ve otorite
gibi kaynaklar1 sunmasini; sairin ise bu kazanimlarin karsilig1 olarak patrona; eserlerinde adim zikrederek
ismini gelecek kusaklara aktarma, edebi eserler vasitasiyla patronu diger hiikiimdarlar nezdinde iistiin
kilma, toplumun kiiltiirel gelisimine katkida bulunma vb. hizmetleri sunmasini igerir. Sanat¢inin ve
patronun birbirlerine sunduklar1 bu hizmetler, patronaj sistemi igerisindeki bireylerin, kaynaklarini
degismesi seklinde algilanmaktadir. Kaynak degisimi tabirinin kullanimi i¢in bkz. Tuba Ismsu Isen
Durmus, “II. Selim Dénemi Sonuna Kadar Osmanli Edebi Hamilik Gelenegi” (Doktora Tezi, Bilkent
Universitesi, 2006), 25.
39 Escarpit, “Edebiyat Sosyolojisi”, 83.

15



edebiyat hayati ve basin-yaym faaliyeti ile belirginlesen, siyasi atmosferin
yonlendirmesiyle ve sehir kiiltiiriiyle birlikte ortaya ¢ikan ve bu 6zellikleri ile de

benzerlerinden ayrilan ¢evreye edebi muhit denir.”*°

Tonga, olusumlarini belli bir mekan ile siirladig1 edebiyat gevrelerini, Turan
Karatas gibi edebi muhit** olarak adlandirir ve taniminda, bir edebi muhiti birden fazla
birlesenden olusan bir yap1 seklinde betimler. Tonga’nin taniminda edebi bir muhitin
olugmasi i¢in; daha dnceden yazarlar tarafindan toplanilmak iizere belirlenmis kiigiik bir
mekanin (mahfilin) ve bu mekanda basin-yayin faaliyetleri ile devam eden bir edebi
hayatin varlig1 temel sarttir. Tanimda; yazarlar tarafindan belirlenen alt mekanlarin
birlesmesi ile meydana gelen muhitlerin, olustuklar1 donemdeki siyasi figlirlerin
tavrindan ve tarzindan, ayn1 zamanda kent kiiltiirlinden de etkilenmeleri ile birlikte

benzerlerinden ayrildiklart vurgusu yapilmistir.

Edebi muhitlerin ve ¢evrelerin ne oldugu ile ilgili yapilan degerlendirmelerde;
arastirmacilarin ele aldiklari donemin sartlarina goére bu tanimin igerigini belirledikleri
goriilmektedir. Toplumsal degismeler, gelistikleri cografya icerisinde yer alan sair ve
hami/patron kimlikleri ve bu aktorlerin bir araya gelis amaclan ile birlikte sekillenen
edebi mubhitler hakkinda tanimlama yapilirken, donem sartlarinin g6z Oniinde
bulundurulmasi kaginilmaz bir durumdur. Yukarida verilen ¢alismalar igerisinde 6zellikle
Necati Tonga’nin tanimi, yazarin ele aldigit Cumhuriyet’in ilk yillar1 ve sonrasinda Tiirk
Edebiyati igerisinde -6zelde Ankara’da- sekillenen muhitlerin genel ozelliklerini
barindirmaktadir. Yazarin bahsettigi mekanlardan olan lokanta, dergi idarehanesi,
pastane gibi mekanlarin ya da buralarda devam eden basin-yayin faaliyetlerinin, Klasik

Edebiyat doneminde olmalari tarihsel olarak pek miimkiin goriinmemektedir.

40 Necati Tonga, “Cumhuriyet Déneminde Edebi Bir Muhit Olarak Ankara (1923-1980)” (Doktora Tezi,
Gazi Universitesi, 2016), 6.
41 Karatas, Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sozliigii, 327-328.

16



Yukarida, sozliiklerdeki kelime anlam1 ve edebiyat terimi olarak neye karsilik
geldigi hakkinda kisaca bilgi verilen edebi mubhitlerin sekillenmesinde; bu dénemde
hakim olan dinin, ekonomik sartlarin, kiiltiiriin, yazarlarin ve bu yazarlarin muhatabi olan
Kitlenin dogrudan etkin oldugu goriiliir. Toplum ile birlikte sekillenen edebi mubhitlerin
varlig1 ve olusumlari; toplumun edebi eserlere ve lireticilerine verdikleri anlam ve deger
ile de dogrudan ilgilidir. Bu anlam ve deger cercevesinde diisiiniildiigiinde, tarih
igcerisinde belli bir donem var olan bir edebi muhitin, degisen toplumsal dinamiklerle
birlikte yok oldugu ya da genisledigi de goriiliir*2. Belli bir tarih araliginda, Siyasal
elitlerin destekleri ile var olan ve genellikle saray cevresinde gelisen edebi mubhitlerin
bugiin yok olduklari ya da farkli sekillerde devam ettikleri bilinmektedir. Gegmiste
siyasal elitlerin destekleri ile biiyiik oranda sekillenen edebi hayat, giiniimiizde daha ¢ok
yazarin bireysel basarisi ile devam ederken; genel olarak sanat patronaji ise devletlerin

ya da biiyiik sermaye gruplarmin destekleri ile var olmaktadir.*?

Toplum ve tarih icerisindeki konumu ile yiiklendigi fonksiyonlart degisen, bu
degisim ile birlikte iiretim mekanlar1 da farklilik gosteren edebiyatin; belli bir muhitte var
olmas1 ve bu var olusun anlasilmasi i¢in yalnizca eserin ya da sanat¢inin hayatinin analiz

edilmesi, sanatin icra mekaninin anlasilmasi icin oldukca kisith veriler sunacaktir. Bu

42 Stael; devlet ydnetiminin, kabul edilen dinin, toplumun tercihlerine ve bilgi diizeyine gére edebiyatin
varlik alaminin smirlarinin degistigini su ciimlelerle belirtir: “Insan zekas1 on besinci yiizyilin ortasinda
birdenbire ne biiyiik bir kuvvet gosterdi! Ne onemli kesifler yapildi! Az yil i¢inde ne yepyeni bir yol
tutuldu!..Sanatlarda bile kotii zevk ¢abucak kenara atilmadi mi1? Diislincenin ilerlemeleri az zamanda her
tarzda gercek giizeli buldurdu, edebiyat da anca su sebepten ¢ok ¢abuk gelisti: fikir o kadar hazirlanmisti
ki aklin yoluna girer girmez orada biiyiik adimlarla ilerlemek zorundaydi. ...Edebiyat1 asagilatmak isteyen
o sagma askerlik zihniyetinden herkes bikmist1.”, Stael, Edebiyata Dair, 143-144.
43 Osmanli doneminde patronaj ve edebi muhitler arasindaki bagi, Haluk Ipekten su sekilde ifade etmistir:
“Padisahlar ve onlara bagl olarak diger sahsiyetler, edebiyatla mesgul olduklar1 ya da onlar1 koruduklari
nispette etrafindaki edebi muhit gelismis veya daralmistir.” (Bkz. Ipekten, Divan Edebiyatinda Edebi
Muhitler, 11.) Escarpit ise modern donemlerdeki edebiyat himayesinin 6diillerle devam ettirildigini belirtir.
«... Ismi biiyiik parasi az edebiyat ddiilleriyle yazara fazla satis yaptirip gelirini artirmaktir. Ote yandan,
Nobel edebiyat 6diilii 6rnegi gibi, baz1 ddiillerin para kefesi de agirdir.” (Escarpit, Edebiyat Sosyolojisi,
53.) Sanat patronajinin degisimi ve ekonominin sanata miidahalesi hakkinda genis bilgi igin bkz. Janet
Wolff, Sanatin Toplumsal Uretimi, gev. Aysegiil Demir, (Istanbul: Ozne Yay., 2000), 71-93. Larry Shiner,
Sanatin Icadi, ¢ev. Ismail Tiirkmen. (Istanbul: Ayrint1 Yay., 2010), 145-182. Burcu Pelvanoglu, “1980
Sonrasi Tiirkiye’de Sanat: Doniisiimler”, (Doktora Tezi, Mimar Sinan Universitesi, 2009), 28-97, 377-447.
Edward B. Henning, “Patronage and Style in the Arts: A Suggestion Concerning Their Relations,” 353-
362.

17



sebeple edebi bir eserin meydana geldigi edebi mubhitin olusum sartlarinin ortaya
cikarilabilmesi i¢in, mekanin var oldugu dénem ve bu donemi olusturan toplumun ve
yazarlarin; edebi bir eserden ne bekledigi, ona ne gibi bir anlam yiikledigi, bu eserin
olusmasi i¢in hangi sartlar1 sagladigi, eserin toplum igerisindeki temel fonksiyonlarmin
neler oldugu, eserin ireticisi ile muhataplar1 arasindaki iliskinin hangi baglamlarda
sekillendigi sorular1 cevaplanmalidir. Tiim bu sorularin ise en temelde; muhitten ziyade,
Tonga’nin edebi muhit taniminda yer verdigi edebi mahfiller** iizerinden cevaplanmasi
gerekmektedir. Zira siyasetten ve mekana hakim olan kiiltiirden etkilenen, yazarlarin bir
araya geldikleri mekanlar; muhitlerden ziyade mahfil olarak adlandirilan yapilardir.
Mubhiti olusturan, daha kiigiik 6lgekli mekanlar olan mahfillerde, yazarlar temelde ortak

amaglar1 ve tarzlari ¢ercevesinde bir araya gelmislerdir.

1.2. Mubhitleri Olusturan Alt Mekanlar: Edebi Mahfiller

Arapcgada toplanmak anlamimna gelend < ~ kokiinden tiiretilmis olan mahfil
kelimesi, sozliiklerde “Toplanilacak yer, mahall-i ictimad‘, cem* olmus hey’et, meclis,
cemiyet, enciimen.”®® “Toplanacak yer, cemiyetgah.”*®, “Toplanilan yer, toplant1 yeri.

Toplanmus heyet, cemiyet, meclis, ¢evre.”*’, “Konusup goriismek, ¢esitli konularda fikir

aligverisinde bulunmak vb. amagclar icin bir araya gelinen yer, toplanti yeri.”*

“Oturulacak, goriisiilecek yer, toplant1 yeri.”*® “Toplant1 yeri, toplanmis kimseler.”®°,

51 anlamlarma gelmektedir. Kelimenin ism-i mekan sekli

“Oturulacak, goriisiilecek yer.
mahfel olmakla birlikte, edebiyat terimi olarak mahfil seklinde kullanim1 yayginlagsmuistir.

Tahirii’l-Mevlevi, Mahfil dergisinin onuncu sayisinda kaleme aldig1 “Mahfil mi Mahfel

4 Tonga, “Cumhuriyet Déneminde Edebi Bir Muhit Olarak Ankara (1923-1980),” 6.
4 Semseddin Sami, Kdmus-1 Tiirki, 1302,
4 Muallim NAci, Liigdt-i Nact, 596.
47 Mehmet Dogan, Biiyiik Tiirkce Sozliik, (BY. Yok: iz Yaymcilik, 1996), 728.
4 Ayverdi ve Topaloglu, Kubbeal: Liigati: Tiirkge Sozliik, 1901.
4 Devellioglu, Osmanlica-Tiirkce Ansiklopedik Liigat, 652.
50 Tiirkce Sozliik, haz Siikrii Haltk Akalin vd., (Ankara: TDK Yay., 2015), 1326.
51 Ali Seydi, Kdmus-1 Osmani, (Istanbul: YE. Yok, 1330), 930.
18



mi?” baslikli yazisinda, kelimenin hem mahfel hem de mahfil seklinde okunabildigini

kaydettikten sonra mahfil olarak okunmasinin daha dogru oldugunu sdyle belirtir:
“Rafi’i’nin Misbahii [-Miinir’inde ‘Mahfil ve’l-cem* mehafil misli meclis ve
mecalis’ denilmektedir ki mahfil ile cem‘i bulunan mehafil meclis ve mecalis
veznindedir, demektir. Lugat-i Ndci’de kesr-i fa ile muharrek olmak {izere su
stiretle mazbtttur: “‘Mahfil, toplanilacak yer. Mahfil-i ideba, mahfil-i zirefa.
Cami‘lerde miiezzinlere mahsts yiksek yer. Cem‘i: Mehafil. Mehafil-i

‘ilmiyye.”

Tahirii’l-Mevlevi, ayn1 makalede “Kamas’ufi ifaidesinden mahfil kelimesinifi
‘Arapcada feth-i fa ile de telaffuz edildigi anlasiliyor. Fakat Farside olsun Tiirk¢ede olsun

fa’nin  kesriyle zebanzeddir.”®®

climlesiyle kelimenin telaffuzunun, Tiirk¢ede ve
Farsgadaki kullanim sekline dayanarak mahfil olmasi gerektigini ve dergisinin adinin da

Mahfil seklinde telaffuz edilmesini tercih ettigini sdyler.>*

Sozlikklerde muhit kelimesinin sosyolojik baglami yansitilirken, mubhiti

olusturan en kiiciik yap1 olan mahfilin yalnizca toplanti yapilan, bir araya gelinen bir

52 Tahirii’l-Mevlevi, “Mahfil mi Mahfel mi?”, Mahfil 1/10, (1339/1921): 167.
http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339 10/1339 10 167.SAYFA.pdf (erisim 05.06.2019)
53 Tahirii’l-Mevlevi, “Mahfil mi Mahfel mi?”, s.167. Tahirii’l-Mevlevi, Seyhiilislam Haydarizade Ibrahim
Efendi’nin, Sehzade Omer Faruk Efendi’nin nikahi igin tarih diisiirdiigii misralara dayanarak da kelimenin
mabhfil olmasi gerektigini soyler.

“Maéh eyledi burc-1 semsi menzil

Séah-1 giilii biilbiil etti mahfil”
Tahirii’l-Mevlevi’nin bu ifadelerine dayanilarak ve kelimenin giiniimiiz edebiyat terminolojisindeki yaygin
kullanimi g6z 6niinde bulundurularak, bu ¢alismada da mabhfil seklindeki kullanim tercih edilmistir.
5 Edebiyat Mahfilleri konusunda yapilan ilk ¢alisma, Ozgiil’iin 1988 yilinda hazirladigi “XIX. Asrin
Onemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Su’ara” baslikli doktora tezidir. Bkz. M. Kayahan Ozgiil,
“XIX. Asrin Onemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Su’ara”, (Doktora Tezi, Gazi Universitesi,
1988). Yazarin doktora tezi, kitap olarak da yayimlanmistir. Calismamizda, yazarmn kitabindan
faydalanilmistir. Bkz. M. Kayahan Ozgiil, XIX. Asrin Onemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i
Su’ard, (Ankara: Kurgan Edebiyat, 2012). Bu calismada Ozgiil, kelimenin “mahfel” seklini tercih etmis ve
kelimeyi “Enclimen-i Su’ard”nin karsilig1 olarak kullanmistir. Mahfil kelimesini bir edebiyat terimi olarak
ele alan, kapsam ve sinirliliklarini tanimlayan son calisma ise Turgay Anar’in 2011 yilinda tamamlamis
oldugu doktora tezidir. Mekandan Tasan Edebiyat: “Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri” baslikli
caligmada kelimenin mahfil sekli tercih edilmis, edebiyat mahfilinin olusum sartlari, enciimen ve muhitten
farklar1 anlatilmistir. Bu ¢alismada da kelimenin mahfil sekli kullanilmastir.

19


http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339_10/1339_10_167.SAYFA.pdf

mekan olarak degerlendirildigi goriiliir.>® Ancak bu mekanin islevi, olusum sartlar1 ya da
edebiyat terimi olarak neye karsilik geldigi hakkinda ise bilgi verilmemistir. Oysa mahfil,
sanatc1y1 ve eseri biliyiik oranda sekillendiren, sanatginin kendini insa siirecinde ilk olarak
karsilastig1 ortam olmasi sebebiyle, yalnizca bir mekan degil aym1 zamanda devrin

edebiyat hayatin1 olusturan islevsel, ¢cekirdek bir yapiy1 da ifade etmektedir.

Bir edebiyat terimi olarak mahfil; en basit sekliyle, edebi muhiti olusturan en kiigtik
yapidir. Sanatgiyr sekillendiren, eserin olusumunda etkili olan bu kiiciik mekansal
olusumlarin, herhangi bir edebiyat toplantisindan ya da belli bir gorevi yerine getirmek
amaciyla olusturulan topluluklardan, enciimenlerden®® farkli bir sekilde ele alinmasi
gerekmektedir. Ancak edebi mubhitler ve mahfiller hakkinda yapilan ilk ¢alismalarda
mubhit, mahfil ve enciimen kavramlarinin birbirinden net bir sekilde ayrilmadan, es deger
olarak kullamldiklar1 goriiliir. Haluk Ipekten, Divan Edebiyatinda Edebi Mubhitler
calismasinda her bir sultanin, sehzadenin ya da sanatkarlar1 koruyan sahislarin etrafinda
olusan edebi yapilanmay1 muhit olarak nitelemis ve mahfil ayrimina gitmemistir. Yazarin
mahfil kavrami yerine muhit kavramini kullandigi, eserinin 6nsoziinde yer verdigi su

degerlendirmeden anlagilir:

%5 Sozliiklerde ve ansiklopedilerde “mahfil”’in mimarideki kullanimina da deginilmistir: “Biiyiik cAmilerde
padisah ve miiezzinler i¢in ayrilmis yiiksek¢e ve parmaklikli yer.” (Ayverdi ve Topaloglu, Kubbealt:
Liigati, 1901) “Mahfuz yer manasiadir. Camilerde miiezzinlerin bir arada oturmasi i¢in ayrilmis yiiksekce
ve parmaklikli sofa veya siitunlar iizerine insa olunmus yiiksek yer ki buna miiezzin mahfili denir.
Camilerde padisahlara mahsus olarak ayrilmis yerlere maksure ve bunlarin yiikseklerine hiinkar mahfili
tabir olunur.” (Celal Esat Arseven, “Mahfil”, Sanat Ansiklopedisi, (Istanbul: Milli Egitim Basimevi, 1950),
c.2, 1260.) Kelimenin, Mevlevihanelerde daha 6zel mimari birimler i¢in kullanildigi goriilmektedir.
“Mevlevihane’de saz heyetine ayrilmis olan ve genellikle ikinci kattan ortadaki genig ayin alanina
(Semahane) bakan boliime “mutrib mahfili”, semahanenin ¢evresinde parmakliklarla ayrilmis izleyici
boliimiine “ziivvar mahfili” denir.” (“Mahfil”, Eczacibas: Sanat Ansiklopedisi, (Istanbul: YEM Yayinlari,
1997), c.2, 1153.

% Enciimen ve mahfil arasindaki fark, Anar’a gore; mahfillerin enciimenlerin kapsayicisi olmalari,
enciimen adinin tek basina kullanilamayist ve mutlaka aidiyet bildiren bir kelime ile (enciimen-i danis,
enclimen-i suara gibi) kullanilisi, enclimenlerin mahfillere gore daha kisa 6miirlii yapilanmalar olmasidir.
Konu hakkinda genis bilgi icin bkz. Turgay Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat: Yeni Tiirk Edebiyatinda
Edebiyat Mahfilleri, (Istanbul: Kap1 Yay., 2012), 73-75. Tezimizde, yazarin doktora tezinden iiretilmis olan
Mekéandan Tasan Edebiyat ‘Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri’, (Istanbul: Kap1 Yay., 2012). adli
eser kullanilmugtir.

20



“Tiirk Edebiyatinin hangi sartlar altinda gelisme imkan1 buldugunu arastirirken,
san’atkarlarin bazi1 devirlerde ve bazi1 merkezlerde toplandiklarini goriiyoruz. Bu
topluluklar daima edebiyata ehemmiyet veren, cOmertlikleri ile san’atkarlari
koruyan, kiymetli eserleri miikafatlandiran sahsiyetlerin tesiriyle olmustur.
Boylece bu kiimelenmelerden muhtelif devirlerde ve belirli sahsiyetlerin etrafinda

birer edebi muhit meydana gelmistir.”>’

Kayahan Ozgiil’iin calismasinda ise Enciimen-i Suard’yr bir edebiyat mahfili olarak
degerlendirdigi hem eserin basliginda®®, hem de Enciimen-i Suard’y1 bir cins isim olarak

tanmimlamasinda goriilmektedir. Ozgiil {in;

“Enclimen-i suard” bir cins isimdir. Asirlar boyu, ‘padisah sarayinda veya
vilayetlerdeki sehzade saraylarinda, etraflarinda birer muhit edinmis devlet
biiyliklerinin konaklarinda tertip edilen ve sairlerin de hazir bulundugu icki ve siir

meclislerinin’>®ismine genel olarak enciimen-i suard denmistir®°.

taniminda, yazarin enclimeni mahfil ile ayn1 anlamda kullanirken, kelimeyi ayn1 zamanda

muhit ile de es deger tuttugu goriiliir.

Edebi gelenegin aktarilmasinda, eserlerin olgunlasmasinda ve sairlerin
yetismesinde etkin rol oynayan edebiyat mahfillerini, Turgay Anar; Pierre Nora’dan
alintiladig1 bir kavram olan “hafiza mekani” ile niteler. Bu kavram cercevesinde edebiyat
mahfilini, “(...) mahfilin de edebiyat¢ilarin toplanip bazen mutabakata vardigi bazen de
tartisilan konulara 6nemli serhler koyduklar bir edebi hafizanin merkezi (...) edebiyat

hafizasinin mayalandig1 yer”®® seklinde tanimlar. Ayrica mahfillerin, yazarlarin diizenli

57 ipekten, Divan Edebiyatinda Edebi Muhitler, 11.
58 Ozgiil, “XIX. Asrin Onemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Su’ara”.
59 Ozgiil, bu kisnu Ipekten’in ¢aligmasinda, Su’ard Meclisleri bashgindan alintilamistir. Bkz. Tpekten,
Divan Edebiyatinda Edebi Muhitler, 229.
8 M. Kayahan Ozgiil, “Osmanl’nin Son Enciimen-i Suara’s1”, Tiirk Dili ve Edebiyati Tarihi, ed. T. Sait
Halman vd. (Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., 2006), 83.
81 Anar, Mekédndan Tasan Edebiyat: Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri, 72.
21



olarak bir araya geldikleri yerler olmalarinin yan1 sira, buralarda meydana gelen edebiyat
tartismalar1 sayesinde edebi hareketliligin devam ettiginden bahseder ve mabhfilleri

762 olarak da goriir. Anar, mahfillerin; muhitlerden

“yasayan edebiyatin atardamarlari
daha kiigiik, katilimci sayisinin daha az ve mekana olan bagliliginin daha fazla olmasi
yoniiyle ayrildiklarini belirtir ve bu kiigiik yapilar1 sahip olduklar1 6zellikler yoniiyle

inceleyip, mahfil kavramina bir standart getirmeyi amaclar. Mahfillerin bu 6zellikleri

Anar’in ¢alismasindan hareketle soyle siralanabilir:®3
-Birden fazla edebiyat¢inin bir araya gelmesi.
-Mekansal nitelik yoniiyle, genelde kapali mekanlar olmasi.

-Edebiyatcilarin diizenli araliklarla toplanmasi ve bu toplantilarin belli bir siire

devam ettirilmesi.

-Ustat bir sanatginin ya da sanat hamisinin mahfilde yer almasi ve genellikle

mabhfilin kurucusu olmasi.
-Edebiyat elestirisinin, edebi fikir aligverisinin ger¢eklesmesi.
-Belli bir edebiyat gelenegini gelecege aktarma 6zelligi.

Bir edebiyat mahfilinin varlifindan s6z edebilmek icin siralanan yukaridaki
ozellikler, Tirk Edebiyati icerisinde hemen her donemde ve farkli toplumsal gruplar
igerisinde olusan edebi mahfillerin -genel olarak- ortak ozellikleri olmakla birlikte;
mekan1 kurgulayan haminin sosyal kimligi ve birden fazla edebiyatginin bir araya
gelislerindeki amag, mahfillerin sekillendikleri tarih araligina gére degismektedir. Klasik
Edebiyat doneminde genelde politik giicii ya da zenginligi elinde bulunduran sanat

patronlarinin yerini, Ozellikle Cumhuriyet’ten sonraki donemde ekonomik yonden

82 Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat: Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri, 72.
8 Bu degerlendirme Anar’n, mahfil kavraminm kapsamini ve mahiyetini tartistiga kisimdan 6zetlenmistir.
Anar, Mekandan Tasan Edebiyat: Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri, 75-81.

22



mahfildeki kisilerden daha zengin olmakla birlikte, kendi toplumsal grubu igerisinde

“hadem ve hasemde”®*

yaris icerisinde olmayan, genel olarak edebiyattan anlayan ve
edebiyat ilizerine konugmaktan hoslanan hamilerin varlig1 goriiliir. Osmanli’nin yiikselme
doneminden itibaren saray ve devlet biiyiiklerine ait kdsklerde, konaklarda diizenlenen
edebiyat meclisleri ve bu mekanlarda olusan edebiyat mahfillerinin, degisen hami/patron

profili dolayisiyla nispeten -Tanzimat sonras1 donemde- halka daha fazla agik mekanlarda

sekillenmeye basladig1 goriiliir.® Anar, Tiirk Edebiyati icerisindeki bu degisimi;

“Ozellikle Cumhuriyet sonrasinda olusan yeni toplum yapisi, yeni bir edebiyat
kimliginin ingas1 sonucunu ortaya ¢ikarmis, (...) eskisi gibi beylerin, pasalarin
konak, kosk ve yalilarindaki mahfil toplantilart ¢ok azalmis, bununla birlikte

kamuya agik mekanlarda toplanmalar artmgtir.”

seklinde ifade eder. Tonga’nin taniminda yer alan kahvehane, pastane, meyhane, dergi
idarehaneleri, sair ve yazar evleri gibi mekanlar1 edebi birer mahfil olarak zikretmis
olmasi da Anar’in bu tespitini desteklemektedir. Zira yazarin edebi muhit olarak ele aldig:
Ankara’daki edebi hayati olusturan mahfiller, yine kamuya ac¢ik olan mekéanlardan

olusmaktadir.

Sairlerin bir araya gelme amaglarindaki degisim de aslinda mekéana hakim olan

haminin/patronun degisimi ile birlikte farklilagmistir. Dogrudan, siyasal elitin etrafinda

64 Halil Inalcik, hiikiimdarlarin birer sanat patronu olmalarimi ve bu konudaki tutumlarmi, padisahlarin
kendi toplumlar igerisinde iistiin ve giiclii olduklarmi kanitlamanin yani sira rakip hanedanlara da ayni
etkiyi gosterme amaglariyla iliskilendirir. “Héanedanlar arasindaki rekabet ve {istiinlik yarisi yalniz
muhtesem saraylar, hadem ve hasemde degil; ilim ve sanatin hdmiliginde de kendini gosterirdi.” (Halil
Inaleik, Has Bagcede ‘Ays u Tardb, (Istanbul: Is Bankasi Kiiltir Yay., 2015), 345.) ciimlesinde
hiikiimdarlarin sanat1 desteklemelerini, tistiin olduklarin1 vurgulamak istemeleri ile iliskilendirir. Osmanlt
sanat patronaji hakkinda genis bilgi igin bkz. Inalcik, Has Bag¢ede ‘Ays u Tardb, 345-352.
8 Bu degisim, Tiirk Edebiyat: igerisinde olusan muhitleri ve mahfilleri ele alan galismalarin inceledikleri
donem araliginda tespit ettikleri mekanlarin listesine bakildiginda daha net bir sekilde goriilebilir.
Ipekten’in ¢alismasinda yer verdigi mahfiller dogrudan padisah, sehzade ve vezirler etrafinda
yogunlasirken, Anar’in ¢aligmasinda yer verdigi mahfiller konak, lokanta, meyhane, otel, kitabevi gibi
mekanlardan olusmaktadir. Bkz. Ipekten, Divan Edebiyatinda Edebi Muhitler, 13-162. Anar, Mekdndan
Tasan Edebiyat: Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri, 89-397.
% Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat: Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri, 87.

23



sekillenen mabhfillerde sairler; gecimlerini, mesruiyetlerini ve séhretlerini, mahfildeki
patronun iltifat1 ile elde edebilecekleri i¢in bu mekanlara devam ederken; Tanzimat
sonrasindaki edebiyat igerisinde sekillenen mahfillerde yer alan sairlerin, daha ¢ok poetik
ve politik yakinlik dolayisiyla s6z konusu mekanlara devam ettikleri soylenebilir.
Kayahan Ozgiil, Enciimen-i Suara sairlerinin, her sali Hersekli Arif Hikmet’in konaginda
bir araya gelislerini; Osmanli siirindeki degisimin baslangici ile iliskilendirir. " Eski siirin
estetik yapisini ve iislubunu degistirmeden, Bat1 siirinden alacaklar1 yeni temalar, siire
isleme gayretinde olan Enciimen-i Suara sairleri, bu yonleri ile kendilerinden 6nce

sekillenen mahfillerdeki sairlerin amaclarindan ayrilirlar.

Mabhfillerin olusum sartlarinin, -kesin bir degisimin baslangici igin net bir tarih
olmasa da- Hersekli Arif Hikmet’in konaginda baslayan degisimi, daha sonraki yillarda
da belirgin sekilde devam etmistir. Tonga’nin Cumhuriyet sonrast Ankara’nin edebi
muhitini olusturan mahfiller arasinda saydigi dergi idarehaneleri de poetik ve politik
yakinliklar1 dolayisiyla bir araya gelen sairlerin ve yazarlarin olusturdugu mabhfillere
ornek olusturabilecek yapilanmalardir. Tonga’nin, “Cinaralti Dergisi Etrafinda Olusan
Edebi Muhit” baslikli ¢alismasinda, yazarlarin adi gegen derginin ¢atisi altinda bir araya
gelisleri Cinaralti dergisi yazarlarinin benzer siyasi goriislere sahip olmalar ile
iliskilendirilmistir. Derginin adinin se¢iminin; Ziya Gokalp’in “kiiltiirel milliyet¢ilik ve
Tiirkgiiliik fikrini yansitan”® Cinaralti makalesine dayandirilmasi ve devaminda Tiirkgii-
milliyet¢i duyus ve diisiiniis tarzina sahip yazarlarin ayni dergi etrafinda bir edebiyat
mahfili meydana getirmis olmalari, yazarlarin politik yakinliklari ile iliskili bir

gelismedir. Ayrica yazarlarin daha ¢ok milli formlarla kaleme alinan eserler iiretmeleri

87 Ozgiil, XVI. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Su’ard, 302.
8 Necati Tonga, , “Cinaralti Dergisi Etrafinda Olusan Edebi Muhit” (Yiiksek Lisans Tezi, Gazi
Universitesi, 2004), 30.

24



de kendileri ile benzer sanatsal amaclara ve tarzlara sahip sanatgilarin, bir araya gelerek

olusturduklar yeni edebi mahfillerin bir gostergesidir.®°

Anar’in Tiirk Edebiyati igerisinde olusan mahfillerin olusumlari hakkinda
siraladigr yukaridaki Ozellikler icerisinde, mekanin kurulumunda ana aktér olan
haminin/listat sanat¢inin sahip oldugu profilin mahfilin sekillenmesinde ve sairlerin bir
araya gelmesindeki etkisi dikkat ¢eker. Bir edebi mahfilin olusumunda, merkezde yer
alan hdm1 Tonga’nin ¢alismasinda da 6n plana g¢ikar. Tonga, -Anar’in ¢aligmasinda
oldugu gibi- mahfillerin olusumunu ele alirken hamilyi dogrudan mekanin olusumunun
merkezine koyar; mahfillerin olusumunu haminin var olup olmamasi tizerinden kurgular
ve siniflandirir. Yazara gore, siyasal elitlerin alanlar1 disinda kalan mabhfillerde,
karizmatik bir hAminin var oldugu sdylenemez, bu mahfiller sanat¢ilarin ortak degerleri
sayesinde kendiliginden olusan mekanlardir. Tonga’ya gore hami odakli bir mahfilin

kurulusu ve siniflandirmasi su sekildedir:

“Bir edebiyat mahfili, sanatkdr hamisinin veya iistdd edebiyat¢inin harekete
gecirici giicli ile kurulabilecegi gibi, sair ve yazarlarin sahsi tercihleri
dogrultusunda dogal olarak da olusabilir. Bu bakimdan edebiyat mahfilleri iki
basglik altinda degerlendirilebilir:

1. Bir haminin onciiltigiinde olusan edebiyat mahfilleri.

2. Sanatkar: kendine ¢cekerek dogal olarak olusan edebiyat mahfilleri.” ™

Bu tasnife gore birinci kategoride, siyasal elitler ¢evresinde saraylarda, kosk ve

konaklarda olusan edebiyat mahfilleri yer almaktadir. Ikinci kategoride ise;

“kahvehaneler, meyhaneler, pastaneler, lokantalar, sair ve yazar evleri, oteller, okullar,

®9Crnaralt1 dergisi gercevesinde bir edebi mahfilin olusmasinda yazarlarin benzer sanat anlayisi, eserleri
iiretim formlarindaki ortakliklar1 ve Klasik Edebiyata ait tiir ve sekiller hakkindaki goriisleri hakkinda genis
bilgi igin bkz. Tonga, “Ciaralti Dergisi Etrafinda Olusan Edebi Muhit”, 268-295.
Tonga, “Cumhuriyet Déneminde Bir Edebi Muhit Olarak Ankara (1923-1980)”, 23.

25



tekke ve dergah gibi dini miiesseseler, (...)”"* politik himayeden uzak olan; ancak
sanatcilar1 besleyen 6nemli mahfiller olarak zikredilmektedir.

Tonga’nin bu kategorizasyonu, 6zellikle Tanzimat sonrasinda olusan toplumsal
degismelerle birlikte farklilasan mahfil yapilanmalari i¢in gegerli olmakla birlikte, Klasik
Edebiyata ait mahfillerin olusumunda her zaman dogru sonucu vermemektedir. Zira
Osmanli doneminde olusan edebiyat mahfillerinin biiyiik bir kismi, siyasal elitlerin
edebiyata olan ilgisi ve destegi ile sekillenen ya da siyasal elitlerin verdigi prestije sahip
sanatcilar etrafinda olusan mahfillerdir. Ornegin, Ipekten’in ¢alismasinda yer verdigi
diikkanlar ve meyhaneler dahi, politik himayeden uzakta sekillenen mahfiller gibi
goriinse de bu mekanlar aslinda bir sekilde siyasal elitlere yaklasmis; onlara eser
sunabilmis yazarlar etrafinda tesekkiil etmistir. Ipekten, Istanbul’da Zati’nin remilci
diikkanindan bahsederken sairin, saray ile olan baglarina deginmez; ancak onun, devrin
diger sairleri tarafindan iistat kabul edildigini; bu sebeple diikkaninin yaklasik yarim
asirlik bir zaman diliminde, yeni yetisen sairler i¢in nemli bir mektep oldugunu belirtir.
Ipekten, Zati’inin etrafinda sekillenen mahfilin, sairin siyasal elitlerle olan iligkisinden
kaynakli sahip oldugu statii sayesinde popiiler olabilecegine deginmemis olsa da
kanaatimizce sairin sarayla olan iligkilerinin de sahibi oldugu remilci diikkdninin popiiler
olmasinda etkisi vardir. Tezkirelerde yer alan ve bizzat sair tarafindan dile getirildigi
aktarilan; “...Istanbul’a geldiim merhtim Sultin Bayezid devraniydi ve ‘ulema vii sidata
ve mesayih Ui su’ardya ca’izeler Ui salyanelerle bahs u immid devraniydi. Kendiiye ‘idiyye
ve bahariyye ve sitd’iyye kasideler virdiim, her emeliim ayine-i ihsaninda re’yii’l-‘ayn

273

gordliim.”’* ifadelerinden, Zati’nin sairliginin devrin hiikiimdari tarafindan da onaylandig:

anlasilir ve sairin sahip oldugu bu avantajin, onun diikkdninin da bir edebiyat mahfili

"Tonga, “Cumhuriyet Déneminde Bir Edebi Muhit Olarak Ankara (1923-1980)”, 34.

2 ipekten, Divan Edebiyatinda Edebi Mubhitler, 238-239.

73 Asik Celebi, Megd irii 's-Su ard, haz. Filiz Kilig, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanligi Yay., 2018), 669.
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036 asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0  (erisim 09.01.2019) Eserin
bundan sonraki kullanimlarinda da e-kitap haline bagvurulmustur.

26


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036,asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0

olmasimi sagladigini diisiindiirebilir. Zira Zati’nin remilci diikkan ile aym1 devirde var
olan Siibuti ve Rahiki’nin diikkanlar1 karsilastirildiginda siyasal elitlerin desteklerinin,
saray disinda olusan mahfillerde de etkisinin devam ettigi goriiliir. Zati disindaki diger
sairlerin sahip olduklar1 diikkanlar, genelde buralarda iiretilen sarap, afyon gibi maddeler
ya da sahislarin niiktedan ve hos sohbet kisiler olmalari ile iliskilendirilmis; diikkan
sahiplerinin iyi bir sair oldugundan ya da siyasal elitlerle olan iligskilerinden
bahsedilmemistir.’*

Bu c¢alismalarin yani sira, dogrudan mahfil ve muhit konusundan ziyade odagina,
Osmanli edebi gelenegi i¢inde, padisahlarin siire olan ilgileri ve etkilerine paralel olarak
sekillenen himaye mekanizmasini ele alan bir ¢calisma olan Has Baggede ‘Ays u Tardb
adli calismasinda, Halil Inalcik da edebiyat meclislerinin (isret meclisleri) olusumunu
dogrudan bir haminin/patronun varlig1 ile iliskilendirir. Inalcik, padisahlarin isret
meclislerinden bahsederken, mahfil ya da muhit olarak 6zel bir baslik agmis olmasa da
aslinda hiikiimdar etrafinda olusan edebi muhitleri meydana getiren mabhfillerin

ozelliklerinden bahsetmistir. Inalcik’n;

“Isret meclislerinin segkin mekani, saray bahgeleri ve kasrlardir. Saray has-
bagcelerinde veya kasrlarda (kosk), 6zel halvette diizenlenen geleneksel isret
meclisleri; sair, mutrib, hanende, gliyende rakkas gibi sanat¢ilarin hiikiimdar
oniinde kendilerini gostermek firsatin1 elde ettikleri bir yarisma meydam

olustururdu.”’

74 ZAti’nin remilci diikkdn1 disindaki diikkAnlar hakkindaki degerlendirmeler hakkinda genis bilgi igin bkz.
Ipekten, Divan Edebivatinda Edebi Mubhitler, 240-242.
7> inalcik, Has Bagcede ‘Ays u Tardb, 281. Patronaj sisteminin edebiyat iiretimine olan etkisi ve sairler ile
devrin patronlari arasindaki iliskinin nasil isledigine dair genis bilgi i¢in bkz. Halil Inalcik, Sair ve Patron,
(Ankara: Dogu Bat1 Yay., 2010). Patronaj geleneginin Osmanl icerisinde olusum siireci ve bu stiregteki
gelisime dair detayli bilgi icin ayrica bkz. Halil Inalcik, “Klasik Edebiyat Mensei: irani Gelenek, Saray
Isret Meclisleri ve Musahib Sairler”. Tiirk Edebiyati Tarihi, c.1 iginde (ed.) Talat Sait Halman vd.,
(istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yayinlar1, 2006), 221-255.

27



“....Il. Murad (1421-1444, 1446-1451), bir divan tertip edecek kadar siir yazmis
ilk sultan olarak anilir. Murad’in haftada iki kez sair ve alimleri huzurunda

topladig1 biliniyor.” "

seklinde verdigi bilgilere bakildiginda isret meclislerinin hiikkiimdarin istegi ile kuruldugu
anlagilmaktadir. Meclisleri, bir bagka ifadeyle mahfilleri kuran hiikiimdarlar, mekana
devam edecek olan sanatgilarin kim olduklarina, toplanma zamanlarina ve burada

okunacak eserlerin standardina da karar veren odak kisilerdir.

Edebi mubhitler ve mahfiller iizerine yapilan g¢alismalarda, mekanlarin mahfil
olarak sekillenmesinde zaman, mekan, mahfili olusturan sahis kadrosu ve sanatgilarin
edebi mahfillere dahil oluslarinin sebepleri gibi pek ¢ok unsur degisirken, tiim
calismalarin mahfil ve muhit tanimlamalarinda mekanin olusumunda merkeze koydugu
ve hem fikir oldugu bir kavramin varligi dikkat ¢ekmektedir. Bu ¢alismalarda, edebi bir
mahfilin ya da muhitin olusumunda mekanin ilk kurucusu ya da diizenleyicisi olarak
hami/patron/iistat kavramindan bahsedilmistir. Edebi muhit tanimlarinda, bu kavramin
icerigini olusturan ana unsur olan mahfillerin degerlendirilmesinin gerekliligine
deginilmis ve bu dogrultuda, s6z konusu kavrami ele alan ¢alismalardan yola ¢ikilarak

mahfilin ne oldugu anlasilmaya caligilmistir.

Mabhfiller, edebi mubhitlerin olusumuna zemin hazirlayan kiiciik ve mutlak olarak
mekansal baglilig1 olan yapilanmalardir. Bu kiigiik yapilanmalar, edebi bir mubhitin
kurulumunu saglarken, birden fazla edebiyat¢inin rastgele, herhangi bir zamanda bir
araya gedikleri ve ¢ok kisa siirede coziilebilen, dagilabilen yapilardan ziyade, daha

bilingli ve diizenli sekilde olusturulmus, genellikle bir edebi gelenegin ve tenkit

"6 Inalcik, Has Bagcede ‘Ays u Tardb, 353. 11. Murat’in haftada iki kez siir meclisi diizenledigine dair bilgi
Latifi Tezkiresi’nde “Rivayet iderler ki fart-1 tergib U tahrik iglin haftada iki giin ‘ulema ve su‘ardy1 cem'
ve kendilyi samim-i dilden iz‘an u iltifatla serta-pa simah u sem’ idiip miibahaseye ba‘is olsun iciin her
fende nice miibahis ta‘yin iderler imis (...)” seklinde ge¢mektedir. Bkz. Latifi, Tezkiretii’s-Su’ard ve
Tabsiratu 'n-Nuzamd, haz. Ridvan Canim. (Ankara: AKM Yay., 2000), 138.

28



mekanizmasinin  strdiiriildigii islevsel yapilardir. Bu yapilarin olusmasinda ise
edebiyatgilar ile belli bir zaman ve mekanin varlig1 kadar, mahfilleri olusturan bir hAminin
ve patronun varligi da gereklidir. Zira -farkli adlandirilmalar yapilsa da- yukarida mahfil
degerlendirmeleri ele alinan caligmalarda yer alan ortak vurgu, edebiyattan anlayan,
sairleri bir sekilde siir yazmaya tesvik eden bir hdminin mahfilin kurulumunda basat rol
oynadigidir. Bu sebeple edebi muhitin yapisinin anlasilabilmesi i¢in, nasil mahfillerin
anlasilmas1 gerekiyorsa; mahfillerin anlagilmasi ve edebl mubhitlerin olusum sartlarinin
daha net ortaya koyulabilmesi i¢in de bu mekanlarin olusumunda basrol oynayan

hamilerin/patronlarin anlasilmasi gerekmektedir.

1.3. Edebl Mabhfillerin Birincil Aktorleri: Patronlar ve Hamiler

Tiirk Edebiyat1 icerisinde sekillenen edebiyat mahfilleri ve bu mekanlarin
kapsayicisi olan muhitleri incelerken arastirmacilar, genellikle hami ve patron
kavramlarini birbirlerinin yerine kullanmiglardir. Bu kullanim, Tiirk Edebiyatinin
kapsadigi donemlerin tamaminda her zaman dogru sonucu vermemektedir. Zira
kelimelerin anlamsal olarak kesistikleri noktalar olmakla birlikte, birbirlerinden
ayrildiklar1 yonleri de mevcuttur. Ozellikle birden fazla aktdriin olusumuna etki ettigi
tekke mubhitinin sekillenmesinin daha net anlasilabilmesi i¢in tezimizde hami ve patron
kavramlart ayr1 ayr1 tanimlanmistir. Bu iki kavrami birbirinden farkli sekillerde
tanimlayarak, 0zellikle tezimizin odaginda bulunan mekanlar olan tekkelerin genis bir
tarth araligindaki aktdrlerinin, kimlik ve konumlarinin dogru bir sekilde tespiti
hedeflenmistir.

1.3.1. Maddi Kazanim ve Korumanin Garantorii: Patron

Calismalarda, edebi bir muhitin ve mahfilin meydana gelmesini saglayan kisiler;

patron, mesen ya da hdmi olarak adlandirilmiglardir. Tarihte, sanati ve sanatgilari

bugiinkii anlamda koruyan, onlar1 eserler yazmaya tesvik ettigi bilinen ilk isim, Roma

29



Imparatoru Augustus’un danismani olan Gaius Clinius Maecenas (M.0.70-M.0.8) dir.”’

Maecenas’in’®

sanatcilar1 desteklemesindeki etkenler; kendisinin sanata olan sevgisi ve
ozel ilgisinin yam1 sira, danismani oldugu Imparator Augustus hakkinda, sanatcilar
vesilesiyle halka olumlu bir propaganda yapilmasini saglamak ve imparatorlugu eski
gorkemli haline kavusturmaktir.”® Maecenas’in bu tutumu daha sonralari, Ortagag

Avrupasi’nda var olan politik ve -mahiyeti farkli da olsa- dini elitlerin sanat1 ve sanat¢iy1

koruma ve tesvik etmedeki motivasyonlarimin temelini olusturmustur.

Maecenas’in sanatcilari korumaya yonelik tesvik edici ve koruyucu tavri, adinin
zaman igerisinde sanat hamisi teriminin karsiligi olarak kullanilmasini saglamistir.
Kaynaklarda, mesen olarak gegen bu terim, “Sanati ve bilimi koruyan, gelismelerine
katkida bulunan kisi.”®® anlamina gelen bir cins isime doniismiistiir. Ancak sanat1 koruyan
ve gelismesi i¢in tesvik eden kisilerle sanatcilar arasindaki iligkinin bir nevi karsilikli bir
hizmet aligverisi seklinde gelismesi, sonraki donemlerde -modern ¢aligmalarda- mesen

kavraminin alternatifi olarak patron kelimesinin kullanimini da beraberinde getirmistir.

" Aydemir Okay’in Behnke’den aktarimiyla ... Maecenas, yetenekli ya da ‘yetenek vadeden kimseleri’
maddi yonden destekleyerek onlari topluma tanitmig; destekledigi kimseler de eserlerinde Maecenas’in
ismine yer vermislerdir.” Aydemir Okay, “Mesenlik, Bagiscilik ve Sponsorluk”, Istanbul Universitesi
Iletisim Fakiiltesi Dergisi, (Nisan 2012): 282. Maecenas’in adinin gegmisten giiniimiize kadar gelmesinin
sanat destekgiligi sayesinde oldugu; “Augustus’un arkadasi ve danigmani olan, (bu dénemdeki) bilim ve
edebiyat patronaji ile iinlenen Romali gdvalye. Virgil ve Hoarce’in koruyucusu ve destekeisi.” ifadelerinden
de anlasilmaktadir. Bkz. The Oxford Companion to English Literature, ed. Sir Paul Harvey, (London:
Clarendon Press, 2009), 484.

8 Maecenas’in sanat koruyuculugunun, modern dénemde kullanilan patron kelimesi ile birlikte anilmasi
ve tarihte bu yoniiyle tanimlanabilecek ilk kisi olmasi hakkinda farkli goriisler mevcuttur. Ancak
giiniimiizdeki gibi tanimlanan ve sekillenen bir patronun varliginin, Atina toplumu igerisinde var oldugu
distintilmemektedir. Antik Yunan ya da sehir devletlerinde de giiniimiizdekine benzer sekilde bir sanat
himayesinin varligindan bahsedilse de bu konu hélen tartigmalidir. Atina’da var olan himayenin bugiin ele
alinan himaye sisteminden farkli oldugunu, Rachel Zelnick- Abramovitz; “Roma’dakine benzer ya da
sosyolojik bigimde kullanilan himayeye benzer, ancak higbir sekilde 6zdes olmayan bir sosyal fenomen
Atina’da mevcuttu.” ciimlesi ile belirtir ve Atina’da yer alan himaye sistemine benzer sistemi, kisisel ve
kamusal himaye seklinde iki farkli sekilde tanimlar. Bu himaye sekillerini; sosyal olarak esit konumda
olmayan taraflarin birbirlerinden kazang sagladigi ve bu kazang siirdiigii siirece sadakatin de siirdiiriildigii
kisa siire devam eden bir sistem —aligveris- olarak ele alir. Bkz. Rachel Zelnick- Abramovitz, “Did
Patronage Exist in Classical Athens”, L ’Antiquité Classique, 69, (2000): 79-80. https:/ /
www.jsotr.org/stable / 41660036 (erisim: 03.12.2020)

7 Genis bilgi igin bkz. Siiheyla Oncel, “Italyan Edebiyatinda Mesenlik”, Giindogan Edebiyat, V120, (1991):
63-68.

80 Zeynep Rona, “Mesen” Eczacibas: Sanat Ansiklopedisi i¢inde, (Istanbul: YEM Yay., 1997), 1205.
Kelime, ingilizce sozliiklerde “maecenatism” seklinde gegen ve karsiligi patronaj olarak gosterilen bir
kullanima sahiptir. Bkz. https://www.lexico.com/definition/maecenatism (erisim: 05.12.2020)

30


http://www.jsotr.org/stable%20/
https://www.lexico.com/definition/maecenatism

Patron kelimesi Latince kokenli olup, baba anlaminda kullanilan pater

(13

kelimesinden tiiretilen ve “miisterilerin koruyucusu “ anlamini tasiyan patronus’tan

gelmektedir.8! Kelimenin giincel kullaniminin ise, “Belli bir kisi ya da kuruma, maddi ya

da farkli tiirden destek veren kisi.” 8

seklinde oldugu goriiliir. Bu kullanimda yer alan
“farkl1 tiirden destek verme”; sanatciya yakinlik gosterme, tesvik etme, koruma, ayricalik
ve otorite saglama gibi imkanlar anlamina gelir. Kelimenin sahip oldugu anlamlar g6z
oniinde bulunduruldugunda patronun daha c¢ok toplumsal statii sahibi olma ve maddi
kazanimlar elde etme ile iliskili bir terim oldugu anlasilir.83 Maddi kaynak destegi ve statii
verme, koruma, ayricalik saglama gibi giice dayali eylemlerin ise 6zellikle Ortagag
toplumlarinda tamamen, siyasal elitlerin ya da Hristiyan diinyasinda, Papalik
biinyesinde®* sekillendigi goriiliir. Genellikle politik, dini ya da ekonomik giicii elinde
bulunduran kisilerin sahip olabilecekleri bir ad gibi gorlinen mesen ve patron
kelimelerinin igeriginde, hem sanat koruyucusunun hem de sanat¢inin daha ¢ok maddi
kazanimlarinin 6n plana ¢iktig1 bir iliskinin varligr dikkat ¢ekmektedir. Patronlarin,
sanatc¢ilara sagladiklart maddi kazanimlar; rahat bir ¢alisma ortami saglama, caize verme,

meslegine gore devlet kapisinda bir memuriyet, toprak, konut, binek hayvani gibi pek ¢ok

unsurdan olusmaktadir.

81 Patron kelimesinin sanat tarihi ¢caligmalarindaki kullanimi hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Sahin, “Proto-
Rénesans Italya’sinda Fransisken Sanat Hamiligi”, 74.

82 https://www.lexico.com/definition/patron (erisim 04.05.2020)

8 Qanat tarihi calismalarinda, patronlarin sanat iiretimindeki rolii ve etkileri sorgulanmistir. Patronun,
yalnizca maddi destek veren ve eser siparis eden bir kisi mi yoksa {iretilen eserin igerigini ve sekillerini
belirleyen mi oldugu irdelenmis ve bunun sinirlarinin net olarak ¢izilemeyecegi, patron ve sanatgi
arasidaki iligskinin sekline gore, patronun eserin iiretimindeki etkisinin ve konumunun degisebilecegi tezi
ortaya konmustur. Konu hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Jill Burke, Changing Patrons: Social Identity and
the Visual Arts in Renaissance Florence, (Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2004),
3-8.

8 Papalik, Islam diinyasinda tam olarak bir karsilig1 olmayan, hem dini hem de siyasi otoriteyi biinyesinde
barindirabilen bir kurumdur. Siyasi otoriteyi (patronaji) de temsil edebilme giicii dolayisiyla 6zellikle
kiliselerde ve manastirlarda icra edilen miizikal eserleri, freskleri, kilise mimarisini ve buralarda yer alan
yazma eserlerin iiretimini domine edebilmis bir kurumdur. Hristiyan diinyasinda dini mekanlarda olusan
sanat patronaji1 hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Marios Costambeys, Power and Patronage in Early Medieval
Italy, (New York: Cambridge University Press, 2007), 48-55. Christopher A. Reynolds, Papal Patronage
and the Music of St. Peter’s 1380-15-13, (London: University of California Press, 1997), 74-80.

31


https://www.lexico.com/definition/patron

Ibn-i Bibi’nin (6. 684/1285’ten sonra), El-Evdmirii’l-Ald’ive Fi’l-Umiiri’l-
Ala’iye (Sel¢uk-ndme) adli tarihinin, Alaeddin Keykubat’in (6.634/1237) adaleti ve glizel

huylarindan bahsettigi boliimiinde Selguklu sultanlar1 hakkinda yaptigi;

“Selguklular, kiiltiir ve edebiyat adamlarini yoksulluk vadisinden, fakirlik
¢oliinden kurtarip onlarin yiiziinii, diinyayr aydinlatan giines gibi agartip, her isteklerini

kalbi temiz kimselerin duasi gibi gegerli kilarlard.” 8

degerlendirmesi, Selguklu hiikiimdarlarinin donemin sairlerinin isteklerini yerine getiren,
ekonomik anlamda rahat bir ortam sunan sanat patronlar1 olduklarini gosterir. ibn-i Bibi,
yine bagka bir Selguklu hiikiimdar1 olan Riikneddin Siileymansah’t (6.600//1204)
anlattigi boliimde, sultanin kendisine sunulan eserleri degerlendirebilecek kadar siir
sanat1 hakkinda bilgi sahibi oldugundan ve comertliginden bahseder. Yazar, Riikneddin
Silleymangah’in comertligini Zahireddin Faryabi’nin, Nun redifli kasidesine verdigi
caizelerden ve ardindan saraya davet etmesi ile vurgular. Faryabi, kasidesinde, sultanin
sairlere karsi olan tesvik edici tavrini, “Comert tabiatindan dolay1 saray1 cennet bahgesine

2586

dondii. Hatta onun kapicis1 bile cennette olma iddiasinda bulunabilir.”® sozleri ile

ovmektedir.

Osmanli doneminde yukarida, Zahireddin Faryabi ile Riikneddin Siileymansah
arasindaki sair ve patron iliskisine benzer pek ¢ok 6rnek bulunmaktadir. Bu iligkiye
benzer bir ornek, 16. asrin iiretken sairlerinden ve miinsilerinden olan Lamii Celebi
(0.938/1532) ile devrin siyasal elitleri arasinda gecen mektuplasmalarda goriiliir. Lamii

Celebi’nin devrin devlet adamlarina yazdigi mektuplarinda, siyasal elitler nezdinde

8 Tbn-i Bibi, El-Evdmirii’l-Ald iye Fi’l-Umiiri’l-Ald’ive (Selcuk-ndme), haz. Miirsel Oztiirk. (Ankara,
Kiiltiir Bakanlig1 Yay.,1996), 241.

8 Kasidesi karsiliginda, “... iki bin sultani dinari, 10 bas at, 10 bas katir, 12 horgiiclii deve, 5 erkek kole ve
5 giizel ylizlii Rum cariye, altin islemeli atlas, pamuklu, sakilatun, attdbi kumaglarindan olusan 50 takim
elbiseyle ile ddiillendirilmis ve saraya davet edilmistir.” Ibn-i Bibi, El-Evdmirii’I-Ald iye Fi’l-Umiiri’l-
Ald’iye (Sel¢uk-name), 82.

32



muteber sayilan bir sanat¢inin kazanimlarmin neler oldugu anlagilabilir. Tezcan’in
aktardigina gore yazar, Kadri Celebi’ye gonderdigi mektupta; Vamik u Azra adli eserinin
sonuna ekledigi Gul redifli kasideyi, yillik sekiz bin akge gelir getiren Uzun Kuyu
Vakfi’nin elinden alinmasindan sonra yasadig1 sikintiyr dile getirmek icin yazmgtir.8’
Ayn1 yazar, daha sonra devrin vezir-i azdmi Ibrahim Pasa’ya (6.942/1536) yazdig1 bir
mektupta ise miillazemetlik yapan oglu Abdullah’in Bursa’da bir medreseye atanmasini

talep etmistir.%®

Lamii Celebi ile ayn1 donemde yasayan Sehi Bey (6.955/1548)’in de devrin
patronundan beklentileri vardir; ancak bunlarin igerigi Lamii Celebi’ninkilerden biraz
daha farklidir. Tezkire’sini de daha 6nce Kanuni Sultan Siileyman’a sunan ve ondan
yardim ve iltifat bekleyen Sehi Bey, Divdn’inda yine devrin “patronundan” yardim talep
eder. Ancak bu sefer istenilen yardimin igerigi kasidesinde net olarak belirtilmistir. Sehi

Bey,

Umar Sehi kapufida ki bag vire bas ala

Bi-care neylesiin at1 yokdur afia yarar

Saha reva mudir ki seniifi devletiifide ben

Bu resme ata faris olam eyleyem sefer

Bir atdur ki Hamza-i Seyyad atina

Raz1 olurdi gorse beniim atim1 eger®

87 Lamii’nin mektuplarinda ve eserlerinde dile getirdigi beklentiler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Nuran
Tezcan, “ ‘Er comerdin er nakesin ozan bilir’; Divan Edebiyatinda Patrona Hitap ve Beklenti”, Divan
Edebiyatina Yeniden Bakig, (Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 2016), 123-129.
8 Tezcan, “ ‘Er cdmerdin er nakesin ozan bilir’; Divan Edebiyatinda Patrona Hitap ve Beklenti”, 126.
8 Hakan Yekbas, Sehi Bey Divani, (Istanbul: Kitabevi Yay., 2010), 130.

33



beyitleri ile sultandan, kendisine bir at verilmesini ister.

Sehi’nin binek talebine benzer bir talep Hilye-i Saadet yazar1 Hakani Mehmet
Bey (6.1015/1606)’den de gelmistir. Sairin dogrudan eserinde zikrettigi bir talep olmasa
da Hilye-i Saadet’in yalnizca, sunuldugu sadrazam tarafindan degil ayn1 zamanda diger
devlet biiyiiklerinden de takdir gormesinden sonra kendisine bu eseri karsiliginda ne tiirlii
bir miikafat istedigi sorulmustur. Hakani ise yaslandigi i¢in Edirnekapi’daki evinden
memuriyetinin bulundugu Pasakapisi’na yiiriiyerek gelmekte zorlandigini bu sebeple bir
binek istedigini belirtir. Ancak Hakani’nin bu talebi devrin teamiillerine uygun olmadig:

i¢in binek yerine, saire Bab-1 ali civarinda bir ev verilmistir.%

Sanatgilarin para, makam, binek, miilk gibi ¢esitli menfaatlerden olusan
kazanimlar1 sadece bunlardan ibaret degildir. Patron kelimesinin taniminin birinci
boyutunu olusturan maddi kazanimlardan sonra, kisi ya da kurumlara “farkli sekillerde
destek verme” vurgusu, tanimin ikinci boyutunu olusturur. Bu kisim genellikle patronun

sanatgilara bahsettigi, -en genel tabirle,- toplumsal statii ya da otorite saglamayu igerir.

Dustin Griffin, Literary Patronage in England baslikli ¢alismasinda; patron
tanimi igerisinde yer alan “farkl: tiirden destek verme” vurgusunu ele alir ve patronlarin
yazarlara gosterdigi yakinligin ve misafirperverligin, maddi kazanimlar kadar dikkat
cekmedigini belirttikten sonra, patronun gosterdigi yakinligin; sanatcilara, toplum
icerisinde belli bir statiiye sahip olmay1 sagladigini belirtir.”! Bu yakinlik, daha sonralar:
maddi kazanimlar1 da beraberinde getirebilecek olan hiyerarsik bir ilerlemeye denk
gelmektedir. Griffin’in bu tespitine benzer uygulamalarin, yani patronun destekleri

sayesinde otorite ve toplumsal hiyerarsi icerisinde ilerlemenin, Dogu geleneklerinde de

% Bkz. Salim Conoglu, “Mecmu’a-i Muallim (Metin-Ag¢iklamalar-Notlar)”, (Yiiksek Lisans Tezi, Balikesir
Universitesi, 1995), 383. Iskender Pala, Hakani’nin daha sonralar1 bu evde ikamet etmedigini ve eserini de
caize alabilmek amaciyla devrin sadrazami olan Cigalazade Sinan Pasa’ya sunmadigini belirtmektedir.
Bkz. http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg (erisim 22.2.2021).

% Dustin Griffin, Literary Patronage in England (1650-1800), (NewYork: Cambridge University Press,
1996), 18-19.

34


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg

var oldugu goriiliir. Margaret Larkin, Al-Mutanabbi ‘Voice of the Abbasid Poetic Ideal
adli eserinde Miitenebbi (6.354/965) ve onun koruyucusu olan Hamdani Hiikiimdar1
Seyfiiddevle (6.356/967) arasindaki iliskide; Miitenebbi’nin sayisiz miilk edindigini,
patronu sayesinde biiylik bir servetin sahibi oldugunu ancak tiim bu kazanimlarin saire
yeterli gelmedigini belirtir. Miitenebbi, yazmis oldugu kasidelerde sultandan yalnizca
maddi kazanim degil, ayn1 zamanda otorite ve hiikiimdarin sahip oldugu karizmaya yakin
bir karizma da beklemektedir.®> Hem Griffin’in hem de Larkin’in tespitlerinde, patron ve
sanatc1 arasindaki iliskinin sonunda; dogrudan maddi kazanimlarin yani sira, yine maddi
kazanimlar ile neticelenen; ancak sanatgiya, toplumun siyasal elitleri ile birlikte anilmak
gibi bir prestiji de beraberinde getirmesi dolayisiyla, cogu zaman maddi kazanimlardan
daha fazla 6n plana ¢ikan bir “statii”niin de elde edildigi goriiliir. Tiirk edebiyati icerisinde
Béaki’nin (6.1008/1600) Seyhiilislam olma konusundaki 1srari, tarihsel olarak oldukca
farkli déonemlerde yasanmis olsa da, Miitenebbi’nin tavri ile benzesir. Kanuni doneminde
Sultanii’s-suara invanini alan sair; bu unvanin yani sira, Anadolu ve Rumeli kazaskerligi,
miiderrislik gibi yiiksek riitbeli gérevlerde bulunmussa da kendisine daha fazla otorite ve
sayginlik saglayacak olan Seyhiilislamlik makamina gelme konusunda 1srarc1 olmustur.®?
Farkli cografyalarda ve donemlerde var olan bu Orneklerden yola ¢ikarak, sanati
korumanin ve sanatciyr desteklemenin yalnizca maddi kazanimlar1 degil, ayn1 zamanda

patronun bahsettigi otorite ve karizmayi da igerdigi anlagilir.

Bir patronun varligi, sairler i¢in, “maddi kazanimlar ya da statii ve otorite
saglama” seklinde 6zetlenebilen, ancak igerigi oldukg¢a genis olan bir fayda yelpazesini
ifade ederken, sairlerin varligi da patronlar i¢in “adin1 Sliimsiiz kilma, kendini ve

hiikiimdarligini, rakip devletlere yalnizca siyasi alanda degil, sanat alaninda da kanitlama;

9 Margaret Larkin, Al-Mutanabbi “Voice of The Abbasid Poetic Ideal, (Oxford: Oneworld Publications,
2008), 51.
9 Baki hakkinda genis bilgi icin bkz. Nev’izdde Atal, Haddiku I-Hakdik fi Tekmileti’s-Sakdik, haz. Suat
Donuk, (Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig1 Yay., 2017): ¢.2, 1173-1184. Ayrica bkz.
Haluk Ipekten, Bdaki —Hayat:, Sanati-Eserleri-, (Ankara: Akcag, 2008), 5-9.

35



patron ve yonettigi devlet hakkinda halka ve diger devletlere edebi eserler vasitasiyla
olumlu propaganda yapabilme; toplum igerisinde iiretilen eserlerin igerigini ve kalitesini
gelistirirken ayn1 zamanda kiiltiirel denetimin de saglanmasi gibi kazanimlari ifade eder.%*
Patronlarin, sairler aracili1 ile elde ettikleri bu faydalar, Maecenas’in “Imparator
Augustus hakkinda, sanatcilar vasitasiyla olumlu bir propaganda yapilmasini saglamak
ve imparatorlugu eski gérkemli haline kavusturmak”®® amaciyla sanatcilari himaye

etmesi ile baglayan bir siirecin devami niteliginde karsimiza ¢ikar.

Sairler; savaglar yapan lilkeler fetheden hiikiimdarlar1 ya da bilgi sahibi kimseleri
Olumsiiz kilacak bir giice sahiptir. Bu giicten faydalanmak isteyen kisilerin yanlarinda
sairlerinin olmasi1 gerekmektedir. Maecenas’in doneminde onun himayesinde bulunan
sairlerden biri olan Horace (6. MO. 8) asagidaki misralarda, bir hiikiimdarin sairlere olan

ihtiyacini su sekilde belirtmektedir:

Beyhudeydi sefin ve bilgenin gururu
Ozanlar1 yoktu ve oldiiler!
Bosunaydi entrikalari, bos yere akti kanlari,

Ozanlar1 yoktu ve 6ldiiler!®

Horace’in yukaridaki muisralarinda, yalnizca sairin bir patrona/hamiye olan
thtiyact degil; ayn1 zamanda, patron/hami olan hiikiimdarlarin da adlarinin yasayabilmesi

i¢in, sairlere olan ihtiyaglar1 vurgulanmaktadir.

Horatius’in Bati’da sdyledigi bu sozlerin karsiligi, Dogu’da Hz. Peygamber
doneminde ve dncesinde Arap toplumu igerisinde de vardir. lyi bir sairin, bir kisi ya da

kabile i¢in yazdig1 methiye ya da hiciv; kisi ya da grubun toplum igerisindeki konumunu

% Patron ve sanatg1 arasinda, kaynaklarin degisimine dayali olan iliskinin Osmanli edebi hamilik sistemi
cercevesinde her iki tarafa da sagladig1 kazammlar hakkinda genis bilgi igin bkz. Tuba Isinsu Isen-Durmus,
“II. Selim Dénemi Sonuna Kadar Osmanli Edebi Hamilik Gelenegi”, 101-123.
% Oncel, “Italyan Edebiyatinda Mesenlik”, 65.
% Alberto Manguel, Kelimeler Sehri, gev. E. Ezgi Tas¢ioglu, (Istanbul: YKY, 2009), 15.

36



degistirebilecek giice sahiptir. Sairler, Araplar i¢cin ayn1 zamanda, geleneklerinin ve soy
gecmislerinin gelecek nesillere aktarilmasina vesile olan kisilerdir. Harun Ogmiis,

sairlerin Arap toplumu icerisindeki bu konumlarini su sozlerle 6zetlemektedir:

“Sairlerin yergilerine ugramak, kimsenin istemeyecegi bir seydi. Bir siirde
kendisinden Gvgliyle bahsedilmesi ise en ¢ok istenen seylerdendi. Sairlerin dili
keskin olurdu ve bazen bir kabileye yonelik dile getirilen bir hicviye, savas sebebi
olabiliyordu. Ayni zamanda sairler kabilelerinin sanl tarihini dile getiren ve

nesilden nesile aktarilmasini saglayan tarih kitaplar1 idi.”®’

Hz. Peygamber doneminde, ozellikle Medine donemi ve sonrasinda siirin
Miisliimanlar i¢in de 6nemi artmistir. Hz. Peygamber’in yaninda “Peygamber Sairleri”
olarak adlandirilan ve Ka’b b. Malik, Abdullah b. Revaha ve Hassan b. Sabit’ten olusan
bir sair grubu var olmus ve bu sairler vasitasiyla Hz. Peygamber, miisriklerle yalnizca
kilig ile degil, sozle de savasmistir.®® Hz. Peygamber’in etrafindaki sair sayisi1 -6zellikle
Mekke’nin fethinden sonra- artmis; ¢evresinde Nabiga el-Cadi, Biiceyr, Ebl Siifyan b.
Haris, Humeyd b. Sevr, Abdullah b. Ziba’ra, Siitheyl b. Amr, Amir b. Ekva, Enes b.
Zineym, Dirar b. Hattab, Amr b. ‘As, Lebid b. Rebia’, Kaside-i Biirde sairi Ka’b b.
Ziiheyr ve kadin sairlerden Hansa gibi isimler yer almistir.®® Ka’b b. Ziiheyr’in sundugu
Kaside-i Biirde, Hz. Peygamber tarafindan begenilmis ve bu durum sairin 6ne ¢ikmasini
saglamistir. Kaside-i Biirde’yi dinledikten sonra Hz. Peygamber’in Ka’b b. Ziiheyr’e
hirkasini ¢ikarip vermesi ise Miisliiman toplumlarda, sairlerin édiillendirilmesinin dini
olarak da temellendirilmesinin ve icerigi islamiyet ile ters diismeyen siirlerin mesru

goriilmesinin 6niinii agmistir. Hz. Omer’in halifelii ddneminde; Kufe Valisi Mugire b.

" Harun Ogmiis, Kurdan'in Yorumunda Siirin Yeri (II/VIIL. Asirlar Cercevesinde), (Istanbul: ISAM Yay.,
2010), 40-41.
% Cahiliyye Dénemi’nden sonra sahabe siirinin degisimi ve gelisimi hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Osman
Nedim Yektar, “Cahiliye Déneminden Sonra Sahdbe Siirinin Rolii”, Cumhuriyet Universitesi Hahiyat
Fakiiltesi Dergisi, XI1X/2, (2015): 223-241.
% Hz. Peygamber’in etrafinda yer alan sairler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Dursun Hazer, Hz. Peygamber
(S.A4.V.) in Sairleri, (Ankara: Hititkitap Yayimevi, 2008).

37



Su’be’ye mektup yazarak el-Agleb ve Lebid’e ait olan siirleri toplattirmasi ve bunun

100

karsiliginda sairlere maddi destekte bulunmasi,™ onun Hz. Peygamber’in gelenegini

yasattigini gostermektedir.

Halifeler doneminden sonra da Arap yoneticileri, sairleri desteklemisler ve
saraylarinda sairleri bulundurmuslardir. Abbasi hiikiimdarlarinin sairleri desteklemeleri,
hiikiimdarlarin toplum nezdindeki otoritelerini arttirirken ayni zamanda toplumun da
prestijinin artmasina, siirde toplumun ve toplumsal degerlerin yiiceliginin yansitilmasina
vesile olmustur. Margret Larkin, yukarida adi gegen ¢alismasinda, Abbasi halifeleri ve

sairler arasindaki iligkiyi ve bu iliskide temsil edilen toplumsal kazanimi;

“... erken donem Abbasi halifelerinin hilafetleri, halifelerin Miisliiman toplumun
-geleneksel Arap sosyal degerlerinin onaylamasini gerekli kilan- Tanrisal gii¢ ile
yonlendirilen yoneticileri olarak sunulmalarini da igeriyordu. Bu halifeler
tarafindan desteklenen siir, sadece toplumun liderinin tasvirini degil; aym
zamanda siklikla, toplumun kendisinin betimlemesini de sunuyordu. Sair, hem
siyasi propagandaci hem de -patronlarin siyasetlerini mesrulastiran- kisi oluyordu.
S6z konusu sairin prestiji yiikselirken, potansiyel patronlar1 nezdinde degeri de
artryordu. Oyle ki, zengin ve meshur kisiler i¢in sair, potansiyel statii sembolii ve

yiiceltilmis konumlarinin isareti haline geliyordu.”

climleleri ile anlatir. Larkin’in bu tespiti aslinda biitiin bir Dogu’daki sanati ve sanatciy1
koruma geleneginin de bir 6zetidir. Abbasi ve Hamdani donemlerinde var olan sanat
himayesi, yakin cografyalarda yasayan bir diger toplum olan Farslar i¢in de s6z
konusudur. Iran cografyasinda da sairler, Arap toplumu drnegindeki gibi, siyasal elitler

i¢in 6nemli kisilerdir.

19 Dyrsun Hazer, “Hz. Omer’e Gére Arap Siiri ve Sairleri”, Islami Arastirmalar Dergisi, 16/3, (2003): 363.
101 Margaret Larkin, Al-Mutanabbi “Voice of The Abbasid Poetic Ideal”, 51.
38



Fars saraylarinda Islam &ncesinde oldugu gibi Islam sonrasinda da sairler
korunmustur. Julie Scott Meisami, Medieval Persian Court Poetry baslikli ¢alismasinda
Fars saraylarinda Islam 6ncesinde de sairler ve saraylilar arasinda siki bir iliski oldugunu
belirttikten sonra, buralarda var olan hiyerarsinin en iistiinde hiikiimdarin, ardindan da
hiikiimdar ailesinin ve askerlerin geldigini belirtir. Bu biirokratik siralamadan sonra ise
hokkabazlar, soytarilar ve miizisyenlerin geldigini ve miizisyenler icerisinde yer alan
sairlerin, eski Iran metinlerini okuyan kimseler oldugunu sdyler.’%? Sairlerin, saray
hiyerarsisinde gerilerde kalmalaria ragmen, eski Iran metinlerinin okuyuculari olmalari,
onlar yalnizca, soylular1 eglendirici bir figiir degil; ayn1 zamanda Fars siir geleneginin
nitelikli aktaricilarina doniistiirmiistiir. Bu doniistim ile birlikte Fars saraylarinda sairlerin
konumu da degismis ve sairler; iran saraylarinda sanatlarini icra eden dnemli kiiltiir

sekillendiricileri ve aktaricilar1 haline gelmislerdir.

Islamiyet’in Iran’da yayilmasi ile birlikte iran saray siiri hem kendi koklerinden
hem de Arap edebi geleneginden beslenerek yeniden sekillenmeye baglamistir. Bu
donemde de sairler, -Arap Edebiyati sairlerinden el-Agleb ve Lebid gibi- kavimlerin ve
hiikiimdarlarin adlarini gelecege aktarma giiciine sahip kimselerdir. Horatius un sdyledigi
misralara benzer sozleri, Gurlu Sensebani hanedaninin saray sairi Nizami-i ‘Ar(zi
(6.552/1157 [?]) de Cehar Makale adli eserinde “ <5 ae jeli S jady 7 s0aa 4Silin 4S |y )
3gd Cag yaa oldaly o) 8 Alay jel& 253 (Clinkii Memduh sairin iyi bir siiriyle iinlii oldugu

»103 «  krallarinmn ismi ve zamanin

gibi, sair padisahin yiikli bahsisiyle iinlii olur.)
saadeti, bu toplumun begenilen nazmiyla ve yaygin siiriyle kalict olur. Nitekim

Samanlilar Ustat Ebi Abdullah Ca‘fer b. Muhammed Rideki, Ebu’l-Abbas er-Rebencani,

102 Julie Scott Meisami, Medieval Persian Court Poetry, (Princeton: Princeton University Press, 1987) 3-
4,
103 Nizdmi-i Arlzi'nin Cehar Makale adl eserinden yapilan alintilar, Esin Eren’in “Nizami-yi Arlzi’nin
Cehar Makale’si: Ceviri ve Dil Bilgisi Yoniinden Inceleme” baslhikli calismasindan alinmustir. Genis bilgi
i¢in bkz. Esin Eren, “Nizdmi-yi Ar(izi’nin Cehar Makale’si: Ceviri ve Dil Bilgisi Yéniinden Inceleme”
(Yiiksek Lisans Tezi, Ankara Universitesi), 109.

39



Ebu’l-Mesk el-Buhari, Eba Ishak Clybari, ... gibi sairlerle kalic1 oldular.”'%* ciimleleri

ile muhatabina hatirlatir.

Gazneliler (963-1186) doneminde de sarayda ve diger siyasal elitlerin
cevrelerinde sairler bulunmus, bu kisiler sanatcilar destekleyerek, kendilerinden 6nce var
olan sanat himayesi gelenegini devam ettirmislerdir. Gazne sarayinda Unsuri, Min{g¢ihri,
FerrGihi, gibi biiylik sairler himaye edilmistir. Sairler i¢in sarayda olmak yalnizca maddi
kazanim elde etmek icin bir ara¢ olmamis; ayn1 zamanda saire sOhret de getirmistir. Ahad
Emirgupani’nin, Gazneli Mahmud (6.421/1030) doneminde sultanin nedimlerinden biri

olan Ferrtihi (6.429/1037-38)’den aktardigi;

“Ey sah, simdiye kadar on ii¢ yildir bu sarayda gorev yapmaktayim; bundan

sonra da gorev yapmaya devam edecegim.
Ey sah! Boyle olmamalidir diyemem. Sana olan hizmetimi hesaplayacak degilim.

Bunu, sunun i¢in sdyledim: Insanlar benim kag¢ yildir siirekli bu dergahta oldugumu

bilsinler’1®

misralarinda sair, bir hilkkiimdarin yaninda olmaktan gurur duydugunu ve
bunu ulasabildigi herkese duyurma arzusunda oldugunu vurgular. Sultan Mahmud’a
stirleri ile kalicilik, istiinlilk, mesruiyet gibi hizmetler sunan sairin, kendisi de bu

hizmetleri karsiliginda sultanin bahsettigi yakinlik neticesinde toplum igerisinde itibar

sahibi olmustur. Ferrtihi, sultanin yakininda oldugu oranda karizma ve otorite sahibi

104 Esin Eren, “Nizami-yi Arizi’nin Cehar Makale’si: Ceviri ve Dil Bilgisi Y&niinden Inceleme,” 140.

105 Ahad Emirgupani, “Gaznelilerin ilk Déneminde Edebi Cevre”, (Doktora Tezi, Atatiirk Universitesi,
2001), 66-67. Emirgupani’nin, Divdn-1 Hakim Ferruhi-yi Sistani, ngr. Muhammed-i Debirsiyaki, (Tahran:
YE. Yok, 1335), 232’den aktardigi Metnin orijinali
25 A 5558 o Jlusal Caallis 52 ju”
e\)d\)}a&n&)ddﬁ&gb@&\uﬁ
O ol 4SALE € ab 4
ook 5 Al (51 (oA Cradh ab 4
e 4S iy 318 1 W Gl o
A LA b ) A g A8 Gl Jla 232
40



olabilmis; kendisini sultana yakinligi iizerinden tanimlayarak, var oldugu toplum

igerisinde mesru ve muteber sayilmistir.

Osmanli siir geleneginde ise Nizdmi-i ‘Ar(zi’nin uyarilarina ve Ferruhi’nin
siirinde, hiikiimdar ve sair arasindaki zorunlu iliskiyi dile getirdigi satirlara benzer
misralar, 17. asir sairlerinden olan Naili (6.1077/1666) ’nin, IV. Murad (6.1049/1640) ’a
yazmig oldugu kasidede de goriiliir. Nalili’nin ifadelerine gore, Kanuni Sultan
Siileyman’in adinin hayirla yad edilmesinde Baki’nin kadrini bilip onu desteklemesi etkili

olmustur.

Andirup ndmlarin hayr ile sahan-1 selef

Suhen erbabina lutf eylemis ihsan etmis

Ta ezelden budur ayini sehingahlarui

Gergi te’yidini Sultan Siileyman etmis

Kadr-i ‘irfanin1 zira ki biliip Bakiniif
Elin almis su‘ara hayline sultan etmis!®

Naili’nin bu tavri, onunla yakin donemde yasamis olan Nef'i’nin (6.1044/1635) L

Ahmed’e (6.1026/1617) sundugu kasidesindeki

[Itifat et sithen erbabina ki anlardir

Medh-i sahan-1 cihdnbana veren unvani

Kim bilirdi suara olmasa ger sabikda

Dehre devletle gelip yine giden saham

196Haluk Ipekten, Ndili-i Kadim Divanu, (Istanbul: Milli Egitim Basimevi, 1970), 66.
41



Hasre dek ab-1 hayat-1 sithan-1 Bak1’dir

Andirip zinde kilan nAm-1 Siileyman Han'%’

misralar ile ortiislir. Nef'i’ye gore hiikiimdarlar, yasadiklar1 donemde ne kadar iinlii ve

giiclii olurlarsa olsunlar, bir sairin siirlerinde adlarina yer verilmedigi siirece unutulmaya

mahktmlardir.

Dogu ve Bati toplumlarinda sanat desteginin genelde bireyler bazinda sagladigi
yararlar dikkat ¢ekse de bu sistem igerisinde, sanatin toplumun elitleri ve onderleri
tarafindan desteklenmesi, sanat eserleri yoluyla kiiltiiriin de kontrol altinda tutulmasini
saglamistir. Bu miidahale; temelde yine sanati koruyan yoneticilerin ya da onderlerin
kendilerini sanat eserleri vasitasi ile en iist kiiltiir seviyesinde temsil edilmelerini saglasa
da bu iliskinin, toplum agisindan da faydalar1 vardir. Sanat himayesi sayesinde patronlar,
halkin kiiltiiriniin gelismesini saglayarak, devletin diger devletlerden, halkin da diger
halklardan yalmizca siyasi alanda degil, kiiltiirel alanda da fdistiin olduklarni
gostermislerdir. Sanat destegi ve kontrolii, yoneticilerin halklarina kars1 olan
sorumluluklari olarak da goriilmiistiir. Dustin Griffin, Literary Patronage in England adli
caligmasinda sanati desteklemenin gerekliliginin, yazarlar tarafindan donemin ingiliz
yoneticilerine hatirlatildigini belirtir. Ciinkii bu durum, yoneticilerin yerine getirmeleri
gereken bir vazifedir. Sair John Dryden, Kral Louis ile onun doneminde Fransa’da sanata
verilen destegi Ingiltere’deki durum ile karsilastirmistir.!® Sairin bu tavri dénemin

Ingiltere kralina; halkina kars1 sorumlulugu konusunda bir uyaridir. Zira Louis, tiim

107 Nef'i, Divdn, haz. Metin Akkus, https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0 (erisim
11.05.2020)

108 John Dryden’in bu tavrina benzer bir yaklagim 19. asir sairlerinden Mustafa Safvet Efendi’nin Beranje
manzumesinde goriiliir. Bu manzumede sair, Beranje adli Fransiz sairin cenazesi i¢in kral tarafinda yapilan
ddemeyi duymustur. Islam alemindeki sairlerin ise bdylesi bir korumadan uzak oldugunu, zuliimler
gordiigiini belirterek bir nevi donemin elitlerine sairlerin ihmal edildigine dair bir mesaj vermistir.
Manzumenin tamami i¢in bkz. Tbnii’l-Emin Mahmud Kemal Inal, Son Asir Tiirk Sairleri, haz. Tbrahim
Bastug, (Ankara, AKM Yay. 2002), c.4, 2048-2050.

42


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0

sanatcilarin patronudur ve comertligini bilim adamlarina ve sanatgilara dagitmaktadir.
James Ralph, Johnson ve Isaac D’Israeli eserlerinde milletin ihtisaminin, biiyiik oranda
sanatcilara bagli oldugunu ifade ederken, yoneticilere yine sanat ve kiiltiir konusundaki
sorumluluklarin1 hatirlatmislardir. Benzer tavri, ingiliz yazar Crabbe; yazarlara fazla
destek vermeyen bir yonetici olan Lord Thurlow’a, edebiyati desteklemenin Lordlar
Kamaras1 baskaninin bir gorevi oldugunu hatirlatarak sergilemistir.!%® Larkin de
Abbasiler donemindeki sanat patronajindan bahsederken kiiltiirel kontrolii, toplumun
kendisini -giiclinii ve ihtisamini- yansitmasi ile esdeger tutmustur. Larkin’in, “ (...)
halifeler tarafindan desteklenen siir, sadece toplumun liderinin tasvirini degil, ayni

2110 ciimlesinde

zamanda siklikla toplumun kendisinin betimlemesini de sunuyordu.
vurguladig toplumun kendisini siir ile betimlemesi, siir liretimi ile birlikte siyasal elitler

nezdinde temsil ve kontrol edilen kiiltiiriin, ayn1 zamanda toplumun da prestijini

arttirdigini belirtmesi bakimindan dikkat ¢ekicidir.

Patron kelimesinin igeriginden yola ¢ikarak, hem sair hem de patronlarin
karsilikli iligkilerinin taraflara hangi faydalar sagladig: yukarida verilen bilgiler 1s181nda
aciklanmaya calisilmistir. Hem sanat hem de edebiyat tarihinin 6nemli konular1 arasinda
yer alan patron ve sanatci iligkisinin, somut ya da soyut kazanimlar {izerine kurulu bir
sistem (patronaj) oldugu anlasilmaktadir. Caligmalarda bu sistem igerisinde sanat

himayesinde bulunan kisilerin; patron, hdmi ve mesen olarak adlandirildiklar: goriiliir.

Sanata destek veren ve gelisimine katki saglayan elitlerin bu isimlerle
adlandirilmalarinin  temelinde genelde, sanati ve sanat¢iyr desteklemede maddi
kazanimlarin 6n plana ¢iktig1 bir sistemin var oldugu anlasilir. Sanati ve sanatgiyl
desteklemenin biiyiik oranda kaynak degisimine dayanmasi, yani taraflarin birbirine

hizmet sézii vermesi ve sanat¢inin, kendisine destek veren kisiye sadakat bagi ile

109 Griffin, Literary Patronage in England (1650-1800), 40-41.
10 _arkin, Al-Mutanabbi Voice Of The Abbasid Poetic Ideal, 51.
43



baglanmasi; sanat¢iyr koruyan kisilerin igveren, sanatc¢ilarin ise birer is¢i olarak
algilanmasina ve bu iliskinin bir aligverismis gibi diisiiniilmesine sebep olmustur.*'! Zira
patron, mesen ve hami kelimelerinin anlamlarina ve kullanimlarina bakildiginda -yogun
olarak- bir kisiyi maddi yonlerden koruma vurgusu goriiliir. Ancak kanaatimizce, bu
kelimelerin birbirinin yerine kullanilmasi, farkli cografyalarda ve farkli toplumsal gruplar
icerisinde yer alan sanat destekgilerinin, sanat¢ilar iizerindeki etkisini ve sanatgilari
motive etme sekillerini anlatmada, karisikliga neden olmaktadir. Bunlar igerisinde
Ozellikle patron ve mesen kelimelerinde var olan bu vurgu, en temelde kisilerin
prestijlerini karsilikli olarak arttirma hizmeti iizerine kuruludur. Dogu geleneginde, sanati
ve sanatciy1 destekleyen kisiler i¢in kullanilan Admi kelimesi ise kanaatimizce patron ve
mesen kelimelerinden, igerdigi egitme, terbiye etme, yol gosterme, yol agict olma vb.
anlamlar1 dolayisiyla manevi/psikolojik bir koruma ve ydnlendirmeyi ifade etmesi
yoniiyle ayrilmaktadir. Bu farkin belirlenmesi, tezimizde tekkelerin edebi birer muhit

olusturmalarinda 6nemli aktdrler olan seyhlerin/dini 6nderlerin,!*? mutasavvif sairlerin;

11 Sanatcilarin isci olarak algilanmasi, sanat kavraminin ¢ok yeni bir kavram olmasi, sanat ve zanaat
ayriminin en erken 17. ylizyilda ortaya ¢ikmis olmasi ile iliskilidir. Genis bilgi i¢in bkz. Shiner, Sanatin
Icad, 146-160. Patron kelimesinin kullanimi ve patron ile sanatc1 arasindaki iliskinin nasil olduguna dair
bilgi i¢in bkz. Holly Flora, “Patronage”, Studies in Iconography, 33/ Special Issue Medieval Art History-
Today Critical Terms, (2012): 207-218. Sanatg1 ve patron arasindaki iligkinin bir aligveris gibi olmasina
yonelik elestiriler hakkinda bir degerlendirme icin bkz. isen-Durmus, “II. Selim Dénemi Sonuna Kadar
Osmanli Edebi Hamilik Gelenegi,” 124-135.
112 Calismamizda, tarikat seyhlerinin ve kurucularimn karsilig1 olarak dini énder tabiri kullamlmistir. Bu
kisiler, Osmanli toplum yapis1 igerisinde dini dnderin yan1 sira, Pareto’nun teorisinden sonra ortaya ¢ikan
basgka bir elit teorisyeni olan Carl Mannheim’in ortaya attig1 goriisiin Osmanli toplumu igerisinde bir
degerlendirilmesi yapildiginda ise tarikat seyhlerini, dini elitler olarak da adlandirmak miimkiindiir. (Dini
elitler hakkindaki degerlendirmeler igin bkz. Karl Mannheim, Man and Society, (London: Routledge and
Kegan Paul LTD, 1960), 83-86.) Osmanli toplumu igerisinde de dini dnderler/tarikat seyhleri, kendi
toplumu ve grubu icerisinde, sahip oldugu 6zellikler ile 6n plana ¢ikan, bu sifatlar1 sayesinde; iginde
bulundugu ve 6ne ¢iktig1r grubu en iyi sekilde temsil edebilen, kendisini ve grubunun sahip oldugu
Ozellikleri ve imkanlar1 gilincelleyerek, toplum icerisinde temsil ettigi grubun varliginin devamini
saglayabilen, grup igerisinde karizmaya, manevi giice, etkiye ve kontrole sahip kisilerdir. Calismamizda
tekke edebi muhitlerinin odaginda yer alan ve bu mubhitlerin olusumunda ve devamliliginda basat rol
oynayan tarikat seyhleri dinf elitler olarak da adlandirilabilecek kisilerdir. Ancak, ¢aligmamizda Miisliiman
toplumlar igerisinde manevi yonden saygin bir konuma sahip seyhler igin elit nitelemesinin anakronik
kalacagi diistintildiigiinden dini 6nder kelimesi tercih edilmistir. Dini 6nderler; tekke muhitlerinin ingasinda
edebiyat liretiminin ilk baglaticis1 ve devam ettiricisi olmalar1 yoniiyle, siyasal elitlerden daha fazla 6n plana
¢ikan kisilerdir. Tezimizde, siyasal elitlerin karsit1 bir konumda degil, tekke muhitlerinin kurulumundaki
odak aktorler olmalar1 yoniiyle bu kisilere denk bir konumda degerlendirilmislerdir.

44



edebi iiretime olan katkilarinda hangi yonlerden etkili olabileceklerini gdstermesi

bakimindan dnem arz etmektedir.

1.3.2. Sanatcimin Miirebbisi: Hami

Rachel Zelnick- Abramovitz, patronaj ile ilgili makalesinde Atina’da; Roma’da
ve bugiinkii anlamda kullanildig1 manasiyla, bir patronaj sisteminin var olup olmadigin
sorgularken; konuya oncelikle patron kelimesine benzer bir kelimenin, Atina toplumunun
dilinde var olup olmadigini sorarak baglar. Yazara gore kelimelerin metin igerisindeki
kullanimi, toplumun bir kavrama kelime anlamindan ziyade hangi islevleri yiikledigini
gostermesi bakimindan Onemlidir. Abramovitz bu bakis acisiyla Yunan edebi
metinlerinden Xenephon’u inceler ve bu metinlerde, Roma’dakine ya da gliniimiizdeki
kullanimina benzer, patron anlamina gelen bir kelimenin olmadigini, ancak patronun
sahip oldugu anlamlari ve islevleri ¢agristiran philia kelimesinin varligini tespit eder.
Yazarin bu tespitine gore, philia kelimesi toplum igerisinde esit olmayan iki farkli kisi
arasinda olusan ve genellikle taraflarin birbirlerine maddi anlamdaki bagliliklarini
belirten bir kavramdir.!!3 Philia, “Yiiksek tabakadan birinin halktan biriyle yaptig1 bir is
ya da koruma anlasmasi (...) ya da zengin kisilerin halk i¢in para harcamasi gibi anlamlar1
da igerebiliyordu. (...) Kelime icerdigi bu gibi anlamlarla, patron kelimesinden
ayrilmaktaydi.”** Yazarm bu farklardan yola ¢ikarak aslinda soylemek istedigi; bir
kavram, digerinin yerine kullanirken toplumsal farkliliklarin g6z 6niinde bulundurulmasi
ve kavramlarin kullaniminda, toplum igerisinde benzer icerikli kelimelerin var olup

olmadigindan yola ¢ikilarak bir degerlendirme yapilmasi gerektigidir.

Tiirk Edebiyat1 igerisinde sairler, dini 6nderler ve siyasal elitler arasindaki iliski

ele alinirken de yukarida yapilan degerlendirmeye benzer bir degerlendirmenin patron ve

113 Yazarm patron kavrammin Atina toplumunda neye karsilik geldigi hakkindaki tespitleri igin bkz.
Abramovitz, “Did Patronage Exist in Classical Athens,” 67-80.
114 Abramovitz, “Did Patronage Exist in Classical Athens,” 78.

45



hdami kelimeleri arasinda yapilmasi gereklidir. Zira patron kelimesinin sézliikklerde gegen
anlami ve metin icerisindeki kullanimlari ile hami kelimesinin kullanimi ve sézliikk

anlaminin kesistigi noktalar olmakla birlikte, farklilasan yonleri de bulunmaktadir.

Arapga o -z kokiinden tiiretilmis bir kelime olan hami, sozliiklerde genel olarak
“himaye eden, koruyan”!'® “Sahip ¢ikan, himaye ve vikaye eden,”*® “koruci, muhafiz,
miistahfiz, miizahir, miinacid, nasir, dest-gir, feryad-res”'” “Bir sehrin veya beldenin

manevi muhafizi olan veli.”!18

anlamlarima gelmektedir. Kelime karsiligi, yogun olarak
“koruyucu kisi” anlamina gelse de hami kelimesinin edebiyat metinlerindeki kullanim
hakkinda bir degerlendirmeye gitmek, kelimenin icerdigi farkli anlamlarin tespit
edilmesini saglayacaktir. Osmanli edebi hamilik sistemi {izerine olan ¢aligmasinda Tuba
Durmus; kelimenin tezkirelerin mukaddimelerinde ve Divdn metinlerinde yer alan
kullanimlarina bakarak; haminin “terbiyet eden, terbiyet kilan, sefaat gdsteren, ihsan
buyuran, iltifat eden, atd gosteren, himmet eden, lutf kilan, caize veren, indyet eden, zahir
olan”!!® kisi oldugunu soyler. Himi kelimesinin patron kavramu ile ortak anlamlar
oldugu, terimin ihsan buyuran, ata gosteren, caize veren, iltifat eden vb. dogrudan maddi
kazanim ve statii verme gibi koruyuculugu vurgulayan anlamlarini igeren karsiliklarindan
anlasilir. Ancak burada, hami teriminin “terbiyet eden, zahiri olan, indyet ve himmet eden
” anlamlarina da gelmesi, kelimenin patrondan farkli anlamlar igerebilecegini de

gostermektedir. Kelimenin, bu anlamlara gelen kullanimlarinin, mutasavvif sairler ile

ilgili degerlendirmeler igerisinde de yer aldigi goriilmektedir.

115 http://lugatim.com/s/hami (erisim: 04.12.2020)

116 Semsettin Sami, Kdmus-1 Tiirki, 539.

17 Mertol Tulum, Meninski’'nin Thesaurus 'u ve XVIL. Yiizyil Istanbul Tiirkgesi, (Ankara: Tiirk Dil Kurumu
Yay., 2011), 820.

118 Siileyman Uludag, Tasavvuf Terimleri Sézliigii, (Istanbul: Kabalci, 2012), 157.

119 Durmus, hami ve sair arasindaki iliskiyi tanimlayabilmek icin yaptig1 tespitleri calismasinda bir tablo
halinde vermistir. Bkz. Isen-Durmus, “II. Selim Dénemi Sonuna Kadar Osmanli Edebi Hamilik Gelenegi,”
11-12.

46


http://lugatim.com/s/hami

Hami kelimesinin sahip oldugu terbiyet eden anlami, edebi metinlerde “Istenilen
sekilde yetismesini saglamak i¢in gerekli bilgi ve nitelikleri kazandirma, egitme.” Etki,
tesir.”*?, karsihginda kullanilmustir. Hest Bihist’'te, Seyh Vefa’nin miiritlerinden olan
Sem’1 (6.936/1529-30) hakkinda bilgi verilirken “(...) nige ¢illeler ¢cikarup terbiyetlerine
Mukdrin ve himmetlerine mu’dvin olup makam-1 hilafetine kadem basmis ve mertebe-i

mesihate hem-dem olmis kimesnediir*!?

climlesinde kullanilan terbiyet ve himmet
kelimesi, yalnizca bir siyasal elitin degil ayn1 zamanda bir dini 6nderin de hami olarak
diisiiniilebilecegini gostermektedir. Hami kelimesinin igerdigi egitme, etki ve tesir etme”
anlamlarindaki kullanimin bir Ornegi ise Kiinii'l-Ahbdr’da yer almaktadir. Giilseni
dervislerinden olan Usili (6.945/1538) hakkinda bilgi verirken Gelibolulu Ali, Usli’nin,
Ibrahim Giilseni tarafindan yetistirilisini “ Vaktaki hak-i pAy-1 pire vasil olis nice riizgar

hiisn-i terbiyet ii irsadma sezavar olup meram u makstdimni hasil kilmis.”*??

climlesiyle
ifade eder. Burada hiisn-i terbiyet ii irsdda sezavar olan sairin, seyhi tarafindan manevi

anlamda egitilmesi vurgulanmakta, maddi bir kazanimin varligindan ise -seyh-miirit

iligkisi baglaminin dogal bir sonucu olarak- s6z edilmemektedir.

Lituf ve ihsan etmek anlamlarina gelen, indyet etmenin de metinlerde sadece
sultanlara ait bir eylem olarak kullanilmadigi anlasilmaktadir. Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye’de Esrar Dede, Talibi Dede’nin Selanik ve Misir Mevlevihanelerine seyh
olusunu, “Bostan-1 Sani cenab-1 ‘indyet-me’ablarindan Selanik ve Misir hankahlarina

99123

seyh olmigdurlar. seklinde ifade etmektedir. Mevlevihanelere seyh atama yetkisine

120 Terbiyet kelimesinin edebiyattaki kullanim sekli ve karsiliklari TEBDiZ’den almmustir. Bu sitedeki
sonuglara gore, terbiyet doksan bir farkli anlamda kullanilmistir. Kelimenin kullanimi hakkinda genis bilgi
icin bkz. http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite “Terbiye” Maddesi, (erigim
01.12.2020)

12 Sehi Bey, Hest Bihist, haz. Haluk Ipekten vd. (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanhig1 Yay., 2017), 141.
Eserin e-kitap haline bagvurulmustur. Bundan sonraki alintilamalar ve atiflarda da eserin e-kitap sekli
kullanilmigtir.

122 Gelibolulu Ali, Kiinhii'l-Ahbér’in Tezkire Kismi, haz. Mustafa isen, (Ankara: AKM Yay., 1994), 193.
123 Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevieviyye, haz. Ilhan Geng, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay.,
2018), 192. Eserin e-kitap haline bagvurulmustur. Bundan sonraki alintilamalar ve atiflarda da eserin e-
kitap sekli kullanilmastir.

47


http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite

sahip olan Celebilerin tarikat ig¢erisinde sahip olduklar1 karizmay1 belirtme amaciyla,
inayet kelimesinin yazar tarafindan 6zellikle sec¢ildigi diisiiniilebilir. Benzer kullanimin,
Seyh Gaélib’in Galata Mevlevihanesi’'ne seyh olma siirecinin anlatildigr kisimda da
mevcut oldugu goriiliir. Seyh Galib’i Galata Mevlevihanesi’ne postnisin olarak atayan
Celebi Muhammed Emin Efendi’de ise “... Celebi El-hac Muhammed Emin
Efendimiiziin bi’l-fi'l irdde-i ‘indyetleriyle Galata’ya seyh olmalar1 emir-ndmeleri sudir
ve kiilah-1 dest-gahlar1 destar-1 giysi-dar-1 mesihatla tevsim olmup ...”*?* ifadesinde bir

dini 6nderin kendi grubu igerisindeki yetkisini ve tercihini temsil etmektedir.

Tekke mahfillerini sekillendiren mutasavviflarin, toplum igerisindeki
goriiniimleri hiikiimdar, devlet adami ya da edebiyattan anlamasi yoniiyle etrafinda edebi
bir mahfil olusturan entelektiiel kisilerden farklidir. Genelde hami/patron olarak
adlandirilan bu kisiler, cogu zaman sahip olduklari maddi imkanlar ile toplumdaki diger
kisilerden ayrilirken, tekke mahfillerini meydana getiren mutasavviflar manevi himaye
yonleri ile 6n plana ¢ikan kisilerdir. Zekeriya Isik, seyhlerin dervisleri nezdindeki
otoritesinden bahsederken; manevi himaye konusunu, mutasavviflarin genelinin sahip
oldugu vahdet-i viicud ontolojisi ile agiklar.'?® Bu anlayisa gore seyhler/dini 6nderler,
insan1 ger¢ek amacina ulastirabilecek olan yegane rehberler olarak tarikatlar icinde 6n
plana ¢ikan kisilerdir. Seyhlerin bir miiridin asil amacina ulasmasindaki hayati rolii, s6z
konusu aktorlerin asil sultanlar olduklar1 algisin1 ve bu sebeple dervislerin, seyhlere

mutlak anlamda “itaat, sadakat ve biat”?

etmeleri sonucunu ortaya ¢ikarmistir. Dervis
ile seyh arasindaki bu iligki ile patronaj iliskileri benzer bir yap1 sergilemekte, ancak

taraflarin arasindaki “kaynak degisimi” aktorler arasinda -daha ¢ok- tek yonlii olmakta ve

derviglerin, seyhlerinin manevi rehberliginden faydalandiklar1 bir siire¢ olarak

124 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, s. 225.
125 vahdet-i viicud fikrinin, dervis ve seyh arasindaki iliskiye olan etkileri hakkinda genis bilgi i¢in bkz.
Zekeriya Isik, Devlet ve Tarikat, (Konya: Cizgi Kitabevi, 2016), 42-51.
126 Is1k, Devlet ve Tarikat, 48.
48



goriilmektedir. Manevi himaye; aktorlerden birinin, digerine oranla daha fazla faydaya
ulagmasini saglarken, bu siire¢ genel olarak bir kurumu temsil eden tarikata da katki
saglamistir. Vahdet-i viicut diislincesi ile birlikte gelisen bu iliski aginin tarikata sagladigi
en biiyiik kazanim ise tarikat mensuplarinin, i¢erisinde yetistikleri tarikatin tiim kurallar
-adap ve erkani- ile digerlerinden ayrildiklarinin bilincine varmalaridir. Zira bu sayede
“dervis toplumdan, seyh de diger seckinlerden, memurlardan ve hatta sultandan daha

{istiin bir varlik’1%’

olarak ortaya c¢ikmaktadir. Bu durum tarikatin i¢ isleyisini
sekillendirirken ayn1 zamanda disariya agilmasinda ve tarikat disinda kalan kisilerin de
tarikata sempati duymasini saglamistir. Seyhlerin ve vahdet-i viicud anlayisi ¢ercevesinde
sekillenen manevi otoritenin, tarikatlarin edebi faaliyetlerine olan etkisi ise seyhin tiim
uygulamalarina mutlak bir itaatle baglanan dervislerin, siirler yazan ve kendini bu yolla
ifade etmeyi tercih eden seyhlerinin izinden gitmeleri seklinde gerceklesmistir. Igerisinde
sair yetistiren tarikatlarin kurucularinin ya da pirlerinin ayni zamanda sair kimligini de
tagimalar1, bu kanaatimizi destekler mahiyettedir. Mevlana, Cemal-i Halveti, Ibrahim

Giilseni gibi mutasavviflarin tarikatlarina mensup sair sayisinin fazlaligi bu kisilerin

miirsit ve sair kimliklerine bir arada sahip olmalari ile de ilgilidir.

Yukarida hami kelimesinin igerdigi anlamlarin, patron teriminin igerigi ile
kesisimlerinin yani sira, farkli anlamlarmin ve kullanimlarinin olabilecegi de
gosterilmistir. Bu farkli kullanimlarin gectigi yerlerin baglamina bakildiginda, genelde
mutasavviflarin siirlerinde ve biyografilerinde var oldugu goriliir. Bir sairin, hiikiimdarin
hiisn-i terbiyeti ile i ‘tild-yi san bulmasi ile bir dervisin seyhinden Aiisn-i terbiyet gérmesi
ayni anlamlar1 igermemektedir. Hiikiimdar baglaminda kullanildiginda, terbiyet bulma,
bir makama gelme anlamini igerirken, dervisler arasindaki bir iliskide, tasavvufi diislince

cergevesinde tarikat yolunda ilerleme, nefsini diinyevi arzulardan temizleme gibi

127 Is1k, Devlet ve Tarikat, 50.
49



anlamlara gelebilmektedir. Him1 kelimesinin sahip oldugu bu anlamlar diisiiniildiigiinde,
-ozellikle Dogu toplumlar1 igerisinde var olan tasavvuf gelenegi dahilinde
degerlendirildiginde,- bunun farkli bir otoriteyi temsil ettigi anlagilmaktadir. Osmanl siir
gelenegi icerisinde gelisen dini-tasavvufl igerikli siirlerin iiretimi s6z konusu oldugunda
bu tarz siirlerin tiretiminde iki farkli otoritenin (patron ve hamfi) varligin1 géstermektedir.
Ayrica, hami teriminin temsil ettigi otoritenin, toplum igerisinde hangi kurum (din ve
siyaset) icerisinde var olduguna gore terim anlaminin ve kullaniminin degisecegi

anlasilmaktadir.

Tezimizin bu kisminda edebi bir muhitin kapsam ve sinirhiliklarinin neler
oldugu, muhitleri insa eden aktorlerin kimler oldugu sorusuna cevap aranirken, kavramin
iceriginden yola ¢ikilarak mahfil, patron ve hami terimlerinin farkli toplumlarda ve farkli
zaman dilimlerinde hangi anlamlara geldikleri analiz edilmistir. igerigi, pek cok
toplumsal olgudan ve aktorden olusan edebi muhit teriminin; din, siyaset, muhiti ve
mabhfili olusturan kisilerin bir araya gelis amaclari, toplumsal degismeler gibi birden fazla
unsurdan etkilendigi goriilmiistiir. Ayrica, hAmi ve patron kavramlarinin siyasal elitler
s0z konusu oldugunda birbirleri yerine kullanilabilecekleri, ancak dini Onderlerin
sekillendirdikleri kurumlarda patron kelimesinin, bu kisilerin yer aldiklar1 gruplar
icerisindeki gorevlerini ve etkilerini karsilamak i¢in kullanilamayacag: tespit edilmistir.
Bu tespit dogrultusunda, tezimizin ilerleyen kisimlarinda patron kelimesi siyasal elitlerin,

hami kelimesi de dini 6nderlerin/seyhlerin Karsiligi olarak kullanilmistir.

Bir sonraki baslikta; hami ve patron kelimesinin kullanimlarinin sahip oldugu bu
degiskenlik tespit edildikten sonra, hamilerin/dini 6nderlerin odaginda gelisen dini-
tasavvufl edebiyatin tarikat-sair ve seyh odaginda gelisimini inceleyen calismalar ele
alinmistir. Boylelikle, ¢alismamizin hedeflerinden biri olan tekke mubhiti ve bu yapilar

olusturan tekke mahfilleri hakkinda edebiyat arasgtirmacilarinin bakis acilar1 tespit

50



edilmis; bu tespitlerle birlikte tekke muhiti ve mahfili tanimlarinin olusum zeminlerinin

daha net anlasilmas1 amac¢lanmaistir.

1.3.3. Tarikatlarin, Patronlarin ve Himilerin Edebi Hayat Uzerindeki Etkileri
Tarikatlar ve bu tarikatlara bagli tekkelerin bir nevi yoneticisi olarak da
tasavvur edilebilecek aktdrler olan seyhlerin'?® Tiirk Edebiyati tarihi icerisinde yer alan
sairler ve yazarlar iizerindeki etkileri pek ¢ok calismaya konu olmustur. Sairlerin
tarikatlar ile olan iliskileri; tarikatlara ait mazmunlar1 ve terminolojiyi siirlerinde ne
sekilde ve ne oranda kullandiklari; tarikat biiyiiklerinin siire olan bakis acilarinin, ayni
tarikat icerisinde yer alan sair sayisina olan etkisi gibi hususlar tarikatlar, dini dnderler ve
sanat¢ilar arasindaki iliskilerin ¢oziimlenmesinde agiklanmaya c¢alisilmistir. Bu iligki
ortintiileri ele alinirken de tarikatlara ait temsil mekanlar1 olan tekkeler ve dergahlardan
ziyade bir tarikatin sairlere olan etkileri ve tarikatin siiri kullanma motivasyonlari
tizerinden bir kurgu yapilmistir. Tarikatlarin, siiri ve sairleri etkileme, siir tiretiminde
tesvik edici olma potansiyeli ele alinirken, bu potansiyelin olusumunda etkili olan
dinamikler {izerinde detayl1 bir sekilde durulmamistir. Tarikatlarin temsil mekanlari olan
tekkelerin edebiyat iiretimindeki rolii ya da sairlerin bu mekanlarda kendilerini ifade etme

nedenleri hakkinda da detayl bilgiler verilmemistir.

Dini Onderlerin ve tarikatlarin edebiyatla olan iliskileri ile ilgili yapilan
arastirmalar incelendiginde, bu ¢alismalarin cogunun Mevlevilik ve Halvetilik 6zelinde
oldugu goriiliir. Bu yogunlagmanin en belirgin nedeni, her iki tarikatin da edebiyati

propaganda amagh bir enstriiman olarak gormesi ve hitap ettikleri toplumsal gruplarin

128 Seyh kelimesinin, bir tekkenin yoneticisi oldugunu belirtmek igin “tekke seyhi” tabiri kullanilmsgtir.
Bkz. Uludag, Tasavvuf Terimleri SozIiigii, 335. Seyhlerin yonetici oluslar1 hakkinda Victoria Holbrook
Mevlevilik 6zelinde su degerlendirmeyi yapmistir; “Seyh manevi bir idareci olmakla birlikte, Mevlevi
seyhligi bir parca yonetsel bir konumdu. Daha sonraki Osmanli dénemlerinde bir Mevlevi seyhi, tarikatin
Konya’daki merkezi yetkesinin, Istanbul’daki Seyhiilislam’in da onayini alarak atadigi bir Mevlevihane
yoneticisiydi.” Bkz. Victoria Rowe Holbrook, Askin Okunmaz Kiyilari, ¢ev. Erol Koéroglu, Engin Kilig,
(fstanbul: Tletisim, 2018), 120.

51



genellikle aydin kesimden ya da siyasal elit olarak nitelenebilecek kimseler olmasidir.*?°
Ayrica, bu baslik altinda ele alinan ¢alismalarin genelinde, tekkelerin edebiyat liretimine
katki saglayan birer mekan olmalarindan ziyade, tarikatlarin edebiyat ile olan baglar1 ve

bu alanda ne kadar etkin olduklar ele alinmistir.

Tarikatlarin sairler iizerindeki etkisini ele alan tespit edebildigimiz ilk ¢alisma,
Mustafa Isen’e aittir. Sehi Bey’in Hest Behist’inden baslayarak Fatin’in Hatimetii I-
Esar’ma kadar yazilmig olan tiim tezkirelerden yola ¢ikilarak hazirlanan ¢alismada,
Osmanli donemi sairlerinin miintesibi oldugu tarikatlar belirlenmistir. Ug bin yiiz seksen
iki sairden {i¢ yiiz yirmisinin tarikati tespit edilmistir. Bu ¢aligmaya gore, sairlerin en ¢ok
ragbet ettikleri tarikat, Mevleviliktir. Bu tarikata mensup iki yiiz yirmi sair tespit
edilmistir. Mevleviligi sirasiyla; otuz sairle Naksibendilik, yirmi yedi sairle Halvetilik ve
on yedi sairle Giilsenilik takip etmektedir.®® Yazar, Mevlevi sairlerin ¢ok olmasin,
Mevlana’nin da sair olmasi, tarikatin daha ¢ok aydin kesime ve siyasal elitlere hitap
etmesi ve tekkelerinin sehir merkezlerinde yogunlasmasi ile iligskilendirmistir. Ayrica,
Halveti ve Giilseni sairlerin ¢cok olusu da tarikat biiyiiklerinin siirle ilgilenen kisiler

olmasina baglanmistir.

Isen’in bu ¢alismasindan sonra, bir tarikatin etrafinda olusan edebi hayat1 ve bu
hayatin eserlere yansimasini irdeleyen calisma, Necip Fazil Duru’ya aittir. Yazar, bu

kapsamda Once Mevlevihanelerde meydana gelen edebi iiretim hareketliliginden

95 131

bahseder ve bu mekanlar1 “Siir Tapinaklar olarak niteler. Duru, Sezai Karako¢’tan

129 Tarikatlarin siyasi yapilar ile olan iliskileri hakkinda genis bilgi igin bkz. Irfan Giindiiz, Osmanlilarda
Devlet- Tekke Miinasebetleri, (Istanbul: Seha Nesriyat, 1984). Resat Ongédren, Osmanlilar’da Tasavvuf
‘Anadolu’da Stifiler, Devlet ve Ulemd (XVI. Yiizyil)* , (Istanbul: 1z Yay., 2016). Necdet Yilmaz, Osmanli
Toplumunda Tasavvuf, Siifiler, Devlet ve Ulemd (XVII. Yiizyil), (Istanbul: OSAV Yay., 2007). Ramazan
Muslu, “XVIIIL Asirda Anadolu’da Tasavvuf”, (Doktora Tezi, Marmara Universitesi, 2002). Hiir Mahmut
Yiicer, Osmanh Toplumunda Tasavvuf-19. Yiizyil-, (Istanbul: Insan Yay., 2021). Sezai Kiiciik, Mevieviligin
Son Yiizyili, (Istanbul: Simurg Yay., 2003).
130 Mustafa Isen, “Divan Sairlerinin Tasavvuf ve Tarikat Iliskileri”, Tezkireden Biyografiye iginde,
(fstanbul: Kap1 Yay., 2010), 183-192. Calisma ilk olarak, Milli Egitim Dergisi’nin 84. sayisinin 21-27.
sayfalarinda 1989 yilinda yayimlanmustir.
181 Sezai Karakog, Edebiyat Yazilar: I, (Istanbul, Dirilis Yay., 1982), 45.

52



alintiladig bir tabir olan “Siir Tapinaklar1” ifadesinin icerisini Mevlevi geleneginde siirin,
dervigler i¢in hangi anlama geldiginden ve tarikat igerisinde siire yliklenen
fonksiyonlardan bahsederek doldurur. Yazarin tespitlerine gore, Mevlevihanelerde siir
tiretilmesinde; siirin Mevlevi gelenek igerisinde siinnet-i seniyye-i Mevleviyye olarak
goriilmesi, Mevlevi tarikatinin ilk isimlerinin siirle mesgul olmus olmalari, siirin egitici
ve Ogretici bir ara¢ olarak kullanilmasi, tarikat igerisinde siirekli okunan Mesnevi ve
Divan-1 Kebir’in edebiyat eseri olmas1 ve son olarak Mevlevi sairler arasinda gelisen
nazire yazma gelenegi etkili olmustur. *** Duru’nun bu tespitleri, Mevlevilik 6zelinde
sOylenen ancak genel olarak tasavvuf cevrelerinde {iretilen siirin olusum sartlarini
Ozetlemesi bakimindan da dikkat c¢ekicidir. Edebi iiretim sahasinda yogun faaliyet
gostermis olan Mevlevilik, Halvetilik ve Naksibendiligin edebiyat iiretimi icerisindeki
konumlarina bakildiginda; tarikatin kurucusunun ve tarikat gelenegi igerisinde 6nemli
sayilan kisilerin edebiyat ile ugrasan kimseler olduklar1 ve kendilerini edebi eserler

vasitastyla ifade ettikleri goriiliir.

Duru’nun ¢alismasindan sonra, Mevlevilik 6zelinde bir tarikatin edebi tiretimini

inceleyen baska bir arastirmaci ise Ilhan Geng’tir. Ilhan Geng, Tezkire-i Su’ard-y

182 Necip Fazil Duru, “Mevlevi Sairlerin Siirlerinde Mevlevilik Unsurlar1”, (Doktora Tezi, Gazi

Universitesi, 1999), 13-18. Benzer konuda ¢alismalar i¢in bkz. Osman Horata, “Mevlana ve Divan
Sairleri”, Hacettepe Universitesi, Edebiyat Fakiiltesi Dergisi, 46, (1999): 43-56. Osman Horata, “Tiirk
Kiiltir Hayatinda Mevlana ve Mevlevilik”, Tiirk Edebiyati Tarihi iginde, ed., Talat S. Halman vd.,
(istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanligi Yay., 2007), c.1, 565-569. Kaplan Ustiiner, “Klasik Tiirk Siirinde
Mevlevilik ve Mevlevilik Etkisi (14. ve 15. Yy. Divanlaria Gore)”, Harran Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
Dergisi, 18, (2007): 141-153. Ahmet Mermer vd., Osmanli Siirinde Mevlana Ovgiileri ve Mevlevilik
Unsurlari, (Ankara: TDV Yay. 2009). Cemal Kurnaz, “Ahmet Talat Onay’in Eski Tiirk Edebiyatinda
Mazmunlar ve izahi isimli Ansiklopedik Eserinde Mevleviler ve Mevlevilik Kiiltiirii”, Uluslararast
Meviana Sempozyumu Bildirileri Kitab: iginde, (Istanbul: Motto Yay., 2010), 663-690. Eda Tok, “17.
Yiizy1l Mevlevi Sairlerin Siirlerinde Mevlana ve Mevlevilik”, (Doktora Tezi, Sakarya Universitesi, 2015).
Nilgiin Agik Onkas, Klasik Tiirk Edebiyatinda Mevlevilik Kiiltiirii ve Mevlevi Sairler, (Mugla: Gece
Kitaplig1, 2015). Bu calismada, Nilgiin A¢ik Onkas Mevlevi tekkelerinin edebi muhit olmalarindan kisaca
bahsetmistir. Ancak yazarin ¢aligmasinin odaginda 13. asirdan 19. asra kadar olan genis bir siirecin olmast
ve daha ¢ok Mevlevi sairlerin biyografileri {izerinde durulmasi nedeniyle, bu mekanlarin edebi eser
tiretimlerindeki sosyal, siyasal ve dini etkenlere kismen deginilebilmistir. Onkas, sairleri mekan ve siir
iiretimi arasindaki iligkiden ziyade bir gelenek igerisinde yetisme yoniiyle incelemis; ancak mekan ve sair
arasindaki bagdan detayli bir sekilde bahsetmemistir. Caligmanin sonunda sairlerin, Osmanli cografyasinda
yer alan Mevlevi tekkelerinden hangisine mensup olduklari, meslekleri, sahip olduklar1 eserler ve intisap
ettikleri seyhler ile ilgili bilgiler, tablolar halinde diizenlenmistir.

53



Mevleviyye’nin Onsdz’iinde, Mevlevi diisiincesinin, en giizeli bulmak ve en giizele
ulagmak hedefinde olmasi dolayisiyla, ilerleyen yiizyillar i¢inde bu tarikatin edebi bir
muhit olusturdugunu belirtmektedir'®. Burada, mekan ve edebiyat iliskisinden ziyade,
edebi muhit olusturma potansiyeline sahip olan biitiin bir Mevlevi gelenegi {lizerinde
durulmustur. ilhan Geng’in daha sonraki yillarda yapmis oldugu “Kibris Lefkose
Mevlevihanesi’nde Yetismis Mevlevi Divan Sairleri” baslikli makalesinde ise Mevlevilik
icerisinde yer alan en giizele ulasmak diisiincesi cercevesinde sekillenen ve Mevlevi
gelenek igerisinde belli bir mekanda yetisen sairlerin iizerinde durdugu goriiliir.®*
Calismada, Lefkose Mevlevihanesi’nde yetisen sairleri ele alan yazar, Siydhi Mustafa
Dede iizerinde ozellikle durmus ve onun Lefkose Mevlevihanesi’nde seyh oldugu
donemde yetisen dokuz sairi siralayarak, buranin aslinda bir edebiyat mahfili oldugu
vurgusunu yapmistir. Geng, ¢alismasinda bu mekanin kurulumunda etkili olan alt yapidan
ziyade Siyahi Dede’nin sairlik yoniiniin altin1 ¢izmis ve Lefkose Mevlevihanesi’nde
yetisen sairlerin varligini en temelde Siyahi Mustafa Dede’nin siir ile ilgilenmesiyle
iliskilendirmistir.?3 Geng’in yapmis oldugu bu tespit, bir tekkede sair sayismin artismin;
yalnizca siir yazmis olan tarikatin kurucu sahsiyetinin (pirin) varligr ile degil aym
zamanda siirle ilgilenen bir dini Onderin/yoneticinin varhigr ile de iliskili oldugunu
gostermesi bakimindan 6nemlidir. Geng’in ¢alismasi bu yoniiyle Duru’nun ¢alismasindan
ayrilmaktadir. Zira Geng’in ¢aligsmasinda ortaya koydugu tez, bir Mevlevihanede sairlerin

yetismesi i¢in Mevlevi gelenegin siire olan olumlu yaklagimi tek basina yeterli degildir.

133 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, VII.

13 Jlhan Geng, “Kibris Lefkose Mevlevihanesi'nde Yetismis Mevlevi Divan Sairleri”
http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf (erisim 13.04.2018)

135 Siyahi Mustafa Dede’nin sairligi hakkinda yapilan bir baska galisma ise, Bayram Ali Kaya’nin “Lefkose
Mevlevihanesinin Sair Seylerinden Siyahi Mustafa Dede” baslikli makalesidir. Makale de Siyahi Mustafa
Dede’nin Divan’inda yer alan on alti kasidenin, devrin devlet adamlarina, Kibris’taki yoneticilerine
sunuldugu iizerinde durulur. Bkz. Bayram Ali Kaya, “Lefkose Mevlevihanesinin Sair Seyhlerinden Siyahi
Mustafa Dede”, Kibris Arastirmalart ve Incelemeleri Dergisi, 111, (2017): 26-29. Siyahi Mustafa Dede’nin
etrafinda bir siir mahfili meydana getirecek kadar sairlik yonii de olan dervis yetistirmesinde, siyasi elitlerle
olan bu iliskisinin de etkili oldugu diisliniilebilir. Siyahi Mustafa Dede’nin Divan’1 i¢in bkz. Giilsah
Cangdz, “Siyahi Dede Divan1”, (Yiiksek Lisans Tezi, Kocaeli Universitesi, 2010).

54


http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf

Mevlevi tekkesinde siir iiretiminin olmasi i¢in ayni zamanda seyhin de sair olmasi, o

tekkenin edebiyat mahfili haline gelmesinde etkili olan unsurlarin basinda gelmektedir.

Ali Oztiirk’iin Halveti tarikat1 biinyesinde yetisen sairleri ve eserlerini inceledigi
doktora tezi, ele aldig1 tarikat yoniiyle kendinden Onceki ¢alismalardan ayrilmaktadir.
Calismada Halveti tarikat1 icerisinde 15. asrin ikinci yarist ile 16. asirdaki Semsiyye,
Ahmediyye, Cemaliyye ve Riseniyye kollarina mensup sairler ve eserleri incelenmistir.
Ancak calismanin kapsami geregi Halvetiligin siir ile olan ilgisi, derinlemesine
incelenmemistir. Calismada Halveti dervislerinin siir iiretiminde bulunmalart; siir yazma
konusunda yetenekli olmalar1 ve edebi eserleri tarikatin adap ve erkanini anlatmak i¢in
kullanmis olmalar1 ile iligskilendirilmistir. Ayrica mutasavvif sairlerin icerisinde
bulunduklar1 manevi hallerin ve makamlarin soyleyis tarzlarina etki etmesi de Halveti
edebi muhitinin olusumunda bir faktdr olarak zikredilmistir.13® Ancak bu ifadeler; siyaset,
din, ekonomi, kisinin kendini sanat vasitasiyla ifade etme ihtiyact ve toplumun
mutasavviflardan beklentileri gibi bir¢ok faktoriin etkili oldugu tekke edebi muhitlerinin
var olus siirecinin agiklanmasinda kullanilabilecek degerlendirmeler olmakla birlikte
tamamlanmas gereken ifadelerdir. Oztiirk calismasinda, mutasavvif sairin “bir sanatkar
titizligiyle degil, oncelikle vermek istedigi mesaji diisiinen bir vaiz, nasih anlayisiyla”®’
edebi bir eseri iirettigini belirtmistir. Bu ifade, tekke mubhitlerinde tiretilen siirlerin 6nemli

bir boyutunu anlatmakla birlikte, sanat kaygisiyla yazmis olan mutasavvif sairlerin

varligin1 goz ardi etmesi dolayisiyla eksik kalmistir. Ayni zamanda siirin tiretiminde etkili

136 Ali Oztiirk, “XVI. Yiizyil Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf”, (Doktora Tezi, Ankara Universitesi, 2003),
157-160. Oztiirk’{in, Halveti gelenek igerisinde yetisen ancak giiniimiize ulasan herhangi bir edebi eseri
olmayan Hayreddin-i Tokadi’nin yetistigi ¢cevre hakkinda yazmis oldugu bildirisi de Halveti tarikati
icerisinde gelisen edebi gelenegin kokenlerini gostermektedir. Bildiriye gore Yahya Sirvani’den itibaren
Halvetilik icerisinde gelisen edebi kiiltiiriin varligi, Halveti dervislerin de sair olmasinda etkili olmustur.
Bugiin elimizde edebi bir eseri bulunmayan Hayreddin-i Tokad1’nin de siir iiretiminde bulunan bir miirsit
olan Cemal-i Halveti’nin egitiminden ge¢mesi ve pirdaslarinin da sair olmasi dolayisiyla, siirler kaleme
almis olmas1 muhtemeldir. Bkz. Ali Oztiirk, “Hayreddin-i Tokadi’nin Yetistigi Kiiltiirel ve Edebi Muhit”,
Tokat'in Yetistirdigi Ilim ve Fikir Onderleri iginde, (Tokat: Gaziosmanpasa Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi
Yay., 2014), 30-36.
187 Oztiirk, “XVI. Yiizy1l Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf,” 150.

55



bir faktor olan sairin kendini sanat ile ifade etme istegini ve eserleriyle toplum igerisinde

ilerleme ihtiyacini da geri plana atmaktadir denilebilir.3®

Ali Oztiirk’iin Halveti sairler hakkinda kaleme aldig1 bir diger calismasi ise
“Halvetiye Tarikatina Mensup XVI. Yiizyil Divan Sairleri Uzerine Bir Inceleme”
bashigin tasimaktadir. Oztiirk, makalesinde “sairlikleri mutasavvif kimliklerinin Sniine

gecmis olan”%

otuz li¢ divan sairinin; Halveti tarikat1 ile olan iliskilerine, sairlerin
Halvetiligin hangi koluna intisap ettiklerine yer vermis, makalenin sonunda Giilseni iken
daha sonra Mevlevilige intisap eden Yusuf Sinecak, Za‘ifi ve Bekai lizerinde de
durmustur. Makalede, Cemaliye ve Giilgseniye kollarina mensup sair sayisinin fazlaligina
dikkat cekilmistir. Bu iki kola mensup sair sayisinin ¢oklugu, Giilseniye ve Cemaliye
kollart seyhlerinin, devrin siyasal elitleri ile olan yakinliklar: ile iliskilendirilmistir.

Makalenin sonu¢ kisminda ozellikle tekke ve siyaset iligkisinin edebi iiretime olan

etkisinin vurgulanmasi da dikkat cekicidir. 14

Muhsin Macit’in, Halvetiligin kollarindan biri olan Giilseniligin kurucusu
Ibrahim Giilseni’nin, edebiyata katkisini ve etkilerini konu alan ¢alismas: da yine tekke
ve edebiyat iiretimi arasindaki iliskiyi irdelemesi bakimindan énemli bir ¢alismadir.#*
Kahire’de ilk merkezini kuran Giilgeniligin tekkelerinde yetisen sairlerin birbirleriyle
olan iligkilerini ve donemin edebi hayatindaki yerlerini ele alan c¢alismada sairlerin,

Giilseni tarikatini tercih etmesinde ya da bu tarikat igerisinde siire baglamalarinda, baska

18 Ogztiirk, ¢alismasinda mutasavvif sairlerin siir yazmadaki temel amaclarini; “Tasavvufi olarak

nitelendirilen edebiyatin tamaminda oldugu gibi burada da amag; siir yazmak olmayip dini ve tasavvufi
hakikatleri manzum bir bicimde muhataplarina aktarmaktir.” seklinde belirtir. Bkz. Oztiirk, “XVI. Yiizyil
Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf,” 151. Ancak bu tespit, tekke muhitlerinin siir iiretim siirecini etkileyen
faktorlerden yalnizca biridir.
139 Ali Oztiirk, “Halvetiyye Tarikatina Mensup XVI. Yiizyil Divan Sairleri Uzerine Bir Inceleme”,
Tasavvuf: [Imi ve Akademik Arastirma Dergisi, 6/15, (2005): 226.
140 «(,..) on altinc1 yiizy1l divan sairlerinden pek ¢ogunun Halvetiyyeye intisap ettigi ortaya ¢ikmaktadir.
Bu yiizyilda Halvetiyye tarikati, merkez1 idare ile iligkilerinin iyi olmas1 sebebiyle, askeri, idari, ilmi erkan
arasinda oldugu gibi entelektiiel muhitin bir pargasi olan sairler {izerinde de etkili olabilmistir.“ Bkz.
Oztiirk, “Halvetiyye Tarikatina Mensup XVI. Yiizy1l Divan Sairleri Uzerine Bir inceleme”, 250.
141 Muhsin Macit, “Osmanl1 Kiiltiir ve Sanatinda Ibrahim Giilseni’nin Islevi”, Bilig 60 (/Kis, 2012): 193-
214,

56



caligmalarda da oldugu gibi, daha ¢ok siyasi odakli sebepler {lizerinden incelenmistir.
Calismanin girisinde, Ibrahim Giilseni’nin sairlik ydniine deginilmis ve onun bu y&niiniin
“manevi miras” olarak ¢ocuklar1 ve torunlari tarafindan siirdiiriildiigii belirtilmistir. 42
Calismada, Giilseni tekkelerinde yer alan sairlerin, siyasal elitler ile olan ¢atismalar1 ve
bu catigmalar sonucu Giilseni tekkelerinde var olmaya, eser iiretmeye baslamalari
tizerinde durulmasi, s6z konusu tekkelerin, -Bektasi tekkeleri gibi olmasa da- devrin
protest kisileri tarafindan tercih edildigini diisiindiirmesi bakimindan 6nemlidir.'*3
Ayrica, ¢alismada Giilseni tekkelerinin, Halveti muhiti igerisinde degil de miistakil bir
edebi yapilanma gibi degerlendirilmistir. Bu yoniiyle Macit’in makalesi, biiyiik tarikatlar
icerisinde edebi yapilanmalar1 ile 6ne ¢ikan kollarin, tekke mubhitleri igerisinde hangi

konumda ele alinmasi gerektigini sorgulatmasi yoniiyle de dikkat ¢eken bir ¢aligmadir.

Buraya kadar incelenen caligmalar, tarikatlarin edebi iiretim sistemindeki
konumlarin1 ve dervislerin edebiyat iiretimine yonelislerinin belli bagli sebeplerini
Ozetleyen, tarikatlarin sairler {izerindeki etkilerinden bahseden ya da edebiyat
geleneklerine yer veren arastirmalardir. Bunlar, tekke muhitlerini ve bu mekanlarin edebi
iretim merkezi olmalarindaki faktorleri dogrudan odagina alan miistakil ¢aligmalar
olmasa da tasavvuf edebiyati ya da tarihi {lizerine yogunlasan incelemelerde, sanat
tiretiminin tarikatlarin sahip olduklari temel dinamikler ile alakali oldugu vurgulanmistir.
Tarikat kurucularinin ya da tarikat icerisinde 6n plana ¢ikmis seyhlerin sanat ile olan
baglari, kendilerini sanat eseri vasitasiyla anlatma ihtiyaci ya da tarikat 6nderlerinin sanat

patronlar1 olan siyasal elitlerle olan iligkileri sonucunda ortaya ¢ikmistir. Bu iligkilerin

142 Thrahim Giilseni’den sonra oglu ve aym zamanda ilk halifesi olan Ahmed Hayali (5.1569), torunu Seyyid
Ali Safvetl (6.1596), Haleti (6.1581), Seyyid Hasan (6.1615) dogrudan Kahire tekkesinde yetismis
sairlerdir.
143 {stanbul’dan uzaklasarak, Ibrahim Giilseni’nin dergahina giden sairler hakkinda bkz. Macit, “Osmanl
Kiiltiir ve Sanatinda Ibrahim Giilseni’nin Islevi”, 196,198.

57



tamami ise bir tarikat biinyesinde yetisen sair sayisim etkileyen temel dinamikleri

olusturmaktadir.

Tarikatlarin edebiyat iiretimi ile ilgilenmesinde siyasal elitlerin rolii vardir.
Siyasal elitlerin varlig1 ve sanatgilari maddi yonden himaye etmeleri, edebi liretimin
devamliligi ve edebl mubhitlerin sekillenmesi i¢in 6nemli dayanaklardir ve yukarida
incelenen c¢aligmalarda, ozellikle Mevlevi ve Halvetl sairlerin ¢ok olmast bu sebebe
baglanmistir. Siyasal elitler tarafindan himaye edilen ve desteklenen tarikatlarin, edebi
hayat icerisinde siiphesiz daha fazla yer aldig1 goriiliir. Ancak -daha 6nce de belirtildigi
gibi- siirden anlayan, siir iiretiminde bulunan ya da siir iireten bir gelenek igerisinde
yetisen bir mutasavvifin varlig, tekkeler etrafinda olusacak edebi mahfiller i¢in birincil
faktordir. Siiri, tarikatin adap ve erkdnimi anlatmak i¢in bir vasita olarak goren
mutasavviflar, siire onem vermigler; muakkipleri de bu kimselerin ¢izdigi yoldan
ilerlemislerdir. Boylece tekkeler etrafinda edebi mahfiller olusmustur. Siyasal elitler
kadar dini 6nderlerin sanata bakis agilar1 ve sanati desteklemeleri de -siyasal elitler ile
tamamen ayni sebeplerle olmasa da- edebi mubhitlerin meydana gelmesini saglayan
onemli dinamiklerdir. Dini onderlerin edebiyati himaye etmeleri ya da kendi bireysel
faaliyetleri ile takipgilerine edebiyat {izerinden devam edebilen bir gelenek miras
birakmis olmalar1 da edebi iiretim mekéanlarinin olusumunda etkilidir. Ele alinan
calismalarda Mevlana, Cemal-i Halveti, Ibrahim Giilseni, Siyahi Mustafa Dede gibi
mutasavviflarin sair kimliklerinin bulunmasi ile miiritlerinin sair olmasi ve siire

yonelisleri arasinda bir bag kurulmustur.

Tarih igerisinde, donemin siyasi olaylar1 ile birlikte aktorlerinin ve olusum
sartlarin  degistigi tekkelerde iiretilen edebiyat da toplumsal degisimlerden
etkilenmistir. Tarikatin kurucusu, bu kurucunun siyasilerle olan iligkisi ve siire olan

egilimi etrafinda sekillenen tekke muhitleri, genel olarak Tekke-Tasavvuf edebiyatini,

58



Tiirk Islam Edebiyatin1 ve Eski Tiirk edebiyatin1 inceleyen arastirmacilarin dikkat
¢ektikleri bir konu olmustur. Tekke muhiti ve mahfili kavramlari s6z konusu alanlarda ve
buraya kadar ele alinan ¢alismalarda detayl1 bir sekilde incelenmekten ziyade bir edebiyat
ortami gercevesinde zikredilmis ve olusum sartlar1 farkli acilardan degerlendirilmis;
ancak tam olarak ortaya koyulamamistir. Gelecek kisimlarda, tekke muhitlerinin ve
mahfillerinin olusumlari, bu kavramlari ele alan ¢calismalardan yola ¢ikilarak irdelenmis
ve tekke muhiti ve mahfili tabirlerinin kapsamlari hakkinda bir kavram Onerisi

yapilmustir.

1.4. Edebi Bir Muhit Olusturmasi Yoniiyle Tekkeler

Tarikatlarin ve bu yapilarin faaliyet mekanlar1 olan tekkelerin, biitiin bir Tiirk
edebiyatina katkisi, Osmanli doneminden onceye ve farkli cografyalardaki olusumlara
dayanmaktadir. Tiirklerin daha Anadolu’ya gelmeden once Iran cografyasinda
karsilastiklar1 ve geldikten sonra da hayatlarinda ciddi oranda yer verdikleri bir sistem
olan tasavvufun temsilcilerinden, Senai (6.525/1131?) Feridiiddin-i Attar (6.618/1221),
Fahreddin-i Iraki (6.688/1289), Hafiz-1 Sirazi (6.792/13907?), Molla Cami (6.898/1492)
gibi bilyiik mutasavviflar, ayn1 zamanda iyi birer sair olarak da 6ne ¢ikmuslardir.’** Bu

sairler arasinda Ozellikle Senai’nin, alimlerin, fakihlerin ve vaizlerin toplantilarinda

144 Tiirkler arasinda, mutasavvif ve sair kimliginin bir arada goriilmesi —-Hoca Ahmet Yesevi’den 6nce sair-
dervislerin var olduklar1 diisiiniilse de- genel olarak Hoca Ahmet Yesevi donemi ve sonrasina denk
gelmektedir. Ahmet Yesevi, siirlerini yeni Miisliman olmus Tiirkler arasinda Islam’in daha kolay
anlagilmasini saglamak i¢in sade bir dille ve girift mazmun yapisindan miimkiin oldugunca uzak bir sekilde
sdylemistir. Kopriilii, Ahmet Yesevi’nin sade dille halka hitap edisini su ciimlelerle belirtir: “Islamiyet
dairesine yeni giren ve felsefi fikirlerin inceliklerinden heniiz bir sey anlamayan basit ve sade bir ¢evrede,
yine ayni mahiyette basit ve sade dini ve ahlaki esaslart telkin eden, daha dogrusu dini ve ahlaki bir
propaganda yapan tasavvuf meslekinin bu basarisi tabii idi. Bilhassa Ahmed Yesevi, halka anladigi bir lisan
ve aligmig oldugu edebi sekillerle hitab ediyordu; bundan dolayi basarisi bir kat daha biiyiik oldu.” (M. Fuat
Képriilii, Tiirk Edebiyatinda Ilk Mutasavviflar, (Ankara: Akgag, 2014), 131. Ancak, Tiirklerin, Tiirkistan
cografyasindan farkli iklimlere gelmeleri ile birlikte, etkilenilen mutasavvif sayis1 artmis, bu
mutasavviflardan etkilenen sairlerin kullandiklar: siir dili ve iiretim sekli de siire¢ igerisinde Ahmet
Yesevi'nin kullandig: dilden farklilagmis ve ¢esitlenmistir. Ahmet Yesevi’nin mutasavvif bir sair olarak
kullandig1 sade dil ve mazmunlarin yani sira, Irani gelenekten etkilenen sairlerin siirlerinde kullandiklar
dil ve mazmunlar da Tiirk mutasavviflarinin terminolojisine girmistir. Calismamizda ele aldigimiz tekke
mubhitleri (6zellikle Mevlevi muhitleri); Hoca Ahmet Yesevi'nin ve Yunus Emre’nin siir anlayisindan,
siirleri tiretim formu ve dili yoniiyle biiyilik oranda farklilasan, amagsal olarak ise genel olarak ‘halka faydali
olma’ fikrinde birlesen ancak ayn1 zamanda edebiyati siyasi alanda temsil, sosyal farklilasmada sembol
olarak da kullanan sairlerin yer aldig1 muhitlerdir.

59



okunan ve ayinlerde kullanilan, “farkli bir himaye kaynagina sahip yeni bir siir
tiiriinde”'*° 6ne ¢ikmasi, kendisinden sonra gelen mutasavviflarin da benzer edebf iiriinler
kaleme almalarmi saglamstir. Iranli mutasavviflarin bu tavri; genel olarak, Tiirk sairlerin
mutasavvif bir yoniiniin olmasina, mutasavviflarin ise zaman zaman sairlik kimligi ile de
On plana ¢ikmasina neden olmustur. Sairlik ve dervislik ideallerinin (tiplerinin) bir araya
gelisi; siirin iiretim tarzina dogrudan, mekanlarina ise dolayli yollardan etki etmistir.

Sairlerin her iki kimligi de biinyesinde barindirmasini, mutasavvif sairlerin tUrettigi

siirlerin icerigini ve tarih icerisindeki degisimini Gibb su sozlerle ifade eder:

“... Osmanlilarin bir Tiirk Edebiyati olusturmay1 hedeflemelerinden ¢ok onceleri,
Fars diisiince diinyas1 Arap fetihlerinin getirdigi tutulmayr asmisti. Fars siir
sistemi tam olarak gelismis ve kokliiydii. Biiyiik milli menkibeyi olusturmus, daha
giiclli ve canli donem olan Fars siirinin, ilk donemi sona ermis geride kalmistir ve
bir buguk asir boyunca siir, diinya ile ilgili konulara bilerek sirtin1 donen (...)
mutasavviflarin uhdesinde kaldi. Bu doneme gelindiginde, Fars siir sistemi gibi
Fars felsefi sitemi de tam anlamiyla cesitlenmis ve diizenliydi. Boylece Tiirkler,
hem siir sistemi hem de mistik felsefi sistemi, tam olarak gelismis buldu ve
biitiinliikleri i¢inde onlar1 kabul ettiler. Dahasi her iki sistemin yakin iligki
igerisinde oldugunu fark ettiler; sair ¢ogu zaman mutasavvif, mutasavvif da ¢ogu
kere sairdi. Bunu da doganin bir diizeni olarak kabul ettiler ve daha sonra, asirlar
boyunca mutasavviflarin deyisleri Osmanli siirsel varliginin hi¢ de az olmayan bir

boliimiinii olusturmaya devam etti.” 14

Gibb’in bu tespitleri her ne kadar biitiin bir Osmanli siir gelenegi i¢in sdylenmis olsa da
temelde, Iranli mutasavvif sairlerin, Fars siiri i¢indeki varliklarinin hangi asamada 6n

plana ¢iktigin1 da gostermektedir. Bu tespitlere gore, 12. asrin ortalarindan itibaren,

145 Franklin Lewis, Mevidnd —Gegcmis ve Simdi, Dogu ve Bati-, (Istanbul: Kabalc1, 2010), 392.
146 £ J. Wilkinson Gibb, A History of Ottoman Poetry, (London: E.J.Brill, 1900), 14.
60



Arapcanin ve Arap edebiyatimin Iran topraklarindaki hakimiyetini kaybetmesi ve
Farscanin tekrar Firdevsi dénemindeki giiciine kavusmas ile birlikte gelisen siirecte Iran

cografyasinda, sairlik mutasavvif olmanin dogal bir sonucu gibi gériinmektedir.

Gibb, mutasavvif sairlerin var oluslarini; Arap Edebiyatinin, bu cografyadaki
baskinligmin kirilmas: ve Fars siir geleneginin, giiclenerek kendi tasavvufi-felsefl
sistemini oturtmas ile agiklarken, Michael Gliinz, Iran tasavvuf siirinin temellerini ve
mutasavvif sairlerin varligini, Gibb gibi toplumsal olaylarla iligkilendirir, ancak daha
diinyevi kaygilarda arar.}4” Gibb’in bahsettigi tarih araliginda gelisen ve gii¢lenen (8-12.
asirlar) Fars siirinin, sonraki asirlardaki (13-15. asirlar) devamliligini inceleyen Gliinz’e
gdre Iranli mutasavviflarin siirle olan mesguliyetlerinin boyutu, saray ile olan iliskilerinin
degisimiyle birlikte daha farkli bir mecraya taginir. Tekkelerin siiri ve sairleri biinyesinde
barindirmasi, Ilhanlilarin Iran topraklarindan cekilmesi ile baslamustir.!®® Toplum
icerisinde, yasadiklar1 bolgenin hiikiimdarlarina benzer sekilde otorite/karizma sahibi
olan mutasavviflarin varligi sayesinde siir, yalnizca saraylarda var olan ve iiretilen bir
sanat olarak kalmamuis; tekkelerin de elinde bulundurmak istedigi etkili bir gii¢ héline
gelmistir.1*° Siirin bu giiciinii Michael Gliinz, iran cografyasindaki Ilhanli yénetiminden
sonra toplum icerisinde devlet ve din adamlarinin yeniden konumlandirilmasi ile birlikte

degisen edebi siire¢ icerisinde soyle 6zetlemektedir:

147 Tran siirinin, Mogollarin gelisinden énceki durumu ve bu dénemde Arap siirinin Iran siirine etkisi
hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Francois de Blois, Persian Literature ‘A Bio-Bibliorapghical Survey’ Vol. V.
Poetry of the Pre-Mongol Period, (London: Roudledge Curzon, 2004), 44-58. Iran ve Arap siirinin birbirleri
ile olan metaforik unsurlar, retorik figiirler ve imgeler tizerinden karsilikli degerlendirilmesi ve bu iki siirin
etkilesimi hakkinda genis bilgi igin bkz. Julie Scott Meisami, Structure and Meaning in Medieval Arabic
and Persian Poetry, (London: Routledge Curzon, 2003), 319-404.
148 Ihanlilarin Fars siirine etkisi hakkinda bilgi igi bkz. Asuman Gékhan, Ozkan Day1, “Mogol Hakimiyeti
ve Fars Edebiyatina Etkileri”, Sosyal Bilimler Dergisi 4/18, (2017): 359-373.
149 Tekkelerin siiri bir gii¢ simgesi olarak kullanmalar1 ayn1 zamanda, Safevi ailesinin Sii propagandasi igin
siiri bir vasita olarak kullanmasi ile de yakindan alakalidir. Ayri giicler ya da aktdrler gevresinde
gelismekten ziyade tek bir elde toplanan din ve yonetim giicii, Fars siirinin hem dini hem de yonetimi temsil
eden aktorlerin faydalanmak istedikleri bir giic haline gelmesinde etkili olmustur. Edebiyat, tarikat ve
devlet yonetiminin ayni gii¢ etrafinda toplanmasi hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Asuman Gokhan, “Safeviler
Dénemi Edebiyatina Genel Bir Bakis”, Atatiirk Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar: Dergisi 30, (2017):
311-126.

61



“Tasavvuf mistisizmi ile birlikteligi siiri, saray meclislerinin hamiligine duydugu
eski bagimliliktan kurtarmakla birlikte, saray ¢evreleri ve siir arasindaki baglar
tiimiiyle kesmemistir. Bir yandan tasavvuf tekkeleri, ¢gogu zaman siirsel ifadenin
yeni bicimlerinin {iretilmesini saglayan ve gerektiren edebi etkinlik merkezleri
olarak, saray meclis ¢evrelerinin yerini alirken 6te yandan yeni mutasavvif
sair/asik  kisilik ideali, sairleri sultanlara ve sultanlar1 ise sairlere

doniistiirmiistiir.”**

Gibb’de mutasavvif sair seklinde tanimlanan ve maddi olan her seyden bilerek
uzaklagmig olarak goriilen; ancak sairligi, mutasavvifliginin oniine gegmis olan sanatci
tipi; Gliinz’de daha diinyevi kaygilara yaklasan ve sultan ile birlikte ayn1 diizlemde var
olan, hem madde hem de mana aleminin sultani olabilmis, idealize edilmis bir tip seklinde
ortaya ¢ikmaktadir. Gorilintiste birbirinden ayrilmaz gibi goriinen bu iki sair tipi,
sanatlarini icra etme amagclart yoniinden birbirinden genellikle ayrilmis; biri tasavvufu
siirlerinde bir kumas ya da islenebilecek bir materyal olarak kullanirken, digerinin amaci
dogrudan tasavvufi mevzular ve bu mevzular1 muhataplarina manzum ya da mensur
eserler vasitasiyla anlatabilmek olmustur.?®! Mutasavvif sairler, kendilerini bir sanat eseri
olan edebiyat metni ile anlatma yoluna giderken, bu eserin toplum igerisinde sahip oldugu

152

farkli fonksiyonlar1 da kullanmislardir.™* Mutasavvif sair, -liretildigi formlar fark

etmeksizin- kaleme aldig1 eseri ile dini, kutsal bir amaca hizmet etme, kendisini; mensup

150 Michael Gliinz, “Siir Gelenegi ve Toplumsal Degisme”, Kasideye Medhiye: Bigime, Isleve ve Muhtevaya
Dair Tespitler iginde, haz. Hatice Aynur vd., (Istanbul: Klasik, 2013), 578.

151 Wheeler M. Thackstone, Fars siirinde i¢ ice gecmis bu iki sair tipinin ve iirettikleri siirin ayriminim
yapilmasinin olduk¢a zor oldugunu vurgular. Mutasavviflarin kendilerini en iyi ve sinirsiz bir bicimde ifade
etmek igin, siirde o zamana kadar kullanilan kelimelerin hemen hepsine tasavvufi manalar yiiklediklerini
belirtir ve bu ¢ercevede Hafiz’in siirlerinin mahiyetini ele alir. Yazara gore, bunu sorgulamak anlamsizdir.
Zira Hafiz’1in yasadig1 donemde tasavvufi unsurlardan uzak bir siir yazmak imkéansizdir. Bkz. Wheeler M.
Thackstone, A Millennium of Classical Persian Poetry, (Bethesda: Ibex Publishers, 1997), XI.

152 Sanat eserlerinin iiretildigi dénem araliginda sahip oldugu fonksiyonel degerleri hakkinda genis bilgi
icin bkz. Demet Ulusoy, “Vytautas Kavolis’in Evrimci Yaklagimla Sosyo-Sanatsal Sistem Siniflamas1”,
Hacettepe Universitesi, Edebiyat Fakiiltesi Dergisi 11/1-2, (1994): 59-84. Calismamizda, Ulusoy’un adi
gecen calismasinda yer verdigi yontem ve sanat eserlerini fonksiyonlar1 agisindan siiflandirdigi sistem
kullanilmistir.

62



oldugu grup igerisinde, edebi bir eser ile ifade ederek varligin1 daha da anlamli hale
getirme ve zaman zaman da eseri vasitasiyla gerek dini 6nderin ve ig¢erisinde bulundugu
grubu olusturan kisilerin, gerek politik bir elitin dikkatini ¢cekerek “mesruiyet” elde etme
amacinda olmustur. Bu gruba giren mutasavviflarin kendilerini ifade etmek amaciyla
yazdiklar1 eserler, zamanla tekkeler biinyesinde olusan edebi faaliyetlerin artisini ve soz
konusu mekanlarda iiretilen edebi iirtinlerin de ig¢erik ve bi¢im yoniinden ¢esitlenmesini

saglamistir.

Edebiyat eserlerinin iiretim sekillerinin ve amaglarinin ¢esitlendigi tekkeler,
sairlere tanidiklar1 hareket alani sayesinde, mutasavvif olmayan ancak tarikat ile bag
kurabilen sairlerin de yetistikleri mahfiller olmuslardir.’>® Gibb ve Gliinz &rneklerinde
oldugu gibi Tiirk Edebiyati igerisinde, tekkelerin birer muhit ya da mahfil olarak
degerlendirildigi, mutasavvif sairlerin edebiyat alanindaki etkinliklerinin, dahil olduklar1
merkezler ¢ercevesinde ele alindigi ve s6z konusu mekanlarin birer edebiyat iiretim
merkezi olarak goriildiigli ya da sairleri etkileyen mekanlar olarak tanimlandigi ¢alismalar

mevcuttur.

Calismamizin bu kisminda, tarikatlarin edebi eserlerin iiretim siirecine dahil
oluslar ile birlikte, tekkeler biinyesinde olusan edebi hayat ele alinmistir. Birinci kisimda
incelenen muhit ve mahfil kavramlariin, tekkelerde gelisen edebiyat icerisinde nasil
degerlendirilebilecegi sorgulanmistir. Tekkelerdeki edebi faaliyetlerden bahseden
caligmalardan yola ¢ikilarak, tekke muhiti ve tekke mahfili kavramlar1 olusturulmustur.
Tekke edebi muhiti kavrami olusturulurken bu kavramin, Tiirk Edebiyati icerisindeki

mekansal kapsami da ele alinmis ve her bir tarikatin sahip oldugu edebi iiretim

153 Andrews, tasavvufi muhtevanin hem sufi hem de sufi gruplar disinda edebi iiretimini siirdiiren sairler
i¢in kullanigh bir kaynak oldugunu belirtir. Her iki sair tipi i¢in de manevi elitizmin kaynagi olan tasavvufi
muhteva, sagladigi bu alan sayesinde farkli muhitlerde yetisen sairlerin, siirlerinde —siirin igerisinde ne
kadar 6n planda oldugu degismekle birlikte- 6zellikle gazellerinde yer verdikleri bir kaynak olmustur. Bkz.
Walter G. Andrews, Siirin Sesi Toplumun Sarkisi, ¢ev. Tansel Giiney, (Istanbul: Iletisim Yay., 2017), 95.
63



potansiyeline ya da tarikatin kollara ayrilip ayrilmamalarina goére bu kapsamin
sinirliliklarinin degisebilecegi tespit edilmistir. Tekke muhitlerinin smirliliklart ve
kapsamlarinin her bir tarikata gére degisebilecegini gostermek iizere Halvetiligin Giilseni
kolunun, yalnizca Istanbul, Vardar Yenicesi ve Edirne’de kurdugu tekkeler ve buralarda
16.-17. asirda yetisen sairler iizerinden bir 6rneklem olusturulmustur. Bu 6rneklem ile
belli bir tarih aralifinda, bir tarikatin farkli yerlerde faaliyet gosteren tekkelerinin bir
araya gelerek tarikat biinyesinde gelisen edebi mubhitin olusumundaki rolii ortaya

koyulmaya ¢alisilmustir.

Tekke edebl mubhiti kavrami hakkinda yapilan bu tespitlerden sonra, s6z konusu
mubhitleri olusturan alt yapilar olan mahfillerden bahsedilmistir. Mahfiller, birinci
boliimde incelenen calismalarin da tanimladigi gibi muhiti olusturan asil yapilar olarak
degerlendirilmis ve edebi tekke mubhitini besleyen ana merkezler olarak ele alinmiglaridir.
Tekke edebi mahfilinin nasil olustuguna dair Istanbul 6zelinde bir 6rneklik sunmak igin
ise yine Halvetiligin bir kolu olan Cemaliyye’nin, Siinbiiliyye kolunun asitanesi olarak
goriilen Koca Mustafa Paga Dergdhi’'nin 16. ve 17. asirlarda sahip oldugu edebi

yapilanma ele alinmistir.

Tezimizin bu kisminda Halveti tekkeleri, hem ¢alismamizin ana konusu olan
Mevlevihanelerin tezin diger boliimlerinde incelenecek olmasi dolayisiyla tekrara
diismemek adina hem de farkli tarikatlar biinyesinde olusan edebi yapilanmalar
gostermek adina orneklem olarak segilmistir. Ayrica, Halvetiligin blinyesinde gelisen iki
farkli kol olan Giilgenilik ve Stinbiililik 6rnekliginde bir tarikatin tekkeleri ¢evresinde
olusan edebi mubhitin, tarikatin kollara ayrilmasina gore degisebilecegi gosterilmeye

caligilmistir.

64



1.4.1. Tekke Muhitinin Ne Olduguna ve Nasil Olustuguna Dair Ilk Tespitler ve
Cahsmalar

Tekkelerin bir edebi muhit olusturabilecegini sdyleyen, bu mekanlarin sairlerin
yetistigi birer merkez oldugunu tespit eden ve mutasavviflarin, siir vasitasiyla tarikatin
adap ve erkdnini daha fazla insana ulagtirma amaci ile s6z konusu mekanlarda siirler
kaleme aldiklarin1 ortaya koyan ilk yazar M. Fuat Koprili’dir. Koprilda, Tiirk
Edebiyatinda Ilk Mutasavviflar adli eserinin “Tekke Siiri” bashig altinda, siirin
tekkelerde var olma siirecini; Yunus Emre’nin vefatindan sonra 14. asirdan itibaren
Anadolu’da pek cok tarikatin yayilmasi ve tekkeler kurmasi ile iliskilendirmektedir.
Kopriili’niin tespitlerine gore, tekkelerin Anadolu’da genis bir yayilim alani gostermesi
ile birlikte bu mekanlar ¢evresinde, siirler ile bag kuran dini 6nderler tarafindan kurulan
tarikatlarin; kendi usullerini anlattigi, tarikat propagandasinin yapildigi, seyhlerin
kerametlerinin ve menkibelerinin dile getirildigi bir edebiyatin olugsmasina da zemin
hazirlanmistir. Kopriilii'niin; “Halkin siire olan meylinden faydalanma fikri, seyhleri,
tekkelerde fikri ve bedii bir muhit yaratarak daha cazip kilmak icin tesvik ediyor ve siir,
bu sebeple tarikat ayinlerinde -musiki gibi- miihim bir yer tutuyordu.”*>* ifadesinden
tekkelerin, seyhlerin tarikatin yayilma zeminini genisletebilmek icin olusturduklari bir
nevi zorunlu ve -baslangicta degilse de sonralari kismen- kurgusal mekanlar olduklart da
anlagilmaktadir. Kopriilii, tekkelerde olusan edebi iiretimi ele alirken daha ¢ok Yunus
tarzinda, halk edebiyatina ait nazim tiirleri ve sekilleri ile yazilmis eserlerden ve bu tarz
eserler lireten mutasavviflardan bahseder. Yunus Emre tarzinda sade ve samimi bir dille
siir sdyleme geleneginin, Anadolu’daki hemen tiim mutasavvif sairler lizerindeki

etkisinden sdz eden yazara gore bu etki, Yunus’un “bir nevi lisanii’l-gayb”!>® olarak

154 Kopriili, Tiirk Edebivatinda [k Mutasavviflar, 315. (Tekkelerin edebi iiretim siirecine dahil olmalar1 ve

mutasavvif sairlerin siir iiretme nedenleri ile ilgili degerlendirmeler eserin 1918 tarihli ilk baskisinda, s.378-
385 arasinda yer almaktadir. Bkz. Kopriilizide Mehmet Fuat, Tirk Edebiyatinda Ik Mutasavviflar,
(istanbul: Matbaa-i Amire, 1918). Calismamizda, eserin 2009 yilinda yapilan on birinci baskisi
kullanilmistir.)
155 K priilii, Tiirk Edebivatinda Ilk Mutasavviflar, 316.

65



1% seklinde

telakki edilmesi ve s6z konusu tarzda siir sdylemenin “yar1 kutsi bir anane
goriilmesi ile iliskilidir. Kopriilii’niin tekkelerin edebi muhit olma vurgusu ile ilgili bu
tespitleri daha ¢ok milli vezin ve milli sekilleri kullanarak edebi tiretimde bulunan
mutasavvif sairlerin yetistigi tekkeler i¢in gegerlidir. Bu acidan bakildiginda,
Kopriilii’niin tekke mubhiti algisi, daha ¢ok halk dili ile sekillenen, “basit ve immiyane,
arifane”™®’ tarzda siirler kaleme alan mutasavviflarin yogun oldugu bir muhite isaret
etmektedir.®®® Kopriili'niin bu tespitlerinden, tekke muhiti ile ilgili yaklasimlaring;
dogrudan Yunus Emre tarzinda siir séyleme, halka hitap etme amacinda olma ve bu amag
icin sade dilde siirler yazma motivasyonuna sahip mutasavviflarin edebi iretimde
bulunduklar: yerler olarak degerlendirme fikri lizerine temellendirdigi anlagilir. Kopriili,
tekke mubhitlerinin olusumlarini ele alirken daha ¢ok, siirlerdeki s6ylem tarzi ve siirlerin
olusturuldugu formlar iizerinden bir bakis acis1 gelistirmis; bu sebeple aruz vezni ile

Acem ve Arap kaynaklarindan faydalanarak eserler iireten tarikatlarin tekkelerini

degerlendirme disinda tutmustur.®

156 K 5priilii, Tiirk Edebiyatinda Ilk Mutasavviflar, 316.
157 Kopriilii, Tiirk Edebiyatinda Ilk Mutasavwiflar, 316. Kopriilii’niin, tekkelerde iiretilen siirlerin ya da
mutasavvif sairlerin sahip olduklar1 {islubun merkezine koydugu sadelik; Omiir Ceylan’in, tasavvufi siirin
sahip oldugu dil ve slup hakkinda yaptig1 degerlendirmelerin de temelinde yer alir. Ceylan’a gore
mutasavvif sairler tarafindan yazilan siirler, sanatsal yonden bir begeniye sunulmaktan ziyade belli bir
mesaj icermeleri ve daha fazla kisiye hitap edebilmek amaciyla yazildiklar i¢in halkin, milli dil ve zevkine
hitap etmek iizere sade bir dille sdylenmislerdir. Bkz. Omiir Ceylan, Béyle Buyurdu Siifi, (Istanbul: Kap1
Yay., 2010), 45. Ceylan’nin tasavvuf siiri hakkindaki degerlendirmeleri hakkinda genis bilgi i¢in bkz.
Ceylan, Biyle Buyurdu Sifi, 42-54.
18 K opriilii’niin, halk edebiyati nazim tiirleri ve sekilleri ile siirler yazilan tekkeleri bir muhit olarak
degerlendirdigi, Acem edebiyatina ait unsurlarla eserler veren sairlerin bulundugu tekkeleri ise bu
muhitlerin diginda tuttugu, yine yazarin “Osmanli memleketinde yasamis olan takatlerin hepsinde iyi
karsilanarak takipgiler yetistiren Yinus tarzi, yalmz Mevlevi tekkelerinde —digerlerine gore- bir yer
kazanamamustir ki, bunu da Mesnevi ve Divan-1 Kebir dolayisiyle Acem dil ve kiiltliriiniin o gevrelerde
Tirk dil ve kiltiiriine istiin gelmesine verebiliriz.” ifadelerinden anlasilmaktadir. Koprili, Tiirk
Edebiyatinda Ilk Mutasavviflar, 316.
19 K 5priilii’niin tekkelerde iiretilen eserlerin dili ve nazim sekilleri ile ilgili yaklagimina benzer ancak daha
karmasik bir tutum, Abdurrahman Giizel’in “Tekke Siiri” baglikli yazisinda da goriiliir. Giizel, caligmasinin
baginda tekke ¢evrelerinde var olan mutasavvif sairler tarafindan tiretilen siirlerin hem halk siirinin hem de
Divan siirinin ortasinda bir yerde durdugunu belirtir. Ancak tekkelerde tiretilen siirlerin genelini, sade dille
ve milll Olgiilerle yazilmis eserler olarak niteler. Fakat bu gevrelerde siirler yazan sairler igerisine
sonrasinda Seyh Galib, Tbrahim Giilseni gibi daha ¢ok aruz &lgiisiiyle ve sade sdyleyisten uzak eserler
kaleme alan sairleri de ekler. Kopriilii’niin biiylik oranda tekke sairi kategorisi disinda biraktigi Acem
etkisinde yazan sairler, Glizel’in ¢aligmasinda tekke sairi baslig1 altinda degerlendirilmistir. Bilgi i¢in bkz.
Abdurrahman Giizel, “Tekke Siiri”, Tiirk Dili Dergisi Tiirk Siiri Ozel Sayist I1I, (Halk Siiri) iginde, (Ankara:
TDK, S.445-450, 1989), 251-353.

66



Kopriilii’niin, tekkelerin edebiyat hayatindaki yerini belirten bu tespitlerinden
sonra, belli bir tarikatin tekkelerindeki edebi iiretimi odagina alan ve buralar1 bir muhit
olarak degerlendiren ilk ¢alisma, Iskender Pala’nin “Edebi Cehresiyle Mevlevihaneler”'®
baslikli bildirisidir. Calismada Mevlevi tekkelerinin edebiyat iiretimine olan katkilar1 ve
bu katkiya zemin hazirlayan faktorler ele alinmistir. Pala’ya gére Mevlevihanelerin
devrin edebi hayatinda yer alan 6nemli mekanlar haline gelmesinde, siirin 6gretici
yoniiniin seyhler tarafindan bilinmesi, Mevlana’nin yolundan gidebilmek igin
Mesnevi’nin okunmasi ve bu okumanin faydali olabilmesi i¢in de siir sanatini 6grenmenin
gerekliligi, son olarak da siirin Osmanli ddneminde 6nemli bir haz vasitasi olmasi etkili
olmustur. Mevleviligin sahip oldugu bu i¢ dinamiklere ek olarak Pala, siirle ilgilenen
Osmanli aydinlarinin 6zellikle Mevleviligi tercih etmelerini de tarikat igerisinde siirin
etkin olarak iiretilmesi ile iliskilendirmistir.'®* Bu iliski, Mevlevi tekkelerinin edebi birer
mabhfil haline gelmesinde etkili olmakla birlikte, tarikatin Osmanli cografyasinda daha
genis bir alana yayilmasini da beraberinde getirmistir. Pala ayrica Mevleviligin, yalnizca
Mevlevi dervislerinin degil, ayn1 zamanda Mevlevi-mesrep sairlerin’®? de siirlerinde yer
aldigin1 belirtir ve bu sairleri de Mevlevi mubhiti igerisinde goriir. Pala’nin Mevlevi-

mesrep olan sairleri de bu muhit igerisinde gormesi, yukarida bahsettigimiz Gibb’in

goriisleri ile paraleldir. Burada Pala’nin Mevlevi-mesrep seklinde tanimladig: sair profili,

160 [skender Pala, “Edebi Cehresiyle Mevlevihaneler”, Selcuk Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar: Dergisi,
(1996): 55-60. Calisma, 14-15 Aralik 1993’te yapilan “II. Milletlerarast Osmanli Devleti’nde
Mevlevihaneler Kongresi’nde bildiri olarak sunulduktan sonra Sel¢uk Universitesi Tiirkiyat Arastirmalart
Dergisi 'nde makale olarak yayimlanmustir.
161 Pala, “Edebi Cehresiyle Mevlevihaneler”, 55.
162 By sairler Aski (6. 1576), Bahti (6.1617) ve Cevri (6.1654)’dir. Pala, “Edebi Cehresiyle
Mevlevihaneler”, 58-60. Pala’nin Mevlevi mesrep olarak gordiigii bu ii¢ sair arasinda Cevri, Mevlevi
mesrep olmaktan ziyade kanaatimizce bu tarikata mensup, dervis kimligi ile de 6n plana ¢ikan bir sairdir.
Esrar Dede’nin, Aynii’l-Fiiyiz adli eserini kaleme almasindaki sebebini “isaret-i aliyye-i pir-i destgir”
olarak belirtmesi ya da sairin Mesnevi sarihlerinden Sart Abdullah Efendi ile yakin iliskisi ve Sari
Abdullah’in meclislerinde bulunmasi bu kanaatimizi giiclendirmektedir. Cevri’nin Sar1 Abdullah ile olan
iligkisi hakkinda bilgi i¢in bkz Naima Mustafa Efendi, Tarih-i Na’ima (Ravzatii’l-Hiiseyn fi Huldsati
Ahbari’l-Héfikayn), haz. Mehmet Ipsirli, (Ankara: TTK Yay., 2007), ¢.3, 1635. (dynii’l-Fiiyiiz’un
yazilmast hakkinda bilgi i¢in bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevieviyye, 80. Ayrica, Cevri’nin
Mevlevi olusunun, muhiplikten daha fazlasi oldugu hakkindaki degerlendirmeler i¢in bkz. Haluk Aydin,
“Cevri Divan1 Tahlili”, (Doktora Tezi, Balikesir Universitesi, 2010), 17-18.

67



tekkelere yalnizca dervis sairlerin devam etmedigini ve dergdhlarda olusan mabhfillere
katilan sairlerin; tarikata bir sekilde bagli ancak bu bagin derecelerinin degisebilecegini
gosterir. Tekkelere devam eden sairlerin tarikat ile olan baglarmin farklilasmasini, Omiir
Ceylan’in tasavvuf temasinin, edebi eserlerin olusumundaki rolii iizerinden yaptigi
degerlendirme ile iliskilendirmek; tekke muhitine dahil olan sairlerin tarikat baglariin
farklilasmasini gostermek acisindan agiklayici olabilir. Omiir Ceylan tasavvufun, Tiirkge
siirler i¢erisindeki konumunun ve eserlerin yazimindaki roliiniin tespit edilebilmesi igin
tic farkl kategoriden bahseder. Yazarin bu kategorileri, ayn1 zamanda sairlerin yetistikleri
muhiti de belirleyici ipuglarini igerir. Ceylan’in olusturdugu kategorilerin ilki; bir
mutasavvif tarafindan, dogrudan tasavvuf mahfillerinde yani mutasavviflarin okumasina
ve kullanimina yénelik “igeriden igeriye yazilan” eserlerdir. Ikincisi, bir mutasavvif
tarafindan yazilmakla birlikte, hedef kitlesi yalnizca mutasavviflar olmayan ve “igceriden
disartya yazilan”, genel olarak tasavvufu konu edinen siirlerdir. Ugiinciisii ise “disaridan
disarrya” yani tasavvufu estetik bir malzeme olarak kullanan eserlerdir. 1 Ceylan’in bu
tasnifinden yola ¢ikarak tekke muhiti igerisinde yetisen sairlerin mutasavvif kimligi ile
On plana ¢ikan, bir tarikata seyh, miirit ve muhib diizeyinde bagli olan kisilerden olustugu
sonucuna ulasilabilir. Ayrica, eserlerin yazilig amaglarindan yola ¢ikilarak da sairlerin,

mensubu olduklart muhit hakkinda bir siniflandirma yapilabilecegi goriiliir.

Tekke muhitinin ne oldugu, sairi nasil etkiledigi, nasil olustugu gibi sorular
hakkinda bilgiler veren bir bagka yazar ise Bilal Kemikli’dir. Yazarin tekkelerde olusan
edebi faaliyetler ile ilgili ¢aligmalarinin, kendinden oncekilerden ayrilan yonii ise

tekkeleri kavramsal bazda birer edebl muhit olarak degerlendiren ve bunu yalnizca belli

163 Omiir Ceylan, “Tasavvufi Siirin Poetikasina Dogru: Tasavvufi Istilah ve Remizlerin Poetik Degeri
Uzerine”, Mazmundan Poetikaya icinde, (Kocaeli: IKSAD, 2020), 101. Tezimizde, tasavvuftan sanatsal bir
arka plan olarak yararlanan sairlerden ziyade tasavvufu, dogrudan eserlerinin iiretiminin merkezine koyan,
hedef kitlesi mutasavviflar olan ya da eserini kaleme alirken tarikatin gelisimi ve yayilimi ile ilgili amaclar
barindiran eserler kaleme alan sairler ve dini onderler ile iletisime gec¢ip bu iligkiyi siirlerine yansitan
sanat¢ilar ele alinmistir. Tasavvufi sembolleri estetik bir malzeme olarak kullanan sairler degerlendirme
dis1 birakilmastir.

68



tiir ve sekille eserler veren derviglerle sinirlamayip, tekke muhitlerini; tiim bir Tiirk
edebiyati i¢erisinde yer alan mutasavvif sairlerin yetistigi mekanlar olarak belirtmesidir.
Kemikli’nin tekke muhiti hakkindaki degerlendirmeleri ve bu mubhitin igerisine dahil
ettigi unsurlar, kendinden 6nceki ¢alismalarin icerdiklerinden farklidir. Yazar, tekkeleri
sairlerin iisluplarini belirlemede, ortak bir edebi dil olusturmada, ortak bir amag ve kiiltiir
zemininde eserlerin iiretildigi yerler olarak tasvir etmektedir. Kemikli, Tirk Islam
Edebiyati Giris adli kitabinin “Tasavvuf Edebiyati” baslikli kisminda edebi muhiti, -
tekkeler etrafinda olusan edebi mubhiti- mutasavvif sairleri merkeze alarak soyle

tanimlamistir:

“Tasavvufi tecriibe, sfi sairi diger herhangi bir sdirden ayiran temel 6zelliktir. Bu
tecriibe, icinde bulunulan tasavvufil ekollerin (tarikat) metotlarindaki (usil ve
erkan) cesitlilik sebebiyle farklilik arz eder. Bu yilizden de manevi yolculugun
(seyr u stlik) gergeklestigi tekkelerin her biri birer edebi muhit olarak
nitelendirilebilir. Edebi muhit, edebiyat¢inin iginde yetistigi, izini siirecegi
ustalarin siirlerini ve sohbetlerini dinledigi, kendi siirlerini okudugu ve icabinda
elestiriler alarak yetistigi ortamlardir. Sairin i¢inden geldigi edebi muhit, ona ortak
dil, tecriibbe ve iislib kazandiran bir okuldur. Nitekim tekkelerin her biri, birer

edebi muhit olarak faaliyetlerini siirdiirmiistiir.”%4

Kemikli yukaridaki ifadelerle, tarikatlarin tekkeleri blinyesinde kendi terminolojisini ve

yontemlerini igeren siirler Urettigi, sairleri kendi kaynaklari ile besledigi birer edebi

164 Bilal Kemikli, Tiirk Islim Edebiyati Giris, (Bursa: Emin Yay., 2014), 29. Kemikli’nin ¢alismalart
disinda tekkeleri edebi muhit olarak belirten bagka bir ¢alisma i¢in bkz. Avni Erdemir ve Yavuz Bayram,
“Edebi Bir Muhit Olarak Vefa Tekkesi ve Seyh Vefa’nin Dost ve Miiridleri”, Bir Semte Vefd iginde, Der.
N. Bilge Ozel imanov ve Yunus Ugur, (Istanbul: Klasik Yay., 2009), 155-176. 2006 yilinda bildiri olarak
sunulan bu c¢alismada, Seyh Vefd (6.869/1491)’nin tekkesinin neden edebi bir muhit olarak
nitelendirildigine dair bir bilgi verilmemistir. Seyh Vefa’nin sosyal ¢evresi ve bu ¢evre ile olan iligkileri
iizerinde durulan ¢alismada, mutasavvif, alim, sair, hattat, vezir gibi farkli meslekten olan on sekiz kisiye
yer verilmistir. Bu kigiler arasinda Sinan Pasa (6.891/1486), Ahmed Pasa (6.902/1496-97), Katib (5.?),
Sem’i, Sinoplu Safayi (6.940/1534), Sabayi (6.?) ve Zati (6.953/1546) sanat¢1 kimlikleri ile 6n plana ¢ikmis
kisilerdir.

69



yapilanmaya sahip olduklarin1 vurgulamistir. Kemikli’nin, kendi i¢ dinamiklerine gore
her bir tekkenin bir edebi muhit kurabilecegi tespiti, edebi hayat icerisinde etkin bir
sekilde var olan tarikatlarin edebi yapilanmalarini ayn1 zamanda, diger tarikatlarin edebi
yapilanmalarindan hangi yénlerden farklilasacagini belirtmesi yoniiyle dnemlidir. Uslup,
yontem, kullanilan kelime kadrosu, edebi mubhiti sekillendiren aktorlerin kimlikleri, bu
aktorlerin birbirleri ile olan iligkilerinin her biri, bir tarikatin kurdugu edebi muhiti

digerlerinden ayirabilecek 6zelliklerdir.

Kemikli’'nin ¢alismalarinda muhit kavramina degindigi fakat bu calismalarda
mubhiti degerlendirirken farkli kriterleri ve cami, meslek loncalari, tarikat ¢evreleri gibi
bircok toplumsal yapiyr da muhit kavraminin igerisine dahil ettigi goriiliir.1®> Kemikli,
Aziz Mahmut Hiidai’nin muhiti hakkinda yaptigi degerlendirmede muhiti, bir miirsidin
yetismesi yoniinden ele almis ve iice ayirmistir. Bunlarin ilki; miirsidin ilk terbiyesini
aldig aile, ikincisi bir dervigin hayatinda asli olan ve tasavvufi yonden egitim aldig, piri
tarafindan yetistirildigi tekke, medrese gibi mahfiller ¢evresinde gelisen muhit ve
sonuncusu da egitimini tamamladiktan sonra, miirsit olarak egitim verdigi mubhittir.1%
Kemikli, bir bagka calismasinda ise tasavvufl ¢evrelerin ve mutasavviflarin etrafinda
halkalanan, kiiltiirle ya da sanatla bir sekilde bag kurmus tiim tasavvufi olusumlari, irfan

muhiti olarak nitelendirmistir. “Uskiidar’da {rfani Muhitler” baslikl1 calismasindaki;

“Uskiidar iizerine diisiinmek, biraz da bu muhitler {izerine diisiinmeyi gerektirir.
Nitekim bu mubhitler, bir yandan Uskiidar’1 bir Osmanli sehri, bir Islam sehri

haline doniistiiriirken 6te yandan da bu sehrin sakinlerini ilim ve sanatin farkli

165 Yazarm mubhitler hakkindaki diger ¢aligmalar1 igin bkz. Bilal Kemikli, “Sultan Veled’in Muhiti Uzerine
Bazi Miilahazalar”, Siir ve Hikmet icinde, (Istanbul: Kitabevi, 2017), 31-38; “Sivasi Gelenegin Insa Ettigi
Edebi Muhit”, Siir ve Hikmet iginde, 57-70; “Bayrami Gelenegin Insa Ettigi Edebi Muhit”, Uluslararast
Hact Bayram-1 Veli Sempozyumu Kitabi iginde, ed. Ibrahim Ethem Arioglu, (Ankara: Kiiltiir Bakanlig:
Yay., 2012), 64-70.
166 By siniflandirma hakkinda genis bilgi icin bkz. Bilal Kemikli, “Aziz Mahmud Hiidiyi’nin Muhiti ve
Himayeciligi Uzerine Baz1 Degerlendirmeler”, Aziz Mahmud Hiidayi Uluslararast Sempozyum Bildirileri
Il iginde, ed. H. Kamil Yilmaz, (istanbul: Uskiidar Belediyesi Yay., 2005), 71-72.

70



dallartyla bulusturarak onu Uskiidar beyefendisi”ne déniistiiren ocaklardir. Bu
mubhitleri sosyolojik olarak camiden baslamak {izere, medrese, tekke, esnaf
teskilatlari, mahalleler, diger dini cemaatler, etnik yapilar bakimindan

degerlendirmek miimkiindiir.”*6’

ifadelerinde yazarin muhit tanimini ocak tabiri yerine de kullandig1 diisiiniilebilir. Ancak
muhit ve ocak kelimelerinin karsilik geldikleri kapsam birbirinden farklidir. Ocak
kelimesi, sahip oldugu “Ayni amag ve diisiinceyi paylasanlarin kurduklar1 kurulus veya

168 anlamiyla daha kiiciik ve belli bir amaca ydnelik

toplandiklari, gérev yaptiklari yer.
olusturulan yapilar1 ifade ederken; muhit, daha genis bir mekéni ve toplulugu
kapsamaktadir. Bu yoniiyle Kemikli’nin, s6z konusu ¢alismada muhit kavraminin
kapsamini net olarak ¢izmedigi sOylenebilir. Yazinin devaminda, 6zellikle mutasavvif
sahislar etrafinda olusan mubhitlerden bahseden yazarin, Mustafa Tat¢i’dan aktardigi bir
ifade olarak kiiltiir ¢ekirdegi kavramini 6ne ¢ikardigi ve bu kavrami, irfdn muhitini

olusturan odak kisi ya da kurucu sahsiyet olarak tanimladig1 goriiliir. Yazara gore irfan

mubhitleri, kiiltiir ¢cekirdekleri etrafinda sekillenen muhitlerdir.16°

Kemikli’nin Tiirk Islam Edebiyati Giris bashikli eserinde yer alan tekke mubhiti
taniminin, yazarin diger calismalarinda irfan muhiti kavrami igerisinde oldukga
genisledigi; mekan ve zaman ya da siirdiiriilebilir bir edebi gelenek insasindan ziyade,
tasavvufl tecriibelerin aktarildigi, bu aktarim siirecinde ortaya ¢ikan kiiltiir unsurlarinin

sekillendirildigi mekanlar, semtler ya da sehirler olduklar1 anlagilmaktadir. Kemikli’nin

167 Bilal Kemikli, “Uskiidar’da Irfani Muhitler”, Siir ve Irfan iginde, (Istanbul: Kitabevi, 2017), 212.
168 Tiirkce Sozliik, haz: Siikrii Haltk Akalin vd., (Ankara: Tiirk Dil Kurumu, 2009), 1488.
169 Yazar, “Sivasi Gelenegin insa Ettigi Edebi Muhit” baghkli yazisinda, Aziz Mahmut Hiiddyi, Mevlana,
Semseddin Sivasi gibi mutasavviflart irfan muhitlerini olusturan kurucu sahsiyetler ya da Fkiiltir
¢ekirdekleri olarak adlandirmaktadir. Kurucu sahsiyetler -kiiltiir ¢cekirdekleri-, yazar tarafindan “hayatin
anlamint ¢dzmiis, varligin sirrint idrak etmis, tecelllye mazhar olmus, irfani agidan aydinlanmis, armip
ylicelmis ve kemale ermis yetkin insanlardir.” seklinde tanimlanmaktadir. Bilal Kemikli, Siir ve Hikmet,
62. Ali Oztiirk de, “Hayreddin-i Tokadi’nin Yetistigi Kiiltiirel ve Edebi Muhit” baslikli bildiride irfan
mubhiti tabirini kullanir ve tanimin igerigini “edebi ve kiiltiirel arka plan” olarak doldurur. Bkz. Ali Oztiirk,
“Hayreddin-i Tokadi’nin Yetistigi Kiiltiirel ve Edebi Muhit”, Tokat in Yetistirdigi Ilim ve Fikir Onderleri
iginde, ed. Kadir Ozkése, (Tokat: GOP. Universitesi, Ilahiyat Fak. Yay., 2014), 30-35.

71



irfan muhiti kavrami, tekkelerin edebi {iretim siireglerinden ¢ok, bu mekanlar 6zelinde
olusan tasavvufi gelenegi yansitmaktadir. Kemikli, irfdn muhiti igerisine dahil olan her
bir toplumsal yapmin, kurumun birbiri ile iliski kurdugunu belirtse de edebi liretimde
bulunan sairin sanat¢1 kimligi ve bu kimligi insa eden edebiyat ortamini olusturan

kurumlarin iligkileri hakkinda detaylandirma yapmamaktadir.

Yazar, bir bagka ¢alismasinda ise mutasavvif bir sair olan Semseddin Sivasi
etrafinda olusan edebi muhiti, yol muhiti olarak tanimlamistir. Yol muhitini olusturan
kisiler, “Semsiyye yolunun dervisleri, talip ve muhipleri (...)”*"%dir. Yol muhiti, yazarmn
baska calismalarinda yer verdigi irfdn muhitleri igerisinde yer alan tekke muhitlerinden
daha belirgin smirlar ile ayrilmistir. Ancak var oldugu mekénin sinirlarinin
belirlenmemesi ve bu muhiti olusturan dinamiklerin en temelde kurucu sahsiyet ile
sinirlandirilmig olmasi, birden fazla toplumsal dinamigin bir araya gelerek insa ettigi
edebi tiretim merkezleri olan tekkelerin olusum sartlarin1 olduk¢a kisitlamistir. Oysa
tekkelerin, Klasik Edebiyatin iiretiminde onemli merkezler olmasinda; Haci Bektas-1
Veli, Mevlana, Hac1 Bayram-1 Veli, Ibrahim Giilseni, Semseddin Sivasi gibi biiyiik
mutasavviflarin yani sira sosyal, dini ve siyasi temelli pek ¢ok toplumsal olay, kisi ve

kurum da etkili olmustur.

Kemikli, “Sultan Veled’in Muhiti Uzerine Baz1 Miilahazalar” calismasinda
mubhiti, “hem-zeban, hem-hal ve hem-hayal” tabirlerinin de ¢agristirdigini belirtmistir.!’*
Yazarin ortak amag¢ vurgusu yaptigi bu tanimlama, tekkelerin edebi iiretim merkezi
olmalarindaki “ortak bir amag¢ ve duygu etrafinda birlesme” yonii iizerinde durmasi
bakimindan 6nem arz etmektedir. Kemikli’nin ¢alismalari, mutasavvif kisiler etrafinda
gelisen mubhitleri tanitmasi ve kavram denemeleri olmasi yoniiyle “tekke tasavvuf

edebiyat1” caligmalar1 agisindan 6nemli olmakla birlikte, 6zellikle tekke (edebi) mubhitini,

170 Kemikli, Siir ve Hikmet, 66.
1 Kemikli, Siir ve Hikmet, 32.
72



bu mubhitin islevselligini ve olusumunu agiklamakta zaman zaman karmasik bir tablo

cizmektedir.

Muhit konusu hakkinda yapilan belli baslt ¢caligmalar incelendiginde; kavramin,
calismalarin inceledigi tarihsel aralik, edebi akimlar, muhiti olusturan sahislarin sosyal
ve siyasal kimlikleri, sanatc¢ilarin mensubu olduklar tarikatlar vb. degiskenler odaginda
farkli sekillerde ele alindigi goriiliir. Necati Tonga’nin yaptig1 edebi muhit tanim1 daha
modern donemlerde sahislar ya da kuruluslar etrafinda olusan mubhitleri betimlerken,
Kemikli tarafindan “ocak, yol muhiti, irfan mubhiti, tekke muhiti” seklinde adlandirilan
mekanlar, belli kisiler etrafinda olusan tarikatlarin edebiyatlarinin sekillendigi ve gelenek
haline geldigi merkezlerin ad1 olmaktadir. Yalnizca siyasal elitlerin ¢evresinde olusan
mubhitleri inceleyen c¢alismalarda ise edebi mubhit tabiri daha c¢ok prestijin, toplum
icerisinde “mesri ve mu‘teber” goriilmenin bir nevi garantisinin verildigi, yiiksek sanat
zevkinin islendigi mekanlar1 tasvir etmektedir. Bu tanimlamalar igerisinde, edebi
mubhitlere yiiklenilen fonksiyonlarin da doénem, ortam ve sahislara gore cesitlilik
gosterdigi anlasilmaktadir. Tonga’nin tamimlamasinda “basin-yayin” faaliyetleri
tanimlamaya dahil edilirken, Klasik Edebiyatin mubhitlerini inceleyen c¢aligmalarda ise
bdyle bir durumun varligindan, -devrin sartlar1 geregi- s6z etmek pek miimkiin degildir.
Kemikli’nin taniminda “hem-hal, hem-zeban, hem-hayal” olma yani ortak degerlerde
birlesme vurgusu yapilir. Benzer vurgu, Ozgiil’iin ediplerin bir araya gelme ve edebi bir
muhit olusturmadaki temel reflekslerinin kendilerine benzeyen, hemfikir olduklari
kisilerle birlikte olma istegil’? ile iliskilendirdigi aciklamasinda da vardir. Genel bir ifade
olan edebi muhit hakkinda yapilan tanimlamalarin igerigi gibi tekke muhiti i¢in yapilan
tasvirl ifadeler, tanimlamalar da igerdikleri kavramlar ve fonksiyonlar yoniiyle

birbirlerinden farklilik gosterirler.

172 Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Suard, 11.
73



Kopriilii’niin, calismasinda miistakil baglik altinda ele aldig1 bir konu olmamakla
birlikte, yazara gore tekke muhitleri; seyhlerin kendilerine daha fazla muhatap bulmak
amaciyla eserler iirettikleri mekanlardir. Bu mekanlardaki edebi iiretimi, seyhler bir
propaganda araci olarak da degerlendirmislerdir. Yazar, tekke muhitinin ne oldugu
hakkinda bir tanim yapmamis ve tekke muhiti kavramini dogrudan kullanmamis olmakla
birlikte; kendinden sonra yapilan ve mutasavvif sairlerin neden siir yazdiklar ile ilgili ya
da tasavvuf edebiyatini ele alan ¢alismalarda kullanilacak temel yaklasimlardan birini
belirlemistir. Kopriili, tekkelerde olusan edebi mubhitler ile ilgili yaklasiminda, Yunus
Emre tarzinda siir yazma vurgusu yapar. Yazara gore tekkelerde iiretim yapan bir
mutasavvifin temel gayesi, kendini daha iyi anlatmak oldugu i¢in Yunus tarzinda sade bir
dille yazmalidir. Bu sebeple Kopriilii, Arap ve Fars edebiyatina ait mazmunlari, formlari
ve tiirleri, bu muhitlerde iiretilen edebiyat hayati icerisine tam olarak almaz. Yazarin bu
yaklagimi, bir mekanda var olan edebi liretimi form, sekil ve iislup iizerinden tanimlar ve
eserlere belli bir kullanim amaci atfeder. Ayrica, Kopriilii’niin yaklasimina gore tekke
mubhitlerini, buralarda tiretilen eserlerin formlarina ve lisluplarina gore siniflandirmak ve
siirlandirmak da miimkiindiir. Kopriili’ye gore, bir tekke muhitinin varligindan s6z
edebilmek i¢in buralarda iiretilen eserlerin sade bir dille ve belli bir amacla yazilmasi
gerekir ki bu yaklasim tekke mubhitlerinin belli bir ama¢ dogrultusunda kurgulandig:

sonucunu da dogurmaktadir.

Tekke muhiti tabirine c¢alismalarinda dogrudan yer veren, bu muhitlerin
olusumuna deginen Bilal Kemikli ise tekke muhiti kavramina, Kopriilii’den farkli olarak
sinirlandirma olmaksizin “belirli ortakliklar” {izerinden yaklasmistir. Bu ortakliklar;
edebi bir eserin tiretimindeki amagcta, tekkelerde alinan tasavvufi egitimde ve yazarin,
eserini kaleme alirken sahip oldugu iislupta gerceklesen bir durumdur. Kopriilii'niin
yaklagiminda, “sade bir dille” eser kaleme almak tekke mubhitlerindeki temel ortaklik

iken, Kemikli’nin tanimlamalarinda ve tekke mubhitlerine yaklagiminda bdyle bir

74



sinirlandirmaya gidilmemistir. Kemikli, yalnizca milli vezin ve sade dille yazilan eserleri
degil, Tiirk edebiyat1 igerisinde kullanilan tim form ve iisluplarla kaleme alinan eserleri
igeren bir yaklagimla tekkelerin edebi iiretim merkezleri oluglarini degerlendirir. Yazarin
belli bir iislup, form ve amag sinirlandirmasina gitmeksizin yaptigi ortaklik vurgusu,
tekkelerde olusan edebi iiretimin en belirgin 6zelliklerinden biri olmasi1 dolayisiyla
onemlidir. Kemikli’nin ¢alismalarinda vurguladigi ortak bir tecriibeye ve amaca sahip
olma, tekke muhitlerini meydana getiren énemli noktalardan biridir.!”® Yazarin tekke
mubhitlerinin olusumunu degerlendirisi de farklidir. Tekkelerin edebi iiretime ve devrin
kiiltiirel hayatina olan katkisini; mutasavvif sairlerin tarikatlariin adap ve erkanini
Ogrenirken aldiklari egitimin bir nevi zorunlu sonucu olarak da goriir. Yazarin bu
degerlendirmesinde, her bir mutasavvif sairin, seyr i siiliik esnasinda edindigi tecriibenin
bireyselligi ve bunlar1 bazen bir edebi eser kaleme alma gayesi olmaksizin aktarma istegi

de etkili olmustur.

Kopriili’niin ve Kemikli’nin tekke muhitinin olusumuna dair sOylemleri ele
alindiginda, bu mekanlarin miirsitlerin siir sdylerken sahip olduklar1t motivasyon yoniiyle
kurgusal; sairlerin (dervislerin) kendilerini tarikat icerisinde konumladiklar1 yer
dolayisiyla da dogal, yani kendiliginden olusan ortamlar olduklar1 sonucu ortaya ¢ikar.
Kanaatimizce, tekkelerin edebi muhit haline gelmesinde; hem kurgusallik hem de
derviglerin genellikle, maddi bir fayda saglama amaci olmaksizin siir liretmeleri ile
birlikte gelisen dogal bir siire¢ vardir. Ancak tekke mubhitlerinin olusumunda etkin olan
bu siireg, s0z konusu mekanlarin donemin patronlarmin katilimlarindan ya da
miidahalelerinden bagimsiz mekanlar olduklari anlamma da gelmemektedir. Zira
Iskender Pala, Mevlevihaneleri edebi birer muhit olarak degerlendirirken Osmanli aydin

kesiminin bu mekanlara olan ilgisinden bahseder. Devaminda Bahti mahlasin1 kullanan

178 Kemikli, Tiirk Islam Edebiyat: Giris, 29.
75



I. Ahmet (6.1026/1617)’in siirinde kullandig1 Mevlevilik unsurlarindan 6rnek vererek bu
aydin kesimin igerisinde sultanlarin oldugu bilgisini de verir.}”* Pala’nin verdigi bu 6rnek,
ayni zamanda devrin patronlarinin dahil oldugu bir edebi ¢evrenin daha da genisleyecegi
diisiincesini de beraberinde getirir. Zira Osmanli doneminde patronun yani sultanin dahil
oldugu, destekledigi bir kurumda ilerleme ve gelisme goriilmesi, patrimonyall’® toplum
yapisinin dogal bir sonucu gibi goriilmektedir. Kopriilli ve Kemikli’nin iizerinde
durmadigi bir baglant1 olan bu durum, siyasal elitlerin yalnizca kendi ¢evrelerinde degil
ayni zamanda, tekke muhitlerinde de aktif olarak yer aldiklarim1 gostermektedir. S6z
konusu elitlerin varlig1 ise tekkelerin edebiyat mubhitleri olusturmalarinda etkili olan
durumlardan biridir. Tekke mubhitleri, bu yonii ile dogrudan maddi himaye odaginda

olusan ya da bir haAmi olmaksizin sekillenen muhitlerden farklilik arz etmektedirler.

Tekke mubhitlerinin, hem dini onderler ve siyasal elitler tarafindan olusturulan
kurgusal mekanlar olmalart hem de dini onderlerin edebi iiretimde bulunmay1 tercih
etmelerinin sonucunda, kendiliginden olusabilen bir kisisel ifade alani olarak tarikat
miintesiplerini sanat eseri iiretmeye yonlendirmesi, bu mekénlarin birer edebi muhit
olarak degerlendirilmesi siirecinde, birden fazla etkenin ele alinmasi gerekliligini ortaya

¢ikarmaktadir. Bu etkenler 6zetle su sekilde siralanabilir:
-Tekkelerin bagl olduklari tarikatin edebiyata verdigi 6nem.

-Tekkelerin toplum icerisindeki konumlari.

174 Pala, “Edebi Cehresiyle Mevlevihaneler,” 55, 59.
175 Genis bir tarihsel siireci, toplumsal kurumlar1 ve kisileri igeren patrimonyal toplum yapisi, “Sultan,
devleti kendisine saddkat bagr ile baglh “patrimonyal bir biirokratik sinif” vasitasiyla yonetmektedir. (...)
Bu biirokratik sistem igerisinde rol alan herkes, hiikiimdarin hiikiimranlik haklarinin tam olduguna, bunlara
kimsenin miidahale edemeyecegine inanmak ve bunlari korumak zorundaydi. Bu haklarin miiddhaleden
masln olabilmesi i¢in, sultdnin, devletin kilit noktalarmi, c¢evresine topladigi, yakindan tanidigi
ve saddkatlerinden emin oldugu bendeleri ile kontrol altinda tutmasi kagiilmazdi. Zira, cemiyete hakim
olmagi gaye edinen patrimonyal yonetim bigimi, kendi bagini sikintiya sokacak sosyal kiimelenmelere goz
yumulmamasini, iplerin elden kagirilmamasim gerektiriyordu.” seklinde 6zetlenmistir. Bkz. Fahri Unan
“Osmanli Resmi Diisiincesinin ilmiye Tariki I¢indeki Etkileri: Patronaj Iliskileri”, Tiirk Turdu, XI/45,
(1991): 33-41.

76



-Tarikata farkli diizeylerde -muhiplik, dervislik, seyhlik- baglhlik gésteren ya da

iliski kuran kisilerin toplumsal statiileri.

-Tarikatla bir sekilde bag kuran kisilerin eserlerini kaleme alirken tercih ettikleri

formlar ve konular.

-Tekke mubhitlerinin olusumunda rol alan siyasal elitlerin ve dini Onderlerin,
edebiyati himayeleri ve eserin igerigi ya da sanatin icra sekilleri hakkindaki

tercihleri/yonlendirmeleri.

-Tekke biinyesinde temsil edilen tarikatin icerisinde olusan ve devam ettirilebilen

bir edebi gelenegin, yazin tarzinin varligi.

Yukarida belirtilen faktorler, tekkelerin edebi muhit oluslart hakkindaki tanimin igerigini
sekillendirmekte ve ele alimis tarzlari ile tekke edebi muhitinin tanimlanmasindaki
kapsami da degistirmektedirler. Nasil ve hangi sartlar altinda olustuklari, biinyelerinde
tiretilen eserlere ne gibi bir amag yiikledikleri ve sahis kadrolarinin hangi 6zellikleri
dolayisiyla bir araya geldikleri hakkinda karmasik bir tabloya sahip olan tekke edebi
mubhitleri hakkinda, kapsamli bir tanimlama yapmak s6z konusu mekanlarin; Tirk

Edebiyati igerisinde neye karsilik geldigini anlamak agisindan faydali olacaktir.

1.4.2. Tekke Edebi Muhitinin Ne Olduguna ve Smirlarina Dair Bir Kavram Onerisi

Tarikatlarin kurumsal bazda temsil edildigi mekanlar olan tekkeler, yalnizca
derviglerin bir araya geldikleri ve ibadet ettikleri mekanlar olarak tasarlanmamislardir.
Tarikatlarin toplum igerisinde sahip olduklar1 etkinlik alanlarinin ¢esitliligi, s6z konusu
mekanlarmn  inga tarzina da yansmmstir. Igerisinde dervis odalari, mescit,
semahane/tevhidhane, tiirbe, selamlik, harem, mutfak gibi bir¢ok fonksiyonel birime
sahip olan bu yapilar, 6zellikle 15. asirdan sonra Osmanli toplumunda barinma, ibadet,

egitim, sosyal yardimlagsma gibi pek ¢ok faaliyetin gerceklestirildigi mekanlar

77



olmuslardir.1”® Tekkelerin sahip oldugu birgok islev icerisinde, dzellikle egitim ve ibadet
siirecleri ile alakali olan ve bu siire¢ icerisinde mutasavviflarin aldiklar1 egitimin bir nevi
sonucu olarak ortaya ¢ikan edebi eser {iretimi ve sair yetistirme islevi, bu mekanlar birer
siir akademisine de doniistiirmistiir. Tarikat kurucularimin ya da seyhlerin siir ile
ilgilenmeleri ve devlet otoritelerinin tarikatlara destek vermeleri ile birlikte daha fazla
belirginlesen bu doniisiim, bir tarikata bagli olarak kurulan tekkenin ya da tekkelerin
edebi muhit olusturma potansiyelini de beraberinde getirmistir. Tekkelerin sahip
olduklar1 bu potansiyel, Osmanli doneminde sekillenen edebi muhitler icerisinde, s6z
konusu mekanlarin da etkin bir sekilde rol almalarini saglamistir. Ozellikle Halveti ve
Mevlevi tekkeleri, genellikle siyasal elitlerin destekleri ile kurulan ve dini dnderlerinin
edebi iiretimde bulunmasi sebebiyle, biinyesinde en fazla sair yetistiren ya da sairlerin
mubhiplik diizeyinde de olsa devam ettikleri mekanlar olarak one ¢ikmislardir. Dogrudan
tekke mubhiti hakkinda bir aragtirma olmamakla birlikte, Necdet Yilmaz’in genel olarak
17. asirda, Osmanh cografyasindaki tasavvufi hayat1 konu edindigi ¢alismasindan yola
cikilarak, Mevlevi ve Halvetilerin, edebiyat {iretimi ile olan iligkilerinin boyutlar1 daha
net anlasilabilir. Yilmaz, 17. asirda yasamis olan kirk sekiz Mevlevi seyhinden on
sekizinin sair oldugu ve bunlarin sekizinin, Divdn sahibi seyhlerden oldugu sonucuna
ulagsmistir. Halvetilik 6zelinde ise iki yiiz yedi seyhten altmig dordiiniin sair oldugunu
tespit etmistir. Bu verilere gore, Mevlevilerin %40°1, Halvetilerin ise %30’unun sairlikleri
ile bilindigi sonucuna ulasilir.!’” Diger tarikatlarin edebiyat alanindaki faaliyetleri g6z
onlinde bulunduruldugunda ise Mevlevi ve Halvetilerin edebiyat sahasindaki
faaliyetlerinin yogunlugu daha fazla ortaya cikar. Otuz yedi Naksi seyhten yalnizca bes

tanesinin sair oldugu goriiliir ki bu da Naksi seyhlerin %13’{inilin sair oldugu anlamina

176 Tekkeler ve zaviyelerin sosyal hayat icerisindeki yeri hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Mustafa Kara, Din,
Hayat, Sanat A¢isindan Tekkeler ve Zdviyeler, (Istanbul: Dergah Yay., 2015). Baha Tanman, “Osmanli
Mimarisinde Tarikat Yapilari/Tekkeler”, Osmanli Toplumunda Tasavvuf ve Sufiler iginde, ed. Ahmet
Yagsar Ocak, (Ankara: TTK Yay., 2014), 363-428.
17 Bkz. Yilmaz, Osmanli Toplumunda Tasavvuf, 516-526.

78



gelmektedir.!® Bu oranlar aym zamanda, tekkelerin birer edebiyat muhiti teskil
edebileceklerini de gosterir. Zira miirsidin sairligi ile 6n plana ¢ikmasi, dervislerinin ve
muhiplerinin de siire ilgi duymasini saglamistir. 17. asir 6zelinde verilen bu oranlar ve
buraya kadar tekkeleri edebiyat iiretimi yoniinden ele alan ¢alismalardan elde edilen
sonuglardan yola ¢ikarak tekkelerin edebi birer muhit olusturduklar1 sonucuna daha net

ulasilabilir.

Tekkeleri, sahip olduklari sanat¢1 yetistirme islevlerini géz Oniine alarak; bir
tarikata farkl diizeylerde baglilik gosteren kisilerin, bagl bulunduklar: tarikatin adap ve
erkanini ogrenmek ve ogretmek; kendileri ile benzer dini tecriibelere ve amacglara sahip
olan kisilerle bir arada bulunmak ve bu kisilerle kendi mistik tecriibelerini edebi eserler
vasitasiyla da paylasmak amaciyla bir araya gedikleri mahfillerin toplamindan olusan
genis ¢evre olarak tanimlamak miimkiindiir. Yaptigimiz bu tanimlamada, tekke muhitinin
olusmasinda tarikatin kendi i¢ dinamiginin 6n plana ¢iktig1 goriiliir. Yani tarikat
mintesiplerinin, tarikat igerisindeki hiyerarsik siralamadaki yeri fark etmeksizin,
edebiyati bir arag olarak gordiigii, bu aracin varliginin bireyler arasindaki etkilesimi de
arttirdig1 bir durum s6z konusudur. Ancak bu tanimlamamiz, tekke mubhitlerinin yalnizca
bir yoniinii yansitmakta olup, bu muhitlerin olusumunda etkili olan tarikat dis1 etkenlerin

ve aktorlerin varligini disarda birakmaktadir.

Dini 6nderlerin ve bu 6nderlerin 6rnekligine bagl kalarak, edebiyat liretiminde
bulunan miintesiplerin varligi disinda, tekke mubhitlerinin olusumunda etkili olan dis
etkenlerin de varligindan s6z etmek gerekir. Bu etkenlerden ilki, siyasal elitlerin
tarikatlara verdikleri desteklerdir. Osmanli doneminde imparatorluk cografyasinda genis
bir alana yayilan tarikatlarin, devletin 6zellikle destek verdigi, denetledigi tarikatlar

olduklar1 goz Oniine alindiginda, tekke muhitlerinde {iretilen eserlerin, bu destek ve

178 Diger tarikatlarin edebi hayat igerisindeki etkinlikleri hakkinda daha fazla veri i¢in bkz. Yilmaz, Osmanli
Toplumunda Tasavvuf, 514-531.
79



denetim oranminda arttig1 ya da azaldigi soylenebilir.}’® Bir 6nceki tanimlamamizda
tarikatin kendi i¢ dinamikleri odaginda yaptigimiz degerlendirmeye, bu dis etkiyi de
ekledigimizde tekke mubhitlerini su sekilde tanimlamak da miimkiindiir. Tekke mubhiti;
devrin siyasal elitleri ve dini énderlerinin miidahaleleriyle sekillenen, tarikat ehli
kisilerin dini tecriibelerini, amaclarini ve tarikatlarimin tarihsel siire¢ icerisinde
olusturdugu dini ve kiiltiirel hafizayr aktarmak tizere kurguladiklar: edebi eserlerini hem
mensubu olduklar: topluluga hem de igerisinde yasadiklar: toplumdaki elitlere sunduklar
mahfillerin birlesiminden olusan c¢evredir. Bu tanimlamamizda, tarikatlarin kendi
iclerinde kullanilmak {izere edebi eserler tasarlamalarinin yani sira, tarikatin ortaya ¢iktigi
vakitten itibaren sahip oldugu kiiltiirel ve dini alandaki mesruiyetini hem miintesiplerine
hem de siyasal elitlere yeniden hatirlatmak {izere yazilan eserlerin iiretildigi bir ¢evrenin

varlig1 6n plana ¢ikar.

Tekke muhitinde yetisen ve bu mekanlarin devamini saglayan sairlerin, siiri bir
propaganda vasitasi olarak kullanmaktan ziyade, ayn1 zamanda kendilerini edebi bir eser
vasitasiyla ifade etme, sanati kisisel ifadede bir ara¢ olarak kullanma amacina sahip
olduklar1 da goriiliir.!®° Bu faktdr goz oniine alindiginda ise tekke muhiti igin soyle bir
tanimlama daha yapilabilir: Tekke muhiti, bir tarikatin tekkesinin ya da tekkelerinin
bulundugu her bir sehirde, ayni edebi gelenegi yansitan ve devam ettiren; edebi eserleri

tiretme sekilleri ve amaclart biiyiik oranda benzesen, siir yazma iddiasina sahip olan ya

179 Ornegin, 15. asirda, fetihten sonra Istanbul’a gelen mutasavviflar arasinda olan, Fatih tarafindan

desteklenen Seyh Vefa ve Zeynilik, bu donemde, birgok sairin katildig: etkin bir muhitken, II. Bayezid’in
tahta ¢ikmasi ile birlikte kentte Cemal-i Halveti’nin etkin olmasi ile birlikte Halvetilik etkili olmaya
baslanmistir. Ozellikle 16. asirdan sonra, Zeyniligin kentte etkinligini yitirmesi ile birlikte bu tarikatin
tekkelerinin edebi alandaki faaliyetleri azalirken Halvetiligin Siinbiiliyye kolu etkin ve devamli bir edebi
muhit meydana getirmistir. Seyh Vefa Tekkesi’nin bir edebiyat mahfili olmas1 hakkinda degerlendirme igin
bkz. Erdemir ve Bayram, “Edebi Bir Muhit Olarak Seyh Vefa Tekkesi,” 155-156. Halveti-Siinbiili sairler
hakkinda bilgi icin bkz. Hiiseyin Vassaf, Sefine-i Evliyd, haz. Mehmet Akkus-Ali Yilmaz, (istanbul:
Kitabevi, 2015), .3, 361-472.
180 Mutasavvif sairleri siir yazmaya sevk eden “kendini siir ile ifade etme ihtiyacr” hakkinda 6rnek bir
degerlendirme i¢in bkz. Holbrook, Askin Okunmaz Kyyilari, 103-106.

80



da edebi eserleri kendilerini anlatmada bir vasita olarak kullanan sahislarin bir araya

geldikleri mekanlardan olusan genis ¢evredir.

Yukaridaki tanimlamada one ¢ikan, edebi eserleri kendilerini anlatmada bir
vasita olarak kullanma vurgusu, hem yukarida yaptigimiz ilk tanimlamadaki egitim ve
tecrilbe aktarimini hem de ikinci tanimlamadaki edebi eserler vasitasiyla tarikatin

mesruiyet alanin1 genisletme amacini da kapsamaktadir.

Tekke muhitinin ne oldugu ve hangi etkenler c¢ercevesinde olustuguna dair
yukarida yaptigimiz kavram denemelerinde, tanimin igeriginin, odak alinan kisilere,
faaliyetlere ve amagclara gore degistigi goriiliir. Tiim bu degiskenlerin bir araya getirildigi
tanim Onerimiz ise su sekildedir: Belli bir donem araliginda ve cografyada edebi eser
ortaya koymay tercih eden bir mutasavvifin ¢evresinde olusan tarikat miintesiplerinin,
hem tarikatin, kendi i¢ dinamiklerine hizmet etmek ve faaliyet alanini genisletmek hem de
toplum icerisindeki mesruiyetini arttirmak amaciyla edebi faaliyetlerde bulunduklart,
edebiyat sahasinda kendilerini gelistirdikleri, zaman zaman siyasal elitlerin destekleri ile

de daha fazla kigiye hitap edebildikleri genis cevreye tekke muhiti denir.

Yukaridaki tanimlamalardan yola ¢ikilarak tekkelerin edebi bir mubhit

olusturmasinda;

-Oncelikle tarikat kurucusunun ya da tarikatin kurulmasinda ve yayilmasinda rol

alan mutasavviflarin siir ile ilgilenmis olmalari,
-Siyasal elitlerin, tarikatlara destek vermis olmalari,

-Ayni tarikata bagli, dolayisiyla benzer bir hayat goriisiine sahip mutasavvif sairlerin

bir araya gelmeleri;

-Mutasavviflarin hem kendi deneyim ve diisiincelerini hem de tarikatlarimin kiiltiirel

hafizasini bagkalarina aktarmak ve devam ettirmek amagh eserler kaleme almalart;

81



-Baz1 sairlerin, mutasavvif olmasalar bile siyasiler tarafindan desteklenerek
mesruiyetini arttirmis olan ya da mesreplerine uygun goriisleri biinyesinde barindiran
tekkeler cevresinde kendilerini edebi eserler vasitasiyla yani sanath sdyleyislerle ifade
etmek istemeleri etkili olmustur. Tekke muhiti hakkinda yaptigimiz tanimlamalarda 6ne

¢tkan bu degerlendirmeler, bu muhitlerin -Durmus’un tespitinde oldugu gibi'8!

- saray
disinda oncelikle kendiliginden olusan ancak genisleme ve daha fazla kisiye hitap

edebilme asamasinda zaman zaman siyasal elitlerin himayesine de ihtiya¢ duyan yapilar

oldugunu gosterir.

Yukaridaki degerlendirmeler, tekke edebi muhitlerinin sekillenmesinde birden
fazla aktdrden ve kurumdan olusan ve genis bir cografyaya yayilmis, karmasik bir iliski
aginin varligmi gosterir. Tanimlamalarda ortaya ¢ikan karmasik iliski aglart bir yana
birakilacak olursa, tanimlardaki genis ¢cevre vurgusu, tekke muhitinin neresi oldugu ya da
bu cevrenin sinirlarinin nasil g¢izilecegi hakkinda da bir kapsam smirlamasinin

gerekliligini ortaya ¢ikarmaktadir.

Tekke mubhitlerinin sinirlart ile lgili 11k 6nerimiz, tarikatin genel olarak yayilma
gosterdigi alan/cografya hakkinda bir adlandirma olacaktir. Bilal Kemikli’den
alintiladigimiz bir tabir olan irfan muhiti,’®? bu kapsamda kullanmilmis ve bir tarikatin
yayildigi, faaliyet gosterdigi en genis sinirlar ifade etmistir. Tekke mubhiti ile de tarikatin,
belli bir sehirde, edebi iiretimde bulundugu, farkli tekkelerden ya da farkli edebi
mahfillerden gelen sairlerin de katildig1 faaliyet alani kastedilmistir. Bir sehirde birden

fazla tekke varsa bunlarin bir araya gelmesi ile birlikte o kentte bir muhit olusabilecegi

181 Durmus, tekkeleri Sair ve Sultan galismasinda “II. Selim Dénemi Sonuna Kadar Osmanli Edebi Hamilik
Gelenegi” ¢aligsmasinda oldugundan daha detayli bir sekilde ele almistir. Bu ¢aligmada da tekkeleri saray
disinda olusan bir muhit olarak degerlendirmekle birlikte, Mevlevi ve Halveti tekkeleri 6rnekliginde
degerlendirmelerde bulunmus, bu tekkelerin siyasilerle olan iligkilerine deginmistir. Bkz. Tuba Isinsu
Durmus, Sair ve Sultan, (Istanbul: Muhit Yay., 2021), 127-132.

182 frfan muhiti kavrami hakkinda bilgi i¢in bkz. Kemikli, “Uskiidar’da Irfani Muhitler,” 212. Yazar, irfan
muhitini tabirini, tasavvufl muhit olarak da zikretmistir.

82



gibi kentte, tarikatin edebiyat iiretiminde bulundugu tek bir tekke de o kentteki tarikatin

edebi muhitini temsil edebilir.

Tekke mubhitinin smirlari, kendi edebi {iretim sistemini kurabilmis her bir
tarikatin yayilma alanina ve edebiyat sahasinda gosterdigi etkinliine gore degisiklik
gosteren bir yapidadir. Yani edebiyat iiretiminin yogunlastigt merkez, tarikatin edebi
tiretimde bulundugu tekke muhitine, bu muhiti olusturan alt subeler olan tekkeler ise
tarikatin mahfillerine karsilik gelmektedir. Osmanli cografyasi i¢in bir degerlendirme ve
sinirlama yapilacak olursa, her bir tarikatin biitiin sosyal, kiiltiirel, dini unsurlar1 ve
ritiielleri ile var oldugu mekana/cografyaya irfan muhiti denilebilir. Irfan muhiti
icerisinde, tarikatin edebi liretiminin yogunlastigt merkezlerin/sehirlerin ise o tarikatin
edebi muhiti oldugu diisiiniilebilir. Edebi muhiti olusturan her bir tekke ise bu muhitleri
meydana getiren mahfiller seklinde siralanabilecegi gibi tek bir tekke de tarikatin
sehirdeki edebi muhitini temsil edebilir. Tekkelerin mahfil diizeyindeki temsilleri ile bir
edebi mubhiti temsil etmeleri, tarikatin genel yapilanmasi ile birlikte degiskenlik
gosterebilir. Bu her bir tarikatin edebi tiretimde bulunmasi, kentlerde actig1 tekke sayisi
ve bu tekkelerdeki edebi faaliyetlerin yogunluguna gore her seferinde yeniden kurulmasi
gereken bir yapidir. Her bir tarikatin yapilanmasina gore degisen bir durum olarak
icerisinde pek ¢ok kola ayrilan Halvetilik hakkinda yapilacak bir edebi muhit yapilanmasi

konuya 6rneklik teskil edebilir.*®® Tarikat igerisinde edebi iiretimde bulunan her bir kolu

183 Halvetilik kendi igerisinde Riseniyye, Cemaliyye, Semsiyye, Giilseniyye, Sinaniyye, Ussakiyye gibi
her biri ayr1 birer tarikat gibi anilan kollara ayrilmistir. Bu kollarin her biri, i¢erisinde sair yetistirmis ve
Halvetilik semsiyesi altinda olsa da kendi miistakil edebi merkezlerini kurmuslardir denilebilir. Bu durum,
Halveti sairleri genel baslig1 altinda degerlendirilen bir sairin, Giilseni, Ussaki, Riiseni olarak ayrica bir
grup igerisinde tekrar sayillmasina ya da Giilseni sairlerin Halveti sayilmamas1 gibi bir karisikliga da
sebebiyet vermistir. Mesela Mustafa Isen, “Divan Sairlerinin Tasavvuf ve Tarikat Iliskileri” baslikl
yazisinda Halvetiligi ve Giilseniligi ayr1 ayr1 degerlendirmistir. “...Naksilige yakin bir sayiyla karsimiza
cikan Halvetl tarikati Anadolu’daki yaygin tarikatlarin basinda gelir. 20. yiizy1l baslarinda sadece
Istanbul’daki Halveti tekkelerinin sayisi 65°tir. Halvetilik padisahlardan devlet biiyiiklerine, ordu
mensuplarindan sanat ve diisiince adamlarina kadar her ¢cevreden insani etkisi altina almistir. Tarikatin ileri
seviyedeki pek cok isminin sair olusu da sanat ve edebiyatin gelismesine tesir etmis ve ¢ok sayida sair,
Halveti tarikatina girmistir. On yedi sairle dordiincii sirada yer alan Giilsent tarikati, 6zellikle 16. Yiizyilda
sairlerin en cok tercih ettikleri tarikatlardan biri olmustur.” Mustafa Isen “Divan Sairlerinin Tasavvuf ve
Tarikat fliskileri,” 190. Giilseni sairlerin, Halveti sairler igerisinde sayilmamasi ile ilgili bu karisikliga

83



kendi i¢inde bir muhit olusturmalar1 yoniiyle smniflandirmak miimkiin olabilir. Bu
durumda dini-edebi eser tireten her bir kolun kendi adi ile bir muhit olusturdugu goriiliir.
Tekke mubhiti tabirinin igerisinde sekillendigi mekéansal (cografi) siirlilik, Osmanh
donemindeki edebiyat hayatinin liretken tekke muhitlerinden birini olusturan Halvetiligin

Giilsenilik kolu 6zelinde asagidaki gibi 6rneklenebilir:

Giilseni Irfan Mubhiti'®*

Gulseni Edebf Mubhiti

|
| l 1 I I ]
istanbul Gelibolu Yenice Kahire Edirne o
Muhiti Muhiti Muhiti Muhiti Muhiti SLUERILILITE

Sekil 1: Giilseni Irfan Muhiti

Sekil 1’de verilen tablo yalnizca Halvetilik’in bir kolu olan Giilsenilik i¢in
gecerlidir. Edebi bir gelenek olusturabilmis, igerisinde ¢ok sayida sair yetistirmis her bir
tarikat i¢in muhit ve mahfilleri olusturan yapi degisik sekillerde ifade edilebilir.
Calismamizin ana konusunu teskil eden Mevlevilikte, Halvetilik gibi pek c¢ok kola
ayrilma s6z konusu olmadigi i¢in bu tarikat igerisindeki muhit ve mahfil yapis1 daha farkli
ve daha net bir sekilde ortaya koyulabilir. Kemikli’nin kurucu bir sahsiyet odaginda
sekillenen gelenek olarak ifade ettigi irfan mubhiti tabiri tiim bir Mevlevi gelenegini ve
tarikatin yayildigi cografi alani, Mevlevi irfan mubhiti icerisinde sekillenen edebi
yapilanmalari tamami ise Mevlevi edebi muhitini olusturmaktadir. Ust baslikta Mevlevi

edebi muhiti olarak adlandirilabilecek bu yapiy1 kendi igerisinde, Konya Mevlevi Muhiti,

dikkat ¢eken ilk isim Ali Oztiirk’tiir. Oztiirk, Giilseniligin aslinda Halvetiligin bir alt kolu oldugu dikkate
alindiginda, Tiirk edebiyati igerisindeki Halveti sair sayismin degisecegini belirtmistir. Bkz. Oztiirk,
“Halvetiyye Tarikatina Mensup XVI. Yiizyil Divan Sairleri Uzerine Bir Inceleme,” 228.
184 Bu tabloda, mahfillerin karsilign olarak verilen tekkeler s6z konusu sehirlerdeki Giilseni tekkeleri
icerisinde en fazla One cikanlar olup, bu mekanlara bagli olarak organize edilen kiiciik tekkeler
degerlendirme dis1 birakilmustir.

84




Istanbul Mevlevi Muhiti, Kibris Mevlevi Muhiti, gibi alt basliklar seklinde gruplandirmak
miimkiindiir. Bu mubhitleri olusturan mekanlar ise genellikle sehirlerde kurulan tekke ya
da tekkelerin birlesiminden olusmaktadir ki bu tekkelerin her birine de mahfil denilebilir.
Bu mahfiller, tekke muhitini olusturan asil ¢ekirdek yapilardir. Bu yapilarin, 6zellikle
siyasal elitler ile temasa gegebilmis olanlari, ilerleyen zamanlarda, devlet adamlarinin
etrafinda sekillenen edebi yapilanmalar gibi gelismis, ¢ok sayida sanat¢iyr barindiran

merkezler haline gelmistir.

Yukaridaki tabloda 6rnek olarak verilen sistemde; Halvetilik igerisinde pek ¢ok
sair mensubu bulunan, bu yoniiyle de bir edebi muhit olusturabilmis Giilgenilik’in kurucu
sahsiyeti olan Ibrahim Giilseni’nin edebiyata olan ilgisi ve kendini edebi eserler vasitasi
ile ifade etme yoluna gidisi, daha sonralar1 miiritleri tarafindan da tercih edilen bir yontem
olmustur. Giilsenilik miintesibi dervislerin daha sonralar1 kurduklari tekkelerinde edebi
eser uretiminde bulunmalar1 ve tekkelerinin, ¢evrelerinde birer Giilseni edebi mubhiti
olusturmasinda sadece Ibrahim Giilseni’nin siir sdyleyerek kendisinden sonra gelenlere
orneklik teskil etmesi etkili olmamistir. Giilseni’nin hayatinda temas ettigi siyasal elitler
ve onlarla arasindaki iliski de Giilsenilerin edebi muhit olusturmasina zemin

hazirlamistir. 18

Ibrahim Giilsen1 (6.940/1533-1534), Kahire’ye gelmeden 6nce Tebriz’de Uzun
Hasan (6.882/1478)’in ve Sultan Yakub (6.896/1490)’un himayesini kazanmis bir
seyhtir.}8 Ayrica, Tebriz’in Safevilerin eline ge¢mesi ile birlikte buradaki Sii
uygulamalarindan uzaklasabilmek adina go¢ etmeyi tercih eden Giilseni, Kahire’de Misir
Sultan1 Kansu Gavri (6.922/1516)’nin de yakin ilgisini gormiis, Hulvi’nin Lemezdt 'ta

belirttigine gore sultan seyhe, irsat faaliyetlerinde 6zgiirliik tanimis ve seyhe ithsanlarda

185 Giilseni edebi muhiti igerisinde yer alan sairlerin kimler oldugu ile ilgili verilerin saglanmasinda
kullanilan ilk kaynak, Muhsin Macit’in “Osmanh Kiiltiir ve Sanatinda Ibrahim Giilseni’nin Islevi”,
makalesidir.
186 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.3, 152.

85



bulunmustur.*®’ Yavuz Sultan Selim’in 1517°de Misir’1 almasi ile Osmanli sultaninin da
seyhe karsi ilgisiz kalmadigr goriiliir. Kahire’de bir tekke kurabilmesi i¢in seyhe Yavuz
Sultan Selim (6.926/1520) tarafindan arazi tahsis edildigini yine Hulvi bildirmektedir.*®
Ibrahim Giilseni ile Yavuz Sultan Selim arasinda gelisen bu olumlu iliskinin temellerinde,
seyhin etrafinda biiyiik bir kalabalik toplayarak Osmanli yonetimi i¢in tehlike arz etme
potansiyelinin varligin1 da goz ardi etmemek gerekir. Boylece iktidarin, tarikata kaynak
saglama, bu sayede seyhi ve grubunu denetleyebilme amacinin da var oldugu
soylenebilir.'® Ayrica, Ibrahim Giilseni’nin Safevilerden uzak durmasi, onlarmn var
oldugu cografyadan bilingli olarak uzaklasmasi da sultanin, seyhi bir tehlike olarak
gormeyip Osmanl igerisinde yayilan Sii taraftarligini, seyhin hem mutasavvif hem de
sair kisiligini birlestirdigi ve Siinni diisiinceye aykirt olmayan edebi eserleri ile tarikatinin
yayillma zeminini olusturmasinda etkili olmustur. Ibrahim Giilseni’nin kendini edebi
eserler yoluyla ifade etmesinin yani sira, Osmanli sultani nezdinde onaylanmis bir
karizmaya sahip olmasi ve her iki otoritenin de siir ile dogrudan ilgilenmesi'®® Giilseni

tekkelerinin, yayildiklar1 cografyalarda edebi muhit olusturmasini da beraberinde

187 Mahmud Cemaleddin el- Hulvi, Lemezdt-1 Hulviyye ez Lemezdt-1 Ulviyye, haz. M. Serhan Taysi,

(istanbul: Marmara Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Vakfi Yay., 1993), 528-529. Eserin ad1 bundan sonraki
kullanimlarda Lemezat seklinde yazilmustir.
188 Hulvi, Lemezdt, 532.
189 Osmanli déneminde verilen caizeleri, ihsanlari, kisaca devlet tarafindan tebaasma verilen her seyi
“Armagan Kiiltiirii” igerisinde degerlendiren Oguz Adanir’a gore genel olarak toplum igerisinde elitlerin
toplumdaki diger bireylere verdikleri ve ihsan, lituf gibi kavramlarla karsilanan hediyeler, toplumdaki
bireylerin elite karsi bir yiikiimlilik duymasimi ve beraberinde denetlenebilmesini de saglayacak olan
araglardir. Bu araglar, biitiin bir kiiltirel, toplumsal ve politik iligki aglarinin da yonlendiricisi ve
sekillendiricisi durumundadirlar. Genis bilgi i¢in bkz. Oguz Adanir, Osmanli ve Otekiler, (Istanbul:
Dogubat1 Yay., 2013), 242-276. Osmanl1 toplumunda, patronaj ¢ergevesinde yogun bir sekilde uygulanan
bu yontem, mutasavviflarin, sultan ya da diger siyasal elitlerden aldiklar1 desteklere karsilik olarak sadakat
bagi ile sultana baglanmalarini ve eger edebi eserler iiretiyorlarsa da bu {iretimlerini, sultana sunarak ya da
eserini, sultanin politikalarina gore kurgulayarak sadakatlerini belirtmelerini de beraberinde getirmistir.
190 Yavuz Sultan Selim’in Farsga siirlerden olugan bir Divan’1 vardir. Divan’in Tiirk¢eye ilk terciimesi, Ali
Nihat Tarlan tarafindan 1946 yilinda yapilmistir. Bkz. Yavuz Sultan Selim Divani, ¢ev. Ali Nihat Tarlan,
haz. Aydin Balyer, (istanbul: Kékler Yay., 2017). Yavuz Sultan Selim’in Tiirkge siirleri oldugu da son
donemde yapilan ¢alismalarla ortaya ¢ikarilmistir. Genis bilgi i¢in bkz. M. Fatih Koksal, “Yavuz Sultan
Selim’in Tiirkge Siirleri”, Tiirk Kiiltiirii Incelemeleri Dergisi 40, (2019): 267-326. Mustafa Isen, Ali Fuat
Bilkan, Tuba Isinsu Durmus, Sultanlarin Siirleri Siirlerin Sultanlari, (Istanbul: Kap1 Yay., 2012), 88-90.
86



getirmistir. Glilsenilerin siirle olan iliskileri daha sonraki siire¢lerde ve farkh

cografyalarda, onlarin siyasal elitlerle iletisim kurmalarinda bir vasita olmustur.

Ibrahim Giilseni’nin Kanuni déneminde Istanbul’a davet edildiginde yaninda
gelen ve sonrasinda Kanuni’nin ricasi iizerine bagkentte kalan dervisi Hasan Zarifl

(6.977/1569)’nin, Mesnevi serhini

“Ben bu kitab1 sultanlarin efendisi, en biiylik sultan ve yiice hakan, milletlerin
egemenligini elinde bulunduran, fazilet ve kerem kaynagi, Arap ve Acem
sultanlarinin  gozlerinin nuru, diinya krallarinin siginag ve barmagi, Al-i

Osman’1n gururu, Sultan oglu Sultan Siileyman Han’a hediye kildim.”*%!

ifadelerinden anlasildig1 {lizere, Kanuni’ye sunmast bu durumun bir 6rnegi olarak
nitelenebilir. Siyasal elitler ile mutasavviflar arasindaki iletisimin edebi eserler lizerinden
stirdliriilmesinin kii¢iik bir 6rnegi olan bu durum, aym1 zamanda takibata ugramis bir

192

tarikatin,” edebiyat1 bir iletisim vasitasi olarak da kullanan sultana, sadakatini gosteren

bir 6rnek olarak da goriilebilir. Kanuni’nin emri ile kendisine maas ve tekke kurmasi i¢in

193 sultana bagliligini Ibrahim Giilseni’nin Manevi’sinin

yer tahsis edilen Hasan Zarifi’nin,
ilhamini aldigi Mevland’nin Mesnevi’si lizerinden yazdigi bir eser ile gostermesi,
ilerleyen zamanlarda tekkesinin benzer ¢izgide eserler veren mutasavviflarin da yer aldig:
bir muhit olmasini saglamistir. Hasan Zarifi doneminde tekkede Giilseni’nin oglu sair

Ahmet Hayali (6.1024/1615)’nin bir kis kadar kaldi1,'®* Giilseni’nin torunu olan ve

sarayda Sehnamecilik gérevinde bulunan sair Fethullah-1 Acemi’nin (Arif) (6.970/1562)

191 fbrahim Kunt, Hasan-1 Zarifi 'nin Mesnevi Serhi, (Konya: Konya Biiyiiksehir Belediyesi Kiiltiir Yay.,
2015), 19.
192 fbrahim Giilseni’nin, Pargali Ibrahim Paga’nin Kanuni’yi seyh hakkinda Misir’da isyan ¢ikartma riski
olduguna dair yonlendirmeleri iizerine, seyh Istanbul’a davet edilmis ve burada yaklasik alt1 ay kadar
Candarli Ibrahim Pasa sarayinda bir nevi gézetim altinda tutulmustur. Genis bilgi icin bkz. Ongéren
Osmanlilar’da Tasavvuf, 102. Ayrica seyhin bu alt1 aylik siirede Ibrahim Pasa tarafindan bilingli olarak
Kanuni ile goriistiiriilmedigini Vassaf haber vermektedir. Bkz. Vassaf, Sefine-i Eviiyd, Il1, 155.
193 Ongodren, Osmanlilar’da Tasavvuf, 105.
194 Hulvi, Lemezdt, 554.

87



de Istanbul’da oldugu bilinmektedir®

. 17. asirda ise Hasan Zarifi’nin tekkesinde,
Yimaz’in Mecmuatii't-Terdcim’den aktardigma gore Asik Durmus (6?)'%, Hulvi,
musikiginas Ali Sirugani (6.1126/1714) tekkede seyhlik yapmis isimlerdir. Bunlar
arasinda ozellikle Hulvi, Curry’nin tespitlerine gore, I. Ahmet’e sundugu Lemezdt ini,
Halvetilik’in pek ¢ok kola ayrilmasinin tarikatin mesruiyetine ya da biitlinliigline aykiri
bir durum olmadigini kanitlamak iizere kaleme alan'®’ ve siirleri ile de 6n plana ¢ikan bir
mutasavviftir. Giilseni’nin halifelerinden Hasan Zarifi’nin kurdugu tekke 6zelinde ve

yaklasik iki yiliz yillik bir siiregte tespit edilebilen seyhlerinin siirle ilgilenen kisiler

olmast, tarikatin istanbul’da bir muhit olusturabildigini diisiindiirmektedir.

Ibrahim Giilseni’nin siirle kendini ifade etme tercihi sayesinde, Istanbul
disindaki Giilgeni tekkelerinin postnigini olan seyhler de edebi iiretimde bulunmuslardir.
Seyhlerin de kurucu sahsiyetleri, 6nderleri gibi kendi tekkelerinde siirle ilgilenmeleri, bu
tekkelerin her birinin edebi birer mahfil haline gelmesini saglamis; yalnizca seyhler degil,
aynt zamanda onlara intisap eden baska dervisler de buralarda edebi {liretimde
bulunmuslardir. Bu mahfiller ayn1 zamanda, kurulduklar1 bolgede tarikatin edebi muhitini

temsil edebilecek bir yapiya da sahip olmuslardir.

Giilseni edebi mubhitini olusturan bir mahfil olan Kahire’de bir nevi temelleri
atilan, Vardar Yenicesi’nde ve Edirne’de kurulan Giilseni tekkeleri de bir edebi muhiti
meydana getiren tekkelerin, muhit yapilanmasindaki yerini gostermesi bakimindan
dikkate deger birer drnektir. Kahire’de Ibrahim Giilseni’ye intisap edip onun manevi
egitiminden gectikten sonra, seyhinin izinden giden Usili (6.945/1538) ve onun

Yenice’de kurdugu edebi mahfil, Giilseni edebi mubhitini olusturan ¢ekirdek yapilardan

195 Nev’izade Atayi, Hadad iku’l-Haka ik fi Tekmileti’s-Sakdik, haz. Suat Donuk, (Istanbul: Tiirkiye Yazma
Eserler Kurumu Bagkanligi, 2017), 311.
16 Yilmaz, Osmanli Toplumunda Tasavvuf, 60.
197 Hulvi’nin Lemezat’1 hakkinda degerlendirmeler icin bkz. John J. Curry, The Transformation of Muslim
Mystical Thought in the Ottoman Empire, The Rise of Halveti Order 1350-1650, (Edinburg: Edinburg
University Press, 2010), 22-24.

88



biridir. Us0li, dogum yeri olan Vardar Yenicesi’nde niifuzlu bir akinci ailesinin
fertlerinden olan Evrenosoglu Abdi Bey’in himayesine girmis ve ona kaside sunmus bir
sairdir.!® Daha sonralar1 Kahire’ye gidip Ibrahim Giilseni’ye intisap eden sair,
Giilseni’nin 6liimii lizerine memleketine dondiikten sonra burada bir tekke kurmustur.
Isen, bu siirecten sonra da Usiili’nin Abdi Bey’den yardim aldigin1 belirtir.**® Bu durum,
Us(l1’nin kurdugu tekkenin Vardar Yenicesi’nde neden bu kadar sair miintesibi oldugunu
da kismen acgiklayici niteliktedir. Zira bolgenin siyasal elitlerinden biri olarak
nitelenebilecek olan Abdi Bey’in destegini alan ve ayn1 zamanda taninmis bir seyh olan
Ibrahim Giilseni’nin miirebbas1 olan Usuli’nin hem sanat¢1 hem de mutasavvif olarak
sahip oldugu karizmanin, dénemin otoriteleri tarafindan onaylandigini gostermektedir.
Bu onaylama, sairin tekkesinin kendisine benzer anlayisla siir yazan dervisler icin ya da
Yeniceli sairler icin bir cazibe merkezi haline gelmesini saglamistir denilebilir. 16. asir
0zelinde incelendiginde, Usili ile birlikte bu mubhitte yetisen sairler; Sevki (6.7), Selmani
ve Ilahi mahlaslarmi kullanan Seyhzade Seyyid Selman Celebi (6.979/1571-72) ve
Giilsen? Aski (6.1001/1592-93) nin varlig1, Ibrahim Giilseni’nin Kahire’deki tekkesinde
edebi iliretimde bulunarak irsad etme refleksinin bu tekkede de devam ettiginin

gostergesidir.

Vardar Yenicesi’nde belli bir zaman araliginda gosterilen Giilseni edebi
yapilanmasina ek olarak Giilseni edebi muhitinin Edirne’deki yapilanmasinin daha genis
bir tarih araligindaki katilimcilarin1 géstermek ise tarikatin tekkelerindeki edebi faaliyetin
uzun bir zaman diliminde devam ettigini ortaya koyacaktir. Edirne’deki Giilseni tekkesi,
892/1487 yilinda Sah Melek Pasa tarafindan insa edilen bir zaviyedir ve Asik Musa’nin

buraya gelmesi ile birlikte Giilseni zaviyesi olarak kullanilmaya baslanmistir.?%

198 Bkz. Usili, Divdn, haz. Mustafa Isen, (Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2020), 21.
19 Usili, Divadn, 26.
200 Tekke hakkinda bilgi igin bkz. Nesrin Cicek Akeil, “Sezai-yi Giilseni Kiilliyesi”, DIA4 ¢.37 iginde,
(Istanbul: TDV Yay., 2009), 81-82.

89



Edirne’deki Giilseni tekkesinde, Ibrahim Giilseni’nin halifelerinden olan Asik Musa
(6.7)’dan sonra posta oturan Abdulkerim Efendi (6.?)?°, ibrahim Sani el-Larendevi (6.?)
hem Mevlevi hem de Giilgeni ¢evrelerince benimsenen Kurtzade Valihi (6.994/1585),
tezkirelerde Siinni gelenegin disina ¢iktig1 gerekgesiyle olumsuz ifadelerle anilan Saliki
16. asirda yetisen sairlerdir. Giilseniler’in Edirne’deki tekkesi, takip eden ylizyillarda da
sair yetistirmeye devam eden bir mekandir ve bu yoniiyle ayn1 zamanda Edirne’deki
Giilseni muhitini de besleyen bir yap1 olarak ortaya ¢ikmaktadir. 17. asirda, Ibrahim
Giiseni’nin oglu ve halifesi olan Ahmet Hayali’den hilafet alan Muhyi-i Giilseni
(6.1014/1605?), La’li Fenayi (6.1112/1701), Edirneli Ibrahim Giilseni (6.1100/1688-89)
ve oglu Mehmet Kami (6.1136/1724) Edirne’deki Giilseni tekkesinde yetisen sairlerdir.
18. asra gelindiginde ise; Giilgeni tarikat1 icerisinde 6nemli bir yere sahip olan Hasan
Sezayi (6.1151/1738) ve onun damadi Seyh Miisellem Efendi (6.1168/1754-55), Nazir

fbrahim Celebi (6.?), Giilseniligin Edirne’de yetistirdigi sairlerdir.?%

Bu ii¢ 6rnekten anlasildig1 kadariyla Istanbul, 6zellikle de Vardar Yenicesi ve
Edirne tekkesinde, Giilseni tarikatina mensup sairlerin siirekli devam eden bir edebiyat
faaliyeti icerisinde bulunduklar1 goriiliir. Lewis’in Nathalie Clayer’dan aktadigina gore,
Giilsenilerin 6zellikle Istanbul ve Balkanlar bdlgesinde yayilmasinda ve etkin olmasinda,
Giilseniligin “Rifailigin eksantriklikleri, Bektasilerin heterodokslugu ve Mevlevilerin
seckinciligi arasinda bir tabakay isgal etmesi”?% etkili olmustur. Kurulduklar1 bolgelerde
diger tarikatlarin tekkelerine gore daha orta bir yolu temsil eden Giilseni tekkeleri, siyasal
elitlerle olan olumlu iliskileri, dini onderlerinin siirle ilgilenmesine ek olarak temsil

ettikleri bu orta yol sayesinde de bolgede yetisen sairleri etkilemistir denebilir. Her asirda

sair yetistirme potansiyeline sahip bu mekanlar, tarih igerisinde Giilseni Edebi Mubhiti

201 Edirneli sairler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Ridvan Canim, Edirneli Sairler, (Ankara: Akgag, 1995).
202 Giilseni Sairler hakkinda detayli bilgi i¢in bkz. Ugurtan Yapici”Edirneli Mevlevi ve Giilseni Sairler”
(Yiiksek Lisans Tezi, Trakya Universitesi, 2009), 116-123.
208 |_ewis, Mevidnd —Gegmis ve Simdi, Dogu ve Bati-, 505.

90



olarak adlandirilabilecek temel yapinin sekillendiricisi olan mahfiller konumundadirlar.
Bu mahfiller ayn1 zamanda kendi sehirlerinde, sairlerin bir araya geldikleri muhit

yapilarini da teskil etmislerdir.

Yukarida kisaca, Giilseniligin Istanbul, Edirne ve Vardar Yenicesi tekkelerinde
yetisen sairleri ornekliginde degerlendirildiginde; bir tarikatin belli bir bolgedeki siir
tiretim etkinliklerinin, dolayisiyla da tekke mubhitlerinin olusum sartlarinin netlesmesi ve
siirlarinin daha net bir sekilde cizilebilmesi i¢in bu mabhfillerin aktoérlerinin kimler
oldugunun yani sira, hangi sartlar altinda olustuklarinin da anlasilmasi gerekmektedir.
Bunun i¢in ise tekke mahfilinin ne oldugu ve hangi sartlar altinda ortaya ¢iktig1 tespit

edilmelidir.

1.4.3. Tekke Mubhitini Olusturan Cekirdek Yapilar: Tekke Mahfilleri

Bir tarikatin siir ile ilgilenen, kendisi de bizzat sanat tiretiminde bulunan kurucu
sahsiyetinin ya da dini onderinin bir tekke biinyesinde ilk ¢cabalariyla/ilk iiretimleriyle
birlikte sekillenen ve gelisme giiciinii/vetenegini  biinyesinde barindiran edebi
yapilanmalar: tekke mahfili olarak tanimlamak miimkiindiir. Tekke mahfilleri, tarikatin
tarih icerisindeki gelisim siirecinde, edebi muhiti olusturma potansiyeline sahip ilk
yapilardir. Ayrica bu yapilanmalar, tarikatin edebi iiretiminin siirdiiriilmesi ve edebi
gelenegin tarikat icerisinde yer alan sonraki isimlere aktarilmasinda da Onemli rol
oynayan merkezlerdir.

Tarikatlarin ve tekkelerin edebi hayat i¢erisindeki konumlarina bakildiginda, bu
mekanlar; tek basina bir tarikatin edebi mubhiti icerisindeki mahfillere karsilik gelmekle
birlikte, bir sehir ya da imparatorluk simnirlar igerisinde bir araya getirildiklerinde,
tarikatin edebi mubhitini temsil edebilmektedirler. Buna ek olarak, tekkelerin birer mahfil
haline gelebilmesi i¢in yalnizca sairlerin, kendileri ile ortak paydalarda bulusan kisilerle

bir araya gelmek lizere o mahfile devam etmesi degil, ayn1 zamanda bu mahfili cazip hale

91



getirecek ve devam ettirebilecek odak bir kisinin de var olmasi1 gerekmektedir. Tekkelerin
mahfil haline gelmesinde odak kisilerin (dini 6nderlerin), bu mekanlardaki konumlari
diisiintildiiglinde siradan bir kisi goriiniimiinden uzak olduklar1 goriiliir. Bu kisiler,
tarikatlarin1 bulunduklari ¢evrede en yiiksek diizeyde temsil eden bir lider, ayn1 zamanda
edebiyattan anlayan ya da profesyonel diizeyde olmasa da bir sekilde edebi iiretimde
bulunan kisilerdir.

Ayrica edebl mahfil olma sartlar1 gz oniinde bulunduruldugunda, tekkelerin
himaye sisteminden tam olarak bagimsiz mekanlar olduklarini séylemek de miimkiin
goriinmemektedir. Zira -daha Once de belirttigimiz gibi- siyasal elitler tarafindan
vakiflarla desteklenen ve devlet adamlarinin bir sekilde bag kurdugu tarikatlarin, siir
tiretimlerinin ve tekkelerinde yetisen sair sayilariin, politik himayeden yoksun ya da
uzak kalmis tarikatlarin tekkelerine oranla daha fazla olmasi, bu mekanlardaki edebi
faaliyetlerin ayn1 zamanda himaye ile paralel olarak arttigin1 ya da azaldigini ortaya
koymaktadir.?®* Edebi iiretimde bulunan tekkelerin donemin siyasal elitleri ile olan
iligkileri g6z Oniine alindiginda ya da seyhlerin siir {iretimindeki motivasyonlarina
bakildiginda bu mekanlarin da saray ¢evresinde ya da entelektiiel bir portre ¢izen kisilerin
etrafinda olusan edebl mahfiller gibi kurgulanmuis, siyasi otoritelerin ve dini dnderlerin
miidahaleleri ile sekillenmis mekanlar olduklar1 gériiliir.2%

Tekkelerde sairlerin ne zaman bir araya geldiklerini tam olarak tespit etmek

miimkiin degildir. Hiikiimdarlarin belli giinlerde ya da periyotlarda sairlerle bir araya

204 Tezimizin de 6rneklemini olusturan Mevlevilik hakkinda Bilal Kemikli’nin su degerlendirmesi politik
himayenin mutasavvif sairlerin siir iretimine olan dogrudan ya da dolayli katkis1 hakkinda bilgi vermesi
ve tekkelerin edebi tiretim siireclerinde etkili olan toplumsal dinamikleri géstermesi bakimindan dikkat
¢ekicidir: “Baslangicindan itibaren siire ayri1 bir dnem atfeden Mevlevi gelenek, bilhassa Osmanli
donemlerinde bariz bir gelisme gostermistir. Her seyden 6nce padisahlarin giizel sanatlara olan diiskiinliigi,
bu konuda adeta birer fakiilte konumundaki Mevlevi dergéhlarini himaye etmelerine yol agmistir. Boylece
vakif gelirleri ve niifuzlar1 artan Mevlevi tekkeleri, iilke kiiltiirliniin iiretim merkezleri olmustur.” Bilal
Kemikli, “Kiitahya Mevleviligi: Mevlevi Kiiltiiriiniin Merkezlerinden Biri Olarak Kiitahya”, /ISTEM 1/1,
(2003): 114.
205Tekke mahfilleri, muhitleri olusturan temel yapilar olduklar igin daha énce tekke mubhitleri ile ilgili
yapilan degerlendirmeler ve tespit edilen sartlar mahfiller i¢in de gecerlidir. Mahfiller de tekke muhitleri
gibi olusumlar1 agisindan hem kurgusal hem de sairlerin kendilerini ait hissettikleri mekanlarda siir
iiretiminde bulunma refleksleri dolayisiyla kendiliginden olusan yapilardir.

92



gelmesi gibi ya da 6zellikle 19. asirdan sonra olusan edebiyat mahfillerinde oldugu gibi
daha 6nceden sozlesilmis bir giinde toplanma®® gibi bir uygulamanin varligina siklikla
rastlanmaz. Ancak Mithat Bahari Beytur’un Ayin-i Cem’in ardindan Mevlevi dergahinda
yasanilanlar hakkinda kaydettigi: “Ayin bittikten sonra seyh efendi giilbang ceker.
Ayinden sonra yemisler yenir, caylar icilir, sohbetler edilir. Arifine latifelerde

bulunur.”?%’

ifadeleri, dergahlarda belli glinlerde yapilan ayin toplantilarindan sonra,
Mevlevilerin bir araya geldiklerini gostermektedir. Faroghi ise dergahlarda kalan
derviglerin, aksamlar1 ya da bayram giinleri ibadet i¢in bir araya geldikten sonra sohbet
meclisleri kurduklarini belirtmistir.?®® Beytur’un ve Faroghi’nin ifadelerinde siir
meclislerinin kurulduguna dair bir bilgi yoktur. Ancak Esrar Dede’nin, ¢evresinde bir
mahfil olusturabilen seyhlerin dénemlerinde, 6zellikle ithvandan sair olan kimselerin bir

209 Mevlevi

araya gelerek dergdhlarda edebi sohbetler yaptigin1 vurgulamasi,
dergahlarinda siirdiiriilen ve siiri de igeren bir sohbet geleneginin varliginm
gostermektedir. Ayrica, Ferruh Kethiida Tekkesi'nin seyhligini yiiriitmiis olan Seyyid
Hasan’in giin icerisindeki bos vakitlerini gecirmek iizere “dostlariyla tekkede ya da

210 oelmis olmasi, Istanbul’daki farkl tarikat

oglunun da katildig1 gezintilerde bir araya
tekkelerinde sohbet etmek amagl bir araya gelindigini gosterir. Yalnizca Esrar Dede’nin

kayitlar1 ya da Seyyid Hasan’1n faaliyetleri degil, Osmanli toplumunda sohbetin islevi ve

206 |1, Murat’in sairlerle belli zamanlarda bir araya geldigini Latifi haber verir. Bkz. Latifi, Tezkiretii’s-
Su’ara ve Tabsiratu’n-Nuzamd, 138. Enclimen-i Suara’nin her sali Hersekli Arif Hikmet’in konaginda
toplandiklar1 ya da Ibnii’l-Emin’in konaginda pazartesi giinleri sairlerin bir araya geldikleri bilinmektedir.
Bkz. Ozgiil, XIX. Asrin Onemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Su’ard, 132; Anar, Mekdndan
Tasan Edebiyat: Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri, 162.
207 Mithat Bahirl Beytur, Mevleviler —Siir, Misiki ve Tarih Bakimindan-, haz. Hikmet Atik, (Ankara:
[lahiyat Yay., 2017), 99.
208 Suraiya Faroghi, Osmanli Kiiltiirii ve Giindelik Yasam, gev. Elif Kilig, (Istanbul: Tarih Vakfi Yay.,
2005), 204.
209 Egrar Dede’nin dergahlarda ihvanin bir araya gelerek siir sohbetleri ettiine dair verdigi 6rnekler igin
bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevieviyye, 21, 62,203,210, 235,285, 304. Ayrica Asik Celebi, Nihali
ve Sabiihi hakkinda bilgi verirken sairlerin devam ettigi mekanlar arasinda hankahlar1 da sayar ve burada
sohbet ettiklerini belirtir. (Nihall 6rnegi icin “... medreslerde vii harabatlarda, mey-hanelerde vii
hankahlarda, Efe mey-hanesinde (...) sohber iderler.” Bkz. Aslk Celebi, Mesairii’s-Su’ard, 389, Sabiihi
Ornegi i¢in bkz. Mesdirii’s-Su’ard, 562.)
210 Faroghi, Osman Kiiltiirii ve Giindelik Yasam, 214.

93



sohbet meclisine katilanlarin bu faaliyete atfettikleri anlama bakmak, tekkelerde olusan
sohbet meclislerinde siirin de kullanildiginin anlagilmasini saglar. Siir, Osmanli sohbet
kiiltliriiniin bir pargasidir ve sohbet meclislerinde yer alan kisilerin iyi birer konusmaci
olmast igin siir bilmeleri gerekmektedir.?’! Andrews’un asagida alintilanan ifadelerine
gore, sohbet meclisleri; merkezlerinde siiri konumlandiran ve bu mecliste liretilen eserler
vasitasiyla toplumsal iletisimin ve kiiltiirel aktarimin saglandig: etkinliklerdir.

“Sohbet, erken modern zamanlarda, kiiltiirli (ve o kadar da kiiltiirli
olmayan) insanlarin 6nde gelen eglencesiydi. (...) Toplumsal bir uygulama olarak
sohbet (...) nerelerde yapiliyorsa oralarda yer alan ve glinlimiizdeki karsiligiyla
televizyon, sinema, radyo, gazeteler, dergiler ve kitle i¢in {iretilmis romanlarin
hepsinden olusan bir toplumsal etkinlikti. Bunun anlami sudur: bizim bugiin
“edebiyatin” isi olarak diisiindiiglimiiz seylerin ¢ok genis kapsamli icerigi -siir,
oykiiler, diyaloglar, elestiriler, tenkitler, yorumlamalar- s6zlii olarak yapiliyordu;
bunlar kusaktan kusaga devredilen siirlerde, biyografi eserlerinde, tarihcelerde ve
anlatilarda korunarak yalnizca birer iz olarak bugiine tasinmistir. Cogu zaman
Osmanli siirinden séz ederken bir bakima sohbetten séz ediyoruz.”?'?

Siiri igermesi, toplumun yapisi geregi bir nevi zorunluluk olan sohbet
meclislerinin kuruldugu tekkelerde seyhler, yalnizca bu mekan1 manevi yonden insa eden
degil ayn1 zamanda Kkiiltiirel alanda da sekillendiren liderlerdir. Biinyesinde kiitliphane
barindiran, ayrica farkli ilmi alanlarda verilen derslerle igerisinde bir araya gelen grubun
devrin yazili ve elit kiiltlirii ile iliski kurmasini saglayan dergahlarda seyhler; dergah
kiitliphanesine kitap alarak, onemli yazarlar1 dergdha davet ederek bu mekanlarin kiiltiirel

alanda beslenmelerini saglamislardir.?*3

211 Walter G. Andrews, “Osmanli Divan Siirinin Toplumsal Ekolojisi”, Tiirk Edebiyati Tarihi c. 1 iginde,
ed. Talat S. Halman vd., (Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., 2006), 329.
212 Andrews, “Osmanli Divan Siirinin Toplumsal Ekolojisi”, 328-329.
213 Faroghi, Osmanh Kiiltiirii ve Giindelik Yasam, 212-214.
94



Bir tarikatin, siyasi otoriteler tarafindan onaylanmasi ve dini 6nderinin de sanat
iiretiminde bulunmasi ile birlikte gelisen bir edebiyat mahfiline 6rnek olarak, Halvetiligin

Istanbul’daki ilk merkezi olan Koca Mustafa Pasa Dergahi?*

gosterilebilir. Tezimizin
odag1 olan mekanlar, Mevlevihaneler olmakla birlikte, tespitlerimize gore Koca Mustafa
Pasa Dergahi’nin da tarihsel siirecte verimli bir edebi mahfil haline geldigi, Istanbul’da
Mevlevihanelere benzer bir yapida ve gelisim silireci sonucunda edebi bir mahfil
olusturacak kadar biinyesinde sair yetistirdigi goriiliir. Istanbul Mevlevi muhiti
orneklemine ge¢meden &nce bu mubhitle yakin dénemlerde Istanbul’da yapilanmaya
baslayan ve benzer bir olusum semasina sahip olan bir tarikatin edebi mahfilinin varligini
belirlemek, Mevlevilerle ayn1 donemde kentte var olan baska tekkelerin de birer edebi
mahfil olusturabildiklerini gdsterecektir.

Halvetiligin Cemaliyye kolunun kurucusu ve ayni zamanda sairligi ile de bilinen
bir seyh olan Cemal-i Halvet1 (6.899/1494) nin; II. Bayezid (6.918/1512)’in Amasya’daki
sehzadeligi déneminde baslayan?'® ve sultan olmasi ile Istanbul’a da tasman iliskisi,
tarikatin Istanbul’da tutunmasina vesile olmustur. Sultan Bayezid’in veziri Koca Mustafa
Pasa’nin, Cemal-i Halveti’ye Kizlar Manastiri’n1 (kilisesini) camiye c¢evirtip etrafina
dervis hiicreleri ve ¢esitli yapilar ekletmesiyle bir kiilliye haline getirdigi yapiy1 dergah
olarak tahsis etmesi ile birlikte tarikatin Istanbul’daki ilk tekkesi 1486°da kurulmustur.®
Hulvi’nin Lemezat’ta verdigi bilgiler, Cemal-i Halveti’nin devrin sultani ile siirekli ve
olumlu bir iliski igerisinde oldugunu gésterir.?t” Bu iliski, tarikatin dini énderinin sahip

oldugu karizmanin hem toplum hem de diger siyasal elitler nezdinde artmasini

214 Dergahin tarihgesi hakkinda bilgi igin bkz. Semavi Eyice, “Koca Mustafa Pasa Camii ve Kiilliyesi”, Di4
€.26 iginde. (istanbul: TDV Yay., 2002), 133-136. Mustafa Ozdamar, Dersaddet Dergdhlari, (istanbul:
Kirk Kandil Yay. 2007), 212-213.

215y ysuf b. Yakup, Menakib-1 Serif ve Tarikatname-i Piran ve Mesayih-i Tarikat-1 Aliyye-i Halvetiyye, 19,
https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNLO7307.pdf s.19. (Erisim 10.10.2020) Eserin adi, bundan
sonraki kisimlarda Mendkib-1 Halvetiyye seklinde kisaltilarak kullanilmistir.

216 Cemal-i Halveti ve I1. Bayezid arasindaki iliski hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Yusuf b. Yakup, Mendkib-
1 Halvetiyye, 19-20. Hulvi, Lemezdt, 430-435.

27 Hulvi, Lemezat, 432.

95


https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNL07307.pdf%20s.19

saglamistir. Hulvi’nin anlattigina gore, Koca Mustafa Pasa Dergdhi’nin seyhligine
gecmek icin kendisine maas baglanmamasini sart kosan Cemal-i Halveti’nin dergahina
daha sonralar1 birgok vakif baglanmistir.?!® Siyasal elitlerin destegiyle kurulan
dergahinda, Cemal-i Halveti; Divange, Cevdhirii’l-Kulith, Cengndme, Risdle-i
Tesrihiyye, Risale-i Fakriyye, Risale-i Sifiyye, Risdle-i Etvar-1 Seb’a ve Esrar-1 Garibe
adli sade dille ve egitici igerikte manzum eserler kaleme almistir. Cemal-1 Halveti’den
sonra, Koca Mustafa Pasa Dergahi, pek ¢ok mutasavvif sairin yetismesine vesile olan bir
mekan haline gelmistir. Swri-Cdnan, Mecdlis ve Adab-1 Silik adli eserlerin yazari
Bayezid Halife (6.922/1516?)%° ve bilinen miistakil bir manzum eseri olmasa da cesitli
mecmualarda siirleri oldugu, bazi siirlerine serh yazildigi bilinen Siinbiil Sinan
(0.936/1529), dogrudan Cemal-i Halveti’nin terbiyesinde yetismis sairlerdir. Ayrica
Bayezid Halife’nin miiridi Cihan-niimd yazari Muhyiddin-i Rumi (6.?) de aym
gelenekten beslenen bir sairdir. Cemal-i Halveti’nin onderliginde kurulan bu edebiyat
mahfilinde, kendisinden sonra da edebi faaliyetlerin devam ettigi ve edebi eserlerin
litlirjik malzeme olarak da kullanildig: bilinmektedir. S6z konusu mekanda, Muharrem
aymda yapilan torenlerde, Yazicizade nin mersiyesinin okundugunu ve Siinbiil Sinan’in
baz1 nutuklarinin da bestelendigini Vassaf haber verir.?® Ayrica Cemal-i Halveti’den

yaklasik li¢ yiiz y1l sonra, dergdhin ihtiyaglarini temin igin zeytinliklerini bagislayan

218 Hulvi, Lemezdt, 433. Bu vakiflarin ilki, Cemal-i Halveti’yi dergaha seyh olarak davet eden Koca Mustafa
Pasa tarafindan bagiglanmisgtir. Vakfiyesinde ““(...) hankahda bir seyh-i salik olub temekkiin iden sulehai
irsad ve terbiyet idiib nafakalar1 igiin yevmi yigirmi akge virile.” ifadelerinden, tekkede bulunanlara giinliik
yirmi akge gelir verildigi, ayrica tekkenin de igerisinde bulundugu kiilliye i¢in “Be-cihet-i vazifeharan-1
cami’-i serif ve mu’allimhane ve nafaka-i sifiyyin der hanikah” basliginda toplam 113 akgelik bir gelir
belirlendigi anlasilmaktadir. Bkz. Omer Liitfi Barkan ve E. Hakki Ayverdi, Istanbul Vakiflar1 Tahrir
Defteri 953 (1546) Tarihli, (Istanbul: Baha Matbaasi, 1970), 368-369. Koca Mustafa Pasa Kiilliyesi
vakiflarina daha sonralari, 6zellikle Halveti seyhlerinin kullanimina yonelik olan bagislar da yapilmustir.
Bunlar arasmnda 1557 yilinda Suca’ Bey tarafindan Seyh Yakub Efendi ve diger Halveti seyhlerinin
oturmasi i¢in iki ev vakfedilmistir. Bkz. Nazif Oztiirk, “Koca Mustafa Pasa Vakiflar1 ve Kiilliyesi”, Vakiflar
Dergisi, XXVIII, (2004): 22-23.
219 Bayezid Halife’ye Celal-i Devvani (6.1502) nin tasavvuf ile ilgili rubailerini serh edip hediye olarak
yolladigini, ayrica Devvani’nin tasavvufl mahiyette giizel siirlerinin oldugunu Vassaf haber verir. Bkz.
Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.3, 80. Vassaf’in verdigi bu bilgilerden, Koca Mustafa Paga’da yetisen seyhlerin,
yalnizca bir mutasavvif olarak degil ayn1 zamanda siirden tasavvufi manzumeleri de yorumlayan, bu
konuda diger mutasavviflarla etkilesimde bulunan kisiler olduklar1 sonucu ¢ikar.
220 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.3, 373.

96



Mustafa Izzet Efendi’nin 1910 tarihli vakfiyesinde hayir sart1 olarak gegen; “Gelirden
her yi1l 100 kurus seyhe, 60 kurus mevlidhana, 60 kurus tevsihata (mevlid bahirleri
arasinda dini ve tasavvufi mahiyette kaside ve ilahi okuyan kimse) ... verilecektir.”??*
ibarelerinden edebi eserlerin litiirjik malzeme olarak kullanimlarinin devam ettirildigi
anlagilir. Vakfiyede yer alan hayir sartindan, bu dergahta diizenli olarak siirler okundugu,
miintesiplerin ya da muhiplerin tekkelerden edebi eserleri kullanma noktasinda bir
taleplerinin oldugu ve bu durumun bir nevi devam ettirilmesi i¢in de vakiflar yoluyla
derviglerin tesvik edildigi diisiiniilebilir. Vakfiyelerde de edebi eserlerin kullanilmasi
hakkindaki ifadeler, Koca Mustafa Pasa Dergahi’nda yetisen seyhlerin edebiyat ile i¢ ice
bir egitim ve yasant1 tarzin1 benimsemelerini ve slirdliirmelerini sagladigi sonucuna da
ulagilir. 16.-17. asirlar arasinda, Koca Mustafa Pasa Dergahi postnisini olan dokuz
seyhten neredeyse tamaminin bir sekilde siir ile ilgilenmis olmas1???, 6zellikle 17. asirda
Seyhiilislam Yahya’nin Séf ii Gedd mesnevisine Ahirkdr adli nazireyi yazan ve miirettep
Divan’1t olan Hasan Adli Efendi (6.1026/1617)’nin ve Seyyid Aldaddin Efendi
(6.1091/1680)’nin sair kimlikleriyle 6n plana ¢ikmis olmalari, s6z konusu mekanin bir
edebiyat mahfili haline geldigini gdsterir.??®> Bu iki sahis ¢evresinde ise yine Halveti
geleneginde 6nemli isimler olan Kesfl Cafer Efendi (6.1053/1643-1644), Hasan Adli
Efendi’den, Hasan Kenzi (6.1091/1680), La’li Mehmet Fenayi (6.1104/1692) ve ibrahim
Naks1 (6.1114/1702-1703) de Seyyid Alaaddin Efendi’den yetismistir. Lemezdt’ inin yani

sira, miiretteb Divdn 1 ve Hamse-i Yahyd 'ya naziresi de olan Hulvi (8. 1064/1653-54)%24

221 Oztiirk, “Koca Mustafa Pasa Vakiflar ve Kiilliyesi,” 26.
222 By seyhlerden 16.asirda, Siinbiil Sinan’in ilahileri ve nutuklari hakkinda bilgi igin bkz. Vassaf, Sefine-i
Evliya, 111, 376. Yakup Efendi’nin irticalen siir sdyledigi, Yusuf b. Yakup’un Rusuhi’nin bir gazeline
reddiye yazacak ve sdylemlerini elestirecek kadar tasavvufl siire hakim oldugu bilinmektedir. Oguzhan
Sahin, ki Sufinin Miicadelesi, (Istanbul: Litera Yay., 2018), 106.
223 K oca Mustafa Pasa Dergah’nin 16. asirdaki seyhleri hakkinda bilgi igin bkz. Ongéren, Osmanlilar ’da
Tasavvuf, 42-79. Aym dergahin 17. asirdaki seyhleri i¢in bkz. Yilmaz, Osmanli Toplumunda Tasavvuf, 67-
79.
224 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.3, 305.

97



de yine bu dergdhta, Necmeddin Hasan Yemeni Efendi (6.1018/1610) tarafindan
yetistirilmistir.

16. ve 17. asirlarda bu dergahta yetisen, buraya gelen sair sayisinin ilerleyen
zamanlarda daha fazla arttig1 da yine Vassaf’in “Zaman zaman gelen suara ve urefa,
bircok manzimeler(le), bu tarik-1 feyz-refiki, bu hankah-1 latifi, bu pir-i kerimi, bu bab-1

evliyay1 medh etmislerdir.”??®

sOzlerinden anlasilir. Koca Mustafa Paga Dergahi’nin sair
yetistirmesinde, seyhlerinin bazen Divdn olusturacak kadar bazen de seyr U siiluk
esnasinda yasadiklarmi siir ile ifade edecek kadar bu sanat ile ilgilenmelerinde
kanaatimizce, manzum soziin etkisi kadar, tarikati tesis eden pirin ya da pir-i saninin
kendini siir ile ifade etmis olmasi1 da etkilidir. Siinbiil Sinan’dan sonra Koca Mustafa Pasa
Dergahi postuna oturan Merkez Efendi (6.959/1551-52) nin Merkez mahlasi ile sdyledigi
li¢ adet ilahisi oldugu bilinmektedir.??® Merkez Efendi’den sonra seyhlik makamina gelen
Yakub-1 Germiyani (6.979/1571)’nin de miistakil manzum bir eseri olmasa da zaman
zaman siirler sdyledigini oglu Yusuf b. Yakup, “(...) gahi mevzin kelam dahi sdyler
idi.”?%’ ciimlesi ile belirtmistir. Ayrica sdz konusu tekke ve buradaki dervislerle iletisim
halinde olan siyasal elitlerin edebiyat ile olan alakalar1 da dervislerin kendilerini ifade
tarzlarinda etkili olmustur. Miirettep bir Divdn sahibi olan Seyhiilislam ibn Kemal’in
Siinbiil Sinan ile olan iliskisini Vassaf’n, Ibn Kemal’in seyhin sohbet meclislerinden
ayrilmamasi ve seyhin Oliimii {lizerine bir kaside kaleme almis olmasi iizerinden

belirtmesi, 228

ikili arasindaki iligkinin samimiyetini gostermesi bakimindan Snemlidir.
Seyhiilislam ile Siinbiil Sinan arasindaki bu bag, Koca Mustafa Pasa Dergahi’nda

sekillenen edebi mahfilin siyasal elitler ile olan iligkisinin Cemal-i Halveti ile atilan

temelinin, daha saglam bir zemine oturmasini saglamistir. Ibn Kemal ve Siinbiil Sinan

225 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.3, 382.
226 Bursali Mehmet Tahir, Osmanl: Miiellifleri, haz. M.A. Yekta Sarag, (Ankara: TUBA, 2016), c.1, 172.
227 Yusuf b. Yakup, Mendkib-1 Halvetiyye, 70.
228 \assaf, Sefine-i Evliyd, c¢.3, 370. Ibn Kemal ve Siinbiil Sinan arasindaki iliski hakkinda genis bilgi igin
bkz. Ongéren, Osmanlilar’da Tasavvuf, 379-380.

98



arasinda gelisen olumlu iliskiden sonra, Hasan Adli Efendi’nin devrin seyhiilislam1 ve
sairlerinden olan Seyhiilislam Yahya’ya nazire yazabilecek kadar siir ile ilgilenmesi,
Koca Mustafa Pasa Dergahi’nda gelisen edebi mahfilin bir nevi gelisimini etkilemistir.
Klasik siirin kaliplar ile eserler kaleme alan bu iki siyasal elitin dikkatini ¢ekebilmek
adina, dergahta f{iretilen edebi eserlerin de ayn1 formlarda yazilmasi gerekmis,
mutasavviflar dogrudan bu kisilere sunmak iizere tasarlamasalar bile eserlerini belli bir
estetik zevke hitap edebilecek sekillerde kaleme almislardir denilebilir.

Suraiya Faroghi’nin tespitlerine gore, Koca Mustafa Pasa Dergahi’na postnisin
olarak atanmadan 6nce seyhler genellikle, tarikatin bir baska tekkesi olan Ferruh Kethiida
Tekkesi’nde seyhlik yapmuslardir.??® Bu mekanda alinan egitimi Ekrem Isin, tarikat
icerisindeki bir nevi kiiltiirel gevrim ve egitim olarak ele alir.?*° Zira tarikatin asitanesine
bagli bu alt mekanda da yetisen ve edebi eserler kaleme alan dervisler vardir. Ferruh
Kethiida Tekkesinin ilk seyhi olan Yusuf b. Yakup (6.959/1581), manzumeleri ile 6ne
cikmasa da Mendkib-1 Halvetiyye adli eseri ile devrin sultani III. Murad (6.1003/1595)’a
hitap ederek, padisahin Siinbiililer iizerinden dagilan ilgisini yeniden ¢ekmeyi
amaglamistir. ! Ayrica, Siinni sdylemlere uymayan bir gazel kaleme alan Siileyman
Rusuhi (6.?)’nin siiri hakkinda bir reddiye kaleme alarak, bir nevi Siinbiililerin siirden
tam olarak neyi beklediklerini de ortaya koymustur.?®? Yine bu dergahta seyhlik yapan
Hasan Adli de sairligi 6n plan ¢ikan ve sonrasinda Koca Mustafa Pasa seyhi olan baska
bir dervistir. Koca Mustafa Pasa seyhi olmayan, yalnizca Ferruh Kethiida Tekkesinde
postnisin olan Seyyid Hasan Nuri (6.11001688) ve Seyyid Mehmed Vahyi (6.1130/1718)

de bu dergahta yetismis sairlerdir.

229 Faroghi’nin degerlendirmesi i¢in bkz. Faroghi, Osmanl Kiiltiirii ve Giindelik Yasam, 213. Ferruh
Kethiida Tekkesi Hakkinda genis bilgi i¢in bkz. M. Baha Tanman, “Balat Camii ve Tekkesi”, DI4 ¢.5
iginde, (Istanbul: TDV Yay., 1992), 7-8. Ozdamar, Dersaddet Dergdhlari, 163.
230 Ekrem Isin, “Siinbiililik”, Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi, c.7 iginde, (Istanbul: Kiiltiir ve Turizm
Bakanlig1 ve Tarih Vakfi Ortak Yayini, 1994), 109.
231 John J. Curry, The Transformation of Muslim Mystical Thought in the Ottoman Empire: The Rise of
Halveti Order 1350-1650, 77.
232 Sahin, Tki Sufinin Miicadelesi, 97-112.

99



Koca Mustafa Pasa Dergahi 6zelinde yaklasik iki yiiz yillik bir siirecin
yansitilmaya c¢alisildig1 yukaridaki 6rnekte, Cemal-i Halveti ve II. Bayezid arasindaki
olumlu iliski sonucunda mesru bir tarikat olarak destek bulan Halvetiligin, Siinbiili
kolunun asitanesi olan Koca Mustafa Pasa Dergahi, genellikle siirle ilgi kurmus seyhler
tarafindan yonetilen bir merkezdir. Bu merkezin sairlik yonii de bulunan seyhler
tarafindan yonetilmesi bir yana birakilirsa; dergah bilinyesinde, belirli zamanlarda yapilan
torenlerde mersiye ve ilahi gibi edebi eserlerin okunmasi, katilimcilarinin ve ayini icra
edenlerin edebi eserlerden faydalandiklarini gostermektedir. Ayrica kurucu seyhten
itibaren mutasavvif sairlerin de yetismesinde rol oynamasi, Koca Mustafa Pasa
Dergahi’nda bulunan dervislerin siiri hem bir egitim hem de kendilerini ifade etme arac1
olarak kullandiklarini diistindiirmektedir. S6z konusu mekanda mutasavviflarin bir araya
gelis amacglar1 dogrudan bir siir meclisi olusturmak olmasa da Yakup-1 Germiyani
orneginde oldugu gibi, kendilerini ifade ederken siirden faydalanmis olmalari, tekkede
yapilan sohbetlerde siire yer verildigini gostermektedir. Koca Mustafa Pasa Dergahi’nin
1486°daki kurulusundan 1680 yilina kadar olan zaman araliginda, devrin siyasileri ile
kurdugu yakin iligkiler de “yiiksek kiiltiirii” temsil ettigi diisliniilen siyasal elitlerin etki
alanina girmelerine ve bdylelikle, sade sdyleyisle ancak Klasik Edebiyatin tiir ve sekilleri
ile eserler kaleme almalarina zemin hazirlamistir denilebilir. Ferruh Kethiida Tekkesi’nin
ise derviglerin asitaneye seyh olmadan dnce bir nevi egitim gordikleri ve yetistikleri bir
mabhfil oldugu anlagilmaktadir.

Bu iki dergdhin, kisa sayilabilecek bir tarihsel siire¢ icerisinde, yalnizca
derviglerinin ve seyhlerinin sair oluslar1 ve sair seyhlerin ardindan posta oturan
derviglerin de genellikle edebiyat ile ilgilenmeleri, Halvetiligin Siinbiiliye kolunun,
Istanbul’da kendi igerisinde canli bir edebi hayata sahip oldugunu gosterir. Bu iki tekke,
Siinbiili kolunun, Istanbul 6zelinde bir muhit olusturma siirecinde sekillenen ilk
mahfilleridir. Oncelikle sairlik yonii ile de dne ¢ikan bir dini 6nderin varlig1 ile temellenen

100



bu mahfiller, siyasal elitlerin hem vakiflar yardimiyla maddi desteklerle hem de bu maddi
kaynaklarla birlikte seyhlerin sahip oldugu statii sonucunda daha fazla kisiye hitap
edebilmislerdir.

Siinbiiliye koluna mensup bu iki dergah 6rnekliginden yola ¢ikilarak yapilacak
olan bir mahfil tanimlamasi, Istanbul Mevlevihaneleri icin de gegerli olabilecek bir
tanimlama olacaktir. Zira Koca Mustafa Pagsa Dergahi’nin bir mahfil haline gelmesini
saglayan faktorlerin benzerleri, istanbul Mevlevihaneleri icin de birebir ayn1 olmamakla

birlikte, benzerdir.

101



1.5. Edebi Bir Muhit Olusturmalar1 Yoniiyle Mevlevihaneler

1.5.1. Mevlevihanelerin Edebi Bir Muhit Olusturmalarimin Ik Asamalar ve
Dinamikleri

Mevlevi edebl muhitinin temelleri, Mevlana ile atilmistir. Mevlana’nin siir ile
kendini ifade etmesi, yasadig1 devrin ve toplumun sartlarinin bir geregi olarak ortaya
¢tkmis,?® bu durum daha sonralart Mevlana takipgilerinin siir ile ilgilenmelerini
beraberinde getirmistir. Mevlana’dan sonra gelen postnisinler edebi eserler iiretmeleri ve
bu eserleri tliretirken Mevland’nin izinden gitmelerinin yani sira, siyasi otoriteyi temsil,
kisisel deneyimleri aktarma ve sosyal farklilasma islevlerini de kullanmak iizere edebi
eserlerden faydalanmiglardir. Bu durum, tarikatin igerisinde farkli amaglarla sekillenen
ancak biitiin bir Mevlevi irfan muhitinde benzer sekilde olusan edebi {iriinlerin ortaya
ciktigi bir edebi muhitin olugsmasina zemin hazirlamigtir. Ayrica, Mevlevi gelenek
igerisinde “... siinnet-i seniyye-i Mevleviyye olan kelam-1 mevzindan bi’l-kiilliye feraga

ruhsat olma”?%*

yis1 Mevlevi dervislerinin siir ile ilgilenmelerini bir nevi zorunlu kilmustir.
Mevleviligin Istanbul’da olusan kiiltiir evresine girmesinden &nceki siiregte ana hatlari

ile ortaya ¢ikmaya baglayan Mevlevi edebi muhitini olusturan temel sartlar sunlardir:
-Mevlana’nin kendisini siir ile ifade etmis olmast,

-Sultan Veled (6.712/1312)’in hem Mevlana’nin izinden giderek tasavvufi konularin daha
1yl anlagilmasini saglamak hem de siyasal elitlere hitap edebilmek amaciyla manzum

eserler kaleme almasi,

233 Toplumun beklentileri ve siirin bu ¢ergevede iiretilmesi ile ilgili bilgi i¢in bkz. Ahmet Kartal, “Anadolu
Selguklu Devleti Déneminde Dil ve Edebiyat”, Divan Edebiyati Arastirmalart Dergisi, 1 (2008): 96.
Sanatcinin eserlerini tiretimi siirecindeki toplumsal etki hakkinda bir degerlendirme i¢in bkz. Hugh D.
Duncan, “Literature as Equipment for Action: Burke’s Dramatistic Conception”, The Sociology of Art and
Literature: A Reader iginde ed.Milton C. Albert vd., (New York: Praeger Publishes, 1976), 713-715.
234 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 121.

102



-Sultan Veled ve Ulu Arif Celebi (6.720/1320-21)’nin eserlerinde, Mevlana’ya nazireler

yazarak Mevlevi edebiyatinin temelini atmis olmalari,

-Tarikatin yayilmasi i¢in farkli sehirlere seyahatler diizenleyen Sultan Veled, Ulu Arif
Celebi ve Divane Mehmet Celebi (06.936/1530)’nin hem kendilerinin hem de
yetistirdikleri halifelerinin arasinda sairlerin olmasi. Bu dervislerin gittikleri bolgelere
Mevlevilige ait mazmunlari, kelime kadrosunu ve Mesnevi, Divian-1 Kebir, Mendkibii’l-

Arifin gibi Mevleviligin temel metinlerini tasimalar,

-Mevlevi dervislerinin, etkilesimde bulunduklar1 ¢evrelerin daha ¢ok schirli ve

entelektiiel kisilerden olugmasi,

-Tarikatin tek bir merkezden ve manevi bir hanedanlik sistemi icerisinde Orgiitlenmis

olmasi etkili olmustur.

1.5.2. Mevlevi Edebi Muhitinin Olusumunda Mevlana’nin Rolii

Mevlevilik, Mevland odaginda gelisen ancak onun vefatindan sonra
kurumsallasan ve Konya disinda da faaliyet gostermeye baglayan bir tarikattir.
Mevlana’dan sonra kurumsallasan bu tarikatin yayilmasi Sultan Veled, Ulu Arif Celebi
ve Divane Mehmet Celebi’nin yaptiklar1 seyahatler ile gerceklestirilmistir. Bu {i¢ isim
ayni zamanda, Mevlevi irfan muhiti icerisinde sekillenen Mevlevi edebi mubhitinin de
olugmasinda etkin rol oynamislardir. Ancak daha once de belirtildigi gibi tarikatin
kurusallasmasindan onceki siiregte Mevlana’nin edebi eserler iiretmis olmas1 Mevlevi

edebi muhitinin temelini olusturmaktadir.?%

Mevlana’nin Mesnevi, Divan-1 Kebir’i daha sonralar1 Mevlevi dervislerinin de

edebi liretimde bulunmalarina zemin hazirlamistir. Mevlana’nin temellerini attig1 bu

235 Tezimizin odagini olusturan konunun Istanbul Mevlevihaneleri cevresinde olusan edebi muhit olmasi
dolayisiyla, Mevlana’nin bu yapilanma tizerindeki etkisi hakkinda kisaca durulmustur.

103



zeminde, zamanla bir Mevlevi edebiyatt ve muhiti gelismis; Mevlevi sairler, tarikat
pirlerinin etkisinde gelisen, Mesnevi odakli yeni edebi tiirler gelistirmislerdir. Mevlana’ya
yazilan nazireler ve serhler, Mevlevi seyhleri hakkindaki menakibnameler, antolojiler,
mecmualar ve tezkireler Mevlevi edebi mubhiti icerisinde iiretilmeye baslanmistir.?%
Edebi eserlerin bu c¢esitliliginin yani sira, Mevlana’nin eserlerinin Mevlevi dervislerince
siirekli istinsah edilerek,?®’ halifeler vasitasiyla tarikatin yayildigi alanlara gotiiriilmesi de
Mevlevi edebi muhitinin olusumunda etkili olmustur. Mevlevi dervislerce farkl
cografyalarda agilan tekkelere tasinan Mesnevi ve -zaman zaman- Divan-: Kebir’in
Mevlevi gelenek igerisinde dervislerle birlikte okunmasi, Mevlevilerin bir edebi eseri
serh edebilecek kadar edebiyattan anlamasini ve bu iki eserin dili olan Farscayr da
bilmelerini gerekli kilmistir.”®® Bu amagla, Mevlevi tekkelerinde dervislere Farsca ve
edebiyat egitimi verilmis ve siir ile bag kurma tarikatin gelenegi haline gelmistir. Ali
Enver, Semdhdne-i Edeb’in dibacesinde Mevlevi dervislerinin siir ile olan baglarini “Siir,
musiki ve silikit bu miibarek tarikatin 6zel sartlarindandir. Tarikata girenler sair
olmazlarsa bile mutlaka siir okuyacak veyahut siirden tat alacak bir zevk ediniyorlar.” 23
climleleri ile belirtir ve bu mekanlar1 birer “edebiyat mektebi”?*® olarak niteler. Ali

Enver’in Mevlevi tekkeleri hakkindaki bu degerlendirmesi, tarikatin temel metinleri ve

ritiellerine bagl olarak gelisen bir muhitin varligini gosterir.

236 Victoria Holbrook, “Diverse Tastes in the Spiritual Life: Textual Play in the Diffusion of Rumi’s Order”,
The Legacy of Medieval Persian Sufism (1150-1500) iginde, ed. Leonard Lewishon ve David Morgan
(London; New York: Khanigahi-Nimatullahi Publications, 1992), 100. Mevlana’nin edebi eserler tizerinden
bir sanat ve diisiince sisteminin baslaticis1 olmasina dair kisa bir degerlendirme icin bkz. Talat S. Halman,
“Selguk Sufism”, A Millenium of Turkish Literature i¢inde ed. Jane L. Warner, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm
Bakanlig1 Yay., 2008), 33-39.
237 Franklin Lewis, Mevidnd —Gegmis ve Simdi, Dogu ve Bati-, ¢ev. Giil Cagali Giiven ve Hamide Koyukan,
(istanbul: Kabalc1, 2010), 356.
238 Mevlevilik ve edebiyat iligkisi iizerine degerlendirmeler i¢in bkz. Abdiilbaki Golpinarl, Meviana 'dan
Sonra Mevlevilik (Istanbul: Inkilap Yay., 2015), 405-417. ilhan Geng, “Mevlevi Edebiyat1 Uzerine Bir
Degerlendirme”, Tiirk Dili ve Edebiyati Arastrmalart Dergisi, V11 (1993): 129-143.
239 Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, haz. Tahir Hafizoglu (Istanbul: Insan Yay, 2010), 21-22.
240 Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 21.

104



Mevlana, Latifi Tezkiresi’'nde Anadolu’da yetisen seyhlerin ve sairlerin “serdar
u ser-defteri”®*! olarak anilmaktadir. Mevlana’nin mutasavvif ve sair kimliklerini bir
arada barindirmasi, Tiirklerin Anadolu’ya gelene kadar Ozellikle Fars cografyasinda
karsilastiklar1 mutasavviflarin da sair olmalar1 ile ilgilidir. Mevlana’nin kendisinden
beklenilen bir davranis olmasi ve halki daha iyi bir sekilde irsat edebilmek amaciyla edebi
eserler kaleme almasi yasadig1 dénem ve cografyanin bir geregidir?*?. Franklin Lewis,
Mevlana’'nin siir ile kendini ifade etmeyi tercih edisini yasadigi cografya ve donem ile
iliskilendirir. Mevlana’nin siiri “minberden ve kiirsiiden ders veya vaaz vermek i¢in bir
ara¢ olarak” 2 kullandigin1 ve bunda da basarili oldugunu belirtir. Siirle olan bu
yakinligina ragmen Mevlana, siir sdylemekten hoslanmadigini ancak bunun kendisinden
beklendigini ve bu sebeple siir yazdigin1 Fihi Md-Fih’te belirtmistir.?** Mevlana, siirin

sekline dair bir kaygisinin olmadigini, 6nemli olanin siirin 6zii oldugunu
“0, manadr, fatliin, failat degil.2*°

Ben kafiye diisiiniiriim; sevgilim bana der ki: “Yiiziimden baska higbir sey

distinme!”
Ey benim kafiye diistinenim! Rahatga otur, benim yanimda devlet kafiyesi sensin.
Harf ne oluyor ki sen onu diisiinesin! Harf nedir? Uziim baginin ¢itten duvari!”?46

misralarinda belirtmis, kafiye ve vezin kaygisindan uzak oldugunu dile getirmistir. Ancak
Mevlana’nin toplumsal bir beklentiye cevap verebilmek amaciyla gazeller sylemesi ya

da Mesnevi’yi yazdirmasi onun sanat¢i/sair kimliginden uzak oldugu anlamina

21| atifi, Tezkiretii’s-Su’ard ve Tabsiratu n-Niizama,72.
242 Toplumun beklentileri ve siirin bu ¢ergevede iiretilmesi ile ilgili bilgi i¢in bkz. Ahmet Kartal, “Anadolu
Selcuklu Devleti Déneminde Dil ve Edebiyat”, 96.
243 |ewis, Mevidnd —Gegmis ve Simdi, Dogu ve Bati-, 378.
244 Bkz. Mevlana Celaleddin, Fihi Ma-Fih haz. Abdiilbaki Gélparli, (Istanbul: Inkilap, 2011), 62-63.
245 Mevlana, Mesnevi, gev. Veled Izbudak, (Istanbul: Milli Egitim Genglik ve Spor Bakanlhig1 Yay., 1988),
c.6, 15.
246 Mevlana, Mesnevi, c.1, 138.
105



gelmemektedir. Lewis’in, Mevlana’nin Mesnevi’nin yazilis slirecinde, siirleri pek cok

defa okutup dinledigini ve diizeltmelerde bulundugunu belirtmesi,?*’

onun eserlerine ayni
zamanda bir sanatkar titizligi ile de yaklastigim1 gostermektedir. Mevlana, eserlerini
olustururken her ne kadar sanatkarane bir amacgla yazmamis olsa da eserlerinin zaman
zaman devrin edebiyat ile ilgilenen siyasal elitlerinin oldugu sema meclislerinde okunmus
olmast ya da Selguklu doneminde Mevlana’nin, toplumun entelektiiel kisileri ile

etkilesimde bulunmasi, eserlerini gozden gegirmesine ve diizenleyici miidahalelerde

bulunmasina neden olmustur.

Mevlana’nin edebiyat eserleri ile kendini ifade etmesi ile baglattigi ve
derviglerinin onu anlamak iizere yaptiklar1 serh, terclime, nazire vb. tiirlerindeki edebi
faaliyetler, Mevlevi edebi muhiti olarak adlandiracagimiz yapilanmanin temelini
olusturan faktorler olmus ve Mevlevi dervisleri gittikleri yerlere kendilerine ait bir tarzi
temsil edecek olan “Mevlevi Edebiyati”’ni?*® da tasimislardir. Mevlevi dervislerince farkli
kentlere tasinan bu edebiyat, ayni zamanda Mevlevihanelerin de birer edebiyat mahfili
haline gelmesini saglamistir. Mevlevi edebi muhitini olusturan en kii¢iik yapilar olan bu
mekanlar bazen tek basina, bazen de birden fazla Mevlevihanenin ayn1 kentte agilmasiyla

kentteki Mevlevi muhitini temsil edebilen edebi mekanlar haline gelmislerdir.

Ornegin Konya’daki Mevlana Dergahi ile Atesbaz-1 Veli, Cemel Ali ve Sems-i
Tebrizi zaviyeleri Konya ¢evresindeki Mevlevi edebi mubhitini temsil ederken, bu
durumun Istanbul’da daha farkli gergeklestigi ve kentteki bes Mevlevihaneden 6zellikle
Galata, Yenikap: ve Besiktas/Bahariye dergahlarinin, Istanbul’daki Mevlevi edebi
mubhitini temsil ettigi goriiliir. Esrar Dede’nin kayitlarindan yola ¢ikilarak Edirne, Kahire,

Lefkose, Kiitahya gibi kentlerde kurulan Mevlevihanelerin de bulunduklar1 bolgedeki

247 |ewis, Mevidnd —Gegmis ve Simdi, Dogu ve Bati-, 379.
248 Mevlevi edebiyatinin varligi hakkida bir degerlendirme igin bkz. Gélpmarh, Meviana’dan Sonra
Mevlevilik, s. 409-416.

106



Mevlevi edebi muhitini temsil edebilen merkezler olduklar1 sonucuna ulasilir.?*® Bu
mekanlarin her biri bulunduklar1 sehirdeki Mevlevi edebi muhitini yansitabilecek kadar
organize olabilmis yapilar haline gelmislerdir. Ancak bir Mevlevi edebi mubhitinin
varligindan bahsedebilmek i¢in oncelikle bu muhitin, sehir odakli olarak ilk defa
nerelerde olustugu, hangi donemlerde ve sartlarda ortaya ¢ikti§i sorularinin
cevaplanmasi, tezimizin ana konusu olan istanbul Mevlevihanelerinin, kentteki Mevlevi
edebi muhitini temsil etme siirecinin daha iyi anlasilmasimi saglayacaktir. Zira
Istanbul’daki ilk Mevlevihane kurulmadan dnce Mevlevilik, genellikle Selguklu’nun ve
Anadolu Beylikleri’nin hakimiyetinde olan yerlerde edebi yapilanmasinin siyasal,

kiiltiirel ve ekonomik zeminini olusturmustur.

1.5.3. Mevleviligin istanbul’a Gelmesinden Onceki Siirecte Mevlevi Edebi
Mubhitinin Kurulusu (1284-1491)

Mevlevilik, 13. asirdan itibaren Selguklu ve Osmanli kiiltiir ¢evreleri igerisinde
sekillenen, bu siirecte temas ettigi cevreleri de sekillendiren bir kurumdur. Devlet merkezi
odakl1 bir okuma yapildiginda, Mevleviligin Konya ve Istanbul olmak iizere iki dnemli
merkezinin oldugu goriliir. Bu iki merkezin odaginda sekillenen Mevleviligin yayilma
sinirlari, devletlerin sinirlar ile birlikte genislemis ya da daralmistir. Mevleviligin etkin
oldugu smirlarin, yayildig1 cografyadaki siyasi giic ile birlikte degismesinde tarikatin,

genellikle bu siyasi giiglerle birlikte anilir hale gelmesi de etkili olmustur.?*

Tarikatin temsil edildigi mekéanlar olan Mevlevi tekkelerinin, Selcuklu ve

Beylikler doneminde Konya merkezinden dagilmasi ve yine Osmanli Devleti’nin ¢okiisii

249 Esrar Dede tezkiresinde bu kentlerde yer alan Mevlevihanelerin birer edebiyat mahfili olduklar1 ya da
cevrelerinde Mevlevi muhitini temsil ettikleri hakkinda bir degerlendirme yoktur. Ancak bu
Mevlevihanelerde yetigen sairler hakkinda verilen bilgilerin birlestirilmesi ile s6z konusu kentlerde, belli
zamanlarda devam ettirilebilen bir edebi muhitin varligindan s6z edilebilir. Lefkose’de yetismis sairler
hakkindaki ornekler i¢in bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 103, 140, 173-174, 193, 209,
272.
20 Tarikatm yayilimmin Osmanli cografyasi ile simrh kalmas1 hakkinda bir yorum igin bkz. Lewis,
Mevldnd —Gegmis ve Simdi, Dogu ve Bati-, 504-5009.

107



ile birlikte s6z konusu tekkelerin de kapanmasi, tarikatin devlet yapilanmalari ile birlikte
var oldugunu gostermektedir. Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de, Rahmetullah Dede’nin
Uskiip Mevlevihanesi’nde seyhlik yaptigi donemde Macarlarin sehri istila etmeleri
sonucu tekkedeki biitiin esyay1 ve kitaplar1 toplayip dervisleri ile birlikte Gelibolu
Mevlevihanesi’ne ¢ekildigini kaydetmesi de bu durumun bir yansimasidir.?®® Yine aym
tezkirede, Yenikap: Mevlevihanesi seyhi Pecevi Arif Dede’den bahsedilirken, “sehr-i
mezbir kefere-i Engiirlis zabt idiip kendiilerine ikramen Filibe’de miiceddeden hankah
bina olind1.”?®? denilmesi Mevlevihanelerin yayilim alanlarinin devletlerin sinirlar ile
birlikte degistigini gosteren bir baska ornektir. Mevlevi edebiyati hakkinda bilgi veren
temel kaynaklardan biri olan Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye’ye de yansimis olan devlet
sinirlar1 ve bu siirlarin genislemesine ya da daralmasina bagli olarak degisen Mevlevi
irfan muhitinin Istanbul’u kapsamadan &nceki cografi dagilimmin bilinmesi, tarikatin
edebl mubhitinin ilk olusum asamasindaki sinirlarinin anlasilmasini saglayacaktir. Zira
tarikatin edebi yapilanmasinin dagilimi, Mevleviligin Istanbul’a gelmesinden once de

siyasi yapilanma ile birlikte genislemis ya da daralmastir.

Mevlevi irfan muhitinin Konya ve Istanbul odakli gelisim siirecinde, Istanbul’un
fethine kadar olan donem, Mevleviligin ilk kurulus asamasini tamamladigi, Anadolu ve
disindaki cografyalarda yayildigi bir siirectir. Istanbul’da kurulacak olan teskilatl ilk
Mevlevihane ve dolayisiyla ilk Mevlevi edebi mahfili olan Galata Mevlevihanesi’nin
acilisma kadar tarikat, yayilma gosterdigi cografyada kendi edebi muhitinin de

temellerini atmis goriinmektedir. Ornegin, Esrar Dede nin kayitlarinda Divane Mehmet

251 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 134.
252 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevieviyye, 208. Pegevi Arif Dede’nin kentten ayrilmast ile ilgili diger
kayitlar icin bkz. Fatih Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”
(Doktora Tezi, Istanbul Universitesi, 2020), 1779-1780. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap:
Mevlevihanesi, haz. Murat A. Karavelioglu, (Istanbul: Ata¢ Yay. 2005), 112. Esrar Dede bu iki 6rnek
disinda Sa’ida Dede maddesinde de Macarlarin Belgrad’1 istila ettiklerini ve bu donemde Sa’ida Dede ve
dervislerinin kentten ¢ikmaya calisirken sehit edildiklerinden bahseder. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y:
Mevleviyye, 143.

108



Celebi’nin faaliyetlerinden bahsederken ya da onun dénemindeki sairlerden s6z ederken
kullandig1 ifadeler, bu donemde Mevlevilerin yayildiklar1 alanlarda bir Mevlevi
edebiyatini da olusturmaya basladiklarin1 gostermektedir.?>® Bu teskilatlanma ve edebi
muhiti olusturma siirecinin baslaticilar1 ise Mevlana’dan sonra tarikati teskilatli hale
getiren Sultan Veled, tarikatin genis bir cografi alana yayilmasini saglayan Ulu Arif
Celebi ve Divane Mehmet Celebi’dir. Bu ii¢ ismin, tarikati Konya disindaki yerlere de

yaymalarinda kendilerinin ve halifelerinin ¢iktiklar1 seyahatler etkili olmustur.?>

Zekeriya Isik, mutasavviflarin seyahatlerini bes farkli amag cergevesinde
gerceklestirdiklerini belirtir.?®® Bunlardan ilki, tarikatin dgretilerini yaymak ve genis
toplumsal aglara ulagabilmek adina postnigin tarafindan gorevlendirilen dervislerin
yaptiklar1 seyahatlerdir. Ikincisi, seyhlerin kendi istekleri ile tarikata taraftar toplama,
kaynak saglama ve irsat etme amaglariyla ¢iktiklar1 yolculuklardir. Ugiinciisii dervislerin
aldiklar1 manevi bir isaret sonucu c¢iktiklart seyahatler, dordiinciisii; bir miirsite
ulagabilme gayesiyle yapilanlar ve son olarak da siyasiler tarafindan bir kente davet ya da
siirglin sonucu yapilan seyahatlerdir. Mevleviler, bu seyahat tiirlerinden genellikle ilk
ikisini icra etmisler; tarikatin yayilimi i¢in seyhler ve gorevlendirdikleri halifeleri, farkl

sehirlere seyahatler diizenlemislerdir.

Sultan Veled, yukarida verilen seyahat sekillerinden ikincisini gerceklestirmis;

tarikata taraftar toplamak tlizere Afyon’a gitmis ve 1284’te Celebi Hiisameddin’in

258 Divane Mehmet Celebi’ye intisap eden dervisler arasinda onunla birlikte farkli sehirlere yolculuk eden
Sadiki Dede, Irak ve Iran sairleri ile Arapga ve Farsca siir soyleyecek kadar siire hakim biridir. Esrar Dede,
Tezkire-i Suara-y1 Mevleviyye, 79. Divane Mehmed Celebi’nin Misir seferinde yaninda giden ve orada
postnisin olan Safi Ahmet Dede de Mevleviligin kurulus déneminde yetisen ve ayni zamanda ilerde Kahire
Mevlevi edebi muhitini temsil edebilecek yer olan tekkenin de ilk temsilcilerindendir. Bkz. Esrar Dede,
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 181. Yine Vefai Dede de Divane Mehmet Celebi tarafindan yetistirilen ve
Halep Mevlevihanesi’nde seyhlik yapan bir sairdir. Seyhin Arapga ve Farsca siirleri oldugu kaydedilmistir.
Esrar Dede, Tezkire-i Suara-y1 Mevleviyye, 296.
2% Mevleviligin Mevlana’dan itibaren ilk donem yapilanmasi hakkinda genis bilgi icin bkz. Mustafa
Topatan, “Mevleviligin Tesekkiil Dénemi”, (Doktora Tezi, Marmara Universitesi, 2013).
25 g1k, Devlet ve Tarikat, s. 51-59.

109



oliimiine kadar burada irsat faaliyetlerini siirdiirmiistiir.?®® Sultan Veled, ayrica I. Yakup
Celebi (1300-1340) déneminde Kiitahya’ya halifelerinden Imamii’d-din Hezar-Dinar’1
yollayarak tarikat1 buraya da tasimistir.?>” Bu faaliyetleri ile beraber, Mevleviligin asil
kurucusu ve teskilatlanmasini saglayan kisi olan Sultan Veled,?®® ayn1 zamanda tarikatin
merkeziyet¢i yapisini kuran ve bu yapi icerisinde yetistirdigi halifeleri Konya merkezine
uzak olan Erzincan, Amasya gibi sehirlere yollayarak tarikatin tek merkezden yayilmasini
da saglayan kisidir.?®® Sultan Veled, merkeziyetci bir tarikat kurmasmin yam sira,

260 yakif destekleri ile devam eden

Mevlana’nin reddettigi bir uygulama olsa da
Mevlevihanelerin de kurucusudur. Bu vakiflar1 saglayabilmek i¢in Sultan Veled,
Selguklu ailesi ve Mogollar ile iyi geginmis,?®* bu kisiler igin kaleme aldig1 eserleri ile
yasadig1 devrin patronaj agimin disinda kalmamaya calismistir. Sultan Veled’in Sultan
Giyaseddin Mesut (8.70871308)%%2 icin yazdig1 kasidesinde gegen asagidaki ifadeler,
onun kendisi ve Mevlevi ¢evreden olan on dort kisi i¢in taninmasinm istedigi vergi
muafiyetini dile getirmektedir. Manzumeden Sultan Veled’in, yalnizca Selguklu Sultani

Giyaseddin Mesut (II. Mesud) ile degil aynm1 zamanda dénemin Mogol Valisi Samagar

Noyan ile de iletisim halinde oldugu anlagilmaktadir.

26 Bkz. Golpmarl,, Meviana 'dan Sonra Mevlevilik, s. 44-45.
7 Goncagiil Artam, Osmanli Déneminde Mevlevi Tarikatimin Klasik Oncesi Donemi, (Istanbul: Tarih
Enclimeni Yay., 2007), 44.
28 Sultan Veled’in Mevleviligin kurulusunda oynadigi rol hakkinda genis bilgi icin bkz. Hiilya Kiigiik,
“Sultdn Walad’s Role in the Foundation of the Mevlevi Sufi Order”, Mawlana Rumi Review, 3 (2012): 22-
50.
29§, Barihiida Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri” (Doktora Tezi, Selguk
Universitesi, 2000), 60.
260 Golpmarh, tarikatin Mevlana’dan sonra yasadign bu degisimi “Vakif malla geginmeyi istemiyen
Mevlana’nin halefleri vakfa baglanmislardir. Inananlara, ellerinin emegiyle gecinmeyi tavsiye eden
Celaleddin’in yoluna gidenler, nefis miicadelesi bahanesiyle hazir ekmek yemeyi tercih etmislerdi. (...)
Nefis miicadelesinin bir baska cephesi olan vakif miicadelesi, i¢lerinden tamahkarlar, methiyeciler,
kasideseralar ve ariza miingileri yetistirmisti.” ifadeleri ile elestirmistir. Gdlpiarli’nin bu elestirisi, tarikatin
edebi metinlerinin, devrin patronaj ag1 icerisindeki kullanim sekilleri hakkinda da fikir vermektedir. Bkz.
Golpmarl, Meviana’dan Sonra Mevlevilik, 303.
261 Sultan Veled’in devrin devlet adamlarina yazdigi kasideler ve bu kisilere sundugu eserler vasitasiyla
tarikata kaynak bulmaya calistigina dair genis bilgi i¢in bkz. Golpnarl, Meviana’'dan sonra Mevlevilik,
48-51.
%62 Gryaseddin Mesut hakkinda bilgi icin bkz. Muharrem Kesik, “Mesud II”, DI4 ¢.29 i¢inde, (Ankara:
TDV Yay., 2004), 342-344.

110



“Bizim senden dilegimiz ve istegimiz, aileniz tarafindan s6z verilmis olan seyleri

yerine getirmendir.

Senin atandan ve babandan bize (verilecek) bagislar karara baglanmisti. Boyle bir

evlada (bagislar) yiiz katina ¢ikarmasi yarasir.

Ve Mevlana asiklarindan on dort kisi, o son derece comert sah sayesinde

(vergiden) muaf ve ayricalikli idiler.

(..)

Ozellikle Samagar (Noyan) da bu ihtiya¢ hakkinda damga (ferman) yazmis ve
goniilden pas1 gidermistir.

Gerek onun hatir1 i¢in gerekse kendi baban i¢in, bizden alinan (vergiyi) bize tekrar

bagisla.”?%

Sultan Veled’in II. Mesut’tan vergi muafiyeti istedigi yukaridaki beyitlerde adi gecen
Samagar Noyan ve ailesi, sairin hakkinda methiye yazdig1 bir Mogol valisidir.?®* Sair, bu
Mogol valisini agsagida cevirisi verilen beyitte vmektedir;

“Samagar Aga, Noyan’sin sen, ezelden secilmis sahsin, Hak tarafindan

(génderilmis) herkesin yardimcisisin; begimiz bizi unutma.” 2%

Sultan Veled, Emir Taceddin Hiiseyin (6. 675/1277)’e yazdig1 bir kasidesinde de

II. Mesut’a yazdig1 kasidesindekine benzer bir sdyleme sahiptir. Sair, Emir Taceddin’den

“By fazilet ve comertlik madeni! Mademki seniniz, o halde bor¢lu olmamizi reva

gorme.

263 Sultan Veled Divani, haz. ve gev. Veyis Degirmencay, (Istanbul: Demavend Yay., 2016), 526.
264 Samagar Noyan ve hakkinda Sultan Veled’in yazdig1 methiye i¢in bkz. Veyis Degirmengay, “Sultan
Veled’in Mogollarin Anadolu Valisi Samagar Noyan ve Ailesine Methiyesi”, Atatiirk Universitesi Edebiyat
Fakiiltesi Sosyal Bilimler Dergisi, 51, (Aralik 2013): 85-90.
265 Sultan Veled Divani, 591.

111



Cabuk, borg kaygisini gonliimden uzaklastir; benim sirtimdan ytikii kaldir; onay

(yazisini) gonder.”?%

beyitleri ile borcunun affedilmesini istemektedir.

Mevlana nin, siyasilerle mektuplar vasitastyla kurdugu iletisimi?®” Sultan Veled
siirleri ile saglamistir. Sultan Veled’in bu hamlesi, Mevlana ornekliginde gelisen ve
genellikle egitim ve irsat amagh yazilan siirlerin yam sira, tarikat disindaki kisilere
yazilan siirlerin de olusumuna zemin hazirlamistir. Nurettin Topgu Sultan Veled’in,
babasinin uygulamalarindan farkli olarak gelistirdigi bu yoniinii; tarikat adap ve ayin
yoniinden sistematik ve sanatla ilintili bir hale getirdigini; ancak tarikatin sanat ile olan
iligkisinin, ayn1 zamanda Mevleviligin sanatin sundugu olanaklar ¢ergevesinde ortiilii ve

sinirl kalmasina neden oldugu seklinde yorumlar.2%8

Sultan Veled’in siyasilerle kurdugu iletisimini A. Yasar Ocak, ilerde tarikatin
yayillmas: siireci i¢in hazirlanan giiglii bir zemin olarak niteler.?®® Sultan Veled’in
Mevleviligin maddi kaynaklarini arttirmak {izere edebi eserlerden faydalanmis olmasi ve
bu hamleleri ile tarikatin ekonomik zeminini giiclendirmesi, ayn1 zamanda Mevleviligin
kiiltiirel zemininin de sekillenmesinde etkili olmustur. Seyhin bu tercihi sayesinde,
kendisinden sonra gelenler de yalnizca Mevlana’dan kalan bir gelenegin takipgileri olarak
edebi eserler kaleme almamislar; ayn1 zamanda gevreleri ile iletisim kurmada edebi
eserleri birer vasita olarak kullanmiglardir. Bu durum ise daha sonralari,
Mevlevihanelerin, bulunduklar1 bolgede siyasal elitler ile edebi eserler iizerinden de

iletisim kurabilen etkin edebiyat mahfilleri olarak ortaya ¢ikmalarini saglamigtir. Sultan

26 Sultan Veled Divani, 535. Sultan Veled, baska bir kasidesinde ise Emir Taceddin’den Karaarslan
kdyiiniin yeniden kendisine vakfedilmesini istemistir. Bkz. Sultan Veled Divani, 551-552.
267 Mevlana’min Selguklu elitlerinden, Sultan Veled’in vergi muafiyeti, maddi destek gibi taleplerine benzer
talepleri igin bkz. Mevlana Celaleddin, Mektuplar, haz. Abdiilbaki Gélpinarli (Istanbul: Inkilap, 1963), 29,
39, 49, 92, 143-144.
268 Nurettin Topgu, Islam ve Insan Mevlana ve Tasavvuf, (Istanbul: Dergah Yay.,), 126.
269 Ahmet Yasar Ocak, “Tiirkiye Tarihinde Merkezi Iktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIII. Yiizyillar)
Meselesine Kisa Bir Bakis”, 19.

112



Veled’den yaklasik ii¢ yiiz yil sonra yasamis olan Siyahi Dede’nin Kibris
Mevlevihanesi’nde, tarikata kaynak bulabilmek adina pasalara kasideler yazmis
olmas1,?’® Seyh Galib’in Galata Mevlevihanesi’nin tamiri igin III. Selim’den bir kaside
vasitasiyla destek istemesi,?’* Sultan Veled’in tarikatin ekonomik zeminini olustururken
edebi metinlerden vasita kilmasinin bir sonucu olarak ortaya ¢ikan orneklerdir. Siyahi
Dede’nin ve Seyh Galib’in de yasadiklar1 donemlerde, tekkelerinde birer edebiyat hamisi
olarak on plana ¢iktilar1 g6z 6niinde bulunduruldugunda, Mevlana ile baslayan ancak
Sultan Veled ile birlikte bir yontem olarak uygulanan edebi eserler ile tarikatin
yaytliminin ve ekonomik imkanlarimin arttirilmasinin, uzun vadede tarikatin kiiltiirel
zeminini de insa ettigi goriliir.

Sultan Veled ile birlikte baglayan Mevleviligin ekonomik ve kiiltiirel yayilma
siireci, oglu Ulu Arif Celebi’nin postnisin olmasi ile birlikte hizlanmistir. Ulu Arif
Celebi’nin Celebilik makamina ge¢mesi ile birlikte, Mevleviligin manevi bir saltanatin
temsilcileri tarafindan, tek bir merkezden ydnetilmesi siireci de resmen baslanmistir.?’? Bu
sistemin Mevlevilik icerisinde var olmasi, tarikatin farkl kollara boliinmesini engellemis
ve tarihsel siirecte genelde istikrarl bir yap1 icerisinde ilerlemesini saglamistir. Tarikatin
sahip oldugu bu istikrarli ve merkeziyet¢i yap1 yalnizca tarikatin i¢ isleyisinin giiclii
olmasini saglamamistir. Bu yapi, Mevleviligin kiiltiirel alandaki faaliyetlerinin de giiciinii
arttirmistir. Tek bir merkezden yonetilme sayesinde Mevlevi tekkelerinde yetisen sair
sayis1 diger tarikatlara gore daha fazla olmus ve Klasik Edebiyat gelenegi igerisinde
yetisen sairlerin %68’i Mevlevilik ile bir sekilde bag kurmustur.?’® Zira istikrar1 saglayan,

catigmalarin olmadigy, is birliginin saglandig1 toplum ve topluluklarda, sanat eserlerinin

210 Kaya, “Lefkosa Mevlevihanesi’nin Sair Seyhlerinden Siyahi Mustafa Dede”, 26-27.
211 Cem Dilgin, ”Seyh Galib’in Mevlevi-Hanelerin Tamirine Iliskin Siirleri”, Osmanli Arastirmalari, 13
(1994): 29-76.
212 Bkz. Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, 60. Golpiarh, Mevidnd dan Sonra
Mevlevilik, 98-99.
273 sen, “Divan Sairlerinin Tasavvuf ve Tarikat fliskileri”,189.

113



daha amagh ve kullanima yonelik bir sekilde tasarlandiklar1 ve bu faaliyetlerde bulunan

kisi sayisinin arttig1 sanat sosyolojisi ¢alismalarinda vurgulanan bir noktadir.?’*

Ulu Arif Celebi, 14. asirda tarikatin genis bir alana yayilabilmesi icin babasi
Sultan Veled gibi pek ¢ok seyahatte bulunmustur.?’®> Ulu Arif Celebi, bu yayilma
faaliyetlerini devrin degisen siyasi otoriteleri arasinda siirdiirmiis ve Konya’nin batisinda
kalan Anadolu Beylikleri’ne dogru seferlere ¢cikmustir. Bu siiregte, Mendkibii I-Arifin’de
verilen bilgilere gore Ulu Arif Celebi’nin Mevleviligi yaydigi cografya Anadolu
topraklariyla sinirli kalmamis, Mogollarin baskenti olan Sultaniye’ye kadar ulasarak
tarikat buraya da tasmmustir.?’® Bat1 Anadolu’da kurulan Mevlevihanelerin hemen hepsi
Ulu Arif Celebi’nin etkilesimde bulundugu beyler tarafindan insa ettirilmistir. Ornegin
Manisa Mevlevihanesi, Saruhanoglu Ishak Celebi, Antalya Mevlevihanesi ise Tekeoglu
Mehmet Bey tarafindan kurulmustur.?’’ Bu beylerin Mevlevihaneleri vakiflar yolu ile
desteklemesi ise yalnizca, beylerin Mevlevilige olan ilgilerinden kaynaklanan bir durum
degildir. Ism, beylerin Mevlevilerle yakin iligkiler gelistirmesini, Selguklulardan sonra
ortaya yonetici/hiikiimdar iddias1 ile ¢ikan bu kisilerin iktidarlarini, halkin birer dini
otorite olarak gordiigli Mevlevilerce onanmasimi saglayarak toplum icerisindeki
karizmalarini dini yonden de mesru hale getirme gabasi olarak tanimlar.?’® Mevleviligin
bir dini otorite olarak Anadolu Beyliklerine sagladigi mesruiyet zemininin ise Siinni

I[slam yorumu ve gaza ideolojisinden?”® olustugu goriiliir. Bu iki motif sayesinde

24 Bu konu hakkinda bir yorumlama igin bkz. Wolff, Sanatin Toplumsal Uretimi, s. 36-38.
215 Ulu Arif Celebi’nin seyahatlerinin bir kismim kendi inisiyatifiyle, bir kismini ise babasinin
yonlendirmesiyle yaptigi, gittigi ¢ogu sehirde ya dedesi Mevlana ya da babasi Sultan Veled tarafindan
gonderilen halifelerin kurdugu tekkelerin bulundugu tespit edilmistir. Bkz. Artam, Osmanli Devleti’nde
Mevlevi Tarikatimin Klasik Oncesi Dénemi, 44-45. Bkz. Ismet Kayaoglu, “Sultan-Mevlevi liskilerine
Genel Bir Bakis”, X. Mili Mevidna Kongresi Kitab: c.I iginde, ed. yk., (Konya: Selguk Universitesi Yay.,
2002), 35-36.
216 Golpimarly, Mevidna 'dan Sonra Mevlevilik, s. 97.
217 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, 61.
218 Ekrem Isin, “Istanbul’da Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikati Uzerine Toplumsal Tarih Notlar1-*,
Saltanatin Dervisleri, Dervislerin Saltanati, i¢inde ed. Ekrem Isin (Istanbul: Istanbul Arastirmalari
Enstitiisii, 2010), 17-18.
219 Is1n, “Istanbul’da Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikat: Uzerine Toplumsal Tarih Notlari-*, 21.

114



Mevlevilik, Anadolu Beyliklerini dini yonden mesrulagtiran bir kurum olarak ortaya
cikarken ayni zamanda, siyasal elitlerle temasa gecerek toplumsal prestijini de arttiran,
vakiflarla zenginlesen ve bu sayede daha fazla kisiye hitap etme amacini da hizla
gergeklestirebilen bir yapiya sahip olmustur. Tarikatin siyasi alandaki bu faaliyetleri daha
sonralari, Mevleviligin donemin yliksek kiiltiir ¢evreleri igerisinde yer alan kisilere
ulasabilmesini de saglamistir. Sultan Veled ve Ulu Arif Celebi’nin bu faaliyetleri,
tarikatin giiglii bir ekonomik ve siyasi zemin iizerinde ilerlemesini saglarken ayni
zamanda ekonomi ve siyasetin destegi ile sekillenen kiiltiirel alanin da tarikat igerisinde
saglamlagmasint  beraberinde getirmistir. Donemin siyasal elitleri tarafindan
Mevlevihanelerin agilmasi ve desteklenmesi, Osmanli doneminde de siirdiiriilen bir
gelenek haline gelmis, mekanlarin mimari agidan aldiklari bu destek Mevlevi tekkelerinin
bolgelerindeki edebi muhiti temsil etmelerindeki sebeplerden biri olmustur.?®
Mevlevihanelerin acilisina siyasal elitler tarafindan verilen destekler sayesinde, s6z
konusu mekanlar ayn1 zamanda devrin entelektiielleri ve aydinlariin da dolasimda
oldugu yiiksek kiiltiir cevrelerine de hitap edebilen kurumlar héiline gelmislerdir. Sanat
eserlerini bu kiiltiir ¢cevrelerinde iireten mutasavviflar, eserleri ile dini amaclara hizmet
ederken ayni zamanda siyasi otoritenin de zevkine hitap edebilecek bicimlerde eserler
tireterek donemin Mevlevi tekkelerini hem siyasi hem de dini sembollerle iiretilen
eserlerin olduklar1 merkezler héline getirmislerdir. Durmus, Mevlevi tekkelerinin bu
durumunu -o6zellikle tasradaki Mevlevihaneleri- bolgedeki Klasik Edebiyatin temsil
edildigi, kent merkezlerinde olusan kiiltiirel ortamin merkezden tasraya dogru

yayilmasinda arac1 olan kurumlar olduklari seklinde yorumlamugtir.?8!

Ulu Arif Celebi’nin Mevleviligi genis bir cografyaya yayarken, siyasal elitler ile

kurdugu iletisimde edebi eserlerden faydalanmadigi goriiliir. Celebi’nin, Farsga siirlerden

280 Durmus, Sair ve Sultan, 129.
281 Durmus, Sair ve Sultan, 130-131.
115



olusan bir Divan’1 vardir. Eser, 128 gazel ve 81 rubaiden olusmaktadir. Gazellerinin ¢gogu
Mevlana’ya ve Sultan Veled’e nazire olarak yazilmistir?®2. Ulu Arif Celebi, siirlerinde
tasavvufi konular ifade etmeyi amag edinmistir.?®® Celebi’nin tarikatin edebi muhitinin
sekillenmesine ve bir Mevlevi edebiyatinin olusmasina en biiyiik katkisi Eflaki’ye
Mendlkabii’'I-Arifin’i yazdirmis olmasidir. Zira bu eser daha sonra, Mevlevi edebiyatmin
ana kaynaklarindan birini olusturmakla birlikte, Mevlevilerce yapilan manzum ve mensur
terciimelere de konu olmustur.?®* Ulu Arif Celebi’nin istegi ile yazilan bu kitap iizerinden
kurgulanan eserler, daha sonralari, tarikatin siyasal elitlere sunduklar1 ve tarikata kaynak

sagladiklari araglar olarak kullanilmislardir.?®

Ulu Arif Celebi, bir seyh olarak tarikatina kaynak bulma, taraftar toplama
amaciyla seyahate ¢ikarken, miiritlerini de ayn1 amagcla sefer yapmaya yonlendirmistir.
Arif Celebi déneminde tarikat, onun ve halifelerinin yaptig1 seyahatlerle Karaman,
Aksehir, Afyon, Amasya, Kiitahya, Nigde, Sivas, Tokat, Birgi, Aydin, Alanya, Antakya,
Erzurum, Bayburt, Merend, Tebriz ve Irak’a kadar yayilmistir.?®® Tarikatin Anadolu
disinda kalan bolgelere kadar ulagsmisken Osmanli topraklarina gegmemis olmasi

arastirmacilarin dikkatini ¢eken bir durum olmustur.

Sultan Veled ve Ulu Arif Celebi’nin, tarikati farkli bolgelere tasirken, bu
bolgelerdeki siyasal elitlerin desteklerini almis olmalari, tarikatin s6z konusu

cografyalardaki yayilimini olumlu sekilde etkilerken, Osmanli topraklarinda etkin olma

282 Ulu Arif Celedi, Divdn, haz. ibrahim Kunt, Murat Vanlioglu (Konya: Konya Biiyiiksehir Belediyesi
Yay., 2013), 34-35.
283 Ulu Arif Celedi, Divdn, 34.
284 Bu terciimeler hakkinda genel bir degerlendirme igin bkz. Betiil Sinan Nizam, “Kemal Ahmed Dede’ nin
Terciime-i Menakib-1 Mevlana Adli Mesnevisi” (Doktora Tezi, Bogazi¢i Universitesi, 2010), 7-24.
285 Eserlerin tarikata kaynak saglama ya da Siyasal elitlerin dikkatlerini gekmek iizere kullammlari igin bkz.
Hiiseyin Yilmaz, “Mevland Osmanli Sarayinda: Mahmud Dede’nin Sevakibii’l-Menakib’inda Siyasi
Imgeler” ed. Ercan Alkan, Osman Sacid Sari, Osmani:i’da Ilm-i Tasawuf iginde (Istanbul: ISAR Yay.,
2018), 735-743.
286 Ulu Arif Celebi’nin seyahatleri ile ilgili genis bilgi i¢in bkz. Golpnarli, Meviana dan Sonra Mevlevilik,
76-80.

116



siirecini geciktirmistir. Bu gecikmenin ii¢ sebebi oldugu ifade edilmektedir:?®" Birincisi,
Mevlevilik ve Karamanogullar iliskisi. Ikincisi Osmanlmn ilk donemlerinde gdcebe
Tiirkmen asiretlerinden olusmasi ve stirekli gaza faaliyetlerinde bulunmasi dolayisiyla
kent kiiltiirinin Osmanli Beyligi icerisinde oturmamis olmasi. Ugiinciisii ise

Mevlevilerin halk nezdinde sahip olduklar1 manevi otoritedir.

Ulu Arif Celebi’nin halifelerinden Kalemioglu Ahi Mehmet’in 1310-1320 yillar:
arasinda Karaman’da kurdugu zaviyenin, zamanla Karamanogullar1 Beyligi’nin
yoneticileri tarafindan desteklenip tamir ettirilmesi?®® Mevleviler ile Karamanogullart
arasindaki etkilesimin bir kanitidir. Ekrem Isin’in tespitlerine gore bu siirecte,
Karamanoglu beylerinin destegini etkin bir sekilde alan tarikat, aynt zamanda
Osmanli’nin Anadolu’daki rakibi olan ve kendini Selguklu’nun mirasgilart olarak géren
bu beyligin “siyasi patronaji altinda bir beylik kurumu”?®® haline de gelmistir.
Mevleviligin Karamanogullar1 ile birlikte anilmasi, Isin’a gore tarikatin Osmanl
topraklarina girisini engelleyen bir unsur olarak 6ne ¢ikarken, Ocak bu konuya farkli bir
aciklama getirmistir. Ocak’a gére Osmanlilarin Mevleviligin yayilma doneminde heniiz
kiiciik bir beylik olmasi, adin1 daha ¢ok gazalarla duyurmasi dolayisiyla entelektiiel
yonden yiiksek bir ¢evrede yetisen Mevlevilerin dikkatini ¢cekmemistir. Bir diger neden
ise geneli gocebe Tiirkmen asiretlerinden olusan bu beyligin, sehirli bir karakter tagiyan
Mevleviligin gelisimi i¢in uygun bir ortam sunmayisidir.?®® Ocak’in tespitleri,
Mevlevilerin edebi muhitinin sinirlarini da belirleyen etkenlerden biri olan siyasal elitlere

yakin ve catigsmalardan uzak olan ¢evrelerde sekillenme durumunu yansitmaktadir.

287 Ocak, “Tiirkiye Tarihinde Merkezi Iktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIII. Yiizyillar) Meselesine Kisa
Bir Bakis”, 20-22. Isin, “Istanbul’da Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikati Uzerine Toplumsal Tarih
Notlar1-“, 20-21.
288 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, 61.
289 Is1n, “Istanbul’da Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikat: Uzerine Toplumsal Tarih Notlar1-", 21.
290 Qcak, “Tiirkiye Tarihinde Merkezi Iktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIIL Yiizyillar) Meselesine Kisa
Bir Bakis”, 20.

117



Mevleviligin daha ¢ok sehirli bir karakter tasimasi, savas ve siyasi ¢ekisme
ortamlarindan uzak olan baska bir deyisle ¢atismanin en aza indirildigi kurumlarin
icerisinde yayilmayi tercih etmesi,?®* tarikatin edebi alandaki yayilimini da etkilemistir.
Tarikatin Osmanli cografyasina gegmesine kadar 14. asirda yetistirdigi sairlerden Ahi
Sadik (6.?), Hizir Celebi (6.750/1349), Celaleddin Ergun Celebi (6.775/1373), Sah Celebi
(6.780/1378), Burhan (Burhaneddin ilyas Celebi) (6.797/1394), Zeyneddin Celebi
(6.800-828/1398-1424) adli sairler Kiitahya’da; Feyzi (6.?), Ulu Arif Celebi
(6.720/1320), Ahmet Eflaki (6.761/1359), Emir Alim Celebi (6.798/1395), Bedreddin
Dede (6.800/1397), Konya’da faaliyet gostermistir. Bu asirda yasayan Dede Davud (6.?)
ise Ulu Arif Celebi doneminde kurulan Antakya Mevlevihanesi’nde yetismis daha sonra

Kahire Mevlevihanesi seyhligini yiiriitmiistiir.?%?

15. yilizyilda yetisen Mevlevi sairlerin yetistikleri ve irsat faaliyetlerinde
bulunduklar: kentlerin ise gesitlendigi gériiliir. Emir Adil Celebi (6.865/1460 ?), Konya
ve Karaman’da; Emir Arif-i Kagek (6.824/1421), Ilmi Dede (6.923/1517) ve Lokmani
Dede (6.925/1519) Konya’da; Hiidayi Dede (6.885/1480) Afyon ve Mugla’da; Mu’ini
(6.7)*2, Afyon ve Edirne’de; Hizir Pasa (6.773/1372), Abapls Celebi (6.890/1485) ve
Divane Mehmet Celebi (6.936/1530) Afyon’da; Fani (6.910/1504?) ve Fenayi
(6.925/1519) Afyon ve Denizli’de; Zamiri (6.?) Cankiri’da, Cemali’nin (6.?) ise Konya
ve Edirne’de faaliyet gosterdigi Esrar Dede tezkiresinden anlasiimaktadir.?®* Ayrica

yagsadigi donem tam olarak tespit edilemeyen Celebi Alaeddin (6.?), Celebi

21 Ulu Arif Celebi, Anadolu’nun Mogol istilasina ugradigi dsnemde Karamanogullar1 yerine Mogollar
desteklemistir. Burada Mevlevilerin amacinin, kan dokiilmesini engellemek oldugu anlasilmaktadir. Bkz.
Ahmet Eflaki, Ariflerin Menkibeleri (Mendkibii’l-Arifin), cev. Tahsin Yazici, (Istanbul: Hiirriyet Yay.,
1973), c.2, 294.
292 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 121.
293 Sairin ad1 Esrar Dede Tezkiresi'nde gegmemekle birlikte, eseri hakkinda yapilan Mu 'ini’nin Mesnevi-i
Murddiyye’si —Mesnevi Terciime ve Serhi- adli eserde Afyon’da yetismis olabilecegi bilgisine
ulasilmaktadir. Bkz. Kemal Yavuz, Mu’ini’nin Mesnevi-i Murdadiyye’si —Mesnevi Terciime ve Serhi-
(Konya: Selguk Universitesi Mevlana Arastirma ve Uygulama Merkezi Yay., 2007), c.1, 21-25.
29 Bu sairler hakkinda genis bilgi igin bkz. Esrar Dede, TezKire-i Su rd-y: Mevleviyye, adh eserin geneline
bakilabilir. Ayrica bkz. Acik Onkas, Klasik Tiirk Edebiyatinda Mevlevilik Kiiltiirii ve Mevlevi Sairler, 210-
226.

118



Muzafferiiddin (6?), Celebi Miieyyed (06.?) de Sefine-i Nefise-i Mevieviyyan’daki
kayitlara gore®® 14.-15. asirda Kiitahya’da yasamis Mevlevi sairlerdir. Bu sairlerden on
ikisi seyh, on altis1 ise seyhlerin yetistirdigi dervislerdir. Sairlerin faaliyet alanlarina
bakildiginda genelinin, Anadolu Beyliklerinin sinirlar1 igerisinde kaldig1 goriiliir. Bunlar
icerisinde yalnizca Dede Davud’un, Mu’ini’nin ve Cemali’nin faaliyet alani,
digerlerinden farklilagmaktadir. Bu verilerden, tarikatin edebi yapilanmasinin
sekillendigi 14.-15. asirlarda, sairlerin daha c¢ok kent merkezlerinde ve siyasi
miicadelelerin nispeten sakin oldugu bdlgelerde faaliyet gosterdikleri anlasilmaktadir.
Ozellikle 15. asirda yasamis olan Mu’ini ve Cemali’nin faaliyet alanlarinm, Beylik
merkezlerinden bagka bir siyasi alan olan ve kentli bir karakter gostermeye baslayan

Osmanli’ya dogru kaydig1 goriiliir.

1.5.4. Mevlevi Sairlerin Osmanh Cografyasindaki ilk Etkinlikleri

Cemali, Emir Adil Celebi’nin oglu olup, kaynaklarin verdigi bilgilere gore
Osmanli yonetimi ile irtibata gegen ilk Mevleviler arasindadir.?®® Cemali’nin Edirne’ye
gelmesinden once Celaleddin Celebi, II. Murat’in Konya’dan bir seyh talep etmesi
lizerine 1438 yilinda Edirne Mevlevihanesi postnisini olmustur.?®’ Seyhin burada iki yil
gorev yaptiktan sonra vefat etmesi tizerine yerine, kardesi Cemaleddin Celebi gecmistir.
Sultan ile iligkileri, Celaleddin Celebi donemindeki gibi iyi oldugu belirtilen Cemali’nin
98

manevi yardimlarinin, savas esnasinda sultana destek oldugunu Esrar Dede haber verir.?

Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye’de yer verilen ve Sakib Dede’nin Sefine-i Nefise-i

2% Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme- Metin)”, 92-93.
2% Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme- Metin)”, 1045-1053.
27 Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevdrihi 'l-Mevleviyye, haz. Cem Zorlu, (Istanbul, Insan Yay., 2017),
239.
298 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 76. 11. Murat’a Tatar Han’1 ile savastig1 esnada bir Mevlevi
derviginin yardim ettigine dair kayitlar i¢in bkz. Mehmed Hakim Efendi, Hakim Efendi Tarihi, haz. Tahir
Giingor, (Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig1 Yay., 2019), c.1, 819. Silkii’l-Le dl-i Al-i
Osman’da Edirne Mevlevihanesi’nin agilisi detayli bir sekilde anlatilmistir. Bu anlatt da Hakim Efendi
Tarihi’nde gecen kayitlarla ortiismektedir. Ancak bu manzum anlatida II. Murat’in bizzat Mevlevihane’de
hizmette bulundugu da belirtilmektedir. Bkz. Ahmed Hasib Efendi, Silkii’l-Le al-i Al-i Osmdn, haz. Goker
Inan, (Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi Yay., 2021), c.1, 628-635.

119



Mevleviyan’indan alindigi anlagilan II. Murat’in Cemali i¢in yazdidi siirler, sultan ile
seyh arasindaki iliskinin boyutunu gdstermesi bakimindan da énemlidir. Ornegin asagida

verilen

Cemaleddin idiip bu ses cihati risen-i vahdet

Sema‘-1 ba-safa virdi letafet ¢ar erkana

‘Aceb mi olsa ‘alem cilve-gah-1 sirr-1 Mevlana

Ki old1 enfiise afak yek-ser Mevlevi-hane®®

beyitleri ile sultan, seyhin manevi himayesi altinda tiim kainatin bir Mevlevihane haline
geldigini belirtmistir. II. Murat ile Cemali’nin bir araya gelerek Mesnevi, Ildhindme,
Mantiku’t-Tayr okuduklari, sultanin nedimleri ve dénemin segkinleri ile birlikte seyhi,
Mevlevihanede ziyaret ettigi, meydana gelen sohbet meclisinde Mesnevi okundugu
Sefine-i Nefise-i Mevleviydn’da gegmektedir.3®° Sultan’in hakkinda &vgiiyle bahsettigi bu
Mevlevi seyhi doneminde etkin hale gelen Edirne Mevlevihanesi, ayn1 zamanda tarikatin
edebi mubhitinin sinirlarinin bu bolgeye de ulagmasini saglamistir. Sultan’in, seyhi siir
yoluyla dvmesi ve ayni zamanda Osmanli yOnetiminin iliski kurmaya basladigi bu
seyhten, Mesnevi nin terciimesini istemesi*®! tarikatin edebi muhitinin yeni bir siyaset ve
kiiltiir alanina gegisini de sembolize etmektedir. Edirne Mevlevihanesi’nin agilis1 ile ayni
zamanda ya da kisa bir siire sonrasinda®? II. Murad’i Mesnevi’nin Tiirk¢e terciimesini

talep etmesi ile birlikte, 1436 yilinda Mu’ini tarafindan Mesnevi-i Muradiyye adl1 terclime

29 Esrar Dede, Tezkire-i Suara-y1 Mevleviyye, 76. Ayrica bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i
Nefise-i Mevleviyan (Inceleme- Metin)”,794.
300 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme- Metin)”, 1046.
301 Mu’ini’nin Mesnevi-i Murddiyye’si -Mesnevi Terciime ve Serhi-, ¢.1, 19-50.
392 nga tarihi net olmamakla birlikte 1429, 1433, 1435 ya da 1439 oldugu tahmin edilmektedir. Ancak
Sahih Ahmet Dede’nin verdigi bilgilerden yola ¢ikarak bu tarihler icerisinde 1438’in Mevlevihane nin
acildig: tarih olmasi daha muhtemel goriinmektedir. Ayrica, Celdeddin Celebi’nin 1438 yilinda Edirne
postnisini oldugu bilindigine gore Mevlevihane nin bu tarihte ya da kisa bir siire Oncesinde insa edilmis
olmas1 miimkiin gériinmektedir. Bkz. Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevdrihi’I-Mevleviyye, 239.

120



yapilmustir.3%® Bu terciime, Mevlevi edebi mubhiti igerisinde yetisen bir sairin, bir Osmanl
siyasal elitine sundugu ilk eserdir. Bu ilk eser, ayn1 zamanda Mevleviler ile Osmanlilar
arasindaki iligskinin edebiyat eseri ile mekan iliskisi diizlemindeki ilk adimi sayilabilir.
Zira eserin yazildig tarih ile Edirne Mevlevihanesi’nin agilis1 arasinda uzun bir zaman
dilimi bulunmamaktadir.*®* Mesnevi-i Murddiyye, nin, Edime Mevlevihanesi’nin
insasindan Once yazildig1 distiniilebilir. Eger eser, Mevlevihanenin ingasindan sonra
yazilmis olsaydi kanaatimizce Mu’ini’nin bundan bahsetmesi gerekirdi. Mu’ini eserinde,
sultanin comertliginden bahsetmekle birlikte, Mevlevihane yaptirdigina dair bir sdylemde
bulunmamistir. Bu durum da s6z konusu yapinin, Mesnevi-i Murddiyye terclimesinin
sultana sunulmasindan sonra insa edildigini diisiindlirmektedir. Sayet siire¢ bu sekilde
gelistiyse, II. Murat’in Mevlevilerle ilk etkilesiminin, tamamen mutasavvif sairler

araciliiyla oldugu diistiniilebilir. Sultan’in comertliginden bahseden Mu’ini’nin de etkisi

ile II. Murat bir Mevlevihanenin ac¢ilmasini desteklemis olabilir.

II. Murat doneminde yapilan ceviri faaliyetleri, sultanin isret meclislerinde
sairlerle bir araya gelmesi ve sairleri korumasi sultanin, kendi kiiltiirel cevresini
olusturmaya basladiginin bir gostergesidir.’®® Sultan, bdyle bir caba igerisine girdigi
donemde, devrin aydin kesimlerince desteklenen Mevlevileri de kendi ¢evresinde gormek

istemistir. Bunu saglayabilmek i¢inse hem tarikatin edebi gelenegini olusturan ana metin

303 Mu’ini ve eseri hakkinda detayli bilgi igin bkz. Mu 'ini’nin Mesnevi-i Murddiyye’si -Mesnevi Terciime
ve Serhi-, ¢.1, 19-50.
304 Mesnevi-i Murddiyye'nin yazilist ile Edirne Mevlevihanesi'nin insas1 arasindaki siirenin net olarak
ortaya koyulmasi pek miimkiin gériinmemekle birlikte, N. Cigek Akc¢il’in Mevlevihane’nin agilis tarihi
hakkinda verdigi bilgiler, eser ile Mevlevihane’nin yapilis1 arasinda bir iligski oldugunu diisiindiirmektedir.
Akeil’1n verdigi bilgilere gore, Mevlevihane, 1429, 1433, 1435, 1439 yillarindan birinde insa edilmis
olabilir. Bu tarihler, Mevlevihane’nin ingasindan sonra, II. Murat’in Mesnevi’nin terciimesini siparis etmis
olmasi, tarikatin yayiliminda yalnizca tasavvufl yoniiniin degil ayni zamanda kiiltiirel yoniiniin de ortaya
cikarilmaya calisildigini gosterir. Ayrica bu iliski, daha sonralar1 Istanbul Mevlevihaneleri icin de gegerli
bir durum olmus, mekanin kurulumu ile birlikte edebiyat faaliyetleri de s6z konusu mekanda baslamistr.
Edirne Mevlevihanesi hakkinda detayl1 bilgi i¢in bkz. Nesrin Cicek Akeil, “Edirne Tekkeleri”, (Yiiksek
Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 2009), 9-19. Edirne Mevlevihanesi’nin insa tarihi hakkinda ayrica bkz.
Nesrin Cigek Akgil, “Guiniimiize Ulagsamayan Bir Tekke: Edirne Muradiye Mevlevihanesi”, Sanat Tarihi
Yilligi, 21 (2012): 2.
305 1 atifi, Tezkiretii's-Su ard ve Tabswratu 'n-Niizamd, 96-97.

121



olan Mesnevi’nin tercimesini istemis hem de bu tarikatin, kendi hakimiyet alaninda da
var olabilmesi i¢in bir tekke kurmus ve bu tekkedeki dervislerin varligini vakiflarla

desteklemistir®°®.

II. Murat, Mevlevilerle iletisim kurarken ayni zamanda tarikatin edebi liretiminin
artmasimna da zemin hazirlamistir. Mevlevilerin, yeni girdikleri siyaset ve kiiltiir
alanindaki elitlerden yalnizca tarikatin yayilimi igin degil, edebi eserlerin yazimi
konusunda da desteklenmeleri, tarikat mensuplarinin Osmanli cografyasinda, hem kendi
ic dinamiklerini devam ettirmek hem de tarikata kaynak bulabilmek i¢in edebi eser
tiretmelerinin  devamini saglamistir. Mesnevi-i Murddiyye, bu durumun Osmanl
cografyasindaki ilk 6rnegi sayilabilir. Eser, ayn1 zamanda Mevlevilerin; Farsca ve
sembolik bir dille eserler yazarak daha ¢ok, belli bir kiiltiir seviyesine ulasmis elit bir
kitleye hitap ettigi kiiltiirel alaninin genisletilerek, tarikatin artik Tirkce eserler

vasitasiyla da yayilim gdstereceginin ilk adimi olarak da yorumlanmistir.3%’

Cemali’nin ve Mu’inT’nin Osmanli yonetimi ile temasa ge¢cmelerinden sonra,
Mevlevi-Osmanl iligkilerinin bir siire durakladigi goriiliir. Bu duraklama siirecinin
olusumunda ise -her ne kadar tarikat, II. Murat ile iletisime ge¢ip Osmanlt yonetimi ile
olumlu iligkiler gelistirmis olsa da- Fatih’in yonetim anlayisinin, Osmanli hanedanina
rakip olabilecek her tiirlii otoriteyi denetim altinda tutabilmek adina, s6z konusu
otoritelerin (dini Onderlerin) giliglenmelerini engellemesi yani merkeziyet¢i yonetim

anlayis1 etkili olmustur.3®

Fatih, Istanbul’u bir kiiltiir bagkenti haline getirmek iizere pek ¢ok sairi sarayina

davet edip himaye etmis;>*° fakat sairlikleri de 6n plana ¢ikan Mevlevilerin Istanbul’da

3% Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme- Metin)”, 1047.
7 Mesnevi-i Murddiyye Terciimesi hakkindaki degerlendirmeler igin bkz. Ali Fuat Bilkan, Osmanli
Zihniyetinin Olusumu, (Istanbul: Iletisim, 2018), 259-262.
308 Bkz. Isin, “Istanbul’da Mevlevilik -Bir Imparatorluk Tarikat: Uzerine Toplumsal Tarih Notlar1-*, 22-
23.
309 Bkz. Ipekten, Divan Edebiyatinda Edebi Mubhitler, s.

122



faaliyet gostermeleri igin gerekli destegi vermemis goriinmektedir. Bu donemde, sarayda
sultanin meclislerine katilan ve ihsan alabilen tek Mevlevi sairi, Hiidayi Dede’dir. Hiidayi
Dede, Konya’da Abapiis Celebi’nin miirebbas1 olup daha sonra Istanbul’a gelmis ve
burada vezir Mahmut Pasa araciligiyla Fatih’in sohbet meclislerine katilmistir. Hiidayi
Dede’nin sultan ile kurdugu iletisim sonucunda kendisine Mugla’da, Seyyit Kemal’in
medfun oldugu tiirbe ihsan edilmis ve vakiflarla da desteklenmistir.3!° Bu destegin yam
sira, Istanbul’un fethinden sonra kiliseden camiye doniistiiriilen Kalenderhane
Zaviyesi’nde “... akdolunan meclis-i semada Mesnevi-i Ma’nevi okuyup (...) 1stildh-1
Mevleviyan’da semazen tabir olunan yaranla hasbe’l-ide akd-i meclis-i sema edeler.”3!
ifadelerinden anlasildigina gére Mevlevilere sinirli bir faaliyet alani tahsis edilmis;
Mevlevi dervislerinin kentte miistakil bir tekke kurmalar1 i¢in tarikata destek
verilmemistir.*?> Mevlevi dervislerine miistakil bir tekke tahsis edilmemisse de Fatih
Vakfiyeleri’nde dervislerden ... meclis-i semada resm-i mutatlari {izere tahrik-i erbab-1
ask icin es’ar ve bunun emsali baz1 ahbar okuyup her birine birer ak¢eden ikisine yevmi

iki akge verile™®*?

ifadeleri, Fatih doneminde tekkede yapilan sema térenlerinden ve siir
meclislerinden Osmanli yonetiminin haberdar oldugunu ve yonetimin, bunu maddi olarak
da destekledigini gostermektedir. Ayrica vakfiyedeki bu ifadeler, Osmanli ile temasa

gecen ve Edirne’de kendilerine tekke tahsis edilen Mevlevilerin de edebi faaliyetlerinin

vakiflarla desteklendigini gostermektedir.

Fatih’in, babasinin déneminde Osmanlilar ile iligki kurabilmis, sultana eserler
sunarak kiiltiirel alandaki etkinligini de ispatlamig olan bir tarikati merkezden bilingli bir

sekilde uzak tutmus olmasinda Mevlevi-Karamanogullar1 yakinliinin yani sira

310 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 100. Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii’t-Tevarihi’l-
Mevleviyye, 242-243.
311 Fatih Mehmet 11 Vakfiyeleri, (Ankara: Vakiflar Umum Miidiirliigii Nesiyat1 T.Y.), 260.
812 Bkz. Isin, “Istanbul’da Mevlevilik -Bir Imparatorluk Tarikat: Uzerine Toplumsal Tarih Notlari-*, 22-
23.
313 Fatih Mehmet 11 Vakfiyeleri, 260.

123



Mevleviligin bir hanedanlik sistemi Ornekliginde orgilitlenmesinin de biiyiik etkisi
olmustur. III. Selim ve II. Mahmut donemlerindeki olaylar1 aktaran bir eser olan Cadbi
Tarihi’nde Mevlevilerin, Osmanli’ya alternatif bir hanedan olarak Kirim Hanlar ile
birlikte anilmis olmalar1 da toplumdaki Mevlevi algisinin, bir otorite ve hanedanlik
seklinde oldugunu kanitlamaktadir.®'* Ekrem Ism da tarikatin bu yapisini “Dogu
toplumlarindaki yonetici elitin dayandigi hanedan tipi orgiitlenme”®®® seklinde ifade
etmis ve tasavvuf tarihi igerisinde bu tarz bir orgilitlenmenin en belirgin 6rnegi oldugunu,

vurgulamustir.

Mevleviligin manevi bir hanedanlik sistemi seklinde Orgiitlenmesi tarikatin,
toplum igerisinde devlet yonetimine benzer, manevi bir otoriteye sahip olmasini sagladigi
ve bu karizmanin da sanat¢ilarin Mevlevilige duydugu ilgiyi arttirdigi sdylenebilir.
Mevlevi tekkelerinin hem yoneticileri hem de manevi hamileri olan dini 6nderlerinin,
edebiyat ile ilgilenmelerinin ise -siirle ilgilenen sultanlar &rnekliginde oldugu gibi-
cevrelerinde belli kriterler ¢cergevesinde edebiyat eserlerinin liretimine katki saglamistir.

316 jiretilen edebi eserlerin

Klasik Edebiyat doneminde, siyasi otoriteyi temsil amagli
yazilmasina benzer bir refleksle, mutasavvif sairlerin de edebiyat tiretiminde bulunduklari
goriliir. Mevleviligin manevi hanedanlik sistemi igerisinde mutasavvif sairler tarafindan,
siyasi olmayan ancak siyasiler kadar niifuz sahibi olabilen bu hanedanligi temsil
edebilmek icin edebi eserler kaleme alinmistir. Menakibname yazma geleneginin Ulu

Arif Celebi’nin tesvikiyle Eflaki tarafindan baslatilmasi, Mevlevilik sembollerini igeren

siirlerin kaleme alinmasi ve bu siirlerde tarikat ile tarikat ulularinin hanedanlik sembolleri

814 Cabi, Tdarih-i Sultdn Selim-i Sélis ve Mahmiid-1 Sani, haz. Mehmet Ali Beyhan (Ankara: TTK Yay.,
2003), c.1, 305.
315 Isin “Istanbul’da Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikati Uzerine Toplumsal Tarih Notlari-, 20;
Golpnarlt da Mevleviligin, Ulu Arif Celebi’nin postnisin olmast ile birlikte manevi bir hanedanlik haline
geldigini belirtir. Bkz. Golpinarl, Mevidnd 'dan Sonra Mevievilik, 98-99.
316 Ulusoy’un Henning’den aktardigina gore bu temsil seklinin olusumunda himaye edicilerin etkisi vardir
ve bu etkileme 3 sekilde olur. Ismarlama, ayirt etme ve cezbetme. Bkz. Ulusoy, Sanatin Sosyal Simirlart,
(Ankara: Utopya Yay., 2005), 55.

124



317

ile 6n plana ¢ikarilmis olmasi®’ Mevleviligin manevi hanedanlik sistemine hizmet

edebilmek amaciyla yapilmis faaliyetler olarak goriilebilir.

Mevleviligin sahip oldugu manevi niifuz, Fatih doneminde Osmanli baskentinde
tarikatin giiclenmesine engel olmussa da Fatih’ten sonraki donemlerde bu yapi, sultanlar
tarafindan desteklenmistir.3'® Fatih sonrasi dénemde tarikati Istanbul’a ulastiran ve

burada kok salmasini saglayan kisi Divane Mehmet Celebi’dir.

Ulu Arif Celebi’nin seyahatlerinden sonra, Mevleviligi Anadolu ve Anadolu
disinda yaymaya g¢alisan Divane Mehmet Celebi, Konya Celebilerinden olmamakla
birlikte Golpinarli’ya gore Konya Celebilerinden daha fazla niifuza sahip kisilerden
biridir.3!® Afyon Mevlevihanesi’nde yetisen Divane Mehmet Celebi, tarikati Misir,
Halep, Cezayir, Midilli, Istanbul, Lazkiye32°, Burdur, Sandikli, Egirdir’e tagiyarak
buralarda Mevlevihanelerin agilmasina vesile olan kisidir.3?! Divane Mehmet Celebi,
Sultan Veled ve Ulu Arif Celebi’ye oranla halifeleri arasinda sair kisilikleri de 6ne ¢ikan
dervisleri en fazla olan Mevlevi seyhidir. Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye’deki kayitlara
gore Fani Dede, Fedayi, Fenayi, Sadiki, Sadik Dede, Melami, Vasik, Mahremi, Fakri
Dede, Sinoplu Safayi, Nigahi gibi sairler, farkli Mevlevihanelerde bulunmus ancak
Divane Mehmet Celebi’ye intisap etmis mutasavvif sairlerdir.3?? Bu isimlerden, Sinoplu

Safayl ve Nigahi, Divane Mehmet Celebi’ye Istanbul’da intisap etmislerdir. Divane

317 Ekrem Ism, Ulu Arif Celebi’nin seyahatlerini ve tiim faaliyetlerini, hanedanlik tipi Srgiitlenmenin

yansimalar1 olarak degerlendirmis ve bu faaliyetlerin yalnizca siyasi degil kiiltiirel alanda ilerleyen bir

yaptya sahip oldugunu belirtmistir. Bkz. Ekrem Ismn, “Modernlesme Caginda Mevlevilik: Siyaset, Ideoloji

ve Orgiitlenme”, X. Milli Mevidna Kongresi iginde, haz. Hasim Karpuz vd. (Konya: Selguk Universitesi

Basimevi, 2002), 229.

318 Safi Arpagus, “Galata Mevlevihanesi Orneginde Istanbul Mevleviliginin Kiiltiirel Hayata Etkisi”,

Tasavvuf Ilimi ve Akademik Arastirma Dergisi, 33/1 (2014), 17-37.

318 Golpmarly, Mevldnd dan Sonra Mevlevilik, 105.

320 Burada adi gegen Lazkiye, bugiin Suriye simirlari igerisinde kalan sahil kentini ifade etmemektedir.

Giiniimiizde Denizli ve ¢evresini kapsayan bolgenin eski adi1 olan Lazkiye kastedilmistir. Lazkiye kullanimi

i¢in bkz. Ahmet Rufat, Liigdt-i Tarihiyye ve Cografiyye, (Ankara: Keygar Nesriyat, 2004), ¢.5-6-7, 129.

321 Divane Mehmet Celebi’nin faaliyetleri hakkinda genis bilgi icin bkz. Gdlpinarl, Mevidnd 'dan Sonra

Mevlevilik, 120-122.

322 Bkz, Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 174, 179, 180, 241, 245, 247, 272, 273, 291, 299.
125



Mehmet Celebi, tarikatin Istanbul’da da temsil edilmesini saglarken ayni zamanda,

tarikatin kentte etkin bir edebi muhit olusturmasinin da zeminini hazirlayan ilk isimdir.

Istanbul’da Fatih’in meclislerinde bulunan ilk Mevlevi sair oldugunu
diisiindiigiimiiz Hiidayi Dede’den sonra sehre gelen Divane Mehmet Celebi, tarikatin
kentte hem irfan mubhitinin hem de edebi muhitinin sekillenmesini saglayan ilk dini
onderdir. Hiidayi Dede’nin seyhi Abapls Celebi’nin oglu olan Divane Mehmet Celebi,
tarikatin Osmanli cografyasinda mesru bir zemine oturmasini saglamak iizere I1. Bayezid
doneminde Istanbul’a gelmistir.>?® Hiidayi Dede ile Divane Mehmet Celebi’nin, Abapis
Celebi’den egitim alan ve aym1 zamanda Istanbul’da sultanlarla temasa gegen ilk
Mevlevilerden olmasi, Abapis Celebi’nin tarikati Istanbul’a tasima amacinda olan bir
dini o6nder oldugunu da diisiindiirmektedir. Abapis Celebi, Tezkire-i Su’ard-y

Mevleviyye’de kayith Farsca kitalar1 ve Tiirkce bir beyti olmakla birlikte3?*

sairligi ile 6n
plana ¢ikan bir isim degildir. Buna ragmen seyhin Istanbul’a gelen dervislerinin ayni
zamanda sair kimligi de tasimalari, tarikatin Istanbul’da kurdugu ilk Mevlevihane olan
Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak sekillenmesini de beraberinde

getirmistir. Zira Divane Mehmet Celebi’den sonra Galata seyhligi yapan Sinoplu Safayi

de sair kimligi ile 6n plana ¢ikmis bir isimdir.3?

Galata Mevlevihanesi’nin kurulusuna kadar olan siiregte Mevleviligin, Konya
basta olmak iizere, Afyon ve Kiitahya’da donemin siyasilerinin destekleri ile kurduklari

tekkelerinde, edebi yapilanmalarmin temelini attiklar1 goriiliir. Tarikatin Istanbul’da da

328 Bkz. Ongoren, Osmanlilarda Tasavvuf, 214-217. Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 108°de Divane
Mehmet Celebi’nin Istanbul’a gelisi Kanuni dénemi olarak gosterilse de yazarin bu bilgiyi Sefine-i Nefise-
i Mevleviydn’dan aynen kopyalamasi dolayisiyla yanlisa diistiigli anlasiimaktadir. Golpinarli, bu hatayi,
Mevlana’dan Sonra Mevlevilik’te elestirmistir. Bkz. Golpinarl, Mevlana’'dan Sonra Mevlevilik, 113-115.
Ayrica Celebi’nin Istanbul’a gelisinde, tarikati yayma amaciyla yapilan goniillii bir seyahatin yani sira
yoneticiler tarafindan sehre davet edildigi seklinde bir kayit da bulunmaktadir. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi
Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 454-455.
324 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 194-195.
325 [stanbul’daki Mevlevihaneler’de sekillenen edebi muhit hakkinda tezimizin ilerleyen kisimlarinda bilgi
verildigi i¢in burada sadece Divane Mehmet Celebi ve Sinoplu Safayi’nin ad1 zikredilmistir.

126



tekke kurmasina kadar olan siirecte, Mevlevilik seyhlerin ve dervislerin seyahatleri
sayesinde ¢ok genis bir cografyaya yayilmis olsa da Mevlevi sairlerin daha ¢cok Konya,
Afyon ve Kiitahya muhitinde yetismesi, bu donemde her Mevlevi tekkesinin bir edebiyat
mahfili olmadigin1 da gostermektedir. Bu durum, bir Mevlevi tekkesinin hangi sartlar
altinda bir mahfil ve zamanla bolgesindeki Mevlevi edebi muhitini temsil edebilen bir
yapt haline gelebildigi sorusunun cevaplanmasini gerektirmektedir. Bu soruya,
Mevleviligin yayilma siirecinde, Karamanoglu beylerinden destek goren bir tekke olan

Karaman Mevlevihanesi 6rnekliginde cevap verilebilir.

Karaman Mevlevihanesi, Karamanogullarinin desteklerini alan bir tekke iken 14.
ve 15. asirlarda burada yalmizca Adil Celebi’nin sair olarak var oldugu bilinmektedir.
Ayrica sonraki donemlerde de tekkenin etkin bir edebiyat mahfili olmadigi Karamanl
oldugu halde Konya muhitinde yetisen sairlerin varligindan da anlasilmaktadir. TezKire-i
Su’ard-y1 Mevleviyye’de yer alan bilgilere gore Dali Kartal Dede (6.1010/1601), Ciintini
Ahmet Dede (6.1030/1620) ve Kerim Dede (6.1080/1669-70) nin, Karamanli olmalarina
ragmen?® Konya’da Bostan-1 Evvel (6.1040/1630)’in miirsitliginde yetismeleri, basta
devrin siyasilerinden aldig1 destek ile kurulan ve vakiflarla da zenginlestigi bilinen®?’ bu
tekkenin edebi bir mahfil héline gelemedigini gostermektedir. Karaman
Mevlevihanesi’nin Mevlana’nin annesinin kabrini barindirmasi yoniiyle de Mevlevi
geleneginde onemli bir yeri vardir ve bu sebeple Mevlevi dervislerinin Hacdan donerken
ugradiklari bir merkezdir.*?® Bu énemine ragmen tekkenin edebi hayatta etkin bir yerinin

olmamasi dikkat ¢ekicidir.

Karaman Mevlevihanesi 6rneginden yola ¢ikarak, Mevlevi edebi muhitinin daha

cok asitane olarak hizmet veren ve kent merkezlerinde sekillenen tekkelerde yogunlastig

326 Sairler hakkinda bilgi icin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, 77, 112-113, 258.
327 Bkz. Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, ¢.2, 142-143.
328 Bkz. Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, c¢.1, 111.
127



sonucuna ulasilir. Zira tarikatin ilk yayildigi merkezlerden Konya, Afyon ve
Kiitahya’daki tekkeler asitane iken Karaman tekkesi zaviye Ozelligi tasimaktadir.
Mevleviligin Osmanli topraklarinda faaliyet gostermeden 6nceki doneminde goriilen bu
durum, bir Mevlevi tekkesinin edebi bir mahfil ve zamanla da bir muhit olabilecek
seviyeye gelebilmesi i¢in yalnizca elitlerin desteklerinin ya da Mevlevi gelenek igerisinde
yetisen sair seyhlerin  varliginin  yeterli olmadigmi gostermektedir. Karaman
Mevlevihanesi hem bir zaviye olmasi hem de siyasal elitlerin yer aldig1 bir kiiltiir
merkezinde olmamasi dolayisiyla zamanla bir edebiyat mahfili olma 6zelligi

kazanamamustir.

Bir Mevlevi tekkesinin edebi bir mahfil haline gelmesi i¢in tekkeye, siyasal
elitlerin sagladigr maddi imkanlarin varlig tek basina yeterli degildir. Ayn1 zamanda bu
elitlerin etraflarinda bir kiiltiir ¢evresi olusturmus olmalart ve sanat iiretiminin
desteklendigi kent merkezlerinde sekillenen bir kiiltiir ortaminin varhigi da
gerekmektedir. Mevleviligin Konya disinda yayilma gosterdigi donemde, oOzellikle
Kiitahya’nin Germiyan Beylerinin cabalar1 ile bir kiiltiir ve sanat merkezi oldugu
bilinmektedir.3?® Mevleviligin ilk yillarindan itibaren edebi yapilanmasinda gosterdigi bu
kent ve kiiltiir cevreleri odakli gelisimi, tarikatin edebi yapilanmasinin ilerleyen
zamanlarda da benzer sekilde gelisim gdstermesine zemin hazirlamistir. Ozellikle 17.
asirdan sonra tarikatin kdylerden sehirlere dogru c¢ekilmesi®*® ile birlikte Mevlevi
tekkeleri, entelektiiel kisilerin kiiltiir alanlarinda faaliyet gosteren ve Klasik Edebiyatin
nazim sekilleri ile eserler veren sairlerin yetistigi mahfiller olmuslardir. Mevlevi

tekkelerinin birer edebi mahfil oluslarinda dogrudan etkili olan bu cevre, tekkelerde

329 Bkz. Ersen Ersoy, “XVI. Yiizy1l Kaynaklarina Gore Kiitahyali Sairler ve Kiitahya’da Edebi Muhit”,
(Yiiksek Lisans Tezi, Dumlupinar Universitesi, 2001).
330 Bkz. Golpmnarl, Mevidnd 'dan Sonra Mevievilik, 229-231. Golpinarh 6zellikle 17.asirdan sonra
Mevleviligin bir devlet kurumu haline geldigini, koylerden ve kasabalardan c¢ekilerek kentli sistem
icerisinde kendi i¢ine gdmiildiiglinii belirtmistir.

128



iiretilen edebi eserlerin ayn1 zamanda belli bir iislupta ve daha ¢ok Klasik Edebiyatin

nazim sekilleri ve tiirleri ile yazilmalarini da beraberinde getirmistir.

Buraya kadar yapilan degerlendirmelerden ve verilen 6rneklerden Mevlana’nin,
siiri bir irgat ve topluma etkili bir sekilde hitap etme araci olarak kullandigi; ancak Sultan
Veled’den sonra tarikat igerisinde, edebi {irtinlerin farkli fonksiyonlarindan da
yararlanildig1 anlasilmaktadir. Sultan Veled’in donemin siyasal elitlerine hitap edebilmek
ve tarikata kaynak bulabilmek amaciyla eserler kaleme almis olmasi, tarikata mensup
mutasavviflarin da edebi iiretim amaglarinin ¢esitlenmesini saglamistir. Sultan Veled’den
sonra gelen Mevlevi sairler hem kendilerini edebi eserler ile ifade etme hem de eserlerini,
-baz1 zamanlarda- elitlere hitap edebilmek amaciyla kaleme almislardir. Sultan Veled’in
edebi eserleri kullanma amaci, eserlerin iiretim sekillerine de etki etmistir. Tarikat
bilinyesinde iiretilen eserlerin formlar1 ve tiirlerinin Klasik Edebiyat dairesi igerisinde
sekillenmesi, Mevlevi tekkelerinin bolgedeki edebi birer muhit haline gelebilmeleri i¢in
yiikksek kiiltiir ¢evrelerine ihtiya¢ duymalarini beraberinde getirmistir. Tarikatin
Istanbul’da bir tekke kurmasma kadar olan siiregte, Erzurum, Bayburt, Kirsehir,
Karaman, Merend gibi kentlere de ulagsmis olan Mevlevilerin buralarda bir edebi muhit
olusturamayislarinda, Mevlevilik biinyesinde sekillenen edebiyatin kent kiiltiirii ve

siyasal elitlerle olan baglantisi etkili olmustur.

Mevleviligin Sultan Veled’den itibaren bir hanedanlik orgiitlenmesi seklinde
kurumsallagmasi tarikatin edebi muhit olusturmasinda etkili olan bir faktérdiir. Bu durum
her ne kadar tarikatin ve tarikat cevresinde olusacak edebi muhitin Istanbul’da faaliyete
gecme siirecini geciktirse de tarikat biinyesinde yetisen sairlerin, eserleri ile tarikata
hizmet etme; dini ifadeyi yansitabilme ve ayni1 zamanda s6z konusu manevi hanedanlik
sistemini eserleri ile temsil edebilmelerini saglamistir. Mevlevi sairler, edebi eserleri ile

bu hanedanlik sistemini sembolize eder hale gelirken ayn1 zamanda kendi edebi

129



geleneklerini aktarabildikleri bir Mevlevi muhitinin de ilk temellerini atmislardir.®3!

Ozellikle, Ulu Arif Celebi’nin Eflaki’yi bir Mevlevi menakibi yazmaya tesvik etmesi,
Mevlana methiyelerinin ve na’tlarmin yazilmasi, Sultan Veled ve Ulu Arif Celebi’nin
gazellerinde Mevland’ya yazilan nazirelerin bulunmasi ve Mu’ini’nin Mesnevi’yi
terclime ederek II. Murat’a sunmasi bir Mevlevi edebi geleneginin olugsmasini saglamistir.
Bu gelenek zamanla, kent merkezlerinde kurulan ve siyasal elitlere yakin olabilen
Mevlevi tekkelerinin birer edebi mahfil ve zamanla da bolgedeki Mevlevi muhitini temsil

edebilen mekanlar olmalarina zemin hazirlamistir.

Galata Mevlevihanesi kurulana kadar tarikatin edebi yapilanmasi, Mevlevi
sairlerin edebi eser lretirken eserlerin farkli kullanim amaglarindan yararlanmalari ve
tarikatin siyasal elitlerle olan iliskisi lizerinde sekillenmistir. Bu iki temel unsur arasinda
bir Mevlevi edebi muhitinin sekillenmesinde oncelikle, tarikatin kuruculari olan Mevlana
ve Sultan Veled’in, edebi eserleri farkli amaglarla kullanarak kendilerini ifade etmeleri
tarikat tekkelerinin edebi bir muhit olusturmasindaki ilk kosuldur. Siyasal elitler ile
etkilesim halinde olan bir ¢evrede tarikatin edebi geleneginin sekillenmesi ise bu ilk
kosulun bir sonucu olmakla birlikte, Mevlevi edebi muhitini temsil edebilen tekkelerin

olusmasi i¢in temel sartlardandir.

1.5.5. 15.-18. Asirlarda istanbul icerisinde Bir Edebi Muhit Olusturan Istanbul
Mevlevihanelerinin Dinamikleri

Istanbul’da, 1491-1925 tarihleri arasinda aktif olan Galata (k.1491), Yenikapi
(k.1597), Besiktas/Bahariye (k.1622-23), Kasimpasa (k.1623) ve Uskiidar (k.1790)

Mevlevihaneleri, bu siirecte Istanbul’daki edebi gevreler icerisinde, Mevlevi tarikatinin

331 Tarikatin kendi edebi gelenegini, biinyesinde olusturdugu tekke mahfillerinde siirdiirmiis olmasini,
Mevlevi sairlerin; Mevlevileriz, kiildh-1 Mevlevi ya da sema redifli manzumeleri lizerinden takip etmek,
gelenek igerisindeki kiigiik bir aktarim Ogesini temsi etmekle birlikte, ayn1 gelenek ve benzer mahfil
yapilanmalar1 igerisinde edebi iiretimde bulunan sairler arasindaki edebi etkilesimi ve aktarimi gostermesi
bakimindan dikkat ¢ekicidir.

130



edebi muhitini temsil eden mekanlar olmuslardir.3* istanbul’da hem siyasal elitler ile
baglantili hem de tarikatin kendi edebi yapilanmasi igerisinde etkin olan bu tekkeler
blinyesinde 1491-1911 yillar1 arasinda, tespitlerimize gore 190 sair ya dogrudan bu
mekanlarda yetismis ya da séz konusu tekkelerde yapilan sohbet meclislerine, sema
ayinlerine ya da dergihta yapilan toplantilara katilmistir. Istanbul’daki Mevlevi
tekkelerinin her biri, Istanbul icerisindeki Mevlevi edebi muhitini sembolize eden alt
mekanlar olusturmuslardir. Bu bes Mevlevihane arasinda, Uskiidar Mevlevihanesi haric
diger dort tekke, asitane olarak hizmet vermis ve kentteki bu yogunluk, Istanbul
tekkelerinin biitiin bir Mevlevi irfan muhiti dahilinde sekillenen Mevlevi edebl muhiti
icerisinde yetistirdikleri sair sayis1 bakimmdan 6ne ¢ikmalarini saglamistir. Uskiidar
Mevlevihanesi ise hem kentteki Mevlevilik tarihi icerisinde ge¢ bir donemde acilmis
olmasi hem de Anadolu ve Bati arasinda seyahat eden dervislerin konaklamalar1 i¢in
kurulan bir zaviye®*® olmasi sebebiyle biinyesinde digerlerine oranla ¢ok az sair

barmdirmistir.

Istanbul Mevlevihanelerinde yetisen ya da tarikatin baska tekkelerinden gelerek
bu mekanlarda etkilesimde bulunan veya Mevlevi muhibbi olup s6z konusu mekanlara
devam ettigini tespit ettigimiz sairlerin tekkelere gore dagilimi su sekildedir: 1491-1900
yillar1 arasinda, Galata Mevlevihanesi’'ne devam eden 81 sair; 1597-1908 yillarinda
Yenikap1 Mevlevihanesi’ne devam eden 58 sair; 1622-1911 araliginda Besiktas/Bahariye
Mevlevihanesi’'ne devam eden 37 sair; 1623-1907 yillarinda Kasimpasa
Mevlevihanesine devam eden 15 sair ve 1790-1902 yillarinda Uskiidar
Mevlevihanesi’ne devam eden 3 sair bulunmaktadir. Mevlevihanelere devam eden bu

sairlerin tamaminin, Mevlevi dervisi ya da dedesi oldugunu sdylemek miimkiin

332 Sezai Kiigiik, bu bes Mevlevihane disinda, uzun émiirlii olmayan ancak kaynaklarda adi gecen iig
Mevlevihane’den daha bahsetmektedir. Bkz. Sezai Kiigiik, Istanbul Mevlevihaneleri, (Istanbul: Istanbul
Biiyiik Sehir Belediyesi Yay., 2007), c.1, 35- 37. Ancak buralarda Mevlevilerin edebi faaliyetleri hakkinda
bir kayda rastlanmamasi dolayisiyla s6z konusu tekkeler, tezimizde zikredilmemislerdir.
333 Kiiciik, Istanbul Mevlevihaneleri ¢.2, 56.

131



goriinmemektedir. Dagilimlan yiizyillara gére degismekle birlikte Istanbul Mevlevi
mahfillerine devam eden sairlerin bir kismi da tarikata muhiblik diizeyinde baglh
kisilerdir. Istanbul Mevlevihaneleri biinyesinde sekillenen edebi mahfillerden
bahsetmeden 6nce, bu mahfillere devam ettigini tespit ettigimiz sairlerin tarikat ile olan
baglarinin neden yiizyillara gore farklilik gosterdigini belirtmek; siyaset-din-edebiyat
ticliisii odaginda sekillenen Mevlevi mahfillerinin katilimcilarinin, tarikat ile olan
baglarinin bu ticlii arasindaki etkilesime bagli olarak degisimini gostermesi bakimindan

onem arzetmektedir.33

Istanbul’da kurulan ilk Mevlevihane olan Galata dergdhinin kurulus yillari,
Osmanli’nin Dogu’da $ii propagandasini devlet-tarikat birlikteligi tizerinden siirdiiren ve
bu siirecin yoOnetiminde ayni zamanda edebi eserlerden de faydalanan Safevilerle
miicadele ettigi bir dosneme denk gelmesi®*® bir rastlantidan ziyade Osmanli’nin bilingli
bir hamlesi gibi de okunabilir. Isik, Osmanli’nin hem devlet hem de mezhep agisindan zit
diistiigi Safevilerle olan miicadelesini, yalnizca cezai yaptirim uygulama ya da kendi
safina ¢ekmekle degil ayn1 zamanda Siinnilestirme politikalar1 ile de siirdiirdiigiinii
belirtir.3% Safevilerin Osmali ile ¢atistig1 dosnemde, Siilik Anadolu’da halk arasinda ...
askerl ve siyasi miicadele gosterilemedigi durumlarda bile dailer ve dinil metinler

9,337

tizerinden gizli gizli propaganda faaliyetleri”’ ile yayilmaya devam etmistir. Bu siirecte

Anadolu’da 6zellikle kendisini Hz. Ali’ye dayandiran bir tarikat olan Mevleviligin33®

334 Burada, Osmanli’nin yiikselme doneminde Safeviler ile olan Sii-Siinni gerilimi odakl1 siyaset ve biitiin
bir Osmanli 1slahatlar1 ve Osmanli toplumu igerisinde bu islahatlarin yansimasindan ziyade, tekkeler ve
tarikatlar ile ilgili yapilan reformlarin Mevlevi tekkelerine devam eden sairlerin profillerine olan etkisi
iizerinde durulmustur.
33 Bu donemdeki mezhep odakli miicadele ve yazilan eserler ile ilgili genis bilgi igin bkz. Mehmet Kalayci,
Osmanly Siinniligi, (Ankara: Otorite Yay., 2015), 147-195. Ayrica bkz. Fatih M. Seker, Osmanli Isldam
Tasavvuru, (Istanbul: Dergah Yay., 2015), 261-271.
336 Is1k, Seyhler ve Sahlar, 83.
337 Kalayc1, Osmanhi Siinniligi, 157.
338 Mevlevi silsilesi hakkinda genis bilgi igin bkz. Seyyid Fizil Mehmed Pasa, haz. Tahir Hafizalioglu,
Mevleviyye Silsilesi, (Istanbul: insan Yay., 2010).

132



baskentte desteklenmesi, Osmanli’nmn Siinnilestirme politikas1 ile iliskili olmalidir.>*

Hem Hz. Ali’ye dayanan hem de Osmanli cografyasina girmeden 6nce kendi yayilimini
edebi eserler lizerinden siiriidiiren Mevlevilik, kanaatimizce sahip oldugu bu iki 6zelligi
sayesinde Osmanli yonetiminin dikkatini ¢ekmistir.>*° Siinni gelenek igerisinde, Osmanl
cografyasina gelmeden once edebi iiretimde bulunan ve bunu siyasal elitlere yakin bir
cevrede siirdiiren Mevleviler, yalnizca kendilerini dayandirdiklar silsile ile degil; ayni
zamanda edebi iiretimleri ile de Osmanli siyasal elitlerinin ilgi alanina dahil olmuslardir.
Galata Mevlevihanesi’nin kurulus yillarinda ve ayni zamanda bir edebiyat mahfili olarak
one c¢iktig1 bu donemde, dergdha devam eden sairler, muhipten ziyade dervis olan
kimselerdir. Esrar Dede’nin, Galata Mevlevihanesi’nin kuruldugu yillarda dergéha
devam eden isimler arasinda zikrettigi Nigahi, Prizrenli Sem’1, Dervis Pervane ve Dervis
Sani hakkinda verdigi bilgiler bu isimlerin tarikata bagliliklarinin genellikle dervislik

diizeyinde oldugunu gosterir.34

Mevleviligin baskette kurumsallagsmasinda ve
dolayistyla Mevlevi edebi muhitinin Istanbul’da sekillenmesinde bas rol oynayan Divane
Mehmet Celebi, her ne kadar Sii olarak gosterilmisse®*? de tarikatin Osmanli
baskentindeki ilk tekkesini acan isimdir. Divane Mehmet Celebi’den sonra Istanbul
Mevlevi muhitinde kismi bir ilerleme Galata Mevlevihanesi 6zelinde devam etmis; ancak
bu durumun uzun yillar devam etmedigi goriilmiistiir. Istanbul’da Mevleviligin

yayilmasindaki kesinti, tarikata ait dergadhin da edebi bir mahfil olma siirecini sekteye

ugratmistir. Mahfillesme siirecindeki kesinti ise Istanbul Mevlevi muhitinde bu dsnemde

339 Osmanli’min Siilik karsisinda aldig1 tedbirler ve faaliyetleri hakkinda bilgi igin bkz. Ali Fuat Bilkan,
Osmanli Imparatorluk Ideolojisi, (Istanbul: Tletisim, 2021), 291-298.
340 1. Murat’in tarikat ile ilgilenmesi ve Edirne’de bir Mevlevihane agtirmasi ve Mesnevi’nin terciimesini
istemesi, sultanin kiiltiirel alanda etkin bir patron olma 6zelligi ile alakali oldugu gibi, bu dénemde baslayan
Sii catigmalart ile de iligkili goriinmektedir. Zira II. Murat doneminden itibaren Osmanli’nin Seyh Ciineyd
ve oglu Seyh Haydar’1 takip ettigi bilinmektedir. Bkz. Kalayci, Osmanli Siinniligi, 158.
341 Bu isimler ile ilgili degerlendirmelere, tezimizin ikinci béliimiinii olusturan “Istanbul’da Kurulan flk
Mevlevi Mahfili: Galata Mevlevihanesi” bashig1 icerisinde yapildig: icin, bu kisimda konuya ayrintili bir
sekilde yer verilmemistir.
342 Golpnarli, Divane Mehmet Celebi’yi Kalenderilige yakin uygulamalari olan, hurufi sdylemlere
siirlerinde yer veren bir isim olarak tavsif etmistir. Bkz. Golpinarli, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, 116-
120.

133



Kalendermesrep isimlerin popiiler olmast ile ilgili gdriinmektedir. Hem tarikat: istanbul’a
tastyan Divane Mehmet Celebi’nin heteredoks isimlerle birlikte anilmasi®*® hem de
Mevlevilik ile ilgi kuran Yusuf Sine¢ak’in Istanbul’da 956/1546-47 yilindaki vefatinin
lizerinden bir yil gectikten sonra dervislerinin diizenledikleri toren,3** 16. asrmn
ortalarinda,  Istanbul’da temsil edilen Mevleviligin, Konya Celebilerinin temsil
ettiklerinden farkli bir nesve tizerinden siirdiiriildiigiinii gosterir. S6z konusu donem ise
Osmanli’nin, Dogu’da Safevilerle hem askeri hem de sivil alanda miicadele ettigi bir
doneme denk gelir. Mevleviligin Istanbul’da kurumsallasmaya basladig1 bu dénemde
heteredoks isimlerin kentte Mevleviligi temsil etmeleri, Mevlevilerin Istanbul’daki edebi
yapilanmalarinda bir kirilmaya neden olmussa da bu giivensizligin uzun bir siirece
yayildig1 sdylenemez. Alberto Fabio Ambrosio; Mevlevilerin, Sel¢uklu igerisindeki
iktidar yanlist tutumlarinin Osmanli igerisinde de devam ettigini belirtir. Mevlevileri
“mevcut iktidarin sadik sureti olan” Siinni dervisler olarak niteler ve bu sadakat iizerinden
“dengeli bir yol’da ilerleyen bu tarikat mensuplarinin Osmanli hanedani tarafindan
desteklenmesini, Sii istilasina kars1 alinan 6nlemler icerisinde goriir.>*> Ambrosio’nun bu
tespitine  gore; Istanbul’da kurumsallasmaya baglayan tarikatin, Osmanli-Sii
miicadelesinin arttigi donemde yapilanmasi bir miiddet duraganlasmigsa da ozellikle
Ismail Ankaravi (6. 1041/1631) ile birlikte kentte yeniden Mevlevilik -dolayisiyla
Mevlevi edebi muhiti- canlanmistir. Ankaravi ile birlikte gelisen bu siiregte, kentte
yeniden Mevlevi edebi mubhiti sekillenirken bu muhiti olusturan Mevlevi mahfillerinde

bulunan sairlerin genelinin dervis oldugu goriiliir. Sair dervislerin varli§inin ise 18. asrin

343 Esrar Dede, Divane Mehmet Celebi’yi, Yusuf Sinecak’mn dervislerinden Stiri-i Meczub, Tabi, Nigahi
gibi isimlerle birlikte anar. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 56-57, 161, 147, 247, 291-
292.
34 Asik Celebi, Mesdirii's-Su ard, 292. i
%5 Alberto Fabio Ambrosio, Bir Mevlevinin Hayati: 17. Yiizyilda Sufilik Ogretisi ve Ayinleri, gev. Ayse
Meral, (Istanbul: Kitap Yayinevi, 2012), 59.

134



sonlarma kadar Istanbul Mevlevi muhiti icerisinde muhiplik bag: ile dergaha gelen

isimlerden daha fazla oldugu soylenebilir.

Istanbul Mevlevihanelerinde sekillenen edebiyat mahfillerine devam eden
sairlerin Mevlevilik ile farklilik arzeden baglarinin, 6zellikle 19. asirda Osmanli’da
meydana gelen 1slahat hareketleri ile birlikte degisen toplum yapisi icerisinde yeniden
sekillendigi sdylenebilir. Bu dénemde, istanbul Mevlevihanelerinde sekillenen edebi
mabhfillere devam eden sairlerin biiyiik bir kisminin Mevlevi muhibbi oldugu goriliir. 11
Bayezid’in hiikiimdarlik yillarindan, III. Selim’in padisahligina kadar gecen genis bir
zaman araliginda (1481-1807 yillar1 arasin1 kapsayan yaklagik 325 yillik bir siireg)
Mevlevi mahfillerine devam eden sairlerin genellikle Mevlevi dervisi olduklar
goriiliirken bu durum III. Selim sonrasinda degismistir. Ozellikle II. Mahmut donemi ve
sonrasinda yapilan 1slahatlar ile birlikte Mevleviligin toplum ve yoneticiler nezdinde
artan mesruiyeti, Istanbul Mevlevi mahfillerine devam eden isimlerin tarikata
bagliliklarinin genellikle muhiplik diizeyinde kalmasina zemin hazirlamistir. Yalnizca
Galata Mevlevihanesi’nde, farkli seyhler ve ylizyillarda olusan mahfil 6zelinde verilecek

bir 6rnek bu durumun daha net anlagilmasini saglayacaktir.

Galata Mevlevihanesi’nde, ¢evresinde sair dervisleri olan ve onlar yetistiren 17.
asir Mevlevi seyhlerinden Arzi Mehmet Dede zamaninda (1652-1664) dergaha devam
eden on iki sairin onu, dervis ve dede olarak taninirken, 19. asirda elli bes y1l (1816-1871)
seyhlik yapan Kudretullah Dede doneminde (1816-1871) dergaha devam ettigini tespit
ettigimiz dokuz isimden {igiiniin mutasavvif yoniiniin olmasi yukarida bahsedilen

degisimi gosterir bir 6rnektir.

19. asra girildiginde Mevlevihaneler, Osmanli yonetiminin islahatlarinin halk

nezdindeki mesru zeminini sagladiklart mekanlardir ve artik politika ile de dogrudan

135



iliskili®*® olan bu mekanlara devam eden edebiyatgilar, Mevlevihaneleri Istanbul’da yer

alan diger mahfiller®*’

arasinda bir alternatif mekan olarak gérmiislerdir. Ancak sairlerin
Istanbul Mevlevihanelerine devam etmesinde yalnizca bir alternatif mekan arayis1 degil,
tarikata bir sekilde bagli olmalari da g6z ardi edilmemesi gereken bir husustur.
Mevlevihanelere devam eden sairlerin genelinin, bu donemde daha ¢ok -Osmanli siyasal
elitleri arasindan ¢ikan- muhiplerden olusmasini iki farkli odak etrafinda diisiinmek
miimkiindiir. Bunlarin ilki, 1slahat hareketleri ile birlikte Istanbul Mevlevihanelerinin
maddi kaynaklarmin ve toplum nezdindeki goriiniimiiniin farklilasmasidir. Ikincisi ise

Klasik Edebiyatta, medeniyet degisimi [ile birlikte] insan®® algisinin farklilasmasina

bagli olarak sairlerin ve {irettikleri eserlerinin ugradigi degisimdir.

Islahat hareketleri igerisinde tarikatlara yonelik alinan kararlar arasinda, Mevlevi
mahfillerine Kkatilan sairlerin tarikat baglarmin degisimiyle alakali oldugunu

diisiindiigiimiiz uygulamalar sunlardir:

- 1811-12 yilinda ¢ikarilan bir ferman ile tekke vakiflarinin Evkaf-1 Himayun’un

denetimine girmesi®*® ve bu sebeple dergahlarin devamini saglayacak maddi kaynaklarimn

346 1. Selim déneminde yazilan bir tarih olan Niiri Tarihi’nde, Siileyman Pasa’nin Rumeli fethine gitmeden
once Mevlevi dervisinin gelerek dua etmesi ve Mevlevi kiilaht getirmesinin ardindan, sefer basari ile
sonuglaninca, bu kiilahin pargalarindan orduda dnemli gorevleri olan kisilere kiilah yaptirilip giydirildigi
ve bu pargalarin ugurlu geldigi kayitlidir. Niiri bu olay1 anlattiktan sonra, II1. Selim déneminde Mevlana’ nin
sandukasi iizerindeki Ortiiniin yenilenmesi ile Nemge bariginin yapilmasini, Galata Mevlevihanesi’nin
yenilenmesi ile Kaptan-1 Derya Hiiseyin Pasa’nin Akdeniz’den zaferle doniisliniin vb. olaylarin aym
zamana denk gelisini sultanin Mevlevilige olan ikramlari {izerinden yorumlar ve tarikat ile siyaset iliskisini
ortak paydada bulusturarak Mevleviligi mesru zemine ¢eker. (Bkz. Seydi Vakkas Toprak, “Nuri Tarihi
(inceleme-Metin)”, (Doktora Tezi, Istanbul Universitesi, 2011), 278-279.
37 Turgay Anar’m ve Semsettin Seker’in calismalarinda yer verdikleri mahfiller kastedilmistir. Bu
mabhfiller hakkinda genis bilgi i¢in Bkz. Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat, 89-145, 409-438. 468-483.
Semsettin Seker, Ders ile Sohbet Arasinda, (Istanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kiiltiir Yay., 2013).
348 Tanpmar, Tanzimat’tan sonraki dénemlerde toplumdaki devamlilik ve biitiinliik fikrinin kaybedildigini
belirtir. Bu kayip ile birlikte yeni insan, kendinden dnceki nesillere ve eserlerine yabancilasmis, gegmisi
bir biitiin igerisinde gdrmekten uzaklagmistir. Bkz. Ahmet Hamdi Tanpinar, “Medeniyet Degistirmesi ve i¢
Insan”, Yasadigim Gibi iginde, haz. Birol Emil, (Istanbul: Dergah Yay., 2015), 40-41.
349 Bkz. Irfan Giindiiz, Osmanlilarda Devlet/Tekke Miinasebetleri, (Istanbul: Seha Nesriyat, 1986), 193-
198. Tarikat gelirlerinin arttirtlmast ve dogrudan devlet kontroliine alinmasi Sultan Abdiilmecit ve Sultan
Abdiilaziz dénemlerinde de (1839-1876) devam ettirilmistir. Ahmet Cahid Haksever, bu devamliligi,
tekkelerin devlet tarafindan daha fazla kontrol ve kayit altina alinmasi olarak yorumlamaktadir. Abdiilaziz
doneminde, Kudretullah Dede’nin Ahmet Vefik Pasa ile dergahin gelirleri hakkinda yasadigi anlagsmazlik
ve dergah gelirlerinin kisitlanmasi hakkinda bir 6rnek i¢in Bkz. Ahmet Cahid Haksever, Modernlesme
Siirecinde Mevleviler ve Jon Tiirkler, (Istanbul: H Yay., 2009), 34.

136



vakiflar yoluyla degil de siyasal elitler eliyle dogrudan yapilmasi, dergahlarin siyasal
elitlere olan bagimliligini arttirmistir. Devletin yapisal olarak degistigi bu donemde, tekke
ve tekkeye devam eden isimlerin de kurumlar karsisinda aldiklari tavirlar degismistir. Bu
durum yeni bir orta sinifin dogusuna ve bulunduklar1 sistemi sorgulamalarina sebep
olmustur. Zekeriya Isik: Evkaf Nezareti’nin kurulmasi ile birlikte tekkelerin degisen bir
ekonomi sistemine sahip oldugunu; bu sistem ile birlikte gelisen daha ¢ok muhip ve
miiritlerden olusan orta sinifin, tarikat i¢erisinde yeni bir tavir aldiklarini belirtir. Tarikata
olan baglilik diizeyleri degisen isimler, Isik’a gore seyhi odagina alan ve -yeni ekonomik
sistemin getirdigi bir durum olarak- tarikatlar1 kendi menfaatleri dogrultusunda kullanan
topluluklar olusturmuslardir.®® Ozellikle Yenikapi Mevlevihanesi’'nde, Osman
Salahaddin Dede doneminde (1831-1887) dergdha gelen ve suaradan olan isimler ya da
Galata Mevlevihanesi’'nde Kudretullah Dede’nin mesihat yillarinda dergaha gelen

suaranin tarikata baglilik diizeylerinin degismesi, yukarida 6zetlenen durum ile alakalidir.

- II. Mahmut doneminde (1808-1839), dnceki devirlerde yapilan bir uygulama
olmamasina ragmen baba tarafindan Mevlana soyundan gelen kisilere yillik 1500 kurus

verilmesi ve ayrica Istanbul ve diger kentlerdeki Mevlevi seyhlerine maaslar

351

baglanmasi, s6z konusu maaslandirmanin, Istanbul Mevlevi muhitinde yer alan

tekkelerin dogrudan patronaj ag1 igerisine dahil olmasina zemin hazirlamustir.3%?

30 Is1k, Seyhler ve Sahlar, 133.
1 Giindiiz, Osmanlilarda Devlet/Tekke Miinasebetleri, 153. Bu maaslara zaman zaman zamlar da
yapilarak, Mevlevi seyhlerine verilen destek arttirilmistir. Bkz. Haksever, Modernlesme Siirecinde
Mevleviler ve Jon Tiirkler, 30.
32 Abdiilbaki Baykara, “San’atkar Mevleviler” baghkli yazisinda Mevlevi dergahlarinin devlet ile olan
iliskisinin artmasindan dnceki siiregte dergahlardaki sanat eseri {iretiminin yogun oldugunu ancak Evkaf
Nezareti’nin miidahalelerinden sonra maisetlerini evkaf ¢anagindan beklediklerini belirterek sanat eseri
iretimindeki azalmay1 ya da degisimi dergah gelirlerine yapilan miidahale ile iligkilendirmistir. Bkz.
Abdiilbaki Baykara, “San’atkdr Mevleviler”, Babalik, 14/1663, (9 Kanlin-1 Evvel 1340/9 Aralik 1924):
2’den aktaran Mustafa Erdogan “Abdiilbaki Baykara Dede’nin Bir Makalesi San’atkar Mevleviler: Saatgi
Ahmed Eflaki Dede”, Tiirk Kiltird, 470 (Haziran 2002), 333.
http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ ERDOGANM.pdf (erisim 23.11.21) Hiir
Mahmut Yiicer, Bursa Mevlevihanesi’nin gelir kaynaklarinin degisimi ve sanat {iretimi arasindaki degisimi
su sekilde ozetlemektedir: “Son yiizyilda tekke gelirlerinin azalmasi, hakkaklik, hattatlik gibi giizel
sanatlar1 sadece sanat zevkiyle yapan tasavvuf erbabini, vakfiye geregi ocagi kaynatmak veya maiget derdi
137



http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ERDOGANM.pdf

- 1826’da Yeniceri Ocagr’min kaldirilmasinin ardindan kapatilan Bektasi
tekkelerinin bir kisminin; cami, medrese, mektep olmasi, bir kisminin ise —Hac1 Bektas

33 paralel olarak

Dergahi dahil olmak iizere- 6zellikle Naksibendilere tahsis edilmesine
Naksiligin halk arasinda daha mesru ve muteber hale gelmesi saglanmistir. Halk ve devlet
adamlar1 nezdinde muteber hale gelen Naksiligin yani sira, yine Siinni gelenek igerisinde
yer alan Mevleviligin, 6zellikle Osmanli siyasal elitleri ve diger seckinler arasinda

34 sanateilarin bu tarikata olan ilgisini arttirmistir.®*® Ayrica II. Mahmut’un

yayilmasi,
saltanatindan sonra tahta c¢ikan sultanlarin Bektasilere yonelik baskilar1 azaltmasi ve
Hasan Nazif Dede’nin mesihati ile birlikte Besiktas Mevlevihanesi’nde Bektasi tavrinin
temsil bulmasi, ozellikle Enciimen-i Suard sairlerinin ve devrin diger aydinlarinin
Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’'ne devam etmelerine zemin hazirlamistir. Osmanh

baskentine gelisi, sahip oldugu Siinni anlay1s sayesinde Mevlevilik, bu donemden itibaren

Bektasi gelenek iizerinden sairlerin ilgi kurdugu bir mahfille kentte temsil bulmustur.

- Sultan Abdiilaziz doneminde, 1866 yilinda faaliyete gegen Meclis-i Mesayih’in
reisligine 1868 yilinda Yenikapt Mevlevihanesi Seyhi Osman Saldhaddin Dede’nin
getirilmesi ve seyhin bu gorevi ii¢ donem siirdiirmesi®*® de Osmanli toplumunda, Mevlevi
tekkelerinin otoritesini giiglendirmistir. Boylece Mevlevi tekkeleri —6zellikle Yenikapi

Mevlevihanesi- biinyesinde yalnizca Mevlevi dervisi olan sairlerin degil, ayn1 zamanda

nedeniyle ipekbocekeiligi, ziraat, ticaret gibi alanlara yonlendirmistir.” Hiir Mahmut Yiicer, Osmanl:
Toplumunda Tasavvuf (19. Yiizyil), 121.
353 Giindiiz, Osmanlilarda Devlet/Tekke Miinasebetleri, 144.
3% TImiyye sinifina mensup Kegecizade Izzet Molla’min Bahdr-1 Efkdr adini verdigi Divdan’inda Mevlana’ya
ve Mevlevilige dair her gazelinde atiflar varken, Hazdn-1 Asdr adli Divin’indaki gazellerde Naksibendilige
yer vermis olmasi, II. Mahmut déoneminde devlet adamlar1 ve sanat¢ilar nezdinde muteber olan bu iki
tarikatin tam bir yansimasini gdstermesi bakimimdan dnemli bir 6rnektir. Her iki eser i¢in Bkz. Ebubekir
Siddik Sahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, (Doktora Tezi,
Ankara Universitesi, 2004).
35 Mevleviligin, II. Mahmut ve Sultan Abdiilmecit doneminde devlet tarafindan desteklendigi, bunun
kamusal alanda da sembolize edildigi Veled Celebi’nin “Cennet mekan Sultdn Mahmid, Sultan Mecid Han
(tabe serahu) hazretleri dahi ekser selatin gibi ‘asikdn-1 Mevleviyye’den idiler. Onlarin zamaninda cami'
sadirvanlariif, parmakliklarinifi tepesi bile sikke resminde dokiilityuordu.” ifadelerinden anlagilmaktadir.
Veled Celebi, “Bizde Hiikiim Siiren Hazin Bir Kayitsizlik”, Tkddm Gazetesi, N0.9409, (28 May1s 1339/28
Mayis 1923): 3.
3% Kara, Din, Hayat, Sanat A¢isindan Tekkeler ve Zaviyeler, 237.

138



bu otorite semsiyesi altina girmek isteyen sairlerin de devam ettikleri mekanlar haline

gelmiglerdir.

Tarikatlara yapilan yardimlarin seklinin degismesi, Istanbul Mevlevi seyhlerinin
kentteki tasavvuf muhiti igerisinde one ¢ikmasi ve vakiflarin yonetiminin devlet
kontroliine gegmesi ile birlikte ayrica, Klasik Edebiyatin i¢eriginde ve yapisinda yasanan
degisim de kanaatimizce Mevlevi olan, Mevlevihanelere devam eden sairlerin tarikata
baglilik diizeylerini degistirmistir. Bu degisime, medeniyet degisimi ve buna bagli olarak
sanat eserlerinin {iiretim amaclarinin farklilasmasi agisindan bakmak; Mevlevi
mabhfillerine devam eden sairlerin profillerinin degisiminin, sanatsal yOniiniin
anlasilmasina zemin hazirlayacaktir. Kavolis’in Klasik Medeniyetler diizeyinde sanatin
sahip oldugunu iddia ettigi kisisel ifade, siyasal otoriteyi temsil, dinl amagli ve sosyal
farklilasma sembolii olarak ortaya koyulan sanat eserlerinin iiretim amaglarinin,
Osmanli’nin 1slahat faaliyetleri ile birlikte farklilastigi ve c¢esitlendigi diisiintilebilir.
Kavolis’in yaklasimina goére Modern Medeniyetler asamasindaki bir toplumda iiretilen
sanat eserlerinin fonksiyonlar1 da degismekte; eserlerin iiretim amaglari, buna baglh
olarak farklilasmakta ve genellikle belli bir siniflandirmaya tabi tutulamayacak kadar

cesitlenmektedir.®®" 19. asirda, Istanbul Mevlevi muhitinde iiretilen eserler ve sairlerin

357 Ulusoy, “Vytautas Kavolis’in Evrimci Yaklagimla Sosyo-Sanatsal Sistem Siniflamasi”, 75-80. Burada,

Klasik Edebiyat biinyesinde degerlendirilen eserlerin Osmanli icerisinde Ozellikle 19. asirdan sonra
yasadiklart degisim kastedilmistir. Ancak bu degisim, Kavolis’in belirttigi “Modern Medeniyetler”
asamasina ge¢isin de tam olarak igerisine dahil edilemeyecek bir déonemdir. 19. asirda iiretilen eserlerin
sahip olduklari fonksiyonlar, Mevlevi mahfillerine devam eden isimler odaginda diisiiniildiigiinde mutlak
bir degisimden bahsetmek kanaatimizce miimkiin degildir. Bu devre, bir gecis asamasini temsil ettigi i¢in
yine de Mevlevilik ile bag kuran sairlerin, edebi eserlerine yiikledikleri anlam, en azindan 17. ve 18.
asirlarda Mevlevi mabhfillerine devam eden sairlerin eserleri ile ortak iglevler tasimakla birlikte
farklilagtiklar1 noktalar da mevcuttur. Bu farklilagmayi, Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’ne devam eden
Veled Celebi ve Avni Bey’in eserleri iizerinden o6rneklendirmek miimkiindiir. S6z konusu isimler,
eserlerine bir 6nceki asirda iiretilen eserlerin fonksiyonlarim yiiklerken ayni zamanda dénemin sorunlarini,
toplumda tartisilmaya baslayan konulari ve akimlari da ele almaya baslamislardir. Veled Celebi’nin
Tiirkgiiliik ve Tiirk Dili {izerine olan ¢aligmalar: daha 6nceleri Mevlevi mahfillerine devam eden sairlerin
belki de hi¢ giindemlerine almadiklar1 bir meseleyi ele almaktadir. Veled Celebi’nin siir yazmay1 birakarak
daha ziyade Tiirk Dili lizerine egilmesi ve bu konuda, “Ben bir Nedim, bir Fuzili, bir Seyh Galib olamam,
mutavassit derecede bir divan birakmakla da ibka-y1 nam edemem.” (Necib Asim’in Tiirk Yurdu, c.VII,
S.15°de bulunan yazisindan aktaran; Metin Akar, Veled Celebi Izbudak, (Ankara: AKM Yay., 1999), 94.)
sOzleri ile edebi eser iiretimine olan bakis agisini belitrmis olmasi, Konya’da Mevlevi muhitinde yetigsen ve
Istanbul’a geldiginde de Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’ne devam eden bir yazarin eser iiretimindeki

139



s6z konusu mekanlara katilimlar1 bu ¢ercevede ele alindiginda Modern Medeniyetler3®

devresine girmeye baglayan bir toplumdaki sanat eseri iiretiminin, edebiyata yansimasi;

insan ve mekan arasindaki iliskinin yeniden diizenlenmesi seklinde olmustur.

Kayahan Ozgiil, Osmanl siirindeki degisimden bahsederken bu degisimi insan
iizerinden okur. Ozgiil’e gore degisen insan tipleri arasinda dlimden miinevvere dogru
yasanan degisimin kokenlerinde dergahlarda yetisen, buralara devam eden sairlerin

misyonlarinin farklilagmas1 yatmaktadir.

“Pax Ottomana i¢in aydin yetistiren dergahlar artik yeni sartlara uygun,
yeni aydinlar sekillendirmege baslamis; yeni aydinini da diistindiigiinii estetik bir
zeminde ifade edebilen ‘profane’ sairlerden se¢meye Ozen gostermistir. (...)
Dergahlar, ‘ulema’ adi altinda toplasan gelenekli aydinlarin zamana ayak
uyduramayan skolastik zihniyeti, bozulmuslugu ve toplumun dertlerine derman

olamayis1 sebebiyle alternatif aydin1 destekler, gelistirir, hatta yetistirir.”3>°

Ozgiil’iin, dergahlarda yetisen sairlerin degisimlerini belirttigi yukarida verilen alint: ile
Kavolis’in Modern Medeniyetler doneminde iretilen sanat eserlerinin fonksiyonlar
hakkinda yaptig1 siniflandirma bir arada diisiiniildiigiinde, 19. asirdan sonra Istanbul

Mevlevi mahfillerine devam eden sairlerin tarikata baghliklarinin degisimi daha net bir

odagmin degistigini gosterir. Avni Bey’in eserleri arasinda yarim kalan bir mesnevisi olan Mir’dt-1
Ciiniin’da isledigi konu ise, 17. asirda Nabi’nin Hayriyye’sinde isledigi konuya benzemekle birlikte,
gelenek ve yenilik arasindaki ¢atigmay1 gostermesi yoniiyle dikkat ¢ekicidir. Eser, 19. asirdaki degismeleri
ve bir ¢atisma ortamindan duyulan rahatsizlig1 dile getirirmesi yoniiyle tema olarak ve dolayisiyla esere
atfedilen islev olarak 6nceki benzer 6rneklerinden farklilasmaktadir. Nabi, eserindeki toplumun ig isleyisi
ile ilgili bozulmalar1 dile getirirken; Avni Bey, toplumun i isleyisini degistiren ve eski geleneklere baglilik
dolayistyla islevsel hale gelemeyen —Bat1 kokenli- yeniliklerin kavranamamasini elestirmektedir. Her iki
eser de okuyucuya, toplumdaki miispet ya da menfi degisimler hakkinda alacaklar1 tavirlar ile ilgili ipuglar1
verir. Nasihat temali her iki eser arasindaki kirtlma, yazarlarin elestirdikleri duruma karsi aldiklari tavirlar
noktasinda farklilasir ki bu durum, kanaatimizce eserlere yiiklenilen fonksiyonlarin yiizyillara gore
degisimini de yansitir. Vasfi Mahir Kocatiirk, Nabi’nin tavrini; yapmaktan ¢ok sakinmay tavsiye eden
olarak yorumlar. (Vasfi Mahir Kocatiirk, Tiirk Edebivati Tarihi (Istanbul: Edebiyat Yayinevi, 1964), 432.)
Avni Bey ise semboller lizerinden yenilesmeden yana olan tavrini net bir sekilde gosterir. (Bkz. Gok¢ehan
Aysel Yilmaz, “Yenisehirli Avni Bey’in Mir’at-1 Ciinin’unda Gelenek-Yenilik Catismas1”, Insan ve
Toplum Bilimleri Arastirma Dergisi, 6/7 (2017): 302.
3% Ulusoy, Sanatin Sosyal Simirlari, 74-81.
39 Ozgiil, Divan Yolu'ndan Pera’ya Seldmetle, 114-115.

140



sekilde anlagilabilir. Yapilan reformlar ile birlikte farkli bir organizasyon sekline gegme
sancilar1 ¢eken Osmanli Devleti icerisinde, maddi kaynaklarini saglama sekli degisen
Mevlevihaneler, ayn1 zamanda biinyelerinde yetistirdikleri insan profili yoniiyle degisim
stirecine girmisler, boylece devlet ve toplum igerisinde degisen sanat¢1 —sair- tipinin ve
eserlerin {iretim tarzlarinin da sekillendigi mekanlar olmuslardir. Daha “diinyevilesen”
bir toplum igerisindeki dergahlar dahilinde yetisen sair de bu degisime uymus, bdylelikle
Seyh Galib, Hasan Nazif Dede, Ali Nutki Dede donemleri 6ncesinde genellikle sair-
dervig tipini yetistiren Mevlevihaneler, tarikata daha ¢cok muhiplik bagi ile bagh ve
donemin yenilik¢i grubunu temsil eden sairlerin yer aldiklari, bir araya geldikleri

mekanlar olmuslardir.3¢°

Mevlevi mahfillerinin katilimcilarinin tarikata bagliliklarinin degistigi yillar,
aym zamanda Istanbul Mevlevi muhitinde, Mevlevi mahfillerine devam eden sairlerin,
mekan tercihlerinin de degistigi bir donem olarak degerlendirilebilir. Galata

Mevlevihanesi, bu doneme kadar Mevlevi sairlerin ve siyasal elitlerin diger Mevlevi

360 Dergaha devam eden isimlerin tarikatlarla olan iliskilerinin bu degisimi ise tepki cekmis goriinmektedir.
Bahsedilen yillarda kendisi de Istanbul tasavvuf muhitinde yer alan bir mutasavvif olan Kusadalh Seyh
Ibrahim Efendi (6.1846), miiridi Ahmet zzet’e génderdigi mektubunda Mevlevi ve Bektasi dergahlarindaki
toplanmalardan hoslanmadigini su sozlerle dile getirir: “Evler istirahat i¢in, cAmiler ihfden ibadet icin
olmasina binaen tekkeler yapilip cehren caligmasi i¢in mukaddem olunmus. Simdi tekkeleri meyhane,
kerhane ediyorlar.” (Bkz Yasar Nuri Oztiirk, Kutsal Géniillii Veli Kusadali Ibrahim Halveti, (Istanbul: Fatih
Yaymevi, 1982), 204.)Ayn1 donemde Istanbul’da 6zellikle Naksi ve Mevlevi cevrelerde etkin olan Murat
Molla da bu degisimden rahatsizlik duymustur. Murat Molla Halvetl ve Mevlevi tekkelerine ayin giinleri
gelen yabancilarin varligindan gikayet etmektedir. Murat Molla’ya gore dergahlara, 6zellikle de zikir
meclislerine yalmizca dervis olanlar katilmalidir. ““... sadat-1 sifiyye kaddesalldhu Ta’dla esrarahiim
hazretleri meclis-i sema’in kapisim sed u bend edip ecnebi ve nd-mahrem igeri salivermezleridi. Simdi
darii’s-sema’in kapilart meftih ve na-mahremlere mahsus maksureler ve aram edecek yerler tertib
olmusdur. Mevlevi-hanelerde ve Halveti tekyelerinde oldugu gibi bundan agreb bugiin ziivvar ¢ok idi diye
mesrur olurlar ...” (Bkz. Adil Erkan, “Ma-Hazar Adli Pendname Serhinin Giinlimiiz Harflerine Aktarilmasi
ve Incelenmesi” (Yiiksek Lisans Tezi, Fatih Universitesi, 2010), 80. Burada gegen Mevlevihane’nin Galata
oldugu diistiniilmektedir. Zira Kudretullah Dede’nin mesihat yillarindan itibaren, Galata Mevlevihanesi,
Istanbul’da yasayan ya da kente sonradan gelen gayrimiislimlerin dergahtaki sema térenlerine katildiklart
bir mekan olmustur. 1836 yilinda istanbul’a gelen Julia Pardoe’nin hatiratinda verdigi bilgiler, Kudretullah
Dede doneminde dergdha sema tdrenlerini izlemeye gelen gayrimiislimlerin oldugunu kanitlamaktadir.
Pardoe, Mevlevi dergdhlarinin, diger tarikatlarin aksine kapilarin1 yabancilara agtigini, dergdha
girebilmenin tek sartinin ayakkabilar1 ¢ikartmak oldugunu belirtmektedir. Bkz. Julia Pardoe, Sultanlar
Sehri Istanbul, cev. M. Banu Biiyiikkal, (Istanbul: Is Bankas: Kiiltiir Yay., 2021), 37-47. Yabancilarin
dergahi ziyaretleri Ataullah Dede doneminde (1871-1910) de siirmiistiir. Bkz. Thierry Zaconne, “Seyh
Mehmed Ataullah Dede (1842-1910) ve Galata Mevlevihanesi: Dogu-Bati Arasinda Entelektiiel ve Tinsel
Bir Koprii”, Saltanatin Dervigleri Dervislerin Saltanati iginde, 58-76.

141



mahfillerine gore daha fazla etkilesimde bulunduklar1 mekanlar iken, 1slahatlar sonrasi
donemde Galata Mevlevihanesi’ndeki yogunlugun azaldigi ve kentteki diger
Mevlevihanelere dogru kaydigi goriiliir. Ozellikle Galata Mevlevihanesi’nin ilk iki
donemi olarak degerlendirdigimiz donemde, bu mahfilde yer alan sair sayis1 Yenikapi,
Besiktas ve Kasimpasa Mevlevihanelerine gore daha fazla iken 6zellikle Seyh Galib’in
vefatindan sonra, bir edebiyat mahfili olarak Yenikapt ve Besiktas/Bahariye
Mevlevihanelerinin  6ne ¢iktigr  goriiliir. Bu mahfiller igerisinde Kasimpasa
Mevlevihanesi, bu tekke ile ayn1 donemde aktif olan diger Mevlevi tekkelerine oranla bir

edebiyat mahfili olarak daha az 6n plana ¢ikmistir.

142



II. BOLUM
istanbul’da Kurulan ilk Mevlevi Mahfili: Galata Mevlevihanesi

Galata Mevlevihanesi, 1491 yilinda, II. Bayezid doneminde (1481-1512)
Istanbul’a gelen Divane Mehmet Celebi tarafindan kurulmustur.®®* Divane Mehmet
Celebi’nin istanbul’a gelisi, Sefine-i Nefise-i Mevleviydn’daki kayitlara gore goniillii bir
seyahatten ziyade, ydnetimin seyhi Istanbul’a davet etmesi iizerine olmustur. Divane
Mehmet Celebi’nin iletisim halinde oldugu Kalenderi grubundan olan kisilerin II.
Bayezid’e suikast diizenlemeleri sonrasinda Divane Mehmet Celebi de dinlenmek {izere
Istanbul’a cagilmustir. Ancak Celebi, doénemin vezirlerinden iskender Pasa’nin

32 ve bu

kendisine intisap etmesini saglayarak, iizerindeki bu siiphelerden kurtulmus
baglant1 sayesinde, tarikatin Istanbul’daki ilk temelleri atilmistir. Evliya Celebi’ye gore
ise Istanbul’a gelen Divane Mehmet Celebi, II. Bayezid dénemi Beylerbeyi ve
Bostancibas1 gorevleri yapmis olan Iskender Pasa’dan, Galata’daki av ¢ifliginin iizerine
bir Mevlevihane insa etmesini istemesi tizerine Galata, Kulekapisi, Galib Dede Dergahi

gibi isimlerle®®® anilan tekke kurulmustur. Giifti’nin tezkiresinde, Arzi Dede’den

bahsederken kaydettigi

Galatada o Mevlevihane

Olmis anuiila resk-i kasane3®*

misralarinda Galata Mevlevihanesi’nin koskleri kiskandiracak kadar giizel oldugundan
bahsetmesi, 15. asrin sonlarinda kurulan bu tekkenin, 17. asirda mimari agidan dikkat

c¢ekici bir gorlinlime sahip oldugunu gostermektedir.

%1 Server Dayioglu, Galata Mevlevihanesi, (Ankara: Yeni Avrasya Yay., 2003), 53. Kiigiik, Istanbul
Mevlevihdneleri, c. 1, 44-45.
%2 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme- Metin)”, 454-455.
33 Bkz Evliya Celebi, Seyahatndme, sad. Miimin Cevik, (Istanbul: Ugdal Nesriyat, 1985), c.1, 442.
Tekke’nin kaynaklarda gecen farkli isimlendirmeleri ile ilgili bilgi i¢in Bkz. Tanrikorur, “Tiirkiye
Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, ¢.2, 338.
364 Giiftd, Tegsrifatii’s-Su ard, haz. Kasif Yilmaz, (Ankara, AKM Yay., 2001), 100.

143



Galata Mevlevihanesi, bu tarihten sonra zaman zaman siiregte aksamalar olsa da
kurulusundan kapanisina kadar edebiyat mahfili olma 6zelligine sahip olmustur. 896-97-
1327/1491-1910 yillar1 arasinda, Galata Mevlevihanesi postnisinligi yapan yirmi sekiz

seyhin,®® on besi ayn1 zamanda sair kimligi olan ya da az da olsa siir soylemis kisilerdir.

Galata Mevlevihanesi’nin, Istanbul’daki edebiyat mahfilleri igerisinde
degerlendirilmesinde, tekkede kurulus asamasindaki ayin giinlerinin netligi hakkinda
kesin bilgiler olmasa da Sal1 ve Cuma giinlerinin ayin giinleri olarak tayin edilmis olmas1
ve bu ayinlerde edebi eserlerin de etkin bir sekilde kullanimi, zaman zaman kesintilere
ugramakla birlikte, tekkede sair seyhlerin kurduklar1 meclislerde edebiyat sohbetlerinin
varhiginin bilinmesi®®® etkili olmustur. Ayrica kurulusundan itibaren burasi ile irtibat1 olan
81 sairin bir kisminin, ya dogrudan Galata Mevlevihanesi’nde yetismis, bu mahfile belli
bir siire devam etmis olmasi ya da bu tekkede bir siire kalmasi, tekkenin bir edebiyat
mahfili olarak degerlendirilmesini saglamistir. Galata Mevlevihanesi’nin seyhlerinin
cogunun edebiyat ile ilgili kisiler olmasi ve ayn1 zamanda edebiyat ile ilgilenen siyasal
elitler tarafindan desteklenmis olmalar1 da tekkenin bir edebiyat mahfili olarak
degerlendirilmesine zemin hazirlamistir. Bu sartlar altinda gelisen bir edebiyat mahfili
olan tekkedeki sair sayisi, mekan ayni kalmakla birlikte seyhlerin siir ile ilgili olmalarina,

tekke yonetimindeki istikrara ve tekkenin siyasal elitlerden aldiklar1 desteklere gore

artmis ya da azalmistir.

Yukarida siralanan sartlarin degisimine gore Galata Mevlevihanesi’nin bir
edebiyat mahfili olma siirecini Divane Mehmet Celebi (6.951/1544), Ismail Ankaravi
(6.1041/1631) ve Seyh Galib (6.1213/1799) ile baslayan ii¢ ana doneme ayirmak

miimkiindiir. [lk dénem, 1491-1608 yillar1 arasinda Divane Mehmet Celebi ile Sirri Abdi

385 Istanbul Mevlevihaneleri seyhlerinin listeleri ve seyhlige gegis siralamalarinda, Sezai Kiigiik {in Istanbul
Mevlevihaneleri ¢alismasinda verdigi siralama esas alinmustir.
366 Gavsi Dede déneminde sohbet meclislerinin oldugu bir 6rnek igin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye, 235.

144



Dede (6.1040/1631) arasinda olan donemdir. S6z konusu dénemde Divane Mehmet
Celebi, Sinoplu Safayi (6.940/1533), Mesnevihan Dervis Mahmut Dede (6.1010-
1011/1602) ve Sirri Abdi Dede’nin seyhlik yaptigi bilinse de bu isimlerin kag yil siire ile
gorevde kaldiklar1 ya da bu seyhler disinda baska isimlerin de postnisin olup olmadigina
dair net bilgiler yoktur. Bu donemde postnisin olan seyhlerin kimler olduklar ile ilgili,
silsilenamelerde farkliliklar®®’ bulunmakta ayrica TezKire-i Su’ard-y1 Mevieviyye’de de

bu donemdeki edebi faaliyetler ile ilgili net bilgiler bulunmamaktadir.

Galata Mevlevihanesi’nin bir mahfil olarak yeniden aktif oldugu ikinci donemi
ise 1019-1205/1610-1791 araliginda, Ankaravi ile baslayip Bakkalzdde Ali Dede
(6.7)’nin azledilisi ile sonlanmistir. Bu ikinci donem, Galata mahfilinde yetisen sair
sayisinin en fazla oldugu zaman araligidir. Ankaravi, Adem Dede (6.1062/1652), Arzi
Mehmet Dede (6.1074/1664), Gavsi Ahmet Dede (6.1107-09/1696-98) ve Nayi Osman
Dede (6.1141/1729), postnisinlik yaptiklari donemde tekkede sairlerin yetismesini
saglamiglardir. Bu seyhlerin tamami ayn1 zamanda yazdiklar1 edebi eserler ile 6ne ¢ikan

isimlerdir ve siyasal elitler ile de olumlu iligkiler kurmuslardir.

Ugiincii dénem ise Seyh Galib ile baslaylp Mehmet Ataullah Dede (6.1910) nin
seyhlik siiresine dahil olan 1790-1900 yillar1 arasimi kapsamaktadir. Seyh Galib ile
baslayan bu dénem, Istanbul Mevlevihanelerinin degismeye baslayan Osmanli toplumu
icerisinde Konya’daki Celebilik makamindan farklilagip, dnceki donemlere gore daha
fazla siyasal elitlerle iligki kurduklar1 ve tekkelerde yalnizca mutasavviflara degil ayni
zamanda siyasi kimlikleri ile de 6ne ¢ikan Mevlevi sairlere hitap edildigi donemdir. Bu

donem, Galata Mevlevihanesi’ndeki sair sayisinin azaldigi ve farkli sosyal profillere

%7 Bu farkliliklar ile ilgili genel bir degerlendirme igin bkz. ismail Unver, “Galata Mevlevi-Hanesi
Seyhleri”, Osmanlh Arastirmalari, 14/14 (1994); 198-211.
145



sahip isimlerin de yer aldigi sairlerin, daha c¢ok Yenikap1 ve Besiktas/Bahariye

Mevlevihanesi’nde yer aldiklari, bu tekkelerin seyhleri ile iletisime gegtikleri donemdir.

2.1.Galata Mabhfilinin i1k Dénemi: Istanbul Mevlevi Muhitinin Temellerinin Atihisi
Galata Mevlevihanesi’nde olusan edebi mahfilin temellerinin atildig1 bu donemde
Divane Mehmet Celebi, Sinoplu Safayi, Mesnevihan Dervis Mahmut Dede ve Sirrl Abdi
Dede seyhlik yapmustir.3%® Bu dort seyh icinde yalnizca Sirti Abdi Dede’ nin edebi eserler
kaleme almadigi bilinmekle birlikte Kasimpasa Mevlevihanesinde yaptigt Mesnevi
derslerinde coskulu bir anlatima sahip oldugu kaynaklarda gegmektedir.*®® Mesnevihan
Dervis Mahmut Dede ise Terciime-i Sevakib-1 Mendkib adli mensur eseri ile tinliidiir. Bu
donemde, tekkede sema torenlerinin yapildigi, Tanrikorur’un tekkenin semahanesi
hakkinda yaptig1 mimari tespitlerden anlasilmaktadir.3’® Ancak sema giinlerinin ya da
seyhlerin dervislerle bir araya gelip hangi giinlerde ya da zamanlarda sohbet ettiklerine
dair bilgi bulunmamaktadir. Fakat bu donemde, tekkenin edebi bir mahfil haline geldigi,

Kinalizade Hasan Celebi’nin kayitlarinda gegmektedir.®’

Galata Mevlevihanesi’nin bir edebi mahtfil olarak sekillenmesinin ilk dénemi olan
1491-1610 yilllar1 arasi, tekke hakkindaki bilgilerin az ve karmasik olmasi dolayisiyla
hangi seyh doneminde hangi sairlerin bu tekkede yetistigi ya da buraya geldigi gibi
sorularin cevabin vermek giigtiir. Bu donemde Sinoplu Safayi’nin seyh oldugu zaman
araligindaki edebi hayat hakkinda bilgi vermek miimkiinken 0&zellikle, seyhin
1533’dedliimiinden 1610 yilina kadar gecen siirede, Galata Mevlevihanesi’ne gelen
sairlerin kime intisap ettikleri, hangi seyh doneminde yetistikleri ya da bu mahfile

katildiklar1 hakkinda net bilgiler vermek mimkiin degildir. Bu sebeple Galata

%8 Unver ve Tanrikorur’un tespitlerine gére bu ii¢ isim tiim Silsilename’lerde yer almaktadir. Mesnevihan
Dervis Mahmut Dede’den sonra Furuncuzade Ali Dede tespit edilmisse de bu isim hakkinda, kaynaklarda
ad1 disinda higbir bilgi bulunmamaktadir. Bkz. Unver, “Galata Mevlevi-Hanesi Seyhleri”, 213. Tanrikorur,
“Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, ¢.2, .374-375.
369 Kiiciik, Istanbul Mevlevihaneleri, ¢.2, 42.
870 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, ¢.2, 339.
371 Kinalizade Hasan Celebi, Tezkiretii's-Su’ard, 478.

146



Mevlevihanesi’nin ilk donemi, Divane Mehmet Celebi, Sinoplu Safayi, ve Sinoplu
Safayi’nin 6liimiinden Sirri Abdi Dede’nin seyhliginin sonlanmasina kadar olan dénem

olmak {izere ii¢ baslik altinda incelenmistir.

2.1.1.Divane Mehmet Celebi Donemi (1491-?)
Mevleviligin Istanbul’daki ilk teskilatli yapisi olan Galata Mevlevihanesi’nin

372

kurucusu ve ayni zamanda sair seyhlerinden®’“ olan Divane Mehmet Celebi, sair kimligi

Oone cikan bir mutasavviftir. Semai mahlasiyla siirler yazan seyhin bir Divdn
olusturamamis olmasimi Golpiarli, ¢evresindeki kisiler arasinda bir “katib-i esrar”*"3
¢tkmamis olmasina baglar. Divane Mehmet Celebi’nin bugiline ulagsan hacimli bir eseri
yoksa da yalmzca Istanbul’da degil, tarikati yaydign farkli cografyalardaki sair
miiritlerinin varligi, onun siiri etkili bir sekilde kullandiginin gostergesidir. Divane
Mehmet Celebi’nin siirlerinde, devrin elitlerine yonelik bir sdyleme rastlanmaz, siirlerini
Mevlevi adap ve erkan1 odaginda sdylemistir.>"* Bu yoniiyle Celebi’nin yazdig1 edebi
eserler ile tarikata kaynak buldugu sdylenemez. Ancak Galata Mevlevihanesi’ni kurarken
devrin elitlerinden olan iskender Pasa’dan destek almasi ve dort yil bu dergahta postnisin
olduktan sonra®”® yerini, dnceleri Zeyni iken sonra kendisine intisap etmis olan Sinoplu
Safayi’ye devretmesi, Divane Mehmet Celebi’nin, tarikat1 Istanbul’da bir zemin iizerine

insa ederken siyasal elit destegini ve edebi eserlerin giiciinli g6z 6niinde bulundurdugunu

distindiirmektedir.

872 Tanrikorur ve Unver, Iskender Pasa vakfiyesinden yola ¢ikarak Galata Mevlevihanesi’nin ilk seyhinin
Divane Mehmet Celebi degil, Seyh Zeynelabidin Efendi oglu Yinus Efendi oldugunu belirtmislerdir. Bkz,
Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, c.2, 339. Unver, “Galata Mevlevi-Hanesi
Seyhleri”, 212. Ancak ¢alismamizin ana konusu dergéhin sair seyhleri ve bu seyhlere intisap eden sair
dervisler olmasi1 dolayisiyla ilk seyh olarak zikredilmistir. Caligmamizin bundan sonraki kisimlarinda da
sair olan ve ayn1 zamanda sair de yetistiren seyhler i¢in ayr1 basliklar agilmistir. Postnisinligi doneminde
sair yetistirmemis olan seyhler icin ise miistakil baslik agilmamis ve bu donemler toplu olarak
degerlendirilmistir.
373 Golpmarly, Mevidnd dan Sonra Mevlevilik, 120.
374 Siirlerinden érnekler igin bkz. Golpinarl, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, 435-453.
875 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, ¢.2, 374.

147



Divane Mehmet Celebi Istanbul’a geldiginde, kendisine intisap eden sairlerin
birisi Nigahi (6.940/1533-34)’dir. Katip olan sair, Mevlevilige intisap ettikten sonra
Melamiligi tercih etmistir.3® Nigahi’nin, Divane Mehmet Celebi’nin yaninda ne kadar
kaldigi ya da Galata tekkesine hangi yillarda devam ettigi hakkinda net bilgi
bulunmamakla birlikte bu sair, Divine Mehmet Celebi’nin Mevlevi irfan muhiti

igerisinde olusturdugu edebi mubhit igerisinde yer almistir.

2.1.2. Sinoplu Safayi Donemi (?-1533)

Galata Mevlevihanesi’nin Divane Mehmet Celebi’den sonraki postnisini olan
Sinoplu Safayi’nin bu makamda ne kadar kaldig1 tam olarak bilinmemektedir. Sinoplu
Safayl, Mevlevi olmadan once, Fatih donemimin meshur Zeyni seyhlerinden Seyh
Vefa’ya intisap etmis, onun cevresinde olusan mahfilde bulunmus®’’ ve seyhi 6ven

Vasdya-y1 Seyh Vefa®'"® adli eserini kaleme almistir. Safayi’nin Zeyni oldugu

Irisdiim ben ahir Vefa’ya

Bi-hamdillah sallti Mustafa’ya"
beytinden anlagilmaktadir.

Ancak Sinoplu Safayi’nin, Seyh Vefd’min II. Bayezid doneminden itibaren
Osmanli siyasal elitleri ile olan iligkisinin Fatih donemine oranla zayiflamasi ve
kendisinin ayn1 zamanda patronu olan Iskender Pasa’min Divane Mehmet Celebi’ye
intisap ederek Mevlevi olmasi {izerine bu tarikata girdigi disiiniilebilir. Zira Tezkire-i
Su’ard-y1 Mevleviyye de sairin, Mevlevilige intisap edisinin, dogrudan Iskender Pasa’nin

tercihi ile iliskilendirildigi goriiliir. Iskender Pasa’nin, Divane Mehmet Celebi’nin ...

376 Latifi, Tezkiretii’s-Su’ard ve Tabsiratu n-Nuzamd, 526-527.
377 Avni Erdemir, Yavuz Bayram, “Edebi Bir Muhit Olarak Vefa Tekkesi ve Seyh Vefa’nin Dost ve
Miiridleri”, 160.
378 Musa Yildiz, “Vasaya-y1 Seyh Vefa”, Bir Semte Vefd icinde, der. N. Bilge Ozel imanov ve Yunus Ugur,
(fstanbul: Klasik Yay., 2009), 141-154,
379 Yildiz, “Vasaya-y1 Seyh Vefa”, 148.

148



ser-dade-i zand-y1 bendegileri”®® arasina katilmasi ve siyasal elitler nezdinde sayg1 goren

Celebi’nin manevi etkisinin, Istanbul’da da yayilmasi iizerine Safiyi’nin, “... ser-mest-i
peymane-i fena idiip bi’l-kiilliye ‘alayik-1 ma-sivadan meslib ve canib-i ‘aliyyelerine
meczib olmagla hiisn-i nazar-1 kimya-i eserleriyle ser-biilend-i istiva-dar-1 seyfi ile

mii’eyyed”®®! olmasi arasinda dogrudan bir iliski kurulmustur.

Safayi’nin, bu donemde Mevlevilige nazaran II. Bayezid nezdinde daha muteber
olan Cemal-i Halveti’ye intisap etmemis olmasi dikkat ¢ekici bir durumdur. Oysa Cemal-
i Halveti de kendisi icin yaptirilan tekkede edebi iiretimleri ile irsat faaliyetlerinde
bulunan bir seyhtir ve saire edebi iiretimleri i¢in de uygun ortami saglayabilecek
durumdadir. Bunda kanaatimizce Safayi’nin onceki seyhi, Seyh Vefa’'nin Halvetiler’e,

382 e Divane

patronu Karamanli Mehmet Paga’nin idami1 dolayisiyla olan mesafeli tutumu
Mehmet Celebi’nin ise heniiz II. Bayezid donemi siyasi olaylarma pek karismamis ve
kentte sultan haricindeki siyasal elitlerin destegini alabilmis olmasi etkili olmustur. Hem
onceki seyhinin uygulamasina ters diismemek adina hem de patronu olan Iskender
Celebi’nin ¢evresinden ayrilmamak iizere Mevlevilige intisap ettigini diisiindiigimiiz
Safayi, Gelibolulu Ali’nin®® ve Latifi’nin®®* verdigi bilgilere gore II. Bayezid’e bir Divin
sunmustur. Ayn1 zamanda kendisi de bir denizci olan Safayi’nin®®® Kemal Reis’in deniz
savaglarini anlattig1 10.000 beyitlik Gazavat-1 Bahriye ve 11. Bayezid’e sundugu 35.000

beyitlik Fetih-ndme-i Inebaht: ve Moton adli mesnevileri de vardir.3%® Safiyi’nin siyasal

elitler ile edebi eserleri lizerinden kurdugu bu iliski, Kinalizdde Hasan Celebi’nin

380 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 174.
381 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 174.
382 1. Bayezid tahta gecerken Cemal-i Halveti’den destek almustir. Bu siiregte Cem Sultan ile miicadele
ederken zaman zaman Cemal-i Halvetl’ye bagvurmasi ve onun da maneviyat dleminde sultana karsi
duranlara verdigi destek ile ilgili anlatilarda, iki seyh arasindaki miicadelenin boyutu ve taraf olduklar1
kisiler goriilebilir. Bu anlatilarin detaylari igin bkz. Hulvi, Lemezat-1 Hulviyye, 430-435.
383 Gelibolulu Ali, Kiinhii'l-Ahbdr in Tezkire Kismi, 158.
384 Latifi, Tezkiretii's-Suard ve Tabswratu’n-Nuzamd, 328-329.
385 Sehi Bey, Hest Bihist, 91.
386 Sehi Bey, Hest Bihist, 91. Eser hakkinda genis bilgi icin bkz. Ozlem Dereli, “Sinoplu Safayi’nin
FetihnAme-i Inebaht: ve Moton Adli Eseri (Transkripsiyonlu Metin)”, (Yiiksek Lisans Tezi, Ondokuz
Mayis Universitesi, 2017).

149



kayitlarina gére Galata Mevlevihanesi seyhi oldugunda da devam etmis goériinmektedir.
Kinalizade Tezkiresi’ndeki “Ol zemanda ekabir i a’yan ve su’ara vii ehl-i ‘irfanun merci’
il masiri ve teferriicgah u mesiri bu makile tekyeler olmagin mezbiira ¢ok fiitih u niizir

hasil u meysar olurdi.”38’

climlesinden Safayi doneminde Galata Mevlevihanesinin sair,
dervis, devlet adami gibi farkli sosyal profillere sahip kisilerin toplandigi bir mekan
oldugu anlagilmaktadir. Ayrica Hasan Celebi’nin yukarida alintilanan ciimlesinde, “bu

makile tekyeler” seklindeki ifadesi, Safayl doneminde, kentte baska tekkelerin de birer

edebiyat mahfili olarak degerlendirildigini gosterir.

Safayi’nin seyhligi doneminde Galata Mevlevihanesi’ne devam eden sairlerin
kimler olduklar1 hakkinda tezkirelerde net bilgiler bulunmamakla birlikte, Esrar Dede’nin
kayitlarindan yola ¢ikarak bu donemde tekkeye Lokmani Dede (6.925/1519), Dervis
Pervane (6.950/1543), Sem’i Dede (6.936/1529-30) ve Dervis Sani (6.?)’nin geldigi

sonucuna ulasilabilir.

Lokmani Dede, 1504 yilinda Konya’da tamamladigt Menakib-1 Mevland adli
eserini donemin sultan1 II. Bayezid’e sunmustur.®®® Eseri sayesinde Esrar Dede’nin
belirttigine gore sair, “... bi-hadd ii bi-nihaye in‘am ii i'zaze dogar ...”38° olduktan sonra
Konya’ya donmiistiir. Sairin Galata Mevlevihanesi’nde kaldigina dair net bir bilgi yoksa
da kente geldigi tarihte tekkenin varliginin ve aktif oldugunun bilinmesi, Lokmani

Dede’nin bu mekan ile kisa siireli de olsa bir temasinin oldugunu diisiindirmektedir.

%7 Kinalizdde Hasan Celebi, Tezkiretii’s-Su’ard, 510. Kinalizdde, Safiyi’nin seyhlik yapti§1 dergdhin

Mevlevihane oldugunu belirtmez ve Iskender Pasa’nin saire olan muhabbeti ve giiveni dolayisiyla bu
tekkeyi insa ettirdigini belirtir. Safayi’nin seyh oldugu donemde, dergdhin suara ve ekabir arasinda bir
toplanma yeri olarak bilindigi ve bu islev i¢in kullamldig1 hakkinda benzer bir degerlendirmeyi, Asik Celebi
de yapmustir. ... Ol zeménda Istanbul etrafinda mesireler ii seyrangahlar ve zaviyeler ii hAnkahlar yognus.
Ekabir {i a‘yan ve zurefa-y1 ehl-i divan su‘ara ve ehl-i ‘irfan seyr ii sohbete ve ‘1ys u ‘igrete anda varurlar
imis.” Bkz. Asik Celebi, Mega irii 's-Su ard, 564.
388 okmani Dede, Mendkib-1 Mevidand, haz. Halil Ersoylu, (Ankara: TDK Yay., 2001).
389 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 267.

150



Prizrenli olan Sem’i Dede, 6nce Konya Asitanesine sonrasinda ise “Darii’d-
Devle-i ‘Aliyye’de hankah-1 Seyh-i Vefa’da kise-giizin-i hiicre-i inziva olmisdur.” 3%
Esrar Dede’nin verdigi bilgilerde, Sem’i Dede’yi Sem’l Sem’ullah ile karistirdigi

392

anlasilir.®! Sem’i, Mevlevilige intisap etmekle birlikte3®? ayn1 zamanda Seyh Vefa’nin

halifelerinden Ali Dede (6.917/1511-12)’ye de intisap etmistir. Ancak Piri Mehmet Pasa
(6.939/1532)’ya bir kaside sunmas1 ve ondan ihtiyaglarinin karsilanmasini istemesi,>®®
sairin Mevlevi kimligi ile 6n plana ¢iktigini diisiindiirmektedir. Zira Piri Mehmet Pasa,
vezirligi doneminde ortaya ¢ikan Safevi tehlikesine karst Mevlevileri ve Halvetileri
desteklemis; onlara genis imkanlar sunmustur.® Sem’i’nin Zeyniliginin yani sira
Mevlevi oldugu konusunda kaynaklarin hem fikir olmasi, Mevlevi olmadan 6nce Seyh
Vefd’nin dervislerinden olan Safdyi ile ayn1 donemde yasamasi ve Mevlevileri

destekleyen bir siyasal elit olan Pirl Pasa’nin yardimimi gormesi, sairin Galata

Mevlevihanesi’ne de devam etmis oldugunu diisiindiirmektedir.

Dervis Pervane, Sem’i Dede ile birlikte Konya’dan Istanbul’a gelmis ancak o
yillarda Istanbul’da bir Mevlevihane olmamas1 dolayisiyla, Vefi Hankahi’na
yerlesmistir.3% Sairin 950/1529-30te vefat ettigi bilindigine gore, Dervis Pervane’nin
1491 yi1linda kurulan ve dncesinde Seyh Vefa’ya intisap eden Safayi’nin tekkesine devam

etmis olmas1 muhtemeldir.

Dervis Sani’nin de Galata Mevlevihanesi’ne devam ettigi ile ilgili net bilgiler

olmamakla birlikte sairin, Sem’1 Dede’nin yetistirmesi oldugunun ve mahlasinin Sem’i

3% Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 159.
391 Prizrenli Sem’i, Sem i Divdni, haz. Murat Ali Karavelioglu, (istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu
Baskanligi, 2014), 18.
392 Beyani, Tezkiretii’s-Su’ard, haz. Ibrahim Kutluk, (Ankara: TTK Yay., 1997), 139; Kinalizade Hasan
Celebi, Tezkiretii’s-Su’ard, 478.
393 Kaside igin bkz. Prizrenli Sem’i, Sem’i Divdini, 94-98. Asik Celebi, sairin “Piri Pasa-y1 merhmuii
in‘amatiyla miinhasir”oldugunu belirtmistir. Bkz. Asik Celebi, Mesd 'irii s-Su ard, 609.
394 yysuf Kiigiikdag, “Piri Mehmed Pasa”, DI4, c.34 iginde (istanbul: TDV Yay., 2007), 280-281.
3% Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 54.

151



96

tarafindan verildigi bilgisinin Asik Celebi’nin®® ve Esrar Dede’nin kayitlarinda

397

geemesi,>® onun da Galata mahfiline devam ettigini gosterir. Ayrica Asik Celebi’nin

“Ekseri Galata semtlerinde sakin olurd:. Misra

Dervis ra ser-a-ser kiiy-1 fena besest

mucibince hankah kiselerinde abdal u ebrarla mukarin olurds.””%®

ifadesinden sairin
Galata’daki tekkelerde kaldig1 anlasilmaktadir. Sairin temas halinde oldugu g¢evre goz
Online alindiginda ise Sani’nin Galata Mevlevihanesi’ne de devam etti§i sonucuna
ulasilabilir.®*® Sani hakkinda bilgi verirken Asik Celebi sairin, “Remzi Celebi’den iktibas-
1 esi‘‘at-1 terbiyet ya‘ni anufi hidmetinde enva‘-1 niimayisle kesb-i safd himmet itdi.”*%
ifadesiyle Remzi Celebi adl1 birinden manevi egitim aldigin1 belirtir. Burada ad1 gegen
Remzi Celebi, Sani’nin hocast Sem’i’nin de patronu olan Piri Pasa’dir ve pasanin Remz1

mahlastyla siirler yazdig1 da bilinmektedir.**!

Safayi Dede’nin Galata Mevlevihanesi seyhi oldugu donemde, tekkede bir
edebiyat mahfili olustugu Kinalizade Hasan Celebi’nin yukarida verilen ifadelerinden
anlagilmaktadir. Ancak bu mahfile gelen ve burada yetisen sairlerin kimler olduklar
hakkinda net bilgiler mevcut degildir. Esrar Dede’nin eserine aldig1 Safayi, Sem’i, $ani
ve Dervis Pervane hakkinda verdigi bilgilerden ve diger tezkirelerde yer alan ifadelerden
yola ¢ikarak bu dort sairin, ortak bir sosyal ag icerisinde yer aldiklar1 anlasilmaktadir.
Dordiiniin de en belirgin 6zelligi, yasadiklart donemde pek ¢ok siyasal elitin de intisap ya
da muhiplik diizeyinde bag kurdugu bir tarikat olan Zeynilik*? ile bir sekilde yollarinin

kesigmis olmasidir. Sani hari¢ diger ii¢ sairin Mevlevi olusu ile ilgili kaynaklar hem

3% Asik Celebi, Me sd irii’s-Su’ard, 592.
397 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 163.
398 Asik Celebi, Megsd 'irii s-Su ard, 591.
399 Asik Celebi, Mesa 'irii’s-Su ard, 591. Kiigiikdag, “Piri Pasa”, 281.
400 Agik Celebi, Mesd 'irii’s-Su ard, 591.
401 Kiigiikdag, “Piri Pasa”, 281.
402 7eynilik ve siyaset arasindaki iliski hakkinda ayrintil bilgi i¢in bkz. Resat Ongoren, Tarihte Bir Aydin
Tarikat: Zeyniler, (Istanbul: Insan Yay., 2013).
152



fikirken Sani’nin Mevlevi oldugu Esrar Dede’nin yorumudur. Ancak, sairin mahlasini
veren kisi Sem’i olduguna gore, Sani’nin de Mevlevi g¢evrelerinden uzak kalmasi
muhtemel goriinmemektedir. Bu verilerden yola ¢ikarak Sinoplu Safayi’nin seyhligi
doneminde Galata Mevlevihanesi g¢evresinde yetisen, bu mekana gelen dort sairin
varligindan bahsedilebilir. Sinoplu Safiyi’nin vefatindan sonra tekkeye kimin ya da
kimlerin postnisin oldugu kesin olmamakla birlikte seyhin vefatindan Sirri Abdi Dede’nin
1608 yilinda Galata postnisini olusuna kadar gegen stirede de tekkeye devam eden sairler

olmustur.

2.1.3. Sinoplu Safayi ile Sirri Abdi Dede’nin Seyhligi Arasindaki Donem (1533-1610)

Sinoplu Safayi’den sonra Galata Mevlevihanesi postnisini olan Mesnevihan
Dervis Mahmut Dede, Tanrikorur’un tespitlerine gore 1548 yilinda bu makama
gelmistir.®® Dervis Mahmut Dede’nin bu makamda ne kadar kaldigi hakkinda
kaynaklarda net bir bilgi bulunmamakla birlikte seyhin, postnisin olduktan sonra
Konya’ya dondigii ve bu siiregte Terciime-i Sevakib adli eserini yazmak ve sultana

404 ve

sunmak {izere farkli zamanlarda tekrar kente geldigi de ortaya cikar. Zira Unver’in
Tanrikorur’un farkli Silsilename’lerden yola c¢ikarak yaptiklar1 liste denemelerinde
Furuncuzade Ali Dede (6.990-991/1583) nin, seyhlik yaptiginin tespit edilmesi, ayrica
Dervis Mahmut Dede’nin 1590 yilinda Konya’dan Istanbul’a gelerek Sem’1 Semullah ile
goriisiip Terciime-i Sevdakib’1 yazmak iizere tekrar Konya’ya dénmesi‘® seyhin farkl
zamanlarda Istanbul’da bulundugunu gésterir. Ne kadar siire seyh oldugu belli olmayan
Dervis Mahmut Dede, Istanbul’a ikinci defa geldigi donemde, Mesnevi sarihi ve IIL

Murat’in musahibi olan Sem’1 (6.1009/1602-1603[?])’den Mevlevi tarikati igerisinde

olusturulan eserlerin, sultan tarafindan makbul goriildiigiinii Ogrenince, Misir

408 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, ¢.2, 374.
404 Unver, “Galata Mevlevi-Hanesi Seyhleri”, 212. Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari
Ozellikleri”, ¢.2, 374, 195-219.
405 Dervis Mahm{id-1 Mesnevihan, Sevdkib-1 Mendkib, haz. Hiiseyin Ayan, Goniil Ayan, Erdogan Erol,
(Konya: Rumi Yay., 2007), 9, 16-17.

153



Mevlevihanesi’nde yazilan ve kisa siirede Mevleviler arasinda yayginlasan bir eser olan
Sevikib-1 Mendkib’1n Tiirkge terciimesini hazirlamaya baslamistir.*°® Yazar, bu esnada
III. Murat’tan maddi destek de gormiis, Konya’ya giderek eserini tamamlamis ve sultana
sunmustur.*®” Ayvansarayi’nin verdigi bilgilere gére, 1590 yilinda Galata seyhi olan
Dervis Mahmut Dede,*®® Sahih Ahmet Dede’nin verdigi bilgiye gore 1602 yilinda
Konya’da vefat etmistir.*®® Ayvansarayi’nin Dervis Mahmut Dede’nin seyh olusu ile
ilgili verdigi tarih, farkli kaynaklarda Dervis Mahmut Dede’nin seyhliginden sonra
tekkenin uzun bir siire harap kaldig1 ve Halvetilerce kullanildig1 bilgisi verilmesi*!®
dolayisiyla yanlis goriinmektedir. Ciinkii 1608 yilinda Sirri Abdi Dede’nin Galata seyhi
oldugu bilinmektedir. Dervis Mahmut Dede’nin 1602 yilindaki vefatindan 1608 yilina
kadar gegen siire tekkenin harap olmasi ve el degistirmesi i¢in kisa bir siiredir. Bu
bilgilere gore, Dervis Mahmut Dede’nin 1548 yilinda seyh oldugu ancak bu makamda ne
kadar kaldig1 bilinmemekle birlikte, Galata Mevlevihanesi’nin kurulusundan Sirri Abdi
Dede’nin seyh olusuna kadar olan donem hakkindaki bilgiler kaynaklarda farklilik arz
etmektedir. Ancak bu karigikliga ragmen, Sinoplu Safayi’nin vefatindan Surri Abdi
Dede’nin postnisin olusuna kadar gegen siirede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye’de verilen
bilgilerden®!! Ferruhi (6.944/1537), Dervis Halil Senai (6.950/1543-44), Garibi
(6.954/1547), Dervis-i Diger (Yayabasizade 6.1500/1591), Ruhi-i Bagdadi (6.1014/1605-
06), Dervis Sunullah (6.?) adli sairlerin bu tekkede yetistikleri ya da Istanbul’a

ulastiklarinda, Galata Mevlevihanesi’ne de geldikleri sonucuna ulasilir.

406 Dervis Mahmiid-1 Mesnevihan, Sevdkib-1 Mendkib, 15-16.
407 Mesnevihan Dervis Mahmut Dede’nin maddi olarak desteklendigini ismail Unver, “Sevakib-Menakib”,
16’dan aktaran, Hiiseyin Yilmaz, “Mevland Osmanli Sarayinda: Mahmud Dede’nin Sevakibii’l-
Menéakib’inda Siyasi imgeler”, Osmanli’da Ilm-i Tasavvuf icinde, ed. Ercan Alkan, O. Sacid Sar1, (Istanbul:
ISAR Yay., 2018), 741.
408 Hiiseyin b. Ismail Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevdami, (Istanbul: Y.E. Yok, 1238), c.2, 43.
409 Sahth Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevarih’I-Mevleviyye, 282.
410 Hiiseyin Ayvansarayl, Hadikatii'I-Cevami, c.2, 43. Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 179.
411 Sairlerin Istanbul’da bulunduklarina dair bilgi i¢in bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, 254,
68, 237, 125, 135, 184.

154



Dervis Halil Senai, Konya Asitanesi’nde yetismis, Farsca okutan bir dervisken
1540-41 yilinda tamamladigt Mendkib-1 Mevland adli eserini Kanlini’ye sunmustur.

Sairin eseri sultana sundugu

Nev-bahar-1 devletifide “arz olur didar-1 giil

Vakt-i nev-riiz-1 sa ‘idifide geliir izhar-1 giil
matlali nevruziyyenin

Hazret-i Sultan Siileyman kdm-bin i kAm-yab

Hak-i paymdan olur iksir-i cevher-var giil*'?

beytinden Kanuni’ye sunuldugu anlasilmaktadir. Ancak eser, Hemedani’nin Sevadkib-1
Menakib eserinin eksik bir terclimesi olmasi ve Mesnevihan Dervis Mahmut Dede’nin

eserinin sohreti nedeniyle fazla yayilma imkan1 bulamamistir.*'®

Kaniini dsneminde yasayan ve bu dénemde Istanbul’a gelen bir baska Mevlevi
simast ise Ferruhi’dir. Esrar Dede’nin verdigi bilgiye gére Akhisar’da zaviyedar olan
Ferruhi, Kanlinl ile Manisa’da tanismis, sehzadeligi doneminde diizenledigi siir
meclislerinde bulunmustur.** Sehzadeye kaside sunmasi karsihginda ise kdy ve
mezralarm geliri saire, ihsan edilmistir. Ferruhi, Asik Celebi’nin verdigi bilgilere gore
415

941/1535 yilinda Istanbul’a gelmis ve burada sultanin siir meclislerine katilmistir.

Esrar Dede’nin Ferruhi hakkinda bilgi verirken yer verdigi gazel 6rneginin

Ferruhi Zati Revani Talii* vardur meger

Nazm ile simdi gazel dimekde akranufi m1 var®®

412 Send’1 Halil Mevlevi, Risdle-i Mendkib-1 Mevidnd, Halet Efendi (Siileymaniye Ktb. No: 49), 2b.
413 Esrar Dede, Tezkire-i Su ‘ard-y1 Mevleviyye, 68. Betiil Sinan Nizam, “Kemal Ahmed Dede’nin Terciime-
i Menakib-1 Mevlana Adli Mesnevisi”, 19-20.
414 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 253-254.
415 Agik Celebi, Mesd 'irii’s-Su ard, 509.
416 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 254.
155



makta beytinden, sairin devrin musahip sairlerinden olan Zati, Revani, ve Tali’1 ile
arkadas oldugu anlasilmaktadir. Galata Mevlevihanesi’nin, Ferruhi’nin Istanbul’da
bulundugu zamanlardaki edebi faaliyetleri net olmamakla birlikte sairin bu mahfile de
devam ettigi disiintilebilir. Zira Mevlevi dervislerinin gittikleri kentlerdeki tekkelerde
misafir edildikleri, buralarda konakladiklar1 Mendkibii ’Z-/frzﬁn’de417 ve Esrar Dede’nin

418

kayitlarinda™° gegmektedir.

Bu dénemde, Istanbul’da vefat ettigi belirtilen Dervis Garibi de Galata
Mevlevihanesi icerisinde yetisen ya da bu mekana devam eden sairler arasinda sayilabilir.
Vardar Yenicesi’nden olan ve Usili’nin etkisi ile Konya’ya gidip Mevlevi olan dervisler
icerisinde degerlendirilen sairin, Safayi’nin ates redifli gazeline nazire yazmis olmasi,**°
Galata Mevlevihanesi’ne devam ettigini gosteren bir kanit olarak sayilabilir. Zira daha

¢ok ortak bir sosyal c¢evreden gelen sairlerin birbirlerine nazire yazdiklar

bilinmektedir.*2°

Galata Mevlevihanesi’nin bu ilk doneminde tekkeye devam ettigi ya da bu
mahfilden etkilendigi tespit edilen sairler arasinda, III. Murat doneminde yasayan ve
Esrar Dede’nin, padisahin sohbetlerine katildigi bilgisini verdigi Dervis Celebi de
sayilabilir. Kiinhii’l-Ahbar ve Megairii’s-Su’ara’da verilen bilgilere gore Dervis Celebi,
Iznik Medresesi'nde ders verdikten sonra, Sadrazam Ali Pasa’nin himmetiyle Divan
Katibi olmus*?' Esrar Dede’nin verdigi bilgilere gore ise Konya’ya gidip Mevlevi
tarikatina baglanmis ve sonrasinda Istanbul’a dénerek “ (...) cemi‘i-i ma-sivadan feragat

ve kilise-gir-i zaviye-i ‘uzlet olup”*?? III. Murat’m adina bazi tasavvufi eserleri terciime

47 Bir 6rnek igin bkz. Ahmet Eflaki, Ariflerin Menkibeleri (Mendkibii’I-Arifin), ¢.2, 245,
418 Hizir Handi Dede Kahire’den Istanbul’a geldiginde Galata Mevlevihanesi’nde konaklamis ve sonrasinda
bir grup dervis ile birlikte Kahire’ye donmiistiir. Esrar Dede, TezKire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 103.
419 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 237.
420 Bkz. M. Fatih K&ksal, Sana Benzer Giizel Olmaz, (Istanbul: Biiyiiyenay Yay., 2018), 118-121.
421 Gelibolulu Ali, Kiinhii'I-Ahbdr, 243. Asik Celebi, Mesd irii’s-Su ard, 228. Benzer bilgileri Kinalizade
de vermistir. Bkz. Kinalizide Hasan Celebi, Tezkiretii’s-Su'ard, 355.
422 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 125.
156



etmistir.*?®> Dervis Celebi’nin Galata Mevlevihanesi’nde bulundugu Esrar Dede’nin,
sairin Istanbul’a dondiikten sonra tekkede uzlete ¢ekildigini belirtmesinden anlasilabilir.

Kinalizade, Dervis Celebi’nin Mevlevi oldugu bilgisini verdikten sonra

Kuri efsane sanur stfi sada-y1 nayi
Ne ile salik idi gérsene Mevlanayi

matlali gazelinin meshur oldugunu kaydetmistir.*?*

Esrar Dede’nin Mevlevi sairler arasinda gosterdigi ve tezkiresinde madde bast
bir isim olarak yer verdigi Ruhi-i Bagdadi de Galata mahfiline bu donemde devam eden
isimler arasindadir. Mevlevi olmayan ancak Bagdat, Sam, Konya, Istanbul gibi
biinyesinde Mevlevi edebi muhitini temsil edebilecek merkezlere sahip kentlere, Mevlevi
sairler ile yaptig1 seyahatler dolayisiyla Esrar Dede’nin kayitlarina Mevlevi olarak gectigi
belirtilen*?® R{ihi’nin, ... bir zaman daru’d-devle-i Istanbal’a hirka ber-dis-1 ‘azimet ve
Galata Mevlevihanesi’nde biriya-endaz-1 ikAmet olup hayli miiddet suhan-veran-i

ihvanla verzis-i si‘'r i insd ve tahsil-i ‘ilm-i ma‘na ...”*?°

eyledigi belirtilmistir. Ruhi
hakkinda verilen bu bilgiler ayn1 zamanda sairin dergahta bulundugu dénemde, -bu
donem sairin Sam’da 1605-06 yillarindaki vefatindan 6nce olmalidir- mekanda bagka
sairlerin de bulundugunu ve Galata Mevlevihanesi’nin tam olarak aydinlatilamayan bu

doneminde dergahta canli bir edebi mahfilin varligi hakkinda ipuglari da vermektedir.*?’

423 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 125.

424 K1nalizade Hasan Celebi, Tezkiretii’s-Su’ara, 356..

425 Ruhi hakkindaki bu degerlendirme, Ilhan Geng’in hazirladig1 TezKire-i Su ard-y: Mevleviyye nin sonug

kisminda yer almaktadir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 15.

426 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 135.

427 Esrar Dede’nin tezkiresine aldig1 sairler hakkinda genelde yapilan elestiriler Ruhi odaginda gelismekte

ve tezkirede madde bas1 olan bu isimden yola ¢ikarak Esrar Dede’nin, tezkiresindeki Mevlevi sair sayisini

arttirabilmek adina Mevlevi olmayan sairleri de Mevlevi gibi gosterdigi seklinde elestirilere neden

olmaktadir. Ancak burada kanaatimizce Esrar Dede’nin tezkiresine yalnizca, Mevlevi miintesibi olan

sairleri degil, Mevlevi mahfillerine devam eden isimleri de dahil etmesi s6z konusudur. Ayrica Nef’1, Naili,

Hulvi gibi isimlerin de Mevlevi dergdhlarina devam ettikleri bilinmekle birlikte bu sairlerin Tezkire-i

Su’ard-y1 Mevleviyye’de madde basi olmayislar1 dikkat cekicidir. Kanaatimizce -bu iki isim odaginda

diistiniildtigiinde- dergihlarda suard meclislerinden ziyade buralardaki Mesnevi dersleri, sohbet meclisleri

gibi ortamlara dahil olmus olan isimler Esrar Dede’nin tezkiresine dahil etmedigi kisilerdir. Bu yonii ile

diistintildiiginde Esrar Dede’nin yalnizca Mevlevi miintesibi isimleri degil ayn1 zamanda Mevlevi
157



Galata Mevlevihanesi’nin ilk doneminde bu mahfilde yer alan son sair ise Dervis
Sun’ullah’tir. Sairin Galata Mevlevihanesi’nde kiilah giydigi ve burada “... hulefa’-i
cenab-1 Sultan Divani kuddise sirrthu’n-nlirani bekayasindan istifaza-i envar-1 hakikat ve
adab-1 tarikat idiip eva’il-i hallerinde bir miiddet Galata hankahinda hiicre-giizin-i

99428

‘uzlet”*“° oldugu Esrar Dede’nin ifadelerinden net olarak anlasilmaktadir.

Galata Mevlevihanesi’nin, bu ilk doneminde mutasavvif sairlerin, belli
zamanlarda sohbet meclislerinde bir araya gelerek miisdarede bulunduklarini1 sdylemek
miimkiin gérinmemektedir. Ancak 6zellikle Sinoplu Safayi’nin seyhlik yaptig1 yillarda,
sairlerin bir araya gelme zamanlar1 ve tekkeye devam eden kisilerin kimler olduklari
hakkinda net veriler olmasa da tekkenin bir edebiyat mahfili olarak degerlendirildigi
anlagilmaktadir. Sinoplu Safayi doneminde tekkenin bir mahfil olarak sekillenmesinde;
Safayi’nin sair olmasi, hem II. Bayezid ile hem de diger devlet adamlariyla yakin iligki
kurmasi etkili olmustur. Ayrica, Safayi’nin dogrudan Divane Mehmet Celebi’ye intisap
etmesi ve oncesinde de yine siyasal elitler tarafindan desteklenen bir mutasavvif olan
Seyh Vefa’ya baglanmis olmasi1 da onun doneminde, tekkenin bir mahfil haline gelmesine
olumlu katki saglamis olabilir. Safayi’den sonraki donemde ise Dervis Halil Senayi,
Mesnevihan Dervis Mahmut Dede gibi Konya’dan Istanbul’a gelen ya da Dervis
Sun’ullah gibi istanbul’da Mevlevilige intisap eden sairlerin varligi, burada devam eden
bir edebi mahfilin varligini diisiindiirmektedir. Ancak bu donemde tekkeye kimlerin seyh
oldugu ve sultanlari Istanbul’daki Mevlevilerle ne kadar iliski kurduklarina dair verilerin
azlig1, Galata Mevlevihanesi’nin ilk donemindeki edebi hayatin tam olarak ortaya

koyulamamasina neden olmustur. Galata Mevlevihanesi’nin tam olarak aydinlatilamayan

mahfillerinde yer alan, buralarda edebi iiretimde bulunan isimleri de tezkiresine dahil ettigi, dergdha
devamlilifinda edebi bir amag tasimayan isimleri ise tezkireye almadig1 sonucuna ulasilabilir. (Hulvi’nin
Yenikap1 Mevlevihanesi’ndeki Mesnevi derslerine katildigi hakkindaki kayit igin bkz. Hulvi, Lemezat, 629.
Naili’nin Mevlevihane’ye devam ettigi hakkindaki kayitlar i¢in bkz. Sevgi Yavuz, “Cemaleddin Mahmud
Hulvi Divan1 (Metin-inceleme), (Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Universitesi, 2012), 12.)
428 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 184.

158



bu doneminde, 1561-1583 yillarinda Celebilik makaminda olan Ferruh Celebi’nin
Osmanli siyasal elitleri ile arasmmin bozulmasi ve azledilmesi sonrasinda tarikat
merkezinin yaklasik on sekiz yil yoneticisiz kalmasi da bunda etkili olmustur.*?°
Konya’da ortaya ¢ikan diizensizlik, Istanbul’a da yansimis ve Sinoplu Safayi ile birlikte

bir mahfil haline gelen tekkedeki istikrar bozulunca sairlerin bu mekandaki varligir da

azalmstir.

Galata Mevlevihanesi’nin bu birinci donemi, Sirri Abdi Dede’nin Konya’dan
Istanbul’a gectigi ve Yenikap: Mevlevihanesi Seyhi Kemal Ahmet Dede’nin yaninda
cileye girdigi donemde buranin bir Mevlevi tekkesi oldugunu ispat etmesi ve Halvetiler
tarafindan kullanilan**° tekkenin yeniden Mevlevilere tahsis edilmesi ile sona ermistir.
Ancak bu olay gerceklesene kadar, Sefine-i Nefise-i Mevleviyan’da verilen bilgilere gore
tekkenin vakiflar1 ve gelirlerinin diizeni bozulmus ve bir Kalenderhane gibi kullanilmak
tizere baska kisilere verilmistir.*3! Mesnevihan Dervis Mahmut Dede’nin mesihatindan
sonra tekkenin baska tarikatlarca kullanilmasi, buradaki Mevlevi mahfilinin devamini

engellemis goriinmektedir.

Galata Mevlevihanesi’nin Istanbul’daki mahiyetinin zamanla degistigi bu
donemde, Yusuf Sine¢ak’in kente gelmesi ve vefatindan sonra dervislerinin diizenledigi
toren hakkindaki ayrintilardan yola c¢ikilarak, kentte Mevleviligin ve Mevlevi
edebiyatinin temsil edildigi farkli mekéanlarin oldugu sonucuna da ulasilabilir. Asik
Celebi’nin verdigi bilgilere gore, Yhsuf Sine¢dk’in oliimiinden bir yil sonra, 10

Muharrem 954/2 Mart 1547°de dervislerinin diizenledigi bir térende Stri-i Mecziib,*32

429 Golpinarl, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, 155-156.
430Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 179. Vassaf, Halveti tarikatinca kullamldigini belirtmistir. Ayvansarayi’nin
Hadikatii’I-Cevdmi adli eserinde de benzer bilgi ge¢mektedir. Bkz. Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii’l-
Cevami, ¢.2, 43.
431 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1383-1384.
432 Esrar Dede, sairin Yasuf Sinecak’tan sonra dergiha seyh oldugunu kaydetmektedir. Bkz. Esrar Dede,
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 161.

159



Dervis Giinahi*®

ve diger Mevleviler bir araya gelerek bir meclis olusturmuslardir.
Devrin zurefd ve urefdsinin da ¢agirildigi mecliste yemekler yenmistir. Yasuf Sina¢ak’in
mezar tasina kazinmak tizere sairler siirler soylemislerdir. Bir anma téreninden ziyade bu
mecliste, dervislerin bir araya gelerek siir sOylemeye azmetmis olmalar1 dikkat
cekicidir.*** Bu anekdot, tekkelerde cesitli vesilelerle diizenlenen meclislerde siir
sdylemenin bir miisabaka ortami icerisinde icra edildigini gostermektedir.**® Sine¢ak’tan
sonra dergaha postnisin olan Sri’nin, donemin Mevlevi sairleri arasinda sayilmasi ve
seyhligi doneminde dergdhta sema edilmesi Galata Mevlevihanesi’nin yani sira kentte
Mevlevi mabhfillerine benzer mekanlarin sekillendigini gostermektedir. Kentte,
Mevleviligi temsil eden birden fazla mekanin varligi da Galata Mevlevihanesi’ndeki
farklilasmanin ve ilk donemindeki karisikligin nedeni olarak gériilebilir.**® Ayrica Galata
Mevlevihanesi’nin, Sinoplu Safayi’den sonraki seyhlerinin takip edilemeyisinde ve bu
donemde dergdhin asil kurulus amacindan uzaklasarak baska gruplarin kullanimina
gecmesinde, Istanbul’da Mevlevileri temsil eden Yusuf Sinecik ve dervisleri gibi
heteredoks gruplar ile birlikte anilan isimlerin de yer almasi etkili olmusg olmalidir. Zira
Yusuf Sine¢ak’in vefati ile ilgili yapilan térene katilan Giinahi ve Siri’nin, TezKire-i
Su’ard-y1 Mevleviyye’de genellikle abdalan grubundan olan Semai, Za’fi,*3" Arsi**® gibi
isimlerle birlikte anilmasi, bu yillarda sekillenmeye baslayan Istanbul Mevlevi muhitinin
kurulusunda yer alan dervis-sair profilinden nispeten uzaklastigini gosterir. Galata

Mevlevihanesi’nin kuruldugu dénem, Osmanli’nin heteredoks akimlara karsi Siinni

433 Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de, Ylsuf Sinecak’m kiicegi oldugu kayithidir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-
i Su’ard-y1 Mevleviyye, 260.
434 Asik Celebi, Mesdirii s-Su’ard, 292-293.
43 Nesati’nin gonderdigi gazele Gavsi Ahmet Dede ve Galata Dergahi’nda bulunan diger sairlerin de
nazireler yazmasi ve Gavsi’nin yazdig1 nazire sayesinde seyhi tarafindan 6dillendirilmesi de bu duruma
benzer bir 6rnektir. Gavsi Ahmet Dede hakkindaki bu anlati ve tekke mahfili icerisindeki anlami1 hakkinda
degerlendirme i¢in bkz. Tezimiz, 146.
4% By bilgilerin yam sira Semih Ceyhan’in tespitlerine gére bu yiizyilda Istanbul Mevlevi muhitinde
Kalenderi nesvenin yaygin olmasi da mahfilin devamliligini olumsuz etkilemis goriinmektedir. Bkz. Semih
Ceyhan, “Ismail Ankaravi ve Mesnevi Serhi” (Doktora Tezi, Uludag Universitesi, 2005), 103-110.
437 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ardyr Mevleviyye, 188.
438 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ardyr Mevleviyye, 211.

160



argiimanlarla toplum arasinda kendi goriislerini kabul ettirmeyi, Safevilerle birlikte
yayilmaya baslayan Siiligin etkilerini azaltmaya calistig1 bir donemdir. Istanbul Mevlevi
mubhitinin tam olarak teskilatlanamadigi bu donemde aynm1 zamanda Safevilerle hem
askeri hem de kiiltiirel zeminde miicadele eden Yavuz Sultan Selim, Kanuni ve III. Murat
tahtta bulunmaktadir. Ozellikle ilk iki isim doneminde Osmanli’da, Siilige kars1 ciddi
anlamda bir kars1 literatiir iiretilmistir.**® Istanbul’da kendilerini gosteren Mevlevi
sairlerin, Mevlevilikten ziyade heteredoks bir goriinim sergilemeleri de tarikatin
tekkesinin el degistirmesine ve dolayisiyla mahfillesme siirecinin de sekteye ugramasina
neden olmus olmalidir. Bu dénemde Dervis Halil Senai’nin ve Mesnevihan Dervis
Mahmut Dede’nin Mendkib-1 Mevldana terciimelerini, Kanuni ve III. Murat’a sunmus
olmalari; Osmanli-Safevi arasindaki gerilimin Mevlevi mahfillerine yansimasinin

azaltilmasina yonelik hamleler olarak da degerlendirilmigtir.*°

Sirri Abdi Dede’nin, Bostan-1 Evvel tarafindan 1608 yilinda Galata seyhi olarak
gorevlendirilmesi ile tekke yeniden Mevlevilerin kontroliine ge¢mistir.*** 1. Ahmet
(6.1026/1617) donemine denk gelen bu hadisede, sultanin Mevlevi muhibbi olmasinin
etkisi oldugu diisiiniilebilir. I. Ahmet’ten 6nceki padisahlar da Mevleviler ile olumlu
iliskiler gelistirmis kisiler olmakla birlikte,**> Mevlana’ya ya da Mevlevilige dair
muhabbetlerini -III. Murat disinda- eserlerinde dogrudan dile getirmemislerdir. Ancak

Bahti mahlasiyla siirler yazan I. Ahmet’in Divdn’inda yer alan

Bahtiya bendesi ol Hazret-i Mevlana’nuii

Taht-1 ma’nide odur padisehi devranui**®

439 Bu dénemde Siilige kars iiretilen metinler igin bkz. Kalayci, Osmanli Siinniligi, 166-187.

40 Yilmaz, “Mevlana Osmanli Sarayinda: Mahmud Dede’ nin Sevakibii’l-Menakib’inda Siyasi imgeler”,
738-740.

441 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1383.

442 16. asirda Osmanli sultanlari ile Mevleviler arasindaki iliskiler hakkinda genis bilgi igin bkz. Ongéren,
Osmanlilar’da Tasavvuf, 205-218.

43 Bahti, Divdn, haz. Isa Kayaalp, (Ankara: Kiiltir ve Turizm Bakanlhig Yay., 2019), 32.
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64301,bahtisultan-i-ahmed-divanipdf.pdf?0 (erisim 27.05.2021)

161


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64301,bahtisultan-i-ahmed-divanipdf.pdf?0

maktal1 gazelden sultanin Mevlevi muhibbi oldugu ortaya ¢ikar. Ayrica, gazelin asagida
verilen beytinden sultanin, Bostan Celebi’nin Istanbul’a geldigi donemde saraya davet

edildigi sirada icra ettigi Mevlevi ayininden etkilendigi de anlasiimaktadir.*44

Def i ney nale kilup Meleviler itdii sema“

Eylediik yine bugiin zevkini biz devranufi**®

I. Ahmet doneminde, Sirri Abdi Dede’nin, Kemal Ahmet Dede (6.1024/1615)
doneminde Yenikapt Mevlevihanesi’nde bulundugu sirada Galata’ya gidip buranin
Mevlevi tekkesi oldugunu ispat ettikten®*® sonra iki yil burada postnisinlik yaptig1 ve
kaynaklarin genelinde, bu gorevden azledilerek*’ yerine 1610 yilinda Rusihi-i

Ankaravi’nin seyh oldugu belirtilmektedir.

Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak asil sekillenmesi, Rusuhi-i
Ankaravi’nin seyhliginden Bakkalzdde Ali Dede’nin azledilisine kadar olan zaman

araliginda gergeklesmistir.

2.2. Galata Mahfilinin ikinci Dénemi: Istanbul Mevlevi Edebi Muhitinin Canlamsi

Ismail Ankaravi’nin, 1610 yilinda, I. Bostan Celebi*® tarafindan Galata
Mevlevihanesi seyhi olarak atanmasi, tekkenin bir edebiyat mahfili olarak yeniden ihyasi
anlamina da gelmistir. Ankaravi, postnisin olarak gorev yaptig1 donemde, Halvetilerin ve
Mevlevilerin tarikat i¢i uygulamalarina kars1 koyan; halk ve devlet otoriteleri tarafindan

da desteklenen bir akim olan Kadizadelilerin uygulamalari ile miicadele etmistir.

Galata Mevlevihanesi’nin edebi bir mahfil olusunun ikinci doneminin de

baslaticis1 olan bu gii¢lii seyh sayesinde tekkede yaklasik yiiz seksen yil (1610-1790)

444 Bkz. Sahih Ahmed Dede, Mecmudtii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 284-285.
445 Bahti, Divan, 32.
46 Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’lI-Mevleviyye, 289.
447 Ayvansarayl, Hadikatii’I-Cevami, ¢.2, 43. Kiigiik, Istanbul Mevievihdneleri, c.2, 41.
448 Bostan Celebi’nin makam celebisi olduktan sonraki ddnemde Mevleviligin gelisimi hakkinda bilgi igin
bkz. Semih Ceyhan, “Ismail Ankaravi ve Mesnevi Serhi”, (Doktora Tezi, Uludag Universitesi, 2005), 77-
79.
162



siirecek bir edebi iiretim siireci baslamistir. Bu siiregcte Galata Mevlevihanesi’nde on alti
seyh goreve gelmistir. Bu seyhlerden Rusihi-i Ankaravi (6.1040/1631), Adem Dede
(0.1063/1652), Arzi Mehmet Dede (6.1074/1664), Naci Ahmet Dede (6.1124/1712),
Gavsi Ahmet Dede (6.1109/1696-98), Nayi Osman Dede (6.1142/1729) sair kimlikleri
ile de bilinen isimlerdir. Galata postnisinligine iki defa gelen ancak bu goérevinde kisa
siire bulunan Dervis Celebi (6.1083/ 1644)’nin de sair oldugunu Esrar Dede
bildirmektedir.#*® Nayi Osman Dede’nin oglu olan Siri Abdiilbaki Dede
(6.1164/1750)'nin  sair oldugu Addb-1 Zurafi’da ge¢mekle birlikte eser ornegi
verilmemektedir.**° Osmanh Miiellifleri’nde ise Sirri Abdiilbaki Dede’nin bir miinacatina
yer verilmistir.**! Sirri Abdiilbaki Dede’den sonra postnisin olan Mehmet Semsettin Dede
(6.1173/1760), Isa Dede (6.1185/1771), Selim Dede (6.1190/1777), Mehmet Sadik Dede
(6.1191-92/1778), Celebi Abdiilkadir Dede (6.1194/1780), Hiiseyin Dede (6.1196/1782),
Bakkalzade Ali Dede (6.?), Halil Numan Dede (6.1212-13/1798) ise siir ile ilgilenmeyen

seyhlerdir.

Galata Mevlevihanesi’nin bir edebi mahfil olarak yeniden sekillendigi ikinci
donemi, Nayi Osman Dede’nin vefatindan sonra bir kirilma yasamistir. Nayi Osman
Dede’den sonra postnisin olan seyhlerin vefat ya da azledilme sebebiyle sik sik
degismesi, Ankaravi’den sonra baslayan mahfil olma silirecini sekteye ugratmis
goriinmektedir. Tekkenin birinci doneminde de Sinoplu Safayi’nin vefatindan sonra tekke
yonetiminin diizenli olmayisi ile benzer bir siire¢ olan bu kirilma déneminde -yaklasik
altmis yillik siirecte- Galata Mevlevihanesi’nde yalnizca Dervis Seyda (6.1214/1799-

1800)*? ve Seyh Galib yetismis goriinmektedir. Tekkenin edebi yonden yasadigi bu

49 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 122,

450 Ramiz, Adab-1 Zurafd, 158.

4! Bursali Mehmet Tahir, Osmanh Miiellifleri, c.1, 91.

452 Seyda Dede’nin 6liim tarihi, Sicill-i Osmdni’de 1797-98 olarak kayitldir. (Bkz. Mehmed Siireyya, Sicill-

i Osmadni, c.5, 1596. Ancak sairle ayn1 donemde yagayan Nebil’in Divan’inda Seyda Dede’nin 6liim tarihi,

“Gitdi Seyda Dede ya hi diyerek ‘ukbaya” (Bkz. Yasemin Aktas, “Mehmed Nebil ve Divan1” (Yiiksek
163



kirilma siireci, Bakkalzade Ali Dede’nin 1790 yilinda azledilmesi ve Seyh Galib’in yirmi
dordiincii seyh olarak atanmasi ile son bulmustur. Bu siirecte tekkeye toplam 48 sair

devam etmistir.

2.2.1. ismail Rusiihi-i Ankaravi Dénemi (1610-1631)

Esrar Dede’nin, “Tarik-i Mevleviyye’niifi ser-biilendi”**3

olarak niteledigi
Rustihi-i Ankaravi, Sirri Abdi Dede’yi de Galata seyhi olarak atayan 1. Bostan Celebi’nin
yetistirdigi dervislerdendir. Bostan Celebi’nin terbiyesinden gecen Ankaravi, seyhini
methettigi bir gazelinden alinan agagidaki beyitlerde, Bostan Celebi doneminde, Ferruh

Celebi’nin azli ile birlikte sikintiya diisen tarikatin tekrar canlandigini ve yeniden

dervisler yetistirdigini belirtir.

Nevbetinde “Isi-i rily-1 zemin oldur k’ider

Feyz-i enfasiyla ihya ziimre-i ihvanini

Himmetiyle her biri bir nahle-i esrar olup

Eymen abad eyledi inni ene meydanimi***

Mevleviligin kendi igerisinde yasadigr krizi ¢oziime ulastiran, tarikati Anadolu’da ve
Istanbul’da yeniden yaymaya baslayan giiclii bir Celebi tarafindan yetistirilen Ankaravi
de Galata Dergahi’nda bir doniisiime sebep olmustur. Semih Ceyhan’in tespitlerine gore,
Divane Mehmet Celebi ile birlikte daha ¢ok Melami-Kalenderi mesrep seyhlerin ve
derviglerin faaliyet gosterdigi bir tekke olan Galata Mevlevihanesi, Ankaravi ile birlikte
Siinni gelenek icerisinde hizmet vermeye baslamistir.*>® Ankaravi’nin Galata seyhi olusu

ile birlikte yasanan bu degisim, Osmanli’nin resmi ideolojisine uygunlugu nedeniyle

Lisans Tezi, Gazi Universitesi, 2010), 139.) musrai ile 1214/1799-1800 olarak kaydedilmistir. Sairle ayn1
donemde yasayan bir isim olmasi1 dolayisiyla calismamizda Nebil’in belirttigi bu tarih kullanilmistir.
453 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 131.
454 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 132.
455 Ceyhan, “Ismail Ankaravi ve Mesnevi Serhi”, 103-104.
164



tekkenin devlet nezdinde daha mesru hale gelmesine zemin hazirlamistir. Bu mesruiyet
ise tekkede yetisen sair sayisini olumlu yonde etkilemis goriinmektedir. Zira yalnizca
Ankaravi doneminde dergahta, kendisinden 6nceki dort seyh donemine denk sayida sair

yetigmistir.

Ankaravi’nin Galata Mevlevihanesi seyhi oldugu donem, mutasavviflarin
uygulamalarina yonelik sert ve aykiri tutumlari ile dikkat ¢eken Kadizadeliler

doénemidir.*°®

Mevleviligin edebi muhitinin Osmanli cografyasina girisinde devletin
Silige karsi aldigr oOnlemlerin izleri goriilirken, Ankaravi doneminde S$ii-Siinni
karsilasmas1 sona ermis, “seriat ve gelenek vurgusunun dnplana ¢ikmaya basladigr™’ bu
donemde tarikatin uygulamalari sert bir sekilde tenkit edilmistir. Ancak tarikat
uygulamalarina yonelen bu tenkitler, Ankaravi’nin hamiligi doneminde Galata

Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasina olumsuz manada bir etki etmemis;

aksine seyhin karizmasi altinda dergahta pek ¢ok sair dervis yetismistir.

Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de Kadizadeli Vani Mehmet Efendi ile ilgili
kullanilan “... istihlaflar1 avan-1 istidrac-1 Vani-i fesad-1 mebaniye tesadif idiip fukara-i
tarikatii’llaha ictihdd u mibaheseleri hisn-1 hasin-i selamet ve iskat-1 merede-i Vani ile
(...)"*"8 ifadelerinden, tarikatin Kadizadeliler hakkindaki olumsuz diisiinceleri
anlagilmaktadir. Rusfihi doneminde, Kadizadelilerin uygulamalar: ile miicadele etmis;
Aziz Mahmut Hiidai, “Allah, karsilananlar1 karsilarken Rusthi’nin adimlara kuvvet
versin. Diismanlarinin viicutlarindaki damarlar1 kesmede s6z kilicini keskinlestirsin.”*%

ifadeleri ile Ankaravi’ye destek vermistir. Ankaravi’nin donemin iinlii mutasavviflarinca

da takdir edilen bu miicadelesi, seyhin eserleri iizerinden de yiiriittigli bir siireci

46 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1323-1324.
47 Kalayci, Osmanli Siinniligi, 199.
458 Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, 131.
49 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 168.
165



kapsamistir. Sakib Dede, Ankaravi’nin manzum ve mensur eserleri ile verdigi cabay1 ve

bunun sonucu olarak diger tarikatlarin seyhe duydugu minnettarlig;

“... makarr-1 hilafetlerinde vefa-y1 nezrlerine muvaffak ve insa-y1 nazm u
tasnifat-1 kesire-i miifide ile dahi1 miistefidin-i turtik-1 celileyi minnet-dar-1 neyl-i
gavamiz-1 esrar eyleyip (...) zuhlr-1 zatlar1 miiteseyyihin-i zamaneden kasiru’l-

95460

himme vii fatirii’l-fitna olanlara feryad-res olup”*" ifadeleri ile belirtmistir.

Seyhin Fatihii’l-Ebydt ve Serh-i Mesnevi gibi Mesnevi serhlerinin yani sira
Hiiccetii’s-Semd adl risalesi, Kadizadeliler tarafindan bidat olarak goriilen ve
engellenmeye calisilan sema torenlerinin mesruluguna dair kaleme alinan eserlerden
birkacidir.*®! Rusuhi’nin yine musikinin Islamiyet igerisindeki mahiyetini ele aldig1 Er-
Risdletii’t-Tenzihiyye fi Se’ni’l-Mevleviyye adli risalesinde de sema ve raksin
mesruluguna dair argiimanlarini ortaya koymustur.*®? Esrar Dede nin, Ankaravi hakkinda

bilgi verirken seyhin sema téreninin mesruiyeti ile ilgili sdyledigi
Mevlevi’niifi rihina oldi g1da bu nay u def
Fe’s-temi‘ min ta‘n1 hizbii’l-miinkirini 1a-tehaf*3

matlali miilemma bir gazelini 6zellikle segmesi seyhin, donemindeki sema torenlerini
engellemeye calisanlarla miicadelesini gostermektedir. Ankaravi’nin, donemindeki

siyasal elitler ile iletisim halinde oldugu da goriiliir. Kadizadeliler ile mutasavviflar

460 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1326.
461 Ahmet Tanyildiz, “Ismail Rustihi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmi’atii’l-Letdyif ve Matmuratu’l-
Ma’arif) (1.Cilt) (Inceleme-Metin Sézliik)” (Doktora Tezi, Erciyes Universitesi, 2010), 6-11. Sema
torenleri, Ankaravi doneminde kaldirilmaya calisilmis olsa da bu torenlerin yasaklanmasi, seyhin
vefatindan 35 yil sonra Naci Ahmet Dede’nin Galata seyhi oldugu doneme denk gelmistir. Yasagin
baslamasina Mevleviler, “Yasag-1 Bed” ifadesini tarih diismiislerdir. Bkz. Sahth Ahmet Dede, Mecmuatii 't-
Tevarihi’l-Mevleviyye, 313; Alberto Fabio Ambrosio, “Galata Mevlevihanesi’nde Seyh Olmak”™, Saltanatin
Dervisleri Dervislerin Saltanat: iginde, ed. Ekrem Isin, (Istanbul: Istanbul Arastirmalar1 Enstitiisii Yay.,
2010), 45.
462 Bayram Akdogan, Mevlevilik ve Miisiki, (Istanbul: Ragbet Yay., 2009.), 38.
463 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 132.

166



arasindaki olaylarda orta bir noktada bulunmaya calisan IV. Murat adina Mebde’ ii Medd

adli eserini yazmis olmasi, Ankaravi’nin hiikiimdara da hitap edebildigini gostermektedir.

Ahmet Tanyildiz, Ankaravi’nin eserleri ile devrin mutaassip diisiince akimlarina
kars1 verdigi miicadelenin yani sira, tekkede yetisen miiritlerinin tasavvufi ve ilmi yonden
daha iyi yetismeleri icin eserler kaleme aldigini, terclimeler yaptigini
belirtmektedir.***Ankaravi’nin déneminde Galata Mevlevihanesi’nin her yénden ihya
olmasi, seyhin bu yetistirici ve miicadeleci tavri ile alakali gériinmektedir. Seyhin bu
yonii, Ankaravi’den 159 yil sonra Galata seyhi olan Seyh Galib’in siirlerine de

yansimigtir. Seyh Galib’in, Ankaravi hakkinda yazdigi bir kasidesinde seyhten

Sultan Semai’nin idiip tekyesin ihya

Ta ‘arsa itdi devran Hazret-i Sarih*®®

ifadeleri ile bahsetmis olmasi, Ankaravi’nin Galata Mevlevihanesi tarihindeki

doniistiiriicii roliintin farkinda oldugunu gostermektedir.

Esrar Dede, seyhin kirktan fazla eseri oldugunu belirttikten sonra miikemmel bir
Divan’1 oldugunu sdyler ve Ankaravi doneminde tekkedeki dervislerin ve tarikata girmek
isteyenlerin sayisinin arttigim belirtir.*®® Ancak Ankaravi, sair kimligi ile 6ne ¢ikmayan
daha ¢cok mensur tiirde eserler veren, siirden ziyade siir serhleri kaleme alan bir seyhtir.
Galata Mevlevihanesi’nde tamamlanan Makdsidu’l-Aliyye fi Serhi’t-Tdiyye, Serh-i
Kaside-yi Mimiyye el-Hamriyye, El-Hikemu ' l-Miinderice fi Serhi’l-Munferice adli
serhlerden ilki Ankaravi’nin dervislerinin egitimine katki saglayabilmek tizere kaleme

alinmig; diger ikisi ise Galata mahfilinde bulunanlarin ricasi iizerine yalzﬂmlstlr.467

464 Tanyildiz “Ismail Rustihi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmi’atii’l-Letayif ve Matmuratu’l-Ma’arif)

(inceleme-Metin Sézliik)”, c.1, 16.
465 Seyh Galib, Divdn, 93.
466 Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, 132.
7 Bu serhler hakkinda degerlendirme ve yapilan galigmalar i¢in bkz. Tanyildiz, “Ismail Rustihi-yi
Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmi’atii’l-Letayif ve Matmuratu’l-Ma’arif (Iinceleme-Metin Sézliik)”, c.1,
24-27.

167



Ankaravi’nin bu yoniine ragmen tekkesinde, Cevri, Vecdi Bey, Mezaki*®®

gibi dénemin
giiclii sairlerinin de yer aldigi bir mahfil meydana gelmistir. Esrar Dede’nin seyhin
eserlerinin c¢oklugunu belirttikten sonra tekkede yetisen dervislerin fazlaligindan
bahsetmesi ve bunun ardindan giiglii bir sair olan Vecdi Bey’in seyhin ... hiisn-i hazar-

2469

1 terbiyyetleriyle yetistigini sOylemesi, seyhin icerisinde bulundugu toplulukta hami

kimliginin 6n plana ¢iktigin1 gostermektedir.

Ankaravi doneminde Galata Mevlevihanesi’ne; Dervis Ganem (6.1036/1626),
Dervis Arami (6.1039/1630-31), Osman Sinegak (1055/1645), Adem Dede, Cevri
(6.1065/1654), Vecdi Bey (6.4 Ramazan 1071/3 Mayis 1661), Meyyal (Sehla)
(1080/1669-1670), Mezaki (6.1087/1676), Sart Abdullah (6.22 Safer 1017/27 Ekim
1660), ve Nesati Dede (6.1674) devam etmistir. Bu sairlerin ¢ogu Galata’da yetigmis,
buraya devam etmis, yalniz Nesati Dede, Istanbul’a geldigi donemde dergahta bir siire
kalmustir. Bu sairler arasinda, 6zellikle Cevri, Mezaki, Adem Dede ve Vecdi, dsnemin

siyasal elitleri ile de iliski kurabilmis kisilerdir.

Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de, Ankaravi doneminde yetisen sairlerin Galata
Mevlevihanesi’nde bir araya geldikleri ve burada siir sohbetleri diizenledikleri bilgisine
sairlerin, Mevlevi tekkeleri igerisindeki faaliyetleri anlatilirken yer verilmistir.
Ankaravi’nin miiritleri arasinda yer alan Mezaki bu donemde siyasal elitler ile temasi
fazla olan sairlerden biridir. Kopriilii Mehmet Pasa ve Kopriiliizade Fazil Ahmet Pasa’nin

nedimlerinden olan sair, hem devrinin 6nemli politik simalar1 olan bu pasalarin edebi

468 Mete Biilent Deger’in “Mezaki Divam Sozliigii” adli ¢alismasinda, sairin meclislerinin dergah olmadig:
belirtilmistir. Buna gore sairin tasavvufi muhtevayi, Omiir Ceylan’in yaptig1 tasnife gore “disardan
disariya” yazilan metinler baglaminda kullanildig: diisiiniilebilir. Metinde tasavvufi muhtevay:r kullanma
odag1 degisse de Esrar Dede’nin kayitlarina sadik kalinarak, calismamizda Mezaki Mevlevi mahfillerine
devam eden bir sair olarak degerlendirilmistir. Mezaki hakkindaki degerlendirme i¢in bkz. Mete Biilent
Deger, “Mezaki Divam Sozliigii (Baglamli Dizin-Islevsel Sozliik)” (Doktora Tezi, Gazi Universitesi,
2018), 19.
469 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 133.

168



cevresine dahil olmus hem de Galata Mevlevihanesi’nde kurulan sohbet meclislerine

katilmistir.*’® Esrar Dede, Mezaki nin katildig1 meclislerden birini,

“... ‘Arzi Dede ve Miineccimbasi Ahmed Dede emsali zevat-1 kiramla
musahabe vii miisa ‘are idiip tahsil-i gevher-i intibah ve vakif-1 sirr-1 iksir-i mihr @
mah olmiglardi. Nesati Dede’niin tize-zeminine nazire-i tistadanesi olup

huzirlarma reside oldukda nihade-i kenar-balin-i tahsin olmisdur.”*"*

ifadeleri ile aktarir. Nesati Dede’nin Istanbul’da bulundugu*’? dénemde, Galata
Mevlevihanesi’nde, dervislerin bir araya geldikleri ve birbirlerine nazireler sdyledikleri
anlagilmaktadir. Mezaki’nin katildigi bu meclislerde Cevri, Vecdi ve Meyyal’in de

bulundugunu bildiren Esrar Dede; Meyyal’in, Vecd1’ye ait olan

Ey dil gam-1 gisi-y1 rub-1 yarda kalduil

Kayd-1 sanem ii ‘ukde-i ziinnarda kaldufi*"

470 Ahmet Mermer, Mezdki —Hayat, Edebi Kigiligi ve Divani’nin Tenkidli Metni-, (Ankara: AKM Yay.,
1991), 20-23. Sairin bu patronlara hitaben yazdig1 kaside 6rnekleri i¢in bkz. Mermer, Mezdki —Hayatt,
Edebi Kisiligi ve Divani’nin Tenkidli Metni-, 206-216, 226-234.

471 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 275. Esrar Dede’nin burada yer verdigimiz kayitlar,
Mezaki’nin Hem Ankaravi hem de Adem Dede’nin mesihat yillarinda, Galata mahfiline devam ettigi
donemi kapsamaktadir. Ancak sairin Ankaravi doneminde Galata mahfiline gelisinin anlatiminin bir biitiin
hélinde verilebilmesi i¢in Esrar Dede’nin kayitlar1 boliinmeden buraya alinmistir. Bu kayitlardan sairin,
Nesati’nin Ankaravi doneminde dergahta bulundugu yillarda Mezaki’nin de yer aldig1 ve siir sohbetlerine
katildig1 anlagilmaktadir.

472 Nesati Dede’nin Ankaravi doneminde istanbul’da bulundugu bilgisi, sairin Istanbul Bogaz1 nin soguktan
donmasina diigiirdiigii tarih kitasindan anlasilmaktadir. Bu kitanin “Lafzan ma‘nen afia didi tarih/Be meded
tofid1 sogukdan bifi otuzda derya” beytinden sairin, 1030/1621 yilinda Istanbul’da oldugu anlasiimaktadir.
(Kitanin tamamu i¢in bkz. Nesati Ahmet Dede, Nesdti Divani, haz. Mahmut Kaplan, (Ankara: Kiiltiir ve
Turizm Bakanhigi Yay., 2019), 218. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-
divanipdf.pdf?0& tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B221
1396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486 (erisim 22.04.2021) Aymi olaya,
Nesati ile mahfildas olan Cevri; “Su denlii siddet itdi fasl-1 serma/Ki tofidurdi yine bahri1 zemini, Beyan
olsun diyt tarih-i vakti/Didi hatif sitd-y1 erba‘ini, Meh-i Zi’l-kAdede deniz tofidi musralari ile tarih
diigiirmiistiir. Bkz. Hiiseyin Ayan, Cevri -Hayadti, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Divan’imin Tenkidli Metni-,
(Erzurum: Atatiirk Universitesi Basimevi, 1981), 343.

473 Gazelin tamam igin bkz. Ahmet Mermer, Vecdi ve Divingesi, (Ankara: Milli Egitim Bakanlig1 Yay.,
2002), 105-106.

169


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-divanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B2211396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-divanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B2211396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-divanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B2211396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486

matlali gazeline miistezad yazdigindan bahseder.*’* Kalpakli ve Andrews’in yaklasimina
gore bu tarz siirler (miisterek gazeller ve miistezadlar) bir siir meclisinin varliginin
kanitlar olarak diisiiniilebilir.*”® Mezaki’nin, Nesati ile aym1 ortamdayken naziresini
sunmas1*’® ve yine Mezaki’nin de admin gegtigi Mevlevi bir sair grubunun igerisinde
karsilikli s0ylendigi izlenimini veren siirlerin {iretilmis olmasi, Ankaravi déneminde
Galata Mevlevihanesi’nin bir mahfil oldugunu gosterir. Bu mahfilin katilimcilarn
tarafindan iretilen siirlerde, Ankaravi’nin Kadizadeliler’e karsi verdigi miicadelenin

yansimalar1 da goriiliir. Mezaki, Divdn’inda Kadizadeliler’in yiktirilmasi gereken

mekanlar olarak gordiikleri tekkeleri Mevlevi redifli gazelinden alinan

Suffa-i ‘ars-1 berinde han-kah-1 Mevlevi

‘Arsda dahi doner dirler kiilah-1 Mevlevi*’’
matla beyti ile Overken icrasi engellenmeye calisilan sema ayinlerini ise

Ciimle-i sevk-i sema’ imis niyaz-1 Mevlevi

Kar-1 bi-htide degiildiir s6z Ui saz-1 Mevlevi

‘Ars-1 a‘layr temamen seyr ider vakt-i sema’

Piir-basiretdiir dii-gesm-i nim-baz-1 Mevlevi*’®

474 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 274. Mezaki, Cevri ve Vecdi’nin siirleri arasmdaki
benzerliklere ve sairlerin birbirlerine yazdiklar1 nazireler hakkinda kisa bir degerlendirme igin bkz. Mermer,
Mezdki —Hayati, Edebi Kisiligi ve Divani’nin Tenkidli Metni-, 40-45.
475 Walter G. Andrews, Mehmet Kalpakli, “Toward a Meclis-Centered Reading of Ottoman Poetry”,
Journal of Turkish Studies, 33/1, (2009): 314.
476 Ahmet Mermer, Nesati Divani’min farkli niishalarinda yapmus oldugu incelemede, Esrar Dede’nin
bahsettigi bu gazele rastlayamadigini belirtmistir. Bkz. Mermer, Mezdki —Hayati, Edebi Kisiligi ve
Divani’nmin Tenkidli Metni-,, 42.
477 Mermer, Mezdki —Hayati, Edebi Kisiligi ve Divani 'nin Tenkidli Metni-, 545.
478 Mermer, Mezdki —Hayati, Edebi Kisiligi ve Divani’nin Tenkidli Metni-, 546.

170



beyitleri ile dver. Ayni gazelin asagida verilen misralarinda ise sair, sema torenlerini
engellemeye calisan ve Mevlevileri zor durumda birakanlar1 ise uyarir, Mevlevilerin

hatirini goézetenlerin ise arif kigiler oldugunu sdyler.

El-hazer dahl u ta‘arruzdan meded

‘Arif oldur kim ola hatir-nevaz-1 Mevlevi*’®

Cevri de Ankaravi doneminde Galata Mevlevihanesi’nde bulunan meshur simalar
arasindadir  ve  Mehmed Ziya’'nin  kayitlarina  gore  “Galata  Tekkesi
hiicrenisinlerinden”*®dir. Mezaki gibi dénemin siyasal elitleri ile temas halinde olan ve
hattatlig1 sayesinde de bu kisilerle iletisim kurabilen sair,*8! Ankaravi déneminde tahrir
ettigi Mesnevi niishalarindan elde ettigi geliri tekkedeki dervislerle paylasmustir.*82 Cevrd,
yalnizca Mevleviler ile degil ayn1 zamanda farkli tarikattan olan kisilerle de iletisim
kurmus goriinmektedir. Naima Tarihi’nde sairin, Sar1 Abdullah’in sirdaslarindan oldugu
ve ayni zamanda onun meclislerine de devam ettigini sdyler.*®® Cevri Divdn’indaki Sari
Abdullah’in  Mesnevi Serhi’nin, Mecmiia-i Insa’simin ve Nasdythu’I-Miiliik’unun
tamamlasina diisiirdiigii tarihler de bu iliskinin gostergesidir.*®* Cevri’nin miirebbisi olan
Ankaravi’nin ve yakin dostu olan Sar1 Abdullah’in Mesnevi serhi kaleme almis olmalari,
sairin eser Uretimini etkilemistir. Cevri’nin, Mevlevihanelere devam ettigi donemde
kaleme aldig1 Hall-i Tahkikdt ve Aynii’l-Fiiyiz adli Mesnevi serhleri, dergahta tarikatin
temel metni lizerinden siirdiiriilen bir edebi gelenegin varligin1 géstermektedir. Ayrica

sairin etkilesim igerisinde bulundugu g¢evreden, eserlerini iirettigi formlar ve temalar

479 Mermer, Mezdki —Hayati, Edebi Kisiligi ve Divani’min Tenkidli Metni-, 547.

480 Thtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, haz. Murat A. Karavelioglu, (Istanbul: Atag Yay.,

2005), 91.

481 Haluk Aydin, “Cevri Divani’min Tahlili”, (Doktora Tezi, Balikesir Universitesi, 2010), 12-13.

482 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 133.

483 Nalma Mustafa Efendi, Tdrih-i Na’imd (Ravzatii’'|-Hiiseyn fi Huldsati Ahbdri’l-Hafikayn), .3, 1635.

Cevri, farkli mahfillere ve ¢evrelere dahil olmakla birlikte, Safayi’nin kayitlarina gore sair de yetistirmistir.

Safayi’nin “... Topkapil Feyzi denmekle sohret-gi‘ardir.” dedigi Feyzi, Cevri’nin 6grencilerindendir. Bkz.

Safayi, Tezkire-i Safdyi, 455.

84 Ayan, Cevri -Hayadt, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Divan inin Tenkidli Metni-, 318-319, 320, 331-332.
171



bakimindan da etkilendigini ortaya koyar. Cevri, bu eserlerini devrin vezirlerinden Sofu
Mehmet Pasa’ya sunmus,*® kendisi de bir Mevlevi olan pasa, ayni zamanda Cevri’ye bir
de Mesnevi niishas1 yazdirmustir.*®® Patronunun da Mevleviligi tercih etmis olmasi,

Cevri’nin Mevlevi mahfillerine devam etmesinde etkili olmus goriinmektedir.

Esrar Dede’nin, Cevri ile birlikte Rustthi’nin miirebbalarindan olan Vecdi Bey’i
zikretmis olmas1 ve bu iki sairin yasadiklar1 devirde meshur olduklarini belirtmesi*®’ de
yine Ankaravi’nin dergdhta yalnizca seyh degil, dervisleri ayn1 zamanda edebi yonden de
egitebilen bir hami oldugunu gostermektedir. Divdn inda yer alan miizeyyel gazelinde,

sOzlerinin ve siirinin yalnizca erbab-1 dil tarafindan anlasilacagini belirten Vecdi’nin,

Hazret-i iistada ‘arz eyle ki kadrin ol biliir

Bu diirr-i yektay1 cevher-na-sinasan gérmesiin*®®

beytinde sairin sozlerinin degerini bilecek iistadin ise Ankaravi oldugu anlasilmaktadir.
Zira gazelin genelinde sair, sahip oldugu manevi hallerden bahsetmekte, bu hallerin ise

herkes tarafindan anlasilamayacagim dile getirmektedir.*5®

Cevri, Vecdi, Mezaki ve Adem Dede, Galata Mevlevihanesi’ne devam eden,
burada kendisini yetistiren ve siyasal elitler ile iletisimleri de olan sairler iken ayni
mahfilde, daha dar bir sosyal ¢evre igerisinde yetisen sairler de vardir. Dervis Ganem,
tekke icerisinde yetisen ve buradaki g¢evrenin disina pek fazla ¢ikmayan sairler

arasindadir. Ankaravi doneminde, ¢ocuklugundan itibaren dergahta yetisen Dervis

48 Hall-i Tahkikdt'in, Sofu Mehmet Paga’ya hitaben yazildigi, Nige yil old1 vezir ii defteri/itmedi kalbin
muhabbetden beri, Eyledi hac farzini ¢lin kim edd/Kise-yi ‘uzletde kildi inziva beyitlerinden
anlagilmaktadir. Beyitler igin bkz. Yeliz Alkaya, “Cevri Hall-i Tahkikat ve ‘Aynii’l-Fiiy(iz Inceleme-Metin
(1b-36b)”, (Yiiksek Lisans Tezi, Kocaeli Universitesi, 2018), 51.
486 Aydim, “Cevri Divani’nin Tahlili”, 14, 159-160. Sofu Mehmet Pasa’nin Mevlevilik ile olan iliskisine,
pasanin miintesibi oldugu Yenikap1 Seyhi Doganl Ahmet Dede doneminde deginilmistir. Bkz. Tezimiz,
253.
487 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 133.
488 Mermer, Vecdi ve Divancesi, 117.
489 Gazelin tamami i¢in bkz. Mermer, Vecdi ve Divancesi, 116-118.

172



Ganem’in bir kitasii1 6rnek veren Esrar Dede’ye gore Ganem’in siirleri arifanedir.*%

Dervis Ganem’in Galata Mevlevihanesi’ndeki asil 6nemli rolii ise Ankaravi’nin Mesnevi

491

serhini yazarken gosterdigi yardimlardir. Ankaravi, Dervis Ganem’in Serh-i

Mesnevi nin yazilmasindaki yardimlarini,

“... Pes ol ¢esme-i lisandan cari olan yenabi‘-i hikemi veled-i muhterem yani
Dervis Ganem kase-i sem ‘le alip, havz-1 derlinuna koyup, kalem-i hikmet-i beyani
ona liile kilip sahaif ve evrak iizere manend-i ab-1 hayat olan ma‘ani-i serifeyi

tahrir ve tastir kildi.”*%?

seklinde agiklar. Dervis Ganem, Ankaravi’nin serhini tamamlamasinda ve temize
cekilmesinde birinci derecede rol oynayan kisi olmasi ile baglantili olarak Mevlevi
edebiyati igerisindeki 6nemli simalardan biri haline gelmistir. Ganem’in, Mevlevi
gelenek icerisinde sekillenen temel metinlerden birinin olusumu siirecindeki katkilari,
dervis hakkinda Mevlevi edebiyati i¢erisinde menkibe tarzi bir anlatinin olusmasina da
zemin hazirlamistir. Sakib Dede®®®, Esrar Dede*®*, Sahih Ahmet Dede*® ve Ali

Enver’in*°®

verdigi bilgilere gore, Ankaravi’nin hastalandig bir vakitte hem seyhin vefati
edecegi hem de Serh-i Mesnevi’nin yarim kalacagindan korkan tekke sakinleri kendi
aralarinda bu durumu konusurken Dervig Ganem, seyhi i¢in canini ortaya koymustur. “Bu
Ganem-i bi-gare kurbanlikdan gayri ne bilsiin™*® diyerek seyhinin yerine kendisinin
canin1 feda edebilecegini tekkedeki dervisana belirtmis, Ganem’in seyhi i¢in kendisini

kurban etme isteginin kabul olmasi ile birlikte Ankaravi de sagligina kavusmustur.

Ganem’in sairligi hakkinda bilgi veren kaynaklarda gecen tek siir 6rnegi de sairin

490 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 239.
491 Ganem Dede’nin Ankaravi’ye katkilar1 hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Ahmet Tanyildiz, “Ganem Dede
ve Ankaravi’nin Serh-i Mesnevi’sine Katkis1”, Sifi Arastirmalari, 3/5, (2012): 47-58.
492 Semih Ceyhan, “Ismail Ankaravi ve Mesnevi Serhi”, (Doktora Tezi, Uludag Universitesi, 2005), 144.
498 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1338
4% Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, 239.
4% Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 302.
4% Ali Enver, Semahdne-i Edeb, 245-246.
497 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 239.
173



menkibevi hayati ile iliskilidir. Ganem’in vefatindan sonra Ankaravi tarafindan bulunan
mecmuasi igerisinde yer alan ve bu olaya isaret eden asagidaki kitasi; Ganem’in seyhini,

onun i¢in canini ortaya koyacak kadar sevdigini ve saydigin1 géstermektedir.

Nagam enis-i ganemdiir bu dest-i vahsetde
Hiicim-1 giirg-i ecelden seha ne gam GANEM’e
Ganimet-i dii-cihandur dem ii kademle bafa

Feda-y1 can ii ser itmek seniifi gibi saneme*®®

Dervis Osman Sine¢ak da Rusiihi doneminde Galata Mevlevihanesi’nde bulunan
suarddandir. Osman Sine¢dk, donemin vezirlerinden Kara Mustafa Pasa’nin kardesi
olmasina ragmen Esrar Dede’nin anlatisina gore, tekkede miinzevi bir hayat yasamis,
kendisini ziyaret eden kardesiyle goriismeyi de reddetmistir.**® Giilsen-i Irfan adl Farsca
didaktik eserini daha sonra Kara Mustafa Pasa’ya hediye eden sair, Galata’ya gelmeden
once Gelibolu ve Besiktas Mevlevihanesi’nin seyhligini yapan ve Mevlevi sairlerin

yetismesinde 6nemli isimlerden biri 0lan®’ Agazade Mehmet Dede’ye intisap etmistir.>%!

Dervis Arami de Ankaravi doneminde dergdha devam eden sairler arasinda
bulunmaktadir. Esrar Dede, sairin bu donemde Galata Mevlevihanesi’ne geldigini
belirtmese de Cevri, Nef’1 ve Atayi ile bir araya geldigini belirtmis olmas1 sairin Rustihi
doneminde yetistigini gostermektedir. Zira sair, 6liimiinden 6nce Konya’ya gitmis ve
1055/1645 yilinda burada vefat etmistir.>%? 1055/1645 yili dncesi donem, Rusiihi’nin
Galata Mevlevihanesi seyhi oldugu donemdir. Galata Mevlevihanesi’nde yetismeyen

ancak burada kisa siire kalan Nesati Dede, Mesnevi sarihlerinden olan Sar1 Abdullah ve

498 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 239; Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2197.
49 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 126-127.
500 Agazade Mehmet Dede etrafinda yer alan sairler arasinda, Sabir-i Parsa ve Nesati Dede’yi yetistirmistir.
501 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 126.
502 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 36.

174



onun damadi La’li Efendi de Galata tekkesine devam eden sairler olarak diisiiniilebilir.

La’li Efendi, Ankaravi’nin vefatina tarih diisiirmiistiir.>°3

Rusithi doneminde Galata Mevlevihanesi’'nde bulunan sairler arasinda yer alan
Adem Dede, hem Ankaravi’den sonraki seyh olmasi hem de IV. Murat’a olan yakilig
ile dikkat ¢eken bir isimdir. Zencirkiran Mehmet Dede doéneminde Antalya
Mevlevihanesi’nde yetisen sair, 5nce Konya’da Bostan-1 Evvel’e daha sonra da istanbul’a
gelerek Ankaravi’ye intisap etmistir.®* Ankaravi’nin 1041/1631 yilinda vefat etmesi

{izerine postnisin olan Adem Dede, yirmi iki y1l bu gorevi yiiriitmiistiir.

2.2.2. Adem Dede Donemi (1631-1652)

Sakib Dede’nin verdigi bilgilere gore Agazade Mehmet Dede ve Rusiihi’nin
himayesi ile yetisen ve Bostan-1 Evvel’e intisap eden®® Adem Dede, Galata seyhi
oldugunda Ankaravi doneminde sairlerin bir araya geldikleri bir mahfil olan dergahin bu
ozelligini devam ettirmistir. Seyhin Istanbul’a gelmeden &nce Konya’da Ankaravi ve
Agazade Mehmet Dede tarafindan egitildigi bilgisi, Adem Dede nin bu mahfile gelmeden
once de Konya muhitinde edebi bir egitim siirecinden gectigini diisiindiirmektedir. Zira
hem Ankaravi hem de Agazade Mehmet Dede, dergahlarinda sairlerin yetismesine katki
saglayan sair seyhlerdendir. Kendisi de sair olan Adem Dede, Fuad Kopriilii ve Sadettin
Niizhet Ergun tarafindan®%® Mevlevi sairleri icerisinde hece vezni ile yazan bir sair olarak
nitelenmistir. Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye’de Adem Dede’nin siiri hakkinda verilen
“... sive-1 si‘rleri ekSer ilahiyyat ve ilhamat kabilinden olup usil-i sGfiyanda beste-i

ilahiyyat1 el-an medar-1 zikr @i tevhiddir.”%%’ bilgisi, seyhin dahil oldugu mahfilde edebi

503 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 133.
S04 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 24.
505 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1347.
56 K priilii, Tiirk Edebiyatinda ITk Mutasavviflar, 316. Saadettin Niizhet Ergun, Tiirk Sairleri, ¢.1,3.Ancak
Adem Ceyhan, sairin siirlerinin tamami ele gegmeden bunun kanitlanmasmin miimkiin olamayacagini
belirtmistir. Adem Ceyhan, “17.Asir Mevlevi Edebiyatindan Bir Portre: Antalyali Adem Dede (1591-
1653)”, Tiirkiyat Mecmuasi, 21/Bahar (2011): 163.
507 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 25.

175



yonden farkli bir tarza sahip oldugunu gostermektedir. Safayi de seyhin siirlerini “...
es‘ar-1 halet-siar1 bi-tekelliif ii ‘asikdne ...”%% olarak niteler.  Sefine-i Nefise-i
Mevleviydn’da Adem Dede’nin bir Divdn olusturabilecek kadar siir sdylemis olmasina
ragmen kalem ve kagida (sohrete) diisklin olmayip bunlar yaziya gecirmedigini ancak
etrafindakilerinin, siirlerini kaydettiklerini belirtilmektedir.>®® Sakib Dede’nin 6rnek
verdigi asagidaki sekizli seméi, Adem Dede’nin, hamilik yaptigi mahfildeki sairlerden

farkli nazim sekilleri ile siirler yazdigini gosterir.

Ya Rab ‘izzetiini hakki
Kurtar bizi nefs elinden
Kemal-i nusretiinn hakki

Kurtar bizi nefs elinden

Mukirram zatuna candan
Ayirma cani canandan
Hifz eyle nefs i seytdndan

Kurtar bizi nefs elinden®°

Adem Dede’nin yazdig: siirlerdeki bu farklilasmanin, seyhin hem sohret bulma
amacinda olmayis1 hem de IV. Murat’in saraydaki meclislerine katilmasi ile alakali
olmalidir. Zira IV. Murat doneminde sarayda, Klasik edebiyatin temsilcilerinin yani sira,

511 yve Adem Dede’nin

halk hikayeciligi ile asik tarzi siirin de icra edildigi bilinmektedir
de bu meclislere dahil oldugunu Esrar Dede haber verir.>*?> Adem Dede’nin, siirlerinde

farkl1 bir tarz1 denemis olmasi, seyhin dahil oldugu ve sanatin icra tarzinin siyasal elitler

58 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 64.
509 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1366.
510 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1366-1367.
511 Tuba Isinsu Durmus, “Osmanli Saray Kiiltiiriiniin Bir Parcast Olarak Sanatci Nedim/Musahipler”, Milli
Folklor, 114 (2017): 16-27.
512 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 25.
176



tarafindan belirlendigi meclislerden etkilenmis olmasi ile iliskilendirilebilecek bir
durumdur. IV. Murat doneminde saraya davet edilen seyhin dervisleri ile birlikte gittigi
bu mecliste Mesnevi okunmus, sema toreni icra edilmis ve giliniin sonunda sultan
tarafindan yiiz dinar atiyye verilmisse de seyh bunun ancak on sekiz dinarimi kabul
etmistir.>® Adem Dede, devrin yoneticileri tarafindan kendisine verilen atiyyeleri

dervisleri arasinda dagitmis, bunlara el siirmemistir.>*

Saraya davet edilen seyhler arasinda olan Adem Dede déneminde, Galata
Mevlevihanesi, pek ¢ok devlet adaminin da yer aldig1 bir mekandir.5® Adem Dede’nin
devlet adamlar1 nezdinde sahip oldugu bu otorite, devrin sair seyhiilislamlarin1 da
etkilemis goriinmektedir. Esrar Dede ve Ali Enver’in kayitlarina gore, Adem Dede eliyle
Seyhiilislam Bahayi arakiyye giymistir.’!® Seyhiilislam Bahdyi’nin yani1 sira onun
himayesindeki kisiler arasinda bulunan Dervis Sifai (6.1084/1673)%" de Adem Dede
doneminde Galata Mevlevihanesi’ne devam eden sairler arasinda sayilabilir. Tezkire-i
Su’ard-y1  Mevleviyye’de Sifal Dede’nin Galata Mevlevihanesi’ne devam ettigi
konusunda net bir bilgi olmasa da Seyhiilislam Bahayi (6.1064/1654) ile olan himaye

iliskisine®'® bakildiginda Sifai’nin bu dergaha devam ettigi sonucuna varilabilir.

Seyhiilislamlik makaminda bulunan ve Adem Dede ile iliski kuran bir baska isim
ise Seyhiilislam Yahya (6.1053/1644)’dir.5® Bu isimlerin disinda, Adem Dede
doneminde Habibi (6.1053/1643-44), Arzi Mehmet Dede, Fenni Dede (6.1127/1715),
Cengil Yusuf Dede (6.1080/1669), Hemdemi Dede (6.1090/1679), Danisi Ali Dede

(6.1095/1683), Dervis Tabi, (6.1100/1688) ve Naci Ahmet Dede de bu dergahta

513 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 25.
514 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1362.
515 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1348.
516 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 25; Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 23.
57 Sair hakkinda genis bilgi icin bkz. Seyhi, Vekayiii 'I-Fuzald, c.2, haz. Ramazan Ekinci, (Istanbul: Tiirkiye
Yazma Eserler Kurumu Yay., 2018), 1028-1030.
518 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 155.
519 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1348.
177



yetigsmistir. Ayrica, Ankaravi doneminde Galata Mevlevihanesi’'ne devam eden

Meyyal’in®?° ve Mezaki’nin de Adem Dede déneminde bu mahfilde yer aldig1 goriilir.

Adem Dede’nin mesihat yillarinda Galata mahfiline devam eden Meyyal’in bu
donemde yaslandigi, Sakib Dede’nin sairin dostlar1 ve 6grencileri ile bir araya geldigi bir
mecliste yasliligin  etkisiyle hatali bir beyanda bulundugunu belirtmesinden
anlasilmaktadir.®® Meyyal’in, yasliligma ragmen mahfilde siir iiretiminde bulundugu
bilgisi ise yine Sakib Dede’nin, Meyyal ve Arzi Mehmet Dede hakkindaki “Hazret-i ‘Arzi
Dede ile olan neza’ir-i matbu‘alar1 cera’id-i ahbaba revnak-efza-y1 sutlr (...) olup tertib-
i divana sirdze-baf-1 ihtimdm olmayip maned-i evrak-1 giil-i hazan-dide perisan

kalmisdir.”®?? kaydinda yer alir.

Adem Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’nin, 6nceki dénemlerde oldugu
gibi, bir edebiyat mahfili olarak degerlendirildigi, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’nin
kayitlarinda yer alir. Danisi Ali Dede hakkinda bilgi verirken Esrar Dede, Adem Dede
doneminde dergahin “... ol esnada mevc-a-mevc-i letd’if i hiiner ve gird-a-gird-i le’ali
«523

vii diirer olup her hiicresi bir gencine-i ‘ulim ve her kiisesi hazine-i ziirefa-y1 Rm ...

oldugunu belirtir. Sdkib Dede’nin kayitlarinda gecen

Bu tekye biziim tekye-i ‘isret-kedemiizdiir

Dervisleriiz Hazret-i Adem dedemiizdiir®®*

beyti ise tekkenin dervisler i¢in bir toplanma yeri oldugunu géstermektedir. 2° Adem

Dede donemi anlatilirken, dergadh hakkinda isret-gede ifadesinin kullanilmis olmasi,

520 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 115.

521 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2156.

522 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2159.

52 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 115.

524 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 115. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i

Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1347-1348.

55 Bu beyit daha sonralari, “Yenikap: sifileriyle, Kulekapisi sarhoslariyla, Besiktas cerrarlariyla

meshurdur.” soziine delil olarak gosterilmis ve Kudretullah Dede (6.1288/1871) doneminde dergdha

hiicreye ¢ikmak icin gelen ve sarhos olan bir dervis ile seyh arasindaki anlatinin temellendirilmesinde
178



Galata Mevlevihanesi’nin yalnizca bir ibadet yeri degil ayn1 zamanda dervislerin
musahabe ve miisaare ettikleri bir mekan olarak da kullanildigini diistindiiriir. Kelime

95526

anlami “i¢ki igilecek yer””®?® olan isret-kede kelimesi, ayn1 zamanda eglence ve ciimbiis>?’

edilen yer anlamina da gelmektedir. Tasavvufi kullanimda ise isret kelimesi muaseret,

arkadaslik anlamlarina gelmekte®?®

ayni zamanda Hak ile birlikte olmanin verdigi manevi
haz karsiliginda da kullanilmaktadir.5?® Kelimenin isret-kede kullanimi ise hem tasavvufi
manada dervislerin bir araya gelerek Allah’1 zikrettikleri yer hem de dostluk arkadaslik
kurduklari, sohbet ettikleri mekan anlamini karsilar. Sakib Dede ve Esrar Dede’nin
kayitlarindan anlasildigina gore, Adem Dede doneminde tekke her iki islev icin de
kullanilmistir.5% Zira Adem Dede’nin siirlerinin bestelenip kendi doneminde tekkede
okunmasi ve dervislerinin sayisinin hayli ¢cok olmasi tekkenin Mevlevilige intisap edenler

icin yalnizca ibadet etme ya da dervisler ile bir araya gelerek ayn1 sosyal hayati paylasma

gayesiyle degil ayni zamanda bir sohbet mekani olarak da kullanildigini gostermektedir.

Adem Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’nde yetisen sairlerin meshurlar
arasinda Danisi Ali Dede de yer alir. Nevalizadeler ailesine mensup olan sair,*3! medrese
egitimini tamamladiktan sonra, 1648 yilinda Galata Mevlevihanesi’ne gelerek Adem
Dede’ye intisap etmistir.>*? Burada, Meyyal, Dervis Tabi, Arzi Dede ve Gavsi Dede ile «

9533

(...) hem-dem ve ¢abiik-slivaran-1 vadi-i si'r i insdya hem-kadem ... olmustur.

Yenikap1 Seyhi Mehmet Celdleddin Dede (6.1908) tarafindan kullanilmistir. (Bkz. Tahir Olgun, Cilehdne
Mektuplart, haz. Cemal Kurnaz-Giilgiin Erisen, (Ankara: Akcag, 1995), 82-83.)
5% Devellioglu, Osmanlica Tiirkge Ansiklopedik Liigat, 535.
527 Isret kelimesinin anlamlar1 hakkinda bilgi icin bkz. Semsettin Sami, Kamus-1 Tiirki, 937.
528 Cebecioglu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sozligii, 252.
529 fsret kelimesinin tasavvufi kullamimlari igin bkz. Cebecioglu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sozligii,
252. Uludag, Tasavvuf Terimleri Sozliigii, 196.
530 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 25. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1348-1349.
531 Belig, Nuhbetii’l-Asdr li Zeyli Ziibdetii'I-Es ar, haz. Abdiilkerim Abdiilkadiroglu, (Ankara: Gazi Egitim
Fakiiltesi Yay., 1985), 100.
532 Sahih Ahmed Dede, Mecmuatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 309.
533 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 115.

179



Danisi Ali Dede, -Arzi Mehmet Dede donemi de dahil olmak iizere- Galata
Mevlevihanesi’nde gegirdigi yillarin ardindan bir siire seyahat etmis ve 1666 yilinda
Kibris Mevlevihanesi seyhligine getirilmistir.>3* Seyhin bu gérevi sonrasinda Kibris’ta
biraktig1 izler onun Mevlevi edebi muhiti igerisindeki asil yerini gostermektedir. Danisi
Ali Dede, bu gorevde bulundugu sirada Kibris Mevlevihanesi, bir edebiyat mahfili haline
gelmistir.>*® Danisi’nin temellerini attig1 bu mahfil, daha sonralar1 Siyahi Dede’nin sair
kimligi®® ile birlikte 17. asirda, Istanbul disinda Osmanli cografyasinda olusan 6nemli
mubhitler arasinda yer almistir. Danisi Ali Dede ile temelleri atilan bu mahfil ayni
zamanda, uzak cografyalarda olusan Mevlevi edebiyatinin, Mevlevi dervislerinin
seyahatleri ve farkli Mevlevihanelerde yetisen seyhlerin atanmalar yolu ile dolasimda
bulunmalar1 sonucu, biitiin bir Mevlevi edebi muhiti igerisinde ortak motifler ve temalar

icerisinde gelistigini gostermektedir.

Adem Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’ne devam eden bir baska sair ise
Fenni’dir. Mevlevi olmadan dnce Halveti Seyhi Cihangiri Seyh Hasan Efendi’ye intisap
eden sair, daha sonra Bursa Mevlevihanesi Seyhi Salih Dede’ye ve ardindan Adem
Dede’ye intisap etmistir.>®’ Fenni, yalmzca bir dervis olarak kalmamis ayn1 zamanda,
devrin sadrazami Kopriilii Fazil Ahmet Pasa (6.1087/1676)’ya bir kaside sunarak onun

cevresine de dahil olmustur.>® Fazil Ahmet Pasa’nin bu kaside karsiliginda saire cizye

534 Sahih Ahmed Dede, Mecmiatii’'t-Tevdrih’I-Mevleviyye, 314. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y:
Mevleviyye, 115.

535 Kibris’ta olusan Mevlevi edebi muhiti hakkinda genis bilgi igin bkz. Ilhan Geng, “Kibris Lefkose
Mevlevihanesi’nde Yetismis Mevlevi Divan Sairleri”, II. Uluslararasi Kibris Arastirmalart Kongresi
Kitabi iginde, 3 (1999), 59-66. Lefkose Mevlevihanesi hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Harid Fedai, Mustafa
Hasim Altan, Lefkose Mevlevihanesi, (Ankara: KKTC Milli Egitim, Kiiltiir, Genglik ve Spor Bakanlig:
Yay., 1997).

5% Giyahi Dede’in edebi kisiligi hakkinda genis bilgi igin bkz. Bayram Ali Kaya, “Lefkosa
Mevlevihanesi’nin Sair Seyhlerinden Siyahi Mustafa Dede”, Kibris Arastirmalart ve Incelemeleri Dergisi,
1/1 (2017): 15-38.

587 Mehmet Siraceddin, Mecma’-1 Su’ard ve Tezkire-i Udebd, haz. Mehmet Aslan (Ankara: Kiiltiir ve
Turizm Bakanlhigi Yay. 2018), 74. https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597, mecma-i-suara-ve-tezkire-i-
udeba-pdf.pdf?0 (Erisim 11.8.2021) Bundan sonraki kullanimlarinda da eserin e-kitap héline
bagvurulmustur.

5% Safayi, Tezkire-i Safdyi, 470.

180


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0

mukabelesi kitabetini verdigi de kaynaklarda ge¢mektedir.>*® Siyasal elitler ile olan
iletisimi sayesinde ilerleyen zamanlarda IV. Mehmet’in musahipleri arasina giren
Fenni’nin, meshur oldugu dénem ise Arzi Mehmet Dede’nin seyhligi donemidir. Bu
sebeple sairin, Miineccimbas1 Ahmet Dede (6.30 Ramazan 1113/28 Subat 1702) ve diger
Mevleviler ile olan iliskileri ve siyasal elitlerle olan miinasebetleri, Arzi Mehmet Dede

donemi hakkinda bilgi verilirken zikredilmistir.>*°

Bosnali olan ve genclik yillarinda Istanbul’a gelerek Mevlevilige intisap eden
Habib1’nin, Galata Mevlevihanesi’ne devam ettigi hakkinda kaynaklarda net bir bilgi
mevcut degildir. Ancak sairin Istanbul’a geldigi donemde Galata Mevlevihanesi, kentteki
diger Mevlevi mahfillerine oranla daha fazla 6n plana ¢ikmustir. Habibi, Istanbul’a
geldiginde Mevlevi biiyiiklerinden siir egitimi almis bir sairdir fakat “... es‘ar1 ve
es‘arindaki elfiz-1 garabet-medar1 kendiiye mahsts ...”>*'tur. Safayi, sairin kendine has
iislubu ile olusturdugu miirettep bir Divdn’1 oldugunu belirtir.>*? Tezkirelerde Habibi’nin

kendi tarziyla soyledigi asagidaki iki beyit 6rnek verilmistir.

Eya tekrem idi diigmet kalensuvari der-sumet

Yelheve yelheve ey suh miinbitii’l-hiistad>*

Emerred eskiir amma giizin ezteki fitesi

Her seb-rengi cana kati firenk fitesi®**

Kaynaklarda verilen bilgilere gore, sairin alisilagelmemis bu s6zleri dahil oldugu

(13

mahfilde garip karsilanmigtir. So6zlerinin anlami soruldugunda Habibi, “...‘alem-i

539 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 242. Safayi, Tezkire-i Safdyi, 470. Mehmet Sirdceddin,

Mecma’-1 Su’ard ve Tezkire-i Udebd, T4.

540 Bkz. Tezimiz, 163.

541 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 88.

%42 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 151.

543 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 88.

54 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 88. Belig, Nuhbetii’I-Asdr Li Zeyl-i Ziibdetii'I-Es dr, 67.
181



ma‘nadan bize ancak lafz verilmisdir ma‘'nd kaydinda olmafi.”®*

seklinde cevap
vermistir. Farkli bir sdyleyis tarzina sahip olan sair, bulundugu mahfilde tiretilen siirlere
de uzak kalmamistir. Seyhi ve Safayi’nin, Habibi’ye ait olarak verdigi asagidaki beyitler,
sairin yalnizca anlasilmayan sozler sdyleyen biri olmadigini, siirde mana derdine

diismemeyi Ogiitlese de dahil oldugu mahfildeki diger sairler gibi anlamli s6zlerden

olusan siirler de yazdigin1 gostermektedir.

Bina-yi cisr-i gerdlin dest-i hikmetle oriilmisdiir

Sipihriifi haymesi cliy-1 fena iizre kurulmigdur®*®

Mevce-i nir-1 cebin-i ziilf dii-ta
Murg-1 dil saydma duzag olmug®*’

Esrar Dede’nin “Selis es‘ar1 ve mu‘teber giiftar1 vardur.”4®

sozleri ile ovdigi
Hemdemi Dede de Adem Dede déneminde Galata mahfilinde yetismis sairlerden biri
olarak anilmaktadir. Hemdemi Dede’nin kimligi hakkinda tezkirelerde verilen bilgilerde
bir karisiklik s6z konusudur. Kinalizdde Hasan Celebi tezkiresinde, Selimndme yazari
Uskiiplii Ishak Celebi (6.943/1547) nin °* vefatindan sonra baz1 mukataatinin katipligini
yaptigl, devrin ileri gelenlerinin hemdemi ve musahibi oldugu ve ayni zamanda
Vodina’da yasadig1 ve burada gomiilii oldugu kayitlidir.>*° Hasan Celebi’nin kayitlarinda
sairin Istanbul’da bulunduguna dair bir kayit bulunmazken, Esrar Dede Hemdemi’ nin

551

Galata Mevlevihanesi hAmusaninda medftin®! oldugunu belirtir. Ayrica Ishak Celebi’nin

vefat ettigi y1l ile Hemdemi’nin vefat ettigi 1679 tarihi arasinda yiiz kirk iki yillik bir

%5 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 151.
546 Seyhi, Vekdyi ‘u’l-Fuzald, 591.
547 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 151.
548 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 300.
549 [shak Celebi hakkinda bilgi i¢in bkz. Isen, Kiinhii’l-Ahbdr in Tezkire Kismi, 191-193.
550 K1nalizdde Hasan Celebi, Tezkiretii's-su 'ard, 922.
551 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 300.
182



zaman vardir. SiCill-i Osmdni’de de sairin III. Murat donemi sairlerinden oldugu
belirtilmistir.>®? Esrar Dede’nin, Kinalizide nin verdigi asagidaki beyti eserinde tekrar
etmesi, sairin kimligi hakkinda Esrar Dede’nin yanildigini ya da sairin, tezkire yazarlari

tarafindan baska bir Hemdemi ile karistirildigini diistindiirmektedir.

Bi-kayd olan bu dar-1 cihanda geda gerek

Bi-minnet olmak isteyen ehl-i ‘aba gerek>>

Adem Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’nde yetisen ve Istanbul Mevlevi
muhitinde meshur olan bir bagka sair ise Cengl Yusuf Dede’dir. Aslen Konyali olan
Yusuf Dede, burada Bostan Efendi’den egitim almis daha sonra ise “... kesb-i kemal-i

%% o donemde Galata seyhi olan Adem Dede’ye intisap

ma‘arif iciin IstAnbal’a gelip ..
etmistir. Cengi Yusuf Dede’nin Istanbul Mevlevi muhitindeki yerini iki ddneme ayirmak
miimkiindiir. ilk dénem, Galata mahfiline gelerek Adem Dede’nin egitiminden gectigi ve
sarayda gilman-1 hassada yer aldigi dénemdir. Ikinci dénem ise saraydan ayrildiktan

sonra, Besiktas Mevlevihanesi’nde seyh olarak gérev yaptigt zaman araligidir. Burada,

Yusuf Dede’nin Galata mahfilinde bulundugu dénem ele alinmstir.

Adem Dede’nin hizmetinde bulunan ve bu dergéhta ¢ile ¢ikardigi anlasilan Yusuf
Dede, Safayi’nin belirttigine gore, pek ¢ok alanda kendini gelistirmekle birlikte, fenn-i
musikide kendisini yetistirmis, ozellikle neyzenlikteki yetenegini kanitlamistir.>>®
Vekdayiii’l-Fuzald’da verilen bilgiye gore Yusuf Dede, Adem Dede tarafindan Galata

Mevlevihanesi’ne neyzenbasi olarak atanmistir.>*® Bu donemde, Adem Dede’nin devrin

sultan1 IV. Murat’in huzurunda icra ettigi Mevlevi ayinleri esnasinda, Cengi Yusuf

52 Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmani, C.2, 666. Nilgiin A¢ik Onkas, Hemdemi hakkinda bilgi verirken
Solak-zade Tarihi’nin yazari olan Hemdemi ile Hemdemi Dede’yi karistirmstir. Bkz. Acik Onkas, Klasik
Tiirk Edebiyatinda Mevlevilik Kiiltiirii ve Mevlevi Sairler, 296.
558 Kinalizdde Hasan Celebi, Tezkiretii 's-Su’ard, 922. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 300.
54 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 733.
55 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 733.
5% Seyhi, Vekdyiu'l-Fuzald, c. 2, 1375.
183



Dede’nin neyzenlikteki mahareti sultan tarafindan takdir edilmis ve sarayda sultanin
meclislerine dahil olmustur.>®’ Yusuf Dede’nin, sarayda gérev almasi sairin “izn-i
miirebbileri”®*® ile ger¢eklesmistir. Sairin, hiikiimdarm istegine ragmen seyhinden izin

alarak sultanin gevresine dahil olmasi, Adem Dede’nin yalnizca dervisleri nezdinde degil

ayni zamanda sultan tarafindan da bir otorite olarak kabul edildigini gostermektedir.

Yusuf Dede, IV. Murat’in 1049/1640 yilinda vefat etmesinden sonra saraydaki
gorevinden ayrilmis ve kendisine 20 ak¢e maag baglanmistir. Bu siirecte Galata
Mevlevihanesi’'ne donmeyen sair, Besiktas Mevlevihanesi’nde inzivaya cekilmis ve
dergihin seyhi Hasan Dede’nin kiziyla evlenmistir.>®® Yusuf Dede, Tiirkce, Arapca ve
Farsca siir soyleyebilen bir sairdir.°®® Hz. Peygamber’in mucizelerini konu alan
Ravzatii’n-Nur adl1 10.000 beyitten olusan Farsca bir eseri vardir. Yusuf Dede’nin ayrica,
tarikatin temel metni olan Mesnevi’ye yazdigi 120.000 beyitlik bir naziresinin oldugunu
Safayi haber vermektedir.®®® Yusuf Dede’nin devrin sairleri tarafindan 6nemli bir isim
olarak gorildiigii, Sehri (6.1660)’nin Divdn’ina yazdigi asagida matla beyti verilen

takrizinden anlagilmaktadir.

Aferin ey Sehri-i iistad-1 kAmil-ma rifet

Gormediim tab‘ufi gibi piir-sive-i mu‘ciz-niima>®?

Yusuf Dede’nin Sehri Divin’ina yazdig: takriz, ayn1 zamanda Adem Dede doneminde
Galata Mevlevihanesi’nde yetisen sairlerin, devrin Mevlevi olmayan sairlerini

etkiledigini ve bu mahfilde yetisen sanatcilarin, donemlerinde birer otorite olarak

57 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 304. Safayi, 733. Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.2, 1375.
Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1861.
558 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevieviyye, 304. Safiyi ise bu siirecin, Adem Dede’nin rizastyla
gergeklestigini belirtmistir. Safayi, Tezkire-i Safdyi, 733.
59 Seyhi, Vekdyiu'l-Fuzald, c.2, 1375.
560 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 734, Esrar Dede, TezKire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 304.
%1 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 734.
%62 Sener Demirel, “17. Yiizyil Sairlerinden Sehri (Malatyal: Ali Celebi) Hayati, Sanati, Divani’nin Tenkitli
Metni ve Tahlili”, (Doktora Tezi, Firat Universitesi, 1999), 405.

184



algilandigin1 da gostermektedir. Zira Osmanli doneminde olusan sanat ¢evrelerinde var
olmaya ¢alisan sairler, otorite olarak gordiikleri kisilere yazdirdiklari takrizler vasitasiyla,
icerisinde yetistikleri gelenekte takdir gérme ve kendini kabul ettirme cabasina

girmislerdir.%

Yusuf Dede’nin yazdig takriz aym zamanda Adem Dede doneminde, Istanbul
Mevlevi muhitinde birbirleri ile temas halinde olan sairlerin kimler olduklar1 hakkinda da
ipuglar1 verir. Sehri’nin, Galata mahfiliyle bir sekilde temasta bulunmus olan Seyhiilislam
Yahya, Fehim ve Mevlevi oldugu kesin olan Nesati, Cevri gibi sairlerin siirlerine
nazireler yazmasi ya da bu sairlerin eserlerinde, ortak siirlere nazire yazmis olmalar1®*
Sehri’nin, Adem Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’nde faaliyet gosteren sairler ile

bir sekilde temas kurdugunu gosterir.

Galata Mevlevihanesi’ne, Adem Dede’nin seyhliginin son dénemlerinde dahil
oldugu anlasilan®® Naci Ahmet Dede, aslen Bursalidir.®®® Bursa Mevlevihanesi seyhi
Salih Zihni Dede’nin yetistirdigi dervislerden olan sair, tezkire yazarit Salim’in verdigi

bilgilere gore “... ol ‘asrda Galata Mevlevi-hanesinde seyh olan ‘Adem Efendi’den inabet

.75 etmistir. Adem Dede ile birlikte Hac yolculuguna ¢ikan sair, seyhin Kahire’de

vefat etmesi {izerine Istanbul’a dénmiis ve Arzi Mehmet Dede’nin hizmetine girmistir.>%®

Divan sahibi olan Naci Ahmet Dede, Mehmed Ziya’nin belirttigine gore siir yazmaya

13

Bursa’da baslamistir.>®® Esrar Dede’nin ifadeleriyle, “... sezA-dar-1 i‘tibar es‘ar1 ve

53 Takrizler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Nagihan Giir, “Takriz Bir Tiir Miidiir?”, Akademik Dil ve
Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019): 390-408.
%64 Sehri devrindeki sairler arasindaki etkilesimler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Demirel, “17. Yiizyil
Sairlerinden Sehri (Malatyali Ali Celebi) Hayati, Sanati, Divani’nin Tenkitli Metni ve Tahlili”, 40-49.
565 Sahih Ahmet Dede, sairin Istanbul’a gelisinden bahsederken Adem Dede ile kurdugu iliskiye deginmez
ve onun dogrudan, Adem Dede’den sonra seyh olan Arzi Mehmet Dede’nin sohbetlerine katildigin
belirtmesi ise muhtemelen Naci Ahmet Dede’nin, Adem Dede’ye intisabindan kisa bir siire sonra seyhin
vefat etmesi ile alakali goriinmektedir. Bkz. Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevdrih 'I-Mevleviyye, 311.
566 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 284.
567 Salim, Tezkiretii’s-Suard, 419. Seyhi, Vekdyiu'l-Fuzald, c.1, 309.
568 Salim, Tezkiretii’s-Suard, 419. Seyhi, Vekdyiu’I-Fuzala, ¢.3, 2738
569 Thtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 98.

185



mitkemmel Divdn-1 belagat-si‘ar1  ...”°° olan Naci Ahmet Dede’nin Galata
Mevlevihanesi’nde asil etkin oldugu yillar, Arzi Mehmet Dede dénemine ve Naci’nin bu

tekkede seyhlik yaptigi yillara rastlamaktadir. Naci Ahmet Dede, miiritlik ve seyhlik

olmak iizere hayatinin toplam yirmi dért yilin1 Galata Mevlevihanesi’nde gecirmistir.>’*

Adem Dede’den sonra Galata seyhi olan Arzi Mehmet Dede, Galata
Mevlevihanesi’ne intisap etmeden oOnce Halveti Seyhi Abdiilmecid Sivasi’nin
meclislerinde bulunmustur.>’> Arzi Mehmet Dede, Galata mahkemesinde baskatiplik
yaptig1 donemde Adem Dede’ye intisap etmistir.”® Dergahta Mesnevihanlik yapan Arzi
Mehmed Dede’yi Safayi, “Ziver-i su‘ara-y1 ‘asrdan ma‘arif-i kiilliyye ve ciiz’iyyede ‘adil

ve naziri nadir bir seyh-i piir-intibahdir.”®"* sézleriyle dver.

Arzi Mehmet Dede, Sakib Dede’nin sahitligine gore Galata mahfilinde yer almaya
basladig1 ilk donemde Adem Dede’nin ve dergihta yer alan diger dervislerin siir
sohbetlerine ve tartigmalarina katilmamis, bunu seyhine duydugu saygidan dolay1 uygun

bulmamistir. Ancak seyhin izni ile sdyledigi

Hayaliifi dideden naksuii dil-1 bi-kineden ¢ikmaz

O bir mu‘ciz-niima tasvirdiir ayineden ¢ikmaz

matlali gazelini, mahlasini belirtmeden seyhine sunmustur. Adem Dede ise kendisine
sunulan bu gazelin iizerine Arzi yazmis ve dervisinin, devrin sairleri arasinda bu mahlas
ile an1lmasim saglamustir.”®> Adem Dede’nin, Arzi Mehmet Dede’nin kendisine sundugu

gazeline bir mahlas eklemesi seyhin, tekkede ayn1 zamanda bir elestirmen olarak da

570 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 285.
51 Bkz. Naci Ahmet Dede hakkinda genis bilgi igin bkz. Necdet Yilmaz, Osmanli Toplumunda Tasavvuf,
282.
572 Seyhi, VekdyiuI-Fuzala, 1359. Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevieviyye, 203.
573 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 383. Seyhi, Vekdyiu'l-Fuzald, c.2, 1359. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi:
Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1478.
574 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 383.
575 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1479.
186



bulundugunu, mahfilde iiretilen eserleri gézden ge¢irdigini ve begendigi eserleri, maddi
olmasa da mutasavvif sairi, kendi grubu igerisinde one ¢ikaracak sekilde odiillendirdigini

gostermektedir.

Sakib Dede’nin kayitlarinda, Arzi ile seyhi arasindaki bu hami ve dervis iligkisi
seyhin vefatina kadar devam etmis goriinmektedir. Arzi, seyhinin kendisine mahlas
vermesi dolayisiyla yazdig: tiim eserlerini seyhe sunmasi gerektigini, bunun miiritliginin
bir geregi oldugunu diisiinmiistiir. Arzi bu diisiince ile yazdigi eserlerini bir miisvedde
halinde 6nce seyhine sunmus, Adem Dede’nin begenisini kazandig1 takdirde, siirlerini
kayda gecirmis begenilmeyenleri ise yok etmistir.>’® Arzi Dede, seyhine duydugu bu
sadakat sayesinde hem Adem Dede’den sonra seyh olabilmis hem de emsalleri arasinda
eserlerinin giizelligi ile &ne ¢ikabilmistir.>’’ Kaynaklarda Arzi Mehmet Dede’nin

578 esere heniiz ulasilamamustir. Adem Dede,

miirettep bir Divan’1 oldugu belirtilmisse de
Arz1’yi Hacca giderken yerine vekil tayin etmis ancak 1069/1652-53 yilinda ¢iktig1 Hac
yolculugunda seyhin vefat etmesi lizerine Arzi Mehmet Dede Galata seyhligine

getirilmistir.>’®

Adem Dede ile Arzi Mehmet Dede arasinda hem miirit ve miirsit hem de sair ve
hami iliskileri cercevesinde degerlendirilebilecek olan yakinlik, Adem Dede’nin
dergahtaki elestirmen roliinii ortaya koyarken ayni zamanda sairligi ile 6ne ¢ikan bir
dervigin, bu sayede seyhin takdirini kazandigin1 da gostermektedir. Sdkib Dede’nin,
Arzi’nin seyhlige kadar yiikselisini, sairin seyhi ile kurdugu edebi iliski iizerinden
degerlendirmesi,”® Galata mahfilinde yer alacak olan dervislerin, seyh olarak atanma

siireglerinde kendi mahfilleri icerisinde yalnizca tarikat kistaslarima gore degil, ayni

576 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1483.
577 Sakib Dede, Sefine-i Nefise-i Mevleviydn, 1483.
57 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 204. Safayi, 383. Goniil Ayan, “Antepli Arzi Mehmet
Dede”, Osmanlt Doneminde Gaziantep Sempozyumu iginde (Gaziantep: Y.E. Yok, 2000), 114.
57 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 203. Seyhi, Vekdyiu I-Fuzald, 1359.
580 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1479.
187



zamanda edebiyat alanindaki yetkinlikleri yoniinden de degerlendirildiklerini
gostermektedir. Adem Dede’nin Mesnevihanlarindan olan Arzi Mehmet Dede’nin,
kendisini siir yazma alaninda gelistirmesi sayesinde seyhin vekili oldugu soylenebilir.
Zira Mevlevi seyhlerinin edebiyattan anlayan kisiler olmalari, dergahtaki gorevlerini daha
rahat yliriitebilmeleri i¢in seyhlerden beklenilen bir davranistir. Arzi Dede 6rnekliginde
gelisen bu durum; dervislerin siir ile ilgilenmeleri, siir yazmalar1 ve bunda basarili
olmalar1 halinde ilerleyen zamanlarda tekke seyhligine atanma konusunda diger
derviglere gore bir adim 6nde olduklarin1 gosterir. Arzi Mehmet Dede’nin seyhine
baglilig1 ve siirleri ile mahfildeki diger dervisler arasinda 6n plana ¢ikmasi haline benzer
durum, Arzi’nin Galata seyhligi doneminde dergahta yetisen ve seyhten takdir géren

Gavsi Ahmet Dede icin de gecerli olmustur.

2.2.3. Arzi Mehmet Dede Donemi (1653-1664)
Guftl (6.1088/1677), Galata Mevlevihanesi’nin yedinci seyhi olan Arzi Mehmet

Dede’nin giizel s6z sdyleyen bir dost/meslektas olusunu ve tekkeyi ihya ettigini

Biri dahi harif-i niikkte-nihad

Mevlevi seyhi “Arzi-i tistad

Galatada o Mevlevihane

Olmis anufila resk-i kasane®®!

beyitlerinde ifade eder. Ggfti'nin aym1 zamanda, Arzi’nin dergah icerisindeki

faaliyetlerinden haberdar oldugu, asagidaki beyitlerden anlagilmaktadir:

8l Giiftl, Tesrifdtii’s-Su’ard, 100. Sakib Dede, Arzi Mehmet Dede’nin dergdha olan yardimlarini, su
sozlerle belirtmistir: ““... makar hilafetleri olan hankah ve daru’l-intisabifi a'mal-i vakfiyyelerine ‘akar-1
kesir zamm u ilhak etmekle gliya vakife-i sani ve ta‘mir {i termimine sarf-1 makddr u bezl-i mevcidla sani-
i bani ... olmusladir.” Bu ifadeler, Giifti’nin Arzi Mehmet Dede doneminde dergahin kosklere benzer
giizellikte oldugunu belirtmesi ile alakali gérinmektedir. Sakib Dede’nin ifadelerinden dergdhin Arzi’nin
seyhligi doneminde bir tamirat ge¢irdigi ve bunun siyasal elitlerin yardimi olmadan gercgeklestigi
anlasilmaktadir. Bkz. Sakib Dede, Sefine-i Nefise-i Mevleviyin, 1484.

188



Itmede ol kelami pak eda

Rih-1 mes 0d-1 Ademi ihya

Anda her varidat-1 gaybi-dem

Halef-i hayr-1 hazret-i Adem

Kavli ma‘naya ¢ilin nas olmisdur

Riih-1 Adem miisahhas olmisdur>®?

Gifti’nin, bu sozleri tekkede Arzi Mehmet Dede’nin, seyhi Adem Dede’nin ruhunu mesut
edecek, ona yakisacak igler yaptigin1 gosterir. Tezkire yazari, Arzi Mehmet Dede’nin
sairligini ise s0yle dver:

Si‘r-1 “Arzi hayal-i meshtindur

Hak budur kim selis i mevzindur®®®

Arzi Mehmet Dede’nin sair kimliginin, Galata Mevlevihanesi’nin ikinci
doneminde olusan edebl mahfilin dergadh igerisinde devam ettirilmesinde etkin bir rol
oynadigi goriliir. Tespitlerimize gore Arzi’nin seyhligi déneminde, -Adem Dede’nin
mesihat yillarinda da dergdha devam eden- Galata Mevlevihanesi’ne; Meyyal, Mezaki,
Danisi Ali Dede, Fenni Dede, Hemdem1 Dede ve Naci Ahmet Dede’nin devam ettikleri
anlasilmaktadir. Arzi Mehmet Dede doneminde ise buraya, Dervis Uzleti (6.1079/1668-
69), Dervis Uveys (6.1080/1669), Miineccimbasi Ahmet Dede, Dervis Taib
(6.1126/1714-15), Dervis Lisani (6.1129/1716-17) ve Yahya Nazim (6. Cemaziyelahir

1139/Ocak-Subat 1727) intisap etmistir. Giifti de tezkiresinde verdigi bilgilere gore bu

582 Giifti, Tesrifatii’s-Su’ard,101.
583 Giifti, Tesrifatii’s-Su ard, 102.
189



mahfildeki sairlerle iletisime gegen, Arzi Mehmet Dede’nin sohbetlerinde bulunan ancak

Mevlevi olmayan sairler arasinda sayilabilir.

Kaynaklarin siirleri ve sairligi hakkinda 6vgliyle bahsettigi bir sair olan Arzi
Mehmet Dede’nin doneminde dergdha gelen sairlerin bir araya gelip siir sohbetinde
bulunduklari, Esrar Dede’nin, Arzi doneminde tarikata intisap eden Dervis Taib ile ilgili
bilgi verirken ... te’sir-i nazar-1 miirsid-i niikte-dan ve terbiyye-i hiiner-veran-1 ihvanla
meleke-i isti‘dad1 nimayan olup vadi-i si‘r i ingada fa’iku’l-akran bir dervis-i niikte-dan

olmisdur.”%%

ifadelerinden anlagilmaktadir. Arzi Mehmet Dede’nin seyhligi doneminde
dervisler, hem seyhin sairligi sayesinde hem de dergahta bulunan Mevlevilerin siirle olan

ilgileri dolayisiyla edebi yonden egitim alabilecekleri hazir bir mahfile dahil olmuslardir.

Arzi Mehmet Dede Tezkire-i Su’ara-y1 Mevleviyye’de, hamiligi ile 6n plana
¢ikan seyhlerden biridir. Esrar Dede’nin yer verdigi Mevlevi seyhleri arasinda, yazdigi
siir dolayistyla miiridini 6diillendirdigi bilgisi verilen tek seyhtir. Gavsi Ahmet Dede’nin,
Edirne Mevlevihanesi Seyhi Nesati’nin Istanbul’a ulasan bir gazeline yazdig1

Cihan-1 hiisne kim ol dil-ber-i bi-dad ayak basmis

Zemin-i ‘aska dil hi¢ itmeden feryad ayak basmis>®

matlali naziresini goren Arzi Mehmet Dede’nin saire, *... ihsdn-1 himmet-i mevfir”°®®da
bulundugu bildirilmektedir. Seyhin, Gavsi’ye ne tiirden bir ihsanda bulundugu hakkinda
net bir bilgi olmasa da Mevlevi seyhlerinin miiritlerini 6diillendirdigi, seyh ile dervisi

arasindaki sair ve hamf iligkisini gosteren bu anlatidan agikg¢a anlasilabilir. Arzi Mehmet

584 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 60. Arzi Mehmet Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’ne
gelen Gavsi Ahmet Dede’nin yetismesinde de benzer ifadeler kullanilmistir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i
Su’ard-y1 Mevleviyye, 234.
585 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 234. Gazelin tamamu igin bkz. Mehmet Altunmeral, “Gavsi
Ahmed Dede ve Siirleri”, Bartin Universitesi, Islami Ilimler Fakiiltesi Dergisi, 6/12, (2019), 132. Mahmut
Kaplan’in yayimladig1 Nesdti Divdni’nda bu redifte bir gazele rastlanmamistir. Altunmeral, bu gazelin
Nesati Divdni'nda bulunan “ayak bassun” redifli gazelin dogrultusunda sdylendigi yorumunda
bulunmustur. “Ayak bassun” redifli gazelin tamami igin bkz. Nesati, Divdin, 186.
586 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 235.

190



Dede’nin bu tavri, ayni zamanda yasadigi donemde, toplum igerisinde yer alan
otoritelerin siire ve saire yaklasiminin da bir yansimasidir. Zira Arzi Dede her ne kadar
maddi himaye mubhitlerinden uzak bir konumda yer alsa da Klasik siir geleneginde, bir
topluluk igerisinde otoritesini saglayabilen kisilerin sairi odiillendirmesi, dogrudan o
kisinin “... sevketinin, miiriivvetinin ifadesi, edib-perverliginin edebiyatseverliginin”°®’
yansimasi olarak kabul edildiginden seyhin sairi 6diillendirdigi diisiintilebilir. Gavsi’nin
siiri, Nesati tarafindan da begenilmistir. Esrar Dede, bu iki seyhin himmetiyle Gavsi’nin

13

Mevlevilik i¢inde “... sahib-dem i kadem bir ‘arif-i mahrem husisa si‘r U insada

miisellem”°88

oldugunu belirtmistir. Bu kayitlardan, Arzi Dede doneminde Galata
Mevlevihanesi’nde olusan edebi mahfilde dervislerin yazdiklari siirlerin ayn1 zamanda
seyhler tarafindan -siyasal elitler ile ayn1 sekilde olmasa da- elestiriye tabi tutuldugu ve
siirleri begenilen sairlerin 6diillendirildigi sonucuna ulasilabilir. Arzi Mehmet Dede,

seyhi Adem Dede’den 6grendigi ve kendisinin de sahit oldugu bir uygulama olan sairi

odiillendirme gelenegini, seyhligi sirasinda devam ettirmistir.

Adem Dede déneminde Galata mahfiline dahil olan Danisi Ali Dede, Kibris
seyhligine getirilmeden ve seyahate ¢cikmadan onceki siiregte, Arzi Dede doneminde de
Galata Dergahi’nda kalmistir. Esrar Dede, Danisi hakkinda bilgi verirken sairin, Meyyal,
Dervis Taib, Arzi ve Gavsi Dede emsali bircok Mevlevi biiyiigili ile hemdem oldugunu ve
“... ¢abiik siivaran-1 vadi-i si'r {i insdya hem-kadem”® oldugunu belirtmistir. TezKire-i
Su’ard-y1 Mevleviyye’de kayitl olan bu bilgi, Ankaravi ve Adem Dede déneminde Galata
Mevlevihanesi’nde olusan edebi mahfile katilan kisilerin ayn1 mahfile devam ettiklerini

ve mahfilde yer alan sahislarin profillerinin farklilasmadigini da gostermektedir.

587 Ozgiil, Divan Yolu'ndan Pera’ya Seldmetle, 141.
588 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 235.
589 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 115.
191



Fenni de Danisi Ali Dede gibi, Adem Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’ne
intisap eden sairlerdendir. Sakib Dede, Fenni’nin her iki seyh doneminde de tekkede
bulundugunu, “... Hazret-i Adem Dede ve ‘Arzi Dede cenab-1 ma‘arif-nisablarmii seref-
yab-1 sohbetleri ve miite ‘essir-i berekat-1 ilfetleri ve miinib i ‘arakiyye-pis-1 tarika-i

Mevlevi”®%

ifadeleri ile belirtir. Fenni her ne kadar hamiligi ile 6ne ¢ikan bir seyh olan
Adem Dede doneminde dergiha gelmisse de sairligi ile meshur oldugu asil dénem, Arzi
Mehmet Dede’nin seyhlik yaptigi zaman araligina denk gelmistir. Sairin 6ne ¢iktigi
donemin, Arzi Dede’nin seyhlik yaptig1 yillara denk gelmesi ise devrin siyasal elitleri ile
iletisim halinde olan Miineccimbast Ahmet Dede ile kurdugu dostluk ve sundugu kaside
ile himayesini elde ettigi Kopriili Fazil Ahmet Pasa’nin, bu yillarda Mevleviligi

591

desteklemis olmas1®* ile alakali goriinmektedir.

Sakib Dede, Fenni’nin “Miineccimbasi Ahmed Dede yaran-1 dirinelerinden”°%

oldugunu belirtirken, Esrar Dede de sair hakkinda benzer bir ifade olan “Miineccimbasi

Ahmed Dede yaran u pa-daslarindan”®

climlesini kullanmistir. Tezkirelerde,
Miineccimbasi ile birlikte anilan Fenni, Safayi ve Salim’e gére Miineccimbasi Ahmet
Dede’nin araciligi ile IV. Mehmet’in nedimleri arasina katilmis, bu sayede padisahin

iltifattna mazhar olmustur.>®** Mehmed Siraceddin ise sairin FAz1l Ahmet Pasa vasitasiyla

hiikiimdarin nedimleri arasia girdigini belirtmektedir.>%

590 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2372.
591 Fazil Ahmet Pasa’nin sadrazamlik yillari, Kadizadelilerin toplum ve siyaset iizerinde baski kurdugu
yillardir. Pasa, Kadizadelilerin tiim yaptiklarini tamamen desteklememekle birlikte, baz1 icraatlarina da
kars1 ¢ikmayarak siyaset alaninda bir denge politikast stirdiirmiistiir. Ancak pasanin, sifi ¢evreleri himaye
eden bir aile icerisinde yetigmis olmasi, onun mutasavvif ¢evrelere uzak kalmamasini saglamistir. Fazil
Ahmet Pasa’nin devrinde sifilere olan tavri hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Mustafa Salih Edis,
“Kopriilizade Fazil Ahmed Pasa (6.1087/1676)’nin Tasavvuf Ehline Yaklagimi”, Kiilliyat, Agustos/11
(2020): 91-106.
592 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2372.
5% Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 242.
59 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 470. Salim, Tezkiretii’s-Su ard, 365.
595 Mehmed Sirdceddin, Mecma -1 Su’ard ve Tezkire-i Udebd, 74.

192



Fenni’yi Mevlevi muhiti disinda da taninir hale getiren Mevlevi seyhi olan
Miineccimbas1 Ahmet Dede, Mevlevilige ilk adimini Selanik Mevlevihanesi Seyhi
Mehmet Dede’nin “... hankah-1 seriflerinde mukim olup sohbetleriyle nazir ve (...)
da’ima mukabelelerine hazir olmagla”®® dogum yeri olan Selanik’te atmistir. Istanbul’a
geldigi donemde ise Galata Mevlevihanesi Seyhi Arzi Mehmet Dede’ye intisap eden
Miineccimbas1 Ahmet Dede, burada bir siire bulunduktan sonra seyhinin de izniyle Fazil
Halil Dede’nin postnisin  oldugu Kasimpasa Mevlevihanesi’ne gegmistir.>®’
Miineccimbas1 Ahmet Dede, Kasimpasa Mevlevihanesi’ne gectigi siirecte aldigi
egitimler ile kendisini tip, mantik, felsefe, ilm-i niicim gibi ilimlerde ilerlettikten sonra
IV. Mehmet’in dikkatini ¢cekmis ve 1078/1667-68 yilinda miineccimbasi olmustur.>%®
Tezkirelerde hem Ahmet hem de Asik mahlasi ile siir yazdigi belirtilen Miineccimbast,
ti¢ dilde siir sdyleyebilen bir sairdir. Esrar Dede, Galata Mevlevihanesi’nde sairin kendi
hatti ile yazilmis bir mecmuasinin meveut oldugunu belirtirken,>® Seyhi, sairin “‘Asik

55600

mahlas1 ile miidevven Tiirki Divdn-1 belagat- ‘unvani”™ oldugunu kaydetmistir.

Miineccimbasi Ahmet Dede, her ne kadar Galata Mevlevihanesi’nde bulundugu
donemde IV. Mehmet’in musahibi olmamigsa da dergah ile iliskilerini, s6z konusu
mahfilden ayrildiktan sonra da silirdiirmiis ve igerisinde yer aldigi patronaj aginin
sagladig1 avantajlardan Galata mahfilinde, birlikte zaman gecirdigi sairlerin de
faydalanmasini saglamistir. Fenni, Fazil Ahmet Pasa’nin verdigi cizye kitabeti ile “glise-
gir-i kana’at iken”®®! Miineccimbas1 Ahmet Dede, “... terbiye ve ta‘liyesiyle dergeh-i

felek-cenab-1 hazret-i Sultin Mehemmed Han-1 Rabi‘’a intisab etdirip”®®? Fenni’nin,

59 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 105.
597 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 29. Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.1, 229. Salim, Tezkiretii’s-
Su’ard, 106.
5% Seyhi, Vekdyiu'l-Fuzald, ¢.3, 2230.
599 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 30.
600 Seyhi, Vekdyiu'l-Fuzald, ¢.3, 2230.
601 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 470.
602 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 365.
193



saray ¢evresinde taninmasini saglamistir. Sultanin verdigi ihsanlar sayesinde zenginlesen
Fenni, Rumeli Hisar iskelesi yakininda insa ettirdigi ve nakislari kendisinin yaptigi

giizel bir koskte yasamin siirdiirmiis ve 1120/1708-09 senesinde burada vefat etmistir.5%3

Fenni, Tezkire-i Su’rd-y1 Mevleviyye’de igerisinde yetistigi mahfilin adabina
uygun olmayan bir davranisi dolayisiyla acik ifadelerle olmasa da elestirilmistir. Esrar
Dede, sairin Mevlevi kiilahi ile ¢alistig1 kaleme gittigini ancak bu tavri ile hata ettigini
belirtmistir.?®* Tezkirede sairin bu olayr ima ettigi rivayet edilen asagidaki beyti,
Fenni’nin dahil oldugu mahfilde tepki ¢eken bu olayi, Kalenderi bir tavirla karsiladigini
diisiindiirmektedir. Safdyi Tezkiresi’nde sairin bircok kadn ile evlendigi ve bosandi1:%%
bilgisinin verilmesi de Fenni’nin, Mevlevi mahfilinde yetisen sairler arasinda farkli bir

mesrebe sahip oldugunu gosterir.

Bagda kiilah u sagar-1 ‘agk elde Fenniya

Sahan-1 dehre virmeziiz el-Hak safamuzi®%

Arzi Mehmet Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’ne devam sairlerin siyasal
elitler ile olan iliskileri dikkat ¢ekicidir. Ankaravi doneminden itibaren bu dergaha devam
eden Mezaki’nin yani sira Fenni ve Miineccimbast Ahmet Dede’nin devrin sultani IV.
Mehmet ve Fazil Ahmet Pasa ile kurduklar iliski, Adem Dede doneminde Cengi Yusuf
Dede’nin ve seyhin IV. Murat ile kurdugu iliskiden farkli goriinmektedir. Adem Dede

doneminde, siyasal elitler ile kurulan iligkiler, daha ¢ok tarikatin hiikiimdar nezdindeki

603 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 243. Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 365. Safayi, TezKire-i
Safdyi, 470. Mehmed Siraceddin, Mecma’-1 Su’ard ve Tezkire-i Udebd, 75. Fenni, mimari ve siisleme
sanatinin yani sira gicekgilik ile de ilgilenmis bir sairdir. Tuhfetii’l-Thvan adh eserinde, devrinde yetisen
cicekleri ve ¢igekeileri anlatmis kendisi de nadir ¢igekler yetistirmistir. Fenni ‘nin ¢i¢ek¢iligi hakkinda
genis bilgi i¢in bkz. Zehra Fidan, “Fenni Mehmed Celebi ve Siikiife-namesi: Tuhfetii’l-Thvan”, Journal of
Turkish Studies/TUBA, 41, (2014): 183-213.
604 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye 243.
895 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 470.
606 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 243. Fenni hakkinda olumsuz bir anlat: da Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan’da gegmektedir. Sdkib Dede’nin anlatisina gore, Fenni devlet biiyiiklerinden birinin kendisine
bulundugu ihsanlarla zenginlesmis ancak bunu tarikat igerisinde paylastirmamistir. IV. Mehmet’in
vefatindan sonra ise Bostan-1 Sani déoneminde Konya’ya giden sair, mal varligin1 dergdha hediye etmistir.
Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2375.

194



etkileri ile alakaliyken; Arzi Mehmet Dede doneminde kurulan iliskiler, dogrudan
sultanin ve vezirin musahibi olma seklinde gerceklesmis ve daha ¢ok edebi iliskiler
iizerinden devam ettirilmistir. Ozellikle Miineccimbasi Ahmet Dede’nin sultanin
musahibi olmasi ve yetistigi Mevlevi muhitinin, devrin patronaj agina dahil olmasindaki
katkis1, Arzi Mehmet Dede déneminde Istanbul Mevlevi muhitinin siyasal elitler ile olan

baglantisin1 géstermektedir.

Sakib Dede’nin kayitlarindan, hem Galata hem de Kasimpasa mahfilinde yetisen
Miineccimbas1 Ahmet Dede’nin, yalnizca Mevlevi sairlerin sultana tanitilmasini saglayan
bir kigi olmadig1 anlasilmaktadir. Miineccimbast Ahmet Dede, IV. Mehmet’in musahibi
oldugu donemde etkinligini devam ettiren Kadizadelilere karsi miicadele etmis,
tarikatinin mesruiyetini siyasal elitler nezdinde saglamaya calismistir. Sakib Dede,

Miineccimbasi Ahmet Dede’yi bu yonii ile Rusiihi’ye benzetmistir.%%’

Arzi Dede’nin seyhligi doneminde Galata mahfilinde bulunan sairlerin sosyal
iligkilerinin bir 6nceki seyhin donemine gore farkli olmasinda etkin olan bir diger isim
ise Fazil Ahmet Pasa’dir. Ankaravi’nin seyhliginden itibaren Galata Mevlevihanesi’nde
kurulan siir meclislerine devam ettigi anlasilan Mezaki’nin patronu olmasinin yani sira
Fenni’ye de ihsanlarda bulunan ve Mehmed Siraceddin’e gore sairi IV. Mehmet’e
tanitmis olan Fazil Ahmet Pasa,®®® tarikata bagl olan bu sairlere verdigi destek ile Galata
Mevlevihanesi’nde olusan edebl mahfilin gelismesinde etkili olmus goriinmektedir. Zira
Gavsi Ahmet Dede doneminde Mevlevilige intisap eden Fasth Ahmet Dede de Fazil
Ahmet Pasa’nin nedimleri arasindadir ve onun vezirligi doneminde Mevlevilik ile

tamsmustir.®%® Fazil Ahmet Pasa, eger Mehmed Siraceddin’in kayitlar1 dogru ise Mevlevi

807 Sakib Dede, Miineccimbast Ahmet Dede’nin Kadizadeli akimu ile miicadelesini su sekilde aktarmigtir:

“Hazret-i Rustihi Dede meydan-gir-i taraf-1 rihaniyyat-1 evliya-y1 kiramdan ta‘yin olunup ciimle-i mevadd-
1 ebhés-1 inkariyyede zeban-bend-i ilzdmla miizevvir-i menhiis-1 mesfiru ve giirGh-1 mekruhunu iskéat u
tebkit edip calib-i ed ‘iye-i hayriyye-i fukara-y1 turiik-1 celile-i Muhammediyye olmigdur.” Bkz. Odunkiran,
“Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1783-1784.
608 Mehmed Sirdceddin, Mecma -1 Su’ard ve Tezkire-i Udebd, 74.
609 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 248.

195



mahfilinde yetisen sairlerin hiikiimdar tarafindan desteklenmesine de araci olan patron

konumundadir.

Fazil Ahmet Pasa, Arzi Mehmet Dede ve Miineccimbast Ahmet Dede’nin Galata
mabhfilindeki rolleri, bir tekke etrafinda olusan mahfildeki etkin iki farkli aktor profilinin
varligint  yansitmasi bakimindan da Onemlidir. Fazil Ahmet Pasa, Galata
Mevlevihanesi’nde bulunan bir sairi, hiikiimdara tanitan bir patron iken Miineccimbas1
Ahmet Dede, hem tarikatin igerisinde yetisen bir dervis hem de tarikatin digardaki aktorler
ile bag kurmasimi saglayan bir patrondur. Arzi Mehmet Dede ise tarikat icerisinde
sairlerin yetismesini saglayan ve boylelikle Galata Mevlevihanesi biinyesinde olusan

edebi mahfilin devam ettirilmesine katki sunan hami konumundadir.

Arzl Dede doneminde, Miineccimbast Ahmet Dede ile ayni hiicreyi paylasan
Gavsi Ahmet Dede,?? Istanbul’a gelmeden 6nce gengliginde temel ilimleri 6grenmis
sonrasinda ise Bursa Mevlevihanesi Seyhi Salih Dede’ye intisap etmistir. Sdkib Dede’nin
ve Esrar Dede’nin kayitlarina gére seyhinin vefatindan sonra,®!! Salim’e gore ise Salih
Zihni Dede’nin isareti ile Konya’ya giden ve burada on alt1 y1l hizmet eden®? Gavsi
Ahmet Dede, sonrasinda Istanbul’a gelerek énce Kasimpasa Seyhi Fazil Halil Dede’nin,

ardindan ise Arzi Mehmet Dede’nin dergahina gelmistir.®*

Galata Mevlevihanesi’nde bulundugu donemde seyhi Arzi Mehmet Dede ile
miisdarede bulunan Gavsi Ahmet Dede’ye mahlasini, seyhi vermistir. Sdkib Dede’nin
kayitlarina gore, Arzi Dede’nin dervisine mahlas vermesi ve onu bu sekilde bir nevi

odiillendirmesi dervisin, seyhinin onciiliigiinde aldig: egitim sonucunda gerceklesmistir.

810 Her iki seyhin de aym hiicreyi paylastigina dair bilgi i¢in bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i
Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1705.
611 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1701. Esrar Dede,
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 234.
612 Salim, Tezkiretii’s-Su ard, 336.
613 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 234. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1705. Salim, Tezkiretii’s-Su ard, 336.

196



Sakib Dede, Gavsi’nin mahlas almadan 6nce Mesnevihan oldugu dénemde seyhinden siir
yazma konusunda egitim aldigim1 ve kisa zamanda bu egitim asamasini gegtigini

asagidaki ifadelerle belirtir:

“... zaman-1 yesirde tohm-1 himmetleri riiyan ve ‘arif-i esrar-1 Mesnevi vii
nazim-1 na‘t-1 serif-i Nebevi oldukda evvelin-i ruk‘a-i manzimelerin ma ‘riz-1
pisgah-1 iistad etdikde tefd’iilen ve teberriiken “Gavsi” mahlasi kendilere tahsis

buyurulup vadi-i nazmda ser-amed-i ‘asr1 olmigdur.”®*

Gavsl Ahmet Dede ile Arzi Dede arasindaki sair ve hami iliskisinin, Arzi ile
Adem Dede arasindaki iliskiye benzedigi anlasilmaktadir. Adem Dede’nin egitiminden
gecerken siirlerini dnce miisveddeler halinde seyhine sunan Arzi Mehmet Dede gibi
Gavsi de siirlerini seyhine aym1 sekilde sunmustur. Adem Dede, Arzi Mehmet Dede ve
Gavsl Ahmet Dede arasinda devam eden bu yontem, Mevlevi tekkelerinde olusan
mabhfillerde, sairlerin edebi yonden nasil yetistikleri ve hamilere siirlerin nasil sunuldugu
hakkinda bilgi vermektedir. Siyasal elitlere siir sunan sairler, eserlerini patrona ya
dogrudan ya da baska bir kisi aracilig1 ile iletirken,®®® Mevlevi mahfillerinde hami
konumunda olan seyhlere dervislerin, eserlerini Once bir taslak olarak sunduklari,

begenilmesi héalinde defterlerine kaydettikleri anlasilmaktadir.

Mevlevi mabhfilleri icerisinde sekillenen edebi faaliyetlerin temelini
olusturdugunu diislindiigimiiz dini 6nder-dervis (hdmi-sair) iliskisi, ayn1 zamanda mahfil
igerisinde bulunan dervislerin birbirlerini kiskanmalarina da neden olmustur. Gavsi
Ahmet Dede ile Arzi Dede arasindaki bu iliskinin mahfildeki diger dervisler tarafindan
kiskanildigi, Gavsi’nin seyh ile kurdugu bagi kesebilmek i¢in saire iftira atildigi ve bu

sebeple, tarikatin dervislerini cezalandirma yontemlerinden biri olan seyahat ile

614 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1705.
615 Sairlerin, patronlara eserlerini sunus sekilleri hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Tuba Durmus, Sair ve
Sultan, 135-155.

197



Gavsi’nin cezalandirildigi, Sakib Dede’nin kayitlarinda yer almaktadir.®'® Sakib

Dede’nin, Gavsi’nin diger Mevlevi dervisleri tarafindan kiskanilmasini;

“Hidmet-i hasetu’l-‘ussak-1 merkiimede miistahdem ve telemmiiz-i Mesnevi vii
mesk-i nazmla ‘aziz-i miisariin-ileyhifi manzdr-1 ‘ayn-1 ‘inayetleri olmak ba‘is-i

clig-1 hased-i ihvan olup (...)"%"

ifadeleri ile dogrudan seyh ve dervis arasinda gelisen edebi iligki iizerinden anlatmis
olmasi, dergdhta siir egitimi alan dervislerin daha saygin bir konumda algilandigini
gosterir. Adem Dede ile Arzi arasindaki hdmi-sair iliskisinin, Adem Dede’den sonra
Galata Mevlevihanesi seyhi olacak dervisin belirlenmesinde rol oynadigi g6z Oniinde
bulunduruldugunda,®® Gavsi ile Arzi Dede arasindaki iliskinin kiskanilmasmmn

nedeninin seyhin halefi olarak gériilmesi oldugu sdylenebilir. °%°

Na’t-gl olarak adlandirilan ve biiyiik kismi na’tlardan olusan bes Divdn sahibi
olan Yahyi Nazim de Arzi Mehmet Dede’ye intisap eden sairlerdendir.®?® Vekdyiu I-
Fuzald’da verilen bilgilere gore sair, “Ma‘arifi ‘Arzi Dede Efendi’den ahz itmisdiir.”%?!

Genglik yillarinda pek c¢ok ilim tahsil eden sair, bu yillarda Halim mahlasim

616 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1705.
817 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1705. Gavsi’nin
Galata Mevlevihanesi’nde bulundugu donemde dergahtaki diger dervisler, sairin bir kadma meftun
oldugunu sdylemisler, seyhi de bunun iizerine Gavsi’yi dergdhtan ¢ikarmis ve seyahat ile cezalandirmustir.
618 Arzi Dede’nin Galata seyhi olmasim1 Sakib Dede, seyhine olan saygisi ve seyhi ile olan edebi iligkisi
iizerinden yorumlamistir. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-
Metin)”, 1479.
619 Galata mahfilinde Gavsi’ye kars1 gelistirilen olumsuz tavir yalmzca dervisler arasinda degil, mahfile
katilan baska katilimeilar tarafindan da desteklenmis goriinmektedir. Gavsi ile Arzi Mehmet doneminde
Galata mahfilinde karsilagsmis oldugunu diisiindiigiimiiz Gifti, sair hakkinda argo ifadeler de igeren
olumsuz yorumlarda bulunmusg ve siirlerini begenmedigini ifade etmistir. Ayrica Gavsi’yi “turfe-rind-i
kalenderane-revis, nev-heves Miiselman” olarak nitelemistir. Giifti’nin, Arzi Mehmet Dede hakkindaki
olumlu ifadeleri goz 6niine alindiginda, seyhin dogrudan egitiminde bulunan bir dervisi hakkinda oldukca
agir ifadelerle olumsuz degerlendirmede bulunmus olmas: dikkat ¢ekicidir. Giifti’nin 1088/1677 yilinda
vefat ettigi bilindigine gore bu yorumlari, Gavsi’nin Galata seyhi olmadan 6nceki yillarda yapmis olmalidir.
Yazarin Gavsi Dede hakkindaki yorumlari i¢in bkz. Gufti, Tesrifdtii s-Su ard, 188-189.
620 Mehmed Siireyy3, Sicill-i Osmdni, c.4, 1240. Nazim’in Divdn’lar1 hakkinda genis bilgi icin bkz. Mustafa
Sefa Cakir, “Yahya Nazim Divani (Inceleme-Tenkitli Metin)”, (Doktora Tezi, Cumhuriyet Universitesi,
2018).
621 Seyhi, Vekdyiu'I-Fuzald, 3430.

198



kullanmustir.??? Kendisini siir ve musiki alaninda yetistiren Nazim, bu yetenekleri
sayesinde, IV. Murat doneminde Enderun’a alinmis ve Kildr-1 hassada novbetgibasi

oldugu dénemde bazarbas1 gorevi ile miikafatlandirilmigtir.6%

Yahya Nazim, Galata Mevlevihanesi’ne devam eden ve bu siirecte siyasal elitler
ile iligkisini de devam ettiren bir sairdir. [V. Mehmet, II. Stileyman, II. Ahmet, II. Mustafa
ve III. Ahmet donemlerini idrak eden sair, bu isimlerle birlikte Amcazade Hiiseyin Pasa,
Fazil Ahmet Pasa gibi kisilere de kasideler sunmustur. °2* Bu isimler igerisinde yer alan
Fazil Ahmet Pasa, Yahya Nazim’in Galata Mevlevihanesi’ne intisap ettigi donemde

mahfildeki diger sairlerin de patronu konumundadir.5?°

Yahya Nazim, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de madde basi bir sair olmamakla
birlikte hamilerinden biri olan Nesati Dede ile birlikte anilmistir.52® Esrar Dede, Sakib
Dede’nin, Galata mahfiline dahil oldugu siireci anlatirken Sakib’in, bu mahfilde “Fasih
Dede ve Nayl ‘Osman Dede ve Bazarbasi Nazim Celebi ve anlar emsali (...) su‘ara-y1
nam-dar-1 ihvan u hullan ile sohbet-i si‘r i inga”%?’ ettiginden bahsetmis olmas1 Yahya
Nazim’in, Nesati Dede’nin hizmetine girmeden Once, Galata mahfilinin aktif bir
katilimcist oldugunu gostermektedir. Yahya Nazim, Galata mahfilinde yer alan sairler
arasinda, hem siyasal elitler ile iletisim kuran hem de Mevlevi mahfiline devam eden bir

sairdir. Ancak Nazim, siirlerinde Mevlana hakkinda 6vgii dolu ifadeler kullanmas1®?® ve

Mevlevilige dair unsurlara fazlaca yer vermis olmasina ragmen, Esrar Dede’nin

622 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 660.
623 Tayyar-zade Ata, Osmanli Saray Tarihi —Tarih-i Endertin-, haz. Mehmet Arslan, (istanbul: Kitabevi,
2010), c.4, 277.
624 Avni Erdemir, Anadolu Sahast Musikisinas Divan Sairleri, (Ankara: Tiirk Sanati ve Egitimi Vakfi Yay.,
1999), 322.
625 Yahya Nazim’in, Fazil Ahmet Pasa igin yazdig1 kaside drnekleri i¢in bkz. Cakir, “Yahya Nazim Divam”,
207-210, 301-306, 351-354, 403-407, 530-536.
626 Nesati’nin hamilik yoniine, Osmanli Miiellifleri’nde “... irsad-1 ‘4sikin ve tedris-i talibin ile mesgil
olarak ylize karib suard halka-i tedrisinde feyz-yab olmustur ki Naili-i Kadim, Fehim, Nazim bu
miyanedendir” ciimleleri ile deginilmistir. Bkz. Bursali Mehmet Tahir, Osmanii Miiellifleri, c.2, 873.
827 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 62.
628 Yahya Nazim, bir kasidesinde Mevlana dvgiisiine yer vermistir. Bkz. Cakir, “Yahya Nazim Divan”,
277-281.

199



kayitlarinda madde basi olamamustir. Sefa Cakir bu durumun sairin, Mevlevi miintesibi
olmayip yalnizca musiki ve siir iizerinden tarikat ile bag kurmus olmasi ile alakal

olabilecegini belirtmistir.52°

Adem Dede doneminde Galata Mevlevihanesi'ne gelen ve seyhin vefatindan
sonra da bu mahfilde kalan Naci Ahmet Dede,%*° Galata mahfilinde bulundugu dénemde
ayni yillarda Kasimpasa Mevlevihanesi seyhi olan Fazil Halil Dede’nin sohbetlerinde de

bulunmustur.®!

Naci Ahmet Dede, Sakib Dede’nin verdigi bilgilere gére Bursa’da bulundugu
donemde seyhi Salih Zihni Dede’den egitim almis ve Naci mahlasini da seyhi
vermistir.®*? Arzi Dede déneminde sairin seyhi ile arasindaki edebi iliski ya da siirlerini
seyhine sunup sunmadigi hakkinda bilgi bulunmamaktadir. Ancak saire, Galata’ya
gelmeden Once Salih Zihni Dede tarafindan mahlas verilmis olmasi, Bursa Mevlevi
mubhitinde Naci Ahmet Dede’nin kendini yetistirdigini ve Galata mahfiline de edebi
yonden kendini gelistirmis bir sair olarak geldigini gostermektedir. Vassaf, Naci
Dede’nin Fars ve Tiirk edebiyati konusunda bilgili bir seyh, yetenekli kisilerin yolunu
acan bir hami,%* Esrar Dede ise onun, “Seza-dar-1 i tibar es‘ar1 ve mitkemmel Divin-1
2634

belagat-si ar”>" oldugunu belirtmistir.

629 Cakir, ”Yahya Nazim Divan1”, 60. Eslaf’ta da Nazim bir Mevlevi dervisi olarak degil Mevlevi muhibbi
olarak kaydedilmistir. Bkz. Faik Resad, Esldf, haz. Emrah Aydemir-Fatih Ozer, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm
Bakanlig1 Yay., 2019), 243. (e-kitap) Eserin bundan sonraki gectigi kisimlarda e-kitap hali kullanilmustir.
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564,eslafpdf.pdf?0 (erisim 6.09.2021).

630 Seyhi, Naci Ahmet Dede’nin, Adem Dede’den sonraki siirecte de Galata mahfiline devam ettigini ...
canib-i Istanbul’a ric‘at ve Galata Mevlevi-hanesi’nde Adem Dede yirine seccide-nisin olan ‘Arzi
Mehemmed Dede Efendi hidmetinde ikdmet eyledi.” seklinde ifade etmistir. Bkz. Seyhi Vekdyiu'l-Fuzald,
2738.

631 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 285. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1717. Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’l-Mevleviyye, 311.

632 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1717.

633 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 180-181.

834 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 285.

200


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564,eslafpdf.pdf?0

Naci Ahmet Dede, 1072/1661-62 senesinde Besiktas Mevlevihanesi seyhligine
tayin edilmistir.%*® Kaynaklarda verilen bilgilere gore Besiktas Mevlevihanesi seyhi iken
1072/1662 yilinda Kirim Harbi i¢in ordu ile birlikte yola ¢ikmasi iizerine mesihati
kaldirilmis ve yerine Adem Dede’nin dervisleri arasinda iken sarayda gorev alan Cengi
Yusuf Dede getirilmistir. 1074/1664-65 yilinda istanbul’a dondiigiinde ise Arzi Mehmet

Dede’den sonra Galata postnisini olan Dervis Celebi’nin yerine seyh tayin edilmistir. %%

Naci Ahmet Dede’nin, Arzi Mehmet Dede’nin miirebbasi oldugu dénemde,
dergah disindaki hayat ile kurdugu iliski hakkinda Mevlevi kaynaklarinda detayli veriler
yoktur. Fakat sairin Divdn’ina bakildiginda devrin sultani II. Mustafa’ya, Kopriilii
Mustafa Pasa’ya, Yahya Nazim’in de patronu olan Selim Giray’a hitaben yazilmis
kasidelerin bulunmas1,®®’ mahfildeki diger sairler gibi NaAci Dede’nin de yasadig
donemdeki siyasal elitler ile iletisim kurabildigini gostermektedir. Ancak sairin bu
kisilerle edebi eserler iizerinden iletisim kurdugu donem, Yenikapt Mevlevihanesi’nde

seyh oldugu donemlere denk gelmektedir.

Néci Ahmet Dede’nin, Arzi Mehmet Dede doneminde edebi eserleri vasitasiyla
siyasal elitler ile iletisim kurup kurmadigi hakkinda net bir bilgi bulunmasa da sairin
Abdiilhalim Celebi (6.1090/1680) nin, Konya Asitanesi postnisini olmasi iizerine yazdig
yirmi U¢ beyitlik kaside ile birlikte mahfildeki diger dervislerden daha fazla 6n plana

ciktig1 anlagilmaktadir. Naci Ahmet Dede, s6z konusu kasidede yer alan

Umariz kim bu han-1 lutfuiidan

Bendeganuii ola riibtide-neval®®

835 Seyhi, Vekdyiu 'I-Fuzald, 2738. Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevdmi, c. 2, 44.
836 Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.3, 2738-2739, Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, c.2, 44. Mehmet
Stireyya, Sicill-i Osmdni, c.4, 1219.
837 Kasideler i¢in bkz. Yilmaz Kiriktas, “Naci Ahmed Dede Divani”, (Yiiksek Lisans Tezi, Cumhuriyet
Universitesi, 2001), 132-140.
638 Kiriktas, “Naci Ahmed Dede Divani”, 131.

201



beytinde, Halim mahlas1 ile siirler yazan®° Abdiilhalim Celebi’den bir ihsan
beklemektedir. Sairin, biitiin Mevleviler i¢cin manevi liituf beklentisi i¢inde oldugunu
belirttigi bu beyitten ayn1 zamanda, Naci Ahmet Dede’nin; seyhinden manevi anlamda
bir himaye istedigi gibi tarikat icerisinde kendisini daha fazla 6n plana ¢ikaracak bir
unvan ile de odiillendirmesini bekledigi diisliniilebilir. Naci Ahmet Dede’nin hayati
hakkinda verilen bilgiler ile kasidenin sunulus tarihi dikkate alindiginda sairin
beklentisinin, Celebi tarafindan karsilandigi goriiliir. Naci Dede’nin, Arzi Dede’nin
derviglerinden biri iken 1661-62 yilinda Besiktas Mevlevihanesi’ne seyh olarak atanmasi,
sairin Abdiilhalim Celebi’den “rublide-neval” olma isteginin bir karsilig1 olarak verilmis
goriinmektedir. Zira kasidenin yazilis tarihi ile Naci Dede’nin Besiktas seyhi olmas1 ayni
doneme denk gelir. Sair, Abdiilhalim Celebi i¢in yazdig1 kasidede Celebi’nin postnisin

olus tarihinin

Gonceden ref* olunca harf-i ca
Old tarih “seyh-i gonce-i al”

Sene(10)7254
misrat ile 1072/1661-62 oldugunu belirtir.

Yukarida zikredilen isimler, Galata Mevlevihanesi’ne devam eden ve siyasal
elitler ile etkilesimleri yogun olan kisilerdir. Ancak Galata mahfilinde, Onceki
donemlerde oldugu gibi dervis kimlikleri disinda baska bir bilgi olmayan sairler de yer

almistir. Bu sairlerden birisi Lisani’dir. Esrar Dede’nin verdigi bilgilere gore Arzi Dede

639 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 200.
640 Kiriktas, “Naci Ahmed Dede Divani”, 131. Abdiilhalim Celebi’nin mesihata ne zaman geldigi,
kendisinden dnce Celebilik makaminda bulunan Pir Hiiseyin Celebi’nin vefat tarihinin kaynaklarda farkli
olmas1 nedeniyle degisiklik gostermektedir. Sahih Ahmet Dede, bu tarihi 1666-67 olarak belirtirken, (bkz.
Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii't-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 314.) Seyhi ve Mehmed Siireyya, 1071/1660-61
yilim Pir Hiiseyin Celebi’nin vefat tarihi olarak belirtir. (Bkz. Seyhi, Vekdyiu’I-Fuzald, ¢.1, 308. Mehmed
Stireyya, Sicill-i Osmdni, c.3, 699). Necdet Yilmaz, Sahih Ahmet Dede’nin verdigi tarihe ihtiyath
yaklagsmak gerektigini belirtmistir. (Bkz. Yilmaz, Osmanli Toplumunda Tasavvuf, 258.) Bu verilere gore,
Mehmed Siireyya ve Seyhi’nin verdigi tarihin dogru oldugunu kabul etmek gerekir. Zira Abdiilhalim
Celebi’nin yagadigi donemde hayatta olan Naci Ahmet Dede de ayni tarihi vermektedir.

202



doneminde dergaha gelen sair, vefatina kadar gecgen siirenin tamamini bu dergahta
gecirmistir. Esrar Dede’nin kayitlar1 disinda hakkinda bilgi bulunmayan®! Lisani, Naci
Ahmet Dede ve Gavsi Ahmet Dede donemlerini de gormiistiir. Tezkire-i Su’ard-yt

Mevleviyye’de verilen

Seyreyle durma goiiiil asar-1 rahmeti

Bak nev-bahar-1 hatdaki reng-i letafeti
matlali 6rnek, sairin kendi el yazis1 ile yazdig1 mecmuasindan alinmigtir, 842

Arzl Dede’nin dogrudan siir egitimi verdigi dervisi Gavsi’nin, kiiciik kardesi
olan Dervis Taib de bu donemde Galata Mevlevihanesi’ne gelen sairlerdendir. Gavsi’nin
Bursa’da Salih Dede’nin egitiminde oldugunu duyunca Taib de Mevlevilige intisap
etmistir. Sair, dergaha geldikten sonra ... te’sir- nazar-1 miirsid-i niikte-dan ve terbiyye-
1 hiiner-veran-1 ihvanla meleke-i isti‘dadi niimayan olup vadi-i si‘r i insada fa’iku’l-akran
bir dervis-i niikte-dan olmigdur.”®*® Esrar Dede nin ifadelerine gére Taib, dergahta hem

dervislerden hem de seyhinden siir 6grenmis bir sairdir.

Kaynaklarda Yenigeri oldugu belirtilen®* Uzleti de Arzi Dede’nin
dervislerindendir. Uzleti, Galata mahfilinde yer alan “... suhan-veran-1 ihvan-1 safddan

645 etmistir. Esrar Dede’nin hem Uzleti hem de

telemmiiz-1 “‘uliim u fiinin-1§i'r G insa ...
Taib icin kullandig1 ifadelerdeki ortaklik, nev-niyazlarin yalnizca seyhlerden degil,

dergahtaki diger dervislerden de siir 6grendiklerini gostermektedir.

Arzi Dede déneminde dergaha gelen Dervis Uveys, seyhinden rik’a ve talik

yazilarin1 6grenmistir. Aldig1 bu egitim sayesinde devrin 6nemli hattatlar1 arasina giren

841 Sair hakkinda Ali Enver ve Nail Tuman da bilgi vermisse de bu bilgiler Esrar Dede nin verdigi bilgilerin
tekrart mahiyetindedir. Bkz. Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 289, Nail Tuman, Tuhfe-i Ndili, c. 2, 881.
642 Sair hakkinda bilgi icin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 269-270.
643 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 60.
844 Seyhi, Vekdyiii’l-Fuzald, 1659, Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 212. Safayi, TezKire-i
Safayi, 387.
845 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 212
203



sair, seyhinin vefat etmesinden sonra dergahtan ayrilmistir. Hacca giden Uveys, burada
vefat etmistir. Esrar Dede’nin belirttigine gore sairin siirleri Mevlevi dervislerinin
mecmualarinda bulunmaktadir ancak, tezkire yazari, Dervis Uveys’in yalnizca Farsca bir

beytine ulasabilmistir.54°

Galata Mevlevihanesi’nde, Arzi Mehmet Dede doneminde onceki donemlerde
oldugu gibi bir edebiyat mahfili olma siirecini siirdiirmiistiir. Arzi Dede’nin seyhlik
yaptig1 yillarda, dergahta seyh ile Gavsi Ahmet Dede arasindaki dini 6nder ve dervis

iligkisi ayn1 zamanda hami ve sair iligkisi olarak da devam etmistir.

Arzl Mehmet Dede doneminde Galata Mevlevihanesi bir edebiyat mahfili olarak
faaliyet gosterirken, s6z konusu tekkede toplum igerisinde farkl: statiilere sahip sairlerin
yetismesi de saglanmistir. Fenni, Miineccimbast Ahmet Dede, Yahya Nazim gibi sairler
dergahta olusan edebi ortamda yetisirken ayni zamanda toplumun elitlerine de hitap
ederek kendilerini bu kisiler nezdinde de kabul ettirmislerdir. Dervis Uveys, Uzleti,
Dervig Taib gibi isimler ise yalnizca dervig kimlikleri ile 6n plana ¢ikmis; glinlimiize

ulasan bilgilere gore tekke disindaki mahfillere dahil olmamislardir.

Arzi Mehmet Dede doneminde, dergahta yetisen en farkli isim ise kanaatimizce
Néaci Ahmet Dede olmustur. Naci Ahmet Dede’nin Abdiilhalim Celebi’ye sundugu kaside
ile birlikte Besiktas Mevlevihanesi seyhi olusu, seyh ve dervis (hami ve sair) arasindaki
iliskinin farkli bir boyutunu temsil etmektedir. Bu 6rnek, Mevlevi irfan muhiti icerisinde
yer alan seyhlerin, edebi eserler vasitasiyla kendi mubhitleri icerisinde bir statii/unvan
sahibi olabileceklerini de gostermektedir. Siiphesiz seyh atamalarmm biiyiik

cogunlugunda, s6z konusu dervis-seyh (sair- hami) iliskisi etkili olmamistir.4” Ancak

846 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 42.

647 Naci Ahmet Dede’nin Besiktas Mevlevihanesi’ne seyh oldugu donemi kapsamamakla birlikte, Aysegiil

Mete, 18.asirda Istanbul Mevlevihaneleri’ne, Celebilik makamu tarafindan yapilan seyh atamalarinda hangi

kriterlerin esas alindigini irdelemistir. Mete, Istanbul Mevlevihanelerine seyh olan isimlerin genellikle

kentteki muhit igerisinde yetisen, cogunlugu meshur seyh ailelerine mensup olan, Istanbul’da ¢ile gikaran
204



Naci Ahmet Dede’nin durumu ve yine yetistigi mahfildeki dini 6nder olan Arzi Mehmet
Dede’nin ve Gavsi Ahmet Dede’nin seyhleri ile olan iliskileri, en azindan Istanbul
Mevlevi muhitindeki seyh atamalarinda, edebi iliskilerin de etkili oldugunu

gostermektedir.

Arzi Mehmet Dede’nin 1074/1664 yilinda vefat etmesi ile dergahta on iki yil

stiren Arzi donemi sona ermis ve onun yerine Dervis Celebi postnisin olmustur.

2.2.4. Dervis Celebi Donem(ler)i (1664-65, 1671-72)%48

Mevlana’nin soyundan olan Dervis Celebi, Naci Ahmet Dede’den 6nce ve sonra
olmak iizere iki defa Galata postnisini olmustur.%*® Sefine-i Nefise-i Mevleviydn’da yer
alan bilgilere gore, Konya’da Hiiseyin Celebi’nin postnigin oldugu dénemde dergahta
dervisler arasinda fikir ayriligi olmus ve bazi dervisler, Dervis Celebi’yi seccadenigin
yapmak istemislerdir. Dervis Celebi bu durumu sikayet etmek igin Istanbul’a gelmis;
ancak Konya Celebisi olma istegi yerine getirilmemistir. Bu durumda Konya’ya

donmekten utanan Dervis Celebi, Istanbul’da kalmistir.®>°

Dervis Celebi, Galata Mevlevihanesi’nde ¢ok kisa siire seyhlikte bulundugu i¢in
bu donemde dergaha yeni katilan sair dervislerin olup olmadigina dair kayitlar

bulunmamaktadir. Esrar Dede, Dervis Celebi’nin sairligini; “Es‘ar1 beligane ve giiftar-1

25651

fasthaneleri miisellem-i  suhan-sindsan-1  yaran-1  safadur. climleleri ile

ya da Konya Celebilerinin tanidigi, bildigi isimler oldugu sonucuna varmustir. Genis bilgi i¢in bkz. Aysegiil
Mete, “XVIIL. Asir Istanbul Mevleviligi” (Doktora Tezi, Sakarya Universitesi, 2019), 122-149.
848 Dervis Celebi’nin Galata Mevlevihanesi’ndeki ikinci seyhliginin kisa siirmesi dolay1st ile bu dénem igin
ayrica bir baglik agcilmamistir. Celebi’nin Galata Mevlevihanesi igerisindeki faaliyetleri ve edebi hayat
igerisindeki yeri bu kisimda ele alinmustir.
849 Sakib Dede’nin belirttigine gore Dervis Celebi yalnizca, Naci Ahmet Dede’den sonra postnisin olmus
gorinmektedir. Benzer bilgiyi Esrar Dede de tekrar eder. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su'ard-yi Mevleviyye,
121-122.0Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 906-908. ismail
Unver ise Dervis Celebi’nin iki defa seyh oldugunu belirtmistir. Bkz. Unver, “Galata Mevlevi-Hanesi
Seyhleri”, 214-215.
650 QOdunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 906-908. Dervis
Celebi’nin bu yolculugunda, Gavsi’nin de yaninda bulundugu, Sefine-i Nefise-i Mevleviyan’da kayithdir.
Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1702.
851 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 122.

205



degerlendirmektedir. Ali Enver ise Dervis Celebi’nin asagida matla beyti verilen

gazelinin yalnizca suara arasinda degil, baska kisilerce de ezbere bilindigini belirtmistir.

Hakim-i Mutlak’in olmaz ise bir isde takdiri

Miifid olmaz hezar erbab-1 aklin re’y ii tedbiri®®?

Dervis Celebi’nin, Konya’da bulundugu donemde kentteki Mevlevi edebi
mubhitinde sevilen bir isim oldugu Nesati Divan’inda yer alan miitekerrir murabbadan
anlasiimaktadir.®>® Asagida Nesati’nin, Dervis Celebi’nin bulundugu bir mecliste yer
aldigini belirttigi bendi verilen bu murabbada Nesati, Dervis Celebi’nin miiritleri arasinda

oldugunu dile getirmistir.

Bezm-i gamuiia bu dil-i seyda olal tus
Hecr i elemiin derdini ‘1skuifila ider nis
Abdaluii olup ‘1skun ile old1 nemed-pis

Dervis Celebim gonge giiliim sah-levendiim®*

Hem Ali Enver’in ve Esrar Dede’nin hem de Nesati’nin Dervis Celebi hakkinda
verdigi bilgilerden yola c¢ikarak, Celebi’nin siirden anlayan ve c¢evresindeki sairleri
etkileyebilecek bir miirsit olabilece§i sonucuna ulasilir. Ancak Dervis Celebi’nin Galata
seyhligi yaptig1 donemlerin uzun yillar olmamasi dolayisiyla bu donemde tekkede onun,
sair dervisler ile iliskisi hakkinda net bir sey soylemek miimkiin degildir. Ancak, Tezkire-
i Su’ard-y1 Mevleviyye’de Hemdemi’'nin, Dervis Taib’in ve Lisani’nin, Gavsi Dede

doneminde de Galata mahfilinde yer aldig1 bilgisi,®*® Arzi Dede déneminde mahfilde

82 Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 105.
853 Dervis Celebi ile Nesati’nin ayn1 mahfilde bulundugu hakkinda net bir bilgi yoksa da Nesati Dede’ nin
Edirne seyhi olmadan dnce, 1653 yilinda seyhi Agazade Mehmet Dede’nin vefat: iizerine Gelibolu’dan
Konya’ya gittigi bilinmektedir. 1670 yilinda Edirne Mevlevihanesi’'ne seyh olarak atanmasi {izerine
Konya’dan ayrilmistir. Bkz. Nesati Divdn, 3. Dervis Celebi’nin ise 1664 yilindan énce —Istanbul’a geldigi
tam tarih net olarak bilinmese de- Konya’da bulundugu bilinmektedir. Bu bilgilerden yola ¢ikarak her iki
seyhin, Konya’da ayn1 mahfilde bulunduklar1 diisiintilebilir.
854 Nesati, Divdn, 125.
85 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 60, 269.

206



bulunan sairlerin, Dervis Celebi’nin 1664°teki seyhligi doneminde de tekkede

bulunduklarini géstermektedir.

Dervis Celebi, Gavsi Ahmet Dede’nin 1109/1697-98 yilinda vefati {izerine, tekrar
Galata seyhi olmus ancak bu gorevde iken Kamanige Kalesi’nin fethi i¢in yola ¢ikan IV.
Mehmet’in ordusuna katilmistir. Dervis Celebi bu seferi tamamlayamadan, 1083/1672

yilinda Hacioglu Kasabasi’nda vefat etmistir.%°

2.2.5. Naci Ahmet Dede Donemi (1664-65-1671-72)

Naci Ahmet Dede, Arzi Dede doneminde Galata mahfilinde bulundugu sirada, -
daha once de belirtildigi gibi- Konya postnisini olan Abdiilhalim Celebi’ye sundugu bir
kaside sayesinde 1661-62 senesinde Besiktas Mevlevihanesi seyhi olmus ve Galata
Mevlevihanesi’'nden ayrilmistir. Besiktas seyhi iken 1662 yilinda Kirim Savasi’na
katilmak icin orduya katilmis, bu sebeple gorevinden azledilmistir. Seyh, 1664 yilinda
Kirim’dan dondiikten sonra ise Dervis Celebi yerine Galata Mevlevihanesi seyhligine

getirilmistir. %

Naci Ahmet Dede’nin Galata seyhligi yaptig1 siiregte, dergahta bulunan sair
sayisinda bir artisin olup olmadigi hakkinda net bilgiler mevcut degildir. Ancak Arzi
doneminde dergdhta bulunan Hemdemi, Dervis Taib, Lisani gibi sairlerin bu dénem de
dergahta yer aldiklar1 bilinmektedir.®® Kegecizade izzet Molla, Naci Ahmet Dede
doneminden ¢ok sonra yagamis bir sair olmakla birlikte Naci Ahmet Dede’nin dergahta

thvan ve yarani yetistirdigini ve bes y1l bu gorevde kaldigin1 asagidaki beyitte belirtir:

65 QOdunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 908. Esrar Dede,
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 122.
857 Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmdni’de bu olay1 “Kirim’a seyahatle istifa eyledi.” ciimlesi ile belirtmistir.
Bkz, Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmdni, c.4, 1219. Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, ¢.3, 2738. Hiiseyin
Ayvansarayi, Hadikatii’l-Cevami, c.1, 44.
6% Bu sairlerin, dergahta Naci Ahmet Dede déneminde bulunduklar1 hakkinda net bir ifade olmamakla
birlikte, Gavsi Dede’nin seyhligi doneminde isimlerinin zikredilmesi dolayisiyla Galata mahfiline devam
ettikleri sonucuna ulagilmustir.

207



Semiyy-i Ahmed-i Miirsel cenab-1 Naci-i Miinci

Idiip bes sal anda terbiyet yaran {i ihvan®*

Naci Ahmet Dede doneminde -elimizdeki verilere gore- dergahta yetisen sair sayisinin
artmamis olmasi, Kadizadeli baskisinin iyice artmis olmasi; sema ayinlerinin
yasaklanmas1 ve bu durumun siyasal elitler tarafindan da desteklenmesi ile alakali

goriinmektedir.5°

Divan’inda yer alan kasidelere gore, Naci Ahmet Dede’nin siyasal elitler ile
iligki kurdugu asil donem Yenikapt Mevlevihanesi seyhi oldugu dénemdir. Seyhin bu

yonii, Yenikap1 Mevlevihanesi’nde bulundugu dénem igerisinde ele alinmigtir.%5*

2.2.6. Gavsi Ahmet Dede Donemi (1677-1697-98)

Naci Ahmet Dede’nin Galata Mevlevihanesi seyhliginden alinmasi {izerine
dergahin postnisini olan Gavsi Dede, Arzi Mehmet Dede’nin miirebbasi olup, seyhinden
aldig1 hem tarikat terbiyesi hem de edebi egitim ile mahfil icerisinde 6ne ¢ikmis bir
dervistir. Gavsi, Arzl Mehmet Dede’nin dervisi olmadan 6nce, Kasimpasa Mevlevihanesi
Seyhi Fazil Halil Dede’ye intisap etmistir.%%? Kanaatimizce, Gavsi’nin Istanbul Mevlevi
muhitinde 6ne ¢ikmasinda, devrin 6nemli Mevlevi simalarindan olan Miineccimbasi
Ahmet Dede’yi de yetistiren Fazil Halil Dede’nin dervislerinden olmasi da etkili

olmustur.

Salim’in verdigi bilgilere gore Gavsi Ahmet Dede, Galata Mevlevihanesi seyhligi
icin Fazil Halil Dede’nin de tesvikiyle, Edirne’de olan IV. Mehmet’in yanina gidip

hiikiimdardan seyhliginin onaymi aldiktan sonra, Konya c¢elebisinin de gonderdigi

659 Sahin, “Kegeci-zAde izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 643.
660 Bkz. Golpnarl,, Mevidnd dan Sonra Mevievilik, 161-162. Seyhiilislam Minkarizide Yahya Efendi’nin
sema hakkinda olumsz fetva verdigi bilinmektedir. Bkz. Ali Fuat Bilkan, Fakihler ve Sofularin Kavgasi,
(fstanbul: Tletisim, 2019), 133.
661 Bkz. Tezimiz, 268-271.
662 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1702-1703.

208



663

mesihatnamesi oldugu halde Galata postnisinligi gorevine baslamistir. Ancak

kendisinden onceki seyhin®®*

mesihatin1 bozdurmay1 unuttugu i¢in bu seyh, Divan-1
Hiimayun’a basvurdugunda Gavsi’nin mesihat1 kaldirilmis ve seyhlik tekrar selefi olan
kisiye verilmistir. IV. Mehmet, Galata Mevlevihanesi yakinlarina geldiginde ¢evredeki
derviglerden Gavsi Dede’nin bagindan gegenleri dinlemis ve bu durum tizerine Gavsi’ye
seyhligini geri veren bir hatt-1 hiimayun ¢ikarttirarak seyhi korumasi altma almustir.®

Gavsi Ahmet Dede’nin otoritesinin, devrin sultani tarafindan onaylanmasi onun dénemin

meshur seyhleri arasinda sayilmasini saglamistir.

Gavsi Ahmet Dede’nin mesihat yillari, Kadizadelilerin etkin olduklari donem
olmakla birlikte aym1 zamanda sema yasagimin da kaldirildigi bir doneme denk
gelmektedir. 1076/1666 yilinda Naci Ahmet Dede’nin Galata seyhi oldugu donemde
baslayan sema yasagi, Gavsi Dede’nin mesihatinin ilk yedi yilinda devam etmis; ancak
1095/1684 yilinda bu yasak kalkmustir.%%® Gavsi’nin kiilah-1 Mevievi redifli gazelinden
alinan asagidaki beyit, Kadizadelilerin tarikatlara yonelik olumsuz tutumlarina gonderme

yapmaktadir:

Her deni bilmez libas-1 evliyanin kadrini

Nirdan bir tac-1 ‘izzetdiir kiilah-1 Mevlevi®®’

Gavsi Dede’nin seyhlik yaptigir yillar, Galata Mevlevihanesi’nde bulunan,

buradaki mahfile katilan sair sayisinin diger seyhlerin donemine gore daha fazla arttig

663 Gavsi Ahmet Dede’nin hilafetnamesi igin bkz. Feridun Nafiz Uzluk, “Mevlevi Hilafetnameleri”,
Vakiflar Dergisi, 9 (2006): 386-387.
664 Salim’in kayitlarinda bu seyhin adi gegmemektedir. Tezkire yazari seyh adi vermeksizin “selefi”
ifadesini kullanmistir. Gavsi Ahmet Dede’den 6nceki seyh Naci Ahmet Dede olduguna gore selef ile ifade
edilen seyh Naci Dede olmalidir. Ancak bu yillarda Dervis Celebi’nin de Galata seyhligine geldigi ve bu
stirecteki tekke postniginlerinin neden azledildikleri konusu tam olarak bilinmedigi i¢in Salim’in “selef”
olarak belirttigi seyhin Dervis Celebi olma ihtimali de vardir.
865 Bkz. Salim, Tezkiretii's-Su ard, 337-338.
666 Sahih Ahmet Dede, bu yasagin kalkisina “Muhabbe Nagme”, Miinkere Gussa”, “Asiklara miijde, Déndii
Mevleviler ask-1 Mevlana ile” tarihlerinin digtiriildiigiinii belirtmistir. Bkz, Sahih Ahmet Dede,
Mecmiiatii’t-Tevarihi’[-Mevleviyye, 313.
867 Altunmeral, “Gavsi Ahmed Dede ve Siitleri”, 134.

209



bir donemdir. Bunda kanaatimizce Gavsi'nin, Arzi Mehmet Dede’den aldigi edebi
egitimin ve seyhin, edebi eserleri dolayisiyla, Gavsi’yi takdir etmis olmasinin etkisi
bliyliktiir. Gavsi’nin sairliginin yani sira, bu donemde sema yasaginin kalkmasi da Galata
Mevlevihanesi’nde yetisen, dergaha devam eden sair sayisinin artmasi ile ilgili bir durum
olarak diisiiniilebilir. Zira bu yasagin kalkmas1 ve Kadizadeli baskisinin sona ermesi ile
birlikte Sakib Dede’nin kayitlarina gére IV. Mehmet seyhe, “... zimmet-i himmet-i
husrevanelerine deyn-i vacibii’l-eda i‘tibar edip feth-i bab-1 ihtirAmin ‘ata-y1 nakdine-i
diinya ...”%%® bulunmustur. Kadizaeli baskisiin kalkmas1 ve hiikiimdarin desteginin de
kazanilmas: ile birlikte toplum nezdinde daha muteber bir mekan haline gelen Galata
Mevlevihanesi’nde sair sayisinin artmasi, mekanin patronaj destegini almasinin dogal bir

sonucu gibi goriinmektedir.

Gavsi doneminde Galata Mevlevihanesi’nde yetisen pek ¢ok sair oldugu, Esrar

Dede’nin

“... husisa hizmet-i ‘aliyyelerinde nice sahib-i Divan sa‘ir-i belagat-
‘unvan feyz-yab-1 tarik-i kemal u ‘irfan olup Fasih Dede ve Sakib Dede ve Sami
Dede ve Ta'ib Dede ve Hemdemi Dede ve emsalithiim seref-i sohbetleriyle fahr

iderlerdi.””®%°

ifadelerinden anlagilmaktadir. Yine Esrar Dede, Gavsi Dede doneminde dergahtaki
sairlerden Fasth, Sakib Dede, Hemdemi, Taib ve diger Mevlevi sairlerin bir araya

13

geldiklerinden ve miisdarede bulunduklarindan, “... ekser es‘arlar1 birbirine nezad’ir Ui
ecvibe makilesi olmagla®® ifadeleri ile belirtmistir. Esrar Dede’nin bu kayitlari, Gavsi

Ahmet Dede’nin, seyhligi doneminde dergdhta ayni zamanda bir hami olarak da

668 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1707.
669 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 235.
670 Esrar Dede, Tezkire-iSu ard-y1 Mevieviyye, 60.
210



gorildiiglinii, seyhin bu yonii sayesinde dergdhin bir edebiyat mahfili islevine sahip

oldugunu gostermektedir.

Gavsi Ahmet Dede’nin yalniz Istanbul Mevlevi muhiti icerisinde degil, bu bélge
disinda kalan Mevlevi muhitlerince de sairligi ile taninan bir seyh oldugu, Esrar Dede’nin
Dervis Vehbi (6.1698-99)%"! hakkinda verdigi bilgilerden anlasilmaktadir. Edirne’de
Nesati Dede’ye intisap eden sair, Konya’da bulundugu dénemde ... Gavsi Dede

95672

hazretlerine ¢end gazel-i Mevleviyane .. gondermis ve bu gazeller o donemde

tekkedeki dervislerin mecmualarina kaydedilmistir.

Arzive Naci Dede donemlerinde dergaha devam eden Lisani, Taib, Yahya Nazim,
Gavsl Ahmet Dede’nin mesihatinda da dergahta bulunmustur. Bu donemde dergaha
intisap eden yeni isimler ise sunlardir; Simi Yunus Dede (6.1096/1685), Dervis Fevzi
(6.1100/1689), Fasth Ahmet Dede (6.1110-11/1699), Pindari Ahmet Dede (6.1120/1708-
9), Talibi Hasan Dede (6.1130/1717-18), Sekip Omer Dede (6.1135/1722-23), Nayi
Osman Dede (6.1142/1729-30), Sakib Dede (6.1148/1735), Bosnali Fevzi
(6.1160/1747)’dir Ayrica Sefine-i Nefise-i Mevleviyan’da gegen kayitlara gore, Adni
Recep Dede (6.1100/1689) de Kara Mustafa Pasa tarafindan Istanbul’a cagirildig
donemde Galata Mevlevihanesi’ne gelmistir.”® Hizir Handi Dede (6.1139/1727) ise

Gavsi Ahmet Dede doneminde, bir siire Galata’da bulunan Mevlevi sairlerdendir.®*

Gavsi Ahmet Dede doneminde dergdha gelen sairler arasindaki en meshur
simalardan biri, Fasth Ahmet Dede’dir. Kaynaklarda belirtildigine gore Kopriili Fazil
Ahmet Pasa’ya intisap edip onun himayesinde bulunan ve hazine katipligi yapan sair,

daha sonra ilahi agka kapilarak biitiin diinyevi islerden vazge¢mis ve Galata

671 Dervis Vehbi hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Safayi, Tezkire-i Safdyi, 697-698. Salim, Tezkiretii's-Su’ard,
465-466. Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 331.
672 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 298.
678 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1677.
674 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 103.
211



Mevlevihanesi’nde Gavsi Ahmet Dede’ye intisap etmis ve burada yasamaya
baslamistir.®”® Fasih Ahmet Dede’nin Yenikapi, Kasimpasa ya da Besiktas Mevlevihanesi
yerine Galata’y1 tercih etmis olmasinda, patronu Fazil Ahmet Pasa’nin bu mahfildeki
kisilerle dogrudan iletisim kurmus olmasi ve Galata seyhinin de devrin meshur sairleri
arasinda bulunmasi etkili olmustur.6’® Fazil Ahmet Pasa’nin sair iizerindeki etkisi ve
otoritesi, Fasith’in Divdn’inda yalnizca pasaya kaside yazmis olmasindan da
anlasilmaktadir. Kasidede, baska kimseyi Ovmedigini sair asagidaki beyitlerinde

belirtmistir;

Kerem-kara Hidiva damen-i ‘afvuiila setr eyle

Ki vasfufida kabil itmez kustrum hadd @ payani

Kaside-ghylukda miibtedidir sahid-i tab‘um

Ki vaki‘ olmamisdur kimseniifi olmak sena-h*ani®’’

Galata Mevlevihanesi’nde yetisen ve bu dergaha devam eden sairler i¢cin 6nemli
bir patron oldugu anlasilan Fazil Ahmet Pasa’nin, Fasth Ahmet Dede’nin de mahfil
seciminde etkili oldugu diisiiniilebilir. Bu etki, -pasanin dogrudan bir telkini olduguna
dair bir kayit olmamakla birlikte- sairin dahil oldugu ¢evre ve 6zellikle patronu olan
siyasal elitin, destek verdigi tarikati tercih ettigini, sanatin1 dahil oldugu bu ¢evrede icra

etmeye devam ettigini gostermektedir.®’® Fasih Divdn’inda yer alan nazirelerin

75Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 248. Mehmet Siireyya, Sicill-i Osmani, c.2, 509. Safayi,
Tezkiretii’s-Su’ard, 466. Salim, Tezkiretii 's-Su ard, 355-356. Seyhi, Vekdyiu 'I-Fuzalda, c.3, 2319.
878C1pan’in tespitlerine gore, Fasih’in Galata mahfiline dahil oldugu dénem, Gavsi’nin megihatinin ilk
yillarinda gergeklesmistir. Bkz. Mustafa Cipan, Fasih Divani, (Istanbul: Milli Egitim Bakanlhig1 Yay.,
2003), 22. Bu yillarda Yenikapt Mevlevihanesi’nde Kéari Ahmet Dede, Besiktas’ta Cengil Yusuf Dede,
Kasimpasa’da Seyyid Fazil Halil Dede ya da oglu Seyyid Mehmet Dede seyhlik yapmaktadir. Bu seyhler
arasinda hami yonti ile Gavsi’den daha fazla 6ne ¢ikan bir seyh bulunmamaktadir.
677 Sairin Mevlevi mahfillerine devam eden sairlerin gazellerine yazdig1 nazire &rnekleri i¢in bkz. Cipan,
Fasih Divani, 324, 366, 359, 437.
678 Fasth Ahmet Dede’nin patronunun ilgi gosterdigi tarikat ¢evresine dahil olusu, Sinoplu Safayi’nin
patronu Iskender Pasa’nin Mevlevi olmasi dolayisiyla, dncesinde Zeyni olmasina ragmen, Mevlevilige
intisap etmesine benzer bir tavir olarak yorumlanabilir.

212



bircogunun Mevlevi mahfillerine devam eden Ismeti, Mezaki gibi isimlere yazilmis
olmasi da sairin dahil oldugu cevredeki suarad ile yogun bir etkilesiminin oldugunu

gosterir.

Fasth Ahmet Dede, Galata mahfilinde kendisinden Once yetisen dervislerden,
kendisi de dergah igerisinde hAmi olmasi ve sair yetistirmesi ile ayrilmaktadir.6”® Sakib
Dede’nin verdigi bilgiye gore Fasth Ahmet Dede, Galata Mevlevihanesi’ndeki hiicresinde
«... malik-i devlet-i safa-y1 vakt ve muvaffak-1 tertib-i divan-1 belagat erkan”%®° olmustur.
Sairin Divdn’inin tamamlanmasina diistirdiigti “Kit’a Bera-y1 Tertib-i Divan” baglikli su

tarih kitasi;

Zihi cemiyyet-i ebkar sirin-lehge-i efkar
Kim anufi lafz1 ciimle 45ind ma‘nas1 bigane
Bi-hamdi’llah olup iklim-i nazma Husrev-i sani

FASIHA himmet itdiik biz dah: tertib-i divana®!

onun Galata’ya geldigi yillarda Divdn’im1 tamamladigim gosterir. ibrahim Hanif (6.
Sevval 1216 /Ocak1803)’in Mendazilii’l-Haremeyn’inde yer verdigi bir anekdot, Fasih
Ahmet Dede’nin Divdn niishalarini sattigini géstermesi bakimindan dikkat g¢ekicidir.
Fasihi-i Mevlevi, Divan’im1 bin akg¢eye satmasi i¢in bir dede araciligi ile mezada
gondermis ama Divan’a dokuz yiiz doksan dokuz akge verilmistir. Bunun iizerine dede,
Divan’1, geri getirmis ve olayr Fasihi’nin hamii Fasth Ahmet Dede’ye anlatmistir.

Eserinin kiymet bulmadigimni diisinen sair, eseri yakmis ve yeni siirler sOylemeye

679 Mevlevihaneler icerisinde edebiyat egitimi verildigi ve sairligi ile one ¢ikan seyhlerin, diger dervisleri
edebiyat alaninda yetistirdikleri bilinse de kaynaklarda, seyh olmadig1 halde sair yetistirdigi kaydedilen
yegane Mevlevi dervisi, -tespitlerimize gore- Fasth Ahmet Dede’dir.
680 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2348.
881 Cipan, Fasih Divani, 257.

213



baslamistir.%8? Fasih Ahmet Dede hakkindaki bu anekdot, Mevlevihanelerde iiretilen

sanat eserlerinin satilarak, dergahin gelirine katki saglandigini gosteren bir 6rnektir.

Dergahtaki hiicresinde siirler yazan ve sairler yetistiren Fasih, bu kiiglik

mekanda yasadigi cat1 akitma problemini agsagidaki nazimda su sekilde dile getirir:

Zihi kasane kim resk-averidiir beyt-i ahzanun
Sikeste cam-1 sakfindan ki tamlar ab1 baranuf
FASIH elmas olur her katresi geh 4h-1 serdiimde

Gehi nar-1 diliim yakat ider her danesin anufi®®

Fasth Ahmet Dede’nin, Divan’in1 kaleme aldigi bu hiicrede yalnizca sairin
kendisi degil, aym1 zamanda baska sairler de yetigmistir.%®* Salim’in tezkiresinde detayl
bir sekilde belirttigine gore Fasih, Sinasi mahlasli Ruznamecizdde Mehmet Aga’nin
yetismesine vesile olmustur.%® Salim’in, Fasih ile Sinasi arasindaki iliskiye dair verdigi
bilgilere gore, her iki sair arasindaki hami-sair iliskisi, Gavsi ile Arzi Mehmet Dede ve
Adem Dede ile Arzi Mehmet Dede arasindaki iliskiye benzer tarzda ilerlemistir. Sinasi,
Salim Tezkiresi’'nden alinan asagidaki bilgilere gore, Fasih Ahmet Dede’nin miirebbasi

oldugu siirecte saire, siirlerini miisveddeler halinde sunmustur.%® Sinasi,

“... Fasih’e dil-dade olup anlar dahi hatir-1 mahdima ri‘ayet ve ‘ilm i

ma‘rifetinden timid-ciy oldugu emrde bezl-i kudret eyleyip seb-tabe-seher

682 Ayse Parlakkilig, “Seyyid Ibrahim Hanif’in Menazilii’l-Haremeyn’i (Inceleme-Metin)” (Yiiksek Lisans
Tezi, Fatih Universitesi, 2013), 196.
883 Cipan, Fasih Divani, 532. Nazmin bashg su sekilde gecmektedir; “Beray-1 Katre Cekideni-i Hiicre-i
Hicre”
684 Fasth Ahmet Dede’nin hiicresi, Tanrikorur’un tespitlerine gore, Galata Mevlevihanesi igerisinde,
dervislerin birer sanat atdlyesi olarak da kullandiklar1 hiicrelerinin oldugu kistmda konumlanmistir. Fasth
Ahmet Dede’nin hattatligi da g6z oniinde bulunduruldugunda, sair hiicresini hem edebiyat hem de hat
sanatinin &gretildigi bir atdlye olarak da kullanmistir. Fasih Ahmet Dede’nin hiicresinin konumu hakkinda
bilgi i¢in bkz. Tanrikorur, “Tiirkive Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, c.2, 362-363.
885 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 356.
686 Salim, eserinde verdigi siir drneklerini, Sindsi’nin, Fasth Ahmet Dede’nin mecmusasinda bulunan ve
sairin kendi hattiyla yazdig1 siirlerden segtigini belirtir. Bkz. Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 273. TezKkire
yazarinin elindeki bu mecmuanin, Sinasi’nin Fasth Ahmet Dede’ye sundugu miisveddelerden biri oldugu
diisiiniilebilir.

214



merkiima mecmd ‘alar tesvid etmekle evkat-giizar ve elsine-i selasede vaki‘ pakize
giiftarlari ile nice sefineler istihzar edip mahdim-1 merkime ihda etmekle Sinasi-

i bi-hem-ta zaman-1 yesirde ma‘arifde derya ...”%"

olmustur. Salim, Sinasi maddesinde sairin meshur olmasini, Kiiciik Miiezzin ve Dervis
Fasth gibi {inlii sairlerin hizmetinde bulunmas1 ve bu kisileri kendisine 6érnek almasi ile
iliskilendirmis,®®® Esrar Dede ise Sindsi’yi Fasih Ahmet Dede’nin “tilmiz”i%®® olarak
niteleyerek Fasih’in dergdhtaki hdmi konumuna vurgu yapmistir. Ogrencisi Sinsi
tizerinden yapilan bu degerlendirmeler, Fasih Ahmet Dede’nin devrinde sairlerin
yetismesinde etkili bir hami oldugunu, Istanbul’da sekillenen edebi gevreler igerisinde
Fasih’in yalnizca kendi mahfilinde degil ayn1 zamanda Istanbul’daki diger mahfillerde de

bir otorite olarak anildigim gostermektedir.®%

Sinasi ile birlikte Fasih Ahmet Dede’nin yetistirdigi bir baska sair ise Fasihi’dir.

Esrar Dede’nin kayitlarina gore Fasihi, Fasih Ahmet Dede’nin “hizmet-i piir-

95691

bereketleriyle tahsil-i kemal idiip si'r @i ingada sahib-vaye-i tamm”°°* olmustur.

887 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 357.
688 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 273.
689 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 248. Osmanl Miiellifleri’nde ise Sinasi, Fasih’in sakirdi
olarak ge¢mektedir. Bkz. Osmanli Miiellifleri, c.2, 688. Sakird ifadesi Vefeydt-i Ayvansardyi’de de
gecmektedir. Bkz, Hiiseyin Ayvansardyi, Vefeydt-1 Ayvansardyi, haz. Ramazan Ekinci, (Izmir: Tibyan
Yay., 2012), 136.
69 Fasih Ahmet Dede’nin hem kendi mahfilinde hem de diger mahfillerde bir otorite olarak goriilmesi;
Zati’nin Osmanli saray1 ¢evresinde taninan ve ihsan verilen bir sair iken kendi diikkaninda sairlere egitim
veren, onlarin ilk yazdiklar siirleri gézden gegiren bir sanat egitmeni ve elestirmeni olarak goriilmesi ile
benzer bir isleyise sahip goriinmektedir. Fasth Ahmet Dede, Galata Mevlevihanesi’nde Gavsi Ahmet
Dede’nin miirebbalar1 arasina katilip, seyhinin himmeti ile yetisirken ayn1 zamanda devrin yeni yetisen
sairlerinin siir taslaklarini sundugu, onlarin yetismesine vesile olan ve sairlerin 6grencisi olmakla meshur
olduklar1 bir hdim1 konumundadir. Fasth Ahmet Dede’nin, kendi mahfili i¢erisinde seyhi tarafindan maddi
ya da statii ifade edebilecek bir ihsan ile 6diillendirilip 6diillendirilmedigi hakkinda kesin bilgiler olmasa
da Sakib Dede’nin, Gavsi’nin sohbetinde bulunan sairin kisa zamanda bir Mevlevi dervisi olusunu seyhin,
saire bir ihsan1 olarak nitelemektedir. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan
(inceleme-Metin)”, 2348. Zati hakkinda bilgi igin bkz. ipekten, Divan Edebiyvatinda Edebi Muhitler, 238-
240. Fasih Ahmet Dede’nin Divdn’inda yer alan “Eyylbda Lagarl Tekyesinde Bedihiyye Dinmigdiir”
baslikli gazelinden, sairin baska tarikatlarin tekkelerine de devam ettii ve burada da siir sdyledigi
anlasilmaktadir. Gazel i¢in bkz. Cipan, Fasih Divani, 276.
691 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 248. Fasth Ahmet Dede’nin yetistirdigi bu sairin, Fasihi
mabhlasli sairlerden hangisi oldugu hakkinda kesin bir bilgi bulunmamaktadir.

215



S6z konusu sairlerin arasindaki bu iliski, Galata mahfilinde ve genel olarak
Mevlevi edebi muhitinde bulunan sairlerin sanatsal yonden kendilerini nasil
yetistirdikleri, mahfilde iistat kabul edilen sairler ile diger sairler arasindaki etkilesimin
de nasil ilerledigi hakkinda ipuglar1 vermektedir. Galata mahfilinde seyh olan sairlerin
yani sira, dergadhta hiicrenisin olan Mevlevi dervislerinin de mahfil igerisinde sanatc1
kimlikleri dolayisiyla otoriteye sahip oldugu, Fasth Ahmet Dede ile Sinasi arasindaki

hami-gair iliskisinden anlasilmaktadir.

Gavsl Ahmet Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’ne gelen ve seyhin
egitiminden gegen bir bagka meshur Mevlevi ise Sefine-i Nefise-i Mevleviydn yazari
Sakib Dede’dir. Sakib Dede, Mevlevilige intisap etmeden dnce, dogum yeri olan Izmir’de
iyi bir egitim almis ve kendisine daha iyi hocalar bulmak iizere istanbul’a gelmistir. Bu
arayls stirecinde Kopriiliizade Fazil Mustafa Pasa (6.1102/1691)’nin hanegisi olup,
pasanin yakin c¢evresinde yer almistir.®> Ramiz’in verdigi bilgilere gore Pasa’nin
vefatindan sonra Mevlevilige intisap eden Sakib Dede’ nin®® bu tercihinde, Cehrin Seferi
(1089/1678) sirasinda tamistign Dervis Mehmet Hindi (6.?)’nin®®* ve Fazil Mustafa
Pasa’nin®® hanegisi oldugu dénemde dostluk kurdugu Fevzi (6.1090/1679) nin etkisi
olmustur. Mevlevilige intisabindan sonra pek cok kere sefere ¢ikan Sakib Dede’nin

besinci durag istanbul olmus burada Fatih Camii’nde ders verdigi sirada rahatsizlanmis

692 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 14-15.
693 Ramiz, Adab-1 Zurafd, 55.
6% Dervis Hindi hakkinda genis bilgi igin bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1725-1738.
69 Fazil Mustafa Pasa, ayn1 zamanda birgok mutasavvifi ve 4limi himaye eden bir patrondur. Bkz. M. Fatih
Calisir, “Kopriilii Sadrazamlar ve Stfi Cevreler”, Osmanli’da Ilm-i Tasawuf icinde ed. Ercan Alkan,
Osman Sacit Sari, (Istanbul: Isam Yay., 2020), 798. Sakib Dede’nin Fazil Mustafa Pasa’nin himayesinde
oldugu donem, Dede’nin heniiz Mevlevi olmadig ilk genglik yillarina denk gelmektedir. Fazil Mustafa
Pasa ile Sakib Dede arasindaki iliski Fazil Mustafa Pasa’nin alim ve fazil kisiligi lizerine inga edilmistir.
Pasa’dan, Celal ve Halhadli eserlerini okuyan Sakib Dede’nin kendisi ise Fazil Ahmet Pasa’nin yakinligini
kazanmistir. Pasa’nin miigkil bir durumu oldugunda, sabahlar1 Sakib Dede’yi ¢agirarak o gece riiyasinda
ne gordiiglinli sormus, riiyalar1 ¢ikan Sakib Dede’nin tavsiyeleri lizerine karar vermistir. Fazil Ahmet Pasa
ve Sakib Dede arasindaki iligki hakkinda detayli bilgi i¢in bkz. Arif Edip Aksoy “Ahmed Halis Dede,
Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli
Metin)”, (Doktora Tezi, Cumhuriyet Universitesi, 2018), 193-200. (Eser ad1, metin igerisindeki sonraki
kullanimlarda Ahmed Halis Dede, Tufeyl seklinde gosterilmistir.

216



ve doktorlarin hava degisimi tavsiyesi lizerine Bolu’ya gitmistir. Sakib Dede’nin bu
stirecte Mevlevilige heniiz intisap etmedigi, ancak kendisine bir seyh aradigi Sefine-i
Nefise-i Mevleviydan’da, Adni Recep Dede ile karsilasmasini anlattigi ve asagida bir kismi

alintilanan menkibeden anlagilmaktadir.

“Ol tesrif-i meymenet-karinde bu bende-i kemine-i merdan-1 Huda heniiz
dahil-i dergeh-i Hazreti Mevlana (kuddise sirruhu’l-a‘la olmayip) (...) ‘aziz-i

miisariin-ileyhifl kudimu Hankah-1 Galata’ya niiz0lii mesmi* olicak (...)”%%

Adni Recep Dede’nin sema yasagi hakkinda gorliismek iizere, Kara Mustafa Pasa
tarafindan Istanbul’a ¢agirild13i1%®” ve 1684 yilinda bu yasagm kalktig1 bilindigine gore

Sakib Dede, Galata mahfiline 1684 yilindan sonra dahil olmus olmalidir.

Bolu’dan Istanbul’a doéndiigiinde Mevleviligi ve Mevlevileri daha iyi tanimis,
kendisini yetistirecek bir seyh arayisinda iken ¢evresindekilerin tavsiyesi iizerine Edirne
Mevlevihanesi Seyhi Seyyid Mehmet Dede (6.?)’ye intisap etmistir.®® Edirne
Mevlevihanesi’ndeki c¢ilesini tamamladiktan sonra Istanbul’a donen Sakib Dede, bu
yillarda Gavsi Ahmet Dede’nin dervisleri arasma katilmistir.®®® Ahmet Halis Dede’nin
verdigi bilgilere gore bu siiregte Galata mahfilinde bir yil kalan Sakib Dede, Gavsi
Dede’den Mesnevi okumustur.’® Galata Mevlevihanesi’ndeki bir yillik siiregten sonra
riyaziyye ilmini 6grenmek tlizere Kahire’ye dogru yola ¢ikmis ve birka¢ ay burada

kaldiktan sonra tekrar Galata Mevlevihanesi’ne dénmiistiir.”** Gavsi Ahmet Dede’nin

6% Qdunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1677.
897 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1674.
69 Sahth Ahmet Dede’nin kayitlarinda, Sakib Dede’nin Edirne’de Seyyid Mehmet Efendi’ye intisap
etemeden once, -muhtemelen Bolu’dan déndiikten sonra- 1681 yilinda Istanbul’a geldigi ve bu donemde
dergéha aggibasi olarak atandigi ancak bu gorevi kabul etmedigi yer almaktadir. Bkz. Sahih Ahmet Dede,
Mecmilatii 't-Tevdrihi’I-Mevleviyye, 315.
89 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 214.
70 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 214.
1 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Iinceleme-Tenkitli Metin)”, 217, 220.

217



miirebbiliginde s6hret kazanan bir dervis olarak one ¢ikan Sakib Dede, bu sefer ayni
mahfilde Gavsi ile birlikte yetisen ve Gavsi’yi ugradigi iftiradan kurtaran bir dervis olan
Miineccimbast Ahmet Dede’nin kiskanghigmma ugramistir. Miineccimbast Ahmet
Dede’nin Sakib Dede’yi seyhin goziinden diisiirmek iizere yaptiklarini Ahmet Halis Dede

su sozlerle ifade etmektedir:

13

. mukarrabin-i Sultin Mehmedi’den Miineccim Ahmed Dede, ‘urik-1
hasedi ciinban olup hazret-i validi ‘acaba ne tarikiyle Hankah-1 Galata’dan diir
belki bi’l-kiilliyye Istanbul’dan mehcir itme sevdasiyla ba‘zan Gavsi Dede’ye
def‘i babinda diirGg-amiz giift i senid ve ba‘zan enderlin agalarina na-sayeste

kelimat irad ile kulibr inhiraf sadedinde pliyan ...”"%2

Sakib Dede bu durumu fark etmesi iizerine tekrar bir seyahate ¢ikmis ve bu defa
once Edirne’ye ardindan da Rumeli’de bulunan Mevlevihaneleri ziyaret etmek iizere
Balkanlar’a, Gelibolu’ya, Izmir’e, Kahire’ye, Limni’ye ve daha bircok sehre
ugranmustir.’%® Mevlevi irfan muhitindeki bu uzun siireli seyahatinden sonra Sakib Dede,
tekrar Gavsi Ahmet Dede’nin yanma gelmistir.”® Ancak Sakib Dede, Istanbul’a bu
gelisinden sonra da biri Tekirdag, digeri de Konya olmak iizere iki sefere daha ¢ikmais;
Konya seyahati sonrasinda yine Gavsi Ahmet Dede’nin dergihina gelmistir.”® Konya’da,
daha sonra Yenikap:r seyhi olan Nesib Yusuf Dede ve Kibris’ta bir Mevlevi edebi

mubhitinin olusmasini saglayan Siyahi Mustafa Dede ile ayn1 mecliste bulunmustur.’%®

92 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (inceleme-Tenkitli Metin)”, 222-223.
%3 S4kib Dede’nin bu seyahatleri, hakkinda genis bilgi igin bkz. Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii
Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi ~ fi-Menkabeti ~ Hazreti’s-Seyhi’s-Sakibi’l-Ma’nevi  (inceleme-Tenkitli
Metin)”, 223-248.
04 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 248.
95 Sakib Dede’nin Tekirdag ve Konya seyahatleri ve sonrasinda Istanbul’a déniisii hakkinda gegen siireg
ve goristiigli kisiler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-
Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-Sakibi’l-Ma’nevi (inceleme-Tenkitli Metin)”, 248-256.
%6 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 253.

218



Sakib Dede, Konya’dan Istanbul’a déniisiinden sonra, IV. Mehmet’in saltanatinin son
donemlerinde Bagdat’a gitmek istemistir. Bu seyahatin gidis rotasina, daha oOnceki
seyahatlerinde hi¢ ugramadigr Kiitahya’y1r da ekleyen Sakib Dede, burada kendisini
manevi evladi olarak kabul eden Haci Fatima Hanim’in begenisini kazanmistir. Haci
Fatima Hanim’1n yegeni ile evlenen Sakib Dede, bir siire sonra Kiitahya Mevlevihanesi

seyhligine getirilmis ve bu gorevde kirk sekiz sene kalmustir.”%’

Sakib Dede’nin hayatinin biiyiik bir kisminin seyahatler ile gecmis olmasi
tezkirelerin de tlizerinde 6zellikle durdugu bir husus olmustur. Salim, Sakib Dede’nin
bircok kere seyahat ettigini *... nice miiddet seyr ii seyahatden sonra ...”"%, Esrar Dede
ise “... ba‘de vefati’l-miirebbi ihtiyar-1 seyahat-1 leyl i nehar ve gest Ui giizar-1 dar u diyar

25709

ve temasa-y1 ‘acayib-i asar-1 Hiildavendigar iderek ... ifadeleriyle belirtmistir.

Mevlevilige intisabindan sonraki siirecin biiyiik bir kismimni Mevlevi irfan
mubhitinde seyahat ederek geciren Sakib Dede, Galata Mevlevihanesi’nde kesintisiz bir
sekilde uzun yillar bulunmus gériinmemektedir. Sairin, istanbul’dan ayrildiktan ne kadar
siire sonra dergaha geri dondiigii ve bu doniislerinde Galata’da kag yil kaldigi hakkinda
net bilgiler yoktur. Fatin, Sakib Dede nin Edirne Mevlevihanesi’ne gidip tekrar Istanbul’a
dondiikten sonraki siirecte kentte uzun siire kaldigin1 ve sonra Konya’ya gittigini, “...
tekrar Dersaadet’e avdet ve birgok vakt ikdmetten sonra asitan-1 saddet-asiyan-1 hazret-i

pir (kudduse sirrihu’l-miinire) ri-mal-1 ubfidiyyet olmak iizere Konya’ya azimet ...”"1°

7 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 262-271.
798 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 158.
99 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 62.Sakib Dede nin bu yoniine, Ramiz, Addb-1 Zurafi’da
“... biraz eyyam dahi seyr i seyahat idiip ...” 56; Mehmed Tevfik, Kdfile-i Su’ard’da ... asitane-i Hazret-
i Mevlana’dan ahz-1 indbet edip nice miiddet seyr i seyahatden sonra ...” 141, sozleri ile deginmislerdir.
"0 Fatin Davud, Hatimetii’I-Es ar, 61.

219



ciimleleri ile belirtmis olsa da Sakib Dede’nin bu iki seyahat arasinda Istanbul’dan

ayrildigma dair bilgiler Tufeyl’de yer almaktadir.’*

Sakib Dede, Galata mahfilinde bulundugu siirece, dergahta kendisi gibi sair olan
derviglerle tnsiyet kurmustur. Kendisi gibi Kopriiliiler tarafindan yetistirilen ve
dolayistyla ayn1 patronaj ag1 icerisinde bulunan Fasth Ahmet Dede ile olan yakinligini,
Sakib Dede Sefine-i Nefise-i Mevleviyan’da Fasih’in kara kalem bir resmine yaptigi

yorum lizerinden su sdzlerle belirtmistir:

“ ... fakir-i kem-biza‘a badi-i nazarda tahsin eyledigim hasebiyle s <) ga Gl u
AL Ges 4a 5 me o 4 23l ‘jbaret-i nezaket-meshdnlariyla mukabele
buyurduklarinda seri‘an dakika-i muradlarina intikal ve Oss npal 5 78 O pa

<l ‘ynvamyla tedarik ettigimde ...” 712

Sakib Dede’nin, Galata mahfilinde bulunan sairlerle olan iletisimi ya da
yakihiginin takibi, sairin siirlerinde odak olarak Mevleviligi segcmesi ve genelde bu odak

3 dolayisiyla miimkiin olmasa da Sefine-i Nefise-i

etrafinda yazmis olmasi
Mevleviydn’da yer alan kayitlarda Sakib Dede’nin Gavsi Ahmet Dede terbiyesiyle yetisen
Sami Yunus Dede ile de hemhal oldugu anlagilmaktadir.”** Sakib Dede, yalnizca Galata
mahfilinde yetisen sairler ile degil ayn1 zamanda Istanbul Mevlevi muhiti igerisindeki
diger isimlerle de iletisim halinde olmustur. Naci Ahmet Dede’nin Yenikapi seyhi oldugu

dénemde kari-i Mesnevi olan Pindari Ahmet Dede (6.1120/1709)’nin sohbetlerinde

bulunan Sakib Dede, bu hususu yine Sefine-i Nefise-i Mevleviydn 'da belirtmistir.”*®

"1 Sakib Dede’nin bu dénemdeki seyahatleri hakkinda genis bilgi igin bkz. Aksoy “Ahmed Halis Dede,
Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli
Metin)”, 223-248.
2 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2349-2350.
13 Sakib Dede’nin siirlerindeki bu tutumu hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Ahmet Ar1, Sdkib Dede ve Divin
(Ankara: Akgag, 2003), 31-49.
74 Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2253.
5 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2433.

220



Mevlevi irfan muhitindeki seyahatleri ile 6ne ¢ikan Sakib Dede’nin, Istanbul
Mevlevi muhitinde, Galata mahfili disinda yer alan sairlerin de bulundugu bir grup
dervisle ¢iktig1 Kahire yolculugu, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de 6ne ¢ikan ve Esrar
Dede’nin, bu yolculuga katilan her bir sair ile ilgili bilgi verirken 6zellikle belirttigi bir
husustur. 1688-89 yilinda basladigini tespit ettigimiz bu yolculuga,’*® Sakib Dede ile
birlikte Lebib, Hasib, Hizir Handi, Miineccimbast Ahmet Dede ve Nesib Yusuf Dede
katilmistir.”'” Bu sairlerden Miineccimbasi Ahmet Dede, Sakib Dede ile ayn1 mahfile
devam eden bir isim iken Lebib’in Istanbul’da hangi Mevlevihane seyhine intisap ettigi
bilinmemekle birlikte, Celveti iken Kahire yolculugundan sonra Nesib Dede ile
musahabede bulundugu ve Mevlevi oldugu Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de
kayithdir.”*® Lebib gibi Hasib’in de bu seyahat 6ncesinde Istanbul Mevlevihanelerinden
hangisine devam ettigi hakkinda kesin bir bilgi yoktur. Kahire seyahati dncesinde
Mevlevilige intisap eden Nesib ise Konya’dan Istanbul’a gelen bir dervistir. Hizir Handi
Dede ise donemin Kahire Mevlevihanesi Seyhi Siyahi Dede’nin mahfilinden Istanbul’a

55719

“... ba‘z1 mesalih-i slriyye tanzimi igiin ... gonderilmistir.

Sakib Dede, Mevlevi irfan mubhiti icerisinde yaptig1 seyahatlerin ardindan
Istanbul’a her gelisinde tekrar Gavsi Ahmet Dede’nin mahfiline dahil olmustur. Bu
donemlerde Yenikap1 seyhi olan Naci Ahmet Dede ve Besiktas seyhi olan Cengi Yusuf

Dede’nin mabhfillerine de devam ettigi bilinen’?® Sakib Dede’nin mahfildeki sairlerle ya

716 Tstanbul muhitindeki dervislerin ¢ikt1g1 bu yolculugun tarihi, Esrar Dede’nin, Nesib Yusuf Dede’nin

Istanbul’a geldikten sonra 1099 senesinde Miineccimbasi ile birlikte Siyahi Dede’nin hizmetinde

bulundugu kaydindan ve Miineccimbasi’nin ayni tarihte Kahire’ye gittigini belirttigi kisimlardan

anlagilmaktadir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 30, 285.

17 Bu seyahatin gectigi kisimlar igin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 62, 85, 103, 270,

285.

18 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 270.

19 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 103.

20 Sakib Dede’nin, Yenikap1 ve Besiktas Mevlevihanesi ile olan ilgisi ve bu mahfillerde yer almug

oldugunun kaydi, Sefine-i Nefise-i Mevleviyin’da ve Tufeyl’de yer almaktadir. Sakib Dede, Naci Ahmet

Dede’nin kari-i Mesnevi’si olan Pindari Ahmet Dede ile dostluk iligkisinin oldugunu, eserinde belirtmistir.

Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2433. Besiktas

Mevlevihanesi ile olan iletisiminin ise Tufeyl’de yer alan IV. Mehmet’in Besiktas Mevlevihanesi’nde

yapilan sema ayinlerine katildig1 ve bu sirada Sakib Dede’nin arasinda bulundugu dervislerle goriistiigii
221



da bu mabhfillerde etkin olan patronlarla kurdugu iliski Divdn’ina yanstmamistir. Ancak
Sefine-i Nefise-i Mevleviydn’da, bulundugu mahfillerdeki sairlerle iliskisini edebi eserler
tizerinden bir degerlendirmeye ve anlatima tabi tutmayan Sakib Dede, buna ragmen
eserinde Istanbul Mevlevi muhitinde yetisen saitlerin birbirleri ile olan iliskisi ve bu

iliskinin edebi eserler iizerinden nasil gelistigi hakkinda bilgi vermistir.’%

Sakib Dede’nin Mevlevilige intisap etmesinde etkisi olan Fevzi, Esrar Dede’nin
kayitlarinda belirttigine gére Fazil Mustafa Pasa’nin katipligini yapmis ve Sakib Dede ile
sohbet etmistir.”?? Tufeyl’de Fevzi’nin, Fazil Mustafa Pasa’nin musahibi ve ... sahib-i

hiiner ve sair bir merd-i fazi1 ...”"%

oldugu kayitlidir. 1101/1689 yilinin sonlarinda vefat
etmis olan sairin Galata Mevlevihanesi’ne devam edip etmedigi hakkinda kesin bilgiler
olmamakla birlikte, bu tekkeye intisap eden sairlerin hayatinda etkin bir patron olan Fazil
Mustafa Paga’ya katiplik yapmis olmasi dolayisiyla Galata Mevlevihanesi ile etkilesim
hélinde oldugu diisiiniilebilir. Sairin Istanbul Mevlevi muhitine ne zaman ve hangi seyh
doneminde dahil oldugu da net olarak bilinmemekle birlikte, Tufeyl 'de yer alan bilgilere
gore Cehrin Seferi’nden once (1678) Mevlevilik ile tanismis olmas1,’?* sairin Gavsi

Ahmet Dede’nin Galata mesihatinin ilk yillarinda ya da dnceki donemlerde Mevlevi

oldugunu diisiindiirmektedir. Cehrin Seferi’nden sonra Istanbul’dan ayrildig1 anlagilan

kaydindan anlagilmaktadir. Bkz, Aksoy, “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-
Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 222-223.
2L Sefine-i Nefise-i Mevleviydn, bu yoniiyle tezimizde kullanilan temel kaynaklardan biri olmus, sairlerin
hamileri olan seyhler ile olan iligkileri bu eserde yer alan verilerden yola ¢ikilarak tespit edilmistir. Esrar
Dede’nin Sefine-i Nefise-i Mevleviydn’m sair tezkiresi olmadigi hakkinda, Dervis Taib maddesinde yapms
oldugu degerlendirme igin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Suard-y1 Mevleviyye, 61.
22 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevieviyye, 253. Yunus Kaplan’in Fevzi Divini iizerine yaptig
caligmada, tezkirelerde, 17. Asirda yasamis olan iki Fevzi’den bahsedildigi belirtilmis ve bu tezkireler
arasinda Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye zikr edilmemistir. Ancak, Kaplan’m inceledigi Divdn’da sairin
Cehrin Seferi doniisiine diistirdiigli bir tarih manzumesinden ve yine Abdiilhalim Celebi’nin ogullarinin
stinnetine diisiiriilen Farsga bir tarihten hareketle s6z konusu ¢alismaya konu olan sairin, Sakib Dede’nin
hiicredas1 olan Fevzi oldugu sdylenebilir. Fevzi Divdn’1 hakkinda genis bilgi ve ilgili manzumeler i¢in Bkz.
Yunus Kaplan, “17. Yiizy1l Sairlerinden Fevzi Divami”, (Doktora Tezi, Ondokuz Mayis Universitesi, 2008),
338, 347.
23 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 194.
24 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 202.

222



sair, Sam Mevlevihanesi seyhlerinden Hamza Dede’ye intisap etmis ve vefatina kadar
burada kalmistir.”?® Fevzi, terkib-i bent seklinde yazdig1 na’tinin 4. bendinde yer alan

asagidaki misralarda, bir¢ok tarikata intisap ettigini belirtir.

Ne Halveti vii ne Naksibendi

Ne Celveti vii ne Mevleviyyet’2®

Tufeyl’de, Fevzi’nin Sakib Dede’ye Mevleviligi anlatirken Mevlana, Sems ve
diger Mevlevi biiylikleri hakkindaki anlatilar1 ve kendisinin siirlerini de kullandigi
kayithidir.”?” Sairin, Sakib Dede’ye Mevlevilik hakkinda bilgi verirken dogrudan hem
tarikatin kendi edebi muhiti igerisinde olusan anlatilardan hem de kendi edebi
tiriinlerinden faydalanmis olmasi; Mevlevi gelenek igerisinde, tarikata intisap eden ya da
tarikat ile bag kurmaya baslayan kisilere edebi iiriinler araciligiyla bir tanitim ya da

propaganda yapildigin1 gostermektedir.

Fevzi ile aynm1 mahlasa sahip, ancak koken olarak Bosnali olan ve genglik
yillarinda Istanbul’da Galata Mevlevihanesi’ne intisap etmis bir baska Fevzi de
kaynaklarda yer almaktadir.””® Edin Imamovi¢’in verdigi bilgilere gore, 1081/1670-77
tarthinde Blagay’da dogdugu tahmin edilen Fevzi, ilk tahsilini burada aldiktan sonra
Galata Mevlevihanesi’'nde uzun yillar Fars¢a ve Mesnevi iizerine dersler almis ve
sonrasinda Mostar’a donmiistiir. Mostar Mevlevihanesi seyhligi yapan sair, 1160/1747-
48’de burada vefat etmistir.”?® Sairin 1670-1677 yilinda dogdugu ve ilk tahsilini Bosna’da

aldiktan sonra Galata’ya intisap ettigi bilindigine gore, bu intisap yillar1 1677-78 yilinda

25 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 253. Kaplan’m tespitlerine gore Fevzi Divan’inda yer alan
tarih manzumelerinden yola ¢ikilarak sairin 1678’den sonra vefat ettigi ve vefat yerinin Mekke oldugu
kaydedilmistir. Bkz.Kaplan, “17. Yiizyil Sairlerinden Fevzi Divam”, 3-4, 8-9.

26 Kaplan, “17. Yiizyil Sairlerinden Fevzi Divam”, 181.

2 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (inceleme-Tenkitli Metin)”, 202. Kaplan’in hazirladigi Divdn’da sairin Mevlana
Ovgiisiine yer veren bir siiri bulunmamaktadir.

28 Alena Catovic, http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi (erisim 9.8.2021)

729 Sair hakkinda bilgi i¢in bkz. Edin Imamovig, “Bosna Hersek’te Mevlevilik ve Isa Bey Tekkesi”, Yiiksek
Lisans Tezi, Uludag Universitesi, 2017), 56-57.

223


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi

seyh olan Gavsi Dede donemine denk gelmektedir. Biilbiilistan adli Farsca bir eser

%0 Sairin Galata

kaleme alan Fevzi, Mostar’da Mesnevi dersleri okutmustur.’
Mevlevihanesi ve burada yetistigi donemde ayni ortamda bulundugu sairler hakkinda
Biilbiilistan’inda bir bilgi olmasa da’®! Fevzi, Istanbul Mevlevi muhitinde yetiserek
buradaki kiiltiir ortamin1 Mostar’a tasimis goriinmektedir. Zira Imamovi¢’in verdigi
bilgilere gore bu donemde Mostar, Bosna topraklarinda Osmanli klasik Kkiiltiiriiniin

tasrada temsil edildigi merkezlerden biri konumunda olmustur.”3?

Gavsi Ahmet Dede déneminde, Mostarli Fevzi gibi Istanbul disindan gelen ve
Galata Mevlevihanesi’ne intisap eden bir baska isim ise Musullu Sdm1i Yunus Dede’dir. "3
Sami Yunus Dede’nin “siyt-i kemalat:”®* Kaptan Mustafa Pasa (Musahip/Damat)
(6.1098/1686-87) tarafindan duyulunca Istanbul’a cagrilmistir.”*® Safiyi’nin kayitlarina
gdre uzun yillar Mustafa Pasa’nin musahipligini ve nedimligini yapan sair, ilahi cezbeye

kapilinca Galata Mevlevihanesi’ne intisap etmistir.”*® Esrar Dede, SAmi Yunus’un Galata

(13

mahfiline dahil olusunu Gavsi Dede’nin, “... mecalis-i mukabelatda istima‘-1 va‘z-1

95737

tezkir-i Mesnevi’lerinden miite’eSSir ... olmasi ile iliskilendirmistir. Sakib Dede,

sairin Gavsi Ahmet Dede’ye intisap etmesinin ardindan, uzun yillar burada hiicrenisin

(13

olup diinyevi islerden elini ¢ektigini belirttikten sonra Sdmi Yunus Dede’nin “... piir-

clig-1 icad-1 asar-1 bedi‘a edip rize-i h“an-1 na‘'ma-y1 ni‘met-hane-i kariha-i

730 Biilbiilistan hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Ibrahim Altinay, “Mostarli Fevzi’nin Biilbiilistan’1 (Metin

Inceleme- Terciime-Transkripsiyon)”, (Yiiksek Lisans Tezi, Siileyman Demirel Universitesi, 2019).
Altinay, Yunus Kaplan’in Fevzi’nin hayati hakkinda tezkirelerden elde ettigi bilgileri kullanmis ve dogum
yeri Bosna olan ve sonradan Istanbul’a yerlestigi kaydedilen Fevzi’nin, Mostarli Fevzi olabilecegini
kaydetmistir. Bkz. Altinay, “Mostarli Fevzi’nin Biilbiilistin’1 (Metin Inceleme- Terciime-Transkripsiyon)”,
4.
31 Biilbiilistan’da gegen sahislar hakkinda bilgi i¢in bkz. Altinay, “Mostarli Fevzi’nin Biilbiilistdn’1 (Metin
Inceleme- Terciime-Transkripsiyon)”, 125-140.
732 Bkz Imamovic, “Bosna Hersek’te Mevlevilik ve Isa Bey Tekkesi”, 54.
733 Sami Yunus Dede’nin hayati ve eserleri hakkinda genis bilgi igin bkz. Necip Fazil Duru, Musullu Sami
Yiinus ve Eserleri, (Ankara: Gece Kitapligi, 2017).
734 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 149.
735 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2251.
736 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 278. Seyhi, Sdmi Yunus Dede’nin Diyarbakir’da alaybeyi iken bu gorevini
birakip Mevlevilige intisap ettigini kaydetmistir. Bkz. Seyhi, Vekdyiuu'l-Fuzald, c.2, 1612.
7387 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 149.

224



vekkadelerinden siihanveran-1 ‘asrlart mugtenim-i meva’id-i feva’id-i ma‘ani-i bakire
...”8 oldugunu vurgular. Sami Yunus Dede, Gavsi Ahmet Dede’ye intisap etmeden dnce
de siir ile ilgilenen ve bu alandaki basaris1 dolayisiyla Istanbul’a ¢agirilmis bir sairdir ve
Sakib Dede’nin sair hakkindaki verdigi bilgilere dayanarak, Sami Yunus’un bu yoniini
Galata mahfilinde de arttirarak devam ettirdigi sonucuna ulasilabilir. Sakib Dede’nin
sairin siirlerine Oornek olarak kaydettigi gazel hakkinda kullandigi “Ve manzimat-1
miilemma‘larindan ve esna-y1 inabet-i dergah-1 Mevleviyye’de ser-zede olan ‘asikane vii

‘arifane giifte-i dil-pezirlerinden”"°

ifadelerinden, Saim1 Yunus Dede’nin dergaha intisab1
sirasinda Sakib Dede’nin de Galata mahfilinde bulundugu ve bu esnada Sami Yunus

Dede’nin siir okudugu anlagilmaktadir.

Sakib Dede, Sami Yunus Dede nin sairliginin, Saib-i Isfahani ile arasinda gegen
bir miisAare sonucunda Saib-i Isfahani’ye elsine-i selasede iistiin geldigini 6zellikle
belirtmistir.”*® Bu anlatidan, Musahip Mustafa Pasa’nin patronaj a1 icerisinde yer alan
Sami Yunus Dede’nin sairliginin, bu ag icerisinde kabul gordiigii gibi Istanbul Mevlevi
muhitinde yer alan bir sair olarak Mevlevi irfan mubhiti icerisinde de onaylandigi
sonucuna ulasilir. Yine Sakib Dede’nin kayitlarindan sairin Saib-i Isfahani ile olan bu
sohbetinin, sairin Galata Mevlevihanesi’ne intisabindan sonra gerceklestigi
anlasilmaktadir. Sdmi Yunus Dede’nin bu seyahati sirasinda, patronu Musahip Mustafa
Pasa tarafindan ozlendigi ve tekrar Istanbul’a cagirildigini Sakib Dede asagidaki
ifadelerle belirtmektedir: “... ba‘de zamanin vezir-i misariin-ileyh, hasret-i sohbet-i
safvet-semirleri galebe edip yine niydz-mend-i miilazemet olmagla sardylarina nakl

etdirip kema-fi’s-sabik, mugtenim-i {ins-i rihanileri olmusdur.”’4!

738 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2251-2252.
739 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2252.
40 Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)?, 2252. Esrar
Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 149.
41 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2253.
225



Talibi Hasan Dede de Gavsi doneminde Galata Mevlevihanesi’ne gelen
suaradandir. Sair, Istanbul’a gelmeden dnce Selanik Mevlevihanesi Seyhi Vecdi Dede’ye
intisap etmis ve seyhinin 6liimii iizerine dergahin postnisini olmustur.’*? Buradaki gorevi,
“... ba'z1 erbab-1 ta‘assubufi tezviratiyla ref” olinup bi-kaza’illah tekrar meslek-i aba vii
ecdadina niik1”"*® olmus ve bir siire kadilik yaptiktan sonra tekrar Istanbul’da Gavsi
Dede’ye intisap etmistir.** Talibi Dede, Galata Mevlevihanesi’'nde tecdid-i inabet
ettikten sonra yeniden Selanik seyhligine atanmis ve Galata Mevlevihanesi’nden

ayrilmastir.

Fasth Ahmet Dede ve Sami1 Yunus Dede gibi memur iken gorevinden vazgegen
ve Mevlevilige intisap edip Galata Mevlevihanesi’ne devam eden bir baska sair ise Sekip
Omer Dede (6. 1135/1722-23)’dir. Sair ve kad1 Ali Nikati’nin kardesi olan Sekip Omer
Dede’nin,’*® Talibi Hasan Dede gibi Galata Mevlevihanesi’nde uzun siire kalmadig1
anlasilmaktadir. Kaynaklarda, sairin Gavsi Ahmet Dede’ye intisap ettigine dair kesin bir

13

bilgi bulunmamakla birlikte Safayi, sairin Bursa’da bir siire kaldiktan sonra

Istanbil’a gelip Galata ve Yefiikapu Mevlevi-hanesi’'nde karar ...”"%

eyledigini
belirtmektedir. Sairin 6liim tarihi olan 1135/1722-23 ve bir siire de Konya’da kaldigi,
ardindan Afyon ve Halep Mevlevihanesi seyhi oldugu’’ goz oniine alindiginda, Sekib

Omer Dede’nin Gavsi Dede ve Pindari Ahmet Dede déneminde Galata ve Yenikapi

dergahlarina devam ettigi anlagilmaktadir.

Gavsi Ahmet Dede’nin mahfiline gelen ve bu donemde dergahta uzun bir siire

kalmadigint tahmin ettigimiz isimlerden birisi de Pindari Ahmet Dede

742 Ali Enver, Semahdne-i Edeb, 199.
43 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 192,
744 Ali Enver, Semahdne-i Edeb, 199.
745 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 192 Nikati ve Divan’1 hakkinda genis bilgi icin bkz. Ahmet
Topal, “Divan Sairi Ali Nikati ve Bilinmeyen Divam”, Tiirk Dili ve Edebiyati Dergisi, 1 (2020): 108-128.
746 Safayi, TezKire-i Safdyi, 324.
747 Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevieviyye, 158. Ramiz, Adab-1 Zurafd, 174. Mehmed Siireyya, Sicill-i
Osmani, c.5, 1574. Fatin, Hdtimetii 'l-Esdr, 274.

226



(6.112071709)’dir.”*® Gavsi Ahmet Dede’nin dergaha as¢ibasi olarak tayin ettigi dervis,
bu goreve heniiz layik olmadigmi belirterek dergadhtan ayrilmis ve Edirne
Mevlevihanesi’ne gitmistir.*® Esrar Dede, Pindari Ahmet Dede’nin “si‘r il insadan vaye-

dar” oldugunu ancak eserlerine ulasamadigini belirtmistir.”°

Galata Mevlevihanesi'ne Gavsi Ahmet Dede doneminde intisap eden ve
Mevlevi irfan mubhiti i¢erisinde 6nemli bir yeri olan bir bagka dervis ise Nayi Osman Dede
(6.1142/1729-30) dir. Dergahin Gavsi Dede’den sonraki postnisini olan’! sair hakkinda
bilgi veren tezkirelerde, Nayl Osman Dede’nin sairliginden ziyade musikisinasligina
vurgu yapilmis olmast onun, dergdh igerisinde sairligi ile 6n planda olmadigini
gosterir.”? Sefine-i Nefise-i Mevleviydn’da Nayi’nin musiki alanindaki basarisi
vurgulandiktan sonra, ... inga-y1 asar-1 nazmiyyede dahi dest-i tabi‘at-1 safiyyeleri bala-

y1 dest-i hem-karan-1 nazm”">3

ifadeleri ile sairligi de dile getirilmistir. Gavsi Ahmet
Dede’nin rehberliginde yetisen Nayi Osman Dede’nin, Galata Mevlevihanesi’nde on
sekiz y1l neyzenbasilik goérevinde bulundugunu Salim haber verir.”* Gavsi Ahmet Dede
doneminde Mesnevihan olan Nayi Osman Dede, bu donemde IV. Mehmet’in musiki
alanindaki sohretini duymasi tizerine Edirne’ye davet edilmistir. Burada, huzurunda icra

edilen ayinden etkilenen padisah, Nayi Osman Dede’yi saraya almak istemisse de o bunu

kabul etmemis ve seyhinin hizmetinde olmay1 se¢mistir.”® Sair, Gavsi Ahmet Dede’nin

748 Pindari Ahmet Dede, Yenikapt Mevlevihanesi’nde Naci Ahmet Dede déneminde bir siire vekaleten
seyhlik yapmistir. Bkz. Bayram Ali Kaya, Tekke Kapust, (Istanbul: Zeytin Burnu Belediyesi Kiiltiir Yay.,
2012), 75.
9 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2429-2430. Ihtifalci
Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 101.
70 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 255.
1 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1716.
52 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 669. Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 417-418. Fatin, Hatimetii'I-Esdr, 469.
53 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1992.
54 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 417.
5 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1993.
227



1108-09/1697-98 yilinda vefat etmesi tlizerine Galata Mevlevihanesi postnisini

olmustur.”®

Gavsl Ahmet Dede’nin seyhligi yillarinda Galata Mevlevihanesi, Simi Yunus
ve Fasth Ahmet Dede gibi tekkeye intisap etmeden dnce de siir ile ilgilenen ve bu yonii
ile meshur olan isimlerin dahil oldugu bir mahfil haline gelmistir. Bu doénem ayni
zamanda Naci Osman Dede’nin ve Dervis Celebi’nin seyhlikleri doneminde kisa stireli
de olsa dergdhtaki sair varligmin azaldigi bir zaman aralifindan sonra, Galata
Mevlevihanesi’ndeki sair sayisinin, Arzi Mehmet Dede doneminde oldugu gibi artisa
gectigi bir zaman araligidir. Bu artigta kanaatimizce, iki temel husus etkili olmustur;
Birincisi, Gavsi Ahmet Dede’nin mesihatinin ilk yedi yilindan sonra Kadizadeli
baskisinin azalmasi ve sema yasaginin kalkmasidir. Ikincisi ise Gavsi Ahmet Dede’nin
sairliginin, Arzi Mehmet Dede tarafindan da onaylanmis olmasi ve Gavsi’'nin yalnizca

mutasavvifligi ile degil ayn1 zamanda sairligi ile de 6ne ¢ikabilmis bir seyh olmasidir.

Kadizadeli etkisinin azalmasiyla birlikte siyasal elitlerin Mevlevilere yonelik
tutumlarinin olumlu yone evrilmesi ile tarikatin, otorite ve karizmasmin siyasiler
tarafindan da onaylanmasi; daha once de bahsedildigi gibi, devrin sultan1 IV. Mehmet’in
bu donemde Mevleviler ile iyi iliskiler gelistirmesi ve seyhlere ihsanda bulunmasi;
sanatcilarin Galata Mevlevihanesi’ne devam etmesine zemin hazirlamistir. Kendilerini
bir dervis olarak yetistirirken ayn1 zamanda; Gavsi ve ondan 6nceki seyhler doneminde
bir edebiyat mahfili haline getirilen, siirlerin seyhler tarafindan okundugu, elestirildigi bir
mekanda sairlik yonlerini de ortaya ¢ikarabilecekleri hazir bir ortam olmasi dolayisiyla

Mevlevi miintesipleri, sanat¢t ve dervis kimliklerini burada birlestirebilmislerdir.

Gavsi Ahmet Dede donemi, Galata Mevlevihanesi’ne intisap eden sair sayisinin

arttig1 bir donem olsa da bu artisin Gavsi’den sonra gelen seyhler tarafindan devam

6 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1992.
228



ettirilemedigi goriiliir. Gavsl Ahmet Dede’den sonra seyh olan Nayi Osman Dede’nin
mesihat1 yillarinda ve sonrasinda tekkeye intisap eden sair sayisinda ciddi bir azalma
olmustur. Bu yonii ile Gavsi Ahmet Dede donemi; Galata Mevlevihanesi’nin yalnizca
Mevlevi dervisleri yetistiren bir tekke olarak degil, ayn1 zamanda devrin etkin edebiyat
mahfillerinden biri haline gelmesi yoniiyle bir yiikselis donemini temsil etmekle birlikte,
dergahin edebiyat mahfili olma yoniiniin diisiisiiniin de basladig1 bir donemdir. Zira Gavsi
Ahmet Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili haline
gelmesinde Rustihi’den itibaren seyh olan Mevlevi dervislerinin, ayn1 zamanda mahfilde
dogrudan sair seyhler tarafindan yetistirilmis olmalar etkilidir. Adem Dede, Galata seyhi
olmadan 6nce Konya’da Rusthi’nin egitiminden gegmis; Arzi Mehmet Dede ise Adem
Dede tarafindan edebi yonden de yetistirilmis bir sairdir. Naci Ahmet Dede ise Galata’ya
gelmeden 6nce Bursa Mevlevihanesi Seyhi Salih Zihni Dede tarafindan yetistirilmis bir
sair seyhtir. Yine Gavsi Ahmet Dede de dogrudan Arzi Mehmet Dede’nin hamiliginde
yetismis, siirleri bu seyh tarafindan odiillendirilmistir. Ancak Gavsi Ahmet Dede’den
sonra seyh olan Nayi Osman Dede’nin sair yonii olsa da seyhin musikisinasligi sairliginin
oniline gecmistir. Bu sebeple, Gavsi Ahmet Dede’nin vefatindan Seyh Galib’in postnisin
olmasina kadar gecen zaman aralig1, Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olma
islevine sahip oldugu ikinci déneminin -nispeten- kademeli bir sekilde kesintiye ugradigi

bir siireci temsil etmektedir.

Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili seklinde de degerlendirildigi bu
ikinci donemin bitis devresi olarak degerlendirdigimiz siireg, sairligi ile iinlii olan
seyhlerin bu donemde postnisin olmamas1 ve dolayisiyla sair dervis yetistirememeleri
nedeniyle, Nayi Osman Dede doneminden Seyh Géalib’in Galata seyhi oldugu yila kadar

(1697-98 — 1791) toplu bir sekilde degerlendirilmistir.

229



2.2.7. Nayi Osman Dede’nin Mesihatindan Seyh Galib’in Mesihatina Kadar Olan
Siire¢ (1697-98 — 1790)

Gavsl Ahmet Dede’nin seyhliginden sonra Galata seyhi olan Nayi Osman Dede,
Gavsi déneminde tekkede musiki, hat ve edebiyat egitimi almustir.”>’ Nayi Osman
Dede’nin sairligi hakkinda bilgi veren Salim’in tezkiresinde verdigi siir 6rneginin bizzat
sairin kendisi tarafindan yollanmasi ise Nayi Osman Dede’nin devrinde sair olarak kabul
edilen bir seyh oldugunu gosterir.”® Miijgan Cakir, Nayi Osman Dede’nin hayat: ve
Ravzatii’l-Icaz adli eseri hakkinda hazirladigi doktora tezinde de sairin siirlerinin,
Mevlevi zevkini yansitan basarili drnekler oldugunu belirtmistir.”® Ancak daha énce de

belirtildigi gibi Nayi’'nin sairligi, musikisinasliginin éniine gegmemistir.

Ravzatii’l-Icdz 1n yani sira beste ve giiftesini kendisinin hazirladigi Mirdciyye’sini
Nayi Osman Dede, Galata seyhi oldugu donemde hazirlamigtir. Nayi, Miraciyye’yi
Ussaki Seyhi Salahaddin-i Ussaki (6.29 Muharrem 1197/4 Ocak 1783), Celveti Seyhi
Mustafa Hagim Efendi (6.1197(1783) ve Ali Aldeddin Efendi (6.1143/1730) ile birlikte,
Nasthi Efendi Tekkesi’nde bir araya geldikleri sirada kendisinden boyle bir eser talep
edilmesi {izerine kaleme almistir.”®® Vassaf’in kayitlarinda gegen bu bilgi, Nayi Osman
Dede’nin seyhligi doneminde farkli tekkelerde bir araya gelen mutasavvif sairlerin sohbet

meclislerinde birbirlerine sdyledikleri nazirelerin yani sira, birbirlerinden litiirjik

ST Erdemir, Anadolu Sahas1 Musikisinas Divan Sairleri, 315. Miistakimzade Siileyman Saadeddin, Tuhfe-
i Hattdtin, (Istanbul: Devlet Matbaasi, 1928), 297-298.

58 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 418.

™ Miijgan Cakir, “Nayi Osman Dede, Hayati, Eserleri ve Ravzatii’l-icaz fi’l-Mu’cizati’l-Miimtaz
(Doktora Tezi, Marmara Universitesi, 1998), LI-LIIl. Nayi’nin sairligi hakkindaki olumlu yorumlara
ragmen Metin Akar, Nayi’nin Miraciyye’si tizerinden seyhin sairligi hakkinda yaptig1 degerlendirmede;
eserin lirizm ve edebi sanatlar yoniiyle eksik oldugunu belirtir. Bkz. Metin Akar, “Nayi Osman Dede ve
Mi’raciye’si”, Selcuk Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Dergisi, 1 (1981): 12.

760 Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.4, 72.

595
1

230



malzeme olarak da kullanilabilecek edebi eserler talebinde bulunduklarini
gostermektedir. Ayni sohbet meclisinde bulunan Saldhi’nin tiiriiniin ilk 6rnegi olan
Regaibiyye’yl yazmasinda Nayi Osman Dede’nin Mirdciyye’sinin etkili olmasi, devrin
tekkelerinde olusan sohbet meclisleri igerisinde, edebiyat iizerine konusuldugunu, edebi
eserlerin dini ifadeyi temsil ve belli glinlerde litiirjik malzeme olarak kullanilmak iizere

tasarlandigini gostermesi bakimindan dikkat cekicidir.’®?

Nayi Osman Dede’nin mesihati yillarinda Dervis Lisani, dergihta bulunan
sairlerdendir.”®® Bu yillarda dergahta yetistigini tespit ettigimiz tek isim, Nayi Osman

Dede’nin oglu Sirri Abdiilbaki Dede’dir.

Nayl Osman Dede’den sonra Galata Mevlevihanesi’nin seyhi olan Sirrl
Abdiilbaki Dede, Ramiz’in kayitlarina gore sairligi olan bir seyhtir.’®® Bursali Mehmet
Tahir’in ise seyhin siirlerine rnek olarak verdigi bir miinacat: vardir.”®* Bu dénemde
dergaha intisap eden yeni bir sair adina kayitlarda rastlanmamaktadir. Sirri Dede donemi
ayni zamanda Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olma islevine de sahip

oldugu ikinci dénemin sona ermeye basladig: yillardir.

Surri Abdulbaki Dede’den sonra postnisin olan isimlerden Selim Dede
(6.1191/1777)’ye Dervis Seyda’nin intisap ettigi bilinmektedir.”®® Ancak Nayi Osman
Dede ile birlikte dergadhta musikisinas yetistirme geleneginin etkisi siirmiis ve Dervig
Seyda da bu déonemde Esrar Dede’nin ... fenn-i msiki iktisdbiyla ta‘ayyiis miilahazasin

iderek Mevlevihanelere duhil ve Galata seyhi Selim Dede merhiimdan sikkepiis--1 indbet

761 Salahi’nin Regaibiyye’si hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Mehmet Akkus, “Edebiyatimizda Regaibiyye ve

Salahi’nin Matla’u’l-Fecr’i”, AUIFD, XXXI1 (1992): 129-153. Regaibiyye’nin yazilmasinin talep edildigi
mecliste Nayl Osman Dede, Hasim Efendi ve Salahi’nin ayni anda bulunmadiklar1 ancak daha sonralari,
Salahi’den Miraciyye gibi bir eser yazilmasmin talep edildigi de Vassaf ve M. Ismet Uzun tarafindan
belirtilmistir. Bu konuda genis bilgi icin bkz. Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.4, 72. Mustafa Ismet Uzun,
“Regaibiyye”, DIA, c.34 iginde, (Istanbul: TDV Yay., 2007), 536.
762 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 269.
763 Ramiz, Adab-1 Zurafd, 158.
764 Bursali Mehmet Tahir, Osmanl Miiellifleri, c.1, 91.
765 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 166.

231



ve mehere-i ihvan-1 tarikatdan ta‘lim-i nay-zeni vii Ayin-h"ani idiip”"%®

ifadelerine gore
dergdhta siirden ziyade musiki egitimi almistir.  Ancak Dervis Seyda, Galata
Mevlevihanesi’nde egitim alip dervis olduktan sonra Yenikapi Mevlevihanesi’ne gecmis
ve dergadhin kudiimzenbasi olmustur. Esrar Dede’nin sair hakkinda musikisinashigini
ovdiikten sonra “Be-himmet-i piran es‘arda dahi asar-1 tab‘1 kem olmayup bu ebyat

25767

es aridandur. ifadelerinden yola ¢ikarak Seyda’nin da dergahta sairliginden ziyade

musikisinashigi ile 6n plana ¢iktig1 anlasilabilir.

Galata mahfilinin bu kirilma déneminde dergdha devam ettigini tespit ettigimiz
son isim ise Seyh Galib’tir. Selim Dede’den sonra Galata postniginligine getirilen
seyhlerden olan Hiiseyin Dede (6.1196/1782)’nin dergaha seyh olusuna diistirdiigii Farsca

tarinten’® anlasildigina gore sair, bu dsnemde dergahta seyh ile bir arada bulunmustur.

Dervis Seyda’nin ve Seyh Galib’in yetistigi donemden sonra Galata seyhi olan
isimlerin ya azledilmeleri ya da gorev siirelerinin ¢ok kisa olmasi sebebiyle dergah
yonetiminde bir istikrarsizlik olmus ve bu durum dergaha intisap eden sair sayisinda ciddi
bir azalmaya yol a¢mistir. Bu azalmanin temelinde, Osmanli toplumu igerisinde
sekillenen tasavvuf yapilanmasindaki birtakim bozulmalarin etkili oldugu diisiiniilebilir.
Bu konuda Irfan Giindiiz, I1I. Mustafa (6.1187/1774) déneminden sonra Osmanli toplumu
icerisinde tekkelerin i¢ isleyislerinde bozulmalarin basladigimi belirtir ve bu negatif
yondeki degisimi, II. Mahmut (6.1255/1839) donemine kadar ele alinmayan bir problem
olarak goriir. Giindiiz’lin tespitlerine gore, bu siirecte tekkelerdeki bozulmalardan birisi
de seyhlerin, dergdhin yonetimine gelecek olan postnisini, vefatindan Once tayin

etmemesine bagli olarak gelisen ve tarikatlar icerisinde, genellikle babadan ogula gegen

766 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 166.
767 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 166.
%8 Seyh Galib, Divdn, 208. Sadettin Niizhet Ergun da bu Farsca tarihe dayanarak Seyh Galib’in egitim
aldig1 isimler arasinda Hiiseyin Dede’nin oldugunu da belirtmistir. Bkz, Sadeddin Niizhet Ergun, Seyh
Galib Hayati ve Eserleri, (Istanbul: Bozkurt Matbaas1, 1935), 17.

232



bir seyhlik sisteminin kurulmasidir. "®® Nayi Osman Dede’den sonraki siiregte Galata
Mevlevihanesi’nde, Gilindiiz’iin tespitlerinin yansimalar1 goriiliir. Abdiilbaki Sirri
Dede’nin seyhligi ile birlikte babadan ogula gecen dergah yonetimi daha sonralar1 da Safi
Musa Dede ve Ebubekir Dede ailesinden olan kisilere gegmistir. Bu durum, -uzun
vadede- dergédh igerisindeki istikrarli yonetimin bozulmasina neden olmamis; ancak
postnisin olan seyhlerin edebi yonden, oOnceki donemlerdeki seyhlere gore geri
kalmalarina sebep olmustur. Oysaki Adem Dede déneminden itibaren seyh ve sair kimligi
olan isimlere bakildiginda genelinin dergah igerisinde yetistirildigi ve bir dnceki seyh
tarafindan da postnisin aday1 olarak tayin edildigi goriiliir. Seyhligi doneminde Galata’da
pek cok sairin yetistigi Gavsi Dede’nin, bizzat seyhi Arzi Dede tarafindan hem tarikat
adabr hem de edebi yonden yetistirilmesi, her iki sair seyh arasindaki bu iliskinin de
dergahtaki ihvan arasinda Gavsi’nin potansiyel seyh aday1 olmas1 dolayisiyla kiskangliga

yol agmasi1 bu kanaatimizi giiglendirmektedir.

Istanbul Mevleviligi ile ilgili yaptig1 degerlendirmede Ekrem Isin, 17. asrin
ortalarindan sonra gii¢lii seyh ailelerinin ortaya ¢ikmasi ile birlikte Istanbul

70 17. asrin ortalarina

Mevlevihanelerinde olusan kiiltiirel ¢esitliligin azaldigini belirtir.
kadar Konya Celebileri tarafindan farkli cografyalarda ve kiiltiir alanlarinda yetisen
dedelerin Istanbul Mevlevihanelerine seyh olarak atanmasi dolayisiyla saglanan kiiltiirel
dolasim, bu vakitten sonra azalmistir. Gavsi Ahmet Dede’den sonraki siire¢ Galata
Mevlevihanesi’nde Gavsi Dede ve Kasimpasa Mevlevihanesi kokenli Safi Musa Dede
ailesinin gii¢clendigi ve dergahin postnisinlerinin yaklasik seksen yil boyunca bu iki aile

igerisinden segildigi bir siirectir.””* Dergah yonetimi bu yénii ile giiglenmis olsa da tek bir

aile tarafindan yonetilme durumu, dergahin bir edebiyat mahfili olma islevine olumlu

89 frfan Giindiiz, Osmanlilarda Devlet-Tekke Miinasebetleri, (Istanbul: Seha Nesriyat, 1984), 166, 191-
192.

0 Isin, “Istanbul’da Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikat1 Uzerine Toplumsal Tarih Notlari-“, 25-26.

" sin, Derviglerin Saltanati Saltanatin Dervisleri, 17.

233



anlamda bir katki saglamamis goriinmektedir. Kiiltiirel ¢esitliligin azalmasi ile seyhligin
ayni aileden kisilere gegmesi durumlar birlestiginde Galata Mevlevihanesi’ndeki edebi

yapilanmanin ¢oziilmesi hizlanmistir.

Ismail Ankaravi’den itibaren Gavsi dénemine kadar postnisin olan seyhlerin
neredeyse tamaminin sairlikleriyle iinlii olmalar1 da bir tesadiiften ziyade Konya
Celebilerinin ve selef olan seyhlerin bilingli bir tercihi oldugu goriiliir. Rusthi
doneminde, I. Bostan Celebi’nin Konya’da egitiminden gegen dervisi Adem Dede’nin
Galata’ya gelisi ve Adem Dede’den sonraki seyhlerin de dergah igerisinde mutlaka seyh
tarafindan edebi agidan egitilmis basarili kisiler arasindan secilmis olmalar1 Galata
Mevlevihanesi’ne yapilan seyh atamalarinda edebiyattan anlayan ve sair yetistirme
potansiyeli olan dedelerin 6zellikle segildiklerini, Konya Celebilerinin de bu durumu
onemsediklerini gostermektedir. Bu agidan bakildiginda, Galata Mevlevihanesi’nde seyh
olan kisilerin tek bir aileden gelmesinden ziyade farkli yerlerden gelen kisilerin postnisin

olmas1, dergahin edebiyat mahfili olmasinda olumlu bir etki saglamistir.”’?

Dergah seyhligine gelen isimlerin sec¢imlerindeki ve yetistirilmelerindeki
degisimlerin yani sira; Galata Mevlevihanesi’nin 17. asirda, Giifti’nin tezkiresine konu
olacak kadar giizel olan yapisinin, Isd Dede (6.1185/1771)’nin seyhligi yillarina denk
gelen 1765°teki Tophane yangini ile tamamen yok olmasi da mahfil olma siirecini
olumsuz yonde etkilemistir. Dergah III. Mustafa tarafindan bir yil igerisinde onartilmigsa

da eski gorliniimiine kavusamamis ve mimari acidan sairlerin bir araya gelebilecekleri

72 By durumun yalnizca Galata Mevlevihanesi i¢in gegerli oldugunu belirtmek gerekir. Ciinkii Istanbul
Mevleviligi olustuktan sonraki siirecte, Yenikapt Mevlevihanesi’nde bir edebiyat mahfili olusmasinda
Ebubekir Dede (6.1775) ve ailesinin etkin oldugu goriiliir. Galata Mevlevihanesi’nde Sirri Abdiilbaki Dede’
nin vefatindan dort yil dnce 1745°de Yenikap: postnisini olan Ebubekir Dede, siyasal elitler ile kurdugu
iliskiler sayesinde Yenikap1t Mevlevihanesi’ni yalnizca yonetim agisindan degil ayn1 zamanda kendisinden
sonra da devam eden bir sanat anlayisinmi temsil edecek olan seyhler de yetistirerek giiclendirmeye
baslamustir. Ayrica aym1 donemde Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi de Istanbul Mevlevi muhiti igerisinde
onemli bir edebiyat mahfili haline gelmistir. Ayn1 aileden olan Hasan Nazif ve Hiiseyin Fahreddin Dede
donemlerinde Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi bir edebiyat mahfili olmasi yoniiyle biitiin bir Istanbul
mubhitinde 6ne ¢ikan bir mekan olmustur. Yenikap1 ve Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’nin edebi mahfil
olusu hakkindaki detayli degerlendirmeler tezimizin ilerleyen boliimlerinde yapilmustir.

234



kadar organize olamamustir.””® Zira Seyh Galib’in postnisin olmasi ile mekdna mimari
yonden yapilan eklemeler ve yenilenmeler ile birlikte baslayan ihya siirecinde, tekkedeki
sair sayisinda artis olmasi yukaridaki kanaatimizi giiclendirmektedir. Mekanin mimari
acidan diizenli ve organize olmasi, sairlerin dergdha devam etmelerinin temel sarti

olmamakla birlikte, bu devamlilig1 dolayli da olsa etkileyen bir faktordiir.

Selim Dede’nin vefatindan sonra Galata Mevlevihanesi postnisinlerinden
Mehmet Sadik Dede (6.1192/1778) ve Hiiseyin Dede (6.1196/1782)’nin’’* mesihatinin
cok kisa siirmesi, Celebi Abdiilkadir Dede’nin (ref’i 1194/1780), Numan Dede’nin (ref’i
1204-05/1790) ve Bakkalzade Ali Dede’nin (ref’i 1200/1786, ikinci defa ref’i 1204-
05/1791) gorevden azledilmesi, dergahta diizenli bir yoOnetimin olmadigini
gostermektedir.””® Oysa Galata Mevlevihanesi’nin ikinci defa bir edebiyat mahfili olma
islevine de sahip oldugu donemin baslarinda postnisin olan isimlerin, genelde dergah
icerisinde yetistirildigi ve mesihat siirelerinin vefatlarina kadar devamlilik arz ettigi
goriiliir. Ayrica bu devamlilik i¢cinde yalnizca dergahta tarikatin adab ve erkanini 6grenen
isimlerin seyh olduklar1 gériilmez. Adem Dede, Arzi Dede, Naci Dede ve Gavsi Dede
aynt zamanda seyhlerinin edebi egitiminden de gegen isimlerdir. Sirri Abdiilbaki
Dede’den sonra hem seyhlerin dergah icerisinde edebi egitimden gegmemis olmalar: hem
de seyhlik siirelerinin kisa ve disardan miidahalelere agik olusu’’® Galata

Mevlevihanesi’nin mahfil olma siirecindeki kirilmanin asil sebepleri olarak goriilebilir.

7 Dergahi gegirdigi yangin ve tamir hakkinda bilgi icin bkz. Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin
Mimari Ozellikleri”, ¢.2, 340.
77 zzet Molla Hiiseyin Dede’nin lakabmin cin oldugunu kaydetmistir. Bkz. Sahin, “Kegeci-zade izzet
Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 644.
75 Galata Mevlevihanesi’nin bu dénemi hakkinda bilgi icin bkz. Kiiciik, Istanbul Mevievihdneleri, 66-70.
Ayrica, Ekrem Isin, I. Abdiilhamit déneminin sonlarina dogru Galata Mevlevihanesi’nin eski 6nemini
kaybettigi sonucuna da ulasmustir. Bkz. Ekrem Isin, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”,
Istanbul’da Giindelik Hayat i¢inde, (Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 2014), 304. Isin bu kanaatini, 1784 tarihli
bir miifredat defterine dayandirmistir. Miifredat defteri hakkinda detayli bilgi i¢in bkz. Atilla Cetin,
“Istanbul’daki Tekke, Zaviye ve Hankahlar Hakkinda 1199 (1784) Tarihli Onemli Bir Vesika”, Vakiflar
Dergisi, 13 (1981): 583-590.
776 Seyh Galib’ten dnceki son ii¢ seyhin azledilmeleri kastedilmistir.

235



Yukarida bahsedilen ve genelde tekkenin i¢ isleyisi ile ilgili dinamiklerin
degisimine ek olarak, Galata Mevlevihanesi’ndeki sair sayisinin azalmasi; Klasik
Edebiyat’in yasadig1 degisim ya da Galata mahfilindeki kirilmanin basladigi donemde,

Klasik Edebiyat’1 temsil eden giiglii sairlerin yetismemesi ile de alakal1 goriinmektedir.

Namik Kemal, Ebiizziya Tevfik’e 1879 yilinda yazdigi mektupta; 17. asir
sairlerinden Fasih Dede, Sakib Dede ve Samizade’yi ornek verir ve bu isimlerin
yetismelerini devrin sairlerini himaye eden Kopriiliizadeler, Sehit Ali Pasa, Ragip Pasa
gibi giiclii hamilerin varlig: ile iliskilendirir. Ancak bu sairlerden ve hamilerinden sonra
“... Sultan Selim-i Salis zamanina kadar bekaya-y1 seleften bagka sair gériinmez. Sultan
Selim devrinde Seyh Galib, Pertev, Izzet Bey, Suriiri, Hace Nes’et zuhur etmistir.”’"’
ifadeleri ile Klasik Edebiyattaki kirilmadan bahseder. Edebiyatin yeniden canlanma
stirecini ise III. Selim’den itibaren baslatir. Namik Kemal bu degerlendirmesi ile Klasik
Edebiyattaki degisimden bahsederken, Galata mahfilindeki kirilma hakkinda da ipuglari
verir. Zira drnek verdigi isimlerin ¢ogu ayn1 zamanda Galata mahfiline devam eden ya da
bu mekan1 destekleyen isimlerdir. Fasih ve Sakib Dede’nin patronlar1 Kopriiliizadelerdir.
Kopriiliizadelerin himayesinde yetisen Sakib ve Fasih’in dergdhta oldugu donem
Galata’da yetisen ya da buraya devam eden sair sayisinin en fazla oldugu Arzi Dede ve
Gavsi Dede donemi olmakla birlikte ayn1 zamanda dergdhin bu yoOniiniin; Gavsi ve
sairlerinden sonra siliklesmeye basladigi donemdir. I1I. Selim dénemi ise ayn1 zamanda
dergahin bir edebiyat mahfili olarak yeniden One ¢iktigi yillara denk gelmektedir.

Yukarida bahsettigimiz bu kirilma, III. Selim donemine kadar yaklasik kirik yil stirmiis

ve Seyh Galib’in postnigin olmasi ile yerini yeni bir ihya siirecine birakmustir.

77 Fevziye Abdullah Tansel, Namik Kemal’in Hustisi Mektuplar: II, (Ankara: TTK Yay., 1969), 441.
236



2.3. Galata Mahfilinin Uciincii Dénemi: Galata Mevlevihanesi’nin Yeniden
Yiikselisi

Galata Mevlevihanesi’nin yalnizca bir tekke degil bir edebiyat mahfili olma
islevine de sahip oldugu bu iiglincii donem, dergaha intisap eden sair sayisinin onceki

doénemlere’’®

oranla daha az oldugu ve sair seyhlerin dergadhin yonetiminde yogun bir
sekilde yer almadiklar1 bir donemdir. Galata Mevlevihanesi’nin sair yetistirme yoniiyle
Istanbul Mevlevi muhitinde yeniden 6n plana ¢ikmasinin baslangict Seyh Galib’in 9

Sevval 1205/11 Haziran 1791 yilinda Galata Mevlevihanesi postnisini olmasi ile baslamis

ve Mehmet Ataullah Dede’nin 1910 yilindaki vefat: ile sona ermistir.”"

Seyh Galib’in Galata postnigini olmasindan sonra Galata Mevlevihanesi’nde
sairlerin yeniden var olmasi ve dergahin bir edebiyat mahfili haline gelmesinde hem
postnisinin sair kimligi hem de IIl. Selim’in Seyh Galib ile olan yakin iliskisi etkili
olmustur. Bir tekkenin edebiyat mahfili haline gelmesindeki en temel faktorler olan hami
bir seyhin varligi ve giiclii bir patronun dergahi desteklemesinin yansimalari, Galata
Mevlevihanesi’nin ii¢lincii defa bir edebiyat mahfili olma islevine sahip olmasinda net bir
sekilde gortiliir. Seyh Galib dncesinde dergah, I1I. Mustafa doneminde oldugu gibi siyasal
elitlerden destek gormiisse de bu desteklerin seyh ile patron arasindaki samimi iligkiden
ziyade devletin tarikatlara verdikleri maddi destekler bazinda oldugu gériiliir.”®® Ancak
ITI. Selim ile Seyh Galib arasindaki iliskinin boyutu politika geregi verilen bir destek

olmanin yani sira ayn1 zamanda bir ittifakin da yansimasidir.”®* Seyh Galib ile II1. Selim

78 Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasinin birinci ve ikinci donemlerinde dergaha dahil

olan, devam eden toplam sair sayilar kastedilmistir.

% Mehmet Ataullah Dede’nin vefatindan tekkelerin kapanisina kadar dergdhta edebi hareketlilik s6z

konusu olsa da bu donem, tezimizin kapsadig: tarih araligi disinda kalmasi nedeniyle caligmaya dahil

edilmemistir.

8 Seyh Galib ile baglayan dénemden sonra da dergdha sultanlarin destekleri olmustur. Mahmut Umit

Dede’nin mesihat yillarinda II. Mahmut’a yazilan bir ariza ile sultan dergéhin tamir edilmesini saglamustir.

Bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, haz. Bayram Ali Kaya, Sezai Kiiciik (Istanbul: Zeytinburnu

Belediyesi Kiiltiir Yay., 2011), 299.

81 Seyh Galib ve III. Selim arasindaki iliskinin toplu bir degerlendirmesi i¢in bkz. Isin, “Istanbul’da

Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikat1 Uzerine Toplumsal Tarih Notlar1-, 30-34. Fatih Usluer, sair seyh

ve sultan arasindaki iletisimin, Seyh Galib ile III. Selim arasindaki iligskiye deginen hemen her kaynakta
237



arasindaki bu iliski, birebir ayn1 olmasa da Gavsi Ahmet Dede ile IV. Mehmet’in
Kadizadeliler doneminden sonra kurduklar iletisime benzemektedir. Gavsi ile IV.
Mehmet arasindaki diyalog da Seyh Galib ile III. Selim arasindaki iletisim gibi dergahin
edebiyat mahfili olma siirecine katki saglamistir. Hatta Galata Mevlevihanesi’nin, hem
mimari hem de edebiyat mahfili olarak yeniden ihya oldugu bu dénemin zeminini, Seyh
Galib hazirlamistir. Ancak burada vurgulanmasi gereken asil nokta ise Seyh Galib’in,
devrin siyasileri ile etkin bir sekilde iletisim kurabilmis ve Istanbul Mevlevi muhitini
domine eden bir aile olan Kiitahyali Ebubekir Dede ailesi’®? ile olan yakin miinasebetidir.
Yani Galata Mevlevihanesi, aslinda Yenikapt Mevlevihanesi’nin yonetimini elinde
bulunduran Ebubekir Dede ailesinin, dergah igerisinde dne ¢ikardigi ve bir nevi dnerdigi
bir isim ile birlikte ihya siirecine girmistir. Ekrem Isin, Seyh Galib’in istanbul Mevlevi
mubhitinde 6ne ¢ikmasini dogrudan sairin, Osmanli modernlesmesini destekleyen bu

ailenin politikasinin yaninda yer almasiyla aciklamaktadir.”® Seyh Galib’in hem

Yenikap1 Mevlevihanesi’ndeki dervislik siirecinde’® hem de Galata seyhi olduktan sonra

¢ok samimi oldugunun vurgulanmasini bir hata olarak addeder. Usluer, bu iddiasini, Sirkatibi Ahmet Efendi
tarafindan tutulan giinliikte seyhin adinin iki defadan fazla gegmemis olmasi ile temellendirmektedir. Bkz.
Fatih Usluer, http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed (erisim 22.09.2021) Biz de Seyh
Galib ile III. Selim arasindaki iliski ve bu iligskinin Galata Mevlevihanesi’ni bir edebiyat mahfili olarak da
ihya etmesi siirecini aragtirirken ayni sonuca vardik. Ancak sunu eklemek gerekir ki her iki aktor arasindaki
iligki tamamen bir dostluk iizerine dayanmasa da seyh ve sultanin kendi etkinlik alanlarindaki faaliyetlerin
mesruiyetini saglamak iizere bir ittifak kurduklari, birbirlerini destekledikleri sdylenebilir. Bu destekleme,
sultanin seyhe maddi destek ve otorite saglamasi seklinde, Seyh Galib’in ise III. Selim’in yenilesme ile
ilgili mimari, askeri ve siyasi alanda yaptig1 faaliyetleri edebi eserleri vasitasiyla kendisinin ve tarikatinin
sadakatini sultana gostermek ve onu desteklemek seklinde olmustur. Seyh Galib’in III. Selim ile yakinligi,
sultanin dergaha siklikla geldigi, Mihrisah Valide Sultan’in saire “Pamuk Seyh” dedigine dair kayitlar i¢in
bkz. Sadettin Niizhet Ergun, Seyh Galip, (Istanbul: Kanaat Kiitiiphanesi, 1932), 10. Ergun, Seyh Galib
Hayati ve Eserleri, 37-39. Ergun bu kayitlarda, 6zellikle Valide Sultan’in Seyh Galib’e “Pamuk Seyhim”
seklindeki hitabinin sifahi rivayetlere dayandigini vurgulamaktadir. Bkz. Ergun, Seyh Galib Hayati ve
Eserleri, 39. Nuri Tarihi’nde Seyh Galib’in, miibarek gecelerde dergaha gelen padisaha; sultanin huzurunda
ayinler diizenledigi ve bu torenlerden sonra sultanin saire hediyeler vererek akranlar1 arasinda segkin bir
konuma geldigini belirtmistir. (Bkz, Toprak, “Nuri Tarihi (Inceleme-Metin)”, 780. Ancak Nuri’nin Seyh
Galib ile birlikte Hoca Nes’et mahfiline devam eden ayni zamanda Mevlevi mahfillerine de devam eden
bir isim olmas1 dolayisiyla bu bilgiye ihtiyatl yaklagmak gerekir.

78 Ebubekir Dede ailesinin Istanbul Mevleviligi igerisindeki yeri i¢in bkz. Ekrem Isin, “Mevlevilik: Bir
Ortagag Kurmunun Modernlesme Siireci”, Uluslararasi 1. Meviana Sempozyumu Bildirileri Kitabi iginde
ed. Mahmud Erol Kilig vd. (fstanbul: Motto, 2010), 514-518.

78 Isin, “Mevlevilik: Bir Ortacag Kurmunun Modernlesme Siireci”, 517.

8 TII. Selim’in Mevlana’ min sandukasi iizerine ortiilmek iizere gonderecegi pusideye islenecek olan
misralar1t Seyh Galib’den talep etmesi ve sairin bu talep lizerine yazdig1 terci-i bent kastedilmistir. Bkz.
Seyh Galib, Divdn, 240-242.

238


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed

yazdig1 edebi eserleri ile siyasal elitlerin yaninda oldugunu gostermesi, bu yonii ile Galata
Mevlevihanesi’nde olusan edebi ortamin da aslinda Yenikapit Mevlevihanesi’nin siyasi

ve kiiltiirel alanda aldigs tavir ile sekillendigini gosterir. "8

Seyh Galib’den sonra Galata postnisini olan Mehmet Ruhi Dede (6.1225/1810)
ve Mahmut Umit Dede (6.1233/1818) doneminde, tespitlerimize gore dergaha devam
eden sair sayist fazla degildir. Bu isimlerden Mehmet Ruhi Dede’nin sair oldugunu
Ayvansarayi’® belirtmisse de seyhligi doneminde Kegecizade izzet Molla disinda
dergaha devam eden yeni bir isme rastlanmamaistir. Bu yirmi sekiz yillik siirecte dergaha
gelen sair isimlerine fazla rastlanmasa da onceki donemde yetismis sairlerin dergaha
devam ettigi siiphesiz diistintilebilir. Bu iki seyh déonemindeki azalmadan sonra, Mahmut
Umit Dede’nin ardindan postnisin olan Kudretullah Dede (6.1288/1871) doneminde
dergaha intisap eden, buraya devam eden kisiler arasinda sairlerin de yer aldig1 goriiliir.
Kudretullah Dede doneminde dergdhin, devrin Onemli isimlerinden Halet Efendi
tarafindan desteklenmesi, 6zellikle Kudretullah Dede’nin Halet Efendi’nin yardimlari ile
postnigin olmasi, dergaha devam eden sair sayisindaki artisin temel nedenlerinden biri
olmustur.”®” Zira Halet Efendi devrinin giiclii siyasal elitleri arasindadir. Bu yonii ile
Halet Efendi’nin dergdha devam eden sair sayisina olan katkisinin, Galata mahfilinin
ikinci doneminde Kopriilizdde Fazil Ahmet ve Mustafa Pasa’larin dergahtaki sair
sayisinin artisina olan olumlu katkilarina benzer oldugu diisiiniilebilir. Halet Efendi’nin
desteginin yani sira, Kudretullah Dede’nin Ebubekir Dede ailesinden Sahih Ahmet
Dede’nin oglu ve Seyh Galib’i de yetistiren Ali Nutki Dede’nin miirebbast olmas1 da

dergaha devam eden sair sayisini arttirmistir.

78 Ebubekir Dede ailesinden olan isimlerin Yenikap: Mevlevihanesi seyhligi yaptiklar1 donemde siyasal
elitler ile olan iliskisi ve bu iliskinin Istanbul Mevlevi muhitine yansimalar1 tezimizin 3. boliimiinde
islenmistir.
786 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, .2, 46.
787 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, .2, 46.

239



Kudretullah Dede’nin mesihat yillarinda Galata Mevlevihanesi’ne gelen sair
sayisinda bir artis olmakla birlikte ayn1 zamanda bu dénem, dergaha devamli gelen
isimlerin tarikata bagliliklarinin seviyesinin de degistigi bir donemdir. Bu dénemde,
Osmanli modernlesmesi ile birlikte II. Mahmut (6.15 Rebiulahir 1255/28 Haziran 1839),
Sultan Abdiilmecit (6.16 Zilhicce 1277/25 Haziran 1861) ve Abdilaziz (6.11
Cemaziyelevvel 1293/4 Haziran 1876) doneminde gergeklestirilen reformlar, 6zellikle de
Meclis-i Mesayih’in kurulmas: ve tarikatlarin vakif gelirlerinin dogrudan Evkaf
Nezareti’'nin denetimine girmesi, dergdha devam eden sairlerin Mevlevi dervisi
olmasindan ziyade Mevlevi muhibbi olmasina zemin hazirlamistir. Zira patronaj
desteginin maddi yonden acgik bir sekilde artisi, ayni zamanda Mevlevihanelerin
prestijlerinin de artmasmi saglamis; bu durum ise dergdha devam eden suaranin
Mevlevihanelere yakinlig1 nispetinde prestij sahibi olabilecekleri anlamina gelmistir. S6z
konusu gelismenin aslinda ayn1 donemde, Istanbul Mevlevi tekkelerinin olusturdugu
edebl muhitin temel bir 6zelligi oldugunu sdylemek miimkiindiir. 19. asirda Yenikap1 ve

Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’'ne devam eden suard da sair-derviglerden ziyade

Mevlevi muhibbi isimlerden miitesekkildir.

Calismamizin  kapsadigi tarth aralifi igerisinde Galata Mevlevihanesi
postniginligi yapan son isim Mehmet Ataullah Dede (6.1910)’dir. Mehmet Ataullah
Dede’nin seyhligi, babasi Kudretullah Dede’nin vefat1 ile baslamistir. Tezimizin
kapsadigi zaman araligina dahil olan 1871-1900 tarihleri arasinda Ataullah Dede
doneminde, dergaha sairlerin yogun bir sekilde devam ettigine dair yeterli veriler yoktur.
Ancak Kudretullah Dede doneminde dergdha gelen sairlerin bu yillarda da Galata

Mevlevihanesi’ne devam ettigi sdylenebilir.

Galata Mevlevihanesi’nin bu doénemi degerlendirilirken, Seyh Galib’in ve

Kudretullah Dede’nin seyhlikleri doneminde dergaha gelen yeni isimler olmasi

240



dolayisiyla, bu seyhlerin mesihat yillari i¢in ayr1 bagliklar agilmistir. Mehmet Ruhi Dede
ve Mahmut Umit Dede’nin mesihat yillar1 ise Seyh Galib doneminin ardindan, ayr1 bir
baslik agilmadan kisaca degerlendirilmistir. Ataullah Dede’nin mesihat yillar1 da ayri1 bir
baglik altinda ele alinmamis, Kudretullah Dede donemi anlatildiktan sonra kisaca bu

doneme deginilmistir.

Bu donemde dergaha devam eden sair sayis1 yirmi ikidir. Bu isimlerden dokuzu

Mevlevi dervisi, digerleri ise genellikle Mevlevi muhibbi olan kisilerdir.

2.3.1. Seyh Galib Donemi (1790-1799)

Seyh Galib, yetistigi donem itibariyla Istanbul Mevleviligi’nin; 6zellikle Yenikap1
Mevlevihanesi’'nde Ebubekir Dede ailesinin doneminde sekillendigi, belli bir kiiltiirii
temsil eden sanat ortami igerisinde yetismistir. Abdiilkadir Giirer’in verdigi bilgilere gore
Yenikapt Mevlevihanesi’nin 12. seyhi olan Kigek Mehmet Dede Seyh Galib’in
biiyiikbabasidir.”®® Babasi Mustafa Resit Efendi’nin de Yenikapt Mevlevihanesi
cevresinde bulunan sair bir Mevlevi olmas1’®® dolayisiyla Seyh Galib, Ali Nutki Dede’ye
intisap etmeden ¢ok once Istanbul Mevlevi muhiti igerisinde yetismeye baslamis bir
Mevlevi’dir. Mevlevi dervisi olmadan 6nceki siirecte Galib, Fatin’in kayitlarina gore ...
Divan-1 Hiimay(in kalemine bir miiddetcik”’*° devam etmistir. Galata Mevlevihanesi’nde
1780-1782 yillarinda seyhlik yapan Hiiseyin Dede’nin de meclislerinde bulundugu
anlasilan’®! Seyh Galib, yine Yenikap1t Mevlevihanesi’nde ¢ileye girmeden &nce Istanbul
muhitindeki etkin mahfillerden biri olan Hoca Nes’et (6.1222/1807)’in konagina devam
etmistir.”®2 Giirer’in, Hoca Neset mahfilinde Seyh Galib ile ayn1 ortamda bulunmus olan

Pertev’in kayitlarindan aktardigina gore sair, bu mahfile 1778 yilindan itibaren devam

8 Abdiilkadir Giirer, “Seyh Galib Hakkinda Yeni Bilgiler”, Tiirkoloji Dergisi, 13/1 (2000): 206.
789 Esrar Dede, Tezkire-i Su'ard-y1 Mevleviyye, 219; Giirer, “Seyh Galib Hakkinda Yeni Bilgiler”, 205.
90 Fatin, Hatimetii’I-Es 'ar, 371.
%1 Bkz. Seyh Galib, Divdn, 208.
792 Hoca Neset’in odaginda sekillenen bu mahfil hakkinda dzet bir bildiri sunulmustur. Bkz. Zehra Simsek,
“18.Asir Osmanli Istanbul’unda Bir ilim ve Edebiyat Merkezi: Hoca Neset ve Edebi Mahfili”, Uluslararasi
Osmanli Arastirmalar1 Kongresi, (Istanbul: 14-17 Eyliil 2015).
241



etmis ve bu yillardan 6nce Es’ad mahlasiyla siirler yazmaya baslamistir.”®® Esrar
Dede’nin verdigi bilgilere gore, Galata Mevlevihanesi’ne seyh olmadan yaklasik on yil
once (1780-81) Divdn’i tertip eden ve sekiz yil Once (1782-83) de Hiisn ii Ask’1
tamamlayan’®* Seyh Galib, 1783-84 yilinda Konya’ya Mevlevi cilesini tamamlamak
lizere gitmisse de ailesinin 1srar1 iizerine aymi yil Istanbul’a donerek Yenikap:
Mevlevihanesi’ne gelmistir.”®® Burada, Ebtibekir Dede ailesinden Ali Nutki Dede’nin
rehberliginde ¢ileye girmistir. Ali Nutki Dede’nin Defter-i Dervisdn’daki kayitlarina gore
23 Ramazan 1198/ 10 Agustos 1784’te Yenikapt Mevlevihanesi’nde asagidaki rubaiyi

soyleyerek cille-giizin olmustur.’®

Hizmetde safa sah ile dervis enbaz
Ikrar-1 din-i ‘asika makstd niyaz
Bu matbah-1 sinede ne od var ne ocak

Bir germ nefes gonder aya ates-baz’®’

Yine Defter-i Dervisdn’da Ali Nutki Dede, Seyh Galib’in 25 Recep 1201/13 Mayis 1787
tarihinde cilesini tamamlayarak hiicreye ciktigmi kaydetmektedir.”®® Esrar Dede’nin

kayitlarina gére ise bu ¢ile siirecinde Seyh Galib siir sdylememeyi tercih etmistir.”®® Seyh

% Pertev (Muvakkitzide Mehmet Nuri)’den aktaran, Giirer, “Seyh Galib Hakkinda Yeni Bilgiler”, 211-
212.
7% Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 220.
7% Bu siire¢ hakkinda bilgi igin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 221-222. Giirer, “Seyh
Galib Hakkinda Yeni Bilgiler”, 216-219. Fatin Tezkiresi’nde Seyh Galib’in Istanbul’a déniisiiniin
babasinin Konya Celebi’sine yazdig siir dolayisiyla oldugunu su ifadelerle belirtmektedir: “... hizmet-i
memuresi reside-i hitim olmaksizin valid-i mima-ileyh tarafindan vaki olan es‘ara mebni Dersaddet’a
avdetle Yenikapt Mevlevihanesi’nde tekmil-i hizmet eyledikten sonra ...” Bkz. Fatin, Hatimetii [-Esar,
371. Ayrica Galib’in babas1 Mustafa Resit Efendi’nin sair oldugu hakkindaki yorumlar i¢in bkz. Sadeddin
Niizhet Ergun, Seyh Galib Hayat: ve Eserleri, (Istanbul: Bozkurt Matbaasi, 1935), 11.
79 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 55.
97 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 222.
798 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 63.
99 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 222.

242



Galib’in dostu Pertev’in verdigi bilgilere gore, sairin ikrar vermeden once soyledigi son

siiri 15e®®° Divin’inda yer alan

Bu seb Pertev salip na-gah ah-1 subh-gahiler
Agild1 niir-1 gesmim risen oldu hep siyahiler
Hilal i bedr olup derya-yi istigraka mahiler
Tecelli kild1 birden intizar-1 gah-gahiler

Gozlim dis oldu gordiim bir giirihu hep kiilahiler

Aceb heybet aceb sevket aceb tarz-1 ilahiler®®!

bendi ile baslayan miitekerrir miiseddestir. Seyh Galib, ¢ilesini tamamladiktan sonra siir
sOylemeye devam etmistir. Esrar Dede’nin belirttigine gore, 4 Recep 1204/ 20 Mart
1790°da Yenikap1 Mevlevihanesi’nde Regaib kandilinde yapilan mukabeleden sonra
Yusuf Sine¢ak’in kabrine yakin bir eve ge¢me istegini belirten sair, bir hafta sonra
dergahtan ayrilarak bu eve yerlesmistir.8%? Seyh Galib, Siitliice’deki bu evde bulundugu
stiregte, 11 Recep 1203/7 Nisan 1789 da tahta ¢ikan III. Selim ile sair ve Mevlevi kimligi
sayesinde iletisim kurmustur.8% Bu iletisim, devrin siyasal elitinin sairden dogrudan, belli
bir konuda ve belli bir amaca yonelik olarak edebi eser talep etmesi seklinde

gerceklesmistir.

Sahth Ahmet Dede’nin kayitlarina gore III. Selim, 1789°da Yenikap:

Mevlevihanesi’ne gelerek Ali Nutki Dede’yi ziyaret etmistir.®% Bu ziyaret esnasinda

800 Seyh Galib’in cileye girmeden once sdyledigi son siirin bu miiseddes oldugu hakkindaki bilgiyi
Pertev’den aktaran Giirer, “Seyh Gélib Hakkinda Yeni Bilgiler”, 219.
801 Seyh Galib, Divdn, haz.Naci Okgu (Ankara: TDV Yay., 2000), 266. Miiseddesin son bendinde sair,
bulundugu meclisten bahsetmistir. Bu meclis muhtemelen, Hoca Nes’et’in konaginda yapilan
toplantilardan biri olabilir. Zira bu miiseddesin Seyh Galib’in ¢ileye girmeden once soyledigi son siir
oldugunu kaydeden Pertev ile Seyh Galib, Hoca Nes’et mahfilinde bir araya gelen isimlerdir.
802 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 223-224.
808 Esrar Dede, III. Selim’in Mevlana’nin sandukas: iizerine gonderilmek iizere hazirlattign ortiiye
yazdirmak {izere Seyh Gaélib’ten bir beyit istedigini ve bu esnada sairin Siitliice’de bulundugunu
kaydetmistir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 225.
804 Sahth Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 344,

243



Seyh Galib’in de dergahta olmas1 muhtemeldir zira sair dergahtan; bu ziyaretten yaklagik
bir yi1l sonra ayrilmis ve Siitliice’ye yerlesmistir. Bu vesile ile Seyh Galib ile de
goristiigiini tahmin ettigimiz III. Selim; sairden, Mevlana’nin sandukasina oOrtiilmek
lizere hazirlanan pusidenin iizerine yazilmasi i¢in bir beyit talep etmis®® ve bu beyit ortii
lizerine 1790 yilinda islenerek Konya’ya gonderilmistir.2%® Heniiz bir Mevlevi dervisi
iken sultan ile dogrudan iletisim kuran Seyh Galib, Bakkalzade Ali Dede’nin yerine
atanan Semsi Dede’nin 10 Ramazan 1205/ 13 Mayis 1791°de Kiitahya’da vefat etmesi
tizerine,®%" III. Selim’in ciilasundan yaklasik iki y1l sonra, 9 Sevval 1205/11 Haziran 1791

‘de Galata Mevlevihanesi seyhi olmustur.

Seyh Galib’in, Galata seyhi olana kadar gecen siirecte hem dogdugu ¢evre hem

de sonrasinda devam ettigi mahfiller®®

sairin Galata seyhi olmasina giden yoldaki 6nemli
kilometre taslar1 olmustur. Seyh Galib’in, Ali Nutki Dede’nin dervisleri arasinda olan ve
ilk genclik yillarindan itibaren Istanbul’daki diger edebiyat mahfillerinde de etkin bir
sim olmas1,®® {lhAmi mahlasi ile siirler yazan ve musiki alanindaki eserlerine Selim
Dede kaydini diisen®!? sanatkar ruhlu padisahin ilgisini cekmistir. Seyh Galib’in, Galata
Mevlevihanesi seyhi olmadan oOnce, Osmanli toplumundaki patronaj aginin en
tepesindeki isim olan padisah ile yakinlik kurmasi, hem sairin Galata seyhi olmasini hem
de dergahi; mimari ve sanatsal yonden yeniden ihya etmesini beraberinde getirmistir.

Galata seyhliginden 6nceki siirecte III. Selim ile edebi eserleri lizerinden iletisim kuran

Seyh Galib’in postnisin olusunu; Ekrem Isin ve Sezai Kiiciik, Konya postnisini olan

805 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 225.
806 Hasan Ozonder, “Mevlana Tiirbe ve Kiilliyesinin Tamir ve laveler Kronolojisi”, Selcuk Universitesi
Sel¢uklu Arastirmalar: Dergisi, 2/0Ocak (1988): 22.
807 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 225. Kiigiik, Istanbul Mevlevihdneleri, c.1: 71.
808 Hoca Nes’et’in konaginin yam sira Yenikapt Mevlevihanesi de 6zellikle Ebubekir Dede’den sonra
Istanbul edebi muhitinde 6ne ¢ikan mahfillerden biridir.
89 Seyh Galib’in Divdn’inda Hoca Neset’in mahfiline birlikte devam ettigi dostlarindan Pertev’in
Mecmua’sina yazdigi takriz, sairin genclik yillarindan itibaren dahil oldugu mahfillerde bir otorite olarak
kabul edildigini gostermektedir. Takriz i¢in bkz. Seyh Galib, Divdn, 142.
810111. Selim’in, Selim Dede mahlasini kullanmas1 hakkinda bilgi icin bkz. Kasif Yilmaz, III. Selim (Ilhdmi)
Hayati, Edebi Kisiligi ve Divaninin Tenkitli Metni), (Edire: 2001, Trakya Universitesi Rektorliigii Yay.),
CXLIX.

244



Ebubekir Celebi’nin Seyh Galib ile I1I. Selim arasindaki olumlu iliskiyi gozeterek yaptigi

bir tercih olarak yorumlamistir.8!?

Seyh Galib’in, Osmanlt modernlesmesinin yaninda olan ve bu yonii ile Konya
Celebisi ile ters diisen Ebubekir Dede ailesinin olusturdugu kiiltiirel ortamda yetisen ve
ayn1 zamanda devrinde etkin bir seyh ailesinden olmamasina ragmen yaklasik bir asir
oncesine kadar Istanbul Mevlevi muhitinde 6n planda olan bir tekkeye postnisin olarak
atanmasi, yasadig1 donem itibariyla sira dis1 bir uygulama gibi goriinmektedir. Ancak tiim
siyasi ve sosyal yonleri bir kenara birakilarak; Seyh Galib’in, Mevlevi edebi gelenegi
icerisinde kendisini gelistiren bir dervis olarak Istanbul Mevlevi muhitinde 6ne ¢ikan bir
sima olmast goz Oniinde bulunduruldugunda, Konya Celebisinin bu atamada; Seyh
Galib’in sanat¢1 yoniinii de dikkate aldigini diisiindiirmektedir. Zira Konya Celebilerinin,
Galata mahfilinin ikinci doneminde, yalnizca Mevlevi adap ve erkdni yoniinden iyi
yetismis olan isimleri degil, dergahta sekillenen edebi gelenek icerisinde kendini edebi

yonden gelistiren isimleri seyh olarak atadiklart bilinmektedir.

Siir ile ilgilenen ve Mevlevi dervisi olmadan once de Istanbul mahfillerinde
taninir bir isim olan Seyh Galib’in Galata seyhi olmasi ile birlikte, dergah biiyiik ¢apl bir
yenilenme siirecine girmistir. Bu yenilenmeyi Esrar Dede, dogrudan Seyh Galib ile III.
Selim arasindaki eski ve samimi iliskiye dayandirmaktadir.®'? Seyh Galib’in bir kaside
ile sultana dergahin durumunu arz etmesi lizerine gerceklesen bu yenilenme talebi her ne
kadar Galata mahfilindeki hdmi ve patronun samimi iliskisine dayansa da taraflar

arasinda, ilk agsamada dogrudan bir iletisimin olmadigi goriiliir. III. Selim’in sir katibi

811 Bkz. Isin, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 307; Kiiciik, Istanbul Mevievihdneleri, c.1:
71.
812« Galata hankahina seyh olduklari sem-i sehin-sahiye reside oldukda mahabbet-i kadimeleri clisan
ve hankah-1 mezbir gayetle viran oldigindan biii iki yiiz alt1 senesi receb-i serifiniifl yigirminci giini ta‘mir
i tecdide stird‘ olinup ...” Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 225.

245



Ahmet Efendi’nin kayitlarinda Seyh Galib’in tekkenin tamirine dair 10 Recep 1206/ 4

Mart 1792 tarihinde verdigi kasidenin sultana ulagma siireci su sekilde gegmektedir;

“... Galata Mevlevi-hanesinde seyh olan Es‘ad Galib Dede Efendi
tekyenin tamirini niydz zimninda sdyledigi kaside Bab-1 Ali’den rikdba arz

olunmagla miiceddeden bina ve ingdsma emr ii ferman buyruldu.”83

Bu kayitlardan, seyhin postnisin olmasinin {izerinden bir yil gegmeden talep ettigi yardim,
sultan huzurunda on giin gibi kisa bir siire igerisinde degerlendirilmis gériinmektedir.
Gontil bir beyt-i ma‘mur-1 safadir ‘ask mi‘mar1
Yatur amma ki baska bami baska divar®*
matlali kaside ile talep edilen ve Esrar Dede’nin kayitlarina gore 20 Recep 1206/14 Mart

1792 yili igerisinde baslayan tamir siireci, 15 Zilhicce 1206/4 Agustos 1792 tarihinde

sona ermistir.?'® Bu tamirin ardindan da Seyh Galib sultana tesekkiirlerini iletmek igin

Mihr-i alem-tab-1 evc-i saltanat

Daver-i devr-i zaman Sultan Selim®!®
beytiyle bir kita-i kebire sunmustur.8’
Dergahi tamir ettiren sultanin, mekana verdigi destegin; sultan1 bizzat temsil eden mimari
ogelerle arttirildigi ve bu durumun Seyh Galib’in siirlerine yansidig: goriiliir. 1208/1793-

94 yilinda, dergéha insa edilen hiinkar mahfiline, seyh

813 Sema Arikan, “IIl. Selim’in Sir Katibi Ahmed Efendi Tarafindan Tutulan Ruzname”, (Yiiksek Lisans
Tezi, Istanbul Universitesi, 1988), 86.
814 Seyh Galib, Divdn, 106.
815 Dergahin tamirinin bir sanat eseri vasitasiyla talep edilmesinin ardindan, bu tamirin nihayetinde dergahm
acilist sirasinda II1. Selim’in de hazir bulunmasi ve sultanin besteledigi bir Mevlevi dyininin icra edilmesi
de en az yapinin hiikiimdar tarafindan tamir ettirilmesi kadar, Seyh Galib’e ve dolayisiyla Mevlevilige
prestij saglamistir. Zira bu dyinin icrasindan sonra da sultan dergahta bulunan mutrib heyetine atiyyelerde
bulunmus, s6z konusu Mevlevi ayini de daha sonralar1 Mevlevihanelerde okunarak, tarikatin devrin
patronaj ag1 igerisindeki konumu da bir nevi vurgulanmistir. Galata Mevlevihanesi’nin acilisi esnasinda
sultanin burada bulunduguna dair kayitlar ve ayin sonrasinda verilen atiyyeler hakkinda bkz. Radaf
Yekta’nin “Selim-i Salis, Musikisinas”, (Yeni Mecmu’a, nr.16, 1917) baslikli yazisindan alintilayan,
Yilmaz, 1. Selim (IlThdmi) Hayati, Edebi Kisiligi ve Divanimin Tenkitli Metni), 370-371,
816 Seyh Galib, Divdn, 173.
817 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 225.

246



Mu ‘alla mahfel-i pak-i hiimaytn
Cenab-1 Han Selim’in taht-gahi®!8
beyti ile baslayan tarih kitasin1 yazmistir. Bu kitada belirttilgine gore, patronun mekana

olan destegini temsil eden bu yap1, “Giirtih-1 ‘asikan-1 Mevlevi’yi”®° aydinlatmistir.

Yukarida kisaca deginilen bu yardimlar Seyh Galib ile III. Selim arasindaki
dostlugun yani sira aym1 zamanda; III. Selim’in reformlarinin, toplum nezdinde
mesruiyetini  saglayabilmis bir tarikatin politik destegini de almak {lizere yapilan
yardimlardir. 8 Zira Yenigeri Ocagi’m kaldirmay: planlayan III. Selim, Yenigerilerin
kendilerini temellendirdikleri Bektasilige karst Mevleviligi destekleyerek, yaptig

reformlarmn  karsilik buldugu zemini genisletmeyi hedeflemistir.8?!

Tanpiar’n
belirttigine gore Yeniceri Ocagi’nin Osmanli toplumundaki faaliyetlerinin eski glinlerine
doneceginden iimidini kesen III. Selim, hem sanat¢r mizact geregi hem de Yenigeri
Ocagi’nin degisimi karsisinda, toplumda destek bulacagi zemini hazirlamak i¢in bu
tarikati himaye etmistir.?? Tanpinar’in III. Selim déneminde Mevleviligin saraydan
aldig1 destek tizerinde dururken sultanin sanatkar mizacina yaptigr vurgu, Seyh Galib’in
Nizam-1 Cedid’e degindigi ya da sultanin yenilik¢i yoniiniin altini ¢izdigi siirlerinde net
bir sekilde goriiliir.8? I11. Selim tarikatin destegini alirken, yalnizca politik zemini degil;

aynt zamanda sanatsal zemini de diislinmiis; sultan, patronaj agina dahil ettigi

818 Seyh Galib, Divdn, 174.
819 Seyh Galib, Divdn, 176.
820 Seyh Galib, Divdan’inda, III. Selim’in Avusturya ile yaptign Zistovi ve Rusya ile yaptign Yas
Antlagmalarini tebrik i¢in bir tarih kaleme almistir. Sultanin politik alandaki faaliyetlerini destekleyen ve
bunlar1 birer basar1 olarak gdsteren siirin son beyti su sekildedir: Moskov u Nemge sulhuna tarih/Feyz-i
sahi nizdm-1 cahidir Tarihin tamamu i¢in bkz. Seyh Galib, Divan, 179-181.
821 Golpiarh, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, 271. Tanpmar, On Dokuzuncu Aswr Tiirk Edebiyati Tarihi,
61. Osen, Osmanli Devlet ve Toplum Hayatinda Mevlevilik (19. Yiizyil), 63-64.
822 Tanpinar, On Dokuzuncu Asir Tiirk Edebiyati Tarihi, 61.
823 ()zellikle humbarahane, dékiimhane, tamir ya da bir kasrin yapilisina yazdig: siirlerde Galib, “Ciham
Oyle revnak-yab-1 tecdid etdi kim devri/Goriindii resm-i nev bu kéhne tak-1 ¢ar erkana” (Seyh Galib, Divdin,
168.), “Nizdm-1 miilke dir tdze mazmunlar eder ingdd” (Seyh Galib, Divdn, 181.)gibi ifadeler kullanarak
sultanin reformist yoniinii 6n plana ¢ikarmistir. Ayrica Seyh Galib’in Osmanli modernlesmesindeki tavri
hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Ekrem Isin, “Mevleviligin Osmanli Modernlesmesindeki Yeri ve Seyh
Galib”, Seyh Galib Kitabi iginde, 51-56.

247



Mevleviligin toplum nezdindeki otoritesi ve mesruiyetinden faydalanirken, ayn1 zamanda
tarikat bilinyesinde yetisen sairlerin ve iiretilen edebi eserlerin propagandist yoniinii de
g6z oniinde bulundurmustur. Esrar Dede’nin, asagida yer verdigimiz kayitlarindan III.
Selim’in, yaptirdig1 yeni askeri binalar i¢in Seyh Galib’ten siirler istemis olmasi da bu

kanaatimizi giiglendirmektedir.

“... ol sehryar-1 gerdlin vakar-1 himmet-i ruhaniyyet-i Hazret-i Hudavendigar ile
tertib-i lesker-i bi-stimar idiip tob-hane ve humbara-hane emsali ocaklari tecdid

ve her birisine tarihler insadin1 havale-i tab‘-1 Hazret-i ‘Aziz buyurup ...”8%*

Esrar Dede’nin bu kayitlarinin yani sira, Galata Mevlevihanesi’nin tamiri {izerine sultana
sunulan ve Divan’da, Tardf-i Bahirii’s-Seref-i Miilitkdneden Galata Mevlevihdnesi
Miiceddeden Ta’'mir Olunup Hitdminda Denilen Tarihdir ki Dergah Kapusu Baldsina
Vaz’ Olunmustur bashg ile kayitl olan tarihin, herkesin gorebilecegi bir yer olan dergah
kapisina iglenmis olmasi dikkat c¢ekicidir. Seyh Galib’in bu kasidede, Galata
Mevlevihanesi’nin tamirinden dnce sultanin yenilik¢i yoniinii asagida verilen beyitlerle
dile getirmesi ve bu misralarin kamunun gorebilecegi bir yere yazilmasi; III. Selim’in
hem yenilik¢i yoniinii halka géstermek hem de sultanin, halk nezdinde mesru ve muteber
olan bir tarikat1 destekledigini ilan edebilmek iizere tasarlanmisg bir eylem olarak

distiniilebilir.

Riikn-1 re’yidir esas-1 ma‘delet

Fikr-i nev icadidir ars-1 kavim

Muntazird: ehl-i dil tesrifine

Geldi din i devlete hemgiin nesim®®®

824 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 226.
825 Seyh Galib, Divdn, 173.
248



Ayrica, bu siirler lizerine yapilan ¢aligmalar da sultan ile seyh-sair arasindaki bu
iliskinin her iki tarafin da faydasma oldugunu gostermektedir. Cem Dil¢in’in Seyh
Galib’in - Nizam-1 Cedid ile ilgili yazdigi manzumeler iizerinden yaptigi
degerlendirmelere gore sair, kendi tarikatina kaynak saglayan hiikiimdarin politikasina,

bir iletisim arac1 da olan siirleri ile destek vermistir.8?8

Seyh ve siyasal elit arasindaki bu olumlu ve her iki tarafa da fayda saglayacak
sekilde gelisen iliski, daha once de belirtildigi gibi dergdhin yalnizca mimari agidan
yenilenmesini degil, ayn1 zamanda bir edebiyat mahfili olarak da yeniden sekillenmesini
saglamustir. Tespitlerimize gore Seyh Galib doneminde; Ahmet Aga (6.1209/1794-95),
Esrar Dede (6.1211/1796), Halil Nuri (6.1213/1799), Neyyir Dede (6.1215/1800-01),
Hafiz Manastiri (6.1218/1803), Dervis Ismail Hulusi (6.1220/1805-06), ilhami (6.4
Cemaziyelahirl 1223/28 Temmuz 1808), Ramiz Abdullah Pasa (6.Rebiulahir
1226/Nisan-Mayis 1811), Mehmet Nebil Bey (6.1235/1819), Halet Efendi (6.1238/1822),
Nazifzdde Ahmet Hamit Efendi (6.1248/1832) ve Dervis Muhammed (6.?) dergahta
bulunan sairlerdir. Ayrica Yenigehir Mevlevihanesi seyhligi yaptig1 sirada gorevinden
ayrilarak Uskiidar’a yerlesen Resima Ahmet Dede (6.1218/1803) de Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye’nin yazildigi donemde tezkireye kaydedilmesi igin eserlerinden 6rnekleri
Esrar Dede’ye yollamistir.82” Mahfile devam edip etmedigi hakkinda kesin bir bilgi
olmamakla birlikte, Resimd Ahmet Dede’nin siirlerini tezkireye kaydedilmek iizere
yollamasi, sairin bu mahfilde tanindigin1 gosterir. Bu isimlerin yani sira, Esrar Dede’nin

vefatina yazdig tarihten anlasildigina gore Sidki (6.?7) mahlash bir sair de bu dénemde

826 Seyh Galib’in III. Selim’in 1slahatlarina destek vermek lizere kaleme aldigi siirler hakkinda yapilan
incelemeler icin bkz. Cem Dilgin, “Seyh Galip’in Siirlerinde III. Selim ve Nizam-1 Cedit” Divan Siiri ve
Sairleri Uzerine Incelemeler iginde (Istanbul: Kabalci, 2011), 490-501. Fatih Usluer, “Seyh Galib’in
Baruthane Siirleri”, Uluslararast Sosyal Arastirmalar Dergisi, 113 (2008): 411-473. Ayrica, I11. Selim ile
Seyh Galib arasindaki iliskiyi himaye gelenegi iizerinden ele alan bir degerlendirme igin bkz. Mustafa Isen,
“Osmanlilarda Devlet- Sanat flisksi ve Bu Iliskinin III. Selim’le Seyh Galib’deki Gériintiisii”, Seyh Galib
Kitab: i¢inde haz. Besir Ayvazoglu, (Istanbul: IBB Kiiltiir Isleri Daire Baskanhig1 Yay., 1995), 39-44.
827 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 138.

249



Galata mahfiline devam eden isimler arasindadir.%® Ancak Esrar Dede’nin “... el-an
ihvan u hullAnimuzdan otuza balig olur s4‘ir-i mevzin vardir ...”%%° kaydindan dergahtaki
sair sayisinin daha fazla oldugu anlasilmakla birlikte, Esrar Dede’nin Tezkire-i Su’ard-y

5830

Mevleviyye’yi “ceride-i tistddan-1 si‘r olarak hazirlamasi dolayisiyla bu otuz ismi

kaydetmemistir.

Bu isimler igerisinde Esrar Dede, Seyh Galib doneminde Galata mahfiline dahil
olan ve Mevlevi muhiti igerisinde yetigen sairleri, bu sairlerin birbirleri olan iligkilerini,
yetistikleri tekkeleri, hamilerini ve patronlarini; kaleme aldig1 tezkire ile ortaya koymasi

yoniiyle dergahtaki diger sairlere oranla daha fazla dikkat ¢eken bir isimdir.

Osman Horata, Esrar Dede’nin Mevlevi miintesibi oldugu tarihi, Divdn’inin bir
niishasinda, M. Ata tarafindan yazilan ve sairin ¢ilesini tamamladiktan hemen sonra vefat
ettigini belirten kayittan, ayrica Seyh Galib’in sairin 6liimii lizerine yazdigi tarihten yola
cikarak 1208/1793-94 oldugunu belirtmistir.83! Sairin, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye nin
mukaddimesinde belirttigine gore diinyevi isler ile hayli mesgul iken “... na-gah gerden-

832 etmigtir. Esrar

i can-1 na-tiivane kullab-1 mahabbet-i hanedan-1 Mevleviyye giizeran
Dede’nin ifadelerine gore, Seyh Galib doneminde sairin dergédha intisap ettigi yillarda -

Seyh Galib’in Galata postnisini olmasindan sonraki yaklasik ii¢ yillik siirecte- dergahta

828 S1dki’nin tarihi i¢in bkz. Ergun, Tiirk Sairleri, c.3, 1345.

829 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 265.

830 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 265.

81 Bkz. Esrar Dede, Divdn, haz. Osman Horata (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Banhig1 Yay., 2019), 10. (e-
kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0 -Eserin sonraki kullanimlarinda
e-kitap hali kullanilmistir.- Seyh Galib’in séyledigi tarih igin bkz. Seyh Galib, Divdn, 225. Esrar Dede’nin
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye’de yer alan ifadelerine gore 1786’da vefat eden Dervig Nuri ile goriismiistiir.
Ali Enver’in kayitlarina gore 1756-1757 yilinda Yenikapt Mevlevihanesi’nde bulunan Nuri ile Esrar
Dede’nin ne zaman goriistiigii net olarak bilinmese de bu kayitlar Esrar Dede’nin Seyh Gélib’den 6nce de
Mevlevi mabhfillerine devam ettigini gostermesi bakimindan Onemlidir. Ancak bu bilgiye ihtiyath
yaklagmak gerekir. Zira Saadettin Niizhet Ergun, Esrar Dede’nin vefat ettiginde 49 yasinda oldugunu
belirttigine gore Esrar Dede 9-10 yaslarinda iken Nuri ile goriismiistiir ki bu yasta bir cocugun bir Mevlevi
dervisinden etkilenmesi pek miimkiin goriinmemektedir. Eger 1757 yilinda Esrar Dede, Mevlevi
mahfillerine devam eden birisi ise Seyh Galib gibi kendisini etkileyen bir seyhe denk gelmemesi dolayisiyla
Mevlevilige intisabi1 gecikmis olabilir. Tarihlendirmeler hakkinda bilgi i¢in bkz. Esrar Dede, Tezkire-i
Su’ard-y1 Mevleviyye, 293-294; Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 323; Saadettin Niizhet Ergun, Tiirk Sairleri,
c.4,1345.

832 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 20.

250


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0

sekillenmis bir edebiyat mahfilinin oldugu anlagilmaktadir. Dahil oldugu bu mahfilde
Seyh Galib’in ... hak basi-i hizmet-i meydan-1 behist-akranlariyla serefyab ve rihu’l-
enfis-1 himem-i ‘aliyyeleriyle (...) fenn-i si‘r i insay1 nazar-1 tecelli-eserleri ...”%%3nden

Ogrenmistir.

Esrar Dede’nin, Galata mahfiline dahil olusu hakkinda verdigi bilgiler igerisinde
seyhinin himmeti ile yetistigini belirtmesi her ne kadar Mevlevi mahfillerinde yetisen
sairlerin tamamui i¢in kullanilabilecek bir ifade olsa da devaminda dile getirdigi egitim
stireci, sair ile seyhinin bizzat ilgilendigini gostermektedir. Galata mahfilindeki diger
dervislerle sabahtan aksama, her zaman siir ve insa lizerine konustuklarini ve bu
meclisteki her bir dervisin suhan-senc; nazim, nesir ve nagmeler tizerine konusan kisiler
oldugunu belirten Esrar Dede, bu ortamda kanaatimizce 6ne ¢ikan isimlerden olmustur.
Zira “Bir baktt hem-cinslerimden seckin oldum/Necmeddin’in ilgi gosterdigi kopek,

kopeklerin basi olur”8%

anlamia gelen Farsca beyti kaydetmis olmasi, Seyh Galib’in
miirebbiliginde gecen bir edebiyat egitiminin ipuglarini vermektedir. Bu beytin ardindan,
Esrar Dede’nin Galata mahfiline dahil olduktan sonra aldigi edebi egitim ve siir
meclislerinden bahsetmesinin ardindan konuyu tezkire yazma siirecine getirmesi de Seyh
Galib’in, sairle 6zel olarak ilgilendigini ve himayesinde yetisen bu saire, Galib’in,

taslagini hazirladig tezkiresini neden emanet ettigini gostermektedir. Zira Seyh Galib,

tarikatin biitlin bir edebi birikimini, tarikat biinyesinde gelisen mahfiller disinda da

9835

(13

gosterecek olan ve Mevlevi sairleri “... su‘ard-y1 ‘avam beyninden temyiz i¢in
hazirladig1 tezkiresini, bizzat egitimi ile ilgilendigi, bilgi birikimine giivendigi®®® bir

dervisine emanet etmek istemistir. Mehmet Tevfik’in Esrar Dede’nin, Seyh Galib’in

833 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 20.
834 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 20. IV. Nolu Farsga beyit.
835 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 22.
86 Egsrar Dede’nin aldig1 egitim hakkinda kaynaklarda detayl bilgiler olmamakla birlikte Esrar Dede ve
eserleri iizerine yapilan ¢aligmalardan yola ¢ikilarak sairin iyi bir egitim aldig1 sonucuna ulagilmistir. Bkz.
Esrar Dede, Divdn, 5-6. Thssan Mahvi, Mevlevi Sairleri’nden aktaran Saadettin Niizhet Ergun, Tiirk
Sairleri, c.4, 1345,

251



37 ve yine Fatin’in hami ile sair arasindaki iliskiyi -asagida

nedimi oldugunu belirtmesi®
alintilanan kisimda,- her iki aktér arasindaki dostluk, sohbet arkadashigi ve egitim
tizerinden anlatmis olmasi da Seyh Galib’in, Esrar Dede’ye tezkire yazma gérevini neden

838 ««

verdigini agiklamaktadir. .. Seyh Galib Efendi merhimun hem-dem u celisi ve

mahrem u enisi oldugu halde hicbir vakt u demini ney u meyle itlaf ve israf itmeyiip

nakdine-i evkatini iktisib-1 cevahir-i maarife sarf ...”8%°

etmistir. Seyh Galib’in hem-
bezmi ve nedimi olan Esrar Dede, Galata mahfiline devam ettigi yillarda yalnizca siir ve
tezkire yazmakla kalmamis; ayn1 zamanda Italyanca-Tiirkce bir sozliik de hazirlamistir.
Esrar Dede’nin eserin mukaddimesinde belirttigine goére bu sozliiglin yazilmasi fikri
mahfilde bir araya geldigi ihvan-1 tarikten birisinin tavsiyesi ile sekillenmis ve Seyh

Galib’in izni ile de eserin yazimma baslanmistir.34

Hamisi Seyh Galib ile arasindaki bu olumlu iliskiye ragmen Esrar Dede’ye, -
Rusuhi Baykara’nin, Galata Mevlevihanesi’nin son seyhi Ahmet Celaleddin Efendi’den

aktardigina gore- bir sugu lizerine seyyah verilmis ve sair bu sugunun affedilmesi igin

Sahim senin Esrar sadakatlu kulundur

Lutfeyle o dervis-i perisana dokunma

837 Mehmed Tevfik, Kdfile-i Su’ard, 79. Benzer ifadeler olan hem-bezm-i musahabat, nedim-i has ifadeleri
fhsan Mahvi tarafindan da kullanilmustir. Bkz. Ergun, Tiirk Sairleri, c.4, 1345.

838 Seyh Galib’in kendisinin taslagmi hazirladig1 tezkireyi tamamlamast igin giivendigi bir dervisine emanet
etmesi, seyhin kendi ¢aligmalarini iyi bir zeminde ilertletmek amacinda oldugunu gostermekle birlikte;
tezkirelerin yazilmasindaki temel gayenin kokenleri sorgulandiginda, Seyh Galib’in bu tezkirenin yaziminm
onemsemesindeki bagka bir boyut da ortaya ¢ikar. Walter G. Andrews’in tespitlerine gore tezkireler, ...
hamilerin hangi sairleri destekleyecegi konusunda “iyi” se¢imler yapabilmelerini saglamak amaciyla”
yazilmiglardir. Tezkire-i Su’ard-yi Mevieviyye'nin yazildigi dénemin Galata mahfilinin III. Selim’in
patronajinda bir canlanma siirecine girdigi zaman araligina denk geldigi diisiiniildigiinde, Seyh Galib’in bu
tezkirenin yazilmasinda ve tamamlanmasindaki amacinin merkezinde; Mevlevi sairleri tek bir eserde bir
araya getirme oldugu gibi siir ve sairden anlayan bir patrona, destekledigi tarikat igerisindeki sair
potansiyelini gdstermek oldugu sonucuna da ulasilabilir. (Andrews’un tezkire yazimi ile ilgili
degerlendirmesi icin bkz. Walter G. Andrews, “Osmanli Sair Biyografileri (Tezkireler) ve Osmanli
Edebiyat Elestirisi”, Tiirk Edebiyati Tarihi c.2 iginde, ed. Talat S. Halman vd., (Istanbul: Kiiltiir ve Turizm
Bakanlig: Yay., 2006), 118.

839 Fatin, Hatimetii I-Esdr, 25.

840 Osman Horata, “Esrar Dede’nin Liigat-i Talyan Terciimesi”, Tiirkbilig, Tiirkoloji Arastirmalari, 1
(2000): 76. Horata makalede eserin tanittimini yapmis ve tipkibasimina yer vermistir. Bkz. Horata, “Esrar
Dede’nin Liigat-i Talyan Terciimesi”, 73-86.

252



maktali gazelini yazip seyhine sunarak affini istemistir.34" Horata, sairin gazellerinden

yola ¢ikarak Esrar Dede’nin sugunun bir mahbiba tutulmak oldugunu belirtmektedir.842

Esrar Dede’nin Divdn’inda yer alan Neside-i Mevleviyine der Vasf-1 Galib
Dede®* baslikl: siiri, Galata Mevlevihanesi’nde sekillenen mahfilde hami ve sair/dervis
ve seyh arasindaki iliskinin edebi eserler lizerinden nasil devam ettirildigini gdstermesi
bakimindan dikkat ¢ekicidir. Esrar Dede’nin kaleme aldig1 Ramazaniyye’de, sair seyhine
Ramazan aymmin ve Nevruz’un aynm1i doneme gelmesi vesilesiyle siir sundugunu
belirtmektedir. Burada dikkat ¢eken husus ise Esrar Dede’nin bu kaside sayesinde,
seyhinden gelecek olan liituflara nail olmak istemesidir. Daha Onceleri Gavsi Ahmet
Dede’nin, seyhi tarafindan odiillendirildigi bilinmekle birlikte bu 6diiliin, sairin seyhe
sundugu bir siir tizerinden degil de yazdigi nazire sayesinde olmasi, Esrar Dede’nin
hamisine sundugu ve karsiliginda liituf bekledigi bu kasidesini ondan farkli kilmaktadir.
Galata mahfilinde -en azindan Seyh Galib ile Esrar Dede arasinda- net bir hami-sair
iliskisinin varligin1 gdsteren bu kaside, ayn1 zamanda Istanbul muhitinde 6zellikle siyasal
elitler cevresinde sekillenen mahfillerde, belli zamanlarda kaside sunma geleneginin

Mevlevi mahfillerine de yansidigini gostermektedir.4

Veliyy-i ni‘metine herkes etmede tebrik

Varip Efendisine kullar olmus ‘izzet-yab

841 Rusuhi Baykara, “18.inci Asir Sairlerinden Mehmet Esrar Dede’nin Hayati, Tasavvufi, Edebi Sahsiyeti
ve Eserleri”, (Lisans Tezi, Istanbul Universitesi, 1939-40), 20-21°den aktaran Horata, Esrar Dede, Divdn,
15-16.
842 Bkz. Esrar Dede, Divdn, 16.
83 Esrar Dede, Divdn, 72.
844 Esrar Dede’nin Seyh Galib’e sundugu bu kasideye benzer bir metin Konya muhitinde, Esrar Dede’den
yaklagik doksan y1l 6nce vefat etmis olan Nesib Yusuf Dede’nin Divdn’inda yer almaktadir. Gazel seklinde
yazilan bir bahariye olan metin, “Bahariyye NESIB ii Vehbi pis-i Seyh Bostan’a/Birer misra’la bu nazm-1
giizin-i armagan ¢ekdi” beytinden anlasildigna gére Nesib ve Vehbi tarafindan II. Bostan Celebi’ye
sunulmustur. (Bkz. Ahmet Selahattin Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’nin Tenkidli
Metni”, (Doktora Tezi, Selcuk Universitesi, 1996), 506. Siirlerin siyasal elitlerin mahfillerindeki sunum
sekilleri i¢in bkz. Tuba Durmus, Sair ve Sultan, 135-158.

253



Dem-i visaldir ey dil o hazrete sen de

Kaside “arz edip eltafin eyle isticlab

Cenab-1 Hazret-i Galib Efendi-i zi-san
Ki zat-1 enveridir afitab-1 ‘alem-tab%°

Esrar Dede’nin baz1 gazelleri, Galata mahfilinde bir araya gelen Mevlevilerin, bu
mekan disinda nerelerde toplandiklar1 hakkinda da bilgi verir. Asagida muhtelif beyitleri
alinan gazelden, Goksu taraflarina giden Mevlevilerin burada, mutrib heyeti ile de bir

araya gelerek sabahin ilk 1s1klarina kadar musiki icrasinda bulunduklari, siirler okuduklar

ve zikir yaptiklar1 anlagilmaktadir.

Gice Kandilli’de gok kandil olup ol meh-rii
Mah-tab eyleyerek eyledi ‘azm-i Goksu

(...)

Meclis-i dak u lak u hande-i rind i mutrib
Gah diim diim tek 1 geh hey hey ii gahi hi hi
(...)

Yardan safia su peymane ki ihsan oldu

Mihr-i didar idi Esrar sabaha karsu

Saye-i Hazret-i Galib’de Bogaz icre bu seb
Zevk-i “min-tahtihe’l-enhar” idi bana bu her s

Siirlerinden, mahfildeki sairlerin dergah disinda da bir araya gelebildigini 6grendigimiz

Esrar Dede, Neside-i Mevleviydne ve elifname tiirlinde yazdigi miizeyyel gazelinde,

845 Esrar Dede, Divdn, 73-74.
846 Esrar Dede, Divdin, 326-328.
254



dergahta musiki icrasi yaninda, nev-niyazlara hangi metinlerin okutuldugu hakkinda da

bilgi verir.

Se Sevakib-1 Menakib1 okusun
Nev-niyaz-1 tarika-i Hiinkar34’

Sairin verdigi bilgilere gore Sevakib-1 Mendkib, Galata mahfilinde yetisen dervislere
okutulan bir eserdir. Tezkiresinde, Senai Dede’nin Sevakib Terciimesi’nden bahsederken
bu eserin eksik olmasi nedeniyle Mevlevi mahfillerinde pek yaygin olmadigini,®*® ancak
Mesnevihan Dervis Mahmut Dede’nin Sevakib-1 Mendkib’inin Mevlevihanelerde birgcok
niishasinin oldugunu belirtmesi, sairin siirinde bahsettigi eserin, III. Murat’a sunulan

Sevikib Terciimesi oldugunu diisiindiirmektedir.4°

Seyh Galib’in mesihat yillarinda Galata Mevlevihanesi’nde gegirdigi ii¢ yillik
stirecte seyhin yakininda bulunan Esrar Dede, bir mirag¢ gecesi 27 Recep 1211/ 26 Ocak
1797 tarihinde Galata Mevlevihanesi’nde vefat etmistir.®>° Esrar Dede’nin vefat: iizerine

Seyh Galib, terkib-i bend seklinde bir mersiye kaleme almistir.!

Esrar Dede’nin vefati; Galata mahfilinde, 6liimii esnasinda yaninda bulunan baska bir
sairin de adinin 6grenilmesine vesile olmustur. Sadettin Niizhet Ergun’un kayitlarinda yer
alan bilgilere gore Esrar Dede’nin vefatina Sidki (6.?) mahlasli bir sair de tarih

diistirmiistiir.2% Sairin vefat ettigi gece hiicresinde beraber olduklarini belirten Sidki,

847 Esrar Dede, Divdn, 66-67.

848 Esrar Dede’nin Halil Senai’nin bu eserini gordiigii; eserin, Istanbul Kiitiiphanelerinde Bulunan Tiirkce

Tarih-Cografya Yazmalar1 Koleksiyonu, Halet Efendi (Siileymaniye Ktb.) No:49’da yer alan yazma

niishasinin birinci yapragindaki 1210/1795 tarihli imzasindan anlagilmaktadir. Bkz. Sena’i Halil Mevlevi,

Risdle-i Mendkib-1 Mevidnd, Halet Efendi (Siileymaniye Ktb. No: 49), 1b. (Eser tarafimizca yayina

hazirlanmaktadir.)

89 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 67-68.

80 Horata, sairin 6liimiiniin mirag gecesine rastladigini, sairini divan niishalarimin birindeki gazelin

basindaki kayittan yola ¢ikarak tespit etmistir. Bkz. Esrar Dede, Divdn, 17.

81 Mersiye i¢in bkz. Seyh Galib, Divdn, 583-584.

852 18.asirda, Klasik Edebiyat gercevesinde siir yazan Sidki mahlasli bes sairin oldugunu Ayse Yildiz

belirtmektedir. Bkz. Ayse Yildiz, http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki (erisim 01.09.2021)

Esrar Dede’nin vefatina tarih diisliren sairin bu isimlerden biri olmadigi kanaatini tasimaktayiz. Abdullah

Eren’in, Mehmet Sidki ve Divdn’1 lizerine yaptig1 ¢alismasinda verdigi bilgilerden yola ¢ikarak, Esrar

Dede’nin 6liimii esnasinda yaninda bulunan sairin Mehmet Sidki oldugu sdylenebilir. Zira Istanbul’da
255



http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki

asagidaki beyitlerde Esrar’in, kendisinden siirlerini bir araya getirmesini istedigini

belirtir:

‘Azm idicek ol seh hiicreye

Cekdi kendiiyi vera-y1 perdeye

Bendesine hem vasiyyet eyledi

Bu cihandan giderim ¢iin séyledi

Si‘rimi bir name-i ser-defter et
‘Alem igre nev-be-nev giilter et®>
Esrar Dede’nin hiicreye ¢ikisina tarih diisiirdiigli iki isimden biri olan Neyyir,
Galata mahfilinde ... heniiz sabb-1 nev-reside iken bifi iki yiiz alt: senesi Hazret-i Galib
Dede cenab-1 kemilet-nisablarinufi ser-nihdde-i hizmet-i meydan-1 ma‘arif-erkanlarr®4
olmustur. Sairin Galata Mevlevihanesi’ne geldigi donemde dergéhta bulunan Esrar Dede,
Neyyir’in mahfilde sair ve dervis olma siireclerinin hemen hepsinin tanigidir. Neyyir’in
dergihta, Seyh Galib’in himayesinde ... tahsil-i hiiner ii ma‘arif ve verzis-i si’r i inga®®
ile mesgul oldugunu belirten Esrar Dede; bu siirecte Neyyir’in, Seyh Galib’ten sonra
kendisine 6rnek aldig1 bir isim olmustur. Neyyir’in bir liigazinda dile getirdigine gore

Esrar Dede, diinyada esi olmayan bir meslektas (harif), her isin basinda bilinen ancak adi

zikredilmeyen, mahlasi ile tanman bir ariftir.®® Yine Neyyir Divdn’inda yer alan bir

hangi tarih araliginda yasadig1 kesin olmamakla birlikte Mehmet Sidki, Eren’in verdigi bilgilere gore, bir
donem Uskiidar’da bulunmustur ve siirlerinde Mevlevi oldugunu zikretmistir Ayrica sairin 1796-97 tarihli
bir mazumesinin bulunmasi1 da bu kanaatimizi giliglendirmektedir. Bkz. Mehmet Sidki, Divdn, haz.
Abdullah  Eren, (Ankara: Kiltir ve Turizm Bakanhgi Yay., 2017), 3. e-kitap
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0 (erigsim 01.09.2021)

83 Ergun, Tiirk Sairleri, c.4, 1345,

84 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 295.

85 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 295.

8% Neyyir Abdiilhalim Dede, Divdn, haz. Sadik Erdem, (Ankara: TDK Yay., 2018), 90.

256


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0

gazelden anlasildigina gore Esrar Dede ile ayn1 mecliste bulunan sair, Esrar’in soyledigi

yeni bir s0z lizerine sairi takdir etmistir.

Neyyir hayal-i ¢esmiin ile bezm-i ‘isde

Sagar be-dest i can siyeh-mest fiitadediir

Bu nev-zemin nutkina Esrar sad-aferin
Hep s ‘irAn hame be-deste saladadur®®’

Neyyir, mahfilde Esrar Dede’den yalnizca sdyledigi sozler ile degil, Esrar’in
yazdig1 siirlerin tarzindan da etkilenmis goriinmektedir. Esrar Dede’nin Ramazaniyye
tiriinde yazdig kaside ile —tiir ve s0ylem tarzi yoiiniinden sahip oldugu benzerlikler gz
ontinde bulundurularak- ayn1 zamanda kaleme alindig1 anlasilan kasidesinde, Neyyir de

Esrar Dede gibi, hamisine 6zel bir zaman dilimi igerisinde siir sunmustur. Neyyir, bu

durumu agagidaki beyitlerde dile getirmektedir:

Biz dahi etsek ol seh-i miilk-i kerametiifi
Nev-riiz-1 mah-1 rize ile medhin intizam
(...)

Seyhiim cenab-1 Galib Efendi-i zii-fiintin
Ya‘ni o kutb-1 da’ire-i ziimre-i kiram®®

Esrar Dede’nin hamisine olan siirlerinin kelime diinyasindan ve sunus tarzindan
etkilendigi anlasilan Neyyir, yalnizca kendisi ile birlikte dergahta bulunan dervislerden
degil seyhinden de etkilenmistir. Sairin Divdrn’inda yer alan III. Selim ve Beyhan

Sultan’in ovgililerine yer verdigi kasidelerinde, siirlerini sundugu patronlar yoniiyle de

Seyh Gélib’e benzemektedir. Neyyir, III. Selim ovgiisiinde yer verdigi kasidesinin

87 Neyyir, Divdn, 134.
88 Neyyir, Divdn, 46.
257



Giisad ediip kef-i derylizesin derya-y1 lutfinda
Sadef nisan-1 ihsdnindan ahgz-i diirr-i nab eyler
(...)

Eger ihsan-1 bi-payan-1 vasfin eylesem tahrir
Kemal-i sermle destiimde hAmem pig ii tab eyler®®

beyitleri ile Beyhan Sultan’in Ciragan’da yaptirdig1 koskiin glizelligine dair kasriyye

tiirlinde yazdig1 kasidesindeki

O riitbe ma‘den-i cid u ‘ata ehl-i sehadur kim
Geda-y1 asitim olmaga hanum da hasretdiir®®°

beyti ile dergahtaki diger mutasavvif sairlerden ayrilir. Zira Neyyir’in bu ifadeleri, siyasal
elitlerden caize almak amaciyla yazilan kasidelerdeki ifadeler ile ayn1 mazmun ve anlam
Orgiisiine sahiptir. Sairin Divdn’indaki bu beyitler; mutasavvif sairlerin, siirleri arasinda
fazla yer verdikleri ifadeler degillerdir. Genel bir bakis agisindan ziyade, yalnizca Seyh
Galib doneminde dergahta bulunan sairlerin eserlerine bakildiginda da bu durum net
olarak goriilebilir. Seyh Galib ile yakinlig1 dergahtaki diger sairlere gore daha fazla olan
Esrar Dede’nin Divdn’inda da bu tarz ifadelere rastlanmaz. Bu yonii ile yetistigi mahfil
icerisinde oldukea sira dis1 bir tablo ¢izen Neyyir’in yukaridaki beyitleri, sairin siirini

sultana ulastirdigin1 ya da sultana sunmak iizere yazdigini diisiindiirmektedir.%6!

Seyh Galib’in, siirleri ile patrona hitap etmeye ¢alisan dervisi Neyyir’in sakal

birakmasina diisiirdiigii tarih ise dergéahtaki giinliik yasam hakkinda bir tablo sunarken

89 Neyyir, Divdn, 50.
80 Neyyir, Divdn, 54.
81 Seyh Galib’in Neyyir’in siirlerinde siyasal elitlerin évgiisiine yer vermesi ve bu dvgiiler ile maddi
kazanim beklentisine girmesi, III. Selim sonrasinda Mevlevi mahfillerine devam eden sairlerin
eserlerindeki s6ylemlerinin degisiminin ilk adimlar1 olarak yorumlanabilir.

258



ayni zamanda, seyhin soyledigi siirler ile dervislerini taltif ettigini gostermektedir. Seyh

Galib Neyyir’in sakal birakmasini, asagidaki kita ile tarih diigtirmistiir:

Nir-1 ‘ayn-1 ma‘rifet “‘Abdu’l-halim-i1 pak-zat

Kim odur hursid-i ma’naya nazar-gah-1 safa

Gosterlip mihr-i cemali nurdan feyi’z-zeval

Hattinin tarihi Galib ¢ikd1 hatt-1 istiva®®? (1204/1789-90)
Neyyir’in, Hiisn ii Ask’1 anlattig1 bir gazelinden yola ¢ikilarak; eserin, Mevlevi edebiyati
icerisine yeni dahil olmakla birlikte, bu edebiyat igerisinde 6nemli bir yer isgal ettigi ve

Galata mahfilinde okundugu anlagilmaktadir.

Mest ediip can u dili her katre ab-1 Hiisn 1 ‘Isk

Nes’e-i diger veriir reng-i sarab-1 Hiisn i ‘Isk

(...)

Hifz i¢iin Neyyir diyar-1 rh1 ser-hayl-i ‘adem

Kisver-i dilde iki sehdiir cendab-1 Hiisn i ‘Isk®°
Galata Mevlevihanesi’'nde Seyh Galib Doneminde olusan edebiyat mahfilinde ne
okundugu hakkinda bilgi sahibi olmamizi saglayan Neyyir, Fatin’in tanikligina gore,
Seyh Galib’in vefatindan sonra Rumeli taraflarina seyahat etmek iizere tekkeden
ayrilmistir. Yenisehir Mevlevihanesi seyhligine getirilen sair, vefatina kadar bu goérevde

bulunmustur.2¢*

Neyyir, Esrar Dede, Seyh Galib ve Pertev’in siirlerine yazdigi nazire ve
tahmislerine bakarak, Mehmet Nebil Bey’in de Seyh Galib doneminde dergdha devam
ettigi sdylenebilir. Ali Emre Ozyildirim’m sairin bir mecmuasindan yola ¢ikarak verdigi

bilgilere gore Nebil Bey, geng bir sair iken Seyh Galib’in yakin ¢evresinden olan babasi

82 Seyh Galib, Divdn, 222-223.
83 Neyyir, Divdn, 170.
864 Fatin, Hatimetii’I-Es dar, 508.
259



Vakaniivis Halil Nuri Bey’in de destekleri ile Seyh Galib’in ve dergaha devam eden diger
isimlerin bulundugu meclislerde yer almistir.8% Ancak Neyyir, Pertev, Halim Giray gibi
isimler, heniiz geng bir sair olan Nebil’in siirlerine yazdiklar1 nazirelere ya Divdn’larinda
yer vermemisler ya da eksik kaydetmislerdir. Ozyildirim, bu durumu devrin éne ¢ikan
isimlerinin, yeni yetisen bir genci siir yazma konusunda tesvik etmek olarak degerlendirir
ve bu sebeple sairlerin bu siirleri eserlerine alirken bdyle bir tasarrufta bulundugunu
belirtir. 8% Abdiilkadir Giirer’in Seyh Galib Divdn’1iizerine yaptig1 ¢alismada yer alan ve
Nebil’in 1210/1795-96 yilindaki riiisuna diisiiriilen iki adet tarih kitasi®®’, Nebil’in;
cevresinde bir mahfil olusturan Galata seyhi tarafindan taltif edildigini ve sairin mekan
olarak Galata’ya devam ettigini diislindiirmekte; ayni zamanda bu mekanin hamisi ile

iliski kurdugunu kanitlamaktadir.868

Nebil’in, dergdh ve hamisi Seyh Galib ile olan iligkisinde, daha 6nce de
belirtildigi gibi babas1 Halil Nuri Bey’in katkis1 olmustur. Halil Nuri’nin mahfile devam
ettigine dair net bir kayit bulunmamakla birlikte, sairin Divdn’inda yer alan siirler,

ozellikle de nazireler ve tahmisler; Nuri’nin, Seyh Galib ve ¢evresi ile baglantili oldugunu

85 Ali Emre Ozyildirim, “Bir Mecmfia U¢ Kusak: Vakaniivis Halil Niri Bey’in Oglu ve Seref Hanim’in
Babast Nebil Bey’in Sahsi Mecmiasindan Hareketle Aile Baglarindan Siir Aglarina”, Akademik Dil ve
Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019), 290-292. Burada zikredilen isimler aym zamanda Seyh Galib’in Yenikap1
Mevlevihanesi’nde bulundugu dénemde de bir araya gelmekle birlikte, Neyyir’in Istanbul Mevlevi
muhitine Galata mahfilinde dahil olmus olmasi; Mehmet Nebil’in Galata mahfilinde Seyh Galib ve diger
isimlerle bir araya geldigini gostermektedir.
86 Ozy1ldirim, “Bir Mecmiia Ug Kusak: Vakaniivis Halil Nari Bey’in Oglu ve Seref Hanim’in Babasi Nebil
Bey’in Sahsi Mecmiasindan Hareketle Aile Baglarindan Siir Aglarina”, 292.
87 Tarihler i¢in bkz. Abdiilkadir Giirer, “Seyh Galib Divani (inceleme-Metin)”, (Ankara Universitesi,
Doktora Tezi, 1993), 640-641. S6z konusu tarihler, Ok¢u’nun yayma hazirladigr metinde bulunmamasi
nedeniyle Giirer’in doktora tezine miiracaat edilmistir.
88 Galata mahfiline patronaj desteginde bulunan Halet Efendiye kasideler sunan, Halim Giray’in bir
misraint terci-i matla yapan, Nebil’in ve Seyh Galib’in siirlerini tanzir eden Ziihdi Galib’in de bu mahfilde
yer alan sairler ile iletisim halinde olmus ve muhtemelen bu mahfile devam etmistir. Ancak, sairin
Divan’inda ve kaynaklarda bu kanaate varabilecegimiz kesin delillerin bulunmamasi nedeniyle Ziihdi
Galib’e metin igerisinde deginilmemistir. Zikredilen siirler i¢in bkz. Esra Demirkoparan, “Fetvaeminizade
Galib Ziihdi Divani: Inceleme-Metin”, (Yiiksek Lisans Tezi, Bogazici Universitesi, 2013), 120-137, 204-
207, 207-210, 223-229, 321-322.

260



gostermektedir.?%° Zira Halil Nuri Divdn’inda yer alan elden ele redifli gazelin makta

beytinde Nuri’nin

Niriya eyler ise hazret-i Galib tanzir
Nazar eyler buna yaran tolasur elden ele®”°
ifadeleri ile talep ettigi nazireye Seyh Galib;

Galib’e eylemis ithaf cenab-1 Niir

Si’r-i nev-giifte-i yaran tolasur elden ele®*
maktali gazel ile cevap vererek mahfiline oglu ile birlikte katilim saglayan Halil Nuri’yi
bir nevi onurlandirmistir. Halil Nuri’nin, Galata mahfiline devam ettigini diisiinmemizi
saglayan bir baska baglant1 ise sairin ailesinin ve siyasi ¢evresinin de dogrudan
Mevleviler ile bag kuran kisilerden olusmus olmasidir. Bunlarin ilki, Yenikap:
seyhlerinden Pegevizade Arifi Ahmet Dede (6.Muharrem 1137/Eyliil-Ekim 1724)™nin
damadi olan ve Ebubekir Dede doneminde dergahin tamir edilmesini saglayan Abdullah
Naili Pasa (6.1171/1757-1758)’nin Halil Nuri’nin dedesi olmasi dolayisiyla olan
baglantidir. Bu bag, sairin dogdugu aile ortaminda Mevlevi kiiltiirii ile biiylimesini
saglamis olmalidir. Sairin vakaniivisligini yapt1§18/2 III. Selim’in de Mevlevi muhibbi bir

isim olmasimin, Halil Nuri’nin tarikat ile baglarin1 canli tutmasinda etkili oldugu

sOylenebilir.

Seyh Galib’in Yenikapt Mevlevihanesi’nde hiicrenisin oldugu zamandan beri
mabhfildas1 olan Ismail Hultisi Dede, sairin Galata postnisini olmast ile birlikte bu mahfile

gelmistir.”®  Galata  Mevlevihanesi’nde  asgibasi  olan  Hullsi,  Yenikap

89 Halil Nuri Divan’inda yer alan nazirelerin ve tahmislerin sayilar1 ve kimlere yazildiklar1 hakkinda
ayrintili bilgi i¢in bkz. Mehmet Giiler, “Halil Nuri Divam Edisyon-Kritik-inceleme”, (Yiiksek Lisans Tezi,
Cumbhuriyet Universitesi, 2009), 45-47, 116-117.
870 Giiler, “Halil Nuri Divam Edisyon-Kritik-inceleme”, 343.
871 Erdogan Tastan, “Seyh Galib ve Yayimlanmamus Siirleri”, Turkish Studies, 7/4 (2012): 2839.
872 Giiler, “Halil Nuri Divam Edisyon-Kritik-Inceleme”, 2.
873 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 104.
261



Mevlevihanesi’nde Seyh Galib’ten aldig1 egitimi burada da devam ettirmistir. Esrar
Dede’nin de ayni mahfili paylastigi HulGsi, bu donemde seyhinden aldigr egitim
sayesinde devrinin segkin sairleri arasinda yer almistir.8’% Esrar Dede’nin Huldisi’nin
sairligi hakkinda bilgi verirken zikrettigi su ifadeler, mahfilde yetisen sairlerin eserlerini
bir araya getirmek, kaybolup gitmesini engellemek gibi kaygilar tasidigini gostermesi
bakimindan dikkat ¢ekicidir; ... tertib-i Divdn’a balig es ar-1 metin ve giiftar-1 temkine
muvaffak olmagla kariben tedvin-i ceride-i asarlart musammemdur.”®”® Esrar Dede’nin
bu ifadeleri ayn1 zamanda dergahta yer alan sairlerin eserlerini nasil degerlendirmeyi
planladiklarinin da ipuglarini vermektedir. Dervis Hullisi’nin, eseri hakkindaki bu planini
bilen Esrar Dede’nin de sairden etkilendigi sOylenebilir. Zira Sidki’nin Esrar’in 6liimiine

diisiirdiigii tarihte kaydettigi su beyitte;

Si’rimi bir name- ser-defter et
Alem icre nev-be-nev giilter et®’
sairin kendisinden eserlerini bir araya getirmesini talep ettigini belirtmesi de bu

kanaatimizi giiclendirmektedir.

Seyh Gélib doneminde Galata mahfiline gelen isimlerden birisi de Hafiz
Manastiri’dir. Esrar Dede’nin ifadelerine gore sair, rind mesrep birisidir. Bu sebeple
dergahta bulunan diger dervislerin tepkisini ¢ekecek hareketlerde bulunmustur. Hafiz
Manastiri’nin bu hallerine sahit olan Esrar Dede, dervislerin Hafiz’a karst olan
tutumlarini ““... ba‘z1 ihvan-1 slret-i biinyana iras-1 nefret idiip ekser naksina isaret ve
‘adem-i hiirmetine sehadet iderlerdi.”®’” ifadeleri ile aktarmaktadir. Yine Esrar Dede’nin

sair hakkinda yazdigi menakiba gére Manastiri, ansizin Galata Mevlevihanesi’ne gelmis

874 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 104.
875 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 104.
876 Ergun, Tiirk Sairleri, c.4, 1345,
877 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 89. Esrar Dede, sairin menakibinda da dergahtaki diger
dervisler atarafindan kinanmasi “Ta‘n iderlerdi ekser-i ihvan afia/Dirler idi miilhid-i devrin afia” beytinde
dile getirmistir. Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 91.

262



ve ¢ilesini tamamlayarak Seyh Galib’in elinden kiilah giyip hiicreye ¢ikmistir. Ancak tiim

25 878

bunlara ragmen Esrar Dede, sairin “hem-dem-i peymane vii sahba oldugunu belirtir.

Esrar Dede’nin sahitligine gore, mahfilde kinanan Hafiz Manastiri yalnizca
davraniglar1 ile degil, ayn1 zamanda soyledigi siirlerin tarzi ile de mahfildeki diger
sairlerden ayrilmaktadir. Esrar Dede Héfiz Manastiri’nin bu tarzini, Adem Dede
doneminde Galata mahfiline devam ettigini tahmin ettigimiz Habibi’ye
benzetmektedir.’® Taskin davramslarna ve “bir ‘acdyib tarz-1 hassi”®° na ve

13

dergahtakilere “... hande-kiinin ve suhre-siimaran olarak hitib”®®! etmesine ragmen
Hafiz Manastiri kendi vefatin1 haber verecek kadar da arif bir kisidir. “Saklabani gitdi
dergehden didiim” muisrai ile 6liimiinii haber veren sairin bu sozleri de mahfildeki diger
dervisler tarafindan tam olarak anlagilamamis ve gidecegi yer memleketi Manastir olarak
882

yorumlanmigtir. Ancak Hafiz Manastiri bu sézlerinden alt1 giin sonra vefat etmistir.

Dergahtaki bu sira dis1 dervisinin 6limiine Seyh Galib de

Yazdi tarth-1 vefatin Galib
Okuya Hafizi me’vaya Vedad®?

beyti ile tarih diisiirmiistiir.

Tezkirelerde Mevlevi oldugu belirtilen ancak hangi seyh doneminde ve hangi
Mevlevihaneye devam ettigi hakkinda kesin bilgiler olmayan Ramiz Abdullah Paga®*

kanaatimizce Seyh Galib doneminde Galata Mevlevihanesi’ne devam eden suarddandir.

878 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 91. Ali Enver de sairin meyhanelerde dolastiktan sonra
dergéha geldigini kaydetmektedir. Bkz. Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 77.
879 “Lakin etvar-1 ‘acib ve reftar-1 garibi balada mezkiir Dervis Habibi’ye karib olup merhiim gibi bi-ma‘na
kelam-1 mevzun sdylerdi.” Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 89.
80 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 90.
81 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye,89.
82 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 89-91.
83 Seyh Galib, Divdn, 224.
84 Sair hakkinda bilgi icin bkz. Bursali Mehmed Tahir, Osmanli Miiellifleri, c.2, 620-621. Fatin,
Hdtimetii'I-Esdr, 169-170. Mehmed Stireyya, Sicill-i Osmani, ¢.4, 1349. Semseddin Sami, Kdmusu 'I-Aldm,
c.3, 2254.

263



Bir Divdnge’si olan Ramiz Pasa’nin, oglu Mehmed izzet Bey’in ... insa-y1 selis ve es‘ar-
1 nefisi dahi olup zurefa-y1 zamane mecmi ‘alarinda mukayyed hayli gazel ve terci‘-i

95885

bendi olmakla ifadelerinden yola c¢ikilarak sairin bir Divdnge’den daha fazlasimi

olusturacak kadar siiri oldugu sonucuna ulagilabilir. Sairin siirleri arasinda en meshuru
bir musra-i berceste olan “Heman ayn-1 Muhammed’le Ali’dir Sems i Mevlana”8&
musraidir. Seyh Galib, Divdn’inda yer alan Terci-i Bend-i Misrd-1 Garrd-yr Meshiir Ramiz
Beg baslikli miitekerrir muhammesinde Ramiz Abdullah Pasa’nin bu misraini tazmin
etmis ve Pasa’nin misrainin bin tane hiisn-i matladan daha giizel oldugunu belirterek
sairin ruhunun sad olmasi temennisinde bulunmustur.28” Ramiz Abdullah Pasa, Seyh
Galib ile muhtemelen Misir’in Fransizlar tarafindan isgalini durdurmak i¢in istanbul’dan
ayrildig1 donem olan 1798 yil1 ve 6ncesinde tanismis ve Galata Mevlevihanesi’ne devam
etmis olmalidir.8® Ayrica, Ramiz Abdullah Pasa’nin, III. Selim déneminde -Seyh
Galib’in de sultanin istegi {izerine insasina tarih diisiirdiigii- humbarahanenin®® de
nizamnamesini hazirlamis olmasi1 ve bu kurumlarin basina getirilmesi Seyh Galib ile

Rémiz Pasa’nin bu donemde ayni ¢evrede, ayni1 patronaj agi igerisinde yer aldiklarinm

gostermektedir.

Seyh Galib’in postnisinligi doneminde dergéha gelip seyhe intisap eden bir bagka
isim ise Nazifzdde Ahmet Hamit Efendi (1248/1832)’dir. Fatin’in ... Galata
Mevlevihanesi seyhi bulunan Galib Efendi merhiimun mesihatlar1 hengdminda tarikat-1

b”890

aliyye-i Mevleviyyeye intisa ettigini belirttigi sair, Mevlevi olmadan 6nce hacegan

zlimresine dahil olmus bir memur iken tarikata intisabindan sonra bu gorevini birakarak,

885 Ramizpasazade Mehmed 1zzet Bey, Harita-i Kapudéandn-1 Deryd, haz. Cemil Saglam, (Istanbul: Tiirkiye
Yazma Eserler Kurumu Bagkanlig1 Yay., 2021), 182.
886 fsmail Avei, “Kirimli Abdullah RAmiz Pasa ve Divangesi”, Turkish Studies, 9/3 (2014): 175.
87 Siirin tamamu igin bkz. Seyh Galib, Divdn, 237-238.
88 Ramiz Abdullah Pasa’nin hayati hakkinda detayli bilgi i¢in bkz. Ramizpasazadde Mehmed Izzet Bey,
Harita-i Kapuddndn-1 Deryd, 143-183.
89 Humbarahanelerin yapimina Seyh Galib tarafindan diisiiriilen tarihler igin bkz. Seyh Galib, Divdn, 160-
161. 183-184.
890 Fatin, Hatimetii’I-Es ar, 83.

264



Yenikdy’de bulunan sahilhanesine yerlesmis ve burada vefat etmistir. Mevlevilige olan

bagliligini; bir gazelinden alinan

Teselli-1 feva'idim Mevlevi’dir

Bu rdhda ictthadim Mevelevi’dir

Kimi zikr eylesem ez can u dilden
Yine andan murddim Mevlevi’dir®®

beyitlerinde dile getiren sairin bir Divan’1 oldugunu; Fatin, Semseddin Sami ve Mehmed
Siireyya kaydetmislerdir.8% Yine Fatin’in belirttigine gore Nazifzide Ahmet Hamit, hat

ve musiki sanatinda da taninmus bir isimdir.8% Seyh Galib’in, Divdn’in1 tanzim ve tetmim

ettiren Beyhan Sultan’a sundugu kasidenin

Kasd-i tezhib-i hat ise Nazif

Ki odur simdi caygir-i imad

Kalemi hurdekar-1 fikretdir

Harfi ma‘nadan etmez istimdad

(...)

Boyle katib de yazsa layikdir

Nazm-1 rengin-i Galib-i nakkad®®*
beyitlerinden, Divdn’in bu niishasinin Seyh Galib ile ayni ¢evrede bulunan Nazifzade’ye
yazdirildig1 anlasilmaktadir. Seyh Galib, devrin 6nemli bir simasina sundugu kasidede,

kendisine verilen bu kiymetli hediyeyi 6verken ayn1 zamanda kendi mahfilinde bulunan

891 Nazifzide Ahmed Hamid, Mecmua-i Miisvedde-i Nazifzdde, 26a.
892 Bkz. Fatin, Hdtimetii’I-Es’dr, 83. Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmdni, c.2, 597. Semseddin Sami,
Kamusu’l-A’lam, ¢.3, 1918.
893 Fatin, Hatimetii’I-Es ar, 83.
8% Seyh Galib, Divdn, 129.
265



Nazifzade’yi de bu methiye icerisinde katarak, sahip oldugu edebi ¢evrenin 6vgiisiinii de

yapmistir.

Esrar Dede’nin, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’yi yazdig1 dsnemde Uskiidar’da
inzivaya ¢ekilmis bir Mevlevi dervisi olan Resima Ahmet Dede (6.1218/1803/04) de
Seyh Galib déneminde Istanbul Mevlevi muhitinde yer alan bir sair olarak goriilebilir.
Galata Mevlevihanesi’ne aktif olarak katilip katilmadigi hakkinda net bilgiler olmayan

sair, siitlerini Esrar Dede’ye gondererek tezkireye kaydedilmesini saglamigtir.8%

Esrar Dede’nin tezkiresinde ayrica bir baslik agmadigi isimlerden olan Dervis
Muhammet ve (Vardakosta) Ahmet Aga da Seyh Galib doneminde Galata mahfilinde
bulunan ancak daha ¢ok musikisinasliklar ile 6ne ¢ikan isimlerdir. Esrar Dede, her iki
saire de iistadan-1 si’r olmamalar1 dolayisiyla, tezkiresinde ayri basliklarda yer

vermedigini belirtmistir.8% Vardakosta Ahmet Aga’nin vefatina Seyh Galib

Musahib Seyyid Ahmed ol hiiner-mend
Ki olmusdi bu devre pir-i Farab®’

beyti ile baslayan tarihi diisiirmiistiir.

Seyh Galib doneminde Galata Mevlevihanesi’ne intisap eden ve daha ¢ok dervis
kimlikleri ile taninan isimlerin yani sira bu yillarda dergdha gelen, zaman zaman
dergahtaki sohbet meclislerine katilan isimler arasinda hem sair hem de siyasal elit
kimligi ile 6ne ¢ikan iki isim dikkat ¢eker. Bunlardan ilki ThAmi mahlasi ile siirler yazan
ve musikiginas yonii de bulunan III. Selim’dir. III. Selim’in Seyh Galib’e ve dergaha olan
maddi desteklerinin yani sira, dergdha gelmesi, Galata Mevlevihanesi’nin toplum

igcerisindeki sayginligini arttirmistir. I11. Selim’in dergaha geldigine dair bugiin elimizde

895 Esrar Dede, Tezkire-i Su 'ard-y1 Mevieviyye, 138-139. Sairin dergaha devamliligi hakkinda kesin bir bilgi
olmamakla birlikte, Resimd Ahmet Dede’den siir Ornekleri istenmesi, onun mahfilde tanindigim
gostermektedir. Sair, mahfil ile kurdugu bu ilgi dolayistyla metin icerisinde zikredilmistir.
8% Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 265.
87 Seyh Galib, Divdn, 220.

266



bulunan tek kayit, Sirkatibi Ahmet Efendi’nin giinliiglinde yer almaktadir. 20 Muharrem
1207/7 Eylil 1792 tarihinde gergeklesen bu olay, Ruzndme’de asagidaki ifadelerle

kayithidir;

“... bina ve ihyasma muvaffak olduklar1 Galata Mevlevi-hanesine niizil
ve climle dervisane bes yiiz gurlis ve zaviye-i mezkiirun seyhi olan Es’ad Galib
Dede Efendi’ye bir ¢ikin ve misafir mesayiha bir ¢ikin altun ihsan ve (...) tahsil-i

himmet-i firdvan buyrulduktan sonra ...”8%

Ergun’un Veled Celebi’nin bir mecmuasinda yer alan kayittan aktardigi bilgiler ise bu

ziyarette dagitilan atiyyelerin miktarlarini belirtmektedir.

13

. mesayihe 33 rub’iyye, dergdhin seyhine 100 rub’iyye, sima’zenlere alel-
infirad 10 gurus, Neyzenbasiya 40 gurus, Kudiimzenbasiya 20 gurus, sair

neyzenlere alel-infirad 6 gurus, asc1 dedeye 15 gurus, meydanciya 15 gurug”8

Bu kayda gore, dergahta mukabele gilinii bulunan mesayih ile Seyh Galib’e verilen atiyye
arasinda ciddi bir fark vardir. Bu da seyhin, hiikiimdar nezdinde diger seyhlere gore daha
saygin bir yeri oldugunu gosterir. III. Selim’in, dergaha geldigi bu donemde Seyh Galib
ile miisdarede bulunup bulunmadig hakkinda kesin bir sey sdylemek miimkiin degildir.
Ancak sultanin, tekkeye yaptigi maddi katkilarin yani sira dergdhi ziyaret etmesi ve
musiki eserlerinde Selim Dede mahlasini da kullanmas1®® Galata Mevlevihanesi’nin hem

halk hem de diger devlet adamlar1 nezdinde muteber bir mekan olmasini saglamistir.

8% Arikan, “III. Selim’in Sirkatibi Ahmed Efendi Tarafindan Tutulan Ruzndme”, 129-130. Seyh Galib, 111.
Selim’in yakininda bulunan Ahmet Efendi i¢in de bir kaside kaleme almistir. Bkz. Seyh Galib, Divan, 136-
138.
89 Veled Celebi’den aktaran; Ergun, Seyh Galib Hayati ve Eserleri, 37. 1II. Selim’in dergahm acilisina
katildig1 bu giine dair bir bagka kayit ise Rauf Yektd’min III. Selim’in musikisinas yoniinii anlattig1
yazisinda yer almaktadir. Bkz. Rauf Yekta’dan alintilayan; Yimaz, III. Selim (Ilhdmi) Hayati, Edebi
Kisiligi ve Divaminin Tenkitli Metni), 371.
90 Y1lmaz, III. Selim (Ilhdami) Hayati, Edebi Kisiligi ve Divaninin Tenkitli Metni), CXLIX.

267



Seyh Galib doneminde dergaha gelen ikinci politik sima ise Halet Efendi’dir. III.
Selim’in saltanat yillarinda devlet kademelerinde gorev almaya yeni baslayan Halet
Efendi, Fatin’in kayitlarina gore bu yillarda donemin reisii’l-kiittab1 olan Rasit Efendi’nin
miihiirdar yamakligin1 yapmustir.®%! Tespitlerimize gore Seyh Galib, Halet Efendi’nin
devlet kademelerinde yiikselmesine zemin hazirlayan Rasit Efendi ile ayni sosyal ¢cevrede
bulunmus bir isimdir. Sairin, Rasit Efendi’nin oglu Hasan iffet’in 1792°deki dogumuna
bir tarih manzumesi®® kaleme almis olmasi ve Rasit Efendi’nin tekkeye getirttigi tatli
suya yazdig tarih kitasi®® da bu kanaatimizi giiglendirmektedir. Seyh Galib ve Rasit
Efendi arasindaki bu iligki géz oniinde bulunduruldugunda seyhin Halet Efendi ile
tamisikligi aynmi sosyal c¢evreye dahil olmus olmalar1 sayesinde gerceklesmis
goriinmektedir. Ancak Seyh Galib ile Halet Efendi arasinda, dergéha temiz su ulagmasina
vesile olan bir siyasal elitin ¢cevresindeki herhangi bir kisiyle olan bir tanisikliktan fazlasi
vardir. Zira her iki sairin siirlerine ve Hoca Nes’et mahfiline devam eden isimlerin
eserlerine bakildiginda bu tanisikligin izleri goriiliir. Bu mahfile devam eden Reisiilkiittap
Arif, %% Muvakkitzade Pertev®® ve Seyh Galib®® Divin’larinda; Hoca Nes’et’in eyler
beni redifli gazeline, -Seyh Galib’den itibaren- sairler redd-i matla da yaparak nazire
yazmislardir. Ayni redifli ve redd-i matlali gazelin Halet Efendi’nin Divdnge’sinde®®’ de
yer almasi, sairin Seyh Galib ile Galata seyhligi 6ncesinde tanistigini ve ayni ¢evrede yer

aldigin1 gosterir. Ayrica Halet Efendi’nin 1788-89 yilinda Ali Nutki Dede elinden

901 Fatin, Hatimetii’I-Es ar, 80.

92 Seyh Galib’in bu manzumesi i¢in bkz. Seyh Galib, Divdn, 205-206.

98 Seyh Galib’in Rasit Efendi tarafindan getirtilen bu suya yapilan sadirvan icin kaleme aldig: tarih igin

bkz. Seyh Galib, Divdn, 176-177.

%4 Gazel icin bkz. Hamza Kiremitci, “Reisiilkiittab Mehmed Arif Divim (inceleme-Metin)” (Yiiksek

Lisans Tezi, Ordu Universitesi, 2015), 65. Resiiilkiittab Arif, Hoca Neset mahfiline devam ettigini ve bu

mahfilde Pertev, Seyh Galib, Hanif ve izzet ile miisadrede bulunmay1 seven, bu sairler ile bir araya gelen

bir isim oldugunu Tayyarzade haber verir. Bkz. Tayyarzade Ata, Osmanli Saray Tarihi- Tdrih-i Enderiin-,

c.3, 46.

95 Gazel icin bkz. Muvakkit-zdide Muhammed Pertev, Muvakkit-zdde Muhammed Pertev Divdni, haz.

Ekrem Bektas), (Ankara, Kiiltir ve Turizm Bakanligi Yay., 2017), 315-316. (e-kitap)

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973, pertev-divanipdf.pdf?0 (erisim 15.9.2021)

%6 Seyh Galib, Divdn, 577-578.

97 Halet Efendi, Halet Efendi Divancesi, haz. 1. Cetin Derdiyok, (Adana: Karahan Kitabevi, 2005) 62-63.
268



https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973,pertev-divanipdf.pdf?0

arakiyye giymis olmasi, Halet ile Seyh Galib’in, sairin Yenikapt Mevlevihanesi’nde
hiicrenisin oldugu zamanlarda tanistigini kanitlar.®® Tiim bu tanisikliklarm yani sira

Defter-i Dervigan’da yer alan;

“ Hattd mukaddema Rasid Efendi’ye hizmetden sonra Galata Seyhi Seyh Galib
Efendi ile iilfeti ziydde oldugu igiin eyyam-1 mesihatinde bunun hanesi dahi
Galata’da olmagla ekser evkatde Seyh Galib Efendi’nin meclisinde hem-sohbet

olmusdur.”%%

kaydindan, Halet Efendi’nin Seyh Galib’in postnisin oldugu yillarda Galata
Mevlevihanesi’ne devam ettigi anlagilmaktadir. Ikilinin arasindaki iliskinin, ayn1 mahfile
devam eden iki sairin edebiyat meclislerinde kurduklar1 ve devam ettirdikleri bagdan
daha fazlasina sahip oldugu soylenebilir. Halet Efendi’nin ihtirash kisiligi goz oniinde
bulunduruldugunda, Galata Mevlevihanesi’'ne devam etmesinin temelinde, patron
tarafindan da prestiji arttirillmig bir tarikatin seyhine duyulan bir saygi ile bu saygi ve
bagliligin getirebilecegi muhtemel kazanimlar oldugu da ortaya ¢ikar. Zira Halet Efendi,
Galata Mevlevihanesi’ne devam ettigi bu yillarda kariyerinin baslarindadir ve bu mecliste
tanistigr Zahire Nazir1 Mustafa Efendi, Kasapbasi Hact Ahmet Aga gibi isimlerin
vasitasiyla devlet kademelerinde hizla yiikselmistir.?’° Halet Efendi’nin mahfile devam
edisi bu yonleri ile degerlendirildiginde; kendisi de sair olan ve Kegecizade Izzet Molla

gibi devrin sairlerini himaye eden,®! kisacasi edebiyat zevkine sahip bir devlet adaminin,

98 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 67.
99 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisdn, 271.
%10 Bkz. Siiheyla Yenidiinya, “Mehmet Sait Halet Efendi Hayat1, Idari ve Siyasi Faaliyetleri (1760-1822)”,
(Doktora Tezi, Istanbul Universitesi, 2008), 8.
911 Kegecizade’nin Halet Efendi ile olan bagi ve Halet’in sairi himiye etmesi hakkinda bilgi igin bkz.
Tanpar, On Dokuzuncu Asiwr Tiirk Edebivat Tarihi, 88-89. Ibnii’l-Emin Mahmud Kemal inal, Son Asir
Tiirk Sairleri, ¢.2, haz. M. Kayahan Ozgiil, (Ankara: AKM Yay., 2000), 1049-1050. Kegecizade, Halet
Efendi’nin meclisinde iftar etmis ve bu iftarda patronuna bir Ramazan tebrigi sunmustur. “Didiim iftar
idince meclisinde ‘Izzeta tarih/Sa‘id ola kudiimi riizeniifi Halet Efendi’ye” (1233/1818) beytinden anlagilan
bu durum, ikili arasindaki yakinlig1 edebi bir 6rnek {izerinden yansitan bir anekdottur. Tarihin tamama i¢in
bkz. Sahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 243.

269



edebiyat eserlerinin olusturuldugu bir mahfile devam etmesinin yani sira, siyasi hayattaki

konumunu saglamlastirmak iizere gittigi de ortaya ¢ikmaktadir.

Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak yeniden istanbul Mevlevi
mubhitinde yer almaya bagladig1 li¢iincii donemin ilk postnigini olan Seyh Galib’in mesihat
yillarinda dergdha devam eden on iki isimden yedisinin, (Esrar Dede, Neyyir, Hafiz
Ebubekir, Dervis Hulusi, Resima Ahmet Dede, Dervis Muhammet, Ahmet Aga) dervis
kimlikleri ile 6ne ¢iktig1, diger isimlerin ise Mevlevi muhibbi (Nebil, Nazifzdde Ahmet
Hamit Efendi, Ramiz Abdullah Pasa, III. Selim ve Halet Efendi) olduklar1 géze ¢arpar.
Galata mahfiline devam eden, dergah ile etkilesimde bulunan ve Mevlevi muhibbi olan
bu isimler arasinda Ozellikle siyasal elitlerin, dergdhin bir edebiyat mahfili olarak
varligin1 devam ettirmesinde uzun siireli etkileri olmustur. III. Selim ile birlikte Osmanl
modernlesmesinin devletin tiim kurumlarinda sekillenmeye baslamasi ve bu siirecin
mesru zemininin, [I. Mahmut déoneminde (1808-1839) de bir nevi Mevlevilik lizerinden
kurgulanmig olmasi, Galata Mevlevihanesi’nin siyasal elitlerden aldig1 maddi destegin ve
otorite kazaniminin devamliligini saglamistir. Bu sebeple, Galata Mevlevihanesi’nde
sekillenen mahfil olma siirecinin tamaminin, bir nevi Seyh Galib’in etkisi ile devam

ettirildigini sOylemek miimkiindiir.

Seyh Galib’in devrin patronu ile kurdugu yakin iligkinin, Yenikap1
Mevlevihanesi’nde temellendirilmis bir siire¢ oldugu da goz oniine alindiginda, Galata
Mevlevihanesi’ne devam eden sairlerin varhigini, Yenikapt Mevlevihanesi’nde
olusturulan kiiltiirel ve siyasal zeminden bagimsiz olarak diisiinmek miimkiin
goriinmemektedir. Zira Halet Efendi, III. Selim ve Dervis Ismail Hulsi, Seyh Galib’in
Galata’daki mesihatindan onceki yillarda, Ali Nutki Dede’nin mahfiline dahil olmus ve
etkilesimde bulunmus isimlerdir. Ayrica Galata Mevlevihanesi’nde Seyh Galib’ten sonra

postnisin olan Mehmet Ruhi Dede’nin ve Mahmut Umit Dede’ nin seyhlikleri déneminde

270



dergaha, -tespit edebildigimiz kadariyla- suaradan intisap eden yeni isimlerin fazla
olmayisi, bu seyhlerin Yenikapt Mevlevihanesi kokenli olmayislari ile alakali olabilir.
Zira Yenikapr’da yetisen bir seyh olan Kudretullah Dede doneminde dergaha yeni

isimlerin devam ettigi goriiliir.

Mehmet Ruhi Dede, Seyh Galib’in vefatinin ardindan dergahin postniginligine
getirilmis ve vefatina kadar (1810) bu gorevde kalmistir. Ruhi Dede’nin siirleri
oldugundan Ayvansarayi®*? bahsetmisse de baska kaynaklarda buna benzer bir kayit yer
almamaktadir.’®® Seyhin, Galata Mevlevihanesi’'nde kendi eliyle arakiye ve sikke
giyenlerin isimlerini kaydettigi giinliik notlarindaki kayitlara gére bu dénemde dergaha
intisap edenlerin ¢cogu, devlet ricalinden, 6zellikle de Halet Efendi’nin ¢evresinden olan
kimselerdir.®'* Mesihat yillari, III. Selim’in tahttan inmesi ve Osmanli ydnetiminin i¢
karisiklig1 yillarina denk gelen Ruhi Dede’nin mesihatinda Galata Mevlevihanesi’nin bu
olaylardan etkilenmedigi, dergdha devam eden kisiler arasinda siyasal elitlerin
olmasindan anlasiimaktadir.®®® Toplumun elit kesimlerinden kisilerin dergidha devam
etmesine ragmen Halet Efendi disinda dergdha gelen yeni bir sair admna

rastlanmamaktadir.

Mehmet Ruhi Dede’den sonra 1810-1816 yillar1 arasinda Galata Mevlevihanesi
postnisini olan Mahmut Umit Dede déneminde dergaha gelen yeni sair adlarina kayitlarda

rastlanmamigtir. Mahmut Umit Dede dénemi de Ruhi Dede dénemi gibi siyasal elitlerin

%12 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, c.2, 46.
913 Ruhi Dede, 3 Sevval 1202/7 Temmuz 1788’de Temmuz Istanbul Mevlevi muhitinde bir mahfil haline
gelmis olan Yenikapt Mevlevihanesi’nde Ali Nutki Dede elinden arakiyye giymistir. Seyh, bu Mevlevi
mahfilinde edebi bir ortama dahil olmustur. (Seyhin Ali Nutki Dede’nin elinden arakiyye giydigi tarih
hakkinda bilgi i¢in bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 67.)
%14 Rasit Efendi’nin oglu Seyyid [brahim, Valide Sultan’in kahvecibagi Ibrahim Aga’nin oglu Dervis Ismail,
Halet Efendi’nin hazine katibi, miihiirdar yamagi, imami, miihiirdar1 Ruhi Dede’nin déneminde ya arakiye
ya da teberriik sikkesi giymislerdir. Bu yillarda Reisiilkiittab olan Halet Efendi’nin kendisi de yine Ruhi
Dede donemde teberriik sikkesi giymistir. Bu isimlerin yer aldigi kayitlar i¢in bkz. Esrar Dede, Mecmiia-i
Esrar Dede, Istanbul Universitesi Nadir Eserler Kiitiiphanesi Tiirkge Yazmalar, Yer No: 894.35-1: 43a-
44b. Mehmet Ruhi Dede’nin kendi doneminde dergahta arakiye ve sikke giyen; dergahta cileye giren
dervisgler ile ilgili kayitlarin tamamu i¢in bkz. Esrar Dede, Mecmiia-i Esrar Dede, 42a-53b.
915 By konudaki yorumlar i¢in bkz. Kiiciik, Istanbul Mevievihdneleri, ¢.1, 79.

271



desteklerini, Galata Mevlevihanesi’nden esirgemedigi bir déonem olmustur. Defter-i
Dervisan’da yer alan kayitlara gore seyh, II. Mahmut’a yazdig: bir ariza ile dergahin
tamirini talep etmis ve 40.000 kurus harcanan bu tamirattan sonra dergah, 4 Muharrem
1231/6 Aralik 1815 tarihinde bir mukabele merasimi ile acilmistir.?® Seyh Galib’in
vefatindan Kudretullah Dede’nin seyh olusuna kadar gegen on yedi yillik siiregte, dergaha
devam eden sair sayisinda bir azalma olmustur. Bu iki seyh doneminde dergaha devam
ettigini tespit ettigimiz tek isim -Ruhi Dede’nin kayitlarindan yola ¢ikarak- Halet
Efendi’dir. Ayrica Dervis Hulisi de vefat tarthi (1805-06) g6z Oniinde
bulunduruldugunda, Ruhi Dede doneminde dergahta yer almis olmalidir. Bu isimlere ek
olarak Kegecizade izzet Molla’nin da Mahmut Umit Dede déneminde burada bulundugu
sdylenebilir. Zira Bahdr-1 Efkdr’da yer verdigi bilgiler, sairin Umit Dede nin Galata’dan
Besiktas seyhligine gecisine sahit oldugunu gostermektedir.’’ Buna ek olarak, II.
Mahmut’un destegi ile baslayan ve Mahmut Umit Dede’nin vefat ettigi yilda (1818)

tamamlanan dergahin tamirinden 6nce; izzet Molla’nin
Lisan-1 hal ile der-gah-1 bab-1 kulle-i ‘ask
Ifade eyledi halin o sah-1 devrana®®

beytinden Galata Mevlevihanesi’nin yenilenmeye ihtiya¢c duyan haline tanik oldugu

anlagilmaktadir.

Bu yillarda Mevlevilik ile dogrudan bag kuran hamisi Halet Efendi’nin, devrin

sultan1 II. Mahmut’un ve devletin diger seckinlerinin de muhibbi olduklar1 Mevlevilige

916 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervigdn, 299.
97 Kececizdde nin Galata Mevlevihanesi mahfilinde Mahmut Umit Dede déneminde ve sonrasinda
bulundugu iddiamizin sekillenmesinde, Ali Emre Ozyildirim’in; sairin 1810°den dnce Halet Efendi ile
tanismadig tespiti etkili olmustur. (Bkz. Ali Emre Ozyildirim, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Mihnet-
Kesan’1 ve Tahlili”, (Ankara Universitesi, Doktora Tezi, 2002), 14.
9188ahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlart: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 182. Bu beytin alindig1
siir ayn1 zamanda Galata Dergahi’nin tamirinin tamamlanmasi ve mahfil-i hiimayun eklenmesine yazilmis
bir tarih manzumesidir. Tamami igin bkz. Sahin, “Kegeci-zade Izzet Molla’nin Divanlar1: Bahar-1 Efkar ve
Hazan-1 Asar”, 182-183.

272



Kegecizade nin intisabin1 Ozhan Kapici, politik zemin iizerinden yorumlar.®'® Tiim bu
politik zemin vurgularina ek olarak, Kececizade’nin Bahar-1 Efkar’indan anlasildigina
gore, sairin iizerinde Seyh Galib‘in de etkisi oldukga fazladir. Heniiz kiigiik bir cocukken
sairin elini Optigiinii belirten Kegecizade nin asagidaki beytinden, bu karsilasmadan

oldukga etkilenmis oldugu anlasilir:

Dehanumdan o lezzet gitmedi bifi el ayak 6pdiim

Bi-hamdi’llah bafia takbil-i desti old1 erzani®?°

Bu etkiyi izzet Molla, bir gazelinde Seyh Galib’in kendisine sairlik konusunda indyette

bulunmasi ile vurgular;

Maglib iken hiiner o sultan-1 ‘azdmuii
Galib kadar ‘indyeti mevfirdur bafia®

Kegecizade’nin Mevlevilik ile olan iligskisini patronu Halet Efendi ve devrin popiiler
tarikatina edilen bir intisap olarak degerlendirmek, sliphesiz miimkiindiir; ancak sairin
Bahdr-1 Efkar’da tarikata yaklagimi, ayn1 zamanda bu tarikat biinyesinde yer alan bir

sairin, sOz llkesinin de sultani olacagi seklindedir. Sairin bu yaklagimini gosteren su

beyit;

‘Izzet-ves el gedas1 seh-i miilk-i nazm olur

Her kim iderse Hazret-i Monla’ya intisab%??

919 Ozhan Kapict, “Bir Osmanli Mollasinin Fikir Diinyasindan Fragmanlar: Kegecizade izzet Molla ve II.
Mahmud Dénemi Osmanli Siyaset Diisiincesi”, Osmanii Arastirmalary, XLII (2013): 280.
920 Sahin, “Kegeci-zAde izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 645.
921 Sahin, “Kegeci-zAde izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 293.
922 Sahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkdr ve Hazan-1 Asar”, 308. Sairin benzer bir
anlayisla sdyledigi ve bir mecliste dile getirildigini diisiindiiglimiiz bir beyti ise su sekildedir:
Geg geldi sanma himmet-i Monla Celal ile / ‘Tzzet gibi bu fende ider nige er zuhfr. Sahin, “Kegeci-zade
izzet Molla’nin Divanlart: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 346. Benzer bir 6rnek i¢in bkz. Sahin, “Kegeci-
zade 1zzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 568.

273



Kegecizade’nin Mevlevi dergahlar1 igerisinde verilen edebiyat egitiminden ve bu
dergahlarda yetisen sairlerin Istanbul muhitinde meshur oldugundan haberdar oldugu

seklinde yorumlanabilir.

Dervis Ismail Hulusi, Halet Efendi ve Izzet Molla gibi sairlerin Galata
Mevlevihanesi’ne devam ettiklerinin diisiiniildiigii bu donemde yine de dergdha devam
eden sair sayist Seyh Galib’in mesihat yillarina gore ciddi oranda azalmistir. Dergaha
devam eden suardya yeni isimlerin eklenmemesinde ayrica, aynm yillarda Ali Nutki
Dede’nin mesihatinda Yenikapt Mevlevihanesi’nin de istanbul Mevlevi muhitinde dne
¢ikmasi etkili olmustur. Bu kisa siireli azalma doneminden sonra Kudretullah Dede’nin
mesihat yillar1, Galata Mevlevihanesi’ne devam eden sair sayisinin yeniden artisa gectigi

bir donem olmustur.

2.3.2. Kudretullah Dede Donemi (1816-1871)

Kudretullah Dede, Mahmut Umit Dede’nin 1231/1816 yilinda dergahtan ayrilip
Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’ne seyh olmasinin ardindan Galata Mevlevihanesi
postnisini olmustur. Yenikapt Mevlevihanesi’nde Ali Nutki Dede’nin yetismesine biiytlik
katki saglayan Sahih Ahmet Dede’nin oglu olan Kudretullah Dede’nin dogumuna Seyh
Galib,

Dedim tarih-1 miladim Galib
Muhammed Kudretullah lutf-1 Haydar (1203/1788)%3
tarihini diiglirmiistiir. Babas1 tarafindan Ali Nutki Dede’ye emanet edilen ve onun

miirebbiliginde yetisen Kudretullah Dede’nin Galata seyhi olmasinda dénemin Mevlevi

mahfillerine devam eden ve bu mekanlar1 destekleyen Halet Efendi’nin etkisi olmustur.%?

923 Seyh Galih, Divdn, 207.
94 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii’l-Cevami, ¢.2, 47. Defter-i Dervigan’daki kayitlarda, Kudretullah
Dede’nin seyh olusuna Halet Efendi’nin sagladigi katkiya deginilmemis yalnizca Mahmut Umit Dede’nin
Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’ne seyh olmasindan sonra, Galata Dergahi seyhi oldugu belirtilmistir.
Bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 339.

274



Ayvansarayi’nin verdigi bilgilere gore, Kudretullah Dede’nin Galata seyhi olusu 1231
yili1 Recep ayinin —Haziran 1816 - ortalarinda ger¢eklesmistir. Kudretullah Dede’nin seyh
olmasini saglayan Halet Efendi, dergaha bu donemde kiitiiphane yapilmasi, i¢ avlunun
mermer tagla dosenmesi gibi yardimlarda bulunmus ve bu yardimlar, 1234 Sevval ayinin
sonlarina dogru -Agustos 1819- tamamlanmistir. Dergaha yapilan yardimlar ve eklenilen
yeni binalarin acilisina; Istanbul’da bulunan seyhler, Miriciyye cemiyeti ve iclas
davetiyle cagirilmiglardir. Yemekler yendikten sonra, seyhlere birer top kumas, dervislere
ise alt1 kurus ihsanda bulunulmustur.®?® Halet Efendi’nin yardimlari ile gergeklesen bu
siire¢ kanaatimizce, Kudretullah Dede doneminde dergaha devam eden, seyhe intisap ile

tarikata yakinlik kuran sairlerin artisinda 6nemli rol oynamistir.

Kudretullah Dede donemi, Galata Mevlevihanesi’nde daha 6nceki donemlerde
tekkede bir edebiyat mahfili de olusturabilmis seyhlerin donemlerinden; hem mahfilin
katilimcilart hem de mahfildeki haminin profili dolayistyla farkli bir donemdir.
Kudretullah Dede, Galata Mevlevihanesi’nde ¢evresinde bir edebiyat mahfili
sekillendirebilen seyhlerden; sair olmamasi ancak kendisine intisap eden, dergaha devam
eden kisiler arasinda sairlerin de olmasi yoniiyle farklilik arz etmektedir. Seyh, bu yoni
ile 19. asirdan itibaren Osmanli sanat c¢evrelerinde degisen hami profilini de
yansitmaktadir. Bu asirda, mahfildeki kisilerden sair olmasa bile genellikle ekonomik
imkanlarmin fazlalig1 ya da sanata ilgi duymas: ile farklilasan hami®?® profili; Galata
Mevlevihanesi 6zelinde ise dergahin postnisini olmasi dolayistyla otorite sayilan seyhin
cevresinde, sair olan kisilerin de bulunmasi yoniinde degismistir. Ancak burada,
Kudretullah Dede’nin dergéh igerisindeki otoritesi ve karizmasi, seyhin ¢evresinde sair
miiritlerinin olmasini acgiklamak icin tek basina yeterli degildir. Kudretullah Dede’nin

yetistigi ortamim, 19. asirda Istanbul Mevleviligini domine eden Yenikapi

9% Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, ¢.2, 47.
926 Bkz. Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat, 47-50.
275



Mevlevihanesi’nde etkin olan Ebubekir Dede ailesinden gelmesi ve bu ailenin de dergah
icerisinde edebiyat hamiligi ile Istanbul muhitinde 6ne ¢ikmis olmas1 seyhin etrafinda
sairlerin yer almasii saglamis goriinmektedir. Mehmed Siireyya’nin Sicill-i Osmdni’de

7921 oldugunu belirtmis olmasi

seyhin “Servet sahibi, tarih bilir, miikrim ve miiltefit.
Kudretullah Dede’nin, yetistigi bu kiiltiir ortaminda aldig1 6zellikleri yansitabilen bir isim

oldugunu gostermektedir.

Dergaha devam eden ya da tarikata intisap eden isimlerin profillerindeki degisim
ise bu isimlerin tarikata bagliliklarinin, Seyh Galib ve Oncesindeki seyhlerin
donemlerinde dergahta yetisen ya da buraya devam eden sairlerinkinden farkli olarak
biiyiik oranda muhiplik seklinde olmasidir.%?® Tespitlerimize gére, Kudretullah Dede
doneminde seyhe intisap eden ve dergdha gelen isimler sunlardir: Halet Efendi
(6.1238/1822), Kegecizade izzet Molla (6.1245/1829), Hasan Ayni (6.1253/1837-38),
Pertev Pasa (6.1253/1837-38), Leyla Hanim (6.1264/1847-48), Kibrisizade Ismail Hakki
Efendi (6.1279/1862-63), Murat Molla (6.27 Sevval 1264/26 Eyliil 1848), Fazil Pasa
(6.1300/1882-83), Hasan Hakki Pasa (6.1313/1895-96), Siileyman Senth (6.1318/190-
01). Kudretullah Dede déneminde dergaha geldigini ifade eden Uskiidarl Talat (6.1926),
ise bu donemde dergaha katilan en geng¢ simadir. Sairin kendi ifadelerine gore heniiz alt1
yedi yaslarinda bir gocukken dergaha gelip Kudretullah Dede’nin elini 6pen sair, ilerleyen
yillarda ise Besiktag/Bahariye Mevlevihnesi’ne devam etmis ve Hiiseyin Fahreddin Dede

doneminde sema’a girmistir.9?°

Kudretullah Dede’nin  mesthat yillarinda da dergdha devam ettigini

diisiindiigiimiiz Izzet Molla Bahdr-1 Efkdr’inda, Kudretullah Dede’nin babas1 Sahih

927 Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmdni, .3, 892.
98 Kudretullah Dede’nin seyhligi doneminde ortaya cikmaya baslayan bu degisim, ayni yillarda ve
sonrasinda Ozellikle Besiktag/Bahariye ve Yenikapt Mevlevihanesi’nde belirgin bir sekilde goriilmeye
baglanmistir. Bu degisime tezimizin ilgili kisimlarinda yer verilmistir.
929 bnii’1-Emin Mahmud Kemal Inal, Son Asir Tiirk Sairleri, c.5, haz. Aysegiil Celepoglu, (Ankara: AKM
Yay. 2013), 2354, 2359.

276



Ahmet Dede’nin kabrine Halet Efendi tarafindan yaptirilan tiirbeye ii¢ adet tarih
diisiirmiistiir.**® Patronunun, Kudretullah Dede ve ailesi ile olan yakin ilgisine kayitsiz
kalmayan sairin, Kudretullah Dede doneminde dergaha devam ettigini diisiinmemizde
Halet Efendi ile seyh arasindaki bu iliski etkili olmustur. Ayrica sairin, Galata

postnisinleri hakkinda yazdigi silsilenamede verdigi,

Yedi yil seyh olup hali kalinca cay-1 valasi

Cenab-1 Kudretu’llah old1 Hakk’ufi anda biirhani

Ne ‘azl ile ne fevt ile be-kam old1 bi hamdi’llah

Bu bir sirr-1 Huda’dur sad ider erbab-1 ‘irfani®!
beyitlerindeki bilgilerden Kudretullah Dede’yi tanidigr anlasilmaktadir. Galata
Mevlevihanesi’ne, Halet Efendi tarafindan yaptirilan kiitiiphane i¢in yazdig1 asagidaki

kita ise sairin, dergaha devam ettigini distindiiriir:

Niih kubbe-i eflak kiitiib-hane olur

Eylersem eger ciirmiimi ketb i imla

Mecmii‘a-1 ‘isydnumui setr itmek iciin

Itdi keremin iistine bir kubbe bina*®?

Kudretullah Dede ile Kegecizade’ nin ortak bir paydada bulustuklar: bir diger konu
ise Yenigeri Ocagi’nin kaldirilmasidir. Kudretullah Dede’nin mesihatinin onuncu yilina
(1826) denk gelen bu hadisenin ardindan, Bektasi tarikati mensuplari hakkinda ne
933

yapilacagi ile ilgili saray camiinde diizenlenen toplantiya seyh de katilan isimlerdendir.

Istanbul Mevlevileri tarafindan desteklenen Yenigeri Ocagi’nin kaldirilmasi mevzuu,

930 By tarihler igin bkz. Ebubekir Siddik Sahin, “Kegeci-zAde Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve
Hazan-1 Asar”, (Doktora Tezi, Ankara Universitesi), 257-258.
981 Sahin, “Kegeci-zade Izzet Mollanin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 645.
982 Sahin, “Kegeci-zade Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 655.
933 Giindiiz, Osmanlilarda Devlet-Tekke Miinasebetleri, 133-147.
277



Kegecizade’nin Bahdr-1 Efkar’da dile getirdigi ve destekledigi bir konudur.
Kegecizade’nin bu tavri, her ne kadar patronu Halet Efendi’nin Yenigerilige karsi olumlu
tutumundan farkli olsa da Kudretullah Dede’nin tavri ile paraleldir. Seyh ve sairin, II.
Mahmut donemindeki ©nemli olaylardan olan Yenigeri Ocagi’nmin kaldirilmasi
noktasindaki ortak tavirlar1 da Kegecizade’nin bu dénemde Galata mahfiline devam
ettiginin kuvvetli bir delili olarak goriilebilir. Asagida verilen siir Ornekleri
Kegecizade’nin, Yenigeri Ocagi’nin kaldirilisina bakis agisin1 ve Kudretullah Dede ile

olan ortak tavrini yansitir:

Didman-1 Yezidiyan sondi
Canlar1 varsa birbirin korusun
Agalar eyleylip cahime sefer

Cald1 Bektasiler de go¢ borusun®*

Itmisler idi ni‘mete bir kiifran
Altmis bese bir la‘net ile batsun m1
‘Osman-1 sehidiifi kan1 tutdi ocagi
Halk anlara la‘n eylememek olsun mu®®

Kegecizade ve Halet Efendi ile ayni1 yillarda dergahta, haftanin iki giinii Arapga,
Farsca ve Mesnevi okutmak ile gorevli olan Murat Molla,?*® Saib-i Tebrizi nin siirlerini
serh ettigi eserinde dergdha devam eden baska bir siyasal elitin varligim1 haber

vermektedir. Sair kimligi de bulunan Pertev Pasa; Murat Molla’nin kayitlarina gére bu

donemde Galata Dergadhi’na devam eden isimler arasindadir. Murat Molla, dergaha

984 Sahin, “Kegeci-zade Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 787.
935 §ahin, “Kececi-zade Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”,787. Yenigeri Ocagi’nin
kaldirilmasi ile ilgili baska bir manzume igin bkz. Sahin, “Kegeci-zAde Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1
Efkar ve Hazan-1 Asar”, 786.
936 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, ¢.2,47.

278



devam eden ancak dervis olmayan bu isimlerin dergahtaki varliklarindan rahatsizlik

duymus ve bu rahatsizligin1 asagidaki ifadeleri ile dile getirmistir;

“Zira ‘asrimizda Halet Efendi ve Pertev Pasa ve bunlarin emsali rical-i
devlet-i ‘aliyyeden ve gerek fukaraya etmedikleri zulim ve ekmedikleri tohm-1
fesad kalmada. (...) Dervis olmayan viizera anlardan insafli ve merhametli ¢ikdilar

ve tarikata intisablar1 dahi ancak mal u cah igindir.”%’

Halet Efendi’nin Mevlevilik ile olan bagi Seyh Galib donemine kadar uzansa da
Pertev Pasa’nin tarikat ile olan ilgisi, Héalet Efendi’ninkine gore daha geri planda
kalmustir. Ozhan Kapici’nin verdigi bilgilere gére Pertev Pasa, Naksibendi tarikati ile
daha yakindan ilgilidir.®*® Ancak sairin, Mevlevilik ile de bag kurdugu Mehmet Tevfik’in

kayitlarinda yer alan; sairin bahar redifli gazelinin makta beytinden anlasilmaktadir.

Huzir-1 Sems’e eger bas egerse Pertevves
Kiilaha lale eder sanma ser-fiiri-y1 bahar®®

Pertev Pasa ve Halet Efendi’nin ¢evresinde yer alan Hasan Ayni de Kudretullah
Dede doneminde dergdha devam eden suara arasinda zikredilebilir. Sairin, Mevlevilik ile
olan bagi, Hadtimetii’l-Esar’da ve Bagge-i Safd-Endiiz’da gegmektedir. Ancak Esad
Mehmet Efendi’nin, sairin Mevlevilik ile olan bagma farkli bir agidan baktigi goriiliir.

Esad Mehmet Efendi, Ayni’nin yalnizca Mevlevilige degil, Celvetilik ve Naksibendilik

ile de ilgi kurmaya ¢alistigini ve bunu “... lisdn-1 ‘asra uyup yarana karigsmak ve yatimlik

97 Muhammed Felat Aktan, “Molla Murad’in Saib-i Tebrizi Serhleri” (Yiiksek Lisans Tezi, Fatih
Universitesi, 2008), 222. Bu anlatida, Pertev Pasa’nin Galata mahfiline devam ettigi hakkinda kesin bir
yargtya varmak miimkiin degildir. Sair, kentteki diger Mevlevihanelere de devam etmis olabilir. Ancak
Halet Efendi’nin Galata Mevlevihanesi’ne daha sik gittigi, Defter-i Dervigdn’da kayithidir. Bkz. (Ali Nutki
Dede, Defter-i Dervisdn, 271.) Ayrica, Murat Molla’nin Galata Mevlevihanesi’nde haftada iki giin
bulunmus olmasi da seyhin Halet Efendi ve Pertev Pasa ile burada karsilagtigini diisiindiirmektedir.

98 ()zhan Kapici, “Tanzimat Yolunda Bir Osmanli: Mehmed Said Pertev Pasa”, (Yiiksek Lisans Tezi,
Hacettepe Universitesi, 2006), 10.

939 Mehmet Tevfik, Kdfile-i Su’ard, haz. Fatma Sabiha Kutlar Oguz, Hanife Koncu, Miijgan Cakir, (Ankara:
Kiiltiir ve Turizm Bakanligi Yay., 2017), 123. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-
tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0 (erisim 25.09.2021) eserin bundan sonraki kullanimlarinda da e-kitap hali
kullanilmistir.

279


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0

7940 yaptigin1 belirtir. Bu bilgiye ihtiyatli yaklasmak gerekmekle birlikte,

emeliyle
Mevleviligin ve Naksibendiligin Ayni’nin yasadigi donemde sahip oldugu popiilerlik g6z
oniinde bulunduruldugunda uzak bir ihtimal olmadigin1 sdylemek miimkiindiir. Mevlevi
dergdhlarina devam ettigi bilinen Pertev Pasa’nin, Ayni’nin Sdkiname’sine takriz

yazmasli, sairin Mevlevilik igerisinde zikredilmesindeki siyasi yOnii yansitmaktadir.

Ayrica, Ayni’nin Nusretname adli eserinde,

Hamdiilillah simdi makhtr oldular

Halk-1 ‘alem climle mesrar oldular

Yazd tarfh ald1 ‘Ayni intikdm

Miijde ey dil yenigeri bitdi tamam (Sene 1241)%!
beyitleri ile Yenigeri Ocagi’nin ilgasini bir miijde olarak dile getirmesi sairi, ayni goriisi
destekleyen Kudretullah Dede’ye ve Izzet Molla’ya yaklastirmaktadir. 1253/1837-38
yilinda vefat eden Ayni’nin kabrinin Galata Mevlevihanesi’'nde bulunmasi, sairin bu
mekana olan yakinligimi ve devamliligini gdstermektedir.®*? Ayni ayrica, Halet Efendi’ye
de siirler yazan bir isimdir. Galata Mevlevihanesi’ni maddi yonden destekleyen Héalet
Efendi; Ayni’nin, Kaside Der-Sitayis-i Halet Efendi baslikli siirinde “stih-1 Mevlevi”943

olarak gecer.

%40 Esad Mehmet Efendi, Bagce-i Safd-Endiiz, haz. Riza Ogras, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm bakanlig1 Yay.,
2018), 150. (e-kitap)  https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-
enduzpdf.pdf?0 (erisim 25.09.2021). Eserin bundan sonraki kullanimlarinda da e-kitap hali kullanilmastir.
Sairin Naksibendiligin bir kolu olan Halidilige 6vgiisiinii igeren bir miizeyyel gazeli i¢in bkz. Mehmet
Arslan, Antepli Ayni Divdni, (Istanbul: Kitabevi, 2004), 118-119, 171-172.

%1 Mehmet Arslan, “Yenigeriligin Kaldirilmasina Dair Edebi Bir Metin: Ayni’nin Manzum
Nusretname’si”, Osmanli Edebiyat-Tarih-Kiiltiir Makaleleri iginde, (Istanbul: Kitabevi, 2000), 358-359.
%42 Esad Mehmet Efendi, Bagce-i Safd-Endiiz, 150. Fatin, Hatimetii'I-Esdr, 370.
%3 Arslan, Antepli Ayni Divani, 87.

280


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0

95944

e AC

Kendisini “sd‘ir-i Monla-y1 Rim olarak gbren Senih-i Mevlevi de
Kudretullah Dede’nin mesihat yillarinda dergaha gelmistir. Sairin bu mahfile devam

ettigi, Divan’inda yer alan

Galata dergehidir melce-i ‘ussak Senih

Hakine gayet ta‘zim eyle siir cebhe vii G

Hall-i miigkilse eger maksadiii ihlasla gel
[ltica kil ki der-i Hazret-i sarihdir bu®®
beyitlerinde net olarak goriiliir. Senih, asagida verilen beyitten anlagildigina gore Galata

Mevlevihanesi’ne, kii¢iik bir cocuk iken kaybettigi oglu Muhammed Ali’yi de getirmistir;

Tifl-1 yek-sale iken dergeh-i Mevlana’da
Bas kesiib olmus idi bende vii bende-zade%®

Kudretullah Dede’nin mesihat yillarinda dergdha gelen isimlerden birisi de
Kibrisizade Ismail Hakki Pasa’dir. Ibnii’l-Emin’in kayitlarindan anlasildigma gore
niiktedan bir kisilige sahip olan sair, Kudretullah Dede’nin oglu Ataullah Dede’yi
korkutmak icin falanca saatte deprem olacagini sdylemis ve mutribhanede, Hakk1
Pasa’nin sakirdlerinden Sami Efendi, sOylenilen saat gelince tepinmeye baslamistir.
Korkan Ataullah Efendi, sesli bir sekilde istigfara baslamis, ancak bir yerin yikilmadigini

fark edince bunun saka oldugunu anlamis ve bu hadiseyi zaman zaman dergahta dile

getirerek Sam1’yi mahcup etmistir.%*’

%4 Ercan Okyay, “Senih-i Mevlevi Divam”, (Yiiksek Lisans Tezi, On Sekiz Mart Universitesi, 2005), 200.
%5 Okyay, “Senih-i Mevlevi Divani”, 197.
%6 Okyay, “Senih-i Mevlevi Divam”, 62.
947 Inal, Son Asir Tiirk Sairleri, c.2, 748. Inal’in kayitlarinda Galata seyhi olarak Kudretullah Dede’nin oglu
Ataullah Dede’nin ad1 gegmektedir. Ancak Kibrisizade’nin vefat tarihinin, Ataullah Dede’nin Galata seyhi
olmasindan dokuz yi1l 6nce olmasi dolayisiyla bu anlatida gegen seyh, Kudretullah Dede olmalidir. Olay,
Kudretullah Dede’nin mesihat yillarinda Galata Dergahi’nda Ataullah Dede, arkadasi SAmi ve Ismail Hakki
Bey arasinda ge¢mistir.

281



Ibnii’l-Emin’in verdigi bilgilere gore Kibrisizade ile yakin olan Iskodralizade
Hasan Hakki Pasa da Kudretullah Dede’nin mesihat yillarinda Galata mahfiline gelen
isimlerdendir. Konya’da babasinin valiligi doneminde Hemdem Celebi eclinden ahz-1
inabet eden sair, Istanbul’a dondiikten sonra ise Kudretullah Dede’den tecdid-i indbet
etmistir. Yaninda siirekli Mesnevi ve Divan-1 Kebir bulunduran sair, kitaplarina Hasan

Hakki-i Mevlevi imzasmi koymustur.®48

Divan’in1 Halet Efendi Kiitiiphanesine bagislayan Fazil Pasa da bu donemde
Galata Mevlevihanesi’ne gelen suarddandir. Fazil Pasa, Ibnii’l-Emin’in kayitlarma gore

seyhe 1260/1844 yilinda intisap etmistir.**® Divdn’inda yer alan

Meclis-i zithhada basmazsam kadem ma zir ola
Asitan-1 pire Fazil intisab itidim bu seb®®°
maktali gazeli, sairin Kudretullah Dede’ye intisap ettigi esnada bu siiri dergahta sdyledigi

izlenimini vermektedir. Sairin bir baska gazelinden alintilanan su beyitlerinden,

Nev-zemin bu nazmifia erbab-1 himmet bahs ider

Suret-i tanzirde bir dil-giisa-y1 aferin

Bab-1 Mevlana’da Fazil Hazret-1 Nayi Dede
Ehline ¢calmakdadir her demde nay-1 aferin®!

Fazil’in, Galata mahfilinde diizenlenen bir siir meclisinde bu gazeli sdyledigi

anlasilmaktadir. Ayrica, Fazil Pasa’nin yine Galata Mevlevihanesi’nde bulundugu esnada

98 Tnal, Son Asir Tiirk Sairleri, .2, 733-734.

949 Kemal Inan, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.1, 571.

%0 Mehmet Akif Duman, “Fazil DivAm (Transkripsiyonlu Metin-inceleme)”, (Yiiksek Lisans Tezi,
Cumhuriyet Universitesi, 2005), c.2, 247.

%1 Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, c.2, 422.

282



soyledigini diisiindiiren asagidaki beyitlerinde ise Seyhiilislam Arif Hikmet’i bu gazeline

bir nazire sdylemeye ¢agirmaktadir:

Ne mumkin Fazil’1 teb‘id itmek asitanindan

Der-i hiinkara itdi ¢iin dehalet ber-karar tizre

Yapildi bu gazel kafiyyesi ta‘rizden hali

Ki vardir ehl-i danisde asalet ber-karar tizre

Eger itmez ise tanzire ragbet ‘Arif-i Hikmet
Kalur da‘va-y1 ashab-1 fazilet bir karar tizre®?

Fazil’in bu miizeyyel gazeli, Mevlevi mahfillerine, 19. asirda muhib olarak katilan ya da
dergahlardaki edebi meclislerde bulunan isimlerin gesitligini gostermesi bakimindan
Oonem arzeder. Daha cok Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’ne devam ettikleri bilinen

93 Galata Mevlevihanesi’ne devam eden sairler ile de

Enciimen-i Suarad sairlerinin
etkilesim halinde olduklar1 bu gazelden anlasilabilir. Ayrica, gazelin biitiiniine

bakildiginda, kendisinden nazire istenen Arif Hikmet’in, sairin bulundugu mahfilde ya da

Istanbul Mevlevi muhitinde bir otorite olarak goriildiigii sonucuna da ulasilir.%%*

Fazil Pasa’nin gorevleri dolayisiyla seyhe intisabindan sonra Istanbul’dan
ayrildig1 ancak dmriiniin son dért yilin1 Istanbul’da gecirdigi kayithdir.%®® Kudretullah

Dede, 1871 yilinda vefat etmis, yerine ayni yil oglu Ataullah Dede (6.1911) ge¢mistir.

%2 Duman, “Fazil Divam (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, c.2, 438.

93 Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyvat Mahfeli Olarak Enciimen-i Su’ard, 121.
%4 Gazelin taman i¢in bkz. Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu Metin-Iinceleme)”, c.2, 437-438. Fazil
Pasa, Seyhiilislam Arif Hikmet’i konagini Enclimen-i Su’ard sairlerine agmis olmasi dolayisiyla
elestirmistir.
Hikmet ‘Arif Beg re’is-i miiflisin olmus meger/Ol sebebden hanesin bi-vayeler itmis makar/Faik-i akran
olsun dehrde bu nam ile/itmesiin simden-girii ashab-1 matlibdan hazer (Bkz. Duman, “Fazil Divam
(Transkripsiyonlu Metin-inceleme)”, ¢.2, 574.).
95 Ataullah Dede’nin seyh olusuna “‘ Ataullah Dede old1 bu yilda Mevlevi seyhi” musrai ile tarih diismiistiir.
Bkz. Duman, “Fazil Divam (Transkripsiyonlu Metin-inceleme)”, c.2, 157.

283



Buna gore Fazil Paga, Kudretullah Dede doneminde dergaha gelmekle birlikte, Ataullah
Dede doneminde Galata Mevlevihanesi’ne devam etmis olmalidir. Fazil Pasa,
Istanbul’dan ayrildiktan sonra, gittigi Bosna’da da Mevlevi mahfillerine devam etmistir.
Bosna Mevlevihanesi Seyhi Liitfullah Efendi’nin ve Muhammed Fikri’nin vefatina
diisiirdiigii tarih,%® sairin Istanbul’da intisap ettigi Mevleviligin mahfillerine Bosna’da da
devam ettigini gostermektedir. Ancak Fazil Pasa, bu mahfilde ya da Bosna’da olmaktansa

Istanbul’da olmayi tercih ettigini asagidaki beyitlerinde dile getirmistir;

Fiirkat-i ahbab gofiliimi sdyle me’yis itdi kim

Mal-i Karin olsa nakdim yine 1a-seydir bafia

Mukbilanii munisi olmakdan ise dehrde

Ehl-i dil hem-bezmi olmak ciimleden eydir bafia

Muztarib oldum o riitbe canib-i Mostarda

Giift-gli-y1 halk-1 ‘alem ciimle hey heydir bafia®’
Goziimde vuslat-1 canan niimayan old1 gitdikge
Gotilde ates-1 fiirkat fiirdzan old1 gitdikce

(..)

Miiyesser old1 yar ile Sitdnbulda yine vuslat

9%6 Liitfullah Efendi, babas1 Osman Dede nin vefatinin ardindan Konya’ya gitmis ve Mehmet Sait Hemdem
Celebi’den icazetname almistir. Konya doniisiinde bir siire Abdiilbaki Nasir Dede’nin misafiri olmustur.
(Bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisan, 117. Defter-i Dervisan’daki kayitlarda, Liitfullah Efendi’nin
babasi ile birlikte dergiha geldigi kayithdir. (Bkz. Imamovig, “Bosna Hersek’te Mevlevilik ve Isa Bey
Tekkesi”, 104.) Imamovig’in Muhammed Fikri’nin mezar tas1 {izerinde yazanlara yer verdigi kisimda;
“Ha nidalan ile bu diinyay: terk etti/Alt1 taraftan tarihgiler geldi/ Mevlevi seyhi Rabbine gitti” (Bkz.
Imamovig, “Bosna Hersek’te Mevlevilik ve isa Bey Tekkesi”, 104.) ifadeleri ile FAzil Pasa’nin seyhin
Oliimiine digiirdiigii “Didi Allah Hi Seyh-i Mehemmed Bosnavi gé¢di” misrainin benzerligi, sairin seyhin
vefat1 esnasinda Bosna Tekkesi’nde bulundugunu gosterir. Bkz. Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu
Metin-inceleme)”, ¢.2, 233.
%7 Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, c.2, 237.

284



Dile bir baska halet sadan old: gitdikce

Degilken zerrece ‘irfanda dgeh Fazil-1 kemter
Cenab-1 Mevlevi’den lutf u ihsan old: gitdikge®®

beyitlerinde ise sairin Istanbul’a dondiigii ve 6zledigi seyhine kavustugu anlasilir.

Sultan Abdiilmecit (t.1839-1861), Abdiilaziz (t.1861-1876), V. Murat (t.1876)
ve II. Abdiilhamit (1876-1909) donemlerini goéren Fazil Pasa, Mevlevi muhibbi olan
sultanlara cesitli vesilelerle kasideler yazmistir. Asagida verilen beyitlerden anlagilacagi
tizere, Sultan Abdiilaziz’in tahta ¢iktigi 1861 yilinda, Kudretullah Dede’nin istegi ile
yazdig1 Serh-i Evrad-1 Mevleviyye'ye®™® baslayan sair, Mevlevi muhibbi olan sultanin

tahta ¢ikigini bir ugur saymaktadir.

Uyandirdim kultb-1 ehl-i zikri h”ab-1 gafletden

Nedir yazdim cendb-1 Mevlevinifi vird Ui erkani

Yazarken eyledim Hakka tazarru® ‘acz-i halimle

O dem ilhamla imdada geldi kutb-1 Rabbani

Yine eltaf u ihsdn-1 Hudanin mazhar1 oldim

Reside olmamisdir bdyle vakte belki Hakani®°

Galata Mevlevihanesi’ne, Kudretullah Dede’nin mesihat yillarinda mahfile
devam eden sairlere siirleri ulasan, ayn1 zamanda bu mahfildeki sairlerin siirlerinden

haberdar olan Leyla Hanim ise kanaatimizce bu meclislere fiili olarak katilmasa da bu

%8 Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, c.2, 453.

99 Eser, Tahir Galip Serath tarafindan yaymna hazirlanmigtir. Bkz. Seyyid Fazil Mehmed Pasa, Serh-i
Evrad-1 Mevleviyye, haz. Tahir Galip Seratli, (Konya: Rtimi Yay., 2010).

%0 Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, c.2, 5.

285



mahfile sesini duyurmay1 basarabilmistir. Galata Mevlevihanesi’ne devam eden dayisi,
Kegecizade’nin vesilesi ile Mevlevilik ile tanisan Leyla Hanim’1n sairlik yoniiniin, Galata
Mevlevihanesi’nde olusan edebiyat toplantilarinda yer alan Fazil Pasa’ya da ulasabildigi

goriliir. Fazil Pasa, Leyla Hanim’in

Ne ylizle varacak Leyla huzuruna riiz-1 mahserde
Afia rahm eyle Sah-1 Enbiyasifi yA Restilallah%?!

maktali gazel seklinde yazdigi natin1 tahmis etmistir.*®? Yine Leyla Hanim’m

Eger rahm eyleyiip bir kez su’al eylerse Leyla’yi
Telefdir rah-1 ‘askinda anin kogbas1 sag olsun®®

maktali gazelini, ise “Tahmis-i Gazel-i Hafide-i Kececi-zdde Hemsire-i ‘Izzet Molla
Rahimehullah%* basligi ile tahmis etmistir. Leyla Hanmim’1n vefatina Kibrisizade Ismail
Hakki’nin “Ald1 Leyla’y1 telef itdi ecel Mecnin’u”%° musrar ile tarih diisiirmiis olmas,
sairin bu mahfilin katilimeilarinca yakindan tanindigimi gésterir. Ayrica, Ibnii’l1-Emin’in

kayitlarinda gecen ve Galata mahfiline Kudretullah Dede’nin mesihat1 yillarinda devam

eden Kibrisizade Ismail Hakki ile Hakk1 Pasa’dan hangisine ait oldugu belli olmayan

Cihandan gitti Leyla kald1 dillerde yazik ndmi1
Olup hem akile, hem saire, dervise vii agah
Dedi mecniin-1 ask tarih-i fevtin Hakkiya soyle

Demadem ruhuna velleyl okunsun gitti Leyla 4h%®

%! Leyla Hamim, Divdn, haz. Mehmet Arslan (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanhg: Yay., 2018), 197. (e-
kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0 (erisim 31.01.22) Eserin sonraki
kullanimlarinda da e-kitap haline bagvurulmustur.

%2 Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, c.2, 483-484.

%3 Leyla Hamim Divdn, 190.

%4 Duman, “Fazil Divani (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, c.2, 528.

95 Fatin, Hatimetii'I-Es 'ar, 430.

96 Tnal, Son Asir Tiirk Sairleri, .2, 1235.

286


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0

kitasindan Leyla Hanim’im Mevlevi mahfillerinde dervisligi ile de bilindigi
anlasilmaktadir. Tiim bunlarin yani sira Leyla Hanim’1n Divdn’inda, Nebil’in bir gazeline

yazdig1

Goniilde nar-1 ‘agkifi ahkeri mekntindur sensiz
Dil-i ‘ussakifit zann eyleme memnindur sensiz
Duhén-1 ates-i peyveste-i gerdtindur sensiz
Tutusdi ‘asikii her yani diger-gindur sensiz
Firakifi tesiyle gliyiya kanundur sensiz®®’

bendi ile baslayan tahmis, hem Nebil’in giinlimiize ulasan Divdn’inda tam olarak
bulunmamasi, hem de Leylda Hanim’in, Seyh Galib yillarinda dergdha devam eden
Nebil’e yazdigi tahmis olmas1 yoniiyle 6nemlidir. Nebil’in gazeline Leyla Hanim’in ne
zaman tahmis yazdig1 bilinmemekle birlikte, Nebil’in, tahmis edilen gazelinin tamaminin

Divin’da ve mecmuasinda®®®

bulunmamasi, siirini sonradan tamamladigini
diisiindiirmekte; Leyld Hanim’in ise, Nebil’in edebiyat meclislerinde dolasan siirine
ulagabildigini gostermektedir. Leyla Hanim’1in, hem 6liimiine disiiriilen tarihler hem de

nazire yazdig1 bir gazel odaginda diislinlildiigiinde, Galata mahfili ile vefatina kadar

iletisim ve etkilesim halinde oldugu sdylenebilir.

Kudretullah Dede doneminde dergédhta, her ne kadar Mehmet Ruhi Dede ve
Mahmut Umit Dede dénemine gore daha canli bir edebi hayat var olmussa da bu yillar,
Hasan Nazif Dede’nin (6.1278/1861) ve oglu Hiiseyin Fahreddin Dede (6.1329/1911)’nin
Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’nde Bektasi mesrep bir Mevlevi mabhfilini

canlandirdiklart ~ slirece denk  gelmistir. Ayrica ayni donemde Yenikapi

%7 Leya Hanim, Divdn, 52.

%8 Teyld Hanim’m tahmisine gore gazel yedi beyitten olusurken, Nebil Divan’inda gazelin yalnizca;
“Hayal-i gonce-i la’lifle dil piir-hindur sensiz/Sirigkim bezm-i gamda bade-i giil-giindur sensiz” beyiti
kayithdir. Nebil’in Divdn’1 ve Mecmua’st igin bkz. Aktas, “Mehmet Nebil ve Divam”, 362. Ozyildirim,
“Bir Mecmila U¢ Kusak: Vakaniivis Halil Niri Bey’in Oglu ve Seref Hanim’in Babas1 Nebil Bey’in Sahsi
Mecmuasindan Hareketle Aile Baglarindan Siir Aglarina”, 257-302.

287



Mevlevihanesi’nde de Abdiilbaki Nasir Dede (6.1236/1821) ve Osman Salahaddin Dede
(6.1304/1887)’nin himayesinde canli bir edebi hayat yasanmaktadir. Dolayisiyla kentteki
bu iki Mevlevihanede yasanan yogunluk, Kudretullah Dede doéneminde, Galata
Mevlevihanesi’nin Istanbul Mevlevi muhitindeki odak mahfil olmasini engellemis
goriinmektedir. Kudretullah Dede’nin ardindan postnisin olan Ataullah Dede’nin mesihat
yillarinda ise (1887-1910) babasi Kudretullah Dede doneminde kentteki Mevlevi
muhitinde degisen mahfil yapilanmasi, tam olarak sekillenmis ve Besiktas’tan
Bahariye’ye tasinan, Hiiseyin Fahreddin Dede’nin seyhligini yiiriittiigii Bahariye
Mevlevihanesi, Istanbul Mevlevi muhitini domine eden bir mekan olmustur. Dolayisiyla
Ataullah Dede’nin mesihat yillarinda Galata Mevlevihanesi’nde canli bir edebi hayatin
varligindan bahsetmek miimkiin gériinmemekle birlikte dergahta edebi hayatin tamamen
bittigini sdylemek de miimkiin degildir. Zira bu yillarda, daha dnce de belirttigimiz gibi
Fazil Pasa dergiha devam etmis olmalidir. Ayrica, Veled Celebi de Istanbul’da
bulundugu dénemde dergaha ugrayan baska bir isimdir.®®® Dergaha suarddan isimlerin
geldigine dair ipuglart olsa da Atalullah Dede’nin mesihat yillarinda Galata
Mevlevihanesi, Istanbul’da Batili seyyahlarin, konsolosluk gérevlilerinin de sikca
ugradigi bir mekandir.®® Aym yillarda Istanbul Mevlevi muhitinde Kasimpasa
Mevlevihanesi'ne devam eden Asci Ibrahim Dede, katildig1 bir sema tdreni hakkinda
bilgi verirken dergahin sahip oldugu bu yonii, “Maliim ya oraya Efrenc takimi da gelir.”%"®
ifadesi ile vurgulamigtir. Ataullah Dede’nin mesihat yillarinda dergahta yasanan bu
degisim de kanaatimizce Galata Mevlevihanesi’ndeki edebi hayati degistirmis; aym

yillarda Istanbul Mevlevi muhitinde Bahariye Mevlevihanesi’nin bir mahfil olarak éne

99 Veled Celebi Izbudak, Hatiralarim, (Istanbul: Tiirkiye Yay., 1946), 27.
970 Thierry Zarconne, “Seyh Mehmed Ataullah Dede (1842-1910) ve Galata Mevlevihanesi: Dogu-Bat:
Arasinda Entelektiiel ve Tinsel Bir Koprii”, Saltanatin Dervisleri Dervislerin Saltanati i¢inde, ed. Ekrem
Isin, (Istanbul: Istanbul Arastirmalar Enstitiisii, 2010.), 60.
97 Asc1 Ibrahim Dede, As¢ir Dede 'nin Hatiralari, (Istanbul: Kitabevi, 2006), ¢.2, 913.

288



cikmasinda Galata Mevlevihanesi’nin ziyaretgi profilinde yasanan bu degisim de etkili

olmustur.

Buraya kadar, 1491-1910 yillar1 arasinda Galata Mevlevihanesi’nde seyh olarak
gorev yapan on iki seyh ve seksen bir sairin dergdha devam ettikleri yillar, edebiyat-
siyaset ve tarikat Ugliisii arasindaki iligki {izerinden ortaya koyulmustur. Galata
Mevlevihanesi, istanbul’da kurulan ilk Mevlevihane olmasi dolayisiyla kentteki diger
Mevlevihanelere gore bilinyesinde daha fazla sair barindirmistir.  Galata
Mevlevihanesi’nden sonra kentte kurulan ikinci asitane olan Yenikapt Mevlevihanesi,
ayn1 zamanda Galata’dan sonra biinyesinde en fazla sair yetistiren ya da muhiplik bagi

ile dergaha devam eden sairlerin oldugu ikinci mahfildir.

289



I11. Boliim
Surlarin Disinda Uzak Bir Mahfil: Yenikap1 Mevlevihanesi

Yenikapt Mevlevihanesi, Ramazan 1006/Nisan-Mayis 1598 tarihinde Malkog
Mehmet Efendi (6.1056/1646-47)’nin destekleri ile kurulmustur.’’? Dergahin ilk
postnisini olan Kemal Ahmet Dede (6.1024/1615-16),%"® Konya’da énce Hiisrev Celebi
(6.968/1560-61)’ye ardindan da Ferruh Celebi (6.1012/1603-04)’ye intisap etmistir.
Seyhi Ferruh Celebi’nin Istanbul’a ¢agirilmasinin ardindan tarikatin girdigi fetret

(13

doneminde . takat-1 tahammil G 1stibarlar1 giidazan-1 tab-1 hamiyyet i gayret-i
merdaneleri olup na-¢car ma’il-i semt-i seyr-i dar u diyar (...) edip hasretii’l-ekalim olan

Daru’d-devle-i Konstantiiyye”®“ye gelmis ve buraya yerlesmistir. Kemal Ahmet

Dede’nin Istanbul’a geldigi zaman araligi, Istanbul’da kurulan ilk Mevlevihane olan

972 Sahith Ahmet Dede, Mecmiiatii’'t-Tevarihi’l-Mevleviyye, 280. Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap:
Mevlevihanesi, 39. Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii’l-Cevami, c.1, 228. Dergahin kurulus tarihi hakkinda
net bilgi veren en eski kaynaklar Naimd Tarihi ve Tarih-i Selaniki’dir. Selaniki, “Evasit-1 sehr-i Ramazan”
ibaresi ile dergdhin acilig tarihini vermektedir. (Bkz. Selaniki Mustafa Efendi, Tarih-i Seldniki (1003-
1008/1595-1600), haz. Mehmet Ipsirli (Ankara: TTK, 1999), c.2, 730.) Naima’da ise s6z konusu tarih
Vekayi’-i sene-i sitte ve elf [1006/1597-98] yilina ait olaylar i¢erisinde gegmekte ve tam agilis tarihi olarak
“Ve bu sene sa’baninda (Mart 1598) Yenigeriler Katibi Mehmed Efendi Yeni-Kapt Mevlevi-hanesi’ni
itmam eyledi.” (Bkz. Naima Mustafa Efendi, Tdrih-i Na'imd (Ravzatii’l-Hiiseyn fi Hulasati Ahbari’l-
Hdfikayn), c.1, 136.)
978 Kemal Ahmet Dede’nin &liim tarihi hakkinda kaynaklarda farkli bilgiler mevcuttur. Ihtifalci Mehmet
Ziya Bey, Esrar Dede Tezkiresi’nin bir niishasinda Ali Nutki Dede tarafindan yazilan notta, tezkirede
Kemal Ahmet Dede’nin 6liim tarihinin 1601 olarak belirtildigini ancak vakfiye kayitlarindan seyhin 1616
yilinda hayatta oldugunun anlasildig1 bilgisinin yer aldigimi belirtmektedir. (Bkz. Thtifalci Mehmet Ziya
Bey, Yenikap:t Mevlevihanesi, 75. Vakiflarin kaydi i¢in ayrica bkz. Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii't-
Tevdarihi’l-Mevleviyye, 290.) Sahih Ahmet Dede Kemal Ahmet Dede’nin vefatini 1024 Safer aymin ilk
glinleri olarak belirtmistir. (Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 290.) Kemal Ahmet
Dede’nin Terciime-i Mendkib-1 Mevldna adli eseri hakkinda doktora tezi hazirlayan Betiil Sinan Nizam,
seyhin vefat tarihi ile ilgili kesin bir kanaat belirtmemistir. (bkz. Betiil Sinan Nizam, “Kemal Ahmed
Dede’nin Terciime-i Mendkib-1 Mevland Adli Mesnevisi (Mendkibii’l-Arifin  Silsilesinin  Manzum
Halkas1)”, Doktora Tezi, Bogazici Universitesi, 2010), 43. 179 nolu dipnot.) Sahih Ahmet’in, Kemal Ahmet
Dede’nin Mendkibii'I-Arifin ve Medrifi'I-Kdgifin adli eserini Ankaravi ile miizakere ettigi kaydindan yola
¢ikarak seyhin vefat tarihinin 1601°den sonra oldugu kanaatini tasimaktayiz. Ankaravi ile Kemal Ahmet
Dede’nin Konya’da karsilasip bir araya geldikleri ihtimali akla gelse de Ankaravi’nin Kemal Ahmet
Dede’nin Konya’dan ayrilmasindan sonra kente geldigi ve 1606 yilinda Bostan Celebi’ye intisap ettigi
bilindigine gore her iki seyhin Konya’da bir arada bulunmus olmalart miimkiin gériinmemektedir. Bu
sebeple tezimizde Kemal Ahmet Dede’nin vefat tarihi 1615 kabul edilmistir. (Ankaravi’nin Bostan
Celebi’ye intisap etmesi hakkinda bilgi i¢in bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 131. Seyhin,
1606 tarihinde Bostan Celebi’nin yanina gittigi bilgisi, Semih Ceyhan’in doktora caligmasinda
gecmektedir. Bkz. Semih Ceyhan, “Ismail Ankaravi ve Mesnevi Serhi”, 72.
974 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1418. Esrar Dede de
Kemal Ahmet Dede’nin istanbul’a gelisini anlatirken Mevleviligin yasadigi sikintili donemi &zellikle
belirtmistir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 256.

290



Galata Dergahi’nin tarikatin elinden ¢iktig1 ve baska amagclarla kullanildig yillardir. Bu
yonii ile Kemal Ahmet Dede’nin kente geldigi yillar, Mevleviligin hem Konya’da hem
de Istanbul’da karmasik bir siire¢ yasadigi doneme denk gelmektedir. Ancak Kemal
Ahmet Dede’nin kentteki varlifi, dergahin insasi icin arazisini ve farkli gelirlerini
vakfeden®”® “... muhibban-1 sadakat-si‘aran-1 Mevleviden®’® Malko¢c Mehmet
Efendi’nin dikkatini ¢ekmis ve bu devlet adami eliyle kentte ikinci Mevlevihane

kurulmustur. Sahih Ahmet Dede dergahin acilis siireci ile ilgili sunlar1 kaydetmektedir:

“Ve hicret-i Nebeviyyenin 1006 salinde, mah-1 muharrem gurresinde
Kemal Ahmet Dede cenabi1 mezkir suffede halvet-giizin ve uzle-nisin iken
Merkez Efendi tiirbe-i serifinde seyh olan kimse gelip,” Yedi sene burada
itikafdasin. Cok durma git. Bu havéliler bizim tasarrufumuzdadir; sana faide
olmaz.” dedikde, Kemal Ahmet Dede cenabi dahi, “Insdallah Tedld, bu sene-i
miibdrekede bir dergdh-1 ali biinydad olunup yevmii’l-idde bade ediis ’s-saldt
Merkez Efendi merhumun tiirbe-i serifesinden kudiim, ney ile dergaha gelirim.”
buyurdu. Fatih-i Egri Sultan Mehmed Han-1 Salis Gazi cendbinin ricalinden
Iskender Bey merhumun oglu, Yeniceri Efendisi Mehmed Efendi cenabi, gaza
malindan kendi miilk-i menzili {izerine mah-1 Receb-i serif gurresinde yevmii’l-
isneyn nevruz-1 sultani, vakt-i firliz 7 direk yeni kapist haricinde bir hankah
biinyad edip, Kemal Ahmet Dede cenabi 73 yasinda olup, tekmilinde tesrif

buyurdu.”%"’

95 Mehmed Ziya, Malkog Mehmet Efendi’nin, 1603 yilinda, kendi miilkiinden pek ¢ok bag, bahge
vakfettigini ve vakfiyesini; 1608 senesinde, donemin Rumeli Kazaskeri Esad Efendi’ye tescil ettirdigini
kaydetmektedir. Bkz. Mehmed Ziya, Yenikapi Mevievihanesi, 80. Dergahin bu ilk vakfiyesinin metni ve
hakkinda genis bilgi icin bkz. Ekrem Isin, “Yenikapt Mevlevihanesi’nin Iki Vakfiyesi”, Istanbul
Arastirmalari, 3/Gliz, (1997): 89-105.
976 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 256.
977 Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’l-Mevleviyye, 280.

2901



Dergahin aciligina devrin sadrazami Cerrah Mehmet Pasa (6.1013/1604), Yenigeri Agasi
Tirnake1 Hasan Aga,®’® Rum Kazaskeri Abdiilbaki Efendi ve Mesnevi sarihi Sem ‘1 Efendi
(6.1011/1602-03) katilmistir.’”® Mehmed Ziya’nin belirttigine gore, Malko¢ Mehmet
Efendi’nin Konya Celebisi’ nden ricasi ile Istanbul’da kurulan bu yeni Mevlevihanenin
seyhligine getirilen Kemal Ahmet Dede, dergahin agilisinda kiirsiiye ¢ikarak Mesnevi
okumustur.®® Selaniki Mustafa Efendi ise bugiinde Mevlidii n-Nebevi okundugunu ve

sema toreni icra edildigini kaydetmektedir.%!

Yenikapt Mevlevihanesi de Galata Mevlevihanesi orneginde oldugu gibi bir
siyasal elitin arazi ve cesitli vakiflar saglamasi ile kurulmus bir dergahtir. Dergahin ilk
seyhi olan Kemal Ahmet Dede’nin Malkog Mehmet Efendi ile iletisimi ve ikili arasinda
gecen diyaloglar hakkinda kaynaklarda farkli bilgiler yer almaktadir. Sakib Dede’nin
kayitlaria gére, Malkog Mehmet Efendi; istanbul’a gelip Yenikapi civarindaki bos bir

95982

arazideki “... suffede halvet-giizin ve uzlet-nisin olan Kemal Ahmet Dede’nin,

araziye gelen hokkabaz grubunun ¢evresine toplanan insanlarin arasina girerek onlari

“ag WA Gl lilagy A8 cpa Al & Ll 317988 telkini ile uzaklastirdigim
duymustur. Bunun iizerine Kemal Ahmet Dede’yi ziyaret eden Malko¢ Mehmet Efendi,
hélinden etkilenerek ona baglanmis ve azledildigi gorevine -Yenigeri katipligine- geri
donmek i¢cin Kemal Ahmet Dede’den ricada bulunmustur. Kemal Ahmed Dede, Malkog
Mehmet Efendi’ye bir kagit vermis ve bunu dilegine kavusana kadar basinin iizerinde
tasimasini tembih etmistir. Malkog Mehmet Efendi arzusuna ulasinca agtigi bu kagitta

goreve geldigi gliniin; yil, ay, glin ve saat olarak kayitli oldugunu gormiistiir. Boylelikle

978 Mehmet Ziya bu ismi Sofu Mehmet Pasa olarak zikretmisse (s.79) de Betiil Sinan Nizam’m tespitlerine
gore, bu isim Cerrah Mehmet Pasa’dir. Bkz. Betiil Sinan Nizam, “Kemal Ahmed Dede’nin Terciime-i
Mendkib-1 Mevlana Adli Mesnevisi (Mendkibii I-Arifin Silsilesinin Manzum Halkas1)”, 34.
979 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevdarihi'I-Mevleviyye, 280. Mehmet Ziya, Yenikap: Mevievihanesi, 79.
90 Mehmed Ziya, Yenikapi Mevlevihanesi, 79.
%1 Selaniki Mustafa Efendi, Tarih-i Seldniki (1003-1008/1595-1600), c.2, 730.
92 Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’l-Mevleviyye, 280.
%3 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1419.

292



seyhe olan baglilig1 artan Malko¢ Mehmet Efendi, Kemal Ahmet Dede’nin yagsadigi arazi
lizerine bir dergah yaptirmustir.®®* Hadikatii'I-Cevami ve Seldniki Tarihi’nde ise Malkog
Mehmet Efendi’nin hacca giderken Konya Dergahi’na ugradigi ve hacdan selametle
dondiigii takdirde Istanbul’da bir Mevlevihane yaptirmayr adadigi kaydedilmistir.%®
Mehmed Ziya ise Malko¢ Mehmet Efendi’nin, istegine kavustugu takdirde once
Konya’ya giderek Mevlana tiirbesini ziyarete gidecegini, ardindan da Istanbul’da bir
Mevlevihane insa edecegini nezrettigini belirtir.%®® Malko¢ Mehmet Efendi’nin finanse
2987

ettigi dergahin kurulusuna Emini, “Yefiikapuda yapdi Yazic1 Bey Mevlevihane”°’ misrai

ile Asari (6.1619)%8 de asagidaki beyitle tarih diigmiistiir:

Tarihin Asari bu asar- hayratud didi

Hankah-1 Mevlevide old1 bu cay-1 du‘a%°

Kemal Ahmet Dede’nin kurucu seyhi oldugu Yenikap1 Mevlevihanesi’nin ilk yillari, ayni
zamanda tarikatin Konya’daki merkezinin I. Bostan Celebi’nin postnisin olusu ile birlikte
toparlanma siirecine girdigi bir zaman dilimine denk gelmektedir. Malko¢ Mehmet
Efendi ile Kemal Ahmet Dede arasinda sekillenen menkibevi anlatilarin yani sira, Sahth
Ahmet Dede’nin verdigi tarihe gére 1012 Muharrem/1603 Haziran-Temmuz ayinin
baslarinda Bostan Celebi’nin Konya postnisini olmasi ile birlikte fetret devri sona eren
Mevlevilik, bu karizmatik ¢elebi sayesinde Istanbul muhitinde toparlanma siirecine
girmistir. 1598 senesinde kurulan dergaha, Malko¢ Mehmet Efendi’nin, 1603 yilinda

dergahm mamur olmast i¢in birgok bag, bahce ve diikkan1%*® vakfetmis olmasi, bu siyasal

%4 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1419.
%5 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, c.1, 228. Selaniki Mehmet Efendi, Tarih-i Seldniki, c.2, 730.
%6 fhtifalci Mehmed Ziya, Yenikapt Mevlevihanesi, 46.
%7 Hiiseyin Ayvansardyi, Hadikatii'l-Cevami, c.1, 228. Ekrem Isin, “Yenikap1 Mevlevihanesi”, Diinden
Bugiine Istanbul Ansiklopedisi c.7 iginde, (Istanbul: Kiiltiir Bakanlig: ve Tarih Vakfi ortak yayim, 1994),
477.
%8 Asari’nin Mevlevi olup olmadigi hakkinda kesin bir bilgi bulunmamaktadir. Sair hakkinda bilgi igin
bkz. Ergun, Tiirk Sairleri, c.1, 103.
99 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 256.
90 Malko¢ Mehmet Efendi tarafindan vakfedilen miilkler hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Ekrem Isin,
“Yenikap1 Mevlevihanesi’nin iki Vakfiyesi”, 98-100.

293



elitin seyhe duydugu bagliligin bir géstergesi olmasinin yani sira kanaatimizce tarikatin

Istanbul muhitinde girdigi toparlanma siireci ile de alakalidir.

Kemal Ahmet Dede’nin Yenikap1 seyhi olmasinin ardindan Konya’dan Istanbul’a
gelen Sirri Abdi Dede’nin, Galata Mevlevihanesi’nin oldugu yere giderek, burasinin bir
Mevlevihane oldugunu ispatlamasi ve dergdhin yeniden Mevlevihane olarak hizmet
vermesini sagladigi stire¢ de Kemal Ahmet Dede biinyesinde, kentteki Mevlevi muhitinin
canlandirilmasi ile baglantili gériinmektedir. Kemal Ahmet Dede’nin kentteki varligi bu
yonii ile ele alindiginda, seyhin Istanbul’a gelisi ve yeni bir tekkenin kurulmasinda rol
oynamasi, Mesnevihan Dervis Mahmut Dede’nin seyhliginden sonra canliliini yitiren
Istanbul Mevlevi muhitinin yeniden ihya olmasinda etkili olmustur. Ancak Kemal Ahmet
Dede’nin tiim bu etkinligine ragmen Yenikapt Mevlevihanesi’nde seyhligi ile birlikte
baslayan yogun bir mahfillesme siirecinin varligindan bahsetmek pek miimkiin
goriinmemektedir. 1598-1908 yillar1 arasinda dergahta seyh olan on dokuz isim arasinda
dokuzunun sairligi ile 6n plana ¢iktig1 bilinmektedir. Bu isimler: Kemal Ahmet Dede
(60.1024/1615), Sabtihi Ahmet Dede (6.1057/1647), Cami Ahmet Dede (6.1077/1666-
67), Naci Ahmet Dede (6.1124/1712), Nesib Yusuf Dede (6.1126/1714), Ali Nutki Dede
(0.1219/1804), Abdiilbaki Nasir Dede (6.1236/1821), Abdiirrahim Kiinhi Dede
(6.1247/1831) ve Osman Salahaddin Dede (6.1304/1887) dir. Ancak bu kisilerin dergahta
seyhlik yaptiklar1 yillarin genellikle birbiri ardinca gelmedigi, arada baska seyhlerin de
oldugu goriiliir. Yenikapt Mevlevihanesi postnigini olan sair seyhlerin birbiri ardinca
gelmeyisi, bu dergahin, ilk dénemlerinde diizenli bir edebi mahfil yapilanmasina sahip
olmasini engellemis goriinmektedir. Yenikapi Mevlevihanesi’nin kesintisiz bir sekilde
sair yetistirdigi, muhiplik bag: ile dergaha devam eden sairlerin arttig1 yillar, istanbul
Mevleviligi’ni, 18.asrin ortalarindan itibaren domine eden Kiitahyali seyh ailesinin ilk
temsilcisi Ebubekir Dede (6.1189/1775-76)’nin vefatindan sonradir. Ebubekir Dede,

kendi doneminde sair-dervis yetistiren bir seyh olmamakla birlikte kendisinden sonra
294



dergdhin postnisini olan ogullarinin Mevlevihane biinyesinde bir edebiyat mahfili

olusturmalarinin zeminini hazirlamistir.

Yenikap1 Mevlevihanesi’nde sair seyhlerin, dervislerin ya da suarddan Mevlevi
muhibbi olan isimlerin hangi giinlerde dergaha geldikleri konusunda net bir bilgi mevcut
degildir. Ancak 6zellikle II. Mahmut déneminden itibaren Istanbul Mevlevihanelerinin
her birinde haftanin belli giinlerinde mukabele yapilmas1;**! bu térenlerin dergah disindan
gelen katilimeilara da acik olmas1;*®2 Mevlevi mukabelesinden sonra suaranin bir araya
geldigini digiindirmektedir. Galata Mevlevihanesi 6rneginde oldugu gibi, Yenikap1
Mevlevihanesi’nde de sair seyhlerin varligi ve dervislerin egitiminde, temelde Mevlevi
edebiyatina ait metinlerin kullanimi, dergahta bir edebiyat mahfilinin olusmasina zemin
hazirlamigtir. Ancak bu mahfillesme siireci, daha once de belirtildigi gibi Yenikapi
Mevlevihanesi’nin kurulusundan itibaren kesintisiz bir sekilde devam etmemistir. Bu
sebeple Yenikapt Mevlevihanesi’nin edebi bir mahfil olma siireci temelde iki doneme

ayrilabilir:

Birinci donem; Kemal Ahmet Dede’nin seyhligi ile baslayan ve Ebubekir
Dede’nin seyhligine kadar olan (1598-1775-76) uzun bir siireci kapsamaktadir. Ikinci
donem ise Ebubekir Dede’nin seyhliginden Mehmet Celaleddin Dede (6.1908)’nin
seyhligine kadar olan donemdir. Bu iki temel donemde, Yenikap1 Mevlevihanesi, siyasal
elitlerin desteklerinden uzak kalmamistir. Ancak bir dergadhin edebiyat mahfili olabilmesi
icin temel sartlardan olan sair seyhlerin bulunmasi, edebiyatin icra edilecegi ortami
saglamasi ve dervislerini bu yonde egitmesi durumu Yenikapi Mevlevihanesi’nin mahfil

olma siirecindeki ilk donemde tam olarak gerceklesmemis goriinmektedir. Bu sebeple bu

91 Mevlevi mukabelelerinin Istanbul Mevlevihanelerinde hangi giin yapilacagi hakkindaki diizenlemenin

yiiriirliige girdigi tarih hakkinda farkli kayitlar mevcuttur. Go6lpinarli mukabele giinlerinin tayinin II.
Mahmut donemi oldugunu belirtmektedir. Golpmarl’nin  verdigi bilgilere goére Yenikapi
Mevlevihanesi’nin mukabele giinleri, Pazartesi ve Persembe’dir. Bkz. Golparl, Mevidna 'dan Sonra
Mevlevilik, 340-341.
992 Sema torenlerinin disardan katilimcilara agik olmasi ve bu konuda bir elestiri i¢in bkz. Erkan, “Ma-
Hazar Adli Pendname Serhinin Giiniimiiz Harflerine Aktariimas1 ve Incelenmesi”, 80.

295



donemde dergdh maddi yonden destek almis olsa bile®®® biinyesinde bir mahfil
olusturamamistir. Ayrica bu ilk donemde dergahta bir mahfilin sekillenemeyisinin ikinci
sebebi ise kanaatimizce aym dénemde Istanbul Mevlevi muhitinde, Galata
Mevlevihanesi’nin etkin bir edebi mahfil olmasi ile alakalidir. Galata Mevlevihanesi’nin
ikinci doneminin baslangici olarak ele aldigimiz Ankaravi donemi (1019-1041/1610-
1631) ile yakin yillarda istanbul Mevlevi muhitinde etkin olmaya baslayan Yenikap1
Mevlevihanesi, Ebubekir Dede’nin mesihatina kadar Galata Mevlevihanesi’nin
golgesinde kalmistir. Kemal Ahmet Dede’nin mesihat yillarinin son bes yilinda etkin olan
Ankaravi’nin Istanbul muhitindeki otoritesi, Yenikapt Mevlevihanesi’nin edebi alandaki
etkinliginin Galata’ya gore bir adim geride kalmasindaki ilk neden olarak goriilebilir. Zira
Ankaravi, Istanbul Mevlevi muhitinin yeniden ihyas: icin Konya Celebisi tarafindan
stratejik olarak atanmis bir isimdir. Seyhin, I. Bostan Celebi tarafindan Galata
Mevlevihanesi’ne atanmasini, Sezai Kiiciik ve Semih Ceyhan iki temel argliman
lizerinden yorumlar; Birincisi, Mevleviligin fetret doneminde zayiflayan faaliyetlerini
yeniden etkin konuma getirmek; ikincisi ise bu yillarda etkisini arttiran Kadizadeliler gibi
tasavvuf ve tarikatlara elestirel olarak yaklasan akimlara karsi savunmaci bir tavir
sergileyebilmek.%®* Ankaravi’nin bu etkenler odaginda, kentteki Mevlevi muhiti
icerisinde olusan otoritesi, Galata Mevlevihanesi’nin Istanbul’da 6ne ¢ikmasini saglamis
goriinmektedir. Ankaravi doneminden sonra Sirri Abdiilbaki Dede’nin mesihatina kadar
da Galata postnisini olan isimlerin biiyiik bir kisminin sair olmas1 ve kendilerinden sonra
seyh olacak isimleri de edebi yonden yetistirmeleri, Yenikap1 Mevlevihanesi’nin etkin bir

edebiyat mahfili olmasini geciktirmistir. Ancak bu siirecte dergahta edebi bir ortamin

993 Naci Ahmet Dede’nin seyhligi yillarinda dergahin vakif gelirlerinin arttig1 bilinmektedir. Bkz. Cahit
Telli, “Yenikap1t Mevlevihanesi’nin Vakiflariin Thyasi Siirecine Dair Bir Belge nin Diisiindiirdiikleri”, Siif
Aragtirmalari, 3, (2014), 1-16. Ayrica Dogani Ahmet Dede’nin mesihat yillarinda dergéha, IV. Murat
ihsanlarda bulunmustur. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-
Metin)”, 1446-1447. Thtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikap: Mevievihdnesi, 78-79.
994 By degerlendirme hakkinda genis bilgi igin bkz. Kiigiik, Istanbul Mevlevihdneleri, ¢.1, 52-53. Ceyhan,
“Ismail Ankaravi ve Mesnevi Serhi”, 111-113.

296



tamamen yok oldugunu sdylemek de miimkiin degildir.®® Tespitlerimize gére Yenikapi

Mevlevihanesi’nin bu doneminde 26 sair dergahta bulunmustur.

Yenikap1 Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak Istanbul muhiti igerisinde
etkin oldugu ikinci donemi Ebubekir Dede’nin seyhligi ile baglamaktadir. Bu donem ayni
zamanda, Istanbul Mevlevi muhitine dahil olan suarAnin genelinin, dzellikle Ali Nutki
Dede’nin mesihatindan itibaren Yenikap1 ve Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi’ni tercih
ettikleri donemdir. Yenikap1 Mevlevihanesi seyhlerinin, III. Selim ile baglayan Osmanl
modernlesmesi siirecinde, Konya ¢elebilerinin hiikiimdarlarin politikalarina karsi olan
tavrina ragmen hiikiimdarlarin yaninda yer almasi, dergahin mimari yonden ihya olmasini
saglarken ayn1 zamanda Istanbul Mevlevi muhitinde aktif bir edebiyat mahfili olmasini
da beraberinde getirmistir. Bu siirecte dergaha, dervis kimliginin yan1 sira muhiplik bag:
ile devam eden isimlerin devamlilig: da artmistir. Yenikap:1 Mevlevihanesi’nin Istanbul
Mevlevi mubhiti igerisinde diger dergahlara gore daha fazla 6n plana ¢iktig1 bu donemde
tespitlerimize gore 42 sair ya dergahta yetismis ya da muhip olarak dergaha devam

etmistir.

3.1. Kemal Ahmet Dede’den Ebubekir Dede’ye: Yenikapt Mahfilinin ilk Dénemi
(1598-1746)

Yenikap1 Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olusunun temellerinin atildig1 bu
uzun siirecte, Kemal Ahmet Dede (6.1024/1615), Dogani Ahmet Dede (6.1048/1638-39),
Sabtihi Ahmet Dede (6.1057/1647), Cami Ahmet Dede (6.1077/1666-67), Karl Ahmet
Dede (6.1090/1679), Naci Ahmet Dede (6.1124/1712), Pindari Ahmet Dede
(6.1120/1709), Nesib Yusuf Dede (6.1126/1714), Pecevizade Arifi Ahmet Dede

(6.1137/1724), Mesnevihan Mehmet Dede (6.1148/1735), Safi Musa Dede (6.1157/1744)

95 Yenikapt Mevlevihanesi’nin birinci dénemi olarak ele aldigimiz bu zaman araliginda, Galata
Mevlevihanesi’nde yer alan sair seyhler ve dergdha devam eden sairlerin toplam sayis1 kirk ii¢ iken ayni
donemlerde Yenikap1 Mevlevihanesi’nde yetisen ve buraya devam eden sairlerin sayis1 21°dir.

297



ve Kicek Mehmed Dede (6.1159/1746) seyhlik yapmustir. Dergdhin kuruldugu ilk
asamadan itibaren ayn1 zamanda bir edebiyat mahfili haline geldigini sdylemek giigtiir.
Galata  Mevlevihanesi’nin  birinci  dénemi ile  kiyaslandiginda,  Yenikap1
Mevlevihanesi’nin bu ilk doneminde biinyesinde bir edebiyat mahfili olusmamustir.
Bunda, daha 6nce de belirttigimiz gibi Yenikap1 Mevlevihanesi’nin kurulusundan kisa bir
siire sonra kente gelen Ankaravi’nin, Istanbul Mevlevi muhiti igerisindeki otoritesi etkili
olmustur. Ankaravi’den sonra postnisin olan Adem Dede’nin de sair olmasi ve
kendisinden sonra gelecek olan isimlerin dergah icerisinde haleflerini edebi y6nden
egitmis olmalari, Yenikapt Mevlevihanesi’'nde sekillenecek olan edebi mahfil
yapilanmasin1 baskilamis goriinmektedir. Kemal Ahmet Dede’nin mesihatindan
Ebubekir Dede’nin seyhligine kadar olan donemin ayn1 zamanda Galata
Mevlevihanesi’nin edebiyat mahfili olarak Istanbul Mevlevi muhiti igerisinde en fazla
one ¢iktig1 ikinci doneme denk gelmesi, bu kanaatimizi giliclendirmektedir. Galata
Mevlevihanesi’nin tim bu baskinligina ragmen, Mevlevilik igerisinde dervislerin
egitimlerinin tarikatin temel metinleri olan Mesnevi ve Mesnevi serhleri,?®® Mendkibii I-
Arifin ve terciimeleri, Mevlevi saitlerin Divdnlari iizerinden de siirdiiriilmesi,*®’ Yenikap:
Mevlevihanesi’nin birinci doneminde yer alan seyhlerin edebiyattan uzak kalmamalarini

saglamustir.

Yenikapt Mevlevihanesi nin bir edebiyat mahfili olarak da Istanbul muhitinde 6ne
ctkmasinin temellerinin atildigr bu donemin asil baslaticisinin ise Sabithi Ahmet Dede
oldugu goriiliir. Miizekkir Kizilkaya’nin tespitlerine gore, Sems-i Tebrizi’nin yolunu

temsil eden Yenikapt Mevlevihanesi’ne Sablthi Ahmet Dede’nin atanmasi, Celebilik

99 Mesnevi nin dergahlarda dervislerin egitiminde kullanilmas1 hakkinda genis bilgi igin bkz. Safi Arpagus,
Mevlevilikte Ménevi Egitim, (Istanbul: Marmara Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Vakfi Yay., 2015), 222-
232.
97 Divdnlarin edebi egitimde kullanildig1 bir drnek icin bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i
Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1460.

298



makaminimn bilingli bir tercihidir.®® Istanbul Mevlevi muhitinde Ankaravi’nin temsil
ettigi tarzdan farkli olarak Melami mesrebi temsil eden bu seyh doneminde, seyh ile olan
ilgisi dolayisiyla dergaha devam eden veya burada yetisen sair sayisi fazla degildir. Ancak
Sabthi ile birlikte dergahta biiyiik ¢apli olmamakla birlikte, bir edebiyat mahfili de
sekillenmeye baslamistir. Bu sebeple, Yenikap1 Mevlevihanesi’nin bu ilk donemini kendi
igerisinde iki temel doneme ayirarak inceledik. Birincisi, Kemal Ahmet Dede ve Dogani
Ahmet Dede’nin seyhlik yillarim1 kapsayan (1598-1638-39) siireg; ikincisi ise Sabthi
Ahmet Dede’nin mesihatindan Ebubekir Dede’nin mesihatina kadar (1638-39 — 1746)

siirectir.

3.1.1. Kemal Ahmet Dede ve Dogani Ahmet Dede’nin Mesihat Yillarinda Yenikapi
Mevlevihanesi’ndeki Edebi Durum (1598-1638-39)

Dergahin ilk seyhi Kemal Ahmet Dede’nin etrafinda, tespitlerimize gore sair
dervislerden ya da muhiplerden miitesekkil bir halka sekillenmemis olmamakla birlikte
seyh, edebi iiretimde bulunmustur. Kemal Ahmet Dede’nin; Malko¢ Mehmet Efendi ile
arasinda gecen anlatilardan yola ¢ikilarak Galata Mevlevihanesi’nin kurucu seyhi Divane
Mehmet Celebi ile mesrep yonii ile benzedigi sonucuna ulasilir. Ekrem Isin, her iki seyh
arasindaki bu benzerligi, seyhlerin siyasal elitler iizerindeki etkilerinden yola ¢ikarak

yorumlar ve her ikisinin de ayni1 karizmaya sahip oldugunu belirtir.%%°

Malko¢ Mehmet Efendi iizerindeki etkisi sayesinde yeni bir Mevlevi dergdhinin
acilisina vesile olan Kemal Ahmet Dede, Esrar Dede’nin kayitlarina gore, ... salikane

es‘arlar1 ve ‘arifane asarlar1 olup Mir H and tarihini terceme buyurmuslardur.”°% Kemal

1001

Ahmet Dede’nin Terciime-i Menakib-1 Mevland adi ile bilinen™"" eseri ise seyhin sairlik

998 Miizekkir Kizilkaya, “Sabiihi Ahmed Dede’nin Hayati, Eserleri ve Tasavvufi Goriisleri”, (Doktora Tezi,
Cumbhuriyet Universitesi, 2019), 2.
99 Ekrem Isin, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 313.
1000 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 256.
1001 Sinan Nizam, esere bu ismin miiellif tarafindan verilmedigini, eser {izerine sonradan kaydedildigini
belirtmektedir. Bkz. Sinan Nizam, “Kemal Ahmed Dede’nin Terciime-i Menakib-i1 Mevidna Adl1 Mesnevisi
(Mendkabii’I-Arifin Silsilesinin Manzum Halkas1)”, 46, 193 nolu dipnot.

299



yoniinii ortaya ¢ikardigi eseridir. Betiil Sinan Nizam’in tespitlerine gére Kemal Ahmet

Dede’nin bu eseri kaleme almasinda sunlar etkili olmustur:
-Dervigleri egitme,

-Mevlevi gelenek icerisinde seyhlerden edebi eserler ortaya koyma beklentisinin

olmasi ve seyhin bu beklentiyi karsilamak istemesi

-Seyhin kendini “saglama” alma istegi. %

Yukarida belirtilen etkenlerden Kemal Ahmet Dede’nin kendini “saglama alma” amaci
ile eser kaleme almis olmasi, bulundugu muhit ve dénem itibariyla dikkat ¢ekicidir. Sahih
Ahmet Dede’nin verdigi bilgilere gére 1610 yilinda Ankaravi ile bir araya gelen Kemal
Ahmet Dede, eserini Istanbul Mevlevi muhitine yeni dahil olan seyh ile birlikte ... hem-
meclis ve hem-sohbet oldugu halde miitla‘a ve miizakere”'%% etmistir. Ankaravi ile olan
bu miizakere, her iki seyh arasindaki iletisimi yansitirken ayn1 zamanda Istanbul Mevlevi
mabhfillerinde seyhlerin bir araya gelerek, kaleme alinan eserler hakkinda konustuklarini
da gostermektedir. Kemal Ahmet Dede’nin, Mevlevi irfan muhiti igerisinde, Istanbul
muhitine gelmeden &nce otoritesini ispatlamis bir seyh olan Ankaravil® ile eserini
miitalaa etmesi seyhin, Mevlevi gelenek igerisinde yer edinirken kendisini belli
otoritelere dayandirdigini da gostermektedir. Ekrem Isin, seyhin bu terciimesi ile
Mevlevilik icerisinde edindigi yeri; “Mevlevi kiiltiirii icerisindeki yerini ise, Eflaki’nin
inli  eseri “Menakibii’l-Arifin"den  kisaltarak  yaptigt manzum  cevirisiyle

51005

saglamistir. ifadeleri ile vurgular. Bu bilgilerden, Kemal Ahmet Dede’nin Mevlevi

gelenek icerisinde edebi yonden kendini ispatlamis bir isim oldugu anlagilmaktadir.

1002 Sinan Nizam, “Kemal Ahmed Dede’ nin Terciime-i Mendkib-1 Mevland Adli Mesnevisi (Mendkibii'I-
Arifin Silsilesinin Manzum Halkas1)”, 51-52.
1003 Sahth Ahmet Dede, Meciiatii 't-Tevdrihi’I-Mevleviyye, 289.
1004 Ankaravi’nin Istanbul’a gelmeden 6nce Ankara’da Mesnevi okutmasi dolayisiyla Kadizadelilerin
baskisina ugramistir. Seyh iizerindeki bu baski dolayisiyla Konya’ya gitmis ve Konya’da kendisini kabul
ettirmistir. Bu otoritesi dolayisiyla Istanbul’a gonderilmistir. Bkz. Ceyhan, “Ismail Ankaravi ve Mesnevi
Serhi”, 55,72.
1005 161, “Istanbul 'un Mistik Tarihinde Mevievihdneler”, 126.

300



Kemal Ahmet Dede, Istanbul Mevlevi muhitinde; karizmatik kisiligi sayesinde bir siyasal
elitin destegini alabilmis, kaleme aldig1 edebi eser ile de Mevlevi muhiti igerisinde
kendini ispatlayabilmis bir isim olmasina ragmen ¢evresinde neden sair dervislerden ya
da muhiplerden miitesekkil bir halka meydana gelmemistir? Bu sorunun cevabini,
Ankaravi’nin Istanbul muhitindeki etkisi ile aciklamak miimkiinse de bunun tek basina
yeterli oldugu sdylenemez. Kemal Ahmet Dede hakkinda verilen bilgiler, seyhin kendi
mahfili i¢erisinde bir ham1 olarak 6ne ¢ikmay1 istemedigini gostermektedir. Zira Kemal

Ahmet Dede’nin Yenikap: seyhi olduktan sonra da ... matbah-nisin i ¢ille-giizin’"*%%

oldugu, kendisini dervislerden farkl1 kilacak sekilde destar sarmaktan uzak durdugu'®”’
hakkindaki kayitlar dikkate alindiginda seyhin, dergah igerisinde 6ne ¢ikmayi tercih

etmedigi anlasilmaktadir.0%®

Kemal Ahmet Dede’nin bu yonii géz Oniinde
bulunduruldugunda seyhin dergéh igerisinde hamilik ydniiniin agir basmadigi sonucuna

ulagilir. Sakib ve Esrar Dede’nin seyh hakkinda bilgi verirken hami yoniine vurgu

yapmamis olmalar1 da Kemal Ahmet Dede hakkindaki bu kanaatimizi desteklemektedir.

Bir tekkenin edebiyat mahfili haline gelebilmesi icin temel sartlardan olan politk
elitlerin destegini alma ve sair bir seyhin varligi, Kemal Ahmet Dede doneminde
Yenikap1 Mevlevihanesi’nde saglanmistir. Ancak seyhin, dergéh igerisinde kendisinden
sonra gelecek olan postnisini tayin etmemis olmasi; dahast dergahta edebiyat egitiminde
bulunmayist Yenikapt Mevlevihanesi’nin bu ilk yillarinda bir edebiyat mahfili olarak

sekillenmemesini de beraberinde getirmistir.

Kemal Ahmet Dede doneminde dergahta bir edebiyat mahfili sekillenmemisse de

Halvetiligin Giilseniyye koluna mensup sair seyh Hulvi (6.1064/1653-54), 1008/1599-

1006 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1421.
1007 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1423.
1008 Kemal Ahmet Dede’ nin yazdig1 eser icerisinde de kendisini geri planda biraktig1 bu sebeple eserine
sebeb-i telif, fahriye gibi kisimlari ilave etmedigi goriiliir. Sinan Nizam’in tespitlerine gére Kemal Ahmet
Dede yazdigi edebi eserde kendisini, kaynak metinle (Mendkibii’l-Arifin ile) dinleyicileri arasinda bir
“arac1” olarak gormiistiir. Bkz. Sinan Nizam, Kemal Ahmed Dede’nin Terciime-i Mendkib-1t Meviland Adh
Mesnevisi (Mendkibii'l-Arifin Silsilesinin Manzum Halkas1)”, 104-105.

301



1600 yilinda Hacca gidip'®® bu tarikata intisap etmeden 6nce Kemal Ahmet Dede’nin
Mesnevi derslerine devam etmistir. Lemezat’ta Glilseni dervisi olusu siirecine dair bilgi

verdigi yerde gecen ifadelerinden;

“Yenikap1 Camiinde “Yeniceri Katibi’nin bina eyledigi “Mevlevihane”de
dervis cemiyyeti toplanip, “Mesnevi okuyup, dinler ve tarikatlar hakkinda

gonliimde samimi bir meyl ve sevgi duyardim.”01

Hulvi’nin Yenikapt Mevlevihanesi’ne bir siire devam ettigi anlagiimaktadir. Ancak bu
devamlilikta, Hulvi’nin bir sair olarak buradaki edebiyat meclislerinden ziyade Mesnevi
derslerine gittigi ve mekandaki uhrevi ortami teneffiis etmek i¢in dergéhta bulundugu
anlasilir. Sairin dergdha devam ettigi yillarda, Mesnevi ile olan tanisikligi ve eserden

etkilenisi asagidaki beyitlerinden de anlasilmaktadir:

Iy sepide-i tali‘ envar-1 feyz old1 Mevlevi

Nir-bahs semsin ma na-i risena-y1 Mevlevi

Nutk-1 can bahs1 hemise dehri pilir-ndr itmede

Hos kelam-1 mu‘ciz olmusdur beyan-1 Mesnevil®!

Kemal Ahmet Dede’nin 1024/1615 yilinda vefatindan sonra Yenikapi
Mevlevihanesi seyhligine Dogani Ahmet Dede gelmistir. 1. Bostan Celebi’nin
miirebbalarindan olan Dogani Ahmet Dede, sekiz yil seyhin hizmetinde bulunmus ve
bazdarhgini yapmistir.2%2 Mehmet Ziya’nin belirttigine gore I. Bostan Celebi’ye

(13

intisabindan sonra mal i menalden dest-sity ve taalluk-1 evlad i 1yalden

1009 Hylvi, Lemezdt, 630.
1010 Hulvi, Lemezat, 629.
1011 Sevgi Yavuz, “Cemaleddin Mahmud Hulvi Divani (Metin-inceleme), (Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul
Universitesi, 2012), 236.
1012 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 287, 291.
302



1013 olmustur. Sefine-i Nefise-i Mevleviydn’da, Enderun-1 Hiimayun’dan pek

damenkes
cok kisinin seyhe intisap ettigi ya da arakiyye giydigi ve IV. Murat’in, seyhi saraya
cagirip Mesnevi okuttugu, aynii’l-cemler tertip ettirdigi kayithdir.!** Mehmet Tevfik,
seyhin bir miktar siiri oldugunu belirtmekle yetinmis; siirlerinden Ornekler
vermemistir.}%®® Dogani Ahmet Dede, sairligi ile 6n plana ¢ikan bir seyh olmamakla
birlikte Esrar Dede’nin kayitlarinda madde basi olmus bir isimdir. Ancak burada, seyhin
sairliginden ziyade yasadigi donemde Kadizadeliler ile arasinda gecen olaylar ve seyhe
devlet adamlarindan ve halktan intisap edenlerin ¢oklugu yer almaktadir.'®*® Esrar
Dede’nin Sefine’den aynen aktardig: bu bilgilere gére Dogani Ahmet Dede’nin sdylemis
oldugu iki beyit vardir.!®?’ Dogani Ahmet Dede’nin mesihat1 boyunca ... tesnegin-1
ziilal-1 edeb 1 irfana Mesnevi-i Serif kiraat u talim ve edeb ii erkan-1 tarikati ira‘e ve
telkin”1%8 ettigi bilgisi de gbz Oniine alindiginda, seyhin dergah igerisinde sair
yetistirmekten ziyade tarikat adab ve erkadnimi 6greten egitimci kimligi ile 6ne ¢iktig
goriiliir. Bu kayitlardan da anlasildigi tizere, etrafinda sair dervis yetistirecek kadar
edebiyat ile ilgili olmayan seyhin doneminde, dergaha tespitlerimize gore iki sair devam
etmistir.®?® Bu isimlerden ilki, Dogani Ahmet Dede ile aym yillarda Galata seyhligi
yapan Rusiihi ve Adem Dede donemlerinde bu dergaha da devam eden Cevri’dir. Ancak
Cevri’nin bu yillarda Yenikap1 Mevlevihanesi’ne devam etmesinde dergéhtaki edebiyat
1020 \ /g

meclislerinden ziyade, meshur hattat Abdi-i Mevlevi’nin burada hiicrenisin olmasi

Cevri’nin de Abdi’den hat dersi almasi etkili olmustur. Ayrica bu donemde, Sofu Mehmet

1013 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevievihanesi, 77.
1014 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1445-1446.
1015 Ruhsar Ziibeyiroglu, “Mecmia’tii’t-Teracim Mehmet Tevfik Efendi”, (Doktora Tezi, Istanbul
Universitesi, 1989), 97.
1016 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 191.
1017 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 191-192.
1018 fhtifaci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 81. Atayi’nin kayitlarinda da seyhin otuz yila yakin
dergihta Mesnevi okuttugu belirtilmektedir. Bkz. Nev’izade Atayi, Hadd 'iku’l-Hakd'ik Fi Tekmileti’s-
Sakdik, haz. Suat Donuk, (fstanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig1 Yay., 2017), c.2, 1865.
1018 Tezimizde yer verdigimiz, Yenikap: Mevlevihanesi’ne devam eden sairlerin tespitinde biiyiik oranda,
Bayram Ali Kaya’nin Tekke Kapis: adli ¢aligmasindan faydalanilmistir. Bkz. Bayram Ali Kaya, Tekke
Kapust, (Istanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kiiltiir Yay.,2012).
1020 Bayram Ali Kaya, Tekke Kapisi, 41-42.

303



Pasa’nin Dogani Ahmet Dede’ye intisap etmesi'®?! de Cevri’nin bu mahfile devam
etmesini saglamis goriinmektedir. Pasa her ne kadar devrinde olumsuz bir sima olarak
taninsa da ““... Mevlevi-hanede evkat geciriip dervisan ile iilfet ii safiyane hareketleri **1022
dolayisiyla Mevlevi Mehmet veya Sofu Mehmet Pasa olarak anmilmistir. Cevri’nin

51023

kasideler sundugu bir patron, “veliyyii’l-viizera s1 olan pasaya hitaben yazdig

kasidesindeki

Hem-hal-i veliyyii’l-fukard Mevlevi-i Rim

Hem-nam-1 sehensah-1 rusiil Ahmed-i miirsel'%%*

misralarinda, pasanin Mevlevi olmasi, dervislerinin haliyle hallenmis bir kisi oldugunu
vurgular. Cevri’nin Yenikap1 Mevlevihanesi ile olan bu baglarina ragmen Esrar Dede’nin
kayitlarinda sairin daha ziyade Galata ile olan ilgisinden bahsetmis olmas1,'°>® Dogani
Ahmet Dede’nin mesihat yillarinda dergahta halen edebi bir mahfilin sekillenmedigini

gosterir.

Cevri ile ayni yillarda dergaha belli bir siire devam eden bir diger isim ise
Kazasker Ismeti Mehmet Efendi (6.1076/1665)’dir. Kaynaklarin verdigi bilgilere gore iyi
bir egitim alan sair, miiderrislik yaptig1 yillarda kendisine kibirle yaklasan kisilerin
tavrindan glicenmis ve gorevini birakarak Dogani Ahmet Dede’ye intisap ederek, bir siire

dergahta semazen olarak bulunmustur. Ancak bu devamliligin kisa siirdiigii ve Ismeti’nin,

1021 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii’l-Cevami, c.1, 221. Sofu Mehmet Pasa hakkinda bilgi igin bkz. Davut
Erkan, “Sofu Mehmet Pasa”, DIA, ek.2 i¢inde (Ankara: TDV Yay., 2019), 515-517. Naimd Tarihi’nde Sofu
Mehmet Paga hakkinda yazilan “... mansiblarinda nice zulm i fesadat idiip sifilik yiiziinden goriniip halkin
mal i canina izrarda terahhum etmeyip salah u takvast dam-1 tezvir ve riya idi” ifadeleri, Murat Molla’nin,
19.asirda Galata ve Yenikapi Mevlevihanelerine devam eden Halet Efendi ve Pertev Pasa hakkindaki
olumsuz yorumlarina benzemektedir. Bkz. Naima Mustafa Efendi, Tdrih-i Na imd, c.4, 1219.
1022 Naima Mustafa Efendi, TdGrih-i Na 'imd, c.5, 1219. Isin, Sofu Mehmet Pasa’nin Dogani Ahmet Dede ile
kurdugu bagin dergaha olan olumsuz tesirini su climleler ile belirtmektedir: “... halka kars1 son derece
acimasiz davranislar yliziinden hem Mevleviligin hem de Yenikap1 Mevlevihanesi’nin itibarini sarsmustir.”
Bkz. Isin, “Yenikap1 Mevlevihanesi”, 477.
1923 Ayan, Cevri, -Haydti, Edebi Kigiilgi, Eserleri ve Divanimn Tenkidli Metni-, 39-40.
1024 Ayan, Cevri, Hayati, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Divaminin Tenkidli Metn), 103.
1025 Cevri’nin Galata mahfilinde bulunmas1 hakkindaki kayitlar igin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye, 133.

304



hocas1 Zekeriyyazade Yahya’'nin tekrar seyhiilislam olmasi iizerine miiderrislige geri

dondiigii goriiliir. 1028

Dogani Ahmet Dede doneminde dergaha devam ettigini tespit ettigimiz Cevri ve
Ismeti Mehmet Efendi,%?’ seyhin sairleri edebi yonden etkilemesinden ziyade, dergaha
hem sosyal ¢evreleri hem de tarikat tercihleri dolayisiyla devam etmislerdir. Sairlerin
dergahta bir araya gelmeyislerinde; kanaatimizce bu dénemde toplum igerisinde “tedbir-

i umdrdan gfil bir koca battal10%

olarak anilan Sofu Mehmet Pasa’nin da dergdha
devam etmesi etkili olmustur. Kemal Ahmet Dede doneminde temellendirilemeyen
mahfillesme siirecinin, Doganl Ahmet Dede doneminde de degismemis olmasi
Konya’daki Celebilik makaminin da dikkatini ¢gekmis goriinmektedir. Zira Dogani Ahmet

Dede’den sonra postnisin olan Sabiihi, Istanbul muhitine gelmeden once kendisini

Konya’da sairlik yonii ile yetistirmis bir isimdir.

3.1.2. Yenikap:1 Mevlevihanesi’ndeki Edebiyat Mahfilinin Temellerinin Atilmasi:
Sabiihi Ahmet Dede’nin Mesihatindan Ebubekir Dede’nin Seyhligine Kadar Olan
Siirec (1638-39 — 1746)

Dogani Ahmet Dede’nin 1048/1638-39 yilinda vefat etmesinin'®®® ardindan
dergah postnisinligine gelen isim, kendisinden 6nceki seyhlerden farkli olarak Mevlevi
irfan mubhiti icerisinde taninan ve ayni zamanda meshur bir sair olan Sablihi Ahmet

Dede’dir. Kaynaklarin verdigi bilgilere gore onceleri Bektasi Seyhi Kasim Dede’ye

1026 Seyhi, Vekdyiii’l-Fuzald, c.1, 907. Safayi, Tezkire-i Safayi, 379.

1927 fsmeti, Galata Mevlevihanesi'nde hiicrenisin olan Fasih Ahmet Dede’yi etkilemis bir isimdir.
Ismeti’nin “vermezler”, “déner”, “diismez”, “gdérsem”, “ola” redifli gazellerine Fasih Ahmet Dede, nazire
yazmustir. Ismeti’nin nazire yazilan gazelleri igin bkz. Haluk Ipekten, Ismeti Divdni, (Ankara: Baylan
Matbaasi, 1974), 39-40, 50, 65, 73, 91.

1028 Osmanzade Taib, Hadikatii’l-Viizerd, (Istanbul: Y.E.Y, 1271), 89. Ekrem Isin, pasanin dergahtaki
varhiginim, mekamn itibarin1 sarstigini  belirtmistir. Bkz. Isin, “Istanbul’un Mistik Tarihinde
Mevlevihaneler”, 315.

102 Dogani Ahmet Dede’nin vefati ile ilgili farkli kayitlar mevcuttur. Esrar Dede, (Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye, 191); (Hiiseyin Ayvansardyi, Hadikatii’l-Cevami ¢.1,228), 1040/1630-31. Calismamizda,
Sabtihi ve onunla iliskili kisiler hakkinda verilen tarihler kaydedilirken Miizekkir Kizilkaya’nin yaptig
tespitler esas alinmistir. Kizilkaya’nin ¢aligmasi hem Sabihi ve donemi hakkinda yapilan en giincel ¢calisma
olmasi hem de pek ¢ok kaynaktaki farkli verileri degerlendirerek ele almasi ve ¢akisan ya da Ortiismeyen
tarihleri tespit etmesi dolayisiyla calismamizda kullanilmistir.

305



intisap eden Sabtihi Ahmet Dede, bu seyhin 6liimiinden sonra ... Daru’l-velaye-i Konya
(suyyinet ‘ani’l-beliyye) sevad-1 a‘'zdmina dahil ve giilistan-1 keramet {i asitane-i sa‘adet-
asiyane-i Hazret-i Sultanii’l-‘asikin zahir oldugu sa‘at ‘irk-1 miicanese-i ezeliyye clinban
ve bende-i hak-i der-i Hazret-i Celebi Bostan”'%% olmustur. Sakib Dede’nin verdigi
bilgilere gore Konya mahfilinde bulundugu siirecte dergahta edebi egitim alan sair,
burada bulunan diger dervislerden Mesnevi egitimi almis ve Divan-1 Mevlevi’yi

okumustur.'%! Sabiihi’nin Divdn’inda yer alan bir miizeyyel gazelin

Erbab-1 dili Ka‘be-i tahkika delalet

SIDKI gibi bir kamil-i devrana sezadir

Ahbab ile sohbette firiste-sifat amma

A “daya hiicum eylese bir sir-i vegadir!®®?

Beyitlerinden, bu mahfilde Sidki (6.1050/1640-41) ile bir arada bulundugu
anlasilmaktadir.}%®® Konya’da iken bir Divin olusturabilecek kadar edebi iiretimde
bulunan Sablhi Ahmet Dede, Yenikapt Mevlevihanesi seyhi olmadan once Sam
Mevlevihanesi’ne postnisin olmustur.}®®* Sakib Dede, Sabiihi’nin Sam seyhi olma
stirecini sairin, dogrudan edebi iiretimi ile ilgili bir siire¢ lizerinden anlatmaktadir.

Sefine’deki kayitlara gore Sablthi Ahmet Dede, Konya’da bulundugu zamanlarda yazdig:
Mazhar-1 ‘ask-1 [1ahi menba‘-i sevk-i fiizin
Sahib-i seyr-i ma‘ani malik-i miilk-i su’Gn

Bir velidir kim elinde nefs i seytandir zebiin

1030 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1460.
1031 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1460.
1032 Mehmet Sar1, “Sabiihi Seyh Ahmed Dede Hayati, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Tiirkge Divani’nin Tenkitli
Metni”, (Gazi Universitesi, Doktora Tezi, 1992), 251.
1033 S1dk1 ile Sablihi’nin Konya Asitanesi’nde bir araya geldikleri iddiamizin temelinde, Esrar Dede’nin
S1dk1 ile ilgili verdigi bilgiler vardir. Sidki, Konya Asitanesi’nde uzun siire kalmis ve burada 1050/1640-
41 yilinda vefat etmistir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 183-184.
1034 Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmadni, ¢.5,1413.

306



Salik-i meczib-i hakkanidir ey ehl-i fiintin
Ustiir-i ner tig-i ‘uryan mest-i bi-sabr ii siikin

Hazret-i Baba Ahizade seh-i miilk-i ciiniinl%®®

bendi ile baslayan miitekerrir miiseddesini, kendisini manevi yonden yetistiren Baba
Ahizade nin'%® mezarinda okumak iizere kaleme almustir. Siiri okudugu esnada manen
duydugu bir ses, kendisine Sam seyhi olacagini miijdelemistir.%’ Siiri duyan herkes

1038 ve

begenmis ayrica ayni giin saire Sam seyhliginin mahlil oldugu haberi gelmis
Sabtihi 1026/1617 yilinin sonlarinda seyh olarak Sam’a génderilmistir.2%® Konya
mahfilinde kendini gelistiren sair, Sam’a geldigi donemde Ihtiydrdt-1 Sabithi adl eserini,
[lmi Dede’nin Serh-i Cezire-i Mesnevi’sine nazire olarak kaleme almis ve Istanbul’a
gelmeden oOnce eserini burada tamamlamistir.'%® Mevlevi irfan muhiti igerisinde
kendisini sairlik yoniinden de ispatlayan Sabthi’nin nami Istanbul’a ulasmistir. Dogani
Ahmet Dede’nin vefatinin ardindan Celebi Efendi’den ... bazi zevat ve ihvanin

istirhamlar1”104

tizerine SabGhi Ahmet Dede, Yenikapi Mevlevihanesi seyhligine
atanmistir. Esrar Dede’nin bu atanma siirecini, Sakib Dede’nin Sabtihi’nin Sam

seyhligine getirilmesi siirecinde yer verdigi kayitlarda oldugu gibi, seyhin edebi eserleri

ile iliskilendirmesi dikkat ¢ekicidir. Tezkire-i Su ard-y1 Mevieviyye’de bu durum;

“... Hazret-i Seyh-i Miitercem mazhar-1 timm-1 celal u cemal-i Mevlevi olup tarz-1

‘asikane ve tavr-1 muhakkikanelerinde yegane-i rizgar ve meshir-1 dar u diyar ve asar-1

1035 Mehmet Sari, “Sabiihi Seyh Ahmed Dede Hayat1, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Tiirkce Divani’nin Tenkitli
Metni”, 217.
1038 Naima’nin kayitlarina gore Baba Ahizade, 1016/1607-08 yilinda Ebubekir Celebi’nin postnisin oldugu
donemde hayattadir ve Debbag-Delisi diye taninmaktadir. Bkz. Naima Mustafa Efendi, Tdrih-i Na’imd
(Ravzatii’l-Hiiseyn fi Huldsati Ahbari’l-Hafikayn), .2, 331.
1037 Thtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 83.
1038 Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1460-1461.
1039 Kyzilkaya, “Sabtihi Ahmed Dede’nin Hayat1, Eserleri ve Tasavvufi Gériisleri”, 30.
1040 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 166-167. Kizilkaya, “Sabihi Ahmed Dede’nin Hayati,
Eserleri ve Tasavvufi Goriisleri”, 58.
1041 fhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 84.

307



kalem-i zer-nigarlar1 IstAnbul’da beyne’s-sigar1 ve’l-kibar miitedavile olmagla”04?

ifadeleri ile kayithidir. Hem Sakib Dede’nin hem de Esrar Dede’nin, Sabiihi’nin seyhligi
ile sairlik yonii arasinda iliski kurmus olmasi, Mevlevi irfan mubhiti icerisinde yapilan
seyh atamalarinda postnisin adaymin, edebiyatla ilgili olmasmin bir tercih sebebi
oldugunu kanitlamaktadir. Bu atama, &zellikle Istanbul Mevlevi muhiti icerisinde
degerlendirildiginde, daha da anlamli hale gelir. Zira Sabthi ile ayn1 donemde Galata
seyhi olan Adem Dede de sairligi ile 6ne ¢ikan bir seyhtir. Sabtihi’nin sairlik yoniiniin
agir basmasi, bu dénemde Istanbul Mevlevi muhitinde ilk iki seyhi doneminde edebi bir
mahfil olarak One c¢ikamayan Yenikapt Mevlevihanesi’ne atanirken tercih sebebi
olmustur. Kanaatimizce bu tercih, Yenikapi Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili

olarak sekillenmesindeki ilk olusumlari saglamis olmasi dolayisiyla etkilidir.

Ankaravi ve Adem Dede’nin mesihat yillarinda Galata Mevlevihanesi’ne devam
eden Meyyal’in yan1 sira Nef’1 (6.1044/1635), Fehim (6.1057/1647), Naili (6.1077/1666-
67) ve Cami Ahmet Dede’nin Sabihi Ahmet Dede ile birlikte anilmasi Yenikap1
Mevlevihanesi’ndeki edebi mahfilin ilk niiveleri olarak goriilebilir. Sdkib Dede’nin
kayitlarinda, Sablihi’nin Sam Mevlevihanesi seyhligi esnasinda tarikata intisap eden Aysi
(6.1045/1635-36)’nin, %% seyhin hastaligi sirasinda yaninda oldugu bilgisinin yer
almas1,®* bu sairin de Sabiihi ile birlikte Yenikapt Mevlevihanesi’ne geldigini

gostermektedir. Ayrica, Aysi’nin 6liimiine, sair ile ayn1 muhitte bulunan Cevri’nin

‘Aysi nlis eyleyip fenad camin
Ber-taraf kildi sohbet-i ‘ays1

‘Azm-i ‘igret-geh-i beka idicek

1042 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 167.
1043 Aysi’nin Sab(ihi Dede’ye baglanmasi ile ilgili genis bilgi igin bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye, 213. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1462-
1464.
1044 Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1475.

308



Old tarihi rihlet-i ‘Aysit®* (1045-1635-36)

kitasi ile tarih diigiirmiis olmasit da Sakib Dede’nin verdigi, Aysi'nin seyhi Sabuhi Ahmet
Dede ile birlikte Yenikap: Mevlevihanesi’ne geldigi ve Istanbul’da vefat ettigi bilgisini
dogrular. Aysi ile ilgili bilgiler her ne kadar karisiklik gosterse de %4 Sefine-i
Evliya’da'®™" Aysi’nin Yenikapt Mevlevihanesi -hatali olmakla birlikte- postnisinleri
arasinda zikredilmis olmasi, sairin Sabiihi ile birlikte ya da seyhin Istanbul’a gelmesinden

sonra, dergaha geldigini ve Sam’da degil Istanbul’da vefat ettigini gdstermektedir.

Meyyal; Cevri, Vecdi, Mezaki ile bir araya gelen ve “... peymane-kes-i ma’ni

oldukda Hazret-i Sabitihi’den dem ...”'%* vuran bir isimdir. Ayn1 zamanda Sabihi’nin

Ta ayine-i suret insaf-1 tu gerded

Sun‘-i ezeli dade cila mihr-i seba ral®®

matlali gazeline

Dadendem ezel secdeberi riy-1 sanemra

Ber bam-1 felek bordem ez an riiy-1 ‘alem ra%%°

matlali nazireyi yazmis olmasi, Meyyal’in, Istanbul Mevlevi muhitindeki bu seyhin
eserlerinden haberdar oldugunu ve seyhin sdylemlerini kendisine yakin buldugunu

kanuitlar.

Sabihi Ahmet Dede ile birlikte Istanbul muhitinin o dénemdeki meshur

sairlerinden Nef’1, Naili ve Fehim’in birlikte anilmasi ise belki de Sabihi’nin Yenikap1

1045 Ayan, Cevri -Hayati, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Divan inin Tenkidli Metni-, 343.
1046 Aysi hakkinda Sakib Dede, Istanbul’da vefat eden seyhin 6liim aninda yaninda yaninda bulundugunu
kaydetmekle birlikte, Esrar Dede Aysi’nin Sam’da 1060/1650 yilinda vefat ettigini belirtir. Bkz. Esrar
Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 213. Belig ise sairin 6liim tarihini 1061/1650-51 olarak kaydetmistir.
Bkz. Belig, Nuhbetii'I-Asar li Zeyl-i Ziibdetii’I-Es’dr, 363.
1047 Vassaf, Sefine-i Evliyd, .5, 233.
1048 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 274.
1049 Sary, “Sabihi Seyh Ahmed Dede Hayati, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Tiirk¢e Divani’nin Tenkitli Metni”,
328.
1050 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 162.

309



Mevlevihanesi’nde sekillendirmeye basladigi mahfilin en dikkat ¢ekici yoniidiir. Esrar
Dede, bu ii¢ ismi tezkiresinde madde basi sairler olarak zikretmez. Ancak Sabtihi Ahmet
Dede’nin Istanbul Mevlevi muhitindeki egitici roliinden ve karizmasindan bahsederken,
seyhten etkilenen sairler arasinda 6zellikle bu ii¢ ismin oldugunu asagidaki ifadelerle

belirtir:

“... Yenikapu mesihatiyla Sam-1 sabahat-encamdan taraf-1 Daru’d-devle’ye nakl
olinup salis-i ehamide-i meshire olmak iizere nice zaman esna-i mukabelat-1
Mevlevi’de nakl-i Mesnevi ve tullab-1 zahiri vii batiniye nesr-i feza’il-i stri vii
ma‘nevi buyurup ‘ulema vii su‘ara-i Daru’d-devle kendiilerden iktibas-1 envar-1

fuyizat ve Nef‘i ve Fehim ve Na‘ili emsali iistadlara seyh i iistad olmislardur.”10%

Sabtihi Ahmet Dede hakkinda bilgi verirken Esrar Dede’nin; tezkiresinde madde basi
olmayan ancak devrin Istanbul muhitinde meshur olan bu {i¢ ismi belirtmesi, Sabiihi
Ahmet Dede doneminde dergaha, Mevlevi muhibbi olan isimlerin devam ettigini gosterir.
Nef’i, Divan’inda Mevlevilige dair miistakil bir kaside ya da gazel kaleme almamistir;

ancak Mevlana i¢in yazdigi

Merhaba ey hazret-i sahib-kiran-1 ma‘nevi

Nazim-1 manzime-i Silk-i le‘al-i mesnevi‘®®?

matlali methiyesi, sairin Mevlevilik ile bir sekilde bag kurdugunu gosterir.1% Nef’?’nin
Farsca Divdn’inda yer alan asagidaki ifadeleri, sairin Mevlana’nin takipgisi oldugunu
gosterir. Bu yonii ile Nef’i, Sabihi Ahmet Dede’nin mesihat yillarinda Yenikap:
Mevlevihanesi’ne devam ederek, peyrevi oldugu Mevlana’nin tarzinda dini edebi

tiretimlerde bulunan seyhin edebi birikiminden faydalanmis olmalidir. Ali Nihat

1051 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 167.

1052 Metin Akkus, “Nef’i Sanat1 ve Tiirkce Divani (Inceleme-Karsilastirmali Metin)”, (Atatiirk Universitesi,
Doktora Tezi, 1991), 92.

1053 Nefi Omer Efendi, Nefi Divani, haz. Metin Akkus, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., 2018),
8. https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0 (erigim 01.02.2022)

310


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0

Tarlan’in Nef’1’y1 Mevlevi bir sair olarak tanimlamamakla birlikte, “Mevlana’y1 en igten
duymus ve anlamis Tiirk”1% sairi olarak tavsif etmis olmasi, Nef’i’nin Mevlevi ¢evreler

ile etkilesim halinde bulundugunu gosterir. Sairin Fars¢a Divdn’indaki;

“Bazen bir cezbeye tutulup onun sevki ile 0yle sema’ ediyorum ki ayagimin

altinda yerle gok miisavi oluyor.

Bu Mevlevi cezbeleridir ki goniil hased eder diye onu tefekkiirimden gizli olarak

antyorum.

Mesnevi sahibinin bana ilham ettigi feyiz sayesinde bdyle ruhani halatdan

bahsedebiliyorum.”10%®

“Huda rindlerinin reisi (Mevlevi-i Rum) ki o ilimde 6nde gidendir; ben de onun

peyreviyim.

Onun kaleminden zuhur eden her niikte tevhidin ta kendisidir. Ben de aymi

fikirdeyim.”10

ifadelerinden, Mevlevi muhibbi oldugu anlasilmaktadir. Nef’1’nin, Sablihi Ahmet Dede
ile olan iligkisi, son donem Mevlevilerinden Mithat Bahari Beytur’un Mevleviligin Tiirk

edebiyatina yaptig1 katkilar hakkinda dile getirdigi;

“... siir ve edebiyatimizda da en ¢ok hizmet eden yine onlar (Mevleviler)
olmuslardir. Bu hususta pek c¢ok adlar sayabilirsek de burada yalniz kudretleri

herkes¢ce miisellem olan iki ismi sdylemekle iktifa edecegim. (...) iste parlak

1054 Ali Nihad Tarlan, “Nef’i ve Tuhfetii’l-Ussak Terciimesi”, Prof. Dr. Ali Nihat Tarlan in Makalelerinden
Se¢meler iginde (Ankara: AKM Yay., 1990), 163.
1055 Ali Nihat Tarlan, Nef’i 'nin Fars¢a Divan: Terciimesi, (Istanbul: Selami Sertoglu Kitabevi, 1944), 64.
1056 Tarlan, Nef’i 'nin Farsca Divam Terciimesi, 61.

311



kasideleri ile kendini tanitan Nef’i. Nef’i, Sabithi Ahmet Dede’nin yetistirdigi

biiyiik bir Mevlevi sairi idi.”1%’

ifadelerinde de yanki bulur.

Nef’i’nin ad1 Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de madde basi bir isim olarak gegmese de
sair, yasadig1 donemde Istanbul Mevlevi muhitinde, Sabtihi Ahmet Dede’nin meclislerine
devam etmis goriinmektedir. Sair ile birlikte Sablihi Ahmet Dede’nin egitiminden gecen
Fehim’in Mevlevilik ile olan iliskisi de Nef’1 gibi digardan dergaha devam eden bir sairin
ilgisi oranindadir. Sairin Divdn’inda yer alan sema redifli kasidesi, Fehim’in Mevlevi

mubhiti ile etkilesim halinde oldugunu gosterir.

Mesnevi-i Hazret-i Molla sanup

Itdi ney-i hame vii divan sema 198

Nef’1’nin ve Fehim’in eserlerinde Mevlevilik ile ilgili terimler ve bulgular bulunurken
Naili Divan’inda sairin Mevlevilik ile iligski kurduguna dair yeterli veriler yoktur. Bunda
kanaatimizce Naili’nin, Sablihi Ahmet Dede’nin dergdhina devam etse bile, kendisini

Halvetiligin Giilseni koluna intisap etmis bir sair olarak tanimlamis olmas: etkilidir.1%%

Sablihi Ahmet Dede’nin Yenikapt Mevlevihanesi’'ndeki asil 6nemli yonii ise
kendisinden sonra dergéha postnisin olacak olan ismi yetistirmis olmasidir. Sablihi’den

sonra Yenikap1 Mevlevihanesi seyhi olan Cami Ahmet Dede,

“... akib-i vefat-1 pederde hidmet-i Hazret-i Sabtihi Dede’ye miincezib ve

rah-1 irddetlerinde ma-melek-nisar ve miista‘idd-i ma‘arif @i esrar ve miitehammil-

1057 Ahmet Mithat Bahari Beytur, Mevleviler —Siir, Misiki ve Tarih Bakimindan-, haz. Hikmet Atik,

(Ankara: lahiyat Yay., 2017), 98.

1058 Tahir Uzgor, Fehim-i Kadim, (Ankara: AKM Yay., 1991), 116. Sairin sevgiliyi Mevlevi olarak tasvir

ettigi bir gazeli igin bkz. Uzgér, Fehim-i Kadim, 662.

1059 Naili’nin Halvetilikle kurdugu ilgiyi dile getirdigi gazeli igin bkz. ipekten, Ndili-i Kadim Divani, 320.
312



i riyazat-1 sakka ve salik-i tarika-i Hazret-i Hudavendigar olup (...) beyne’l-ihvan

51060

veraset-i Sabilhiyye’leri bi-istibah ... olmuslardir.

Mehmet Ziya’nin verdigi bilgilere gore, Cami Ahmet Dede, “lisdn-1 azbii’l-beyan-1 Farisi
{izre tanzim-i es’ara muktedir bir iistdd-1 edib i kamil idi.”*°®! Cami Ahmet Dede’nin
Sabtihi’nin veliaht1 oldugu, dergahta bulunan ihvan arasinda bi-istibah kabul edilmis bir
durumdur. Cami Ahmet Dede’nin dergah icerisinde seyhten sonra gelecek olan otorite
olarak kabul edilmesi, kanaatimizce onun dergahta, seyhten iyi bir egitim almasi ve bu
egitimler sayesinde seyhine benzemesi ile alakalidir.'®? Bu benzerlik edebi eser
tiretimine de yansimistir. Cimi Ahmet Dede’nin, Sabihi ile edebi eserler iizerinden bir
iligki kurup kurmadigi hakkinda kaynaklarda bilgi olmamakla birlikte, Farsca siirler
yazmis olmasi; Farsca bir Divan tertip ettigi kayitl olan'®?® Sabiihi’nin izinden gittigini

distindiirmektedir.

Sabiihi’nin, Celebilik makam tarafindan Istanbul Mevlevi muhitinde Sems
nesvesini temsil etmesi i¢in gonderildigi ve seyhin de siirlerinden anlasildigi kadariyla
bunu temsil ettigi bilindigine gore,1%* dergahta Sabiihi Ahmet Dede déneminde neden
daha fazla sair yetismedigi ya da muhiblik bag ile dergaha devam eden sairlerin neden

az oldugu sorusu akla gelmektedir. Bu soruyu ilk asamada, yine Istanbul muhitinde

1060 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1566. Benzer bilgi
icin bkz. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 90.
1061 Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 90. Vassaf da seyhin Farsca siirleri oldugunu
belirtmistir. Bkz. Vassaf, Sefine-i Evliya, c.5, 233.
1062 Cami Ahmet Dede ile Sabiihi arasindaki benzerligi Mehmet Ziya, CAmi’nin kendi ifadeleri oldugunu
kaydettigi ctimlelerle su sekilde aktarir: “Ma sabihi ra ez dest-i pir-i Sablihi kesideim”, yani “biz cadm-1
sabuhu Pir-i Sabtihi elinden ¢ektik, ahir-i dmre degin nese ve nesat ve hos ays ile imrar-1 hayat etmek isteriz,
giift i sinidden pervamiz yoktur.” Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevievihanesi, 92-93.
10683 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1460., Esrar Dede,
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 168. Bursali Mehmet Tahir, Osmanii Miiellifleri, c.2, 707.
1064 Esrar Dede, Sabiihi’nin sairligini degerlendirirken onu Yusuf Sinecak, Stri, Nesimi, Divane Mehmet
Celebi gibi isimler ile birlikte anar. (Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi1 Mevleviyye, 167.) Kizilkaya,
Sabthi’nin Tiirk¢e Divdn’inda yer alan siirlerinde Melami mesrep bir hava oldugunu kabul eder. (Bkz.
Kizilkaya, Sabtihi Ahmed Dede’nin Hayati, Eserleri ve Tasavvufl Goriisleri”, 43-47.) Ancak bu nesvenin
yine de seyhin en temel duygusu olmadigini belirtir ve Ekrem Isin’in Sabthi ile ilgili “tamamiyle Bektasi-
Melami mesrep bir Mevlevi seyhidir” (bkz. Isin, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler, 315.)
degerlendirmesine karsi ¢ikar.

313



Galata mahfilinin etkin olmasi ile cevaplamak miimkiindiir. Sabtihi’nin Yenikap1 seyhi
oldugu dénemde Galata mahfilinde Adem Dede seyhlik yapmaktadir ve Galata’ya bu
donemde on bir sair devam etmekte ya da bu dergdhta yetismektedir. Adem Dede ile -
Adem Dede’nin, giiniimiize ulasan siirleri ve sairligi hakkindaki bilgilerden yola
cikilarak- Sabihi arasinda sairlikleri yonii ile yapilacak olan bir karsilastirmada, Y enikap1
seyhinin sairliginin daha fazla 6n plana ¢iktig1 soylenebilir. Zira Adem Dede’nin miirettep
bir Divdn’1 bugiine ulasamamisken,%® Sabahi’nin Tiirkge bir Divdn’1, Ihtiyéardt-1 Sabihi
adl1 serhi ve Fars¢a bir Divéin’1 oldugu bilinmektedir.1%% Sabiihi Ahmet Dede’nin sairligi
ile meshur olmasina ragmen, dergahinda sairlerin toplanmayisi, kanaatimizce Adem
Dede’nin hamiliginin agir basmasi ve IV. Murat ile daha yakin iliski kurmasiyla da
alakalidir. Daha once de belirttigimiz gibi Adem Dede, seyhligi déneminde sarayda
diizenlenen meclislere katilmig; IV. Murat’in ihsanlarmma nail olmus ve hatta
dervislerinden Cengi Yusuf Dede, -Besiktas Mevlevihanesi seyhi olana kadar- sarayda

gbrev yapan musikisinaslar arasina katilmistir.

Sabihi Ahmet Dede’nin doneminde Yenikap:t Mevlevihanesi’ne sairlerin yogun
bir sekilde devam etmemesi ve dergdhta sair dervislerin yetismemeleri, kanaatimizce bu
yillarda Celebilik makaminda bulunan Ebubekir Celebi ile IV. Murat doneminde yasanan
catisma ile de ilgilidir. Sdkib Dede’nin kayitlarina gore Kadizade Mehmet Efendi ve IV.
Murat, Bagdat Seferi doniisii (1638) Konya’ya ugramis ve bu esnada Mevlana’nin
kabrinin acilmasini istemistir. Ancak buna kimsenin yanasmamasi lizerine sultan;

Ebubekir Celebi’ye kizmis ve seyhi ¢elebilik makamindan azlederek Istanbul’a

1065 Sakib Dede bu durumu, Adem Dede’nin siirlerini bir araya getirme gayretinde olmamasi ile
agiklamaktadir. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”,
1366.
1066 Sabiihi’nin eserleri hakkinda degerlendirmeler igin bkz. Sar1, “Sabtihi Seyh Ahmed Dede Hayati, Edebi
Kisiligi, Eserleri ve Tiirkge Divani’nin Tenkitli Metni”, 163-188. Kizilkaya, “Sab{ihi Ahmed Dede’nin
Hayat1, Eserleri ve Tasavvufi Gorlisleri”, 64-83.

314



1067 « 11068

gondermistir. .. zaviye-i Bab-1 Cedid-i Daru’d-devle’de peygile-giizin-i humi

eyleyen Ebubekir Celebi bir miiddet burada kaldiktan sonra dergahta vefat etmistir.?%®°
Celebi ile sultan/patron arasinda gecen olay sayet bu sekilde gelistiyse; Yenikapi
Mevlevihanesi’nde, donemin patronu tarafindan azledilen bir ismin bulunmasi1 dergahin
imajin1 olumsuz etkilemistir. Sablihi’nin seyhin vefatina diislirdliigii asagidaki tarih
kitasinda gecen ifadelerin, Ebubekir Celebi’nin masumiyetini vurgulamaya yonelik
olmasi, Celebinin doneminde olumsuz bir imaja sahip oldugunu gosterir. Divdn’inda
yasadig1 donemi ya da olaylar1 fazla yansitmayan Sabiihi’nin bu siirde, 6zellikle seyhin
yizli ak bir sekilde vefat ettigini belirtmesi diislindiiriicidiir. Zira Sakib Dede de
kayitlarinda, IV. Murat’in yasanan bu olaydan dolayr pisman oldugunu, Kadizade
Mehmet Efendi yerine Hocazade Ilguni’yi getirdigini'®’® belirterek aslinda Ebubekir

Celebi’nin aklandigini1 gostermekte ve Sablhi’nin asagidaki kitasinin son misraindaki

ifadelerini de desteklemektedir.

Diinyada seyr edip hele encam-1 diigmeni
‘Ukbaya kalmadi hele hayf i gezendimiz
Meydan-1 tekye keyfi olup cedd-i pakine

“Yiiz(iin) aklig1yla gitdi Ebii Bekr Efendimiz”0"!

1067 Bkz. Ahmed Remzi, Tarih¢e-i Aktab, (Dimsk: El-Terakki Matba’as1, 1334), 8-9.
1068 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 879. Ebubekir Celebi
ile IV. Murat arasinda gegen olayin tamamu i¢in bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 878-889.
1069 Kyz1lkaya, Sabiihi Ahmed Dede’nin Hayati, Eserleri ve Tasavvufi Goriisleri”, 37. Tarih kaynaklari,
Celebi ile sultan arasinda gegen hadisenin para kaynakli oldugunu belirtmektedirler ve Ebubekir Celebi’nin
bu donemde Bayram Pasa konaginda vefat ettigini kaydetmislerdir. Bkz. Naima Mustafa Efendi, Tdrih-i
Na’imd (Ravzatii’l-Hiiseyn fi Huldsati Ahbari’l-Hdfikayn), c.2, 869. Ebubekir Celebi’nin azledilmesi
hadisesi hakkinda Mevlevi kaynaklari ile resmi tarih kaynaklari farkli nedenler ileri siirmektedirler. Bu
hadisenin asil sebebinin ne oldugu hakkinda net bir kanaate varmak miimkiin degildir. Ancak bu olay
sonunda Ebubekir Celebi ve onunla iliskili kurumlarin ve kisilerin devrinde olumsuz bir imaja sahip
olduklar1 soylenebilir.
1070 Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 882.
071G ar1, “Sabihi Seyh Ahmed Dede Hayati, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Tiirkce Divani’nin Tenkitli Metni”,
207. Sabihi Dede’nin bu kitasi, Sefine-i Nefise-i Mevleviyan’da farkli sekilde gegmektedir: Diinyada seyr
idiip hele encam-1 diigmeni/ Ukbaya kalmadi gam-1 hayf u gezendimiiz/ Meydan-gir-i keyfer olup cedd-i
pakine/Yiz akligiyla gitdi Ebibekr Efendimiiz (Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i
Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 889) Sabihi Ahmet Dede’nin siirlerine yansiyan Ebubekir Celebi’nin
315



Mevlevilik tarihinde, Celebilik makaminin Osmanli patronlar1 ile ters diistiigi
zamanlardan biri olan bu olayin yansimalari dolayli da olsa Yenikapi’daki edebi mahfil

olma siirecini olumsuz yonde etkilemis goriinmektedir.107?

Sablihi Ahmet Dede’nin mesihat yillarinda Yenikapt Mevlevihanesi’nde
yukarida belirttigimiz nedenlerden dolayr bir edebiyat mahfili tam olarak
sekilenememisse de Sablihi’den sonra postnisin olan Cami Ahmet Dede’nin mesihat
yillarinda, dergéhta yetisen ya da buraya devam eden sair sayisinda kismi bir artis ve
devamliklik goriiliir. Tespitlerimize gére Cami Ahmet Dede’nin postnigin oldugu yillarda
Kari Ahmet Dede, Simkeszade Feyzi Hasan Efendi (6.1102/1690), Buhtrizade Itri

(6.1123/1711) dergahta bulunan sairlerdir.

Bugiin i¢in elimizde siirlerinin tamami mevcut olmayan Cami Ahmet Dede; “...
seyhi Sabihi Ahmet Dede’nin irsad halkasina katilarak ondan Melami nes’esini almis ve
Yenikap1t Mevlevihanesi’nde odaklanan bu mistik egilimin baslica temsilcilerinden biri
olmustur.”1”® 1666-67 yilinda hacca gittigi bilinen seyhin Hac doniisiinden sonra vefat
ettigi ve Medine’de medfun oldugul®’ kayith ise de Defter-i Dervisin’da seyhin
mezarmin Yenikapi Mevlevihanesi’nde bulundugu belirtilmektedir.1%”® Ismn, seyhin
Yenikap1 seyhligini vekaleten karisi, Kari Ahmet Dede’ye birakip gitmesini, manidar
bulmus ve bu gidisin, Kadizadelilerin tarikatlar tizerindeki baskisinin artmasi ile iliskili

oldugunu belirtmistir.1°’® Sair bir seyh tarafindan yetistirilen ve kaynaklarda sairlik yonii

masumiyeti, Sabthi’den 157 yil sonra dergaha postnisin olan Abdiilbaki Nasir Dede’nin de siirinde dile
getirdigi bir konu olmustur. Nasir, Ebubekir Dede’nin bu halini; “Makdemiyle sehr-i Istanbul n’ola sadan
ise/San-1 zat-1 pakinifi olmus felek fahr-averi” beytinde dile getirmistir. Bkz. Melek Biyik, Abdiilbaki Nasir
Dede Divan, (Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 1996), 40.
1072 Gglpinarli, hem Sakib Dede’nin hem de Naima ve Pecevi Tarihi’nde gegen kayitlart karsilastirmis ve
Ebubekir Celebi’nin azlinin, IV. Murat’in Kadizade Mehmet Efendi’nin etkisinde kalmasi dolayisiyla
degil, Celebi’nin vakif mallarim1 dagitmadaki usulsiizliikleri ve Mevleviligin ruhuna uygun olmayan isler
yapmasi sebebiyle oldugu sonucuna ulasmistir. Bkz. Golpmarli, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, 154-160.
1078 Ts1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 315. Seyhi ise CAmi Ahmet Dede’nin miiteserri,
zahit ve muttaki birisi oldugunu kaydetmektedir. Bkz. Seyhi, Vekdyiii’l-Fuzald, c.3, 1368.
1074 Seyhi, Vekdyiii’l-Fuzald, c.3, 1368. Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii’l-Cevdami, c.1, 229.
1075 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisan, 317.
1076 Ts1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 315.

316



vurgulanan Cami Ahmet Dede’nin mesihat yillarinda dergéhta yetisen sair sayisinin,
seyhin yetistigi ortama ve sair kimligine oranla az olmasinda, kanaatimizce seyhin hacca
giderek bir nevi baskilarindan kactigi Kadizadelilerin ciddi bir etkisi olmus
goriinmektedir. Zira ayn1 donemde Istanbul Mevlevi muhitinin en cazip merkezi olan
Galata Mevlevihanesi Seyhi Dervis Celebi ve Naci Ahmet Dede’nin seyhlikleri
doneminde bu mahfile devam eden, burada yetisen yeni isimlerin artmayis1 da bu
kanaatimizi destekler. Bu yillardaki Galata seyhlerinin de Cami Ahmet Dede gibi sair

olmalarina ragmen dergahlarda sair varliginin yogunlastig1 goriilmez.

Cami Ahmet Dede’nin doneminde dergahta yetisen isimlerin profillerine
bakildiginda, Mevlevi muhiti igerisinde meshur olan kisiler olduklar1 goriiliir. Bu
isimlerden Kari Ahmet Dede ve Buhurizade Itri, Mevlevi muhitinde adlarin1 duyurmus
isimlerdir. Simkeszade Feyzi ise Halveti muhitinden olmakla birlikte Cami Ahmet

Dede’den icazet almis bir sairdir.

Itri’nin dergahtaki varligi, seyhin sair kimliginden ziyade, bu mekanda verilen
musiki egitimleri ile iliskili goriinmektedir. Buhtirizade Itri, kaynaklarin belirttigine gore
IV. Mehmet’in nedimlerinden olup musikisinaslikla 6ne ¢ikmis olmakla birlikte ayni
zamanda sairdir.1%"" Itri, sultanin “... ‘atiya-y1 husrevanilerine na‘il'%’® olmus bir isimken
Riistii Sardag’in Rauf Yekta’dan aktardigina gore kendisini musiki alaninda yetistirmek
icin Yenikap1t Mevlevihanesi’ne devam etmis ve bu donemde seyh olan Cami Ahmet

Dede’nin baglilar1 arasina dahil olmustur.'%’® Sardag, Itri’nin musikinin yani sira edebiyat

1077 Qalim, Tezkiterii's-Su’ard, 326-327. Seyhi, Vekdyiu 'I-Fuzald, c.4, 2856-2857. Mehmed Siireyy3, Sicill-
i Osmadni, ¢.3, 733. Safiyi, Tezkire-i Safdyi, 398.

1078 Salim, Tezkiterii’s-Su’ard, 327.

1079 Rauf Yekta’min Mevlevi Ayinleri Mecmuasi, say1:2’den aktaran, Riistii Sardag, Mustafa Itri Efend;,
(Ankara: Kiiltiir Bakanlig1 Yay., 1992), 36. Sardag’in Rauf Yekta’dan aktardigi “Itri; gengliginde her hafta
pazartesi ve Persembe giinleri, mahallesine yakin olan Yenikap1 Mevlevihanesi’ne devam eder ve musikiye
kars1 duydugu asir1 susuzlugunu tekkede dinledigi ayinlerdeki ruhsal neseyle doyurmaya calisirdi.” (Bkz.
Sardag, Mustafa Itri Efendi, 36.) ifadelerine ihtiyatl yaklasmak gerekir. Zira Istanbul Mevlevihanelerinde
ayin giinlerinin belirlenmesinin 19. asirda gerceklestigi bilinmektedir. (Ayin giinlerinin II. Mahmut

doéneminde belirlendigine dair bilgi i¢in bkz. Golpinarh, Mevidnd dan Sonra Mevievilik, 340-341.)
317



alanindaki faaliyetlerini temellendiren asil mekanin Yenikapt Mevlevihanesi ve bu

dergdhin seyhi Cami Ahmet Dede oldugunu belirtir.10®

Itri’nin ~ Yenikap1
Mevlevihanesi’ndeki sairlerle kurdugu iliskilerden ziyade, genel olarak istanbul Mevlevi
mahfillerine devam eden isimlerden Yahya Nazim, Recep Enis Dede ve Fasith Ahmet
Dede ile edebi eserler lizerinden etkilesimde bulundugu goriiliir. Seher Isik Tetik, Itri’nin
siirleri lizerine yaptig1 ¢alismada sairin safd nazar redifli gazelinin asagida verilen makta

beytinde, ¢evresindeki sairleri kendisine nazire sdylemeye davet ettigini ve gazele Fasih

Ahmet Dede ile Recep Enis Dede (6.1147/1734-35)’nin nazire soylediklerini belirtir.1%8

Bu nev-zuhtir-1 sahid-i nazmin goriip eger

Itri nazire derse ehibba safa nazart8?

Itri ayn1 zamanda Arzi Mehmet Dede’ye baglanan ve bu siiregte Galata mahfiline devam
eden Yahya Nazim ile de edebi eserler {izerinden iletisim kurmustur. Sair, Nazim’in

Divan’inda yer alan

Macerasi goziimiiz esk-i terinden zahir

Goiiliimiin atesi ah-1 seherinden zahir'%3

matlali gazeli bestelemistir.}%* Itrf, yalmzca CAmi Ahmet Dede doneminde degil ayni
zamanda vefatina kadar Yenikap1 seyhi olan Kari Ahmet Dede, Naci Ahmet Dede,

Pindari Ahmet Dede ve Nesib Yusuf Dede donemlerinde de dergdha devam etmis

1080 Sardag, Mustafa Itri Efendi, 33.
1081 Recep Enis Dede Divdn’1 lizerine yapilan yiiksek lisans tezinde s6z konusu nazire bulunmamaktadir.
Bkz. Halil Giintan, “Receb Enis Dede (Hayati, Edebi Kisiligi ve Divani’nin Tenkidli Metni)”, (Yiiksek
Lisans Tezi, Selguk Universiresi, 1990). Fasih Ahmet Dede Divan’inda ise 151. Sirada yer yer alan gazel,
Tetik’in bahsettigi gazeldir. Bkz. Cipan, Fasth Divdani, 343-344. Itri donemindeki Osmanli Edebiyatinin
genel bir portresi ve Itri’nin dahil oldugu sosyal ¢evre hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Mehmet Kalpakli, “Itri
Déneminde Osmanli’da Siir”, Itri ve Dénemine Disiplinler Arasi Bakislar iginde, haz. Emre Ayvaz, Ilkay
Balig, (istanbul, OMAR Yay., 2013), 19-24.
1082 Seher Tetik Isik, “Itri’nin Edebiyattaki Yeri”, Ulakbilge Sosyal Bilimler Dergisi, 1 (2013): 101-102.
1083 Cakir, “Yahya Nazim Divani (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 693.
1084 Tg1k Tetik, “Itri’nin Edebiyattaki Yeri”, 116.

318



olmalidir.!% Zira Itri ile etkilesimde bulunan Recep Enis Dede, Fasih Ahmet Dede ve
Nazim, Cami Ahmet Dede dénemi sonrasinda istanbul Mevlevi muhiti ierisinde yer alan

isimlerdir.

Cami Ahmet Dede doneminde dergaha devam eden bir diger isim ise, Halveti
mabhfillerinde yetisen Simkeszade Hasan Feyzi’dir. Vekdyiu 'I-Fuzald yazar1 Seyhi, babasi
Simkeszade’nin, Cami Ahmet Dede’ye intisap ettigini “... el-Hac Ahmed Dede’den

miicaz olmisdur.”1%8

ifadesi ile kesin bir sekilde belirtir. Simkeszade, ilk genglik
yillarinda Halveti Seyhi Abdulahad Nuri’ye intisap etmis ayn1 zamanda Naksibendi Seyhi
Bosnevi Osman Efendi’ye de baglanmistir.}%®’ Bu yonleri ile degerlendirildiginde,
Simkeszade’nin Yenikapt Mevlevihanesi’ne devamini saglayan bagin mubhiplik

diizeyinde oldugu anlasilir. Mevlevi muhibbi olarak dergdha devam eden sairin asagidaki

beytinden, Mevlevihane’de sema torenine katildigi anlasilmaktadir:

Bugiin bir Mevlevi neyzen usili eyleylip icra

Biraz fasl itdi devr-i sofyan ile sema ‘iden%%

Simkeszade, daha sonralar1 Emir Buhari Zaviyesi’nde postnisinlik yapmistir.19° Safayi,
sair hakkinda su bilgileri verir: “Es‘ar1 “asikane ve giiftar stfiyanedir. Manzimatini riste-
i tertib i tedvine keside etmisdir.”1%° Simkeszade nin kullandig1 ilk mahlas olan Simi’yi,

Seyhiilislam Zekeriyyazade Yahya vermistir.}%! Simkeszade hakkinda, oglu Seyhi’nin

1085 y1lmaz Oztuna, Itri hakkinda yaptig1 galismada sairin iletisim halinde oldugu isimlere yer vermeksizin
bu bes seyh déneminde Yenikapt Mevlevihanesi’ne devam ettigini kaydetmektedir. Bkz. Yilmaz Oztuna,
Itré, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanligi Yay., 1987), 11-12. Ancak bu dénemde sairin Istanbul Mevlevi
muhitindeki yerini tam olarak tespit etmek pek miimkiin degildir. Ciinkii Itr1, hitkiimdarliginin biiyiik bir
kismini Istanbul’dan ziyade Edirne’de gegiren IV. Mehmet’in nedimidir ve Oztuna’nin kaydettiklerine gore
bu siiregte Enderun-1 Hiimayun’da gérevlidir. Bkz. Oztuna, Iri, 16-17.
1086 Seyhi, Vekdyiu’I-Fuzald, c.1, 309.
1987 Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.2, 1862.
1088 Ali Osman Coskun, “Simkes-zide Feyzi Divani (inceleme-Metin indeks)” (Doktora Tezi, Gazi
Universitesi, 1990), 445.
1089 Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.2, 1862.
109 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 457. Sairligi hakkinda diger degerlendirmeler icin bkz. Bursalt Mehmet Tahir,
Osmanli Miiellifleri, c.1, 149. Salim, Tezkiretii's-Su’ard, 372.
1091 Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, .2, 1863.

319



verdigi bu bilgi sairin Mevlevi mahfillerine devam etmesinde etkili olan ¢evre hakkinda
ipuclarina sahip olmamizi saglamaktadir. Zira Seyhiilislam Yahya ayni zamanda, kisa
siire de olsa Dogani Ahmet Dede doneminde Yenikap1 Dergahi’nda kalan Ismeti’nin de

patronudur ve Simkeszade, Divdn’inda Ismeti’nin bir siirini tahmis etmistir.1%%2

Cami Ahmet Dede’nin halefi olan Kari Ahmet Dede, daha 6nce belirtildigi gibi
Cami Ahmet Dede’nin terbiyetkerdesidir. Sakib Dede, Cami Ahmet Dede’nin yerine
seyhin hacca gittigi siirecte vekili olarak biraktigi Kari Ahmet Dede’nin dergahta aldigi

egitimi su climlelerle belirtmektedir:

“... Hazret-i Seyh Haci1 Ahmed’e hazir ve hasb-i hal-i hayret-me’ale nazir iken
na-gah esna-y1 saded-i piir-meded-i takrir-i Cenab-1 Mesnevi-i irsad-muhtevi’de

tazmin-i macera-y1 vaki‘a-i ha’ile ...”1% buyurmuslardir.

Kari Ahmet Dede’nin, seyhinin egitiminden ge¢mis biri olmasina ragmen, Cami Ahmet
Dede’nin vefatindan sonra seyhin postnisin olmasini, Yenikap1 Dergahi’ndaki dervisler
isterken devlet ricali, Seyh Ismail Merkezi’nin mesihat makamma getirilmesini talep
etmistir. Ancak Merkezi’nin Yenikap1 postnisini olmadan dnce vefat etmesi iizerine Kari
Ahmet Dede seyh olmustur.1%® IV. Mehmet déneminde saraya davet edilen seyhe, sultan
pek cok ihsanda bulunmussa da Kari Ahmet Dede, bu ihsanlar1 dervislere dagltmlstlr.lo95
Sultanin yani sira donemin devlet adamlarindan Kopriilii Mehmet Paga’nin kardesi Hasan

Aga ve oglu Amcazade Hiiseyin Pasa da Kéari Ahmet Dede’nin baghlari arasina katilan

isimlerdir.109

1092 Simkegzade nin Ismeti’ye yazdig1 tahmis igin bkz. Coskun, “Simkes-zade Feyzi Divam (inceleme-

Metin indeks)”, 292-293.
1093 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1582. Sahih Ahmet
Dede, Mecmiiatii't-Tevarihi’l-Mevleviyye, 313.
1094 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1583-1584. ihtifalci
Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 93-94.
109 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1587-1588. ihtifalci
Mehmet Ziya Bey, Yenikapi Mevlevihanesi, 95.
109 Qdunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1589-1590.

320



Devrinde saraydan destek goren ve ayni zamanda donemin devlet adamlarinin
da intisap ettigi bir seyh olan Kari Ahmet Dede doneminde seyhin siirle fazla
ilgilenmemis olmasi*®®’ dolayisiyla dergihta edebi mahfil olarak goriilebilecek bir
yapinin tam olarak sekillenmedigi sdylenebilir. Kari Ahmet Dede’nin mesihat yillarinda
muhtemelen Itri, dergdha devam eden isimlerdendir. Recep Enis Dede de bu donemde
dergiha gelen kisiler arasindadir.'®® Salim’in “Ziimre-i siilehamiii ab-1 riyu ve

51099

giilsengeh-i Mevleviyanifi bir giil-gonca-i nazikter-i nihan-btyu sOzleri ile 6vdiigi

13

Recep Enis Dede, Safayi’nin kayitlarina gore Yenikapi’da bulundugu dénemde

51100

Farisidan-1 yegane ve Mesnevi-h“an-1 hankah-1 zamane olmustur.

Kari Ahmet Dede’nin mesihat yillarinda dergaha devam eden isimlerden bir
digeri ise Naci Ahmet Dede’dir. Sahth Ahmet Dede, Naci’nin bu mahfile ka¢ yilindan

itibaren devam ettigini agagidaki ifadelerle net bir sekilde belirtmektedir:

“Ve bu salde, (1666-67) Besiktas Mevlevihanesi ma’zilu Burusavi Naci
Ahmed Dede 79 yasinda Yenikapt Mevlevihanesi’'nde Karli Ahmed Dede’nin

meclis-i saadetine miidavemet eyledi.”!10

Galata Mevlevihanesi’nde Arzi Dede’nin terbiyetkerdesi olan sairin, Yenikapi’ya devam
ettigi siireci kaynaklar, genelde sairin devam ettigi diger mahfiller ile birlikte Sakib
Dede’nin su ifadelerine benzer sekilde zikretmislerdir: ... Seyyid Halil Efendi ve Kari

951102

Ahmed Dede hazerati sohbet-i serifesiyle mugtenim olmustur. Bu kayitlardan,

Istanbul Mevlevi muhitine dahil oldugu dénemde devrin énemli seyhlerinin sohbetlerine

1097 Ziibeyiroglu, “Mecmiia’tii’t-Terdcim Mehmet Tevfik Efendi”, 97.
1098 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1966. Esrar Dede,
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 31. Bdgce-i Safd-Endiiz’da Hac1 (Cami) Ahmet Dede’ye intisap ettigi
kayitlidir. Ancak bunun digindaki tiim kaynaklarda Recep Enis Dede’nin Kéari Ahmet Dede’nin baglilar
arasinda oldugu belirtilir. Bkz. Esad Mehmed Efendi, Bdgge-i Safd-Endiiz, 59.
109 Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 93.
1100 Safayi, Tezkire-i Safayi, 76.
1101 Sahth Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 314.
102 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1717. Benzer
kayitlar icin bkz. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevievihanesi, 98. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y:
Mevleviyye, 285.

321



katildig1 anlasilan Naci Ahmet Dede’nin, Yenikap1 Mevlevihanesi’ne devam ettigi tarihin
sairin Galata seyhliginden azlinden sonraki bir zamana denk gelmesi ve bunun Sahih
Ahmet Dede tarafindan oOzellikle belirtilmis olmasi dikkat ¢ekicidir. Zira bu durumun
Ozellikle belirtilmesi, kanaatimizce Naci Ahmet Dede’nin Galata Mevlevihanesi’nden
azledildikten sonra buraya devam etmedigi anlamina da gelmektedir. Galata’dan azlinden

sonra Yenikap1 mahfiline devam eden Naci Ahmet Dede’nin Divdn’inda yer alan

Goster cemal-i pakiifii cana safa-nazar

Sirab olunca ‘asik-1 seyda safa-nazar'®

matlali gazeli, Kari Ahmet Dede doneminde dergdha devam ettigini tespit ettigimiz
Itri’nin ayn1 redifli gazeline yazilmig bir naziredir. Itri’nin bu siirine -yukarida
belirttigimiz gibi- Fasth Ahmet Dede tarafindan da bir nazire yazilmis olmasi ayni
zamanda, Istanbul’daki farkli Mevlevi mahfillerine devam eden isimlerin bir araya
geldiklerini de gostermektedir. Farkli mahfillerde bulunan®'® isimlerle iletisim halinde
olan Naci Ahmet Dede’nin Yenikap:1 Mevlevihanesi ile olan iliskisi yalnizca Kari Ahmet

Dede’nin sohbet meclislerine ve bu dergdh ¢evresinde olusan mahfile devam ile siirh

kalmamisg; Kari Ahmet Dede’nin vefat etmesi lizerine dergahin postnisinligine atanmistir.

Galata Mevlevihanesi’nde 1074 1088/1664-1677 yillar1 arasinda seyhlik yapan
Néaci Ahmet Dede, Salim, Esrar Dede ve Mehmed Ziya’nin kayitlarina gore 1089/1679
yilinin baslarinda Yenikap: Mevlevihanesi’ne seyh olmustur.!%® Akaid, hikemiyat-1
Islamiye, Tiirk ve Fars edebiyat: alaninda kendini ispat etmis!'% bir isim olan Naci’nin
Divan’inda yer alan siirlerden, sairin genis bir ¢evreye sahip oldugu anlasilmaktadir.

Tespitlerimize gore Galata Mevlevihanesi’'nde dervis oldugu zamanlarda Konya

1103 Kyriktas, “Naci Ahmed Dede Divan1”, 153.
1104 Fasth Ahmet Dede, Galata Mevlevihanesi’nde hiicrenisin olan, Recep Enis Dede de belli bir siire
Yenikap1’da yetigmis bir isimdir.
1105 Salim, Tezkiretii's-Su’ard, 419. Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, 285. Thtifalci Mehmed Ziya
Bey, Yenikapi Mevlevihanesi, 99.
1106 fhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 99.

322



Celebilik makamina gelen Abdiilhalim Celebi’ye hitaben yazdigi bir tarih ile Besiktas
seyhi olan Naci Ahmet Dede, Yenikap1 seyhi oldugu yillarda ise siyasal elitler ile iliski
kurmus goriinmektedir. Sairin Divdn’inda bir siyasal elite hitaben yazilan ilk kaside, Sar1
Stileyman Pasa’nin 1097/1685 yilinda sadaret makamina getirilisi iizerine yazilmis bir
tarih kasidesidir.!'%” Kasidenin asagidaki beyitlerinde Naci Ahmet Dede’nin, yetistigi
Mevlevi mubhiti igerisinde ve temsil ettigi seyhlik makaminin gereklilikleri kapsaminda
degerlendirildiginde, siradis1 sayilabilecek bir sdylem ile patrona hitap ettigi goriliir.
Eserin hem memduhu hem de metheden kisiyi kiyamete kadar parlak kilacagini

(hatirlatacagini) belirten sair hem patronu hem de kendisi i¢in bu kasideyi yazmaistir.

Bu diisdi hatira fi’l-hal Naci eylediim tarih

Eserdiir ta kiyamet madih it memduaha tabende

[1ahi fazl u ihsanuiila benden asaf-1 dehriifi

“Siileyman-1 zamana miihr-i devlet ola zibende1!%®

Naci Ahmet Dede’nin, vezirlige getirilisine kaside yazdig1 bir diger isim ise Kopriiliizade
Fazil Mustafa Pasa’dir. Galata mahfiline devam eden Sakib Dede’ nin istanbul’a geldigi
stirecte egitiminden gectigi bir isim olan Fazil Mustafa Pagsa’nin egitimci yonti, Naci

Ahmet Dede’nin de bildigi asagidaki misralarindan anlasilmaktadir.

‘Ultim icre cihanda Fahr-i Razi olsa bir kimse

Huzdrufida cevaba kadir olmaz belki ebkemdiir*'%®

1107 Qar; Siileyman Pasa hakkinda bilgi i¢in bkz. Abdiilkadir Ozcan, “Siileyman Pasa, Sar1”, DIA, ek-2
iginde (Istanbul: TDV Yay., 2019), 535-538.

1108 K yr1ktas, “Naci Ahmed Dede Divani”, 142.

1109 K yr1ktas, “Naci Ahmed Dede Divani”, 139.

323



Naci Ahmet Dede, ayn1 zamanda 1106/1695 yilinda tahta gecen II. Mustafa’ya, Koyun
Adalari’nin Venediklilerden alinmasi hakkinda ovgiileri de iceren bir clilusiyye yazmis

ve asagidaki beyitlerde padisahin tahta ¢ikisina tarih diistirmiistiir:

Berg-i sebziimdir fakirane huzir-1 ‘izzete

Bu kaside tarihim iclasuna makbil ola

Naciya ehl-i ma‘arif didiler tarihini
“Hamdii-lillah kevniifi old1 tAc-dar1 Mustafa”

Sene 110610

Naci Dede, Osmanl siyasal elitleri ile iliski kurmus bir isim olmanin yani sira,
aym zamanda Kirim Hani Selim Giray*'!! icin de bir kaside yazmustir.!'!? Sairin kaside
sundugu isimler dikkat ¢ekicidir. Zira Fazil Mustafa Pasa, Sakib Dede’nin; Selim Giray
ise hem Yahya Nazim’in hem de Itri’nin patronudur.!'!® Bu isimlerin hepsi bir arada
degerlendirildiginde Yenikapi seyhligi yaptigi donemde Naci Ahmet Dede’nin, Osmanli
siyasal elitleri ile iligski kuran ve ayn1 zamanda Mevlevilik ile gerek dervis gerek muhip
diizeyinde baglilik kuran isimlerden miitesekkil bir ¢evrede yer aldig1 goriiliir. Tiim bu
isimlerin Yenikapt Mevlevihanesi’ne geldikleri ve burada olusan meclislerde yer

aldiklarina dair kesin bir yargiya varmak ise mimkiin degildir. Ancak Yenikapi

Mevlevihanesi seyhinin, bu donemde dergidha devam ettigini diisltindiigiimiiz Sakib Dede

110 K yr1ktas, “Naci Ahmed Dede Divani”, 133.

1111 Selim Giray hakkinda bilgi i¢in bkz. H. Mustafa Eravel, “Selim Giray”, DIA, ¢.36 iginde, (Istanbul,

TDV Yay., 2009), 428-429.

1112 By kasidenin, “Ihtimamufi ehl-i islam’a olub imdad-res/Kurtarip Uskiibi kiiffar eylemisken pay-mal

beytinden, Selim Giray’m 1689 yilinda Uskiip’te kazandigi zafer sonrasi Edirne’ye ve Istanbul’a

gelmesinin ardindan yazildigi anlagilmaktadir. Beyit i¢in bkz. Kiriktas, “Naci Ahmed Dede Divani™, 137.

Selim Giray’in Edirne’ye gelisi ile ilgili bkz. Halim Giray, Giilbiin-i Héandn, haz. ibrahim Giiltekin,

(Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., 2019), 113-114. (e-kitap)

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-

hananpdf.pdf?0& tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D16

99D1B39FBBOD1EB451EF479865DBF2E9BFOE2683D305709F4F0 (erisim 20.10.2021).

1113 Selim Giray hakkinda genis bilgi icin bkz. Halim Giray, Giilbiin-i Handn, 111-118. Ayrica bkz. Cemal

Kurnaz, Halil Celtik, Osmanlt Dénemi Kirim Edebiyati, (Ankara: Kiiltiir Bakanlhig1 Yay., 1997), 133-134.
324



https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D1699D1B39FBB0D1EB451EF479865DBF2E9BF0E2683D305709F4F0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D1699D1B39FBB0D1EB451EF479865DBF2E9BF0E2683D305709F4F0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D1699D1B39FBB0D1EB451EF479865DBF2E9BF0E2683D305709F4F0

ve Itri’nin patronlar1 ile dergdha postnisin olarak atandiktan sonra iletisime gegtigini
sOylemek miimkiindiir. Zira yazilan kasidelerin geneli Naci’nin, /1088-89/1679-80
yilinda Yenikap1 seyhi olmasindan sonra yazilmistir.'*'* Tiim bu veriler ayn1 zamanda
Naci Ahmet Dede’nin Yenikap1 seyhi olduktan sonra iletisim kurdugu g¢evrenin de
degistigini gostermektedir.'*® Bu degisim Naici Ahmet Dede’nin neden Galata
Mevlevihanesi’'nde gorevli iken siyasal elitlere yonelik siirler yazmadigi sorusunu da
giindeme getirir. Bu sorunun cevabini, seyhin siirleri tizerinden tespit etmek zordur.
Ancak Naci’nin 1074-1089/1664-65-1679-80 yillar1 arasinda Galata seyhi iken
Kadizadelilerin tarikatlar {izerindeki baskisinin artis1 bunun bir sebebi olarak

diistiniilebilir.**® N

acl Ahmet Dede’nin sair bir seyh olmasina ve elitlerle edebi eserleri
izerinden iletisim kurabilmesine ragmen, Yenikapi’da postnisin oldugu siirecte Galata
Mevlevihanesi’nde oldugu gibi kendisine intisap eden sair isimlerine rastlanmaz. Ancak
Naci’nin; Itri, Yahya Nazim, Ismeti ve Fasih Ahmet ‘in siirleri {izerinden kurduklari

iligkiler géz oniinde bulunduruldugunda, bu isimlerin Naci Ahmet Dede’nin mesihat

yillarinda dergdha devam ettikleri diisiiniilebilir.

Néci Ahmet Dede, seyhligi doneminde dergaha gelen isimlerden olan Pendari

Ahmet Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de madde basi olmus bir isim olmamakla

1114 Naci Ahmet Dede’nin, degisen cevresi ile birlikte doneminde, dergah igin kaynak bulma arayisina
girildigi de goriiliir. Onceleri Yenikap: Mevlevihanesi’ne ait bir vakfin daha sonralar1 Mirahur Hasan Pasa
Zaviyesi’'ne aktarildig1 ve Naci déoneminde bu vakfin tekrar istendigi ve Mevlevilerin bu istegininin uygun
gorildiigii kayithidir. Vakiflardaki bu degisiklik, Naci Ahmet Dede doneminde Yenikapi Mevlevihanesi’nin
ekonomik agidan gii¢lendigini, en azindan tekrar eski vakif kaynakalarina kavustugunu gostermektedir.
Dergaha tekrar tahsis edilen bu vakif ve devrin yonetiminin Yenikapt Mevlevihanesi’ne bakisi hakkinda
genis bilgi igin bkz. Cahit Telci, “Yenikapt Mevlevihanesi Vakiflarinin [hyas: Siirecine Dair Bir Belgenin
Distindirdiikleri”, Sifi Arastirmalart, 10 (2014): 1-16.
U5 Tim bu sdylemler, Naci Ahmet Dede’nin giiniimiize ulasan Divdn1 iizerinden yapilan
degerlendirmelerin bir sonucudur. Naci Ahmet Dede’ye ait bagka bir Divéin niishasina ya da mecmualarda
yer alan siirlerine ulagilmadik¢a Naci’nin Yenikapi seyhi olmadan 6nce baska kasideler yazip yazmadigi
bilinmeyecektir. Eldeki Divdn niishasinin temmet kaydi ise Recep 1250/Kasim-Aralik1834°tir. Temmet
kaydi i¢in bkz. Kiriktas, “Naci Ahmed Dede Divani”, 205.
1116 Ancak bu durum Naci’nin Galata seyhligi doneminde neden siyasal elitlere hitaben siir yazmadigimm
tam olarak cevabi degildir. Ciinkii Naci’nin de su beyit ile “Glg-1 cdna miilhim-i gaybi didi tarihini/
Mevleviler dondi cand ‘ask-1 Mevlana ile /Sene (10)79tarih diisiirdigli bu yasak, 1668-69 yilinda
kaldirilmistir ve bu olaydan sonra yaklasik sekiz yi1l kadar Naci Ahmet Dede Galata seyhligi yapmustir.
(Beyit i¢in bkz. Kiriktas, “Naci Ahmet Dede Divani”, 203.)

325



birlikte, “Bunlarufi dahi si‘r @i insddan vaye-dar olduklari miinfehimdiir. Lakin eserlerine

reside olmadigimuzdan tahrir olinmadi.”*’

ifadelerinden Pendari’nin, siir ile ilgilendigi
ancak eserlerinin Mevlevi mahfilleri igerisinde dolasima girmedigi anlagilmaktadir.
Pendari Ahmet Dede, Naci Ahmet Dede’ye mahlasini veren Bursa Mevlevihanesi Seyhi
Salih Zihni Dede’nin oglu Mehmet Arif Efendi’ye intisap etmis, ardindan Gavsi
doneminde Galata Mevlevihanesi’ne gelmis ve burada ascibasi olmustur.!™® Dergah
igcerisinde prestijli bir gérev olan as¢ibasiliga ... iktidar-1 dest ii pay sa‘y-i meskire
olmadan ser-i karda sugl-i emr ii nehy i hilkm kendilere sedd-i rah olacagi[m]”*'*°
diisiindiigii icin bu gorevi birakip Edirne Mevlevihanesi’ne ge¢mis kendisini burada
yetistirmeye devam etmistir. Edirne’den Istanbul’a dénen Pindari Ahmet Dede, Yenikapi
Mevlevihanesi’nde uzlete c¢ekilmis ve Naci Ahmet Dede’nin kari-i Mesnevi’si
olmustur.*2 Naci Ahmet Dede, dergah seyhligini 1109 Muharrem/1697 Temmuz ayimin

baslarinda®'?

vekaleten Pindari Dede’ye birakmigsa da Ahmet Dede, asaleten bu goreve
atanmadan Zi’l-hicce 1120/Subat 1709°da vefat etmis; Mehmet Ziya’'nin belirttigine gore
dergah, birka¢ ay seyhsiz kalmis ardindan Nesib Yusuf Dede Yenikap:i seyhligine
getirilmistir.}'?? Tespitlerimize gore Pindari Ahmet Dede doneminde, dergaha devam
ettigine dair bilgi bulunan tek isim Sekib Omer Dede’dir. Bu yillarda hem Galata hem de

Yenikapt Mevlevihanesi’ne devam eden sair bu mahfillerde fazla kalmamigtir. 1?3

Pindari Ahmet Dede’nin ardindan tekrar Yenikap:r Dergéahi seyhligine gecen ve

bu gorevi, Sahth Ahmet Dede’nin belirtti§ine gore lic bucuk yil daha siirdiiren Naci

117 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 255.

8 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2429. ihtifalci
Mehmet Ziya Bey, Yenikapi Mevlevihanesi, 101.

1119 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2430.

1120 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2431-2432.

1121 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 320.

1122 Sahith Ahmet Dede, Mecmiiatii’'t-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 323, 324’te, Pendari Ahmet Dede’nin
vefatinda 122 yaginda olan Naci Ahmet Dede’nin, Pendari’nin ardindan dergdh seyhligini 3.5 sene daha
yuriittiigli kayithidir.. Bu konu hakkindaki farkli kaynaklarda yer alan bilgileri toplu bir sekilde gormek icin
bkz. Kaya, Tekke Kapusi, 76-77

1123 Qairin Yenikapr Mevlevihanesi’ne devam ettigine dair bilgiye adaha 6nce Gavsi Ahmet Dede donemi
degerlendirilirken yer verdigimiz i¢in burada tekrar ele alinmamastir.

326



Ahmet Dede’nin 1124/1712°de vefat etmesi iizerine Konya’da ser-tarik bulunan Nesib
Yusuf Dede, Mehmet Sadreddin Celebi (6.1124/1712) tarafindan Yenikap1
Mevlevihanesi seyhligine atanmistir. Ayni yilin Safer ayinda dergdha gelerek seyhlik
gorevine baslayan!*?* Nesib Yusuf Dede’nin dergahtaki gérevi fazla uzun siirmemis ve

16 Muharrem 1126/1 Subat 1714’te vefat etmistir.!'?

1126

IV. Mehmet’in tahttan indirilmesi sirasinda yasanan olaylardan etkilenen " ve

hocalik yaptig1 Siyavus Pasa ve ailesinin “... hezele ve eclafin pamal-i tahkir u tedmiri
olmasindan mugber ve muzdarip oldugu ~**?’ i¢in 1687 yilinda Miineccimbas1 Ahmet
Dede ve birkag isimle birlikte ayrildig1 Istanbul’a ikinci defa gelen Nesib Yusuf Dede,
Istanbul’dan uzak kaldig1 siiregte kendisini farkli kentlerdeki Mevlevi muhitlerinde
yetistirmistir. Istanbul’dan 1687 yilinda ayrildiktan sonra Kahire Mevlevihanesi Seyhi
Siyahi Dede’ye intisap eden ve burada sikke giyen'!?® Nesib Yusuf Dede, bir miizeyyel
gazelinden alinan asagidaki beyitlerde, Mevlevi irfan mubhiti icerisinde bir edebi mubhit

olusturabilen seyhini, dergahta kendisini siir yazmaya sevkeden bir hami olarak tasvir

eder.

Piirdiir ayine-i dil gerd-i kiidtretle NESIB

Nazar-1 miirsid-i 4gah1 temenna ideriiz

Hazret-i seyh Siyahi-i hiiner-perver kim

1124 Esrar Dede ve Salim yalnizca 1123 tarihini vermekte ve ay belirtmemektedirler. Bkz. Esrar Dede,
Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 285. Salim, Tezkiretii’s-Su 'ard, 437. Nesib Yusuf Dede’nin Yenikapi seyhi
olusunu, Seyhi 1123 yilinin Rebiulahir ayinda gergeklestigini belirtir. Bkz. Seyhi, Vekdyiu l-Fuzald, c.3,
2746.
1125 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 286. Seyhi ve Salim muharrem ayini belirtmektedir. Bkz.
Salim, Tezkiretii’s-Su’ara, 437. Seyhi, Vekayiu’l-Fuzala, c.3, 2746.
1126 Ahmet Cahid Haksever, Nesib Dede’nin IV. Mehmet’e yapilan darbede yer aldigini ve bunun iizerine
Kahire’ye siirtildiigiinii belirtmektedir. Bkz. Haksever, Modernlesme Siirecinde Mevieviler ve Jon Tiirkler,
21-22.
1127 Thtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikap:i Mevlevihanesi, 104. Esrar Dede bu olayr “fitne-i ‘azime-i
meshire” olarak nitelemektedir. Bkz. Esrar Dede, TezKire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 285.
1128 Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, ¢.3, 2745-2746.

327



Siirme-i héak-i derin dideye ihda ideriiz

Giilsen-i medhine tevcih-i nigah itdiikge

Sevk ile hamenmiizi biilbiil-i giya ideriiz**?°

Ankara, % Sam!'®! ve Misirt'*? Mevlevihanelerinde seyhlik yapan Nesib Yusuf
Dede, Konya Asitanesi’nde sertarik oldugu siirecte, kentteki Mevlevi muhitinde etkin bir

1133 anlasildig1 kadariyla 6zellikle Dervis Vehbi ile birlikte Konya

sima olup siirlerinden
Asitanesi’ndeki meclislerde siirler sdylemis birisidir. Dergahtaki bu faaliyetlerinin yan:
sira, Yenikapt seyhligine atanmadan 6nce, Konya muhitinde iken 1122/1711 yilinda
tamamladig1 Riste-i Cevdhir adli eserini, Sadreddin Celebi (6.1123/1711)’ye

sunmustur. 1134

Nesib Yusuf Dede’nin dergah seyhligine atanmasinda kanaatimizce, seyhin daha
once Misir, Sam, Konya gibi Mevlevi irfan mubhitini besleyen merkezlerde, tarikat
icersinde 6nemli gorevler almis olmasinin yani sira, bulundugu muhitlerde sairligi ile de
on plana ¢ikan bir isim olmasi etkili olmustur. Sairin, Riste-i Cevdhir’i Sadreddin
Celebi’ye sunmus olmasi, Nesib’in tarikat icerisinde yeni bir goreve gelmek icin

dogrudan yaptigi bir eylem oldugu anlamina gelmemekle birlikte kanaatimizce bu

1129 Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayat1, Eserleri ve Divani’nin Tenkidli Metni”, 357.

1130 Ankara Mevlevihanesi’ne 1692 yilinda seyh olusuna sair, “Tarih-i Bera-y1 Mesihat-1 Hod der Tekye-i

Ankara” baglikli tarihi disiirmiistir. Bkz. Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’nin

Tenkidli Metni”, 536. Seyhin Ankara ve Sam dergahlarina seyh olusu ile ilgili ayrica bkz. Sahih Ahmet

Dede, Mecmiiatii't-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 319.

1131 Sam Mevlevihanesi Seyhligine atandigini sair, Tarih-i Berd-y1 Tekye-i Sam-1 Serif baslikli siirde

“Lakin amma Sam’a geldiikde be-takdir-i Huda/Mesihatle behre-ver itdi bu ‘abdiifi ol lebib” beytinde dile

getirmistir. Bkz. Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’nin Tenkidli Metni”, 571.

1132 Bkz. Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 321.

1133 Celebilik makaminda bulunan II. Bostan Celebi’ye Dervis Vehbi ile birlikte bir gazel sunmuslardir.

Ayrica, Nesib, Dervis Vehbi’nin “Goriirsefl zahmet-i bi-hadd i gaye/Tokunma hanedan-1 evliydye matlali

gazelini tahmis etmistir. (Bkz. Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’nin Tenkidli Metni”,

506, 262.)

1134 Eseri Sadreddin Celebi’ye sundugunu Nesib Dede su ifadelerle belirtmektedir: “... es-seyh Muhammed

Sadreddin Celebi Efendi enbetehulldhu nebaten hasenen ve ‘ammerehi bi-‘0mri’t-tavili mu‘azezen ve

miikerremen ve belegahi il aksa’l-medarice’l-me’ali ve endhlehi meratibe ceddihi’l-‘ali Hazretleriniin

nim lihaza-i ‘indyetleri ve imrar-1 nazar-1 kimya-hassiyyetleridiir.” (Glirdal Semen, “Nesib Dede Hayati,

Eserleri, Edebi Kisiligi ve Riste-i Cevahir”, (Yiiksek Lisans Tezi, Celal Bayar Universitesi, 2006), 38.
328



atamada etkili olmus olmalidir. Dergéhta, “... zeban-1 ‘Arabi ile asina olmayan yarana
fehvasin tefhim iciin”'!3 kaleme aldig1 eserde Nesib, oldukca agir bir iislup kullanmig***

bir nevi siirde daha onceleri gosterdigi maharetini, insa alaninda da gostermek istemistir.

Kendisini Mevlevi irfan muhiti igerisinde kanitlamig bir isim olan Nesib Dede,
Istanbul’a ikinci gelisinde de siyasal elitler ile edebi eserleri iizerinden iletisim kurmus
goriinmektedir. Ancak bu iletisimin temellerini Nesib, Konya’da iken atmistir. Nesib
Yusuf Dede; Yenikap1 seyhi olmadan 6nce Konya’da sertarik oldugu dénemde, Baltaci
Mehmet Pasa (6. 1124/1712) ikinci defa sadarete getirilisinin ardindan Halep’ten
Istanbul’a dénerken Konya Dergahi’na ugramis ve burada ... mihman-1 sa‘adet-hane-i

Sadreddini ve suffe-i safd-y1 hanedani mecma ‘-1 sadr-1 din @i diinya” ¥’

olmustur. Baltaci
Mehmet Pasa’nin Konya’ya ugradig tarih 1710 yilinin Agustos ay1 sonrast olmalidir.
Zira Baltact’nin Halep’te iken ikinci defa sadarete getirilisi bu tarihtir!**® ve bu dsnemde
Nesib halen Konya’dadir. Nesib Dede’nin Divdn’inda yer alan “Bera-y1 Sadaret-i Teber-

dar Muhammed Pasa Der Def a-i Saniye Sellemehu’llah”'% baslikl1 kitasini, Baltac1’ya

dergahi ziyareti esnasinda sundugu asagidaki kitadan anlagilmaktadir.

Asafa da‘i-i deyrine NESiBiifi kar1
Dergeh-i Hazret-i Monla’da sana oldi du’a
Didi tegrifiifie tarih ile tebsir iderek

Miihr-i sah ile yine geldi Muhammed Pasa!!? (1122/1710)

Nesib Yusuf Dede’nin hem Mevlevi muhitinde kendini edebi eser {iretimi yonii

ile ispatlamis olmasi ve Siyahi Dede gibi bir miirsit tarafindan yetistirilmesi hem de edebi

1135 Semen, “Nesib Dede Hayati, Eserleri, Edebi Kisiligi ve Riste-i Cevahir”, 38.
1138 Mehmet Ziya eserin iislubunun agir oldugunu, alisilmamis kelimelerden ve tabirlerden olustugunu
belirtir. Bkz. Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 109.
137 Odunkiran, Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin), 983.
1138 Baltac1’min sadarete getirilisi hakkinda bilgi i¢in bkz. M. Miinir Aktepe, “Baltact Mehmed Pasa”, DIA
c. 5 iginde, (Istanbul: TDV Yay., 1992), 35.
1133 Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’nin Tenkidli Metni”, 549.
1140 Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’min Tenkidli Metni”, 550.
329



eserleri ile siyasal elitlerle iletisim kurabilmesil’*!' kanaatimizce onun Yenikapi

Mevlevihanesi seyhi olarak atanmasinda biiyiik oranda etkili olmustur.'!4?

Yenikap1 Mevlevihanesi’nin, tam anlamiyla Mevlevi sairlerin yetistigi, suaradan
olan muhibbanin devam ettigi bir edebiyat mahfili olarak sekillenemedigi bu birinci
doneminde seyh olan isimlerin arasinda, Nesib Dede de Sabtihi ve Naci gibi, sairligi ile
one ¢ikmis bir isimdir. Nesib’in sairligini, Kahire’de iken seyh ile bir arada bulunan Sakib
Dede su ifadelerle 6vmektedir; “Ve tertib-i divan-1 belagat-erkdna muvaffak olup asar-1
dil-pezirleri dest-be-dest-i ‘urefa reside-i mecalis-i refi‘a-i zurefa-y1 Sam u Misir u ‘Irak

ve sit-i ma ‘rifetleri ekalime resa olmusdur.”t4®

Bir tekkenin edebiyat mahfili haline gelebilmesi i¢in temel sartlar olan sair
seyhin varlig1 ve siyasal elitlerle iletisime gegebilme Nesib Dede doneminde saglanmissa
da seyhin mesihatinin ¢ok kisa stirmesi, Nesib’in mesihat yillarinda dergahta bir edebiyat
mahfilinin olusamamasma neden olmustur. Tespitlerimize gore Nesib’in mesihat

yillarinda Yenikapi’da varlig1 bilinen tek isim Lebib’dir.

Lebib, Celveti tarikatina intisap etmis bir isim iken Nesib Yusuf Dede’nin
Miineccimbast Ahmet Dede ve diger dervislerle birlikte ¢iktig1 seyahatte yanlarinda
bulunmus ve bu grupla birlikte Misir’a ulagmigtir.}*4 Misir’da iken Nesib Dede’nin

egitiminden gectigi anlagilan Lebib, Nesib’in yanindan ayrilmayan bir isimdir.}*4

1141 Nesib Yusuf Dede yalmzca Konya’da degil daha énce bulundugu Kahire ve Sam’da iken de devlet
adamlarimin goreve gelislerine tarihler yazmstir. Ornegin, Sam seyhi iken II. Mustafa’nin tahta ¢ikisina,
Behget Ismail Pasa’nin Kahire valiligine atanmasina, Sam Kadis1 Ebubekir Efendi’nin siinnet diigiiniine ve
III. Ahmet’in 1708 yilinda yakalandig1 ¢icek hastaligina tarih diigiirmiistiir. S6z konusu tarihler i¢in bkz.
Hidayetoglu, “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’nin Tenkidli Metni”, 529-531, 532, 541, 568.
1142 Nesib Yusuf Dede’nin Konya’da bulundugu ve Yenikapi seyhi oldugu dénemlerde, Mevleviler ile
Osmanli yonetiminin iliskilerinin olumlu bir zemin iizerinde ilerledigi goriliir. Sakib Dede’nin verdigi
bilgilere gore bu dénemde Sadreddin Celebi’den sehzAdelere arakiyye tekbiri ricastyla Istanbul’a davet
edilmistir. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 984-985.
1143 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1974. Nesib’in
sairligi ile ilgili degerlendirmeler igin bkz. Salim, Tezkiretii’s-Su’ard, 437; Safayi, Tezkire-i Safdyi, 623.
1144 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 62, 103, 270; Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i
Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2445.
1145 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 270. Ali Enver, Semahdne-i Edeb, 290.

330



Nesib’in Yenikap: seyhligine getirilmesi iizerine seyh ile birlikte Istanbul’a gelmis ve

burada vefat etmistir.'4¢

Nesib Yusuf Dede’nin vefatinin ardindan 1126/1714-15 yilinda Yenikapi
Mevlevihanesi seyhligine, Celebi Hact Mehmet Arif-i Rabi (6.1159/1746-47) tarafindan
Pegevi Arifi Ahmet Dede atanmistir.**’ Pecoy’da Halveti seyhlerinden Seyh Mehmet’in
oglu olan Arifi, Mevlevilik ile ilk ilgisini kentteki Mevlevihanede, Muslu Hafiz Mehmet
Dede’ye intisap ederek kurmus ve sonraki dénemde buranin seyhligine getirilmistir.!148
Pegoy sehrinin Macarlar tarafindan isgal edilmesi lizerine Filibe’ye ge¢mis ve burada

seyhlik yapmustir,114°

Safayi, tezkiresini yazdigi donemde Arifi Ahmet Dede’nin hilen Yenikapi seyhi

(13

oldugunu belirtmekte ve sairligi hakkinda; “... ‘Ulim-1 Arabiyyede mahir ve lisan-1
Fariside nakl-i Mesnevi-i Ma ‘nevi’**ye kadir ‘asnii  su‘ardsindan ...”"dir

degerlendirmesini yapmustir. Salim ise tezkiresine, Arifi’nin génderdigi

Zat-1 pakifiledir ey hazret-i sultan-1 sema“

Seref-i d&’ire-i mecma‘-1 divan-1 sema 1!%2

matlali gazelini kaydetmistir. Esrar Dede, seyhin miiritlerinin hayli ¢ok oldugunu belirtse
de bu topluluk icerisinde Arifi Ahmet Dede’nin hamiliginden bahsetmez.**%® Ekrem Isin,

devrinde pek gok insana hitap edebilmis olan Arifi Ahmet Dede’nin, Sabiihi ile birlikte

1146 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2540.
1147 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevirihi’l- Mevleviyye, 325.
1148 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”,1779. Ihtifalci
Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevievihanesi, 112. Salim, Safiyi ve Seyhi, Arifi’nin Mevlevi tarikatina
girmek i¢in, Konya’ya gittigini ve burada tarikata intisap ettigini ve ardindan memleketindeki
Mevlevihaneye seyh olarak gonderildigini kaydeder. Bkz. Salim, Tezkiretii 's-Su’ard, 307. Safayi, Tezkire-
i Safayi, 420. Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.4, 3289.
1149 Qalim, Tezkiretii’s-Su’ard, 307. Safayl, Tezkire-i Safdyi, 420. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye, 208. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”,1780.
1150 Eser adi, alintilanan yerde bold ve italik yazilmistir.
151 Safayi, Tezkire-i Safiyi, 420. Benzer bir degerlendirme icin bkz. Ramiz, Addb-1 Zurafa, 201. Thtifalci
Mehmet Ziya Bey, Yenikapi Mevlevihanesi, 113.
152 Qalim, Tezkiretii’s-Su’ard, 308. Arifi’nin sairligi hakkinda bilgi veren kaynaklarda bu siir 6rnegi
kullanilmistir.
1153 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 208.

331



dergdha gelen Melamiligi koklestirdigini belirtmekte ve bu durumu; Lale Devri’nin
getirdigi siir, musiki ve sohbet Ttgliisii iizerinde sekillenen kiiltiir ortami ile
iliskilendirmektedir.'*>* Arifi Dede ayn1 zamanda donemin siyasal elitleriyle yakilik
kurmustur. Tarih¢i Abdullah Naili Pasa (6.1171/1757-58) seyhin dervisi ve damadidir.***
Dergahta uzun yillar gorev yapmasina ve sairligi hakkinda kaynaklarin 6vgii dolu
ifadelere yer vermis olmasina ragmen Arifi Ahmet Dede doneminde dergahta canli bir
edebiyat mahfilinin varlig1 goriilmez. Bu désnemde Arifi Ahmet Dede’ye intisap eden tek

sair, tespitlerimize gore Dervis Firaki’dir.

Firdki Yazici adi ile bilinen sair, Pegevi Arifi Dede’ye intisap etmeden once de
sairligi ile Uinlii bir isimdir. Ancak Esrar Dede’nin ... firdk: vasla tebdil ve yekta ‘aba-yi
mesnine ile vaslaya tebdil idiip seref-yab duhtl-1 ‘idad-1 fukara ve kemal-i terk i tecridle
miistesnd bir ‘arif-i ehl-i fena ol[up] (...) es‘ann ‘Arifine ve giiftar1 ‘Asikane idi.”***

ifadelerinde belirttigine gore sairin, Mevlevilige intisabindan sonra, edebi iiretim tarzinda

bir degisiklik olmusgtur.

Pecevizade Arifi Ahmet Dede, Yenikapt Mevlevihanesi’nde on bir yil seyhlik
yaptiktan sonra, 1137 Muharrem/1724 Eyliil-Ekim ayinin baslarinda vefat etmistir.**>’
Dergahta uzun sayilabilecek bir zaman diliminde seyhlik yapan Arifi Ahmet Dede,

kendisinden sonra postnisin olacak olan ismi dergadhta yetistirmedigi i¢in Yenikapi

Mevlevihanesi’ne, Konya Asitanesi’nde Mesnevihanlik yapan Mesnevihan Mehmet

1154 Tg1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 316.

1155 Hakim Efendi, Hakim Efendi Tarihi, c.1, 591. Ramazan Muslu, “XVIII. Asirda Anadolu’da Tasavvuf”,

(Doktora Tezi, Marmara Universitesi, 2002), 483.

1156 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi1 Mevleviyye, 251. Fatin de sairin dergaha intisap ettikten sonra tathir-i

kalp eyledigini sdylerek bu degisimi vurgulamistir. Bkz. Fatin, Hdtimetii’I-Esar, 388. Firdk’ye atfedilen

Seg-ndme adli manzum-mensur karigik, nasihatnadme tiiriinde yazilmis bir eser mevcuttur. Eser hakkinda

genis bilgi igin bkz. Aysun Celik, “Firdki Dede’nin Seg-ndme Adli Eseri”, International Journal of Eurasia

Social Sciences, 8/29 (2017): 1032-1053.

1157 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii’'t-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 326. Seyhi, Arifi’nin vefat tarihini 18

Rebiulahir 1137/4 Ocak 1725 persembe olarak kaydetmektedir. Bkz. Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.4, 3289.
332



Dede, Celebi Hact Mehmet Arif-i Rabi‘ tarafindan seyh olarak gonderilmistir.*%®

»1159 5lan Mesnevihan

Vassaf’in belirttigine gore “Uliim-1 edebiyyede sahib-i ihtisas
Mehmet Dede, edebiyat alanindaki egitimini, M. Ziya’nin kayitlarina gére Konya’da
bulundugu dénemde almistir.1*® fstanbul’da bulundugu dénemde giizel ahlaki ile meshur
olan Mehmet Dede, Koca Mesnevihan olarak taninmis ve dergahta pek cok kisiye
Mesnevi okutmus; seyh bu gorevini bir miirsit ve miirebbi edasi ile ve titizlikle yerine
getirmistir.!'®! Kaynaklarda Yenikap: seyhliginde ka¢ yil kaldigina dair farkli siireler
olan'®? Mesnevihan Mehmet Dede; Sahih Ahmet Dede’nin ve Vassaf ‘in kayitlarina
gdre, on bir yil dergihta seyhlik yapmis ve 1148/1735-36 yilinda vefat etmistir.6®
Mehmet Ziya, seyhin doneminde Mevlevilerin 6zellikle sevildigi ve takdir edildigini ve
bu sebeple seyhin dergahta pek cok teldmiz-i irfan yetistirdigini belirtmektedir.!®* Bu
kisilerin igerisinde ka¢ kisinin sair olduguna dair kayitlarda detayli bilgi yoktur.

Tespitlerimize gore bu donemde dergiha gelenlerin arasinda Sifdyi Omer Efendi

(6.1159/1746-47) sairligi ile taninan bir isimdir.

Ramiz’in belirttigine gore Sifdyi Omer Efendi, “... tababetle karin-i istihar
olmagla (...) nazm u nesrde dahi maye-dar ve giiftar sifa-bahs geliip haste-dilan-1 tarikat-
i ‘aliyyeden salik bir merd-i hos-reftar”*1%°dr. Sifayi’nin Mesnevihan Mehmet Dede’ye
intisap ettigine dair net bir kayit olmamakla birlikte sairin vefat tarihi olan 1159/1746-47
ve Bursali’nin, sairin Yenikapt Mevlevihanesi’nde ¢ilesini tamamladig1 kaydi dikkate

alinarak Mehmet Dede’nin seyhligi déneminde dergahta bulundugu sdylenebilir. 116

1158 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii’'t-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 327. ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap:
Mevlevihanesi, 114.
1159 Vassaf, Sefine-i Evliyd, .5, 236.
1160 Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 114.
1161 Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 114.
1162 By konuda toplu bir degerlendirme igin bkz. Kaya, Tekke Kapist, 92.
1163 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 329. Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 236.
1164 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 115.
165 Ramiz, Addb-1 Zurafd, 172.
1166 Byrsali Mehmet Tahir, Osmanli Miiellifleri, ¢.3, 1189.
333



Mesnevihan Dervis Mehmet Dede’nin ardindan Yenikapt Mevlevihanesi
seyhligine, ayni yillarda Kasimpasa Mevlevihanesi seyhligini icra eden Safi Musa Dede
getirilmistir. Yenikapt Dergahi’na postnisin olmadan énce Celebi Hact Mehmet Arif-i
Rabi" tarafindan 1136/1723-24 yilinda Kasimpasa seyhligine getirilen Safi Musa Dede,
1148 Rabiulahir/1735 Eylil aymin sonlarina dogru Yenikapit Mevlevihanesi’ne seyh
olmustur.!'®’ Seyhligi doneminde ... fazil, asrinin ulema ve mesayihinin mazhar-1 takdir
i terkimi” olan Safi Musa Dede, bu yillarda Osmanli yonetimi tarafindan basimi istenilen
Vankulu Liigati'ni tashih etmistir.'*®®Arapca siir soylemede basarili olan'®® Safi
Dede’nin siirleri Mehmet Ziya’nin yasadigi donemde dahi ““... mehafil-i ihvan u hullanda
zib-i sadr”'’® olmustur. 1157/1744-45 yilinda vefat eden seyh, dergahta yaklasik dokuz
yil seyhlik yapmistir. Bu siirecte tespitlerimize gore, Seyh Galib’in babas1 Mustafa Resit
Efendi dergahta yetisen bir sairdir. Esrar Dede, Seyh Galib’in babasini tanitirken Safi
Musa Dede’den sikke giydigini kaydetmektedir.!'”" Ayni zamanda Esrar Dede’nin,
Yenikapt Mevlevihanesi’nde temas ettigi Mevlevi seyhlerini tanitirken Resid Efendi
hakkinda “‘arif-i ma-la-kelam ve sa‘ir-i be-nam”'’? ifadelerini kullanmasi, Resit
Efendi’nin bu mahfilde bulunan bir sair oldugunu gostermektedir. Ayrica, Saadettin

Niizhet Ergun, Galib’in Hiisn ii Ask’ta kullandig1 “Siihanda tarz-1 piri” ifadesinden ve bir

gazelinde yer alan “Peyrev oldum ben de Galib valid-i zisanima”'’® ifadeleri hakkinda

1167 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii’t-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 329. Mehmet Ziya, bu tarihin 1731,
Ayvansarayi ise 1732 oldugunu belirtmektedir. Bkz. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi,
115. Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii’l-Cevdami, c.1, 230. Esrar Dede ve Vassaf ise Safi Musa Dede’nin
Yenikapt mesihati tarihini, 1731-1732 olarak kaydetmistir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y
Mevleviyye, 175; Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.5, 237.
1168 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 176. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevievihanesi,
116.
1169 Vassaf, Sefine-i Evliyd, .5, 237.
1170 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 117.
17 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 219.
172 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 219.
1173 Gazelin tamamu igin bkz. Seyh Galib, Divdn, 543.

334



A Ay

Muallim Naci’nin yaptig1 yorumlara dayanarak, Seyh Galib’in babasinin siirle mesgul

oldugu sonucuna ulasmistir.*’

Safi Musa Dede’nin vefatinin ardindan Galata Mevlevihanesi seyhlerinden Nayi
Osman Dede’nin terbiyetkerdesi olan Kiiciik Muhammed Dede, 1744 yilinda Yenikap1
Mevlevihanesi seyhi olmus ancak seyhlik makaminda ¢ok az siire kalabilmistir. On sekiz
ay Yenikapt Mevlevihanesi postnisinligi yapabilen Kiigik Mehmet Dede, 1158/1745
yilinda vefat etmistir.!’’® Dergahta kisa siire seyhlik yapan Kiiciik Mehmet Dede,

Giirer’in Pertev’in notlarindan aktardigina gore, Seyh Galib’in biiyiikbabasidir.1

Yenikapt Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasinin temellerinin atildig1
donem olan ve Sabihi Ahmet Dede’nin mesihati ile baglayan bu ikinci siiregte on seyh
goreve gelmistir. Bu on seyh arasinda su ti¢ isim dikkat ¢cekmektedir: Sablihi Ahmet Dede,
Naci Ahmet Dede ve Nesib Yusuf Dede. Her ii¢ ismin de ortak noktasi; Mevlevi irfan
mubhiti i¢erisinde farkli merkezlerde tarikat ve edebiyat egitimi alan, birden fazla dergéhta
postnisinlik yapan ve bu gorevlerinden gesitli sebeplerle azledilen kisiler olmalaridir.
Ozellikle Sabiihi Ahmet Dede ve Nesib Yusuf Dede, Istanbul Mevlevi muhiti disinda da
seyhlik yapan ve bulunduklar1 muhitlerde sairlikleri ile de {inlii isimlerdir. Ancak daha
once de belirttigimiz gibi, her ii¢ isim déoneminde de dergah, sairlerin yogun bir sekilde
devam ettigi bir edebiyat mahfili haline gelememistir. Bu durumun altinda yatan sebepler

su sekilde siralanabilir:

-Yenikapt Mevlevihanesi’nin kurulusundan Kii¢ciik Mehmet Dede’nin vefatina
kadar olan dénemde Istanbul Mevlevi muhitinde Galata Mevlevihanesi’nin bir edebiyat

mahfili olarak olduk¢a 6ne ¢ikmis olmasi

174 Ergun, Seyh Galib’in Hayati ve Eserleri, 10-11.
1175 Sahih Ahmet Dede, vefat ettigi zaman1 Recep ayinin ortalar1 olarak kaydetmektedir. Bkz. Mecmiiatii 't-
Tevdrihi’lI-Mevleviyye, 332. Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 119.
1176 Bkz. Giirer, “Seyh Galib Hakkinda Yeni Bilgiler”, 205-206.
335



-Yenikapt Mevlevihanesi seyhlerinin Kemal Ahmet Dede’den itibaren
bircogunun kendisinden sonra gelecek olan seyhi dergah igerisinde edebi ydnden

yetistirip halef olarak tayin etmemesi;

-Yenikap1t Mevlevihanesi’ne seyh olarak atanan ve Mevlevi irfan mubhiti i¢erisinde
sairlikleri meshur olan Sabihi, Nesib Yusuf ve Naci Ahmet Dede’nin dergah igerisinde

yetismeyip, tekkeye -bir nevi- disardan atanmis isimler olmalari,

-Dergéh seyhlerinden; Kemal Ahmet Dede, Pecevi Ahmet Dede ve Mesnevihan
Mehmet Dede’nin sairlikleri de bilinen isimler olmalarina ragmen dergéahta bu yonlerini
on plana ¢ikarmayip daha cok tarikat adap ve erkanini 6gretmek iizere egitim vermis

olmalari.

Yukarida belirtilen sebepler; Yenikapt Mevlevihanesi’nde, aymi yillarda Galata
Mevlevihanesi’'nde olusan edebi mahfil benzeri bir yapilanmanin olusumunu
geciktirmistir. Yenikapt Mevlevihanesi ¢evresinde olusumu geciken bu mahfillesme
stireci, ancak Ebubekir Dede’nin temellerini attig1 ve ogullart Ali Nutki, Abdiilbaki Nasir

ve torunu Osman Saldhaddin Dede’nin saglamlastirdig: bir ortamda sekillenebilmistir.

3.2. Yenikap1 Mahfilinin ikinci Donemi (1746-1908): Siyaset ve Tarikat
Birlikteliginin Edebiyata Yansimasi

Yenikapt Mevlevihanesi'nin bir edebiyat mahfili olarak Istanbul Mevlevi muhiti
icerisinde 6ne ¢iktigi donem, 1746-1908 yillarin1 kapsayan bu ikinci donemdir. Bu
donemde Ebubekir Dede (6.1188/1775), Ali Nutki Dede (6.1219/1804-05), Abdiilbaki
Nasir Dede (6.1236/1821), Recep Hiiseyin Hiisnii Dede (6.1245/1826), Abdiirrahim
Kiinhi Dede (6.1247/1831), Osman Saldhaddin Dede (6.1304/1887) ve Mehmed
Celaleddin Dede (6.1326/1908) dergah seyhligine getirilen kisiler olup tamami Ebubekir

Dede ailesine mensup isimlerdir.

336



Mevlevihanenin, Ebubekir Dede’nin mesihat1 ile baslayan bu doneminde
dergahta yetisen ya da muhiplik bagi ile bu dergaha gelen sair isimlerinde ciddi bir artis
olmustur. Bu artista yukarida adi gegen seyhlerden Ali Nutki, Abdiilbaki Nasir,
Abdiirrahim Kiinhi ve Osman Saldhaddin Dedelerin edebiyat ile ilgilenmis olmasi
etkilidir. Ayn1 zamanda bu isimler doneminde dergah siyasal elitlerden ciddi anlamda
destek gormiis; I1I. Selim, II. Mahmut, Sultan Abdiilmecit, Sultan Abdiilaziz hiikiimdarlik
yillarinda ve Sultan Abdiilhamit saltanatinin ilk yillarinda seyhlere ihsanlarda
bulunulmustur. Dénemin patronlarindan aldigi bu destekler sayesinde dergah, yalnizca
sair dervislerin yetistigi bir merkez olmamis ayn1 zamanda tarikat muhibbi olan sairlerin

de devam ettigi bir mekan haline gelmistir.

Dergdha devam eden sairlerin sayisindaki artista, disardan alinan desteklerin
yant sira dergah igerisindeki dinamiklerin degisiminin de etkili oldugu goriiliir. Bu
donemde dergdh yonetiminin tek bir ailenin yonetimine gegmesinden ziyade, tekkeye
seyh olan isimlerin ayn1 zamanda bu mekan icerisinde hem tarikat adab ve erkani hem de
edebi yonden yetismis olmalar1 Yenikapt Mevlevihanesi’nin, dnceki doneme oranla
sairlerin ¢ok daha yogun bir sekilde devam ettikleri bir mahfil olmasina katki saglamistir.
Galata Mevlevihanesi’nin ikinci doneminde seyhlerin dergah icerisinde yetistirilmeleri
geleneginin bir nevi Yenikapi igerisinde devam ettirilmesi, burada yetisen sair seyhlerin

¢evrelerinde bir mahfil olusturmalarini ve bu mahfilin siirdiiriilebilir olmasini saglamistir.

Yenikapt Mevlevihanesi’'nin bu donem aralifinda hemen her bir seyh
doneminde dergdha devam eden yeni isimlerin ciddi bir sekilde artmasi dolayisiyla,
dergahin bir edebiyat mahfili olarak da hizmet vermesini devam ettiren her bir seyh
donemi ayr1 bagliklar altinda ele alinmistir. Recep Hiiseyin Hiisnii Dede ve Abdiirrahim

Kiinhi Dede doneminde dergéaha intisap eden ya da bu iki seyh doneminde dergaha devam

337



ettigini tespit ettigimiz yeni isimler olmamasi dolayisiyla, her iki seyh donemi Abdiilbaki

Nasir Dede doneminden sonra tek bir baglik altinda kisaca degerlendirilmistir.

3.2.1.Yenikap1 Mevlevihanesi’nin Yeni Bir Doneme Girisi: Kiitahyali Ebubekir
Dede’nin Mesihat Yillar: (1746-1775)

Ebubekir Dede, kardesleri Omer Dede ve Osman Dede ile birlikte Kiitahya
Mevlevihanesi’nde once Sakib Dede ve ardindan oglu Ahmet Halis Dede’nin
terbiyetkerdesi olmuslardir.}'”” Sonrasinda, kardesi Osman Dede ile birlikte Konya’ya
giden Ebubekir Dede burada bir siire kalip “... perdedar, bevvab-1 Tiirbe-i Hazret-i
Mevlana hidmetinde!!’® bulundugu sirada Haci Ebubekir Celebi (6.1198/1783-84)’nin
1159/1746-47 yilinda verdigi mesihatname ile Yenikapt Mevlevihanesi seyhligine tayin
edilmistir.}*"® Ebubekir Dede, mesihatinin kirkinci giiniinde saraya davet edildiginde, 1.
Mahmut’un huzurunda ayin icra edilmis ve ardindan seyhe ihsanlarda ve atiyyelerde
bulunulmustur. Bu dénemde ayrica, seyhin kardesi Omer Dede ve bes yasindaki oglu
Sahih Ahmet de dergaha gelmislerdir.''® Ebubekir Dede’nin seyhliginden kisa bir siire
sonra saraya ¢agirilmasinin yani sira, mesihat yillarinda dergahin iki defa tamir ettirilmesi
de seyhin siyasal elitler ile olan iletisimini gdstermesi bakimindan dikkat ¢ekicidir. Bu
tamirlerden ilki, Pecevi Ahmet Dede’nin damadi Abdullah Naili Pasa tarafindan 1754
yilinin sonlarina dogru yaptirilmistir. Ikincisi ise Mehmet Izzet Pasa tarafindan 1774
yilinda baslatilan ve Ebubekir Dede’nin hayatta oldugu siirede tamamlanamayip Ali

Nutki Dede’nin mesihat yillarinda biten tamirattir.!18!

Ebubekir Dede’nin Yenikapt Mevlevihanesi’ne atanmas: ile birlikte Istanbul

Mevlevi muhitinde Ebubekir Dede ailesinden gelen isimlerin yonetim alanindaki

1177 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 328, 330, 331.
1178 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 331.
1179 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevérihi’I-Mevleviyye, 331. Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap:
Mevlevihanesi, 120.Vassaf, Sefine-i Evliya, c.5, 237. Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-
Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-Sakibi’l-Ma’nevi (inceleme-Tenkitli Metin)”, 378-379.
1180 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 334.
1181 Ts1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 318.

338



hakimiyeti baslarken ayn1 zamanda oOzellikle Galata ve Yenikapt Mevlevihaneleri
blinyesinde sekillenecek bir kiiltiirel hayatin da zemini hazirlanmistir. Ebubekir Dede’nin
tezimiz agisindan 6nemi, bu kiiltiirel alanda biraktig1 izlerdir. Bu anlamda, Melamiligin
dergaha Sabihi ve Pegevi Ahmet Dedelerden sonra tigiincii defa girisi zikredilebilir. Zira
Ekrem Isin’in tespitlerine gore, Ebubekir Dede, Pecevi Arifi Ahmet Dede’den sonra
Melami nesveyi dergaha getiren isimlerden biridir.!!8? Kanaatimizce Ebubekir Dede’nin
dergaha getirdigi bu nesve ve dedenin dergah igerisinde devam ettirilecek olan bir egitim
ortami insa etmis olmasi, Yenikapit Mevlevihanesi’nde 19. asirda etkin bir sekilde devam
edecek olan edebi mahfil yapilanmasinin ilk zeminini olusturmustur. Dergahta seyhlik
yaptig1 siire icerisinde kendisine intisap edenleri egiten Ebubekir Dede’nin dergadhta
kurdugu egitim ortamimnin sekillenmesinde, miirebbisi Sakib Dede’den almis oldugu
egitim etkili olmustur. Mevlevi irfan muhitinde gerceklestirdigi seyahatler ile bu mubhiti
iyi taniyan ve ayn1 zamanda Istanbul’da bulundugu siiregte Gavsi Dede hamiliginde bir
mahfil olan Galata Mevlevihanesi’ne devam eden Sakib Dede, miirebbasi Ebubekir
Dede’yi dergah yonetimi konusunda da egitilmis olmalidir. Mehmet Ziya’nin Ebubekir
Dede’nin dergah seyhligine atanma siireci ile ilgili verdigi asagidaki bilgi, seyh ile dervisi

arasindaki bu egitim siirecini gdstermektedir:

“Miirsit ve miirebbisinin himem ve enzar-1 feyyazanesi ve zatinda mekniiz
istidat ve kabiliyeti sayesinde, muallim ve miirsidi gibi behremend-i feyz i irfan
olan Ebl Bekir Efendi (...) Yenikapi Dergadhi mesihatina tayin ve Darii’l-

Hilafeti’l-Islamiye’te i‘zAm buyurulmustur.”1!83

182 Iqn, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 318. Isin, Sablthi Ahmet Dede’yi
zikretmemektedir. Ancak Sabtihi doneminde de dergaha Melami nesve tasinmistir. Bkz. Kizilkaya, “Sabiihi
Ahmed Dede’nin Hayati, Eserleri ve Tasavvufl Goriigleri”, 44-48. Sab{ihi’nin Melami yoniine Esrar Dede,
“Gurtih-1 Melamiyye’den Nesimi vadisiniifi zarifanesi ve Seyh “Attar asarinuf harifanesidiir.” ifadeleri ile
de deginmistir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 167.
1183 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 120.

339



Kaynaklarda, Ebubekir Dede’nin sair olduguna dair herhangi bir kayit yer
almamaktadir.''8 Ancak dergah igerisinde kendisinden sonra gelecek isimleri yetistirmis
olmast ve hem Galata hem de Yenikap1 dergahlarindaki edebi mahfil yapilanmasini
Ozellikle 19. asirdan itibaren sekillendirecek olan isimlerin yetisecegi bir dergah ortami
saglamis olmasi, Ebubekir Dede’yi onemli kilmaktadir. Yenikapt Mevlevihanesi’nin
Istanbul Mevlevi muhitinde bir mahfil olarak 6ne ¢ikisinin temellerinin atildig1 bu
donemde Ebubekir Dede’nin yaptigi evliliklerin de dergahtaki doniisiime katki sagladigi
sOylenebilir. Zira ilk esi donemin siyasal elitlerinden birinin kizi, ikinci esi ise Galata
Mevlevihanesi’nin li¢ ddnem boyunca seyhligini yiiriiten Gavsi Dede ailesine mensup bir
isimdir. Ilk esi Atike Hatun, Vezir agalarindan Halil Aga’nin kiz1 ve devlet ricalinden
Recai Mehmet Efendi’nin kiz kardesi, ikinci esi Saide Hanim ise Gavsi Ahmet Dede’nin
torunu ve Sirri Abdiilbaki Dede’nin kizidir.**®® Esrar Dede, Ebubekir Dede’nin, Saide

»118nin jhyas: olarak yorumlamis

Hanim ile olan evliligini; “iki dane hanedan-1 kadime
ve Istanbul Mevlevi muhitinde etkin olan iki biiyiik seyh ailesi arasinda evlilik yolu ile
saglanan giiclenmeyi vurgulamustir. Bu iki giiclii seyh ailesinin Istanbul muhitindeki
devamliligini saglayan; Ali Nutki, Abdiilbaki Nasir ve Abdiirrahim Kiinhi Dede dergah
yonetimine ge¢mislerdir. Bu isimlerin, dergah icerisinde yetismeleri, ayni tasavvufi ve

kiiltiirel egitimi almis olmalari; dergah biinyesinde yaklasik yiiz elli y1l siirecek olan edebi

mahfil olma islevini devam ettirilebilmelerini saglamistir.

Mehmet Ziya’nin verdigi bilgilerden, dergih igerisinde miirebbi olarak one

ciktigi anlasilan Ebubekir Dede ile ilgili Ibrahim Hanifin kaydettigi asagidaki

1184 Ramiz, Sakib Dede’den bahsederken Ebubekir Dede’nin de onun miirebbalar1 arasinda oldugunu

kaydetmekte; ancak ikili arasinda edebi eser iiretme ya da edebi eserler iizerinden siirdiiriilen bir egitimin
varlig1 hakkinda bilgi vermemektedir. Bzk, Ramiz, Addb-1 Zurafd, 56.
1185 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 334.
1188 Esrar Dede, Tezkire-i Suard-y1 Mevleviyye, 287. Burada iki hanedan ifadesi ile belirtilen aileler Gavsi
Dede ve Ebubekir Dede ailesidir.

340



anekdottan, seyhin dergah icerisinde ciddi bir otoriteye sahip oldugu ve sohbet

meclislerinde izni olmadan kimsenin konusmadig1 anlagilmaktadir.

“Ihvan-1 muhabbet-nisandan bir zat da’ima Yefikap1 Mevlevihanesi seyhi
Ebubekir Efendi Hazretleri’yle iilfet ve meclis-i seriflerinde dakk u lakk-sohbet
eder iken bir giin meclis-i dostanda Seyh Hazretleri’nifi ba‘z1 hali rivayet ve
climle-yi kerametlerinden bezm-i adem nazirlerinde izn-i serifleri olmaksizin
kimesne sohbete agaz ve ciir’et edemez deyii giift i gliy-1 muhabbet olundukda
ben derGnumdan bu hali inkar ve derhal meclisden kalkip vasil-1 bezm-i seyh-i
mehabet-asar oldugumda bana bir halet el verip dem-beste ve mebhit olup kaldim.
(...) Bir ka¢ sa‘at miirtirdan sofira sdyle efendi deyii tebessiim-kiinan izn i icazet

erzan buyurdular.”18’

Dergaha bu donemde suaradan devam eden isimler, tespitlerimize gore, Hiiseyin
Niyaz Dede (6.1208/1793-94), Seyh Galib’in babas1 Mustafa Resid Efendi (6.1214/1799
sonrasi), Ibrahim Hanif (8. Sevval 1216 /Subat-Mart 1802)!!88 ve Sahih Ahmet Dede
(6.1229/1813-14)’dir. Mustafa Resid Efendi’nin bu donemde dergadha devam ettigi ve
Yenikap1 cevresindeki Mevlevilerin sohbetine dahil oldugu, Esrar Dede’nin; *
Mustafa Resid Efendi (...) Seyh Es-Seyyid Ebl-Bekir Dede ve Kiigek Muhammed Dede
Eblbekri Serif Ahmed Dede ve bunlarufi emsali kibar-1 Mevleviyye ile sohbet ii

muvasneset eyleyiip”!!® ifadelerinden anlasilmaktadir. Hiiseyin Niyaz Dede ise Ebubekir

Dede doneminde dergaha gelmis bir isimdir. Cagdas1 Esrar Dede, Hiiseyin Niyaz’in

1187 parlakkilig, “Seyyid Ibrahim Hanif’in Menazilii’l-Haremeyn’i (Inceleme-Metin)”, 201-202.
1188 Hanif, Istanbul Mevlevi muhitinde, Kasimpasa Mevlevihanesi Seyhi Semahat Omer Dede ile de iletisim
kurmus bir sairdir. Tbrahim Hanif’in bu y6niine tezimizin Kasimpasa Mevlevihanesi ile ilgili béliimiinde
deginilmistir. Bkz. Tezimiz, 374.
1189 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 219.

341



Ebubekir Dede’nin hizmetinde bulundugunu ve ardindan bu dergahta hiicregiizin

oldugunu kaydetmektedir.*'%

Kaynaklarda, Ebubekir Dede’nin doneminde dergaha devam ettigine dair net
kayitlar olmamakla birlikte, yukarida Mendzilii’l-Haremeyn’inden alintilanan
anekdottan!'®! anlagildigina gore ibrahim Hanif, Ebubekir Dede’nin sohbet meclislerine
katilmis bir isimdir.}'% Aymi yillarda Hoca Neset’in mahfiline de devam eden sair,

1193 ye haAmisinin tarikat

kanaatimizce bu mahfile devam eden Mevlevi sairlerden
tercihinden etkilenip!'® Mevlevilige intisap etmistir. Hanif, Mevlevi oldugunu

Divange’sinde yer alan su beyitte dile getirmektedir:

Ben miintesib-1 Mesnevi-i ma‘nayim

Derytizeger-i dergeh-i Mevlana’yim*'%

Siyer-i Mekki’de ise Mevleviligini,

Mevlevi dergahinin efgendesi

Sah-1 ma‘na kullarinifi bendesi!%

beytiyle vurgulamistir. Bu isimlere ek olarak Ebubekir Dede doneminde dergihta

yetisen bir diger 6nemli isim ise Sahith Ahmet Dede (6.1229/1813)’dir. Bu zat her ne

1190 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 294. Fatin, Niydz’in adin1 Hasan olarak kaydetmekte ve
Ebubekir Dede déneminde dergéha geldigini belirtmemekle birlikte Yenikapi’da ... tekmil-i lazima-i
hizmet ...” eyledigini kaydetmektedir. Bkz. Fatin, Hdtimetii’l Es’dr, 51.
1191 parlakkilig, “Seyyid Ibrahim Hanif’in Menazilii’l-Haremeyn’i (Inceleme-Metin)”, 201-202.
1192 Sair hakkinda ayrintili bilgi i¢in bkz. Fatin, Hdtimetii'l-Es’dr, 109. Bursali Mehmet Tahir, Osmanl:
Miiellifleri, c.1, 294. Seyhiilislam Arif Hikmet, Tezkiretii’s-Su’ard, 40. (e-kitap) Eserin bundan sonraki
kullanimlarinda e kitap hali kullanilmistir.
1193 Pertev ve Seyh Galib, Hoca Nes’et mahfiline ve Yenikap1 Dergahi’na devam eden isimlerdir.
119 Hoca Nes’et’in 6grencilerinden olan Pertev, hamisi ile ilgili verdigi bilgilerde; Hoca Neg’et’in Mevlevi
sikkesi ile dolastigin1 kaydetmektedir. Bkz. Ekrem Bektag, “Pertev’in Hoca Nes’et Biyografisi”, Celal
Bayar Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 9/2 (2011): 197.
1195 Thrahim Hanif, Divdnce, 34 Ae Manzum 121, v.2a
119 Siimeyye Yildiz, “Ibrahim Hanif’in Siyer-i Mekki’si (Varak: 1-62) (inceleme- Tenkitli Metin-Tipki
Basim)”, (Fatih Universitesi, Yiiksek Lisans Tezi, 2011), 124.

342



kadar sairligi ile meshur bir isim olmasa da Cem Zorlu’nun tespitlerine gore, Mecmuiatii 't-

Tevarihi’I-Mevleviyye adl eserinde yer verdigi siirlerin bazilar1 ona aittir. %

Yenikap1 Mevlevihanesi tarihine, hem kendisi hem de aile fertleri yonii ile damga
vuran Ebubekir Dede, % dergahta otuz yil seyhlik yapmis ve 3 Recep 1189/30 Agustos
1775 Carsamba giinii aksam saatlerinde vefat etmistir.}1%® Bayram Ali Kaya, Mehmet
Ziya ve Sahih Ahmet Dede’nin verdigi bilgilerden yola ¢ikarak; Ebubekir Dede’nin, vefat

etmeden dnce oglu Ali Nutki Dede’yi kendine halife segtigini belirtmektedir. 2%

3.2.2. Ali Nutki Dede Donemi (1775-1804)

Sahih Ahmet Dede’nin ve diger kaynaklarin verdigi bilgilere gore, on dort
yasinda iken Ebubekir Celebi’nin verdigi mesihatname ile Yenikap1 postnigini olan Ali
Nutki Dede’ye, cocukluk donemini gecinceye kadar, babasi Ebubekir Dede’nin
terbiyetkerdesi olan Sahih Ahmet Dede destek olmustur.'? Esrar Dede, tezkiresini
yazdig1 donemde Yenikapi seyhi olan Ali Nutki Dede’nin dergah igerisindeki hami
konumundan ve sairliginden detayli olarak bahsetmezken; Mehmet Ziya, seyhin sairlik

yoniinii su ifadelerle dile getirmektedir:

“... biitiin evkat-1 zindeganisini tahsil-1 meali ve fezaile hasretmis ve

fitratinda merk(z olan feyz-1 amik-1 edep-pira, kendisine sdik ve pisva olarak arsa-

i clis-a-clis-1 §i‘r {i insada dahi ispat-1 nAm u nisan eylemistir.”*2%?

1197 Cem Zorlu’nun bu konudaki degerlendirmeleri icin bkz. Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 35.
119 Ebubekir Dede ve aile fertleri hakkinda toplu bir degerlendirme i¢in bkz. Mustafa Erdogan, “Istanbul’da
Kiitahyal1 Bir Seyh Ailesi: Seyyid Ebubekir Dede ve Ahfad1”, Istanbul Arastirmalari, 7 (1998): 125-169.
119 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii't-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 337. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap:
Mevlevihanesi, 120.
1200 Bkz, Kaya, Tekke Kapist, 99.
1201 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii't-Tevdrihi’l-Mevleviyye, 338. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap:
Mevlevihanesi, 121. Ali Nutki Dede, ilk ¢ocukluk yillarindan itibaren Sahih Ahmet Dede’den egitim
almistir. Bkz. Seyyid Fazil Mehmet Pasa, Mevleviyye Silsilesi, haz. Tahir Hafizalioglu, (Istanbul: Insan
Yay. 2010), 162.
1202 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 121. Nutkinin siirleri ile ilgili Fatin, “Mima-
ileyhin nutk-1 serifleri tahsin-gerde-i ashab-1 maérifdir.” degerlendirmesinde bulunmustur. Bkz. Fatin,
Hatimetii’I-Es’ar, 487.

343



Babasimi kiiclik yasta kaybeden Ali Nutki Dede’nin bu donemde dergahta siir ile
ilgilendigi ya da pederinden edebiyat egitimi aldigima dair kesin bir kayit
bulunmamaktadir. Bununla birlikte, Mehmet Ziya’nin kayitlarinda seyhe; babasi
tarafindan Memis mahlasinin verildigi bilgisinin yer almas1,'?®® Ali Nutki Dede’nin
cocukluk yillarindan itibaren dergahta edebiyat egitimi de aldigimi, siirle mesgul
oldugunu diisiindiirmektedir. Mehmet Ziya’nin verdigi bu bilgi, Ali Nutki Dede’nin ilerde
dergadhinda sairlerin de yetistigi bir seyh olarak ©one ¢ikmasini saglayan baglica
etkenlerden birini ortaya koymasi bakimindan onemlidir. Zira Ebubekir Dede’nin,
kendisinden sonra postnisin olacak ismi yalnizca tarikat adap ve erkani yonii ile degil
ayni1 zamanda edebi yonden de egittigini gostermekte; bu durum neden Ebubekir Dede
doneminden sonra Yenikapt Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak Istanbul

mubhitinde 6ne ¢iktig1 hakkinda ipuglar1 vermektedir.

Dergahta ilk genglik yillarindan itibaren edebi egitim alan Ali Nutki Dede,
devrinde sair dervislerin yetistigi, sair muhiplerin devam ettigi bir edebiyat mahfilinin de
sekillendiricisi olmustur. Bu donemde tespitlerimize gore, dergaha devam eden ya da
burada yetisen sairler sunlardir: Hiiseyin Niyaz Dede, Seyh Galib, Nes’eti (6. 1206/1792
sonras1),'?% Hayret Efendi (6. 1202/1787 sonras1),'?% Dervis Seyda (6.1214/1799-1800),

Dervis Islam (6.1216/1801-02),12% ibrahim Hanif, Dervis Hulasi (6.1220/.1805-06),

1208 Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevievihanesi, 123. Memis mahlasiyla yazdig: siir 6rnegi TezKire-
i Su’ard-y1 Mevleviyye’de bulunmamaktadir. Bu mahlas ile yazdig: siir 6rnegi icin bkz. Thtifalci Mehmet
Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 124.
1204 Nes’eti’nin dergahta arakiyye giydigi tarih “Sair Nes’eti sene 1206 ifadeleri ile kaydedilmis, sairligi
Ozellikle belirtilmistir. Bu kayit disinda sair hakkinda Defter-i Dervigdn’da baska bir bilgi
bulunmamaktadir. (Bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervigdn, 67.)
1205 Defteri Dervigan’daki kayitlara gore Hayret Efendi, 1202/1787-88 yilinda Ali Nutki Dede déneminde
arakiyye giymistir. (Bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisgdn, 67.) Bu kayit disinda eserde Hayret Efendi ile
ilgili baska bir kayit yer almamaktadir.
1206 Dervig Islam’in dergaha gelisi, Defter-i Dervisdan’da 23 Zilkade 1204/4 Agustos 1790 olarak kayitlidir.
Bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 49. Ancak dervis hakkinda sair olduguna ya da ne zaman vefat
ettigine dair bir kayit yoktur. Dervis Islam’1n sair oldugu, Ali Nutki Dede déneminde dergiha devam eden
Muvakkitzade Pertev Divdn’inda yer alan “Sakirdi Sahib-Divan Dervis Islim’a Séylenen Mersiye
Tarthidiir” baglikli gazelden anlasilmaktadir. Manzume igin bkz. Muvakkitzade Pertev Divani, 503. Sair
hakkinda, Mevlevi kaynaklarinda baska bir bilgi olmamas1 dolayisiyla Dervis Isldim’a metin igerisinde
ayrica deginilmemistir.

344



Vakaniivis Pertev (6.1222/1807-08), Abdiilbaki Nasir Dede (6.1236/1821), Halet Efendi,
Abdiirrahim Kiinhi Dede (6.1247/1831) Hammamizide Ismail Dede Efendi
(0.1262/1846), ve Ahmet Sadik Ziver (6.1278/1862)’dir. Bu isimlerden Ziver, Ali Nutki
Dede déneminde dergaha gelmekle birlikte,*?%’ bu yillarda kiiciik yasta olmasi dolayisiyla
burada sadece yetistigi ortamla ilgisi sebebiyle zikredilmis, sairin Yenikap1 mahfili ve bu
mahfile devam eden sairlerle olan iliskisine Abdiilbaki Nasir ve Osman Salahaddin

Dede’nin dénemi igerisinde yer verilmistir.

Ali Nutki Dede doneminde dergahtaki sair varliginin 6nceki yillara gore ciddi bir
artis gostermesinde, seyhin mesihat yillarinin Mevlevi muhibbi sultan III. Selim
donemine denk gelmesi ve seyhin sultan ile kurdugu yakinlik etkili olmustur. Seyh ile
sultanin kurdugu iliskiyi, III. Selim’in Yenikapt Mevlevihanesi’'ni ziyaret etmesi
tizerinden degerlendirmek miimkiindiir. Sultanin dergaha gelmesi, hem Mevleviler hem
de III. Selim igin fayda saglayan bir eylem olarak diisiiniilebilir. Zira bu ziyaretler,
sultanin musikisinas yoniinii beslerken ayn1 zamanda Osmanli kurumlarinda 1slahatlar
yapmay1 hedefleyen III. Selim’in; kendisine dini 6nderlerin de destekledigi bir mesruiyet
zemini temin etmesini saglamistir.’?® Sahih Ahmet Dede’nin kayitlaria gére Ali Nutki
Dede doneminde, Yenikap1’ya III. Selim’in yaptig1 ilk ziyaret, 14 Zilhicce 1203/5 Eyliil
1789°da gerceklesmis ve bu ziyarette I1I. Selim, Ali Nutki Dede ile sohbet edip ihsanlarda
bulunmustur.'?% Sirkatibi Ahmet Efendi’nin kayitlarina gére ise I11. Selim; 1206/1791-

92, 1209/1794-95 (iki defa), ve 1212/1797-98 yillarinda Yenikapi Mevlevihanesi’ne

1207 Fatin’in verdigi bilgilere gore 1208/1793-94 yilinda dogan Ziver, Defter-i Dervisan’daki kayitlara gore
bu yilda Ali Nutki Dede’nin elinden arakiyye giymistir. Bkz. Fatin, Hdtimetii’I-Es ar, 218. Ali Nutki Dede,
Defter-i Dervisdn, 67.

1208 Selman Benlioglu, IT1. Selim’in Mevlevihane ziyaretlerini degerlendirirken, bu ziyaretlerin; dergahtaki
Mevlevi ayinini seyretmek, Mevlevi ayinlerini dinlemek ve son olarak da islahat politikasin1 mesru bir
zeminde ilerletmek iizere yapildigini belirtir. Bkz. Selman Benlioglu, “R{izname’ye Gore III. Selim’in
Mevlevihane ve Mukabele Ziyaretleri”, Sehvar Besiroglu’ya Armagan iginde, ed. Namik Sinan Turan,
Seyma Ersoy Cak, (Istanbul: Pan Yay., 2019), 344,

1209 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’I-Mevleviyye, 344,
345



gelmistir.'?!® Ayrica Defter-i Dervigdn’da yer alan, Muharrem 1214/Haziran-Temmuz
1799 tarihine ait su kayit; “Ameden-i atiyye-i Hiimayan. Bes Mevlevihane seyhlerine
yiizer guris ve bes dergahin fukarasmna bin, Muharremii’l-haram.”*?*! stanbul
Mevlevihanelerinin devrin sultani tarafindan desteklendigini gostermektedir. Kentteki bu
bes mevlevihaneye yapilan yardim Ali Nutki Dede’nin 6zelinde degerlendirildiginde ise,
bu donemde hem dergahin maddi kaynaklar yonii ile zenginlesmesi ve siyasal elit
tarafindan desteklenmesi hem de seyhin siirle ilgilenmis bir isim olmasi, dergahin bir

edebiyat mahfili haline gelisine ciddi anlamda katki saglamistir.

Siir tretiminde bulunan ve edebil egitimini dergadh icerisinde ilk genglik
yillarindan itibaren alan Ali Nutki Dede’nin, donemin patronu ile de kurdugu olumlu
iligki sayesinde muteber bir edebiyat mahfili haline gelen Yenikap1 Mevlevihanesi’nin bu
yonii, Esrar Dede’nin; Ismail Hulfisi hakkinda bilgi verirken nakl ettigi su kayitlarda, net

bir sekilde goriinmektedir;

“... Dede Efendimiiz Hazretleri’niiii [Seyh Galib]*?!? Bab-1 Cedid-i Hankah-1
‘aliyyesinde hiicre-giizin-i inziva olduklari esnada (...,) muhibban-1 Mevlevi’den Seyyid
951213

Pertev Efendi vesa’ir su‘ara-i ‘asr ile ekser vaktleri miisa ‘are vii miilatefe ile giizeran

etmistir.

Ayn1 donemde yasadigi Ali Nutki Dede’nin seyhligi yillarinda dergahtaki canli edebi

ortamdan bahseden Esrar Dede’nin bu bilgiyi verirken 6zellikle iizerinde durdugu nokta

1210 Rfizname’ye gore, 1II. Selim’in saltanat yillarinda Istanbul Mevlevi muhiti icerisindeki ziyaretleri
hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Benlioglu, “Rizndme’ye Gore III. Selim’in Mevlevihane ve Mukabele
Ziyaretleri”, 345-351. Yukarida belirtilen tarihler, ayn1 makale igerisinde s.345-346 arasinda yer alan
tablodan alinmustir.
1211 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 73.
1212 Aktarilan metinde kastedilen Dede Efendi’nin ayn1 désnemde dergahta yetisen Hammamizade Ismail
Dede Efendi ile karistrillmamasi i¢in kdseli parantez igerisinde verilen isim, metinde kastedilen kisinin
kimligi belirtilmek amaciyla tarafimizca eklenmistir.
1213 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 104.

346



ise Yenikap1 Mevlevihanesi’nde bu donemde olusan edebi mahfilde 6ne ¢ikan ismin Seyh

Galib oldugudur.

Ali Nutki Dede doneminde, dergdhta yetisen meshur isimlerden biri Seyh
Galib’tir. Dergahta ¢ileye girmeden once de siir iiretiminde bulunan sair, Esrar Dede’nin
tanikligina gore “... tekmil-i gille-i mukannene buyurincaya dek (...) kelam-1 mevzin
»1214

ingad buyurmakdan keff-i lisan etmis ancak ¢ilesini tamamlayip hiicreye ¢iktiktan

sonra

Ger zi sirr-1 “agk giiftarest ba‘de ez-hamusi

Ez-suhan bala ¢i esrar est ba‘de ez-hamusi'?®®

matlali gazeli soylemistir. Ali Nutki Dede’nin kayitlarina goére 23 Ramazan 1198/10
Agustos 1784 tarihinde Yenikapt Mevlevihanesi’nde cileye giren Seyh Galib, 23 Recep
1201/11 Mayis 1787°de ¢ilesini tamamlamustir.'?!® Bu siiregten 6nce de Yenikap
Mevlevihanesi ile iletisim halinde olan Seyh Galib’in, Ali Nutki Dede’nin 1196/1781-82
senesinde sakal birakmasina diistirdiigii su tarih kitasi; sairin, dergdhin hamisi ile yakin
bir iliski icerisinde oldugunu ve bu isim ile edebi eserler {izerinden iletisim kurdugunu

gostermektedir:

Sakin-1 hankah-1 Bab-1 Cedid

Mevlevi-Seyh Aliyy-i dil agah

1214 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 222.
1215 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 222. Beyitin anlamu, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 223.
sayfasinda yer alan CCXIII nolu dipnotta su sekilde verilmistir: “Ask sirrindan s6z edilirse, suskunluktan
sonra/S6zden daha yiiksek hangi sir vardir, suskunluktan sonra”. Bu gazel, Naci Ok¢u tarafindan hazirlanan
Seyh Galib Divdn’inda, 348 nolu gazel olarak kayithdir. Ancak Divdn’da yer alan
ciald ) amy Sl S Gl ) A/l ()5S Cusaa 3 1 jee JY beyti, Esrar Dede’nin kayitlarinda meveut
degildir. Bkz. Seyh Galib, Divdn, 568.
1216 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisan, 55, 63.

347



Yani Bl Bekr Efendinin veledi

Varis-i sirr1 ana peyrev-i rah
(...)

Cikdr tarih deyii nezr etdim

Geldi bu iki misra iste glivah

Safha-i riiy-1 Al-i Ba Bekr’e

Nir-1 Sebz-i Ali veliyyullah!?!

Seyh Galib’in Galata seyhi oldugu donemde dergahin ascibasiligini yapan
Dervis Ismail Hulusi de ilk olarak Ali Nutki Dede’nin mesihat yillarinda Yenikap1
Dergahi’na intisap etmis bir isimdir.'?!® Yenikap1’da bulundugu dénemde Seyh Galib
tarafindan yetistirilen Dervis Hulusi, bu donemde Pertev ve dergdha devam eden diger
sairler ile birlikte nazireler sdylemistir.1?!® ismail Hulusi Dede ve Seyh Galib ile birlikte
dergahta bulundugu anlagilan Muvakkitzade Pertev ise bu donemde ‘“muhibban-1
Mevlevi’den”!??° olup Hoca Nes’et mahfilinde yetisen isimlerdendir. Ali Nutki Dede,
Pertev’in vefat tarihini kaydederken sairin hamisi Nes’et Efendi ile olan iliskisini??*

ozellikle belirterek dergahin, Istanbul mubhiti igerisinde; edebi yonden beslendigi diger bir

mahfili de bir nevi vurgulamastir.

Ebubekir Dede’nin mesihat yillarinda dergahtaki bir sohbet meclisine katilan
Ibrahim Hanif, Defter-i Dervisdn’da yer alan “Sabik Yazici Hanif Efendi, vefiti sene

1217 S.” kaydindan anlasildigina gére,'??? Ali Nutki Dede’nin mesihat yillarinda da

1217 Seyh Galib, Divdn, 221-222.
1218 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 104.
1219 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 104.
1220 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 104.
1221 Ali Nutki Dede’nin detaylarini verdigi kayit su sekildedir: “Vefat-1 Pertev Efendi, ez-su’ara, sene 1222.
Merhiim Nes’et Efendi merhumun dahi sékirdlerinden idi.” (bkz. Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 109.
1222 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 87.
348



Yenikapt Mevlevihanesi’ne devam etmistir. Siyer-i Mekki’sinden aktarilan asagidaki
beyitlerde:

Nes’et-1 mu‘ciz-demin ihyasiyim

Bir geda-y1 dergeh-i valastyim!?%
(...)
Bir siyer manzimesi tensik edip
Al u ashabu dahi terfik edip'?®
(...)

Nice asar-1 selef sirr-1 halef

Bu rumuz-1 vezn ile buldu seref

Dedi bu esndda merd-i ma‘nevi

Galib-i rah-1 necat-1 Mevlevit??®

Istanbul Mevlevi muhiti icerisinde yetistirdigi isimler ile etkili olan hamisi Hoca Nes’et
ve ayni mahfilde bulunan Seyh Galib’in tavsiyeleri dogrultusunda bu eserini kaleme
aldigim dile getirmistir. Hoca Nes’et’in Ismail Efendi’ye yazdigi bir mektubunda
“Asitanede olan ahbablaruii hali de size bir fikr olur ise hamden-lillah ciimle ‘afiyetde
olup Hanif Efendi’ye temam-1 du‘a eyliyecek vakitdur.”*??® diyerek Hanif icin 6zellikle
dua istemesi ikili arasindaki samimi iligkiyi gostermektedir. Hanif’in ve Hoca Neg’et’in
birbirleri hakkindaki yukaridaki kayitlardan; Hanif’in eser iiretimindeki tercihlerinde

etkili olan Hoca Nes’et ile arasindaki iliskinin, bir mahfile devam eden sair ve hami

1223 y1ldiz, “Ibrahim Hanif’in Siyer-i Mekki’si (Varak: 1-62) (inceleme- Tenkitli Metin-Tipki Basim)”,
ilﬁf.Ylldlz, “Ibrahim Hanif’in Siyer-i Mekki’si (Varak: 1-62) (Inceleme- Tenkitli Metin-Tipki Basim)”,
}2%55 .Ylldlz, “Ibrahim Hanif’in Siyer-i Mekki’si (Varak: 1-62) (inceleme- Tenkitli Metin-Tipki Basim)”,
112367.l\/Iustafa Kaska, “Divan Edebiyatinda Miinge’at Gelenegi ve Hoca Nes’et’in Mektuplar”, (Yiiksek
Lisans Tezi, Dokuz Eyliil Universitesi, 2000), 87-88.

349



arasindaki iliskiden 6te oldugu anlasilmaktadir. Ikili arasindaki bu muhabbet, Hanif’in
tarikat tercihinde ve bu tercihe bagli olarak devam ettigi mahfili segmesinde etkili olmus

goriinmektedir.*??’

Ebubekir Dede’nin hizmetine giren Hiiseyin Niyaz Dede de Ibrahim Hanif gibi,
seyhin vefatindan sonra dergéah ile bagin1 koparmayan isimlerdendir. Niyaz, Ali Nutki
Dede doneminde dergahta 2 Zilkade 1204/14 Temmuz 1790°da ¢ileye girmis ve 3 Sevval

1207/14 Mayis 1793 te hiicreye ¢ikmigtir.1?%8

Dervis Seyda, Ali Nutki Dede’nin mesihat yillarinda hem Galata hem de
Yenikap1 Mevlevihanesi biinyesinde olusan mahfillere dahil olan isimlerdendir. Dervis
Seyda, Galata seyhi Selim Dede doneminde dergaha gelmekle birlikte, Esrar Dede’nin
kayitlarina gore ilerleyen yillarda Yenikapt Mevlevihanesi’ne devam etmis ve burada
kudiimzenbas1 olmustur.*??® Kaynaklarda, Dervis Seyda’nin Ali Nutki Dede déneminde
Yenikapi’da olduguna dair kesin bir kayit olmamakla birlikte, Esrar Dede’nin “
zamanumuzui Hafiz Post1 olup Yenikapu Mevlevihanesi’nde kudiimzenbasilik makam-1

91230

refl‘ine reside olmisdur. ifadelerinden sairin, Esrar Dede doneminde hayatta oldugu

ve Ali Nutki Dede doneminde dergihta bulundugu anlagilmaktadir.

Galata Mevlevihanesi’'ne devam ettigini tespit ettigimiz Hélet Efendi, Ali Nutki
Dede déneminde Istanbul Mevlevi muhitinde etkin olan Yenikapt mahfiline de devam
etmigtir. Defter-i Dervigdn’da yer alan kayitlar, Halet Efendi’nin 1203/1788-89 senesinde

Ali Nutki Dede’den arakiyye giydigini belirtmektdir.1?3!

1227 Hoca Nes’et, mahfiline devam eden saire; “Kilup mahlas ile zi-sdn-1 sanifi/Hanif olsun didi sohret-
nisanifi” beyti ile Hanif mahlasini vermistir. (Bkz. Riza Ogras, “Hoca Nes’et Divan1 (Iinceleme ve Tenkidli
Metin)”, (Yiiksek Lisans Tezi, Istabul Universitesi, 1991), 62.

1228 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 55,61,63.

1229 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 166.

1230 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 166.

1231 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 67. Halet Efendi’nin devam ettigi ve edebi iliskiler kurdugu Mevlevi
mahfilinin daha ziyade Galata Mevlevihanesi olmasi dolayisiyla burada yalnizca Yenikapi ile olan iligkisine
kisaca deginilmistir.

350



Yenikapt Mevlevihanesi'nde yetisen Hammamizade Ismail Dede Efendi, 18
Zilhicce 1212/3 Haziran/1798’de dergahta cileye girmis ve 20 Sevval 1215/6 Mart
1801°de ¢ilesini tamamlamustir.*?®? Dergahta sairliginden ziyade musikisinasligi*?® ile
tanman ve 5 Rebiulahir 1215/26 Agustos 1800°de?** bu yonii sayesinde III. Selim
déneminde, huzur-1 hiimayuna ¢ikan Dede Efendi, Yilmaz Oztuna’nin belirttigine gére
dergahin ayin giinleri olan pazartesi ve Persembe giinleri dergiha devam etmistir.??%®
Hammamizade Ismail Dede Efendi’nin sairligi hakkinda degerlendirmede bulunan
Oztuna, Dede Efendi’nin sairlik yetenegi olmadigini, eserlerinin edebi deger yoniinden
yetersiz kaldigim belirtmektedir.*?*® Dede Efendi’nin siir iiretiminde bulunmasimi Ibnii’l-
Emin; Ismail Dede Efendi’nin dergahtaki hiicresinde medar-1 istigili olarak
degerlendirmis ve bu iretimini, hislerini dile getirmek {iizere siir yazmasina
dayandirmistir.1?®” Dede Efendi vefatina kadar (10 Zilhicce 1262/28 Kasim 1846)

Yenikap1 Dergahi’na devam etmis, kendisini yetistirip sesini sultana duyurmasinda etkili

olan bu mekan ile olan bagin1 koparmamastir.

Dergahta dervis olarak yetisen suaranin yami sira, Ebubekir Dede’nin diger
ogullar1 Abdiirrahim Kiinhi ve Abdiilbaki Nasir Dede de Ali Nutki Dede’nin terbiyesinde
yetisen sairlerdir. Bu iki ismin, dergéh icerisinde musikisinaslik yonleri ile one ¢ikmis
olmakla birlikte edebiyat ile de ilgilenmis olmalari, Ali Nutki Dede doneminde dergaha

devam eden sair varliginin ilerleyen yillarda da siirdiiriilmesine zemin hazirlamistir.

1232 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisan, 57, 63.
1233 Dede Efendi’nin musikisinasligi hakkinda tezimizin kapsam geregi ayrmtili bilgi verilmemistir. Bu
konuda detayli bilgi igin bkz. Yilmaz Oztuna, Dede Efendi, (Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay.,
1989). Dede Efendi’nin hayat1 ve musikisinasligi hakkinda kaynaklarda gegen bilgilerin toplu olarak ele
alindig1 bir bagka kaynak i¢in bkz. Kaya, Tekke Kapisi, 170-177.
1234 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervigdn, 82.
1235 Oztuna, Dede Efendi, 4.
1236 ztuna, Dede Efendi, 47-48.
1237 Thniilemin Mahmut Kemal Inal, Hos Sadd, (Istanbul: Ketebe Yay., 2019), 144. Inal, Dede Efendi’nin
siirlerine drnek olarak Esma Sultan saraymin tamiri igin sdyledigi tarihi kaydetmistir. Bkz, Inal, Hos Sada,
157.

351



Esrar Dede’nin kayitlarina gore Ali Nutki Dede‘nin mesihat yillarinda dergahta
neyzenbasi olan Abdiilbaki Nasir Dede; ayni yillarda ... ber mukteza-y1 tabi‘at-1 “aliyye
mesk-i nazma ragibdur.”*?® Neyzenbasi oldugu dénemde dergahta edebiyat egitimi de

aldig1 anlasilan Abdiilbaki Nasir Dede’nin;

Kim dergeh-i Mevlevi’de da’im

Hem-bezm i nedim-i “asikandir

Dergah-1 serif-i Mevlevi kim

Her kiisesi ravza-i cinandirt?®

beyitleri ile 6vdiigii Yenikapi Mevlevihanesi’'nde hiicregiizin oldugu dénemde, kendi
kabuguna cekildigi ve vaktini okuma ile gecirdigi goriiliir. Mehmet Ziya'nin, su

(13

ifadelerinden ise bu okumanin detaylarinin ne oldugu anlasilmaktadir: “... bahusis

edebiyat-1 Arabiyye ve Farsiyye ve Tiirkiyyeyi tahsil ile mesgtil olmuslar.”*24

Ayni yillarda Mevlevi edebi geleneginde odak metinlerden biri olan Eflaki’nin
Mendkibii’l-Arifin’ini terciime etmeye baslayan Nasir Dede, Yenikap1 seyhi olmadan
once dergahta, edebi iiretimde bulunmustur. Terciime-i Mendkibii’l-Arifin adli eserini
Sahih Ahmet Dede’nin tesvikleri ile kaleme alan Nasir Dede, eserini; 1208/1793-
1212/1797 yillar1 arasinda kalmeme almis ve donemin sultan: I11. Selim’e sunmustur.124
Nasir Dede’nin Ali Nutki Dede doneminde dergadhta edebiyat alaninda bulundugu

tretimler, Nasir’in bir sair olarak bu mekanda yetistigini gostermekle birlikte Yenikapi

mahfilinin s6z konusu donemde iiretilen edebi eserler iizerinden déonemin patronu ile

1238 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 290.
1233 Melek Biyik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divam”, (Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 1996), 8-
9.
1240 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 125.
1241 Mehmet Onder, Ismet Binark, Nejat Sefercioglu, Mevidna Bibliyografyast, (Ankara: Is Bankas1 Kiiltiir
Yay., 1974), c.2, 290.

352



iletisim kurdugunu da ortaya koymaktadir. Bu iletisimi daha 6nemli hale getiren ise,
tarikatin temel edebi metinlerinden olan Mendkibii’l-Arifin’in sultana sunulmak {izere
kaleme alinmis olmasidir. Bu durum kanaatimizce Abdiilbaki Nasir Dede’nin, Ali Nutki
Dede’den sonra Yenikapi postnisini olmasinda etkili olmustur. Zira ayn1 donemde Seyh
Galib’in Galata seyhligine getirilmesi de sairin, patron ile edebi eserler lizerinden iletisim

kurmasi ile iliskilidir.

Nasir Dede, sultan ile kurdugu iletisimde; -ayn1 mahfilde yetistigi, Nasir’in seyh
olmadan 6nceki doneminde Istanbul Mevlevi muhitinde dini énder olan ve III. Selim ile
yakinlik kurabilen Seyh Galib’in sdylemlerine benzer bir tarz gelistirmistir.'?*? Nasir, I11.
Selim’e sundugu kasidesinde; sultanin devrinde hiinerverlerin mutlu olmasini tavsiye

etmis,'?* 6zellikle ehl-i sithanimn sohret buldugunu;

Hele ehl-i siihan lutfuilla sdn olmakda artmakda

Zaman-1 devletiiil escara bir meydan-1 hiirmetdir!?4*

beyitinde dile getirmistir. Nasir’in siirlerinde comertligini 6vdigii II1. Selim’in, mekan

ile olan bagini da edebi eserler iizerinden kurgulamaya calistig1 goriiliir.

Iki destin agup bu bab acildikca sera giiya

Biitiin giin Hazret-i Sultan Selim Han’a du‘a eyler

Dogar bu haneden Sultan Selim’e bifi du‘aii’l-hayr

Ne dem kim subh-1 devlet pay-1 blise feth-i bab eyler'?

1242 Seyh Galib’in III. Selim’in ihsanlarina ve comertligine vurgu yaptigi érnek beyitler i¢in bkz. Seyh
Galib, Divan, 98, (12 nolu kaside, 18 nolu beyit), s. 116, (18 nolu kaside 13 nolu beyit.). s. 119, (19 nolu
kaside, 37 nolu beyit.). Cem Behar, Abdiilbaki Nasir Dede’nin III. Selim’i 6vdiigi siirlerin igeriginde
o6nemli bir farklilik oldugunu belirtir. Behar’in tespitlerine gore Abdiilbaki Nasir Dede, III. Selim’i
reformcu kisiliginden ziyade “hiiner” ve sanatlara yaptig1 patronluk yoniiyle vmiistiir. Bkz. Cem Behar,
Kadim ile Cedid Arasinda, Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 2022, 175.
1243 Bryik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”, 14.
1244 Bryik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”, 14.
1245 Bryik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”, 91.

353



Divan’inda yer alan bu miifretlerde Nasir Dede, Yenikapt Mevlevihanesi’nde sultana
daima dua edildigini belirtir. Nasir Dede’nin Sultan Selim’e sunmak {izere tasarladigi
siirin pargalar1 gibi duran bu beyitler, sairin edebi eser lizerinden tarikatin temsil edildigi
mekan1 ve sultana bu mekandakiler tarafindan duyulan sadakati gostermek amaciyla

kaleme alinmis izlenimi verir.

Nasir Dede bu yillarda yalnizca III. Selim ile degil ayn1 zamanda dénemin diger
siyasal elitleri ile de siirleri {izerinden iletisime ge¢mistir. Yusuf Ziya Pasa (0.
1232/1817)’min Misir’t 1801 yilinda Fransizlarin iggalinden kurtarmasi ve 1802°de

Istanbul’a gelmesi?*® {izerine yazdig1 kasidede pasanin zaferini;

Bihamdillah bu dem a‘da-y1 dini miilk-i Misr igre

Kirup her yerde semsiriyle kildi nazmini riisva

Yed-i kiiffardan iklim-i Misr’1 kild istirdad

Okudu ndmina sad aferin diinya vii ma-fihat?4’

beyitleri ile dile getiren Nasir Dede, -dergahin postnisini olmadan 6nce- bu vesile ile
sultan disindaki siyasal elitler ile de iletisim kurarak hem kendinin hem de tarikatinin 6ne

¢ikmasini saglamistir, 1248

Ebubekir Dede’nin en kiiciik oglu olan Abdiirrahim Kiinhi Dede de agabeyleri
gibi dergah igerisinde hem musikisinas hem de sair olarak yetismis bir isimdir.

1191/1777-78 yilinda sema mesk eden?*® Kiinhi Dede, dergahta kudiimzenbas1 gorevini

1246 yysuf Ziya Pasa ve Misir seferi hakkinda bilgi i¢in bkz. Kemal Beydilli, “Ytsuf Ziya Pasa”, DI4 c.44
iginde, (Istanbul: TDV Yay, 2013), 35.
1247 Byyik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”, 31. Nasir Dede, Yusuf Ziya Pasa’ya ayn1 vesile ile bir baska
kaside daha sunmustur. Bkz. Biyik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”, 37-39.
1248 Nasir Dede, Yusuf Ziya Pasa ile ayn1 sefere giden Gazi Hiiseyin Pasa’y1 da tebrik eden bir kaside
kaleme almistir. Bkz. Biyik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divami”, 33-37.
1249 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 61.

354



icra etmistir.}?® Esrar Dede, kendisi ile ayn1 dénemde Istanbul Mevlevi muhitinde
bulunan Kiinhi’den tezkiresine kaydetmek iizere siir istemistir.’>>* Esrar’in bu talebi,
Kiinhi’nin yasadig1 dénemde musikisinasliginin yani sira Istanbul Mevlevi muhitinde sair

olarak da bilindigini gosterir.

Ali Nutki Dede’nin mesihat yillarinda dergahta yetisen, buraya devam eden
sairlerden Hanif, Vakanuvis Pertev ve Halet Efendi, Mevlevi muhibbi isimlerdir. Bu
isimler diginda kalan sairler ise dergahta yetisen dervisler olmakla birlikte ayn1 zamanda
bulunduklar1 mekandaki edebi ortam igerisinde sair kimliklerini de gelistirmislerdir. Ali
Nutki Dede’nin mesihat yillari; Istanbul Mevlevi muhitinde; -Galata Mevlevihanesi’nde
de ayni yillarda benzer bir durum gosteren- Mevlevi mahfillerine devam eden, burada
yetisen sair sayisinin ciddi anlamda azaldig1 bir zamandan sonra Istanbul’da Mevlevi
tekkeleri ¢cevresinde olugsan edebi muhitin yeniden toparlanmaya basladig1 bir donemdir.
Bu toparlanma siireci; daha 6nce de belirttigimiz gibi Seyh Galib’in hamiliginde, Galata
Mevlevihanesi’nde baslayan toparlanma ile ayn1 zaman araligina denk gelmekle birlikte,
Galata’daki toparlanmanin zemininde de kanaatimizce Ali Nutki Dede’nin dergahta
aldig1 egitim ve daha sonraki siirecte ylriittiigli miirebbiligi ve Seyh Galib’i yetistirmis
olmas: etkilidir. Ali Nutki Dede, bir sair olarak Istanbul Mevlevi muhitinde yetistirdigi
dervigleri kadar 6ne ¢ikan bir isim olmasa da III. Selim ile kurdugu iletisim, 6zelde
Yenikap1 mahfilinin, genelde ise Istanbul Mevlevi muhitinin yiikselisinin temellerini

atmistir.

Nutki Dede’nin miirebbiliginin yan1 sira bu donemde dergdhta yetisen ve

kendisinden sonra seyhlik makamina gelen kardesi Abdiilbaki Nasir Dede’nin, daha

1250 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 263. Kiinhi Dede’nin musikisinaslig1 hakkinda detayli bilgi
i¢in bkz. Erdemir, Anadolu Sahasi Musikisinas Tiirk Sairleri, 267-268. Thtifalci Mehmet Ziya, Yenikap:
Mevlevihanesi, 130-132. Esrar Dede de seyh hakkinda bilgi verirken sairliginden ziyade musikiginashgi
tizerinde durmustur. Bkz. Esrar Dede, TezKire-i Su ‘ard-y1 Mevieviyye, 263-264.
1251 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 264.

355



dergahta dervis iken yazdig1 manzumelerin ve Mendkibii I-Arifin’i terciime etmesinin de
bu yillarda dergahtaki sair sayisinin artisina katki sagladigi sdylenebilir. Zira Abdiilbaki
Nasir Dede, bu donemde dergahta seyh olmasa da Ebubekir Dede’nin oglu ve Ali Nutki
Dede’nin kardesi olmasi dolayisiyla bir otoriteye ve karizmaya sahip olmus olmalidir.
Mensubu oldugu aile baglarinin yani sira edebi iiretimde bulunan ve bu iirlinleri, yalnizca
kendi tarikatina hitap etmek tlizere degil ayn1 zamanda siyasal elitlere de sunabilen Nasir
Dede, agabeyi Ali Nutki Dede doneminde Yenikapt Mevlevihanesi’nde gelisen edebi

mahfilde yetisen ve buraya devam isimlerin artmasini saglamstir.

Ali Nutki Dede’nin vefatin1 “Birdderim es-Seyh Ali Dede Efendi’nin vefat, sene,
1219. Seb-i Pengsenbe, rabi‘-i mah-1 Cemaziye’l-evvel, Temmiizun yigirmi sekizinci
gicesi saat {i¢ii gecerek vefat eyledi.”?? kayd: ile bildiren Abdiilbaki Nasir Dede,
agabeyinin vefatindan iki hafta kadar sonra 16 Cemaziye’l-evvel 1219/23 Agustos 1804

tarihinde Celebi Hact Mehmet Efendi tarafindan Yenikap1 seyhligine getirilmistir.*?>3

3.2.3. Abdiilbaki Nasir Dede Donemi (1804-1821)

Ali Nutki Dede’nin vefati ardindan Yenikapr seyhligine getirilen Nasir Dede,
babas1 Ebubekir Dede ve agabeyi Ali Nutki Dede’den farkli olarak bir Divdn
olusturabilecek kadar siir kaleme almistir. Yenikap1 seyhi olmadan 6nce de dergihta
sairligi ile 6ne ¢ikan bir isim olan Abdiilbaki Nasir Dede’nin mesihatinin ilk ti¢ yili I11.
Selim donemine gelmistir. Dervisligi déneminde sultana Terciime-i Mendkibii’l-Arifin
eserini sunan Nasir Dede, mesihate gegmeden dnce donemin patronu ile iletisim kurmus
bir isimdir. Nasir Dede’nin hem kendisinin bir sair olmas1 hem de donemin siyasal eliti
ile iletisim kurarak dergdhin patronaj agi igerisinde kalmasimi saglamasi, Yenikapi

Mevlevihanesi’'nin bir edebiyat mahfili olarak da Istanbul Mevlevi muhitinde yer

1252 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisdn, 107. Ali Nutki Dede’nin vefatina Siiriri de iki adet tarih
dﬁsﬁrmﬁstﬁr: Bkz. Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisdn, 143.
1253 Kiiciik, Istanbul Mevlevihdneleri, .1, 126.

356



almasini saglamistir. Ancak Abdiilbaki Nasir Dede’nin bahsedilen bu yonlerinin yanisira
dergahta hami kimligi ile 6ne ¢ikmasi ve dervislerini siir yazmaya tesvik etmis olmasi,
onun doneminde dergahin bir edebiyat mahfili olusunda rol oynayan temel etkendir.
Seyhin sair dervisler ile olan iletisimi ve hamiligi hakkinda; Safayi Ali Dede’nin siir
yazdigin1 gordiigii sirada verdigi tepki Abdiilbaki Nasir Dede’nin dergahta siirle ugrasan
isimleri destekledigini gosterir. Safayi Dede’nin Divdn’inin dibacesinde yer alan kayitlara
gore, Safayi’nin siir yazdigin1 géren Nasir Dede, hem dervisine Safayi mahlasini vermis

hem de siirlerini bir Divdn’da toplamasini tavsiye ederek, %>

manzumelerin kaybolmasini
onlemistir. Seyhin bu tavri ayn1 zamanda Safayi Ali Dede’nin siirlerini okudugunu ve bir
elestiriye tabi tuttugunu da diislindiirmektedir. Nasir Dede’nin Safiyi’ye yaklasimi,
Galata Mevlevihanesi’ndeki seyhligi doneminde dergahta pek ¢ok sairin yer aldigi Adem

Dede’nin, dervisi Arzi’ye mahlas vermesi ile benzerlik gosterir.

Abdiilbaki Nasir Dede’nin yukarida alintilanan miifretlerinde ve Kemal Ahmet
Dede i¢in yazdigi bir methiyenin birkag beytinde, dergahin mekansal olarak ovgiisiine
yer vermis olmasi, buraya kadar olan sair seyhlerden Nasir Dede’yi farkli kilmaktadir.
Nasir Dede’nin dergahin ilk seyhi Kemal Ahmet Dede’yi 6verken asagidaki beyitlerde
kullandig1 ifadeler, seyhin 6zelinde dergahin da muteber olusuna yapilan bir vurguyu

icermektedir:

Sitanbul ehline hacata zat1 bir Yefikapu

Acilmig savb-1 Bari’den hiiveyda lutf-1 Rahman’1

O sah-1 ma‘nevinifi dergehinde bunca muhlisler

1254 Nasir Dede ile Safayi Ali Dede arasinda gegen bu olay, Divdn 'in dibacesinde su sekilde kaydedilmistir:
«... tekmil-i hizmet-i ‘aliyyede dergah-1 Bab-1 Cedidde hiicre-nisin iken es-Seyh ‘Abdii’l-baki Ibnii’s-Seyh
Seyyid Ebl Bekr-i veli ba‘z1 eg‘ar-1 ‘dcizdnem manzir-1 serifleri oldukda Safdyi mahlasim ‘indyet idiip
“Miyan-1 ehibbada yada ba‘is olunur, bir yere cem® idiip bir divange tertib eyle” diyii buyurdular.” Bkz.
Safayi Ali Dede, Divdn, haz. Ramazan Ekinci, (Ankara: Gece Kitapligi, 2016), 45.

357



Ne demdir ta kiyAmet ‘ays-saz-1 ciid u ihsani*?®

Yenikap1 Mevlevihanesi’nde sairleri edebi liretime tesvik ettigi ve ayni zamanda
bu mekanin dvgiisiine siirlerinde yer vererek dergdhinin prestijini edebi sdylemlerine
tastyan Nasir Dede, hiicrenisin oldugu donemden itibaren devrin siyasal elitlerine hitap
ettigi gibi bunu seyhliginde de siirdiirmiistiir. Tahta c¢iktiktan sonra dergahtan
yardimlarini esirgemeyen ve tamir ettirilmesini saglayan II. Mahmut’a bir tesekkiir
kasidesi'?®® yazmis olmas1 Nasir Dede’nin kendi edebi iiriinlerini kaleme alirken aym
zamanda siyasal elitlere de hitap etme amacinda oldugunu kanitlar. Abdiilbaki Nasir

Dede’nin Mevlevilerin sahip oldugu vasiflar1 6vdiigii bir gazelinde gegen,

N’ola meclislerinde kalsa sahan bir meges-asa

Edep ta'vizini her bar hamil Mevlevilerdir

Sipihre Nasira naz eylemeyiip minnet-kesi olmaz

Tevekkiil-pise dervisan-1 kimil Mevlevilerdir?®’

beyitlerindeki sdylemi, seyhin doneminde dergahi siklikla ve rastgele giinlerde ziyaret
eden II. Mahmut ile arasinda gecen ve seyhin, sultandan padisah kimligi ile degil de
Mahmut Efendi olarak dergdha gelmesini rica ettigi anlatida takindigr tavri
yansitmaktadir. Bu anlatiya gore dergaha gelen sultan i¢in diizenlenen tesrifata ve
ardindan dervislere verilen atiyyelere cani sikilan Nasir Dede, dervislerin diinyaperest
olmamalar1 ve dergahtaki asil varlik nedenlerini unutmamalari i¢in II. Mahmut’tan sultan

kimligi ile degil de Mevlevi muhibbi biri olarak dergaha devam etmesini istemistir.2°®

125 Byik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”,41-42.
125 Byyik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”, 42-44.
1257 Bryik, “Abdiilbaki Nasir Dede Divan1”, 77.
1258 Gplpinarli, 100 Soruda Tasavvuf, 162-165.
358



Abdiilbaki Nasir Dede’nin hem sairligi hem de bu yetenegini ayn1 zamanda
siyasal elitlerle kurulacak bir iletisim kanalinda kullanmasi, onun déneminde dergaha,
suaradan isimlerin devam etmesini saglamistir. Dergahta hami kimligi 6ne ¢ikan bir dini
onder oldugu anlasilan Nasir Dede’nin seyhligi doneminde Yenikapi’ya devam eden
isimler sunlardir: Muvakkitzade Pertev, Halet Efendi, Kececizade izzet Molla, Ismail
Dede Efendi, Mehmet Nebil Bey (6.1819), Mustafa Safvet Efendi (6.1847), Ziver Pasa

(6.1862-63), Vasfi (6.1279/1862),1%° Safayi Ali Dede (6.1834 sonrasi).

Nasir Dede doneminde dergdha devam ettigini tespit ettifimiz suaranin bir
kisminin ayn1 zamanda Galata Mevlevihanesi’ne de devam eden isimler oldugu goriiliir.
Halet Efendi, Kececizade ve Mehmet Nebil Bey, Mevlevi tekkelerinin olusturdugu edebi
mubhit icerisinde her iki mekanda da aktif isimlerdir. Ali Nutki Dede doneminde dergaha
gelen Halet Efendi, Nasir Dede’nin mesihat yillarinda da dergdha devam etmistir. Defter-
i Dervigan’da Abdiilbaki Nasir Dede’nin doneminde dergahin gegirdigi tamirat esnasinda
Halet’in orada bulundugu kayithdir.!?®® Bu devamliligin, Ali Nutki Dede déneminde
belirttigimiz gibi, edebi eserler lizerinden -en azindan Halet Efendi Divdnge 'sinden- takip
etmek pek miimkiin degildir. Ancak Halet Efendi’nin patronaji dahilinde Istanbul
Mevlevihaneleri ile olan iletisiminin arttigini tespit ettigimiz Kececizade’nin siirlerinde,
bu mabhfil ile olan temaslarin izleri goriiliir. Izzet Molla, Ziver’in asagidaki beyitlerinden
anlasildigina gore mekandaki siir meclislerine dahil olan ve burada iistat kabul edilen bir

sairdir:

Dergeh-i Monla’da erbab-1 safaniii pey-revi

Olsa layik Zivera bir ndy bir ben goniil

1259 Vasfi’nin dergdha devami, Vasfi’nin musikisinaslig: ile ilgilidir. Sair bu dénemde dergahta musiki
dersleri veren Ismail Dede Efendi’nin ders halkasina katilmistir. Bkz. Erdemir, Anadolu Sahas: Musikisinas
Divan Sairleri, 476. Sairin dergahtaki devamliligina ve sairlerle olan iliskisne dair detayli veriler olmadigi
i¢in metin icerisinde ayrica zikredilmemistir.
1260 Bkz. Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisdn, 305.

359



Hazret-i ‘Izzet Efendi kim odur sadr-1 ‘ulim

Eyleyen her dem sena bir ben bir nay goniil'?®*

Ziver, dergahtaki mecliste bir otorite olarak gérdiigii izzet Molla hakkinda yazdig

methiyede sairi tistad kabul ettigini su beyitlerle dile getirir:

Kerem-penah-1 hidiva edib-i piir-hiinera

Eya siihan-ver-i danis-feza-y1 bende-nevaz

Cihan-1 nazma senifi gibi bir dahi gelmez

Ne giine devre kiyAm itse ¢arh-1 da’ire-saz'%52

Dergahta bir iistad olarak kabul gordiigii anlasilan Kegecizade izzet Molla’nmn,
mekan ve bu mekanda yer alanlar ile ilgili olan tarih manzumeleri; mekanin tamiri,

mekanin hamisi olan Nasir Dede’nin vefati11263

ve ayni zamanda bu hami ile zamaninda
ters diistiigii i¢in dergahtan ayrilan Sahih Ahmet Dede i¢in yapilan tiirbe hakkindadir.
Kececizade nin, patronlari olan II. Mahmut’un ve Halet Efendi’nin destekledigi dergdhin
tamirine diislirdiigli iki adet tarih (1232/1816-17), sairin mekana edebi liriinleri ile yaptig1
katkiy1 gostermesi bakimindan 6nemlidir. Defter-i Dervisan’da semahane ve tekke kapisi
lizerine tamammin yazildig1 anlasilan asagidaki beyitler, izzet Molla’nin Nasir Dede
doneminde dergaha devam ettigini ve siirlerinin dergahta herkesin gorebilecegi bir yere

yazilacak kadar muteber gorildiiglinii gostermektedir. Ayrica Ozellikle semahane

kapisina yazilan tarih manzumesine, dergahi tamir ettiren II. Mahmud’un adinin siir

1261 7iver Pasa, Divdan ve Miinse’dat, haz. Prof. Dr. Mehmet Arslan, (Sivas: Cumhuriyet Universitesi Yay.,
2009), 288.
1262 73ver Pasa, Divdn ve Miinse at, 142.
1263 By tarih kitasma tezimiz igerisinde yer verilmemistir. Manzume i¢in bkz. Sahin, “Kececi-zade Izzet
Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazin-1 Asar”, 286.

360



boyunca redif olarak kullanilmis olmasi, manzumelerin sultana hitap edebilmesi yonii ile

de Izzet Molla’y1 dergah i¢in nemli bir isim haline getirmektedir.

Sema‘hane-i serif kapusu iizerinde olan tarihin tarih beyti:
Envar-1 Sems-i Tebriz tarthim etdi lebriz

Devr-i semaya dondii bab-1 sema‘hane (sene 1232)

Tekye kapusi iizerinde olan tarihin tarih beyti:
Mevlevihaneye izzet dedi pirim tarih

Yapdi bu dergehi Sultin-1 cihAn Han-1 Mahmid (sene 1232)264

Izzet Molla’nin, Yenikapi Mevlevihanesi’nde Ebubekir Dede’nin ogullarinin
yetismesinde emegi bulunan Sahih Ahmet Dede’nin kabrinin Halet Efendi tarafindan
tamir ettirilisine disiirdiigii tarih, Nasir Dede’nin ters diistiigii bir ismin tiirbesine

yazilmasi dolayistyla dikkat cekicidir.'?%

Kudretullah Dede’nin babasi olan Sahih Ahmet Dede, Mehmet Ziya’nin verdigi
bilgilere gore Abdiilbaki Dede’nin seyhligi doneminde dergahta bulunan Numan adh
dervise seyyah verilmesi iizerine seyh ile Sahith Ahmet Dede’nin arasi agilmis ve bunun
{izerine Sahih Ahmet Dede dergihtan ayrilmistir.!?%® Defter-i Dervisan’da yer alan
“Ammizademiz Asgibasi Ahmet Dede, mukaddem zevcesi Emine Hatun vefat eyledikde,
haberimiz olmaksiz sikkeli merkadin yanindaki merkadi acdirip zevcesini
defnetdirmis.”*?®" kaydi da Sahih Dede ile Nasir Dede arasindaki gerilimin yansimasidr.

Ancak Kececizade’nin, devam ettigi ve siirlerinin dergahta herkesin gorebilecegi yerlere

1264 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisdn, 329. Bu tarih metinleri, izzet Molla’nin Bahdr-1 Efkdr adim
verdigi Divan’inda yer almaktadir. Bkz. Sahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve
Hazan-1 Asﬁr”, 157-158, 155.
1265 Nasir Dede, Defter-i Dervigdn’da Sahih Ahmet Dede’nin vefatini, kabrinin nerede bulundugunu ve
[zzet Molla’nin yapimina tarih diisiirdiigii tiirbenin yapilisin1 kaydetmektedir. Ancak bu olaylar1 anlatirken
kullandig1 dilden, seyh ile Sahih Dede arasindaki gerilim anlasilmaktadir. Bkz. Abdiilbaki Nasir Dede,
Defteri Dervisan, 137.
1266 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 122.
1267 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisan, 387.

361



yazildig1 bu mekanin hamisi ile yollarin1 ayiran bir ismin tiirbesinin tamamlanmasina

diisiirdiigii tarihler,'?%® zellikle de bu tarihlerin birinde gegen asagidaki beyit:

Ciimle keramatina iste bu biirhan yeter

Meshedi tarihidiir tiirbe-i Asc1 basi (1235)1269

Izzet Molla’nin devam ettigi mahfile, meydan okuyucu bir tavirindan ¢ok, patronu Halet
Efendi’ye olan sadakati ile ilgilidir. Bu yonii ile bakildiginda, aslinda Mevlevi
mabhfillerine devam eden muhip sairlerin dergdh ile olan iletisiminde, tarikat ve
dolayisiyla mekan ile olan baglarindan ziyade, patronlarinin aldiklari tavra gore edebi

eser Uretiminde bulunduklar1 sdylenebilir.

Galata Mevlevihanesi’ne devam ederken ayni zamanda Yenikapi mahfilinde de
yer aldigini tespit ettigimiz bir baska isim ise Mehmet Nebil Bey’dir. 1210/1795-96
yilindaki riiisuna Seyh Galib’in tarih diisiirdiigii*?’”® Nebil, Yenikap1 Mevlevihanesi’nde,
biiyiik atas1 Naili Pasa’nin kiz1 Akile Hanim’dan itibaren devam ettirilen bir aile gelenegi
olan Mevlid ve Miraciyye okutma uygulamasini 1230/1814-15 yilinda devam
ettirmistir. >’ Nebil’in siirlerinde ya da hakkinda bilgi veren kaynaklarda bu dergiha
devam ettigine dair kesin kayitlar bulunmamakla birlikte hem aile gelenegi olan ve edebi
eserlerin litlirjik malzeme olarak kullanmildig1 toérenlerin devamini saglamasi hem de
sairin, 16 Cemaziyelahir 1235/1 Mart 1820 yilinda Misir’daki vefatin1 Nasir Dede’nin

Defter-i Dervigan’a kaydetmesi,*?’2 Nebil’in bu mekan ile olan baglarini gostermektedir.

Safayi Ali Dede dergahta yer alan, Yenikapi’da hiicregiizin olan bir baska sair

dervistir. Istanbul’a gelmeden &nce Konya Asitanesi'nde bulunan sair, Defter-i

1268 Sahih Ahmet Dede’nin tiirbesinin tamamlanigina dair diisiiriilen ii¢ adet tarih i¢in bkz. Sahin, “Kegeci-
zade izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 257-258.
1269 Sahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlart: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 258.
1270 Tagtan, “Seyh Galib ve Yayimlanmamus Siirleri”, 2846.
1271 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisan, 289.
1272 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisan, 383.
362



Dervigan’daki kayitlara gore, 23 Rebiulevvel 1221/10 Haziran 1806’da Yenikap1
Mevlevihanesi’ne gelmistir.’?”® Dergahta imam, semazenbasi, meydanci, asirhan ve
duacilik gibi pek ¢ok farkli gorevi’?’* yerine getiren Safiyi Ali Dede, nesve olarak
Yenikap1 Dergahi’nin iigiincii seyhi Sabuhi Ahmet Dede’ye benzer tarzda siirler kaleme
almustir. Divdn’indaki “Muhammes Mersiye Der-Hakk-1 Selatin-i Miikerremeyn-i Habib-

i Huda”*?™ baslikli siirindeki soylem tarzinda ve terci-i bendinde yer alan asagidaki

misralarinda da yine Sabiihi etkisi hissedilir.

Sanma ey dil seni ol mah-lika itdi esir
‘Irk-1 tahir nesl-i pak ehl-i vefa itdi esir
Seni ol nahnii kasemndda rza itdi esir

Hamdii li’lldh afia kim Al-i ‘aba itdi esir!?’8

Ayrica, sairin tarihleri icerisinde, yasadigt donemden once Yenikapt Mevlevihanesi
seyhligi yapan isimler arasinda, Sabthi’nin vefatina 6zellikle tarih diigiirmiis olmasi,
Safayi’nin siirlerindeki Sabiithi Ahmet Dede etkisini agiklamaktadir. Safayi Ali Dede’nin
Mevlevi irfan mubhiti igerisinde etkilendigi bir isim oldugu anlasilan Sabuhi’nin Yenikap1
seyhligi yapmis olmasi, kanaatimizce sairin Istanbul Mevlevihaneleri icerisinde neden
Yenikap1’y1 sectigini agiklamaktadir. Nasir Dede’nin tesviki ile siirlerini bir araya getiren
Safiyi’nin manzumeleri arasinda aym1 donemde dergiha gelen isimlere yazdig1 nazire'?’’

ve tahmisin bulunmasi, Nasir Dede doneminde dergahta canli bir edebi hayatin oldugunu

diisiindiirmektedir. Mustafa Safvet Efendi’nin gazeline yazdigi

1273 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisan, 111.

1274 Sairin bu gorevlere getirilis tarihleri ile ilgili bkz. Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervigdn,149, 237,
263.

1275 Siirin tamamu igin bkz. Safayi Ali Dede, Divdn, 54-55.

1276 Safayi Ali Dede, Divdn, 69.

1277 Sairin Divan’inda Hoca Nes’et’in “ben bilirim” redifli gazeline yazdig1 nazire, Safiyl doneminde
Istanbul Mevlevi mahfilllerini besleyen bir baska mahfil olan Hoca Nes’et mahfili ile iletisim halinde
oldugunu ve burada {iretilen siirlerden haberdar oldugunu gosterir. Nazire i¢in bkz. Safayi Ali Dede, Divdn,
138-139. Zemin siir i¢in bkz. Ogras, “Hoca Nes’et Divan1 (Inceleme ve Tenkidli Metin)”, 284.

363



Zebaniii diir nisar itse gerek tab‘-1 beligifile
Tuhaf-efsan hamen hasre dek tab ‘-1 beligifile
Safayi feyz-yab olsa ne sek tab‘-1 beligifile
Sezadir iftihar itse felek tab“-1 beligifle

Fiirig-1 mah-1 nazmifi giin gibi Safvet cihan tutmus'?’®

bendi ile biten tahmisi bu kanaatimizi giiglendirmektedir.

Safayi Ali Dede’nin dergéah igerisindeki bazi olaylara da tarih diisiirdiigi
manzumeler i¢erisinde Hasim adli bir ismin sakal birakmasina yazdigi alt1 beyitten olusan
tarih kitas1'?’® dikkat g¢ekicidir. Zira Seyh Galib Divin’inda sik¢a yer alan bu tarz
manzumeler, Yenikapt mahfilinde yetisen sairler tarafindan iiretilen siirlerin benzer

tarzda ve temalarda olduklarini gosterir.

Ali Nutki Dede doneminde, Seyh Galib’in siitoglu olmasi dolayisiyla babasinin
vefatinin ardindan dergah seyhi tarafindan manevi evlat olarak kabul edilen Ziver,?®
cocukluk yillarinda dahil oldugu bu mekan ile baglarin1 ve Mevlevihaneye devam eden
kisiler ile 1iliskilerini, Nasir Dede ve sonraki seyhler doneminde kaleme aldig:
manzumeler ile dile getirmistir. Ziver’in siirlerinde Yenikapt Mevlevihanesi’nin
tamirleri, dergdhin eski seyhleri, patronu Halet Efendi ve yine onun sairlerinden
Kececizade ile iligkisi, dergahta Mesnevi dersine talip olusu gibi detaylar yer alir.
Kaynaklarin verdigi bilgiye gore, dergahta yetistigi donemde Halet Efendi ile tanisan sair,
Halet’in katipligini yapmis, hatta patronunun gorevinden azledilip Konya’ya yollandig:

zaman onunla birlikte Istanbul’dan ayrilmistir,'?8!

1278 Safayi Ali Dede, Divdn, 35.
1279 Safayi Ali Dede, Divén, 163.
1280 inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, ¢.5, 2563.
1281 fnal, Son Asw Tiirk Sairleri, c.5, 2563. Fatin, Hdtimetii'I-Eg’dr, 218. Osmanli Miiellifleri’nde Ziver,
Osman Selahaddin Dede’nin miintesibi olarak kayithidir. Bkz. Bursali Mehmed Tahir, Osmanli Miiellifleri,
c.2, 645Bu bilgi dogru olmakla birlikte, Ziver’in Nutki ve Nasir Dede doneminde dergihta olusunu
belirtmemesi dolayistyla eksiktir.

364



Geng yasta Mevlevilige intisap ettigini “Buldum civan iken eser-i feyz-i pir’i
ben”'%82 misrainda dile getiren sair, asagidaki beyitnlerinde Mevlana sevgisini, Dogani
Ahmet Dede’nin ruhaniyeti vasitasiyla 6grendigini ve dergahta dervislerin egitiminde

okutulan Mesnevi dersine talip oldugunu belirtir.

Sikarimdir hiima-y1 ‘ask-1 Monla evc-i kalbimde

Alaldan sahbaz-1 himmeti rith-1 Togani’den!?®3

Mesnevi dersine talib old1 can

Ma‘nevi kesfinde mahremdir goniil*?®*

Ziver Paga’nin dergaha kiigiikliiglinden itibaren devam etmesi, bu mekéna bagliligini
saglayan temel bag olmakla birlikte sairin Yenikap1 mahfiline olan devamliliginda ve bu
cevrede yer almasinda, patronu Halet Efendi’nin de etkisi olmustur. Ziver, bu mahfilde

951285

edindigi manevi kazanimlari, “Ziver mefatihu’l-gayb vardir Yeiii Kapu’da misrainda

dile getirirken aym zamanda burayr “der-i devlet”'28®

olarak niteler. Sairin asagidaki
beytinde ise Mesnevi ile 6viinmek, her iki diinyada da Mevlevilerin kazanim saglamasina

vesile olan bir durum olarak ortaya ¢ikar.

Fahr-1 kitdb-1 Mesnevi-i Ma‘nevi ile

Gelmekde devlet-i dii-sera Mevlevilere?8’

Sairin biitlin bir i¢ alemini terbiye eden bu mekan, ayn1 zamanda patronu Halet

ile kendisini tanmistiran mekan olmasi yOniiyle onemlidir. Asagida verilen beyitten

1282 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’dt, 302.

1283 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’dt, 299.
1284 7iver Pasa, Divdn ve Miinse’at, 281.
1285 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’dat, 234. Sairin bu misramdaki tavri, aym zamanda Ali Nutki Dede’nin
dergahi Kemal Ahmet Dede’nin seyhligi ile irtibat kurarak 6vdiigli misralardaki tavrina benzemektedir.
1286 7iver Pasa, Divdn ve Miinse at, 327.
1287 7iver Pasa, Divdn ve Miinse Gt, 342.

365



anlasildigi tizere, Halet Efendi de Ziver gibi, Mevlevilik —dergah ile iligkileri- sayesinde

rifat bulan bir isimdir.

Monla-y1 Ram’a hiirmeti itdik¢e buldi rif*ati

Her bir veliden himmeti ald1 o zat-1 muhterem?!?

Ziver’in dergaha olan devamliligini ele alirken, yalnizca sairin kendi gegmis yasantisini
ve Halet Efendi ile olan baglarmi degil, donemin sultanlar1 ile olan etkilesimini de
1289 .

zikretmek gerekir. Ziver Paga, Abdiilbaki Nasir Dede’nin ovgiilerine konu olan

Mahmut’un dergaha yaptirdig1 tamirleri bilmekte ve bu durumu soyle dile getirmektedir:

Yapup ‘ali binalar miilke virdi diirlii zinetler

Miicedded oldigin bildirdi bu asar-1 ‘umrani

Harik i¢re yanan cami leri tecdid idiip simdi

Cahim-i gamdan azad itdi cimle ehl-i Tman1

Felek tennure-plis olmus du‘a-hanidir ol sahiii

Giirtth-1 Mevleviye ideli lutf-1 firavani'?%

Ziver yalnizca II. Mahmut’un dergdha yaptirdig: tamirler ile ilgili manzumelerle sultana
hitap etmemistir. 26 Rabiulahir 1230/7 Nisan 1815°te, II. Mahmut doneminde heniiz

dokuz yasinda bir cocukken, birgok Mevlevi dervisi ile Istanbul’a gelen Mehmet Said

1288 7iver Pasa, Divin ve Miinge’dt, 144. Ziver, Halet Efendi’nin “hususunda” redifli gazeline yazdigi
tahmisin, bentlerin birinde, Halet’i yine Mevlevi muhibbi olmasi dolayisiyla su misralarla 6ver; “Giirtth-1
Mevlevi’nifi bir muhibb-i dil-pesendidir/Miisellem hiisn-i ahlak: ricalifi ser-biilendidir”. Ziver Pasa, Divdin
ve Miinge’dt, 748. Ziver ayrica Halet Efendi’nin Divangesi’nin 1258/1842 yilinda basilmasina da tarih
distirmistiir. Bkz. Ziver Pasa, Divan ve Miinge’at, 469.
1289 Apdiilbaki Nasir Dede nin II. Mahmut igin kaleme aldig1 bir kaside 6gnegi igin bkz. Biyik, “Abdiilbaki
Nasir Dede Divam”, 42-44.
129 7iver Pasa, Divdn ve Miinse’at, 97. Bu tamirlerden birine sair “Ziver Giiher-ves ¢ikd: bir tarih geng-i
hameden/Kild1 iki kerre bind bu hén-kahi sehriyar” tarihini dgslirmiistiir. Bkz. Ziver Pasa, Divan ve
Miingedt, 396.

366



Hemdem Celebi’nin tesekkiirlerini sultana ileten isim de Ziver’dir. Defter-i Dervisdn’da

1291

detayli bir sekilde bahsedilen bu ziyaretten sonra Hemdem Celebi’nin dilinden,

1292

padisaha ve valide sultana arz-1 hallere yazdig iki adet kita*“”* ile Ziver, Mevlevilerin o

donemde hiikiimdara hitap etmesinde de arac1 olmustur.*?%

Ibnii’l-Emin’in verdigi bilgilere gore Nasir Dede’nin dervislerinden olan ve
dergaha olan baglilig1 nedeniyle bu mekanin hamusanina defnedilen Mustafa Safvet
Efendi?®®* de Nasir Dede déneminde Yenikap: mahfiline devam eden suard arasinda
sayilabilir. Asagida Safayi Ali Dede tarafindan gazeline yazilan tahmisten alintilanan

bent, Safvet’in dergahtaki sairler ile olan etkilesimini gosterir.

Zebanmi diir nisar itse gerek tab’-1 beligifile
Tuhaf-efsan hameii hasre dek tab“-1 beliginle
Safayl feyz-yab olsa ne sek tab-1 beligifle
Sezadir iftihar itse felek tab'-1 beligifle

Fiirig-1 mah-1 nazmifi giin gibi Safvet cihan tutmus!?®

Safayi Ali Dede’nin, Safvet’den etkilenmesinde ayni mahfile devam etmelerinin yan sira
her iki sairin de mesrep olarak birbirine benzemesi de etkili olmustur. Osmanli
Miiellifleri’nde yer alan asagidaki beyitlerde Safvet’in, Sah-1 velayet sevgisini dogrudan

dile getirmesi, Safayi ile Safvet’in, siirlerinde tarz olarak benzestiklerini gosterir.

Aglasin iki gézlim agr-1 Muharrem askina

1291 Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisan, 289.
1292 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’dt, 814.
1293 Hemdem Celebi ve dervislerinin Istanbul’a yaptiklar1 ziyaretten sonra II. Mahmut’un Celebi’ye yaninda
gelen dervig grubuna verdigi hediyeler le ilgili detayli kayitlar Defter-i Dervigdn’da kayithidir. Bkz.
Abdiilbaki Nasir Dede, Defter-i Dervisan, 289, 291. Yiicer, Anadolu Toplumunda Tasavvuf (19.Yiizy1l),
691.
129 Tbnii’l-Emin, Mahmud Kemal Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, haz. Ibrahim Bastug, (Ankara: AKM Yay.,
2002), c.4, 2042. Mehmet Samsakg1, 19. Asir Mevievi Sairi Galatali Safvet ve Ibniilemin’in Kemalii’s-
Safvesi, (Istanbul: Hiper Yayin, 2021), 27.
129 Tahmis igin bkz. Safiyi Ali Dede, Divdn, 84.

367



Gonliimii mihrinle yandir mah-1 matem askina

[ltifat et Safvet’e Sibteyn-i Ekrem askina

Dergeh-i ihsanina geldim dahilek ya Ali*?%

Ziver ise Safvet’e yazdig1 nazirelerden alintilanan asagidaki beyitlerde sairi su sekilde

over:

Bu gazel Safvet-i iistada olunsun ihda

Saykal-i tab‘-1 komaz zerre gubar ayinede!?®’

Sebiiy-1 ihticaca perde itmis bezm-i ‘isretde

Goriilmez duht-i rez olsa piyale iceden ince

Cenab-1 Safvet’i tanzire Ziver eyle himmet kim

Odur siret viren sihr-i helale inceden ince

Hiinerle velvele endaz-1 séhret oldilar Rim’a

idenler nale Mevlana Celal’e inceden ince!?%

Hem Ziver’in hem de Safayi Ali Dede’nin Safvet’in siirlerine nazire ve tahmis yazmalari

bu donemde dergdhta Safvet’in diger sairleri etkileyen bir isim oldugunu ortaya

koymaktadir. 2%

129 Byrsali Mehmet Tahir, Osmanli Miiellifleri, c.2, 714.
1297 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’dt, 330.
1298 7iver Pasa, Divdn ve Miinse’dt, 328.
1299 Safvet’in Mevlevilik ile iliskisi yalnizca Istanbul Mevlevi muhitini meydana getiren mahfillere olan
devamliligi ile degil aym1 zamanda Farsca ders aldig1 Siileyman Fehim Efendi’den Mesnevi okumasi ve
Mesnevi sarihi olan Ismail Ferruh Efendi’nin konagma devam etmesi ile de iliskilendirilmistir. Bkz.
Samsake1, 19. Asir Mevlevi Sairi Galatali Safvet ve Ibniilemin’in Kemdlii’s-Safve si, 18.

368



Abdiilbaki Nasir Dede’nin mesihat yillari, agabeyi Ali Nutki Dede’nin seyhligi
doneminde oldugu gibi, dergahta canli bir edebi hayatin oldugu yillardir. Bu yillarda
dergahtaki edebi hayat ile ilgili en canl tablolar ise kiigiikliiglinden itibaren dergahta
yetisen Ziver’in siirlerinde bulunur. Dergahtaki edebi hayatin canli bir sekilde devam
etmesinde Nasir Dede’nin sairligi ve sair olan isimleri desteklemesi; ayni1 zamanda devrin
sultanlar ile kurdugu iletisim de etkili olmustur. Nasir Dede, Ali Nutki Dede’nin mesihat
yillarinda dénemin patronu III. Selim ile kurdugu iletisimi, II. Mahmut doneminde de
stirdiirmiistiir. Seyhin bu yonii sayesinde de dergahtaki edebi hayatin canliligi devam

etmistir.

Nasir Dede’den sonra dergahin postnisinligine tayin edilen Recep Hiiseyin
Hiisnii Dede babasinin vefatini su ifadelerle kaydetmistir: “Vefat-1 pederim, velini‘metim
Seyyid Seyh Abdiilbaki Dede Efendi, ... fi 20 Cemazeyilevvel sene 1236, yevmii’l-

Cum‘a gicesi si‘at besde intikal-i dar-1 beka buyurmuslardir.”*3%

3.2.4. Recep Hiiseyin Hiisnii ve Abdiirrahim Kiinhi Dede Donemlerinde (1821-1832)
Yenikap1 Mevlevihanesi’ndeki Edebi Durum

Babasinin vefatinin ardindan 2 Cemaziyelahir 1236/7 Mart 1821 tarihinde
mesihatnamesi gelen ve mesihatnamesini, dergahi destekleyen patronlardan olan Halet
Efendi’nin konagindan teslim alinan Recep Hiiseyin Hiisnii Dede, 15 Cemaziyelahir
1236/20 Mart 1821°de postnisin olmustur.}3%! Defter-i Dervisdn’da yer alan bu kayitlara
gore, Nasir Dede doneminde Istanbul Mevlevi muhitinde etkin olan Halet Efendi,
Kudretullah Dede’nin Galata seyhi olmasinda oldugu gibi, Recep Dede’nin de mesihat

makamina gelmesinde de etkili olmustur. Devlet kethiidasinin, Recep Dede’nin postnisin

1300 Recep Hiiseyin Hiisnii Dede, Defter-i Dervigdn, 391. Nasir Dede’nin vefatt m.23 Subat 1821’e denk
gelmektedir.
1301 Recep Hiiseyin Hiisnii Dede, Defter-i Dervisdn, 391. Recep Hiiseyin Hiisnii Dede nin hayat1 hakkinda
detayli bilgi icin bkz. Mustafa Erdogan, “Yenikapt Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir ilave:
Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i Ahval’i”, Tiirk Kiiltiirii ve Hact Bektas Veli Arastirma Dergisi, 47,
(2008): 171; ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 128.

369



olmasindaki etkisi tam olarak bilinmese de Konya’dan gelen mesihatnamenin 6nce Halet
Efendi’ye ulagmasi, onun Yenikapr mahfilinde uzun yillar etkili bir patron oldugunu

gostermektedir.

Seyhlik siirecinde Halet Efendi’nin destegini aldig1 anlasilan Recep Dede’nin,
kaynaklarda sair oldugu ile ilgili bir kayit bulunmamaktadir. Recep Dede’nin bu yonii,
seyhin dergahta gorev yaptig1 dokuz yillik siirecte Yenikapi’ya devam eden sair sayisinin
artmasina engel olmus goriinmektedir. Ancak Nasir Dede doneminde dergdha devam
eden Ziver®®2, Safayi Ali Dede, Safvet, Kegecizade izzet Molla, ismail Dede Efendi gibi
isimlerin vefat tarihleri goz 6niine alindiginda, bu isimlerin zamaninda da dergaha devam
ettigi sdylenebilir. izzet Molla’nin, Recep Hiiseyin Hiisnii Dede’nin seyh olusuna tarih
disiirdiigi asagidaki kitadan, bu donemde sairin dergdha devam ettigi ve mekan ile

iligkisini siirdiirdiigii anlasilmaktadir.

Simdi sad itdi necl-i muhteremi
Akidup ¢esm-i esk-riziim seyh
Dedegan ‘Izzeta didi tarih

1y 1303

Old1 Hiisni Dede ‘aziziim sey

2

Dergahta dokuz yil seyhlik yaptiktan sonra 1245 yili Ramazan aymin baslarinda (Mart
1830) vefat eden!3® Recep Hiisnii Dede’nin yerine Yenikap: seyhligine Abdiirrahim

Kiinhi Dede ge¢mistir.

1302 7iver’in Recep Hiisnii Dede’nin mesihat yillarina denk gelen 1822-1825 yillar1 arasinda Istanbul’dan
uzaklastirildigr bilinmektedir. Yenikap1 mahfiline devam ettigi yillarda temas kurdugu sairler ile ilgili
detaylar ve dergah ile ilgili olaylar hakkinda siirlerinde bilgiler veren Ziver’in, Recep Hiisnii Dede
déneminde dergiha devam edisi bir siire kesintiye ugramis goziikmektedir. Ziver’in Istanbul disinda Konya
ve Balikesir’de bulundugu bilgisini Ibnii’l-Emin vermektedir. Bkz. Inal, Son Asi Tiirk Sairleri, ¢.5, 2563.
1303 Sahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlart: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 257.
1304 Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.5, 239. Erdogan, “Yenikapt Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir ilave:
Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i Ahval’i”, 171. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevievihanesi, 128.
370



Ebubekir Dede’nin en kii¢iik oglu olan Abdiirrahim Kiinhi Dede, Esrar Dede’nin
tezkiresini kaleme aldigi donemde, Yenikapt Mevlevihanesi’nin kudiimzenbasidir ve
dergahta, III. Selim’in musahibi Vardakosta Ahmet Aga’yr ve Galata Mevlevihanesi
kudiimzenbas1 olan Dervis Mehmet’i yetistiren isimdir.**® Kaynaklarda musikisinaslig

ile meshur oldugu kayith olan Kiinhi’nin siirleri, Yenikapi’da seyh olmadan onceki

551306

(13

donemde “... mahal mahal cerd’id-i ihvana Sebt olunmustur. Ancak Kiinhi’nin
kaleme aldig1 edebi iirlinlerin seyhin siyasi otoriteye hitap edebilme ve grup i¢inde one
¢ikma gibi amaglardan ziyade kendisini ifade etmek amaciyla meydana gelen eserler

olduklar1 soylenebilir. Zira Esrar Dede Kiinhi’nin
“Zi asman suhen 4med suhen nehar boved” 3%’

manasini ifade edebilmek icin siir sdyledigini belirtmektedir. Buna gore Kiinhi yasadigi
igsel tecriibeleri aktarmak iizere siir sdyleyen bir isimdir.®® Sair, Yenikap1’da seyh
olmadan Onceki siiregte tercih ettigi edebi iiretim sekline seyhligi siirecinde de devam
etmis olmalidir. Zira Kiinhi’den bahseden ve Esrar Dede sonrasinda yazilan kaynaklar da
seyhin sairligi hakkinda, Esrar Dede’nin verdigi bilgilere benzer bilgileri
vermektedirler.1®% Abdiirrahim Kiinhi Dede dergihta iki y1l kadar seyhlik yapmistir.310
Kemaleddin Efendi’nin kayitlarina gore, seyhin Farsca tertip ettigi bir Divdn’1 olmakla

birlikte yanginda yok olmustur. 31!

1305 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 265. Ali Enver, Semdhdne-i Edeb, 280.
1306 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 264.
1307 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 264. Misra, “Gokten soz geldi, séz degersiz olamaz”
anlamia gelmektedir. (Misranin anlamu, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 264’te CCLII nolu dipnotta yer
almaktadir.)
1308 Esrar Dede’nin ve Mehmet Ziya’nin, Kiinhi’nin karakteri hakkinda iizerinde durduklar1 énemli bir
nokta, seyhin muhit-i istigraka diisimiis olmasidir. Seyhin karakterine hakim olan bu durum da onun siir
iiretimini etkilemistir.Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 264; ihtifalci Mehmet Ziya Bey,
Yenikap1 Mevlevihanesi, 129.
1309 {htifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 130-131.
1810 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 133. Erdogan, “Yenikapt Mevlevihanesi’yle Tlgili
Kaynaklara Bir [lave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i Ahval’i”, 170. Terdcim-i Ahval’de seyhlik siiresi
bir y1l olarak kayithidir.
1311 Erdogan, “Yenikap1 Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir Ilave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i
Ahval’i”, 170.

371



Abdiirrahim Kiinhi Dede hakkinda verilen bilgilerden anlasildigina gore,
dergahta edebi egitim alan ve edebi iiretimde bulunan bir seyh olmakla birlikte
mesihatinin kisa stirmesi nedeniyle Yenikap1 seyhleri arasinda hamiligi ile 6ne ¢ikan bir
isim olmamuistir. Ancak Esrar Dede’nin, Kiinhi’'nin egitim verdigi Dervis Mehmet ve
Vardakosta Ahmet Aga hakkinda musikisinasliklarinin yani sira sairliklerinin de
oldugunu belirtmesi,’3!? bu iki ismin Kiinhi’den musiki egitimi alirken seyhin

sairliginden de etkilendiklerini gostermektedir.

Ali Nutki ve Abdiilbaki Nasir Dede doneminde dergdha devam eden sair
varliginin, Recep Hiisnii ve Kiinhi Dede donemlerinde (yaklasik on bir yillik bir zaman
araligl) azalmasinda seyhlerden birinin sair olmayisi, digerinin ise sair olmakla birlikte
mesihatinin kisa siirmesi etkili olmugtur. Ancak burada sunu belirtmek gerekir; bu iki
seyhin mesihatinda da Onceki yillarda dergaha gelen sairler, Yenikap1 mahfiline devam
etmislerdir. Ancak s6z konusu iki seyh doneminde dergahtaki edebi hayat hakkinda
detayli bilgiler kaynaklarda yer almamaktadir. Ali Nutki Dede ile Osman Saldhaddin
Dede’nin mesihat yillar1 arasinda dergdha devam ettigi bilinen Ziver, dergahtaki edebi
hayat hakkinda detayli bilgiler sunarken, bu iki seyh doneminde gelisen herhangi bir

olaya ya da sahsa deginmemistir.

Abdiirrahim Kiinhi Dede’nin 1247/1831 yilinda vefat etmesinin'®®® ardindan

yerine Recep Hiisnii Dede’nin oglu Osman Salahaddin Dede gegmistir.

3.2.5. Osman Salahaddin Dede Donemi (1832-1887)
Yenikap1 Mevlevihanesi’nin, istanbul Mevlevi muhiti igerisinde edebiyat mahfili
olmasi yoniiyle 6ne ¢iktig1 ikinci donemde, Osman Saldhaddin Dede’nin mesihat yillari;

dergdha devam eden sair sayismnin ciddi manada artisa gegtigi bir donem olmasi

1312 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yr Mevleviyye, 265.
1313 Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 133-134.
372



dolayisiyla 6nem arzetmektedir. Zira Osman Saldhaddin Dede, kendisinden Onceki
seyhlerden, sairligi yonii ile daha fazla 6ne ¢ikan bir isim olmamakla birlikte, devrin
siyasi hayatinda etkin bir isimdir. Kaynaklarda sairligi ile ilgili detayl1 bilgiler olmayan
Osman Salahaddin Dede’nin oglu Kemaleddin Efendi’nin verdigi su bilgiler, seyhin sair

yoniiniin de bulundugunu gostermektedir;

“Ulim-1 Arabiyye ve Farisiyye’de kamil ve fenn-i insdda mahir ve tab‘an
sair ali ve adi her bir fiininun ma‘rifet ve tahsiline mahir bir zat olup pek ¢ok
takrizat ve ingd’at ve bazi terclimeleri oldugi gibi vahdet-i viictid hakkinda lisan-1

Tiirki {izre bir risale (...) te’lif buyurmuslardir.” 134

Yine Terdcim-i Ahval’de Osman Salahaddin Dede’ye ait oldugu belirtilen Farsca bir rubai

ve beyit de seyhin sairligini gdstermek adina kaydedilmistir.131°

Osman Salahaddin Dede, Yenikapt Mevlevihanesi’ne seyh olarak atanmadan
once, Besiktas Mevlevihanesi’nin 13. seyhi olan Mehmet Kadri Dede (6.1267/1850-
51)’nin terbiyesinden ge¢mistir. Abdiirrahim Kiinhi Dede’nin 1247/1831 yilinda vefat
etmesinin ardindan, heniiz on bir yasinda iken 25 Rebiulahir 1247/3 Ekim 1831 yilinda
Yenikap1 Mevlevihanesi’'ne postnisin olarak atanmistir. Yasinin kiigiikliigii sebebiyle ...
miirebbileri bulunan ser-tabbah Sadik Dede vekéletiyle Mevlevihane-i mezk(r mesihati
uhdelerine tevcih ve ihsan buyurulmustur.”**!® Geng bir seyh iken II. Mahmut un dergahi
ziyaret ettigi esnada heyecana kapilan seyh, padisahi seyh odasinda beklemek3! yerine

dergah kapisinda karsilamistir.!318 1. Mahmut doneminde dergah, -1253/1837 yilinda-

1314 Erdogan, “Yenikap1 Mevlevihanesi’yle lgili Kaynaklara Bir {lave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i
Ahvadrl’i”, 168.

1315 Erdogan, “Yenikap1 Mevlevihanesi’yle lgili Kaynaklara Bir {lave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i
Ahval’i”, 169.

1316 Erdogan, “Yenikap1 Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir Ilave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i
Ahval’i”, 165. Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 135.

1817 Mevlevi tekkelerini, sultanlar ziyaret ettiklerinde uygulanan belli bir merasim sekli vardir. Bu uygulama
hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Golpinarl, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, 387.

1318 Samiha Ayverdi, Bogaziginde Tarih, (Istanbul: Kubbealt: Nesriyat, 1966), 186.

373



biitlin yapilarin1 kapsayan bir tamir siirecine girmistir. Bu tamirat siireci, dergahta Ali
Nutki Dede doneminden itibaren yer alan Ziver’in tarih kitalarina konu olmustur. Ziver,
dergaha yapilan hiinkar mahfiline tarih diisiiriirken ayn1 zamanda sultanin Yenikap1’ya

olan ziyaretlerinden de asagidaki beyitlerde bahsetmektedir:

Yapmisdi yigirmi bir sene akdem bu dergahi o seh

Simdi yine tecdidine sarf itdi nakd-i bi-siimar!3°

Ziver’in asagidaki tarih kitast ise Ekrem Isin’in kayitlarina gore, dergdhin kapisina

konulmustur.*3%°

Geliip ba‘Zen ziyaret itmege ayin-i pirani

Yapup bu mahfil-i vala-y1 hem-¢iin Kubbe-i Hadra

Ne mahfil kim o mihr-i sevkete bir haveristandir

Sabahu’l-hayr-1 tesrifiyle rlisen olsa ahyﬁna1321

Osman Saldhaddin Dede, II. Mahmut’tan gordiigii destegin daha fazlasini,
Sultan Abdiilmecit doneminde gormiistlir. Sultan Abdiilmecit’in saltanat yillarinda,
dergahin ¢evre duvarlar1 ve miistemilati yenilenmistir.*3?? Ayrica bu dénemde Osman
Salahaddin Dede, 1258/1842-43 yilinda Takvimhane-i Amire’de Nesib Yusuf Dede’nin
Riste-i Cevahir adli eserini, masraflarin1 kendisinin karsilamasi kaydiyla bastirmistir.
Fakat seyh, basilan bu kitaplar1 satamamis, iistelik matbaaya da bor¢lanmistir.**2® Buna

ragmen seyh, “tahsil-i ulim-i zahire vii batina ile me’laf-i hass-1 daiyan-1 devlet-i

1319 7iver Pasa, Divdn, 396
1320 [g1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 323.
1321 7iver Pasa, Divdn, 383.
1822 Ts1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler,” 323. Nimetullah Akay, “Osmanli Devletinin Son
Déneminde Mevlevilik?, Harran Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 20/34 (Temmuz-Aralik 2015):
127.
1828 Muharrem Varol, “19. Yiizyil Istanbul’unda Bazi Tekkelerin Matbaacilik Faaliyetleri”, Osmanli
Arastrmalary, XLII (2013): 320.

374



991324 51325

aliyye’den oldugu icin “tatyib-i hatiriyla isticlab-1 de‘avat-1 hayriyyesi zimninda
borglar affedilmis ve 3000 kurus atiyye de seyhe verilmistir.’*?® Osman Salahaddin
Dede’nin matbaacilik faaliyetleriyle iliski igerisinde olmasi, seyhin donemindeki giincel
gelismeleri takip ettigini gostermekle birlikte, ayn1 zamanda tarikatina ait edebi {iriinleri
daha genis alanda taninir hale getirmek iizere bdylesi bir faaliyete girdigi de diisiiniilebilir.
Zira seyh, eserin satisindan bir kar edememisse de eserden birer niisha Mevlevi

k**?” Mevlevi edebi muhiti icerisinde sekillenen edebi kiiltiiriin

dergahlarina yollayara
kaliciligina katki saglamistir. Osman Salahaddin Dede, tarikat igerisinde lretilmis bir
eseri bastrirken, Sultan Abdiilmecit de Mesnevi’yi bastirarak seyhin c¢abalarina katki

saglamis goriinmektedir. Ziver’in tarih disirdigi bu gelismede Mesnevi, Riste-i

Cevahir’in aksine bi-bedel basilmstir.

‘Ahd-i Han ‘Abdii’l-Mecid i¢re zihi
Kild1 diinyay1 ma‘arif miistevi

(...)

Saye-i kutb-1 cihanda bi-bedel

Tab“ olund1 Mesnevi-i Ma‘nevi (1268/1851-52)3%8

Genglik yillarindan itibaren donemin patronlarimin destegini alan Osman
Salahaddin Dede; Kemaleddin Efendi’nin ve Mehmet Ziya’nin verdigi bilgilere gore,
hem Sadik Dede’den hem de Mehmet Said Hemdem Celebi’den ahz-1 tarikat buyurmus;
Hemdem Celebi’nin Istanbul’a geldigi donemde (1274/1857-58) Celebi’nin hizmeti ile

ilgilenmistir. Celebi’nin Istanbul’dan Konya’ya doniisiinden bir yil sonra Osman

1324 BOA, irade-i Dahiliyye (I.DH), 94/4713, 4Aralik 1844 (23 Za 1260)’tan aktaran Varol, “19. Yiizyil
Istanbul’'unda Bazi Tekkelerin Matbaacilik Faaliyetleri”, 320.
1325 BOA, irade-i Dahiliyye (I.DH), 94/4713, 4Aralik 1844 (23 Za 1260)’tan aktaran Varol, “19. Yiizyil
Istanbul’unda Baz1 Tekkelerin Matbaacilik Faaliyetleri”, 320.
1326 Varol, “19. Yiizy1l Istanbul’unda Baz1 Tekkelerin Matbaacilik Faaliyetleri”, 321.
1327 Osman Selahaddin Dede, eseri Konya basta olmak iizere diger Mevlevi merkezlerine yollamistir. Bilgi
i¢in bkz. Varol, “19. Yiizyil Istanbul’unda Baz1 Tekkelerin Matbaacilik Faaliyetleri”, 321, 12 nolu dipnot.
1328 7iver Pasa, Divdn ve Miinse dt, 635-636.

375



Salahaddin Dede, Konya’ya giderck Hemdem Celebi’den hilafet almistir.'®?® Celebi ve
seyh arasinda Terdcim-i Ahvdl’de yer alan kayitlara gére Osman Saldhaddin Dede;
Konya’da Hemdem Celebi’nin sohbetinde iken Celebi, Osman Salahaddin Dede’nin™...
dGs-1 sadakatlerinde bulunan hirka-i nemedlerinin stireta tarz u hey’etini bahs ve ma’nen
hakk-1 miisarun ileyhde olan derece-i tevecciihlerini ta’yin buyurup nezd-i veled-
penahilerinde bir bergiizar olmak iizere taleb”'33 etmistir. Yenikap1 seyhinin hirkasinin,
donemin Konya Celebisi tarafindan bir armagan olarak istenilmesi, iki dini 6nder arasinda
sembolik bir hediyelesme olmakla birlikte bu olay, Osman Saldhaddin Dede’nin

otoritesinin artmasini saglamis olmalidir.

II. Mahmut doneminde dergahin sultan tarafindan ziyareti ve tamir ettirilmesi,
benzer durumun Sultan Abdiilmecit doneminde devam etmesi; Osman Salahaddin
Dede’nin, ilerleyen yillarda tahta gecen sultanlar tarafindan da destek gormesini
saglamigtir. Osman Saldhaddin Dede, Sultan Abdiilaziz tarafindan 1866’da kurulan

1331

Meclis-i Mesayih azaligina secilmis, " meclisin ilk reisligi gorevini iistlenmistir. Osman

Salahaddin Dede’nin bu goreve getirilisinde seyhin salahiyetinin yani sira, Sultan

Abdiilaziz’in Mevlevi muhipleri arasinda olmasi da etkili olmustur.t332

Osman Salahaddin Dede’nin Istanbul muhitindeki karizmasini arttiran bir diger
olay ise II. Abdiilhamit’in tahta gegmesinde rol almis olmasidir. Osman Saldhaddin Dede,
devrin gii¢lii ismi1 Mithat Pasa ile sehzade Abdiilhamit’in goriismelerine zemin hazirlayan
isimdir. II. Abdiilhamit’in tahta c¢ikmasi i¢in beklenen fetva gecikince telaglanan

Seyhiilislam Hayrullah Efendi’ye “Icma-y1 iimmet fetva degil midir?” diyerek biat

1329 Erdogan, “Yenikapi Mevlevihanesi’yle lgili Kaynaklara Bir {lave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i
Ahval’i”, 166. Sezai Kiigiik’lin arsiv belgelerine dayanarak verdigi bilgilere gére, Hemdem Celebi, Osman
Selahaddin Dede’nin Konya’ya gelebilmesi igin Sultan Abdiilmecit’in izin ve destek vermesi ricasiyla
Sadrazam Ali Paga’ya bir mektup yollamig, bunun iizerine Osman Selahaddin Dede, 1275/1858-59°da 2500
kurus ihsan-1 sahane verilerek Konya’ya gonderilmistir. Bkz. Kiigiik, Mevleviligin Son Yiizyili, 66.
1330 Erdogan, “Yenikap1 Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir Ilave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i
Ahval’i”, 166.
1331 Giindiiz, Osmanlilarda Devlet-Tekke Miinasebetleri, 206.
1832 Kiigiik, Mevleviligin Son Yiizyil, 127. Yiicer, Osmanli Toplumunda Tasavvuf (19. Yiizyil), 702.

376



merasiminde bulunan isimlerin, II. Abdiilhamit’e biat etmelerini saglamistir. Sultan ise
seyhin bu tavrindan etkilenmis ve Osman Saldhaddin Dede’nin elini 6perek saygisini

gostermistir. 33

Istanbul’da farkli hocalardan ders alan'®3* Osman Salahaddin Dede; Mesnevi’yi
Naksibendi seyhlerinden Mesnevihan Eyyibi Hoca Hiisamettin Efendi’den tederriis
etmis, hocasinin vefatindan sonra 1283/1866-67 yilindan itibaren dergdhta Mesnevi

okutmaya baslamigtir.13%°

[k genglik y1llarindan itibaren aldig1 egitimler, mensubu oldugu ailenin dénemin
patronlari ile olan iletisimi, seyhliginin ilk yillarindan itibaren siyasal elit destegini almasi
ve Hemdem Celebi ile olan yakin iliskisi; Osman Salahaddin Dede’nin elli yedi yil siiren
seyhlik doneminde, dergdha devam eden sair sayisinin artmasini saglamistir. Mehmet
Ziya’nin su kayitlari, Osman Salahaddin Dede’nin doneminde dergahin bir toplanma yeri

oldugunu gostermesi bakimindan énemlidir:

“Yenikapt Mevlevihanesi, seyh-i miisariinileyhin evail-i hayatinda
mecma-1 rical i kiibera ve mahfel-i ulema vii urefa idi. Sadrazam Fuat ve Ali
Pagalarla Misirli Kamil ve Prens Mustafa Pasalar, Firdevs-asiyan Adile Sultan’in
zeve-i mitkerremleri Mahmut Al ve sadr-1 esbak Sehri Ahmet Mithat Pasalarla
Seyhiilislam Sadettin ve Refik Efendiler bu dergah-1 miisteri-penahin miidavimin-

i ihlas-ayininden idiler.

1833 ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapi Mevlevihanesi, 149. Osman Selahaddin Dede’nin II.
Abdiilhamit’in tahta ¢ikmasi igin yaptig1 goriismeler ve sehzade ile iliskisi hakkinda Mehmet Ziya detayli
bilgiler vermektedir. Tezimizde seyhin, siyasal elitler ile olan iligkisini gdstermek adina bu konuya
deginilmistir. Bu konuda genis bilgi igin bkz. Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 148-
150. Ayrica bkz. Kiigiik, Mevieviligin Son Yiizyili, 125-126. Golpmarli, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik,
251-252.
1334 Qeyhin egitim aldig1 kisiler ve alanlar hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Erdogan, “Yenikapi
Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir ilave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i Ahval’i”, 165-167.
Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevievihanesi, 136-137. Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 240.
1335 Erdogan, “Yenikap1 Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir Il1ave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i
Ahval’v?, 167.

377



Mithat Pasa’nin Osman Efendi’ye intisap edip etmedigini bilemezsem de
konaginda basinda bazen sikke oldugu halde oturdugu kerime-i muhteremeleri

Memduha Hanimefendi’den mesmudur.””1336

Mehmet Ziya’nin yukaridaki kaydinda gecen isimlerin bir kism1 ayn1 zamanda
kendi konaklarinda ve kosklerinde de edebiyat toplantilar1 diizenleyen mahfil sahibi
isimlerdir. Misirli Kamil Pasa; konaginda edebiyat toplantilari yapan, zaman zaman
konaga gelenlerin eserlerine elestirilerde bulunan bir isimdir ve Prens Mustafa da bu
mahfilin katilicimlarindan,'®¥” Mithat Pasa ise KAmil Pasa gibi konaginda sairlerle bir

araya gelen birisidir.13%

Ziver, Safayi Ali Dede ve Safvet; Osman Saldhaddin Dede’nin mesihatindan
once dergahta yer alan ve bu donemde de Yenikapi mahfilinde bulunan kisilerdir. Osman
Salahaddin Dede doneminde dergaha gelen, seyhe intisap ederek bu mahfil ile iletisim
kuran isimler ise tespitlerimize gore sunlardir: Recaizide Ibrahim Sefik (6.1273/1856-
57),13% Seref Hanim (6.1277/1860-61), Fatin (6. 8 Safer 1283/22 Haziran 1866),
Tayyarzade Ata (6.1299/1881-82), Hatice Nakiyye Hanim (6.Sevval 1316/Subat-Mart
1899), Nebil Mehmet Bey (6.Ramazan 1307/Nisan-Mayis 1890), Ahmet Hiisameddin
Dede (6.1318/1900-01), Miinire Hanim (6.1321/1903-04), Mehmet Esad Dede
(6.1329/1911), Hiiseyin Fahreddin Dede (6.21 Ramazan 1329/15 Eylil 1911), Fehmi
Hiisam Dede (Hasan Hiisamedddin) (6.1332/1913-14), Mahmut Cemil Bey (1332/1913-
14), Beylik¢i Ismet Bey (6.29 Zilhicce 1334/27 Ekim 1916), Hasirizdde Mehmet Elif

Efendi (6.1927), Ahmet Kemaleddin Perri (6.1937).

13% fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 148. Kiigiik, Mevleviligin Son Yiizyil1, 369.

1337 Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat, 412-414.

1338 Anar, Mekdandan Tasan Edebiyat, 416-417.

1339 Sefik’in vefatina, ayn1 muhitte bulunan bir baska Mevlevi sairi olan Safvet tarih diisiirmiistiir. Bu
tarihlerden “Yazd1 tarthini Safvet okuyup eyle dua/Dar-1 didar ola Me’v4’ya Sefik Ibrahim” beytini igeren
kita mezar tasina yazilmistir. Bkz. Samsakei, 19. Asir Mevlevi Sairi Galatali Safvet ve Ibniilemin’in
Kemalii’s-Safve ’si, 94.

378



Kiigtik bir cocukken dergaha gelen ve bu mahfilde yetisen Ziver, dergaha olan

intisabinin ve devamliliginin uzun yillardir siirdiigiini,

Dergeh-i Bab-1 Cedid’e Ziver eski bendedir

An-be-an olmakda afia feyz-i Mevlana yefii***

beytinde dile getirmistir. Divan’indaki manzumelerden anlasildigmma gore Ziver bu
mahfilde; Fehmi Hiisam Dede, Mehmet Esad Dede ve Sefik ile birbirlerine nazireler

sOylemislerdir.

Fehmi Hiisam Dede; Ibnii’l-Emin’in verdigi bilgilere gére Osman Salahaddin
Dede’ye intisap ettmis, ardindan dergahin miidir-i umuru olmustur.*3*! “Arif, asik, zarif,

991342

hos-g(i, hos sohbet, edib bir dervis olan Fehm1’nin Divdn’na heniiz ulagilamamastir.

Fehmi, alt1 yila yakin Osman Saldhaddin Dede’nin hizmetinde bulunmus, 6 Zilhicce
1322/11 Subat 1905 tarihinde vefat etmistir.!**® Fehmi’nin giiniimiize ulasan siirleri®>**
az olsa da sair ile ayn1 mahfilde bulanan Ziver ve Sefik’in siirlerinden, onun bulundugu
meclislerde iistad olarak kabul edilen bir sair oldugu anlagilmaktadir. Ziver’in; Yenikap1

Mevlevihanesi’nde Fehmi’nin de bulundugu bir mecliste s6yledigi anlasilan gazelinden

alinan asagidaki beyitlerinde Fehmi, cevher-i nazm-: madarif olarak tavsif edilmektedir.

(-..)

Miiselles resm iken meclis mey i saki vii sagarla
Kadehler donse biinyan1 sekl-i miistedir olmaz
(-..)

Tevazu‘la siiren ¢gesm-i edeb dergah-1 Monla’ya

1340 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’at, 359.
1341 1nal, Son Aswr Tiirk Sairleri, ¢.1, 593.
1342 Mehmed Abdiilbaki Dede, Defter-i Dervisan, 429.
1343 Mehmed Abdiilbaki Dede, Defter-i Dervisan, 430.
134 Fehmi’in siir 6rnekleri i¢in bkz. Inal, Son Asw Tiirk Sairleri, c.1, 593-594.
379



Goriirsin Ziver elbette ‘aziz olur hakir olmaz

Cenab-1 Mir-Fehmi cevher-i nazm-1 ma“arifdir

Afia divan-1 ‘alem icre bir kAmil nazir olmaz'34®

Ziver’in asagidaki beyitlerinden,

Bak Yefii Kapu’da Ziver feth-i bab oldi dile

Inkisaf-1 hatir olursa seza feth-i miibin

‘Arz olunsa Hazret-i Fehmi Beg’e manziimemiz

Besdir ihlas-1 kadim ibrazina bu nev-zemin'34®

Fehmi’nin; mahfilde kendisine siirler sunulan ve mahfile devam eden sairler tarafindan
yazilan siirlere elestirileri beklenen bir iistat konumunda oldugu anlasilir. Siirlerini
sundugu bir iistat olan Fehmi Hiisam Dede’nin kendisine ilham veren bir isim olmasi

dolayisiyla Ziver, saire asagidaki beyitte dua ettigini dile getirir:

Sevkine Fehmi Efendi’nin gazel nazm ideli

Zivera amifi kemali-ciin du‘a itmekdeyim?!34/

Zira Fehmi’nin siirdeki ustaligi ve elestirileri, Ziver’in edebi iiretimine de fayda

saglamaktadir.

Mahfilde Fehmi’yi iistat olarak gdren bir baska isim ise Recdizdde Ibrahim
Sefik’tir. Sair, Ramazan 1257/Ekim-Kasim 1841°de Osman Saldhaddin Dede elinden

sikke giydigini agsagidaki tarih kitasinda dile getirmektedir.

1345 7iver Pasa, Divdn ve Miinse Gt, 240.
1346 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’at, 311.
1347 7iver Pasa, Divan ve Miinge’at, 290.
380



Mah-1 rlize i¢re oldum sikke-plis-1 Mevlevi
Sems-i1 Tebrizi’niifi ide feyzini Allah refik
Mevleviler ¢ekdiler giilbank tarihin diylip

Sikke giydi miijdeler ‘Osman Efendi’den Sefik**®

Sefik’in tarih diisiirdiigii bu olay, ayn1 zamanda sairin, patronu Ziver Pasa ile de
tanigmasina vesile olmustur. Fatin’in kayitlarina gore bir Mirag gecesi gerceklesen bu
olayda mahfilde yer alan Ziver’e hitaben Sefik; “... iste darbhane nazir1 efendi hazir-
meclis iken sikke giydik insaallahu taila ma‘nevi ayarimiz halisdir”***° diyerek sairin
dikkatini ¢ekmistir. Ziver’in miihiirdarligin1 yapan Sefik, bu dénemde devrin sultan1 II.
Mahmut ile edebi eserleri lizerinden iletisim kurmus; hatt1 ve siirleri ile sultanin takdirini

kazanmustir. >

Sefik’in sikke giydigi esndda mahfilde bulunan ve takdir eden Ziver, sairi

asagidaki beyitlerle ovmiistiir:

Mir-i Sefik hazmini vasf ide kalem

S6z yok dir afia hiisn-i beyan sdylerim safia

Ald1 birinci riitbeyi divan-1 nazmda

Sadr-1 siihan-veriye nisan sdylerim safia 135!

Sema meclislerinden birinde sdylendigi izlenimi veren bir gazelinde ise Ziver, Yenikap1
mahfilinde hemhal oldugu Sefik’in siirine, asagida beyitleri alintilanan gazelini nazire

olarak yazmuistir.

Bak oldi cilve-niima niir-1 “ask her stidan

1348 Recaizade Ibrahim Sefik, Divdn, Ae Mnz 228, 54b.
1349 Fatin, Hdtimetii I-Esdr, 273.
1350 Fatin, Hdtimetii 'I-Esdr, 273.
1351 7iver Pasa, Divdn ve Miinse’at, 171.
381



Sema ‘-1 sevk ile dil simdi her diyara doner

(...)
Sefik Beg gazelin Ziver itse de tanzir

Kiimeyt-i hame bu cevlanda i‘tizara doner**2

Ziver, yetistigi mahfilde okutulan temel eser olan Mesnevi’nin bir niishasin Sefik’e
hediye ederek, saire olan yakinligin1 géstermis; Sefik ise bu hediyeyi alisina su kita ile

tesekkiir etmistir:

Hazret-1 Ziver Efendi var ola
Eyledi bir Mesnevi i‘ta bana

Ol kadar mesriar oldum ki Sefik
Giiya virildi bu diinya bafia'®>

Isbu gazeli Ziver Efendimize ‘arz it

Dimez biliiriim lutfila tanzire ne hacet**®*

beyti ile Ziver’den kendisine nazire yazmasini talep eden Sefik, bu dilegine ulagmis

goriinmektedir. Ziver asagida makta beyti verilen gazel ile sairi tanzir etmistir;

Bala-ter olurken gazeli Mir-i Sefik’in
Kiilfet ile Ziver an1 tanzire ne hacet'>®
Ziver’in siirlerini elestirmesini bekledigi ve lstat kabul ettigi Fehmi Hiisam Dede;

Sefik’in siirlerinde de bir iistat olarak anilir. Sefik, miizeyyel gazelinden alinan asagidaki

beyitlerinde, 6nce kendi siirini muteber kilan unsurlardan biri olan der-i Monld’da

1352 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’at, 230.
1353 Recaizade Ibrahim Sefik, Divdin, Ae Mnz 228, 55a.
1354 Recaizade Ibrahim Sefik, Divdn, Ae Mnz 228, 70b.
135 7iver Pasa, Divdn ve Miinge’at, 183.
382



bulunmasini dile getirir, ardindan da bu mekanin {istatlarindan olan Fehmi’ye siirini

sunarak tanzir edilmeyi bekledigini belirtir.

Ey dil der-i Monla’da Sefik ile mukim ol

Gor kim sana Hak’dan ‘inayet olacakdir

Isbu gazeli Hazret-i Fehmi Beg’e ‘arz it

Tanzirine bak sofira ne himmet olacakdir!3®®

Sefik, kendisini yetistiren Fehmi ve Ziver’in bulundugu bu mahfilde; “Dergeh-i Bab-1
Cedid’i ugrasur ihya ile” misraindan anlasildigina gére Osman Saldhaddin Dede’nin,
dergahin gelistirilmesi i¢in gosterdigi cabalara sahit olmustur. Seyhin Gvgiisiine yer

verdigi bu misrain alintilandig1 miizeyyel gazelin devaminda gelen

Bak efendi miizdehemdir dergeh-i feyzi anun

Beg ile aga ile monla ile pasa ile!®’

beytinden anlasildigina gore seyh cabalarinin karsiligimi da almistir. Sefik’in bu
beyitlerinden mahfile devam eden devrin meshur isimleri ile karsilastigi da anlasilir.
Ayrica sair, dergahin igsel yasantisindaki konumunun ve 6neminin de farkindadir. Bu

durumu;

Dergeh-i Bab- Cedid’e yiirii bul sen de kemal

Seyhi ‘ayni ile stret-i Monla goriiniir'®®®

Sozleri ile dile getirir.

13% Recaizade Ibrahim Sefik, Divdn, Ae Mnz 228, 70b.
1357 Recaizade Ibrahim Sefik, Divdn, Ae Mnz 228, 81b. Bu beyit ayn1 zamanda Mehmet Ziya’nin Osman
Selahaddin Dede doneminde dergdha devam ettigini belirttigi, Misirli Kamil Pasa, Prens Mustafa, Mithat
Paga gibi isimlerle Sefik’in karsilastigin1 da diisiindiirmektedir.
13% Recaizade Ibrahim Sefik, Divdan, Ae Mnz 228, 86a.

383



Sefik’in 1273/1856°daki vefatina, sairin iistat kabul ettigi Ziver Pasa, asagidaki misra ile

tarih diistirmustiir:

“Kila makam cenneti Mir-i Sefik’a Hak” (1273/1856-57)

“Ola sefik-i miisfiki Monla Celal-i Din” (1273/1856-57)3%°

Osman Saldhaddin Dede doneminde dergdha devam eden, seyhe intisap eden
sairler arasinda ayn1 aileden gelen isimler vardir. Seref ve Hatice Nakiyye Hanimlar ile
Mehmet Nebil Bey; dergah ile bag kuran ve Nasir Dede doneminde dergahta miraciye
cemiyetlerinin devam etmesine katki saglayan Hafiz Mehmet Nebil Bey ailesine mensup

isimlerdir. Seref Hanim, Hafiz Mehmet Nebil’in kiz11%°

ve Nebil Bey’in teyzesi olup
Osman Salahaddin Dede’ye intisap etmistir.'*®! Seref Hanim, siir soylemedeki hiinerini,

asagidaki beytinde oldugu gibi zaman zaman Mevlevi olusu ile iliskilendirmistir.

Hiiner mi Mevlevi’ye bdyle tarz-1 nev-zemin elbet

Seref dervisifi evradi olur hemvare eyvallah!3?

Osman Salahaddin Dede’nin diigiiniine tarih diisiiren!®®® Seref Hanim’m bu giinde
dergahta olup olmadigini bilmek zordur ancak seyhinin izdivacina tarih diisiirmiis olmasi

Seref Hanim’1in dergdh/mahfil icerisindeki gelismelerden haberdar oldugunu gosterir.

Seref Hanim, dergéahta siirdeki listatliginin yani sira; devrin sultanlari ile olan
iligkileri ve devletin {ist diizey makamlarinda aldig1 gorevler ile patron konumunda olan

Ziver ile edebi eserleri ilizerinden iletisim kurmus ve Ziver’in Evkaf Nazirligi’na

1359 7iver Pasa, Divdn ve Miinge dt, 682.

1360 Byrsali Mehmet Tahir, Osmanli Miiellifleri, c.2, 692. Fatin, Hatimetii 'I-Es 'dr, 268. Mehmed Siireyya,
Sicill-i Osmani, c.3, 1584.

1361 Seref Hamim, Divdn, haz. Mehmet Arslan, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanhg Yay., 2018), 3. (e-
kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html (erisim 26.12.2021)

Ibnii’l1-Emin, Seref Hanim’m Yenikap: Mevlevihanesi’nde bir ¢inar agaci altina gomiildiigiinii belirtmekle
birlikte intisap ettigi seyhin kim oldugunu belirtmez. Bkz. Inal, Son Asir Tiirk Sairleri, ¢.5, 2271.

1362 Seref Hanim, Divdn, 319.

1363 Seref Hanim, Divdn, 20.

384


https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html

getirilisine bir tebrik kitas1 yazmustir.'®®* Ziver’in Divdn’inda Seref Hanim’a dair
herhangi bir ize rastlanmamasi ise Seref’in asagidaki beyitlerde dile getirdigi sitemi hakli

¢ikarmaktadir

Sarf itme Seref nafiledir nakd-i su‘tr1

Tahmis i gazel medh u sitdyis su‘araya’3®

Seref Hanim’in Divan’inda; Yenikapt Mevlevihanesi’nde ney talimine ve sema
meskine baslamasinal®® tarih diisiirdiigii yegeni Mehmet Nebil Bey de Osman
Saldhaddin Dede déneminde bu mahfile devam eden isimlerdendir.’*®” Nebil Bey’in

1842-43’te dogdugu ve 1849-50’de sema’a basladigi bilindigine gore'3®

sair kiiclik
yastan itibaren dergahta yetismistir. Nebil Bey, 1876 dan itibaren Istanbul’dan cesitli
gorevler dolayisiyla ayrilmistir.*®° Bu bilgilere gore Nebil’in, yirmili yaslariin sonlarna

dogru mahfil ile olan irtibat1 kesilmis olmalidir.*3"°

Seref Hanim’1n bir diger yegeni ve Nebil’in kardesi olan Hatice Nakiyye Hanim
da Osman Salahaddin Dede’ye intisap etmis ve seyhten Mesnevi okumustur.’**  Sair,

Osman Saldhaddin Dede’nin miiridi oldugunu su beyitlerinde dile getirir:

Penahim miirsidim ‘Osman Efendi’dir dii “alemde

Cila-y1 ¢esm ii dildir payina yiiz siirmeden maksad'3’

1364 Seref Hanim, Divdn, 396.
1365 Seref Hanim, Divdn, 409.
1366 Seref Hanim, Divdn, 63, 81.
1367 Tbnii’l-Emin Mahmut Kemal Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.3, haz. Hidayet Ozcan, (Ankara, AKM Yay.,
1999), 1572.
1368 Nebil’in dogumuna Seref’in diigiirdiigii tarih i¢in bkz. Seref Hanim, Divdn, 90.
1369 {nal, Son Asir Tiirk Sairleri, ¢.3, 1572.
1870 Nebil’in siirleri Kiilliyat-1 Mir-i Nebil bashigiyla bir araya getirilmigse de esere ulasilamamstir. (Bkz.
Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.3, 1573). Yazara ait olan ve 1881-82’de tamamlandig bilinen Hicr i Visdl
adli mesnevisi mevcuttur. Eser i¢in bkz. Fatma Sabiha Kutlar Oguz, “Mehmed Nebil Bey ve Hicr i Visal’i”,
Turkish Studies, 9/12 (2014): 501-562.
1871 Inal, Son Asir Tiirk Sairleri, c.3, 1503. Bursali Mehmet Tahir, Osmanli Miiellifleri, ¢.2, 900.
1372 Didem Sentiirk, “19. Yiizy1l Sairlerinden Hatice Nakiyye Hanim’in Divani’nin Transkripsiyonlu Metni
ve Incelemesi”, (Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Universitesi, 2010), 145.

385



Hatice Nakiyye Hanim’in Preses Zeynep ile birlikte Misir’a {i¢ ay siiren bir seyahate

gitmesi, 33

onun ayn1 zamanda mahfile devam eden diger siyasal elitler ile temas halinde
oldugunu, dergiha devam eden isimlerin ¢evresi igerisinde yer aldigini gostermesi

bakimindan 6nemlidir.

Osman Salahaddin Dede’ye intisap eden kadin sairlerden biri de Miinire

Hanim’dir. 1374

Ibnii’l-Emin’in, Miinire Hanim’m siirlerinden verdigi drneklerde, dahil
oldugu mahfildeki diger sairler gibi, kendisinin Mevlevi olusuna atiflarda bulundugu
goriiliir. 13" Miinire Hanim’in oglu Ahmet Kemaleddin Perri de Osman Salihaddin
Dede’ye intisap etmistir. [bnii’l-Emin’in; sairin, dergahin siirekli takibata ugramasi ve
kendisinin de ihbar edilmesi iizerine Avrupa’ya kactigin1*3"® belirtmesi, Perri’nin Osman

Saldhaddin Dede’nin II. Abdiilhamit doneminde takibata ugradig yillarda mahfile dahil

oldugunu gostermektedir.

Beylikci Ismet Bey de bu dénemde dergaha gelen, '’ isimlerdendir. “Ibnii’l-

Emin, sairi “Mevlevi-hanede doner, tarih soyler, dem c¢eker, (...) rind-mesreb, halim,

951378

terbiyeli, nazik, 1yi bir adam idi. ifadeleri ile tasvir eder. Bu bilgiye gore sair, mahfile

devam eden, bu mekanda siirler sdylemistir.

Osman Salahaddin Dede doneminde dergdha gelen ve Osmanli’nin son
doneminde Istanbul Mevlevi muhitinde 6ne ¢ikan Mesnevihan Mehmet Esad Dede,
“camiu’t-turik olmus”*3® bir isimdir. Vassaf’in Esadndme’deki verdigi bilgiye gore Esad

Dede’nin, Mevlevilige olan ilgisi glinden giine artmig ve

1373 {nal, Son Asir Tiirk Sairleri, ¢.3, 1503.
1874 1nal, Son Asir Tiirk Sairleri, ¢.3, 1405.
1375 Siir 6rnekleri icin bkz. Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, ¢.3, 1405-1407.
1376 Tnal, Son Aswr Tiirk Sairleri, ¢.2, 1206.
1877 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 156.
1378 Tnal, Son Aswr Tiirk Sairleri, ¢.2, 1040.
1379 Esad Mehmet Dede; Mevlevi, Bedevi, Naksi, Kadiri, Cisti, Siihreverdi, Kiibrevi, Cezili, Idrisi, Ekberd,
Sazeli ve Sabani tarikatlarindan miicaz olmustur. Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.1, 404.
386



Subh-1 risen eyledi sems-i iltima’
Durma ey can asuman-ves kil sema’
(...)

Cezbe-i Monla-y1 Rim etmis eser

Arz eyle eflake sevkinden riz'%%

teranesiyle Osman Saldhaddin Dede’ye intisap etmis ve seyhten Fiisisu’l-Hikem,
Mesnevi, Zevra ve Havra adli eserleri okumustur.'3! Abdiilbaki Dede (6.1935)nin
belirttigine gore seyh ile dervisi arasindaki iliski, baba-ogul iliskisi gibi samimidir.**®2
Tahirii’l Mevlevi; Mehmet Es’ad Dede’nin sair olmadigint ancak “Edebiyatin kavaid ve
nazariyatini tamamen bildigi ve pekiyi ogrettigi”[ni]**® belirtmektedir. Tahirii’l-

Mevlevi'nin Esad Dede hakkinda verdigi bu bilgiyi, Esad Dede’nin asagida verilen beyti

destekler:

Es‘ada san‘at-1 es ‘ara tekellif etme

‘Alemin ragbetine sade edadir bais!3*

Osman Saldhaddin Dede’nin mesihat yillarinda dergadha devam eden, burada
yetisen sairler arasinda; sair kimliginden ziyade hat ve musiki alaninda 6n plana ¢ikan
isimler de yer alir. Bunlardan ilki seyh ile ayni aileye mensup Mesnevihan Ahmet
Hiisameddin Dede, digeri ise Mahmut Cemil Bey’dir. Ahmet Hiisameddin Dede, edebiyat
ve musiki meclislerinin kuruldugu Yenikapi Dergahi’nda 1255/1839-40 yilinda bu

dergihta dogmustur.®® Dergahta Osman Saldhaddin Dede’den edebiyat ve tasavvuf

1380 Azime Merve Baskan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adname Adli Eseri (Metin-Inceleme)”, (Yiiksek Lisans

Tezi, Marmara Universitesi, 2013), 47. Esad Dede’nin hayat: hakkinda bilgi i¢in bkz. Inal, Son Asir Tiirk

Sairleri, c.1, 492-496.

1381 Bagkan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adndme Adli Eseri (Metin-Inceleme),47.

1382 Bagkan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adname Adli Eseri (Metin-Inceleme), 60.

1383 Bagkan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adname Adli Eseri (Metin-inceleme),133.

1384 Baskan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adnime Adl Eseri (Metin-Inceleme), 141. Seyhin siirleri igin bkz.

Baskan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adname Adli Eseri (Metin-Iinceleme), 133-165.

1385 Nuri Ozcan, “Ahmed Hiisameddin Dede”, DIA4 c.2 i¢inde (Istanbul: TDV Yay., 1989), 92. Ahmet

Hiisameddin Dede’nin annesi; Abdiilbaki Nasir Dede’nin kiz1 Ayse Siddika Hanim, babasi ise dergdhin
387



dersleri alan Ahmet Hiisameddin Dede, musikisinasligi ile 6ne ¢ikan bir isim olmakla
birlikte ayn1 zamanda Na’ti mahlasiyla siirler yazmustir.™*® Sultan Abdiilmecit’in yazi
hocas1 Tahir Efendi’den hattatlik icazeti alan Mahmut Cemil Bey ise Salahaddin Dede’ye
intisap etmeden 6nce Naksibendi miintesibi olup, Naksi Seyhi Nuri Efendi’nin vefatindan
sonra Osman Salahaddin Dede’ye intisap etmistir.**®’ Sair, asagida gazelinden alintilanan

beytinde dergaha olan bagliligini ve devamliligini sdyle belirtmektedir:

Hirka-ptisuz kiise-i reyb i riyadan farigiz

Han-kah-1 Mevlevi’dir mesken u darimiz!38

Osman Salahaddin Dede’nin mesihat yillarinin sonlarina dogru, Persembe giinleri
Yenikapr’da seyhin verdigi Mesnevi derslerine devam eden®™® ve Cemaziyelahir
1303/Mart 1886°da Mesnevi icazetnamesi alan*3®® Hasirizade Mehmet Elif Efendi, Sadi

tarikat1 seyhlerindendir.

Cenab-1 bu’l-Kemaleyn Seyh Salahaddin ‘Osmanifi
Yedinden kdm-yabim nisbetinde Monla Hiinkarin
Yegane vasitam simdi hazret-i pire

Kitab-1 Mesnevi-i miinzelinde Monla Hiinkariii**%!

misralarinda belirttigi gibi Salahaddin Dede’nin Mesnevi egitiminden gecen Elif Efendi,

Carsamba giinleri Siitliice’deki dergadhinda Mesnevi okutmustur.'®? Elif Efendi’nin

ser-tabbah1 Hac1 Mehmet Arif Dede’dir. Bkz. Inal, Hos Sadd, 194. Hiisameddin Dede’nin musikisinaslig1
hakkinda genis bilgi i¢in bkz. Inal, Hos Sada, 194. 194. Sadettin Heper, “Unlii Kudiimzenbasilar”, Mevldnd
Giildestesi, (Ankara: Giiven Matbaasi, 1967), 24-25.
1386 (hzcan, “Ahmed Hiisameddin Dede”, 92.
1387 {nal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.1, 341-342.
188 Gamze Unsal, “Cemil Mahmiid Bey Divam (inceleme-Metin)”, (Yiiksek Lisans Tezi, Inonii
Universitesi, 2013), 54.
1389 Mehmed Elif Hasirizade, Tensitii'I-Muhibbin Hoca Hiisameddin, (Istanbul: Matbaa-i Bahriye, 1342),
37.
1390 Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.1, 446.
1391 Elif Eraslan, “Hasirizide Mehmet Elif Efendi, Edebi Kisiligi ve Divan’1”, (Yiiksek Lisans Tezi, Atatiirk
Universitesi, 2009), 104.
1392 Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.1, 447.

388



dergahi, Yenikap1 Mevlevihanesi gibi donemin devlet adamlarinin, sanatcilarinin, tarikat
seyhlerinin toplandiklar1 bir mahfil olmustur.’*®® Elif Efendi, Tensitii’I-Muhibbin bi-
Mendkib-1 Hdce Hiisameddin adli eserinde, kendisinin Mesnevi hocasi olan Hoca
Hiisameddin Efendi (6.1281/1864-65)nin ve Osman Saldhaddin Dede’nin hayatini
yazmis ve eserin bir niishasmi Yenikapt Mevlevihanesi’ne hediye etmistir.'®% Elif
Efendi’nin, Mesnevi dersi aldig1 bu iki ismin hayatin1 kaleme almasinda, hocalarina
duydugu sayginin yani sira kanaatimizce; seyh, Mevlevilik igerisindeki biyografi yazma

geleneginden de etkilenmistir.

Hasirizade Elif Efendi, siirlerine ve sairligine bakis acist yoniiyle Mesnevihan
Esad Mehmet Dede’ye benzemektedir. Elif Efendi, bir Divan olusturacak kadar siir
sOylemis biri olmasina ragmen yine de kendisini bir sanat¢i1 olarak addetmez; asagidaki
beytinden de anlasildig1 gibi siirlerini de birer sanat eseri olmaktan ziyade, birlik aski

sultanin1 (seyhini/Mevlana’y1) yayan/ilan eden, ilan eden birer vasita olarak niteler.

Divan-1 es‘ar-1 belagat sanmasin ithvanimiz

Sultan-1 ‘ask-1 vahdetiifi menstridir divanimiz*3%

Osman Salahaddin Dede doneminde dergaha gelen, seyhten Mesnevi dersi alan
isimler arasinda, Istanbul Mevlevi muhitinde 6ne ¢ikan bir isim olan Hiiseyin Fahreddin
Dede dikkat ceker. 13% Hiiseyin Fahreddin Dede bu durumu, ... bir miiddetcik dahi
kaympederim Osman Saldhaddin Dede Efendi merhumdan ilm-i tasavvuf ile Mesnevi-i
Serif’in gavamiz ve hakdyikini taallim ederek”*®" ifadeleri ile belirtir. Hiiseyin
Fahreddin Dede, dergaha yalnizca Mesnevi derslerine devam eden bir isim olarak dahil

olmamistir. Osman Saldhaddin Dede’nin kizi Fatima Aliye Hanim ile 15 Rebiulevvel

139 Yiicer, Osmanli Toplumunda Tasavvuf, (19. Yiizyil), 565.
13% Mehmed Elif Hasirizade, Tensitii’I-Muhbibin Hoca Hiisdmeddin, 36.
139 Eraslan, “Hasirizade Mehmet Elif Efendi, Edebi Kisiligi ve Divan’1”, 156.
13% Hiiseyin Fahreddin el-Mevlevi, Miintehebdt-i Fahri, haz. Mehmet Akkus, Abdiilmecit Islamoglu ve
Abdurrahman Adak, (Ankara: Mevlana Kiiltiir ve Sanat Vakfi, 2010), 21.
1397 Hiiseyin Fahreddin el-Mevlevi, Miintehebdt-1 Fahri, 321.
389



1289/23 Mayis 1872’de evlenerek devrin bu Onemli seyhi ile akrabalik bagi da
kurmustur.3®® Hiiseyin Fahreddin Dede’nin, Istanbul Mevlevi muhitinin bu giiclii ailesi
ile akrabalik bag1 kurmus olmasi, kentteki tiim Mevlevihanelerde Ebubekir Dede ailesi
ile bag1 olan seyhlerin Istanbul Mevlevihanelerinde postnisin olduklar1 bir siirecin
sekillenmesini beraberinde getirmistir.!3®*® Hiiseyin Fahreddin Dede’nin bu yillarda
dergahta edebi iiretimde bulundugu ya da buradaki sairler ile edebi eserleri iizerinden
kurdugu bir iletisimin varligi hakkinda net bilgiler yoktur. Ancak bir Divin4®

olusturacak kadar siir yazmis olmasi, onun ilk genclik yillarindan itibaren bulundugu

mabhfillerden etkilendigini diisiindiirmektedir.

Hiiseyin Fahreddin Dede’nin evlilik yolu ile kan bagi kurdugu Osman
Saldhaddin Dede’nin kentteki otorite semsiyesi altina, Fahreddin Dede ile ayn1 mekanda
bulunan Tayyarzade Atd da dahil olmustur. Tayyarzade’nin Medine’de 1869’da
tamamladig: Tarih-i Enderun adli Osmanl tarihine takriz yazan'4®* Osman Salahaddin
Dede’nin sairin hayatindaki yeri, bu metnin “Yefiit Kapu Dergah-1 feyz-iktinahinda
Merkez-ara-y1 Da’ire-i Irsdd Seyhim Resadetlii Seyh ‘Osman Salahu’d-din Dede Efendi
Hazretlerinin Bera-y1 Takriz Eser-i Kalem-i Mu‘ciz-rakamlaridir” bagligindan anlagilir.
Tayyarzade’nin seyh ile olan bagi ise Istanbul’da bulundugu yillara dayanmakta;
siirlerinde hem seyh hem de Yenikapt Mevlevihanesi ile olan bagini dile getirmektedir.
Ata’nin, “Yefikapu Mevlevihanesinde Siintth iden Manziimedir” bashkli siiri, sairin

dergahta bulundugu bir zamanda sdyledigi manzume olmasi ve sairin bu mekanda

1398 Hiiseyin Fahreddin el-Mevlevi, Miintehebdt-1 Fahri, 320. Ibnii’l-Emin, bu tarihi 15 Rebiulevvel
1298/15 Subat 1881 olarak gdstermektedir. Bkz. inal, Son Asir Tiirk Sairleri, ¢.1, 526-527. Ancak biz,
Hiiseyin Fahreddin Dede’nin kaydettigi tarihi esas aldik.
13% Bu yillarda, Galata Mevlevihanesi’nde Sahih Ahmet Dede’nin torunu Mehmet Ataullah Dede
postnisindir.
1400 Eser, seyhin koleradan vefat etmesi dolayisiyla yakilmistir. Bkz. Hiiseyin Fahreddin el-Mevlevi,
Miintehebdt-1 Fahri, 24.
1401 Takriz i¢in bkz. Tayyarzade Ata, Osmanli Tarihi —Térih-i Enderiin, haz. Mehmet Arslan, (Istanbul:
Kitabevi, 2010), c.1, 73.

390



bulundugunu gosteren kanit olmasi yoniiyle 6nemlidir. Kasidede dergahi ve seyh Osman

Salahaddin Dede’yi

Yeiitkapu’ya eyle iltica feyz almak istersefi

Bu devrani gegir ol kar-gah-1 mevlevilerde

(...)

Odur hem-nam-1 Zi’n-nireyn odur hem ‘arif-i billah

Ki zat1 nar-1 fitridir cibah-1 mevlevilerde'4%?

beyitleri ile vmekte ayn1 zamanda mekéana olan bagliligim da dile getirmektedir.'4%3

Osman Salahaddin Dede’nin mesihat yillarina denk gelen 1252/1836 senesinde
Istanbul’a gelen tezkire yazar1 Fatin de Yenikap: Mevlevihanesi ile iliski kuran sairler
arasindadir. Fatin dergahin 1281/1863-64 yilna denk gelen ve Misir valisi Ismail Pasa

tarafindan yaptirilan son tamirine!4%*

Fatin himmet olund1 sdyledim tecdidine tarih

“Beca bu han-kah1 vali-i Misr eyledi biinyad” (1281/163-64)4%

beyti ile tarih diisiirmiistiir. Fatin’in Istanbul Mevlevi muhitinde yer aldig1, en azindan bu
mekana devam eden sairlerle ayni sOylemlere sahip oldugu asagidaki beyitlerinden

anlagilir:

So6zlerim gevher-baha olsa “aceb midir Fatin

Feyz-i pak-i Hazret-i Molla’ya oldum dest-res4%

1402Tayyarzade Ata, Divdn, Ae Mnz 301, 14b.
1408 Tayyarzade, Tdrih-i Enderin’da da Osman Selahaddin Dede’den seyhi olarak bahseder. Bkz.
Tayyarzade Ata, Osmanli Tarihi —Tarih-i Enderiin, c.1, 382.
1404 Ts1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 323.
1405 Mehtap Erdogan, Fatin Divdni, (Istanbul: Kitabevi, 2007), 153.
1406 Erdogan, Fatin Divénz, 89.
391



Tahsin ider elbette Fatin nazmini herkes

Bu lafz ile bu ma‘ni-i imla safia mahsis

Giiftar-1 gliher-bariiu diinyaya degismem

Feyz-i nefes-i Hazret-i Molla safia mahstis4?’

Osman Salahaddin Dede, 18 Cemaziyelevvel 1304/12 Subat 1887 Cuma gecesi,
damadi Fahreddin Dede’nin seyhligini yaptigi Bahariye Mevlevihanesi’nde vefat
etmistir.1*%® Yenikapt Mevlevihanesi’nin son dénemine damga vuran bu seyh, dedesi
Ebubekir Dede doneminde baglayan ve onun ardindan gelen seyhlerin de iistlendigi
siyasilerle olumlu iliski kurma ve sultanlari1 destekleme politikasini en {ist seviyede temsil
edebilen bir isim olmustur. Osman Saldhaddin Dede’nin mesihat yillarinda tahta
cikmasini destekledigi II. Abdiilhamit’e, dnce sarayda Mesnevi dersleri verecek kadar
sultan ile yakinlasmisken kisa bir siire sonra seyhin Sultan Abdiilaziz’in 6liimiinde rolii
olan Mithat Pasa’ya yakinligi dolayisiyla seyhin yasliligi bahane edilerek Mesnevi
dersleri bitirilmis ve kendisine verilen bin kurus maas da kesilmistir.}4%® Mehmet Ziya’nin
verdigi bu bilgiler, II. Abdiilhamit’in saltanatinin ilk yillarma (1876) denk geldigine
gore!*? Osman Salahaddin Dede’nin devrin patronundan aldig1 destek, seyhin vefatina
kadar olan donemde (1886-1887) kesilmis goriinmektedir. Yaklasik on bir yil siiren bu
siirecte dergdha kapanan Osman Saldhaddin Dede’nin yerine vekaleten bu gorevi oglu
Mehmet Celaleddin Dede yerine getirmis, ... icrA-y1 mukéabeleye ve kirdat-i Ism-i

Celal’e ibtidar etmislerdir.”41

1407 Brdogan, Fatin Divéni, 91.
1408 Mehmed Elif Hasirizade, Tensitii’ I-Muhbbin Hoca Hiisdmeddin, 42.
1499 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 151-152. Mithat Pasa ile Osman Selahaddin Dede
arasindaki yakimligin siyasi boyutu; Mithat Pasa’nin tasarladigi Kanun-1 Esasi’yi yazmak i¢in mahrem ve
giivenli bir yer bulmak iizere Yenikap1 Mevlevihanesi’ne gitmesinden ve Osman Selahaddin Dede’nin de
derviglerinden Mustafa Dede’nin hiicresini pasaya gostermesinden anlasilabilir. Bu konu hakkinda bilgi
i¢in bkz. Midhat Bahari Beytur, Pir Askina, haz. Nuri Simsekler, (Istanbul: Timas, 2009), 255-257.
1410 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 151.
1411 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 164.

392



3.2.6. Mehmet Celialeddin Dede Donemi (1887-1908)

Mehmet Celaleddin Dede, siirle fazla mesgul olmamis; arifane ve asikane
yazdig1 birkag siirde ise Seyhi mahlasini kullanmistir.***? Orta yaslarina dogru ciddi ve
vakur bir tavra sahip olan Celdleddin Dede, ... dervisligi laubalilikten, ahkam u usil-i
tarikat1 kalenderlikten ibaret zan ve vehminde bulunan dervis taslaklari[ni]”**!? hos

gormemis; ancak yakini olan kimseler ile teklifsiz ve samimi bir sekilde goriismiistiir.*4%4

Celaleddin Dede’nin mesihat yillari, II. Abdiilhait’in saltanat yillarina denk
gelmis, dergah bu donemde ciddi anlamda takibata ugramis ve seyh, dergahinin siirekli
gdzetim altinda olmasindan rahatsiz olmustur.'**> Mehmet Celaleddin Dede’ nin yasadig1
bu takibat, zamanla dergaha gelen kisilerin, mekana gelis amaglarinin degistigini
gostermektedir. Abdiilbaki Nasir Dede doneminden itibaren siyasal elitin destekledigi ve
ayn1 zamanda biinyesinde edebi toplantilarmin yapilabildigi; sairlerin birbirlerine nazire
yazabilecekleri ve eserlerine elestiri alabilecekleri bir mekan olan Yenikap:
Mevlevihanesine, bu donemden itibaren devam eden isimlerin ¢ogu, siyasi konular
hakkinda konusmak iizere dergdha gelmislerdir. Istanbul Mevlevi muhitinde sair
katilimcilarinin sayisinin fazla olmasi yoniiyle 6ne ¢ikan Yenikap1 Mevlevihanesi yerini,
ugradigi takibat dolayisiyla Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’'ne birakmistir.241
Dergahin katilimcilarinin mekéana gelis amaglarinin degistigi bu donemde, yine de Osman
Salahaddin Dede doneminde dergaha gelen Mehmet Esad Dede, Hasirizade Mehmet Elif
Efendi, Ahmet Hiisamettin Dede, Miinire Hanim, Fehmi Hiisam Dede, Mahmut Cemil

Bey, Beylikgi izzet Bey’lerin; vefat tarihleri goz éniine alindiginda dergiha, Celaleddin

Dede doneminde de devam ettikleri diisiiniilebilir. Ayrica Celaleddin Dede doneminde

1412 Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.5, 2292. Thtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 183.
1413 htifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 167.
1414 fhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap: Mevlevihanesi, 168.
1415 By siirecteki takibatlar hakkinda genis bilgi icin bkz. Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikap:
Mevlevihanesi, 175-182.
1416 Haksever, Modernlesme Siirecinde Mevleviler ve Jon Tiirkler, 93.
393



dergaha, Ziihti Bey (6.1330/1911-12), Ahmet Remzi (Akylirek) (6.6 Kasim 1944),
Tahirii’l-Mevlevi (Olgun) (8.20 Haziran 1951), ihtifalci Mehmet Ziya (6.27 Mart 1930),
Veled Celebi (Izbudak) (6.4 Mayis 1953), Ziilali (6?), Cemal Efendi (6.?), Muhasebat

Dairesi hulefisindan Nazmi Efendi (6 ?.) ve Dervis Kemal (6?)*'7 devam etmistir.

Mehmet Esad Dede, bu mahfile katilan Tahirii’l-Mevlevi’nin ve Ahmet Remzi
Dede’nin mekana olan devamliliginda etkili bir isimdir. Zira Tahirii’l-Mevlevi’nin
dergaha devam edisi, Mehmet Esad Dede’nin hacca gitmeden dnce ondan, Celaleddin
Dede’ye intisabin1 talep etmesi ile gergeklesmistir.1*'® Ahmet Remzi Dede ise Tahirii’l-
Mevlevi’nin ve onunla birlikte hacca giden Mehmet Esad Dede’nin dergahtaki ihvandan

“evsaf-1 dervisine ve sairanesini”!4!

siklikla duydugundan, Tahiri’l-Mevlevi’nin
sohbetine katilma istegi duymustur.42° Tahirii’l-Mevlevi ile birlikte hacca giden Mehmet
Esad Dede’nin hacdan dondiikleri gece dergahta oldugunu belirten Ahmet Remzi Dede,

daha sonralar1 dergah disinda da Mehmet Esad Dede ile bir araya gelmistir.14?

1 Saban 1313/17 Ocak 1896’da Yenikapt Mevlevihanesi’nde cileye giren'4?2

Tahir’l Mevlevi’nin bu siirecte Ahmet Remzi Dede’ye yazdigi mektuplarinda, ti¢ yillik

1417 Vefat tarihi belli olmayan isimler, Tahirii’l-Mevlevi'nin Cilehdne Mektuplari’nda gecen ve dergahta,
edebi eserler ortaya koyan isimlerdir. Sahislarin -yukarida verilen siralamaya gore- gectigi yerler i¢in bkz.
Tahir Olgun, Cilehdne Mektuplari, haz. Cemal Kurnaz, Giilgiin Erisen, (Ankara: Ak¢ag, 1995), 38, 92-93,
165, 167.
1418 Tahirii’l Mevlevi’nin Celaleddin Dede’ye olan intisabi 1312 Cemaziyelahir/Kasim 1894’te
gerceklesmistir. Bkz. Baskan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adname Adli Eseri (Metin-inceleme), 226. Tahirii’l-
Mevlevi’'nin tarikata intisab1 Mesnevi derslerini takip ettigi Mehmet Esad Dede’nin vasitast ile olsa da sairin
aile bireylerinin de tarikat ile ilgili olmasi dolayisiyla, Mevlevilik ile baginin g¢ocukluk yillarinda
temellendigi bilinmektedir. Bu konuda genis bilgi i¢in bkz. Ziilfikar Giingor, “Tahiri’l-Mevlevi (Olgun)
Hayat1, Eserleri ve Dini Edebiyatla Ilgili Siirleri”, (Yiiksek Lisans Tezi, Ankara Universitesi, 1994), 54-55.
1419 Bagkan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adndme Adli Eseri (Metin-inceleme), 64. Tahirii’l-Mevlevi, tarikata
intisap etmeden Once siir yazmaya baglamistir. Gling6r’{in tespitlerine gore sair ilk siirini 15-16 yaslarinda
iken (26 Zilkade 1311/13 Mayis 1310 (31 Mayis 1894) yilinda Mekteb dergisinde yayinlamistir. Bu siire¢
ve siiri hakkinda detayli bilgi i¢in bkz. Giingor, “Tahirii’l-Mevlevi (Olgun) Hayati, Eserleri ve Dini
Edebiyatla lgili Siirleri”, 81-82.
1420 Tahirii’l-Mevlevi’nin Beyanii’l-Hak (c.3, 62)’de, Mutasavvifine Bir Gazel bashg ile 29
Cemaziyelevvel 1328/26 Mayis 1326 (8 Haziran 1910) yayinladig1 gazelin matla beytinde gegen “Pek
dokundu bu gece zemzeme-i nay bana/Dil-fur(iz oldu yine hicr-i dil-ariy bana” ifadeleri tezimizin kapsadigi
tarih diginda kayith olsa da sairin dergéhtaki sema meclislerinden etkilenerek siir iiretimini gostermesi
bakimindan 6nemli bir 6rnektir. Gazelin tamami i¢in bkz. Gilingdr, “Tahirii’l-Mevlevi (Olgun) Hayati,
Eserleri ve Dini Edebiyatla {lgili Siirleri”, 261.
1421 Bagkan, “Hiiseyin Vassaf’in Es‘adname Adl1 Eseri (Metin-inceleme), 65.
1422 Giingor, “Tahirii’l-Mevlevi (Olgun) Hayati, Eserleri ve Dini Edebiyatla ilgili Siirleri”, 57.

394



cile siirecinde dergahta yapilan toplantilar hakkinda bilgi verdigi ve kendisinin de bu
siirecte edebi liretimde bulundugu goriiliir. Cileye girisine asagidaki misralarla tarih

diistiren Tahirii’l-Mevlevi,

Diistii dal ikrarima tarih-i cevher Tahira

Matbah-1 Monl4’da oldum cillekes dervis ben (1312 /1896)423

dergahtaki Dervis Ziilali ile bir miisdarede bulunacagindan ancak bunun tehir
edildiginden, dergdhin neyzenbast Cemal Efendi’nin, yazdigi bir siiri kendisine
getirdiginden ve buna yazdig1 nazireden bahseder.}*?* Ziilali ile miisdarede bulunmak
tizere sozlesmis olmalari, Tahirii’l-Mevlevi’nin Yenikapi’da bulundugu donemde,
dergahtaki derviglerin siir {izerine konusmak ve karsilikli siir sdylemek iizere 06zel
zamanlar tayin ettiklerini gosterir. Ayrica, dergdhta kendisinden nazire talep edildigi
bilgisinden yola c¢ikilarak burada, tstat kabul edildigi anlasilan Tahirii’l-Mevlevi,
dergahta seyhinin sairligi hakkinda 6vgii dolu konugmasi {izerine Celaleddin Dede’ye bir
miitekerrir muhammes sunmustur.'?® Yenikapt Mevlevihanesi’nde siir iiretiminde
bulunan saire, zaman zaman dergaha gelen ve sair olmayan ancak siirle az da olsa
ilgilenen isimler de nazireler yazmislar kendisinden de nazire beklemislerdir. Tahirii’l-
Mevlevi’nin dergahta pek de hoslanmadigi dervislerden olan Sahap Efendi ve Cemil
Efendi bir araya gelip sairin “Gelmedin” redifli gazeline bir nazire yazmislar, kendisi de

bunun tizerine

Cemil’im tiirrehatinla edip tasdi’-i ser gayri

Bana encami yazdirdin bu hezl-i niikte piray1

1423 Olgun, Cilehdne Mektuplari, 31.
1424 Olgun, Cilehdne Mektuplari, 38.
1425 Olgun, Cilehdne Mektuplari, 49.
395



matlali gazeli yazarak cevap vermistir.1*?® Tahirii’l-Mevlevi ile Cemil Efendi arasinda
siirler tizerinden gecen bu mevzu, dergdha devam eden isimler arasinda bir miisabaka
ruhunun oldugunu gostermektedir. Dergahtaki bu ortama ragmen Tahirii’l-Mevlevi,
siirlerini anlayacak, onu tanzir edecek kimselerin olmayisindan sikayet eder. Bu duruma
vakif olan Celaleddin Dede ise saire nazire yazmasi i¢in tesvikte bulunmus ve Ziihti
Bey’in tazmin ve Ahmet Remzi’nin tahmis ettigi bir gazele nazire yazmasini isteyerek

dergahta edebi iiretimde bulunan dervisinin bu yéniinii beslemeye galismustir.24?

Yenikapt Mevlevihanesi ile ilgili detayli bilgiler veren Mehmet Ziya ise
Celaleddin Dede’nin sohbetlerine, 1300/1882-83’ten itibaren dahil olmustur.!4?®
Dergahta, Celaleddin Dede doneminde yasanan canli hayati Yenikapt Mevlevihanesi
1429

eserinde aktaran Mehmet Ziya ayn1 zamanda bu mahfilin katilimeisi olan Ziihti Bey’in

Seyhi mahlasin1 kullananan Celaleddin Dede ile soyledigi

Seyhi: Kiih u sahra-y1 ciinunda ben ki cevlan eyledim
Ahkar: Cllar te’sir-i efgdnimla giryan eyledim

matlali miisterek gazeli aktararak siirle fazla mesgul olmayan bu iki ismin eserinin

giiniimiize ulasmasina da vesile olmustur.'4%

Osman Salahaddin Dede doneminde baslayan ve Mehmet Celaleddin Dede
doneminde dergdha devam eden isimler arasinda Jon Tiirkler’e mensup isimlerin varligi,
mekana devam eden kisilerin bir araya gelis amaglarin1 da degistirmistir. Daha once de

belirttigimiz gibi Osman Salahaddin Dede’nin mesihat yillarinin sonlarinda ve Celaleddin

1426 Olgun, Cilehdne Mektuplari, 92-93.
1427 Olgun, Cilehdne Mektuplari, 149-150.
1428 htifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapt Mevlevihanesi, 168.
1429 7iihti Bey, Divan-1 Muhasebat miidiirii olmas: dolayisiyla dergiha devam eden ve bu yonii ile
dervislerin de dnemsedigi bir isimdir. Ziihti Bey’in dergéh icerisindeki bu konumu hakkindaki bir anlati
i¢in bkz. Olgun, Cilehdne Mektuplari, 64.
1430 7iihti Bey’in siirle fazla ilgilenmedigini Ibnii’l-Emin belirtmektedir. Bkz. Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri,
c.5, 2293.

396



Dede’nin tezimizin kapsadigr donemde siirdiirdiigii seyhligi doneminde, dergaha gelen
isimler arasinda suaradan olan isimler olsa da bu yogunluk 6nceki yillara gére azalmistir.
Ali Nutki Dede, Abdiilbaki Nasir Dede ve Osman Salahaddin Dede’nin mesihat yillarinin
sonlarina kadar dergaha gelen suaranin; donemin sultanlar1 ile yakin iligki kurabilen Seyh
Galib, Ismail Dede Efendi, Kececizade Izzet Molla, Ziver, Sefik gibi isimlerden
olusurken, Osman Saldhaddin Dede déneminde bu durumun degistigi goriiliir. Osman
Salahaddin Dede’nin mesihat yillarinda dergaha gelen Ahmet Kemaleddin Perri, bu

degisimin yegane Ornegi olmakla birlikte s6z konusu degisimi yansitmasi bakimindan

onemlidir.

Osman Salahaddin Dede’nin mesihat yillarinda baslayan bu degisim ayni
zamanda Istanbul Mevlevi muhitinde bir baska dergahin da edebiyat mahfili olarak 6ne
c¢ikmasina zemin hazirlamistir. Hasan Nazif Dede ve Hiiseyin Fahreddin Dede’nin
seyhligi doneminde Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi, kentte Galata ve Yenikapi
Mevlevihanelerine alternatif bir Mevlevi mahfili olarak sekillenmis ve bu dergahta suara

bir araya gelmeye baslamistir.

397



IV. BOLUM
Besiktag’tan Bahariye’ye Siirgiin Bir Mahfil: Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi'#3!

Istanbul’da acilan {iciincii Mevlevihane olan Besiktas Mevlevihanesi, Ohrili
Hiiseyin Pasa (6. 8 Sevval 1033/24 Temmuz 1624) tarafindan kurulmustur. Dergahin ilk
seyhligine ise Ohrili Hiiseyin Paga’nin ricasi ile Gelibolu Mevlevihanesi Seyhi Agazade
Mehmet Dede (6.1063/1653) getirilmistir.1*3? Agazade Mehmet Dede ile Ohrili Hiiseyin
Pasa arasinda gecen anlatt ve Agazade’nin Besiktas seyhi olusu siireci, Yenikapi
Mevlevihanesi’nin ilk seyhi Kemal Ahmet Dede ile Malko¢ Mehmet Efendi arasindaki
anlatiya benzemektedir. Sakib Dede’nin kayitlarina gore, Ohrili (Kaptan) Hiiseyin Pasa,
dervigleri seven ve koruyan, onlara ¢esitli yardimlarda bulunan bir isimken asla
Mevlevilere iltifat etmemistir. Pasa, Gelibolu’dan Istanbul’a dénmek i¢in acele ettigi bir
zamanda; gemilerle birka¢ kez Marmara Adasi’na yaklagmalarina ragmen ters esen
rlizgar sebebiyle tekrar Gelibolu limanina donmek zorunda kalmigtir. Bunun sebebinin ne
oldugunun arastirilmasi iizerine, s6z konusu tersligin, Gelibolu Mevlevihanesi Seyhi
Agazade Mehmet Dede ve tekkesine yapilmayan yardimlar dolayisiyla oldugu
anlasilmistir. Agazade’ye gereken sayginin gosterilmesi lizerine ise ters esen riizgar, daha
pasa seyhin huzurunda iken kesilmis; seyh, pasaya vezir olacagi miijdesini vermis;
Hiiseyin Pasa, bu olaydan ¢ok kisa siire sonra da vezirlige yiikseltilmistir. Bunun lizerine

Hiiseyin Pasa, Besiktas Mevlevihanesi’ni seyh i¢in yaptirmis ve buraya gelmesini rica

1431 Dergah, Besiktag’ta kurulmakla birlikte Hiiseyin Fahreddin Dede’nin seyhligi déneminde

Eylip/Bahariye’ye taginmustir. Dergahin, tezimizin kapsadigi tarih araliginda her iki semtte de varlik
gostermesi dolayisiyla st baslikta ve dergahin tarih igerisindeki seyrine dair bilgi verilen yerlerde,
Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi seklinde kullanimi tercih  edilmistir. Ancak, s6z konusu
Mevlevihane’'nin, Bahariye’ye tasinmasina kadar olan siireci anlatilirken Besiktas Mevlevihanesi,
Bahariye’ye tasindiktan sonraki siireci ele almirken ise Bahariye Mevlevihanesi adlandirilmasi
kullanilmigtir. (Muzaffer Erdogan Besiktas Mevlevihanesi’nin adinin dergadhin Magka’ya tasindigi
donemde dahi Besiktas Mevlevihanesi olarak anildigini; Bahariye’ye tagindiktan sonra ise dergéhin, tarihi
belgelerde ve kayitlarda Bahariye Mevlevihanesi seklinde gectigini kaydetmistir. Erdogan, Bahariye’de
kurulan bu Mevlevihaneyi 6zerk bir asitane olarak degerlendirmistir. Bkz. Muzaffer Erdogan, “Mevlevi
Kuruluslar1 Arasinda Istanbul Mevlevihaneleri”, Giiney-Dogu Avrupa Arastirmalart Dergisi, 4-5 (1975-
1976): 41.
1432 Dergahim kurulusu ile ilgili bilgi icin bkz. Ekrem Isin, “Besiktas Mevlevihanesi”, Diinden Bugiine
Istanbul Ansiklopedisi c.2 i¢inde, (Istanbul: Kiiltiir Bakanlig1 ve Tarih Vakfi ortak yaymi, 1994), 168.

398



etmis; boylece Agazade Mehmet Dede, Gelibolu ve Besiktas mesihatini birlikte
siirdiirmiistiir.1**® Ancak, Agazdde Mehmet Dede, Hiiseyin Pasa’nin 8 Sevval 1033/24

1434

Temmuz 1624’te oldiiriilmesinden sonra Besiktas seyhligini birakmis ve yalnizca

Gelibolu seyhligini yiiriitmiistiir. 143

Agazade Mehmet Dede, Gelibolu seyhi olmadan once, ayni yillarda Galata
Mevlevihanesi seyhi olan Ankaravi ile birlikte, I. Bostan Celebi tarafindan yetistirilen
seyhlerdendir.**® Sair olan Agazade Mehmet Dede; Nesati Dede,**” Sabir-i Parsal*® ve
Adni Recep Dede!®®®nin yetismesinde etkili olmus bir isimdir. Sair dervis yetistiren
Agazade’nin Besiktas seyhliginin kisa slirmesi ve ayni zamanda dergdhta stirekli
bulunmamis olmasi dolayisiyla seyhligi doneminde tespitlerimize gore burada yetisen
sair olmamis ve dergah bir mahfil haline gelmemistir. Ayrica mekanin, tam tesekkiillii bir
Mevlevihane olmaktan ziyade, kurulus yillarinda yalnizca bir semahaneden olugmasi ve
vakif gelirlerinin de biiylik ve giiglii kaynaklara dayanmayisi da dergahin bu yillarda
Istanbul Mevlevi muhitinde 6ne ¢tkmasini engellemis olmalidir.**° Agazade doneminde
temellendirilemeyen mahfillesme siireci, dergahin 15. Seyhi Hasan Nazif Dede
(6.1278/1861)’nin  1270/1853-54 yilinda baslayan mesihatina kadar tam olarak
sekillenmemis goriinmektedir. Agazade Mehmet Dede’nin seyhliginden sonra Besiktas
Mevlevihanesi mesihatina Seyh Siilleyman Dede (6.1065/1654-55), Hasan Dede

(6.1071/1660-61), Naci Ahmet Dede (5.1124/1712), Cengi Yusuf Dede (6.1080/1669-

1433 Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1314-1315.
1434 Bk, Fikret Saricaoglu, “Hiiseyin Pasa, Mere”, DIA c. 19 i¢inde (Istanbul: TDV Yay., 1999), 9. Ancak
Seyhi, Hiiseyin Pasa’nin vefatini Agazade’nin kerdmet anlatilart igerisinde, seyh tarafindan verilen bir
haber ile 7 Recep 1031/18 Mayis 1622 olarak gosterir. Bkz. Seyhi, Vekdyiii’l-Fuzald, ¢.2, 1338. Barihiida
Tanrikorur da buna dayanarak, Hiiseyin Pasa’nin Mayis 1622°de Geng Osman ile birlikte 6ldiiriilgiini
kaydetmektedir. Bkz, Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, c.2, 157.
1435 Egrar Dede’nin seyhin vatanma déniisiinden sonraki giin istanbul’da meydana gelen olay ile ilgili
“Istanbul’da fitne-i ‘azime zuhuru” ifadesi de Pasa’nin 6ldiiriilmesi ile ilgilidir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i
Su’ari-y1 Mevleviyye, 27.
143 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1289.
1437 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ari-yt Mevleviyye, 280.
1438 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ari-yt Mevleviyye, 177.
1439 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ari-yt Mevleviyye, 207.
1440 Bk, Isin, “Besiktas Mevlevihanesi”, 168-169.

399



70), Eyytibi Mehmet Memis Dede (6.1136/1723-24), Memis Dede Oglu Ahmet Dede
(6.1177/1763-64), Memis Dede Oglu Mehmet Sadik Dede (6.1178/1764-65), Abdiilahad
Dede (6.1180/1766-67), Trabluslu Ahmet Dede (6.1185/1771-72), Yusuf Ziihdi Dede
(6.1232/1816-17), Mahmut Umit Dede (6.1234/1819), Mehmet Kadri Dede
(6.1267/1851) ve Mehmet Said Dede (6.1270/1854) postnisin olmustur. Bu seyhlerden
Naci Ahmet, Cengi Yusuf, Eyylibi Mehmet Memis dedeler, suarddandir. Ancak bu
seyhler arasinda yalnizca Mehmet Memis Dede doneminde dergahta sairlerin bir araya
geldiklerine dair bilgiler vardir. Ancak Memis Dede’den sonra gelen seyh doneminde
dergahta ediplerin bir araya geldiklerine dair verilerin olmayisi; bu siirecin ¢ok kisa
sirdiiglinii gostermektedir. Dergdha sairlerin devam etmesi ve bu mekanda seyh
tarafindan yetistirilmeleri kisacasi, Besiktas Mevlevihanesi’nin mahfillesme siireci;
Hasan Nazif Dede’nin mesihati ile baglamis ve oglu Hiiseyin Fahreddin Dede ile devam

etmistir.

Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’ni, bu yonii ile degerlendirdigimizde dergahin
uzun siireli bir edebiyat mahfili olarak sekillendigi donemin, tezimizin kapsadigi zaman
aralig1 icerisinde yalmizca Hasan Nazif Dede ve oglu Hiiseyin Fahreddin Dede
(6.1911)’nin mesihat yillarima denk geldigini sOylemek miimkiindiir. Bu sebeple
tezimizde Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’nin Hasan Nazif Dede donemine kadar olan
siireci toplu bir sekilde degerlendirilmis; Hasan Nazif Dede ve Hiiseyin Fahreddin Dede

donemi ise ayri iki baslik altinda ele alinmastir.

4.1. Agazade Mehmet Dede’den Hasan Nazif Dede’ye: Besiktas Mevlevihanesi’nin
Ik Dénemi (1622-1853)

Besiktas Mevlevihanesi, Mevlevi irfan mubhiti igerisinde, sairligi ile de meshur bir
isim olan Agazade Mehmet Dede’nin ilk seyhi olmasina ragmen Hasan Nazif Dede’nin

seyhligine kadar, kaynaklarda dergahta Mevlevi sairlerin bir araya geldikleri, edebi

400



yonden yetistikleri bir merkez haline geldigi bilgisi yer almamaktadir. Bu ilk donemde,
Agazade Mehmet Dede, Cengi Yusuf Dede ve Naci Ahmet Dede sairligi ile 6n plana
cikan isimler olmalarina, Memis Dede’nin ve Ziihti Yusuf Dede’nin de sair yoni
olmasina ragmen dergahta, sair seyhlerin dervislerini edebi yonden egittigine dair kayitlar
bulunmamaktadir. Dergahin bu iki yiiz otuz bir yillik siirecinde, Cengi Yusuf Dede’nin
ve Nacl Ahmet Dede’nin yetistikleri merkez, Galata Mevlevihanesi’dir. Her iki sair de
Adem Dede’nin dervisleri olmakla birlikte; Cengi Yusuf Dede, Adem Dede déneminde
IV. Murat tarafindan musikideki iistatligi sebebiyle saraya alinmis bir isimdir. Naci
Ahmet Dede ise Adem Dede’nin mesihatinin son dénemlerinde yetismis olmakla birlikte
Arzi Mehmet Dede’nin terbiyetkerdesidir. Yasadiklar1 dénemde Istanbul Mevlevi
muhitinde merkezi mahfil olan Galata Mevlevihanesi’nde yetisen bu seyhler doneminde
Besiktas Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili haline gelmemis olmasi dikkat ¢ekicidir.
Bu durumu -Yenikap1 Mevlevihanesi’nin ilk doneminde oldugu gibi- iki temel argiiman
tizerinden yorumlamak miimkiindiir: Birincisi Cengi Yusuf Dede’nin ve Naci Ahmet
Dede’nin mesihat yillarinda Galata Mevlevihanesi, Istanbul Mevlevi muhitini domine
eden bir mahfildir. Bu yillarda Galata Mevlevihanesi’nde sair yetistiren seyhler olan Arzi
Mehmet Dede ve Gavsi Ahmet Dede postnisindir. ikincisi ise Tezkire-i Su’ard-yi
Mevleviyye’de madde basi olan Naci Dede ve Cengi Yusuf Dede’nin hamilik yonii ile 6n
plana ¢ikmis isimler olmayisi ve sair seyhlerin dergadhta birbiri ardinca postnisinlik
yapmamis olmalaridir. Naci Ahmet Dede nin Istanbul Mevlevi muhitinde seyhlik yaptig1
bu mekanda hem cok kisa siire (yaklasik iki y11)**** mesihat makaminda kalist hem de
Naci Dede’nin hami yoniiniin baskin olmayisi, dergahta bu donemde yapilan edebi
toplantilarin ve verilen edebi egitimin takip edilemeyisinin temel nedeni olarak 6ne

stirilebilir. Cengi Yusuf Dede’nin ise seyhligi doneminde Sehri’nin Divdn’ina bir takriz

1441 Yilmaz, Osmanli Toplumunda Tasavvuf, 282.
401



yazmas1,*#? devrinde iistat kabul edilen bir sair oldugunu gostermekle birlikte bu bilgi,
seyhin doneminde Besiktas Mevlevihanesi’nde edebi meclislerin kurulduguna dair yeterli

veri saglamamaktadir.

Besiktas Mevlevihanesi’nin bu ilk doneminde Cengi Yusuf Dede’nin mesihat
yillart tizerinde 6zellikle durmak gerekir. Ciinkii daha 6nce de belirtildigi gibi, Cengi
Yusuf Dede hem Adem Dede’nin terbiyetkerdesi olan bir sair hem de saray
musikisinaslari arasinda yer almis biridir. Yusuf Dede’nin sarayda bulundugu bu déneme
sahit olan mahfildas1 ve ayn1 zamanda devrin Istanbul Mevlevi muhitinde hem Yenikap1
hem de Galata Mevlevihanesi’'ne devam eden Cevri; onun sarayda bulunusunu “Der-
Ta‘rif-i H anendegin-1 Sardy-1 Padisahi Ba-Teklif*4*® baslikli kasidesinde asagidaki

beyitlerle over:

Biri de YUSUF-I DERVIS ki Mevlana’nuil

Rihini zinde ider nagme-i nayi her bar

Nefs-i rih bulup himmet-i Mevlana’dan

Dem-be-dem itmedediir feyz-i safay1 isar

Nay ile hem-dem olup sdylese raz-1 dilden

Mevlevi gibi olur ciimle-i esya devvarl##

IV. Murat’in ardindan tahta ¢ikan I. Ibrahim (6.1058/1648) déneminde saraydan ayrilan
Yusuf Dede, Naci Ahmet Dede’den 6nce dergahin iiciincii seyhi olan Hasan Dede’nin

kiz1 ile evlenmistir.!**® Yusuf Dede hakkinda kayitli olan bilgilere ek olarak, Sefine-i

1442 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 735.
1448 Cevri, Divan, 110.
1444 Cevri, Divan, 112.
1445 Esrar Dede, TezKire-i Su ‘ard-y1 Mevleviyye, 304; Safayi, Tezkire-i Safdyi, 733; Seyhi, Vekdyiu I-Fuzald,
c.2, 1375.
402



Nefise-i Mevleviydn yazarinin, Cengi Yusuf Dede’nin seyhlige getirilisi hakkinda verdigi
bir detay dikkat c¢ekicidir. Sakib Dede’nin kayitlarina gore, Pir Hiiseyin Celebi

(6.1155/1742-43), istanbul’a geldigi sirada'**® Yusuf Dede’nin edebine ve kendisine olan

251447

(13

sadakatine sahit olmus ve hilafet-i hankah-1 merkim kendilere erzani
buyrulmustur. Sakib Dede’nin kayitlarinda, Celebi ile seyh arasindaki iliski sadakat ve
tarikat adabina bagli olarak anlatilmis olsa da Cengi Yusuf Dede’nin seyh olarak
atanmasinda, bu ismin sair olusu etkili olmus olmalidir. Zira Yusuf Dede’nin mesihati
doneminde Galata’da Arzi Mehmet Dede, Yenikapi’da Cami Ahmet Dede ve

Kasimpasa’da Seyyid Fazil Halil Dede mesihat makamindadir ve her ii¢c isim de sair

seyhlerdendir.

Istanbul Mevlevi muhiti igerisindeki sair seyhlerden biri olan ve dénemin
Istanbul Mevlevi muhitini sekillendiren bir mahfilde yetisen Cengi Yusuf Dede
doneminde dergéhta sekillenen bir mahfilin olup olmadigi hakkinda kesin bir kaniya
varmak miimkiin degildir. Safayi, Cengi Yusuf Dede’nin mesihat yillarinda dergahin IV.
Mehmet tarafindan tamir ettirildigini, bu tamire sultanin nedimlerinden Fenni’nin de tarih
diistirdiigiinii belirtse de bu bilgiye ihtiyatli yaklasmak gerekir. Zira Tezkire-i Safdyi’de
tamiratin 1097/1685-86 yilinda yapildig1 belirtilmektedir.'**® Ancak bu donemde Yusuf
Dede (6.1080/1669-10) hayatta degildir. 1097/1685-86 yilinda Besiktas seyhi, Yusuf
Dede’nin halifesi Eyylibi Mehmet Memis Dede’dir. Silahdarzadde’nin 1097/1686
yilindaki olaylar arasinda IV. Mehmet’in “Miineccimbasi Dervis Ahmet Efendi tarik-i
Mevleviyye’ye meyl ettiirmekle haftada iki giin Besiktas Mevlevihanesine varup

Mesnevi-i Serif istimd® ve sema’larin seyr iderlerdi. Hattd i¢ hazineden eteklikler

1446 pir Hiiseyin Celebi, birtakim psikolojik sikintilar yasayan Sultan ibrahim’e sikke tekbirlemek iizere
Istanbul’a geldigi vakitte Cengl Yusuf Dede ile karsilasnis olmalidir. Bu konuda bilgi igin bkz. Odunkiran,
“Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 909.
1447 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1867.
1448 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 473.

403



kesdiriip miriden et ve itmek ve yag ve piring ta‘yin eyledi.” 1**° bilgisini vermesi,
Safayi’nin kayitlarindaki Besiktas seyhinin, Memis Dede olmasi gerektigini
gostermektedir.'**® Cengi Yusuf Dede’den sonra Besiktas postnisini olan Seyhi ve La’li
mahlas1 ile siir yazan!*®! Mehmet Memis Dede’nin; Seyhi’nin “... Ydsuf Dede
hidmetlerine vasil ve nazar-1 himmet i ‘indyetleriyle tarika-i Mevleviyye’den izn-i icazet

ii hilafete na’il [olmus]”*? kayitlarindan, dergah igerisinde yetistigi anlasilmaktadir.

Safayi’nin kayitlart, Memis Dede lizerinden yeniden yorumlanacak olursa, dergah
icerisinde Yusuf Dede tarafindan yetistirilen Mehmet Memis Dede doneminde, dergahin
IV. Mehmet tarafindan desteklendigi, bazi mukabele giinlerinde padisahin dergadha
geldigi anlasilir. 14°® Sultanin patronaj ag1 icerisinde yer alan Mevlevi simalardan
Fenni’nin de bu vesile ile dergaha devam ettigi goriiliir. Memis Dede doneminde dergah,

1455

Fenni’nin patronu olan IV. Mehmet'*** tarafindan tamir ettirilmis;**® sair de bu tamire

asagida son beyti verilen bir kita-i kebire ile tarih diisiirmiis, dahasi bu misralar1 dergadhin

semahanesi ¢cevresine naksetmistir. 4%

Yazdi bu misra’-1 pakizeyi levh-i cdna

Gelelim tekyesine sidkile Mevlana’ nifi

1449 Nazire Karacay Tiirkal, “Silahdar Findiklilh Mehmed Aga Zeyl-i Fezleke (1065-22 Ca. 1106/1654/7
Subat 1695)” (Doktora Tezi, Marmara Universitesi, 2012), 1041.
1450 Memis Dede déneminde dergaha gelen Sakib Dede de IV. Mehmet’in; Memis Dede’nin seyhliginin
ortalarinda, dergahtaki mukabelelere katildigim, “... evasit-1 nevbet-i mesihatlerinde merhiim u magfin-
leh Sultin Mehmed bin Ibrahim Han gibi pAdisdh-1 ba-intibAh muvazib-1 va‘z u mukabeleleri” Bkz.
Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1963.
1451 Ramiz, Adab-1 Zurafd, 176. Hiseyin Ayvansardyi, Hadikatii'I-Cevami, .2, 106.
1452 Seyhi, Vekdyiu’l-Fuzald, c.4, 3288.
1453 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 472.
145 Fenni’nin IV. Mehmet’in meclislerine dahil oldugu bilgisi i¢in bkz. Safayi, Tezkire-i Safdyz, 470. Seyhi,
Vekayiu’l-Fuzald, c.4, 2862.
1455 Safayi, bu tamirin tarihini 1097/1686 olarak belirtmektedir. Ancak Cengi Yusuf Dede’nin vefat tarihi,
kaynaklarda 1080/1669-70 yilidir. Bkz. Safayi, Tezkire-i Safdyi, 473. Cengi Yusuf Dede’nin vefat tarihi
icin bkz. Hiiseyin Ayvansardyi, Hadikatii’l-Cevami, c.2, 106. Barihiidd Tanrikorur’un ¢aligmasinda da
Besiktas Mevlevihanesi’nin bu tarihte gecirdigi bir tamirattan bahsedilmemektedir. Bkz. Tanrikorur,
“Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, .2, 157-159. Fenni’nin dergahin tamir tarihini belirttigi
misra su sekildedir;
PSAUY ge alBia 4bus 488 o1 4K Bk, Safiyi, Tezkire-i Safdyr, 474.
1456 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 473.

404



Sene: 1097/1685-864°

Tufeyl’de yer alan Memis Dede’nin mesihat yillarinda dergdhin mukabele
giinlerinde, Istanbul muhitindeki diger Mevlevihanelerden Besiktas Mevlevihanesi’ne
semazen ve neyzenlerin geldigi bilgisi,’**® bu yillarda Besiktas Mevlevihanesi’ne devam
eden iki ismi daha ortaya cikarir. IV. Mehmet’in dergdha devam ettigi bu zaman
araliginda, Sakib Dede de dergaha gelmekte ve sultan ile goriismekte; ayrica musahib-i
sehriyari olan Miineccimbasi Ahmet Dede de bu sohbetlere katilmaktadir.}4® Bu
kayitlara gore Memis Dede’nin mesihat yillarinda dergdha Fenni, Miinceccimbast Ahmet
Dede ve Sakib Dede devam etmis, Abdi Pasa (6.1103/1691-92)’nin da katildigi bu
sohbetlerde siir ve sairlerden bahsedilmistir.14®° Burada dikkat ¢eken husus ise ad1 gegen
sairlerin tamaminin, s6z konusu dénemde Istanbul Mevlevi muhitini domine eden mahfil
olan Galata Mevlevihanesi’nde yetismis olmalaridir. Dergaha disardan devam eden ve
Galata’da yetisen bu isimler disinda mahfile devam eden baska isimlere kayitlarda

rastlanmamaktadir.

Cengl Yusuf Dede’nin halifesi Mehmet Memis Dede doneminde dergaha
sairlerin devam etmis olmasi, Yusuf Dede’nin siyasal elitler ile kurdugu iletisim ile
dogrudan alakali goriinmektedir. Ekrem Isin; -kaynak belirtmeden- verdigi bilgilerde
seyhin, IV. Mehmet déneminde etkin olan Vani Mehmet Efendi’ye karsi bir miicadele
yiriittiigiinli, saray yanlis1 bir politika igerisinde oldugunu kaydetmis ve seyhin bu

tutumlarina bagli olarak Besiktas Mevlevihanesi’nin donemin Onemli tasavvuf

1457 Safayi, Tezkire-i Safdyi, 474. Bu misrada gosterilen tarih de 1097/1685-86 olmayip 1122/1710-11
senesine denk gelmektedir. Bu yil da Memis Dede (6.1136/1723-24)’nin Besiktas Mevlevihanesi seyhi
oldugu yillara denk gelir.
14%8 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 223.
1459 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, 223.
1460 Aksoy “Ahmed Halis Dede, Tufeylii Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-Menkabeti Hazreti’s-Seyhi’s-
Sakibi’l-Ma’nevi (inceleme-Tenkitli Metin)”, 291-292.

405



merkezlerinden biri haline geldigini belirtmistir.**6* Cengi Yusuf Dede’nin, Adem Dede
doéneminde, Istanbul’da &nemli bir mahfil olan Galata’da yetismis bir sair olmasi, IV.
Murat déoneminde sarayda gorev almasi ve halifesi Memis Dede’yi yetistirmesi; Cengi
Yusuf Dede’den sonra Besiktas Mevlevihanesi’nde sairlerin toplanmasma zemin
hazirlamis gériinmektedir. Memis Dede’nin selefi olan seyhten miras kalan mesruiyetinin
yani sira, onun mesihat yillarinda IV. Mehmet’in de Besiktas Mevlevihanesi’ndeki
mukabelelere katilmasi bir arada diisliniildiigiinde; Memis Dede doneminde neden
dergdha suaradan isimlerin devam ettigi anlasilir. Zira mekanin seyhi sairdir ve ayni

zamanda devrin patronu da mekana devam etmektedir.

Mehmet Memis Dede’nin ardindan postnisin olan Memis Dede Oglu Ahmet
Dede, Mehmet Sadik Dede ve Abdiilahad Dede donemlerinde dergahta yetisen herhangi
bir sairin adina ve suaranin dergahta bir araya geldigi kaydina rastlanmaz. Abdiilahad
Dede’den sonra seyh olan Trabluslu Ahmet Dede doneminde, dergahta oglu sair Yusuf
Ziihdi Dede yetismistir.1*6? Bu seyhin mesihat yillarinda III. Selim tarafindan dergah,
Saban 1218/KasimAralik 1803°de tamir ettirilmeye baslanmis ve 22 Muharem 1219/3
Mayis 1804’te tamamlannmustir.1*%® Bu tamir, dergiha devam eden bir sairin varliginin da
haber verilmesine vesile olmas1 yoniinden 6nemlidir. Ayvansarayi, IIl. Selim doneminde

yapilan bu tamire Esad (6.?) adl1 bir sairin

Cikip bir pir-i risen-dil didi tarih-i itmamin

Yeifiiden kildi bu dergeh-i piri seh Selim biinyad'#%4

maktali kita-1 kebire ile tarih diisiirdiigiinii haber verir.

1461 Tg1n, “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 329.
1462 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 139.
1463 Ali Nutki Dede, Defter-i Dervisdn, 97. Ayrica, I11. Selim, Yusuf Ziihdi Dede’nin mesihat yillarma denk
gelen 1791-1806 yillar1 arasinda Besiktas Mevlevihanesi’ni altmig dort defa ziyaret etmistir. Bkz.
Benlioglu, “Riizndme’ye Gore III. Selim’in Mevlevihane ve Mukabele Ziyaretleri”, 345-348.
1464 Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'I-Cevami, ¢.2, 109.

406



Ayrica mesihatt miiddetinde II. Mahmut’un kiime fasillarinda da yer alan,46®

devrin Mevlevi muhibbi sultanindan destek goren, Arapga ve Tlirkge miinacat ve na’tlari
bulunan Ziihdi Yusuf Dede doneminde dergahta edebi bir mahfilin sekillenmesi igin
temel sartlar olusmus goriinmektedir. Ancak Ziihdi Yusuf Dede’nin, kirk bes yil siiren
mesihatt miiddetinde dergahin bir edebiyat mahfili olma islevine sahip olduguna dair bir
kayda ya da boyle bir mahfilin s6z konusu donemde tesekkiil ettigine dair bir ¢ikarima
varmak pek miimkiin degildir. Bunda kanaatimizce bu yillarda, Yenikap1
Mevlevihanesi’nin Istanbul Mevlevi muhitinde 6ne c¢ikan bir mahfil olmasi etkili
olmustur.*%® Ayrica Ziihti Yusuf Dede’nin dergah igerisinde edebiyat egitiminden ziyade

1467

hat ve nakis egitimi vermesi ve bu alanda dgrenciler yetistirmis olmasi seyhin, sair

dervislerinin olmamasina da neden olmustur.

Ziihdi Yusuf Dede’den sonra postnisin olan isimlerden, damadi Mahmut Umit
Dede ve Kadri Mehmet Dede donemlerinde dergaha devam eden suaranin varhigr ile ilgili
detayli kayitlar bulunmamaktadir. Kadri Dede doneminde, Hicaz bolgesinde yasayan ve
cikt1g1 seyahatte Istanbul’a da ugrayan Mustafa Aski (6. 1288-1294/1871-1877), kentte
kaldig1 iki aylik siirecte, dergaha gelen bir isimdir.}4®® ibnii’l-Emin’in kayitlarina gore,
Mehmet Said Dede’ nin mesihat yillarinda Ibrahim Hakki Bey’in, dergaha bir Ayin giinii

(Carsamba giinii) arkadas1 Hasan Efendi ile geldigi bilgisi yer almakla birlikte, sairin

1465 Tayyarzade Ata, Osmanli Tarihi —Tarih-i Enderiin-, €.3, 254.
1466 7iihdi Yusuf Dede’nin Besiktas seyhi oldugu dénemde (1771-1816) Yenikap: Mevlevihanesi’nde;
Ebubekir Dede (6.1775), Ali Nutki Dede (6.1804) ve Abdiilbaki Nasir Dede (6.1821) seyhlik yapmustir.
1467 7iihdi Yusuf Dede’den egitim alan isimler; Yenikap1 Mevlevihanesi Mesnevihanlarindan Leylek Hasan
Dede ve Besiktas Mevlevihanesi dervislerinden Said Efendi’dir. Bkz. Kaya, Tekke Kapisi, 154. Isin,
“Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 331.
1468 Mehmet Samil Bas, “Aski Mustafa Efendi’nin Vahdet-nime Mesnevisi (Metin-Muhteva-Tahlil)”,
(Yiiksek Lisans Tezi, Dokuz Eyliil Universitesi, 2007), 17. Bas’in, Aski’nin Medine Tarihi adl1 eserinde
kendi hayatin1 anlattig1 kisimdan yola ¢ikarak verdigi bilgilere gore, sairin Besiktas Mevlevihanesi’nde
bulundugu dénemde mesihat makaminda olan seyhin adi, Abdiilkadir Efendi olarak ge¢mektedir. (Bkz.
Bas, “Aski Mustafa Efendi’nin Vahdet-nime Mesnevisi (Metin-Muhteva-Tahlil)”, 17.) Sairin Istanbul’a
gelmek icin yola ¢iktug: tarih, 12 Safer 1257/5 Nisan 1841°dir ve sairin Istanbul’da kaldig1 siirecte
karsilasip destegini gordiigii padisah ise 1839-1861 yillar1 arasinda tahtta olan Sultan Abdiilmecit’tir. (Bkz.
“Aski Mustafa Efendi’nin Vahdet-nime Mesnevisi (Metin-Muhteva-Tahlil)” 14, 17.) Bu bilgilerden yola
cikarak, Aski’nin Abdiilkadir Efendi olarak kaydettigi ismin Mehmet Kadri Dede oldugu anlasilir. Zira
Kadri Dede, 1818-1851 yillar1 arasinda Besiktas seyhligini yiirlitmiistiir.

407



dergdha gelis amacinin suard ile bir araya gelmek olduguna dair herhangi bir kayit
yotur.'4%® Besiktas Mevlevihanesi’ne Mehmet Said Dede’nin vefatindan sonra postnisin
olan Hasan Nazif Dede ile birlikte dergahta hem hakim olan nesve farklilagmis hem de
Besiktas Mevlevihanesi, Istanbul Mevlevi muhitinde suardnin devam ettigi bir mahfil

haline gelmistir.

4.2. Besiktas Mevlevihanesi’nin Ik Hamisi: Hasan Nazif Dede ve Donemi (1853-
1871)

Hasan Nazif Dede, Besiktas Mevlevihanesi seyhi olmadan once Bektasi
derviglerinin yogun bir etkilesim sagladigi bugiin Yunanistan sinirlart igerisinde kalan
Mora Yenisehir (Larissa)’da dogmus, ilk egitimini babasindan almis ve Horasanl Aziz
Efendi Medresesi’nde dersler vermistir.14’® Memleketinde ¢ikan ¢ekirge istilasina ¢oziim
olarak sunulan Hacibektag’tan sigircik suyu getirilmesi gorevi, kendisinin alim ve arif bir
kisi olmasi1 dolayisiyla Hasan Nazif Dede’ye verilmis; o, bu gorev i¢in ¢iktig1 yolculukta
Mevlevilik ile tanigmistir. Memleketine doniip kendisinden istenilen suyu veren Nazif
Dede, daha sonra Konya’ya giderek Hemdem Celebi doneminde dergahin asgibasisi
Nesib Dede’nin egitimine verilmistir. Bu egitiminin ardindan, memleketine giderek
burada actigi dergahta seyhlik yapmis ve 1269/1852-53 yilinda Besiktag seyhligine

getirilmistir, 14"

Hasan Nazif Dede’nin Besiktas Mevlevihanesi’ne seyh olarak atandigi bu
yillarda, Istanbul Mevlevi muhitinde Yenikap1 Mevlevihanesi edebi mahfil olma yoniiyle
one ¢ikmis bir mekandir ve daha ¢ok kentte Galata mahfilinde Ankaravi ile birlikte

giiclenen Mevleviligin geleneksel anlayisini temsil etmektedir. Hasan Nazif Dede’yle

1469 {nal, Son Asir Tiirk Sairleri, ¢.2, 743-744.

1470 Vassaf, Sefine-i Evliyd, .5, 188.

147! Hiiseyin Fahreddin el-Mevlevi, Miintehebdt-1 Fahri, 314-316. Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.5, 188. Sezai
Kiiciik, Istanbul Mevlevihdneleri, c.2, 19-21. Hasan Nazif Dede’nin Yenisehir’de bir Mevlevihane actig
“Etti bir dergeh Yenisehir Fenar i¢re bind/Soyle kim biirhan-1 Mevlana gibi gayet kavi” ifadeleri ile seyhin
damadi1 Yenisehirli Avni Divdn’inda da gegmektedir. Bkz. M. Kayahan Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey,
(istanbul: Dergah, 2015), 230.

408



birlikte ise Istanbul Mevleviligi igerisinde Sabuhi Ahmet Dede ile Yenikap:
Mevlevihanesi’nde temsil edilen; ancak kentte baskin olmayan Ehl-i Beyt yanlisi nesve
yeniden 6n plana ¢ikmistir. Ekrem Isin, Hasan Nazif Dede nin Istanbul Mevlevi muhitine
getirdigi bu yeniligi, kentte “... Orgiitlenme faaliyetlerini siirdiiren Bektasiler ile iliski

1472 gekillenmesi

kurarak, her iki ziimreyi birbirine yaklagtirabilecek ortak bir zeminin ...
olarak yorumlar. Nazif Dede’ nin Istanbul Mevlevi muhitine tasidig1 bu nesve; seyhin
postnisin oldugu yillarda, sert bir takibat ile de karsilasmamistir. Zira Hasan Nazif
Dede’nin mesihat yillarinda (1853-1861) tahtta Sultan Abdiilmecit vardir ve bu yillarda
devlet, II. Mahmut doneminin aksine Bektasilik tizerindeki sert tedbirlerini kaldirmis ve
biitiin tarikatlara aym oranda denetim uygulanmistir.}*”® Sultan Abdiilmecit’in
Bektasilere sagladigi serbestlik,’#’* kentte Mevleviligi ve Bektasiligi birlestiren Hasan
Nazif Dede’nin dergdhinin, her iki nesveyi de tasiyan sairlerin devam ettigi bir mekan
olmasinin mesru zeminini olusturmustur. Sultan Abdiilmecit tarafindan 1858’de bin bes
yiiz kurus maas tahsis edilmis olmasi**” da seyhin; Mevlevi muhibbi sultan tarafindan
desteklendigini, sOylemlerinin aykirilik olarak degerlendirilmedigini gostermektedir.
Sultan ile seyh arasinda gecgen bir anlati ise Hasan Nazif Dede’nin tavirlarinin, sultan
tarafindan hos goriildiiglinii gdstermesi bakimindan onemlidir. Samiha Ayverdi’nin
kayitlarina gore, dergah bahgesinde yer alan bir selvinin, sarayin manzarasini bozmasi
dolayisiyla kestirilmesi istenmis ve bunun i¢in Hasan Nazif Dede’ye haber yollanmstir.
Dede ise “Bir dergahin degil agacini kesmek, bir yapragini dahi zayi etmekten korkariz.
Zat-1 sahaneye bdylece arzedesiniz”'4’® karsiligin1 vermistir. Seyhe, emrine karst gelmesi
nedeniyle kizmak bir yana sultan, kiymetli bir cep saati yollamistir. Bu hediyeyi de bir

havanda doviip kiigiik parcalara ayiran seyh, hediye edilen saatin bir dervis tarafindan

1472 Tg1n, Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, 333.
1473 fIber Ortayl, “Tarikatlar ve Tanzimat Dénemi Osmanh Yénetimi”, Ankara Universitesi Osmanli Tarihi
Arastrmalart ve Uygulamalar:t Merkezi Dergisi, 6/6 (1995): 285.
1474 Ozgiil, Divan Yolundan Pera’ya Selametle, 110.
1475 BOA irade, Dahiliye, nr.26593ten aktaran Yiicer, Osmanli Toplumunda Tasavvuf (19. Yiizy1l), 696.
1476 Samiha Ayverdi, Bogazicinde Tarih, 175.

409



kullanilamayacagmi belirtmis ve bu haliyle saraya gondermistir.’*’” Besiktas
Mevlevihanesi’nde, daha 6nce Memis Dede doneminde goriilen siyasal elit destegi ve
sair seyhin varlig1 ile birlikte dergahta kisa siireli de olsa olustugunu diisiindiigiimiiz
edebiyat mahfili, bu kez Hasan Nazif Dede ile birlikte sekillenmistir. Seyhin sairligi,
devrin patronunun seyhe olan destegi ve donemin politik havasinin da Nazif Dede’nin
sOylemleri ile ters diismeyisi Besiktas Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasina

zemin hazirlamistir.

Seyhin, dergahta Ehl-i Siinnet ¢izgisinde olan isimlerle birlikte Bektasi mesrep

sairleri bir araya getirmesini saglayan ve asagidaki beyitlerde;

Ey cerag-1 cami ‘-1 diinya imam-1 evliya

Ve’y siirag-1 matlab-1 aksa hiimam-1 14 feta

Hil"at-i men kiintii mevlahu Aliyyiin mevlahu ile

Oldun ey Sah-1 Velayet ins ii cinne mukteda®4’®

ifadeleri ile agik bir sekilde dile getirdigi Bektasi nesvesi, Vassaf tarafindan yetistigi
Yenisehir muhitindeki Bektasilik etkisi ile iliskilendirilmistir.*’® Hasan Nazif Dede’nin
Bektasilik ile kurdugu iliski, kaynaklarda farkli seviyelerde dile getirilmekle birlikte,
seyhin dergaha devam eden Bektasilerle ettigi bir sohbet; Nazif Dede’nin, Bektasiligi bir
nesve olarak benimsedigini, ancak uygulamalarini hos gormediginin anlagilmasini saglar.
Seyhin oglu Hiiseyin Fahreddin Dede’nin miintesiplerinden Mustafa Riisdi’nin

kayitlarina gore, dergaha devam eden Bektasilerin artmasindan, Nazif Dede’nin miiridani

1477 Seyh ile sultan arasinda gegen bu olay hakkinda detayli bilgi igin bkz. Ayverdi, Bogaziginde Tarih, 175.
1478 Giilbeyaz Karakus, Mevievi Hasan Nazif Dede Divange ve Risdlesi, (Istanbul: Revak Kitabevi, 2013),
10.

1479 Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.5, 189. Golpnarl, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik’te seyhin Alevilikte en ileri
giden Mevlevi seyhleri arasinda oldugunu belirtir. Bkz. Golpinarli, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, 215-
217.

410



rahatsizlik duymus ve seyh hakkinda da siipheye kapilmislardir. Bu durumu fark eden
seyh, mukabeleden sonra dergahtaki Bektasileri huzuruna ¢agirarak konusmak istemistir.
Nazif Dede, Hz. Ali’nin i¢ki igmesi, sarhosken esi Hz. Fatima’y1 dovmesi dolayisiyla Hz.
Peygamber’in damadi olmaya layik olmadigin1 sdyleyince Bektasiler bu duruma itiraz
etmisler, iftira oldugunu sdylemislerdir.'*®® Hasan Nazif Dede, Bektasilere hitaben;
“Madam ki iftiradir diyorsunuz, insaf idiniz bu i¢ki ‘alemlerinin yani ayin-i cem‘i ve daha
daha nice fezayih ve kabayihi icra idiip de nigiin Hazret-1 ‘Ali’ye izafe idiyorsunuz diye
bircok nasayih ve irsadatta bulunmusdur.”*%8! Seyh ile dergaha gelen Bektasiler arasinda
gecen bu diyalog, Hasan Nazif Dede’nin Bektasilik ile ilgisi hakkinda ipuglar1 verirken
ayn1 zamanda seyhin mesihatinda Besiktas Mevlevihanesi’ne Bektasilerin yogun bir

sekilde devam ettiginin de kanitidir.

“Meydan-1 suhan-sizide, vadi-i si’r i edebde iistad”**®2 olan ve kentte hem
Mevlevi hem de Bektasi nesvesine sahip sairlerin bir araya gelebilecekleri bir ortamin
sekillenmesini saglayan seyh doneminde dergaha gelen, seyhe intisap eden sair sayisinin,
onceki seyhlerin donemlerine gore ciddi oranda artisa gectigi goriilir. Mabhfilin
katilimcilarindan Yenisehirli Avni, seyhin Bektasilige yakin tavrim1 ve dervislerinin de

bu minvalde sdylemlerde bulundugunu asagidaki beyitlerde dile getirir:

Terbiyet kilmist1 o zat1 Nazif-i Mevlevi

Ol sebebden dem vururdu nagme-i Manstir’dan?48®

Dergaha kiigiik bir ¢ocukken gelen Bahariye Mevlevihanesi seyhlerinden Mithat Bahari

Beytur (6.11 Temmuz 1971)’un, Azmi Efendizdde Ahmet Celal Efendi’den aktardigi

1480 Selma Ataman, “Mevlevi Mustafa Riisdi ve Eserleri”, (Yiiksek Lisans Tezi, Ordu Universitesi, 2017),
223-224.
1481 Ataman, “Mevlevi Mustafa Riisdi ve Eserleri”, 223-224.
1482 Vassaf, Sefine-i Evliyd, .5, 189.
1483 Ozgiil, Yenigehirli Avni Bey, 234.
411



anilarda; dergahta koklii bir degisimin temelini atan Hasan Nazif Dede’nin, pek cok

“erbab-1 fazilet ve kemal”'*3*den miiridi oldugu kayithidir.

Hasan Nazif Dede’nin Besiktas Mevlevihanesi’nde bir hami olarak goriildiugi,
dergaha devam ettigini tespit ettigimiz sairlerden Liitfi, Salih Naili ve Misli’nin, seyhin
gazellerini tanzir etmis olmalarindan anlasilmaktadir. Ayrica, Tayyarzade Ata’nin ve
Salih Naili’nin seyhe siirler sunmus olmalari, dergdhta Hasan Nazif Dede’nin siirden

anlayan ve belki de bu manzumelere elestiri getiren bir isim oldugunu gosterir.

Hasan Nazif Dede’nin seyhliginde Mehmet Lebib Efendi (6.Saban 1284/Kasim-
Aralik 1867), Misli (6.1286/1869-70), Manastirlt Salih Naili (6.1293/1876), Tayyarzade
Ata (6.1299/1882), Hasibe Maide Hanim (6.Ramazan 1299/Temmuz-Agustos 1882),148
Yenisehirli Avni (6.1301/1883-84), Musa Kazim Pasa (6.1890-90) ibrahim Hakki Bey
(6.20 Safer 1313/12 Agustos 1895) Hact Mahmud Ratib Bey (6.1317/1899-1900),
Vakaniivis Ahmet Lutfi Efendi (6.1325/1907) ve Yenikapt Mevlevihanesi’nin de
katilimcilarindan olan Ibrahim Sefik (6.1273/1856-57) dergaha devam eden ya da seyhe

intisap etmis isimlerdir.

Yenikapt Mevlevihanesi Seyhi Osman Saldhaddin Dede’den “seyhim” diye
bahseden ve siirlerinden bu mekana devam ettigini tespit ettigimiz Tayyarzade Ata, aynm
zamanda Hasan Nazif Dede’ye de baglanmistir.2*3® Hasan Nazif Dede’ye olan bagliligimi

sair, asagida kasidesinden ve gazelinden alinan beyitlerde dile getirmektedir:

Ekseri itdi muhibbaninda sirr-1 Hak zuhr

1484 Hikmet Atik, “Bahariye Mevlevihanesi Post-niginlerinden Ahmet Mithat Bahari Beytur’un
Mevlevihane Hatiralar”, ISTEM, 15/29, (2017): 14.
1485 Qairin derghha devamliligna ya da bu mekéindaki sairler ile edebi eserleri iizerinden kurdugu bir
etkilesim ile ilgili, seyhin bir gazelini terbi ve oglu Hiiseyin Fahreddin Dede’nin gazelini tahmis ettigi kayd1
yer almakla birlikte eserlere ulasilamadigindan, metin igerisinde saire ayrica deginilmemistir. Hasan Nazif
Dede’ye intisap ettigi, seyh ve oglunun siirlerini tazmin ettigine dair bilgi icin bkz. Inal, Son Aswr Tiirk
Sairleri, c.3, 1268.
1486 Tnal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.1, 184.

412



Canlara can u goftilden muktedadir Mevlevi

Iste bu nlir-1 viictida geldi bir hayrii’l-halef

Ey ‘azizim Seyh Nazif-i pak-edadir Mevlevi4®’

Su “asr-1 bi-kararide eger feyz ise makstduii

Bu devranda cenab-1 Seyh Nazif’dir melce-i aktabl48®

Istanbul Mevlevi muhitinde sairlerin, Osman Saldhaddin Dede’ nin karizmatik sahsiyeti
dolayisiyla ¢evresinde toplandigi bir mahfil olan Yenikapt Mevlevihanesi’ne dergdhin
seyhi sayesinde sahip oldugu muteber konum nedeniyle devam ettigini diistindiigiimiiz
Tayyarzade, Besiktas Mevlevihanesi’ne ise seyhi Hasan Nazif Dede ile ortak bir sdyleme
ve nesveye sahip olmasi dolayisiyla devam etmis goriinmektedir.'*®® Hasan Nazif

Dede’nin gazelinden alinan ve Ehl-i Beyt sevgisini anlatan bir sdyleme sahip olan,

Selsebil cennet kityun-¢iin etdim can sebil

Gahi Hasen gahi Hiiseyn-i Kerbela’nin agkina®4®

beytinde gosterdigi tavra benzer bir sdylemi Tayyarzade, asagidaki beyitlerinde dile
getirir:
Dil ‘Aliyyti’l-Murtaza vii aline mecblrdur

Ta kiyamet eylemem nalan u giryandan ferag!4%

1487 Tayyarzade Ata, Divdn, Ae Mnz 301, 14a.
1488 Tayyarzade Ata, Divdn, Ae Mnz 301, 16a.
1489 Tayyarzade’nin sahip oldugu Bektasi tavrini, Muhittin Eliacik bir yorumlama tarzi olarak ele almistir.
Genis bilgi i¢in bkz. Muhittin Eliagik, “Tayyarzade Ata’nin Mevleviligi Yorumlayis1”, limi Arastirmalar,
24, (2007): 50.
1490 K arakus, Mevievi Hasan Nazif Dede Divange ve Risdlesi, 59.
1491 Tayyarzade Ata, Divdn, Ae Mnz 301, 16a.
413



Seyh ile benzer nesveye sahip olduklar1 anlasilan Tayyarzade’nin Divdn’inda “Seyhim

Nazif Efendi Hazretlerine Takdim Olunan Gazeldir!*%? baslhig ile kayitli olan gazelinin,

Miibessirsin kabdliiyle seni ey “aciz ii bi-tab

ider bir giin dili seyhifi feza-y1 vuslata israb'4%
matla beytinde seyhe olan bagliligini dile getirir.

Dergadhta seyhe siir sunan bir baska isim ise Salih Nalii’dir. Seyhe “Ber-
Ramazaniyye-i beray-1 Seyh Nazif Efendi” baslikli siiri sunan ve seyhin “‘alem bu ya”
redifli gazelini de tanzir eden'*%* Salih Naili, Mevlevilik ile olan bagini, miizeyyel bir

gazelinde asagidaki beyitlerle dile getirmektedir;

Zabhir i batin yeter Molla-y1 Rim’ufi himmeti

Mesnevi’den mazhar-1 feyz-i Huda-dad olmusuz4®®

Ozgiil, Enciimen-i Suara sairlerinden olan Salih Naili’nin dahil oldugu grupta hakim olan,
bu isimlerin bir araya gelmesinde, ortak payda olarak beliren Bektasiligin yani sira
Mevleviligi de bir “katalizér inang olarak” niteler. 4% Salih Naili de dergahta Hasan Nazif
Dede’nin seyhliginde hakim olan Bektasi temayiilii ile Mevleviligini bir araya getirerek

mensubu oldugu Enclimen-i Suara sairleri ile ortak bir paydada bulugsmustur.

Enclimen-i Suara sairlerinden Lebib de Salih Naili gibi seyhin siirlerine nazire
yazan bir isimdir. Sairin dergdha devamliligina dair kesin kayitlar olmamakla birlikte,

seyhin;

1492 Tayyarzade Ata, Divdn, Ae Mnz 301, 16a.
1493 Tayyarzade Ata, Divdn, Ae Mnz 301, 16a
1494 Salih Naili’nin seyhe sundugu bu siirin bilgisini Kayahan Ozgiil vermekte ve eserin Mecmiia-i Siikrii
Efendi, ibn., TY. 2893 v.2b-3a’da ve Mecmia, Ibn., TY. 2801, v.97a-98a’da kayitli oldugunu
belirtmektedir. Ozgiil’iin verdigi bu kayitlara gére yapilan aramalarimiza ragmen s6z konusu mecmualara,
Istanbul Universitesi kataloglarinda ulasamadigimiz igin, siirin metnine yer veremedik.) Kayitlar i¢in bkz.
Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Enciimen-i Suard, 111, 335 nolu dipnot.
1495 Qalih Naili, Divan-1 Ndili-i Cedid (Manastirly), Ae Mnz 417, 5b.
149 Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Enciimen-i Suard, 111.

414



Her kisi bir gline ta'n eyler bana “dlem bu ya
Zu'm eder miilhidin ehl-i riya ‘alem bu ya

1497

matlali gazelini tanzir etmis™™’ olmasi, Lebib’in de bu mahfilin katilimcilar1 arasinda

oldugunu gosterir.

Enciimen-i Suara sairleri arasinda yer alan Musa Kazim Pagsa®*®® da Hasan Nazif
Dede doneminde dergdha gelen suara arasindadir. Enclimen’e hakim olan Bektasilige
yakinlik ve Ehl-i Beyt sevgisi, Kazim Pasa’da yogun bir sekilde goriiliir. Ibnii’l-Emin’in
belirttigine gore pasanin bu tavri, seyhii’l-harem-i nebevi goérevine baslayamamasina
sebep olmustur. Goreve atanan Kazim Pasa’nin Sii mezhebinden oldugunu belirten
Osman Pasa, bu durumun Haremeyn halkina olumsuz tesir edecegini padisaha sdyleyerek
pasanin s6z konusu goreve getirilmesini engellemistir.}*®® Kazim Pasa’nin sahip oldugu
Bektasi mesrep onun, Salih Naili’nin de devam ettigi Besiktas Mevlevihanesi’ne
gelmesini ve Hasan Nazif Dede ile edebi eserleri lizerinden bir iliski kurmasini

saglamistir. Kazim Pasa, Nazif Dede’nin miirsitligini asagidaki,

Hakikat sehrine kesdiirme yoldan vuslat istersen

Tarik-1 “aska gel bab-1 Nazif-i Mevleviden gir1500

beytinde 6vmiis, Pasa ayrica Hasan Nazif Dede Divdnge’sinde yer alan
Duydun mu ‘aceb naydan esrar-1 Ali’y1
Bildin mi Nazif niikte-i feyz-i ezeliyi

Arif olayim dersen eger sirr-1 hafiyi

Allah iciin Allah diyelim Ha diyelim HG%

W7 Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Enciimen-i Suard, 121.
1498 Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Enciimen-i Suard, 49-55.
1499 inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c. 2, 1142.
1500 Ramazan Bardakgi, “Musa Kizim Pasa (Hayati-sanati ve kiilliyat1)”, (Doktora Tezi, Ankara
Universitesi, 2007), 1098.
1501 Karakus, Mevievi Nazif Dede ve Divange ve Risdlesi, 75.
415



bendi ile biten miitekerrir murabbainin son misraini tazmin etmis ve asagidaki bend ile

biten miisebbay1 yazmistir:

Ey rizu seb olmak dileyen Hak ile kd’im
Cem ‘iyyet-i efkar ile ol zikre miidavim
Olmazsa da erbab-1 hakikatde ‘alayim
Bidar gerek gonli gozi olsa da nd’im
‘Asiksan eger olma reh-i digere ‘azim
Bu nutk-1 Nazifiin tutup ahkamini1 Kazim

“Allah igiin Allah diyelim Ha diyelim H”%%2

Tayyarzdde Ata, Musa Kazim Pasa ve Salih Naili gibi dergaha, Bektasi nesvesi
ile devam eden bir bagka isim ise Ismail Hakki Misli’dir. Ancak Misli’nin Bektasiligi,
siirlerine; Tayyarzade ve Salih Naili’nin siirlerine oranla daha fazla yansimis; sair hemen
her manzumesinde Bektasilige ait terminolojiyi kullanmistir. Sairin Divdn’inda Nazif
Dede’ye intisap ettigi ile ilgili net bir bilgi yer almaz. Ancak Emrah Gokge, Divan’in

1503

sonunda, Hasan Nazif Dede’nin damadi~*° ve mahfilin katilimcis1 Yenisehirli Avni’nin,

sairi 6ven bir siirinin bulunmasindan ve Misli’nin Agazdde Mehmet Dede’den bahsetmis
olmasindan yola ¢ikarak sairin Besiktas Mevlevihanesi miiridi oldugunu belirtmistir.1>%
Sairin vefat tarihi (1286/1870) g6z Oniine alindiginda Misli’nin Hasan Nazif Dede’nin
miiritlerinden olma ihtimali kuvvetlenir. Gokge’nin belirttigine gére Misli, dede unvani
almug bir isimdir.®®® Hasan Nazif Dede’nin oglu Hiiseyin Fahreddin Dede, postnisin

oldugunda heniiz sekiz yasindadir ve ilk seyhlik yillarinda ¢evresinde sairlerden

miitesekkil bir halkanin olusmasi zaman almis olmalidir. Kanaatimizce Misli, Hiiseyin

1502 Bardake1, “Musa Kazim Pasa (Hayati-sanat1 ve kiilliyat1)”, 624.

1503 Tnal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.1, 191.

1504 Emrah Gokge, “Misli Isma’il Hakki ve Divam”, (Yiisek Lisans Tezi, Gazi Universitesi, 2011), 6.
1505 Ggkee, “Misli Isma’il Hakk: ve Divan1”, 6.

416



Fahreddin Dede doneminde dergdha devam etmis; ancak bu devamlilifi Hasan Nazif

Dede’nin mesihat yillarinda baglatmistir.

Misli, Tayyarzade ve Hasan Nazif Dede ile benzer bir sdyleme sahip oldugu su

misralarinda Ehl-1 Beyt’e olan sevgisini ve bagliligini dile getirir:

Dii gesmim gark olsa kesti-i dil-i nagiz
Mihir girdabina endahtim yok hadd i paAyanim
(...)

Hasan sah “askina nGisum ki Zehra cana tiryakdir

Dokiilse ah Hiiseyn-i Kerbela i¢in no’la kanim*°%

Misli, Besiktas Mevlevihanesi’ne devam ettigi bu yillarda ayn1 zamanda istanbul’daki

diger Mevlevi mahfilleri ile de iliski kurmus bir sairdir. Gazelinde gecen

(...)

Talib-1 cam-1 elestdim sirr-1 ‘Abdi Dede’de
Hankahinda hezar ‘irfan ile buldum ferdh
(...)

Sakin-i bab-1 rizayim Hazret Agazade’de

Saye-i sarihde bir sultan ile buldum ferah

Bende-i ednastyim Adem Dede’nifi Misliya
Rah[1] igre pertev-i iman ile buldum ferah®%’

ifadelerinden Misli’nin Istanbul Mevlevi muhitindeki diger dergahlara da devam ettigi

anlagilir. Sairin Istanbul muhitinde, Besiktas Mevlevihanesi’nin ardindan en fazla dile

1506 Gokee, “Misli Isma’il Hakk: ve Divani”, 79.
1507 Gokee, “Misli Isma’il Hakki ve Divani”, 184.

417



getirdigi mekan, Kasimpasa Mevlevihanesi’dir. Burada kemal buldugunu®®® dile getiren
sair, Yenikap1t Mevlevihanesi ile kurdugu herhangi bir iletisime ise deginmez. Bunda
kanaatimizce Yenikapt Mevlevihanesi’nin, Misli’nin Istanbul’da oldugu dénemde,
Bektasi mesrebi temsil eden isimlerin yogun olarak devam ettikleri bir mekan olmamasi

ve Seyh Osman Salahaddin Dede’nin de Bektasilik ile bir ilgi kurmamasi etkili olmustur.

Misli, edebi iiretim tarzi yoniiyle seyhine benzer. Bu benzerlik; dergahta hakim
olan Bektasl nesvenin sairin siirlerindeki sdylemlerinde agiga ¢ikmasinin yani sira,

siirlerin sdylenis sekillerinde de goriiliir. Hasan Nazif Dede’nin

Zehr ekersem yare-i ehl-i dile bulur gifa

Zehr olur nadana ger kilsam deva alem bu ya'®%®

misralarinda dile getirdigi seyhligini ve miirebbiligini Misli, seyhi ile ayn1 redifte yazdigi
gazelinde, asagidaki misralar ile onaylar:

Sakiyi ‘agk saye-i pir-i mugan eyler ‘aziz

Bir fakir ednasidir efsan olur ‘alem bu ya'®°

Misli’nin devam etmedigi Yenikap: mahfilinde sikke giyen, bu mekandaki
sairler ile yogun bir iletisimi olan Recdizade Ibrahim Sefik ise Hasan Nazif Dede ile edebi
eserleri lizerinden iletisim kuran bir sairdir. Kanaatimizce bu iletisim, Sefik’in dergaha
devam eden suaradan olduguna dair bir delildir. Sefik’in dergdha devamliligina delil
olarak kabul ettigimiz siir, seyhin oglu Hiiseyin Fahreddin Dede’nin dogumu i¢in yazilan
ve “Tarih-i Veladet” baghgm tasiyan kita-i kebiredir.*®'! Ayrica siirin igeriginden

Sefik’in; Hasan Nazif Dede’nin hayati ile ilgili bilgi sahibi oldugu, Hiiseyin Fahreddin

1508«Hankah-1 sir-1 ‘Abdi Dede’de buldum kemal/Misliya satdim rakibe kale-i azarimi” Gokge, “Misli
Ism4’il Hakki ve Divanr”, 327.
1509 Karakus, Mevievi Hasan Nazif Dede Divange ve Risdlesi, 14.
1510 Gokee, “Misli Isma’il Hakki ve Divani”, 146.
1511 Recaizade Ibrahim Sefik, Divdin, Ae Mnz 228, 32a.
418



Dede’nin dogdugu giiniin hangi giine denk geldigi gibi detaylar1 bildigi de bu tarihten

alinan asagidaki beyitlerden anlagilir:

Seyh-i Besiktas oldu devr-1 Veled’de sadan

Nahl-i nazifi idiip tezyin mehd-i dehri

Togd1 on ikisinde ¢lin meh-i muharrem ayin
Nir-1 cemali amma afidird1 tm-1 bedri

(...)

Cedd 1i ebi Yeiigehir i¢re cihana gelmis

Ol t1fl bunda geldi diinyaya oldu sehri

Mevlidi giini ben de yazdum Sefik tarih

Geldi cihanuii old1 bu y1l Hiiseyin Fahri'®!2 (12 Muharrem 1271/5 Ekim 1854)

Konya’da Said Hemdem Celebi’den sikke giyen ve burada tarikata intisap
eden™ Vakaniivis Liitfi Efendi de Istanbul’da gérevli oldugu siirecte, siirlerinden
anlasildigina gore, Besiktas Mevlevihanesi’ne devam eden suarddandir. Sair, Hasan
Nazif Dede’ye olan bagliligin1 medhiye tiirlinde yazdig1 gazelinden alinan asagidaki

beyitte dile getirir:

Zat-1 valas1 mataf-1 ehl-i ‘ask u haldir

Kible-i miistersidandir Seyh Nazif-i Mevlevit®

Liitfi ayn1 zamanda seyhinin,

1512 Recaizade Ibrahim Sefik, Divdin, Ae Mnz 228, 32a.
1513 Ozlem Diizlii, “Divange-i Vak’a-niivis Ahmed Liitfi Efendi”, (Yiiksek Lisans Tezi, Sakarya
Universitesi, 2008), 63.
1514 Diizlii, “Divange-i Vak’a-niivis Ahmed Liitfi Efendi”, 178.
419



Biilbiil-i da’ire-i glilsen-i tahmidiz biz

Kulziim-i ma‘ni-i piir-clisis-i tevhidiz biz*®*

matlali gazelini de tahmis ederek dergah icerisinde Nazif Dede’nin sairligi yonii ile de
saygl duyulan bir isim oldugunu gostermistir.*>*® Liitfi Efendi’nin ayn1 zamanda, mahfilin
katilimcilarindan Tayyarzade’yi etkiledigi goriliir. Sair, Liitfi’nin Nazif Dede 6vgiisii

i¢cin yazdig1 gazelini, asagidaki bent ile biten siir ile tahmis etmistir:

Bulmak i¢iin gerd-i 4lam u keddretten reha
Bagka bir baba varup itme goiiil ha iltica
Her ne ister isefl eyler seyhifi elbette “Ata
Kutb-1 irsad oldiginda siiphe var mi Liitfiya

Mihver-i kevni tutandir seyh Nazif-i Mevlevi®!’

Miiritleri tarafindan eserlerinde saygi ile anilan ve kendisine siirler sunulan
Hasan Nazif Dede, miiritlerinden Ratib Bey’i de derinden etkiler.’®® Beytur’un
naklettigine gore Ratib Bey, seyhin hizmetinde {i¢ yil bulunmus, bu ii¢ yillik siirecte
hayatindaki tiim giizelliklere denk bir lezzet almistir. Ancak sair, uygunsuz hareketleri
dolayisiyla Mevlevihaneden uzaklastirilmistir.?®!® Ratib Bey’in dergahta hiicre-nisin

oldugu yillarda,

RAtib etsem nola kitmir ile bahs-i riichan

Kemterin kelb-i der-i Hazret-i Mevlanayim

1515 Liitfi’nin tanzir ettigi bu siir, Giilbeyaz Karakus tarafindan hazirlanan Mevlevi Nazif Dede Divinge ve
Risdlesi’nde bulunmamaktadir.

1516 1 iitfi’nin tahmisinin tamamu i¢in bkz. Diizlii, “Divange-i Vak’a-niivis Ahmed Liitfi Efendi”, 158-160.
1517 Tayyarzade Ata, Divdn, Ae Mnz 301, 16a.

1518 Atik, “Bahdriye Mevlevihanesi Post-nisinlerinden Ahmet Mithat Bahdri Beytur'un Mevlevihdne
Hatiralar”, 14.

Sairin Hasan Nazif Dede’ye intisap ettigini Bursali Mehmet Tahir de belirtmektedir. Bkz. Bursali Mehmed
Tahir, Osmanli Miiellifleri, c.2, 636.

1518 Mehmet  Arslan, http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey  (erisim
21.12.2021).

420


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey

beytini sdyleyip duvara asmasi, sairin dergahta bulundugu siiregte edebi liretimde

bulundugunu gosteren bir anekdot olmas1 yoniiyle dnemlidir.>?°

Misli’nin Divdn’ina takriz yazan®*' Yenisehirli Avni, Hasan Nazif Dede’nin
damadidir. Avni Bey, Misli ve dergaha devam eden sairlerden Ibrahim Hakki Bey’in
Divan’ina da takriz yazdigina gore dergahtaki sairler arasinda, listat olarak goriilen bir
isimdir.2®22 Mekan icerisinde otorite olarak goriildiigii anlasilan Avni, bir miizeyyel
gazelinde, devam ettigi dergah dolayisiyla kendisinin politik elitlerin destegine ihtiyag
duymadigini dile getirir. Sairin asagidaki ifadelerine gore; Besiktas Mevlevihanesi’nin
kurucu seyhi Agazade Mehmet Dede, onun i¢in padisahtir ve bu, sairin muteber olmasi

icin yeterlidir.

Efendi mir i pasddan damga-y1 meram etmem

Veli-i ni‘met efendim padisahimdir Aga-zade!®?

Sairin muteber bir isim olmasini saglayan Mevleviligin dergahlari, melek kanatlar ile
siipiiriilecek  kadar kiymetli mekanlardir.’®* Mensubu oldugu tarikatin temsil
mekanlarina kiymet veren Avni Bey, aym zamanda Istanbul Mevlevi muhitinde,
Yenikapt Mevlevihanesi’nin baskin edebiyat mahfili olma yoniiniin, Besiktas
Mevlevihanesi’ne dogru evrildigi siiregteki degisimi biinyesinde temsil eden isimdir.
Ozgiil, Yenisehirli Avni‘nin dergahtaki varligini, sairin bu mahfilden etkilenmesinden

ziyade, mahfili sair karsisinda edilgen bir konuma tasiyarak yorumlar. Buna gore

1520 {nal, Son Asir Tiirk Sairleri, c.4, 1826.
1521 Takrizin tamamu igin bkz. Gokge, “Misli Isma’il Hakki ve Divan1”, 64.
1522 Yenisehirli Avni’nin Ibrahim Hakki1 Divdni’na yazdig takriz icin bkz. Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, ¢.2,
740. Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey, 193.
1523 Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey, 384.
1524 “perr-i melek olursa da azdir Huda bilir/Carib-1 hankahlart Mevlevilerin”. Bkz. Ozgiil, Yenisehirli Avni
Bey, 330.
421



Yenisehirli Avni Bey, Hasan Nazif Dede’nin doneminde bir edebiyat mahfili haline gelen

dergahy, ilerleyen yillarda siyaset ile de kaynastiran isimdir.*%2°

Yenigehirli Avni’nin, kaympederi Hasan Nazif Dede’nin vefatina diistirdiigii tarih

kitasindan alinan

Sirr-1 vahdetle zuhur etti bu tarth Avniya
“Ha deyip ahbabina goctii Nazif-i Mevlevi”

127815%

beytinin isaret ettigi 1278/1861-62 yilinda dergdhta Hasan Nazif Dede donemi
kapanirken, onun getirdigi Bektasi etkisi; dergdhta oglu Hiiseyin Fahreddin Dede’nin
mesihat yillarinda da devam etmistir. Hasan Nazif Dede’yi, seyhligi doneminde dergaha
sairlerin devam ettigini tespit ettigimiz Memis Dede’den ayiran yonii ise, kendisinden
sonra devam ettirilecek olan bir mahfil yapilanmasini sekillendirmis olmasidir. Seyhin
vefat ettigi yil, sekiz yasinda bir ¢ocuk olan Hiiseyin Fahreddin Dede’nin, babasi
doneminde dergahta olusan mahfile sahit olmas1 ve seyhin damadi Avni Bey’in, Hiiseyin
Fahreddin Dede doneminde de dergahta kalmasi bu devamliligin saglanmasindaki ana
etkenler olarak diisiiniilebilir. Nazif Dede’den sonra dergahin kiiltiirel ortaminin
mirasgilari olan bu iki isim ayn1 zamanda, Hasan Nazif Dede ile birlikte dergihta temsil
edilen Bektasi nesvenin, ilerleyen yillarda kaybolmamasini saglayarak da dergahtaki
edebi mahfilin devam etmesine hizmet etmislerdir. Ozellikle Enciimen-i Suara sairleri,
devam ettirilen bu nesve sayesinde Hiiseyin Fahreddin Dede’nin mesihat yillarinda da
dergahtaki edebi ortama dahil olmuslardir. Hasan Nazif Dede’nin seyhliginde Besiktas
Mevlevihanesi’nde baslayan bu kaynasma, Yenikap1 ve Galata Mevlevihanesi’ne devam

eden sairler ile Besiktas Mevlevihanesi’ne devam eden sairleri ayiran temel bir fark

1925 Ozgiil, Divan Yolundan Pera’ya Selametle, 111.
1526 Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey, 230.
422



olarak ortaya ¢ikmistir. Bu durum ayni1 zamanda, Hasan Nazif Dede’nin mesihatina kadar,
kentteki Mevlevi muhitini domine eden mekanlarin baskinliginin kirilmasina ve Nazif
Dede’nin seyhliginden sonra eski popiilerligini kaybetmesine de neden olmustur. Hasan
Nazif Dede’nin mesihat1 ile baslayan Besiktas Mevlevihanesi’nin, devrin Istanbul
Mevlevi muhitindeki odak mahfil haline gelmesi siireci, Hiiseyin Fahreddin Dede

doneminde artarak devam etmistir.

4.3. Besiktas Mevlevihanesi’nde Sekillenen Mahfilin Bahariye’deki Mirascisi:
Hiiseyin Fahreddin Dede ve Donemi (1871-1911)

Hiiseyin Fahreddin Dede, “... 1270 senesi Muharremii’l-Hardm’inin 12.
Carsamba (15 Ekim 1853) giinii Besiktas Mevlevihanesi’nde Bazi-gilisa-y1 Semahane-i
siihtid”®?" olmustur. Babasinin vefat ettiginde seyhlik gérevini yiiriitemeyecek kadar
kiiciik oldugu i¢in dergahi ascibasis1 Haci Rasid Dede vekil tayin edilmistir.1>?® Hiiseyin
Fahreddin Dede’nin mesihatinin ilk yillar1 dergahin, Besiktas’tan 6nce Magka’ya
ardindan da Bahariye’ye tagindigi bir doneme denk gelmistir. Sultan Abdiilaziz yeni bir
saray insa ettirmek tizere, Ciragan Sarayi’nin yakininda bulunan dergahi yiktirmis ve bu
siirecte cocuk olan Hiiseyin Fahreddin Dede ve ailesi 1284/1868 yilinda 6nce Mevlevi

1529 ardindan 27 Sevval

muhibbi olan Kara Cehennem Ibrahim Pasa Konagi’na tasinmus,
1286/30 Ocak 1870’de tamamlanan Magka Mevlevihanesi’ne ge¢mislerdir. Dergahin
tasindig1 bu siirecte Hiiseyin Fahreddin Dede’ye vekalet eden Rasit Dede’nin de gorevi
sona ermis, Fahreddin Dede dergahta garsamba giinii yapilan ilk ayini yonetmistir,?>%
Hiiseyin Fahreddin Dede, Macka seyhi iken, 1289/1872 yilinda Yenikap1 Seyhi Osman

Salahaddin Dede’nin kizi Fatima Aliye Hanim ile evlenmistir.!®! Ancak seyh ve

dervisleri bu Mevlevihanede de fazla kalamamislar ve kisla yapilmak {izere yikilan bu

1527 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 320.
1528 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 321. Inal, Hos Sada, 197.
1529 “Gurre-i Zilkade 1284/24 Subat 1868 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 281.
1530 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebadt-1 Fahri, 281, 320.
153! Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 320.
423



mekandan 30 Zilhicce 1291/6 Subat 1875 pazartesi giinii ayrilarak bir slire Bahariye’de
bulunan ve Hasan Nazif Dede’nin muhiplerinden Hatab Emini Hiiseyin Efendi’nin
yalisina gegmislerdir.'®3 18 Rebiulevvel 1294/3 Nisan 1877 tarihinde ise Bahariye
Mevlevihanesi’'nin ingasinin tamamlanmasiyla birlikte yalidan ayrilmislar ve Hiiseyin
Fahreddin Dede’nin icra ettigi ayin ile dergadhin agilis toreni yapilmis; seyh ailesi ve

dedegan bu mekana tasmmistir.%

Babas1 Hasan Nazif Dede’nin vefat ettigi zaman kii¢iik bir ¢cocuk olan Hiiseyin
Fahreddin Dede, tarikat ve siir lizerine olan egitimini dogrudan babasindan almis olmasa
da icerisinde yetistigi dergdhta babasi doneminde sekillenen edebi mahfil devam
ettirilmis olmalidir. Bu devamlilikta seyhin enistesi Yenisehirli Avni’nin dergahtaki
varlig1 ve onun biinyesinde dergahta Klasik Edebiyat’in degisimine dair izlerinin temsil
edilmesi etkili olmus olmalidir. Veled Celebi, Yenisehirli Avni’nin bu yoniinii, su sozler

ile ifade eder:

“... Sel¢ikiyye devrinde Cenab-1 Mevlana ile oglu sultan Veled tarafindan
vaz’ olunan Orta Asya edebiyati her devirde edzim-1 Mevleviyye’den bir {istad-1
kamil tarafindan mazhar-1 tecdid ola ola Seyh Nazif-i Mevlevi’niii damadi
Yeiiigehirli ‘Avni-i Mevlevi ile hitdima ermistir. ‘Avni merhiim hakikaten

baskalarma artik agiz agtirmayacak stirette o kapiyr kapamugtir.”1>34

15%2 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 281. Hatab Emini Mustafa Efendi’ye ait oldugu
bilgisini, Sezai Kiiciik, Miisdvver Nevsdl-i Osmdni’den aktarmaktadir. Bkz. Kiigiik, Istanbul
Mevlevihaneleri, .2, 28.
1533 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 281.
1534 Veled Celebi, “Bizde Hiikiim Siiren Hazin Bir Kayitsizlik”, 3. Veled Celebi’nin bu tespitlerine ragmen
Yenigehirli Avni, Enciimen-i Suara sairleri kadar Klasik Edebiyattaki degisimi temsil eden bir isim
olmamakla birlikte siir anlayisinda bir takim kirilmalar vardir. Bu durumu Kayahan Ozgiil; “Avni Bey’in
gelenege yakin duran bir yani olsa bile, bu onun siir anlayiginda klasik sairlere nazaran biiyiik degisiklikler
gostermesini engellemez. Her seyden Once divan tertibinden baslayan bir dizi sekil ve muhteva degisikligi,
Avni’nin yenilegme gayretine delildir. Bunlar gelenegin kemiklesmis yapisinda taglar1 oynatmanin ne kadar
zor oldugunu bilmeyenlere pek miitevazi goriinecek degisikliklerdir; 1akin tecriibeli gozler klasik anlayisin
delik desik edildigi yerleri kolayca fark edecektir.” ifadeleri ile dzetler. Ozgiil’iin tespitleri i¢in bkz. Ozgiil,
Yenisehirli Avni Bey, 79.

424



Zira Hiiseyin Fahreddin Dede doneminde muhiplik bagi ile bu mekana devam
eden Namik Kemal, Muallim Naci, Ahmet Mithat Efendi gibi yazarlar, Klasik Edebiyatin

degisimine zemin hazirlayan isimlerdir.

On sekiz yasinda iken Besiktag’tan Macka’ya naklolan dergahin mesihatina gegen
Hiiseyin Fahreddin Dede, seyh olana kadar gegen siirecte kendini yalnizca tarikat adab ve
erkdn1 yoniiyle degil edebi yonden de gelistirmistir. Ozellikle enistesi Yenisehirli
Avni’nin dergahtaki varligi seyhin edebi egitiminin temelini olusturmus; edebiyat egitimi
ile birlikte tasavvuf egitimini de ondan almistir.1®%® Vassaf, Mevlevi gelenek icerisinde
yetisen Fahreddin Dede’nin kisiligini “Hilm ii tevazuu, meclis-araligi, etvar-1 asilanesiyle
temeyyiiz etmis rical-i Mevleviyye’den idi. Reftari, tarz-1 telebbiisii, ustil-i maiseti pek
kibarane idi.”*®% ifadeleri ile tasvir etmistir. Istanbul Mevlevi muhiti igerisinde kendisini
yetistiren Hiiseyin Fahreddin Dede, yetistirilme tarzini edebi iiretimine de yansitmis;
Fahri mahlasi ile yazdig: siirlerinin yanisira, tarikatin temel metinlerinden biri olan
Mendkib-1  Mevlana’yt da nazmen tercimeye baslamig ancak bir kismin
tamamlayabilmistir.’®¥" Hiiseyin Fahreddin Dede’nin mesihat yillarinda da Bahariye
Mevlevihanesi, Bektasi mesrep tavra sahip bir merkez olarak Besiktas
Mevlevihanesi’ndeki anlayis1 devam ettirmistir. Ayrica Fahreddin Dede, devrin siyasileri
(Jon Tiirkler) ile olumlu iliskiler kuran kayimnpederi Osman Saldhaddin Dede’nin aksine,

dergahi siyasetten uzak tutmaya calisarak babasi doneminde olusan Bektasi mesrep tavri

daha net bir hale getirmistir. Dergahin Istanbul Mevlevi muhiti igerisinde Jon Tiirklerden,

1% Hiiseyin Fahreddin Dede’nin aldig1 egitim hakkinda genis bilgi igin bkz. Hiiseyin Fahreddin Dede,
Miintehebat-1 Fahri, 21, 321. Vassaf, Sefine-i Evliya, c.5, 193. Inal, Son Asir Tiirk Sairleri, c.1, 526.
1536 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 193.
1587 Inal, Son Asir Tiirk Sairleri, c.1, 528. Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.5, 194. Hiiseyin Fahreddin Dede’nin bu
eseri, seyhin koleradan vefat etmesi dolayisiyla sahsi esyalar1 ve diger kitaplari ile birlikte yakilmustir. Bkz.
Nuri Ozcan, “Hiiseyin Fahreddin Dede”, DI4, c.18 iginde (Istanbul: TDV Yay., 1998), 546. Ancak,
Golpmarli’nin, Mevidnd 'dan Sonra Mevlevilik, s. 108-109°da bu metnin bazi pargalarimi gordigiini
belirtmesinden yola ¢ikarak, Miintehebdt-1 Fahri’yi yayma hazirlayan Akkus vd. metnin bagka bir
niishasinin da bulundugu sonucuna ulagmiglardir. Bkz. Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri,
23’te, 24 nolu dipnot.

425



anayasaci akimlardan ve masonluktan uzak kalmasini saglayarak>®

siyasi catismalardan
ayrigsmasi; bdylece burada kiiltiir ve sanat erbab1 isimlerin rahat¢ca devam edebilecekleri

bir mahfilin olusmasina zemin hazirlamstir.

Siyaset ile tarikat iligkisini dengede tutan ve devrin siyasal elitlerine karsi bir
tavir almaktan ziyade bu alandaki faaliyetlerden uzak duran Hiiseyin Fahreddin Dede,
dergah icerisinde sagladigi edebi mahfilde yalnizca bir seyh degil; kendisine eserler
sunulan, dervisleri tarafindan yazilan eserleri elestiriye tabi tutan bir hamidir. Seyhin bu
konumu, manzum Mendkib-1 Mevlana terciimesini okuyan Vassaf’in Fahreddin Dede’ye

ta’zimen yazdigi,

Okudum menkabe-i Hazret-i Mevlana’y1

Arz-1 takdis iderim cAme-i evlanay1'®%

matlali kasidesinden ve dergahin meydancis1 Zuhuri Dede’nin yazdig: siirleri, seyhin
tashih etmesinden'®? anlasilmaktadir. Ayrica seyhin gazellerini, Mahmut Celaleddin
Pasa’nin ve Dervis Niyazi’nin tahmis etmis olmasi da seyhin, sair olarak mahfilin

katilimcilarini etkiledigini gostermektedir.'®* Vassaf’in,

Meclis-i sohbetine can atan erbab-1 garam

Vecd ii haletle olurlardi biitiin mest i miidam?*®#?

beyti ile meclislerini 6vdiigli Hiiseyin Fahreddin Dede’nin déneminde dergahin bir
edebiyat mahfili haline geldigi Ibnii’l-Emin’in; “Dergahta yalmz musiki degil, tasavvufi,

edebi, lisani musahabeler de yapilirdi ve bu musahabelere ¢ogu zamanlarda baz1 latifeler

991543

de karigirdi. ifadelerinden net bir sekilde anlasilir. ibnii’l-Emin, bu bilgilerin yani sira

1538 Tsin, “Istanbul 'un Mistik Tarihinde Mevlevihdneler”, 337.
1539 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 194.
1540 Tnal, Hos Sada, 203-204.
1541 Tahmisler i¢in bkz. Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 240-244.
1542 Vassaf, Sefine-i Evliyd, ¢.5, 194.
1543 Inal, Hos Sadad, 202.
426



dergahta sairlerin bir araya geldikleri zamanlar ile ilgili de ipuglar1 verir. Haci Thsan
Bey’in dergahin miidavimlerinden oldugunu ve hemen her gece diizenlenen “gece
sohbetlerine” katildigini1 belirtmis olmasi, mahfile devam eden isimlerin muayyen bir

zaman diliminde bir araya geldiklerini gosterir.

Hiiseyin Fahreddin Dede’nin seyhligi doneminde dergdha devam eden,
muhibbandan olan isimler sunlardir: Yenisehirli Avni, Misli, Musa Kazim Pasa, Liitfi,
Hac1 Ratip Bey, Zuhuri Dede (6.?), Dervis Niyazi (6.?), Esad Dede (6.7), Ziya Pasa (6.7
Cemaziyelahir 1297/17 Mayis 1880), Namik Kemal (6.28 Rebiulevvel 1306/2 Aralik
1888), Muallim Naci (6.26 Ramazan 1310/13 Nisan 1893), Ismail Hakki Bey (6.20 Safer
1312/23 Agustos 1894),°* Abdullah Celaleddin Pasa (6.1321/1903), Yenisehirli Ferit
Hoca (6.?), Recaizdde Mahmut Ekrem (6.4 Rebiulevvel 1332/31 Ocak 1914), ismet (6.29
Zilhicce 1334/27 Ekim 1916), Emin Haki (6.23 Recep 1339/2 Nisan 1921),1°* Uskiidarl:
Talat (6.15 Eyliil 1926), Mehmet Nazim Pasa (6.17 Aralik 1926), Hasirizdde Mehmet Elif
Efendi (6.1345/1927),1*¢ Mustafa Riisdi (6.1932 sonras1), Abdiilhak Hamit Tarhan (8.13
Nisan 1937), Veled Celebi (6.4 Mayis 1953), Abdiilhak Sinasi Hisar (6.3 Mayis 1963),1%*'

Mithat Bahari Beytur (6.11 Temmuz 1971).

Bu isimler igerisinde Yenisehirli Avni, dergdhin Macka’dan Bahariye’ye
tasinmas1 siirecine sahit olmustur. Bu nakil siirecinde, kabri daha once Besiktas
Mevlevihanesi’nden Macka Mevlevihanesi’ne tagsinan Kaygusuz Dede’nin 1289/1872

yilinda kabrinin taginmak iizere yeniden acilmasi ile dedenin naasinin kabirde

1544 Tnal, Hos Sadad, 202.
1545 Emin Haki’nin 1889 olan dogum tarihi ile birlikte; Hiiseyin Fahreddin Dede’ye, yirmi yasinda intisap
ettigi bilgisi bir arada diisiintildiigiinde Emin Haki’nin dergaha 1909 yili ve sonrasinda devam ettigi
anlagilir. Sairin dergdha intisabi1 tezimizin kapsadig1 zaman aralig1 disinda kaldig1 i¢in burada yalnizca ad1
verilmis ancak metin igerisinde saire ayrica deginilmemistir. Sairin dergdha devam etmeye basladig:
hakkinda bilgi i¢in bkz. Erdogan Erbay, Selahattin Tozlu, Taceddin Simsek, Potin ve Siir —Emin Haki nin
Hayati ve Eserleri-, (Erzurum: Suna Yay. 2005), 16. Inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.2, 781-784.
1546 M. Baha Tanman, “Bahariye Mevlevihanesi’nin Tarihgesi ve Sosyo Kiiltiirel Cevresi”, Mevievi
Diinyasinda Bahariye Mevlevihanesi iginde (ed.) M. Baha Tanman, (Istanbul: Istev Yay., 2013). 82.
1547 M. Baha Tanman, “Bahariye Mevlevihanesi’nin Tarihgesi ve Sosyo Kiiltiirel Cevresi”, 82.

427



bulunmadig1 goriilmiis ve Yenisehirli Avni Bey bu olay1 anlatan bir tarih kitas1 kaleme

almis;

Avinya tarih-1 gayb1 noktadan maliim olur

“Sirr il na-yab oldu Kaygusuz cihan-1 kiirdan” (1289/1872)148

beyti ile de Kaygusuz Dede’nin kabrinde bulunmayisina tarih diigiirmiistiir. Avni Bey’in
sahit oldugu bu olaya tarih diisiirmesi, dergahin taginmasi siirecinde yasanilan bir detay1

gostermesi bakimindan 6nemli olmakla birlikte

Nakl-i pey-der-peyle hak olmaktan evladir deyip

Na-bedid oldu bu mihnet-hane-i piir-stirdan’®*°

beytindeki sitemden, Mevlevihane’nin birden fazla kez tasinmasinin dergahin
katilimcilan tarafindan ¢ok da hos karsilanmadigi anlasilmaktadir. Yenisehirli Avni,
tekkenin taginmasi ve bu siiregte, Mevlevi seyh ve dervislerine ait kabirlerin nakli
hakkinda yukarida beyitleri alintilanan kitas1 ile kesitler sunarken Abndme adli mesnevisi
ille de dergdhin yasadigit su sikintisindan bahseder. Eserde sair, Bahéariye
Mevlevihanesinin yasadigi bu sikintinin; II. Abdiilhamit’ten yardim istenmesi yoluyla
giderilmesini hedeflemektedir.’®° Dergahin yasadigi bir problemi devrin patronuna
arzetmek i¢in mahfilin katilimcilarindan olan Avni Bey’in manzum mensur karigik bir
eser sunmasi, Sultan Veled’den itibaren Mevlevi mahfillerinde iiretilen edebi eserlerin
ayn1 zamanda dergidha kaynak bulma amaciyla kullanilmasi anlamina gelir. Ayrica
sultana sunulan bu eserde, Avni Bey’in daha oOnce Kaygusuz Dede’nin naasinin

mezarinda bulunmamasi iizerine yazdigi kitada, dergdhin defaatle taginmasina yonelik

1548 Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey, 233.

1549 Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey, 234.

1550 Abname’nin tam metni icin bkz. Ozgiil, Yenigehirli Avni Bey, 520-533. Eser hakkinda bir inceleme igin
bkz. Orhan Kemal Tavukgu, “Yenisehirli Avni Bey’in Ab-name Adli Eseri Uzerine”, Atatiirk Universitesi
Tiirkiyat Arastirmalar: Enstitiisii Dergisi, 16 (2001): 59-79.

428



sitemli tavri bu eserde metne daha net bir sekilde yansimistir. Mahfil katilimcisi, mekanin
tasinmasina sebep olanlarin, hayatlarinda huzur bulmadiklarin1 ve 6liimii dileyecek hale

geldiklerini

“... hankah-1 salifii’l-beyan mahall-i aslisinden Yahya Efendi Sahili’ne
oradan Magka’ya ve Magka’dan Bahariye mevkiine defeat-i selasede vuku‘ bulan
nakliyyat-1 beytiyye vii kabriyyesinde cereyan eden isti’malat-1 seyyieden nasi
(...) miitecasirin-i sirin-kam-1 serbet-i ‘Omr-i ‘aziz olmayip ma-i zindeganileri
heva-y1 merge rehin-i inkilab ve haniimanlar1 viran i harab olarak ders-azma-y1

“ya leyteni kiintii tiirab”* oldular.”**!

sOzleri ile belirterek, dergah sakinlerinin taginma siirecine bakis agilarini, dolayli da olsa
dile getirmistir. Yenisehirli Avni, Hiiseyin Fahreddin Dede’nin mesihat yillarinda ayni
zamanda dergahta; siyasi meselelere deginen, bunlar siirinin konusu yapan bir isimdir.
Sultan Abdiilaziz’in trajik bir sekilde tahttan indirilip Oldiiriilmesini ve bu dliime
sebebiyet veren Mithat Paga ve yandaglarinin, II. Abdiilhamit tarafindan yargilanarak
cezalandirilmasi sairin Divdn’inda yer alan siyasetle iligkili manzumelerden yalnizca
biridir.’>2 Ancak sair, daha sonralar1 II. Abdiilhamit doneminde sikintili zamanlar
gecirmis ve Divdn’1 sakincali olan ifadeler icerdigi gerekgesi ile basiimamistir.2>%% Avni
Bey’in torunlarindan Avni Aktu¢’un, sairin dergahin harem dairesinde kaldig: giinler ve
cevresi ile iligkilerini aktardigi su anekdot, Avni Bey’in Hiiseyin Fahreddin Dede

doneminde dergahta siyaset ile icige bir hayat stirdiirdiigiinli géstermektedir.

“Ondan herkes bir tehlikeden kagar gibi kagardi, lakin sayarak, hiirmet ederek

kagardi. O dergadhin muhitinde “raki icen Avni Bey” idi. Dergahin seyhi biiyiik

1551 Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey, 521-522. )
1552 Terkib-i bent seklinde ve mersiye tiiriinde yazilan bu siir i¢in bkz. Ozgiil, Yenisehirli Avni Bey, 215-
221.
1558 Ozgiil, Divan Yolundan Pera’ya Selametle, 112.
* Stre-i Nebenin 40. ayetinin sonunda: “ve yekulii’l-kafiru ya leyteni kiintii tiiraba™ (inkarci “Keske toprak
olsaydim” diyecek) buyurulur. (Ayet ile ilgili kullanim ve agiklama, Ozgiil’iin ifadeleridir.)

429



musikisinas Hiiseyin Fahreddin Dede enistesine ¢cok hiirmetkardi, ne yapsin ki
zamanin kotii durumu, ikinci Sultan Hamid’in korkusu, onu da ¢ileden ¢ikarmust.
Sultan Hamid’in zincirledigi fikir hiirriyetini, Tiirk milletinin iktisadi felaketini
siirleri arasinda korkusuzca haykiran Avni Bey’i dinlemekten korkardi. Meshur

hafiyeler dergahi bilhassa mukabele giinleri sessizce kusatirlard:.”>%*

Ozgiil, Avni Bey’in devrin patronuna karsi muhalif bir tavra sahip olusunu dergahta
sekillenen edebi ortamin siyasetle kaynasmasi olarak yorumlar.!®®® Hiiseyin Fahreddin
Dede’nin mesihat yillarinda, Avni Bey’in sair kimligi ile birlikte dergahta sekillenen
edebi mahfilde donemin politik meseleleri ile iliskili konularin konusuldugu ve bu
mahfile dahil olan sairlerin siyasi yoniiniin de oldugu ortaya c¢ikar. Avni Bey’in
biinyesinde temsil bulan bu durum, ayn1 zamanda Osman Salahaddin Dede ile birlikte
Yenikap1 Mevlevihanesi’nde sekillenen ve oglu Mehmet Celaleddin Dede doneminde de
devam eden Istanbul Mevlevi muhitinin siyaset ile olan i¢ igeligini gosterir. Ayrica,
yukarida Avni Aktug’un verdigi bilgiler, Hiiseyin Fahreddin Dede’nin siyasetten uzak
duran ve devrin sultaninin tepkisini ¢ekecek faaliyetlerde bulunmaktan sakinan bir isim
oldugunu gostermekle birlikte, seyhin bu tutumuna ragmen dergdhin devrin siyasi
calkantilarindan uzak kalamadigini da yansitir. Bu yonii ile Bahariye Mevlevihanesi’nde
sekillenen mahfil, hamisinin tutumu ¢ercevesinde degerlendirildiginde, giinliik siyaseti
konusmak iizere sekillenmemekle birlikte, katilimeilarinin devrin giindelik meselelerini

de konusan sairlerden olustugu diistiniilebilir.

Hiiseyin Fahreddin Dede’nin Miintehebdt-1 Fahri’sinde Osmanli toplumunda
yasanan degisime dair izlerin varligin1 bulmak pek miimkiin goriinmez. Ancak seyhin

davetlileri arasindaki isimlere bakildiginda, toplumun Tanzimat sonrasi yasadig

1554 Avni Aktug, “Avni Bey (Yenisehirli)”, Istanbul Ansiklopedisi iginde c.3, (Istanbul: Nurgdk Matbaas,
1960), 1353.
155 Ozgiil, Divan Yolundan Pera’ya Selametle, 111.

430



degisimleri ve siyaseti elestiren, siir dilinde farklilasmaya giden isimlerin yer aldigi
goriiliir.% Bu isimler; Uskiidarli Hakkr Bey,®’ Ziya Bey, Acem Feyzi, Hersekli Arif
Hikmet, Kdzim Pasa ve Leskofcali Galib’tir.?>*® Bahariye Mevlevihanesi’ni kentteki
diger Mevlevi mabhfillerinden ayiran kanaatimizce katilimcilarinin sahip olduklar1 bu
profildir. Bu isimler, ayni yillarda Galata mahfiline devam etmis olan Senih’ten ve Fazil
Pasa’dan ya da Yenikapt Mevlevihanesi’ne devam eden Hasirizdde Mehmet Elif
Efendi’den ve Fehmi Hiisam Dede’den, siirlerinde yer verdikleri yenilik ve degisim
niiveleri ile ayrilirlar. Bu yonii ile bakildiginda Bahariye Mevlevihanesi, Hasan Nazif
Dede doneminde temsil etmeye basladigi1 Bektasi mesreplige ek olarak, Klasik Edebiyatin
sekil ve tiirlerinde farklilagmaya giden adimlari atan sairlerin devam ettikleri bir mahfil

olmas1 yoniiyle de Istanbul Mevlevi muhitindeki diger mahfillerden ayrilir.

Klasik siirin degisime ugramaya basladigi bu yillarda dergdha devam eden
isimlerden birisi de Namik Kemal’dir. Sair’in, Konya postnisini Sadreddin Celebi’nin
vefatinin ardindan asitaneye postnisin olan Fahreddin Celebi’ye, 1881 yilinda gonderdigi
mektuptan, Mevlevilik ile iliski kurdugu agik bir sekilde anlasilir.?>® Sairin Mevlevilik
ile olan baglari, ailesinin de bu tarikatla olan iligkileri ile alakalidir. Zira annesi Fatima
Zehra Hanim’1in babasi, Mevleviler ile yakin iligski kurmus bir isimdir ve Fatima Zehra
Hanim’m kabri de Afyon Mevlevihanesi’'ndedir. Kemal de Afyon seyhi Coskun
Dede’den sema ¢ikartmistir.’® Veled Celebi’nin kayitlarma gére Namik Kemal;

“Besiktas Mevlevihanesi sema‘zenlerinden ecille-i ‘urefa-y1 tarikat[ten]”°! bir isimdir.

1556 By isimlerin geneli, Enciimen-i, Suara sairleridir ve Enciime’e dahil olan isimler sosyal ve siyasi
konularda, kullanilan siir dili hakkinda donemlerine gore farkli goriislere sahip isimlerdir. Bu konu
hakkinda genis bilgi igin bkz. Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Enciimen-i Suard, 137-
240.
1557 Aktug, “Avni Bey (Yenisehirli)”, Istanbul Ansiklopedisi iginde c.3, 1353.
1558 Ozgiil, XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Enciimen-i Suard, 121.
1559 Mektup i¢in bkz. Fevziye Abdullah Tansel, Namik Kemal’in Hustisi Mektuplari, ¢.3, 112.
1560 Namik Kemal’in Mevlevilik ile olan bu baglarrm Fevziye Abdullah Tansel; Edib Ali Baki, Namik
Kemal Afyon’da, (Ankara: Ulus Basimevi, 1949), 22 vd.’den aktarmistir. Tansel’in kayitlar1 i¢in bkz.
Tansel, Namik Kemal’in Husiisi Mektuplari, ¢.4, 431.
1561 Veled Celebi, “Bizde Hiikiim Siiren Hazin Bir Kayitsizlik”, 3.

431



Veled Celebi, Namik Kemal disinda dergah ile ilgi kuran isimleri de hemen ardindan
sayar ve devaminda Namik Kemal ile birlikte siraladigi bu kisilerin yeni edebiyatin
sekillendiricileri oldugunu vurgular. Bu isimler; “Muhibban-zade muhibbandan tistad-1

kiill Cenab-1 ‘Abdii’l-Hak Hamid ve Ekrem ve Ziya vesa’ire”dir.'%%?

Dergahin katilimcilar1 hakkinda bilgi veren Veled Celebi 9 Mart 1305/21 Mart
1889’da Bahariye Mevlevihanesi’ne gelmistir. Kendisini Hiiseyin Fahreddin Dede
karsilamis; seyh, Konya muhitinde yetisen bu isim ile ii¢ saat boyunca edebiyat lizerine
musahabede bulunmustur.’®® Seyh ile sair arasinda yalmzca edebi musahabeler degil,
miisaarelerin de oldugu Fahreddin Dede’nin Miintehebdt-1 Fahri’sinde yer alan “Veled
Celebi Efendi ile miisterek soyledigimiz gazeldir”'°% baslikli siirden anlasilmaktadir. Bu
siirin asagidaki mahlas beyitlerinden ise dergaha, Hasan Nazif Dede doneminde hakim

olan Al-i aba sevgisinin 1889 yili sonrasinda da devam ettirildigi net bir sekilde goriilir.

Fahri ben o sermest-i sarab-1 ezelim kim

Sakisi anin sah-1 Necef Sir-i Huda’dir
Fahri

Bu atlas gerdiina bas egsin mi Veled hig

Ol kimse ki hak-i kadem-i Al-i Aba’dir

Veled!5®

Bahériye Mevlevihanesi’nde iki yil kalan Veled Celebi, bu siiregte dergaha
devam eden Haci Ratib Bey, Muallim Naci, Uskiidarli Talat, Ismail Hakki, Ahmet Mithat

Efendi ile tamismustir.’®® Celebi, dahil oldugu bu mahfilde karsilastigi isimlerden

162 Veled Celebi, “Bizde Hiikiim Siiren Hazin Bir Kayitsizlik”, 3

1563 Veled Celebi, Hatiralarim, 24-25.

1564 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 110-111.

1565 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 111.

1566 Veled Celebi, Hatiralarim, 27. Veled Celebi bu isimlerin Mevlevi oldugunu 6zellikle belirtmistir.

Yukarida verilen isimlerin yani sira, Bahariye Mevlevihanesi’ne devam ettiklerinin tam olarak tespit

edemedigimiz ancak Veled Celebi’nin Mevlevi mensubu olarak tanittig1 suarddan olan isimler sunlardir;
432



etkilenmis; yukarida adlar1 zikredilen dergahin katilimcilarinin da etkin oldugu Tiirk
Edebiyati icerisindeki degisim hareketlerinde yerini almig bir isimdir. Veled Celebi, yazin
tarzindaki degisimi ise Tiirk Edebiyatindaki kirilmay1 temsil edebilecek su climleler ile
belirtmistir: “Ben bir Nedim, bir Fuzili, bir Seyh Galib olamam, mutavassit derecede bir
divan birakmakla da ibkA-y1 nam edemem.”**®” Veled Celebi’nin edebiyat hakkinda
malumat sahibi oldugu ilk ¢evre Konya Mevlevi muhitidir ve edip ve diisliniir kimliginin
ilk temellerini burada atmistir. Ancak onun bu ciimleyi kurmasinda, Istanbul Mevlevi
muhitinde tanistigi ve Bahariye Mevlevihanesi’nde bir araya geldigi isimler etkili
olmustur. Celebi, her ne kadar yazin tarzin1 degistirmek {izere adimlar atmis bir isim olsa
da Bahariye Mevlevihanesi’'nde bulundugu donemde, Avni Bey’den miras kalan
kiitiiphanedeki eserlerden faydalanmis; Bahariye Dergdhi’nda iken Mevlana’nin

951568

vasiyetndmesini “edibane, mutasavvifane bir suretle serh ederek, dahil oldugu

mabhfilde, tarikatin edebi gelenegi devam ettiren bir eser kaleme almistir.

Veled Celebi’nin Istanbul Mevlevi muhitinde tanistigini belirttigi isimlerden Haci
Ratib Bey, Hasan Nazif Dede’nin doneminde dergaha gelen bir isimdir. Ancak sairin
dergahtaki varlig1 ve siir iiretimi, Hiiseyin Fahreddin Dede’nin Miintehabdt-1 Fahri’si

tizerinden daha kolay takip edilir. Hiiseyin Fahreddin Dede’nin

Rdtib o riitbe olmusum aliide-i giindh

Zanneyler ehl-i hagr miicessem hata beni

maktal1 gazeli, “Ehass-1 ihvan-1 ba-safadan edib Haci Ratib Beyefendi

hazretlerinindir”.*® baslig1 ile kaydetmis olmasi, Ratib’in dergiha bu dénemde de

Yenikap1 seyhi Celaleddin Dede, Divan-1 muhaseat reisi Ziihdii Bey, Osman Sems Efendi, Seyh Ali Vasfi
Efendi, Necip Asim.
167 Celebi’nin bu sdzlerini Necib Asim (Yaziksiz)’dan Metin Akar aktarmustir. Bkz. Akar, Veled Celebi
Izbudak, 94.
1568 Akar, Veled Celebi Izbudak, 97.
1569 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 97. Ratib’e ait baska bir siir ise Fahreddin Dede’ nin
kayitlarinda su sekilde gegmektedir: “Thvan-1 ba-safadan Haci Ratib Beyefendi”. Siirin tamamu igin bkz.
Hiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 143-144.

433



devam ettigini ve siirlerinin seyh tarafindan begenilip, kayit altina alindigim

gostermektedir.

Veled Celebi’nin Istanbul’da tanistigi Mevlevilerden olan Uskiidarli Tal’at
kiigiik bir cocukken Galata Seyhi Kudretullah Dede’nin elini 6perek kentteki Mevlevi

mubhiti ile ilk temasini saglamus;*®"°

ancak ilerleyen yillarda, kentte odak mahfil haline
gelen Bahariye Mevlevihanesi’ne devam etmistir. Sairin, Ibnii’l-Emin’e yazip yolladig
terciime-i halinde verdigi bilgilere gore, Bahariye Mevlevihanesi’ne devam eden Muallim
Naci ve Abdullah Celal Pasa gibi isimlerle bir araya gelen Tal’at, 1310/1892-93 yilinda
Hiiseyin Fahreddin Dede’nin seyhligindeki dergihta sema cikarmustir.’®’* Tal’at’in,
kiiciik bir ¢cocukken iinsiyet kurdugu Galata Mevlevihanesi yerine, ilerleyen yillarda
Bahariye Mevlevihanesi’ni tercih etmesi ise dikkat ¢ekicidir. Sairden, ¢ocukken gittigi
dergaha sonraki yillarda devam etmesi beklenilemez belki, ancak sairin mekan tercihi;
donemin Istanbul Mevlevi muhiti icerisindeki konumu {izerine diisiinmeyi de gerektirir.
Tal’at’in hayatinda Mevlevi muhiti ile tanig olmasimi saglayan mekana degil de
Bahariye’ye devam etmesini iki baglik altinda agiklamak miimkiindiir: Birincisi, Tal’at’in
cevresindeki sairlerin mekan tercihlerinden etkilendigidir. Dergadha devam eden Muallim
Naci, Omer Cakir’m verdigi bilgilere gore, Tal’at’in siirlerini yayimmladig Saddet
Gazetesi’nin “nezaret-i edebiyyesinde” bulunmaktadir ve sairin siirlerini begenen bir
isimdir. Hersekli Arif Hikmet de Tal’at’in, edebiyat diinyasina girisinde etkisi olan ve

Bahariye Dergahi’na devam eden suaradandir.’®’? Ikincisi ise Tal’at’m, ozellikle II.

Mesrutiyet’in ilanindan (1908) sonra siirlerinde toplumsal temalara yer vermesi'®”® ve bu

1570 {nal, Son Asir Tiirk Sairleri, .5, 2354.
7 inal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.5, 2359. Sair ayni zamanda Uskiidar’daki evinde; Bahariye
Mevlevihanesi’nin katilimcilarindan Muallim Naci’nin de bulundugu Seyh Vasfi, Halil Edip, Andelib,
Uskiidarh Siileyman Salim ve Safi’den olusan bir kadronun toplanmasini saglamistir. Bkz. Anar, Mekdndan
Tasan Edebiyat, 420.
1572 Omer Cakir, “Uskiidarli Talat’in Hayat1 ve Siiri”, Uskiidar Sempozyumu II Bildiriler Kitab iginde,
(fstanbul: Uskiidar Belediyesi Yay., 2005), c.2, 226.
1578 Cakar, “Uskiidarh Talat’in Hayat1 ve Siiri”, 227-228.

434



durumun, Hiiseyin Fahreddin Dede doneminde dergaha devam eden isimlerin ortak
ozelliklerinden biri olmasidir. Uskiidarli Tal’at 6zelindeki bu 6rnek, Hiiseyin Fahreddin
Dede’nin mesihat yillarinda, her ne kadar seyhin siyasetten uzak bir tavir sergilese de
dergahta muhalif ya da giindelik siyasete dair konularda kalem oynatan isimlerin
varligini, benzer temalarda eser fiireten isimlerin de dergaha gelmesine zemin

hazirladigini gosterir.

Miintehebdt-1 Fahri’de “Muhibban-1 tarikimizdan devletlii Ziya Paga hazretlerinin
vezaretlerinde sdyledigim birkag beyittir”*’* bashg: ile kayith olan ve seyhin, Ziya

Pasa’nin bu yeni gorevi dolayistyla duydugu mutlulugu dile getirdigi asagidaki beyit:

Bu besaretle biitiin gark-1 meserrat olduk

Id-i sadi ederek ciimle-i ihvan-1 safa®®’®

Veled Celebi’nin fkdam’da, Mevlevi muhibbi arasinda saydig1 Ziya Pasa’nin,®’® dergaha
devam eden isimlerden biri oldugunu teyit etmektedir. Hiiseyin Fahreddin Dede’nin

“fhvan-1 ba-safidan Nazim Beyefendi’nin”:

Ehl-i derdin kim birer pir-i kerem fermasi var

Arifanin zat-1 Mevlana gibi Mevlas1 var®®’’

kayitlari; Hiiseyin Vassaf’in “... Hasan Nazif Efendi’den ahz-i feyz eden Haci Réatib

Bey’le hem-sohbet olan”%"8

sozleri ile tarif ettigi Mehmet Nazim Paga’nin da dergaha
devam eden suarddan oldugunu gosterir. Nazim Pasa’nin dergéh ile ilgisi, istanbul’da

Bahariye’ye devam eden muhibbandan Ziya Paga’nin ¢evresine dahil olmasi ile alakali

olmalidir. Zira Ziya Pasa, sairi hem meslegindeki (katiplik) mahareti hem de edebiyata

1574 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 156.
1575 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 156.
1576 Veled Celebi, “Bizde Hiikiim Siiren Hazin Bir Kayitsizlik”, 3.
1577 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 113.
1578 Vassaf, Sefine-i Evliyd, .5, 198.
435



olan ilgisi dolayisiyla kendi g¢evresine almis; Nazim Pasa bu vesile ile mahfilin
katilimcilarindan Namik Kemal ve Ahmet Mithat Efendi ile tanismistir.'®’® Nazim Pasa,
ayni zamanda Veled Celebi’nin Konya’da iken tanistifi ve himayesine girdigi bir
isimdir. 158

Dergaha bu donemde devam eden bir baska siyasal elit ise Miintehebdt-1 Fahri’de
»1581

“Urefa-y1 tarikimizdan Celal Pasa hazretlerinin gazel-i fakiraneme tahmisleridir

baslig1 ile yer alan,

Eylemis iman Celal-asa biitiin ehl-1 niyaz
Mesnevidir feyzine burhan-1 kudsiyet-tiraz
Sirr-1 vahdet cezbe-i zatinda olmus cilve-saz
Fahriyad ma’limdur erbab-1 irfanin bu raz

Lafz-1 Mevlana’dan ancak zat-1 Mevladir garaz*°?

bentli tahmisin sairi Abdullah Celaleddin Pasa’dir. Seyhin siirini tahmis eden Celaleddin
Pasa’yr Ibnii’l-Emin, genellikle mutasavvifine siirler yazan ve Hiiseyin Fahreddin

Dede’nin muhiblerinden olarak tanitmigtir, 1583

Hiiseyin Fahreddin Dede’nin mesihatinin son yillarinda dergaha gelen ve
kaynaklarda hayati hakkinda herhangi bir bilgi olmayan Mustafa Riisdi de mahfilin
katilimcilarindandir. Riisdi, seyhe olan bagliligin1 gazelinden alinan “Kemteri Riisd1 gibi

991584

bir ¢akere destgir olup misra1 ile getirirken ayni gazelin asagidaki beytinde ise

seyhini sdyle metheder:

1579 {smet Saribal, “Ahd-i Sehriyari’den Devr-i Hamid-i Sani’ye Valilige Giden Yolda Bir II. Abdiilhamid
Dénemi Memurunun Serencami”, Adam Akademi Journal of Social Sciences, 8/2 (2018): 181.
1580 {7hudak, Hatiralarim, 10-13.
18! Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 243.
182 Hiiseyin Fahreddin Dede, Miintehebdt-1 Fahri, 244.
1583 Tnal, Son Aswr Tiirk Sairleri, c.1, 317.
1584 Ataman, “Mevlevi Mustafa Riisdi ve Eeserleri”, 37.
436



Nazmla tasvire sigmaz vasf-1 zat1 ma-hasal

Oyle bir merd-i giizindir Seyh Hiiseyn-i Mevlevil>®®

Hasan Nazif Dede’nin mesihati ile birlikte sairlerin yetistigi, suaradan isimlerin
devam ettigi bir merkez olan Besiktas Mevlevihanesi, kurulusundan ¢ok sonraya tekabiil
eden bu mabhfillesme siirecini, Hiiseyin Fahreddin Dede’nin mesihatinda Bahariye
Mevlevihanesi’'nde devam ettirmistir. Hiiseyin Fahreddin Dede babasindan devraldigi bu
mirasi, yaklasik elli yil siiren mesihat hayati boyunca dergahin birden fazla mekana
tasinmasina ragmen daha genis bir c¢evreye hitap edecek sekilde siirdiirmiistiir.
Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi olarak degerlendirebilecegimiz ayr1 mekanlarda
sekillenen ancak ayni gelenegi siirdiirmesi dolayisiyla 6ziinde bir birlik teskil eden
Istanbul Mevlevi muhitinin bu mahfili, katilimcilarinin degisen sosyal profilleri ile
birlikte, kentte Mevlevi muhiti disinda kalan ve genellikle bey, pasa, defterdar gibi siyasal
elitlerin ¢evresinde sekillenen mahfillere benzer bir katilimei listesine sahip olmustur. 58
Dergaha devam edenlerin Mevlevi dervisi olmaktan ziyade, Mevlevi muhibbi isimler
olmalari ise kanaatimizce Yenigeriligin kaldirilmasi, tekkelerin vakif gelirlerinin Evkaf

Nezareti’ne baglanmasi ile birlikte Istanbul Mevlevi muhitindeki mahfillere devam eden

katilimcilarin tarikat ile olan baglarinin degisimine net bir 6rneklik teskil eder.

Hasan Nazif Dede ve Hiiseyin Fahreddin Dede donemlerinde Besiktas/Bahariye
Mevlevihanesi’nde sekillenen edebi yapilanma, Istanbul Mevlevi muhitinde, 17. asirda
Galata mahfili biinyesinde ya da 19. asrin baslarinda Yenikap1 mahfilinde olusan edebi

yapilanmadan farklilik arzeder. Galata ve Yenikapt Mevlevihaneleri, s6z konusu

1585 Ataman, “Mevlevi Mustafa Riisdi ve Eeserleri”, 37.
1586 Hiiseyin Fahreddin Dede doneminde dergaha devam eden isimlerden Veled Celebi, Musa Kazim Pasa,
Ziya Paga, Ahmet Muhtar Kevakibi’nin konagina devam eder. (Bkz. Anar, Mekandan Tasan Edebiyat,
421.) Musa Kazim Efendi ve Veled Celebi ayn1 zamanda Ahmet Mithat Efendi’nin Beykoz’daki yalisina
da devam ederler. (Bkz. Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat, 424. izbudak, Hatiralarim, 38. Muallim Naci
ise Seyh Vasfi’nin konaginin ¢ogu zaman seref misafiri olmustur. (Bkz. Anar, Mekdandan Tasan Edebiyat,
437.)

437



yiizyillarda Istanbul Mevlevi muhitini domine eden mahfiller haline gelirken siyasal
elitlerin desteklerini alabilmis, bu destekler oraninda ve sair seyhlerin sultanlar ile olan
olumlu iliskileri sayesinde biinyelerindeki sair sayis1 artmistir. Ancak Besiktas/Bahariye
Mevlevihanesi’nin Hasan Nazif Dede doneminden itibaren sahip oldugu yapilanmada
dogrudan siyasi erkin etkisini gérmek pek miimkiin degildir. Sultan Abdiilmecit’in, II.
Mahmut’un uygulamalarmin aksine, Bektasilige tanidigi serbestlik, daha once de
belirttigimiz gibi Hasan Nazif Dede’nin faaliyet alaninin rahatlamasina ve gelismesine
zemin hazirlamistir. Ancak bu durumun igerisinde, dergahi dogrudan maddi yonlerden
desteklemek ya da nakdi yardimda bulunmak gibi yogun uygulamalara rastlanmaz. Hatta
Hasan Nazif Dede’den sonra, dergdhin iki defa yer degistirmesi, mekanin Besiktas’ta
siyasal elitlere yakin olan merkezi konumundan uzaklastirllmasi olarak da
yorumlanabilir. Bahariye Mevlevihanesi, kuruldugu bdlge itibariyla, devrin elitlerinin
yogunlukta oldugu bir ¢evre olmakla birlikte'>®’ yine de saraydan uzakta kalan bir yerdir.
Dergahin saraya olan uzakligina ragmen devrin ediplerinin bir araya geldigi bir mekan
olmasinda, 6zellikle 19. asirdan sonra, edebiyat mahfillerinde degisen patron algisi etkili
olmus goriinmektedir. Devrin diger mahfillerinde;'%® edebiyattan anlamasi ve sairleri
daha ¢ok bu yonii ile mahfilinde birlestiren hami algisnin®®®® istanbul Mevlevi
muhitindeki degisimi ise Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi seyhleri 6zelinde, seyhlerin
sahip olduklar1 nesve yoniiyle kentteki diger Mevlevi mabhfillerindeki hamilerden
farklilasmasi seklinde gerceklesmistir. Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’nde; Hasan
Nazif ve Hiiseyin Fahreddin Dede’nin, sair olmalari, dergdhin bir edebiyat mahfili

olmasina zemin hazirlayan birinci sarttir ve bu durum, tezimizde Galata Mevlevihanesi

1587 Tanman, dergdhin Besiktas’tan Bahariye’ye tagindiktan sonra da gevresindeki elit ziimre yapismin

aynen korundugunu belirtir ve ¢evresindeki yalilarin ayrintili bir dokiimiinii verir. Buna gore dergahin
Bahariye’deki konumu yakininda, ilmiye sinifindan kimselerin yalilari, hanim sultanlarin sahil saraylari,
zengin tiiccar ailelerinin yalilar1 bulunmaktadir. (Bkz. Tanman, “Bahariye Mevlevihanesi’nin Tarihgesi ve
Sosyokiiltiirel Cevresi”, 76-77.)
1588 Byrada donemin siyasal elitlerine ve aydilarina ait olan kdsk, konak yali gibi dini-edebi iiretimi
odaginda bulundurmayan mabhfiller kastedilmistir.
1589 Ozgiil, “Osmanli’nin Son Enciimen-i Su’ard’s1”, 83-84. Anar, Mekdndan Tasan Edebiyat, 63-64.

438



ozelinde Istanbul Mevlevi muhitinin sekillenmesinden beri takip edilen ilk sarttir. Ancak
Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’'ni bir edebiyat mahfili haline getiren Hasan Nazif ve
Hiiseyin Fahreddin Dede, Galata ve Yenikap1 Mevlevihanelerinin edebiyat mahfili olarak
sekillenmesini saglayan dini dnderlerden/hamilerden siyasal elitlerden aldiklar1 destekler
ve sahip olduklar1 nesve yoniiyle ayrilirlar. Bu iki seyh doneminde dergahta sekillenen
edebi yapilanmanin temellerinde, siyasal elitlerin yogun destekleri goriilmez. Hasan
Nazif Dede’nin Istanbul’a geldigi yillarda Istanbul’da halen Mevlevilik, I1I. Selim ya da
I1. Mahmut dénemindeki kadar olmasa da sarayim destekledigi bir tarikattir.’>° Ancak bu
destek eski yogunlugunu kaybetmistir. Istanbul Mevlevi muhitinde, dnceki dénemlerde
dergahlarii kentteki odak mahfil haline getiren Gavsi Ahmet Dede, Seyh Galib ya da
Abdiilbaki Nasir ve Osman Saldhaddin Dede 6rneklerinin aksine, Hasan Nazif Dede ve
Hiiseyin Fahreddin Dede sultanlardan yoguin bir destek gérmezler. Bu konuda, Hiiseyin
Fahreddin Dede’nin II. Abdiilhamit’e hitaben 11 Saban 1311/17 Subat 1894’te yazdig

“Atebe-i felek-mertebe-i tAcidariye takdim eyledigim”'®! baslikli mektubunda;

“Bende-1 kemter bir miiddetten beri siirekli hastalarimin tedavisi i¢in bizzar(re
maaslarimi satarak elyevm miistagrak-1 diiyin oldugumdan ve seref-huldl eden
Ramazan-1 serifin masarif-1 cesimanesine kars1 bir paraya malik olmadigimdan
baska bu giinlerde bir tevelliid-i husisi de ri-niima olacagindan dig¢ar oldugum
1zdirab hakikaten calib-i merahim ve eltafdir. (...) sevket-pendh efendimiz
hazretlerinin atifet-i zillu’llahilerine fevka’l-gdye muhtac ve miiftakir oldugum

ma ‘rizdur.”1%%2

159 fstanbul Mevlevihanelerinin bu donemde aldiklari destekler igin bkz. Kiigiik, Mevieviligin Son Yiizyils,
356-359, 361-363, 368-374.
1591 Hiiseyin Fahreddin Dede, Mektiibdt, haz. Mehmet Akkus, (Ankara: Y.E.Y.2009), 105. (Hiiseyin
Fahreddin Dede’nin devrin Konya Celebilerine, bagka kentlerdeki Mevlevi seyhlerine, Miinir Pasa, Hekim
Ahmet Pasa gibi siyasal elitlere hitaben yazdigi mektuplari, Prof. Dr. Mehmet Akkus tarafindan 2009
yilinda yayima hazirlanmisg, ancak eser basilamamistir. Tezimizde, Mehmet Akkus’un basima hazirladig:
dosya kullanilmastir.)
1592 Hiiseyin Fahreddin Dede, Mektibdt, 105.

439



ifadelerinden, devrin Istanbul Mevlevi muhitinde, popiiler bir seyh olan Fahreddin
Dede’nin maddi sikinti igerisinde oldugu anlasilir. Hiiseyin Fahreddin Dede’nin maddi
olarak zorlandig1 bu donemde, daha 6nce de belirtildigi gibi dergah gelirlerinin Evkaf-1
Hiimayun’a baglanmasi dolayisiyla kentteki diger Mevlevi seyhleri de maddi sikintilar
icerisindedir. Ancak Hasan Nazif Dede ve Hiiseyin Fahreddin Dede’nin, Istanbul Mevlevi
muhitindeki diger dini 6nderlerden/hamilerden ayrildiklar1 yon burasidir. Zira her iki
seyh de Seyh Galib ya da Abdiilbaki Nasir Dede’nin aksine, devrin siyasal elitinden
destek gormemekle birlikte, seyh olduklar1 yillarda sahip olduklar1 farkli bir karizma
dolayisiyla dergdhta sairlerin bir araya gelmelerini saglamiglardir. Dergahin saraydan
aldig1, daha ¢ok patronun bahsettigi otorite ve mesruiyetten ziyade Hasan Nazif Dede’nin
dergaha tasidig1 Bektasi nesvesi ve bunun, damadi Avni Bey ve oglu Hiiseyin Fahreddin
Dede tarafindan da kesintiye ugramaksizin devam ettirilmesi etkilidir. Bu Bektasi nesve;
ayn1 zamanda devrin yenilik¢i sairlerinin, kendi mesruiyetlerini temellendirirken dile
getirdikleri ve dviing kaynag1 olan bir noktadir. Ozgiil devrin yenilikgilerinin Hz. Ali’ye

1593

dayandirilan tarikatlarda bulduklari Adrriyet agkinin tizerinde durur"° ve bunu dergiha

devam eden Namik Kemal’in 1879’da yazdigi,

2309

“(...) liva’i’l-hamd-i Ahmedi’yi zalimlerin ayag altinda gormemek i¢in, ti¢ aylik
cocuguna kadar mensubanin ciimlesini Allah yoluna, adalet hiirmetine feda eden
Imam Hiiseyin’in tabi‘lerindeniz. Hasa, Si’1 degiliz; fakat hiirriyet hiirmetine,

Imam’1n nAm1 anildikga aglariz.”*%%

ifadeleri ile temellendirir. Musa Kazim Pasa, Misli, Tayyarzade Ata, Salih Naili, Namik
Kemal’in Imam Hiiseyin biinyesinde dile getirdigi Bektasi nesve dolayisiyla dergiha

devam etmislerdir.

1598 Ozgiil, Divan Yolundan Pera’ya Seldmetle, 111.
1594 Tansel, Namik Kemal’in Husiisi Mektuplari, ¢.2, 355.
440



Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’nde Hasan Nazif Dede’nin mesihatinin
ardindan sekillenen edebi mahfil, tezimizin kapsadig1 zaman arali1 icerisinde, Istanbul
Mevlevi muhitinde sairlerin devam ettikleri, edebi kimliklerini insa siirecinde
etkilendikleri son mabhfildir. Galata, Yenikapi, Besiktas/Bahariye Mevlevihaneleri
disinda, kentte yer alan Kasimpasa ve Uskiidar Mevlevihaneleri ise diger ii¢ biiyiik
asitdneye gore Istanbul Mevlevi muhiti igerisinde birer edebiyat mahfili olma islevine

tam olarak sahip olamamis mekanlardir.

441



4.4. istanbul Mevlevi Muhitinde Edebiyat Mahfili Haline Gelemeyen iki Dergih:
Kasimpasa ve Uskiidar Mevlevihaneleri

Istanbul Mevlevi muhitinde yer alan dergahlarin tamaminda edebi mahfil
yapilanmasi, tezimizin ele aldigi zaman araliginda es zamanli ve tam olarak
sekillenmemistir. Kasimpasa ve Uskiidar Mevlevihaneleri, kentteki Mevlevi muhitinde
sairlerin toplandigi, dergahta seyhlerin edebi egitim verdigi birer merkez haline
gelememislerdir. Kasimpasa Mevlevihanesi’nde, 17. asrin ortalari ile 18. asrin baglarinda
kisa siireli bir canlanma olmussa da bu durum siirdiiriilememistir. Uskiidar
Mevlevihanesi’nde ise suard bir araya gelmis ya da buradaki seyhler, dervisleri edebi
yonden yetistirmis degillerdir. Istanbul Mevlevi muhitinde odak mahfiller arasinda yer
almayan bu iki Mevlevihanenin kurulus sekilleri, Istanbul Mevlevi muhitindeki bu iki
dergahta neden suaranin bir araya gelmedigi ve sair dervislerin yer almadig1 hakkinda
fikir verebilir. Her iki Mevlevihane de kurucu seyhlerinin kendi ¢abalar ile kurulmus
mekanlar olup devrin patronlar1 ve elitlerinden ziyade halkin devam ettigi mekanlardir.
Ozellikle Uskiidar Mevlevihanesi’nin bir zaviye statiisiinde olmasi, dergdhin kentteki

diger Mevlevihanelere oranla daha geri planda kalmasina neden olmustur.

4.4.1. Istanbul’da Bir Dervisin Kendi Cabalariyla Kurulan ilk Mevlevihane:
Kasimpasa Mevlevihanesi

Istanbul Mevlevi muhiti icerisinde, kentte kurulan ilk ii¢ Mevlevihane olan

Galata, Yenikap1 ve Besiktas/Bahariye dergahlari, kentteki Mevlevi edebi yapilanmasi

icerisinde farkli donemlerde birer edebiyat mahfili haline gelebilmis mekanlardir.

Istanbul’da Besiktas Mevlevihanesi ile yakin yillarda, 1032/1623-1041/1631-32

kurulan®®®® -Besiktas Mevlevihanesi k.1031/1621- Kasimpasa Mevlevihanesi ise kentteki

1595 Tanrikorur, Kasimpasa Mevlevihanesi’nin kurulusunu, dergdhin kurulus tarihinin net olarak
verilmemesi, ancak IV. Murat doneminde kuruldugu bilgisinin yer almasi ve tekkenin kurucusu Sirr1 Abdi
Dede’nin 1041/1631-32 yilinda vefat ettigini goz oniinde bulundurarak tekkenin kurulus tarihini net olarak
vermemis ancak 1622-1631-32 yillar1 arasinda dergdhin kurulmus olabilecegini belirtmistir. Bkz.
Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, ¢.2, 284.

442



Mevlevi muhitinde, Mevlevi sairlerin edebi iiretim alaninda yetistirildikleri ya da
muhibbandan isimlerin devam ettigi bir mahfil olma 6zelligine sahip degildir. Dergahin
ayin zamani olan Pazar giinii, Kasimpasa Mevlevihanesi’ne devam eden suaradan
isimlerin var olma ihtimali olmakla birlikte, kaynaklarda bu tahminimizi teyit edecek
yeterli veriler simdilik yoktur. Esrar Dede’nin kayitlarinda da dergéhta suaradan isimlerin
yetistigine, bu mekanda bir araya gelerek siir sohbetleri yaptiklarina dair kayitlarin

olmayisi, bu kanaatimizi gli¢lendirmektedir.

Kasimpasa Mevlevihanesi’nin Istanbul Mevlevi muhitinde, suarinin ilgisini
¢cekmeyen bir mekan olusunda, dergdhin ilk kurulus asamasinda, siyasal elitlerin
desteklerinden ziyade Sirrl Abdi Dede’nin kendi c¢abalari ile dergédhi insa etmis olmasi
etkilidir. Sirri Abdi Dede, daha 6nce de belirttigimiz gibi Kemal Ahmet Dede doneminde
Yenikapt Dergahi’na gelen ve Galata Mevlevihanesi’ni, bir Kalenderhane olma
hiiviyetinden ¢ikarip, mekanin Mevlevilere ait bir tekke oldugunu ispat eden isimdir.1°%
Kentteki ilk Mevlevihane’yi tekrar eski kimligine kavusturan Abdi Dede’ye 1017/1608-
09 yilinda Bostan Celebi hilafetname ihsan etmistir.’®®’ Ancak, seyhin Galata
Mevlevihanesi’ndeki bu gorevi uzun stirmemis ve 1019/1610-11 yilinda goérevinden
azledilmis ya da kendisi ayrilmistir.2>% Sirri Abdi Dede, bu siiregten sonra Kasimpasa’da
kendi bostan1 igerisinde bir dergah insa etmistir. Tanrikorur’un verdigi bilgilere gore,

1599

dergahin bu ilk yapasi, kii¢iik bir zaviye niteligindedir™>" ve dergah, III. Selim dénemine

159 Sahih Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi 'I-Mevleviyye, 288. Kiigiik, Istanbul Mevlevihaneleri, c.2, 41.
Kegecizade, Abdi Dede’nin bu icraatini, “Furiini-zade’den ‘Abdi Efendi’ye gelince td/Biraz miiddet tehi
kalmis idi dirler bu meydani, Cenab-1 Mevlevi niifi yine sirr1 askar olmg/Idiip ‘ Abdi Dede ol tekyede tecdid
erkan1” beyitlerinde dile getirir. Bkz. Sahin, “Kececi-zade Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve
Hazan-1 Asar”, 643.

1597 Sahth Ahmet Dede, Mecmiiatii 't-Tevarihi’l-Mevleviyye, 288. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i
Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)” 1383.

15% Azledildigine dair bilgi igin bkz. Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii'l-Cevdami, c.2, 43. M. Baha Tanman,
“Kasimpasa Mevlevihanesi”, Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi c.4 iginde, (Istanbul: Kiiltiir Bakanlig1
ve Tarih Vakfi ortak yayini, 1994), 482. Kececizade nin “Geliip bifl on yedide hankahi giil-sitan itmis/Olup
ol giil-sen i¢re bag-ban ba-emr-i Bistani” (Bkz. Sahin, “Kegeci-zade Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1
Efkir ve Hazin-1 Asar”, 643.)beyti, Abdi Dedenin Galata’dan goniillii bir sekilde ayrildigim
diistindiirmektedir.

159 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, c.2, 284.

443



kadar herhangi bir sultanin maddi destegini almamais; bu siire¢ III. Selim’in saltanat
yillarina kadar devam etmistir.'®%° Dergahin uzun yillar siyasal elitlerin desteklerinden
uzak kalmasinda Abdi Dede’nin, ... hankahifi ne ayine vii ne evani ve bisat u levazim-1
sd’iresinde gayr-1 tesrik etmeyip ancak kendilere ve fukardya tahsis buyur[mus]'%
olmalar1 etkili olmus olmalidir. Dergaha hakim olan bu tavrin, Abdi Dede’den ¢ok
sonralar1 Istanbul Mevlevi muhitine dahil olan Veled Celebi’nin, Kasimpasa
Dergahi’ndaki faaliyetler hakkinda kaleme aldigi ... evkaftan bir habbe kabil olunmayip
fukara-y tarikat her biri nefis bir san‘atla istigal ederek hasil olan nemay1 seyh efendinin

531602

postu altina birakirlarmas. ifadelerinden yola ¢ikarak, 1800’lerde de siirdiiriildiigii

anlasilmaktadir.

Dergahin, III. Selim’in saltanatina kadar postnisini olan isimler sunlardir: Sirri
Abdi Dede (6.1041/1631-32), Ibrahim Dede (6.1048/1638-39), Kasim Dede
(6.1051/1641-42), Seyyid Halil Fazil Dede (6.1088/1677), Seyyid Mehmet Dede
(60.1130/1718), Seyyid Halil Salik Dede (6.1135/1722-23), Safi Musa Dede
(6.1157/1744), Mehmet Semdeddin Dede (6.1174/1760-61), Arapzade Ali Dede
(0.1181/1767-68), Midillili Hekim Ali Dede (6.1190/1776), Mehmet Sadik Dede
(6.1192/1778), Musa Dede (8.1205/1790-91), Semahat Omer Dede (6.1214/1799-1800),

Mevlanazade Mehmet Dede (6.1211/1796-97), Molla Dede (6.1211/1796-97 sonrasi).

Dergahin kurulusundan, I1I. Selim’in saltanatinin sonuna kadar gecen yaklasik
yiiz elli yillik siirecte, dergaha postnisin olan isimlerden Seyyid Halil Fazil Dede, Halil

Salik Dede, Safi Musa Dede ve Semahat Omer Dede sairlikleri ile de bilinen isimlerdir.

1600 Muzaffer Erdogan, dergahin 1144/1731-32 tarihinde tamir ettirildigini tespit etmistir. Bkz. Muzaffer
Erdogan, Lale Devri Bas Mimar1 Kayserili Mehmed Aga, (istanbul: Istanbul Fetih Cemiyeti, 1962), 36.
Sezai Kiiciik’iin tespitlerine gore ise dergah, 1177/1763’te taamiye destegi almistir. Bkz. BOA, CT,
1949°dan aktaran, Kiigiik, Istanbul Mevlevihaneleri, c.2, 39. Ayrica bkz. Muslu, “XVIII. Asirda
Anadolu’da Tasavvuf”, 284.
1601 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1390.
1602 veled Celebi, “Bizde Hiikiim Siiren Hazin Bir Kayitsizlik”, 3.

444



Bu isimler arasinda 6zellikle Halil Fazil Dede’nin mesihat yillarinda suaradan isimlerin

dergaha, diger sair seyhlerinin dénemine oranla daha fazla devam ettigi goriiliir.

Seyyid Halil Fazil Dede’nin mesihatinda; Miineccimbasi Ahmet Dede, Recep
Enis Dede, Dervis Hasan Zihni (6.1128/1715-16), Seyyit Mehmet Dede, Dervis Safayi
(6.1100/1688-89), Gavsi Ahmet Dede ve Naci Ahmet Dede, Kasimpasa Dergéahi’na gelen
ve burada kendisini yetigtiren isimlerdir. Esrar Dede; Halil Fazil Dede’nin mahlasini,
babasi Sirri Abdi Dede’nin verdigini ve kendisinin siir ile mesgul oldugunu belirtir'®%
ancak seyhin doneminde dergdha gelen isimlerin, seyhten edebi anlamda etkilendigine
dair ipuglar1 vermez. Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye’de madde basi bir sair olmasina
ragmen Halil Fazil Dede daha ¢ok ... hey’et ii hendese ve erkam u ‘uliim-1 kelama da’ir

on kadar resa’il-i bi-manendleri”'®* olarak kaydedilir. Sairliginden ziyade farkli ilim

1605 yasadig1 donemde Istanbul Mevlevi muhitinde ne ¢ikan bir

alanlarindaki bilgisi ile
isim oldugu anlagilan Halil Fazil Dede’nin doneminde dergdha giden Miineccimbasi
Ahmet Dede’nin seyhten faydalanis sekline dair Esrar Dede’nin verdigi “... Es-Seyyid
Halil Fazil Dede Hazretlerine dahi on sene hizmet idiip tefsir i hadis ve fikih ve usili

asman-1 ‘uluvvi’s-san-cenablarindan tarassud u ta‘alliim 6%

ettigi bilgisi, Halil Fazil
Dede’nin sair yetistirmekten ziyade, Mevlevi dervislerinin yetismesine ilmi anlamda

katki sagladigin1 gosterir. Halil Fazil Dede’ye intisap eden bir baska isim olan Dervis

Safayi hakkinda, dergahta aldig1 egitime dair “... ihvan-1 safa ile sebak-das-1 ders-i shri

1603 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 242.

1604 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye, 242.

1605 Halil Fazil Dede’nin bu yonii ile ilgili Sakib Dede su vurguyu yapar; “... cem‘iyyet-i ‘ilmiyye vii
‘ameliyye ve ahlak-1 hasene-i dervisan ile ma‘rGf ve memdihu’l-efazil ve (...) fenn-i terbiye-i ihvan u
hullanda dad-dih-i sihr-i helal olup” Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan
(inceleme-Metin)”, 1510. Seyhi de Vekdyiu I-Fuzala’da, Halil Fazil Dede’nin sairliginden ziyade, ilim
adamu olarak kendisini yetistirmesine vurgu yapar. Bkz. Seyhi, Vekayiu ' I-Fuzald, c.2, 1393.

1606 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-yt Mevleviyye, 29. Esrar Dede nin Miinceccimbasi Ahmet Dede ile ilgili
verdigi bu bilgiler, Sakib Dede’nin “ Ol bahr-1 zahir-i zu’l-meféhirin sdye- himmetlerinde terbiyet-
yaftegin-1 Pertev-i kerametlerinden Ahmed Dede berekét-1 intimalariyla climle-i ‘ulimda fa’iz-i riitbe-i
sebkat-i akran u ha’iz-i seref-i teslim-i ihvan olup” ifadelerinin yamismasidir. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi
Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1513.

13

445



vii ma‘nevi olup”'®”” kaydinn yer almas1 da Safiyi’nin, Halil Fazil Dede’den edebi
alanda bir egitim almadigimi diisiindiiriir. Yine ayn1 yillarda Istanbul Mevlevi muhitinde
yetisen ve devrin dnemli simalarindan olan Gavsi Ahmet Dede de istanbul’a geldigi ilk
yillarda, Halil Fazil Dede’nin terbiyetkerdesi olmus bir isimdir.'®%® Esrar Dede’nin Gavsi
ile ilgili verdigi,
“... bi’l-igare taraf-1 Daru’d-devle’ye ‘azim ve Seyyid Fazil Halil Dede
hizmetinde miilazim olup ve bir miiddet dahi Galata hankahinda ‘Arzi
Muhammed Dede hazretleriniifl (...) saye-i terbiyyelerinde tahsil-i ma‘arif-i si‘r ii

insa ve balig-i derece-i kusva olup”6%®

bilgisi de Halil Fazil Dede’ye intisap eden isimlerin edebi acidan Kasimpasa Dergahi’nda
yetistirilmediklerini gostermektedir; zira Gavsi’'nin aldig1 edebi egitime dair vurgu Arzi
Mehmet Dede iizerinden yapilmistir. Esrar Dede’nin, Halil Fazil Dede’nin terbiyesinde
gecen isimler arasinda, seyhten siir ve edebiyat egitimi aldig1 bilgisine yer verdigi tek
isim Dervig Hasan Zihn1’dir. Ancak Hasan Zihni ile ilgili Sakib Dede ile Esrar Dede’nin
kayitlar1 arasinda, sairin intisap ettigi seyhin kimligine dair bir farkilik vardir. Sékib
Dede, Hasan Zihni’nin Sirri Abdi Dede’nin dervislerinden oldugunu belirtirken®® Esrar
Dede, Zihni’nin Abdi Dede ile kurdugu iliskiden bahsetmez.'%!! Esrar Dede’nin Halil
Fazil Dede doneminde Kasimpasa’ya devam eden sairler arasinda zikrettigi isimler
arasinda Hasan Zihni’nin seyhin “... terbiyye-i ‘aliyyeleriyle si‘r ii insada miisellem i

meshir olup ba‘de-zamanin memalik-i Rim u ‘Arab u ‘Acem’e sefer ii seyahat”612

1607 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 187.
1608 Bkz, Esrar Dede, TezKire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 232. Gavsi’nin Istanbul’a gelirken rahatsizlandig1 ve
yolda, kendisinden ge¢mis halde iken Bektasi dervisleri tarafindan bulundugunu Sakib Dede
bildirmektedir. Bu siirecten sonra ise Gavsi Ahmet Dede’yi, Halil Fazil Dede’nin manevi bir igaretle kendi
dergédhina davet etmesi sonucu, Gavsi Kasimpasa Mevlevihanesi’ne gelmis ve burada bir miiddet kalmstir.
Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1702-1703.
1609 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 234.
1610 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 2242.
1611 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 130.
1612 Egrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 130.

446



ettigini bildirmesi, Esrar Dede’nin Sakib Dede’den Hasan Zihni ile ilgili bilgiler
alintilarken bir yanlislik yaptigin1 gosterir. Zira Sakib Dede’nin kayitlarinda bu bilgiler,
Hasan Zihni’nin Sirri Abdi Dede’nin mesihat yillarinda dergdha geldigi ve seyhin
vefatindan sonra, Mevlevi irfan muhiti igerisinde seyahate c¢ikti§1 seklinde
gecmektedir.’8'® Hasan Zihni, yine Sakib Dede’nin verdigi bilgilere gore, uzun yillar
siiren bu seyahatten sonra tekrar Kasimpasa Mevlevihanesi’ne gelmis ve burada vefat
etmistir.'®* Sefine-i Nefise-i Mevleviyin’da ve Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye’deki
Hasan Zihni ile ilgili kayitlar bir arada diistintildiiglinde, Hasan Zihni’nin, Sirri Abdi Dede
doneminde dergaha geldigi ve bu dergahta bir siire tarikat adab ve erkdninin yani sira siir
de 6grendigi ya da seyhe intisap etmeden Once bir sair olarak kendini yetistirdigi
anlasilabilir.’®®® Sairin dergaha gelmeden once kendisini edebi yonden yetistirmis olma
thtimali yiiksektir; zira Abdi Dede, bir sair yetistirecek kadar siirden anlayan bir
hami/seyh profiline sahip degildir.

Halil Fazil Dede doneminde dergahta bulunmus olan bir diger isim ise Recep
Enis Dede’dir. Mevlevi irfan mubhiti igerisinde sairligi ile meshur bir sima olan Recep
Enis Dede’nin Kasimpaga’da bulunma siireci ile ilgili Sakib Dede’nin kayitlarina
bakildiginda, sairin bu mekana gelmeden once Edirne’de Nesati Dede’nin 6grencileri
arasinda yer aldigi ve ardindan da Yenikapt Seyhi Kari Ahmet Dede’nin
terbiyetkerdelerinden oldugu goriiliir. Sair, devrin bu iki meshur seyhinden egitim
aldiktan sonra, Kasimpagsa’ya gelmis ve “...tekmil-i bakiyye-i ‘ilmiyye vii

‘ameliyyelerine mesgiil ve zaman-1 yesirde fa’iz-i hazz-1 evfer (...) olmustur.”'®® Enis

1613 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2242.
1614 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 2247.
1615 Zihni’nin Kasimpasa Dergahi’na gelmeden nce siir ile mesgul oldugunu diisiinmemizde, Sirri Abdi
Dede’nin sair olduguna dair kaynaklarda herhangi bir bilgi olmayist etkili olmustur. Hasan Zihni’nin,
Istanbul’da yalmz Mevlevi muhitinde degil, bu muhit disginda da Mevlevi kimligi ile bilindigi, Giifti’nin
sair hakkinda yazdig1 “Mesnevidanligi yeter irad/O giirtiha delil-i isti‘dad” Bkz. Giifti, Tesrifdtii’s-Su ara,
128. ifadelerinden anlagilir. Ayrica sair, Musahip Pasa Zihnisi olarak da bilinmektedir. Bkz. Belig,
Nuhbetii'I-Asdr li Zeyl-i Ziibdetii’[-Eyg dr, 108.
1616 Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (inceleme-Metin)”, 1966.

447



Recep Dede, Istanbul’da bulundugu siiregte hem Yenikapt hem de Kasimpasa
Mevlevihanelerine devam etmis olsa da sairin, Kasimpasa’da edebiyat ile ilgili bir
faaliyete dahil olduguna dair bir bilgi bulunmamakla birlikte, dergahta kendisini ilmi
alanda gelistirmek iizere bulundugu anlasilir.*6%’

Recep Enis Dede gibi Istanbul Mevlevi muhitinde kendisini yetistiren ve
kentteki diger Mevlevi mahfillerine devam eden Naci Ahmet Dede de Halil Fazil
Dede’nin sohbetlerine katilmistir. Ancak hemsohbet oldugu bu seyh ile Naci Ahmet Dede
arasinda edebi iiretim iligkisi ya da miisdarede bulunma gibi bir baglantiya kayitlarda
rastlanmamaktadir. 1618

Halil Fazil Dede’nin mesihat yillarinda Kasimpasa Mevlevihanesi’ne; Istanbul
Mevlevi muhitinde ozellikle Galata mahfilinde yetisen ve bu mahfile devam eden
isimlerin geldigi goriiliir. Ancak bu isimlerin biiyiik bir kisminin dergéhta sekillenen
edebiyat meclislerinde bulunduklarina dair bir vurguya rastlanmaz. Halil Fazil Dede,
Istanbul Mevlevi muhitinde meshur bir sima olmakla birlikte, daha 6nce de belirttigimiz
gibi, sairliginden ziyade ilim adamlig1 ile meshur bir isimdir ve dergdha gelen Mevlevi
sairler de seyhin bu yoniinden faydalanmak iizere dergéhta bulunmuslardir. Ancak Halil
Fazil Dede’den sonra Kasimpasa Mevlevihanesi seyhi olan oglu Seyyid Mehmet
Dede’nin de sair olusu, dergahta kaynaklarda belirgin bir sekilde varlig1 olmayan ama az
da olsa bu dergahta sekillenen bir edebiyat ortaminin, Halil Fazil Dede doneminde,
sekillendigini diisiindliirmektedir. Bununla birlikte yine de bu seyh ddneminde

Kasimpasa’da yetisen ya da buraya devam eden yogun bir sair varlifina rastlanmaz.

Seyyit Mehmet Dede doneminde dergahta yetistigini tespit ettigimiz tek isim ise seyhin

1617 Esrar Dede de sairin Kasimpasa’da bulunusunu sair kimligi ile iliskilendirmemekte ve Recep Enis
Dede’nin Kasimpasa ile iliskisini, “... bir zaméan dahi Kasim Pasa Hankahi’nda ¢ille-glizin-i hiicre-i ferag
olup” Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 31ctimlesi ile 6zetlemektedir..
1618 Sakib Dede, Naci Ahmet Dede’nin Arzi, Kari Ahmet ve Seyyid Halil Fazil Dede’nin sohbetinde
bulundugunu sdylemekle yetinir. Bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan
(inceleme-Metin)”, 1717.

448



oglu, Halil Salik Dede’dir.'®*® Halil Fazil Dede’den sonra Kasimpasa seyhi olan iki ismin
sair olusu, Kasimpagsa Mevlevihanesi igerisinde yetisen seyh adaylariin siirden anlayan
isimler oldugunu ancak bu isimlerin ham1 kimliklerinin olmadigin diisiindiiriir.

Seyyid Mehmet Dede’nin mesihat yillarinda dergaha devam ettigini
diislindiiglimiiz isim ise Mesnevi’nin manzum terclimesini yapan Silileyman Nabhifi
(6.1151/1738) dir. Sairin Kasimpasa Mevlevihanesi ile olan ilgisini Findiklil1 Ismet, «. ...
Kasimpasa Mevlevi-hanesi’nifi seccade-nisini  Halil Salik Dede hazretlerinii
hulefasindan Mehemmed Dede Efendi’den hilafet almist1.”1%%0 ifadeleri ile belirtir. Ancak
burada kanaatimizce, yazarin Halil Salik Dede olarak belirttigi isim, Halil Fazil Dede
olmalidir. Zira Halil Salik Dede’den sonra postnisin olan isim Safi Musa Dede’dir. Halil
Salik Dede ile Nahifi’'nin Sehit Ali Pasa’ya kaside sunmus ve bu patrondan ihsan
gormiislerdir. Duman’n tespitlerine gore Halil Salik Dede, Sehit Ali Pasa’ya bir kaside
sunmus ve on bes zincirli altm ile édiillendirilmistir. 152! Nahifi de aym1 patrona kaside
sunmus ve himayesinde farkli gérevlerde bulunmustur. Duman, Nahifi’nin Sehit Ali Pasa
ile bagin1 yalnizca patron ve sair iligkisi lizerinden degil, ayn1 zamanda her iki ismin de
Meldmi olmas: ile iliskilendirerek mesrep benzerliginin de himaye iliskisine olan
katkisin1 vurgular. Ayn1 zamanda Kasimpasa Mevlevihanesi ile iligki kuran Nahifi’nin
neden ayni donemde daha fazla 6n plana ¢ikan Galata ve Yenikap:1 Mevlevihanelerine
degil de Kasimpasa ile iliski kurdugu hakkinda da ipucu verir.1622

Nahifi'nin Mevlevi olusu ise irfan Aypay’m tespitlerine gore, Mesnevi’yi
nazmen tercime etmis olmasi ile ilgilidir. Sairin Divan’inda Mevland’y1 6ven tek bir

beyitin olmamasi, ayrica Esrar Dede’nin ve Ali Enver’in Nahifi’yi tezkirelerine almayisi,

1619 Esrar Dede, Tezkire-i su’'ard-y1 Mevleviyye, 143.
1620 Findiklili Ismet Efendi, Tekmiletii’s-Saka ik fi Hakki Ehli’l-Haka ik, haz. Ismail Yildirim, (Istanbul:
Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig1 Yay., 2021), 161.
1621 Muhammed Duman, “Divan Edebiyatind Edebi Muhitler I1I. Ahmed ve 1. Mahmud Dénemi”, (Doktora
Tezi, Istanbul Universitesi, 2022), 249.
1622 Duman, “Divan Edebiyatind Edebi Mubhitler III. Ahmed ve I. Mahmud Dénemi”, 265.

449



Nahifi’nin Mevlevi kimligi ile one ¢ikmayan bir isim oldugunu gostermektedir.16%

Divdn’mmda Mevland’ya ya da Mevlevilige dair manzume bulunmazken
Nahifi’nin Kasimpasa Mevlevihanesi ile kurdugu ilgi dikkat cekicidir. Aypay, sairin
Kasimpasa Mevlevihanesi’ne devam ettigine ya da buradaki seyhler ile kurdugu bir
yakinliga deginmez. Ancak sairin; Golpinarli’nin, Melamilik ve Melamiler adl1 eserinde
hem mezar tasinin Hamzavi tagi olmas1 hem de Fasith Ahmet Dede, Nesati Dede gibi

1624 yola

isimlerle birlikte Melamilik ile ilgi kurmus Mevleviler arasinda zikretmesinden
ctkarak Melami mesrep oldugunu belirtir.*%?° Nahifi’nin sahip oldugu Melami mesreb,
sairin dergah ile kurdugu miinasebetin temellendirilmesinde énemli bir rol oynar. Zira
Kasimpasa Mevlevihanesi, Istanbul Mevlevi muhitinde Kalender mesrep isimlerin devam
ettigi bir merkez olarak bilinmektedir ve dergdhin bu yonii Suri Abdi Dede’nin
mesihatina kadar dayanmaktadir.®?® Nahifi’nin Melami mesrep bir sair oldugu bilgisi
dogru kabul edildiginde, sairin istanbul Mevlevihaneleri igerisinde ayn1 désnemde daha
meshur olan Galata ve Yenikap1 Mevlevihaneleri seyhlerinden birine degil de Kasimpasa
seyhine intisap etmesi, dergdhin temsil ettigi mesrep ile iliskilendirilebilir. Ancak
Nahifi’nin dergah ile kurdugu ilgiye ragmen kendisini bu mahfilde yetistirmedigi, uzun
yillar bu dergdha devam etmedigi anlasilir. Zira sair hayatinin biiyiik bir kismini
memuriyetleri dolayisiyla Istanbul disinda gecirmistir.!%?” Ayrica Esrar Dede’nin, Galata

Mevlevihanesi’ndeki musiki meclislerine devamlilig1 dolayisiyla maddebasi olmasa da

tezkiresinde Yahya Nazim’e yer verirken Mevlevi edebiyati i¢in 6nemli bir isim olan

1623 frfan Aypay, “Nahifi Siileyman Efendi (Hayati, Eserleri, Edebi Kisiligi ve Divani’ni Tenkitli Metni)”,
(Doktora Tezi, Selguk Universitesi, 1992), c.1, 6-7.
1624 Nahifi’nin Melami olduguna dair Golpmarlinin tespitleri igin bkz. Abdiilbaki Golpinarl, Melamilik ve
Melamiler, (Istanbul: Devlet Matbaasi, 1931), 186, 205-206.
1625 Aypay, “Nahifi Siileyman Efendi (Hayati, Eserleri, Edebi Kisiligi ve Divani’nin Tenkitli Metni)”, c.1,
6.
1626 Sirri Abdi Dede’nin mesihat yillarinda Ahmet Sinegdk adli bir kalenderin dergéha 1srarla devam ettigini
Sakib Dede su ifadelerle belirtir: «... Dervis Ahmed-i Sine-¢ak-nam bir kalender-i bi-ser ii pa ve hane-ber-
dis u melamet-kis, klse-i matbahlarina blriya-endaz-1 aram ...” bkz. Odunkiran, “Mevlevi Tezkiresi:
Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Inceleme-Metin)”, 1388.
1627 Sairin gorevleri ile ilgili bilgi igin bkz. Mustafa Ismet Uzun, “Nahifi”, Did, c.32 i¢inde, (Istanbul: TDV
Yay., 2006), 298,

450



Nahifi’yi tezkiresinde zikretmemis olmasi da sairin dergdh ile kurdugu ilginin ve
devamliligin uzun ve kesintisiz olmadigini géstermektedir. Nahifi’nin dergah ile kurdugu
bagin dergahtaki edebi ortam ile iligkili olmamasi, Seyyid Mehmet Dede doneminde
dergahin bir mahfil hiiviyetine sahip olmadigini gosterir.

Esrar Dede’nin Kasimpaga Dergahi’na devam ettigini belirttigi bir baska isim
ise Dervis Hilmi (6.1180/1766-67)’dir. Sair, kadilik yaptig1 bir donemde Kasimpasa
Mevlevihanesi’nin 9. seyhi Arapzade Ali Dede’nin miintesipleri arasina katilmistir. Bu
dergahta Kkari-i Mesnevi gorevinde bulunan Hilmi, Fenni’nin Sdhilndme’sine nazire
yazmistir.%8 Sairin bu dergahta ne kadar kaldig1 ya da kimler ile bir araya geldigine dair
Esrar Dede herhangi bir bilgi vermemektedir. Hilmi’nin intisap ettigi Arapzade Ali
Dede’nin sair olduguna dair kaynaklarda herhangi bir bilgi bulunmamakla birikte, musiki
alaninda gohret sahibi bir isimdir.*6?°

Arapzade Ali Dede’nin mesihat yillarinda Kasimpasa Mevlevihanesi’ne devam
eden Hilmi’nin disinda kaynaklarda seyhe intisap eden baska bir sair adina rastlanmaz.
Arapzade Ali Dede’nin 1181/1767-68 de vefatindan sonra Semahat Omer Dede’nin
1197/1783-83 yilinda mesihat makamina getirilmesine kadar gegen siirede, dergdh
seyhligine sair bir isim gelmemistir. Bu durum, aym1 zamanda Kasimpasa
Mevlevihanesi’nin, kurulusundan itibaren temellendiremedigi mahfillesme siirecininin
bir uzantisidir ve séz konusu durum, Semahat Omer Dede’nin sair bir seyh olmasina
ragmen devam etmis goriinmektedir.

Semahat Omer Dede, Yenisehir Mevlevihanesi Seyhi Hasan Dede’ nin ogludur
ve babasinin vefatindan sonra bir siire Konya’da bulunmus; sonrasinda Edirne

Mevlevihanesi seyhi olmustur. Bu gorevinin ardindan ise Kasimpasa Mevlevihanesi

1628 Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, 87-88. Sairin hayat ile ilgili ayrica bkz. Fatin, HétimetiiI-
Esdr, 103. Sairin yazdig1 sahilname ile ilgili genis bilgi i¢in bkz. Yunus Kaplan, “Klasik Tiirk Edebiyatinda
Sahil-nameler ve Dervis Hilmi Dede’nin Sahil-nAmesi”, Route Educational and Social Science Journal 2/2,
(Nisan 2015), 148-159.
1629 Arapzade Ali Dede’nin musikisinasligi hakkinda bilgi i¢in bkz. Nuri Ozcan, “Ali Dede, Arapzade”,
DIA, c.2 iginde, (Istanbul: TDV Yay., 1989), 385-386.

451



seyhligine getirilmis'®®® 24 Rebiulevvel 1201/14 Ocak 1787’de bu gorevden
azledilmis;*®®* ancak Sicill-i Osmani’de verilen bilgilere gore Semahat Omer Dede
dergahin seyhligine 1202/1787-88de tekrar getirilmistir. Fakat seyhin bu gorevi de uzun
siirmemis ve tekrar azledilmistir.®*? Semahat Omer Dede nin siirleri, Tezkire-i Su ard-y:
Mevleviyye’nin yazildigi dénemde Mevlevi muhitinde bilinmekte ve okunmaktadir.
Istanbul Mevlevi muhitinde siirleri dolasimda olan bir isimken Semahat Omer Dede’nin
Kasimpasa Mevlevihanesi postniginligini kesintisiz ve uzun bir zaman aralifinda
siirdiirmemis olmasi kanaatimizce, seyhin mesihat yillarinda olusabilecek bir
mahfillesmeyi engellemistir. Semahat Omer Dede’ nin ¢evresinde, sairlerden olusan bir
edebi yapilanmaya rastlanmaz; ancak bu donemde seyhe intisap eden bir isim dikkat
ceker. Bu isim, Hoca Neset mahfilinde yetisen, ayn1 zamanda Yenikap1 seyhi Ebubekir
Dede’nin sohbetlerinde bulunan ve oglu Ali Nutki Dede déneminde de Yenikapi
mahfiline devam eden Ibrahim Hanif tir.

Esrar Dede, Hanif’in seyh ile kurdugu bagi; “... ser-dade-i zanGi-y1 indbetleri
oldukda kendiilere cezbe-i za’idii’l-vasf ‘aksiyle bi-gane-i hiis temamen biii bir giin cls
u hurds idiip sahv u temkin ve el’an sa‘ir-i hakikat-agindiirler ki”%®® ifadeleri ile belirtir.
Bu kayitlarda yer alan e/ ’dn gd ‘ir-1 hakikat-dgindiirler ifadesinden anlasildig tizere Esrar
Dede, kendisinin hamisi olan Seyh Galib ile ayn1 mahfilde yetisen Hanif’le istanbul
Mevlevi muhitinde karsilagmistir.

Esrar Dede’nin Semahat Omer Dede’nin “nazar-kerdelerinden”%%

oldugunu
sOyledigi Ramiz Bey de Kasimpasa Dergahi’na devam eden bir isimdir. Kaynaklarda

silahsoran-1 hassadan oldugu belirtilen sair, ordu ile gittigi bir sefer sirasinda vefat

1630 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 144-145.
1631 Ayvasarayi, Hadikatii'I-Cevami, .2, 11.
1632 Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmani, ¢.4, 1328. Sicill-i Osmani’de Semahat Omer Dede’nin Galata seyhi
oldugu belirtilmekle birlikte bu kayit yalnizca s6z konusu kaynakta mevcut olmasi dolayistyla tezimizin
Galata Mevlevihanesi’nde olusan edebl mahfil hakkinda bilgi verilen boliimiinde deginilmemistir.
1633 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 146.
1634 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevleviyye, 146.
452



etmistir.'®% Esrar Dede’nin tezkiresinde madde bas1 olarak yer vermedigi ancak Istanbul
Mevlevi muhitinde varligini bildigi bu isimleri, Semahat Omer Dede ile birlikte zikretmis
olmasi; seyhin yasadigr donemde sairleri etkiledigini, 6zellikle de Mevlevi muhibbi olan
isimler tizerinde tesirli oldugunu diisindiirmektedir.

Semahat Omer Dede’den sonra; Mevlanazade Seyh Mehmet Efendi
(6.1211/1796-97) Molla Dede (6.1211/1796-97 sonrasi), Seyyid Ali Dede (6. 3
Muharrem 1243/27 Temmuz 1827), Mehmet Semsettin Dede (6.1268/1851-52) ve
Seyyid Ali Riza Dede (6.1325/1907) Kasimpasa Mevlevihanesi seyhi olan isimlerdir. Bu
isimler arasinda, seyhliginin yaninda sair kimligi ile Istanbul Mevlevi muhitinde &ne
¢ikan bir isim yer almamaktadir.

Seyyid Ali Dede donemi, III. Selim’in tahtta oldugu yillara denk gelmistir ve
Mevlevi muhibbi olan padisahin Istanbul Mevlevi muhitinde yer alan dergahlara verdigi
maddi destekten Kasimpasa Mevlevihanesi de faydalanmis; Osmanli sultaninin
Mevlevilerin lehine olan tavri, Kasimpasa Mevlevihanesi’nin de ¢ehresini degistirmistir.
Tanrikorur’un verdigi bilgilere gore dergéh, III. Selim doneminde, Mihrisah Valide
Sultan’in da destekleri ile onarilmis ve mekana hiinkar mahfili de eklenmis ve yap1 6
Rebiulevvel 1210/20 Eyliil 1795°te agilmistir.®% Dergdhin bu tamirine Galata mahfili
seyhi Seyh Galib, ikisi kita-i kebire olmak iizere ii¢ adet tarih diisiirmiistiir.'%" Bunlardan
1638

asagida verilen kita dergahin semahane kapisi lizerine yazilmistir.

Mihrisah-1 keremver medh-i ‘ulya-y1 Selim Héan kim
Nigahi revnak-efza old1 bu meydan-1 ‘ussaka

Sema‘a vecd ii halet virdi Galib misra‘-1 tarih

1635 Esrar Dede, Tezkire-i Su’ard-y1 Mevieviyye, 146. Sefkat-i Bagdadi, Sefkat Tezkiresi (Tezkire-i Su’ard-
1 Sefkat-i Bagdddi), haz. Filiz Kilig, (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanhig1 Yay., 2017), 134. (e-kitap)
Ramiz, Addb-1 Zurafd, 117-118.
1636 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, c.2, 384.
1637 Tarih kitalar1 icin bkz. Giirer, “Seyh Galib Divani (inceleme-Metin), 180-182. Bu tarih kitalari,
Okgu’nun yaymna hazirladig1 Seyh Galib Divdni adli calismada bulunmamaktadir.
1638 «“Sema‘-hane kapusi balasina yazilan tarihdiir” bashgmdan manzumenin dergah igerisinde herkesin
gorebilecegi bir yere islendigi anlagilmaktadir.

453



Neva-saz oldi bu dergeh ney-i devran-1 ‘ussaka (1210/1795)6%
Devrin Istanbul Mevlevi muhitinde 6nemli bir sima olan Seyh Galib’in sdz konusu
kitasinin dergdh semahanesinin girisine naks edilmis olmasi, III. Selim’in yenilik¢i
yoniiniin, yalnizca bir tamir destegi olarak degil, ayn1 zamanda patronaji altinda gelisen
kiltiirel alanin da dergahtaki degisim silirecine yansidigini gosterir. Ancak III. Selim
doneminde baglayan bu yansima, muhtemelen dergahta yalnizca mekanin mimari
yapilanmasina niifuz etmistir. Zira ayn yillarda Yenikap1 ve Galata Mevlevihaneleri Ali
Nutki ve Galib Dede mesihatt doneminde, III. Selim’in destekleri ile hem mimari yonden
thya olup hem de kentteki Mevlevi muhitinde birer edebiyat mahfili olarak 6ne ¢ikarken,
Kasimpasa Mevlevihanesi’nde benzer bir durumun varligindan s6z etmek miimkiin
degildir. Kasimpasa Mevlevihanesi 6rnekligindeki bu durum ayni zamanda sair bir seyhin
varlig1 ile birlikte bir tekkenin edebiyat mahfili haline gelebilecegini, yalnizca patronaj
desteginin bir mekanin yiiksek kiiltiir cevrelerinden olan isimlerin devam ettigi bir
edebiyat mahfili haline gelemeyecegini gostermesi bakimindan dnemlidir. Kasimpasa
Mevlevihanesinin tamirat siireci, II. Mahmut doneminde de devam ettirilmistir. II.
Mahmut’'un sarayda diizenledigi kiime fasillarma katilan'®® Mehmet Semsettin
Dede’nin, seyhlik makaminda bulundugu 1250/1834-35 yilinda dergah tamir ettirilmis;
mekana eklenen hiinkar mahfiline Tanrikorur’un tespitlerine gore, Muvakkitzade Pertev

ve Ziver Pasa’nin miisterek soyledikleri bir tarih kitas1 naksedilmistir.?®4* Bu iki isim,

1639 Giirer, “Seyh Galib Divani (Inceleme-Metin), 182. Seyh Galib dénneminde Galata mahfiline devam
eden Liitfi de sairin soyledigi bu tarih kitalarindan bahsetmistir. Ayrica, III. Selim’in annesinin vesilesi ile
gerceklesen bu tamir siirecinden Once dergdhin olduk¢a yipranmis bir halde oldugu, Liitfi’nin;
“Kasimpasa’da vaki® Mevlevihane’nin ebniyyesi gayet kohne ve miisrif-i hardb olmagla, bundan akdem
miicededen insasina sdhibii’l-hayrat ve’l-meberrat devletlii, ismetlii Valide Sultan Aliyyetiis’s-san
Hazretleri himmet ii indyet buyurup” ifadeleri ile dile getirmektedir. Bkz. Toprak, “Nuri Tarihi (Inceleme-
Metin)”, 262.
1640 Tayyarzade Ata, Osmanl Tarihi —Tarih-i Enderin-, c.3, 254.
1641 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanlerinin Mimari Ozellikleri”, c¢.2, 285. Tanrikorur, mahfile islenmis
olan bu metnini, Pertev ve Ziver Pasa’nin sdyledikleri sekli ile ¢aligmasina almigtir. Bkz. Tanrikorur,
“Tiirkiye Mevlevihanlerinin Mimari Ozellikleri”, c.2, 298-299. Ancak Ziver Pasa Divdin’inda,
Tanrikorur’un metnine aldigi tarih kitasinda farkliliklar vardir. Ziver Pasa’nin Divdn’indaki tarih kitasi igin
bkz. Ziver Pasa, Divdn, 383-384. III. Selim ve II. Mahmut dénemlerinde, dergahin siyasal elitlerden
gordiigii destek, Sultan Abdiilecit doneminde de devam etmistir. Sultan Abdiilmecit, Semsettin Dede’ye
454



dergdha, sultan tarafindan verilen destekleri halkin gorebilecegi yerlere naksedilen
manzumelerle dile getirmislerdir. Ziver Pasa Divan’inda bu mahfilin yapilisina su tarihi
distirmustiir:

O sahin cakeri Ziver miicevher sdyledi tarih

“Hiima-y1 sevkete nev-asiyandir mahfil-i ra‘'na” (1250)042
Ayrica mekana yapilan tamirlerde ve eklemelerde Yenikapi ve Galata mahfillerine devam
eden Pertev’in sesi de duyulur. Sairin agsagidaki beyitleri II. Mahmut’un yaptirdig: tamir

hakkindadir.

Goriince ben de Pertev tarh-1 zibasin bu dergahin

Iki tarih ile tezyin kildim levh-i imlay:

Buyurdu sah-1 sidk-agah memnin rith-1 Mollay1
Ne ziba yapdi Mahmiid Han bu dergah-1 mu’allay:*®*® (1250/1834-35)

Istanbul Mevlevi muhitinin, II. Mahmut doneminde meshur simalar1 olan ve ayni
mahfillere devam eden bu iki ismin dergaha, edebi iiretimleri ile katkida bulunmalarina
ragmen Kasimpasa Mevlevihanesi’nde bu dénemde de bir edebiyat mahfili meydana
gelmez. Bunda dergahin bu yillarda postnisini olan Mehmet Semsettin Dede’nin sair
olmayis1 ve Kasimpasa Mevlevihanesi’nin kuruldugu giinden itibaren kentteki elit
kesimden ziyade halktan isimlerin devam ettikleri bir dergah olmasi etkili olmustur.1%4*
Dergahin, 6zellikle III. Selim’in ve II. Mahmut’un saltanat yillarinda; bu iki sultanin
yenilik¢i politikalar1 i¢in mesru zemin insa etmeye calistiklart donemde, Kasimpasa

Mevlevihanesi de bu politikanin bir sonucu olarak kentteki diger Mevlevihaneler gibi

destek gormiistiir. Ancak mekanda bir edebiyat mahfilinin olusumu i¢in gereken temeller,

atiyyeler yollamis; seyhin hayvanlarina arpa ve saman tayini yapilmistir. Bkz. Kiiciik, Istanbul
Mevlevihaneleri, c.2, 48.
1642 7iver Pasa, Divdn ve Miinsedt, 384.
1643 Tanrikorur, “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri”, c.2, 298. Beyitleri verilen bu kita, Ekrem
Bektas’in hazirladig1 calismada mevcut degildir.
1644 Dergahin elit ziimreden olan isimlerden ziyade halk ile igice olmasmi ve bu sebeple Kasimpasa
Mevlevihanesi’nin kentteki diger Mevlevi dergahlarina oranla sanat eseri tirtiminde geri kalmasi hakkinda
Baha Tanman’i yaptig1 bir degerlendirme igin bkz. M. Baha Tanman, “Kasimpasa Mevlevihanesi”, DI4
¢.24 iginde, (Istanbul: TDV Yay., 2001), 554.

455



dergahin kurulus yillarinda ya da sonraki donemlerde insa edilmedigi i¢in Kasimpasa
Mevlevihanesi’nin tezimizin kapsadigi donemde, kentteki Galata, Yenikap1 ve
Besiktag/Bahariye Mevlevihanelerinin sahip oldugu mahfil yapilanmasia sahip
olamamustir. Her ne kadar, Sirri Abdi Dede ailesinden olan Halil Fazil Dede, Seyyid
Mehmet Dede ve Halil Salik Dede sair olup bu donemlerde dergahta sair varligina -az
sayida olsa da- rastlanmigsa da 6zellikle Sirri Abdi Dede ailesinden gelen son isim olan
Halil Salik Dede’nin mesihatindan sonra, gelen seyhlerin sair olmayis1 dergahin bir

edebiyat mahfili haline gelemeyisindeki en biiyiik etken olmustur.

4.4.2. Istanbul’da Kurulan Son Mevlevihane: Uskiidar Mevlevihanesi

Istanbul Mevlevi muhitinde kurulan son dergah olan Uskiidar Mevlevihanesi ise
tezimizin kapsadigi1 zaman araliginda bir edebiyat mahfili haline gelememis bir mekandir.
Bunda hem dergihm, istanbul’daki varligmnin gecikmesi hem de bir ziviye olarak
kurulmasi etkili olmustur. Ayrica dergahin 1790-1902 yillar1 arasinda mesihatini yiiriiten
isimlerin sair olmayisi da dergdhin Istanbul Mevlevi muhitinde sairlerin bir araya
geldikleri bir mekan olarak sekillenemeyisindeki en 6nemli faktordiir. Bunlara ek olarak,
bu dergahin, hem bir siyasal elitin destegi ile kurulmamis olmasi hem de Istanbul Mevlevi
muhitinde var olan tek ziviye olmasi da burada bir edebiyat mahfilinin
sekillenemeyisinde etkili olan unsurlardir. Tanman, dergahin Istanbul Mevlevi muhiti
i¢cerisindeki bu konumunu, “.... burasi, Mevlevi dervisi yetistirmekle yiikiimlii bir asitane
olmak yerine konaklama fonksiyonuna yonelik bir tesis oldugundan, asitane statiisiine
sahip diger Istanbul Mevleihanelerine oranla, musiki basta olmak iizere, Mevlevi

kiiltiiriiniin gelisimi agisindan daha miitevazi bir gegmise sahiptir.”64°

1645 M. Baha Tanman, “Uskiidar Mevlevihanesi”, Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi c.7 iginde,
(Istanbul: Kiiltiir Bakanligi ve Tarih Vakfi ortak yayimni, 1994), 348.
456



Uskiidar Mevlevihanesi’nin banisi olan Numan Dede, Galata Mevlevihanesi’nin
23. seyhidir ve Izzet Molla’nin asagidaki beyitlerinden anlasildigina gore, Galata

seyhliginden azledilmistir.

Iki yiiz besde der-gehden olup Nu‘man Beg ma‘ziil

Erenler yollamiglar nam-das-1 Sir-i Yezdan’1

Heman bir giinde ma‘z0l old1 sanma sen ziildiir

Ber-a-berdiir anuii bifi sal sultanlikla bir an1'%4

Galata Mevlevihanesi'nden ayrilisindan sonra Numan Dede; Uskiidar’daki evini bir
Mevlevihane haline getirmis, kendi eliyle kurdugu bu dergaha Tire’deki ciftligini de
vakfetmistir.'®4’ Yaklasik sekiz yil dergahin postnisini olan Numan Dede’nin 27 Recep
1213/4 Ocak 1799°da vefat etmesi iizerine yerine oglu Hiisameddin Dede gegmistir. Ug
yil seyhlik makaminda kalan Hiisameddin Dede’den sonra, bu aileye mensup kimse
kalmamustir. %48 Hiisameddin Dede’den sonra Uskiidar Mevlevihanesi seyhi olan isimler
sunlardir: Ali Naili Dede (6.1217/1802), Ismail Hulisi Dede (6.1219/1804), Mehmet
Emin Dede (6.1228/1813), Abdullah Necip Dede (6.1252/1836-37), Ahmet Arif Himmet]
Dede (6.1290/1873-74),%%4° Mehmet Zeki Dede (6.1299/1881-82), Mehmet Hasip Dede
(6.1304/1886-87),16%0 Konevi Halit Dede (6.1320/1902-03). Bu isimler arasinda daha

once de belirttigimiz gibi sairligi ile iinlii bir seyh bulunmamaktadir.

1646 Sahin, “Kegeci-zade izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-1 Asar”, 645. Seyhin azledildigi

bilgisini Ayvasardyi de vermektedir. Bkz. Hiiseyin Ayvansarayi, Hadikatii’[-Cevami, €.2, 43.

1647 Vassaf, Sefine-i Evliyd, c.5, 259. Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmadni, c.4, 1261.

1648 Vassaf, Sefine-i Evliyd, €.5, 262.

1649 Senih, “Uskiidar Mevlevihanesi Seyhi ‘Arif Efendi Merhuma” baslikli kitanin “Nazm itdi nezr-i pir ile

tarihini Senih/* Arif Efendi eyledi firdevsi asiyan” beyiti ile tarih diisiirmiistiir. Bkz. Recep Siikrii Giingér,

“Siileyman Senih-i Mevlevi’nin Yaymlanmamis Elyazmasi Siirleri (Inceleme-Metin-Tahlil-Sozliik)”,

(Yiiksek Lisans Tezi, Dicle Universitesi, 2013), 218.

1650 Senih, Hasip Dede’nin vefatina da “Pederi Uskiidar Mevlevi Seyhi ‘Arif Efendi’nifi Vefatindan Sekiz

Sene Sofira Yerine Seyh Olan Hasib Efendi Irtihaline Tarih” baslhkl1 kitanin “Hiisn-i hale fal-1 hayr olsun

bu tarfhim Senih/Tekyegah-1 ‘adne ‘azm itdi Hasib-i Mevlevi” beyiti ile tarih diisiirmiistiir. Bkz. Giingor,

“Siileyman Senih-i Mevlevi’nin Yayinlanmamis Elyazmasi Siirleri (inceleme-Metin-Tahlil-Sozliik)”, 222.
457



Dergah, Abdullah Necip Dede’nin mesihatte oldugu 1250/1835-35 yilinda II.
Mahmut tarafindan tamir ettirilmistir. Bu tamire, ayn1 yillarda Kasimpasa
Mevlevihanesi’nin tamir ettirilmesine de tarih diisliren isimlerden biri olan Pertev

asagidaki beyit ile tarih diisiirmiistiir;

Yine sadan kildi ruh-1 Mevlana’yr Mahmid Han

Yapildi tarh-1 zib-i efza bu a‘la Mevlevihane (1250/1834-35)65!

Pertev’in varligi disinda dergdh postnisinlerinden Mehmet Zeki Dede’nin vefatina
Uskiidarli Tal’at’in ve Senih’in, Halil Halit Dede (6.1320/1902-03)’nin &liimiine ise yine
Talat’m tarih diisiirmiis olmasi, dergaha Istanbul Mevlevi muhiti igerisindeki isimlerin
zaman zaman devam ettiklerini diisiindiirmekle birlikte,'%°2 bu veriler Uskiidar
Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili haline geldiginin One siirlilmesi icin yeterli

gorinmemektedir.

1651 Kiiciik, Istanbul Mevlevihdneleri, c.2, 60.
1652 By tarih kitalar1 icin bkz. Vassaf, Sefine-i Evliya, c.5, 266-267.
458



SONUC

Bu calismada; bir tarikata bagli tekkeler ¢evresinde olusan edebi hayat ele
alinmistir. Calismada, hem tarikatin kurucusu olan ismin sair olmas1 hem de tarikatin,
siyasal elitler ile olan iligkisinin niteligine gore; bir tarikatin ¢evresinde gelisen edebi
yapilanmanin katilimci sayisinin ve devamliliginin degisebilecegi tespit edilmistir.
Tarikat pirinin edebi eser iiretiminde bulunmus olmasi, onun takipgilerinin de edebiyat
ile bag kurmalarini saglamistir. Kurucu sahsiyet olarak da adlandirilan bu ismin, edebi
iiretimde bulunmus olmasinin; tarikatin, tekkeleri blinyesinde olusacak olan mahfillerin
ve nihayetinde edebi muhitin sekillenmesindeki ilk sart oldugu goriilmistir. Bu
cergevede calismada; din, siyaset ve edebiyat arasindaki iliski ele alinmis ve bu iliskiyi
gostermek adma; 15-19. asirlarda Istanbul’da kurulan Mevlevihaneler’de sekillenen

edebi hayat incelenmistir.

Siyaset ve edebiyat arasindaki iliskiyi ele alan c¢aligmalarda, edebi {iretimin
stirdliriilmesini saglayan ve iiretim seklini domine eden aktor olarak nitelenen patrondan
farkli olarak; tarikat kurucusu olan ve edebi iiretimde bulunan seyh ile yine bu gelenegin,
siirdliriilmesini saglayan tarikat icerisindeki diger otoritelerin (dini onderlerin), edebi
iiretime etkileri yoniiyle benzer 6zelliklere sahip olduklari tespit edilmistir. Patronlardan;
maddi giice sahip olmama ve cevrelerindeki sairlere maddi destekte bulunmamalari
yoniiyle ayrisan seyhler; cevrelerindeki sair dervisleri e§itme, onlari tarikati temsil
edebilecek tarzda eserler kaleme almalari konusunda motive etmeleri yoniiyle ise
patronlarla benzesmektedirler. Dervigler iizerindeki bu etkileri seyhlerin, kendi
tekkelerinde manevi bir otorite olmalarinin yani sira, birer edebi otorite olarak da yer
almalarini saglamistir. Kendi tekkesi icerisinde siir ile ilgilenen ve dervislerini de bu
yonde motive eden seyhlerin, edebiyat {iretimi ile kurduklar: alaka dolayisiyla, kendi

mubhitlerinde birer hdmi olarak adlandirilabilecekleri de miimkiin goriilmiistir.

459



Tarikatlarin edebi muhitini temsil edebilecek mekanlar olan tekkelerin
yapilanmasinin her bir tarikatin faaliyet alanina ve hitap ettigi cevreye gore degisebilecegi
tespit edilmistir. Buna gore, tekke mubhiti ve mahfili tanimlarinin igerigi ayn1 kalmakla
birlikte, bu kavramlar odaginda edebi cevresi degerlendirilecek olan tarikatin, edebi
yapilanmasinin, ele alinan tarikat Ozelinde yeniden degerlendirilmesi gerektigi

gorilmistiir.

Edebiyatin hem bir sanat alan1 hem de bir propaganda araci olmasi, tarikatlarin
edebiyat ile ilgilenmelerini saglamis; bu ilgi, 6zellikle Mevlevilik gibi genellikle siyasal
elitlerle olumlu iligki kuran ve onlardan destek goren tarikatlarda, tarikat mensuplarinin
da edebi iiretimde bulunmalarina zemin hazirlamistir. Siyasetin, Mevleviligi
desteklemesi ile birlikte bu tarikatin edebi iiretinimin artmasina zemin hazirlanmistir. Bu
durum, Mevlevihaneler ¢evresinde olusan edebi muhit/mahfillere katilan sair sayisini da

olumlu etkilemistir.

Mevleviligin sahip oldugu merkeziyet¢i yapinin ve tarikatin etkin oldugu
tarihsel siire¢ igerisinde, kollara ayrilmadan tek bir merkezden idare edilmesi ve 6zellikle
Sultan Veled’den itibaren, siyasal elitler ile iletisimde, edebi eserlerin de bir arag¢ olarak
kullanilmasi; Mevleviligin, Istanbul’da temsil edilmesinden 6nceki siirecte de genellikle

kent merkezlerinde sekillenen bir edebi yapilanmaya sahip olmasini saglamistir.

Tezin 6rneklemini olusturan Istanbul Mevlevihanelerinden Galata, Yenikap ve
Besiktag/Bahariye Mevlevihanelerinin birer edebi mahfil haline geldigi; Kasimpasa ve
Uskiidar Mevlevihanelerinin ise sairlerin yogun olarak devam etmedikleri ve sair
dervislerin yetismedikleri mekanlar olduklari tespit edilmistir. Istanbul Mevlevi muhitini
domine eden Galata, Yenikap1 ve Besiktas/Bahariye Mevlevihanelerinin ise es zamanli
olarak sair dervis yetistirmedikleri ya da tarikat miintesibi isimlerin bu dergéhlara ayn

zaman diliminde ve aymi yogunlukta devam etmedikleri goriiliir. Bu yogunlugun

460



degisiminde, adi gegcen ii¢ dergahin farkli zaman dilimlerinde sair yetistiren
seyhlere/hamilere sahip olusu ve bu isimlerin devrin siyasal elitleri olan iliskilerinin
farklilasmasinin etkili oldugu tespit edilmistir. Ayrica Istanbul Mevlevihanelerinin birer
edebiyat mahfili olarak sekillenmelerinde, Konya Celebi’lerinin Osmanli yonetimi ile
yasadiklar1 ¢atismanin Istanbul Mevlevi muhitinin olusumunu ve devamliligini olumsuz
etkiledigi; bunun yanmi sira, 16. asrin sonlar1 ve 17. asrin baglarinda, Osmanli-Safevi
miicadelesinin mezhepsel boyutunun da kentteki Mevlevi muhitinin olusumunu olumsuz
etkiledigi belirlenmistir. Tiim bu etkilenmeler dikkate alindiginda, Galata
Mevlevihanesi’nin istanbul’daki Mevlevi edebi muhitindeki etkin oldugu siirecin, ii¢ ana
donemde; yine aymi sebeplerden, Yenikapt Mevlevihanesi’nin iki, Besiktag/Bahariye
Mevlevihanesi’nin ise tek bir ana donemde edebi mahfil yapilanmasina sahip oldugu

sonucuna varilmstir.

Galata Mevlevihanesi’nin ayn1 zamanda, Istanbul Mevlevi edebi muhitini temsil
eden ilk mekan da oldugu birinci donemi, 1491-1608 yillarin1 kapsar. Bu zaman
araliginda dergahin, bir edebiyat mahfili olma 6zelliginin kesintisiz bir sekilde devam
etmedigi tespit edilmistir. Bu donemde dergaha devam eden ya da Mevlevi irfan
muhitinde yetisen ve cesitli vesilelerle istanbul’a geldiginde mekana geldigi diisiiniilen
on iki sair vardir. Divane Mehmet Celebi ile Sirri Abdi Dede’nin mesihatini kapsayan bu
siireg, ayn1 zamanda Mevlevi edebi muhitinin Istanbul’daki ilk sekillenmelerini

olusturmasi yoniiyle onemlidir.

Galata Mevlevihanesi’nin Istanbul Mevlevi muhitini domine ettigi ikinci dSnem
ise Ismail Ankaravi’nin 1610°daki seyhligi ile baslayan ve NAyi Osman Dede’nin
mesihatinin ardindan, -1799- azalarak son bulan bir siirectir. Galata Mevlevihanesi’nin
bu ikinci doneminde alt1 sair seyhin mesihat yillarinda toplam kirk dort sairin bu mekan

ile iliski kurdugu tespit edilmistir. Ankaravi ile baslayan ikinci siire¢, ayn1 zamanda

461



Galata postnisinlerinin dergah icerisinde edebi yonden de egitildigi bir dsnemdir. Adem
Dede, Arzi Mehmet Dede, Dervis Celebi, Naci Ahmet Dede, Gavsi Ahmet Dede ve Nayi
Ahmet Dede seyh olmadan once dergah icerisinde edebi egitim alan, siirlerini seyhlerine
sunan isimlerdir. Ismail Ankaravi’nin mesihatinda dergahta; on, Adem Dede’nin
mesihatinda on bir, Arzi Mehmet Dede’nin mesihatinda sekiz, Gavsi Ahmet Dede’nin
seyhliginde on bir sairin dergahta yetistigi ya da bu mahfile devam ettigi tespit edilmistir.
Seyhlikleri doneminde dergahi ayni zamanda bir edebiyat mahfili haline getiren bu
isimlerin, devrin siyasal elitleri ile de olumlu iligkiler kurduklari tespit edilmistir. Hem
seyhlerin sair olusu hem de siyasal elitler ile tarikati temsil eden dini 6nderler arasindaki
iliskinin olumlu bir zeminde gelismesi, Galata Mevlevihanesi’nin Istanbul Mevlevi
muhitinde 6ne ¢ikmasini saglamistir. Dergahin bu ikinci donemi, Nayi Osman Dede’den
sonra mesihata gelen isimlerin hem sair olmayislar1 hem de genellikle dergah disindan
atanan postnisinler olmasi1 dolayisiyla kesintiye ugramis, Galata Mevlevihanesi’'nin
mahfil olma 6zelligi devam ettirilememistir. Bu durum, bir dergéhta edebi mahfilin
sekillenebilmesi i¢in sair seyhlerin siyasal elitlerle kurduklari iliskinin yani sira,
seyhlerin/hamilerin kendilerinden sonra gelen ismi, dergah igerisinde edebi yonden
egitmelerinin gerekli oldugunu gostermektedir. Ayrica dergah igerisinde yetisen sair
seyhlerin postnisin olmalarmin da dergéh cevresinde sekillenen edebi yapilanmanin

stirdiiriilebilir olmasinda etkili oldugu tespit edilmistir.

Seyh Galib’in 1790°da baslayan mesihati, Galata Mevlevihanesi’nin Istanbul
Mevlevi muhitinde yeniden 6n plana ¢ikmasini saglamistir. Bu donemde yirmi iki sairin
dergaha devam ettigi tespit edilmistir. Seyh Galib’in postnisin olmasi ile baslayan bu
stire¢, 1871°de Kudretullah Dede’nin vefat1 ile kesintiye ugramistir. Seyh Galib’in, devrin
sultan1 III. Selim ile olan yakin iligskisi ve sultanin, yapmak istedigi yeniliklerde
Mevleviligin destegini alma istegi, Galata Mevlevihanesi’nin bir kez daha sairlerin yogun

bir sekilde devam ettigi, yetistigi bir mahfil olmasini saglamistir. Seyh Galib’in mesihat
462



yillarinda dergéaha on iki sair devam etmistir. Bu ti¢iincii donemde, Kudretullah Dede’nin
mesihat yillarinda da dergdha on sairin devam ettigi tespit edilmistir. Kudretullah
Dede’nin sair olmamasina ragmen dergaha suaradan isimlerin devam etmesinde; seyhin,
devrin kethiidas1 Halet Efendi’nin destegi ve ayni zamanda II. Mahmut’un politikalarina

Kudretullah Dede’nin verdigi destek ile alakali oldugu gorilmiistiir.

1598°de acilan Yenikapt Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak ele
alinabilecek ilk doneminin, Galata Mevlevihanesi Orneginde oldugu gibi tutarli ve
kesintisiz bir sekilde ilerlemedigi tespit edilmistir. Bu ilk donemde, edebi iiretimde
bulunan Kemal Ahmet Dede, Sablihi Ahmet Dede ve Nesib Yusuf Dede gibi sair isimler
seyhlik yapmiglarsa da 1598-1746 yillar1 arasinda mesihata gelen isimlerin ¢ogunun sair
olmayisinin —on bir seyhten {i¢ii sairligi ile 6ne ¢ikmistir- dergadha devam eden suaranin
sayisinda azalmaya neden oldugu goriiliir. Bu birinci donemde seyhlerin dergah
icerisinde yetisenlerden ziyade disardan gelen isimler olmalarinin da Yenikapi
Mevlevihanesi’ndeki edebi mahfil yapilanmasini geciktirdigi tespit edilmistir. Yenikap1
Mevlevihanesi’nin bir edebiyat mahfili haline geldigi ikinci donem; 1746’da mesihat
makamina gelen Ebubekir Dede’nin siyasal elitler ile kurdugu iliskiye ek olarak,
ogullarinin kentteki kiiltiirel zemini de besleyecek faaliyetlerde bulunmalar ile
baslamistir. Ebubekir Dede’nin ardindan postnisin olan ogullar1 Ali Nutki ve Abdiilbaki
Nasir Dede ile torunlar1 Osman Saldhaddin ve Mehmed Celaleddin Dede’nin siyasal
elitler ile kurduklar1 —genellikle-olumlu iliskiye ek olarak sair kimligi de tagimalarinin
etkili oldugu tespit edilmistir. Yenikapt Mevlevihanesi’nin 6zellikle 1775 yilinda seyh
olan Ali Nutki Dede’nin mesihat yillariin ortalarindan itibaren bir edebiyat mahfili
olusunda, seyhin hem sair kimliginin hem de III. Selim’in Yenikap1 Mevlevihanesi’ne
olan iltifatinin katkis1 olmustur. Ali Nutki Dede doneminde on iki, Abdiilbaki Nasir Dede
doneminde yedi, Osman Saldhaddin Dede doneminde on iki ve Mehmet Celaleddin Dede

doneminde bes sair bu dergata yetismis ya da buraya devam etmistir. Osman Saldhaddin
463



Dede’nin mesihatinin son yillarinda, devrin sultan1 II. Abdiilhamit’in seyhe olan
giiveninin azalmasi Yenikapt Mevlevihanesi’nin, bir edebiyat mahfili olarak Istanbul
Mevlevi muhitindeki etkinliginin azalmasina neden olmustur. Seyh hakkindaki bu negatif
tutum, oglu Mehmed Celaleddin Dede’nin mesihatta oldugu yillara da yansimis; bu seyh
doneminde dergadha devam eden sair sayisinda ciddi bir azalma goriilmiistiir. Osman
Salahaddin Dede’nin mesihatinin sonlarma dogru baslayan bu gelismenin, Istanbul
Mevlevi muhitinde baska bir Mevlevi dergahinin daha fazla 6n plana ¢ikmasina zemin

hazirladig: tespit edilmistir.

Besiktag/Bahariye Mevlevihanesi, 1622-23 yilinda kurulmakla birlikte dergahin
Hasan Nazif Dede’nin 1853 yilindaki mesihatina kadar bir edebiyat mahfili haline
gelmedigi tespit edilmistir. Hasan Nazif Dede’nin Bektasi nesveye sahip olusu, Istanbul
Mevlevi muhitinde farkli nesveye sahip olan sairlerin bu derghata bir araya gelmelerine
zemin hazirlamistir. Hasan Nazif Dede’nin mesihat yillarinda dergaha sekiz sairin devam
ettigi tespit edilmistir. Bu sairler arasinda yer alan ve Hiiseyin Fahreddin Dede’nin 1871
yilinda baslayan mesihat doneminde de dergdhta bulunan Yenisehirli Avni Bey’in
mekandaki varhiginin, Besiktas/Bahariye Mevlevihanesi’ne suaradan isimlerin devam
etmesinde etkili oldugu gorilmiistiir. Hasan Nazif Dede ile baslayan mahfillesme
stirecinin, Hiiseyin Fahreddin Dede doneminde siirdiigii ve 1871-1911 yillar1 arasinda
dergdha on dokuz sairin devam ettigi ortaya koyulmustur. Hiiseyin Fahreddin Dede
doneminde dergahin Besiktas’tan Bahariye’ye tasinmasinin bu mekanda sekillenen edebi
mahfile olumsuz bir etki etmedigi tespit edilmistir. Ozellikle Hiiseyin Fahreddin
Dede’nin devrin siyasi hayatindan uzak bir isim olusunun dergdhin mahfillesme siirecine
olumlu etkisinin oldugu goriilmiistiir. Hiiseyin Fahreddin Dede’nin mesihat yillarinda on

dokuz sair dergadha devam etmistir.

464



Galata, Yenikap: ve Besiktas/Bahariye Mevlevihanelerinin hepsi ayni zaman
diliminde, Istanbul Mevlevi muhitinde etkin olan mekanlar olmamakla birlikte; Cevri,
Seyh Galib, Muvakkitzade Pertev, Senih gibi isimlerin ayni1 zaman aralifinda kentteki
birden fazla tekkeye devam ettikleri tespit edilmistir. Bu durum, Istanbul Mevlevi
mubhitini sekillendiren tekkeler arasindaki simirlarin net bir sekilde ayrilmadigini
gostermektedir. Ayrica, Seyh Galib, Ibrahim Hanif ve Muvakkitzade Pertev’in yetistigi
bir diger mahfil olan Hoca Nes’et mahfilinin de etkin oldugu dénemde, Yenikapi

Mevlevihanesi’nde sekillenen edebl mahfili besledigi goriilmiistiir.

Mevlevihanelerde, sair dervislerin hamilerine siirleri sunus yontemleri de ortaya
cikartlmistir. Sair seyhin oldugu tekkede yetisen dervisler, seyhlerine siirlerini genellikle
bir miisvedde halinde sunmuslardir. Seyh tarafindan begenilen siirleri, dervisin
mecmuasina kaydettigi, seyhin begenmediklerini ise dervis tarafindan kayit altina
alinmadigr tespit edilmistir. Dergahta birer elestirmen olarak da yer alan sair seyhlerin;
siirini begendikleri sairleri, mahlas vererek ya da baska sekillerde ddiillendirdikleri
goriilmiistiir. Ozellikle Galata Mevlevihanesi’nin Ismail Ankaravi’den itibaren sairlerin
devam ettigi ve yetistigi bir mahfil oldugu ikinci donemde sair seyhlerin, kendisinden

sonra postnisin olacak ismi edebi yonden de yetistirdigi tespit edilmistir.

Sair seyhlerin bulunduklar1 dergahlar, ayn1 zamanda dervislerin siir {izerine de
konustuklar1 mahfiller olmuslardir. Bu durum, Osmanli ve Cumhuriyet déoneminde de
mahfillerin sekillenmesinde basat rol oynayan sohbet geleneginin, tekkeler biinyesinde
gelisen mahfillesme siirecinde de etkin oldugunu gostermistir. Sohbet geleneginin yani
sira, Istanbul Mevlevihanelerinde dervislere verilen edebi egitimin de bu mekanlarda
birer edebi mahfilin olugsmasinda etkili oldugu goriiliir. Dergahlarda kurulan sohbet
meclislerinin sairlerin bu mekanlarda bulunmasina zemin hazirladig tespit edilmis, ancak

bu meclislerin ne zaman kurulduklar1 ya da edebiyat egitiminin, daha 6nceden belirlenmis

465



bir zaman diliminde verilip verilmedigine dair kesin bir sonuca varilamamistir.
Dergahlarin ayin giinlerinde suaradan isimlerin bir araya geldikleri tespit edilmis; ancak

bu bir araya gelisin sairler tarafindan 6zellikle belirlenen bir vakit olmadigi goriilmiistiir.

Mevlevihanelere devam eden ve burada bir edebi mahfilin olugmasini saglayan
sairler, tarikata farkli diizeylerde baglhdirlar. Sairlerin tarikata baglilik diizeylerinin de
dergahtaki edebi mahfile olan devamliliklarini etkiledigi goriilmiistiir. Dergahta yetisen
sair derviglerin bu mekana devamliliklarinin siirekli oldugu ve bir nevi tarikata
giriglerinden vefat etmelerine kadar devam ettigi, ancak muhiplik bag1 ile dergaha gelen
suaranin, bu tekkeye ne kadar ve ne siklikta devam ettigi hakkinda net verilere

ulagilamamustir.

Istanbul Mevlevihaneleri odaginda sekillenen bir tekke muhiti ele alinirken; ayn1
zamanda, edebi {iretimde bulunan farkli tarikatlarin da olusturduklart edebi
yapilanmalarin olabilecegi goriilmiistiir. Mevleviligin ardindan, en fazla sair miintesibi
olan Halvetilik ve bu tarikatin kollarina ait dergahlar biinyesinde bir edebi hayatin

gelistigi tespit edilmistir.

Bu ¢alisma tekke muhiti, tekke mahfili ve bu mekanlar1 sekillendiren aktorler
tizerinde duran ve bunlarin tanimlamasini yaparak kavramsal bir ¢erceve ¢izmeye calisan
ilk aragtirmadir. Bu sebeple eksikliklerinin olmasi1 miimkiindiir. Bagka tarikatlarin edebi
hayat igerisindeki etkinlikleri ve bu etkinligin siyaset ile olan iligkileri ele alindiginda,

siiphesiz bu eksiklikler de tamamlanacaktir.

Tiirk Islam Edebiyati’nin arastirma &rneklemini olusturan sairlerin biiyiik bir
kismui tarikat mensubu olan isimlerdir. Bu isimlerin yetistikleri ¢evrenin imkanlarina ve
beklentilerine gore edebi eserler kaleme aldiklar1 g6z 6niinde bulunduruldugunda, farkl
tarikatlara ait edebi muhitlerin ortaya ¢ikarilmasi; Tiirk Islam Edebiyat: Bilim Dali’nin

aragtirma alanina giren sairlerin; hangi mekanlarda ve kimler tarafindan

466



yetistirildiklerinin tespit edilmesinde 6nemli katki saglayacaktir. Ayrica bu sairlerin edebi
eserlerini de yine hangi amaglarla ve ne gibi ihtiyaglara yonelik olarak olusturduklarinin
ortaya koyulmasi; Tiirk islam Edebiyat: Bilim Dali’nin arastirma alaninin tarih icerisinde
nasil bir zeminde ilerledigi, bunun yan1 sira; nerede ve Kkimler tarafindan

sekillendirildiginin anlasilmasini saglayacaktir.

467



BIBLIYOGRAFYA
Abramovitz, Rachel Zelnick.“Did Patronage Exist in Classical Athens”, L’Antiquité
Classique, 69, (2000): 65-80.
Acik Onkas, Nilgiin. Klasik Tiirk Edebiyatinda Mevlevilik Kiiltiirii ve Mevlevi Sairler.

Mugla: Gece Kitapligi, 2015.
Adanir, Oguz. Osmanli ve Otekiler. Istanbul: Dogubat1 Yay., 2013.

Ahmet Eflaki, Ariflerin Menkibeleri (Mendkibii’l-Arifin), Ceviren: Tahsin Yazici,

Istanbul: Hiirriyet Yay., 1973.

Ahmed Hasib Efendi, Silkii’l-Le’dl-i Al-i Osmdn. haz. Goker Inan, Istanbul: Tiirkiye

Yazma Eserler Kurumu Bagkanlig1 Yay., 2021, c.1.
Ahmed Remzi, Tarihge-i Aktab. Dimisk: El-Terakki Matba’asi, 1334.
Ahmet Rifat, Liigat-i Tarihiyye ve Cografiyye, (Ankara: Keygar Nesriyat, 2004), ¢.5-6-7.

Akar, Metin. “Nayi Osman Dede ve Mi’raciye’si”, Selcuk Universitesi Edebiyat Fakiiltesi
Dergisi, 1 (1981): 12. 1-16.

......................... , Veled Celebi Izbudak Ankara: TTK Yay., 1999.

Akay, Nimetullah. “Osmanli Devletinin Son Doneminde Mevlevilik”, Harran

Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 20/34 (Temmuz-Aralik 2015): 122-152.

Akei1l, Nesrin Cicek. “Edirne Tekkeleri”, Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi,

2009.

......................... “Sezai-yi Giilseni Kiilliyesi”, DI4 37 iginde, (Istanbul: TDV Yay.,

........................ , “Glniimiize Ulasamayan Bir Tekke: Edirne Muradiye
Mevlevihanesi”, Sanat Tarihi Yi/ligi1, 21 (2012): 1-21.

Akdogan, Bayram. Mevlevilik ve Miisiki. Istanbul: Ragbet Yay., 2009.
468



Akkus, Mehmet. “Edebiyatimizda Regaibiyye ve Salahi’nin Matla’u’l-Fecr’i”, AUIFD,
XXXII (1992): 129-153.

Akkus, Metin. “Nef’? Sanati ve Tiirkge Divam (Inceleme-Karsilastirmali Metin)”,
(Atatiirk Universitesi, Doktora Tezi, 1991.

Aksoy, Arif Edip. “Ahmed Halis Dede, Tufeyli Menakibi’l-Kibari’l-Mevlevi fi-
Menkabeti Hazret-i Seyhi’s-Sakibi’l-Ma’nevi (Inceleme-Tenkitli Metin)”, Doktora Tezi,

Cumbhuriyet Universitesi, 2018.

Aktan, Muhammed Felat. “Molla Murad’in Saib-i Tebrizi Serhleri”, Yiiksek Lisans Tezi,

Fatih Universitesi, 2008.

Aktas, Yasemin. “Mehmed Nebil ve Divani1”, Yiiksek Lisans Tezi, Gazi Universitesi,

2010.

Aktug, Avni, “Avni Bey (Yenisehirli)”, Istanbul Ansiklopedisi icinde c.3, (Istanbul:
Nurgok Matbaasi, 1960), 1351-1356.

Akiin, Omer Faruk. Divan Edebiyati, Ankara: ISAM Yay., 2014.
Ali Enver, Semdhdne-i Edeb. haz. Tahir Hafizoglu, Istanbul: Insan Yay, 2010.
Ali Seydi. Kdamus-1 Osmani. Istanbul: 1330.

Altinay, Ibrahim. “Mostarli Fevzi’nin Biilbiilistin’s Metin Inceleme- Terciime-

Transkripsiyon”, Yiiksek Lisans Tezi, Siilayman Demirel Universitesi, 2019.

Altunmeral, Mehmet. “Gavsi Ahmed Dede ve Siirleri”, Bartin Universitesi, Islami Ilimler

Fakiiltesi Dergisi, 6/12, (2019): 124-143.

Ambrosio, Alberto Fabio. “Galata Mevlevihdnesi’nde Seyh Olmak”, Saltanatin
Dervisleri Derviglerin Saltanati iginde, Editdr: Ekrem Isin, 42-56. Istanbul: Istanbul

Aragtirmalar1 Enstitiisti Yay., 2010.

469



................................. Bir Mevlevinin Hayati: 17. Yiizyilda Sufilik Ogretisi ve
Avyinleri, Ceviren: Ayse Meral, Istanbul: Kitap Yaymevi, 2012.
Anar, Turgay. Mekandan Tasan Edebiyat ‘Yeni Tiirk Edebiyatinda Edebiyat Mahfilleri’.

Istanbul: Kap1 Yay., 2012.

Andrews, W.G. Siirin Sesi Toplumun Sarkisi. Ceviren: Tansel Giiney, Istanbul, Iletisim

Yay., 2001.

................... “Osmanli Divan Siirinin Toplumsal Ekolojisi”, Tiirk Edebiyat: Tarihi, c.1
icinde, 319-333. Editorler: Talat S. Halman vd., Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig

Yay., 2006.

................... “Osmanli Sair Biyografileri (Tezkireler) ve Osmanli Edebiyat Elestirisi”,
Tiirk Edebiyati Tarihi c¢.2 i¢inde, 117-120. Editorler: Talat S. Halman vd., Istanbul:

Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., 2006,

................... ve Mehmet Kalpakli, “Toward a Meclis-Centered Reading of Ottoman
Poetry”, Journal of Turkish Studies, 33/1, (2009): 309-318.

Ar1, Ahmet. Sakib Dede ve Divani. Ankara: Akcag, 2003.

Arikan, Sema. “III. Selim’in Sir Katibi Ahmed Efendi Tarafindan Tutulan Ruzname”,

Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Universitesi, 1988.

Arpagus, Safi. “Galata Mevlevihanesi Orneginde Istanbul Mevleviliginin Kiiltiirel

Hayata Etkisi”, Tasavvuf I[limi ve Akademik Arastirma Dergisi, 33/1 (2014): 17-37.

.................. Mevlevilikte Mdnevi Egitim,. Istanbul: Marmara Universitesi Ilahiyat

Fakiiltesi Vakfi Yay., 2015.

Arseven, Celal Esat. Sanat Ansiklopedisi, Istanbul: Milli Egitim Basimevi, 1950.

470



Arslan, Mehmet. “Yenigeriligin Kaldirilmasina Dair Edebi Bir Metin: Ayni’nin Manzum
Nusretname’si”, Osmanli Edebiyat-Tarih-Kiiltiir Makaleleri iginde 319-371. Istanbul:
Kitabevi, 2000,

........................ “Ratib” http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-
ratib-bey (erisim 21.12.2021).

...................... Antepli Ayni Divani, Istanbul: Kitabevi, 2004.

Artam, Goncagiil. Osmanli Doneminde Mevlevi Tarikatinin Klasik Oncesi Dénemi.
Istanbul: Tarih Enciimeni Yay., 2007.

Aslan, Ali. Elit Sosyolojisi. Ankara: Phoneix Yay., 2007.
Asc1 Ibrahim Dede, As¢t Dede 'nin Hatiralari, Istanbul: Kitabevi, 2006.

Asik Celebi, “Kendi Dilinden Zati’nin Sairlik Maceras1”, Sad. Mehmet Kalpakli, Osmanl:

Divan Siiri Uzerine Metinler, haz. Mehmet Kalpakl, Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 1999, 6-

................ Mesa irii’s-Su’ard, haz. Filiz Kilig, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanligi
Yay., 2018. https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036,asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0
(erisim 09.01.2019)

Ataman, Selma. “Mevlevi Mustafa Riisdi ve Eserleri”, Yiiksek Lisans Tezi, Ordu
Universitesi, 2017.

Atik, Hikmet. “Bahariye Mevlevihanesi Post-nisinlerinden Ahmet Mithat Bahari
Beytur’un Mevlevihane Hatiralar1”, ISTEM, 15/29, (2017): 1-24.

Avect, Ismail. “Kirimli Abdullah Ramiz Pasa ve Divangesi”, Turkish Studies, 9/3 (2014):
169-187.

Ayan, Goniill. “Antepli Arzi Mehmet Dede”, Osmanli Déneminde Gaziantep

Sempozyumu iginde, 113-116. Gaziantep: 2000.

471


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey
http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036,asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0

Ayan, Hiiseyin. Cevri -Haydn, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Divan’imin Tenkidli Metni-.
Erzurum: Atatiirk Universitesi Basimevi, 1981.

Aydm, Haluk. “Cevri Divani’nin Tahlili”, Doktora Tezi, Balikesir Universitesi, 2010.

Ayverdi, Ilhan ve Ahmet Topaloglu, Kubbealt: Liigati: Tiirkce Sézliik. Istanbul:
Kubbealt1 Nesriyat1 Yay., 2007. c.1-3.

Ayverdi, Samiha. Bogazicinde Tarih. Istanbul: Baha Matbaasi, 1966.

Bardak¢i, Ramazan. “Musa Kézim Pasa (Hayati-sanati ve kiilliyat1)”, Doktora Tezi,

Ankara Universitesi, 2007.

Barkan, Omer Liitfi ve Ayverdi, E. Hakk1. Istanbul Vakiflar: Tahrir Defteri 953 (1546)

Tarihli. Istanbul: Baha Matbaasti, 1970.

Bas, Mehmet Samil. “Aski Mustafa Efendi’nin Vahdet-name Mesnevisi (Metin-

Muhteva-Tahlil)”, Yiiksek Lisans Tezi, Dokuz Eyliil Universitesi, 2007.

Baskan, Azime Merve. “Hiiseyin Vassaf’mn Es‘adnime Adli Eseri (Metin-inceleme),

Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 2013.
Behar, Cem. Kadim ile Cedid Arasinda. Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 2022.

Belig, Nuhbetii’l-Asar li Zeyli Ziibdetii’l-Es’dr. haz. Abdiilkerim Abdiilkadiroglu,

Ankara: Gazi Egitim Fakiiltesi Yay., 1985.

Benlioglu, Selman. “Rézname’ye Gore III. Selim’in Mevlevihane ve Mukabele
Ziyaretleri”, Sehvar Begiroglu 'ya Armagan iginde, Editorler: Namik Sinan Turan, Seyma

Ersoy Cak, 341-353. Istanbul: Pan Yay., 2019.
Beyani, Tezkiretii’s-Su ard, haz. Ibrahim Kutluk, Ankara: TTK Yay., 1997.

Beydilli, Kemal. “Y{isuf Ziya Pasa”, DIA c.44 i¢inde, (Istanbul: TDV Yay, 2013), 34-37.

Beytur, Midhat Bahari. Pir Askina. haz. Nuri Simsekler, Istanbul: Timas, 2009.

472



ceeeereeerennn. Mevleviler —Siir, Miisiki ve Tarih Bakimindan-. haz. Hikmet Atik,
Ankara: I1ahiyat Yay., 2017.
Biyik, Melek. “Abdiilbaki Nasir Dede Divani”, Yiiksek Lisans Tezi, Marmara

Universitesi, 1996.

Bilkan, Ali Fuat. Osmanli Zihniyetinin Olusumu. Istanbul: Iletisim, 2018.
..................... , Fakihler ve Sofularin Kavgas:. Istanbul: iletisim, 2019.
....................... Osmanli Imparatorluk Ideolojisi. Istanbul: Iletisim, 2021.

Blois, Francois de. Persian Literature ‘A Bio-Bibliorapghical Survey’ Vol. V. Poetry of

the Pre-Mongol Period. London: Roudledge Curzon, 2004.

Burke, Jill. Changing Patrons: Social lIdentity and the Visual Arts in Renaissance

Florence. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2004.

Bursali Mehmet Tahir. Osmanli Miiellifleri. haz. M. A. Yekta Sarag, Ankara: TUBA,

2016.

Cabi, Tarih-i Sultan Selim-i Sdlis ve Mahmiid-1 Sani. haz. Mehmet Ali Beyhan, Ankara:

TTK Yay., 2003.
Cangdz, Giilsah. “Siyahi Dede Divan1”, Yiiksek Lisans Tezi, Kocaeli Universitesi, 2010.
Canim, Ridvan. Edirneli Sairler. Ankara: Ak¢ag, 1995.

Cannon, Joanna Louise. “Dominician Patronage of the Arts in Central Italy: The

Provincia Romana, ¢.1220-c.1320”, Doktora Tezi, Londra Universitesi, 1980.
Catovic, Alena. http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi (erisim 9.8.2021)

Ceyhan, Adem. “17. Asir Mevlevi Edebiyatindan Bir Portre: Antalyali Adem Dede
(1591-1653),” Tiirkiyat Mecmuasi, Istanbul: Istanbul Universitesi, Tiirkiyat Arastirmalar

Mecmuast, 21, (2011): 141-166.
473


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi

.................. “17.Asir Mevlevi Edebiyatindan Bir Portre: Antalyali Adem Dede (1591-
1653)”, Tiirkiyat Mecmuasi, 21/Bahar (2011): 141-166.

Ceylan, Omiir. Béyle Buyurdu Sifi. istanbul: Kap1 Yay., 2010.

.................... “Tasavvufi Siirin Poetikasina Dogru: Tasavvufl Istilah ve Remizlerin
Poetik Degeri Uzerine”, Mazmundan Poetikaya i¢inde, 98-101. Kocaeli: IKSAD, 2020.
Costambeys, Marios. Power and Patronage in Early Medieval Italy. New York:

Cambridge University Press, 2007.

Coskun, Ali Osman. “Simkes-zdde Feyzi Divani (inceleme-Metin indeks)”, Doktora

Tezi, Gazi Universitesi, 1990.

Cremonini, Stefano. “facopone da Todi ve Dinsel Siit”, Ortacag —Satolar-Tiiccarlar-
Sairler iginde, Editdr: Umberto Eco, ¢ev. Leyla Tongug Basmaci, (Istanbul: Alfa, 2019),

715-720.

Curry, John. “XVI ve XVII. Yiizyillarda Halveti Tarikati Igindeki Tiirkge Menakib
Edebiyatinin Gelismesi”, Tiirkler, c.11 i¢inde Editorler: Hasan Celal Giizel vd., (Ankara:

Yeni Tiirkiye Yay., 2002), 815-822.

............... The Transformation of Muslim Mystical Thought in the Ottoman Empire,

The Rise of Halveti Order 1350-1650. Edinburg: Edinburg University Press, 2010.
Cagbayir, Yasar. Otiiken Tiirkge Sozliik. Istanbul: Otiiken Yay., 2007, c.1-5.

Cakir, Mustafa Sefa. “Yahya Nazim Divam (Inceleme-Tenkitli Metin)”, Doktora Tezi,

Cumhuriyet Universitesi, 2018.

Cakir, Miijgan. “Nayi Osman Dede, Hayat1, Eserleri ve Ravzatii’l-icaz fi’l-Mu’cizati’l-

A0,

Miimtaz’1”, Doktora Tezi, Marmara Universitesi, 1998.

Cakir, Omer “Uskiidarli Talat’m Hayat1 ve Siiri”, Uskiidar Sempozyumu II Bildiriler

Kitabu, c.2 iginde, 224-233. Istanbul: Uskiidar Belediyesi Yay., 2005.
474



Calisir, M. Fatih. “Kopriilii Sadrazamlar ve Saft Cevreler”, Osmanli'da Ilm-i Tasavvuf

Icinde (ed.) Ercan Alkan, Osman Sacid Sar1, Istanbul: Isam Yay., 793-802.

Celik, Aysun. “Firaki Dede’nin Seg-name Adli Eseri”, International Journal of Eurasia

Social Sciences, 8/29 (2017): 1032-1053.

88. Cetin, Atilla “Istanbul’daki Tekke, Zaviye ve Hankahlar Hakkinda 1199 (1784)

Tarihli Onemli Bir Vesika”, Vakiflar Dergisi, 13 (1981): 583-590.
Cipan, Mustafa. Fasih Divani. Istanbul: Milli Egitim Bakanlig1 Yay., 2003.

Conoglu, Salim. “Mecmu’a-i Muallim (Metin-Ag¢iklamalar-Notlar)”, Yiiksek Lisans

Tezi, Balikesir Universitesi, 1995.
Dayioglu, Server. Galata Mevlevihanesi. Ankara: Yeni Avrasya Yay., 2003.

Defter-i Dervisdn. haz. Bayram Ali Kaya, Sezai Kiigiik, Istanbul: Zeytinburnu Belediyesi

Kiiltiir Yay., 2011.

Deger, Mete Biilent. “Mezaki Divam Sozliigii (Baglamhi Dizin-Islevsel Sozliik)”,

Doktora Tezi, Gazi Universitesi, 2018.

Demirel, Sener. “17. Yiizyil Sairlerinden Sehri (Malatyali Ali Celebi) Hayati, Sanati,

Divani’nin Tenkitli Metni ve Tahlili”’, Doktora Tezi, Firat Universitesi, 1999.

Demirkoparan, Esra. “Fetvieminizdde Galib Ziihdi Divani: Inceleme-Metin”, Yiiksek

Lisans Tezi, Bogazici Universitesi, 2013.

Dereli, Ozlem. “Sinoplu Safiyi’nin Fetihnime-i Inebahti ve Moton Adli Eseri

(Transkripsiyonlu Metin)”, Yiiksek Lisans Tezi, Ondokuz May1s Universitesi, 2017.

Dervis Mahmid-1 Mesnevihan, Sevdkib-1 Mendkib. haz. Hiiseyin Ayan, Goniil Ayan,

Erdogan Erol, Konya: Rumi Yay., 2007.

475



Devellioglu, Ferit. Osmanlica-Tiirk¢ce Ansiklopedik Liigat. Istanbul: Akaydm Kitabevi

Yay., 2010.
Dilgin, Cem. Divan Siiri Uzerine Incelemeler. Istanbul: Kabalc1 Yay., 2011.

cev’Seyh Galib’in Mevlevi-Hanelerin Tamirine {liskin  Siirleri”, Osmanli

Arastirmalari, 13 (1994): 29-76.
Dogan, Mehmet. Biiyiik Tiirkge Sozliik, Istanbul: iz Yaymecilik, 1996.

Duncan, Hugh D. “Literature as Equipment for Action: Burke’s Dramatistic Conception”,
The Sociology of Art and Literature: A Reader iginde 713-723. Editorler: Milton C. Albert

vd., New York: Praeger Publishes, 1976.

Duman, Mehmet Akif. “Fazil Divam (Transkripsiyonlu Metin-Inceleme)”, Yiiksek

Lisans Tezi, Cumhuriyet Universitesi, 2005.

Durmus, Tuba Ismnsu. “Osmanli Saray Kiiltiiriiniin Bir Parcas1 Olarak Sanate1
Nedim/Musahipler”, Milli Folklor, 114 (2017): 16-27.

....................................... , Sair ve Sultan. Istanbul: Muhit Kitap, 2021.

Duru, Necip Fazil. “Mevlevi Sairlerin Siirlerinde Mevlevilik Unsurlar1”, Doktora Tezi,

Gazi Universitesi, 1999.

.................... Musullu Sami Yiinus ve Eserleri. Ankara: Gece Kitapligi, 2017.

Diizlii, Ozlem. “Divange-i Vak’a-niivis Ahmed Liitfi Efendi”, Yiiksek Lisans Tezi,
Sakarya Universitesi, 2008.

Eco, Umberto. Ortacag Estetiginde Sanat ve Giizellik, gev. Kemal Atakay, Istanbul: Can
Yay. 2019.

Eczacibasi Sanat Ansiklopedisi, Istanbul: Yap1 Endiistri Merkezi Yayinlar1, 1997.

Edebiyat Sosyolojisi, (ed.) Koksal Alver, Istanbul: iz Yaymcilik, 2018.

476



Edis, Mustafa Salih. “Kopriiliizade Fazil Ahmed Pasa (6.1087/1676) nin Tasavvuf Ehline

Yaklasimi”, Kiilliyat, Agustos/11 (2020): 91-106.

Eliagik, Muhittin. “Tayyarzade Ata’nin Mevleviligi Yorumlayis1”, [lmi Arastirmalar, 24,

(2007): 43-56.

Emirgupani, Ahad. “Gaznelilerin ilk Déneminde Edebi Cevre”, Doktora Tezi, Atatiirk

Universitesi, 2001.

Eraslan, Elif. “Hasirizade Mehmet Elif Efendi, Edebi Kisiligi ve Divan’1”, Yiiksek Lisans

Tezi, Atatiirk Universitesi, 2009.

Eravci, H. Mustafa. “Selim Giray”, D4, ¢.36 iginde, (Istanbul, TDV Yay., 2009), 428-

4209.

Erbay, Erdogan. Selahattin Tozlu ve Taceddin Simsek. Potin ve Siir —Emin Haki nin

Hayati ve Eserleri-. Erzurum: Suna Yay. 2005.

Erdemir, Avni. Anadolu Sahast Musikisinas Divan Sairleri. Ankara: Tirk Sanati ve
Egitimi Vakfi Yay., 1999.

..................... ve Bayram, Yavuz. “Edebi Bir Muhit Olarak Vefa Tekkesi ve Seyh
Vefa’nin Dost ve Miiridleri”, Bir Semte Vefd i¢inde155-176. Derleyen. N. Bilge Ozel

Imanov ve Yunus Ugur, Istanbul: Klasik Yay., 2009.
Erdogan, Mehtap. Fatin Divani, Istanbul: Kitabevi, 2007.

Erdogan, Muzaffer. Lale Devri Bas Mimar: Kayserili Mehmed Aga, Istanbul: Istanbul

Fetih Cemiyeti, 1962.

....................... “Mevlevi Kuruluslar1 Arasinda Istanbul Mevlevihaneleri”, Giiney-

Dogu Avrupa Arastirmalar: Dergisi, 4-5 (1975-1976): 15-42.

477



Erdogan, Mustafa. “Istanbul’da Kiitahyali Bir Seyh Ailesi: Seyyid Ebubekir Dede ve

Ahfad1”, Istanbul Arastirmalary, 7 (1998): 125-169.

......................... “Abdiilbaki Baykara Dede’nin Bir Makalesi San’atkar Mevleviler:
Saat¢i Ahmed Eflaki Dede”, Tirk Kiltiiri, 470 (Haziran 2002), 331-334.
http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ERDOGANM.pdf (erisim
23.11.21) e “Yenikap1 Mevlevihanesi’yle Ilgili Kaynaklara Bir
[lave: Kemaleddin Efendi’nin Terdcim-i Ahval’i”, Tiirk Kiiltiirii ve Haci Bektas Veli

Arastirma Dergisi, 47, (2008): 157-174.

Eren, Esin. “Nizami-yi Arizi’nin Cehar Makale’si: Ceviri ve Dil Bilgisi Yoniinden

Inceleme” Yiiksek Lisans Tezi, Ankara Universitesi, 2012.

Ergin, Osman. Tiirkiye Maarif Tarihi. Istanbul: Eser Matbaasi, 1977.

Ergun, Sadettin Niizhet. Seyh Galip. Istanbul: Kanaat Kiitiiphanesi, 1932.
........................ Seyh Galib Hayati ve Eserleri. istanbul: Bozkurt Matbaasi, 1935.

Erkan, Adil. “Ma-Hazar Adli Pendname Serhinin Gliniimiiz Harflerine Aktarilmasi ve

Incelenmesi”, Yiiksek Lisans Tezi, Fatih Universitesi, 2010.

Erkan, Davut. “Sofu Mehmet Pasa”, DIA, ek.2 iginde, (Ankara: TDV Yay., 2019), 515-

517.

Ersoy, Ersen. “XVI. Yiizy1l Kaynaklarina Gore Kiitahyali Sairler ve Kiitahya’da Edebi

Muhit”, Yiiksek Lisans Tezi, Dumlupmar Universitesi, 2003.

Esad Mehmet Efendi, Bagge-i Safa-Endiiz, haz. Riza Ogras, Ankara: Kiiltiir ve Turizm
Bakanligi Yay., 2018. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-

efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0 (erisim 22. 04.2021)

478


http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ERDOGANM.pdf
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0

Escarpit, Robert. Edebiyat Sosyolojisi. Ceviren: Ali Tiirkay Yazici, Istanbul: Remzi

Kitabevi, 1968.

...................... , “Edebiyat Sosyolojisi”, Ceviren: Salih Ozer, Edebiyat Sosyolojisi,

(ed.) Koksal Alver, Istanbul: iz Yay., 2018, 77-96.

Esrar Dede, Tezkire-i Su ard-y1 Mevleviyye, (haz.) Ilhan Geng, Ankara: Kiiltiir ve Turizm
Bakanlig1 Yay., 2018. (e-Kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57762,tezkire-i-suara-yi-
mevleviyyepdf.pdf?0 (erisim 01.12.2020)

............ ,.... Divdan, (haz.) Osman Horata, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Banlig1 Yay.,
2019.  (e-kitap)  https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0

(erisim 08.02.2022)

............. , Mecmiia-i Esrar Dede, Istanbul Universitesi Nadir Eserler Kiitiiphanesi

Tiirk¢e Yazmalar, Yer No: 894.35-1.
Evliya Celebi, Seyahatndme. sad. Miimin Cevik, Istanbul: Ugdal Nesriyat, 1985.

Eyice, Semavi “Koca Mustafa Pasa Camii ve Kiilliyesi”, DI4 26 icinde, (Istanbul: TDV

Yay., 2002), 133-136.

Faik Resad, Esldf, haz. Emrah Aydemir-Fatih Ozer, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1
Yay., 2019. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564, eslafpdf.pdf?0 (erisim

08.02.2022)

Faroghi, Suraiya. Osmanli Kiiltiirii ve Giindelik Yasam, ¢ev. Elif Kilig, Istanbul: Tarih

Vakfi Yay., 2005.

Fatih Mehmet Il Vakfiyeleri, Ankara: Vakiflar Umum Miidiirligii Nesiyat1 T.Y.

479


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57762,tezkire-i-suara-yi-mevleviyyepdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57762,tezkire-i-suara-yi-mevleviyyepdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564,eslafpdf.pdf?0

Fatin Davud, Hadtimetii’I-Es dr, haz. Omer Cift¢i, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig
Yay., 2017. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55976,fatin-tezkiresi-pdf.pdf?0

(erisim 12.08.2021)

Fedai, Harid. Altan, Mustafa Hasim. Lefkose Mevlevihanesi. Ankara: KKTC Milli

Egitim, Kiiltiir, Gen¢lik ve Spor Bakanlig1 Yay., 1997.

Findiklil ismet Efendi, Tekmiletii’s-Saka ik fi Hakki Ehli’l-Haka ik, haz. Ismail Yildirim,

Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig1 Yay., 2021.

Fidan, Zehra. “Fenni Mehmed Celebi ve Siikiife-namesi: Tuhfetii’l-thvan”, Journal of
Turkish Studies/TUBA, 41, (2014), 183-213.

Flora, Holly. “Patronage”, Studies in Iconography, 33/ Special Issue Medieval Art
History-Today Critical Terms, (2012), 207-218.

Gelibolulu AL, Kiinhii’I-Ahbdr in Tezkire Kismi. haz. Mustafa Isen, Ankara: AKM Yay.,
1994.

Geng, Ilhan. “Kibris Lefkose Mevlevihanesi’'nde Yetismis Mevlevi Divan Sairleri”
http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf (erisim
13.04.2018)

................... “Mevlevi Edebiyat: Uzerine Bir Degerlendirme” Tiirk Dili ve Edebiyati
Arastirmalart Dergisi, V11 (1993): 129-143.

Gibb, E.J. Wilkinson. A History of Ottoman Poetry. London: E.J.Brill, 1900.

Gliinz, Michael. “Siir Gelenegi ve Toplumsal Degisme”, Kasideye Medhiye: Bigime,
Isleve ve Muhtevaya Dair Tespitler, haz. Hatice Aynur vd., Istanbul: Klasik, 2013, 564-
598.

Griffin, Dustin. Literary Patronage in England (1650-1800). NewYork: Cambridge

University Press, 1996.

480


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55976,fatin-tezkiresi-pdf.pdf?0
http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf

Gokee, Emrah. “Misli isma’il Hakki ve Divan1”, Yiiksek Lisans Tezi, Gazi Universitesi,
2011.

Gokhan, Asuman. “Safeviler Dénemi Edebiyatina Genel Bir Bakis”, Atatiirk Universitesi
Tiirkiyat Arastirmalart Dergisi 30, (2017): 311-326.

.......................... ve Day1 Ozkan. “Mogol Hakimiyeti ve Fars Edebiyatina Etkileri”,
Sosyal Bilimler Dergisi, 4/18, (2017): 359-373.

Golpnarli, Abdiilbaki. Meviana 'dan Sonra Mevlevilik. istanbul: Inkilap Yay., 2015.
Giiftl, Tegrifatii’s-Su’ard, haz. Kasif Yilmaz, Ankara, AKM Yay., 2001.

Giiler, Mehmet. “Halil Nuri Divani Edisyon-Kritik-Inceleme”, Yiiksek Lisans Tezi,
Cumhuriyet Universitesi, 2009.

Giindiiz, Irfan. Osmanlilarda Devlet/Tekke Miinasebetleri. Istanbul: Seha Nesriyat, 1986.
Giling6r, Recep Sikrii. “Siileyman Senih-i Mevlevi’nin Yaymlanmamis Elyazmasi
Siirleri (Inceleme-Metin-Tahlil-Sézliik)”, Yiiksek Lisans Tezi, Dicle Universitesi, 2013.
Giingor, Ziilfikar. “Tahirii’l-Mevlevi (Olgun) Hayati, Eserleri ve Dini Edebiyatla Ilgili
Siirleri”, Yiiksek Lisans Tezi, Ankara Universitesi, 1994.

Glintan, Halil. “Receb Enis Dede (Hayati1, Edebi Kisiligi ve Divani’nin Tenkidli Metni)”,
Yiiksek Lisans Tezi, Selguk Universiresi, 1990.

Giir, Nagihan. “Takriz Bir Tiir Midiir?”, Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019):
390-408.

Giirer, Abdiilkadir. “Seyh Galib Divani (Inceleme-Metin)”, Ankara Universitesi, Doktora
Tezi, 1993.

....................... “Seyh Galib Hakkinda Yeni Bilgiler”, Tiirkoloji Dergisi, 13/1 (2000):
203-225.

Giizel, Abdurrahman. “Tekke Siiri”, Tiirk Dili Dergisi Tiirk Siiri Ozel Sayisi I1l, (Halk

Siiri) iginde 251-353. Ankara: TDK, 445-450, (1989).

481



Haksever, Ahmet Cahid. Modernlesme Siirecinde Mevleviler ve Jon Tiirkler. Istanbul: H

Yay., 2009.

Halet Efendi., Halet Efendi Divancesi, haz. 1. Cetin Derdiyok, Adana: Karahan Kitabevi,

2005.

Halim Giray, Giilbiin-i Hdndn, haz. Ibrahim Giiltekin, Ankara: Kiiltir ve Turizm
Bakanligi  Yay., 2019. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-
hananpdf.pdf?0& tagl=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=
E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2

(erisim 15.09.2021),

Halman, T. Sait. “Selguk Sufism”, A Millenium of Turkish Literature i¢inde 33-39.

Editor: Jane L. Warner, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., 2008.
Hartmann, Michael. The Sociology of Elites. New York: Routledge, 2007.
Hazer, Dursun. Hz. Peygamber (S.A.V.) in Sairleri. Ankara: Hititkitap Yayimevi, 2008.

................. “Hz. Omer’e Goére Arap Siiri ve Saitleri”, Isldmi Arastirmalar Dergisi,

16/3, (2003): 80-104.

Henning, Edward B., “Patronage and Style in the Arts: A Suggestion Concerning Their
Relations”, The Sociology of Art and Literature: A Reader iginde, 353-369. Editor: Milton

C. Albrecht vd., New York,: Praeger Publishers, 1976.

Heper, Sadettin. “Unlii Kudiimzenbasilar’, Mevidnd Giildestesi, Ankara: Giiven

Matbaasi, 1967.

Herzmann, Ronald B. “I Speak Not Yet of Proof: Dante and Art of Assisi”, The Art of the
Franciscan Order in Italy i¢inde, ed. William R. Cook, Leiden, Boston: Brill, 2005, 189-

210.

482


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2

Hidayetoglu, Ahmet Selahattin. “Nesib Dede Hayati, Eserleri ve Divani’nin Tenkidli

Metni”, Doktora Tezi, Selguk Universitesi, 1996.

Holbrook, Victoria Rowe. “Diverse Tastes in the Spiritual Life: Textual Play in the
Diffusion of Rumi’s Order”, The Legacy of Medieval Persian Sufism (1150-1500) iginde
99-120. Editor: Leonard Lewishon, David Morgan, London; New York: Khaniqahi-

Nimatullahi Publications, 1992.

.............................. Askin Okunmaz Kyrlari, Ceviren: Erol Koéroglu, Engin Kilig,

Istanbul: fletisim, 2018.

Horata, Osman. “Mevlana ve Divan Sairleri”, Hacettepe Universitesi, Edebiyat Fakiiltesi

Dergisi, 46, (1999): 43-56.

.................... “Tiirk Kiiltir Hayatinda Mevlana ve Mevlevilik”, Tiirk Edebiyati Tarihi,
c.1 iginde 565-569. Editorler: Talat S. Halman vd., Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1

Yay., 2007.

Hulvi Mahmud Celaleddin, Lemezdt-1 Hulviyye ez- Lemezdt-1 Ulviyye. Haz. M. Serhan

Taysi, Istanbul: MUIF Yay., 1993.
Hiiseyin b. Ismail Ayvansarayi, Hadikatii’I-Cevami. Istanbul: Y.E.Y., 1238, c.1-2.
................. Vefeydt-1 Ayvansardyi. haz. Ramazan Ekinci, izmir: Tibyan Yay., 2012.

Hiiseyin Fahreddin el-Mevlevi, Miintehebdt-1 Fahri, haz. Mehmet Akkus, Abdiilmecit

Islamoglu, Abdurrahman Adak, Ankara: Mevlana Kiiltiir ve Sanat Vakfi, 2010.

Hiiseyin Fahreddin Dede, Mektibat, haz. Mehmet Akkus, Ankara: Y.E.Y., 2009,

Basilmamuis Eser.

Hiiseyin Vassaf. Sefine-i Evliyd, haz. Mehmet Akkus-Ali Yilmaz, Istanbul: Kitabevi,

2015. c.1-5.

483



Isik, Zekeriya. Seyhler ve Sahlar. Istanbul: Cizgi Kitabevi, 2015.
................. Devlet ve Tarikat. Istanbul: Cizgi Kitabevi, 2016.

Isin, Ekrem. “Besiktas Mevlevihanesi”, Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi c.2
icinde, (Istanbul: Kiiltiir Bakanlig1 ve Tarih Vakfi ortak yayini, 1994): 168-171.
................ “Siinbiililik”, Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi, c.7 iginde, (Istanbul:
Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 ve Tarih Vakfi Ortak Yayini, 1994): 107-112.

............... “Yenikap1 Mevlevihanesi”, Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi c.7
icinde, (Istanbul: Kiiltiir Bakanlig1 ve Tarih Vakfi ortak yayini, 1994): 476-481.
............... “Yenikap1 Mevlevihanesi’nin Iki Vakfiyesi”, Istanbul Arastirmalar, 3/Giiz,
(1997): 89-108.

................ “Modernlesme Caginda Mevlevilik: Siyaset, Ideoloji ve Orgiitlenme”, X.
Milli Mevidna Kongresi icinde, 227-236. haz. Hasim Karpuz vd. Konya: Selguk

Universitesi Basimevi, 2002.

................ “Istanbul’da Mevlevilik —Bir Imparatorluk Tarikat1 Uzerine Toplumsal
Tarih Notlar1-*, Saltanatin Dervisleri, Dervislerin Saltanati, iginde 12-41. Editor: Ekrem

Isin, Istanbul: Istanbul Arastirmalari Enstitiisii, 2010.

................ “Mevlevilik: Bir Ortacag Kurumunun Modernlesme Siireci”, Uluslararast
1. Mevlana Sempozyumu Bildirileri Kitabt i¢inde 507-520. Editor: Mahmud Erol Kilig
vd. Istanbul: Motto, 2010.

...................... “Istanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevihaneler”, Istanbul da Giindelik
Hayat icinde, 299-346. istanbul: Yap1 Kredi Yay., 2014.

Ibn-i Bibi, El-Evdmirii’l-Ald’ive Fi’l-Umiiri’l-Ald’iye (Selcuk-ndme), haz. Miirsel

Oztiirk, Ankara: Kiiltiir Bakanlig1 Yay.,1996.

Ibrahim Hanif, Divinge, 34 Ae Manzum, Millet Kiitiiphanesi.

484



Ihtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapi Mevievihanesi, haz. Murat A. Karavelioglu,

Istanbul: Atag Yay. 2005.

Imamovic, Edin. “Bosna Hersek’te Mevlevilik ve Isa Bey Tekkesi”, Yiiksek Lisans Tezi,

Uludag Universitesi, 2017.

Inal, Ibnii’l-Emin Mahmud Kemal. Son Asir Tiirk Sairleri. ¢.1-2-3-4-5, Ankara, AKM

Yay. 2002.
Inalcik, Halil. Sair ve Patron. Ankara: Dogu Bat1 Yay., 2010.

................ “Klasik Edebiyat Mensei: irani Gelenek, Saray isret Meclisleri ve Musahib
Sairler”. Tiirk Edebiyati Tarihi, c.1 iginde 221-255. Editorler: Talat Sait Halman vd.,

Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yaynlar1, 2006.

................. Has-bagcede ‘Ays u Tarab “Nedimler, Sdirler, Mutribler. Istanbul:Tiirkiye

Is Bankas1 Kiiltiir Yay., 2011.

Ipekten, Haluk. Ndili-i Kadim Divédni. Istanbul: Milli Egitim Basimevi, 1970.
............... Ismeti Divdani. Ankara: Baylan Matbaasi, 1974.

............... Divan Edebiyatinda Edebi Muhitler. istanbul: Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari, 1996.

............. Baki —Hayati, Sanati-Eserleri-. Ankara: Akcag, 2008.

Isen-Durmus, Tuba Isinsu. “II. Selim Dénemi Sonuna Kadar Osmanli Edebi Hamilik
Gelenegi”, Doktora Tezi, Bilkent Universitesi, 2006.

.................................... “Yoneticilere Sunulan Kasideler Uzerinden Osmanli Edebi
Himaye Geleneginin Seyri”, Divan Edebiyati Aragtirmalar: Dergisi, 25, (2020): 191-275.
Isen, Mustafa. “Osmanlilarda Devlet-Sanat iliskisinin Goriiniimii ve Bu Iliskinin IIL
Selim’le Seyh Galib’deki Goriintiisii”, Seyh Galib Kitabr iginde 39-44. Editor: Besir

Ayvazoglu, stanbul: IBB Yay., 1995.

485



................. “Divan Sairlerinin Tasavvuf ve Tarikat Iliskileri”, Tezkireden Biyografiye

i¢inde, Istanbul: Kap1 Yay., 2010, 183-192.

.................... ve Bilkan, Ali Fuat, Durmus, Tuba Isinsu. Sultanlarin Siirleri Siirlerin

Sultanlari, Istanbul: Kap1 Yay., 2012.
Kalayci, Mehmet. Osmanl Siinniligi. Ankara: Otorite Yay., 2015.

Kalpakli, Mehmet. “Itri Doneminde Osmanli’da Siir”, Itri ve Dénemine Disiplinler Arasi
Bakislar i¢inde, 19-24. Hazirlayanlar. Emre Ayvaz, ilkay Balic, istanbul, OMAR Yay:.,

2013.

Kapici, Ozhan. “Tanzimat Yolunda Bir Osmanli: Mehmed Said Pertev Pasa”, Yiiksek
Lisans Tezi, Hacettepe Universitesi, 2006.

.................. “Bir Osmanli Mollasinin Fikir Diinyasindan Fragmanlar: Kegecizade Izzet
Molla ve II. Mahmud Dénemi Osmanli Siyaset Diistincesi”, Osmanli Arastirmalart XLII
(2013): 275-315.

Kaplan, Yunus. “17. Yiizyil Sairlerinden Fevzi Divani1”, Doktora Tezi, Ondokuz May1s

Universitesi, 2008.

Kara, Mustafa. Din, Hayat, Sanat Acisindan Tekkeler ve Zaviyeler. Istanbul: Dergah

Yay., 2015.

Karagay Tiirkal, Nazire. “Silahdar Findiklili Mehmed Aga Zeyl-i Fezleke (1065-22 Ca.

1106/1654 7 Subat 1695)”, Doktora Tezi, Marmara Universitesi, 2012.
Karakog, Sezai. Edebiyat Yazilar: I. Istanbul, Dirilis Yay., 1982.

Karakus, Giilbeyaz. Mevievi Hasan Nazif Dede Divange ve Risdlesi. Istanbul: Revak

Kitabevi, 2013.

Karatas, Turan. Ansiklopedik Edebiyat Terimleri SozIliigii. Ankara: Akg¢ag, 2007.

486



Kartal, Ahmet. “Anadolu Selguklu Devleti Doneminde Dil ve Edebiyat”, Divan Edebiyati
Arastirmalart Dergisi, 1 (2008): 95-168.
Kagka, Mustafa. “Divan Edebiyatinda Miinse’at Gelenegi ve Hoca Nes’et’in Mektuplar1”,
Yiiksek Lisans Tezi, Dokuz Eyliil Universitesi, 2000.
Kaya, Bayram Ali. “Lefkose Mevlevihanesi’nin Sair Seylerinden Siyahi Mustafa Dede”,
Kibris Arastirmalart ve Incelemeleri Dergisi, 1/1, (2017): 15-38.
......................... Tekke Kapisi. Istanbul: Zeytin Burnu Belediyesi Kiiltiir Yay., 2012.
Kayaoglu, Ismet. “Sultan-Mevlevi Iliskilerine Genel Bir Bakis”, X. Mlli Mevidna
Kongresi Kitabi c.1 iginde, 35-49. ed. yk., Konya: Selguk Universitesi Yay., 2002.
Kemikli, Bilal. “Kiitahya Mevleviligi: Mevlevi Kiiltiiriiniin Merkezlerinden Biri Olarak
Kiitahya”, ISTEM, 1/1, (2003): 103-117.
.................. “Aziz Mahmud Hiiddyi’nin Muhiti ve Himayeciligi Uzerine Bazi
Degerlendirmeler”, Aziz Mahmud Hiidayi Uluslararasi Sempozyum Bildirileri 11 iginde,
71-72. Editér: H. Kamil Yilmaz, istanbul: Uskiidar Belediyesi Yay., 2005.
........................ “Bayrami Gelenegin Inga Ettigi Edebi Muhit”, Uluslararas: Hact
Bayram-: Veli Sempozyumu Kitab: iginde 64-70. Editor: Ibrahim Ethem Arioglu, Ankara:
Kiiltiir Bakanlig1 Yay., 2012.
..................... Tiirk Islam Edebiyati Girig. Bursa: Emin Yay., 2014.

cev ooy Siir ve Hikmet. Istanbul: Kitabevi, 2017.

cevee e Siir ve Irfan. Istanbul: Kitabevi, 2017.
Kesik, Muharrem. “Mesud 11, DI4 ¢.29 i¢inde, (Ankara: TDV Yay., 2004): 342-344.

Kinalizadde Hasan Celebi, Tezkiretii’s-Su 'ard, haz. Aysun Sungurhan, Ankara: Kiiltiir ve

Turizm Bakanlig1 Yay., 2017. (e-kitap)
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55834 kinalizade-hasan-celebipdf.pdf?0 (erigim
14.01.2021)

487


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55834,kinalizade-hasan-celebipdf.pdf?0

Kiriktas, Yilmaz. “Naci Ahmed Dede Divan1”, Yiiksek Lisans Tezi, Cumhuriyet

Universitesi, 2001.

Kizilkaya Miizekkir. “Sablihi Ahmed Dede’nin Hayati, Eserleri ve Tasavvufi Goriigleri”,

Doktora Tezi, Cumhuriyet Universitesi, 2019.

Kiremitci, Hamza. “Reisiilkiittab Mehmed Arif Divami (inceleme-Metin)”, Yiiksek

Lisans Tezi, Ordu Universitesi, 2015.
Kocatiirk, Vasfi Mahir. Tiirk Edebiyat: Tarihi. Istanbul: Edebiyat Yaymevi, 1964.

Koksal, M. Fatih. “Yavuz Sultan Selim’in Tiirk¢e Siirleri”, Tiirk Kiiltiirii Incelemeleri

Dergisi 40, (2019): 267-326.
Kopriilii, M. Fuat. Tiirk Edebiyatinda Ilk Mutasavviflar. Ankara: Ak¢ag, 2009.

Kurnaz, Cemal. “Ahmet Talat Onay’in Eski Tiirk Edebiyatinda Mazmunlar ve izahi
Isimli Ansiklopedik Eserinde Mevleviler ve Mevlevilik Kiiltiirii”, Uluslararas: Mevlana

Sempozyumu Bildirileri Kitabu,, .2 iginde 663-690. Istanbul: Motto Yay., 2010.

................... Celtik, Halil. Osmanli Dénemi Kirim Edebiyati. Ankara: Kiiltiir

Bakanlig1 Yay., 1997.

Kunt, Ibrahim. Hasan-: Zarifi 'nin Mesnevi Serhi. Konya: Konya Biiyiiksehir Belediyesi
Kiiltiir Yay., 2015.

Kutlar Oguz, Fatma Sabiha. “Mehmed Nebil Bey ve Hicr i Visal’i”, Turkish Studies, 9/12
(2014): 501-562.

Kiictlik, Hiilya. “Sultan Walad’s Role in the Foundation of the Mevlevi Sufi Order”,

Mawlana Rumi Review, 3 (2012): 22-50.

Kiiciik, Sezai. Istanbul Mevlevihaneleri, c. |11, Istanbul: Istanbul Biiyiik Sehir Belediyesi

Yay., 2007,

488



.................. Mevleviligin Son Yiizyil. Istanbul: Simurg Yay., 2003.

Kiiciikdag, Yusuf. II. Bayezid, Yavuz ve Kanuni Devirlerinde Cemali Ailesi. Istanbul:
Aksarayl Vakfi Yay., 1995.

................ “Piri Mehmed Pasa”, DIA, c¢.34 i¢inde, (Istanbul: TDV Yay., 2007), 280-
281.

Larkin, Margaret. Al-Mutanabbi “Voice of The Abbasid Poetic Ideal”. Oxford: Oneworld

Publications, 2008.

Latifi, Tezkiretii’s-Su’ard ve Tabsiratii’'n-Nuzamd, haz. Ridvan Canim, Ankara: AKM

Yay., 2000.
Levend, Agah Sirri. Tiirk Edebiyati Tarihi (Giris). Ankara: TTK Yay., 1988.

Leyla Hanim, Divan, (haz.) Mehmet Arslan (Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay.,
2018): 197. (e-kitap) https://ekitap.kth.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0

(erisim 31.01.22)

Lewis, Franklin. Mevlind —Geg¢mis ve Simdi, Dogu ve Bati-. Ceviren: Giil Cagali Giiven,

Hamide Koyukan, Istanbul: Kabalci, 2010.
Lokmani Dede, Mendkib-1 Mevidna. haz. Halil Ersoylu, Ankara: TDK Yay., 2001.

Macit, Muhsin. “Osmanli Kiiltiir ve Sanatinda Ibrahim Giilseni’nin Islevi”, Bilig, 60/Kis,
(2012): 193-214.

Manguel, Alberto. Kelimeler Sehri. Ceviren: E. Ezgi Tascioglu, Istanbul: YKY, 2009.
Mannheim, Karl. Man and Society. London: Routledge and Kegan Paul LTD, 1960.
Martinson, Amanda M. “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-
1189”, Doktora Tezi, St. Andrews Universitesi, 2008.

Mazzotta, Guiseppe. “Dante’s Franciscanizm”, Dante and Franciscans iginde, ed. Santa

Casciani, Leiden, Boston, Brill, 2006, 171-198.

489


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0

Mehmed Elif Hasirizade, Tensitii’l-Muhbibin Hoca Hiisdmeddin. Istanbul: Matbaa-i
Bahriye, 1342.
Mehmed Hakim Efendi, Hdkim Efendi Tarihi, haz. Tahir Giingdr, Istanbul: Tiirkiye
Yazma Eserler Kurumu Baskanlig Yay., 2019.
Mehmet Sidki, Divan, haz. Abdullah Eren, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay.,
2017. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0
(erisim 30.09.2021).
Mehmet Siraceddin, Mecma -1 Su’ard ve Tezkire-i Udebd, haz. Mehmet Aslan, Ankara:
Kiiltiir ve Turizm Bakanligi Yay. 2018. https://ekitap.kth.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-
i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0 (erisim 6.08.2021)
Mehmed Siireyya, Sicill-i Osmani, c.1-6. haz. Nuri Akbayar, Istanbul: Tarih Vakfi Yurt
Yay. 1996. Mehmet Tevfik, Kdfile-i Su’ard, haz. Fatma Sabiha Kutlar Oguz, Hanife
Koncu, Mijjgan Cakir, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanligi Yay., 2017. (e-kitap)
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0 (erisim
9.11.2021)
Meisami, Julie Scott. Medieval Persian Court Poetry. Princeton: Princeton University
Press, 1987.
.......................... Structure and Meaning in Medieval Arabic and Persian Poetry.
London: Routledge Curzon, 2003.
Mermer, Ahmet. Mezdki —Hayat, Edebi Kisiligi ve Divani’nin Tenkidli Metni-. Ankara:
AKM Yay., 1991.

ceeeeveewee. Vecedi ve Divangesi. Ankara: Milll Egitim Bakanligr Yay., 1994.
................... Hidayetoglu, Ahmet Selahattin, Erdogan, Mustafa ve Ko¢ Keskin
Neslihan. Osmanl Siirinde Mevldna Ovgiileri ve Mevlevilik Unsurlari. Istanbul: TDV

Yay., 2009.

490


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0

Mete, Aysegiil. “XVIII. Asir Istanbul Mevleviligi” Doktora Tezi, Sakarya Universitesi,
2019.

Mevlana, Fihi Ma Fih, Ceviren: Abdulbaki Golpinarli, Istanbul: Remzi Kitabevi, 1959.
Mevlana Celaleddin, Mektuplar, haz. Abdiilbaki Gélpmarli, Istanbul: Inkilap, 1963.
Mevlana, Mesnevi, c.6. Cev. Veled Izbudak, Istanbul: Milli Egitim Genglik ve Spor
Bakanlig1 Yay., 1988.

Moorman, John R. H. Early Franciscan Art and Literature. Manchester, John Rylands
Library, 1943.

Moran, Berna. Edebiyat Kuramlari ve Elestiri. Istanbul: iletisim Yay., 2013.
Muallim Naci, Liigdt-i Néci. Istanbul: Cagr1 Yay., 1978.

Muslu, Ramazan “XVIII. Asirda Anadolu’da Tasavvuf”’, Doktora Tezi, Marmara

Universitesi, 2002.

Muvakkit-zade Muhammed Pertev, Muvakkit-zdde Muhammed Pertev Divini, haz.
Ekrem Bektas, Ankara, Kiiltir ve Turizm Bakanh@ Yay., 2017. (e-kitap)

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973,pertev-divanipdf.pdf?0 (erisim 3.10.2021)
Miistakimzade Siileyman Saadeddin, Tuhfe-i Hattdtin. Istanbul: Devlet Matbaasi, 1928.

Naima Mustafa Efendi, Tarih-i Na'ima (Ravzatii’l-Hiiseyn fi Hulasati Ahbari’l-

Hafikayn). haz. Mehmet Ipsirli, Ankara: TTK Yay., 2007.

Nazifzdde Ahmed Hamid, Mecmua-i Miisvedde-i Nazifzade, [stanbul Universitesi Nadir

Eserler Kiitliphanesi.

Nefi Omer Efendi, Nefi Divdni, haz. Metin Akkus, Ankara: Kiiltlir ve Turizm Bakanlig
Yay., 2018.(e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0 (erisim

01.02.2022)

491


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973,pertev-divanipdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0

Nesati Ahmet Dede, Nesati Divani, haz. Mahmut Kaplan, Ankara: Kiiltiir ve Turizm
Bakanligi Yay. (e-kitap) 2019.
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0& tagl=006964F7A49113
9BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BACOAG

B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C (erisim 17.03.2021)

Nev’izade Atayi, Hada iku’l-Hakad ik fi Tekmileti’s-Sakdik. haz. Suat Donuk, Istanbul:

Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanligi, 2017.
Neyyir Abdiilhalim Dede, Divdn, haz. Sadik Erdem, Ankara: TDK Yay., 2018.

Ocak, Ahmet Yasar. “Tiirkiye Tarihinde Merkezi Iktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIIL
Yiizyillar) Meselesine Kisa Bir Bakis”,Selcuk Universitesi Tiirkiyat Arastirmalari

Dergisi, 2, (1996): 17-22.

2

Odunkiran, Fatih. “Mevlevi Tezkiresi: Sefine-i Nefise-i Mevleviyan (Iinceleme-Metin)

Doktora Tezi, Istanbul Universitesi, 2020.

Ogras, Riza. “Hoca Nes’et Divani (Inceleme ve Tenkidli Metin)”, Yiiksek Lisans Tezi,

Istabul Universitesi, 1991.

Okay, Aydemir. “Meselik, Bagiscilik ve Sponsorluk™, Istanbul Uni. Iletisim Fakiiltesi

Dergisi, Nisan (2012): 281-293.

Olgun, Tahir. Cilehane Mektuplari, haz. Cemal Kurnaz, Giilgiin Erisen, Ankara: Akgag,
1995.

Ortayl, Tlber. “Tarikatlar ve Tanzimat Dénemi Osmanli Y&netimi”, Ankara Universitesi
Osmanlt Tarihi Arastirmalar: ve Uygulamalar:t Merkezi Dergisi, 6/6 (1995): 281-287.
Osmanzade Taib, Hadikatii’I-Viizerd. Istanbul: Y.E.Y, 1271.

Ogmiis, Harun. Kurdn in Yorumunda Siirin Yeri (II/VIII. Asirlar Cercevesinde). Istanbul:

ISAM Yay., 2010.

492


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BAC0A6B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BAC0A6B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BAC0A6B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C

Oncel, Siiheyla. “Italyan Edebiyatinda Mesenlik”, Giindogan Edebiyat, /20, (1991): 63-

68.

Onder, Mehmet. Binark, Ismet. Sefercioglu, Nejat. Mevidna Bibliyografyasi, Ankara: Is

Bankasi Kiiltiir Yay., 1974.
Ongoren, Resat. Tarihte Bir Aydin Tarikati Zeyniler. Istanbul: Insan Yay., 2013.

................... Osmanlilar’da Tasavvuf ‘Anadolu’da Sifiler, Devlet ve Ulema (XVI.

Yiizyil)” . Istanbul: iz Yay., 2016.

Osen, Serdar. Osmanli Devlet ve Toplum Hayatinda Mevlevilik (19. Yiizyil), Istanbul:

Kitap Yaymevi, 2015.

Ozcan, Abdiilkadir. “Siileyman Pasa, Sar1”, D4, ek-2 iginde (Istanbul: TDV Yay.), 2019:

535-538

Ozcan, Nuri. “Ahmed Hiisameddin Dede”, DI4 c.2 icinde (Istanbul: TDV Yay.), 1989:

92.

................ , “Hiiseyin Fahreddin Dede”, DIA, c.18 i¢inde (istanbul: TDV Yay.), 1998:

546-547.
Ozdamar, Mustafa. Dersaddet Dergdhlar. Istanbul: Kirk Kandil Yay. 2007.

Ozgiil, M. Kayahan. “XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Suar”,

Doktora Tezi, Gazi Universitesi, 1988.

............................ “Osmanli’nin Son Enciimen-i Suara’s1”, Tiirk Dili ve Edebiyati
Tarihi, c.3 icinde 83-96. Editorler: T. Sait Halman vd., Istanbul: Kiiltiir ve Turizm

Bakanlig1 Yay., 2006.

....................... XIX. Asrin Ozel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Enciimen-i Suard,

Ankara: Kurgan Edebiyat, 2012.
493



............................. Yenisehirli Avni Bey. Istanbul: Dergah, 2015.
<evserever . Divan Yolundan Pera’ya Selametle. Istanbul: YKY Yay., 2018.

Ozonder, Hasan. “Mevlana Tiirbe ve Kiilliyesinin Tamir ve ilaveler Kronolojisi”, Selcuk
Universitesi Selcuklu Arastirmalar: Dergisi, 2/0cak (1988): 13-75.

Oztuna, Yilmaz. Dede Efendi, Istanbul: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., 1989.

Oztiirk, Ali. “XVI. Yiizy1l Halveti Siirinde Din ve Tasavvuf’, Doktora Tezi, Ankara

Universitesi, 2003.

........................ “Halvetiyye Tarikatina Mensup XVI. Yiizy1l Divan Sairleri Uzerine
Bir inceleme”, Tasavvuf: [Imi ve Akademik Arastirma Dergisi, 6/15, (2005): 225-252.
.............................. “Hayreddin-i Tokadi’nin Yetistigi Kiiltiirel ve Edebi Mubhit”,
Tokat’in Yetistirdigi Ilim ve Fikir Onderleri, Tokat: Gaziosmanpasa Universitesi [lahiyat
Fakiiltesi Yay., 2014, 30-36.

Oztiirk, Nazif. “Koca Mustafa Pasa Vakiflar1 ve Kiilliyesi”, Vakiflar Dergisi, XXVIII,
(2004): 7-76.

Oztiirk, Yasar Nuri. Kutsal Goniillii Veli Kusadali Ibrahim Halveti. Istanbul: Fatih
Yayinevi, 1982.

Ozyildirim, Ali Emre. “Kegeci-zade Izzet Molla’nin Mihnet-Kesan’1 ve Tahlili”, Ankara

Universitesi, Doktora Tezi, 2002.

.......................... “Bir Mecmiia U¢ Kusak: Vakaniivis Halil Nari Bey’in Oglu ve
Seref Hanim’in Babasi Nebil Bey’in Sahsi Mecmuasindan Hareketle Aile Baglarindan

Siir Aglarina”, Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019): 257-302.

Pala, iskender. “Edebi Cehresiyle Mevlevihaneler”, Selcuk Universitesi Tiirkiyat

Arastirmalart Dergisi, (1996): 55-60.

494



..................... Hakani  maddesi.  http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-
mehmed-beg (erisim 22.2.2021).
Pareto, Vilfredo. Seckinlerin Yiikselisi ve Diisiisti: Kuramsal Bir Sosyoloji Uygulamasi.

Ceviren: Merve Zeynep Duran, Istanbul: DoguBat1 Yay., 2018.

Parlakkilig, Ayse. “Seyyid Ibrahim Hanif’in Menazilii’l-Haremeyn’i (Inceleme-Metin)”

Yiiksek Lisans Tezi, Fatih Universitesi, 2013.

Pelvanoglu, Burcu. “1980 Sonrasi Tiirkiye’de Sanat: Doniistimler”, Doktora Tezi, Mimar

Sinan Universitesi, 2009.

Prizrenli Sem’i, Sem’i Divani, haz. Murat Ali Karavelioglu, istanbul: Tiirkiye Yazma

Eserler Kurumu Bagkanligi, 2014.
Ramiz, Adédb-1 Zurafd, haz. Sadik Erdem, Ankara, TDK Yay., 1994.

Ramizpasazdde Mehmed Izzet Bey, Harita-i Kapuddndan-1 Deryd, haz. Cemil Saglam

Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskalnlig1 Yay., 2021.
Recaizade Ibrahim Sefik, Divdn, Ae Mnz 228, Millet Kiitiiphanesi.

Reynolds, Christopher A. Papal Patronage and the Music of St. Peter’s 1380-15-13.

London: University of California Press, 1997.

Roest, Bert. Franciscan Literature of Religious Instruction Before the Council of Trent,

Leiden, Boston: Brill, 2004.

Rona, Zeynep. “Mesen” Eczacibasi Sanat Ansiklopedisi iginde, (istanbul: YEM Yay.,

1997), 1205.
Safayi Ali Dede, Divdn. haz. Ramazan Ekinci, Ankara: Gece Kitapligi, 2016.

Sahih Ahmed Dede, Mecmiiatii 't-Tevarih’I-Mevleviyye. haz. Cem Zorlu, Istanbul, insan

Yay., 2017.

495


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg
http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg

Salih Naili, Divan-1 Ndili-i Cedid (Manastirl), Ae Mnz 417, Millet Kiitiiphanesi.

Samsak¢1, Mehmet. 19. Asir Mevievi Sairi Galatali Safvet ve Ibniilemin’in Kemalii’s-

Safve si, Istanbul: Hiper Yaymn, 2021.

Sar1, Mehmet “Sabihi Seyh Ahmed Dede Hayati, Edebi Kisiligi, Eserleri ve Tiirk¢e

Divant’nin Tenkitli Metni”, Gazi Universitesi, Doktora Tezi, 1992.

Saribal, Ismet. “Ahd-i Sehriyari’den Devr-i Hamid-i Sani’ye Valilige Giden Yolda Bir II.
Abdilhamid D6nemi Memurunun Serencami”, Adam Akademi Journal of Social
Sciences, 8/2 (2018): 175-212.

Saricaoglu, Fikret. “Hiiseyin Pasa, Mere”, DI4 c. 19 iginde (Istanbul: TDV Yay., 1999),

8-9.

Sarioglu, Leyla Alptekin. “Cemal-i Halveti’nin Tasavvufi Mesnevileri (Inceleme-

Metin)”, Doktora Tezi, istanbul Universitesi, 2013.

Sehi Bey, Hest Bihist, haz. Haluk Ipekten vd. Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay.,
2017.
(ekitap)https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B6
78F1063BFOA9ED54D2FAODD771F0ES&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9
D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941 (erisim 01.12.2020)

Selaniki Mustafa Efendi, Tarih-i Selaniki (1003-1008/1595-1600), c.1-2, haz. Mehmet
Ipsirli, Ankara: TTK Yay., 1999.

Semen, Giirdal. “Nesib Dede Hayati, Eserleri, Edebi Kisiligi ve Riste-1 Cevahir”, Yiiksek
Lisans Tezi, Celal Bayar Universitesi, 2006.

Seyyid Fazil Mehmet Pasa, Mevleviyye Silsilesi. haz. Tahir Hafizalioglu, Istanbul: Insan

Yay. 2010.

Shiner, Larry. Sanatin Icadi, Ceviren: Ismail Tiirkmen, Istanbul: Ayrint1 Yay., 2010.

496


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B678F1063BF0A9ED54D2FA0DD771F0E5&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B678F1063BF0A9ED54D2FA0DD771F0E5&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B678F1063BF0A9ED54D2FA0DD771F0E5&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941

Sinan Nizam, Betiil. “Kemal Ahmed Dede’nin Terciime-i Menakib-1 Mevlana Adh
Mesnevisi (Menakibii’l-Arifin Silsilesinin Manzum Halkasi), Doktora Tezi, Bogazici

Universitesi, 2010.

Stael, Mme de. Edebiyata Dair, Ceviren: Safiye ve Vahdi Hatay, Istanbul: Milli Egitim

Basimevi, 1967.

Strauss, Johann. “Osmanli imparatorlugu’nda Kimler, Neleri Okurdu? (19.-20. Yiizyillar)
”, Ceviren: Giinil Ayaydin Cebe, Kritik, Bahar/3, (2009), s. 205-265.
Sahin, Ebubekir Siddik. “Kegeci-zade Izzet Molla’nin Divanlari: Bahar-1 Efkar ve Hazan-

1 Asar”, Doktora Tezi, Ankara Universitesi, 2004.

Sahin, Duygu. “Proto-Rénesans Italya’sinda Fransisken Sanat Hamiligi”, Doktora Tezi,

Mimar Sinan Giizel Sanatlar Universitesi, 2019.
Sahin, Oguzhan. 7ki Sufinin Miicadelesi. Istanbul: Litera Yay., 2018.
Sardag, Riistii. Mustafa Itri Efendi. Ankara: Kiiltiir Bakanligi Yay., 1992.

Sefkat-1 Bagdadi, Sefkat Tezkiresi (Tezkire-i Su’ard-y1 Sefkat-i Bagdddi), haz. Filiz Kilig,
(Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanlig Yay., 2017.

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55753,sefkat-tezkiresi-pdf.pdf?0 (erisim 27.01.2022)
Sehabettin Siileyman, San at-1 Tahrir ve Edebiyat. Istanbul: Araks Matbaas1, 1329.
Seker, Fatih M. Osmanl: Islam Tasavvuru. Istanbul: Dergah Yay., 2015.

Seker, Semsettin. Ders ile Sohbet Arasinda. Istanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kiiltiir

Yay., 2013.
Semseddin Sami, Kdmiisu’l-A’ldm. Ankara: Kasgar Nesriyat, 1996, c.1-4.

Semseddin Sami, Kdmiis-1 Tiirki. Istanbul: Cagr1 Yay., 2007.

497


https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55753,sefkat-tezkiresi-pdf.pdf?0

Sentiirk, Didem. “19. Yiizyill Sairlerinden Hatice Nakiyye Hanim’in Divani’nin
Transkripsiyonlu Metni ve incelemesi”, Yiiksek Lisans Tezi, istanbul Universitesi, 2010.
Seref Hanim, Divdn, haz. Mehmet Arslan, Ankara: Kiiltiir ve Turizm Bakanmlig1 Yay.,
2018. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html (erisim
26.12.2021)

Seyh Galib. Divdn, haz. Naci Okgu, Ankara: TDV Yay., 2011.

Seyhi, Vekayiii 'I-Fuzald, haz. Ramazan Ekinci, Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu

Yay., 2018.

Simsek, Zehra “18. Asir Osmanli Istanbul’unda Bir ilim ve Edebiyat Merkezi: Hoca
Neset ve Edebl Mahfili”, Uluslararasi Osmanli Arastirmalar: Kongresinde sunulan 6zet
bildiri, istanbul: 14-17 Eyliil 2015.

Seyhiilislam Arif Hikmet, Tezkiretii's-Su 'ara. haz. Mehmet Nuri Cinarci, Ankara. Kiiltiir
ve Turizm Bakanligi Yay., 2019. (e-kitap)
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64059,seyhulislam-arif-hikmet-bey-tezkiresipdf.pdf?0
(erisim 22.06.2021)

Tahirii’l-Mevlevi. “Mahfil mi Mahfel mi?”, Mahfil, Istanbul: 1/10, (1339/1921): 167.
http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339 _10/1339_10 167.SAYFA.pdf (erisim
05.06.2019)

Tanpmnar, Ahmet Hamdi. 19'uncu Asir Tiirk Edebiyati Tarihi. Istanbul: Caglayan

Kitabevi, 2003.

............... “Medeniyet Degistirmesi ve I¢ Insan”, Yasadigim Gibi iginde, haz. Birol
Emil, Istanbul: Dergah Yay., 2015, 38-44.
Tanman, M. Baha. “Balat Camii ve Tekkesi”, DIA 5 iginde, (Istanbul: TDV Yay.), 1992,

T-8. e, “Kasimpasa Mevlevihanesi”, Diinden Bugiine Istanbul

498


https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64059,seyhulislam-arif-hikmet-bey-tezkiresipdf.pdf?0
http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339_10/1339_10_167.SAYFA.pdf

Ansiklopedisi c.4 iginde, (Istanbul: Kiiltiir Bakanlig1 ve Tarih Vakfi ortak yaymi, 1994):

482-485.

..................... “Uskiidar Mevlevihanesi”, Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi C.7
icinde, (Istanbul: Kiiltiir Bakanlig1 ve Tarih Vakfi ortak yayini, 1994), 348-349,
...................... “Kasimpasa Mevlevihanesi”, DI4 c.24 icinde, (Istanbul: TDV Yay.,

2001), 554-555.

....................... “Bahariye Mevlevihanesi’nin Tarihgesi ve Sosyo Kiiltiirel Cevresi”,
Mevlevi Diinyasinda Bahariye Mevlevihanesi i¢inde Editoér: M. Baha Tanman, 75-84.
Istanbul: Istev Yay., 2013.

....................... “Osmanli Mimarisinde Tarikat Yapilar/Tekkeler”, Osmanl
Toplumunda Tasavvuf ve Sufiler iginde 363-428. Editér: Ahmet Yasar Ocak, Ankara:
TTK Yay., 2014.

Tanrikorur, Barihiida. “Tiirkiye Mevlevihanelerinin Mimari Ozellikleri” Doktora Tezi,

Selguk Universitesi, 2000.

Tansel, Fevziye Abdullah. Namik Kemal’in Hustisi Mektuplar: c.1-2-3-4, Ankara, TTK

Yay., 2013.

Tanyildiz, Ahmet. “Ismail Rustihi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecm{\’atii’l-Letayif ve
Matmuratu’l-Ma’arif) (I. Cilt) (Inceleme-Metin Sézliik)” Doktora Tezi, Erciyes

Universitesi, 2010.

......................... “Ganem Dede ve Ankaravi’nin Serh-1 Mesnevi’sine Katkis1”, Sufi

Arastirmalart, 3/5, (2012): 47-58.

Tarlan, Ali Nihat. Nef’i 'nin Fars¢a Divani Terciimesi, Istanbul: Selami Sertoglu Kitabevi,

1944,

499



............................. “Nef’i ve Tuhfetii’l-Ussak Terciimesi”, Prof. Dr. Ali Nihat

Tarlan’in Makalelerinden Se¢meler i¢inde 163- 170. Ankara: AKM Yay., 1990.

Taskoprizade Isamiiddin Ahmed, es-Sekdiku 'n-Nu'maniyye fi ‘Ulemdi’d-Devleti’l-

‘Osmdniyye, (Inceleme ve notlarla nesreden, Ahmed Subhi Furat), Istanbul: 1985.

Tavukeu, Orhan Kemal. “Yenisehirli Avni Bey’in Ab-name Adli Eseri Uzerine”, Atatiirk
Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar: Enstitiisii Dergisi, 16 (2001): 59-79.

Tayyarzade Ata, Divan, Ae Mnz 301, Millet Kiitiiphanesi.

.................. , Osmanli Tarihi Tarih-i Enderin, haz. Mehmet Arslan, Istanbul:

Kitabevi, 2010, c.1-4.

Telli, Cahit. “Yenikapt Mevlevihanesi’nin Vakiflarmin Ihyas1 Siirecine Dair Bir

Belge’nin Diisiindiirdiikleri”, Sifi Arastirmalart, 3, (2014), 1-16.

Tetik Isik, Seher. “Itri’nin Edebiyattaki Yeri”, Ulakbilge Sosyal Bilimler Dergisi, 1

(2013): 93-139.

Tezcan, Nuran. Divan Edebiyatina Yeniden Bakis. Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 2016.
Thackstone, Wheeler M. A Millennium of Classical Persian Poetry. Bethesda: Ibex

Publishers, 1997.

The Oxford Companion to English Literature. ed. Sir Paul Harvey, London: Clarendon

Press, 2009.

Tok, Eda. “17.ylizy1l Mevlevi Sairlerin Siirlerinde Mevlana ve Mevlevilik”, Doktora
Tezi, Sakarya Universitesi, 2015.
Tonga, Necati. “Cumhuriyet Doneminde Edebi Bir Muhit Olarak Ankara (1923-1980)”,

Doktora Tezi, Gazi Universitesi, 2016.

500



Topal, Ahmet. “Divan Sairi Ali Nikati ve Bilinmeyen Divani1”, Tiirk Dili ve Edebiyati

Dergisi, 1 (2020): 108-128.

Topatan, Mustafa. “Mevleviligin Tesekkiill Doénemi”, Doktora Tezi, Marmara

Universitesi, 2013.

Toprak, Seydi Vakkas. “Nuri Tarihi (Inceleme-Metin)”, Doktora Tezi, Istanbul

Universitesi, 2011.
Toros, Taha. Mdzi Cenneti, Istanbul: iletisim Yay., 1992.

Tulum, Mertol Meninski 'nin Thesaurus ' ve XVII. Yiizyil Istanbul Tiirk¢esi. Ankara: Tiirk

Dil Kurumu Yay., 2011.

Nail Tuman, Tuhfe-i Ndili, (haz). Cemal Kurnaz, Mustafa Tat¢i, Ankara: Bizim Biiro

Yay. 2001.c. 1- 2

Turan, Fatma Ahsen. “Halk Sairlerinin Sanatlarini Icra Ettikleri Mekanlar”, Journal of
Turkish Studies, 35/11 (2011), s.285-304.

Tiirkge Sozliik. haz. Stukrii Halik Akalin vd., Ankara: Tiirk Dil Kurumu, 2009.

Ulu Arif Celedi, Divdn.. haz. ibrahim Kunt, Mehmet Vanlioglu, Konya: Konya

Biiyiiksehir Belediyesi Yay., 2013.
Uludag, Siileyman. Tasavvuf Terimleri Sozliigii. Istanbul: Kabalci, 2012.

Ulusoy, Demet. “Sanat Eseri Nitelemesinde Siyasal Elitin Rolii”, Tiirk Diinyas:
Arastirmalary, (Nisan/1995): 38-52.
Usluer, Fatih. “Seyh Galib’in Baruthane Siirleri”, Uluslararasi Sosyal Arastirmalar

Dergisi, 1/3 (2008): 411-473.

............. “Seyh  Galib” http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed

(erisim 22.09.2021)

501


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed

Usili, Divan, haz. Mustafa Isen, Istanbul: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Baskanlig,

2020.
Uzluk, Feridun Nafiz “Mevlevi Hilafetnameleri”, Vakiflar Dergisi, 9 (2006): 383-412.

Uzun, Mustafa Ismet. “Nahifi”, DI, c¢.32 iginde, (istanbul: TDV Yay., 2006), 297-299.

......................... “Regaibiyye”, DIA, ¢.34 i¢inde (Istanbul: TDV Yay., 2007), 536-

Uzuner, Omer Sami. “Tenbihii’l-Gabi fi Ru’yeti’n-Nebi (Metin ve inceleme)”, Yiiksek

Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 2015

Unsal, Gamze. “Cemil Mahmiid Bey Divam (inceleme-Metin)”, Yiiksek Lisans Tezi,

[n6nii Universitesi, 2013.

Unver, Ismail, “Galata Mevlevi-Hanesi Seyhleri”, Osmanli Arastirmalari, 14/14 (1994):

197-219.

Ustiiner, Kaplan. “Klasik Tiirk Siirinde Mevlevilik ve Mevlevilik Etkisi (14. ve 15. Yy.
Divanlarina Gore)”, Harran Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 18, (2007): 141-153.

Uzgor, Tahir. Fehim-i Kadim. Ankara: AKM Yay., 1991.

Wolff, Janet. Sanatin Toplumsal Uretimi. Ceviren: Aysegiil Demir, Istanbul: Ozne Yay.,

2000.

Varol, Muharrem. “19. Yiizyil Istanbul’'unda Baz1 Tekkelerin Matbaacilik Faaliyetleri”,

Osmanli Arastirmalari, XLII (2013): 317-347.

Veled Celebi, “Bizde Hiikiim Siiren Hazin Bir Kayitsizlik”, Jkddm Gazetesi, N0.9409,

(28 Mayis 1339/28 Mayis 1923), 3.

.................. , Hatiralarim, Istanbul: Tiirkiye Yayinevi, 1946.

502



Visani, Oriana. “Mistik Edebiyat ve Kadinlara Ozgii Ruhanilik”, Ortacag —Satolar-
Tiiccarlar-Sairler iginde, ed. Umberto Eco, ¢ev. Leyla Tongu¢ Basmaci, Istanbul: Alfa,

2019, 715-719.

Yapici, Ugurtan. “Edirneli Mevlevi ve Giilseni Sairler”, Yiiksek Lisans Tezi, Trakya

Universitesi, 2009.

Yasar, Kerim. “Divan Edebiyatinda Caize Uzerine Bir Inceleme”, Yiiksek Lisans Tezi,
Dumlupinar Universitesi, 2007.

Yavuz, Kemal Mu'ini’nin Mesnevi-i Muradiyye’si —Mesnevi Terciime ve Serhi- C.1.
Konya: Selguk Universitesi Mevlana Arastirma ve Uygulama Merkezi Yay., 2007,
Yavuz, Sevgi. “Cemaleddin Mahmud Hulvi Divan1”, Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul
Universitesi, 2012.

Yavuz Sultan Selim Divam. Ceviren: Ali Nihat Tarlan, haz. Aydin Balyer, istanbul:

Kokler Yay., 2017.

Yekbas, Hakan. Sehi Bey Divani. Istanbul: Kitabevi Yay., 2010,

Yektar, Osman Nedim. “Cahiliye Déneminden Sonra Sahabe Siirinin Rolii”, Cumhuriyet
Uni., Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, X1X, 2 (2015): 223-241.

Yenidiinya, Siiheyla. “Mehmet Sait Halet Efendi Hayati, Idari ve Siyasi Faaliyetleri
(1760-1822”, Doktora Tezi, Istanbul Universitesi, 2008.

Yildiz, Ayse. “Sidki” http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki (erisim

01.09.2021)

Yildiz, Musa. “Vasaya-y1 Seyh Vefa”, Bir Semte Vefd icinde, 141-154. Derleyen. N.
Bilge Ozel imanov ve Yunus Ugur, istanbul: Klasik Yay., 2009.
Yildiz, Siimeyye. “Ibrahim Hanif’in Siyer-i Mekki’si (Varak: 1-62) (Inceleme- Tenkitli

Metin-Tipki Basim)”, Fatih Universitesi, Yiiksek Lisans Tezi, 2011.

503


http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki

Yilmaz, Gokgehan Aysel. “Yenigehirli Avni Bey’in Mir’at-1 Ciintin’unda Gelenek-
Yenilik Catismas1”, Insan ve Toplum Bilimleri Arastirma Dergisi, 6/7 (2017): 297-303.
Yilmaz, Hiiseyin. “Mevlana Osmanli Sarayinda: Mahmud Dede’nin Sevakibii’l-
Menakib’inda Siyasi Imgeler”, Osmanli’da [Im-i Tasawuf icinde 735-744. Editorler:
Ercan Alkan, O. Sacid Sar1, istanbul: ISAR Yay., 2018.

Yilmaz, Kasif. II. Selim (Ilhami) Hayati, Edebi Kisiligi ve Divanimin Tenkitli Metni),
Edirne: Trakya Universitesi Rektorliigii Yay, 2001.

Yilmaz, Necdet. Osmanli Toplumunda Tasavvuf, Siifiler, Devilet ve Ulema (XVII. Yiizyil).

Istanbul: OSAV, 2007.

Yusuf b. Yakub, Menakib-1 Serif ve Tarikatname-i Piran ve Mesayih-i Tarikat-1 Aliyye-i
Halvetiyye https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNLO7307.pdf (erisim.

03.09.2020).

Yiicer, Hiir Mahmut. Osmanli Toplumunda Tasavvuf -19. Yiizyil-. Istanbul: Insan Yay.,
2021.

Zarconne, Thierry. “Seyh Mehmed Ataullah Dede (1842-1910) ve Galata Mevlevihanesi:
Dogu-Bat1 Arasinda Entelektiiel ve Tinsel Bir Koprii”, Saltanatin Dervisleri Dervislerin
Saltanati i¢inde, 58-75. Editor. Ekrem Isin, Istanbul: Istanbul Arastirmalar1 Enstitiisii,

2010.

Ziver Pasa, Divin ve Miinse’dt. haz. Prof. Dr. Mehmet Arslan, Sivas: Cumhuriyet

Universitesi Yay., 2009.

Ziibeyiroglu, Ruhsar. “Mecmia’tii’t-Teracim Mehmet Tevfik Efendi”, Doktora Tezi,

Istanbul Universitesi, 1989.

Elektronik Kaynaklar
https://www.britannica.com/biography/Henry-I1-king-of-England/Significance  (erisim

19.04.2022)
504


https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNL07307.pdf
https://www.britannica.com/biography/Henry-II-king-of-England/Significance

https://www.lexico.com/definition/maecenatism (erisim: 05.12.2020)
https://www.lexico.com/definition/patron (erisim 04.05.2020)
http://lugatim.com/s/hami (erisim: 04.12.2020)
http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite (erisim 01.12.2020)

http://yazmalar.gov.tr/eser/risale-i-menakib-i-mevlana/121970

505


https://www.lexico.com/definition/maecenatism
https://www.lexico.com/definition/patron
http://lugatim.com/s/hami
http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite
http://yazmalar.gov.tr/eser/risale-i-menakib-i-mevlana/121970

OZET
ILHAN TOKER, BILGE. Edebi Bir Muhit Olarak Tekkeler (15-19. Asir Istanbul

Mevlevihaneleri Ornegi), Doktora Tezi.
Tez Danismani: Prof. Dr. Ziilfikar GUNGOR, Ankara, 2022.

Bu caligmada, bir tarikatin tekkeleri ¢cevresinde edebi bir muhitin nasil ve hangi
dinamikler ¢evresinde olusacagi ele alinmis; 15-19. asir araliginda Istanbul
Mevlevihaneleri ¢evresinde sekillenen tekke mubhiti ortaya koyulmustur. Tezde tekke
edebi muhiti, bu edebi muhiti olusturan mahfil ya da mahfiller ile tekke edebl muhitini
sekillendiren aktorlerin kimler oldugu incelenmistir. Birinci boliimde tekke mubhiti, tekke
mabhfili, patron ve hami kavramlari tanimlanmistir. Calismay1 sekillendiren diger i
boliimde, tezin ana drneklemini olusturan Istanbul Mevlevihaneleri ¢evresinde olusan
edebi muhit; bu tanimlar ¢ergevesinde ve 15-19. asirlarda Osmanli’nin yasadigi siyasal
ve toplumsal gelismeler ile siyasal elitlerin Mevlevilerle iliskileri odaginda ele alinmistir.
Suara tezkireleri, tasavvuf tarihi calismalar1 ve Mevlevi edebi mubhiti igerisinde etkin olan

sairlerin eserleri tezin temel kaynaklarini olusturmaktadir.

Yapilan bu ¢aligmada; siyasetin, edebi iiretimde bulunan bir tarikatin tekkeleri
cevresinde sekillenen edebi yapilanmada etkili oldugu, tarikatin siyasal elitlerle olan
iligskisine gore tekke muhitinin genisledigi ve devam ettigi ya da daraldig1 ve sonlandigi
goriilmiistiir. Istanbul Mevlevi muhitinde, seyhligi doneminde dergihinda edebi bir
mabhfil kuran kuran seyhler dergahlarinda hem dini 6nder hem de zaman zaman edebiyat
elestirmeni olarak yer almiglardir. Mevlevi seyhlerinin Osmanli siyasal elitleri ile olan
iliskilerinin yogun bir sekilde artt1g1 19.asirda, Istanbul Mevlevi muhitindeki dergahlara
devam eden sair say1s1 artmistir. Ayni zamanda bu artis Osmanli toplumundaki degisimle

birlikte dervis sairlerin yan1 sira dogrudan Mevlevihanelerde yetismeyen ancak tarikata

506



muhiplik bagi ile bagl isimlerin de Istanbul Mevlevi muhiti icerisinde yer almalarina

zemin hazirlamistir.

Anahtar Kelimeler: Edebi muhit, tekke mubhiti, tekke mahfili, Mevlevilik,

[stanbul Mevlevihaneleri.

507



ABSTRACT

ILHAN TOKER, Bilge. Lodges as Literary Circles: The Case of Istanbul Mevlevi Lodges

in The 15th-19th Centuries. Phd Thesis.
Thesis Advisor: Prof. Dr. Ziilfikar GUNGOR, Ankara, 2022.

In this study, how and within what dynamics a literary circle was formed around
the lodges of a sect has been dealt with, and the lodge literary circles shaped around
Istanbul Mevlevihanes between the 15th and 19th centuries has been revealed. In this
thesis, the literary circle of the tekke, the mahfil(s) that make up this literary circle, and
the actors who contribute to establishment of the literary circle of the tekke are examined.
In the first chapter, the concepts of lodge literary circle, lodge mahfil, patron and hami
are defined. In the consequent three chapters, the literary structure around the Istanbul
Mevlevihanes, which constitutes the main sample of the thesis, is discussed within the
framework of these concepts and the effects of the political and social developments
experienced by the Ottomans between 15th-19th centuries on the Mevlevism-political
elite relationship. Shuara tezkires, studies on the history of Sufism and the works of poets
who had active roles in the Mevlevi literary circle constitute the main sources of the

thesis.

In this study; It has been seen that politics is effective in how the literary circles
were shaped around the dervish lodges of a sect engaged in literary production, and
depending on the relationship of the sect with the political elites, the circle of the lodge
expands and continues or narrows and ends. In the Mevlevi neighborhood of Istanbul, the
sheikhs who established a literary mahfil in their dervish lodge during their period acted
both as religious leaders and occasionally as literary critics. In the 19th century, when the
relations of the Mevlevi sheikhs with the Ottoman political elites increased marginally,

the number of poets who attended dervish lodges in the Mevlevi neighborhood of Istanbul

508



increased. At the same time, this increase, along with the change in Ottoman society,
paved the way for dervish poets to take place in the Mevlevi literary circle of Istanbul
together with dervish poets and the people who were not directly trained in the

Mevlevihanes but were faithfully bound to the sect.

Keywords: Literary circle, lodge literary circle, lodge mahfil, Mevlevi order, Istanbul

Mevlevi Lodges.

509



