
  

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

                  İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

                            TÜRK İSLÂM EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

 

EDEBÎ BİR MUHİT OLARAK TEKKELER  

(15-19.ASIR İSTANBUL MEVLEVÎHANELERİ ÖRNEĞİ) 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Bilge İLHAN TOKER 

 

 

 

 

Ankara-2022 

 

 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

                  İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

                            TÜRK İSLÂM EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

EDEBÎ BİR MUHİT OLARAK TEKKELER  

(15-19.ASIR İSTANBUL MEVLEVÎHANELERİ ÖRNEĞİ) 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Bilge İLHAN TOKER 

 

 

 

Tez Danışmanı 

                                        Prof. Dr. Zülfikar GÜNGÖR 

 

 

 

Ankara-2022                                                                                                                                                  

 

 

 



 T.C. 

 ANKARA ÜNİVERSİTESİ   

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 İSLÂM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

 TÜRK İSLÂM EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

 

 

EDEBÎ BİR MUHİT OLARAK TEKKELER  

    (15-19.ASIR İSTANBUL MEVLEVÎHANELERİ ÖRNEĞİ) 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

Tez Danışmanı  

    Prof. Dr. Zülfikar GÜNGÖR 

 

 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ 

Adı ve Soyadı        İmzası 

1- Prof. Dr. Zülfikar GÜNGÖR (Danışman)   …………………………. 

2- Prof. Dr. Mehmet AKKUŞ    …………………………. 

3- Prof. Dr. Ali YILMAZ     …………………………. 

4- Prof. Dr. İhsan ÇAPCIOĞLU    …………………………. 

5- Prof. Dr. Yaşar AYDEMİR    …………………………. 

 

Tez Savunması Tarihi 

29.07.2022 

 

 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ  

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne, 

 

Prof. Dr. Zülfikar GÜNGÖR danışmanlığında hazırladığım “Edebî Bir Muhit Olarak 

Tekkeler (15-19. Asır İstanbul Mevlevîhaneleri Örneği)” (Ankara.2022) ” adlı doktora 

tezimdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine uygun olarak toplanıp 

sunulduğunu, başka kaynaklardan aldığım bilgileri metinde ve kaynakçada eksiksiz olarak 

gösterdiğimi, çalışma sürecinde bilimsel araştırma ve etik kurallarına uygun olarak davrandığımı 

ve aksinin ortaya çıkması durumunda her türlü yasal sonucu kabul edeceğimi beyan ederim.                                                                                                                                                                                           

                     

Tarih: 29.07.2022 

Bilge İLHAN TOKER 

 

  



i 
 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ………………………………………………………………………………….iv 

KISALTMALAR ........................................................................................................... vii 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

1. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ ............................................................................... 1 

2. ARAŞTIRMANIN AMACI VE KONUSU .............................................................. 2 

3. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ, KAYNAKLARI VE SINIRLILIKLARI ............... 3 

3. Batı’da Fransisken Tarikatı Özelinde Şekillenen Sanat ve Edebiyat Himâyesi ........ 5 

I. BÖLÜM  

Edebî Muhit ve Edebî Muhiti Oluşturan Kavramlar Üzerine Değerlendirmeler, Yeni 
Kavram Önerileri ve Mevlevî Edebî Muhitinin İlk Yapılanması…………………..9 

1.1. Toplumun Dinamikleri ile Birlikte Şekillenen Bir Kavram: Edebî Muhit ......... 9 

1.2. Muhitleri Oluşturan Alt Mekânlar: Edebî Mahfiller ......................................... 18 

1.3. Edebî Mahfillerin Birincil Aktörleri: Patronlar ve Hâmîler ............................. 29 

1.3.1. Maddi Kazanım ve Korumanın Garantörü: Patron .................................... 29 

1.3.2. Sanatçının Mürebbisi: Hâmî ....................................................................... 45 

1.3.3. Tarikatların, Patronların ve Hâmîlerin Edebî Hayat Üzerindeki Etkileri ... 51 

1.4. Edebî Bir Muhit Oluşturması Yönüyle Tekkeler .............................................. 59 

1.4.1. Tekke Muhitinin Ne Olduğuna ve Nasıl Oluştuğuna Dair İlk Tespitler ve 
Çalışmalar ............................................................................................................. 65 

1.4.2. Tekke Edebî Muhitinin Ne Olduğuna ve Sınırlarına Dair Bir Kavram Önerisi
 .............................................................................................................................. 77 

1.4.3. Tekke Muhitini Oluşturan Çekirdek Yapılar: Tekke Mahfilleri ................ 91 

1.5. Edebî Bir Muhit Oluşturmaları Yönüyle Mevlevîhaneler .............................. 102 

1.5.1. Mevlevîhanelerin Edebî Bir Muhit Oluşturmalarının İlk Aşamaları ve Dinamikleri
 ............................................................................................................................ 102 

1.5.2. Mevlevî Edebî Muhitinin Oluşumunda Mevlânâ’nın Rolü .................. 103 

1.5.3. Mevlevîliğin İstanbul’a Gelmesinden Önceki Süreçte Mevlevî Edebî Muhitinin 
Kuruluşu (1284-1491) .................................................................................... 107 

1.5.4. Mevlevî Şairlerin Osmanlı Coğrafyasındaki İlk Etkinlikleri ............... 119 

1.5.5. 15.-18. Asırlarda İstanbul İçerisinde Bir Edebî Muhit Oluşturan İstanbul 
Mevlevîhanelerinin Dinamikleri ..................................................................... 130 

 



ii 
 

II. BÖLÜM 

   İstanbul’da Kurulan İlk Mevlevî Mahfili: Galata Mevlevîhanesi……...143 

2.1.Galata Mahfilinin İlk Dönemi: İstanbul Mevlevî Muhitinin Temellerinin Atılışı...146 

2.1.1.Divane Mehmet Çelebi Dönemi (1491-?)……………………………………147  

2.1.2. Sinoplu Safâyî Dönemi (?-1533)…………………………………………….148 

2.1.3. Sinoplu Safâyî ile Sırrî Abdî Dede’nin Şeyhliği Arasındaki Dönem (1533-1610)
………………………………………………………………………………………153 

2.2. Galata Mahfilinin İkinci Dönemi: İstanbul Mevlevî Edebî Muhitinin Canlanışı…62 

2.2.1. İsmail Rusûhî-i Ankaravî Dönemi (1610-1631)……………………………..164 

2.2.2. Âdem Dede Dönemi (1631-1652)……………………………………………175 

2.2.3. Arzî Mehmet Dede Dönemi (1653-1664)……………………………………188 

2.2.4. Derviş Çelebi Dönem(ler)i (1664-65, 1671-72)…..........................................205  

2.2.5. Nâcî Ahmet Dede Dönemi (1664-65-1671-72)……………………………...207 

2.2.6. Gavsî Ahmet Dede Dönemi (1677-1697-98) .................................................  208 

2.2.7. Nâyî Osman Dede’nin Meşihatından Şeyh Gâlib’in Meşihatına Kadar Olan Süreç 
(1697-98 – 1790)  .....................................................................................................  230 

2.3. Galata Mahfilinin Üçüncü Dönemi: Galata Mevlevîhanesi’nin Yeniden Yükselişi
 ..................................................................................................................................  237 

2.3.1. Şeyh Gâlib Dönemi (1790-1799)…………………………………………….241 

2.3.2. Kudretullah Dede Dönemi (1816-1871)……………………………………..274 

III. Bölüm 

       Surların Dışında Uzak Bir Mahfil: Yenikapı Mevlevîhanesi……….290 

3.1. Kemal Ahmet Dede’den Ebubekir Dede’ye: Yenikapı Mahfilinin İlk Dönemi (1598-
1746) .......................................................................................................................... 297 

3.1.1. Kemâl Ahmet Dede ve Doğanî Ahmet Dede’nin Meşihat Yıllarında Yenikapı 
Mevlevîhanesi’ndeki Edebî Durum (1598-1638-39) ............................................. 299 

3.1.2. Yenikapı Mevlevîhanesi’ndeki Edebiyat Mahfilinin Temellerinin Atılması: Sabûhî 
Ahmet Dede’nin Meşihatından Ebubekir Dede’nin Şeyhliğine Kadar Olan Süreç (1638-39 
– 1746)………………………………………………………………………………….305 

3.2. Yenikapı Mahfilinin İkinci Dönemi (1746-1908): Siyaset ve Tarikat Birlikteliğinin 
Edebiyata Yansıması……………………………………………………………………...336 

3.2.1.Yenikapı Mevlevîhanesi’nin Yeni Bir Döneme Girişi: Kütahyalı Ebubekir Dede’nin 
Meşihat Yılları (1746-1775)……………………………………………………………338 

3.2.2. Ali Nutkî Dede Dönemi (1775-1804)…………………………………………....343 

3.2.3. Abdülbâki Nâsır Dede Dönemi (1804-1821)……………………………………356 



iii 
 

3.2.4. Recep Hüseyin Hüsnü ve Abdürrahim Künhî Dede Dönemlerinde (1821-1832) 
Yenikapı Mevlevîhanesi’ndeki Edebî Durum ....................................................... 369 

3.2.5. Osman Salâhaddin Dede Dönemi (1832-1887) ........................................... 372 

3.2.6. Mehmet Celâleddin Dede Dönemi (1887-1908) .......................................... 393 

IV. BÖLÜM  

Beşiktaş’tan Bahariye’ye Sürgün Bir Mahfil: Beşiktaş/Bahariye 
Mevlevîhanesi………………………………………………………………………..398 

4.1. Ağazâde Mehmet Dede’den Hasan Nazif Dede’ye: Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin İlk 
Dönemi (1622-1853) .............................................................................................. 400 

4.2. Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin İlk Hâmîsi: Hasan Nazif Dede ve Dönemi (1853-1871)
 ................................................................................................................................ 408 

4.3. Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde Şekillenen Mahfilin Bahâriye’deki Mirasçısı: Hüseyin 
Fahreddin Dede ve Dönemi (1871-1911) .............................................................. 423 

4.4. İstanbul Mevlevî Muhitinde Edebiyat Mahfili Hâline Gelemeyen İki Dergâh: Kasımpaşa 
ve Üsküdar Mevlevîhaneleri ...................................................................................... 442 

4.4.1. İstanbul’da Bir Dervişin Kendi Çabalarıyla Kurulan İlk Mevlevîhane: Kasımpaşa 
Mevlevîhanesi ........................................................................................................ 442 

4.4.2. İstanbul’da Kurulan Son Mevlevîhane: Üsküdar Mevlevîhanesi ................ 456 

SONUÇ ......................................................................................................................... 459 

BİBLİYOGRAFYA ...................................................................................................... 468 

ÖZET ............................................................................................................................. 506 

ABSTRACT…………………………………………………………………………...508 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

 

 

 

ÖNSÖZ 
 

Tarikat ve siyaset, siyaset ve edebiyat ya da tarikat ve edebiyat arasındaki ilişki; 

tasavvuf, tarih, edebiyat gibi farklı disiplinlerde çalışan araştırmacıların dikkatini çeken 

alanlardır. İrfan Gündüz, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri başlıklı çalışmasında, 

Osmanlı’nın son dönemlerinde devlet ve tarikatların ilişkisini irdelerken, Haluk İpekten, Divan 

Edebiyatında Edebî Muhitler kitabında siyasetin; edebiyatın gelişimi ve şairlerin belli kişiler 

ve mekânlar etrafında toplanmalarını sağlayan faktörleri ortaya koymuştur. “Divan Şairlerinin 

Tasavvuf ve Tarikat İlişkileri” çalışmasında, Mustafa İsen tezkirelerden yola çıkarak şairlerin 

tarikatlarla olan ilişkilerini ele almış ve bu ilişkiyi rakamsal verilerle ortaya koymuştur. Ali 

Öztürk ise “XVI. Yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf” başlıklı doktora tezinde 16. asırda 

yaşan ve Halvetî tarikatına mensup olan otuz dört şairin eserlerini ve bu eserlerdeki kavramları 

ele alarak tarikat ve edebiyat arasındaki ilişkiyi edebî eserlerin şekillenmesi üzerinden ele 

almıştır.   

 Bu çalışmada ise tarikat, siyaset ve edebiyat arasındaki ilişki ortaya konulmuş, bu 

ilişkinin edebî yapılanmalara etkisi ele alınmıştır. Tezin örneklemini oluşturan 

Mevlevîhanelerin kurulduğu İstanbul, hem Osmanlı hem de Cumhuriyet sonrasında, 

bünyesinde şekillenen edebî mahfillerin ve muhitlerin, farklı çalışmalarda irdelendiği bir şehir 

olmakla birlikte İstanbul Mevlevîhaneleri, bu çalışmalarda edebî bir yapılanma içerisinde ele 

alınmamışlardır.  Tarikatlar ve edebiyat arasındaki ilişki de çeşitli tez, makale ve bildirilerde 

ele alınmışsa da bu ikili arasındaki ilişkinin siyaset ile olan ilgisi ve tarikat-siyaset ve edebiyat 

arasındaki ilişkinin, bir edebî çevre oluşturabileceğine dair müstakil ve kapsamlı bir çalışma 

şimdiye kadar yapılmamıştır.  

Tarikatların edebî üretim ile ilişkisi, bu ilişkinin artması ile şekillenebilecek tekke 

mahfili, bir ya da birden çok tekke mahfilinin temsil edebileceği edebî muhit ve bu muhiti 

şekillendiren kişilerin kimlerden oluştuğu; siyasi erkin müdahalesiyle tekkeler çevresinde 

gelişen edebî yapılanmadaki değişimlerin nasıl ve ne şekilde olduğu vb. soruların cevaplanması 

amacıyla bu çalışma yapılmış ve böylelikle alandaki boşluğun doldurulması hedeflenmiştir.  



v 
 

Çalışmanın girişinde, Batı’da Hristiyanlık içerisinde gelişen bir tarikat olan Fransisken 

tarikatı özelinde İngiltere, İspanya ve İtalya coğrafyasındaki sanat himayesi ile zaman zaman 

bu tarikatın edebiyata verdiği önem ve bunun tarikatın yayılmasına olan katkısına kısaca 

değinilmiştir. Bu sayede İslam dünyasında, Osmanlı coğrafyasında var olan siyaset-tarikat ve 

edebiyat ilişkisinin benzerinin farklı zamanlarda ve farklı coğrafyalarda da var olduğu 

gösterilmiştir. 

Tezin, teorik çerçevesini çizen birinci bölümde, kavram tanımları üzerinde durulmuş, 

bu amaçla belli bir tarikatın oluşturduğu muhitten ziyade genel bir tekke muhiti ve mahfili 

tanımlaması yapılmıştır. Tekke mahfili ve tekke muhiti kavramlarının tanımlanması amacıyla, 

daha önceleri yapılan edebî muhit kavramları ile çalışmalarda, kapsamları farklılık arz eden 

tekke muhiti tanımları tartışılmış; bu kavramlar karşılaştırılarak tekke muhitinin, kimlerden 

oluşabileceği ve hangi şartlar altında şekillenebileceği ortaya konulmuştur. Tekke muhitinin bir 

tanımlamasını yapabilmek amacıyla, öncelikle bu muhiti şekillendiren başat aktörlerin kimler 

olduğu tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Tezin ikinci bölümünde, Mevlevîliğin İstanbul’da açılan ilk tekkesi olan Galata 

Mevlevîhanesi ve bu tekke çevresinde şekillenen edebî mahfil ele alınmıştır. Bu mahfilin 

yapılanmasını tespit edebilmek adına, 15-19. asırlarda dergâhın şeyhliğini yürüten isimlerin, 

hem edebiyat ile hem de devrin siyasal elitleri ile olan ilişkileri irdelenmiştir. Galata 

Mevlevîhanesi postnişinlerinin; edebiyat ile olan bağlarının yanı sıra, siyaset ile olan 

ilişkilerinin, dergâh bünyesinde şekillenen edebî mahfildeki yansımasını takip edebilmek adına 

bu bölüm üç temel kısmda ele alınmıştır. 

İstanbul’da Mevlevîliğin temsil edildiği ikinci mekân olan Yenikapı Mevlevîhanesi, de 

Galata Mevlevîhanesi’nin incelendiği yöntem ile üçüncü bölümde ele alınmıştır. Bu çerçevede 

adı geçen tekkenin edebî yapılanmasının tarihsel süreç içerisindeki şekillenmesi iki ana başlık 

altında ele alınmıştır.  

Tezin dördüncü bölümünde, İstanbul Mevlevî muhitinde açılan üçüncü tekke olan 

Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi ile birlikte, kentte kurulan; ancak bünyelerinde bir edebî 

mahfil şekillenmeyen Kasımpaşa ve Üsküdar Mevlevîhaneleri ele alınmıştır. Beşiktaş/Bahâriye 

Mevlevîhanesi’nin İstanbul Mevlevî edebî muhitindeki yeri; özellikle 19. asırda, değişen 

Osmanlı toplum yapısı ile birlikte, mahfil katılımcılarının farklılaşan profilleri ve bu 

farklılaşmayı sağlayan etkenler üzerinde durulmuştur. Bu bölümde, Kasımpaşa ve Üsküdar 

Mevlevîhanelerinin, İstanbul Mevlevî muhitinde neden birer edebiyat mahfili hâline 



vi 
 

gelemedikleri, önceki bölümlerde olduğu gibi şeyhlerinin, edebiyat ve siyaset ile olan ilişkileri 

üzerinden sorgulanmıştır.  

Çalışmanın hazırlanma sürecinde birkaç zorlukla da karşılaşılmıştır. Bunlardan 

birincisi; tekke muhiti ve mahfili tanımlarının, daha önceki çalışmalarda edebiyat çevresi, 

edebiyat muhiti, irfan muhiti gibi kavramlarla karışık bir şekilde verilmiş olmasıdır. Ayrıca 

edebî üretimde bulunan tarikatların, kendi iç dinamiklerine göre muhit yapısının değişmesi, 

tekke muhiti tanımlamasının yapılmasında karşılaşılan temel bir sorun olmuştur. Çalışmada, 

hem tekke muhitinin; neleri kapsayacağı ve kimlerden oluştuğu ortaya konulmaya çalışılmış; 

bu muhitin, diğer edebî muhitlerden farklılaştığı ve kesiştiği kısımlar üzerinde durulmuştur. Bu 

çalışma, ortaya koyduğu kavram denemeleri ile tarikat ve siyaset ilişkisinin, farklı bir edebî 

yapılanmayı şekillendirebileceğini ortaya koyması yönüyle önemli kabul edilmelidir.  

Böyle bir konu çalışmayı seçtiğimde beni cesaretlendiren, yüksek lisans eğitimimden 

beri kendisinden çok şey öğrendiğim; ilk danışmanım, kıymetli hocam, Prof. Dr. Ali Yılmaz’a 

maddi ve manevi desteği için minnettarım. Bu tezin yazım sürecinde, kütüphanesini ve 

Mevlevîlik hakkındaki zengin bilgi dağarcığını cömertçe bizlere açan, danışmanım Prof. Dr. 

Zülfikar Güngör’e teşekkür ederim. Tezin kurgulanması sürecinde, zamanını ve yorumlarını 

esirgemeyerek yolumu aydınlatan hocam, Prof. Dr. Abdülmecit İslamoğlu’na müteşekkirim. 

Ayrıca, tez sürecinde kapılarını çaldığım vakitler, sorularımı cevaplayan Prof. Dr. Mehmet 

Akkuş’a, Prof. Dr. İhsan Çapcıoğlu’na ve Prof. Dr. M. Demet Ulusoy’a; kaynakları temin 

etmem noktasında büyük yardımlarını gördüğüm, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Kütüphanesi Müdürü Burhan Uluışık’a ve kütüphane personeli Şakir Selçuk’a da teşekkürü bir 

borç bilirim. Doktora araştırmalarımı yaparken bursundan faydalandığım TÜBİTAK’a da 

maddi desteği dolayısıyla teşekkür ederim.  

Bilge İLHAN TOKER 

        Ankara, 2022 

 

  



vii 
 

KISALTMALAR 

 

AKM : Atatürk Kültür Merkezi 

bkz. : Bakınız 

c. : Cilt 

çev. : Çeviren 

DİA : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

ed. : Editör(ler) 

haz. : Hazırlayan(lar) 

İBB : İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

İSAM : İslam Araştırmaları Merkezi 

OMAR : Osmanlı Dönemi Müziği Uygulama ve Araştırma Merkezi 

ö. : Ölüm yılı.  

s. : Sayfa 

TDK : Türk Dil Kurumu 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

t.y. : Basım tarihi yok. 

vd. : Ve diğerleri 

Yay. : Yayınları/Yayınevi 

Y.E.Y. : Yayınevi yok 

 



 
 

1 
 

 

GİRİŞ 

1. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ                  

Tarikat ve edebiyat ilişkisi, tarikat ile bağ kurmuş bir şairin hayatı üzerinden ya 

da Mevlânâ ve İbrahim Gülşenî gibi sanatçı yönü de bulunan ve tarikat kurucusu olan 

isimlerin şair kimlikleri üzerinden değerlendirilen bir ilişki olmuştur. Tarikat pîrinin şiir 

ile olan ilişkisinin kendisinden sonra gelen şeyhler ve tarikat müntesipleri tarafından 

neden ve hangi mekânlarda şekillendiği ise araştırmacıların detaylı bir şekilde üzerinde 

durmadıkları bir konu olmuştur. Bu çalışmada söz konusu durum ele alınmış ve tarikat 

ve edebiyat arasındaki ilişkinin bir edebî muhit oluşturup oluşturmayacağı sorusu; 

çalışmanın temel problemini teşkil etmiştir. Ayrıca tezin örneklemini oluşturan, 15-19. 

asır aralığında İstanbul Mevlevîhaneleri çevresinde şekillenen edebî muhitin ve 

mahfillerin hangi sosyal ve siyasal etkenlere bağlı olarak ortaya çıktığı da çalışmanın 

cevaplamaya çalıştığı temel sorulardandır. Söz konusu problemleri ortaya koymak adına 

tezde şu sorular sorulmuştur:  

1-Tarikatların tekkeleri çevresinde bir edebî yapılanma oluşmuş mudur?  

2-Böyle bir yapılanma oluşmuşsa bu yapılanmayı, edebî muhit veya edebî mahfil olarak 

adlandırmak ve kategorize etmek mümkün müdür?  

3- Mevlevîlik bünyesinde bir edebî hayat şekillenmiş midir? 

4-Böyle bir edebî hayat şekillenmişse, bu yapının şekillendiği tekkeler, edebiyat muhiti 

ya da edebiyat mahfili olarak isimlendirilebilir mi? 

5-Mevlevî şairlerin ortaya koydukları edebî ürünlerin oluşumunda Mevlevîhanelerin 

fonksiyonu nedir? 



 
 

2 
 

6-Mevlevî tekkelerinde edebî bir muhitin oluşumunda şeyhlerin rolü var mıdır? 

7-Mevlevîhanedeki şeyhlerin siyasal elitlerle olan ilişikleri, edebî muhitin ve mahfilin 

şekillenmesinde etkili olmuş mudur? 

  Yukarıda çalışmanın odağındaki ana ve alt problemlere ait sorulara verilecek 

cevaplarla, Türk Edebiyatı içerisinde verimli bir edebî muhit oluşturabilen tarikatların bu 

yapılanmaya sahip olmasındaki etkenler ve aktörler tespit edilerek; özellikle Türk İslam 

Edebiyatı Bilim Dalı’nın inceleme alanına giren şairlerin ve eserlerin hangi çevrelerde 

şekillendikleri ortaya koyulacaktır.  

 2. ARAŞTIRMANIN AMACI VE KONUSU 

 

Çalışmanın amacı, kaynaklarda farklı isimlerle anılan; ancak edebî hayatın 

içerisinde aktif olan tarikatların etkin olduğu çevrenin kastedildiği tekke muhiti kavramı 

hakkında kavramsal bir çerçeve çizmektir. Ayrıca bu kavramı oluşturan etkenleri ve 

aktörleri tespit ederek; tarikat, siyaset ve edebiyat arasındaki -bir nevi- bağımlı ilişkinin, 

tekkeler çevresinde oluşan edebî hayata yansımasını ortaya koymak da bu çalışmanın 

hedefleri arasındadır. Osmanlı başkentinde, 15-19. asırlarda şekillenen kültürel hayatın 

içerisinde edebî bir muhit oluşturan İstanbul Mevlevîhanelerinin, sahip olduğu edebî 

muhitin yapılanmasının aktörleri ve oluşum sebepleri ortaya koyularak; İstanbul Mevlevî 

tekkelerinin her birinde şekillenen edebî mahfilin; siyasi, sosyal ve dinî arka planını 

ortaya çıkarmak da amaçlanmıştır. 

Tarikat ve edebiyat ilişkisini irdeleyen çalışmalarda, edebî üretimde bulunan 

tarikatların çevresinde birer edebî yapılanmanın şekilleneceği belirtilmekle birlikte bu 

yapıların oluşumundaki aktörlerin kimler olduğu hakkında net bir tablo çizilmemiştir. 

Ayrıca edebî üretimde bulunan tarikatların bünyesinde meydana gelen edebî muhitin ne 



 
 

3 
 

olduğu; tekke muhiti kavramının kullanıldığı çalışmalarda bu kavramın içeriğinin tam 

olarak analiz edilmemiş olması bu tezin ortaya çıkmasındaki ilk etkendir. 

Genel olarak bir edebî muhiti olduğu söylenilen Mevlevîliğin edebî 

yapılanmasının, muhit ve mahfil bazında nasıl şekillendiği ve tarikatın etkin olduğu 

şehirlere göre bu edebî örgütlenmenin değişip değişmediğinin ortaya konulması, 

Mevlevîliğin edebî yapılanması ve dolayısıyla edebî muhiti hakkında bilgi verecektir. 

Tezin konusunu oluşturan; aynı zamanda, ana örneklemini temsil eden Mevlevî edebî 

muhitini şekillendiren aktörlerin kimler olduğu ve bu aktörler arasındaki ilişkinin de 

ortaya koyulması bu tezin konusunu oluşturmaktadır.  

3. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ, KAYNAKLARI VE SINIRLILIKLARI 

 

Bu çalışmada, sanatçının toplumsal rolünü ve sanat eserinin sahip olduğu 

fonksiyonlarını, toplumun organizasyon modelinin değişime bağlı olarak evrimci bir 

yaklaşımla ele alan Vytautas Kavolis’in, “Sosyo-Sanatsal Sistem Sınıflaması”nda1 yer 

verdiği gelişim ve değişim aşamaları esas alınmış; Mevlevî edebî muhitini, İstanbul 

Mevlevîhanelerine devam eden şairler ve bu şairlerin, edebî eserlerinin üretimindeki 

değişimleri ile dergâhlara gelen şuaranın tarikata bağlılık düzeylerinin farklılaşması da 

yine bu sınıflamaya göre incelenmiştir.  

15.-19. asırda İstanbul Mevlevîhaneleri çevresinde oluşan tekke muhitinin 

yapılanması analiz edilirken; kentte kurulan ilk Mevlevî tekkesi olan Galata 

Mevlevîhanesi’nin edebî yapılanması ilk olarak ortaya koyulmuş ardından, İstanbul’da 

kurulan diğer dergâhların mahfilleşme süreci; kronolojiye bağlı kalınarak bir önceki 

dergâh ya da dergâhlar ile karşılaştırılarak ele alınmıştır. Tezde yapılan alıntılarda, 

alıntının yapıldığı kaynağın yöntemine sadık kalınmıştır. Transkripsiyon alfabesi ile 

                                                           
1 Kavolis’in bu sınıflaması hakkında geniş bilgi için bkz. Demet Ulusoy, “Vytautas Kavolis’in Evrimci 

Yaklaşımla Sosyo-Sanatsal Sistem Sınıflaması”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, c.11 

(1994): 59-84. 



 
 

4 
 

yazılan metinlerden yapılan alıntılarda, transkripsiyon alfabesi kullanılmıştır. Ayrıca 

günümüz alfabesine aktarılmayan yazma eserlerden alıntı yapılırken de alıntılanan kısım 

transkripsiyon alfabesi ile yazılmıştır.  

Çalışmanın birincil kaynaklarını 15.-19. asırda yazılmış olan şuara tezkireleri ve 

İstanbul Mevlevî muhitinde yer alan ya da bu muhit ile etkileşimde bulunan şairlerin 

dîvânları, mesnevileri ve hatıratları oluşturmaktadır. Esrar Dede’nin Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye adlı tezkiresi ile Sâkıb Dede’nin Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’ı ve Cevrî, 

Mezâkî, Nesîb Yusuf Dede Sabûhî Ahmet Dede, Fasîh Ahmet Dede, Şeyh Gâlib, Esrar 

Dede, Zîver Paşa, Abdülbâkî Nâsır Dede, Hüseyin Fahreddin Dede ve Yenişehirli Avnî 

Bey gibi isimlerin Dîvânları bu çalışmanın ana kaynaklarıdır. Doğrudan 

Mevlevîhanelerde yetişen ya da buraya devam eden isimleri konu alan Sahîh Ahmed 

Dede’nin Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye’si, İhtifalci Mehmet Ziya Bey’in Yenikapı 

Mevlevîhanesi, Bayram Ali Kaya’nın hazırladığı Tekke Kapısı, Sezai Küçük’ün kaleme 

aldığı Mevlevîliğin Son Yüzyılı, Ekrem Işın’ın İstanbul’da Gündelik Hayat’ı, Baha 

Tanman’ın editörlüğünde çıkan Mevlevî Dünyasında Bahâriye Mevlevîhanesi, başlıklı 

çalışma ve Abdülbâki Gölpınarlı’nın Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik adlı eseri bu tezde 

kullanılan ana kaynaklar arasındadır. Ayrıca İrfan Gündüz’ün hazırladığı, Osmanlı 

döneminde gelişen tasavvufî hayatı ele alan Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, 

16-19.asır aralığında yine Osmanlı’nın bütün bir coğrafyasında gelişen tasasavvufî hayatı 

ele alan kitaplar ile Osmanlı döneminde yazılan Naîmâ Tarihi, Tarih-i Selânikî, Câbî 

Tarihi gibi tarihler de bu çalışmada kullanılan kaynaklardır. Çalışmanın kavramsal 

çerçevesinin çizildiği kısımda ise Haluk İpekten’in Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, 

Halil İnalcık’ın Has Bağçede Ayş u Tarâb, Turgay Anar’ın Mekândan Taşan Edebiyat, 

Kayahan Özgül’ün Encümen-i Şuarâ başlıklı kitapları kulanılmıştır. Tuba Işınsu 

Durmuş’un “II. Selim Dönemi Sonuna Kadar Osmanlı Edebî Hâmîlik Geleneği” ve 



 
 

5 
 

Necati Tonga’nın “Edebî Bir Muhit Olarak Ankara” başlıklı doktora tezleri, tezin 

kavramsal çerçevesi oluşturulurken kullanılan temel kaynaklardandır.  

Çalışmada, tekke muhiti ve bu muhiti oluşturan mahfillerin ve aktörlerin 

tanımlaması yapılırken tarikat, siyaset ve edebiyat ilişkisine genel bir bakış açısı sunmak 

adına, belli bir tarikat ve tarikat tekkesi özelinde bir sınırlama yapılmamıştır.  Ancak bu 

kavramsal zeminin daha iyi anlaşılmasını sağlamak amacıyla çalışmanın örneklemi, 15.-

19. asırlarda İstanbul’da açılan Mevlevî tekkeleri özelinde oluşan mahfil yapılanması ve 

nihayetinde, İstanbul Mevlevî muhiti ile sınırlandırılmıştır. 

3. Batı’da Fransisken Tarikatı Özelinde Şekillenen Sanat ve Edebiyat Himâyesi 

Bu tezde ele alınan siyaset-tarikat ve edebiyat ilişkisine benzer bir yapının Batı 

dünyasında da şekillendiği görülür. 13. asırdan sonra Batı’da sanat himayesi ile öne çıkan 

Fransisken ve Dominiken2 tarikatlarının ortaya çıkmasından ve geniş bir alana 

yayılmasından önce;  siyasal elitler dinî mekânların inşâsını, dekorasyonunu ve bu 

mekânların devamlılığını sağlayacak olan kaynakların teminini sağlamış, dinî gruplara 

çeşitli kaynaklar bağışlamışlardır. Hristiyan kralların yanı sıra, Pandoni, Hisemundi, 

Hilderici gibi devrin güçlü aileleri ile din adamları arasında da İslam dünyasında olduğu 

gibi patronaj ilişkisi olmuş;3 ancak bu ilişki edebî üretimden ziyade, manastır, katedral 

gibi dinî mekânlara çizilen freskler ve ikonların yapımında destek olma şeklinde 

gerçekleşmiştir.  

İngiltere Kralı II. Henry dönemi, Fransisken ve Dominiken tarikatları ortaya 

çıkmadan önce kralın dinî gruplara mekân inşası ve çeşitli maddî desteklerde bulunduğu 

bir dönemdir. Martinson’nun belirttiğine göre 12. asırda, İngiltere Kralı II. Henry krallığı 

                                                           
2 Dominiken tarikatının sanat ile ilgisi ve bu tarikatın patronajı çerçevesinde üretilen eserler hakkında 

detaylı bilgi için bkz. Joanna Louise Cannon, “Dominician Patronage of the Arts in Central Italy: The 

Provincia Romana, c.1220-c.1320”, (Doktora Tezi, Londra Üniversitesi, 1980).  
3 Marios Costambeys, Power and Patronage in Early Medieval Italy, (New York: Cambridge University 

Press, 2007), 226-245. 



 
 

6 
 

döneminde manastırlara destek vermiş, bu mekânların inşasında ve görsel dizaynında 

sponsor olarak yer almıştır. Dinî hassasiyetleri ve tarikat bağı olmayan4 kral, bu 

sponsorluğu saltanatını istikrarlı ve güvenli bir zeminde sürdürmek için yapmıştır.5 Dinî 

patronaj olarak adlandırılan ve elitlerin toplum içerisindeki meşruiyetlerini sağlama, 

topluluktan dua alma gibi amaçlarla yaptığı bu himaye, İslam geleneğinde olduğu gibi, 

dinî mekânların inşası için toprak sağlama, vergiden muaf tutma vakıf gelirlerinden 

faydalanma ya da doğrudan hükümdarın sağladığı mera, orman, çiftlik gibi parasal 

kaynağı olan alanların maddi gelirlerinin kilise ya da manastırlara verilmesi şeklinde 

gerçekleşmiştir.6 Bu maddi desteğin yanı sıra kralın himayesinde olan bir tarikata 

yapılacak saldırı, doğrudan krala yapılmış gibi kabul edileceğinden, kralların tarikat 

üzerindeki himayesi aynı zamanda toplumsal prestiji de beraberinde getirmiştir.7 II. 

Henry özelinde ise bu tarzdan maddi desteklerin Benedikten, Sistersiyen ve Augustinyen 

tarikatı gibi daha köklü ve geniş bir alana yayılabilmiş tarikatlara yapılmıştır.8 II. 

Henry’nin bu faaliyetlerine benzer olarak 13. asırda Flanders ve Hainaut kontesleri 

Jeanne ve Marguerite de özellikle Sistersiyanlara ait dinî temsil mekânlarını, kendi 

güçlerini ve karizmalarını pekiştirmek amacıyla patronajları altına almışlardır.9 Bu iki 

kontesin özellikle sınır bölgelerinde yer alan dinî yapıların patronları olmaları ve 

yenilerinin de inşasına destek vermeleri aynı zamanda; kendi ülke sınırlarını Fransız 

saldırılarından korumak adına yapılan eylemler arasında olmuştur.10 

II. Henry’nin krallığı dönemi ile Flanders ve Hainaut kontesleri tarafından 

desteklenen tarikatlardan farklı olarak kurulan ve Dilenci Tarikatlar arasında zikredilen 

                                                           
4 https://www.britannica.com/biography/Henry-II-king-of-England/Significance (erişim 19.04.2022)  
5 Amanda M. Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189”, (Doktora 

Tezi, St. Andrews Üniversitesi, 2008), 1 
6 Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189”,29-32. 
7 Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189”, 249. 
8 Martinson, “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-1189” 75-76. 
9 Erin L. Jordan, Women, Power and Patronage in the Middle Ages, (Mew York, Hampshire: Palgrave 

Macmillan, 2006), 67-71. 
10 Jordan, Women, Power and Patronage in the Middle Ages, 68. 

https://www.britannica.com/biography/Henry-II-king-of-England/Significance


 
 

7 
 

Fransisken tarikatı, Assisili Francesco (ö.3 Ekim 1226) tarafından 1209 yılında Papa’nın 

sözlü onayıyla kurulmuş; bu tarihten sonra Papa, Francesco ve takipçilerine vaaz vererek 

insanları tövbekârlar arasına katmasını söylemiştir.11 Francesco, çevresindeki birkaç 

arkadaşı ile birlikte vaazlar veren ve aynı zamanda “Cantico Delle Creature” şiirlerini de 

birer dua ve litürjik malzeme olarak kullanan bir lider olarak öne çıkmıştır. Onun şiirle 

ilgilenen bir isim olması, tarikatın görsel sanatların yanı sıra aynı zamanda edebî metinler 

aracılığı ile de yayılmayı tercih etmesini beraberinde getirmiştir. Francesco dışında onun 

takipçilerinden olan Aziz Bonaventura ve İacopone da Todi de mistik şiir üreten 

Fransisken isimler olarak öne çıkmışlardır. Bu isimler, lauda12larla birlikte İtalyan 

edebiyatının ilk manzum metinlerini oluşturan Francescoyu örnek almışlar, onun tarzında 

edebî üretimde bulunmuşlar,13 bu şairler aynı zamanda din odaklı gelişen yeni bir şiirin 

de inşa edilmesinde aktif rol oynamışlardır.14 Şiirin üretiminde etkin olan Fransiskenlerin 

yanı sıra bu dönemde Dominikenler de İtalya bölgesinde, mistik tecrübelerini günlükler, 

mektuplar, günah çıkartma metinleri gibi edebî türlerle ifade eden rahibe gruplarını da 

himaye etmişler, böylelikle tarikatın öğretisinin geniş kitlelere yayılmasını 

sağlamışlardır.15 Ayrıca tarikatın kurucusu Francesco’nun ölümünden iki yıl sonra aziz 

ilan edilmesi ve azizin hayatının kaleme almaları için Papa IX. Gregor tarafından resmî 

görevlilerin tayin edilmesi de bu tarikata ait aziz menkıbelerinin artmasını sağlamıştır.16   

Ronald B. Herzmann, Fransisken tarikatının ulaştığı her yerde aynı zamanda bu 

tarikata ait sanat eserlerinin de var olduğunu belirtir. Tarikat ve sanat arasındaki ilişkiyi 

                                                           
11 Duygu Şahin, “Proto-Rönesans İtalya’sında Fransisken Sanat Hamiliği”, (Doktora Tezi, Mimar Sinan 

Güzel Sanatlar Üniversitesi, 2019), 30. 
12 Övgü şiirleri. 
13 Stefano Cremonini, “İacopone da Todi ve Dinsel Şiir”, Ortaçağ –Şatolar-Tüccarlar-Şairler içinde, ed. 

Umberto Eco, çev. Leyla Tonguç Basmacı, (İstanbul: Alfa, 2019), 716. 
14 Umberto Eco, Ortaçağ Estetiğinde Sanat ve Güzellik, çev. Kemal Atakay, (İstanbul: Can Yay. 2019), 

203. 
15 Oriana Visani, “Mistik Edebiyat ve Kadınlara Özgü Ruhanilik”, Ortaçağ –Şatolar-Tüccarlar-Şairler 

içinde, 716. 
16 John R. H. Moorman, Early Franciscan Art and Literature, (Mancherster: John Rylands Library, 1943), 

340. 



 
 

8 
 

şöyle özetlemektedir; “Fransiskenlik ile ilgili her mesaj, aynı zamanda sanatı da içermesi 

yönüyle ulaştığı yerdeki entelektüel düzeni değiştirmiş, dönüştürmüştür.”17 Herzmann’ın 

bu değerlendirmesi, Fransiskenlerin kendilerini ifade etme yöntemleri ile sanat eserleri 

arasında zorunlu bir bağ olduğunu vurgular. Bu zorunlu bağ, Ortaçağ’da şekillenen edebî 

eserlerin üretimini etkileyen, dinî edebî metinlerle yeni bir temsil biçimini canladıran bir 

gücün ortaya çıkmasına da zemin hazırlamıştır.18  

Fransisken tarikatına mensup isimlerin edebî eserlerini hangi mekânlarda 

ürettikleri ve bir araya gelerek bu eserler üzerinden bir eleştiri mekanizmasını işletip 

işletmedikleri hakkında net bir bilgi vermek pek mümkün görünmemekle birlikte, tarikat 

kurucusunun edebî eser üretmesi ile birlikte gelişen bir edebî hayatın var olduğu görülür. 

Tarikatın edebî hayat ile olan ilişkisinin siyaset-tarikat ve edebiyat birlikteliği üzerinden 

nispeten belirgin bir şekilde ortaya çıktığı coğrafya ise Endülüs sonrası İspanya’sıdır. 

Özellikle 15-16. asırlarda bu coğrafyada Fransisken şairlerden Jacobus de Valencia 

(ö.1424 sonrası) ve Iñigo de Mendoza (ö.1502) doğrudan İspanyol kralı ve kraliçesi ile 

iletişime geçen isimlerdir. De Valencia Aragon kralı I. Ferdinand ile ilişki kurmuş, kralı 

siyasi yönden etkilerden aynı zamanda tarikat öğretisini de anlatan şiirler kaleme almıştır.  

De Mendoza da Endülüs’ün yıkılmasında etkin olan Ferdinand ve Isabella’nın 

himayesinde saray şairliği ve eğitmenliği yapmıştır. Özellikle manzum ilmihaller kaleme 

alarak, dönemin didaktik metinlerini hem tarikat hem de siyaset paralelinde üretmiştir.19  

  

 

                                                           
17 Ronald B. Herzmann, “I Speak Not Yet of Proof: Dante and Art of Assisi”, The Art of the Franciscan 

Order in Italy içinde, ed. William R. Cook, (Leiden, Boston: Brill, 2005), 189. 
18 Guiseppe Mazzotta, “Dante’s Franciscanizm”, Dante and Franciscans içinde, ed. Santa Casciani, 

(Leiden, Boston, Brill, 2006), 171. 
19 Bert Roest, Franciscan Literature of Religious Instruction Before the Council of Trent, (Leiden, Boston: 

Brill, 2004), 537. 



 
 

9 
 

I. BÖLÜM  

Edebî Muhit ve Edebî Muhiti Oluşturan Kavramlar Üzerine Değerlendirmeler, 

Yeni Kavram Önerileri ve Mevlevî Edebî Muhitinin İlk Yapılanması 

1.1. Toplumun Dinamikleri ile Birlikte Şekillenen Bir Kavram: Edebî Muhit 

Mekân, toplumun dolayısıyla toplumu oluşturan her bireyin şekillenmesinde, 

hayata karşı bir duyuş ve düşünüş tarzı geliştirmesinde etkili olan unsurlardan biridir. 

Mekânın toplumun ve bireylerin inşasına etkisi oranında bireylerin de mekânların 

oluşumuna katkısı vardır. Bu karşılıklı ilişki, tarih içerisinde ilkel olarak nitelenenlerden 

başlayarak, bugün modern olarak adlandırılan topluluklara kadar, tüm toplum yapılarında 

görülür. Mekân ve toplumun birbirinin gelişimine katkı sağladığı bu karşılıklı yapı, 

insanın düşünce ve hayal gücünün ürünü olan sanatın üretiminde de oldukça etkilidir. 

Mekânın içini dolduran hemen hemen her unsur sanat üretimi ile alakalıdır ve sanat 

ürünleri, mekânın imkânları dâhilinde gelişebilir ve sürdürülebilir. 

Sanat ürünleri içerisinde, geçmişte kalan toplumların hafızalarını günümüze söz 

ile aktaran edebiyat; üretildiği mekânın coğrafyasından, ekonomik şartlarından, mekâna 

hâkim olan dinden, siyasi otoritelerden vb. diğer toplumsal kurumlardan ve olgulardan 

mutlak olarak etkilenen bir sanat dalıdır. Kısacası, edebî bir eseri meydana getiren sanatçı 

ve sanat alıcısı kadar, bu aktörleri inşa eden mekânın da bir edebiyat eserinin oluşumuna 

katkısı vardır. Sanat ürünlerinin üretildiği mekân ve bu mekânı oluşturan unsurlar 

arasındaki ilişkiyi -kuramsal bağlamda olmasa da- ortaya atan ilk kişi Mme de Stael 

(ö.1817)’dir. Robert Escarpit’in, Stael’in Sosyal Kurumlarla Münasebetleri Bakımından 

Edebiyat adlı çalışmasının önsözünden aktardığına göre, yazar, “Niyetim dinin, törelerin 

ve kanunların edebiyat üzerindeki tesiriyle, edebiyatın dine, törelere ve kanunlara yaptığı 

tesiri incelemektir.”20 cümlesiyle edebiyat ve toplum kavramlarını ortak bir çatı altında 

                                                           
20 Robert Escarpit, Edebiyat Sosyolojisi, çev. Ali Türkay Yazıcı, (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1968), 8. 



 
 

10 
 

incelemeyi amaçlamaktadır. Stael, Edebiyata Dair adlı çalışmasında bu amacını 

uygulamaya geçirmiş ve edebiyat eserinin, içerisinde oluştuğu mekânın, coğrafyanın ve 

toplumun beklentilerinden; bireylerin hayatı algılayış tarzlarından farklı bir şekilde 

üretilemeyeceğini ve tüm bu birleşenlerin edebiyat eserinin meydana gelmesinde etkin 

rol oynadığını ortaya koymuştur.21 Stael’in edebiyat eserinin oluşumu ile ilişkilendirdiği 

toplumsal birleşenler ve mekân olgusu daha sonraları Hippolyte Taine (ö.1893) 

tarafından kuramsal bir hâle getirilmiştir. Taine’nin teorisine göre “Eserler gelişi güzel 

gökten inmez, onların yaratıcıları, ülkelerinin iklimi, fiziksel, politik ve sosyal koşulları 

tarafından belirlenmişlerdir.”22 Taine’e göre, belli koşullar altında oluşan edebiyat 

eserlerini incelerken araştırmacının ırk, ortam ve dönem23 üzerinde durulması gerekir. Bu 

üç kavram içerisinde “ortam, edebiyatı açıklamada en önemli rolü oynar. Ortamı 

meydana getiren koşullar arasında iklim, toprak, coğrafi durum ve toplumsal koşullar yer 

alır. Bunlar insanların karakterine ve mizacına yön verir.”24 Taine’nin teorisinde bireyi 

ve eseri inşa eden pek çok kavramı içeren “ortam”, daha sonraları sanat ve edebiyat 

sosyolojisi çalışmalarında genelde “muhit” olarak adlandırılmıştır.25 

                                                           
21 Stael, Homeros örneğinde sanatçının yaşadığı devrin, ortamın ve kültürün sanat eseri üretimindeki 

etkisini şu cümlelerle belirtir: “En nadir dehânın bile, çağdaşlarının kültürü ile ilgisi vardır ve bir insanın 

düşünce bakımından, zamanın bilgisini ne kadar aşabileceğini aşağı yukarı hesap etmek mümkündür. 

Homeros, yaşadığı günlerde mevcut olan gelenekleri miras olarak aldı ve o zamanlar bütün belli başlı 

olayların tarihi kendiliğinden çok şairaneydi.” Mme de Stael, Edebiyata Dair, çev. Safiye ve Vahdi Hatay. 

(İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1967), 37. 
22 Berna Moran, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, (İstanbul: İletişim Yay., 2013), 84. 
23 Kelimeleri vurgulamak amacıyla italik yazım tercih edilmiştir.  
24 Moran, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, 84. 
25 Ortamı oluşturan unsurlar daha sonraki çalışmalarda genişletilmiştir. Ortam, patronların sanattan 

beklentileri ve ilgileri ile sanatçıları etkiledikleri, bu kişilerin (patronların) beklentileri çerçevesinde 

şekillendirdikleri ve sanat ürünlerinin alıcısı olduklarına dair garanti verdikleri sanat çevresi olarak 

betimlenmiştir. Yani sanat ve edebiyat sosyologları bir muhiti, -ortamı- sanatçı ve patron arasındaki ilişkiyi 

esas alarak tanımlamışlardır. Edward B. Henning, “Patronage and Style in the Arts: A Suggestion 

Concerning Their Relations”, The Sociology of Art and Literature: A Reader içinde, ed. Milton C. Albrecht 

vd., (New York,: Praeger Publishers, 1976), 361. 



 
 

11 
 

Türk Edebiyatı içerisinde “muhit”in sanatçı ve edebiyat eseri üzerindeki tesirine 

dikkat çeken ilk isim Şehabettin Süleyman (ö.1919)’dır. Yazar, San’at-ı Tahrîr ve 

Edebiyat adlı eserinde muhitin yazar için önemini şu cümlelerle belirtir: 

“Bir ṣanʿatkârın, bir hünerverin âsârı tedḳîḳ ve taḥḳîḳ ile taḳdîr olunacaġı zamân 

yalnız o ṣanʿatkârın şaḫṣiyet-i ḫuṣûṣiyyesiyle, mensûbu bulunduġu ʿâʾile-i 

ṣanʿatın ḥâʾiz olduġu vaṣf-ı müşterek naẓar-ı iʿtibâre alınmamalıdır. Bir ʿâʾile-i 

ṣanʿatı sînesinde perveriş-yâb eden bir küll, ʿumûmî bir şey daḫa vardır ki o da 

muḥîṭ, ḥayât-ı ʿumûmiyyedir. Bir ṣanʿatkârın ḥayâtıyla ḥayât-ı ʿumûmiyye 

arasında bir ḳarâbet, bir ṣıhriyet mevcûttur. Hiçbir hünerver, hiçbir ṣanʿatkâr 

münferit, mücerret mevcût olamaz, muḥaḳḳaḳ bir ʿâʾile-i ṣanʿatın tâbiʿi, şâkirdi, 

vârisidir. Hiçbir meslek-i ṣanʿat da biẕâtihi ḳâim olarak vücût bulamaz. Muḥaḳḳaḳ 

ḥayât-ı ʿumûmiyyenin mevlûdudur.”26 

 Şehabettin Süleyman’ın “ḥayât-ı ʿumûmiyye” şeklinde tanımladığı muhit, 

sanatçının beslendiği ve içerisinde şekillendiği asıl yerdir. Yazara göre, sanatçıyı yalnızca 

dâhil olduğu edebî grup ya da ekolle değerlendirmek yanlıştır, eksiktir. Edebî grupları ve 

ekolleri besleyen, inşa eden unsur en temelde muhittir. 

 Taine’nin ortam, Şehabettin Süleyman’ın ise hayât-ı umûmiyye olarak 

adlandırdığı muhit kelimesi, Arapça, ح وط kökünden gelmektedir. Sözlüklerde kelimeye, 

“İhâta eden, etrafını çeviren, kuşatan”27, “dâire-i ilm ve iktidârı içinde bulunduran, şâmil, 

hâvî, câmî”28, “çevreleyen, kuşatan, çeviren, kapsayan”29, “çepeçevre kuşatan, etrafını 

çeviren, çevreleyen”30 anlamları verilmiştir. Bu anlamlandırmaların tümü, muhitin birebir 

kelime karşılığıdır.  Kelimenin sosyolojik yönüne ise son dönemde yazılan sözlüklerde 

                                                           
26 Şehabettin Süleyman, San’at-ı Tahrir ve Edebiyat, (İstanbul: Araks Matbaası, 1329), 22-23. 
27 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, (İstanbul: Aydın Kitabevi Yay., 2010), 784. 
28 Şemseddin Sâmi, Kâmûs-ı Türkî, (İstanbul: Çağrı Yay., 2007), 1035. 
29 Yaşar Çağbayır, Ötüken Türkçe Sözlük, (İstanbul: Ötüken Yay., 2007), C.3., 3288. 
30 İlhan Ayverdi ve Ahmet Topaloğlu, Kubbealtı Lügati: Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı 

Yay., 2005), c.2, 2125. 



 
 

12 
 

vurgu yapıldığı görülür. Özellikle Çağbayır’ın, “Bir kimsenin içinden çıktığı toplumsal, 

kültürel çevre veya uzun süre içinde yaşadığı ve sürekli ilişki içinde bulunduğu insanlar 

topluluğu; çevre. Benzer etkinlikler içinde olan ve benzer toplumsal konumlarıyla 

birbiriyle ilişki içinde bulunan insanlar topluluğu.”31 şeklindeki açıklaması, muhit 

kelimesinin içerdiği sosyolojik boyutu ortaya koyması bakımından önemlidir. Bu tanımda 

öne çıkan “benzer etkinlikler içinde olma ve benzer toplumsal konumlarıyla ilişki 

içerisinde bulunan insanlar topluluğu” olma durumu; Turan Karataş’ın “Edebî mektepler 

(akımlar), topluluklar, hareketler; edebiyat dergi ve gazeteleri, sürekli devam edilen 

mekânlar, birer sanatsal ya da edebî muhittir.”32 tanımıyla belli bir mekân ve faaliyet şekli 

ile sınırlandırılmıştır. Yazarların, birbirleri ile olan benzerlikleri ve bu benzerlikler 

üzerinden kurduğu ilişkilerin sonucu olarak ortaya çıkan edebî muhitler, aynı zamanda 

edebiyatın ve edebî faaliyetlerin hem bir nevi zorunlu bir sonucu hem de bunların 

hazırlayıcısı durumundadır. Robert Escarpit, edebiyat ve edebiyat çevreleri arasındaki bu 

bağlantıyı, her iki olgunun da zorunlu bir sonucu olarak değerlendirir ve edebî çevreleri, 

edebiyat ile birlikte birbirini tamamlayan ve ayrılmaz olan iki olgu olarak düşünür: 

“Edebiyat düşüncesinin kendisinden beslendiği böyle bir çevrenin var oluşu, 

bizzat edebiyat olgusundan ayrılmazdır ve ayrılmamıştır. Hiç şüphesiz edebiyat 

eseri, diğer çevrelere de temas eder; fakat verimli ve yalın ilişkiler açısından 

olmazsa olmaz olan sözlü ve zihinsel ekipmanı ve de iletişim ve ifade araçlarını 

elinde bulunduranlar sadece edebiyat çevresidir. Çoğu durumda kendisi de bir 

okuyucu olan yazar, edebiyat çevresine aittir ve düşünce ve yargı alışverişine 

katılır. Kendisinin edebiyat dünyasından ayrı yaşadığı veya tamamen farklı sosyal 

                                                           
31 Çağbayır, Ötüken Türkçe Sözlük, c.3, 3288. 
32 Turan Karataş, Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü, (Ankara: Akçağ, 2007), 327-328. 



 
 

13 
 

dizgelerde yaşadığı birkaç örnekte bile edebiyat çevresinin kendi eserlerine 

yönelik tepkisinden ve kendisinin o çevreden etkilendiği bilgisinden kaçamaz.”33 

Edebî bir eser oluşturulurken şüphesiz diğer muhitlerin, grupların esere 

yansıması, etkisi söz konusudur; ancak yine de yazarın eserini oluştururken odak aldığı, 

daha fazla etkilendiği, kendini ait hissettiği bir muhit, çevre vardır. Yazar bu muhitte 

kendi edebî kimliğini inşa ederken, eserinin içeriğini ve şeklini belirler. Tüm bunları tayin 

ederken de içerisinde yer aldığı muhitin esere vereceği tepkiyi göz önünde bulundurur. 

Eserini kaleme alırken tepkisini göz önünde bulundurduğu kişiler; eseri yalnızca bir 

edebiyat yapıtı olarak değerlendirenler değil; aynı zamanda bu eserin sunulduğu, eserin 

muhatabı ve alıcısı olan kişilerdir.  

Türk Edebiyatı içerisindeki edebî muhitleri ele alan ilk araştırma olan Divân 

Edebiyatında Edebî Muhitler başlıklı çalışmasında; Haluk İpekten, Escarpit’in 

vurguladığı; edebî bir eser üretilirken, tepkisi göz önünde bulundurulan edebiyat 

çevresinin yani eserin muhatapları ve alıcıları üzerinden bir edebî muhit kurgusu yapar. 

Doğrudan edebî muhit tanımı yapmasa da İpekten’in konuyu ele alış yönteminden yola 

çıkılarak; edebî bir muhiti, genellikle hükümdar ve ona bağlı diğer devlet adamları ve 

sanatçıların kurucusu ve patronu olduğu mahfillerde, yılın ya da haftanın belli günlerinde 

ve zamanlarında düzenlenen edebiyat meclisleri çerçevesinde değerlendirdiği görülür. Bu 

meclisler içerisinde özellikle hükümdar, şehzade ve vezirlerin istekleri doğrultusunda 

şekillenen edebiyat meclislerinde, şairlerin kendilerini, adı geçen elitlere beğendirme 

çabasında oldukları ve bu vesileyle çeşitli maddi kazanımlar sağlamayı amaçladıkları 

görülür. Şairlerin, hükümdar ya da diğer siyasal elitler34 nezdinde kendilerini beğendirme 

                                                           
33 Robert Escarpit, “Edebiyat Sosyolojisi”, çev. Salih Özer. Edebiyat Sosyolojisi içinde, ed. Köksal Alver  

(İstanbul: İz Yay., 2018), 83. 
34 Elit kelimesi sözlüklerde; “seçkin, toplum içerisinde ait olduğu grubu en iyi şekilde temsil edebilen ya 

da sahip olduğu özellikler yönüyle diğerlerinden farklı olan kişidir.” şeklinde tanımlanmaktadır.(Elit tanımı 

için bkz. Allan G. Johanson, The Blackwell Dictionary of Sociology, (Oxford: Blackwell Publishing, 2000), 

101-102. Thomas Ford Hoult, Dictionary of Modern Sociology,(Totowa: Littlefield, Adams & CO., 1969), 

117. Sezgin Kızılçelik, Yaşar Erdem, Açıklamalı Sosyoloji Terimler Sözlüğü, Konya: Göksu Matbaası, 



 
 

14 
 

çabalarının ise şiir meclislerinde, doğal bir edebî eleştiri mekanizmasının oluşmasını da 

beraberinde getirdiği anlaşılmaktadır. Bu eleştiri mekanizması ise edebî eserlerin daha 

nitelikli olmasını sağlamakta; Türk şairlerinin İranlı sanatçıların şiirlerine denk eserler 

üretebilmelerinin önünü açmaktadır.35 Şairlerin maddi kazanım sağlama, statü elde etme 

vb. amaçlarla bir araya geldiği ya da patronlar tarafından özellikle davet edildiği saraylar, 

konaklar ve köşkler belli bir tarih aralığında var olan; ancak özellikle Cumhuriyet 

sonrasında varlığını devam ettiremeyen mahfiller olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İpekten’in çalışmasından yola çıkılarak elde edilen bu verilere göre, Klasik Edebiyat36 

döneminde oluşan ve yalnızca siyasal elitler çevresinde şekillenen edebî muhitler için 

şöyle bir tanımlama yapılabilir:  

Genelde, politik güce sahip patronların şiire ve şairlere olan ilgileri ile birlikte, 

belirli zamanlarda saray, konak, köşk gibi halka açık olmayan ve katılımcıları, 

daha önceden patronlar ya da bu kişilerin görevlendirdiği; edebiyat ve şiirle ilgili 

                                                           
1992), 141-144.) Elit kavramını bilimsel anlamda kullanan ve kavramın yaygınlaşmasını sağlayan Pareto 

da kelimeyi sözlüklerdeki gibi “Kendi faaliyet alanlarında en yüksek başarı düzeyine ulaşan kişiler 

arasından seçilen bir grup” olarak tanımlar. (Pareto’dan aktaran; Michael Hartmann, The Sociology of 

Elites,( New York: Routledge, 2007), 12.) Pareto’nun ortaya attığı “Elitlerin Dolaşımı Kanunu”  teorisine 

göre toplumda, yönetimde söz hakkı olmayan bir alt grup ile elitlerden oluşan ve doğrudan yönetimde söz 

hakkına sahip bir seçkinler grubu yer alır. Bu seçkinler grubu da kendi içerisinde yönetici elitler ve yönetici 

olmayan elitler olarak ikiye ayrılır. (Pareto’nun teorisi hakkında geniş bilgi için bkz. Vilfredo Pareto, 

Seçkinlerin Yükselişi ve Düşüşü: Kuramsal Bir Sosyoloji Uygulaması, çev. Merve Zeynep Duran, ( İstanbul: 

DoğuBatı Yay., 2018). ) Kelimeyi Ali Arslan, “Kurumsal iktidara sahip, sosyal kaynakları kontrol 

eden/edebilecek konumda bulunan, toplumsal karar verme sürecini doğrudan ya da dolaylı olarak ciddi bir 

şekilde etkileme (aktif ya da potansiyel olarak) yetisine sahip, karşıtlarına rağmen istek ve amaçlarını 

gerçekleştirebilen bireylerdir.” şeklinde tarif eder. Yazar aynı zamanda elit kavramını üç temel kriter 

üzerine oturtur. Bunlar; “iktidar, kontrol ve etki”dir. (Kavram hakkında geniş bilgi için bkz. Ali Arslan, Elit 

Sosyolojisi, (Ankara: Phoneix Yay., 2007), 4-5.) Demet Ulusoy’dan alıntılanan bir kullanım olan siyasal 

elit tabiri, “… sanat eseri nitelemesine katılan, (…) devlet mekanizması içinde görev alan çeşitli yönelimleri 

ve ideolojileriyle birbirlerinden farklılaşan” kişilerdir. (Bkz. Demet Ulusoy, “Sanat Eseri Nitelemesinde 

Siyasal Elit’in Rolü”, Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, 95, (Nisan 1995): 43.) Tezimizde, siyasal elit 

tabiri, iktidarı, kontrolü ve etkiyi elinde bulunduran, edebî eserlerin üretiminin artışında, eserlerin üretim 

tarzında müdahalelerde bulunan ve bu yönleri sayesinde etraflarında edebî muhitlerin ve mahfillerin 

oluşumunda birincil aktör olan Osmanlı yönetici sınıfının (hükümdar, vezir-i azam, kazasker, defterdar, 

paşa) karşılığı olarak kullanılmıştır.  
35 İpekten’in edebî muhit kavramına nasıl yaklaştığı, yazarın çalışma içerisinde bir edebî muhit tanımı 

yapmaması dolayısıyla, eserin tamamında izlediği yöntemden yola çıkılarak değerlendirilmiştir. Eser 

hakkında geniş bilgi için bkz. Haluk İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, (İstanbul: Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1996). 
36 Bu dönemin adı, kaynaklarda farklı şekillerde kullanılmakla birlikte, çalışmamızda “Klasik Edebiyat” 

tercih edilmiştir. Dönemin adlandırılması hakkında bilgi için bkz. Ömer Faruk Akün, Divan Edebiyatı, 

(Ankara: İSAM Yay., 2014), 15-20. 



 
 

15 
 

olan bir nedim, musahip ya da şair tarafından tayin edilmiş olan mekânlarda 

(mahfillerde) belirlenen ve bu mekânlarda üretilen edebî eserleri ile devrin 

“yüksek kültürünü” temsil edebilen sanatçıların yetişmesini sağlayan çevrelere 

“edebî muhit” denir.37   

şeklinde bir tanımlama yapılabilir. Yukarıdaki tanım, Türk Edebiyatı tarihi içerisinde 

yalnızca belli bir dönem var olan ve eser üretim tarzları büyük oranda, -yazılı olmayan 

ancak otoritelerin beğenileri çerçevesinde şekillenen- belli kurallara tâbi olan edebî 

muhitler için kullanılabilir. Tanzimat sonrasındaki toplumsal değişim ile birlikte, 

yukarıda tanımlanan muhitler; yerlerini, bireylerin “kaynak değişimi”38nden ziyade ortak 

noktaları üzerine kurulan mahfillere bırakır. Bu mahfiller; Escarpit’in39 edebî bir eserin 

oluşumunda; yazarı zihinsel olarak hazırlayan ve etkileyen bir ilişkiler ağı olarak tasvir 

ettiği edebî çevreler olarak da düşünülebilir. Dolayısıyla Osmanlı sonrasında değişen 

toplumsal ilişkiler ile birlikte farklılaşan edebî muhitler hakkında yeni bir tanımın 

yapılması gereği doğar. Necati Tonga, Türk edebiyatı içerisinde, yeni toplum ve yönetim 

şeması ile birlikte şekillenen edebî muhitler hakkında güncellenmiş bir tanımlamayı şu 

şekilde yapar: 

“Bir toplum içerisinde yaşayan şair ve yazarların oluşturduğu, kahvehane, 

pastane, lokanta, meyhane, konak, dergi idarehanesi, şair ve yazar evleri gibi 

zamana ve şartlara göre değişen edebiyat mahfillerinde gözlemlenen, yoğun bir 

                                                           
37 Bu tanımalada, yalnızca siyasal elitlerin destekleri ve ilgileri ile şekillenen bir edebî yapılanma üzerinde 

durulmuştur. Siyasal elitlerin etkisi olmakla birlikte, halka açık olabilen ve zaman zaman politik güce sahip 

isimlerin de çevrelerine dâhil olabilen isimlerin devam ettiği, yetiştiği; şairlerin ve zevk sahibi kişilerin 

şekillendiricisi olduğu mekânlar, meyhaneler ve tekkeler bu tanımlama içerisine alınmamıştır.  
38 Genelde sanat, özelde ise edebiyat patronajı; patronun sanatçıya memuriyet, konut, para, statü ve otorite 

gibi kaynakları sunmasını; şairin ise bu kazanımların karşılığı olarak patrona; eserlerinde adını zikrederek 

ismini gelecek kuşaklara aktarma, edebî eserler vasıtasıyla patronu diğer hükümdarlar nezdinde üstün 

kılma, toplumun kültürel gelişimine katkıda bulunma vb. hizmetleri sunmasını içerir. Sanatçının ve 

patronun birbirlerine sundukları bu hizmetler, patronaj sistemi içerisindeki bireylerin, kaynaklarını 

değişmesi şeklinde algılanmaktadır. Kaynak değişimi tabirinin kullanımı için bkz. Tuba Işınsu İsen 

Durmuş, “II. Selim Dönemi Sonuna Kadar Osmanlı Edebî Hâmîlik Geleneği” (Doktora Tezi, Bilkent 

Üniversitesi, 2006), 25.  
39 Escarpit, “Edebiyat Sosyolojisi”, 83. 



 
 

16 
 

edebiyat hayatı ve basın-yayın faaliyeti ile belirginleşen, siyasi atmosferin 

yönlendirmesiyle ve şehir kültürüyle birlikte ortaya çıkan ve bu özellikleri ile de 

benzerlerinden ayrılan çevreye edebî muhit denir.”40 

Tonga, oluşumlarını belli bir mekân ile sınırladığı edebiyat çevrelerini, Turan 

Karataş gibi edebî muhit41 olarak adlandırır ve tanımında, bir edebî muhiti birden fazla 

birleşenden oluşan bir yapı şeklinde betimler. Tonga’nın tanımında edebî bir muhitin 

oluşması için; daha önceden yazarlar tarafından toplanılmak üzere belirlenmiş küçük bir 

mekânın (mahfilin) ve bu mekânda basın-yayın faaliyetleri ile devam eden bir edebî 

hayatın varlığı temel şarttır. Tanımda; yazarlar tarafından belirlenen alt mekânların 

birleşmesi ile meydana gelen muhitlerin, oluştukları dönemdeki siyasi figürlerin 

tavrından ve tarzından, aynı zamanda kent kültüründen de etkilenmeleri ile birlikte 

benzerlerinden ayrıldıkları vurgusu yapılmıştır.  

Edebî muhitlerin ve çevrelerin ne olduğu ile ilgili yapılan değerlendirmelerde; 

araştırmacıların ele aldıkları dönemin şartlarına göre bu tanımın içeriğini belirledikleri 

görülmektedir. Toplumsal değişmeler, geliştikleri coğrafya içerisinde yer alan şair ve 

hâmî/patron kimlikleri ve bu aktörlerin bir araya geliş amaçları ile birlikte şekillenen 

edebî muhitler hakkında tanımlama yapılırken, dönem şartlarının göz önünde 

bulundurulması kaçınılmaz bir durumdur. Yukarıda verilen çalışmalar içerisinde özellikle 

Necati Tonga’nın tanımı, yazarın ele aldığı Cumhuriyet’in ilk yılları ve sonrasında Türk 

Edebiyatı içerisinde -özelde Ankara’da- şekillenen muhitlerin genel özelliklerini 

barındırmaktadır. Yazarın bahsettiği mekânlardan olan lokanta, dergi idarehanesi, 

pastane gibi mekânların ya da buralarda devam eden basın-yayın faaliyetlerinin, Klasik 

Edebiyat döneminde olmaları tarihsel olarak pek mümkün görünmemektedir.  

                                                           
40 Necati Tonga, “Cumhuriyet Döneminde Edebî Bir Muhit Olarak Ankara (1923-1980)” (Doktora Tezi, 

Gazi Üniversitesi, 2016), 6. 
41 Karataş, Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü, 327-328. 



 
 

17 
 

Yukarıda, sözlüklerdeki kelime anlamı ve edebiyat terimi olarak neye karşılık 

geldiği hakkında kısaca bilgi verilen edebî muhitlerin şekillenmesinde; bu dönemde 

hâkim olan dinin, ekonomik şartların, kültürün, yazarların ve bu yazarların muhatabı olan 

kitlenin doğrudan etkin olduğu görülür. Toplum ile birlikte şekillenen edebî muhitlerin 

varlığı ve oluşumları; toplumun edebî eserlere ve üreticilerine verdikleri anlam ve değer 

ile de doğrudan ilgilidir. Bu anlam ve değer çerçevesinde düşünüldüğünde, tarih 

içerisinde belli bir dönem var olan bir edebî muhitin, değişen toplumsal dinamiklerle 

birlikte yok olduğu ya da genişlediği de görülür42. Belli bir tarih aralığında,  Siyasal 

elitlerin destekleri ile var olan ve genellikle saray çevresinde gelişen edebî muhitlerin 

bugün yok oldukları ya da farklı şekillerde devam ettikleri bilinmektedir. Geçmişte 

siyasal elitlerin destekleri ile büyük oranda şekillenen edebî hayat, günümüzde daha çok 

yazarın bireysel başarısı ile devam ederken; genel olarak sanat patronajı ise devletlerin 

ya da büyük sermaye gruplarının destekleri ile var olmaktadır.43 

Toplum ve tarih içerisindeki konumu ile yüklendiği fonksiyonları değişen, bu 

değişim ile birlikte üretim mekânları da farklılık gösteren edebiyatın; belli bir muhitte var 

olması ve bu var oluşun anlaşılması için yalnızca eserin ya da sanatçının hayatının analiz 

edilmesi, sanatın icra mekânının anlaşılması için oldukça kısıtlı veriler sunacaktır. Bu 

                                                           
42 Stael; devlet yönetiminin, kabul edilen dinin, toplumun tercihlerine ve bilgi düzeyine göre edebiyatın 

varlık alanının sınırlarının değiştiğini şu cümlelerle belirtir: “İnsan zekâsı on beşinci yüzyılın ortasında 

birdenbire ne büyük bir kuvvet gösterdi! Ne önemli keşifler yapıldı! Az yıl içinde ne yepyeni bir yol 

tutuldu!..Sanatlarda bile kötü zevk çabucak kenara atılmadı mı? Düşüncenin ilerlemeleri az zamanda her 

tarzda gerçek güzeli buldurdu, edebiyat da anca şu sebepten çok çabuk gelişti: fikir o kadar hazırlanmıştı 

ki aklın yoluna girer girmez orada büyük adımlarla ilerlemek zorundaydı. …Edebiyatı aşağılatmak isteyen 

o saçma askerlik zihniyetinden herkes bıkmıştı.”, Stael, Edebiyata Dair, 143-144. 
43 Osmanlı döneminde patronaj ve edebî muhitler arasındaki bağı, Haluk İpekten şu şekilde ifade etmiştir: 

“Padişahlar ve onlara bağlı olarak diğer şahsiyetler, edebiyatla meşgul oldukları ya da onları korudukları 

nispette etrafındaki edebî muhit gelişmiş veya daralmıştır.” (Bkz. İpekten, Divan Edebiyatında Edebî 

Muhitler, 11.) Escarpit ise modern dönemlerdeki edebiyat himâyesinin ödüllerle devam ettirildiğini belirtir. 

“… İsmi büyük parası az edebiyat ödülleriyle yazara fazla satış yaptırıp gelirini artırmaktır. Öte yandan, 

Nobel edebiyat ödülü örneği gibi, bazı ödüllerin para kefesi de ağırdır.” (Escarpit, Edebiyat Sosyolojisi, 

53.) Sanat patronajının değişimi ve ekonominin sanata müdahalesi hakkında geniş bilgi için bkz. Janet 

Wolff, Sanatın Toplumsal Üretimi, çev. Ayşegül Demir, (İstanbul: Özne Yay., 2000), 71-93. Larry Shiner, 

Sanatın İcadı, çev. İsmail Türkmen. (İstanbul: Ayrıntı Yay., 2010), 145-182. Burcu Pelvanoğlu, “1980 

Sonrası Türkiye’de Sanat: Dönüşümler”, (Doktora Tezi, Mimar Sinan Üniversitesi, 2009), 28-97, 377-447. 

Edward B. Henning, “Patronage and Style in the Arts: A Suggestion Concerning Their Relations,” 353-

362. 



 
 

18 
 

sebeple edebî bir eserin meydana geldiği edebî muhitin oluşum şartlarının ortaya 

çıkarılabilmesi için, mekânın var olduğu dönem ve bu dönemi oluşturan toplumun ve 

yazarların; edebî bir eserden ne beklediği, ona ne gibi bir anlam yüklediği, bu eserin 

oluşması için hangi şartları sağladığı, eserin toplum içerisindeki temel fonksiyonlarının 

neler olduğu, eserin üreticisi ile muhatapları arasındaki ilişkinin hangi bağlamlarda 

şekillendiği soruları cevaplanmalıdır. Tüm bu soruların ise en temelde; muhitten ziyade, 

Tonga’nın edebî muhit tanımında yer verdiği edebî mahfiller44 üzerinden cevaplanması 

gerekmektedir. Zira siyasetten ve mekâna hâkim olan kültürden etkilenen, yazarların bir 

araya geldikleri mekânlar; muhitlerden ziyade mahfil olarak adlandırılan yapılardır. 

Muhiti oluşturan, daha küçük ölçekli mekânlar olan mahfillerde, yazarlar temelde ortak 

amaçları ve tarzları çerçevesinde bir araya gelmişlerdir. 

1.2. Muhitleri Oluşturan Alt Mekânlar: Edebî Mahfiller 

          Arapçada toplanmak anlamına gelenح ف ل kökünden türetilmiş olan mahfil 

kelimesi, sözlüklerde “Toplanılacak yer, mahall-i ictimâ‘, cem‘ olmuş hey’et, meclis, 

cemiyet, encümen.”45 “Toplanacak yer, cemiyetgâh.”46, “Toplanılan yer, toplantı yeri. 

Toplanmış heyet, cemiyet, meclis, çevre.”47, “Konuşup görüşmek, çeşitli konularda fikir 

alışverişinde bulunmak vb. amaçlar için bir araya gelinen yer, toplantı yeri.”48 

“Oturulacak, görüşülecek yer, toplantı yeri.”49 “Toplantı yeri, toplanmış kimseler.”50, 

“Oturulacak, görüşülecek yer.”51 anlamlarına gelmektedir. Kelimenin ism-i mekân şekli 

mahfel olmakla birlikte, edebiyat terimi olarak mahfil şeklinde kullanımı yaygınlaşmıştır. 

Tahirü’l-Mevlevî, Mahfil dergisinin onuncu sayısında kaleme aldığı “Mahfil mi Mahfel 

                                                           
44 Tonga, “Cumhuriyet Döneminde Edebî Bir Muhit Olarak Ankara (1923-1980),” 6. 
45 Şemseddin Sami, Kâmus-ı Türkî, 1302. 
46 Muallim Nâcî, Lügât-i Nâcî, 596. 
47 Mehmet Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, (BY. Yok: İz Yayıncılık, 1996), 728.  
48 Ayverdi ve Topaloğlu, Kubbealtı Lügati: Türkçe Sözlük, 1901. 
49 Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, 652.  
50 Türkçe Sözlük, haz Şükrü Halûk Akalın vd., (Ankara: TDK Yay., 2015), 1326. 
51 Ali Seydî, Kâmus-ı Osmânî, (İstanbul: YE. Yok, 1330), 930. 



 
 

19 
 

mi?” başlıklı yazısında, kelimenin hem mahfel hem de mahfil şeklinde okunabildiğini 

kaydettikten sonra mahfil olarak okunmasının daha doğru olduğunu şöyle belirtir: 

“Râfi’î’nin Miṣbaḥü’l-Münîr’inde ‘Maḥfil ve’l-cem‘ meḥâfil mislü meclis ve 

mecâlis’ denilmektedir ki maḥfil ile cemʿi bulunan meḥâfil meclis ve mecâlis 

veznindedir, demektir. Luġat-i Nâcî’de kesr-i fâ ile muḥarrek olmak üzere şu 

ṣûretle mażbûṭtur: “‘Maḥfil, toplanılacaḳ yer. Maḥfil-i üdebâ, maḥfil-i ẓürefâ. 

Câmiʿlerde müezzinlere maḫṣûṣ yüksek yer. Cemʿi: Meḥâfil. Meḥâfil-i 

ʿilmiyye.”52 

Tahirü’l-Mevlevî, aynı makalede “Kâmûs’uñ ifâdesinden maḥfil kelimesiniñ 

ʿArapçada fetḥ-i fâ ile de telaffuẓ edildiġi anlaşılıyor. Faḳat Fârsîde olsun Türkçede olsun 

fâ’nın kesriyle zebânzeddir.”53 cümlesiyle kelimenin telaffuzunun, Türkçede ve 

Farsçadaki kullanım şekline dayanarak mahfil olması gerektiğini ve dergisinin adının da 

Mahfil şeklinde telaffuz edilmesini tercih ettiğini söyler.54  

Sözlüklerde muhit kelimesinin sosyolojik bağlamı yansıtılırken, muhiti 

oluşturan en küçük yapı olan mahfilin yalnızca toplantı yapılan, bir araya gelinen bir 

                                                           
52 Tahirü’l-Mevlevî, “Mahfil mi Mahfel mi?”, Mahfil 1/10, (1339/1921): 167. 

http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339_10/1339_10_167.SAYFA.pdf (erişim 05.06.2019) 
53 Tahirü’l-Mevlevî, “Mahfil mi Mahfel mi?”, s.167. Tahirü’l-Mevlevî, Şeyhülislam Haydarîzâde İbrâhim 

Efendi’nin, Şehzâde Ömer Fâruk Efendi’nin nikâhı için tarih düşürdüğü mısralara dayanarak da kelimenin 

mahfil olması gerektiğini söyler. 

 “Mâh eyledi burc-ı şemsi menzil 

 Şâh-ı gülü bülbül etti mahfil” 

Tahirü’l-Mevlevî’nin bu ifadelerine dayanılarak ve kelimenin günümüz edebiyat terminolojisindeki yaygın 

kullanımı göz önünde bulundurularak, bu çalışmada da mahfil şeklindeki kullanım tercih edilmiştir. 
54 Edebiyat Mahfilleri konusunda yapılan ilk çalışma, Özgül’ün 1988 yılında hazırladığı  “XIX. Asrın 

Önemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şu’arâ” başlıklı doktora tezidir. Bkz. M. Kayahan Özgül, 

“XIX. Asrın Önemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şu’arâ”, (Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi, 

1988). Yazarın doktora tezi, kitap olarak da yayımlanmıştır. Çalışmamızda, yazarın kitabından 

faydalanılmıştır. Bkz. M. Kayahan Özgül, XIX. Asrın Önemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i 

Şu’arâ, (Ankara: Kurgan Edebiyat, 2012). Bu çalışmada Özgül, kelimenin “mahfel” şeklini tercih etmiş ve 

kelimeyi ”Encümen-i Şu’arâ”nın karşılığı olarak kullanmıştır. Mahfil kelimesini bir edebiyat terimi olarak 

ele alan, kapsam ve sınırlılıklarını tanımlayan son çalışma ise Turgay Anar’ın 2011 yılında tamamlamış 

olduğu doktora tezidir. Mekândan Taşan Edebiyat: “Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri” başlıklı 

çalışmada kelimenin mahfil şekli tercih edilmiş, edebiyat mahfilinin oluşum şartları, encümen ve muhitten 

farkları anlatılmıştır. Bu çalışmada da kelimenin mahfil şekli kullanılmıştır. 

http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339_10/1339_10_167.SAYFA.pdf


 
 

20 
 

mekân olarak değerlendirildiği görülür.55 Ancak bu mekânın işlevi, oluşum şartları ya da 

edebiyat terimi olarak neye karşılık geldiği hakkında ise bilgi verilmemiştir. Oysa mahfil, 

sanatçıyı ve eseri büyük oranda şekillendiren, sanatçının kendini inşâ sürecinde ilk olarak 

karşılaştığı ortam olması sebebiyle, yalnızca bir mekân değil aynı zamanda devrin 

edebiyat hayatını oluşturan işlevsel, çekirdek bir yapıyı da ifade etmektedir. 

          Bir edebiyat terimi olarak mahfil; en basit şekliyle, edebî muhiti oluşturan en küçük 

yapıdır. Sanatçıyı şekillendiren, eserin oluşumunda etkili olan bu küçük mekânsal 

oluşumların, herhangi bir edebiyat toplantısından ya da belli bir görevi yerine getirmek 

amacıyla oluşturulan topluluklardan, encümenlerden56 farklı bir şekilde ele alınması 

gerekmektedir. Ancak edebî muhitler ve mahfiller hakkında yapılan ilk çalışmalarda 

muhit, mahfil ve encümen kavramlarının birbirinden net bir şekilde ayrılmadan, eş değer 

olarak kullanıldıkları görülür. Haluk İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler 

çalışmasında her bir sultanın, şehzadenin ya da sanatkârları koruyan şahısların etrafında 

oluşan edebî yapılanmayı muhit olarak nitelemiş ve mahfil ayrımına gitmemiştir. Yazarın 

mahfil kavramı yerine muhit kavramını kullandığı, eserinin önsözünde yer verdiği şu 

değerlendirmeden anlaşılır: 

                                                           
55 Sözlüklerde ve ansiklopedilerde “mahfil”in mimarideki kullanımına da değinilmiştir: “Büyük câmilerde 

pâdişah ve müezzinler için ayrılmış yüksekçe ve parmaklıklı yer.” (Ayverdi ve Topaloğlu, Kubbealtı 

Lügati, 1901) “Mahfuz yer manasınadır. Camilerde müezzinlerin bir arada oturması için ayrılmış yüksekçe 

ve parmaklıklı sofa veya sütunlar üzerine inşa olunmuş yüksek yer ki buna müezzin mahfili denir. 

Camilerde padişahlara mahsus olarak ayrılmış yerlere maksure ve bunların yükseklerine hünkâr mahfili 

tabir olunur.” (Celal Esat Arseven, “Mahfil”, Sanat Ansiklopedisi, (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1950), 

c.2, 1260.) Kelimenin, Mevlevîhanelerde daha özel mimari birimler için kullanıldığı görülmektedir. 

“Mevlevîhâne’de saz heyetine ayrılmış olan ve genellikle ikinci kattan ortadaki geniş ayin alanına 

(Semâhâne) bakan bölüme “mutrib mahfili”, semâhânenin çevresinde parmaklıklarla ayrılmış izleyici 

bölümüne “züvvar mahfili” denir.” (“Mahfil”, Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, (İstanbul: YEM Yayınları, 

1997), c.2, 1153. 
56 Encümen ve mahfil arasındaki fark, Anar’a göre; mahfillerin encümenlerin kapsayıcısı olmaları, 

encümen adının tek başına kullanılamayışı ve mutlaka aidiyet bildiren bir kelime ile (encümen-i daniş, 

encümen-i şuara gibi) kullanılışı, encümenlerin mahfillere göre daha kısa ömürlü yapılanmalar olmasıdır. 

Konu hakkında geniş bilgi için bkz. Turgay Anar, Mekândan Taşan Edebiyat: Yeni Türk Edebiyatında 

Edebiyat Mahfilleri, (İstanbul: Kapı Yay., 2012), 73-75. Tezimizde, yazarın doktora tezinden üretilmiş olan 

Mekândan Taşan Edebiyat ‘Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri’, (İstanbul: Kapı Yay., 2012). adlı 

eser kullanılmıştır. 



 
 

21 
 

“Türk Edebiyatının hangi şartlar altında gelişme imkânı bulduğunu araştırırken, 

san’atkârların bazı devirlerde ve bazı merkezlerde toplandıklarını görüyoruz. Bu 

topluluklar daima edebiyata ehemmiyet veren, cömertlikleri ile san’atkârları 

koruyan, kıymetli eserleri mükâfatlandıran şahsiyetlerin tesiriyle olmuştur. 

Böylece bu kümelenmelerden muhtelif devirlerde ve belirli şahsiyetlerin etrafında 

birer edebî muhit meydana gelmiştir.”57  

Kayahan Özgül’ün çalışmasında ise Encümen-i Şuarâ’yı bir edebiyat mahfili olarak 

değerlendirdiği hem eserin başlığında58, hem de Encümen-i Şuarâ’yı bir cins isim olarak 

tanımlamasında görülmektedir. Özgül’ün; 

 “Encümen-i şuarâ” bir cins isimdir. Asırlar boyu, ‘padişah sarayında veya 

vilâyetlerdeki şehzade saraylarında, etraflarında birer muhit edinmiş devlet 

büyüklerinin konaklarında tertip edilen ve şairlerin de hazır bulunduğu içki ve şiir 

meclislerinin’59ismine genel olarak encümen-i şuarâ denmiştir”60. 

tanımında, yazarın encümeni mahfil ile aynı anlamda kullanırken, kelimeyi aynı zamanda 

muhit ile de eş değer tuttuğu görülür. 

          Edebî geleneğin aktarılmasında, eserlerin olgunlaşmasında ve şairlerin 

yetişmesinde etkin rol oynayan edebiyat mahfillerini, Turgay Anar; Pierre Nora’dan 

alıntıladığı bir kavram olan “hafıza mekânı” ile niteler. Bu kavram çerçevesinde edebiyat 

mahfilini, “(…) mahfilin de edebiyatçıların toplanıp bazen mutabakata vardığı bazen de 

tartışılan konulara önemli şerhler koydukları bir edebî hafızanın merkezi (…) edebiyat 

hafızasının mayalandığı yer”61 şeklinde tanımlar. Ayrıca mahfillerin, yazarların düzenli 

                                                           
57 İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, 11. 
58 Özgül, “XIX. Asrın Önemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şu’arâ”. 
59 Özgül, bu kısmı İpekten’in çalışmasında, Şu’arâ Meclisleri başlığından alıntılamıştır. Bkz. İpekten, 

Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, 229. 
60 M. Kayahan Özgül, “Osmanlı’nın Son Encümen-i Şuara’sı”, Türk Dili ve Edebiyatı Tarihi, ed. T. Sait 

Halman vd. (İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2006), 83. 
61 Anar, Mekândan Taşan Edebiyat: Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri, 72. 



 
 

22 
 

olarak bir araya geldikleri yerler olmalarının yanı sıra, buralarda meydana gelen edebiyat 

tartışmaları sayesinde edebî hareketliliğin devam ettiğinden bahseder ve mahfilleri 

“yaşayan edebiyatın atardamarları”62 olarak da görür. Anar, mahfillerin; muhitlerden 

daha küçük, katılımcı sayısının daha az ve mekâna olan bağlılığının daha fazla olması 

yönüyle ayrıldıklarını belirtir ve bu küçük yapıları sahip oldukları özellikler yönüyle 

inceleyip, mahfil kavramına bir standart getirmeyi amaçlar. Mahfillerin bu özellikleri 

Anar’ın çalışmasından hareketle şöyle sıralanabilir:63 

        -Birden fazla edebiyatçının bir araya gelmesi. 

        -Mekânsal nitelik yönüyle, genelde kapalı mekânlar olması. 

        -Edebiyatçıların düzenli aralıklarla toplanması ve bu toplantıların belli bir süre 

devam ettirilmesi. 

        -Üstat bir sanatçının ya da sanat hâmîsinin mahfilde yer alması ve genellikle 

mahfilin kurucusu olması. 

        -Edebiyat eleştirisinin, edebî fikir alışverişinin gerçekleşmesi. 

        -Belli bir edebiyat geleneğini geleceğe aktarma özelliği. 

        Bir edebiyat mahfilinin varlığından söz edebilmek için sıralanan yukarıdaki 

özellikler, Türk Edebiyatı içerisinde hemen her dönemde ve farklı toplumsal gruplar 

içerisinde oluşan edebî mahfillerin -genel olarak- ortak özellikleri olmakla birlikte; 

mekânı kurgulayan hâmînin sosyal kimliği ve birden fazla edebiyatçının bir araya 

gelişlerindeki amaç, mahfillerin şekillendikleri tarih aralığına göre değişmektedir. Klasik 

Edebiyat döneminde genelde politik gücü ya da zenginliği elinde bulunduran sanat 

patronlarının yerini, özellikle Cumhuriyet’ten sonraki dönemde ekonomik yönden 

                                                           
62 Anar, Mekândan Taşan Edebiyat: Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri, 72. 
63 Bu değerlendirme Anar’ın, mahfil kavramının kapsamını ve mahiyetini tartıştığı kısımdan özetlenmiştir. 

Anar, Mekândan Taşan Edebiyat: Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri, 75-81. 



 
 

23 
 

mahfildeki kişilerden daha zengin olmakla birlikte, kendi toplumsal grubu içerisinde 

“hadem ve haşemde”64 yarış içerisinde olmayan, genel olarak edebiyattan anlayan ve 

edebiyat üzerine konuşmaktan hoşlanan hâmîlerin varlığı görülür. Osmanlı’nın yükselme 

döneminden itibaren saray ve devlet büyüklerine ait köşklerde, konaklarda düzenlenen 

edebiyat meclisleri ve bu mekânlarda oluşan edebiyat mahfillerinin, değişen hâmî/patron 

profili dolayısıyla nispeten -Tanzimat sonrası dönemde- halka daha fazla açık mekânlarda 

şekillenmeye başladığı görülür.65  Anar, Türk Edebiyatı içerisindeki bu değişimi;  

“Özellikle Cumhuriyet sonrasında oluşan yeni toplum yapısı, yeni bir edebiyat 

kimliğinin inşâsı sonucunu ortaya çıkarmış, (…) eskisi gibi beylerin, paşaların 

konak, köşk ve yalılarındaki mahfil toplantıları çok azalmış, bununla birlikte 

kamuya açık mekânlarda toplanmalar artmıştır.” 66 

şeklinde ifade eder. Tonga’nın tanımında yer alan kahvehâne, pastane, meyhane, dergi 

idarehaneleri, şair ve yazar evleri gibi mekânları edebî birer mahfil olarak zikretmiş 

olması da Anar’ın bu tespitini desteklemektedir. Zira yazarın edebî muhit olarak ele aldığı 

Ankara’daki edebî hayatı oluşturan mahfiller, yine kamuya açık olan mekânlardan 

oluşmaktadır.  

Şairlerin bir araya gelme amaçlarındaki değişim de aslında mekâna hâkim olan 

hâmînin/patronun değişimi ile birlikte farklılaşmıştır. Doğrudan, siyasal elitin etrafında 

                                                           
64 Halil İnalcık, hükümdarların birer sanat patronu olmalarını ve bu konudaki tutumlarını, padişahların 

kendi toplumları içerisinde üstün ve güçlü olduklarını kanıtlamanın yanı sıra rakip hanedanlara da aynı 

etkiyi gösterme amaçlarıyla ilişkilendirir.  “Hânedanlar arasındaki rekabet ve üstünlük yarışı yalnız 

muhteşem saraylar, hadem ve haşemde değil; ilim ve sanatın hâmîliğinde de kendini gösterirdi.” (Halil 

İnalcık, Has Bağçede ‘Ayş u Tarâb, (İstanbul: İş Bankası Kültür Yay., 2015), 345.) cümlesinde 

hükümdarların sanatı desteklemelerini, üstün olduklarını vurgulamak istemeleri ile ilişkilendirir. Osmanlı 

sanat patronajı hakkında geniş bilgi için bkz. İnalcık, Has Bağçede ‘Ayş u Tarâb, 345-352. 
65 Bu değişim, Türk Edebiyatı içerisinde oluşan muhitleri ve mahfilleri ele alan çalışmaların inceledikleri 

dönem aralığında tespit ettikleri mekânların listesine bakıldığında daha net bir şekilde görülebilir. 

İpekten’in çalışmasında yer verdiği mahfiller doğrudan padişah, şehzade ve vezirler etrafında 

yoğunlaşırken, Anar’ın çalışmasında yer verdiği mahfiller konak, lokanta, meyhane, otel, kitabevi gibi 

mekânlardan oluşmaktadır. Bkz. İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, 13-162. Anar, Mekândan 

Taşan Edebiyat: Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri, 89-397. 
66 Anar, Mekândan Taşan Edebiyat: Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri, 87. 



 
 

24 
 

şekillenen mahfillerde şairler; geçimlerini, meşruiyetlerini ve şöhretlerini, mahfildeki 

patronun iltifatı ile elde edebilecekleri için bu mekânlara devam ederken; Tanzimat 

sonrasındaki edebiyat içerisinde şekillenen mahfillerde yer alan şairlerin, daha çok poetik 

ve politik yakınlık dolayısıyla söz konusu mekânlara devam ettikleri söylenebilir. 

Kayahan Özgül, Encümen-i Şuarâ şairlerinin, her salı Hersekli Arif Hikmet’in konağında 

bir araya gelişlerini; Osmanlı şiirindeki değişimin başlangıcı ile ilişkilendirir. 67 Eski şiirin 

estetik yapısını ve üslubunu değiştirmeden, Batı şiirinden alacakları yeni temaları, şiire 

işleme gayretinde olan Encümen-i Şuarâ şairleri, bu yönleri ile kendilerinden önce 

şekillenen mahfillerdeki şairlerin amaçlarından ayrılırlar.  

Mahfillerin oluşum şartlarının, -kesin bir değişimin başlangıcı için net bir tarih 

olmasa da- Hersekli Arif Hikmet’in konağında başlayan değişimi, daha sonraki yıllarda 

da belirgin şekilde devam etmiştir. Tonga’nın Cumhuriyet sonrası Ankara’nın edebî 

muhitini oluşturan mahfiller arasında saydığı dergi idarehaneleri de poetik ve politik 

yakınlıkları dolayısıyla bir araya gelen şairlerin ve yazarların oluşturduğu mahfillere 

örnek oluşturabilecek yapılanmalardır. Tonga’nın, “Çınaraltı Dergisi Etrafında Oluşan 

Edebî Muhit” başlıklı çalışmasında, yazarların adı geçen derginin çatısı altında bir araya 

gelişleri Çınaraltı dergisi yazarlarının benzer siyasi görüşlere sahip olmaları ile 

ilişkilendirilmiştir. Derginin adının seçiminin; Ziya Gökalp’ın “kültürel milliyetçilik ve 

Türkçülük fikrini yansıtan”68 Çınaraltı makalesine dayandırılması ve devamında Türkçü-

milliyetçi duyuş ve düşünüş tarzına sahip yazarların aynı dergi etrafında bir edebiyat 

mahfili meydana getirmiş olmaları, yazarların politik yakınlıkları ile ilişkili bir 

gelişmedir.  Ayrıca yazarların daha çok millî formlarla kaleme alınan eserler üretmeleri 

                                                           
67 Özgül, XVI. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şu’arâ, 302. 
68 Necati Tonga, , “Çınaraltı Dergisi Etrafında Oluşan Edebî Muhit” (Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi, 2004), 30. 



 
 

25 
 

de kendileri ile benzer sanatsal amaçlara ve tarzlara sahip sanatçıların, bir araya gelerek 

oluşturdukları yeni edebî mahfillerin bir göstergesidir.69 

          Anar’ın Türk Edebiyatı içerisinde oluşan mahfillerin oluşumları hakkında 

sıraladığı yukarıdaki özellikler içerisinde, mekânın kurulumunda ana aktör olan 

hâmînin/üstat sanatçının sahip olduğu profilin mahfilin şekillenmesinde ve şairlerin bir 

araya gelmesindeki etkisi dikkat çeker. Bir edebî mahfilin oluşumunda, merkezde yer 

alan hâmî Tonga’nın çalışmasında da ön plana çıkar. Tonga, -Anar’ın çalışmasında 

olduğu gibi- mahfillerin oluşumunu ele alırken hâmîyi doğrudan mekânın oluşumunun 

merkezine koyar; mahfillerin oluşumunu hâmînin var olup olmaması üzerinden kurgular 

ve sınıflandırır. Yazara göre, siyasal elitlerin alanları dışında kalan mahfillerde, 

karizmatik bir hâmînin var olduğu söylenemez, bu mahfiller sanatçıların ortak değerleri 

sayesinde kendiliğinden oluşan mekânlardır. Tonga’ya göre hâmî odaklı bir mahfilin 

kuruluşu ve sınıflandırması şu şekildedir: 

 “Bir edebiyat mahfili, sanatkâr hâmîsinin veya üstâd edebiyatçının harekete 

geçirici gücü ile kurulabileceği gibi,  şair ve yazarların şahsî tercihleri 

doğrultusunda doğal olarak da oluşabilir. Bu bakımdan edebiyat mahfilleri iki 

başlık altında değerlendirilebilir: 

1. Bir hâminin öncülüğünde oluşan edebiyat mahfilleri. 

2. Sanatkârı kendine çekerek doğal olarak oluşan edebiyat mahfilleri.”70 

Bu tasnife göre birinci kategoride, siyasal elitler çevresinde saraylarda, köşk ve 

konaklarda oluşan edebiyat mahfilleri yer almaktadır. İkinci kategoride ise; 

“kahvehaneler, meyhaneler, pastaneler, lokantalar, şair ve yazar evleri, oteller, okullar, 

                                                           
69Çınaraltı dergisi çerçevesinde bir edebî mahfilin oluşmasında yazarların benzer sanat anlayışı, eserleri 

üretim formlarındaki ortaklıkları ve Klasik Edebiyata ait tür ve şekiller hakkındaki görüşleri hakkında geniş 

bilgi için bkz. Tonga, “Çınaraltı Dergisi Etrafında Oluşan Edebî Muhit”, 268-295. 
70Tonga, “Cumhuriyet Döneminde Bir Edebî Muhit Olarak Ankara (1923-1980)”, 23. 



 
 

26 
 

tekke ve dergâh gibi dinî müesseseler, (…)”71 politik himayeden uzak olan; ancak 

sanatçıları besleyen önemli mahfiller olarak zikredilmektedir. 

Tonga’nın bu kategorizasyonu, özellikle Tanzimat sonrasında oluşan toplumsal 

değişmelerle birlikte farklılaşan mahfil yapılanmaları için geçerli olmakla birlikte, Klasik 

Edebiyata ait mahfillerin oluşumunda her zaman doğru sonucu vermemektedir. Zira 

Osmanlı döneminde oluşan edebiyat mahfillerinin büyük bir kısmı, siyasal elitlerin 

edebiyata olan ilgisi ve desteği ile şekillenen ya da siyasal elitlerin verdiği prestije sahip 

sanatçılar etrafında oluşan mahfillerdir. Örneğin, İpekten’in çalışmasında yer verdiği 

dükkânlar ve meyhaneler dahi, politik himayeden uzakta şekillenen mahfiller gibi 

görünse de bu mekânlar aslında bir şekilde siyasal elitlere yaklaşmış; onlara eser 

sunabilmiş yazarlar etrafında teşekkül etmiştir. İpekten, İstanbul’da Zâtî’nin remilci 

dükkânından bahsederken şairin, saray ile olan bağlarına değinmez; ancak onun, devrin 

diğer şairleri tarafından üstat kabul edildiğini;  bu sebeple dükkânının yaklaşık yarım 

asırlık bir zaman diliminde, yeni yetişen şairler için önemli bir mektep olduğunu belirtir.72 

İpekten, Zâtî’inin etrafında şekillenen mahfilin, şairin siyasal elitlerle olan ilişkisinden 

kaynaklı sahip olduğu statü sayesinde popüler olabileceğine değinmemiş olsa da 

kanaatimizce şairin sarayla olan ilişkilerinin de sahibi olduğu remilci dükkânının popüler 

olmasında etkisi vardır. Tezkirelerde yer alan ve bizzat şair tarafından dile getirildiği 

aktarılan; “…İstanbul’a geldüm merḥûm Sulṭân Bâyezîd devrânıydı ve ‘ulemâ vü sâdâta 

ve meşâyiḫ ü şu’arâya câ’izeler ü salyânelerle baḫş u ümmîd devrânıydı. Kendüye ‘îdiyye 

ve bahâriyye ve şitâ’iyye ḳaṣîdeler virdüm, her emelüm âyîne-i iḥsânında re’yü’l-‘ayn 

gördüm.”73 ifadelerinden, Zâtî’nin şairliğinin devrin hükümdarı tarafından da onaylandığı 

anlaşılır ve şairin sahip olduğu bu avantajın, onun dükkânının da bir edebiyat mahfili 

                                                           
71Tonga, “Cumhuriyet Döneminde Bir Edebî Muhit Olarak Ankara (1923-1980)”, 34.  
72 İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, 238-239. 
73 Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, haz. Filiz Kılıç, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2018), 669. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036,asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0   (erişim 09.01.2019) Eserin 

bundan sonraki kullanımlarında da e-kitap hâline başvurulmuştur. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036,asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0


 
 

27 
 

olmasını sağladığını düşündürebilir. Zira Zâtî’nin remilci dükkânı ile aynı devirde var 

olan Sübutî ve Râhikî’nin dükkânları karşılaştırıldığında siyasal elitlerin desteklerinin, 

saray dışında oluşan mahfillerde de etkisinin devam ettiği görülür. Zâtî dışındaki diğer 

şairlerin sahip oldukları dükkânlar, genelde buralarda üretilen şarap, afyon gibi maddeler 

ya da şahısların nüktedân ve hoş sohbet kişiler olmaları ile ilişkilendirilmiş; dükkân 

sahiplerinin iyi bir şair olduğundan ya da siyasal elitlerle olan ilişkilerinden 

bahsedilmemiştir.74  

Bu çalışmaların yanı sıra, doğrudan mahfil ve muhit konusundan ziyade odağına, 

Osmanlı edebî geleneği içinde, padişahların şiire olan ilgileri ve etkilerine paralel olarak 

şekillenen himaye mekanizmasını ele alan bir çalışma olan Has Bağçede ‘Ayş u Tarâb 

adlı çalışmasında, Halil İnalcık da edebiyat meclislerinin (işret meclisleri) oluşumunu 

doğrudan bir hâmînin/patronun varlığı ile ilişkilendirir. İnalcık, padişahların işret 

meclislerinden bahsederken, mahfil ya da muhit olarak özel bir başlık açmış olmasa da 

aslında hükümdar etrafında oluşan edebî muhitleri meydana getiren mahfillerin 

özelliklerinden bahsetmiştir. İnalcık’ın; 

“İşret meclislerinin seçkin mekânı, saray bahçeleri ve kasrlardır. Saray has-

bağçelerinde veya kasrlarda (köşk), özel halvette düzenlenen geleneksel işret 

meclisleri; şair, mutrib, hânende, gûyende rakkâs gibi sanatçıların hükümdar 

önünde kendilerini göstermek fırsatını elde ettikleri bir yarışma meydanı 

oluştururdu.”75 

                                                           
74 Zâtî’nin remilci dükkânı dışındaki dükkânlar hakkındaki değerlendirmeler hakkında geniş bilgi için bkz. 

İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, 240-242. 
75 İnalcık, Has Bağçede ‘Ayş u Tarâb, 281. Patronaj sisteminin edebiyat üretimine olan etkisi ve şairler ile 

devrin patronları arasındaki ilişkinin nasıl işlediğine dair geniş bilgi için bkz. Halil İnalcık, Şair ve Patron, 

(Ankara: Doğu Batı Yay., 2010). Patronaj geleneğinin Osmanlı içerisinde oluşum süreci ve bu süreçteki 

gelişime dair detaylı bilgi için ayrıca bkz. Halil İnalcık, “Klasik Edebiyat Menşei: İranî Gelenek, Saray 

İşret Meclisleri ve Musâhib Şâirler”. Türk Edebiyatı Tarihi, c.1 içinde (ed.) Talât Sait Halman vd., 

(İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 2006), 221-255. 



 
 

28 
 

“ .... II. Murad (1421-1444, 1446-1451), bir divan tertip edecek kadar şiir yazmış 

ilk sultân olarak anılır. Murad’ın haftada iki kez şâir ve âlimleri huzurunda 

topladığı biliniyor.” 76 

şeklinde verdiği bilgilere bakıldığında işret meclislerinin hükümdarın isteği ile kurulduğu 

anlaşılmaktadır. Meclisleri, bir başka ifadeyle mahfilleri kuran hükümdarlar, mekâna 

devam edecek olan sanatçıların kim olduklarına, toplanma zamanlarına ve burada 

okunacak eserlerin standardına da karar veren odak kişilerdir. 

Edebî muhitler ve mahfiller üzerine yapılan çalışmalarda, mekânların mahfil 

olarak şekillenmesinde zaman, mekân, mahfili oluşturan şahıs kadrosu ve sanatçıların 

edebî mahfillere dâhil oluşlarının sebepleri gibi pek çok unsur değişirken, tüm 

çalışmaların mahfil ve muhit tanımlamalarında mekânın oluşumunda merkeze koyduğu 

ve hem fikir olduğu bir kavramın varlığı dikkat çekmektedir. Bu çalışmalarda, edebî bir 

mahfilin ya da muhitin oluşumunda mekânın ilk kurucusu ya da düzenleyicisi olarak 

hâmî/patron/üstat kavramından bahsedilmiştir. Edebî muhit tanımlarında, bu kavramın 

içeriğini oluşturan ana unsur olan mahfillerin değerlendirilmesinin gerekliliğine 

değinilmiş ve bu doğrultuda, söz konusu kavramı ele alan çalışmalardan yola çıkılarak 

mahfilin ne olduğu anlaşılmaya çalışılmıştır. 

 Mahfiller, edebî muhitlerin oluşumuna zemin hazırlayan küçük ve mutlak olarak 

mekânsal bağlılığı olan yapılanmalardır. Bu küçük yapılanmalar, edebî bir muhitin 

kurulumunu sağlarken, birden fazla edebiyatçının rastgele, herhangi bir zamanda bir 

araya gedikleri ve çok kısa sürede çözülebilen, dağılabilen yapılardan ziyade, daha 

bilinçli ve düzenli şekilde oluşturulmuş, genellikle bir edebî geleneğin ve tenkit 

                                                           
76 İnalcık, Has Bağçede ‘Ayş u Tarâb, 353. II. Murat’ın haftada iki kez şiir meclisi düzenlediğine dair bilgi 

Latîfî Tezkiresi’nde “Rivâyet iderler ki farṭ-ı terġîb ü taḥrîk içün haftada iki gün ʿulemâ ve şuʿarâyı cemʿ 

ve kendüyi ṣamîm-i dilden izʿân u iltifâtla sertâ-pâ sımâḫ u semʿ idüp mübâḥaseye bâʿis olsun içün her 

fende nice mübâḥis taʿyîn iderler imiş (…)” şeklinde geçmektedir. Bkz. Latîfî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve 

Tabsıratu’n-Nuzamâ, haz. Rıdvan Canım. (Ankara: AKM Yay., 2000), 138. 



 
 

29 
 

mekanizmasının sürdürüldüğü işlevsel yapılardır. Bu yapıların oluşmasında ise 

edebiyatçılar ile belli bir zaman ve mekânın varlığı kadar, mahfilleri oluşturan bir hâmînin 

ve patronun varlığı da gereklidir. Zira -farklı adlandırılmalar yapılsa da- yukarıda mahfil 

değerlendirmeleri ele alınan çalışmalarda yer alan ortak vurgu, edebiyattan anlayan, 

şairleri bir şekilde şiir yazmaya teşvik eden bir hâmînin mahfilin kurulumunda başat rol 

oynadığıdır. Bu sebeple edebî muhitin yapısının anlaşılabilmesi için, nasıl mahfillerin 

anlaşılması gerekiyorsa; mahfillerin anlaşılması ve edebî muhitlerin oluşum şartlarının 

daha net ortaya koyulabilmesi için de bu mekânların oluşumunda başrol oynayan 

hâmîlerin/patronların anlaşılması gerekmektedir.  

1.3. Edebî Mahfillerin Birincil Aktörleri: Patronlar ve Hâmîler 

 Türk Edebiyatı içerisinde şekillenen edebiyat mahfilleri ve bu mekânların 

kapsayıcısı olan muhitleri incelerken araştırmacılar, genellikle hâmî ve patron 

kavramlarını birbirlerinin yerine kullanmışlardır. Bu kullanım, Türk Edebiyatının 

kapsadığı dönemlerin tamamında her zaman doğru sonucu vermemektedir. Zira 

kelimelerin anlamsal olarak kesiştikleri noktalar olmakla birlikte, birbirlerinden 

ayrıldıkları yönleri de mevcuttur. Özellikle birden fazla aktörün oluşumuna etki ettiği 

tekke muhitinin şekillenmesinin daha net anlaşılabilmesi için tezimizde hâmî ve patron 

kavramları ayrı ayrı tanımlanmıştır. Bu iki kavramı birbirinden farklı şekillerde 

tanımlayarak, özellikle tezimizin odağında bulunan mekânlar olan tekkelerin geniş bir 

tarih aralığındaki aktörlerinin, kimlik ve konumlarının doğru bir şekilde tespiti 

hedeflenmiştir. 

1.3.1. Maddi Kazanım ve Korumanın Garantörü: Patron 

Çalışmalarda, edebî bir muhitin ve mahfilin meydana gelmesini sağlayan kişiler; 

patron, mesen ya da hâmî olarak adlandırılmışlardır. Tarihte,  sanatı ve sanatçıları 

bugünkü anlamda koruyan, onları eserler yazmaya teşvik ettiği bilinen ilk isim, Roma 



 
 

30 
 

İmparatoru Augustus’un danışmanı olan Gaius Clinius Maecenas (M.Ö.70-M.Ö.8)’dir.77 

Maecenas’ın78 sanatçıları desteklemesindeki etkenler; kendisinin sanata olan sevgisi ve 

özel ilgisinin yanı sıra, danışmanı olduğu İmparator Augustus hakkında, sanatçılar 

vesilesiyle halka olumlu bir propaganda yapılmasını sağlamak ve imparatorluğu eski 

görkemli hâline kavuşturmaktır.79 Maecenas’ın bu tutumu daha sonraları, Ortaçağ 

Avrupası’nda var olan politik ve -mahiyeti farklı da olsa- dinî elitlerin sanatı ve sanatçıyı 

koruma ve teşvik etmedeki motivasyonlarının temelini oluşturmuştur.  

Maecenas’ın sanatçıları korumaya yönelik teşvik edici ve koruyucu tavrı, adının 

zaman içerisinde sanat hâmîsi teriminin karşılığı olarak kullanılmasını sağlamıştır. 

Kaynaklarda, mesen olarak geçen bu terim, “Sanatı ve bilimi koruyan, gelişmelerine 

katkıda bulunan kişi.”80 anlamına gelen bir cins isime dönüşmüştür. Ancak sanatı koruyan 

ve gelişmesi için teşvik eden kişilerle sanatçılar arasındaki ilişkinin bir nevi karşılıklı bir 

hizmet alışverişi şeklinde gelişmesi, sonraki dönemlerde -modern çalışmalarda- mesen 

kavramının alternatifi olarak patron kelimesinin kullanımını da beraberinde getirmiştir.  

                                                           
77 Aydemir Okay’ın Behnke’den aktarımıyla “ … Maecenas, yetenekli ya da ‘yetenek vadeden kimseleri’ 

maddî yönden destekleyerek onları topluma tanıtmış; desteklediği kimseler de eserlerinde Maecenas’ın 

ismine yer vermişlerdir.” Aydemir Okay, “Mesenlik, Bağışçılık ve Sponsorluk”, İstanbul Üniversitesi 

İletişim Fakültesi Dergisi, (Nisan 2012): 282. Maecenas’in adının geçmişten günümüze kadar gelmesinin 

sanat destekçiliği sayesinde olduğu; “Augustus’un arkadaşı ve danışmanı olan,  (bu dönemdeki) bilim ve 

edebiyat patronajı ile ünlenen Romalı şövalye. Virgil ve Hoarce’ın koruyucusu ve destekçisi.” ifadelerinden 

de anlaşılmaktadır. Bkz. The Oxford Companion to English Literature, ed. Sir Paul Harvey, (London: 

Clarendon Press, 2009), 484. 
78 Maecenas’ın sanat koruyuculuğunun, modern dönemde kullanılan patron kelimesi ile birlikte anılması 

ve tarihte bu yönüyle tanımlanabilecek ilk kişi olması hakkında farklı görüşler mevcuttur. Ancak 

günümüzdeki gibi tanımlanan ve şekillenen bir patronun varlığının, Atina toplumu içerisinde var olduğu 

düşünülmemektedir.  Antik Yunan ya da şehir devletlerinde de günümüzdekine benzer şekilde bir sanat 

himâyesinin varlığından bahsedilse de bu konu hâlen tartışmalıdır. Atina’da var olan himâyenin bugün ele 

alınan himâye sisteminden farklı olduğunu, Rachel Zelnick- Abramovitz; “Roma’dakine benzer ya da 

sosyolojik biçimde kullanılan himâyeye benzer, ancak hiçbir şekilde özdeş olmayan bir sosyal fenomen 

Atina’da mevcuttu.” cümlesi ile belirtir ve Atina’da yer alan himâye sistemine benzer sistemi, kişisel ve 

kamusal himâye şeklinde iki farklı şekilde tanımlar. Bu himâye şekillerini; sosyal olarak eşit konumda 

olmayan tarafların birbirlerinden kazanç sağladığı ve bu kazanç sürdüğü sürece sadakatin de sürdürüldüğü 

kısa süre devam eden bir sistem –alışveriş- olarak ele alır. Bkz. Rachel Zelnick- Abramovitz, “Did 

Patronage Exist in Classical Athens”, L’Antiquité Classique, 69, (2000): 79-80. https:/ / 

www.jsotr.org/stable / 41660036 (erişim: 03.12.2020) 
79 Geniş bilgi için bkz. Süheyla Öncel, “İtalyan Edebiyatında Mesenlik”, Gündoğan Edebiyat, V/20, (1991): 

63-68. 
80 Zeynep Rona, “Mesen” Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi içinde, (İstanbul: YEM Yay., 1997), 1205. 

Kelime, İngilizce sözlüklerde “maecenatism” şeklinde geçen ve karşılığı patronaj olarak gösterilen bir 

kullanıma sahiptir. Bkz. https://www.lexico.com/definition/maecenatism (erişim: 05.12.2020) 

http://www.jsotr.org/stable%20/
https://www.lexico.com/definition/maecenatism


 
 

31 
 

Patron kelimesi Latince kökenli olup, baba anlamında kullanılan pater 

kelimesinden türetilen ve “müşterilerin koruyucusu “ anlamını taşıyan patronus’tan 

gelmektedir.81 Kelimenin güncel kullanımının ise, “Belli bir kişi ya da kuruma, maddi ya 

da farklı türden destek veren kişi.” 82 şeklinde olduğu görülür. Bu kullanımda yer alan 

“farklı türden destek verme”; sanatçıya yakınlık gösterme, teşvik etme, koruma, ayrıcalık 

ve otorite sağlama gibi imkânlar anlamına gelir. Kelimenin sahip olduğu anlamlar göz 

önünde bulundurulduğunda patronun daha çok toplumsal statü sahibi olma ve maddi 

kazanımlar elde etme ile ilişkili bir terim olduğu anlaşılır.83 Maddi kaynak desteği ve statü 

verme, koruma, ayrıcalık sağlama gibi güce dayalı eylemlerin ise özellikle Ortaçağ 

toplumlarında tamamen, siyasal elitlerin ya da Hristiyan dünyasında, Papalık 

bünyesinde84 şekillendiği görülür. Genellikle politik, dinî ya da ekonomik gücü elinde 

bulunduran kişilerin sahip olabilecekleri bir ad gibi görünen mesen ve patron 

kelimelerinin içeriğinde, hem sanat koruyucusunun hem de sanatçının daha çok maddi 

kazanımlarının ön plana çıktığı bir ilişkinin varlığı dikkat çekmektedir. Patronların, 

sanatçılara sağladıkları maddi kazanımlar; rahat bir çalışma ortamı sağlama, caize verme, 

mesleğine göre devlet kapısında bir memuriyet, toprak, konut, binek hayvanı gibi pek çok 

unsurdan oluşmaktadır. 

                                                           
81 Patron kelimesinin sanat tarihi çalışmalarındaki kullanımı hakkında geniş bilgi için bkz. Şahin, “Proto-

Rönesans İtalya’sında Fransisken Sanat Hamiliği”, 74. 
82 https://www.lexico.com/definition/patron (erişim 04.05.2020) 
83 Sanat tarihi çalışmalarında, patronların sanat üretimindeki rolü ve etkileri sorgulanmıştır. Patronun, 

yalnızca maddi destek veren ve eser sipariş eden bir kişi mi yoksa üretilen eserin içeriğini ve şekillerini 

belirleyen mi olduğu irdelenmiş ve bunun sınırlarının net olarak çizilemeyeceği, patron ve sanatçı 

arasındaki ilişkinin şekline göre, patronun eserin üretimindeki etkisinin ve konumunun değişebileceği tezi 

ortaya konmuştur. Konu hakkında geniş bilgi için bkz. Jill Burke, Changing Patrons: Social Identity and 

the Visual Arts in Renaissance Florence, (Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2004), 

3-8. 
84 Papalık, İslam dünyasında tam olarak bir karşılığı olmayan, hem dinî hem de siyasi otoriteyi bünyesinde 

barındırabilen bir kurumdur. Siyasi otoriteyi (patronajı) de temsil edebilme gücü dolayısıyla özellikle 

kiliselerde ve manastırlarda icrâ edilen müzikal eserleri, freskleri, kilise mimarisini ve buralarda yer alan 

yazma eserlerin üretimini domine edebilmiş bir kurumdur. Hristiyan dünyasında dinî mekânlarda oluşan 

sanat patronajı hakkında geniş bilgi için bkz. Marios Costambeys, Power and Patronage in Early Medieval 

Italy, (New York: Cambridge University Press, 2007), 48-55. Christopher A. Reynolds, Papal Patronage 

and the Music of St. Peter’s 1380-15-13, (London: University of California Press,  1997), 74-80. 

https://www.lexico.com/definition/patron


 
 

32 
 

 İbn-i Bîbî’nin (ö. 684/1285’ten sonra), El-Evâmirü’l-Alâ’iye Fi’l-Umûri’l-

Alâ’iye (Selçuk-nâme) adlı tarihinin, Alaeddin Keykubat’ın (ö.634/1237) adaleti ve güzel 

huylarından bahsettiği bölümünde Selçuklu sultanları hakkında yaptığı;  

“Selçuklular, kültür ve edebiyat adamlarını yoksulluk vadisinden, fakirlik 

çölünden kurtarıp onların yüzünü, dünyayı aydınlatan güneş gibi ağartıp, her isteklerini 

kalbi temiz kimselerin duası gibi geçerli kılarlardı.” 85  

değerlendirmesi, Selçuklu hükümdarlarının dönemin şairlerinin isteklerini yerine getiren, 

ekonomik anlamda rahat bir ortam sunan sanat patronları olduklarını gösterir. İbn-i Bîbî, 

yine başka bir Selçuklu hükümdarı olan Rükneddin Süleymanşah’ı (ö.600//1204)  

anlattığı bölümde, sultanın kendisine sunulan eserleri değerlendirebilecek kadar şiir 

sanatı hakkında bilgi sahibi olduğundan ve cömertliğinden bahseder. Yazar, Rükneddin 

Süleymanşah’ın cömertliğini Zahireddin Faryâbî’nin, Nun redifli kasidesine verdiği 

caizelerden ve ardından saraya davet etmesi ile vurgular. Faryâbî, kasidesinde, sultanın 

şairlere karşı olan teşvik edici tavrını, “Cömert tabiatından dolayı sarayı cennet bahçesine 

döndü. Hatta onun kapıcısı bile cennette olma iddiasında bulunabilir.”86 sözleri ile 

övmektedir. 

Osmanlı döneminde yukarıda, Zahireddin Faryâbî ile Rükneddin Süleymanşah 

arasındaki şair ve patron ilişkisine benzer pek çok örnek bulunmaktadır. Bu ilişkiye 

benzer bir örnek, 16. asrın üretken şairlerinden ve münşilerinden olan Lâmiî Çelebi 

(ö.938/1532) ile devrin siyasal elitleri arasında geçen mektuplaşmalarda görülür. Lâmiî 

Çelebi’nin devrin devlet adamlarına yazdığı mektuplarında, siyasal elitler nezdinde 

                                                           
85 İbn-i Bibi, El-Evâmirü’l-Alâ’iye Fi’l-Umûri’l-Alâ’iye (Selçuk-nâme), haz. Mürsel Öztürk. (Ankara, 

Kültür Bakanlığı Yay.,1996), 241. 
86 Kasidesi karşılığında, “… iki bin sultânî dinarı, 10 baş at, 10 baş katır, 12 hörgüçlü deve, 5 erkek köle ve 

5 güzel yüzlü Rum cariye, altın işlemeli atlas, pamuklu, sakilâtun, attâbî kumaşlarından oluşan 50 takım 

elbiseyle ile ödüllendirilmiş ve saraya davet edilmiştir.” İbn-i Bîbî, El-Evâmirü’l-Alâ’iye Fi’l-Umûri’l-

Alâ’iye (Selçuk-nâme), 82. 



 
 

33 
 

muteber sayılan bir sanatçının kazanımlarının neler olduğu anlaşılabilir. Tezcan’ın 

aktardığına göre yazar, Kadrî Çelebi’ye gönderdiği mektupta; Vâmık u Azrâ adlı eserinin 

sonuna eklediği Gül redifli kasideyi, yıllık sekiz bin akçe gelir getiren Uzun Kuyu 

Vakfı’nın elinden alınmasından sonra yaşadığı sıkıntıyı dile getirmek için yazmıştır.87 

Aynı yazar, daha sonra devrin vezir-i azâmı İbrahim Paşa’ya (ö.942/1536) yazdığı bir 

mektupta ise mülâzemetlik yapan oğlu Abdullah’ın Bursa’da bir medreseye atanmasını 

talep etmiştir.88  

Lâmiî Çelebi ile aynı dönemde yaşayan Sehî Bey (ö.955/1548)’in de devrin 

patronundan beklentileri vardır; ancak bunların içeriği Lâmiî Çelebi’ninkilerden biraz 

daha farklıdır. Tezkire’sini de daha önce Kanunî Sultan Süleyman’a sunan ve ondan 

yardım ve iltifat bekleyen Sehî Bey, Dîvân’ında yine devrin “patronundan” yardım talep 

eder. Ancak bu sefer istenilen yardımın içeriği kasidesinde net olarak belirtilmiştir. Sehî 

Bey,  

Umar Sehî ḳapuñda ki baş vire baş ala  

Bî-çâre neylesün atı yoḳdur aña yarar  

 

Şâhâ revâ mıdır ki senüñ devletüñde ben  

Bu resme ata fâris olam eyleyem sefer  

 

Bir atdur ki Ḫamza-i Şeyyâd atına  

Râżı olurdı görse benüm atımı eger89 

                                                           
87 Lâmiî’nin mektuplarında ve eserlerinde dile getirdiği beklentiler hakkında geniş bilgi için bkz. Nuran 

Tezcan, “ ‘Er cömerdin er nâkesin ozan bilir’; Divan Edebiyatında Patrona Hitap ve Beklenti”, Divan 

Edebiyatına Yeniden Bakış, (İstanbul: Yapı Kredi Yay., 2016), 123-129. 
88 Tezcan, “ ‘Er cömerdin er nâkesin ozan bilir’; Divan Edebiyatında Patrona Hitap ve Beklenti”, 126. 
89 Hakan Yekbaş, Sehî Bey Divânı, (İstanbul: Kitabevi Yay., 2010), 130. 



 
 

34 
 

beyitleri ile sultandan, kendisine bir at verilmesini ister. 

Sehî’nin binek talebine benzer bir talep Hilye-i Saadet yazarı Hakanî Mehmet 

Bey (ö.1015/1606)’den de gelmiştir. Şairin doğrudan eserinde zikrettiği bir talep olmasa 

da Hilye-i Saadet’in yalnızca, sunulduğu sadrazam tarafından değil aynı zamanda diğer 

devlet büyüklerinden de takdir görmesinden sonra kendisine bu eseri karşılığında ne türlü 

bir mükâfat istediği sorulmuştur. Hakanî ise yaşlandığı için Edirnekapı’daki evinden 

memuriyetinin bulunduğu Paşakapısı’na yürüyerek gelmekte zorlandığını bu sebeple bir 

binek istediğini belirtir. Ancak Hakanî’nin bu talebi devrin teamüllerine uygun olmadığı 

için binek yerine, şaire Bâb-ı âlî civarında bir ev verilmiştir.90  

Sanatçıların para, makam, binek, mülk gibi çeşitli menfaatlerden oluşan 

kazanımları sadece bunlardan ibaret değildir. Patron kelimesinin tanımının birinci 

boyutunu oluşturan maddi kazanımlardan sonra, kişi ya da kurumlara “farklı şekillerde 

destek verme” vurgusu, tanımın ikinci boyutunu oluşturur. Bu kısım genellikle patronun 

sanatçılara bahşettiği, -en genel tabirle,- toplumsal statü ya da otorite sağlamayı içerir. 

Dustin Griffin, Literary Patronage in England başlıklı çalışmasında; patron 

tanımı içerisinde yer alan “farklı türden destek verme” vurgusunu ele alır ve patronların 

yazarlara gösterdiği yakınlığın ve misafirperverliğin, maddi kazanımlar kadar dikkat 

çekmediğini belirttikten sonra, patronun gösterdiği yakınlığın; sanatçılara, toplum 

içerisinde belli bir statüye sahip olmayı sağladığını belirtir.91 Bu yakınlık, daha sonraları 

maddi kazanımları da beraberinde getirebilecek olan hiyerarşik bir ilerlemeye denk 

gelmektedir. Griffin’in bu tespitine benzer uygulamaların, yani patronun destekleri 

sayesinde otorite ve toplumsal hiyerarşi içerisinde ilerlemenin, Doğu geleneklerinde de 

                                                           
90 Bkz. Salim Çonoğlu, “Mecmu’a-i Muallim (Metin-Açıklamalar-Notlar)”, (Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir 

Üniversitesi, 1995), 383. İskender Pala, Hakanî’nin daha sonraları bu evde ikamet etmediğini ve eserini de 

caize alabilmek amacıyla devrin sadrazamı olan Cigalazade Sinan Paşa’ya sunmadığını belirtmektedir. 

Bkz. http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg (erişim 22.2.2021). 
91 Dustin Griffin, Literary Patronage in England (1650-1800), (NewYork: Cambridge University Press, 

1996), 18-19.  

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg


 
 

35 
 

var olduğu görülür. Margaret Larkin, Al-Mutanabbi ‘Voice of the Abbasid Poetic Ideal 

adlı eserinde Mütenebbî (ö.354/965) ve onun koruyucusu olan Hamdânî Hükümdarı 

Seyfüddevle (ö.356/967) arasındaki ilişkide; Mütenebbî’nin sayısız mülk edindiğini, 

patronu sayesinde büyük bir servetin sahibi olduğunu ancak tüm bu kazanımların şaire 

yeterli gelmediğini belirtir. Mütenebbî, yazmış olduğu kasidelerde sultandan yalnızca 

maddi kazanım değil, aynı zamanda otorite ve hükümdarın sahip olduğu karizmaya yakın 

bir karizma da beklemektedir.92 Hem Griffin’in hem de Larkin’in tespitlerinde, patron ve 

sanatçı arasındaki ilişkinin sonunda; doğrudan maddi kazanımların yanı sıra, yine maddi 

kazanımlar ile neticelenen; ancak sanatçıya, toplumun siyasal elitleri ile birlikte anılmak 

gibi bir prestiji de beraberinde getirmesi dolayısıyla, çoğu zaman maddi kazanımlardan 

daha fazla ön plana çıkan bir “statü”nün de elde edildiği görülür. Türk edebiyatı içerisinde 

Bâkî’nin (ö.1008/1600) Şeyhülislam olma konusundaki ısrarı, tarihsel olarak oldukça 

farklı dönemlerde yaşanmış olsa da, Mütenebbî’nin tavrı ile benzeşir. Kanunî döneminde 

Sultanü’ş-şuara ünvanını alan şair; bu unvanın yanı sıra, Anadolu ve Rumeli kazaskerliği, 

müderrislik gibi yüksek rütbeli görevlerde bulunmuşsa da kendisine daha fazla otorite ve 

saygınlık sağlayacak olan Şeyhülislamlık makamına gelme konusunda ısrarcı olmuştur.93 

Farklı coğrafyalarda ve dönemlerde var olan bu örneklerden yola çıkarak, sanatı 

korumanın ve sanatçıyı desteklemenin yalnızca maddi kazanımları değil, aynı zamanda 

patronun bahşettiği otorite ve karizmayı da içerdiği anlaşılır. 

Bir patronun varlığı, şairler için, “maddi kazanımlar ya da statü ve otorite 

sağlama” şeklinde özetlenebilen, ancak içeriği oldukça geniş olan bir fayda yelpazesini 

ifade ederken, şairlerin varlığı da patronlar için “adını ölümsüz kılma, kendini ve 

hükümdarlığını, rakip devletlere yalnızca siyasi alanda değil, sanat alanında da kanıtlama; 

                                                           
92 Margaret Larkin, Al-Mutanabbi “Voice of The Abbasid Poetic Ideal, (Oxford: Oneworld Publications, 

2008), 51. 
93 Bâkî hakkında geniş bilgi için bkz. Nev’izâde Atâî, Hadâiku’l-Hakâik fî Tekmileti’ş-Şakâik, haz. Suat 

Donuk, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2017): c.2, 1173-1184. Ayrıca bkz. 

Haluk İpekten, Bâkî –Hayatı, Sanatı-Eserleri-, (Ankara: Akçağ, 2008), 5-9.   



 
 

36 
 

patron ve yönettiği devlet hakkında halka ve diğer devletlere edebî eserler vasıtasıyla 

olumlu propaganda yapabilme; toplum içerisinde üretilen eserlerin içeriğini ve kalitesini 

geliştirirken aynı zamanda kültürel denetimin de sağlanması gibi kazanımları ifade eder.94 

Patronların, şairler aracılığı ile elde ettikleri bu faydalar, Maecenas’ın “İmparator 

Augustus hakkında, sanatçılar vasıtasıyla olumlu bir propaganda yapılmasını sağlamak 

ve imparatorluğu eski görkemli hâline kavuşturmak”95 amacıyla sanatçıları himaye 

etmesi ile başlayan bir sürecin devamı niteliğinde karşımıza çıkar.  

Şairler; savaşlar yapan ülkeler fetheden hükümdarları ya da bilgi sahibi kimseleri 

ölümsüz kılacak bir güce sahiptir. Bu güçten faydalanmak isteyen kişilerin yanlarında 

şairlerinin olması gerekmektedir. Maecenas’in döneminde onun himayesinde bulunan 

şairlerden biri olan Horace (ö. MÖ. 8) aşağıdaki mısralarda, bir hükümdarın şairlere olan 

ihtiyacını şu şekilde belirtmektedir: 

Beyhudeydi şefin ve bilgenin gururu 

Ozanları yoktu ve öldüler! 

Boşunaydı entrikaları, boş yere aktı kanları, 

Ozanları yoktu ve öldüler!96 

Horace’ın yukarıdaki mısralarında, yalnızca şairin bir patrona/hâmîye olan 

ihtiyacı değil; aynı zamanda, patron/hâmî olan hükümdarların da adlarının yaşayabilmesi 

için, şairlere olan ihtiyaçları vurgulanmaktadır. 

Horatius’ın Batı’da söylediği bu sözlerin karşılığı, Doğu’da Hz. Peygamber 

döneminde ve öncesinde Arap toplumu içerisinde de vardır. İyi bir şairin, bir kişi ya da 

kabile için yazdığı methiye ya da hiciv; kişi ya da grubun toplum içerisindeki konumunu 

                                                           
94 Patron ve sanatçı arasında, kaynakların değişimine dayalı olan ilişkinin Osmanlı edebî hâmîlik sistemi 

çerçevesinde her iki tarafa da sağladığı kazanımlar hakkında geniş bilgi için bkz. Tuba Işınsu İsen-Durmuş, 

“II. Selim Dönemi Sonuna Kadar Osmanlı Edebî Hâmîlik Geleneği”, 101-123. 
95 Öncel, “İtalyan Edebiyatında Mesenlik”, 65. 
96 Alberto Manguel, Kelimeler Şehri, çev. E. Ezgi Taşçıoğlu, (İstanbul:  YKY, 2009), 15. 



 
 

37 
 

değiştirebilecek güce sahiptir. Şairler, Araplar için aynı zamanda, geleneklerinin ve soy 

geçmişlerinin gelecek nesillere aktarılmasına vesile olan kişilerdir. Harun Öğmüş, 

şairlerin Arap toplumu içerisindeki bu konumlarını şu sözlerle özetlemektedir: 

“Şairlerin yergilerine uğramak, kimsenin istemeyeceği bir şeydi. Bir şiirde 

kendisinden övgüyle bahsedilmesi ise en çok istenen şeylerdendi. Şairlerin dili 

keskin olurdu ve bazen bir kabileye yönelik dile getirilen bir hicviye, savaş sebebi 

olabiliyordu. Aynı zamanda şairler kabilelerinin şanlı tarihini dile getiren ve 

nesilden nesile aktarılmasını sağlayan tarih kitapları idi.”97 

Hz. Peygamber döneminde, özellikle Medine dönemi ve sonrasında şiirin 

Müslümanlar için de önemi artmıştır. Hz. Peygamber’in yanında “Peygamber Şairleri” 

olarak adlandırılan ve Kâ’b b. Mâlik, Abdullah b. Revâha ve Hassan b. Sâbit’ten oluşan 

bir şair grubu var olmuş ve bu şairler vasıtasıyla Hz. Peygamber, müşriklerle yalnızca 

kılıç ile değil, sözle de savaşmıştır.98 Hz. Peygamber’in etrafındaki şair sayısı -özellikle 

Mekke’nin fethinden sonra- artmış; çevresinde Nâbiga el-Câdî, Büceyr, Ebû Süfyân b. 

Hâris, Humeyd b. Sevr, Abdullah b. Ziba’ra, Süheyl b. Amr, Amir b. Ekvâ, Enes b. 

Züneym, Dırar b. Hattab, Amr b. ‘As, Lebîd b. Rebia’, Kasîde-i Bürde şâiri Ka’b b. 

Züheyr ve kadın şairlerden Hansâ gibi isimler yer almıştır.99 Ka’b b. Züheyr’in sunduğu 

Kasîde-i Bürde, Hz. Peygamber tarafından beğenilmiş ve bu durum şairin öne çıkmasını 

sağlamıştır.  Kasîde-i Bürde’yi dinledikten sonra Hz. Peygamber’in Ka’b b. Züheyr’e 

hırkasını çıkarıp vermesi ise Müslüman toplumlarda, şairlerin ödüllendirilmesinin dinî 

olarak da temellendirilmesinin ve içeriği İslamiyet ile ters düşmeyen şiirlerin meşru 

görülmesinin önünü açmıştır.  Hz. Ömer’in halifeliği döneminde; Kufe Valisi Muğire b. 

                                                           
97 Harun Öğmüş, Kurân’ın Yorumunda Şiirin Yeri (II/VIII. Asırlar Çerçevesinde), (İstanbul: İSAM Yay., 

2010), 40-41. 
98 Cahiliyye Dönemi’nden sonra sahâbe şiirinin değişimi ve gelişimi hakkında geniş bilgi için bkz. Osman 

Nedim Yektar, “Cahiliye Döneminden Sonra Sahâbe Şiirinin Rolü”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi,  XIX/2, (2015): 223-241.  
99 Hz. Peygamber’in etrafında yer alan şairler hakkında geniş bilgi için bkz. Dursun Hazer, Hz. Peygamber 

(S.A.V.)’in Şairleri, (Ankara: Hititkitap Yayınevi, 2008). 



 
 

38 
 

Şu’be’ye mektup yazarak el-Ağleb ve Lebîd’e ait olan şiirleri toplattırması ve bunun 

karşılığında şairlere maddi destekte bulunması,100 onun Hz. Peygamber’in geleneğini 

yaşattığını göstermektedir. 

Halifeler döneminden sonra da Arap yöneticileri, şairleri desteklemişler ve 

saraylarında şairleri bulundurmuşlardır. Abbasi hükümdarlarının şairleri desteklemeleri, 

hükümdarların toplum nezdindeki otoritelerini arttırırken aynı zamanda toplumun da 

prestijinin artmasına, şiirde toplumun ve toplumsal değerlerin yüceliğinin yansıtılmasına 

vesile olmuştur. Margret Larkin, yukarıda adı geçen çalışmasında, Abbasi halifeleri ve 

şairler arasındaki ilişkiyi ve bu ilişkide temsil edilen toplumsal kazanımı; 

“… erken dönem Abbasi halifelerinin hilafetleri, halifelerin Müslüman toplumun 

-geleneksel Arap sosyal değerlerinin onaylamasını gerekli kılan- Tanrısal güç ile 

yönlendirilen yöneticileri olarak sunulmalarını da içeriyordu. Bu halifeler 

tarafından desteklenen şiir, sadece  toplumun liderinin tasvirini değil; aynı 

zamanda sıklıkla, toplumun kendisinin betimlemesini de sunuyordu. Şair, hem 

siyasi propagandacı hem de -patronların siyasetlerini meşrulaştıran- kişi oluyordu. 

Söz konusu şairin prestiji yükselirken, potansiyel patronları nezdinde değeri de 

artıyordu. Öyle ki, zengin ve meşhur kişiler için şair, potansiyel statü sembolü ve 

yüceltilmiş konumlarının işareti hâline geliyordu.”101 

cümleleri ile anlatır. Larkin’in bu tespiti aslında bütün bir Doğu’daki sanatı ve sanatçıyı 

koruma geleneğinin de bir özetidir. Abbasî ve Hamdânî dönemlerinde var olan sanat 

himayesi, yakın coğrafyalarda yaşayan bir diğer toplum olan Farslar için de söz 

konusudur. İran coğrafyasında da şairler, Arap toplumu örneğindeki gibi, siyasal elitler 

için önemli kişilerdir.  

                                                           
100 Dursun Hazer, “Hz. Ömer’e Göre Arap Şiiri ve Şairleri”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, 16/3, (2003): 363. 
101 Margaret Larkin, Al-Mutanabbi “Voice of The Abbasid Poetic Ideal”, 51. 



 
 

39 
 

Fars saraylarında İslam öncesinde olduğu gibi İslam sonrasında da şairler 

korunmuştur. Julie Scott Meisami, Medieval Persian Court Poetry başlıklı çalışmasında 

Fars saraylarında İslam öncesinde de şairler ve saraylılar arasında sıkı bir ilişki olduğunu 

belirttikten sonra, buralarda var olan hiyerarşinin en üstünde hükümdarın, ardından da 

hükümdar ailesinin ve askerlerin geldiğini belirtir. Bu bürokratik sıralamadan sonra ise 

hokkabazlar, soytarılar ve müzisyenlerin geldiğini ve müzisyenler içerisinde yer alan 

şairlerin, eski İran metinlerini okuyan kimseler olduğunu söyler.102 Şairlerin, saray 

hiyerarşisinde gerilerde kalmalarına rağmen, eski İran metinlerinin okuyucuları olmaları, 

onları yalnızca, soyluları eğlendirici bir figür değil; aynı zamanda Fars şiir geleneğinin 

nitelikli aktarıcılarına dönüştürmüştür. Bu dönüşüm ile birlikte Fars saraylarında şairlerin 

konumu da değişmiş ve şairler; İran saraylarında sanatlarını icra eden önemli kültür 

şekillendiricileri ve aktarıcıları hâline gelmişlerdir. 

İslamiyet’in İran’da yayılması ile birlikte İran saray şiiri hem kendi köklerinden 

hem de Arap edebî geleneğinden beslenerek yeniden şekillenmeye başlamıştır. Bu 

dönemde de şairler, -Arap Edebiyatı şairlerinden el-Ağleb ve Lebîd gibi- kavimlerin ve 

hükümdarların adlarını geleceğe aktarma gücüne sahip kimselerdir. Horatius’un söylediği 

mısralara benzer sözleri, Gurlu Şensebânî hânedanının saray şairi Nizâmî-i ‘Arûzî 

(ö.552/1157 [?]) de Çehar Makale adlı eserinde “  زیرا که چنانکه ممدوح بشعر نیک شاعر معروف

 Çünkü Memduh şairin iyi bir şiiriyle ünlü olduğu ) شود شاعر بصلۀ گران پادشاه معروف شود

gibi, şair padişahın yüklü bahşişiyle ünlü olur.)”103 “… krallarının ismi ve zamanın 

saadeti, bu toplumun beğenilen nazmıyla ve yaygın şiiriyle kalıcı olur. Nitekim 

Sâmânlılar Üstat Ebû Abdullah Caʻfer b. Muhammed Rûdekî, Ebu’l-Abbâs er-Rebencanî, 

                                                           
102 Julie Scott Meisami, Medieval Persian Court Poetry, (Princeton: Princeton University Press, 1987) 3-

4. 
103 Nizâmî-i Arûzî’nin Çehar Makale adlı eserinden yapılan alıntılar, Esin Eren’in “Nizâmî-yi Arûzî’nin 

Çehar Makâle’si: Çeviri ve Dil Bilgisi Yönünden İnceleme” başlıklı çalışmasından alınmıştır. Geniş bilgi 

için bkz. Esin Eren, “Nizâmî-yi Arûzî’nin Çehar Makâle’si: Çeviri ve Dil Bilgisi Yönünden İnceleme”  

(Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi), 109. 



 
 

40 
 

Ebu’l-Mesk el-Buhârî, Ebû İshâk Cûybârî, … gibi şairlerle kalıcı oldular.”104 cümleleri 

ile muhatabına hatırlatır.  

Gazneliler (963-1186) döneminde de sarayda ve diğer siyasal elitlerin 

çevrelerinde şairler bulunmuş, bu kişiler sanatçıları destekleyerek, kendilerinden önce var 

olan sanat himayesi geleneğini devam ettirmişlerdir. Gazne sarayında Unsurî, Minûçihrî, 

Ferrûhî, gibi büyük şairler himaye edilmiştir. Şairler için sarayda olmak yalnızca maddi 

kazanım elde etmek için bir araç olmamış; aynı zamanda şaire şöhret de getirmiştir. Ahad 

Emirçupani’nin, Gazneli Mahmud (ö.421/1030) döneminde sultanın nedimlerinden biri 

olan Ferrûhî (ö.429/1037-38)’den aktardığı;  

“Ey şah, şimdiye kadar on üç yıldır bu sarayda görev yapmaktayım; bundan 

sonra da görev yapmaya devam edeceğim. 

Ey şah! Böyle olmamalıdır diyemem. Sana olan hizmetimi hesaplayacak değilim. 

Bunu, şunun için söyledim: İnsanlar benim kaç yıldır sürekli bu dergâhta olduğumu 

bilsinler”105 mısralarında şair, bir hükümdarın yanında olmaktan gurur duyduğunu ve 

bunu ulaşabildiği herkese duyurma arzusunda olduğunu vurgular. Sultan Mahmud’a 

şiirleri ile kalıcılık, üstünlük, meşruiyet gibi hizmetler sunan şairin, kendisi de bu 

hizmetleri karşılığında sultanın bahşettiği yakınlık neticesinde toplum içerisinde itibar 

sahibi olmuştur. Ferrûhî, sultanın yakınında olduğu oranda karizma ve otorite sahibi 

                                                           
104 Esin Eren, “Nizâmî-yi Arûzî’nin Çehar Makâle’si: Çeviri ve Dil Bilgisi Yönünden İnceleme,” 140. 
105 Ahad Emirçupani, “Gaznelilerin İlk Döneminde Edebî Çevre”, (Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, 

2001), 66-67. Emirçupani’nin, Dîvân-ı Hakîm Ferruhî-yi Sîstânî, nşr. Muhammed-i Debîrsiyâkî, (Tahran: 

YE. Yok, 1335), 232’den aktardığı Metnin orijinali 

 ”سیزده سالست امسال و فزون خواهد شد

 که مه ای شاه بدین درگه معمور درم

یننه همی گویم شاهاکه نبایست چن  

 نه همی خدمت خویش ای شه بر تو شمرم

 این بدان گفتم تا خلق بدانند که من

  ”چند سال است که پیوسته در این خانه درم



 
 

41 
 

olabilmiş; kendisini sultana yakınlığı üzerinden tanımlayarak, var olduğu toplum 

içerisinde meşru ve muteber sayılmıştır. 

Osmanlı şiir geleneğinde ise Nizâmî-i ‘Arûzî’nin uyarılarına ve Ferruhî’nin 

şiirinde, hükümdar ve şair arasındaki zorunlu ilişkiyi dile getirdiği satırlara benzer 

mısralar, 17. asır şairlerinden olan Nâilî (ö.1077/1666) ’nin, IV. Murad (ö.1049/1640) ’a 

yazmış olduğu kasidede de görülür. Nâlilî’nin ifadelerine göre,  Kanunî Sultan 

Süleyman’ın adının hayırla yâd edilmesinde Bâkî’nin kadrini bilip onu desteklemesi etkili 

olmuştur. 

Añdırup nâmların ḫayr ile şâhân-ı selef 

Suḫen erbâbına luṭf eylemiş iḥsân etmiş 

 

Tâ ezelden budur âyîni şehinşâhlaruñ 

Gerçi te’yîdini Sulṭân Süleymân etmiş 

 

Ḳadr-i ʿirfânını zîrâ ki bilüp Bâḳînüñ 

Elin almış şuʿarâ ḫayline sulṭân etmiş106 

Nâilî’nin bu tavrı, onunla yakın dönemde yaşamış olan Nefʿî’nin (ö.1044/1635) I. 

Ahmed’e (ö.1026/1617) sunduğu kasidesindeki 

İltifât et sühen erbâbına ki anlardır 

Medh-i şâhân-ı cihânbâna veren unvânı 

 

Kim bilirdi şuarâ olmasa ger sâbıkda 

Dehre devletle gelip yine giden şâhânı 

                                                           
106Haluk İpekten, Nâilî-i Kadîm Divânı, (İstanbul: Millî Eğitim Basımevi, 1970), 66. 



 
 

42 
 

 

Haşre dek âb-ı hayât-ı sühan-ı Bâkî’dir 

Andırıp zinde kılan nâm-ı Süleymân Hânı107 

mısralar ile örtüşür. Nefʿî’ye göre hükümdarlar, yaşadıkları dönemde ne kadar ünlü ve 

güçlü olurlarsa olsunlar, bir şairin şiirlerinde adlarına yer verilmediği sürece unutulmaya 

mahkûmlardır.  

Doğu ve Batı toplumlarında sanat desteğinin genelde bireyler bazında sağladığı 

yararlar dikkat çekse de bu sistem içerisinde, sanatın toplumun elitleri ve önderleri 

tarafından desteklenmesi, sanat eserleri yoluyla kültürün de kontrol altında tutulmasını 

sağlamıştır. Bu müdahale; temelde yine sanatı koruyan yöneticilerin ya da önderlerin 

kendilerini sanat eserleri vasıtası ile en üst kültür seviyesinde temsil edilmelerini sağlasa 

da bu ilişkinin, toplum açısından da faydaları vardır. Sanat himayesi sayesinde patronlar, 

halkın kültürünün gelişmesini sağlayarak, devletin diğer devletlerden, halkın da diğer 

halklardan yalnızca siyasi alanda değil, kültürel alanda da üstün olduklarını 

göstermişlerdir. Sanat desteği ve kontrolü, yöneticilerin halklarına karşı olan 

sorumlulukları olarak da görülmüştür. Dustin Griffin, Literary Patronage in England adlı 

çalışmasında sanatı desteklemenin gerekliliğinin, yazarlar tarafından dönemin İngiliz 

yöneticilerine hatırlatıldığını belirtir. Çünkü bu durum, yöneticilerin yerine getirmeleri 

gereken bir vazifedir. Şair John Dryden, Kral Louis ile onun döneminde Fransa’da sanata 

verilen desteği İngiltere’deki durum ile karşılaştırmıştır.108 Şairin bu tavrı dönemin 

İngiltere kralına; halkına karşı sorumluluğu konusunda bir uyarıdır. Zira Louis, tüm 

                                                           
107 Nefʿî, Dîvân, haz. Metin Akkuş, https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0 (erişim 

11.05.2020)  
108 John Dryden’ın bu tavrına benzer bir yaklaşım 19. asır şairlerinden Mustafa Safvet Efendi’nin Beranje 

manzumesinde görülür. Bu manzumede şair, Beranje adlı Fransız şairin cenazesi için kral tarafında yapılan 

ödemeyi duymuştur. İslam âlemindeki şairlerin ise böylesi bir korumadan uzak olduğunu, zulümler 

gördüğünü belirterek bir nevi dönemin elitlerine şairlerin ihmal edildiğine dair bir mesaj vermiştir. 

Manzumenin tamamı için bkz. İbnü’l-Emin Mahmud Kemâl İnal, Son Asır Türk Şairleri, haz. İbrahim 

Baştuğ, (Ankara, AKM Yay. 2002), c.4, 2048-2050. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0


 
 

43 
 

sanatçıların patronudur ve cömertliğini bilim adamlarına ve sanatçılara dağıtmaktadır.  

James Ralph, Johnson ve Isaac D’Israeli eserlerinde milletin ihtişamının, büyük oranda 

sanatçılara bağlı olduğunu ifade ederken, yöneticilere yine sanat ve kültür konusundaki 

sorumluluklarını hatırlatmışlardır. Benzer tavrı, İngiliz yazar Crabbe; yazarlara fazla 

destek vermeyen bir yönetici olan Lord Thurlow’a, edebiyatı desteklemenin Lordlar 

Kamarası başkanının bir görevi olduğunu hatırlatarak sergilemiştir.109 Larkin de 

Abbasiler dönemindeki sanat patronajından bahsederken kültürel kontrolü, toplumun 

kendisini -gücünü ve ihtişamını- yansıtması ile eşdeğer tutmuştur. Larkin’in, “ (…) 

halifeler tarafından desteklenen şiir, sadece  toplumun liderinin tasvirini değil, aynı 

zamanda sıklıkla toplumun kendisinin betimlemesini de sunuyordu.”110 cümlesinde 

vurguladığı toplumun kendisini şiir ile betimlemesi, şiir üretimi ile birlikte siyasal elitler 

nezdinde temsil ve kontrol edilen kültürün, aynı zamanda toplumun da prestijini 

arttırdığını belirtmesi bakımından dikkat çekicidir. 

Patron kelimesinin içeriğinden yola çıkarak, hem şair hem de patronların 

karşılıklı ilişkilerinin taraflara hangi faydaları sağladığı yukarıda verilen bilgiler ışığında 

açıklanmaya çalışılmıştır. Hem sanat hem de edebiyat tarihinin önemli konuları arasında 

yer alan patron ve sanatçı ilişkisinin, somut ya da soyut kazanımlar üzerine kurulu bir 

sistem (patronaj) olduğu anlaşılmaktadır. Çalışmalarda bu sistem içerisinde sanat 

himayesinde bulunan kişilerin; patron, hâmî ve mesen olarak adlandırıldıkları görülür. 

Sanata destek veren ve gelişimine katkı sağlayan elitlerin bu isimlerle 

adlandırılmalarının temelinde genelde, sanatı ve sanatçıyı desteklemede maddi 

kazanımların ön plana çıktığı bir sistemin var olduğu anlaşılır. Sanatı ve sanatçıyı 

desteklemenin büyük oranda kaynak değişimine dayanması, yani tarafların birbirine 

hizmet sözü vermesi ve sanatçının, kendisine destek veren kişiye sadakat bağı ile 

                                                           
109 Griffin, Literary Patronage in England (1650-1800), 40-41. 
110 Larkin, Al-Mutanabbi Voice Of The Abbasid Poetic Ideal, 51. 



 
 

44 
 

bağlanması; sanatçıyı koruyan kişilerin işveren, sanatçıların ise birer işçi olarak 

algılanmasına ve bu ilişkinin bir alışverişmiş gibi düşünülmesine sebep olmuştur.111 Zira 

patron, mesen ve hâmî kelimelerinin anlamlarına ve kullanımlarına bakıldığında -yoğun 

olarak- bir kişiyi maddi yönlerden koruma vurgusu görülür. Ancak kanaatimizce, bu 

kelimelerin birbirinin yerine kullanılması, farklı coğrafyalarda ve farklı toplumsal gruplar 

içerisinde yer alan sanat destekçilerinin, sanatçılar üzerindeki etkisini ve sanatçıları 

motive etme şekillerini anlatmada, karışıklığa neden olmaktadır. Bunlar içerisinde 

özellikle patron ve mesen kelimelerinde var olan bu vurgu, en temelde kişilerin 

prestijlerini karşılıklı olarak arttırma hizmeti üzerine kuruludur. Doğu geleneğinde, sanatı 

ve sanatçıyı destekleyen kişiler için kullanılan hâmî kelimesi ise kanaatimizce patron ve 

mesen kelimelerinden, içerdiği eğitme, terbiye etme, yol gösterme, yol açıcı olma vb. 

anlamları dolayısıyla manevi/psikolojik bir koruma ve yönlendirmeyi ifade etmesi 

yönüyle ayrılmaktadır. Bu farkın belirlenmesi, tezimizde tekkelerin edebî birer muhit 

oluşturmalarında önemli aktörler olan şeyhlerin/dinî önderlerin,112 mutasavvıf şairlerin; 

                                                           
111 Sanatçıların işçi olarak algılanması, sanat kavramının çok yeni bir kavram olması, sanat ve zanaat 

ayrımının en erken 17. yüzyılda ortaya çıkmış olması ile ilişkilidir. Geniş bilgi için bkz. Shiner, Sanatın 

İcadı, 146-160. Patron kelimesinin kullanımı ve patron ile sanatçı arasındaki ilişkinin nasıl olduğuna dair 

bilgi için bkz. Holly Flora, “Patronage”, Studies in Iconography,  33/ Special Issue Medieval Art History-

Today Critical Terms,  (2012): 207-218. Sanatçı ve patron arasındaki ilişkinin bir alışveriş gibi olmasına 

yönelik eleştiriler hakkında bir değerlendirme için bkz. İsen-Durmuş, “II. Selim Dönemi Sonuna Kadar 

Osmanlı Edebî Hâmîlik Geleneği,” 124-135. 
112 Çalışmamızda, tarikat şeyhlerinin ve kurucularının karşılığı olarak dinî önder tabiri kullanılmıştır. Bu 

kişiler, Osmanlı toplum yapısı içerisinde dinî önderin yanı sıra, Pareto’nun teorisinden sonra ortaya çıkan 

başka bir elit teorisyeni olan Carl Mannheim’ın ortaya attığı görüşün Osmanlı toplumu içerisinde bir 

değerlendirilmesi yapıldığında ise tarikat şeyhlerini, dinî elitler olarak da adlandırmak mümkündür. (Dinî 

elitler hakkındaki değerlendirmeler için bkz. Karl Mannheim, Man and Society, (London: Routledge and 

Kegan Paul LTD, 1960), 83-86.) Osmanlı toplumu içerisinde de dinî önderler/tarikat şeyhleri, kendi 

toplumu ve grubu içerisinde, sahip olduğu özellikler ile ön plana çıkan, bu sıfatları sayesinde; içinde 

bulunduğu ve öne çıktığı grubu en iyi şekilde temsil edebilen, kendisini ve grubunun sahip olduğu 

özellikleri ve imkânları güncelleyerek, toplum içerisinde temsil ettiği grubun varlığının devamını 

sağlayabilen, grup içerisinde karizmaya, manevî güce, etkiye ve kontrole sahip kişilerdir. Çalışmamızda 

tekke edebî muhitlerinin odağında yer alan ve bu muhitlerin oluşumunda ve devamlılığında başat rol 

oynayan tarikat şeyhleri dinî elitler olarak da adlandırılabilecek kişilerdir. Ancak, çalışmamızda Müslüman 

toplumlar içerisinde manevî yönden saygın bir konuma sahip şeyhler için elit nitelemesinin anakronik 

kalacağı düşünüldüğünden dinî önder kelimesi tercih edilmiştir. Dinî önderler; tekke muhitlerinin inşasında 

edebiyat üretiminin ilk başlatıcısı ve devam ettiricisi olmaları yönüyle, siyasal elitlerden daha fazla ön plana 

çıkan kişilerdir. Tezimizde, siyasal elitlerin karşıtı bir konumda değil, tekke muhitlerinin kurulumundaki 

odak aktörler olmaları yönüyle bu kişilere denk bir konumda değerlendirilmişlerdir.   



 
 

45 
 

edebî üretime olan katkılarında hangi yönlerden etkili olabileceklerini göstermesi 

bakımından önem arz etmektedir. 

1.3.2. Sanatçının Mürebbisi: Hâmî 

Rachel Zelnick- Abramovitz, patronaj ile ilgili makalesinde Atina’da; Roma’da 

ve bugünkü anlamda kullanıldığı manasıyla, bir patronaj sisteminin var olup olmadığını 

sorgularken; konuya öncelikle patron kelimesine benzer bir kelimenin, Atina toplumunun 

dilinde var olup olmadığını sorarak başlar. Yazara göre kelimelerin metin içerisindeki 

kullanımı, toplumun bir kavrama kelime anlamından ziyade hangi işlevleri yüklediğini 

göstermesi bakımından önemlidir. Abramovitz bu bakış açısıyla Yunan edebî 

metinlerinden Xenephon’u inceler ve bu metinlerde, Roma’dakine ya da günümüzdeki 

kullanımına benzer, patron anlamına gelen bir kelimenin olmadığını, ancak patronun 

sahip olduğu anlamları ve işlevleri çağrıştıran philia kelimesinin varlığını tespit eder. 

Yazarın bu tespitine göre, philia kelimesi toplum içerisinde eşit olmayan iki farklı kişi 

arasında oluşan ve genellikle tarafların birbirlerine maddi anlamdaki bağlılıklarını 

belirten bir kavramdır.113 Philia, “Yüksek tabakadan birinin halktan biriyle yaptığı bir iş 

ya da koruma anlaşması (…) ya da zengin kişilerin halk için para harcaması gibi anlamları 

da içerebiliyordu. (…) Kelime içerdiği bu gibi anlamlarla, patron kelimesinden 

ayrılmaktaydı.”114 Yazarın bu farklardan yola çıkarak aslında söylemek istediği; bir 

kavramı, diğerinin yerine kullanırken toplumsal farklılıkların göz önünde bulundurulması 

ve kavramların kullanımında, toplum içerisinde benzer içerikli kelimelerin var olup 

olmadığından yola çıkılarak bir değerlendirme yapılması gerektiğidir.  

Türk Edebiyatı içerisinde şairler, dinî önderler ve siyasal elitler arasındaki ilişki 

ele alınırken de yukarıda yapılan değerlendirmeye benzer bir değerlendirmenin patron ve 

                                                           
113 Yazarın patron kavramının Atina toplumunda neye karşılık geldiği hakkındaki tespitleri için bkz. 

Abramovitz, “Did Patronage Exist in Classical Athens,” 67-80. 
114 Abramovitz, “Did Patronage Exist in Classical Athens,” 78. 



 
 

46 
 

hâmî kelimeleri arasında yapılması gereklidir. Zira patron kelimesinin sözlüklerde geçen 

anlamı ve metin içerisindeki kullanımları ile hâmî kelimesinin kullanımı ve sözlük 

anlamının kesiştiği noktalar olmakla birlikte, farklılaşan yönleri de bulunmaktadır.  

Arapça ح م ی  kökünden türetilmiş bir kelime olan hâmî, sözlüklerde genel olarak 

“himaye eden, koruyan”115 “Sahip çıkan, himâye ve vikâye eden,”116 “ḳoruci, muhâfız, 

müstahfız, müzâhir, münâcid, nâsır, dest-gîr, feryâd-res”117 “Bir şehrin veya beldenin 

manevi muhafızı olan veli.”118 anlamlarına gelmektedir. Kelime karşılığı, yoğun olarak 

“koruyucu kişi” anlamına gelse de hâmî kelimesinin edebiyat metinlerindeki kullanımı 

hakkında bir değerlendirmeye gitmek, kelimenin içerdiği farklı anlamların tespit 

edilmesini sağlayacaktır. Osmanlı edebî hâmîlik sistemi üzerine olan çalışmasında Tuba 

Durmuş; kelimenin tezkirelerin mukaddimelerinde ve Dîvân metinlerinde yer alan 

kullanımlarına bakarak; hâmînin “terbiyet eden, terbiyet kılan, şefaat gösteren, ihsân 

buyuran, iltifat eden, atâ gösteren, himmet eden, lutf kılan, câize veren, inâyet eden, zahîr 

olan”119 kişi olduğunu söyler. Hâmî kelimesinin patron kavramı ile ortak anlamları 

olduğu, terimin ihsân buyuran, atâ gösteren, câize veren, iltifat eden vb. doğrudan maddî 

kazanım ve statü verme gibi koruyuculuğu vurgulayan anlamlarını içeren karşılıklarından 

anlaşılır. Ancak burada, hâmî teriminin “terbiyet eden, zahîri olan, inâyet ve himmet eden 

” anlamlarına da gelmesi, kelimenin patrondan farklı anlamlar içerebileceğini de 

göstermektedir. Kelimenin, bu anlamlara gelen kullanımlarının, mutasavvıf şairler ile 

ilgili değerlendirmeler içerisinde de yer aldığı görülmektedir.  

                                                           
115 http://lugatim.com/s/hami (erişim: 04.12.2020) 
116 Şemsettin Sâmi, Kâmus-ı Türkî, 539. 
117 Mertol Tulum, Meninski’nin Thesaurus’u ve XVII. Yüzyıl İstanbul Türkçesi, (Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yay., 2011), 820. 
118 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Kabalcı, 2012), 157. 
119 Durmuş, hâmî ve şair arasındaki ilişkiyi tanımlayabilmek için yaptığı tespitleri çalışmasında bir tablo 

hâlinde vermiştir. Bkz. İsen-Durmuş, “II. Selim Dönemi Sonuna Kadar Osmanlı Edebî Hâmîlik Geleneği,” 

11-12. 

http://lugatim.com/s/hami


 
 

47 
 

Hâmî kelimesinin sahip olduğu terbiyet eden anlamı, edebî metinlerde “İstenilen 

şekilde yetişmesini sağlamak için gerekli bilgi ve nitelikleri kazandırma, eğitme.” Etki, 

tesir.”120, karşılığında kullanılmıştır. Heşt Bihişt’te, Şeyh Vefâ’nın müritlerinden olan 

Şem’î (ö.936/1529-30) hakkında bilgi verilirken “(…) niçe çilleler çıḳarup terbiyetlerine 

muḳârin ve himmetlerine mu’âvin olup maḳâm-ı ḫılāfetine ḳadem basmış ve mertebe-i 

meşîḫate hem-dem olmış kimesnedür”121  cümlesinde kullanılan terbiyet ve himmet 

kelimesi, yalnızca bir siyasal elitin değil aynı zamanda bir dinî önderin de hâmî olarak 

düşünülebileceğini göstermektedir. Hâmî kelimesinin içerdiği eğitme, etki ve tesir etme” 

anlamlarındaki kullanımın bir örneği ise Künüʾl-Ahbâr’da yer almaktadır. Gülşenî 

dervişlerinden olan Usûlî (ö.945/1538) hakkında bilgi verirken Gelibolulu Âlî, Usûlî’nin, 

İbrâhim Gülşenî tarafından yetiştirilişini “ Vaḳtâki ḥâk-i pây-ı pîre vâṣıl olış niçe rüzgâr 

ḥüsn-i terbiyet ü irşâdına sezâvâr olup merâm u maḳṣûdını ḫâṣıl ḳılmış.”122 cümlesiyle 

ifade eder. Burada hüsn-i terbiyet ü irşâda sezâvâr olan şairin, şeyhi tarafından manevi 

anlamda eğitilmesi vurgulanmakta, maddi bir kazanımın varlığından ise -şeyh-mürit 

ilişkisi bağlamının doğal bir sonucu olarak- söz edilmemektedir.  

Lütuf ve ihsan etmek anlamlarına gelen, inâyet etmenin de metinlerde sadece 

sultanlara ait bir eylem olarak kullanılmadığı anlaşılmaktadır. Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye’de Esrâr Dede, Tâlibî Dede’nin Selanik ve Mısır Mevlevîhanelerine şeyh 

oluşunu, “Boṣtân-ı Sânî cenâb-ı ‘inâyet-me’âblarından Selânik ve Mıṣır ḥânḳâhlarına 

şeyḥ olmışdurlar.”123 şeklinde ifade etmektedir. Mevlevîhanelere şeyh atama yetkisine 

                                                           
120 Terbiyet kelimesinin edebiyattaki kullanım şekli ve karşılıkları TEBDİZ’den alınmıştır. Bu sitedeki 

sonuçlara göre, terbiyet doksan bir farklı anlamda kullanılmıştır. Kelimenin kullanımı hakkında geniş bilgi 

için bkz. http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite “Terbiye” Maddesi, (erişim 

01.12.2020)  
121 Sehî Bey, Heşt Bihişt, haz. Haluk İpekten vd. (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017), 141. 

Eserin e-kitap hâline başvurulmuştur. Bundan sonraki alıntılamalar ve atıflarda da eserin e-kitap şekli 

kullanılmıştır. 
122 Gelibolulu Âlî, Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, haz. Mustafa İsen, (Ankara: AKM Yay., 1994), 193. 
123 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, haz. İlhan Genç, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

2018), 192. Eserin e-kitap hâline başvurulmuştur. Bundan sonraki alıntılamalar ve atıflarda da eserin e-

kitap şekli kullanılmıştır. 

http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite


 
 

48 
 

sahip olan Çelebilerin tarikat içerisinde sahip oldukları karizmayı belirtme amacıyla, 

inâyet kelimesinin yazar tarafından özellikle seçildiği düşünülebilir. Benzer kullanımın, 

Şeyh Gâlib’in Galata Mevlevîhanesi’ne şeyh olma sürecinin anlatıldığı kısımda da 

mevcut olduğu görülür. Şeyh Gâlib’i Galata Mevlevîhanesi’ne postnişin olarak atayan 

Çelebi Muhammed Emin Efendi’de ise “… Çelebi El-ḥâc Muḥammed Emîn 

Efendimüzün bi’l-fiʿl irâde-i ‘inâyetleriyle Galaṭa’ya şeyḫ olmaları emir-nâmeleri ṣudûr 

ve külâh-ı dest-gâhları destâr-ı giysû-dâr-ı meşîḫatla tevsîm olınup …”124 ifadesinde bir 

dinî önderin kendi grubu içerisindeki yetkisini ve tercihini temsil etmektedir.  

Tekke mahfillerini şekillendiren mutasavvıfların, toplum içerisindeki 

görünümleri hükümdar, devlet adamı ya da edebiyattan anlaması yönüyle etrafında edebî 

bir mahfil oluşturan entelektüel kişilerden farklıdır. Genelde hâmî/patron olarak 

adlandırılan bu kişiler, çoğu zaman sahip oldukları maddi imkânlar ile toplumdaki diğer 

kişilerden ayrılırken, tekke mahfillerini meydana getiren mutasavvıflar manevi himaye 

yönleri ile ön plana çıkan kişilerdir. Zekeriya Işık, şeyhlerin dervişleri nezdindeki 

otoritesinden bahsederken; manevi himaye konusunu, mutasavvıfların genelinin sahip 

olduğu vahdet-i vücud ontolojisi ile açıklar.125 Bu anlayışa göre şeyhler/dinî önderler, 

insanı gerçek amacına ulaştırabilecek olan yegâne rehberler olarak tarikatlar içinde ön 

plana çıkan kişilerdir. Şeyhlerin bir müridin asıl amacına ulaşmasındaki hayatî rolü, söz 

konusu aktörlerin asıl sultanlar oldukları algısını ve bu sebeple dervişlerin, şeyhlere 

mutlak anlamda “itaat, sadakat ve biat”126 etmeleri sonucunu ortaya çıkarmıştır. Derviş 

ile şeyh arasındaki bu ilişki ile patronaj ilişkileri benzer bir yapı sergilemekte, ancak 

tarafların arasındaki “kaynak değişimi” aktörler arasında -daha çok- tek yönlü olmakta ve 

dervişlerin, şeyhlerinin manevi rehberliğinden faydalandıkları bir süreç olarak 

                                                           
124 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, s. 225. 
125 Vahdet-i vücud fikrinin, derviş ve şeyh arasındaki ilişkiye olan etkileri hakkında geniş bilgi için bkz. 

Zekeriya Işık, Devlet ve Tarikat, (Konya: Çizgi Kitabevi, 2016), 42-51. 
126 Işık, Devlet ve Tarikat, 48. 



 
 

49 
 

görülmektedir. Manevi himaye; aktörlerden birinin, diğerine oranla daha fazla faydaya 

ulaşmasını sağlarken, bu süreç genel olarak bir kurumu temsil eden tarikata da katkı 

sağlamıştır. Vahdet-i vücut düşüncesi ile birlikte gelişen bu ilişki ağının tarikata sağladığı 

en büyük kazanım ise tarikat mensuplarının, içerisinde yetiştikleri tarikatın tüm kuralları 

-adap ve erkânı- ile diğerlerinden ayrıldıklarının bilincine varmalarıdır. Zira bu sayede 

“derviş toplumdan, şeyh de diğer seçkinlerden, memurlardan ve hatta sultandan daha 

üstün bir varlık”127 olarak ortaya çıkmaktadır. Bu durum tarikatın iç işleyişini 

şekillendirirken aynı zamanda dışarıya açılmasında ve tarikat dışında kalan kişilerin de 

tarikata sempati duymasını sağlamıştır. Şeyhlerin ve vahdet-i vücud anlayışı çerçevesinde 

şekillenen manevî otoritenin, tarikatların edebî faaliyetlerine olan etkisi ise şeyhin tüm 

uygulamalarına mutlak bir itaatle bağlanan dervişlerin, şiirler yazan ve kendini bu yolla 

ifade etmeyi tercih eden şeyhlerinin izinden gitmeleri şeklinde gerçekleşmiştir. İçerisinde 

şair yetiştiren tarikatların kurucularının ya da pirlerinin aynı zamanda şair kimliğini de 

taşımaları, bu kanaatimizi destekler mahiyettedir. Mevlânâ, Cemâl-i Halvetî, İbrahim 

Gülşenî gibi mutasavvıfların tarikatlarına mensup şair sayısının fazlalığı bu kişilerin 

mürşit ve şair kimliklerine bir arada sahip olmaları ile de ilgilidir.  

Yukarıda hâmî kelimesinin içerdiği anlamların, patron teriminin içeriği ile 

kesişimlerinin yanı sıra, farklı anlamlarının ve kullanımlarının olabileceği de 

gösterilmiştir. Bu farklı kullanımların geçtiği yerlerin bağlamına bakıldığında, genelde 

mutasavvıfların şiirlerinde ve biyografilerinde var olduğu görülür. Bir şairin, hükümdarın 

hüsn-i terbiyeti ile iʿtilâ-yı şân bulması ile bir dervişin şeyhinden hüsn-i terbiyet görmesi 

aynı anlamları içermemektedir. Hükümdar bağlamında kullanıldığında, terbiyet bulma, 

bir makama gelme anlamını içerirken, dervişler arasındaki bir ilişkide, tasavvufî düşünce 

çerçevesinde tarikat yolunda ilerleme, nefsini dünyevî arzulardan temizleme gibi 

                                                           
127 Işık, Devlet ve Tarikat, 50. 



 
 

50 
 

anlamlara gelebilmektedir. Hâmî kelimesinin sahip olduğu bu anlamlar düşünüldüğünde, 

-özellikle Doğu toplumları içerisinde var olan tasavvuf geleneği dâhilinde 

değerlendirildiğinde,- bunun farklı bir otoriteyi temsil ettiği anlaşılmaktadır. Osmanlı şiir 

geleneği içerisinde gelişen dinî-tasavvufî içerikli şiirlerin üretimi söz konusu olduğunda 

bu tarz şiirlerin üretiminde iki farklı otoritenin  (patron ve hâmî) varlığını göstermektedir. 

Ayrıca, hâmî teriminin temsil ettiği otoritenin, toplum içerisinde hangi kurum (din ve 

siyaset) içerisinde var olduğuna göre terim anlamının ve kullanımının değişeceği 

anlaşılmaktadır.  

Tezimizin bu kısmında edebî bir muhitin kapsam ve sınırlılıklarının neler 

olduğu, muhitleri inşa eden aktörlerin kimler olduğu sorusuna cevap aranırken, kavramın 

içeriğinden yola çıkılarak mahfil, patron ve hâmî terimlerinin farklı toplumlarda ve farklı 

zaman dilimlerinde hangi anlamlara geldikleri analiz edilmiştir. İçeriği, pek çok 

toplumsal olgudan ve aktörden oluşan edebî muhit teriminin; din, siyaset, muhiti ve 

mahfili oluşturan kişilerin bir araya geliş amaçları, toplumsal değişmeler gibi birden fazla 

unsurdan etkilendiği görülmüştür. Ayrıca, hâmî ve patron kavramlarının siyasal elitler 

söz konusu olduğunda birbirleri yerine kullanılabilecekleri, ancak dinî önderlerin 

şekillendirdikleri kurumlarda patron kelimesinin, bu kişilerin yer aldıkları gruplar 

içerisindeki görevlerini ve etkilerini karşılamak için kullanılamayacağı tespit edilmiştir. 

Bu tespit doğrultusunda, tezimizin ilerleyen kısımlarında patron kelimesi siyasal elitlerin, 

hâmî kelimesi de dinî önderlerin/şeyhlerin karşılığı olarak kullanılmıştır. 

Bir sonraki başlıkta; hâmî ve patron kelimesinin kullanımlarının sahip olduğu bu 

değişkenlik tespit edildikten sonra, hâmîlerin/dinî önderlerin odağında gelişen dinî-

tasavvufî edebiyatın tarikat-şair ve şeyh odağında gelişimini inceleyen çalışmalar ele 

alınmıştır. Böylelikle, çalışmamızın hedeflerinden biri olan tekke muhiti ve bu yapıları 

oluşturan tekke mahfilleri hakkında edebiyat araştırmacılarının bakış açıları tespit 



 
 

51 
 

edilmiş; bu tespitlerle birlikte tekke muhiti ve mahfili tanımlarının oluşum zeminlerinin 

daha net anlaşılması amaçlanmıştır. 

1.3.3. Tarikatların, Patronların ve Hâmîlerin Edebî Hayat Üzerindeki Etkileri 

 Tarikatlar ve bu tarikatlara bağlı tekkelerin bir nevi yöneticisi olarak da 

tasavvur edilebilecek aktörler olan şeyhlerin128 Türk Edebiyatı tarihi içerisinde yer alan 

şairler ve yazarlar üzerindeki etkileri pek çok çalışmaya konu olmuştur. Şairlerin 

tarikatlar ile olan ilişkileri; tarikatlara ait mazmunları ve terminolojiyi şiirlerinde ne 

şekilde ve ne oranda kullandıkları; tarikat büyüklerinin şiire olan bakış açılarının, aynı 

tarikat içerisinde yer alan şair sayısına olan etkisi gibi hususlar tarikatlar, dinî önderler ve 

sanatçılar arasındaki ilişkilerin çözümlenmesinde açıklanmaya çalışılmıştır. Bu ilişki 

örüntüleri ele alınırken de tarikatlara ait temsil mekânları olan tekkeler ve dergâhlardan 

ziyade bir tarikatın şairlere olan etkileri ve tarikatın şiiri kullanma motivasyonları 

üzerinden bir kurgu yapılmıştır. Tarikatların, şiiri ve şairleri etkileme, şiir üretiminde 

teşvik edici olma potansiyeli ele alınırken, bu potansiyelin oluşumunda etkili olan 

dinamikler üzerinde detaylı bir şekilde durulmamıştır. Tarikatların temsil mekânları olan 

tekkelerin edebiyat üretimindeki rolü ya da şairlerin bu mekânlarda kendilerini ifade etme 

nedenleri hakkında da detaylı bilgiler verilmemiştir.  

Dinî önderlerin ve tarikatların edebiyatla olan ilişkileri ile ilgili yapılan 

araştırmalar incelendiğinde, bu çalışmaların çoğunun Mevlevîlik ve Halvetîlik özelinde 

olduğu görülür. Bu yoğunlaşmanın en belirgin nedeni, her iki tarikatın da edebiyatı 

propaganda amaçlı bir enstrüman olarak görmesi ve hitap ettikleri toplumsal grupların 

                                                           
128 Şeyh kelimesinin, bir tekkenin yöneticisi olduğunu belirtmek için “tekke şeyhi” tabiri kullanılmıştır. 

Bkz. Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 335. Şeyhlerin yönetici oluşları hakkında Victoria Holbrook 

Mevlevîlik özelinde şu değerlendirmeyi yapmıştır; “Şeyh manevî bir idareci olmakla birlikte, Mevlevî 

şeyhliği bir parça yönetsel bir konumdu. Daha sonraki Osmanlı dönemlerinde bir Mevlevî şeyhi, tarikatın 

Konya’daki merkezi yetkesinin, İstanbul’daki Şeyhülislam’ın da onayını alarak atadığı bir Mevlevîhane 

yöneticisiydi.” Bkz. Victoria Rowe Holbrook, Aşkın Okunmaz Kıyıları, çev. Erol Köroğlu, Engin Kılıç, 

(İstanbul: İletişim, 2018), 120. 



 
 

52 
 

genellikle aydın kesimden ya da siyasal elit olarak nitelenebilecek kimseler olmasıdır.129 

Ayrıca, bu başlık altında ele alınan çalışmaların genelinde, tekkelerin edebiyat üretimine 

katkı sağlayan birer mekân olmalarından ziyade, tarikatların edebiyat ile olan bağları ve 

bu alanda ne kadar etkin oldukları ele alınmıştır. 

Tarikatların şairler üzerindeki etkisini ele alan tespit edebildiğimiz ilk çalışma, 

Mustafa İsen’e aittir. Sehî Bey’in Heşt Behişt’inden başlayarak Fatin’in Hâtimetüʾl-

Eşâr’ına kadar yazılmış olan tüm tezkirelerden yola çıkılarak hazırlanan çalışmada, 

Osmanlı dönemi şairlerinin müntesibi olduğu tarikatlar belirlenmiştir. Üç bin yüz seksen 

iki şairden üç yüz yirmisinin tarikatı tespit edilmiştir. Bu çalışmaya göre, şairlerin en çok 

rağbet ettikleri tarikat, Mevlevîliktir. Bu tarikata mensup iki yüz yirmi şair tespit 

edilmiştir. Mevlevîliği sırasıyla; otuz şairle Nakşibendîlik, yirmi yedi şairle Halvetîlik ve 

on yedi şairle Gülşenîlik takip etmektedir.130 Yazar, Mevlevî şairlerin çok olmasını, 

Mevlana’nın da şair olması, tarikatın daha çok aydın kesime ve siyasal elitlere hitap 

etmesi ve tekkelerinin şehir merkezlerinde yoğunlaşması ile ilişkilendirmiştir. Ayrıca, 

Halvetî ve Gülşenî şairlerin çok oluşu da tarikat büyüklerinin şiirle ilgilenen kişiler 

olmasına bağlanmıştır. 

İsen’in bu çalışmasından sonra, bir tarikatın etrafında oluşan edebî hayatı ve bu 

hayatın eserlere yansımasını irdeleyen çalışma, Necip Fazıl Duru’ya aittir. Yazar, bu 

kapsamda önce Mevlevîhanelerde meydana gelen edebî üretim hareketliliğinden 

bahseder ve bu mekânları “Şiir Tapınakları” 131 olarak niteler. Duru, Sezai Karakoç’tan 

                                                           
129 Tarikatların siyasi yapılar ile olan ilişkileri hakkında geniş bilgi için bkz. İrfan Gündüz, Osmanlılarda 

Devlet- Tekke Münasebetleri, (İstanbul: Seha Neşriyat, 1984). Reşat Öngören, Osmanlılar’da Tasavvuf 

‘Anadolu’da Sûfîler, Devlet ve Ulemâ (XVI. Yüzyıl)’ , (İstanbul: İz Yay., 2016). Necdet Yılmaz, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf, Sûfîler, Devlet ve Ulemâ (XVII. Yüzyıl), (İstanbul: OSAV Yay., 2007). Ramazan 

Muslu, “XVIII. Asırda Anadolu’da Tasavvuf”, (Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2002). Hür Mahmut 

Yücer, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf -19. Yüzyıl-, (İstanbul: İnsan Yay., 2021). Sezai Küçük, Mevlevîliğin 

Son Yüzyılı, (İstanbul: Simurg Yay., 2003).  
130 Mustafa İsen, “Divan Şairlerinin Tasavvuf ve Tarikat İlişkileri”, Tezkireden Biyografiye içinde, 

(İstanbul: Kapı Yay., 2010), 183-192. Çalışma ilk olarak, Millî Eğitim Dergisi’nin 84. sayısının 21-27. 

sayfalarında 1989 yılında yayımlanmıştır.  
131 Sezai Karakoç, Edebiyat Yazıları I, (İstanbul, Diriliş Yay., 1982), 45. 



 
 

53 
 

alıntıladığı bir tabir olan “Şiir Tapınakları” ifadesinin içerisini Mevlevî geleneğinde şiirin, 

dervişler için hangi anlama geldiğinden ve tarikat içerisinde şiire yüklenen 

fonksiyonlardan bahsederek doldurur. Yazarın tespitlerine göre, Mevlevîhanelerde şiir 

üretilmesinde; şiirin Mevlevî gelenek içerisinde sünnet-i seniyye-i Mevleviyye olarak 

görülmesi, Mevlevî tarikatının ilk isimlerinin şiirle meşgul olmuş olmaları, şiirin eğitici 

ve öğretici bir araç olarak kullanılması, tarikat içerisinde sürekli okunan Mesnevî ve 

Divân-ı Kebîr’in edebiyat eseri olması ve son olarak Mevlevî şairler arasında gelişen 

nazire yazma geleneği etkili olmuştur. 132 Duru’nun bu tespitleri, Mevlevîlik özelinde 

söylenen ancak genel olarak tasavvuf çevrelerinde üretilen şiirin oluşum şartlarını 

özetlemesi bakımından da dikkat çekicidir. Edebî üretim sahasında yoğun faaliyet 

göstermiş olan Mevlevîlik, Halvetîlik ve Nakşibendîliğin edebiyat üretimi içerisindeki 

konumlarına bakıldığında; tarikatın kurucusunun ve tarikat geleneği içerisinde önemli 

sayılan kişilerin edebiyat ile uğraşan kimseler oldukları ve kendilerini edebî eserler 

vasıtasıyla ifade ettikleri görülür. 

Duru’nun çalışmasından sonra, Mevlevilik özelinde bir tarikatın edebî üretimini 

inceleyen başka bir araştırmacı ise İlhan Genç’tir. İlhan Genç, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

                                                           
132 Necip Fazıl Duru, “Mevlevî Şâirlerin Şiirlerinde Mevlevîlik Unsurları”, (Doktora Tezi, Gazi 

Üniversitesi, 1999), 13-18. Benzer konuda çalışmalar için bkz. Osman Horata, “Mevlâna ve Divan 

Şairleri”, Hacettepe Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi Dergisi, 46, (1999): 43-56. Osman Horata, “Türk 

Kültür Hayatında Mevlana ve Mevlevilik”, Türk Edebiyatı Tarihi içinde, ed., Talat S. Halman vd., 

(İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2007), c.1, 565-569. Kaplan Üstüner, “Klasik Türk Şiirinde 

Mevlevilik ve Mevlevilik Etkisi (14. ve 15. Yy. Divanlarına Göre)”,  Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 18, (2007): 141-153.  Ahmet Mermer vd., Osmanlı Şiirinde Mevlana Övgüleri ve Mevlevilik 

Unsurları, (Ankara: TDV Yay. 2009). Cemal Kurnaz, “Ahmet Talât Onay’ın Eski Türk Edebiyatında 

Mazmunlar ve İzahı İsimli Ansiklopedik Eserinde Mevleviler ve Mevlevilik Kültürü”, Uluslararası 

Mevlana Sempozyumu Bildirileri Kitabı içinde, (İstanbul: Motto Yay., 2010), 663-690. Eda Tok, “17. 

Yüzyıl Mevlevî Şairlerin Şiirlerinde Mevlânâ ve Mevlevîlik”, (Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi, 2015). 

Nilgün Açık Önkaş, Klasik Türk Edebiyatında Mevlevîlik Kültürü ve Mevlevî Şairler, (Muğla: Gece 

Kitaplığı, 2015). Bu çalışmada, Nilgün Açık Önkaş Mevlevî tekkelerinin edebî muhit olmalarından kısaca 

bahsetmiştir. Ancak yazarın çalışmasının odağında 13. asırdan 19. asra kadar olan geniş bir sürecin olması 

ve daha çok Mevlevî şairlerin biyografileri üzerinde durulması nedeniyle, bu mekânların edebî eser 

üretimlerindeki sosyal, siyasal ve dinî etkenlere kısmen değinilebilmiştir. Önkaş, şairleri mekân ve şiir 

üretimi arasındaki ilişkiden ziyade bir gelenek içerisinde yetişme yönüyle incelemiş; ancak mekân ve şair 

arasındaki bağdan detaylı bir şekilde bahsetmemiştir. Çalışmanın sonunda şairlerin, Osmanlı coğrafyasında 

yer alan Mevlevî tekkelerinden hangisine mensup oldukları, meslekleri, sahip oldukları eserler ve intisap 

ettikleri şeyhler ile ilgili bilgiler, tablolar hâlinde düzenlenmiştir.  



 
 

54 
 

Mevleviyye’nin Önsöz’ünde, Mevlevî düşüncesinin, en güzeli bulmak ve en güzele 

ulaşmak hedefinde olması dolayısıyla, ilerleyen yüzyıllar içinde bu tarikatın edebî bir 

muhit oluşturduğunu belirtmektedir133. Burada, mekân ve edebiyat ilişkisinden ziyade, 

edebî muhit oluşturma potansiyeline sahip olan bütün bir Mevlevî geleneği üzerinde 

durulmuştur. İlhan Genç’in daha sonraki yıllarda yapmış olduğu “Kıbrıs Lefkoşe 

Mevlevîhânesi’nde Yetişmiş Mevlevî Divan Şairleri” başlıklı makalesinde ise Mevlevîlik 

içerisinde yer alan en güzele ulaşmak düşüncesi çerçevesinde şekillenen ve Mevlevî 

gelenek içerisinde belli bir mekânda yetişen şairlerin üzerinde durduğu görülür.134 

Çalışmada, Lefkoşe Mevlevîhanesi’nde yetişen şairleri ele alan yazar, Siyâhî Mustafa 

Dede üzerinde özellikle durmuş ve onun Lefkoşe Mevlevîhanesi’nde şeyh olduğu 

dönemde yetişen dokuz şairi sıralayarak, buranın aslında bir edebiyat mahfili olduğu 

vurgusunu yapmıştır. Genç, çalışmasında bu mekânın kurulumunda etkili olan alt yapıdan 

ziyade Siyâhî Dede’nin şairlik yönünün altını çizmiş ve Lefkoşe Mevlevîhanesi’nde 

yetişen şairlerin varlığını en temelde Siyâhî Mustafa Dede’nin şiir ile ilgilenmesiyle 

ilişkilendirmiştir.135 Genç’in yapmış olduğu bu tespit, bir tekkede şair sayısının artışının; 

yalnızca şiir yazmış olan tarikatın kurucu şahsiyetinin (pîrin) varlığı ile değil aynı 

zamanda şiirle ilgilenen bir dinî önderin/yöneticinin varlığı ile de ilişkili olduğunu 

göstermesi bakımından önemlidir. Genç’in çalışması bu yönüyle Duru’nun çalışmasından 

ayrılmaktadır. Zira Genç’in çalışmasında ortaya koyduğu tez, bir Mevlevîhanede şairlerin 

yetişmesi için Mevlevî geleneğin şiire olan olumlu yaklaşımı tek başına yeterli değildir. 

                                                           
133 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, VII. 
134 İlhan Genç, “Kıbrıs Lefkoşe Mevlevîhânesi’nde Yetişmiş Mevlevî Divan Şairleri” 

http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf (erişim 13.04.2018) 
135 Siyahî Mustafa Dede’nin şairliği hakkında yapılan bir başka çalışma ise, Bayram Ali Kaya’nın “Lefkoşe 

Mevlevîhânesinin Şair Şeylerinden Siyâhî Mustafa Dede” başlıklı makalesidir. Makale de Siyâhî Mustafa 

Dede’nin Divan’ında yer alan on altı kasidenin, devrin devlet adamlarına, Kıbrıs’taki yöneticilerine 

sunulduğu üzerinde durulur. Bkz. Bayram Ali Kaya, “Lefkoşe Mevlevîhânesinin Şair Şeyhlerinden Siyâhî 

Mustafa Dede”, Kıbrıs Araştırmaları ve İncelemeleri Dergisi, 1/1, (2017): 26-29. Siyâhî Mustafa Dede’nin 

etrafında bir şiir mahfili meydana getirecek kadar şairlik yönü de olan derviş yetiştirmesinde, siyasi elitlerle 

olan bu ilişkisinin de etkili olduğu düşünülebilir. Siyâhî Mustafa Dede’nin Divan’ı için bkz. Gülşah 

Cangöz, “Siyâhî Dede Dîvânı”, (Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli Üniversitesi, 2010). 

http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf


 
 

55 
 

Mevlevî tekkesinde şiir üretiminin olması için aynı zamanda şeyhin de şair olması, o 

tekkenin edebiyat mahfili hâline gelmesinde etkili olan unsurların başında gelmektedir. 

Ali Öztürk’ün Halvetî tarikatı bünyesinde yetişen şairleri ve eserlerini incelediği 

doktora tezi, ele aldığı tarikat yönüyle kendinden önceki çalışmalardan ayrılmaktadır. 

Çalışmada Halvetî tarikatı içerisinde 15. asrın ikinci yarısı ile 16. asırdaki Şemsiyye, 

Ahmediyye, Cemâliyye ve Rûşeniyye kollarına mensup şairler ve eserleri incelenmiştir. 

Ancak çalışmanın kapsamı gereği Halvetîliğin şiir ile olan ilgisi, derinlemesine 

incelenmemiştir. Çalışmada Halvetî dervişlerinin şiir üretiminde bulunmaları; şiir yazma 

konusunda yetenekli olmaları ve edebî eserleri tarikatın adap ve erkânını anlatmak için 

kullanmış olmaları ile ilişkilendirilmiştir. Ayrıca mutasavvıf şairlerin içerisinde 

bulundukları manevi hâllerin ve makamların söyleyiş tarzlarına etki etmesi de Halvetî 

edebî muhitinin oluşumunda bir faktör olarak zikredilmiştir.136 Ancak bu ifadeler; siyaset, 

din, ekonomi, kişinin kendini sanat vasıtasıyla ifade etme ihtiyacı ve toplumun 

mutasavvıflardan beklentileri gibi birçok faktörün etkili olduğu tekke edebî muhitlerinin 

var oluş sürecinin açıklanmasında kullanılabilecek değerlendirmeler olmakla birlikte 

tamamlanması gereken ifadelerdir. Öztürk çalışmasında, mutasavvıf şairin “bir sanatkâr 

titizliğiyle değil, öncelikle vermek istediği mesajı düşünen bir vâiz, nâsih anlayışıyla”137 

edebî bir eseri ürettiğini belirtmiştir. Bu ifade, tekke muhitlerinde üretilen şiirlerin önemli 

bir boyutunu anlatmakla birlikte, sanat kaygısıyla yazmış olan mutasavvıf şairlerin 

varlığını göz ardı etmesi dolayısıyla eksik kalmıştır. Aynı zamanda şiirin üretiminde etkili 

                                                           
136 Ali Öztürk, “XVI. Yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf”, (Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 2003), 

157-160. Öztürk’ün, Halvetî gelenek içerisinde yetişen ancak günümüze ulaşan herhangi bir edebî eseri 

olmayan Hayreddin-i Tokadî’nin yetiştiği çevre hakkında yazmış olduğu bildirisi de Halvetî tarikatı 

içerisinde gelişen edebî geleneğin kökenlerini göstermektedir. Bildiriye göre Yahya Şirvanî’den itibaren 

Halvetîlik içerisinde gelişen edebî kültürün varlığı, Halvetî dervişlerin de şair olmasında etkili olmuştur. 

Bugün elimizde edebî bir eseri bulunmayan Hayreddin-i Tokadî’nin de şiir üretiminde bulunan bir mürşit 

olan Cemâl-i Halvetî’nin eğitiminden geçmesi ve pîrdaşlarının da şair olması dolayısıyla, şiirler kaleme 

almış olması muhtemeldir. Bkz. Ali Öztürk, “Hayreddin-i Tokadî’nin Yetiştiği Kültürel ve Edebî Muhit”, 

Tokat’ın Yetiştirdiği İlim ve Fikir Önderleri içinde, (Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yay., 2014), 30-36. 
137 Öztürk, “XVI. Yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf,” 150. 



 
 

56 
 

bir faktör olan şairin kendini sanat ile ifade etme isteğini ve eserleriyle toplum içerisinde 

ilerleme ihtiyacını da geri plana atmaktadır denilebilir.138  

Ali Öztürk’ün Halvetî şairler hakkında kaleme aldığı bir diğer çalışması ise 

“Halvetiye Tarikatına Mensup XVI. Yüzyıl Divan Şairleri Üzerine Bir İnceleme” 

başlığını taşımaktadır. Öztürk, makalesinde “şairlikleri mutasavvıf kimliklerinin önüne 

geçmiş olan”139 otuz üç divan şairinin; Halvetî tarikatı ile olan ilişkilerine, şairlerin 

Halvetîliğin hangi koluna intisap ettiklerine yer vermiş, makalenin sonunda Gülşenî iken 

daha sonra Mevlevîliğe intisap eden Yusuf Sîneçâk, Zaʿîfî ve Bekâî üzerinde de 

durmuştur. Makalede, Cemaliye ve Gülşeniye kollarına mensup şair sayısının fazlalığına 

dikkat çekilmiştir. Bu iki kola mensup şair sayısının çokluğu, Gülşeniye ve Cemâliye 

kolları şeyhlerinin, devrin siyasal elitleri ile olan yakınlıkları ile ilişkilendirilmiştir. 

Makalenin sonuç kısmında özellikle tekke ve siyaset ilişkisinin edebî üretime olan 

etkisinin vurgulanması da dikkat çekicidir. 140 

Muhsin Macit’in, Halvetîliğin kollarından biri olan Gülşenîliğin kurucusu 

İbrahim Gülşenî’nin, edebiyata katkısını ve etkilerini konu alan çalışması da yine tekke 

ve edebiyat üretimi arasındaki ilişkiyi irdelemesi bakımından önemli bir çalışmadır.141 

Kahire’de ilk merkezini kuran Gülşenîliğin tekkelerinde yetişen şairlerin birbirleriyle 

olan ilişkilerini ve dönemin edebî hayatındaki yerlerini ele alan çalışmada şairlerin, 

Gülşenî tarikatını tercih etmesinde ya da bu tarikat içerisinde şiire başlamalarında, başka 

                                                           
138 Öztürk, çalışmasında mutasavvıf şairlerin şiir yazmadaki temel amaçlarını; “Tasavvufî olarak 

nitelendirilen edebiyatın tamamında olduğu gibi burada da amaç; şiir yazmak olmayıp dinî ve tasavvufî 

hakikatleri manzum bir biçimde muhataplarına aktarmaktır.” şeklinde belirtir. Bkz. Öztürk, “XVI. Yüzyıl 

Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf,” 151. Ancak bu tespit, tekke muhitlerinin şiir üretim sürecini etkileyen 

faktörlerden yalnızca biridir.  
139 Ali Öztürk, “Halvetiyye Tarikatına Mensup XVI. Yüzyıl Divan Şairleri Üzerine Bir İnceleme”, 

Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 6/15, (2005): 226. 
140 “(…) on altıncı yüzyıl divan şairlerinden pek çoğunun Halvetiyyeye intisap ettiği ortaya çıkmaktadır. 

Bu yüzyılda Halvetiyye tarikatı, merkezî idare ile ilişkilerinin iyi olması sebebiyle, askerî, idârî, ilmî erkân 

arasında olduğu gibi entelektüel muhitin bir parçası olan şairler üzerinde de etkili olabilmiştir.“ Bkz. 

Öztürk, “Halvetiyye Tarikatına Mensup XVI. Yüzyıl Divan Şairleri Üzerine Bir İnceleme”, 250. 
141 Muhsin Macit, “Osmanlı Kültür ve Sanatında İbrahim Gülşenî’nin İşlevi”, Bilig 60 (/Kış, 2012): 193-

214. 



 
 

57 
 

çalışmalarda da olduğu gibi, daha çok siyasî odaklı sebepler üzerinden incelenmiştir. 

Çalışmanın girişinde, İbrahim Gülşenî’nin şairlik yönüne değinilmiş ve onun bu yönünün 

“manevî miras” olarak çocukları ve torunları tarafından sürdürüldüğü belirtilmiştir.142 

Çalışmada, Gülşenî tekkelerinde yer alan şairlerin, siyasal elitler ile olan çatışmaları ve 

bu çatışmalar sonucu Gülşenî tekkelerinde var olmaya, eser üretmeye başlamaları 

üzerinde durulması, söz konusu tekkelerin, -Bektaşî tekkeleri gibi olmasa da- devrin 

protest kişileri tarafından tercih edildiğini düşündürmesi bakımından önemlidir.143 

Ayrıca, çalışmada Gülşenî tekkelerinin, Halvetî muhiti içerisinde değil de müstakil bir 

edebî yapılanma gibi değerlendirilmiştir. Bu yönüyle Macit’in makalesi, büyük tarikatlar 

içerisinde edebî yapılanmaları ile öne çıkan kolların, tekke muhitleri içerisinde hangi 

konumda ele alınması gerektiğini sorgulatması yönüyle de dikkat çeken bir çalışmadır. 

Buraya kadar incelenen çalışmalar, tarikatların edebî üretim sistemindeki 

konumlarını ve dervişlerin edebiyat üretimine yönelişlerinin belli başlı sebeplerini 

özetleyen, tarikatların şairler üzerindeki etkilerinden bahseden ya da edebiyat 

geleneklerine yer veren araştırmalardır. Bunlar, tekke muhitlerini ve bu mekânların edebî 

üretim merkezi olmalarındaki faktörleri doğrudan odağına alan müstakil çalışmalar 

olmasa da tasavvuf edebiyatı ya da tarihi üzerine yoğunlaşan incelemelerde, sanat 

üretiminin tarikatların sahip oldukları temel dinamikler ile alakalı olduğu vurgulanmıştır. 

Tarikat kurucularının ya da tarikat içerisinde ön plana çıkmış şeyhlerin sanat ile olan 

bağları, kendilerini sanat eseri vasıtasıyla anlatma ihtiyacı ya da tarikat önderlerinin sanat 

patronları olan siyasal elitlerle olan ilişkileri sonucunda ortaya çıkmıştır. Bu ilişkilerin 

                                                           
142 İbrâhim Gülşenî’den sonra oğlu ve aynı zamanda ilk halifesi olan Ahmed Hayalî (ö.1569), torunu Seyyid 

Ali Safvetî (ö.1596), Haletî (ö.1581), Seyyid Hasan (ö.1615) doğrudan Kahire tekkesinde yetişmiş 

şairlerdir. 
143 İstanbul’dan uzaklaşarak, İbrahim Gülşenî’nin dergâhına giden şairler hakkında bkz. Macit, “Osmanlı 

Kültür ve Sanatında İbrahim Gülşenî’nin İşlevi”, 196,198.  



 
 

58 
 

tamamı ise bir tarikat bünyesinde yetişen şair sayısını etkileyen temel dinamikleri 

oluşturmaktadır. 

Tarikatların edebiyat üretimi ile ilgilenmesinde siyasal elitlerin rolü vardır. 

Siyasal elitlerin varlığı ve sanatçıları maddî yönden himâye etmeleri, edebî üretimin 

devamlılığı ve edebî muhitlerin şekillenmesi için önemli dayanaklardır ve yukarıda 

incelenen çalışmalarda, özellikle Mevlevî ve Halvetî şairlerin çok olması bu sebebe 

bağlanmıştır. Siyasal elitler tarafından himaye edilen ve desteklenen tarikatların, edebî 

hayat içerisinde şüphesiz daha fazla yer aldığı görülür. Ancak -daha önce de belirtildiği 

gibi- şiirden anlayan, şiir üretiminde bulunan ya da şiir üreten bir gelenek içerisinde 

yetişen bir mutasavvıfın varlığı, tekkeler etrafında oluşacak edebî mahfiller için birincil 

faktördür. Şiiri, tarikatın adap ve erkânını anlatmak için bir vasıta olarak gören 

mutasavvıflar, şiire önem vermişler; muakkipleri de bu kimselerin çizdiği yoldan 

ilerlemişlerdir. Böylece tekkeler etrafında edebî mahfiller oluşmuştur. Siyasal elitler 

kadar dinî önderlerin sanata bakış açıları ve sanatı desteklemeleri de -siyasal elitler ile 

tamamen aynı sebeplerle olmasa da- edebî muhitlerin meydana gelmesini sağlayan 

önemli dinamiklerdir. Dinî önderlerin edebiyatı himaye etmeleri ya da kendi bireysel 

faaliyetleri ile takipçilerine edebiyat üzerinden devam edebilen bir gelenek miras 

bırakmış olmaları da edebî üretim mekânlarının oluşumunda etkilidir. Ele alınan 

çalışmalarda Mevlânâ, Cemâl-i Halvetî, İbrahim Gülşenî, Siyahî Mustafa Dede gibi 

mutasavvıfların şair kimliklerinin bulunması ile müritlerinin şair olması ve şiire 

yönelişleri arasında bir bağ kurulmuştur. 

Tarih içerisinde, dönemin siyasî olayları ile birlikte aktörlerinin ve oluşum 

şartlarının değiştiği tekkelerde üretilen edebiyat da toplumsal değişimlerden 

etkilenmiştir. Tarikatın kurucusu, bu kurucunun siyasilerle olan ilişkisi ve şiire olan 

eğilimi etrafında şekillenen tekke muhitleri, genel olarak Tekke-Tasavvuf edebiyatını, 



 
 

59 
 

Türk İslam Edebiyatını ve Eski Türk edebiyatını inceleyen araştırmacıların dikkat 

çektikleri bir konu olmuştur. Tekke muhiti ve mahfili kavramları söz konusu alanlarda ve 

buraya kadar ele alınan çalışmalarda detaylı bir şekilde incelenmekten ziyade bir edebiyat 

ortamı çerçevesinde zikredilmiş ve oluşum şartları farklı açılardan değerlendirilmiş; 

ancak tam olarak ortaya koyulamamıştır. Gelecek kısımlarda, tekke muhitlerinin ve 

mahfillerinin oluşumları, bu kavramları ele alan çalışmalardan yola çıkılarak irdelenmiş 

ve tekke muhiti ve mahfili tabirlerinin kapsamları hakkında bir kavram önerisi 

yapılmıştır.      

1.4. Edebî Bir Muhit Oluşturması Yönüyle Tekkeler 

Tarikatların ve bu yapıların faaliyet mekânları olan tekkelerin, bütün bir Türk 

edebiyatına katkısı, Osmanlı döneminden önceye ve farklı coğrafyalardaki oluşumlara 

dayanmaktadır. Türklerin daha Anadolu’ya gelmeden önce İran coğrafyasında 

karşılaştıkları ve geldikten sonra da hayatlarında ciddi oranda yer verdikleri bir sistem 

olan tasavvufun temsilcilerinden, Senâî (ö.525/1131?) Feridüddin-i Attâr (ö.618/1221), 

Fahreddin-i Irakî (ö.688/1289), Hâfız-ı Şirazî (ö.792/1390?), Molla Câmî (ö.898/1492) 

gibi büyük mutasavvıflar, aynı zamanda iyi birer şair olarak da öne çıkmışlardır.144 Bu 

şairler arasında özellikle Senâî’nin, âlimlerin, fakihlerin ve vaizlerin toplantılarında 

                                                           
144 Türkler arasında, mutasavvıf ve şair kimliğinin bir arada görülmesi –Hoca Ahmet Yesevî’den önce şair-

dervişlerin var oldukları düşünülse de- genel olarak Hoca Ahmet Yesevî dönemi ve sonrasına denk 

gelmektedir. Ahmet Yesevî, şiirlerini yeni Müslüman olmuş Türkler arasında İslam’ın daha kolay 

anlaşılmasını sağlamak için sade bir dille ve girift mazmun yapısından mümkün olduğunca uzak bir şekilde 

söylemiştir.  Köprülü, Ahmet Yesevî’nin sade dille halka hitap edişini şu cümlelerle belirtir: “İslâmiyet 

dairesine yeni giren ve felsefî fikirlerin inceliklerinden henüz bir şey anlamayan basit ve sâde bir çevrede, 

yine aynı mâhiyette basit ve sâde dinî ve ahlakî esasları telkin eden, daha doğrusu dinî ve ahlâkî bir 

propaganda yapan tasavvuf meslekinin bu başarısı tabiî idi. Bilhassa Ahmed Yesevî, halka anladığı bir lisan 

ve alışmış olduğu edebî şekillerle hitâb ediyordu; bundan dolayı başarısı bir kat daha büyük oldu.” (M. Fuat 

Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, (Ankara: Akçağ, 2014),  131. Ancak, Türklerin, Türkistan 

coğrafyasından farklı iklimlere gelmeleri ile birlikte, etkilenilen mutasavvıf sayısı artmış, bu 

mutasavvıflardan etkilenen şairlerin kullandıkları şiir dili ve üretim şekli de süreç içerisinde Ahmet 

Yesevî’nin kullandığı dilden farklılaşmış ve çeşitlenmiştir. Ahmet Yesevî’nin mutasavvıf bir şair olarak 

kullandığı sade dil ve mazmunların yanı sıra, İranî gelenekten etkilenen şairlerin şiirlerinde kullandıkları 

dil ve mazmunlar da Türk mutasavvıflarının terminolojisine girmiştir. Çalışmamızda ele aldığımız tekke 

muhitleri (özellikle Mevlevî muhitleri); Hoca Ahmet Yesevî’nin ve Yunus Emre’nin şiir anlayışından,  

şiirleri üretim formu ve dili yönüyle büyük oranda farklılaşan, amaçsal olarak ise genel olarak ‘halka faydalı 

olma’ fikrinde birleşen ancak aynı zamanda edebiyatı siyasi alanda temsil, sosyal farklılaşmada sembol 

olarak da kullanan şairlerin yer aldığı muhitlerdir. 



 
 

60 
 

okunan ve ayinlerde kullanılan, “farklı bir himaye kaynağına sahip yeni bir şiir 

türünde”145 öne çıkması, kendisinden sonra gelen mutasavvıfların da benzer edebî ürünler 

kaleme almalarını sağlamıştır. İranlı mutasavvıfların bu tavrı; genel olarak, Türk şairlerin 

mutasavvıf bir yönünün olmasına, mutasavvıfların ise zaman zaman şairlik kimliği ile de 

ön plana çıkmasına neden olmuştur. Şairlik ve dervişlik ideallerinin (tiplerinin) bir araya 

gelişi; şiirin üretim tarzına doğrudan, mekânlarına ise dolaylı yollardan etki etmiştir. 

Şairlerin her iki kimliği de bünyesinde barındırmasını, mutasavvıf şairlerin ürettiği 

şiirlerin içeriğini ve tarih içerisindeki değişimini Gibb şu sözlerle ifade eder: 

“… Osmanlıların bir Türk Edebiyatı oluşturmayı hedeflemelerinden çok önceleri, 

Fars düşünce dünyası Arap fetihlerinin getirdiği tutulmayı aşmıştı. Fars şiir 

sistemi tam olarak gelişmiş ve köklüydü. Büyük millî menkıbeyi oluşturmuş, daha 

güçlü ve canlı dönem olan Fars şiirinin, ilk dönemi sona ermiş geride kalmıştır ve 

bir buçuk asır boyunca şiir, dünya ile ilgili konulara bilerek sırtını dönen (…) 

mutasavvıfların uhdesinde kaldı. Bu döneme gelindiğinde, Fars şiir sistemi gibi 

Fars felsefi sitemi de tam anlamıyla çeşitlenmiş ve düzenliydi. Böylece Türkler, 

hem şiir sistemi hem de mistik felsefi sistemi, tam olarak gelişmiş buldu ve 

bütünlükleri içinde onları kabul ettiler. Dahası her iki sistemin yakın ilişki 

içerisinde olduğunu fark ettiler; şair çoğu zaman mutasavvıf, mutasavvıf da çoğu 

kere şairdi. Bunu da doğanın bir düzeni olarak kabul ettiler ve daha sonra, asırlar 

boyunca mutasavvıfların deyişleri Osmanlı şiirsel varlığının hiç de az olmayan bir 

bölümünü oluşturmaya devam etti.” 146 

Gibb’in bu tespitleri her ne kadar bütün bir Osmanlı şiir geleneği için söylenmiş olsa da 

temelde, İranlı mutasavvıf şairlerin, Fars şiiri içindeki varlıklarının hangi aşamada ön 

plana çıktığını da göstermektedir. Bu tespitlere göre, 12. asrın ortalarından itibaren, 

                                                           
145 Franklin Lewis, Mevlânâ –Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı-, (İstanbul: Kabalcı, 2010), 392. 
146 E.J. Wilkinson Gibb, A History of Ottoman Poetry, (London: E.J.Brill, 1900), 14.  



 
 

61 
 

Arapçanın ve Arap edebiyatının İran topraklarındaki hâkimiyetini kaybetmesi ve 

Farsçanın tekrar Firdevsî dönemindeki gücüne kavuşması ile birlikte gelişen süreçte İran 

coğrafyasında, şairlik mutasavvıf olmanın doğal bir sonucu gibi görünmektedir. 

Gibb, mutasavvıf şairlerin var oluşlarını; Arap Edebiyatının, bu coğrafyadaki 

baskınlığının kırılması ve Fars şiir geleneğinin, güçlenerek kendi tasavvufî-felsefî 

sistemini oturtması ile açıklarken, Michael Glünz, İran tasavvuf şiirinin temellerini ve 

mutasavvıf şairlerin varlığını, Gibb gibi toplumsal olaylarla ilişkilendirir, ancak daha 

dünyevî kaygılarda arar.147 Gibb’in bahsettiği tarih aralığında gelişen ve güçlenen (8-12. 

asırlar) Fars şiirinin, sonraki asırlardaki (13-15. asırlar) devamlılığını inceleyen Glünz’e 

göre İranlı mutasavvıfların şiirle olan meşguliyetlerinin boyutu, saray ile olan ilişkilerinin 

değişimiyle birlikte daha farklı bir mecraya taşınır. Tekkelerin şiiri ve şairleri bünyesinde 

barındırması, İlhanlıların İran topraklarından çekilmesi ile başlamıştır.148 Toplum 

içerisinde, yaşadıkları bölgenin hükümdarlarına benzer şekilde otorite/karizma sahibi 

olan mutasavvıfların varlığı sayesinde şiir, yalnızca saraylarda var olan ve üretilen bir 

sanat olarak kalmamış; tekkelerin de elinde bulundurmak istediği etkili bir güç hâline 

gelmiştir.149 Şiirin bu gücünü Michael Glünz, İran coğrafyasındaki İlhanlı yönetiminden 

sonra toplum içerisinde devlet ve din adamlarının yeniden konumlandırılması ile birlikte 

değişen edebî süreç içerisinde şöyle özetlemektedir: 

                                                           
147 İran şiirinin, Moğolların gelişinden önceki durumu ve bu dönemde Arap şiirinin İran şiirine etkisi 

hakkında geniş bilgi için bkz. Francois de Blois, Persian Literature ‘A Bio-Bibliorapghical Survey’ Vol. V. 

Poetry of the Pre-Mongol Period, (London: Roudledge Curzon, 2004), 44-58. İran ve Arap şiirinin birbirleri 

ile olan metaforik unsurlar, retorik figürler ve imgeler üzerinden karşılıklı değerlendirilmesi ve bu iki şiirin 

etkileşimi hakkında geniş bilgi için bkz. Julie Scott Meisami, Structure and Meaning in Medieval Arabic 

and Persian Poetry, (London: Routledge Curzon, 2003), 319-404.  
148 İlhanlıların Fars şiirine etkisi hakkında bilgi içi bkz. Asuman Gökhan, Özkan Dayı, “Moğol Hâkimiyeti 

ve Fars Edebiyatına Etkileri”, Sosyal Bilimler Dergisi 4/18, (2017): 359-373.  
149 Tekkelerin şiiri bir güç simgesi olarak kullanmaları aynı zamanda, Safevî ailesinin Şiî propagandası için 

şiiri bir vasıta olarak kullanması ile de yakından alakalıdır. Ayrı güçler ya da aktörler çevresinde 

gelişmekten ziyade tek bir elde toplanan din ve yönetim gücü, Fars şiirinin hem dini hem de yönetimi temsil 

eden aktörlerin faydalanmak istedikleri bir güç hâline gelmesinde etkili olmuştur. Edebiyat, tarikat ve 

devlet yönetiminin aynı güç etrafında toplanması hakkında geniş bilgi için bkz. Asuman Gökhan, “Safeviler 

Dönemi Edebiyatına Genel Bir Bakış”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi 30, (2017): 

311-126.  



 
 

62 
 

“Tasavvuf mistisizmi ile birlikteliği şiiri, saray meclislerinin hamiliğine duyduğu 

eski bağımlılıktan kurtarmakla birlikte, saray çevreleri ve şiir arasındaki bağları 

tümüyle kesmemiştir. Bir yandan tasavvuf tekkeleri, çoğu zaman şiirsel ifadenin 

yeni biçimlerinin üretilmesini sağlayan ve gerektiren edebî etkinlik merkezleri 

olarak, saray meclis çevrelerinin yerini alırken öte yandan yeni mutasavvıf 

şair/âşık kişilik ideali, şairleri sultanlara ve sultanları ise şairlere 

dönüştürmüştür.”150 

Gibb’de mutasavvıf şair şeklinde tanımlanan ve maddî olan her şeyden bilerek 

uzaklaşmış olarak görülen; ancak şairliği, mutasavvıflığının önüne geçmiş olan sanatçı 

tipi; Glünz’de daha dünyevî kaygılara yaklaşan ve sultan ile birlikte aynı düzlemde var 

olan, hem madde hem de mana âleminin sultanı olabilmiş, idealize edilmiş bir tip şeklinde 

ortaya çıkmaktadır. Görünüşte birbirinden ayrılmaz gibi görünen bu iki şair tipi, 

sanatlarını icra etme amaçları yönünden birbirinden genellikle ayrılmış; biri tasavvufu 

şiirlerinde bir kumaş ya da işlenebilecek bir materyal olarak kullanırken, diğerinin amacı 

doğrudan tasavvufî mevzular ve bu mevzuları muhataplarına manzum ya da mensur 

eserler vasıtasıyla anlatabilmek olmuştur.151 Mutasavvıf şairler, kendilerini bir sanat eseri 

olan edebiyat metni ile anlatma yoluna giderken, bu eserin toplum içerisinde sahip olduğu 

farklı fonksiyonları da kullanmışlardır.152 Mutasavvıf şair, -üretildiği formlar fark 

etmeksizin- kaleme aldığı eseri ile dinî, kutsal bir amaca hizmet etme, kendisini; mensup 

                                                           
150 Michael Glünz, “Şiir Geleneği ve Toplumsal Değişme”, Kasîdeye Medhiye: Biçime, İşleve ve Muhtevaya 

Dair Tespitler içinde, haz. Hatice Aynur vd., (İstanbul: Klasik, 2013), 578. 
151 Wheeler M. Thackstone, Fars şiirinde iç içe geçmiş bu iki şair tipinin ve ürettikleri şiirin ayrımının 

yapılmasının oldukça zor olduğunu vurgular. Mutasavvıfların kendilerini en iyi ve sınırsız bir biçimde ifade 

etmek için, şiirde o zamana kadar kullanılan kelimelerin hemen hepsine tasavvufî manalar yüklediklerini 

belirtir ve bu çerçevede Hafız’ın şiirlerinin mahiyetini ele alır. Yazara göre, bunu sorgulamak anlamsızdır. 

Zira Hafız’ın yaşadığı dönemde tasavvufî unsurlardan uzak bir şiir yazmak imkânsızdır. Bkz. Wheeler M. 

Thackstone, A Millennium of Classical Persian Poetry, (Bethesda: Ibex Publishers, 1997), XI.  
152 Sanat eserlerinin üretildiği dönem aralığında sahip olduğu fonksiyonel değerleri hakkında geniş bilgi 

için bkz. Demet Ulusoy, “Vytautas Kavolis’in Evrimci Yaklaşımla Sosyo-Sanatsal Sistem Sınıflaması”, 

Hacettepe Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi Dergisi 11/1-2, (1994): 59-84. Çalışmamızda, Ulusoy’un adı 

geçen çalışmasında yer verdiği yöntem ve sanat eserlerini fonksiyonları açısından sınıflandırdığı sistem 

kullanılmıştır.  



 
 

63 
 

olduğu grup içerisinde, edebî bir eser ile ifade ederek varlığını daha da anlamlı hâle 

getirme ve zaman zaman da eseri vasıtasıyla gerek dinî önderin ve içerisinde bulunduğu 

grubu oluşturan kişilerin, gerek politik bir elitin dikkatini çekerek “meşruiyet” elde etme 

amacında olmuştur. Bu gruba giren mutasavvıfların kendilerini ifade etmek amacıyla 

yazdıkları eserler, zamanla tekkeler bünyesinde oluşan edebî faaliyetlerin artışını ve söz 

konusu mekânlarda üretilen edebî ürünlerin de içerik ve biçim yönünden çeşitlenmesini 

sağlamıştır. 

Edebiyat eserlerinin üretim şekillerinin ve amaçlarının çeşitlendiği tekkeler, 

şairlere tanıdıkları hareket alanı sayesinde, mutasavvıf olmayan ancak tarikat ile bağ 

kurabilen şairlerin de yetiştikleri mahfiller olmuşlardır.153 Gibb ve Glünz örneklerinde 

olduğu gibi Türk Edebiyatı içerisinde, tekkelerin birer muhit ya da mahfil olarak 

değerlendirildiği, mutasavvıf şairlerin edebiyat alanındaki etkinliklerinin, dâhil oldukları 

merkezler çerçevesinde ele alındığı ve söz konusu mekânların birer edebiyat üretim 

merkezi olarak görüldüğü ya da şairleri etkileyen mekânlar olarak tanımlandığı çalışmalar 

mevcuttur.  

Çalışmamızın bu kısmında, tarikatların edebî eserlerin üretim sürecine dâhil 

oluşları ile birlikte, tekkeler bünyesinde oluşan edebî hayat ele alınmıştır. Birinci kısımda 

incelenen muhit ve mahfil kavramlarının, tekkelerde gelişen edebiyat içerisinde nasıl 

değerlendirilebileceği sorgulanmıştır. Tekkelerdeki edebî faaliyetlerden bahseden 

çalışmalardan yola çıkılarak, tekke muhiti ve tekke mahfili kavramları oluşturulmuştur. 

Tekke edebî muhiti kavramı oluşturulurken bu kavramın, Türk Edebiyatı içerisindeki 

mekânsal kapsamı da ele alınmış ve her bir tarikatın sahip olduğu edebî üretim 

                                                           
153 Andrews, tasavvufî muhtevanın hem sufi hem de sufi gruplar dışında edebî üretimini sürdüren şairler 

için kullanışlı bir kaynak olduğunu belirtir. Her iki şair tipi için de manevî elitizmin kaynağı olan tasavvufî 

muhteva, sağladığı bu alan sayesinde farklı muhitlerde yetişen şairlerin, şiirlerinde –şiirin içerisinde ne 

kadar ön planda olduğu değişmekle birlikte- özellikle gazellerinde yer verdikleri bir kaynak olmuştur. Bkz. 

Walter G. Andrews, Şiirin Sesi Toplumun Şarkısı, çev. Tansel Güney, (İstanbul: İletişim Yay., 2017), 95. 



 
 

64 
 

potansiyeline ya da tarikatın kollara ayrılıp ayrılmamalarına göre bu kapsamın 

sınırlılıklarının değişebileceği tespit edilmiştir. Tekke muhitlerinin sınırlılıkları ve 

kapsamlarının her bir tarikata göre değişebileceğini göstermek üzere Halvetîliğin Gülşenî 

kolunun, yalnızca İstanbul, Vardar Yenicesi ve Edirne’de kurduğu tekkeler ve buralarda 

16.-17. asırda yetişen şairler üzerinden bir örneklem oluşturulmuştur. Bu örneklem ile 

belli bir tarih aralığında, bir tarikatın farklı yerlerde faaliyet gösteren tekkelerinin bir 

araya gelerek tarikat bünyesinde gelişen edebî muhitin oluşumundaki rolü ortaya 

koyulmaya çalışılmıştır. 

Tekke edebî muhiti kavramı hakkında yapılan bu tespitlerden sonra, söz konusu 

muhitleri oluşturan alt yapılar olan mahfillerden bahsedilmiştir. Mahfiller, birinci 

bölümde incelenen çalışmaların da tanımladığı gibi muhiti oluşturan asıl yapılar olarak 

değerlendirilmiş ve edebî tekke muhitini besleyen ana merkezler olarak ele alınmışlarıdır. 

Tekke edebî mahfilinin nasıl oluştuğuna dair İstanbul özelinde bir örneklik sunmak için 

ise yine Halvetîliğin bir kolu olan Cemâliyye’nin, Sünbüliyye kolunun asitanesi olarak 

görülen Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nın 16. ve 17. asırlarda sahip olduğu edebî 

yapılanma ele alınmıştır.  

Tezimizin bu kısmında Halvetî tekkeleri, hem çalışmamızın ana konusu olan 

Mevlevîhanelerin tezin diğer bölümlerinde incelenecek olması dolayısıyla tekrara 

düşmemek adına hem de farklı tarikatlar bünyesinde oluşan edebî yapılanmaları 

göstermek adına örneklem olarak seçilmiştir. Ayrıca, Halvetîliğin bünyesinde gelişen iki 

farklı kol olan Gülşenîlik ve Sünbülîlik örnekliğinde bir tarikatın tekkeleri çevresinde 

oluşan edebî muhitin, tarikatın kollara ayrılmasına göre değişebileceği gösterilmeye 

çalışılmıştır.  



 
 

65 
 

1.4.1. Tekke Muhitinin Ne Olduğuna ve Nasıl Oluştuğuna Dair İlk Tespitler ve 

Çalışmalar 

Tekkelerin bir edebî muhit oluşturabileceğini söyleyen, bu mekânların şairlerin 

yetiştiği birer merkez olduğunu tespit eden ve mutasavvıfların, şiir vasıtasıyla tarikatın 

adap ve erkânını daha fazla insana ulaştırma amacı ile söz konusu mekânlarda şiirler 

kaleme aldıklarını ortaya koyan ilk yazar M. Fuat Köprülü’dür. Köprülü, Türk 

Edebiyatında İlk Mutasavvıflar adlı eserinin “Tekke Şiiri” başlığı altında, şiirin 

tekkelerde var olma sürecini; Yunus Emre’nin vefatından sonra 14. asırdan itibaren 

Anadolu’da pek çok tarikatın yayılması ve tekkeler kurması ile ilişkilendirmektedir. 

Köprülü’nün tespitlerine göre, tekkelerin Anadolu’da geniş bir yayılım alanı göstermesi 

ile birlikte bu mekânlar çevresinde, şiirler ile bağ kuran dinî önderler tarafından kurulan 

tarikatların; kendi usullerini anlattığı, tarikat propagandasının yapıldığı, şeyhlerin 

kerametlerinin ve menkıbelerinin dile getirildiği bir edebiyatın oluşmasına da zemin 

hazırlanmıştır. Köprülü’nün; “Halkın şiire olan meylinden faydalanma fikri, şeyhleri, 

tekkelerde fikrî ve bediî bir muhit yaratarak daha cazip kılmak için teşvik ediyor ve şiir, 

bu sebeple tarikat ayinlerinde -musiki gibi- mühim bir yer tutuyordu.”154 ifadesinden 

tekkelerin, şeyhlerin tarikatın yayılma zeminini genişletebilmek için oluşturdukları bir 

nevi zorunlu ve -başlangıçta değilse de sonraları kısmen- kurgusal mekânlar oldukları da 

anlaşılmaktadır. Köprülü, tekkelerde oluşan edebî üretimi ele alırken daha çok Yunus 

tarzında, halk edebiyatına ait nazım türleri ve şekilleri ile yazılmış eserlerden ve bu tarz 

eserler üreten mutasavvıflardan bahseder. Yunus Emre tarzında sade ve samimi bir dille 

şiir söyleme geleneğinin, Anadolu’daki hemen tüm mutasavvıf şairler üzerindeki 

etkisinden söz eden yazara göre bu etki, Yunus’un “bir nevi lisânü’l-gayb”155 olarak 

                                                           
154 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 315. (Tekkelerin edebî üretim sürecine dâhil olmaları ve 

mutasavvıf şairlerin şiir üretme nedenleri ile ilgili değerlendirmeler eserin 1918 tarihli ilk baskısında, s.378-

385 arasında yer almaktadır. Bkz. Köprülüzâde Mehmet Fuat, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 

(İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1918). Çalışmamızda, eserin 2009 yılında yapılan on birinci baskısı 

kullanılmıştır.) 
155 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 316. 



 
 

66 
 

telakki edilmesi ve söz konusu tarzda şiir söylemenin “yarı kutsî bir anane”156 şeklinde 

görülmesi ile ilişkilidir. Köprülü’nün tekkelerin edebî muhit olma vurgusu ile ilgili bu 

tespitleri daha çok millî vezin ve millî şekilleri kullanarak edebî üretimde bulunan 

mutasavvıf şairlerin yetiştiği tekkeler için geçerlidir. Bu açıdan bakıldığında, 

Köprülü’nün tekke muhiti algısı, daha çok halk dili ile şekillenen, “basit ve ümmiyâne, 

ârifâne”157 tarzda şiirler kaleme alan mutasavvıfların yoğun olduğu bir muhite işaret 

etmektedir.158 Köprülü’nün bu tespitlerinden, tekke muhiti ile ilgili yaklaşımlarını; 

doğrudan Yunus Emre tarzında şiir söyleme, halka hitap etme amacında olma ve bu amaç 

için sade dilde şiirler yazma motivasyonuna sahip mutasavvıfların edebî üretimde 

bulundukları yerler olarak değerlendirme fikri üzerine temellendirdiği anlaşılır. Köprülü, 

tekke muhitlerinin oluşumlarını ele alırken daha çok, şiirlerdeki söylem tarzı ve şiirlerin 

oluşturulduğu formlar üzerinden bir bakış açısı geliştirmiş; bu sebeple aruz vezni ile 

Acem ve Arap kaynaklarından faydalanarak eserler üreten tarikatların tekkelerini 

değerlendirme dışında tutmuştur.159  

                                                           
156 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 316. 
157 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 316. Köprülü’nün, tekkelerde üretilen şiirlerin ya da 

mutasavvıf şairlerin sahip oldukları üslubun merkezine koyduğu sadelik; Ömür Ceylan’ın, tasavvufi şiirin 

sahip olduğu dil ve üslup hakkında yaptığı değerlendirmelerin de temelinde yer alır. Ceylan’a göre 

mutasavvıf şairler tarafından yazılan şiirler, sanatsal yönden bir beğeniye sunulmaktan ziyade belli bir 

mesaj içermeleri ve daha fazla kişiye hitap edebilmek amacıyla yazıldıkları için halkın, millî dil ve zevkine 

hitap etmek üzere sade bir dille söylenmişlerdir. Bkz. Ömür Ceylan, Böyle Buyurdu Sûfî, (İstanbul: Kapı 

Yay., 2010), 45. Ceylan’nın tasavvuf şiiri hakkındaki değerlendirmeleri hakkında geniş bilgi için bkz. 

Ceylan, Böyle Buyurdu Sûfî, 42-54. 
158 Köprülü’nün, halk edebiyatı nazım türleri ve şekilleri ile şiirler yazılan tekkeleri bir muhit olarak 

değerlendirdiği, Acem edebiyatına ait unsurlarla eserler veren şairlerin bulunduğu tekkeleri ise bu 

muhitlerin dışında tuttuğu, yine yazarın “Osmanlı memleketinde yaşamış olan takatlerin hepsinde iyi 

karşılanarak takipçiler yetiştiren Yûnus tarzı, yalnız Mevlevî tekkelerinde –diğerlerine göre- bir yer 

kazanamamıştır ki, bunu da Mesnevî ve Dîvân-ı Kebîr dolayısıyle Acem dil ve kültürünün o çevrelerde 

Türk dil ve kültürüne üstün gelmesine verebiliriz.” ifadelerinden anlaşılmaktadır. Köprülü, Türk 

Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 316. 
159 Köprülü’nün tekkelerde üretilen eserlerin dili ve nazım şekilleri ile ilgili yaklaşımına benzer ancak daha 

karmaşık bir tutum, Abdurrahman Güzel’in “Tekke Şiiri” başlıklı yazısında da görülür. Güzel, çalışmasının 

başında tekke çevrelerinde var olan mutasavvıf şairler tarafından üretilen şiirlerin hem halk şiirinin hem de 

Divan şiirinin ortasında bir yerde durduğunu belirtir. Ancak tekkelerde üretilen şiirlerin genelini, sade dille 

ve millî ölçülerle yazılmış eserler olarak niteler. Fakat bu çevrelerde şiirler yazan şairler içerisine 

sonrasında Şeyh Gâlib, İbrahim Gülşenî gibi daha çok aruz ölçüsüyle ve sade söyleyişten uzak eserler 

kaleme alan şairleri de ekler. Köprülü’nün büyük oranda tekke şairi kategorisi dışında bıraktığı Acem 

etkisinde yazan şairler, Güzel’in çalışmasında tekke şairi başlığı altında değerlendirilmiştir. Bilgi için bkz. 

Abdurrahman Güzel, “Tekke Şiiri”, Türk Dili Dergisi Türk Şiiri Özel Sayısı III, (Halk Şiiri) içinde, (Ankara: 

TDK, S.445-450, 1989), 251-353. 



 
 

67 
 

Köprülü’nün, tekkelerin edebiyat hayatındaki yerini belirten bu tespitlerinden 

sonra, belli bir tarikatın tekkelerindeki edebî üretimi odağına alan ve buraları bir muhit 

olarak değerlendiren ilk çalışma, İskender Pala’nın “Edebî Çehresiyle Mevlevîhaneler”160 

başlıklı bildirisidir. Çalışmada Mevlevî tekkelerinin edebiyat üretimine olan katkıları ve 

bu katkıya zemin hazırlayan faktörler ele alınmıştır. Pala’ya göre Mevlevîhanelerin 

devrin edebî hayatında yer alan önemli mekânlar hâline gelmesinde, şiirin öğretici 

yönünün şeyhler tarafından bilinmesi, Mevlâna’nın yolundan gidebilmek için 

Mesnevî’nin okunması ve bu okumanın faydalı olabilmesi için de şiir sanatını öğrenmenin 

gerekliliği, son olarak da şiirin Osmanlı döneminde önemli bir haz vasıtası olması etkili 

olmuştur. Mevlevîliğin sahip olduğu bu iç dinamiklere ek olarak Pala, şiirle ilgilenen 

Osmanlı aydınlarının özellikle Mevlevîliği tercih etmelerini de tarikat içerisinde şiirin 

etkin olarak üretilmesi ile ilişkilendirmiştir.161 Bu ilişki, Mevlevî tekkelerinin edebî birer 

mahfil hâline gelmesinde etkili olmakla birlikte, tarikatın Osmanlı coğrafyasında daha 

geniş bir alana yayılmasını da beraberinde getirmiştir. Pala ayrıca Mevlevîliğin, yalnızca 

Mevlevî dervişlerinin değil, aynı zamanda Mevlevî-meşrep şairlerin162  de şiirlerinde yer 

aldığını belirtir ve bu şairleri de Mevlevî muhiti içerisinde görür. Pala’nın Mevlevî-

meşrep olan şairleri de bu muhit içerisinde görmesi, yukarıda bahsettiğimiz Gibb’in 

görüşleri ile paraleldir. Burada Pala’nın Mevlevî-meşrep şeklinde tanımladığı şair profili, 

                                                           
160 İskender Pala, “Edebî Çehresiyle Mevlevîhâneler”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 

(1996): 55-60. Çalışma, 14-15 Aralık 1993’te yapılan “II. Milletlerarası Osmanlı Devleti’nde 

Mevlevîhâneler Kongresi”nde bildiri olarak sunulduktan sonra Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi’nde makale olarak yayımlanmıştır. 
161 Pala, “Edebî Çehresiyle Mevlevîhâneler”, 55. 
162 Bu şairler Aşkî (ö. 1576), Bahtî (ö.1617) ve Cevrî (ö.1654)’dir. Pala, “Edebî Çehresiyle 

Mevlevîhâneler”, 58-60. Pala’nın Mevlevî meşrep olarak gördüğü bu üç şair arasında Cevrî,  Mevlevî 

meşrep olmaktan ziyade kanaatimizce bu tarikata mensup, derviş kimliği ile de ön plana çıkan bir şairdir. 

Esrâr Dede’nin, Aynü’l-Füyûz adlı eserini kaleme almasındaki sebebini “işâret-i aliyye-i pîr-i destgîr” 

olarak belirtmesi ya da şairin Mesnevî şârihlerinden Sarı Abdullah Efendi ile yakın ilişkisi ve Sarı 

Abdullah’ın meclislerinde bulunması bu kanaatimizi güçlendirmektedir. Cevri’nin Sarı Abdullah ile olan 

ilişkisi hakkında bilgi için bkz Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i Na’îmâ (Ravzatü’l-Hüseyn fî Hulâsati 

Ahbâri’l-Hâfikayn), haz. Mehmet İpşirli, (Ankara: TTK Yay., 2007), c.3, 1635. (Aynü’l-Füyûz’un 

yazılması hakkında bilgi için bkz. Esrâr Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 80. Ayrıca, Cevrî’nin 

Mevlevî oluşunun, muhiplikten daha fazlası olduğu hakkındaki değerlendirmeler için bkz. Haluk Aydın, 

“Cevrî Divanı Tahlili”, (Doktora Tezi, Balıkesir Üniversitesi, 2010), 17-18. 



 
 

68 
 

tekkelere yalnızca derviş şairlerin devam etmediğini ve dergâhlarda oluşan mahfillere 

katılan şairlerin; tarikata bir şekilde bağlı ancak bu bağın derecelerinin değişebileceğini 

gösterir. Tekkelere devam eden şairlerin tarikat ile olan bağlarının farklılaşmasını, Ömür 

Ceylan’ın tasavvuf temasının, edebî eserlerin oluşumundaki rolü üzerinden yaptığı 

değerlendirme ile ilişkilendirmek; tekke muhitine dâhil olan şairlerin tarikat bağlarının 

farklılaşmasını göstermek açısından açıklayıcı olabilir. Ömür Ceylan tasavvufun, Türkçe 

şiirler içerisindeki konumunun ve eserlerin yazımındaki rolünün tespit edilebilmesi için 

üç farklı kategoriden bahseder. Yazarın bu kategorileri, aynı zamanda şairlerin yetiştikleri 

muhiti de belirleyici ipuçlarını içerir. Ceylan’ın oluşturduğu kategorilerin ilki; bir 

mutasavvıf tarafından, doğrudan tasavvuf mahfillerinde yani mutasavvıfların okumasına 

ve kullanımına yönelik “içeriden içeriye yazılan” eserlerdir. İkincisi, bir mutasavvıf 

tarafından yazılmakla birlikte, hedef kitlesi yalnızca mutasavvıflar olmayan ve “içeriden 

dışarıya yazılan”, genel olarak tasavvufu konu edinen şiirlerdir. Üçüncüsü ise “dışarıdan 

dışarıya” yani tasavvufu estetik bir malzeme olarak kullanan eserlerdir. 163 Ceylan’ın bu 

tasnifinden yola çıkarak tekke muhiti içerisinde yetişen şairlerin mutasavvıf kimliği ile 

ön plana çıkan, bir tarikata şeyh, mürit ve muhib düzeyinde bağlı olan kişilerden oluştuğu 

sonucuna ulaşılabilir. Ayrıca, eserlerin yazılış amaçlarından yola çıkılarak da şairlerin, 

mensubu oldukları muhit hakkında bir sınıflandırma yapılabileceği görülür. 

Tekke muhitinin ne olduğu, şairi nasıl etkilediği, nasıl oluştuğu gibi sorular 

hakkında bilgiler veren bir başka yazar ise Bilal Kemikli’dir. Yazarın tekkelerde oluşan 

edebî faaliyetler ile ilgili çalışmalarının, kendinden öncekilerden ayrılan yönü ise 

tekkeleri kavramsal bazda birer edebî muhit olarak değerlendiren ve bunu yalnızca belli 

                                                           
163 Ömür Ceylan, “Tasavvufî Şiirin Poetikasına Doğru: Tasavvufî Istılah ve Remizlerin Poetik Değeri 

Üzerine”, Mazmundan Poetikaya içinde, (Kocaeli: İKSAD, 2020), 101. Tezimizde, tasavvuftan sanatsal bir 

arka plan olarak yararlanan şairlerden ziyade tasavvufu, doğrudan eserlerinin üretiminin merkezine koyan, 

hedef kitlesi mutasavvıflar olan ya da eserini kaleme alırken tarikatın gelişimi ve yayılımı ile ilgili amaçlar 

barındıran eserler kaleme alan şairler ve dinî önderler ile iletişime geçip bu ilişkiyi şiirlerine yansıtan 

sanatçılar ele alınmıştır. Tasavvufî sembolleri estetik bir malzeme olarak kullanan şairler değerlendirme 

dışı bırakılmıştır. 



 
 

69 
 

tür ve şekille eserler veren dervişlerle sınırlamayıp, tekke muhitlerini; tüm bir Türk 

edebiyatı içerisinde yer alan mutasavvıf şairlerin yetiştiği mekânlar olarak belirtmesidir. 

Kemikli’nin tekke muhiti hakkındaki değerlendirmeleri ve bu muhitin içerisine dâhil 

ettiği unsurlar, kendinden önceki çalışmaların içerdiklerinden farklıdır. Yazar, tekkeleri 

şairlerin üsluplarını belirlemede, ortak bir edebî dil oluşturmada, ortak bir amaç ve kültür 

zemininde eserlerin üretildiği yerler olarak tasvir etmektedir. Kemikli, Türk İslam 

Edebiyatı Giriş adlı kitabının “Tasavvuf Edebiyatı” başlıklı kısmında edebî muhiti, -

tekkeler etrafında oluşan edebî muhiti- mutasavvıf şairleri merkeze alarak şöyle 

tanımlamıştır: 

“Tasavvufî tecrübe, sûfî şâiri diğer herhangi bir şâirden ayıran temel özelliktir. Bu 

tecrübe, içinde bulunulan tasavvufî ekollerin (tarikat) metotlarındaki (usûl ve 

erkân) çeşitlilik sebebiyle farklılık arz eder. Bu yüzden de manevî yolculuğun 

(seyr u sülûk) gerçekleştiği tekkelerin her biri birer edebi muhit olarak 

nitelendirilebilir. Edebi muhit, edebiyatçının içinde yetiştiği, izini süreceği 

ustaların şiirlerini ve sohbetlerini dinlediği, kendi şiirlerini okuduğu ve icabında 

eleştiriler alarak yetiştiği ortamlardır. Şâirin içinden geldiği edebî muhit, ona ortak 

dil, tecrübe ve üslûb kazandıran bir okuldur. Nitekim tekkelerin her biri, birer 

edebî muhit olarak faaliyetlerini sürdürmüştür.”164 

Kemikli yukarıdaki ifadelerle, tarikatların tekkeleri bünyesinde kendi terminolojisini ve 

yöntemlerini içeren şiirler ürettiği, şairleri kendi kaynakları ile beslediği birer edebî 

                                                           
164 Bilal Kemikli, Türk İslâm Edebiyatı Giriş, (Bursa: Emin Yay., 2014), 29. Kemikli’nin çalışmaları 

dışında tekkeleri edebî muhit olarak belirten başka bir çalışma için bkz. Avni Erdemir ve Yavuz Bayram, 

“Edebi Bir Muhit Olarak Vefa Tekkesi ve Şeyh Vefa’nın Dost ve Müridleri”, Bir Semte Vefâ içinde, Der. 

N. Bilge Özel İmanov ve Yunus Uğur, (İstanbul: Klasik Yay., 2009), 155-176. 2006 yılında bildiri olarak 

sunulan bu çalışmada, Şeyh Vefâ (ö.869/1491)’nın tekkesinin neden edebî bir muhit olarak 

nitelendirildiğine dair bir bilgi verilmemiştir. Şeyh Vefâ’nın sosyal çevresi ve bu çevre ile olan ilişkileri 

üzerinde durulan çalışmada, mutasavvıf, âlim, şair, hattat, vezir gibi farklı meslekten olan on sekiz kişiye 

yer verilmiştir. Bu kişiler arasında Sinan Paşa (ö.891/1486), Ahmed Paşa (ö.902/1496-97), Kâtib (ö.?), 

Şem’î, Sinoplu Safâyî (ö.940/1534), Sabayî (ö.?) ve Zâtî (ö.953/1546) sanatçı kimlikleri ile ön plana çıkmış 

kişilerdir.  



 
 

70 
 

yapılanmaya sahip olduklarını vurgulamıştır. Kemikli’nin, kendi iç dinamiklerine göre 

her bir tekkenin bir edebî muhit kurabileceği tespiti, edebî hayat içerisinde etkin bir 

şekilde var olan tarikatların edebî yapılanmalarını aynı zamanda, diğer tarikatların edebî 

yapılanmalarından hangi yönlerden farklılaşacağını belirtmesi yönüyle önemlidir. Üslup, 

yöntem, kullanılan kelime kadrosu, edebî muhiti şekillendiren aktörlerin kimlikleri, bu 

aktörlerin birbirleri ile olan ilişkilerinin her biri, bir tarikatın kurduğu edebî muhiti 

diğerlerinden ayırabilecek özelliklerdir. 

Kemikli’nin çalışmalarında muhit kavramına değindiği fakat bu çalışmalarda 

muhiti değerlendirirken farklı kriterleri ve cami, meslek loncaları, tarikat çevreleri gibi 

birçok toplumsal yapıyı da muhit kavramının içerisine dâhil ettiği görülür.165 Kemikli, 

Aziz Mahmut Hüdai’nin muhiti hakkında yaptığı değerlendirmede muhiti, bir mürşidin 

yetişmesi yönünden ele almış ve üçe ayırmıştır. Bunların ilki; mürşidin ilk terbiyesini 

aldığı aile, ikincisi bir dervişin hayatında aslî olan ve tasavvufî yönden eğitim aldığı, piri 

tarafından yetiştirildiği tekke, medrese gibi mahfiller çevresinde gelişen muhit ve 

sonuncusu da eğitimini tamamladıktan sonra, mürşit olarak eğitim verdiği muhittir.166 

Kemikli, bir başka çalışmasında ise tasavvufî çevrelerin ve mutasavvıfların etrafında 

halkalanan, kültürle ya da sanatla bir şekilde bağ kurmuş tüm tasavvufî oluşumları, irfân 

muhiti olarak nitelendirmiştir. “Üsküdar’da İrfânî Muhitler” başlıklı çalışmasındaki; 

“Üsküdar üzerine düşünmek, biraz da bu muhitler üzerine düşünmeyi gerektirir. 

Nitekim bu muhitler, bir yandan Üsküdar’ı bir Osmanlı şehri, bir İslam şehri 

hâline dönüştürürken öte yandan da bu şehrin sakinlerini ilim ve sanatın farklı 

                                                           
165 Yazarın muhitler hakkındaki diğer çalışmaları için bkz. Bilal Kemikli, “Sultan Veled’in Muhiti Üzerine 

Bazı Mülahazalar”, Şiir ve Hikmet içinde, (İstanbul: Kitabevi, 2017), 31-38; “Sivasî Geleneğin İnşâ Ettiği 

Edebî Muhit”, Şiir ve Hikmet içinde, 57-70; “Bayrâmî Geleneğin İnşâ Ettiği Edebî Muhît”, Uluslararası 

Hacı Bayram-ı Velî Sempozyumu Kitabı içinde, ed. İbrahim Ethem Arıoğlu, (Ankara:  Kültür Bakanlığı 

Yay., 2012), 64-70.  
166 Bu sınıflandırma hakkında geniş bilgi için bkz. Bilal Kemikli, “Azîz Mahmud Hüdâyî’nin Muhîti ve 

Himâyeciliği Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Aziz Mahmud Hüdayi Uluslararası Sempozyum Bildirileri 

II içinde, ed. H. Kamil Yılmaz, (İstanbul: Üsküdar Belediyesi Yay., 2005), 71-72.  



 
 

71 
 

dallarıyla buluşturarak onu Üsküdar beyefendisi”ne dönüştüren ocaklardır. Bu 

muhitleri sosyolojik olarak camiden başlamak üzere, medrese, tekke, esnaf 

teşkilatları, mahalleler, diğer dinî cemaatler, etnik yapılar bakımından 

değerlendirmek mümkündür.”167 

ifadelerinde yazarın muhit tanımını ocak tabiri yerine de kullandığı düşünülebilir. Ancak 

muhit ve ocak kelimelerinin karşılık geldikleri kapsam birbirinden farklıdır. Ocak 

kelimesi, sahip olduğu “Aynı amaç ve düşünceyi paylaşanların kurdukları kuruluş veya 

toplandıkları, görev yaptıkları yer.”168 anlamıyla daha küçük ve belli bir amaca yönelik 

oluşturulan yapıları ifade ederken; muhit, daha geniş bir mekânı ve topluluğu 

kapsamaktadır. Bu yönüyle Kemikli’nin, söz konusu çalışmada muhit kavramının 

kapsamını net olarak çizmediği söylenebilir. Yazının devamında, özellikle mutasavvıf 

şahıslar etrafında oluşan muhitlerden bahseden yazarın, Mustafa Tatçı’dan aktardığı bir 

ifade olarak kültür çekirdeği kavramını öne çıkardığı ve bu kavramı, irfân muhitini 

oluşturan odak kişi ya da kurucu şahsiyet olarak tanımladığı görülür. Yazara göre irfan 

muhitleri, kültür çekirdekleri etrafında şekillenen muhitlerdir.169 

Kemikli’nin Türk İslam Edebiyatı Giriş başlıklı eserinde yer alan tekke muhiti 

tanımının, yazarın diğer çalışmalarında irfan muhiti kavramı içerisinde oldukça 

genişlediği; mekân ve zaman ya da sürdürülebilir bir edebî gelenek inşâsından ziyade, 

tasavvufî tecrübelerin aktarıldığı, bu aktarım sürecinde ortaya çıkan kültür unsurlarının 

şekillendirildiği mekânlar, semtler ya da şehirler oldukları anlaşılmaktadır. Kemikli’nin 

                                                           
167 Bilal Kemikli, “Üsküdar’da İrfânî Muhitler”, Şiir ve İrfan içinde, (İstanbul: Kitabevi, 2017), 212. 
168 Türkçe Sözlük, haz: Şükrü Halûk Akalın vd., (Ankara: Türk Dil Kurumu, 2009), 1488. 
169 Yazar, “Sivasî Geleneğin İnşâ Ettiği Edebî Muhit” başlıklı yazısında, Azîz Mahmut Hüdâyî, Mevlânâ, 

Şemseddin Sivasî gibi mutasavvıfları irfân muhitlerini oluşturan kurucu şahsiyetler ya da kültür 

çekirdekleri olarak adlandırmaktadır. Kurucu şahsiyetler -kültür çekirdekleri-, yazar tarafından “hayatın 

anlamını çözmüş, varlığın sırrını idrâk etmiş, tecellîye mazhar olmuş, irfânî açıdan aydınlanmış, arınıp 

yücelmiş ve kemâle ermiş yetkin insanlardır.” şeklinde tanımlanmaktadır. Bilal Kemikli, Şiir ve Hikmet, 

62. Ali Öztürk de, “Hayreddin-i Tokadî’nin Yetiştiği Kültürel ve Edebî Muhit” başlıklı bildiride irfan 

muhiti tabirini kullanır ve tanımın içeriğini “edebî ve kültürel arka plan” olarak doldurur. Bkz. Ali Öztürk, 

“Hayreddin-i Tokadî’nin Yetiştiği Kültürel ve Edebî Muhit”, Tokat’ın Yetiştirdiği İlim ve Fikir Önderleri 

içinde, ed. Kadir Özköse, (Tokat: GOP. Üniversitesi, İlahiyat Fak. Yay.,  2014), 30-35.  



 
 

72 
 

irfân muhiti kavramı, tekkelerin edebî üretim süreçlerinden çok, bu mekânlar özelinde 

oluşan tasavvufî geleneği yansıtmaktadır. Kemikli, irfân muhiti içerisine dâhil olan her 

bir toplumsal yapının, kurumun birbiri ile ilişki kurduğunu belirtse de edebî üretimde 

bulunan şairin sanatçı kimliği ve bu kimliği inşa eden edebiyat ortamını oluşturan 

kurumların ilişkileri hakkında detaylandırma yapmamaktadır. 

Yazar, bir başka çalışmasında ise mutasavvıf bir şair olan Şemseddin Sivasî 

etrafında oluşan edebî muhiti, yol muhiti olarak tanımlamıştır. Yol muhitini oluşturan 

kişiler, “Şemsiyye yolunun dervişleri, talip ve muhipleri (…)”170dir. Yol muhiti, yazarın 

başka çalışmalarında yer verdiği irfân muhitleri içerisinde yer alan tekke muhitlerinden 

daha belirgin sınırlar ile ayrılmıştır. Ancak var olduğu mekânın sınırlarının 

belirlenmemesi ve bu muhiti oluşturan dinamiklerin en temelde kurucu şahsiyet ile 

sınırlandırılmış olması, birden fazla toplumsal dinamiğin bir araya gelerek inşa ettiği 

edebî üretim merkezleri olan tekkelerin oluşum şartlarını oldukça kısıtlamıştır. Oysa 

tekkelerin, Klasik Edebiyatın üretiminde önemli merkezler olmasında; Hacı Bektaş-ı 

Velî, Mevlânâ, Hacı Bayram-ı Velî, İbrahim Gülşenî, Şemseddin Sivasî gibi büyük 

mutasavvıfların yanı sıra sosyal, dinî ve siyasi temelli pek çok toplumsal olay, kişi ve 

kurum da etkili olmuştur. 

Kemikli, “Sultan Veled’in Muhiti Üzerine Bazı Mülahazalar” çalışmasında 

muhiti, “hem-zebân, hem-hâl ve hem-hayâl” tabirlerinin de çağrıştırdığını belirtmiştir.171 

Yazarın ortak amaç vurgusu yaptığı bu tanımlama, tekkelerin edebî üretim merkezi 

olmalarındaki “ortak bir amaç ve duygu etrafında birleşme” yönü üzerinde durması 

bakımından önem arz etmektedir. Kemikli’nin çalışmaları, mutasavvıf kişiler etrafında 

gelişen muhitleri tanıtması ve kavram denemeleri olması yönüyle “tekke tasavvuf 

edebiyatı” çalışmaları açısından önemli olmakla birlikte, özellikle tekke (edebî) muhitini, 

                                                           
170 Kemikli, Şiir ve Hikmet, 66. 
171 Kemikli, Şiir ve Hikmet, 32. 



 
 

73 
 

bu muhitin işlevselliğini ve oluşumunu açıklamakta zaman zaman karmaşık bir tablo 

çizmektedir. 

Muhit konusu hakkında yapılan belli başlı çalışmalar incelendiğinde; kavramın, 

çalışmaların incelediği tarihsel aralık, edebî akımlar, muhiti oluşturan şahısların sosyal 

ve siyasal kimlikleri, sanatçıların mensubu oldukları tarikatlar vb. değişkenler odağında 

farklı şekillerde ele alındığı görülür. Necati Tonga’nın yaptığı edebî muhit tanımı daha 

modern dönemlerde şahıslar ya da kuruluşlar etrafında oluşan muhitleri betimlerken, 

Kemikli tarafından “ocak, yol muhiti, irfan muhiti, tekke muhiti” şeklinde adlandırılan 

mekânlar, belli kişiler etrafında oluşan tarikatların edebiyatlarının şekillendiği ve gelenek 

hâline geldiği merkezlerin adı olmaktadır. Yalnızca siyasal elitlerin çevresinde oluşan 

muhitleri inceleyen çalışmalarda ise edebî muhit tabiri daha çok prestijin, toplum 

içerisinde “meşrû ve muʿteber” görülmenin bir nevi garantisinin verildiği, yüksek sanat 

zevkinin işlendiği mekânları tasvir etmektedir. Bu tanımlamalar içerisinde, edebî 

muhitlere yüklenilen fonksiyonların da dönem, ortam ve şahıslara göre çeşitlilik 

gösterdiği anlaşılmaktadır. Tonga’nın tanımlamasında “basın-yayın” faaliyetleri 

tanımlamaya dâhil edilirken, Klasik Edebiyatın muhitlerini inceleyen çalışmalarda ise 

böyle bir durumun varlığından, -devrin şartları gereği- söz etmek pek mümkün değildir. 

Kemikli’nin tanımında “hem-hâl, hem-zebân, hem-hayâl” olma yani ortak değerlerde 

birleşme vurgusu yapılır. Benzer vurgu, Özgül’ün ediplerin bir araya gelme ve edebî bir 

muhit oluşturmadaki temel reflekslerinin kendilerine benzeyen, hemfikir oldukları 

kişilerle birlikte olma isteği172 ile ilişkilendirdiği açıklamasında da vardır. Genel bir ifade 

olan edebî muhit hakkında yapılan tanımlamaların içeriği gibi tekke muhiti için yapılan 

tasvirî ifadeler, tanımlamalar da içerdikleri kavramlar ve fonksiyonlar yönüyle 

birbirlerinden farklılık gösterirler. 

                                                           
172 Özgül, XIX.Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şuarâ, 11. 



 
 

74 
 

Köprülü’nün, çalışmasında müstakil başlık altında ele aldığı bir konu olmamakla 

birlikte, yazara göre tekke muhitleri; şeyhlerin kendilerine daha fazla muhatap bulmak 

amacıyla eserler ürettikleri mekânlardır. Bu mekânlardaki edebî üretimi, şeyhler bir 

propaganda aracı olarak da değerlendirmişlerdir. Yazar, tekke muhitinin ne olduğu 

hakkında bir tanım yapmamış ve tekke muhiti kavramını doğrudan kullanmamış olmakla 

birlikte; kendinden sonra yapılan ve mutasavvıf şairlerin neden şiir yazdıkları ile ilgili ya 

da tasavvuf edebiyatını ele alan çalışmalarda kullanılacak temel yaklaşımlardan birini 

belirlemiştir. Köprülü, tekkelerde oluşan edebî muhitler ile ilgili yaklaşımında, Yunus 

Emre tarzında şiir yazma vurgusu yapar. Yazara göre tekkelerde üretim yapan bir 

mutasavvıfın temel gayesi, kendini daha iyi anlatmak olduğu için Yunus tarzında sade bir 

dille yazmalıdır. Bu sebeple Köprülü, Arap ve Fars edebiyatına ait mazmunları, formları 

ve türleri, bu muhitlerde üretilen edebiyat hayatı içerisine tam olarak almaz. Yazarın bu 

yaklaşımı, bir mekânda var olan edebî üretimi form, şekil ve üslup üzerinden tanımlar ve 

eserlere belli bir kullanım amacı atfeder. Ayrıca, Köprülü’nün yaklaşımına göre tekke 

muhitlerini, buralarda üretilen eserlerin formlarına ve üsluplarına göre sınıflandırmak ve 

sınırlandırmak da mümkündür. Köprülü’ye göre, bir tekke muhitinin varlığından söz 

edebilmek için buralarda üretilen eserlerin sade bir dille ve belli bir amaçla yazılması 

gerekir ki bu yaklaşım tekke muhitlerinin belli bir amaç doğrultusunda kurgulandığı 

sonucunu da doğurmaktadır. 

Tekke muhiti tabirine çalışmalarında doğrudan yer veren, bu muhitlerin 

oluşumuna değinen Bilal Kemikli ise tekke muhiti kavramına, Köprülü’den farklı olarak 

sınırlandırma olmaksızın “belirli ortaklıklar” üzerinden yaklaşmıştır. Bu ortaklıklar; 

edebî bir eserin üretimindeki amaçta, tekkelerde alınan tasavvufî eğitimde ve yazarın, 

eserini kaleme alırken sahip olduğu üslupta gerçekleşen bir durumdur. Köprülü’nün 

yaklaşımında, “sade bir dille” eser kaleme almak tekke muhitlerindeki temel ortaklık 

iken, Kemikli’nin tanımlamalarında ve tekke muhitlerine yaklaşımında böyle bir 



 
 

75 
 

sınırlandırmaya gidilmemiştir. Kemikli, yalnızca millî vezin ve sade dille yazılan eserleri 

değil, Türk edebiyatı içerisinde kullanılan tüm form ve üsluplarla kaleme alınan eserleri 

içeren bir yaklaşımla tekkelerin edebî üretim merkezleri oluşlarını değerlendirir. Yazarın 

belli bir üslup, form ve amaç sınırlandırmasına gitmeksizin yaptığı ortaklık vurgusu, 

tekkelerde oluşan edebî üretimin en belirgin özelliklerinden biri olması dolayısıyla 

önemlidir. Kemikli’nin çalışmalarında vurguladığı ortak bir tecrübeye ve amaca sahip 

olma, tekke muhitlerini meydana getiren önemli noktalardan biridir.173 Yazarın tekke 

muhitlerinin oluşumunu değerlendirişi de farklıdır. Tekkelerin edebî üretime ve devrin 

kültürel hayatına olan katkısını; mutasavvıf şairlerin tarikatlarının âdap ve erkânını 

öğrenirken aldıkları eğitimin bir nevi zorunlu sonucu olarak da görür. Yazarın bu 

değerlendirmesinde, her bir mutasavvıf şairin, seyr ü sülük esnasında edindiği tecrübenin 

bireyselliği ve bunları bazen bir edebî eser kaleme alma gayesi olmaksızın aktarma isteği 

de etkili olmuştur.  

Köprülü’nün ve Kemikli’nin tekke muhitinin oluşumuna dair söylemleri ele 

alındığında, bu mekânların mürşitlerin şiir söylerken sahip oldukları motivasyon yönüyle 

kurgusal; şairlerin (dervişlerin) kendilerini tarikat içerisinde konumladıkları yer 

dolayısıyla da doğal, yani kendiliğinden oluşan ortamlar oldukları sonucu ortaya çıkar. 

Kanaatimizce, tekkelerin edebî muhit hâline gelmesinde; hem kurgusallık hem de 

dervişlerin genellikle, maddi bir fayda sağlama amacı olmaksızın şiir üretmeleri ile 

birlikte gelişen doğal bir süreç vardır. Ancak tekke muhitlerinin oluşumunda etkin olan 

bu süreç, söz konusu mekânların dönemin patronlarının katılımlarından ya da 

müdahalelerinden bağımsız mekânlar oldukları anlamına da gelmemektedir. Zira 

İskender Pala, Mevlevîhaneleri edebî birer muhit olarak değerlendirirken Osmanlı aydın 

kesiminin bu mekânlara olan ilgisinden bahseder. Devamında Bahtî mahlasını kullanan 

                                                           
173 Kemikli, Türk İslam Edebiyatı Giriş, 29. 



 
 

76 
 

I. Ahmet (ö.1026/1617)’in şiirinde kullandığı Mevlevîlik unsurlarından örnek vererek bu 

aydın kesimin içerisinde sultanların olduğu bilgisini de verir.174 Pala’nın verdiği bu örnek, 

aynı zamanda devrin patronlarının dâhil olduğu bir edebî çevrenin daha da genişleyeceği 

düşüncesini de beraberinde getirir. Zira Osmanlı döneminde patronun yani sultanın dâhil 

olduğu, desteklediği bir kurumda ilerleme ve gelişme görülmesi, patrimonyal175 toplum 

yapısının doğal bir sonucu gibi görülmektedir. Köprülü ve Kemikli’nin üzerinde 

durmadığı bir bağlantı olan bu durum, siyasal elitlerin yalnızca kendi çevrelerinde değil 

aynı zamanda, tekke muhitlerinde de aktif olarak yer aldıklarını göstermektedir. Söz 

konusu elitlerin varlığı ise tekkelerin edebiyat muhitleri oluşturmalarında etkili olan 

durumlardan biridir. Tekke muhitleri, bu yönü ile doğrudan maddî himaye odağında 

oluşan ya da bir hâmî olmaksızın şekillenen muhitlerden farklılık arz etmektedirler. 

Tekke muhitlerinin, hem dinî önderler ve siyasal elitler tarafından oluşturulan 

kurgusal mekânlar olmaları hem de dinî önderlerin edebî üretimde bulunmayı tercih 

etmelerinin sonucunda, kendiliğinden oluşabilen bir kişisel ifade alanı olarak tarikat 

müntesiplerini sanat eseri üretmeye yönlendirmesi, bu mekânların birer edebî muhit 

olarak değerlendirilmesi sürecinde, birden fazla etkenin ele alınması gerekliliğini ortaya 

çıkarmaktadır. Bu etkenler özetle şu şekilde sıralanabilir: 

        -Tekkelerin bağlı oldukları tarikatın edebiyata verdiği önem. 

        -Tekkelerin toplum içerisindeki konumları. 

                                                           
174 Pala, “Edebî Çehresiyle Mevlevîhaneler,” 55, 59. 
175 Geniş bir tarihsel süreci, toplumsal kurumları ve kişileri içeren patrimonyal toplum yapısı, “Sultan, 

devleti kendisine sadâkat bağı ile bağlı “patrimonyal bir bürokratik sınıf” vâsıtasıyla yönetmektedir. (…) 

Bu bürokratik sistem içerisinde rol alan herkes, hükümdârın hükümranlık haklarının tam olduğuna, bunlara 

kimsenin müdâhale edemeyeceğine inanmak ve bunları korumak zorundaydı. Bu hakların müdâhaleden 

masûn olabilmesi için, sultânın, devletin kilit noktalarını, çevresine topladığı, yakından tanıdığı 

ve sadâkatlerinden emin olduğu bendeleri ile kontrol altında tutması kaçınılmazdı. Zîrâ, cemiyete hâkim 

olmağı gâye edinen patrimonyal yönetim biçimi, kendi başını sıkıntıya sokacak sosyal kümelenmelere göz 

yumulmamasını, iplerin elden kaçırılmamasını gerektiriyordu.” şeklinde özetlenmiştir. Bkz. Fahri Unan 

“Osmanlı Resmî Düşüncesinin İlmiye Tarîki İçindeki Etkileri: Patronaj İlişkileri”, Türk Turdu, XI/45, 

(1991): 33-41. 



 
 

77 
 

        -Tarikata farklı düzeylerde -muhiplik, dervişlik, şeyhlik- bağlılık gösteren ya da 

ilişki kuran kişilerin toplumsal statüleri.  

        -Tarikatla bir şekilde bağ kuran kişilerin eserlerini kaleme alırken tercih ettikleri 

formlar ve konular. 

         -Tekke muhitlerinin oluşumunda rol alan siyasal elitlerin ve dinî önderlerin, 

edebiyatı himayeleri ve eserin içeriği ya da sanatın icra şekilleri hakkındaki 

tercihleri/yönlendirmeleri. 

        -Tekke bünyesinde temsil edilen tarikatın içerisinde oluşan ve devam ettirilebilen 

bir edebî geleneğin, yazın tarzının varlığı. 

Yukarıda belirtilen faktörler, tekkelerin edebî muhit oluşları hakkındaki tanımın içeriğini 

şekillendirmekte ve ele alınış tarzları ile tekke edebî muhitinin tanımlanmasındaki 

kapsamı da değiştirmektedirler. Nasıl ve hangi şartlar altında oluştukları, bünyelerinde 

üretilen eserlere ne gibi bir amaç yükledikleri ve şahıs kadrolarının hangi özellikleri 

dolayısıyla bir araya geldikleri hakkında karmaşık bir tabloya sahip olan tekke edebî 

muhitleri hakkında, kapsamlı bir tanımlama yapmak söz konusu mekânların; Türk 

Edebiyatı içerisinde neye karşılık geldiğini anlamak açısından faydalı olacaktır.   

1.4.2. Tekke Edebî Muhitinin Ne Olduğuna ve Sınırlarına Dair Bir Kavram Önerisi 

Tarikatların kurumsal bazda temsil edildiği mekânlar olan tekkeler, yalnızca 

dervişlerin bir araya geldikleri ve ibadet ettikleri mekânlar olarak tasarlanmamışlardır. 

Tarikatların toplum içerisinde sahip oldukları etkinlik alanlarının çeşitliliği, söz konusu 

mekânların inşa tarzına da yansımıştır. İçerisinde derviş odaları, mescit, 

semahane/tevhidhane, türbe, selamlık, harem, mutfak gibi birçok fonksiyonel birime 

sahip olan bu yapılar, özellikle 15. asırdan sonra Osmanlı toplumunda barınma, ibadet, 

eğitim, sosyal yardımlaşma gibi pek çok faaliyetin gerçekleştirildiği mekânlar 



 
 

78 
 

olmuşlardır.176 Tekkelerin sahip olduğu birçok işlev içerisinde, özellikle eğitim ve ibadet 

süreçleri ile alakalı olan ve bu süreç içerisinde mutasavvıfların aldıkları eğitimin bir nevi 

sonucu olarak ortaya çıkan edebî eser üretimi ve şair yetiştirme işlevi, bu mekânları birer 

şiir akademisine de dönüştürmüştür. Tarikat kurucularının ya da şeyhlerin şiir ile 

ilgilenmeleri ve devlet otoritelerinin tarikatlara destek vermeleri ile birlikte daha fazla 

belirginleşen bu dönüşüm, bir tarikata bağlı olarak kurulan tekkenin ya da tekkelerin 

edebî muhit oluşturma potansiyelini de beraberinde getirmiştir. Tekkelerin sahip 

oldukları bu potansiyel, Osmanlı döneminde şekillenen edebî muhitler içerisinde, söz 

konusu mekânların da etkin bir şekilde rol almalarını sağlamıştır. Özellikle Halvetî ve 

Mevlevî tekkeleri, genellikle siyasal elitlerin destekleri ile kurulan ve dinî önderlerinin 

edebî üretimde bulunması sebebiyle, bünyesinde en fazla şair yetiştiren ya da şairlerin 

muhiplik düzeyinde de olsa devam ettikleri mekânlar olarak öne çıkmışlardır. Doğrudan 

tekke muhiti hakkında bir araştırma olmamakla birlikte, Necdet Yılmaz’ın genel olarak 

17. asırda, Osmanlı coğrafyasındaki tasavvufî hayatı konu edindiği çalışmasından yola 

çıkılarak, Mevlevî ve Halvetîlerin, edebiyat üretimi ile olan ilişkilerinin boyutları daha 

net anlaşılabilir. Yılmaz, 17. asırda yaşamış olan kırk sekiz Mevlevî şeyhinden on 

sekizinin şair olduğu ve bunların sekizinin, Dîvân sahibi şeyhlerden olduğu sonucuna 

ulaşmıştır. Halvetîlik özelinde ise iki yüz yedi şeyhten altmış dördünün şair olduğunu 

tespit etmiştir. Bu verilere göre, Mevlevîlerin %40’ı, Halvetîlerin ise %30’unun şairlikleri 

ile bilindiği sonucuna ulaşılır.177 Diğer tarikatların edebiyat alanındaki faaliyetleri göz 

önünde bulundurulduğunda ise Mevlevî ve Halvetîlerin edebiyat sahasındaki 

faaliyetlerinin yoğunluğu daha fazla ortaya çıkar. Otuz yedi Nakşî şeyhten yalnızca beş 

tanesinin şair olduğu görülür ki bu da Nakşi şeyhlerin %13’ünün şair olduğu anlamına 

                                                           
176 Tekkeler ve zaviyelerin sosyal hayat içerisindeki yeri hakkında geniş bilgi için bkz. Mustafa Kara, Din, 

Hayat, Sanat Açısından Tekkeler ve Zâviyeler, (İstanbul: Dergâh Yay., 2015). Baha Tanman, “Osmanlı 

Mimarisinde Tarikat Yapıları/Tekkeler”, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf ve Sufiler içinde,  ed. Ahmet 

Yaşar Ocak, (Ankara: TTK Yay., 2014), 363-428. 
177 Bkz. Yılmaz, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, 516-526. 



 
 

79 
 

gelmektedir.178 Bu oranlar aynı zamanda, tekkelerin birer edebiyat muhiti teşkil 

edebileceklerini de gösterir. Zira mürşidin şairliği ile ön plana çıkması, dervişlerinin ve 

muhiplerinin de şiire ilgi duymasını sağlamıştır. 17. asır özelinde verilen bu oranlar ve 

buraya kadar tekkeleri edebiyat üretimi yönünden ele alan çalışmalardan elde edilen 

sonuçlardan yola çıkarak tekkelerin edebî birer muhit oluşturdukları sonucuna daha net 

ulaşılabilir.  

Tekkeleri, sahip oldukları sanatçı yetiştirme işlevlerini göz önüne alarak; bir 

tarikata farklı düzeylerde bağlılık gösteren kişilerin, bağlı bulundukları tarikatın adap ve 

erkânını öğrenmek ve öğretmek; kendileri ile benzer dinî tecrübelere ve amaçlara sahip 

olan kişilerle bir arada bulunmak ve bu kişilerle kendi mistik tecrübelerini edebî eserler 

vasıtasıyla da paylaşmak amacıyla bir araya gedikleri mahfillerin toplamından oluşan 

geniş çevre olarak tanımlamak mümkündür. Yaptığımız bu tanımlamada, tekke muhitinin 

oluşmasında tarikatın kendi iç dinamiğinin ön plana çıktığı görülür. Yani tarikat 

müntesiplerinin, tarikat içerisindeki hiyerarşik sıralamadaki yeri fark etmeksizin, 

edebiyatı bir araç olarak gördüğü, bu aracın varlığının bireyler arasındaki etkileşimi de 

arttırdığı bir durum söz konusudur. Ancak bu tanımlamamız, tekke muhitlerinin yalnızca 

bir yönünü yansıtmakta olup, bu muhitlerin oluşumunda etkili olan tarikat dışı etkenlerin 

ve aktörlerin varlığını dışarda bırakmaktadır.  

Dinî önderlerin ve bu önderlerin örnekliğine bağlı kalarak, edebiyat üretiminde 

bulunan müntesiplerin varlığı dışında, tekke muhitlerinin oluşumunda etkili olan dış 

etkenlerin de varlığından söz etmek gerekir. Bu etkenlerden ilki, siyasal elitlerin 

tarikatlara verdikleri desteklerdir. Osmanlı döneminde imparatorluk coğrafyasında geniş 

bir alana yayılan tarikatların, devletin özellikle destek verdiği, denetlediği tarikatlar 

oldukları göz önüne alındığında, tekke muhitlerinde üretilen eserlerin, bu destek ve 

                                                           
178 Diğer tarikatların edebî hayat içerisindeki etkinlikleri hakkında daha fazla veri için bkz. Yılmaz, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf, 514-531. 



 
 

80 
 

denetim oranında arttığı ya da azaldığı söylenebilir.179 Bir önceki tanımlamamızda 

tarikatın kendi iç dinamikleri odağında yaptığımız değerlendirmeye, bu dış etkiyi de 

eklediğimizde tekke muhitlerini şu şekilde tanımlamak da mümkündür. Tekke muhiti; 

devrin siyasal elitleri ve dinî önderlerinin müdahaleleriyle şekillenen, tarikat ehli 

kişilerin dinî tecrübelerini, amaçlarını ve tarikatlarının tarihsel süreç içerisinde 

oluşturduğu dinî ve kültürel hafızayı aktarmak üzere kurguladıkları edebî eserlerini hem 

mensubu oldukları topluluğa hem de içerisinde yaşadıkları toplumdaki elitlere sundukları 

mahfillerin birleşiminden oluşan çevredir. Bu tanımlamamızda, tarikatların kendi 

içlerinde kullanılmak üzere edebî eserler tasarlamalarının yanı sıra, tarikatın ortaya çıktığı 

vakitten itibaren sahip olduğu kültürel ve dinî alandaki meşruiyetini hem müntesiplerine 

hem de siyasal elitlere yeniden hatırlatmak üzere yazılan eserlerin üretildiği bir çevrenin 

varlığı ön plana çıkar.  

Tekke muhitinde yetişen ve bu mekânların devamını sağlayan şairlerin, şiiri bir 

propaganda vasıtası olarak kullanmaktan ziyade, aynı zamanda kendilerini edebî bir eser 

vasıtasıyla ifade etme, sanatı kişisel ifadede bir araç olarak kullanma amacına sahip 

oldukları da görülür.180 Bu faktör göz önüne alındığında ise tekke muhiti için şöyle bir 

tanımlama daha yapılabilir: Tekke muhiti, bir tarikatın tekkesinin ya da tekkelerinin 

bulunduğu her bir şehirde, aynı edebî geleneği yansıtan ve devam ettiren; edebî eserleri 

üretme şekilleri ve amaçları büyük oranda benzeşen; şiir yazma iddiasına sahip olan ya 

                                                           
179 Örneğin, 15. asırda, fetihten sonra İstanbul’a gelen mutasavvıflar arasında olan, Fatih tarafından 

desteklenen Şeyh Vefâ ve Zeynîlik, bu dönemde, birçok şairin katıldığı etkin bir muhitken, II. Bayezid’in 

tahta çıkması ile birlikte kentte Cemâl-i Halvetî’nin etkin olması ile birlikte Halvetîlik etkili olmaya 

başlamıştır. Özellikle 16. asırdan sonra, Zeynîliğin kentte etkinliğini yitirmesi ile birlikte bu tarikatın 

tekkelerinin edebî alandaki faaliyetleri azalırken Halvetîliğin Sünbüliyye kolu etkin ve devamlı bir edebî 

muhit meydana getirmiştir. Şeyh Vefâ Tekkesi’nin bir edebiyat mahfili olması hakkında değerlendirme için 

bkz. Erdemir ve Bayram, “Edebî Bir Muhit Olarak Şeyh Vefâ Tekkesi,” 155-156. Halvetî-Sünbülî şairler 

hakkında bilgi için bkz. Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, haz. Mehmet Akkuş-Ali Yılmaz, (İstanbul: 

Kitabevi, 2015), c.3, 361-472. 
180 Mutasavvıf şairleri şiir yazmaya sevk eden “kendini şiir ile ifade etme ihtiyacı” hakkında örnek bir 

değerlendirme için bkz. Holbrook, Aşkın Okunmaz Kıyıları, 103-106. 



 
 

81 
 

da edebî eserleri kendilerini anlatmada bir vasıta olarak kullanan şahısların bir araya 

geldikleri mekânlardan oluşan geniş çevredir.  

Yukarıdaki tanımlamada öne çıkan, edebî eserleri kendilerini anlatmada bir 

vasıta olarak kullanma vurgusu, hem yukarıda yaptığımız ilk tanımlamadaki eğitim ve 

tecrübe aktarımını hem de ikinci tanımlamadaki edebî eserler vasıtasıyla tarikatın 

meşruiyet alanını genişletme amacını da kapsamaktadır. 

Tekke muhitinin ne olduğu ve hangi etkenler çerçevesinde oluştuğuna dair 

yukarıda yaptığımız kavram denemelerinde, tanımın içeriğinin; odak alınan kişilere, 

faaliyetlere ve amaçlara göre değiştiği görülür. Tüm bu değişkenlerin bir araya getirildiği 

tanım önerimiz ise şu şekildedir: Belli bir dönem aralığında ve coğrafyada edebî eser 

ortaya koymayı tercih eden bir mutasavvıfın çevresinde oluşan tarikat müntesiplerinin, 

hem tarikatın, kendi iç dinamiklerine hizmet etmek ve faaliyet alanını genişletmek hem de 

toplum içerisindeki meşruiyetini arttırmak amacıyla edebî faaliyetlerde bulundukları, 

edebiyat sahasında kendilerini geliştirdikleri, zaman zaman siyasal elitlerin destekleri ile 

de daha fazla kişiye hitap edebildikleri geniş çevreye tekke muhiti denir.  

Yukarıdaki tanımlamalardan yola çıkılarak tekkelerin edebî bir muhit 

oluşturmasında; 

        -Öncelikle tarikat kurucusunun ya da tarikatın kurulmasında ve yayılmasında rol 

alan mutasavvıfların şiir ile ilgilenmiş olmaları, 

        -Siyasal elitlerin, tarikatlara destek vermiş olmaları, 

        -Aynı tarikata bağlı, dolayısıyla benzer bir hayat görüşüne sahip mutasavvıf şairlerin 

bir araya gelmeleri; 

        -Mutasavvıfların hem kendi deneyim ve düşüncelerini hem de tarikatlarının kültürel 

hafızasını başkalarına aktarmak ve devam ettirmek amaçlı eserler kaleme almaları; 



 
 

82 
 

        -Bazı şairlerin, mutasavvıf olmasalar bile siyasiler tarafından desteklenerek 

meşruiyetini arttırmış olan ya da meşreplerine uygun görüşleri bünyesinde barındıran 

tekkeler çevresinde kendilerini edebî eserler vasıtasıyla yani sanatlı söyleyişlerle ifade 

etmek istemeleri etkili olmuştur. Tekke muhiti hakkında yaptığımız tanımlamalarda öne 

çıkan bu değerlendirmeler, bu muhitlerin -Durmuş’un tespitinde olduğu gibi181- saray 

dışında öncelikle kendiliğinden oluşan ancak genişleme ve daha fazla kişiye hitap 

edebilme aşamasında zaman zaman siyasal elitlerin himayesine de ihtiyaç duyan yapılar 

olduğunu gösterir.  

Yukarıdaki değerlendirmeler, tekke edebî muhitlerinin şekillenmesinde birden 

fazla aktörden ve kurumdan oluşan ve geniş bir coğrafyaya yayılmış, karmaşık bir ilişki 

ağının varlığını gösterir. Tanımlamalarda ortaya çıkan karmaşık ilişki ağları bir yana 

bırakılacak olursa, tanımlardaki geniş çevre vurgusu, tekke muhitinin neresi olduğu ya da 

bu çevrenin sınırlarının nasıl çizileceği hakkında da bir kapsam sınırlamasının 

gerekliliğini ortaya çıkarmaktadır.  

Tekke muhitlerinin sınırları ile ilgili ilk önerimiz, tarikatın genel olarak yayılma 

gösterdiği alan/coğrafya hakkında bir adlandırma olacaktır. Bilal Kemikli’den 

alıntıladığımız bir tabir olan irfan muhiti,182 bu kapsamda kullanılmış ve bir tarikatın 

yayıldığı, faaliyet gösterdiği en geniş sınırları ifade etmiştir. Tekke muhiti ile de tarikatın, 

belli bir şehirde, edebî üretimde bulunduğu, farklı tekkelerden ya da farklı edebî 

mahfillerden gelen şairlerin de katıldığı faaliyet alanı kastedilmiştir. Bir şehirde birden 

fazla tekke varsa bunların bir araya gelmesi ile birlikte o kentte bir muhit oluşabileceği 

                                                           
181 Durmuş, tekkeleri Şair ve Sultan çalışmasında “II. Selim Dönemi Sonuna Kadar Osmanlı Edebî Hâmîlik 

Geleneği” çalışmasında olduğundan daha detaylı bir şekilde ele almıştır. Bu çalışmada da tekkeleri saray 

dışında oluşan bir muhit olarak değerlendirmekle birlikte, Mevlevî ve Halvetî tekkeleri örnekliğinde 

değerlendirmelerde bulunmuş, bu tekkelerin siyasilerle olan ilişkilerine değinmiştir. Bkz. Tuba Işınsu 

Durmuş, Şair ve Sultan, (İstanbul: Muhit Yay., 2021), 127-132. 
182 İrfan muhiti kavramı hakkında bilgi için bkz. Kemikli, “Üsküdar’da İrfânî Muhitler,” 212. Yazar, irfan 

muhitini tabirini, tasavvufî muhit olarak da zikretmiştir. 



 
 

83 
 

gibi kentte, tarikatın edebiyat üretiminde bulunduğu tek bir tekke de o kentteki tarikatın 

edebî muhitini temsil edebilir.  

Tekke muhitinin sınırları, kendi edebî üretim sistemini kurabilmiş her bir 

tarikatın yayılma alanına ve edebiyat sahasında gösterdiği etkinliğine göre değişiklik 

gösteren bir yapıdadır. Yani edebiyat üretiminin yoğunlaştığı merkez, tarikatın edebî 

üretimde bulunduğu tekke muhitine, bu muhiti oluşturan alt şubeler olan tekkeler ise 

tarikatın mahfillerine karşılık gelmektedir. Osmanlı coğrafyası için bir değerlendirme ve 

sınırlama yapılacak olursa, her bir tarikatın bütün sosyal, kültürel, dinî unsurları ve 

ritüelleri ile var olduğu mekâna/coğrafyaya irfan muhiti denilebilir. İrfan muhiti 

içerisinde, tarikatın edebî üretiminin yoğunlaştığı merkezlerin/şehirlerin ise o tarikatın 

edebî muhiti olduğu düşünülebilir. Edebî muhiti oluşturan her bir tekke ise bu muhitleri 

meydana getiren mahfiller şeklinde sıralanabileceği gibi tek bir tekke de tarikatın 

şehirdeki edebî muhitini temsil edebilir. Tekkelerin mahfil düzeyindeki temsilleri ile bir 

edebî muhiti temsil etmeleri, tarikatın genel yapılanması ile birlikte değişkenlik 

gösterebilir. Bu her bir tarikatın edebî üretimde bulunması, kentlerde açtığı tekke sayısı 

ve bu tekkelerdeki edebî faaliyetlerin yoğunluğuna göre her seferinde yeniden kurulması 

gereken bir yapıdır.  Her bir tarikatın yapılanmasına göre değişen bir durum olarak 

içerisinde pek çok kola ayrılan Halvetîlik hakkında yapılacak bir edebî muhit yapılanması 

konuya örneklik teşkil edebilir.183 Tarikat içerisinde edebî üretimde bulunan her bir kolu 

                                                           
183 Halvetîlik kendi içerisinde Rûşeniyye, Cemâliyye, Şemsiyye, Gülşeniyye, Sinâniyye, Uşşâkiyye gibi 

her biri ayrı birer tarikat gibi anılan kollara ayrılmıştır. Bu kolların her biri, içerisinde şair yetiştirmiş ve 

Halvetîlik şemsiyesi altında olsa da kendi müstakil edebî merkezlerini kurmuşlardır denilebilir. Bu durum, 

Halvetî şairleri genel başlığı altında değerlendirilen bir şairin, Gülşenî, Uşşâkî, Rûşenî olarak ayrıca bir 

grup içerisinde tekrar sayılmasına ya da Gülşenî şairlerin Halvetî sayılmaması gibi bir karışıklığa da 

sebebiyet vermiştir. Mesela Mustafa İsen, “Divan Şairlerinin Tasavvuf ve Tarikat İlişkileri” başlıklı 

yazısında Halvetîliği ve Gülşenîliği ayrı ayrı değerlendirmiştir. “…Nakşîliğe yakın bir sayıyla karşımıza 

çıkan Halvetî tarikatı Anadolu’daki yaygın tarikatların başında gelir. 20. yüzyıl başlarında sadece 

İstanbul’daki Halvetî tekkelerinin sayısı 65’tir. Halvetîlik padişahlardan devlet büyüklerine, ordu 

mensuplarından sanat ve düşünce adamlarına kadar her çevreden insanı etkisi altına almıştır. Tarikatın ileri 

seviyedeki pek çok isminin şair oluşu da sanat ve edebiyatın gelişmesine tesir etmiş ve çok sayıda şair, 

Halvetî tarikatına girmiştir. On yedi şairle dördüncü sırada yer alan Gülşenî tarikatı, özellikle 16. Yüzyılda 

şairlerin en çok tercih ettikleri tarikatlardan biri olmuştur.” Mustafa İsen “Divan Şairlerinin Tasavvuf ve 

Tarikat İlişkileri,” 190. Gülşenî şairlerin, Halvetî şairler içerisinde sayılmaması ile ilgili bu karışıklığa 



 
 

84 
 

kendi içinde bir muhit oluşturmaları yönüyle sınıflandırmak mümkün olabilir.  Bu 

durumda dinî-edebî eser üreten her bir kolun kendi adı ile bir muhit oluşturduğu görülür. 

Tekke muhiti tabirinin içerisinde şekillendiği mekânsal (coğrafî) sınırlılık, Osmanlı 

dönemindeki edebiyat hayatının üretken tekke muhitlerinden birini oluşturan Halvetîliğin 

Gülşenîlik kolu özelinde aşağıdaki gibi örneklenebilir: 

   Gülşenî İrfan Muhiti184 

 

   Şekil 1: Gülşenî İrfan Muhiti 

Şekil 1’de verilen tablo yalnızca Halvetîlik’in bir kolu olan Gülşenîlik için 

geçerlidir. Edebî bir gelenek oluşturabilmiş, içerisinde çok sayıda şair yetiştirmiş her bir 

tarikat için muhit ve mahfilleri oluşturan yapı değişik şekillerde ifade edilebilir. 

Çalışmamızın ana konusunu teşkil eden Mevlevîlikte, Halvetîlik gibi pek çok kola 

ayrılma söz konusu olmadığı için bu tarikat içerisindeki muhit ve mahfil yapısı daha farklı 

ve daha net bir şekilde ortaya koyulabilir. Kemikli’nin kurucu bir şahsiyet odağında 

şekillenen gelenek olarak ifade ettiği irfan muhiti tabiri tüm bir Mevlevî geleneğini ve 

tarikatın yayıldığı coğrafi alanı, Mevlevî irfan muhiti içerisinde şekillenen edebî 

yapılanmaların tamamı ise Mevlevî edebî muhitini oluşturmaktadır. Üst başlıkta Mevlevî 

edebî muhiti olarak adlandırılabilecek bu yapıyı kendi içerisinde, Konya Mevlevî Muhiti, 

                                                           
dikkat çeken ilk isim Ali Öztürk’tür. Öztürk, Gülşeniliğin aslında Halvetîliğin bir alt kolu olduğu dikkate 

alındığında, Türk edebiyatı içerisindeki Halvetî şair sayısının değişeceğini belirtmiştir. Bkz. Öztürk, 

“Halvetiyye Tarikatına Mensup XVI. Yüzyıl Divan Şairleri Üzerine Bir İnceleme,” 228. 
184 Bu tabloda, mahfillerin karşılığı olarak verilen tekkeler söz konusu şehirlerdeki Gülşenî tekkeleri 

içerisinde en fazla öne çıkanlar olup, bu mekânlara bağlı olarak organize edilen küçük tekkeler 

değerlendirme dışı bırakılmıştır.  

Gülşenî Edebî Muhiti

İstanbul 
Muhiti

Gelibolu 
Muhiti

Yenice 
Muhiti

Kahire 
Muhiti

Edirne 
Muhiti

Bursa Muhiti



 
 

85 
 

İstanbul Mevlevî Muhiti, Kıbrıs Mevlevî Muhiti, gibi alt başlıklar şeklinde gruplandırmak 

mümkündür. Bu muhitleri oluşturan mekânlar ise genellikle şehirlerde kurulan tekke ya 

da tekkelerin birleşiminden oluşmaktadır ki bu tekkelerin her birine de mahfil denilebilir. 

Bu mahfiller, tekke muhitini oluşturan asıl çekirdek yapılardır. Bu yapıların, özellikle 

siyasal elitler ile temasa geçebilmiş olanları, ilerleyen zamanlarda, devlet adamlarının 

etrafında şekillenen edebî yapılanmalar gibi gelişmiş, çok sayıda sanatçıyı barındıran 

merkezler hâline gelmiştir.  

Yukarıdaki tabloda örnek olarak verilen sistemde; Halvetîlik içerisinde pek çok 

şair mensubu bulunan, bu yönüyle de bir edebî muhit oluşturabilmiş Gülşenîlik’in kurucu 

şahsiyeti olan İbrahim Gülşenî’nin edebiyata olan ilgisi ve kendini edebî eserler vasıtası 

ile ifade etme yoluna gidişi, daha sonraları müritleri tarafından da tercih edilen bir yöntem 

olmuştur. Gülşenîlik müntesibi dervişlerin daha sonraları kurdukları tekkelerinde edebî 

eser üretiminde bulunmaları ve tekkelerinin, çevrelerinde birer Gülşenî edebî muhiti 

oluşturmasında sadece İbrahim Gülşenî’nin şiir söyleyerek kendisinden sonra gelenlere 

örneklik teşkil etmesi etkili olmamıştır. Gülşenî’nin hayatında temas ettiği siyasal elitler 

ve onlarla arasındaki ilişki de Gülşenîlerin edebî muhit oluşturmasına zemin 

hazırlamıştır.185 

İbrahim Gülşenî (ö.940/1533-1534), Kahire’ye gelmeden önce Tebriz’de Uzun 

Hasan (ö.882/1478)’ın ve Sultan Yakub (ö.896/1490)’un himayesini kazanmış bir 

şeyhtir.186 Ayrıca, Tebriz’in Safevîlerin eline geçmesi ile birlikte buradaki Şiî 

uygulamalarından uzaklaşabilmek adına göç etmeyi tercih eden Gülşenî, Kahire’de Mısır 

Sultanı Kansu Gavri (ö.922/1516)’nin de yakın ilgisini görmüş, Hulvî’nin Lemezât’ta 

belirttiğine göre sultan şeyhe, irşat faaliyetlerinde özgürlük tanımış ve şeyhe ihsanlarda 

                                                           
185 Gülşenî edebî muhiti içerisinde yer alan şairlerin kimler olduğu ile ilgili verilerin sağlanmasında 

kullanılan ilk kaynak, Muhsin Macit’in “Osmanlı Kültür ve Sanatında İbrahim Gülşenî’nin İşlevi”, 

makalesidir. 
186 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.3, 152. 



 
 

86 
 

bulunmuştur.187 Yavuz Sultan Selim’in 1517’de Mısır’ı alması ile Osmanlı sultanının da 

şeyhe karşı ilgisiz kalmadığı görülür. Kahire’de bir tekke kurabilmesi için şeyhe Yavuz 

Sultan Selim (ö.926/1520) tarafından arazi tahsis edildiğini yine Hulvî bildirmektedir.188 

İbrahim Gülşenî ile Yavuz Sultan Selim arasında gelişen bu olumlu ilişkinin temellerinde, 

şeyhin etrafında büyük bir kalabalık toplayarak Osmanlı yönetimi için tehlike arz etme 

potansiyelinin varlığını da göz ardı etmemek gerekir. Böylece iktidarın, tarikata kaynak 

sağlama, bu sayede şeyhi ve grubunu denetleyebilme amacının da var olduğu 

söylenebilir.189 Ayrıca, İbrahim Gülşenî’nin Safevîlerden uzak durması, onların var 

olduğu coğrafyadan bilinçli olarak uzaklaşması da sultanın, şeyhi bir tehlike olarak 

görmeyip Osmanlı içerisinde yayılan Şiî taraftarlığını, şeyhin hem mutasavvıf hem de 

şair kişiliğini birleştirdiği ve Sünnî düşünceye aykırı olmayan edebî eserleri ile tarikatının 

yayılma zeminini oluşturmasında etkili olmuştur. İbrahim Gülşenî’nin kendini edebî 

eserler yoluyla ifade etmesinin yanı sıra, Osmanlı sultanı nezdinde onaylanmış bir 

karizmaya sahip olması ve her iki otoritenin de şiir ile doğrudan ilgilenmesi190 Gülşenî 

tekkelerinin, yayıldıkları coğrafyalarda edebî muhit oluşturmasını da beraberinde 

                                                           
187 Mahmud Cemâleddin el- Hulvî, Lemezât-ı Hulviyye ez Lemezât-ı Ulviyye, haz. M. Serhan Tayşi, 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 1993), 528-529. Eserin adı bundan sonraki 

kullanımlarda Lemezât şeklinde yazılmıştır.  
188 Hulvî, Lemezât, 532.  
189 Osmanlı döneminde verilen caizeleri, ihsanları, kısaca devlet tarafından tebaasına verilen her şeyi 

“Armağan Kültürü” içerisinde değerlendiren Oğuz Adanır’a göre genel olarak toplum içerisinde elitlerin 

toplumdaki diğer bireylere verdikleri ve ihsan, lütuf gibi kavramlarla karşılanan hediyeler, toplumdaki 

bireylerin elite karşı bir yükümlülük duymasını ve beraberinde denetlenebilmesini de sağlayacak olan 

araçlardır. Bu araçlar, bütün bir kültürel, toplumsal ve politik ilişki ağlarının da yönlendiricisi ve 

şekillendiricisi durumundadırlar. Geniş bilgi için bkz. Oğuz Adanır, Osmanlı ve Ötekiler, (İstanbul: 

Doğubatı Yay., 2013), 242-276. Osmanlı toplumunda, patronaj çerçevesinde yoğun bir şekilde uygulanan 

bu yöntem, mutasavvıfların, sultan ya da diğer siyasal elitlerden aldıkları desteklere karşılık olarak sadakat 

bağı ile sultana bağlanmalarını ve eğer edebî eserler üretiyorlarsa da bu üretimlerini, sultana sunarak ya da 

eserini, sultanın politikalarına göre kurgulayarak sadakatlerini belirtmelerini de beraberinde getirmiştir.  
190 Yavuz Sultan Selim’in Farsça şiirlerden oluşan bir Divan’ı vardır. Divan’ın Türkçeye ilk tercümesi, Ali 

Nihat Tarlan tarafından 1946 yılında yapılmıştır. Bkz. Yavuz Sultan Selim Divanı, çev. Ali Nihat Tarlan, 

haz. Aydın Balyer, (İstanbul: Kökler Yay., 2017). Yavuz Sultan Selim’in Türkçe şiirleri olduğu da son 

dönemde yapılan çalışmalarla ortaya çıkarılmıştır. Geniş bilgi için bkz. M. Fatih Köksal, “Yavuz Sultan 

Selim’in Türkçe Şiirleri”, Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi 40, (2019): 267-326. Mustafa İsen, Ali Fuat 

Bilkan, Tuba Işınsu Durmuş, Sultanların Şiirleri Şiirlerin Sultanları, (İstanbul: Kapı Yay., 2012), 88-90. 



 
 

87 
 

getirmiştir. Gülşenîlerin şiirle olan ilişkileri daha sonraki süreçlerde ve farklı 

coğrafyalarda, onların siyasal elitlerle iletişim kurmalarında bir vasıta olmuştur. 

İbrahim Gülşenî’nin Kanuni döneminde İstanbul’a davet edildiğinde yanında 

gelen ve sonrasında Kanuni’nin ricası üzerine başkentte kalan dervişi Hasan Zarifî 

(ö.977/1569)’nin, Mesnevî şerhini  

“Ben bu kitabı sultanların efendisi, en büyük sultan ve yüce hakan, milletlerin 

egemenliğini elinde bulunduran, fazilet ve kerem kaynağı, Arap ve Acem 

sultanlarının gözlerinin nuru, dünya krallarının sığınağı ve barınağı, Âl-i 

Osman’ın gururu, Sultan oğlu Sultan Süleyman Han’a hediye kıldım.”191  

ifadelerinden anlaşıldığı üzere, Kanuni’ye sunması bu durumun bir örneği olarak 

nitelenebilir. Siyasal elitler ile mutasavvıflar arasındaki iletişimin edebî eserler üzerinden 

sürdürülmesinin küçük bir örneği olan bu durum, aynı zamanda takibata uğramış bir 

tarikatın,192 edebiyatı bir iletişim vasıtası olarak da kullanan sultana, sadakatini gösteren 

bir örnek olarak da görülebilir. Kanunî’nin emri ile kendisine maaş ve tekke kurması için 

yer tahsis edilen Hasan Zarifî’nin,193 sultana bağlılığını İbrahim Gülşenî’nin Manevî’sinin 

ilhamını aldığı Mevlânâ’nın Mesnevî’si üzerinden yazdığı bir eser ile göstermesi, 

ilerleyen zamanlarda tekkesinin benzer çizgide eserler veren mutasavvıfların da yer aldığı 

bir muhit olmasını sağlamıştır. Hasan Zarifî döneminde tekkede Gülşenî’nin oğlu şair 

Ahmet Hayalî (ö.1024/1615)’nin bir kış kadar kaldığı,194 Gülşenî’nin torunu olan ve 

sarayda Şehnâmecilik görevinde bulunan şair Fethullah-ı Acemî’nin (Ârif) (ö.970/1562) 

                                                           
191 İbrahim Kunt, Hasan-ı Zarîfî’nin Mesnevî Şerhi, (Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi Kültür Yay., 

2015), 19. 
192 İbrahim Gülşenî’nin, Pargalı İbrahim Paşa’nın Kanuni’yi şeyh hakkında Mısır’da isyan çıkartma riski 

olduğuna dair yönlendirmeleri üzerine, şeyh İstanbul’a davet edilmiş ve burada yaklaşık altı ay kadar 

Çandarlı İbrahim Paşa sarayında bir nevi gözetim altında tutulmuştur. Geniş bilgi için bkz. Öngören 

Osmanlılar’da Tasavvuf, 102. Ayrıca şeyhin bu altı aylık sürede İbrahim Paşa tarafından bilinçli olarak 

Kanuni ile görüştürülmediğini Vassâf haber vermektedir. Bkz. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, III, 155. 
193 Öngören, Osmanlılar’da Tasavvuf, 105. 
194 Hulvî, Lemezât, 554. 



 
 

88 
 

de İstanbul’da olduğu bilinmektedir195. 17. asırda ise Hasan Zarifî’nin tekkesinde, 

Yılmaz’ın Mecmuatü’t-Terâcim’den aktardığına göre Âşık Durmuş (ö?)196, Hulvî, 

musikişinas Ali Şirugânî (ö.1126/1714) tekkede şeyhlik yapmış isimlerdir. Bunlar 

arasında özellikle Hulvî, Curry’nin tespitlerine göre, I. Ahmet’e sunduğu Lemezât’ını, 

Halvetîlik’in pek çok kola ayrılmasının tarikatın meşruiyetine ya da bütünlüğüne aykırı 

bir durum olmadığını kanıtlamak üzere kaleme alan197 ve şiirleri ile de ön plana çıkan bir 

mutasavvıftır. Gülşenî’nin halifelerinden Hasan Zarifî’nin kurduğu tekke özelinde ve 

yaklaşık iki yüz yıllık bir süreçte tespit edilebilen şeyhlerinin şiirle ilgilenen kişiler 

olması, tarikatın İstanbul’da bir muhit oluşturabildiğini düşündürmektedir. 

İbrahim Gülşenî’nin şiirle kendini ifade etme tercihi sayesinde, İstanbul 

dışındaki Gülşenî tekkelerinin postnişini olan şeyhler de edebî üretimde bulunmuşlardır. 

Şeyhlerin de kurucu şahsiyetleri, önderleri gibi kendi tekkelerinde şiirle ilgilenmeleri, bu 

tekkelerin her birinin edebî birer mahfil hâline gelmesini sağlamış; yalnızca şeyhler değil, 

aynı zamanda onlara intisap eden başka dervişler de buralarda edebî üretimde 

bulunmuşlardır. Bu mahfiller aynı zamanda, kuruldukları bölgede tarikatın edebî muhitini 

temsil edebilecek bir yapıya da sahip olmuşlardır.  

               Gülşenî edebî muhitini oluşturan bir mahfil olan Kahire’de bir nevi temelleri 

atılan, Vardar Yenicesi’nde ve Edirne’de kurulan Gülşenî tekkeleri de bir edebî muhiti 

meydana getiren tekkelerin, muhit yapılanmasındaki yerini göstermesi bakımından 

dikkate değer birer örnektir. Kahire’de İbrahim Gülşenî’ye intisap edip onun manevî 

eğitiminden geçtikten sonra, şeyhinin izinden giden Usûlî (ö.945/1538) ve onun 

Yenice’de kurduğu edebî mahfil, Gülşenî edebî muhitini oluşturan çekirdek yapılardan 

                                                           
195 Nev’îzâde Atâyî, Hadâ’iku’l-Hakâ’ik fî Tekmileti’ş-Şakâik, haz. Suat Donuk, (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017), 311. 
196 Yılmaz, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, 60. 
197 Hulvî’nin Lemezât’ı hakkında değerlendirmeler için bkz. John J. Curry, The Transformation of Muslim 

Mystical Thought in the Ottoman Empire, The Rise of Halveti Order 1350-1650, (Edinburg: Edinburg 

University Press, 2010), 22-24. 



 
 

89 
 

biridir. Usûlî, doğum yeri olan Vardar Yenicesi’nde nüfuzlu bir akıncı ailesinin 

fertlerinden olan Evrenosoğlu Abdî Bey’in himayesine girmiş ve ona kaside sunmuş bir 

şairdir.198 Daha sonraları Kahire’ye gidip İbrahim Gülşenî’ye intisap eden şair, 

Gülşenî’nin ölümü üzerine memleketine döndükten sonra burada bir tekke kurmuştur. 

İsen, bu süreçten sonra da Usûlî’nin Abdî Bey’den yardım aldığını belirtir.199 Bu durum, 

Usûlî’nin kurduğu tekkenin Vardar Yenicesi’nde neden bu kadar şair müntesibi olduğunu 

da kısmen açıklayıcı niteliktedir. Zira bölgenin siyasal elitlerinden biri olarak 

nitelenebilecek olan Abdî Bey’in desteğini alan ve aynı zamanda tanınmış bir şeyh olan 

İbrâhim Gülşenî’nin mürebbâsı olan Usulî’nin hem sanatçı hem de mutasavvıf olarak 

sahip olduğu karizmanın, dönemin otoriteleri tarafından onaylandığını göstermektedir. 

Bu onaylama, şairin tekkesinin kendisine benzer anlayışla şiir yazan dervişler için ya da 

Yeniceli şairler için bir cazibe merkezi hâline gelmesini sağlamıştır denilebilir.  16. asır 

özelinde incelendiğinde, Usûlî ile birlikte bu muhitte yetişen şairler; Şevkî (ö.?), Selmânî 

ve İlahî mahlaslarını kullanan Şeyhzâde Seyyid Selmân Çelebi (ö.979/1571-72) ve 

Gülşenî Aşkî (ö.1001/1592-93)’nin varlığı, İbrâhim Gülşenî’nin Kahire’deki tekkesinde 

edebî üretimde bulunarak irşad etme refleksinin bu tekkede de devam ettiğinin 

göstergesidir. 

Vardar Yenicesi’nde belli bir zaman aralığında gösterilen Gülşenî edebî 

yapılanmasına ek olarak Gülşenî edebî muhitinin Edirne’deki yapılanmasının daha geniş 

bir tarih aralığındaki katılımcılarını göstermek ise tarikatın tekkelerindeki edebî faaliyetin 

uzun bir zaman diliminde devam ettiğini ortaya koyacaktır. Edirne’deki Gülşenî tekkesi, 

892/1487 yılında Şah Melek Paşa tarafından inşâ edilen bir zaviyedir ve Âşık Musa’nın 

buraya gelmesi ile birlikte Gülşenî zaviyesi olarak kullanılmaya başlanmıştır.200 

                                                           
198 Bkz. Usûlî, Dîvân, haz. Mustafa İsen, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2020), 21.  
199 Usûlî, Dîvân, 26. 
200 Tekke hakkında bilgi için bkz. Nesrin Çiçek Akçıl, “Sezâî-yi Gülşenî Külliyesi”, DİA c.37 içinde, 

(İstanbul: TDV Yay., 2009), 81-82. 



 
 

90 
 

Edirne’deki Gülşenî tekkesinde, İbrâhim Gülşenî’nin halifelerinden olan Âşık Musa 

(ö.?)’dan sonra posta oturan Abdulkerim Efendi (ö.?)201, İbrâhim Şânî el-Larendevî (ö.?) 

hem Mevlevî hem de Gülşenî çevrelerince benimsenen Kurtzâde Vâlihî (ö.994/1585), 

tezkirelerde Sünnî geleneğin dışına çıktığı gerekçesiyle olumsuz ifadelerle anılan Salikî 

16. asırda yetişen şairlerdir. Gülşenîler’in Edirne’deki tekkesi, takip eden yüzyıllarda da 

şair yetiştirmeye devam eden bir mekândır ve bu yönüyle aynı zamanda Edirne’deki 

Gülşenî muhitini de besleyen bir yapı olarak ortaya çıkmaktadır. 17. asırda, İbrâhim 

Güşenî’nin oğlu ve halifesi olan Ahmet Hayalî’den hilafet alan Muhyî-i Gülşenî 

(ö.1014/1605?), La’lî Fenâyî (ö.1112/1701), Edirneli İbrâhim Gülşenî (ö.1100/1688-89) 

ve oğlu Mehmet Kâmî (ö.1136/1724) Edirne’deki Gülşenî tekkesinde yetişen şairlerdir. 

18. asra gelindiğinde ise; Gülşenî tarikatı içerisinde önemli bir yere sahip olan Hasan 

Sezâyî (ö.1151/1738) ve onun damadı Şeyh Müsellem Efendi (ö.1168/1754-55), Nazîr 

İbrahim Çelebi (ö.?), Gülşenîliğin Edirne’de yetiştirdiği şairlerdir.202 

Bu üç örnekten anlaşıldığı kadarıyla İstanbul, özellikle de Vardar Yenicesi ve 

Edirne tekkesinde, Gülşenî tarikatına mensup şairlerin sürekli devam eden bir edebiyat 

faaliyeti içerisinde bulundukları görülür. Lewis’in Nathalie Clayer’dan aktadığına göre, 

Gülşenîlerin özellikle İstanbul ve Balkanlar bölgesinde yayılmasında ve etkin olmasında, 

Gülşenîliğin “Rıfailiğin eksantriklikleri, Bektaşilerin heterodoksluğu ve Mevlevîlerin 

seçkinciliği arasında bir tabakayı işgal etmesi”203 etkili olmuştur. Kuruldukları bölgelerde 

diğer tarikatların tekkelerine göre daha orta bir yolu temsil eden Gülşenî tekkeleri, siyasal 

elitlerle olan olumlu ilişkileri, dinî önderlerinin şiirle ilgilenmesine ek olarak temsil 

ettikleri bu orta yol sayesinde de bölgede yetişen şairleri etkilemiştir denebilir. Her asırda 

şair yetiştirme potansiyeline sahip bu mekânlar, tarih içerisinde Gülşenî Edebî Muhiti 

                                                           
201 Edirneli şairler hakkında geniş bilgi için bkz. Rıdvan Canım, Edirneli Şairler, (Ankara: Akçağ, 1995). 
202 Gülşenî Şairler hakkında detaylı bilgi için bkz. Uğurtan Yapıcı”Edirneli Mevlevî ve Gülşenî Şairler” 

(Yüksek Lisans Tezi, Trakya Üniversitesi, 2009), 116-123. 
203 Lewis, Mevlânâ –Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı-, 505. 



 
 

91 
 

olarak adlandırılabilecek temel yapının şekillendiricisi olan mahfiller konumundadırlar. 

Bu mahfiller aynı zamanda kendi şehirlerinde, şairlerin bir araya geldikleri muhit 

yapılarını da teşkil etmişlerdir. 

Yukarıda kısaca, Gülşenîliğin İstanbul, Edirne ve Vardar Yenicesi tekkelerinde 

yetişen şairleri örnekliğinde değerlendirildiğinde; bir tarikatın belli bir bölgedeki şiir 

üretim etkinliklerinin, dolayısıyla da tekke muhitlerinin oluşum şartlarının netleşmesi ve 

sınırlarının daha net bir şekilde çizilebilmesi için bu mahfillerin aktörlerinin kimler 

olduğunun yanı sıra, hangi şartlar altında oluştuklarının da anlaşılması gerekmektedir. 

Bunun için ise tekke mahfilinin ne olduğu ve hangi şartlar altında ortaya çıktığı tespit 

edilmelidir.    

1.4.3. Tekke Muhitini Oluşturan Çekirdek Yapılar: Tekke Mahfilleri 

Bir tarikatın şiir ile ilgilenen, kendisi de bizzat sanat üretiminde bulunan kurucu 

şahsiyetinin ya da dinî önderinin bir tekke bünyesinde ilk çabalarıyla/ilk üretimleriyle 

birlikte şekillenen ve gelişme gücünü/yeteneğini bünyesinde barındıran edebî 

yapılanmaları tekke mahfili olarak tanımlamak mümkündür. Tekke mahfilleri, tarikatın 

tarih içerisindeki gelişim sürecinde, edebî muhiti oluşturma potansiyeline sahip ilk 

yapılardır. Ayrıca bu yapılanmalar, tarikatın edebî üretiminin sürdürülmesi ve edebî 

geleneğin tarikat içerisinde yer alan sonraki isimlere aktarılmasında da önemli rol 

oynayan merkezlerdir. 

Tarikatların ve tekkelerin edebî hayat içerisindeki konumlarına bakıldığında, bu 

mekânlar; tek başına bir tarikatın edebî muhiti içerisindeki mahfillere karşılık gelmekle 

birlikte, bir şehir ya da imparatorluk sınırları içerisinde bir araya getirildiklerinde, 

tarikatın edebî muhitini temsil edebilmektedirler. Buna ek olarak, tekkelerin birer mahfil 

hâline gelebilmesi için yalnızca şairlerin, kendileri ile ortak paydalarda buluşan kişilerle 

bir araya gelmek üzere o mahfile devam etmesi değil, aynı zamanda bu mahfili cazip hâle 



 
 

92 
 

getirecek ve devam ettirebilecek odak bir kişinin de var olması gerekmektedir. Tekkelerin 

mahfil hâline gelmesinde odak kişilerin (dinî önderlerin), bu mekânlardaki konumları 

düşünüldüğünde sıradan bir kişi görünümünden uzak oldukları görülür. Bu kişiler, 

tarikatlarını bulundukları çevrede en yüksek düzeyde temsil eden bir lider, aynı zamanda 

edebiyattan anlayan ya da profesyonel düzeyde olmasa da bir şekilde edebî üretimde 

bulunan kişilerdir.  

Ayrıca edebî mahfil olma şartları göz önünde bulundurulduğunda, tekkelerin 

himaye sisteminden tam olarak bağımsız mekânlar olduklarını söylemek de mümkün 

görünmemektedir. Zira  -daha önce de belirttiğimiz gibi- siyasal elitler tarafından 

vakıflarla desteklenen ve devlet adamlarının bir şekilde bağ kurduğu tarikatların, şiir 

üretimlerinin ve tekkelerinde yetişen şair sayılarının, politik himayeden yoksun ya da 

uzak kalmış tarikatların tekkelerine oranla daha fazla olması, bu mekânlardaki edebî 

faaliyetlerin aynı zamanda himâye ile paralel olarak arttığını ya da azaldığını ortaya 

koymaktadır.204 Edebî üretimde bulunan tekkelerin dönemin siyasal elitleri ile olan 

ilişkileri göz önüne alındığında ya da şeyhlerin şiir üretimindeki motivasyonlarına 

bakıldığında bu mekânların da saray çevresinde ya da entelektüel bir portre çizen kişilerin 

etrafında oluşan edebî mahfiller gibi kurgulanmış, siyasi otoritelerin ve dinî önderlerin 

müdahaleleri ile şekillenmiş mekânlar oldukları görülür.205  

Tekkelerde şairlerin ne zaman bir araya geldiklerini tam olarak tespit etmek 

mümkün değildir. Hükümdarların belli günlerde ya da periyotlarda şairlerle bir araya 

                                                           
204 Tezimizin de örneklemini oluşturan Mevlevîlik hakkında Bilal Kemikli’nin şu değerlendirmesi politik 

himâyenin mutasavvıf şairlerin şiir üretimine olan doğrudan ya da dolaylı katkısı hakkında bilgi vermesi 

ve tekkelerin edebî üretim süreçlerinde etkili olan toplumsal dinamikleri göstermesi bakımından dikkat 

çekicidir: “Başlangıcından itibaren şiire ayrı bir önem atfeden Mevlevî gelenek, bilhassa Osmanlı 

dönemlerinde bâriz bir gelişme göstermiştir. Her şeyden önce padişahların güzel sanatlara olan düşkünlüğü, 

bu konuda adeta birer fakülte konumundaki Mevlevî dergâhlarını himâye etmelerine yol açmıştır. Böylece 

vakıf gelirleri ve nüfuzları artan Mevlevî tekkeleri, ülke kültürünün üretim merkezleri olmuştur.” Bilal 

Kemikli, “Kütahya Mevlevîliği: Mevlevî Kültürünün Merkezlerinden Biri Olarak Kütahya”, İSTEM 1/1, 

(2003): 114.  
205Tekke mahfilleri, muhitleri oluşturan temel yapılar oldukları için daha önce tekke muhitleri ile ilgili 

yapılan değerlendirmeler ve tespit edilen şartlar mahfiller için de geçerlidir. Mahfiller de tekke muhitleri 

gibi oluşumları açısından hem kurgusal hem de şairlerin kendilerini ait hissettikleri mekânlarda şiir 

üretiminde bulunma refleksleri dolayısıyla kendiliğinden oluşan yapılardır. 



 
 

93 
 

gelmesi gibi ya da özellikle 19. asırdan sonra oluşan edebiyat mahfillerinde olduğu gibi 

daha önceden sözleşilmiş bir günde toplanma206 gibi bir uygulamanın varlığına sıklıkla 

rastlanmaz. Ancak Mithat Bahârî Beytur’un Âyîn-i Cem’in ardından Mevlevî dergâhında 

yaşanılanlar hakkında kaydettiği: “Âyin bittikten sonra şeyh efendi gülbang çeker. 

Âyinden sonra yemişler yenir, çaylar içilir, sohbetler edilir. Ârifâne latîfelerde 

bulunur.”207 ifadeleri, dergâhlarda belli günlerde yapılan ayin toplantılarından sonra, 

Mevlevîlerin bir araya geldiklerini göstermektedir. Faroqhi ise dergâhlarda kalan 

dervişlerin, akşamları ya da bayram günleri ibadet için bir araya geldikten sonra sohbet 

meclisleri kurduklarını belirtmiştir.208 Beytur’un ve Faroqhi’nin ifadelerinde şiir 

meclislerinin kurulduğuna dair bir bilgi yoktur. Ancak Esrar Dede’nin, çevresinde bir 

mahfil oluşturabilen şeyhlerin dönemlerinde, özellikle ihvandan şair olan kimselerin bir 

araya gelerek dergâhlarda edebî sohbetler yaptığını vurgulaması,209 Mevlevî 

dergâhlarında sürdürülen ve şiiri de içeren bir sohbet geleneğinin varlığını 

göstermektedir. Ayrıca, Ferruh Kethüda Tekkesi'nin şeyhliğini yürütmüş olan Seyyid 

Hasan’ın gün içerisindeki boş vakitlerini geçirmek üzere “dostlarıyla tekkede ya da 

oğlunun da katıldığı gezintilerde bir araya”210 gelmiş olması, İstanbul’daki farklı tarikat 

tekkelerinde sohbet etmek amaçlı bir araya gelindiğini gösterir. Yalnızca Esrar Dede’nin 

kayıtları ya da Seyyid Hasan’ın faaliyetleri değil, Osmanlı toplumunda sohbetin işlevi ve 

                                                           
206 II. Murat’ın şairlerle belli zamanlarda bir araya geldiğini Latîfî haber verir. Bkz. Latîfî, Tezkiretü’ş-

Şu’arâ ve Tabsıratu’n-Nuzamâ, 138. Encümen-i Şuarâ’nın her salı Hersekli Arif Hikmet’in konağında 

toplandıkları ya da İbnü’l-Emîn’in konağında pazartesi günleri şairlerin bir araya geldikleri bilinmektedir. 

Bkz. Özgül, XIX. Asrın Önemli Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şu’arâ, 132; Anar, Mekândan 

Taşan Edebiyat: Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri, 162.  
207 Mithat Bahîrî Beytur, Mevlevîler –Şiir, Mûsikî ve Tarih Bakımından-, haz. Hikmet Atik, (Ankara: 

İlahiyat Yay., 2017), 99. 
208 Suraiya Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, çev. Elif Kılıç, (İstanbul: Tarih Vakfı Yay., 

2005), 204. 
209 Esrar Dede’nin dergâhlarda ihvânın bir araya gelerek şiir sohbetleri ettiğine dair verdiği örnekler için 

bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 21, 62, 203, 210, 235, 285, 304. Ayrıca Âşık Çelebi, Nihâlî 

ve Sabûhî hakkında bilgi verirken şairlerin devam ettiği mekânlar arasında hankâhları da sayar ve burada 

sohbet ettiklerini belirtir. (Nihâlî örneği için “… medreslerde vü ḫarâbâtlarda, mey-ḫânelerde vü 

ḫânḳâhlarda, Efe mey-ḫânesinde (…) ṣoḥber iderler.” Bkz. Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu’arâ, 389, Sabûhî 

örneği için bkz. Meşâirü’ş-Şu’arâ, 562.) 
210 Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, 214. 



 
 

94 
 

sohbet meclisine katılanların bu faaliyete atfettikleri anlama bakmak, tekkelerde oluşan 

sohbet meclislerinde şiirin de kullanıldığının anlaşılmasını sağlar. Şiir, Osmanlı sohbet 

kültürünün bir parçasıdır ve sohbet meclislerinde yer alan kişilerin iyi birer konuşmacı 

olması için şiir bilmeleri gerekmektedir.211 Andrews’un aşağıda alıntılanan ifadelerine 

göre, sohbet meclisleri; merkezlerinde şiiri konumlandıran ve bu mecliste üretilen eserler 

vasıtasıyla toplumsal iletişimin ve kültürel aktarımın sağlandığı etkinliklerdir. 

“Sohbet, erken modern zamanlarda, kültürlü (ve o kadar da kültürlü 

olmayan) insanların önde gelen eğlencesiydi. (…) Toplumsal bir uygulama olarak 

sohbet (…) nerelerde yapılıyorsa oralarda yer alan ve günümüzdeki karşılığıyla 

televizyon, sinema, radyo, gazeteler, dergiler ve kitle için üretilmiş romanların 

hepsinden oluşan bir toplumsal etkinlikti. Bunun anlamı şudur: bizim bugün 

“edebiyatın” işi olarak düşündüğümüz şeylerin çok geniş kapsamlı içeriği -şiir, 

öyküler, diyaloglar, eleştiriler, tenkitler, yorumlamalar- sözlü olarak yapılıyordu; 

bunlar kuşaktan kuşağa devredilen şiirlerde, biyografi eserlerinde, tarihçelerde ve 

anlatılarda korunarak yalnızca birer iz olarak bugüne taşınmıştır. Çoğu zaman 

Osmanlı şiirinden söz ederken bir bakıma sohbetten söz ediyoruz.”212 

 Şiiri içermesi, toplumun yapısı gereği bir nevi zorunluluk olan sohbet 

meclislerinin kurulduğu tekkelerde şeyhler, yalnızca bu mekânı manevî yönden inşa eden 

değil aynı zamanda kültürel alanda da şekillendiren liderlerdir. Bünyesinde kütüphane 

barındıran, ayrıca farklı ilmî alanlarda verilen derslerle içerisinde bir araya gelen grubun 

devrin yazılı ve elit kültürü ile ilişki kurmasını sağlayan dergâhlarda şeyhler; dergâh 

kütüphanesine kitap alarak, önemli yazarları dergâha davet ederek bu mekânların kültürel 

alanda beslenmelerini sağlamışlardır.213 

                                                           
211 Walter G. Andrews, “Osmanlı Divan Şiirinin Toplumsal Ekolojisi”, Türk Edebiyatı Tarihi c. 1 içinde, 

ed. Talat S. Halman vd., (İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2006), 329. 
212 Andrews, “Osmanlı Divan Şiirinin Toplumsal Ekolojisi”, 328-329. 
213 Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, 212-214. 



 
 

95 
 

Bir tarikatın, siyasi otoriteler tarafından onaylanması ve dinî önderinin de sanat 

üretiminde bulunması ile birlikte gelişen bir edebiyat mahfiline örnek olarak, Halvetîliğin 

İstanbul’daki ilk merkezi olan Koca Mustafa Paşa Dergâhı214 gösterilebilir. Tezimizin 

odağı olan mekânlar, Mevlevîhaneler olmakla birlikte, tespitlerimize göre Koca Mustafa 

Paşa Dergâhı’nın da tarihsel süreçte verimli bir edebî mahfil hâline geldiği, İstanbul’da 

Mevlevîhanelere benzer bir yapıda ve gelişim süreci sonucunda edebî bir mahfil 

oluşturacak kadar bünyesinde şair yetiştirdiği görülür. İstanbul Mevlevî muhiti 

örneklemine geçmeden önce bu muhitle yakın dönemlerde İstanbul’da yapılanmaya 

başlayan ve benzer bir oluşum şemasına sahip olan bir tarikatın edebî mahfilinin varlığını 

belirlemek, Mevlevîlerle aynı dönemde kentte var olan başka tekkelerin de birer edebî 

mahfil oluşturabildiklerini gösterecektir. 

Halvetîliğin Cemâliyye kolunun kurucusu ve aynı zamanda şairliği ile de bilinen 

bir şeyh olan Cemâl-i Halvetî (ö.899/1494)’nin; II. Bayezid (ö.918/1512)’in Amasya’daki 

şehzadeliği döneminde başlayan215 ve sultan olması ile İstanbul’a da taşınan ilişkisi, 

tarikatın İstanbul’da tutunmasına vesile olmuştur. Sultan Bayezid’in veziri Koca Mustafa 

Paşa’nın, Cemâl-i Halvetî’ye Kızlar Manastırı’nı (kilisesini) camiye çevirtip etrafına 

derviş hücreleri ve çeşitli yapılar ekletmesiyle bir külliye hâline getirdiği yapıyı dergâh 

olarak tahsis etmesi ile birlikte tarikatın İstanbul’daki ilk tekkesi 1486’da kurulmuştur.216  

Hulvî’nin Lemezât’ta verdiği bilgiler, Cemâl-i Halvetî’nin devrin sultanı ile sürekli ve 

olumlu bir ilişki içerisinde olduğunu gösterir.217 Bu ilişki, tarikatın dinî önderinin sahip 

olduğu karizmanın hem toplum hem de diğer siyasal elitler nezdinde artmasını 

                                                           
214 Dergâhın tarihçesi hakkında bilgi için bkz. Semavi Eyice, “Koca Mustafa Paşa Camii ve Külliyesi”, DİA 

c.26 içinde. (İstanbul: TDV Yay., 2002), 133-136. Mustafa Özdamar, Dersaâdet Dergâhları, (İstanbul: 

Kırk Kandil Yay. 2007), 212-213. 
215Yusuf b. Yakup, Menakıb-ı Şerif ve Tarikatname-i Piran ve Meşayih-i Tarikat-ı Aliyye-i Halvetiyye, 19, 

https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNL07307.pdf s.19. (Erişim 10.10.2020) Eserin adı, bundan 

sonraki kısımlarda Menâkıb-ı Halvetiyye şeklinde kısaltılarak kullanılmıştır.   
216 Cemâl-i Halvetî ve II. Bayezid arasındaki ilişki hakkında geniş bilgi için bkz. Yusuf b. Yakup, Menâkıb-

ı Halvetiyye, 19-20. Hulvî, Lemezât,  430-435.  
217 Hulvî, Lemezât, 432. 

https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNL07307.pdf%20s.19


 
 

96 
 

sağlamıştır. Hulvî’nin anlattığına göre, Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nın şeyhliğine 

geçmek için kendisine maaş bağlanmamasını şart koşan Cemâl-i Halvetî’nin dergâhına 

daha sonraları birçok vakıf bağlanmıştır.218 Siyasal elitlerin desteğiyle kurulan 

dergâhında, Cemâl-i Halvetî; Dîvançe, Cevâhirü’l-Kulûb, Çengnâme, Risâle-i 

Teşrihiyye, Risâle-i Fakriyye, Risâle-i Sûfiyye, Risâle-i Etvâr-ı Seb’a ve Esrâr-ı Garîbe 

adlı sade dille ve eğitici içerikte manzum eserler kaleme almıştır. Cemâl-i Halvetî’den 

sonra, Koca Mustafa Paşa Dergâhı, pek çok mutasavvıf şairin yetişmesine vesile olan bir 

mekân hâline gelmiştir. Sırrı-Cânan, Mecâlis ve Âdâb-ı Sülûk adlı eserlerin yazarı 

Bayezid Halife (ö.922/1516?)219 ve bilinen müstakil bir manzum eseri olmasa da çeşitli 

mecmualarda şiirleri olduğu, bazı şiirlerine şerh yazıldığı bilinen Sünbül Sinan 

(ö.936/1529), doğrudan Cemâl-i Halvetî’nin terbiyesinde yetişmiş şairlerdir. Ayrıca 

Bayezid Halife’nin müridi Cihan-nümâ yazarı Muhyiddin-i Rumî (ö.?)  de aynı 

gelenekten beslenen bir şairdir. Cemâl-i Halvetî’nin önderliğinde kurulan bu edebiyat 

mahfilinde, kendisinden sonra da edebî faaliyetlerin devam ettiği ve edebî eserlerin 

litürjik malzeme olarak da kullanıldığı bilinmektedir. Söz konusu mekânda, Muharrem 

ayında yapılan törenlerde, Yazıcızâde’nin mersiyesinin okunduğunu ve Sünbül Sinan’ın 

bazı nutuklarının da bestelendiğini Vassâf haber verir.220  Ayrıca Cemâl-i Halvetî’den 

yaklaşık üç yüz yıl sonra, dergâhın ihtiyaçlarını temin için zeytinliklerini bağışlayan 

                                                           
218 Hulvî, Lemezât, 433. Bu vakıfların ilki, Cemâl-i Halvetî’yi dergâha şeyh olarak davet eden Koca Mustafa 

Paşa tarafından bağışlanmıştır. Vakfiyesinde “(…) hânkahda bir şeyh-i sâlik olub temekkün iden sulehâi 

irşâd ve terbiyet idüb nafakaları içün yevmî yigirmi akçe virile.” ifadelerinden, tekkede bulunanlara günlük 

yirmi akçe gelir verildiği, ayrıca tekkenin de içerisinde bulunduğu külliye için “Be-cihet-i vazifehârân-ı 

câmi’-i şerîf ve mu’allimhâne ve nafaka-i sûfiyyîn der hanıkah” başlığında toplam 113 akçelik bir gelir 

belirlendiği anlaşılmaktadır. Bkz. Ömer Lütfi Barkan ve E. Hakkı Ayverdi, İstanbul Vakıfları Tahrîr 

Defteri 953 (1546) Târîhli, (İstanbul: Baha Matbaası, 1970), 368-369. Koca Mustafa Paşa Külliyesi 

vakıflarına daha sonraları, özellikle Halvetî şeyhlerinin kullanımına yönelik olan bağışlar da yapılmıştır. 

Bunlar arasında 1557 yılında Şuca’ Bey tarafından Şeyh Yakub Efendi ve diğer Halvetî şeyhlerinin 

oturması için iki ev vakfedilmiştir. Bkz. Nazif Öztürk, “Koca Mustafa Paşa Vakıfları ve Külliyesi”, Vakıflar 

Dergisi, XXVIII, (2004): 22-23.  
219 Bayezid Halife’ye Celâl-i Devvânî (ö.1502)’nin tasavvuf ile ilgili rubailerini şerh edip hediye olarak 

yolladığını, ayrıca Devvânî’nin tasavvufî mahiyette güzel şiirlerinin olduğunu Vassâf haber verir. Bkz. 

Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.3, 80. Vassâf’ın verdiği bu bilgilerden, Koca Mustafa Paşa’da yetişen şeyhlerin, 

yalnızca bir mutasavvıf olarak değil aynı zamanda şiirden tasavvufî manzumeleri de yorumlayan, bu 

konuda diğer mutasavvıflarla etkileşimde bulunan kişiler oldukları sonucu çıkar.  
220 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.3, 373. 



 
 

97 
 

Mustafa İzzet Efendi’nin 1910 tarihli vakfiyesinde hayır şartı olarak geçen;  “Gelirden 

her yıl 100 kuruş şeyhe, 60 kuruş mevlidhâna, 60 kuruş tevşihata (mevlid bahirleri 

arasında dînî ve tasavvufî mahiyette kaside ve ilahi okuyan kimse) … verilecektir.”221 

ibarelerinden edebî eserlerin litürjik malzeme olarak kullanımlarının devam ettirildiği 

anlaşılır. Vakfiyede yer alan hayır şartından, bu dergâhta düzenli olarak şiirler okunduğu, 

müntesiplerin ya da muhiplerin tekkelerden edebî eserleri kullanma noktasında bir 

taleplerinin olduğu ve bu durumun bir nevi devam ettirilmesi için de vakıflar yoluyla 

dervişlerin teşvik edildiği düşünülebilir. Vakfiyelerde de edebî eserlerin kullanılması 

hakkındaki ifadeler, Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nda yetişen şeyhlerin edebiyat ile iç içe 

bir eğitim ve yaşantı tarzını benimsemelerini ve sürdürmelerini sağladığı sonucuna da 

ulaşılır.  16.-17. asırlar arasında, Koca Mustafa Paşa Dergâhı postnişini olan dokuz 

şeyhten neredeyse tamamının bir şekilde şiir ile ilgilenmiş olması222, özellikle 17. asırda 

Şeyhülislam Yahya’nın Şâh ü Gedâ mesnevisine Âhirkâr adlı nazireyi yazan ve mürettep 

Dîvân’ı olan Hasan Adlî Efendi (ö.1026/1617)’nin ve Seyyid Alâaddin Efendi 

(ö.1091/1680)’nin şair kimlikleriyle ön plana çıkmış olmaları, söz konusu mekânın bir 

edebiyat mahfili hâline geldiğini gösterir.223  Bu iki şahıs çevresinde ise yine Halvetî 

geleneğinde önemli isimler olan Keşfî Cafer Efendi (ö.1053/1643-1644), Hasan Adlî 

Efendi’den, Hasan Kenzî (ö.1091/1680), La’lî Mehmet Fenâyî (ö.1104/1692) ve İbrâhim 

Nakşî (ö.1114/1702-1703) de Seyyid Alaaddin Efendi’den yetişmiştir. Lemezât’ının yanı 

sıra, müretteb Dîvân’ı ve Hamse-i Yahyâ’ya naziresi de olan Hulvî (ö. 1064/1653-54)224 

                                                           
221 Öztürk, “Koca Mustafa Paşa Vakıfları ve Külliyesi,” 26. 
222 Bu şeyhlerden 16.asırda, Sünbül Sinan’ın ilahileri ve nutukları hakkında bilgi için bkz. Vassâf, Sefîne-i 

Evliyâ, III, 376. Yakup Efendi’nin irticalen şiir söylediği, Yusuf b. Yakup’un Rusuhî’nin bir gazeline 

reddiye yazacak ve söylemlerini eleştirecek kadar tasavvufî şiire hâkim olduğu bilinmektedir. Oğuzhan 

Şahin, İki Sufinin Mücadelesi, (İstanbul: Litera Yay., 2018), 106. 
223 Koca Mustafa Paşa Dergâh’nın 16. asırdaki şeyhleri hakkında bilgi için bkz. Öngören, Osmanlılar ’da 

Tasavvuf, 42-79. Aynı dergâhın 17. asırdaki şeyhleri için bkz. Yılmaz, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, 67-

79. 
224 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.3, 305. 



 
 

98 
 

de yine bu dergâhta, Necmeddin Hasan Yemenî Efendi (ö.1018/1610) tarafından 

yetiştirilmiştir. 

16. ve 17. asırlarda bu dergâhta yetişen, buraya gelen şair sayısının ilerleyen 

zamanlarda daha fazla arttığı da yine Vassâf’ın “Zaman zaman gelen şuarâ ve urefâ, 

birçok manzûmeler(le), bu tarîk-ı feyz-refîkı, bu hânkâh-ı latifi, bu pîr-i kerîmi, bu bâb-ı 

evliyâyı medh etmişlerdir.”225 sözlerinden anlaşılır. Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nın şair 

yetiştirmesinde, şeyhlerinin bazen Dîvân oluşturacak kadar bazen de seyr ü süluk 

esnasında yaşadıklarını şiir ile ifade edecek kadar bu sanat ile ilgilenmelerinde 

kanaatimizce, manzum sözün etkisi kadar, tarikatı tesis eden pîrin ya da pîr-i sânînin 

kendini şiir ile ifade etmiş olması da etkilidir. Sünbül Sinan’dan sonra Koca Mustafa Paşa 

Dergâhı postuna oturan Merkez Efendi (ö.959/1551-52)’nin Merkez mahlası ile söylediği 

üç adet ilahisi olduğu bilinmektedir.226 Merkez Efendi’den sonra şeyhlik makamına gelen 

Yakub-ı Germiyanî (ö.979/1571)’nin de müstakil manzum bir eseri olmasa da zaman 

zaman şiirler söylediğini oğlu Yusuf b. Yakup, “(…) gâhi mevzûn kelâm dahi söyler 

idi.”227 cümlesi ile belirtmiştir. Ayrıca söz konusu tekke ve buradaki dervişlerle iletişim 

hâlinde olan siyasal elitlerin edebiyat ile olan alakaları da dervişlerin kendilerini ifade 

tarzlarında etkili olmuştur. Mürettep bir Dîvân sahibi olan Şeyhülislam İbn Kemal’in 

Sünbül Sinan ile olan ilişkisini Vassâf’ın, İbn Kemal’in şeyhin sohbet meclislerinden 

ayrılmaması ve şeyhin ölümü üzerine bir kaside kaleme almış olması üzerinden 

belirtmesi,228 ikili arasındaki ilişkinin samimiyetini göstermesi bakımından önemlidir.  

Şeyhülislam ile Sünbül Sinan arasındaki bu bağ, Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nda 

şekillenen edebî mahfilin siyasal elitler ile olan ilişkisinin Cemâl-i Halvetî ile atılan 

temelinin, daha sağlam bir zemine oturmasını sağlamıştır.  İbn Kemal ve Sünbül Sinan 

                                                           
225 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.3, 382. 
226 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, haz. M.A. Yekta Saraç, (Ankara: TÜBA, 2016), c.1, 172. 
227 Yusuf b. Yakup, Menâkıb-ı Halvetiyye, 70. 
228 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.3, 370.  İbn Kemal ve Sünbül Sinan arasındaki ilişki hakkında geniş bilgi için 

bkz. Öngören, Osmanlılar’da Tasavvuf, 379-380.  



 
 

99 
 

arasında gelişen olumlu ilişkiden sonra, Hasan Adlî Efendi’nin devrin şeyhülislamı ve 

şairlerinden olan Şeyhülislam Yahya’ya nazire yazabilecek kadar şiir ile ilgilenmesi, 

Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nda gelişen edebî mahfilin bir nevi gelişimini etkilemiştir. 

Klasik şiirin kalıpları ile eserler kaleme alan bu iki siyasal elitin dikkatini çekebilmek 

adına, dergâhta üretilen edebî eserlerin de aynı formlarda yazılması gerekmiş, 

mutasavvıflar doğrudan bu kişilere sunmak üzere tasarlamasalar bile eserlerini belli bir 

estetik zevke hitap edebilecek şekillerde kaleme almışlardır denilebilir. 

Suraiya Faroqhi’nin tespitlerine göre, Koca Mustafa Paşa Dergâhı’na postnişin 

olarak atanmadan önce şeyhler genellikle, tarikatın bir başka tekkesi olan Ferruh Kethüda 

Tekkesi’nde şeyhlik yapmışlardır.229 Bu mekânda alınan eğitimi Ekrem Işın, tarikat 

içerisindeki bir nevi kültürel çevrim ve eğitim olarak ele alır.230 Zira tarikatın asitanesine 

bağlı bu alt mekânda da yetişen ve edebî eserler kaleme alan dervişler vardır. Ferruh 

Kethüda Tekkesinin ilk şeyhi olan Yusuf b. Yakup (ö.959/1581), manzumeleri ile öne 

çıkmasa da Menâkıb-ı Halvetiyye adlı eseri ile devrin sultanı III. Murad (ö.1003/1595)’a 

hitap ederek, padişahın Sünbülîler üzerinden dağılan ilgisini yeniden çekmeyi 

amaçlamıştır.231 Ayrıca, Sünnî söylemlere uymayan bir gazel kaleme alan Süleyman 

Rusuhî (ö.?)’nin şiiri hakkında bir reddiye kaleme alarak, bir nevi Sünbülîlerin şiirden 

tam olarak neyi beklediklerini de ortaya koymuştur.232 Yine bu dergâhta şeyhlik yapan 

Hasan Adlî de şairliği ön plan çıkan ve sonrasında Koca Mustafa Paşa şeyhi olan başka 

bir derviştir. Koca Mustafa Paşa şeyhi olmayan, yalnızca Ferruh Kethüda Tekkesinde 

postnişin olan Seyyid Hasan Nuri (ö.11001688) ve Seyyid Mehmed Vahyî (ö.1130/1718) 

de bu dergâhta yetişmiş şairlerdir. 

                                                           
229 Faroqhi’nin değerlendirmesi için bkz. Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, 213. Ferruh 

Kethüda Tekkesi Hakkında geniş bilgi için bkz. M. Baha Tanman, “Balat Camii ve Tekkesi”, DİA c.5 

içinde, (İstanbul: TDV Yay., 1992), 7-8. Özdamar, Dersaâdet Dergâhları, 163. 
230 Ekrem Işın, “Sünbülîlik”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, c.7 içinde, (İstanbul: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı ve Tarih Vakfı Ortak Yayını, 1994), 109.  
231 John J. Curry, The Transformation of Muslim Mystical Thought in the Ottoman Empire: The Rise of 

Halveti Order 1350-1650, 77. 
232 Şahin, İki Sufinin Mücadelesi, 97-112. 



 
 

100 
 

Koca Mustafa Paşa Dergâhı özelinde yaklaşık iki yüz yıllık bir sürecin 

yansıtılmaya çalışıldığı yukarıdaki örnekte, Cemâl-i Halvetî ve II. Bayezid arasındaki 

olumlu ilişki sonucunda meşru bir tarikat olarak destek bulan Halvetîliğin, Sünbülî 

kolunun asitanesi olan Koca Mustafa Paşa Dergâhı, genellikle şiirle ilgi kurmuş şeyhler 

tarafından yönetilen bir merkezdir. Bu merkezin şairlik yönü de bulunan şeyhler 

tarafından yönetilmesi bir yana bırakılırsa; dergâh bünyesinde, belirli zamanlarda yapılan 

törenlerde mersiye ve ilahi gibi edebî eserlerin okunması, katılımcılarının ve ayini icra 

edenlerin edebî eserlerden faydalandıklarını göstermektedir. Ayrıca kurucu şeyhten 

itibaren mutasavvıf şairlerin de yetişmesinde rol oynaması, Koca Mustafa Paşa 

Dergâhı’nda bulunan dervişlerin şiiri hem bir eğitim hem de kendilerini ifade etme aracı 

olarak kullandıklarını düşündürmektedir. Söz konusu mekânda mutasavvıfların bir araya 

geliş amaçları doğrudan bir şiir meclisi oluşturmak olmasa da Yakup-ı Germiyanî 

örneğinde olduğu gibi, kendilerini ifade ederken şiirden faydalanmış olmaları, tekkede 

yapılan sohbetlerde şiire yer verildiğini göstermektedir. Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nın 

1486’daki kuruluşundan 1680 yılına kadar olan zaman aralığında, devrin siyasileri ile 

kurduğu yakın ilişkiler de “yüksek kültürü” temsil ettiği düşünülen siyasal elitlerin etki 

alanına girmelerine ve böylelikle, sade söyleyişle ancak Klasik Edebiyatın tür ve şekilleri 

ile eserler kaleme almalarına zemin hazırlamıştır denilebilir. Ferruh Kethüda Tekkesi’nin 

ise dervişlerin asitaneye şeyh olmadan önce bir nevi eğitim gördükleri ve yetiştikleri bir 

mahfil olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu iki dergâhın, kısa sayılabilecek bir tarihsel süreç içerisinde, yalnızca 

dervişlerinin ve şeyhlerinin şair oluşları ve şair şeyhlerin ardından posta oturan 

dervişlerin de genellikle edebiyat ile ilgilenmeleri, Halvetîliğin Sünbüliye kolunun, 

İstanbul’da kendi içerisinde canlı bir edebî hayata sahip olduğunu gösterir. Bu iki tekke, 

Sünbülî kolunun, İstanbul özelinde bir muhit oluşturma sürecinde şekillenen ilk 

mahfilleridir. Öncelikle şairlik yönü ile de öne çıkan bir dinî önderin varlığı ile temellenen 



 
 

101 
 

bu mahfiller, siyasal elitlerin hem vakıflar yardımıyla maddî desteklerle hem de bu maddî 

kaynaklarla birlikte şeyhlerin sahip olduğu statü sonucunda daha fazla kişiye hitap 

edebilmişlerdir. 

Sünbüliye koluna mensup bu iki dergâh örnekliğinden yola çıkılarak yapılacak 

olan bir mahfil tanımlaması, İstanbul Mevlevîhaneleri için de geçerli olabilecek bir 

tanımlama olacaktır. Zira Koca Mustafa Paşa Dergâhı’nın bir mahfil hâline gelmesini 

sağlayan faktörlerin benzerleri, İstanbul Mevlevîhaneleri için de birebir aynı olmamakla 

birlikte, benzerdir.  

  



 
 

102 
 

1.5. Edebî Bir Muhit Oluşturmaları Yönüyle Mevlevîhaneler  

1.5.1. Mevlevîhanelerin Edebî Bir Muhit Oluşturmalarının İlk Aşamaları ve 

Dinamikleri 

Mevlevî edebî muhitinin temelleri, Mevlânâ ile atılmıştır. Mevlânâ’nın şiir ile 

kendini ifade etmesi, yaşadığı devrin ve toplumun şartlarının bir gereği olarak ortaya 

çıkmış,233 bu durum daha sonraları Mevlânâ takipçilerinin şiir ile ilgilenmelerini 

beraberinde getirmiştir. Mevlânâ’dan sonra gelen postnişinler edebî eserler üretmeleri ve 

bu eserleri üretirken Mevlânâ’nın izinden gitmelerinin yanı sıra, siyasi otoriteyi temsil, 

kişisel deneyimleri aktarma ve sosyal farklılaşma işlevlerini de kullanmak üzere edebî 

eserlerden faydalanmışlardır. Bu durum, tarikatın içerisinde farklı amaçlarla şekillenen 

ancak bütün bir Mevlevî irfan muhitinde benzer şekilde oluşan edebî ürünlerin ortaya 

çıktığı bir edebî muhitin oluşmasına zemin hazırlamıştır. Ayrıca, Mevlevî gelenek 

içerisinde “… sünnet-i seniyye-i Mevleviyye olan kelâm-ı mevzûndan biʼl-külliye ferâġa 

ruḫṣat olma”234yışı Mevlevî dervişlerinin şiir ile ilgilenmelerini bir nevi zorunlu kılmıştır. 

Mevlevîliğin İstanbul’da oluşan kültür çevresine girmesinden önceki süreçte ana hatları 

ile ortaya çıkmaya başlayan Mevlevî edebî muhitini oluşturan temel şartlar şunlardır:  

-Mevlânâ’nın kendisini şiir ile ifade etmiş olması, 

-Sultan Veled (ö.712/1312)’in hem Mevlânâ’nın izinden giderek tasavvufî konuların daha 

iyi anlaşılmasını sağlamak hem de siyasal elitlere hitap edebilmek amacıyla manzum 

eserler kaleme alması, 

                                                           
233 Toplumun beklentileri ve şiirin bu çerçevede üretilmesi ile ilgili bilgi için bkz. Ahmet Kartal, “Anadolu 

Selçuklu Devleti Döneminde Dil ve Edebiyat”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 1 (2008): 96. 

Sanatçının eserlerini üretimi sürecindeki toplumsal etki hakkında bir değerlendirme için bkz. Hugh D. 

Duncan, “Literature as Equipment for Action: Burke’s Dramatistic Conception”, The Sociology of Art and 

Literature: A Reader içinde ed.Milton C. Albert vd., (New York: Praeger Publishes, 1976), 713-715. 
234 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 121.  



 
 

103 
 

-Sultan Veled ve Ulu Ârif Çelebi (ö.720/1320-21)’nin eserlerinde, Mevlânâ’ya nazireler 

yazarak Mevlevî edebiyatının temelini atmış olmaları, 

-Tarikatın yayılması için farklı şehirlere seyahatler düzenleyen Sultan Veled, Ulu Ârif 

Çelebi ve Divane Mehmet Çelebi (ö.936/1530)’nin hem kendilerinin hem de 

yetiştirdikleri halifelerinin arasında şairlerin olması. Bu dervişlerin gittikleri bölgelere 

Mevlevîliğe ait mazmunları, kelime kadrosunu ve Mesnevî, Divân-ı Kebîr, Menâkıbü’l-

Ârifîn gibi Mevlevîliğin temel metinlerini taşımaları, 

-Mevlevî dervişlerinin, etkileşimde bulundukları çevrelerin daha çok şehirli ve 

entelektüel kişilerden oluşması, 

-Tarikatın tek bir merkezden ve manevi bir hanedanlık sistemi içerisinde örgütlenmiş 

olması etkili olmuştur. 

1.5.2. Mevlevî Edebî Muhitinin Oluşumunda Mevlânâ’nın Rolü 

Mevlevîlik, Mevlânâ odağında gelişen ancak onun vefatından sonra 

kurumsallaşan ve Konya dışında da faaliyet göstermeye başlayan bir tarikattır. 

Mevlânâ’dan sonra kurumsallaşan bu tarikatın yayılması Sultan Veled, Ulu Ârif Çelebi 

ve Divane Mehmet Çelebi’nin yaptıkları seyahatler ile gerçekleştirilmiştir. Bu üç isim 

aynı zamanda, Mevlevî irfan muhiti içerisinde şekillenen Mevlevî edebî muhitinin de 

oluşmasında etkin rol oynamışlardır. Ancak daha önce de belirtildiği gibi tarikatın 

kurusallaşmasından önceki süreçte Mevlânâ’nın edebî eserler üretmiş olması Mevlevî 

edebî muhitinin temelini oluşturmaktadır.235  

Mevlânâ’nın Mesnevî, Dîvân-ı Kebîr’i daha sonraları Mevlevî dervişlerinin de 

edebî üretimde bulunmalarına zemin hazırlamıştır. Mevlânâ’nın temellerini attığı bu 

                                                           
235 Tezimizin odağını oluşturan konunun İstanbul Mevlevîhaneleri çevresinde oluşan edebî muhit olması 

dolayısıyla, Mevlânâ’nın bu yapılanma üzerindeki etkisi hakkında kısaca durulmuştur. 



 
 

104 
 

zeminde, zamanla bir Mevlevî edebiyatı ve muhiti gelişmiş; Mevlevî şairler, tarikat 

pîrlerinin etkisinde gelişen, Mesnevî odaklı yeni edebî türler geliştirmişlerdir. Mevlânâ’ya 

yazılan nazireler ve şerhler, Mevlevî şeyhleri hakkındaki menâkıbnâmeler, antolojiler, 

mecmualar ve tezkireler Mevlevî edebî muhiti içerisinde üretilmeye başlanmıştır.236 

Edebî eserlerin bu çeşitliliğinin yanı sıra, Mevlânâ’nın eserlerinin Mevlevî dervişlerince 

sürekli istinsah edilerek,237 halifeler vasıtasıyla tarikatın yayıldığı alanlara götürülmesi de 

Mevlevî edebî muhitinin oluşumunda etkili olmuştur. Mevlevî dervişlerce farklı 

coğrafyalarda açılan tekkelere taşınan Mesnevî ve -zaman zaman- Divan-ı Kebîr’in 

Mevlevî gelenek içerisinde dervişlerle birlikte okunması, Mevlevîlerin bir edebî eseri 

şerh edebilecek kadar edebiyattan anlamasını ve bu iki eserin dili olan Farsçayı da 

bilmelerini gerekli kılmıştır.238 Bu amaçla, Mevlevî tekkelerinde dervişlere Farsça ve 

edebiyat eğitimi verilmiş ve şiir ile bağ kurma tarikatın geleneği hâline gelmiştir. Ali 

Enver, Semâhâne-i Edeb’in dibâcesinde Mevlevî dervişlerinin şiir ile olan bağlarını “Şiir, 

musiki ve sükût bu mübârek tarikatın özel şartlarındandır. Tarîkata girenler şâir 

olmazlarsa bile mutlaka şiir okuyacak veyahut şiirden tat alacak bir zevk ediniyorlar.” 239 

cümleleri ile belirtir ve bu mekânları birer “edebiyat mektebi”240 olarak niteler. Ali 

Enver’in Mevlevî tekkeleri hakkındaki bu değerlendirmesi, tarikatın temel metinleri ve 

ritüellerine bağlı olarak gelişen bir muhitin varlığını gösterir. 

                                                           
236 Victoria Holbrook, “Diverse Tastes in the Spiritual Life: Textual Play in the Diffusion of Rumi’s Order”, 

The Legacy of Medieval Persian Sufism (1150-1500) içinde, ed. Leonard Lewishon ve David Morgan 

(London; New York: Khaniqahi-Nimatullahi Publications, 1992), 100. Mevlânâ’nın edebî eserler üzerinden 

bir sanat ve düşünce sisteminin başlatıcısı olmasına dair kısa bir değerlendirme için bkz. Talat S. Halman, 

“Selçuk Sufism”, A Millenium of Turkish Literature içinde ed. Jane L. Warner, (Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay., 2008), 33-39. 
237 Franklin Lewis, Mevlânâ –Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı-, çev. Gül Çağalı Güven ve Hamide Koyukan, 

(İstanbul: Kabalcı, 2010), 356. 
238 Mevlevîlik ve edebiyat ilişkisi üzerine değerlendirmeler için bkz. Abdülbaki Gölpınarlı, Mevlana’dan 

Sonra Mevlevilik (İstanbul: İnkılap Yay., 2015), 405-417. İlhan Genç, “Mevlevi Edebiyatı Üzerine Bir 

Değerlendirme”, Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, VII (1993): 129-143.  
239 Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, haz. Tahir Hafızoğlu (İstanbul: İnsan Yay, 2010), 21-22. 
240 Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 21. 



 
 

105 
 

Mevlânâ, Latifî Tezkiresi’nde Anadolu’da yetişen şeyhlerin ve şairlerin “serdâr 

u ser-defteri”241 olarak anılmaktadır. Mevlânâ’nın mutasavvıf ve şair kimliklerini bir 

arada barındırması, Türklerin Anadolu’ya gelene kadar özellikle Fars coğrafyasında 

karşılaştıkları mutasavvıfların da şair olmaları ile ilgilidir. Mevlânâ’nın kendisinden 

beklenilen bir davranış olması ve halkı daha iyi bir şekilde irşat edebilmek amacıyla edebî 

eserler kaleme alması yaşadığı dönem ve coğrafyanın bir gereğidir242. Franklin Lewis, 

Mevlânâ’nın şiir ile kendini ifade etmeyi tercih edişini yaşadığı coğrafya ve dönem ile 

ilişkilendirir. Mevlânâ’nın şiiri “minberden ve kürsüden ders veya vaaz vermek için bir 

araç olarak” 243 kullandığını ve bunda da başarılı olduğunu belirtir. Şiirle olan bu 

yakınlığına rağmen Mevlânâ, şiir söylemekten hoşlanmadığını ancak bunun kendisinden 

beklendiğini ve bu sebeple şiir yazdığını Fîhi Mâ-Fîh’te belirtmiştir.244 Mevlânâ, şiirin 

şekline dair bir kaygısının olmadığını, önemli olanın şiirin özü olduğunu  

“O, mânadır, faûlün, fâilât değil.245 

Ben kafiye düşünürüm; sevgilim bana der ki: “Yüzümden başka hiçbir şey 

düşünme!” 

Ey benim kafiye düşünenim! Rahatça otur, benim yanımda devlet kafiyesi sensin. 

Harf ne oluyor ki sen onu düşünesin! Harf nedir? Üzüm bağının çitten duvarı!”246 

mısralarında belirtmiş, kafiye ve vezin kaygısından uzak olduğunu dile getirmiştir. Ancak 

Mevlânâ’nın toplumsal bir beklentiye cevap verebilmek amacıyla gazeller söylemesi ya 

da Mesnevî’yi yazdırması onun sanatçı/şair kimliğinden uzak olduğu anlamına 

                                                           
241 Latifi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratu’n-Nüzamâ,72.  
242 Toplumun beklentileri ve şiirin bu çerçevede üretilmesi ile ilgili bilgi için bkz. Ahmet Kartal, “Anadolu 

Selçuklu Devleti Döneminde Dil ve Edebiyat”, 96.  
243 Lewis, Mevlânâ –Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı-, 378. 
244 Bkz. Mevlânâ Celâleddîn, Fîhi Mâ-Fîh haz. Abdülbâki Gölpınarlı, (İstanbul: İnkılap, 2011), 62-63. 
245 Mevlâna, Mesnevî, çev. Veled İzbudak, (İstanbul: Millî Eğitim Gençlik ve Spor Bakanlığı Yay., 1988), 

c.6, 15. 
246 Mevlâna, Mesnevî, c.1, 138. 



 
 

106 
 

gelmemektedir. Lewis’in, Mevlânâ’nın Mesnevî’nin yazılış sürecinde, şiirleri pek çok 

defa okutup dinlediğini ve düzeltmelerde bulunduğunu belirtmesi,247 onun eserlerine aynı 

zamanda bir sanatkâr titizliği ile de yaklaştığını göstermektedir. Mevlânâ, eserlerini 

oluştururken her ne kadar sanatkârane bir amaçla yazmamış olsa da eserlerinin zaman 

zaman devrin edebiyat ile ilgilenen siyasal elitlerinin olduğu sema meclislerinde okunmuş 

olması ya da Selçuklu döneminde Mevlânâ’nın, toplumun entelektüel kişileri ile 

etkileşimde bulunması, eserlerini gözden geçirmesine ve düzenleyici müdahalelerde 

bulunmasına neden olmuştur.  

Mevlânâ’nın edebiyat eserleri ile kendini ifade etmesi ile başlattığı ve 

dervişlerinin onu anlamak üzere yaptıkları şerh, tercüme, nazire vb. türlerindeki edebî 

faaliyetler, Mevlevî edebî muhiti olarak adlandıracağımız yapılanmanın temelini 

oluşturan faktörler olmuş ve Mevlevî dervişleri gittikleri yerlere kendilerine ait bir tarzı 

temsil edecek olan “Mevlevî Edebiyatı”nı248 da taşımışlardır. Mevlevî dervişlerince farklı 

kentlere taşınan bu edebiyat, aynı zamanda Mevlevîhanelerin de birer edebiyat mahfili 

hâline gelmesini sağlamıştır. Mevlevî edebî muhitini oluşturan en küçük yapılar olan bu 

mekânlar bazen tek başına, bazen de birden fazla Mevlevîhanenin aynı kentte açılmasıyla 

kentteki Mevlevî muhitini temsil edebilen edebî mekânlar hâline gelmişlerdir.  

Örneğin Konya’daki Mevlânâ Dergâhı ile Ateşbâz-ı Velî, Cemel Ali ve Şems-i 

Tebrizî zaviyeleri Konya çevresindeki Mevlevî edebî muhitini temsil ederken, bu 

durumun İstanbul’da daha farklı gerçekleştiği ve kentteki beş Mevlevîhaneden özellikle 

Galata, Yenikapı ve Beşiktaş/Bahariye dergâhlarının, İstanbul’daki Mevlevî edebî 

muhitini temsil ettiği görülür. Esrar Dede’nin kayıtlarından yola çıkılarak Edirne, Kahire, 

Lefkoşe, Kütahya gibi kentlerde kurulan Mevlevîhanelerin de bulundukları bölgedeki 

                                                           
247 Lewis, Mevlânâ –Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı-, 379.  
248 Mevlevî edebiyatının varlığı hakkında bir değerlendirme için bkz. Gölpınarlı, Mevlana’dan Sonra 

Mevlevilik, s. 409-416. 



 
 

107 
 

Mevlevî edebî muhitini temsil edebilen merkezler oldukları sonucuna ulaşılır.249 Bu 

mekânların her biri bulundukları şehirdeki Mevlevî edebî muhitini yansıtabilecek kadar 

organize olabilmiş yapılar hâline gelmişlerdir. Ancak bir Mevlevî edebî muhitinin 

varlığından bahsedebilmek için öncelikle bu muhitin, şehir odaklı olarak ilk defa 

nerelerde oluştuğu, hangi dönemlerde ve şartlarda ortaya çıktığı sorularının 

cevaplanması, tezimizin ana konusu olan İstanbul Mevlevîhanelerinin, kentteki Mevlevî 

edebî muhitini temsil etme sürecinin daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. Zira 

İstanbul’daki ilk Mevlevîhane kurulmadan önce Mevlevîlik, genellikle Selçuklu’nun ve 

Anadolu Beylikleri’nin hâkimiyetinde olan yerlerde edebî yapılanmasının siyasal, 

kültürel ve ekonomik zeminini oluşturmuştur. 

1.5.3. Mevlevîliğin İstanbul’a Gelmesinden Önceki Süreçte Mevlevî Edebî 

Muhitinin Kuruluşu (1284-1491) 

Mevlevîlik, 13. asırdan itibaren Selçuklu ve Osmanlı kültür çevreleri içerisinde 

şekillenen, bu süreçte temas ettiği çevreleri de şekillendiren bir kurumdur. Devlet merkezi 

odaklı bir okuma yapıldığında, Mevleviliğin Konya ve İstanbul olmak üzere iki önemli 

merkezinin olduğu görülür. Bu iki merkezin odağında şekillenen Mevlevîliğin yayılma 

sınırları, devletlerin sınırları ile birlikte genişlemiş ya da daralmıştır. Mevleviliğin etkin 

olduğu sınırların, yayıldığı coğrafyadaki siyasi güç ile birlikte değişmesinde tarikatın, 

genellikle bu siyasi güçlerle birlikte anılır hâle gelmesi de etkili olmuştur.250  

Tarikatın temsil edildiği mekânlar olan Mevlevî tekkelerinin, Selçuklu ve 

Beylikler döneminde Konya merkezinden dağılması ve yine Osmanlı Devleti’nin çöküşü 

                                                           
249 Esrar Dede tezkiresinde bu kentlerde yer alan Mevlevîhanelerin birer edebiyat mahfili oldukları ya da 

çevrelerinde Mevlevî muhitini temsil ettikleri hakkında bir değerlendirme yoktur. Ancak bu 

Mevlevîhanelerde yetişen şairler hakkında verilen bilgilerin birleştirilmesi ile söz konusu kentlerde, belli 

zamanlarda devam ettirilebilen bir edebî muhitin varlığından söz edilebilir. Lefkoşe’de yetişmiş şairler 

hakkındaki örnekler için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 103, 140, 173-174, 193, 209, 

272. 
250 Tarikatın yayılımının Osmanlı coğrafyası ile sınırlı kalması hakkında bir yorum için bkz. Lewis, 

Mevlânâ –Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı-, 504-509. 



 
 

108 
 

ile birlikte söz konusu tekkelerin de kapanması, tarikatın devlet yapılanmaları ile birlikte 

var olduğunu göstermektedir. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de, Rahmetullah Dede’nin 

Üsküp Mevlevîhanesi’nde şeyhlik yaptığı dönemde Macarların şehri istila etmeleri 

sonucu tekkedeki bütün eşyayı ve kitapları toplayıp dervişleri ile birlikte Gelibolu 

Mevlevîhanesi’ne çekildiğini kaydetmesi de bu durumun bir yansımasıdır.251 Yine aynı 

tezkirede, Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhi Peçevî Ârif Dede’den bahsedilirken, “şehr-i 

mezbûrı kefere-i Engürûs żabṭ idüp kendülerine ikrâmen Filibe’de müceddeden ḫânkâh 

binâ olındı.”252 denilmesi Mevlevîhanelerin yayılım alanlarının devletlerin sınırları ile 

birlikte değiştiğini gösteren bir başka örnektir. Mevlevî edebiyatı hakkında bilgi veren 

temel kaynaklardan biri olan Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’ye de yansımış olan devlet 

sınırları ve bu sınırların genişlemesine ya da daralmasına bağlı olarak değişen Mevlevî 

irfan muhitinin İstanbul’u kapsamadan önceki coğrafî dağılımının bilinmesi, tarikatın 

edebî muhitinin ilk oluşum aşamasındaki sınırlarının anlaşılmasını sağlayacaktır. Zira 

tarikatın edebî yapılanmasının dağılımı, Mevlevîliğin İstanbul’a gelmesinden önce de 

siyasi yapılanma ile birlikte genişlemiş ya da daralmıştır. 

Mevlevî irfan muhitinin Konya ve İstanbul odaklı gelişim sürecinde, İstanbul’un 

fethine kadar olan dönem, Mevlevîliğin ilk kuruluş aşamasını tamamladığı, Anadolu ve 

dışındaki coğrafyalarda yayıldığı bir süreçtir. İstanbul’da kurulacak olan teşkilatlı ilk 

Mevlevîhane ve dolayısıyla ilk Mevlevî edebî mahfili olan Galata Mevlevîhanesi’nin 

açılışına kadar tarikat, yayılma gösterdiği coğrafyada kendi edebî muhitinin de 

temellerini atmış görünmektedir. Örneğin, Esrar Dede’nin kayıtlarında Divane Mehmet 

                                                           
251 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 134. 
252 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 208. Peçevî Ârif Dede’nin kentten ayrılması ile ilgili diğer 

kayıtlar için bkz. Fatih Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)” 

(Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2020), 1779-1780. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı 

Mevlevihanesi, haz. Murat A. Karavelioğlu, (İstanbul: Ataç Yay. 2005), 112. Esrar Dede bu iki örnek 

dışında Sa’îdâ Dede maddesinde de Macarların Belgrad’ı istila ettiklerini ve bu dönemde Sa’îdâ Dede ve 

dervişlerinin kentten çıkmaya çalışırken şehit edildiklerinden bahseder. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 143. 



 
 

109 
 

Çelebi’nin faaliyetlerinden bahsederken ya da onun dönemindeki şairlerden söz ederken 

kullandığı ifadeler, bu dönemde Mevlevîlerin yayıldıkları alanlarda bir Mevlevî 

edebiyatını da oluşturmaya başladıklarını göstermektedir.253 Bu teşkilatlanma ve edebî 

muhiti oluşturma sürecinin başlatıcıları ise Mevlânâ’dan sonra tarikatı teşkilatlı hâle 

getiren Sultan Veled, tarikatın geniş bir coğrafi alana yayılmasını sağlayan Ulu Ârif 

Çelebi ve Divane Mehmet Çelebi’dir. Bu üç ismin, tarikatı Konya dışındaki yerlere de 

yaymalarında kendilerinin ve halifelerinin çıktıkları seyahatler etkili olmuştur.254 

Zekeriya Işık, mutasavvıfların seyahatlerini beş farklı amaç çerçevesinde 

gerçekleştirdiklerini belirtir.255 Bunlardan ilki, tarikatın öğretilerini yaymak ve geniş 

toplumsal ağlara ulaşabilmek adına postnişin tarafından görevlendirilen dervişlerin 

yaptıkları seyahatlerdir. İkincisi, şeyhlerin kendi istekleri ile tarikata taraftar toplama, 

kaynak sağlama ve irşat etme amaçlarıyla çıktıkları yolculuklardır. Üçüncüsü dervişlerin 

aldıkları manevi bir işaret sonucu çıktıkları seyahatler, dördüncüsü; bir mürşite 

ulaşabilme gayesiyle yapılanlar ve son olarak da siyasiler tarafından bir kente davet ya da 

sürgün sonucu yapılan seyahatlerdir. Mevlevîler, bu seyahat türlerinden genellikle ilk 

ikisini icra etmişler; tarikatın yayılımı için şeyhler ve görevlendirdikleri halifeleri, farklı 

şehirlere seyahatler düzenlemişlerdir. 

 Sultan Veled, yukarıda verilen seyahat şekillerinden ikincisini gerçekleştirmiş; 

tarikata taraftar toplamak üzere Afyon’a gitmiş ve 1284’te Çelebi Hüsâmeddin’in 

                                                           
253 Divane Mehmet Çelebi’ye intisap eden dervişler arasında onunla birlikte farklı şehirlere yolculuk eden 

Sâdıkî Dede, Irak ve İran şairleri ile Arapça ve Farsça şiir söyleyecek kadar şiire hâkim biridir. Esrar Dede, 

Tezkire-i Şuara-yı Mevleviyye, 79. Divane Mehmed Çelebi’nin Mısır seferinde yanında giden ve orada 

postnişin olan Safi Ahmet Dede de Mevleviliğin kuruluş döneminde yetişen ve aynı zamanda ilerde Kahire 

Mevlevî edebî muhitini temsil edebilecek yer olan tekkenin de ilk temsilcilerindendir. Bkz. Esrar Dede, 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 181. Yine Vefâî Dede de Divane Mehmet Çelebi tarafından yetiştirilen ve 

Halep Mevlevihanesi’nde şeyhlik yapan bir şairdir. Şeyhin Arapça ve Farsça şiirleri olduğu kaydedilmiştir. 

Esrar Dede, Tezkire-i Şuara-yı Mevleviyye, 296.  
254 Mevlevîliğin Mevlânâ’dan itibaren ilk dönem yapılanması hakkında geniş bilgi için bkz. Mustafa 

Topatan, “Mevleviliğin Teşekkül Dönemi”, (Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2013).  
255 Işık, Devlet ve Tarikat, s. 51-59. 



 
 

110 
 

ölümüne kadar burada irşat faaliyetlerini sürdürmüştür.256 Sultan Veled, ayrıca I. Yakup 

Çelebi (1300-1340) döneminde Kütahya’ya halifelerinden İmâmü’d-dîn Hezâr-Dinâr’ı 

yollayarak tarikatı buraya da taşımıştır.257 Bu faaliyetleri ile beraber, Mevlevîliğin asıl 

kurucusu ve teşkilatlanmasını sağlayan kişi olan Sultan Veled,258 aynı zamanda tarikatın 

merkeziyetçi yapısını kuran ve bu yapı içerisinde yetiştirdiği halifeleri Konya merkezine 

uzak olan Erzincan, Amasya gibi şehirlere yollayarak tarikatın tek merkezden yayılmasını 

da sağlayan kişidir.259 Sultan Veled, merkeziyetçi bir tarikat kurmasının yanı sıra, 

Mevlânâ’nın reddettiği bir uygulama olsa da260 vakıf destekleri ile devam eden 

Mevlevîhanelerin de kurucusudur. Bu vakıfları sağlayabilmek için Sultan Veled, 

Selçuklu ailesi ve Moğollar ile iyi geçinmiş,261 bu kişiler için kaleme aldığı eserleri ile 

yaşadığı devrin patronaj ağının dışında kalmamaya çalışmıştır. Sultan Veled’in Sultan 

Gıyaseddin Mesut (ö.70871308)262 için yazdığı kasidesinde geçen aşağıdaki ifadeler, 

onun kendisi ve Mevlevî çevreden olan on dört kişi için tanınmasını istediği vergi 

muafiyetini dile getirmektedir. Manzumeden Sultan Veled’in, yalnızca Selçuklu Sultanı 

Gıyaseddin Mesut (II. Mesud) ile değil aynı zamanda dönemin Moğol Valisi Samagar 

Noyan ile de iletişim hâlinde olduğu anlaşılmaktadır. 

                                                           
256 Bkz. Gölpınarlı, Mevlana’dan Sonra Mevlevilik, s. 44-45. 
257 Goncagül Artam, Osmanlı Döneminde Mevlevî Tarikatının Klasik Öncesi Dönemi, (İstanbul: Tarih 

Encümeni Yay., 2007), 44. 
258 Sultan Veled’in Mevleviliğin kuruluşunda oynadığı rol hakkında geniş bilgi için bkz. Hülya Küçük, 

“Sulṭân Walad’s Role in the Foundation of the Mevlevi Sufi Order”, Mawlana Rumi Review, 3 (2012): 22-

50. 
259 Ş. Barihüda Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri” (Doktora Tezi, Selçuk 

Üniversitesi, 2000), 60. 
260 Gölpınarlı, tarikatın Mevlana’dan sonra yaşadığı bu değişimi “Vakıf malla geçinmeyi istemiyen 

Mevlânâ’nın halefleri vakfa bağlanmışlardır. İnananlara, ellerinin emeğiyle geçinmeyi tavsiye eden 

Celâleddin’in yoluna gidenler, nefis mücadelesi bahanesiyle hazır ekmek yemeyi tercih etmişlerdi. (…) 

Nefis mücadelesinin bir başka cephesi olan vakıf mücadelesi, içlerinden tamahkârlar, methiyeciler, 

kasîdeserâlar ve arîza münşileri yetiştirmişti.” ifadeleri ile eleştirmiştir. Gölpınarlı’nın bu eleştirisi, tarikatın 

edebî metinlerinin, devrin patronaj ağı içerisindeki kullanım şekilleri hakkında da fikir vermektedir. Bkz. 

Gölpınarlı, Mevlana’dan Sonra Mevlevilik, 303.  
261 Sultan Veled’in devrin devlet adamlarına yazdığı kasideler ve bu kişilere sunduğu eserler vasıtasıyla 

tarikata kaynak bulmaya çalıştığına dair geniş bilgi için bkz. Gölpınarlı, Mevlana’dan sonra Mevlevilik, 

48-51. 
262 Gıyaseddin Mesut hakkında bilgi için bkz. Muharrem Kesik, “Mesud II”, DİA c.29 içinde, (Ankara: 

TDV Yay., 2004), 342-344.  



 
 

111 
 

“Bizim senden dileğimiz ve isteğimiz, aileniz tarafından söz verilmiş olan şeyleri 

yerine getirmendir. 

Senin atandan ve babandan bize (verilecek) bağışlar karara bağlanmıştı. Böyle bir 

evlada (bağışları) yüz katına çıkarması yaraşır. 

Ve Mevlâna âşıklarından on dört kişi, o son derece cömert şah sayesinde 

(vergiden) muaf ve ayrıcalıklı idiler. 

(…) 

Özellikle Samagar (Noyan) da bu ihtiyaç hakkında damga (ferman) yazmış ve 

gönülden pası gidermiştir. 

Gerek onun hatırı için gerekse kendi baban için, bizden alınan (vergiyi) bize tekrar 

bağışla.”263 

Sultan Veled’in II. Mesut’tan vergi muafiyeti istediği yukarıdaki beyitlerde adı geçen 

Samagar Noyan ve ailesi, şairin hakkında methiye yazdığı bir Moğol valisidir.264 Şair, bu 

Moğol valisini aşağıda çevirisi verilen beyitte övmektedir; 

 “Samagar Ağa, Noyan’sın sen, ezelden seçilmiş şahsın, Hak tarafından 

(gönderilmiş) herkesin yardımcısısın; begimiz bizi unutma.” 265 

Sultan Veled, Emir Taceddin Hüseyin (ö. 675/1277)’e yazdığı bir kasidesinde de 

II. Mesut’a yazdığı kasidesindekine benzer bir söyleme sahiptir. Şair, Emir Taceddin’den  

“Ey fazilet ve cömertlik madeni! Mademki seniniz, o hâlde borçlu olmamızı reva 

görme. 

                                                           
263 Sultan Veled Divanı, haz. ve çev. Veyis Değirmençay, (İstanbul: Demavend Yay., 2016), 526. 
264 Samagar Noyan ve hakkında Sultan Veled’in yazdığı methiye için bkz. Veyis Değirmençay, “Sultan 

Veled’in Moğolların Anadolu Valisi Samagar Noyan ve Ailesine Methiyesi”, Atatürk Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 51, (Aralık 2013): 85-90. 
265 Sultan Veled Divanı, 591. 



 
 

112 
 

Çabuk, borç kaygısını gönlümden uzaklaştır; benim sırtımdan yükü kaldır; onay 

(yazısını) gönder.”266  

beyitleri ile borcunun affedilmesini istemektedir. 

Mevlânâ’nın, siyasilerle mektuplar vasıtasıyla kurduğu iletişimi267 Sultan Veled 

şiirleri ile sağlamıştır. Sultan Veled’in bu hamlesi, Mevlânâ örnekliğinde gelişen ve 

genellikle eğitim ve irşat amaçlı yazılan şiirlerin yanı sıra, tarikat dışındaki kişilere 

yazılan şiirlerin de oluşumuna zemin hazırlamıştır. Nurettin Topçu Sultan Veled’in, 

babasının uygulamalarından farklı olarak geliştirdiği bu yönünü; tarikat adap ve ayin 

yönünden sistematik ve sanatla ilintili bir hâle getirdiğini; ancak tarikatın sanat ile olan 

ilişkisinin, aynı zamanda Mevlevîliğin sanatın sunduğu olanaklar çerçevesinde örtülü ve 

sınırlı kalmasına neden olduğu şeklinde yorumlar.268 

Sultan Veled’in siyasilerle kurduğu iletişimini A. Yaşar Ocak, ilerde tarikatın 

yayılması süreci için hazırlanan güçlü bir zemin olarak niteler.269 Sultan Veled’in 

Mevlevîliğin maddi kaynaklarını arttırmak üzere edebî eserlerden faydalanmış olması ve 

bu hamleleri ile tarikatın ekonomik zeminini güçlendirmesi, aynı zamanda Mevlevîliğin 

kültürel zemininin de şekillenmesinde etkili olmuştur. Şeyhin bu tercihi sayesinde, 

kendisinden sonra gelenler de yalnızca Mevlânâ’dan kalan bir geleneğin takipçileri olarak 

edebî eserler kaleme almamışlar; aynı zamanda çevreleri ile iletişim kurmada edebî 

eserleri birer vasıta olarak kullanmışlardır. Bu durum ise daha sonraları, 

Mevlevîhanelerin, bulundukları bölgede siyasal elitler ile edebî eserler üzerinden de 

iletişim kurabilen etkin edebiyat mahfilleri olarak ortaya çıkmalarını sağlamıştır. Sultan 

                                                           
266 Sultan Veled Divanı, 535. Sultan Veled, başka bir kasidesinde ise Emir Taceddin’den Karaarslan 

köyünün yeniden kendisine vakfedilmesini istemiştir. Bkz. Sultan Veled Divanı, 551-552.  
267 Mevlana’nın Selçuklu elitlerinden, Sultan Veled’in vergi muafiyeti, maddî destek gibi taleplerine benzer 

talepleri için bkz. Mevlânâ Celâleddin, Mektuplar, haz. Abdülbaki Gölpınarlı (İstanbul: İnkılap, 1963), 29, 

39, 49, 92, 143-144. 
268 Nurettin Topçu, İslâm ve İnsan Mevlana ve Tasavvuf, (İstanbul: Dergâh Yay.,), 126. 
269 Ahmet Yaşar Ocak, “Türkiye Tarihinde Merkezi İktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIII. Yüzyıllar) 

Meselesine Kısa Bir Bakış”, 19. 



 
 

113 
 

Veled’den yaklaşık üç yüz yıl sonra yaşamış olan Siyahî Dede’nin Kıbrıs 

Mevlevîhanesi’nde, tarikata kaynak bulabilmek adına paşalara kasideler yazmış 

olması,270 Şeyh Gâlib’in Galata Mevlevîhanesi’nin tamiri için III. Selim’den bir kaside 

vasıtasıyla destek istemesi,271 Sultan Veled’in tarikatın ekonomik zeminini oluştururken 

edebî metinlerden vasıta kılmasının bir sonucu olarak ortaya çıkan örneklerdir. Siyahî 

Dede’nin ve Şeyh Gâlib’in de yaşadıkları dönemlerde, tekkelerinde birer edebiyat hâmîsi 

olarak ön plana çıktıları göz önünde bulundurulduğunda, Mevlânâ ile başlayan ancak 

Sultan Veled ile birlikte bir yöntem olarak uygulanan edebî eserler ile tarikatın 

yayılımının ve ekonomik imkanlarının arttırılmasının, uzun vadede tarikatın kültürel 

zeminini de inşa ettiği görülür.  

Sultan Veled ile birlikte başlayan Mevlevîliğin ekonomik ve kültürel yayılma 

süreci, oğlu Ulu Ârif Çelebi’nin postnişin olması ile birlikte hızlanmıştır. Ulu Ârif 

Çelebi’nin Çelebilik makamına geçmesi ile birlikte, Mevlevîliğin manevi bir saltanatın 

temsilcileri tarafından, tek bir merkezden yönetilmesi süreci de resmen başlamıştır.272 Bu 

sistemin Mevlevîlik içerisinde var olması, tarikatın farklı kollara bölünmesini engellemiş 

ve tarihsel süreçte genelde istikrarlı bir yapı içerisinde ilerlemesini sağlamıştır. Tarikatın 

sahip olduğu bu istikrarlı ve merkeziyetçi yapı yalnızca tarikatın iç işleyişinin güçlü 

olmasını sağlamamıştır. Bu yapı, Mevlevîliğin kültürel alandaki faaliyetlerinin de gücünü 

arttırmıştır. Tek bir merkezden yönetilme sayesinde Mevlevî tekkelerinde yetişen şair 

sayısı diğer tarikatlara göre daha fazla olmuş ve Klasik Edebiyat geleneği içerisinde 

yetişen şairlerin %68’i Mevlevîlik ile bir şekilde bağ kurmuştur.273 Zira istikrarı sağlayan, 

çatışmaların olmadığı, iş birliğinin sağlandığı toplum ve topluluklarda, sanat eserlerinin 

                                                           
270 Kaya, “Lefkoşa Mevlevîhânesi’nin Şair Şeyhlerinden Siyâhî Mustafa Dede”, 26-27. 
271 Cem Dilçin, ”Şeyh Gâlib’in Mevlevî-Hânelerin Tamirine İlişkin Şiirleri”, Osmanlı Araştırmaları, 13 

(1994): 29-76. 
272 Bkz. Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, 60. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra 

Mevlevîlik, 98-99. 
273 İsen, “Divan Şairlerinin Tasavvuf ve Tarikat İlişkileri”,189. 



 
 

114 
 

daha amaçlı ve kullanıma yönelik bir şekilde tasarlandıkları ve bu faaliyetlerde bulunan 

kişi sayısının arttığı sanat sosyolojisi çalışmalarında vurgulanan bir noktadır.274  

Ulu Ârif Çelebi, 14. asırda tarikatın geniş bir alana yayılabilmesi için babası 

Sultan Veled gibi pek çok seyahatte bulunmuştur.275 Ulu Ârif Çelebi, bu yayılma 

faaliyetlerini devrin değişen siyasi otoriteleri arasında sürdürmüş ve Konya’nın batısında 

kalan Anadolu Beylikleri’ne doğru seferlere çıkmıştır. Bu süreçte, Menâkıbü’l-Ârifîn’de 

verilen bilgilere göre Ulu Ârif Çelebi’nin Mevlevîliği yaydığı coğrafya Anadolu 

topraklarıyla sınırlı kalmamış, Moğolların başkenti olan Sultaniye’ye kadar ulaşarak 

tarikat buraya da taşınmıştır.276 Batı Anadolu’da kurulan Mevlevîhanelerin hemen hepsi 

Ulu Ârif Çelebi’nin etkileşimde bulunduğu beyler tarafından inşa ettirilmiştir. Örneğin 

Manisa Mevlevîhanesi, Saruhanoğlu İshak Çelebi, Antalya Mevlevîhanesi ise Tekeoğlu 

Mehmet Bey tarafından kurulmuştur.277 Bu beylerin Mevlevîhaneleri vakıflar yolu ile 

desteklemesi ise yalnızca, beylerin Mevlevîliğe olan ilgilerinden kaynaklanan bir durum 

değildir. Işın, beylerin Mevlevîlerle yakın ilişkiler geliştirmesini, Selçuklulardan sonra 

ortaya yönetici/hükümdar iddiası ile çıkan bu kişilerin iktidarlarını, halkın birer dinî 

otorite olarak gördüğü Mevlevîlerce onanmasını sağlayarak toplum içerisindeki 

karizmalarını dinî yönden de meşru hâle getirme çabası olarak tanımlar.278 Mevlevîliğin 

bir dinî otorite olarak Anadolu Beyliklerine sağladığı meşruiyet zemininin ise Sünnî 

İslam yorumu ve gaza ideolojisinden279 oluştuğu görülür. Bu iki motif sayesinde 

                                                           
274 Bu konu hakkında bir yorumlama için bkz. Wolff, Sanatın Toplumsal Üretimi, s. 36-38. 
275 Ulu Ârif Çelebi’nin seyahatlerinin bir kısmını kendi inisiyatifiyle, bir kısmını ise babasının 

yönlendirmesiyle yaptığı, gittiği çoğu şehirde ya dedesi Mevlana ya da babası Sultan Veled tarafından 

gönderilen halifelerin kurduğu tekkelerin bulunduğu tespit edilmiştir. Bkz. Artam, Osmanlı Devleti’nde 

Mevlevî Tarikatının Klasik Öncesi Dönemi, 44-45. Bkz. İsmet Kayaoğlu, “Sultan-Mevlevî İlişkilerine 

Genel Bir Bakış”, X. Mllî Mevlâna Kongresi Kitabı c.I içinde, ed. yk., (Konya: Selçuk Üniversitesi Yay., 

2002), 35-36.  
276 Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, s. 97.  
277 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, 61. 
278 Ekrem Işın, “İstanbul’da Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-“, 

Saltanatın Dervişleri, Dervişlerin Saltanatı, içinde ed. Ekrem Işın (İstanbul: İstanbul Araştırmaları 

Enstitüsü, 2010), 17-18. 
279 Işın, “İstanbul’da Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-“, 21. 



 
 

115 
 

Mevlevîlik, Anadolu Beyliklerini dinî yönden meşrulaştıran bir kurum olarak ortaya 

çıkarken aynı zamanda, siyasal elitlerle temasa geçerek toplumsal prestijini de arttıran, 

vakıflarla zenginleşen ve bu sayede daha fazla kişiye hitap etme amacını da hızla 

gerçekleştirebilen bir yapıya sahip olmuştur. Tarikatın siyasi alandaki bu faaliyetleri daha 

sonraları, Mevlevîliğin dönemin yüksek kültür çevreleri içerisinde yer alan kişilere 

ulaşabilmesini de sağlamıştır.  Sultan Veled ve Ulu Ârif Çelebi’nin bu faaliyetleri, 

tarikatın güçlü bir ekonomik ve siyasi zemin üzerinde ilerlemesini sağlarken aynı 

zamanda ekonomi ve siyasetin desteği ile şekillenen kültürel alanın da tarikat içerisinde 

sağlamlaşmasını beraberinde getirmiştir. Dönemin siyasal elitleri tarafından 

Mevlevîhanelerin açılması ve desteklenmesi, Osmanlı döneminde de sürdürülen bir 

gelenek hâline gelmiş, mekânların mimari açıdan aldıkları bu destek Mevlevî tekkelerinin 

bölgelerindeki edebî muhiti temsil etmelerindeki sebeplerden biri olmuştur.280 

Mevlevîhanelerin açılışına siyasal elitler tarafından verilen destekler sayesinde, söz 

konusu mekânlar aynı zamanda devrin entelektüelleri ve aydınlarının da dolaşımda 

olduğu yüksek kültür çevrelerine de hitap edebilen kurumlar hâline gelmişlerdir. Sanat 

eserlerini bu kültür çevrelerinde üreten mutasavvıflar, eserleri ile dinî amaçlara hizmet 

ederken aynı zamanda siyasî otoritenin de zevkine hitap edebilecek biçimlerde eserler 

üreterek dönemin Mevlevî tekkelerini hem siyasi hem de dinî sembollerle üretilen 

eserlerin oldukları merkezler hâline getirmişlerdir. Durmuş, Mevlevî tekkelerinin bu 

durumunu -özellikle taşradaki Mevlevîhaneleri- bölgedeki Klasik Edebiyatın temsil 

edildiği, kent merkezlerinde oluşan kültürel ortamın merkezden taşraya doğru 

yayılmasında aracı olan kurumlar oldukları şeklinde yorumlamıştır.281  

Ulu Ârif Çelebi’nin Mevlevîliği geniş bir coğrafyaya yayarken, siyasal elitler ile 

kurduğu iletişimde edebî eserlerden faydalanmadığı görülür. Çelebi’nin, Farsça şiirlerden 

                                                           
280 Durmuş, Şair ve Sultan, 129. 
281 Durmuş, Şair ve Sultan, 130-131. 



 
 

116 
 

oluşan bir Dîvân’ı vardır. Eser, 128 gazel ve 81 rubaiden oluşmaktadır. Gazellerinin çoğu 

Mevlânâ’ya ve Sultan Veled’e nazire olarak yazılmıştır282. Ulu Ârif Çelebi, şiirlerinde 

tasavvufî konuları ifade etmeyi amaç edinmiştir.283 Çelebi’nin tarikatın edebî muhitinin 

şekillenmesine ve bir Mevlevî edebiyatının oluşmasına en büyük katkısı Eflâkî’ye 

Menâkıbü’l-Ârifîn’i yazdırmış olmasıdır. Zira bu eser daha sonra, Mevlevî edebiyatının 

ana kaynaklarından birini oluşturmakla birlikte, Mevlevîlerce yapılan manzum ve mensur 

tercümelere de konu olmuştur.284 Ulu Ârif Çelebi’nin isteği ile yazılan bu kitap üzerinden 

kurgulanan eserler, daha sonraları, tarikatın siyasal elitlere sundukları ve tarikata kaynak 

sağladıkları araçlar olarak kullanılmışlardır.285 

Ulu Ârif Çelebi, bir şeyh olarak tarikatına kaynak bulma, taraftar toplama 

amacıyla seyahate çıkarken, müritlerini de aynı amaçla sefer yapmaya yönlendirmiştir. 

Ârif Çelebi döneminde tarikat, onun ve halifelerinin yaptığı seyahatlerle Karaman, 

Akşehir, Afyon, Amasya, Kütahya, Niğde, Sivas, Tokat, Birgi, Aydın, Alanya, Antakya, 

Erzurum, Bayburt, Merend, Tebriz ve Irak’a kadar yayılmıştır.286 Tarikatın Anadolu 

dışında kalan bölgelere kadar ulaşmışken Osmanlı topraklarına geçmemiş olması 

araştırmacıların dikkatini çeken bir durum olmuştur. 

Sultan Veled ve Ulu Ârif Çelebi’nin, tarikatı farklı bölgelere taşırken, bu 

bölgelerdeki siyasal elitlerin desteklerini almış olmaları, tarikatın söz konusu 

coğrafyalardaki yayılımını olumlu şekilde etkilerken, Osmanlı topraklarında etkin olma 

                                                           
282 Ulu Ârif Çeledi, Dîvân, haz. İbrahim Kunt, Murat Vanlıoğlu (Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi 

Yay., 2013), 34-35.  
283 Ulu Ârif Çeledi, Dîvân, 34.  
284 Bu tercümeler hakkında genel bir değerlendirme için bkz. Betül Sinan Nizam, “Kemâl Ahmed Dede’nin 

Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı Mesnevisi” (Doktora Tezi, Boğaziçi Üniversitesi, 2010),  7-24. 
285 Eserlerin tarikata kaynak sağlama ya da Siyasal elitlerin dikkatlerini çekmek üzere kullanımları için bkz. 

Hüseyin Yılmaz, “Mevlânâ Osmanlı Sarayında: Mahmud Dede’nin Sevâkıbü’l-Menâkıb’ında Siyasi 

İmgeler” ed. Ercan Alkan, Osman Sacid Sarı, Osmanlı’da İlm-i Tasavvuf içinde (İstanbul: İSAR Yay., 

2018), 735-743. 
286 Ulu Ârif Çelebi’nin seyahatleri ile ilgili geniş bilgi için bkz. Gölpınarlı, Mevlana’dan Sonra Mevlevilik, 

76-80. 



 
 

117 
 

sürecini geciktirmiştir. Bu gecikmenin üç sebebi olduğu ifade edilmektedir:287 Birincisi, 

Mevlevîlik ve Karamanoğulları ilişkisi. İkincisi Osmanlının ilk dönemlerinde göçebe 

Türkmen aşiretlerinden oluşması ve sürekli gaza faaliyetlerinde bulunması dolayısıyla 

kent kültürünün Osmanlı Beyliği içerisinde oturmamış olması. Üçüncüsü ise 

Mevlevîlerin halk nezdinde sahip oldukları manevî otoritedir. 

Ulu Ârif Çelebi’nin halifelerinden Kalemîoğlu Ahî Mehmet’in 1310-1320 yılları 

arasında Karaman’da kurduğu zâviyenin, zamanla Karamanoğulları Beyliği’nin 

yöneticileri tarafından desteklenip tamir ettirilmesi288 Mevlevîler ile Karamanoğulları 

arasındaki etkileşimin bir kanıtıdır. Ekrem Işın’ın tespitlerine göre bu süreçte, 

Karamanoğlu beylerinin desteğini etkin bir şekilde alan tarikat, aynı zamanda 

Osmanlı’nın Anadolu’daki rakibi olan ve kendini Selçuklu’nun mirasçıları olarak gören 

bu beyliğin “siyasi patronajı altında bir beylik kurumu”289 hâline de gelmiştir. 

Mevlevîliğin Karamanoğulları ile birlikte anılması, Işın’a göre tarikatın Osmanlı 

topraklarına girişini engelleyen bir unsur olarak öne çıkarken, Ocak bu konuya farklı bir 

açıklama getirmiştir. Ocak’a göre Osmanlıların Mevlevîliğin yayılma döneminde henüz 

küçük bir beylik olması, adını daha çok gazalarla duyurması dolayısıyla entelektüel 

yönden yüksek bir çevrede yetişen Mevlevîlerin dikkatini çekmemiştir. Bir diğer neden 

ise geneli göçebe Türkmen aşiretlerinden oluşan bu beyliğin, şehirli bir karakter taşıyan 

Mevlevîliğin gelişimi için uygun bir ortam sunmayışıdır.290 Ocak’ın tespitleri, 

Mevlevîlerin edebî muhitinin sınırlarını da belirleyen etkenlerden biri olan siyasal elitlere 

yakın ve çatışmalardan uzak olan çevrelerde şekillenme durumunu yansıtmaktadır. 

                                                           
287 Ocak, “Türkiye Tarihinde Merkezi İktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIII. Yüzyıllar) Meselesine Kısa 

Bir Bakış”, 20-22. Işın, “İstanbul’da Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih 

Notları-“, 20-21. 
288 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, 61. 
289 Işın, “İstanbul’da Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-”, 21. 
290 Ocak, “Türkiye Tarihinde Merkezi İktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIII. Yüzyıllar) Meselesine Kısa 

Bir Bakış”, 20. 



 
 

118 
 

Mevlevîliğin daha çok şehirli bir karakter taşıması, savaş ve siyasi çekişme 

ortamlarından uzak olan başka bir deyişle çatışmanın en aza indirildiği kurumların 

içerisinde yayılmayı tercih etmesi,291 tarikatın edebî alandaki yayılımını da etkilemiştir. 

Tarikatın Osmanlı coğrafyasına geçmesine kadar 14. asırda yetiştirdiği şairlerden Ahi 

Sâdık (ö.?), Hızır Çelebi (ö.750/1349), Celaleddin Ergun Çelebi (ö.775/1373), Şah Çelebi 

(ö.780/1378), Burhan (Burhaneddin İlyas Çelebi) (ö.797/1394), Zeyneddin Çelebi 

(ö.800-828/1398-1424) adlı şairler Kütahya’da; Feyzî (ö.?), Ulu Ârif Çelebi 

(ö.720/1320), Ahmet Eflâkî (ö.761/1359), Emir Âlim Çelebi (ö.798/1395), Bedreddin 

Dede (ö.800/1397), Konya’da faaliyet göstermiştir. Bu asırda yaşayan Dede Davud (ö.?) 

ise Ulu Ârif Çelebi döneminde kurulan Antakya Mevlevîhanesi’nde yetişmiş daha sonra 

Kahire Mevlevihanesi şeyhliğini yürütmüştür.292   

15. yüzyılda yetişen Mevlevî şairlerin yetiştikleri ve irşat faaliyetlerinde 

bulundukları kentlerin ise çeşitlendiği görülür. Emir Âdil Çelebi (ö.865/1460 ?), Konya 

ve Karaman’da; Emir Ârif-i Kûçek (ö.824/1421), İlmî Dede (ö.923/1517) ve Lokmanî 

Dede (ö.925/1519) Konya’da; Hüdayi Dede (ö.885/1480) Afyon ve Muğla’da; Mu’înî 

(ö.?)293, Afyon ve Edirne’de; Hızır Paşa (ö.773/1372), Abâpûş Çelebi (ö.890/1485) ve 

Divane Mehmet Çelebi (ö.936/1530) Afyon’da; Fânî (ö.910/1504?) ve Fenâyî 

(ö.925/1519) Afyon ve Denizli’de; Zamîrî (ö.?) Çankırı’da, Cemâlî’nin (ö.?) ise Konya 

ve Edirne’de faaliyet gösterdiği Esrar Dede tezkiresinden anlaşılmaktadır.294 Ayrıca 

yaşadığı dönem tam olarak tespit edilemeyen Çelebi Alaeddin (ö.?), Çelebi 

                                                           
291 Ulu Ârif Çelebi, Anadolu’nun Moğol istilasına uğradığı dönemde Karamanoğulları yerine Moğolları 

desteklemiştir. Burada Mevlevilerin amacının, kan dökülmesini engellemek olduğu anlaşılmaktadır. Bkz. 

Ahmet Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri (Menâkıbü’l-Ârifîn), çev. Tahsin Yazıcı, (İstanbul: Hürriyet Yay., 

1973), c.2, 294. 
292 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 121. 
293 Şairin adı Esrar Dede Tezkiresiʾnde geçmemekle birlikte, eseri hakkında yapılan Mu’înî’nin Mesnevî-i 

Murâdiyye’si –Mesnevî Tercüme ve Şerhi- adlı eserde Afyon’da yetişmiş olabileceği bilgisine 

ulaşılmaktadır. Bkz. Kemal Yavuz, Mu’înî’nin Mesnevî-i Murâdiyye’si –Mesnevî Tercüme ve Şerhi- 

(Konya: Selçuk Üniversitesi Mevlana Araştırma ve Uygulama Merkezi Yay., 2007), c.1, 21-25. 
294 Bu şairler hakkında geniş bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’râ-yı Mevleviyye, adlı eserin geneline 

bakılabilir. Ayrıca bkz. Açık Önkaş, Klasik Türk Edebiyatında Mevlevilik Kültürü ve Mevlevi Şairler, 210-

226. 



 
 

119 
 

Muzafferüddin (ö?), Çelebi Müeyyed (ö.?) de Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyyân’daki 

kayıtlara göre295 14.-15. asırda Kütahya’da yaşamış Mevlevî şairlerdir. Bu şairlerden on 

ikisi şeyh, on altısı ise şeyhlerin yetiştirdiği dervişlerdir.  Şairlerin faaliyet alanlarına 

bakıldığında genelinin, Anadolu Beyliklerinin sınırları içerisinde kaldığı görülür. Bunlar 

içerisinde yalnızca Dede Davud’un, Mu’înî’nin ve Cemâlî’nin faaliyet alanı, 

diğerlerinden farklılaşmaktadır. Bu verilerden, tarikatın edebî yapılanmasının 

şekillendiği 14.-15. asırlarda, şairlerin daha çok kent merkezlerinde ve siyasi 

mücadelelerin nispeten sakin olduğu bölgelerde faaliyet gösterdikleri anlaşılmaktadır. 

Özellikle 15. asırda yaşamış olan Mu’înî ve Cemâlî’nin faaliyet alanlarının, Beylik 

merkezlerinden başka bir siyasi alan olan ve kentli bir karakter göstermeye başlayan 

Osmanlı’ya doğru kaydığı görülür. 

1.5.4. Mevlevî Şairlerin Osmanlı Coğrafyasındaki İlk Etkinlikleri  

Cemâlî, Emir Âdil Çelebi’nin oğlu olup, kaynakların verdiği bilgilere göre 

Osmanlı yönetimi ile irtibata geçen ilk Mevlevîler arasındadır.296 Cemâlî’nin Edirne’ye 

gelmesinden önce Celâleddin Çelebi, II. Murat’ın Konya’dan bir şeyh talep etmesi 

üzerine 1438 yılında Edirne Mevlevîhanesi postnişini olmuştur.297 Şeyhin burada iki yıl 

görev yaptıktan sonra vefat etmesi üzerine yerine, kardeşi Cemâleddin Çelebi geçmiştir. 

Sultan ile ilişkileri, Celâleddin Çelebi dönemindeki gibi iyi olduğu belirtilen Cemâlî’nin 

manevi yardımlarının, savaş esnasında sultana destek olduğunu Esrar Dede haber verir.298 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de yer verilen ve Sâkıb Dede’nin Sefîne-i Nefîse-i 

                                                           
295 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme- Metin)”, 92-93.  
296 Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme- Metin)”, 1045-1053. 
297 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, haz. Cem Zorlu, (İstanbul, İnsan Yay., 2017), 

239. 
298 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 76. II. Murat’a Tatar Han’ı ile savaştığı esnada bir Mevlevî 

dervişinin yardım ettiğine dair kayıtlar için bkz. Mehmed Hâkim Efendi, Hâkim Efendi Tarihi, haz. Tahir 

Güngör, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2019), c.1, 819. Silkü’l-Le’âl-i Âl-i 

Osmân’da Edirne Mevlevîhanesi’nin açılışı detaylı bir şekilde anlatılmıştır. Bu anlatı da Hâkim Efendi 

Târihi’nde geçen kayıtlarla örtüşmektedir. Ancak bu manzum anlatıda II. Murat’ın bizzat Mevlevîhâne’de 

hizmette bulunduğu da belirtilmektedir. Bkz. Ahmed Hasîb Efendi, Silkü’l-Le’âl-i Âl-i Osmân, haz. Göker 

İnan, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2021), c.1, 628-635. 



 
 

120 
 

Mevleviyân’ından alındığı anlaşılan II. Murat’ın Cemâlî için yazdığı şiirler, sultan ile 

şeyh arasındaki ilişkinin boyutunu göstermesi bakımından da önemlidir. Örneğin aşağıda 

verilen 

Cemāleddîn idüp bu şeş cihātı rūşen-i vaḥdet  

Semā‘-ı bā-ṣafā virdi leṭāfet çār erkâna 

 

 ‘Aceb mi olsa ‘ālem cilve-gāh-ı sırr-ı Mevlānā  

Ki oldı enfüse āfāķ yek-ser Mevlevî-ḫāne299 

beyitleri ile sultan, şeyhin manevi himayesi altında tüm kâinatın bir Mevlevîhane hâline 

geldiğini belirtmiştir. II. Murat ile Cemâlî’nin bir araya gelerek Mesnevî, İlâhînâme, 

Mantıku’t-Tayr okudukları, sultanın nedimleri ve dönemin seçkinleri ile birlikte şeyhi, 

Mevlevîhanede ziyaret ettiği, meydana gelen sohbet meclisinde Mesnevî okunduğu 

Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da geçmektedir.300 Sultan’ın hakkında övgüyle bahsettiği bu 

Mevlevî şeyhi döneminde etkin hâle gelen Edirne Mevlevîhanesi, aynı zamanda tarikatın 

edebî muhitinin sınırlarının bu bölgeye de ulaşmasını sağlamıştır. Sultan’ın, şeyhi şiir 

yoluyla övmesi ve aynı zamanda Osmanlı yönetiminin ilişki kurmaya başladığı bu 

şeyhten, Mesnevî’nin tercümesini istemesi301 tarikatın edebî muhitinin yeni bir siyaset ve 

kültür alanına geçişini de sembolize etmektedir. Edirne Mevlevîhanesi’nin açılışı ile aynı 

zamanda ya da kısa bir süre sonrasında302 II. Murad’ın Mesnevî’nin Türkçe tercümesini 

talep etmesi ile birlikte, 1436 yılında Mu’înî tarafından Mesnevî-i Murâdiyye adlı tercüme 

                                                           
299 Esrar Dede, Tezkire-i Şuara-yı Mevleviyye, 76. Ayrıca bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i 

Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme- Metin)”,794. 
300 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme- Metin)”,  1046.  
301 Mu’înî’nin Mesnevî-i Murâdiyye’si -Mesnevî Tercüme ve Şerhi-, c.1,  19-50. 
302 İnşa tarihi net olmamakla birlikte 1429, 1433, 1435 ya da 1439 olduğu tahmin edilmektedir. Ancak 

Sahîh Ahmet Dede’nin verdiği bilgilerden yola çıkarak bu tarihler içerisinde 1438’in Mevlevîhaneʾnin 

açıldığı tarih olması daha muhtemel görünmektedir. Ayrıca, Celâeddin Çelebi’nin 1438 yılında Edirne 

postnişini olduğu bilindiğine göre Mevlevîhaneʾnin bu tarihte ya da kısa bir süre öncesinde inşa edilmiş 

olması mümkün görünmektedir. Bkz. Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 239. 



 
 

121 
 

yapılmıştır.303 Bu tercüme, Mevlevî edebî muhiti içerisinde yetişen bir şairin, bir Osmanlı 

siyasal elitine sunduğu ilk eserdir. Bu ilk eser, aynı zamanda Mevlevîler ile Osmanlılar 

arasındaki ilişkinin edebiyat eseri ile mekân ilişkisi düzlemindeki ilk adımı sayılabilir. 

Zira eserin yazıldığı tarih ile Edirne Mevlevîhanesi’nin açılışı arasında uzun bir zaman 

dilimi bulunmamaktadır.304 Mesnevî-i Murâdiyye,’nin, Edirne Mevlevîhanesi’nin 

inşasından önce yazıldığı düşünülebilir. Eğer eser, Mevlevîhanenin inşasından sonra 

yazılmış olsaydı kanaatimizce Mu’înî’nin bundan bahsetmesi gerekirdi. Mu’înî eserinde, 

sultanın cömertliğinden bahsetmekle birlikte, Mevlevîhane yaptırdığına dair bir söylemde 

bulunmamıştır. Bu durum da söz konusu yapının, Mesnevî-i Murâdiyye tercümesinin 

sultana sunulmasından sonra inşa edildiğini düşündürmektedir.  Şayet süreç bu şekilde 

geliştiyse, II. Murat’ın Mevlevîlerle ilk etkileşiminin, tamamen mutasavvıf şairler 

aracılığıyla olduğu düşünülebilir. Sultan’ın cömertliğinden bahseden Mu’înî’nin de etkisi 

ile II. Murat bir Mevlevîhanenin açılmasını desteklemiş olabilir.  

II. Murat döneminde yapılan çeviri faaliyetleri, sultanın işret meclislerinde 

şairlerle bir araya gelmesi ve şairleri koruması sultanın, kendi kültürel çevresini 

oluşturmaya başladığının bir göstergesidir.305 Sultan, böyle bir çaba içerisine girdiği 

dönemde, devrin aydın kesimlerince desteklenen Mevlevîleri de kendi çevresinde görmek 

istemiştir. Bunu sağlayabilmek içinse hem tarikatın edebî geleneğini oluşturan ana metin 

                                                           
303 Mu’înî ve eseri hakkında detaylı bilgi için bkz. Mu’înî’nin Mesnevî-i Murâdiyye’si -Mesnevî Tercüme 

ve Şerhi-, c.1,  19-50. 
304 Mesnevî-i Murâdiyye’nin yazılışı ile Edirne Mevlevihanesiʾnin inşası arasındaki sürenin net olarak 

ortaya koyulması pek mümkün görünmemekle birlikte, N. Çiçek Akçıl’ın Mevlevihane’nin açılış tarihi 

hakkında verdiği bilgiler, eser ile Mevlevihane’nin yapılışı arasında bir ilişki olduğunu düşündürmektedir. 

Akçıl’ın verdiği bilgilere göre, Mevlevihane, 1429, 1433, 1435, 1439 yıllarından birinde inşa edilmiş 

olabilir. Bu tarihler, Mevlevihane’nin inşasından sonra, II. Murat’ın Mesnevî’nin tercümesini sipariş etmiş 

olması, tarikatın yayılımında yalnızca tasavvufî yönünün değil aynı zamanda kültürel yönünün de ortaya 

çıkarılmaya çalışıldığını gösterir. Ayrıca bu ilişki, daha sonraları İstanbul Mevlevihaneleri için de geçerli 

bir durum olmuş, mekânın kurulumu ile birlikte edebiyat faaliyetleri de söz konusu mekânda başlamıştır. 

Edirne Mevlevîhanesi hakkında detaylı bilgi için bkz. Nesrin Çiçek Akçıl, “Edirne Tekkeleri”, (Yüksek 

Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2009), 9-19. Edirne Mevlevihanesiʾnin inşa tarihi hakkında ayrıca bkz. 

Nesrin Çiçek Akçıl, “Günümüze Ulaşamayan Bir Tekke: Edirne Muradiye Mevlevihanesi”, Sanat Tarihi 

Yıllığı, 21 (2012): 2.  
305 Latifî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratu’n-Nüzamâ, 96-97. 



 
 

122 
 

olan Mesnevî’nin tercümesini istemiş hem de bu tarikatın, kendi hâkimiyet alanında da 

var olabilmesi için bir tekke kurmuş ve bu tekkedeki dervişlerin varlığını vakıflarla 

desteklemiştir306.  

II. Murat, Mevlevîlerle iletişim kurarken aynı zamanda tarikatın edebî üretiminin 

artmasına da zemin hazırlamıştır. Mevlevîlerin, yeni girdikleri siyaset ve kültür 

alanındaki elitlerden yalnızca tarikatın yayılımı için değil, edebî eserlerin yazımı 

konusunda da desteklenmeleri, tarikat mensuplarının Osmanlı coğrafyasında, hem kendi 

iç dinamiklerini devam ettirmek hem de tarikata kaynak bulabilmek için edebî eser 

üretmelerinin devamını sağlamıştır. Mesnevî-i Murâdiyye, bu durumun Osmanlı 

coğrafyasındaki ilk örneği sayılabilir. Eser, aynı zamanda Mevlevîlerin; Farsça ve 

sembolik bir dille eserler yazarak daha çok, belli bir kültür seviyesine ulaşmış elit bir 

kitleye hitap ettiği kültürel alanının genişletilerek, tarikatın artık Türkçe eserler 

vasıtasıyla da yayılım göstereceğinin ilk adımı olarak da yorumlanmıştır.307  

Cemâlî’nin ve Mu’înî’nin Osmanlı yönetimi ile temasa geçmelerinden sonra, 

Mevlevî-Osmanlı ilişkilerinin bir süre durakladığı görülür. Bu duraklama sürecinin 

oluşumunda ise -her ne kadar tarikat, II. Murat ile iletişime geçip Osmanlı yönetimi ile 

olumlu ilişkiler geliştirmiş olsa da- Fatih’in yönetim anlayışının, Osmanlı hanedanına 

rakip olabilecek her türlü otoriteyi denetim altında tutabilmek adına, söz konusu 

otoritelerin (dinî önderlerin) güçlenmelerini engellemesi yani merkeziyetçi yönetim 

anlayışı etkili olmuştur.308  

Fatih, İstanbul’u bir kültür başkenti hâline getirmek üzere pek çok şairi sarayına 

davet edip himaye etmiş;309 fakat şairlikleri de ön plana çıkan Mevlevîlerin İstanbul’da 

                                                           
306 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme- Metin)”, 1047. 
307 Mesnevî-i Murâdiyye Tercümesi hakkındaki değerlendirmeler için bkz. Ali Fuat Bilkan, Osmanlı 

Zihniyetinin Oluşumu, (İstanbul: İletişim, 2018), 259-262. 
308 Bkz. Işın, “İstanbul’da Mevlevîlik -Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-“, 22-

23. 
309 Bkz. İpekten, Divan Edebiyatında Edebi Muhitler, s.  



 
 

123 
 

faaliyet göstermeleri için gerekli desteği vermemiş görünmektedir. Bu dönemde, sarayda 

sultanın meclislerine katılan ve ihsan alabilen tek Mevlevî şairi, Hüdayi Dede’dir. Hüdayi 

Dede, Konya’da Abâpûş Çelebi’nin mürebbası olup daha sonra İstanbul’a gelmiş ve 

burada vezir Mahmut Paşa aracılığıyla Fatih’in sohbet meclislerine katılmıştır. Hüdayi 

Dede’nin sultan ile kurduğu iletişim sonucunda kendisine Muğla’da, Seyyit Kemal’in 

medfun olduğu türbe ihsan edilmiş ve vakıflarla da desteklenmiştir.310 Bu desteğin yanı 

sıra, İstanbul’un fethinden sonra kiliseden camiye dönüştürülen Kalenderhâne 

Zaviyesi’nde “… akdolunan meclis-i semâda Mesnevî-i Ma’nevî okuyup (…) ıstılâh-ı 

Mevlevîyân’da semâzen tâbir olunan yâranla hasbe’l-âde akd-i meclis-i semâ edeler.”311 

ifadelerinden anlaşıldığına göre Mevlevîlere sınırlı bir faaliyet alanı tahsis edilmiş; 

Mevlevî dervişlerinin kentte müstakil bir tekke kurmaları için tarikata destek 

verilmemiştir.312 Mevlevî dervişlerine müstakil bir tekke tahsis edilmemişse de Fatih 

Vakfiyeleri’nde dervişlerden “… meclis-i semâda resm-i mutâtları üzere tahrik-i erbâb-ı 

aşk için eş’âr ve bunun emsali bazı ahbâr okuyup her birine birer akçeden ikisine yevmî 

iki akçe verile”313 ifadeleri, Fatih döneminde tekkede yapılan sema törenlerinden ve şiir 

meclislerinden Osmanlı yönetiminin haberdar olduğunu ve yönetimin, bunu maddi olarak 

da desteklediğini göstermektedir. Ayrıca vakfiyedeki bu ifadeler, Osmanlı ile temasa 

geçen ve Edirne’de kendilerine tekke tahsis edilen Mevlevîlerin de edebî faaliyetlerinin 

vakıflarla desteklendiğini göstermektedir. 

Fatih’in, babasının döneminde Osmanlılar ile ilişki kurabilmiş, sultana eserler 

sunarak kültürel alandaki etkinliğini de ispatlamış olan bir tarikatı merkezden bilinçli bir 

şekilde uzak tutmuş olmasında Mevlevî-Karamanoğulları yakınlığının yanı sıra 

                                                           
310 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 100. Sahih Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârîhi’l-

Mevleviyye, 242-243. 
311 Fatih Mehmet II Vakfiyeleri, (Ankara: Vakıflar Umum Müdürlüğü Neşiyatı T.Y.), 260. 
312 Bkz. Işın, “İstanbul’da Mevlevîlik -Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-“, 22-

23. 
313 Fatih Mehmet II Vakfiyeleri, 260. 



 
 

124 
 

Mevlevîliğin bir hanedanlık sistemi örnekliğinde örgütlenmesinin de büyük etkisi 

olmuştur. III. Selim ve II. Mahmut dönemlerindeki olayları aktaran bir eser olan Câbî 

Tarihi’nde Mevlevîlerin, Osmanlı’ya alternatif bir hanedan olarak Kırım Hanları ile 

birlikte anılmış olmaları da toplumdaki Mevlevî algısının, bir otorite ve hanedanlık 

şeklinde olduğunu kanıtlamaktadır.314 Ekrem Işın da tarikatın bu yapısını “Doğu 

toplumlarındaki yönetici elitin dayandığı hanedan tipi örgütlenme”315 şeklinde ifade 

etmiş ve tasavvuf tarihi içerisinde bu tarz bir örgütlenmenin en belirgin örneği olduğunu, 

vurgulamıştır.  

 Mevlevîliğin manevî bir hanedanlık sistemi şeklinde örgütlenmesi tarikatın, 

toplum içerisinde devlet yönetimine benzer, manevi bir otoriteye sahip olmasını sağladığı 

ve bu karizmanın da sanatçıların Mevlevîliğe duyduğu ilgiyi arttırdığı söylenebilir. 

Mevlevî tekkelerinin hem yöneticileri hem de manevi hâmîleri olan dinî önderlerinin, 

edebiyat ile ilgilenmelerinin ise -şiirle ilgilenen sultanlar örnekliğinde olduğu gibi- 

çevrelerinde belli kriterler çerçevesinde edebiyat eserlerinin üretimine katkı sağlamıştır. 

Klasik Edebiyat döneminde, siyasi otoriteyi temsil amaçlı316 üretilen edebî eserlerin 

yazılmasına benzer bir refleksle, mutasavvıf şairlerin de edebiyat üretiminde bulundukları 

görülür.  Mevlevîliğin manevi hanedanlık sistemi içerisinde mutasavvıf şairler tarafından, 

siyasi olmayan ancak siyasiler kadar nüfuz sahibi olabilen bu hanedanlığı temsil 

edebilmek için edebî eserler kaleme alınmıştır. Menakıbnâme yazma geleneğinin Ulu 

Ârif Çelebi’nin teşvikiyle Eflâkî tarafından başlatılması, Mevlevîlik sembollerini içeren 

şiirlerin kaleme alınması ve bu şiirlerde tarikat ile tarikat ulularının hanedanlık sembolleri 

                                                           
314 Câbî, Târîh-i Sultân Selîm-i Sâlis ve Mahmûd-ı Sânî, haz. Mehmet Ali Beyhan (Ankara: TTK Yay., 

2003), c.1, 305. 
315 Işın “İstanbul’da Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-“, 20; 

Gölpınarlı da Mevleviliğin, Ulu Ârif Çelebi’nin postnişin olması ile birlikte manevi bir hanedanlık hâline 

geldiğini belirtir. Bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 98-99.  
316 Ulusoy’un Henning’den aktardığına göre bu temsil şeklinin oluşumunda himaye edicilerin etkisi vardır 

ve bu etkileme 3 şekilde olur. Ismarlama, ayırt etme ve cezbetme. Bkz. Ulusoy, Sanatın Sosyal Sınırları, 

(Ankara: Ütopya Yay., 2005), 55. 



 
 

125 
 

ile ön plana çıkarılmış olması317 Mevlevîliğin manevi hanedanlık sistemine hizmet 

edebilmek amacıyla yapılmış faaliyetler olarak görülebilir.  

Mevlevîliğin sahip olduğu manevi nüfuz, Fatih döneminde Osmanlı başkentinde 

tarikatın güçlenmesine engel olmuşsa da Fatih’ten sonraki dönemlerde bu yapı, sultanlar 

tarafından desteklenmiştir.318 Fatih sonrası dönemde tarikatı İstanbul’a ulaştıran ve 

burada kök salmasını sağlayan kişi Divane Mehmet Çelebi’dir.  

Ulu Ârif Çelebi’nin seyahatlerinden sonra, Mevlevîliği Anadolu ve Anadolu 

dışında yaymaya çalışan Divane Mehmet Çelebi, Konya Çelebilerinden olmamakla 

birlikte Gölpınarlı’ya göre Konya Çelebilerinden daha fazla nüfuza sahip kişilerden 

biridir.319 Afyon Mevlevîhanesi’nde yetişen Divane Mehmet Çelebi, tarikatı Mısır, 

Halep, Cezayir, Midilli, İstanbul, Lazkiye320, Burdur, Sandıklı, Eğirdir’e taşıyarak 

buralarda Mevlevîhanelerin açılmasına vesile olan kişidir.321 Divane Mehmet Çelebi, 

Sultan Veled ve Ulu Ârif Çelebi’ye oranla halifeleri arasında şair kişilikleri de öne çıkan 

dervişleri en fazla olan Mevlevî şeyhidir. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’deki kayıtlara 

göre Fânî Dede, Fedâyî, Fenâyî, Sâdıkî, Sâdık Dede, Melâmî, Vâsık, Mahremî, Fakrî 

Dede, Sinoplu Safâyî, Nigâhî gibi şairler, farklı Mevlevîhanelerde bulunmuş ancak 

Divane Mehmet Çelebi’ye intisap etmiş mutasavvıf şairlerdir.322 Bu isimlerden, Sinoplu 

Safâyî ve Nigâhî, Divane Mehmet Çelebi’ye İstanbul’da intisap etmişlerdir. Divane 

                                                           
317 Ekrem Işın, Ulu Arif Çelebi’nin seyahatlerini ve tüm faaliyetlerini, hanedanlık tipi örgütlenmenin 

yansımaları olarak değerlendirmiş ve bu faaliyetlerin yalnızca siyasi değil kültürel alanda ilerleyen bir 

yapıya sahip olduğunu belirtmiştir. Bkz. Ekrem Işın, “Modernleşme Çağında Mevlevîlik: Siyaset, İdeoloji 

ve Örgütlenme”, X. Millî Mevlâna Kongresi içinde, haz. Haşim Karpuz vd. (Konya: Selçuk Üniversitesi 

Basımevi, 2002), 229. 
318 Safi Arpaguş, “Galata Mevlevîhânesi Örneğinde İstanbul Mevlevîliğinin Kültürel Hayata Etkisi”, 

Tasavvuf İlimî ve Akademik Araştırma Dergisi, 33/1 (2014), 17-37. 
319 Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 105. 
320 Burada adı geçen Lazkiye, bugün Suriye sınırları içerisinde kalan sahil kentini ifade etmemektedir. 

Günümüzde Denizli ve çevresini kapsayan bölgenin eski adı olan Lazkiye kastedilmiştir. Lazkiye kullanımı 

için bkz. Ahmet Rıfat, Lügât-i Tarihiyye ve Coğrafiyye, (Ankara: Keygar Neşriyat, 2004), c.5-6-7, 129. 
321 Divane Mehmet Çelebi’nin faaliyetleri hakkında geniş bilgi için bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra 

Mevlevîlik, 120-122. 
322 Bkz, Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 174, 179, 180, 241, 245, 247, 272, 273, 291, 299. 



 
 

126 
 

Mehmet Çelebi, tarikatın İstanbul’da da temsil edilmesini sağlarken aynı zamanda, 

tarikatın kentte etkin bir edebî muhit oluşturmasının da zeminini hazırlayan ilk isimdir.  

İstanbul’da Fatih’in meclislerinde bulunan ilk Mevlevî şair olduğunu 

düşündüğümüz Hüdayi Dede’den sonra şehre gelen Divane Mehmet Çelebi, tarikatın 

kentte hem irfan muhitinin hem de edebî muhitinin şekillenmesini sağlayan ilk dinî 

önderdir. Hüdayi Dede’nin şeyhi Abâpûş Çelebi’nin oğlu olan Divane Mehmet Çelebi, 

tarikatın Osmanlı coğrafyasında meşru bir zemine oturmasını sağlamak üzere II. Bayezid 

döneminde İstanbul’a gelmiştir.323 Hüdayi Dede ile Divane Mehmet Çelebi’nin, Abâpûş 

Çelebi’den eğitim alan ve aynı zamanda İstanbul’da sultanlarla temasa geçen ilk 

Mevlevîlerden olması, Abâpûş Çelebi’nin tarikatı İstanbul’a taşıma amacında olan bir 

dinî önder olduğunu da düşündürmektedir. Abapûş Çelebi, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye’de kayıtlı Farsça kıtaları ve Türkçe bir beyti olmakla birlikte324 şairliği ile ön 

plana çıkan bir isim değildir. Buna rağmen şeyhin İstanbul’a gelen dervişlerinin aynı 

zamanda şair kimliği de taşımaları, tarikatın İstanbul’da kurduğu ilk Mevlevîhane olan 

Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak şekillenmesini de beraberinde 

getirmiştir. Zira Divane Mehmet Çelebi’den sonra Galata şeyhliği yapan Sinoplu Safayi 

de şair kimliği ile ön plana çıkmış bir isimdir.325 

Galata Mevlevîhanesi’nin kuruluşuna kadar olan süreçte Mevlevîliğin, Konya 

başta olmak üzere, Afyon ve Kütahya’da dönemin siyasilerinin destekleri ile kurdukları 

tekkelerinde, edebî yapılanmalarının temelini attıkları görülür. Tarikatın İstanbul’da da 

                                                           
323 Bkz. Öngören, Osmanlılarda Tasavvuf, 214-217. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 108’de Divane 

Mehmet Çelebi’nin İstanbul’a gelişi Kanuni dönemi olarak gösterilse de yazarın bu bilgiyi Sefine-i Nefîse-

i Mevleviyân’dan aynen kopyalaması dolayısıyla yanlışa düştüğü anlaşılmaktadır. Gölpınarlı, bu hatayı, 

Mevlana’dan Sonra Mevlevilik’te eleştirmiştir. Bkz. Gölpınarlı, Mevlana’dan Sonra Mevlevilik, 113-115. 

Ayrıca Çelebi’nin İstanbul’a gelişinde, tarikatı yayma amacıyla yapılan gönüllü bir seyahatin yanı sıra 

yöneticiler tarafından şehre davet edildiği şeklinde bir kayıt da bulunmaktadır. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî 

Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 454-455. 
324 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 194-195. 
325 İstanbul’daki Mevlevîhaneler’de şekillenen edebî muhit hakkında tezimizin ilerleyen kısımlarında bilgi 

verildiği için burada sadece Divane Mehmet Çelebi ve Sinoplu Safayi’nin adı zikredilmiştir.  



 
 

127 
 

tekke kurmasına kadar olan süreçte, Mevlevîlik şeyhlerin ve dervişlerin seyahatleri 

sayesinde çok geniş bir coğrafyaya yayılmış olsa da Mevlevî şairlerin daha çok Konya, 

Afyon ve Kütahya muhitinde yetişmesi, bu dönemde her Mevlevî tekkesinin bir edebiyat 

mahfili olmadığını da göstermektedir. Bu durum, bir Mevlevî tekkesinin hangi şartlar 

altında bir mahfil ve zamanla bölgesindeki Mevlevî edebî muhitini temsil edebilen bir 

yapı hâline gelebildiği sorusunun cevaplanmasını gerektirmektedir. Bu soruya, 

Mevleviliğin yayılma sürecinde, Karamanoğlu beylerinden destek gören bir tekke olan 

Karaman Mevlevîhanesi örnekliğinde cevap verilebilir.  

 Karaman Mevlevîhanesi, Karamanoğullarının desteklerini alan bir tekke iken 14. 

ve 15. asırlarda burada yalnızca Âdil Çelebi’nin şair olarak var olduğu bilinmektedir. 

Ayrıca sonraki dönemlerde de tekkenin etkin bir edebiyat mahfili olmadığı Karamanlı 

olduğu halde Konya muhitinde yetişen şairlerin varlığından da anlaşılmaktadır. Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye’de yer alan bilgilere göre Dâlî Kartal Dede (ö.1010/1601), Cünûnî 

Ahmet Dede (ö.1030/1620) ve Kerim Dede (ö.1080/1669-70)’nin, Karamanlı olmalarına 

rağmen326 Konya’da Bostân-ı Evvel (ö.1040/1630)’in mürşitliğinde yetişmeleri, başta 

devrin siyasilerinden aldığı destek ile kurulan ve vakıflarla da zenginleştiği bilinen327 bu 

tekkenin edebî bir mahfil hâline gelemediğini göstermektedir. Karaman 

Mevlevîhanesi’nin Mevlânâ’nın annesinin kabrini barındırması yönüyle de Mevlevî 

geleneğinde önemli bir yeri vardır ve bu sebeple Mevlevî dervişlerinin Hacdan dönerken 

uğradıkları bir merkezdir.328 Bu önemine rağmen tekkenin edebî hayatta etkin bir yerinin 

olmaması dikkat çekicidir. 

 Karaman Mevlevîhanesi örneğinden yola çıkarak, Mevlevî edebî muhitinin daha 

çok asitane olarak hizmet veren ve kent merkezlerinde şekillenen tekkelerde yoğunlaştığı 

                                                           
326 Şairler hakkında bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 77, 112-113, 258. 
327 Bkz. Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 142-143. 
328 Bkz. Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.1, 111. 



 
 

128 
 

sonucuna ulaşılır. Zira tarikatın ilk yayıldığı merkezlerden Konya, Afyon ve 

Kütahya’daki tekkeler asitane iken Karaman tekkesi zaviye özelliği taşımaktadır. 

Mevlevîliğin Osmanlı topraklarında faaliyet göstermeden önceki döneminde görülen bu 

durum, bir Mevlevî tekkesinin edebî bir mahfil ve zamanla da bir muhit olabilecek 

seviyeye gelebilmesi için yalnızca elitlerin desteklerinin ya da Mevlevî gelenek içerisinde 

yetişen şair şeyhlerin varlığının yeterli olmadığını göstermektedir. Karaman 

Mevlevîhanesi hem bir zâviye olması hem de siyasal elitlerin yer aldığı bir kültür 

merkezinde olmaması dolayısıyla zamanla bir edebiyat mahfili olma özelliği 

kazanamamıştır. 

Bir Mevlevî tekkesinin edebî bir mahfil hâline gelmesi için tekkeye, siyasal 

elitlerin sağladığı maddi imkânların varlığı tek başına yeterli değildir. Aynı zamanda bu 

elitlerin etraflarında bir kültür çevresi oluşturmuş olmaları ve sanat üretiminin 

desteklendiği kent merkezlerinde şekillenen bir kültür ortamının varlığı da 

gerekmektedir. Mevlevîliğin Konya dışında yayılma gösterdiği dönemde, özellikle 

Kütahya’nın Germiyan Beylerinin çabaları ile bir kültür ve sanat merkezi olduğu 

bilinmektedir.329 Mevlevîliğin ilk yıllarından itibaren edebî yapılanmasında gösterdiği bu 

kent ve kültür çevreleri odaklı gelişimi, tarikatın edebî yapılanmasının ilerleyen 

zamanlarda da benzer şekilde gelişim göstermesine zemin hazırlamıştır. Özellikle 17. 

asırdan sonra tarikatın köylerden şehirlere doğru çekilmesi330 ile birlikte Mevlevî 

tekkeleri, entelektüel kişilerin kültür alanlarında faaliyet gösteren ve Klasik Edebiyatın 

nazım şekilleri ile eserler veren şairlerin yetiştiği mahfiller olmuşlardır. Mevlevî 

tekkelerinin birer edebî mahfil oluşlarında doğrudan etkili olan bu çevre, tekkelerde 

                                                           
329 Bkz. Ersen Ersoy, “XVI. Yüzyıl Kaynaklarına Göre Kütahyalı Şairler ve Kütahya’da Edebî Muhit”,  

(Yüksek Lisans Tezi, Dumlupınar Üniversitesi, 2001). 
330 Bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 229-231. Gölpınarlı özellikle 17.asırdan sonra 

Mevlevîliğin bir devlet kurumu hâline geldiğini, köylerden ve kasabalardan çekilerek kentli sistem 

içerisinde kendi içine gömüldüğünü belirtmiştir.  



 
 

129 
 

üretilen edebî eserlerin aynı zamanda belli bir üslupta ve daha çok Klasik Edebiyatın 

nazım şekilleri ve türleri ile yazılmalarını da beraberinde getirmiştir.  

Buraya kadar yapılan değerlendirmelerden ve verilen örneklerden Mevlânâ’nın, 

şiiri bir irşat ve topluma etkili bir şekilde hitap etme aracı olarak kullandığı; ancak Sultan 

Veled’den sonra tarikat içerisinde, edebî ürünlerin farklı fonksiyonlarından da 

yararlanıldığı anlaşılmaktadır. Sultan Veled’in dönemin siyasal elitlerine hitap edebilmek 

ve tarikata kaynak bulabilmek amacıyla eserler kaleme almış olması, tarikata mensup 

mutasavvıfların da edebî üretim amaçlarının çeşitlenmesini sağlamıştır. Sultan Veled’den 

sonra gelen Mevlevî şairler hem kendilerini edebî eserler ile ifade etme hem de eserlerini, 

-bazı zamanlarda- elitlere hitap edebilmek amacıyla kaleme almışlardır.  Sultan Veled’in 

edebî eserleri kullanma amacı, eserlerin üretim şekillerine de etki etmiştir. Tarikat 

bünyesinde üretilen eserlerin formları ve türlerinin Klasik Edebiyat dairesi içerisinde 

şekillenmesi, Mevlevî tekkelerinin bölgedeki edebî birer muhit hâline gelebilmeleri için 

yüksek kültür çevrelerine ihtiyaç duymalarını beraberinde getirmiştir. Tarikatın 

İstanbul’da bir tekke kurmasına kadar olan süreçte, Erzurum, Bayburt, Kırşehir, 

Karaman, Merend gibi kentlere de ulaşmış olan Mevlevîlerin buralarda bir edebî muhit 

oluşturamayışlarında, Mevlevîlik bünyesinde şekillenen edebiyatın kent kültürü ve 

siyasal elitlerle olan bağlantısı etkili olmuştur.  

Mevlevîliğin Sultan Veled’den itibaren bir hanedanlık örgütlenmesi şeklinde 

kurumsallaşması tarikatın edebî muhit oluşturmasında etkili olan bir faktördür. Bu durum 

her ne kadar tarikatın ve tarikat çevresinde oluşacak edebî muhitin İstanbul’da faaliyete 

geçme sürecini geciktirse de tarikat bünyesinde yetişen şairlerin, eserleri ile tarikata 

hizmet etme; dinî ifadeyi yansıtabilme ve aynı zamanda söz konusu manevi hanedanlık 

sistemini eserleri ile temsil edebilmelerini sağlamıştır. Mevlevî şairler, edebî eserleri ile 

bu hanedanlık sistemini sembolize eder hâle gelirken aynı zamanda kendi edebî 



 
 

130 
 

geleneklerini aktarabildikleri bir Mevlevî muhitinin de ilk temellerini atmışlardır.331 

Özellikle, Ulu Ârif Çelebi’nin Eflâkî’yi bir Mevlevî menâkıbı yazmaya teşvik etmesi, 

Mevlânâ methiyelerinin ve naʾtlarının yazılması, Sultan Veled ve Ulu Ârif Çelebi’nin 

gazellerinde Mevlânâ’ya yazılan nazirelerin bulunması ve Mu’înî’nin Mesnevî’yi 

tercüme ederek II. Murat’a sunması bir Mevlevî edebî geleneğinin oluşmasını sağlamıştır. 

Bu gelenek zamanla, kent merkezlerinde kurulan ve siyasal elitlere yakın olabilen 

Mevlevî tekkelerinin birer edebî mahfil ve zamanla da bölgedeki Mevlevî muhitini temsil 

edebilen mekânlar olmalarına zemin hazırlamıştır.  

Galata Mevlevîhanesi kurulana kadar tarikatın edebî yapılanması, Mevlevî 

şairlerin edebî eser üretirken eserlerin farklı kullanım amaçlarından yararlanmaları ve 

tarikatın siyasal elitlerle olan ilişkisi üzerinde şekillenmiştir. Bu iki temel unsur arasında 

bir Mevlevî edebî muhitinin şekillenmesinde öncelikle, tarikatın kurucuları olan Mevlânâ 

ve Sultan Veled’in, edebî eserleri farklı amaçlarla kullanarak kendilerini ifade etmeleri 

tarikat tekkelerinin edebî bir muhit oluşturmasındaki ilk koşuldur. Siyasal elitler ile 

etkileşim hâlinde olan bir çevrede tarikatın edebî geleneğinin şekillenmesi ise bu ilk 

koşulun bir sonucu olmakla birlikte, Mevlevî edebî muhitini temsil edebilen tekkelerin 

oluşması için temel şartlardandır.  

1.5.5. 15.-18. Asırlarda İstanbul İçerisinde Bir Edebî Muhit Oluşturan İstanbul 

Mevlevîhanelerinin Dinamikleri 

İstanbul’da, 1491-1925  tarihleri arasında aktif olan Galata (k.1491), Yenikapı 

(k.1597), Beşiktaş/Bahariye (k.1622-23), Kasımpaşa (k.1623) ve Üsküdar (k.1790) 

Mevlevîhaneleri, bu süreçte İstanbul’daki edebî çevreler içerisinde, Mevlevî tarikatının 

                                                           
331 Tarikatın kendi edebî geleneğini, bünyesinde oluşturduğu tekke mahfillerinde sürdürmüş olmasını, 

Mevlevî şairlerin; Mevlevîleriz, külâh-ı Mevlevî ya da sema redifli manzumeleri üzerinden takip etmek, 

gelenek içerisindeki küçük bir aktarım ögesini temsi etmekle birlikte, aynı gelenek ve benzer mahfil 

yapılanmaları içerisinde edebî üretimde bulunan şairler arasındaki edebî etkileşimi ve aktarımı göstermesi 

bakımından dikkat çekicidir.  



 
 

131 
 

edebî muhitini temsil eden mekânlar olmuşlardır.332 İstanbul’da hem siyasal elitler ile 

bağlantılı hem de tarikatın kendi edebî yapılanması içerisinde etkin olan bu tekkeler 

bünyesinde 1491-1911 yılları arasında, tespitlerimize göre 190 şair ya doğrudan bu 

mekânlarda yetişmiş ya da söz konusu tekkelerde yapılan sohbet meclislerine, sema 

ayinlerine ya da dergâhta yapılan toplantılara katılmıştır. İstanbul’daki Mevlevî 

tekkelerinin her biri, İstanbul içerisindeki Mevlevî edebî muhitini sembolize eden alt 

mekânları oluşturmuşlardır. Bu beş Mevlevîhane arasında, Üsküdar Mevlevîhanesi hariç 

diğer dört tekke, asitane olarak hizmet vermiş ve kentteki bu yoğunluk, İstanbul 

tekkelerinin bütün bir Mevlevî irfan muhiti dâhilinde şekillenen Mevlevî edebî muhiti 

içerisinde yetiştirdikleri şair sayısı bakımından öne çıkmalarını sağlamıştır. Üsküdar 

Mevlevîhanesi ise hem kentteki Mevlevîlik tarihi içerisinde geç bir dönemde açılmış 

olması hem de Anadolu ve Batı arasında seyahat eden dervişlerin konaklamaları için 

kurulan bir zâviye333 olması sebebiyle bünyesinde diğerlerine oranla çok az şair 

barındırmıştır.  

İstanbul Mevlevîhanelerinde yetişen ya da tarikatın başka tekkelerinden gelerek 

bu mekânlarda etkileşimde bulunan veya Mevlevî muhibbi olup söz konusu mekânlara 

devam ettiğini tespit ettiğimiz şairlerin tekkelere göre dağılımı şu şekildedir: 1491-1900 

yılları arasında, Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden 81 şair; 1597-1908 yıllarında  

Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam eden 58 şair; 1622-1911 aralığında Beşiktaş/Bahariye 

Mevlevîhanesi’ne devam eden 37 şair; 1623-1907 yıllarında Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi’ne devam eden 15 şair ve 1790-1902 yıllarında Üsküdar 

Mevlevîhanesi’ne devam eden 3 şair bulunmaktadır. Mevlevîhanelere devam eden bu 

şairlerin tamamının, Mevlevî dervişi ya da dedesi olduğunu söylemek mümkün 

                                                           
332 Sezai Küçük, bu beş Mevlevihane dışında, uzun ömürlü olmayan ancak kaynaklarda adı geçen üç 

Mevlevihane’den daha bahsetmektedir. Bkz. Sezai Küçük, İstanbul Mevlevihaneleri, (İstanbul: İstanbul 

Büyük Şehir Belediyesi Yay., 2007), c.1, 35- 37. Ancak buralarda Mevlevilerin edebî faaliyetleri hakkında 

bir kayda rastlanmaması dolayısıyla söz konusu tekkeler, tezimizde zikredilmemişlerdir.  
333 Küçük, İstanbul Mevlevihaneleri c.2, 56. 



 
 

132 
 

görünmemektedir. Dağılımları yüzyıllara göre değişmekle birlikte İstanbul Mevlevî 

mahfillerine devam eden şairlerin bir kısmı da tarikata muhiblik düzeyinde bağlı 

kişilerdir. İstanbul Mevlevîhaneleri bünyesinde şekillenen edebî mahfillerden 

bahsetmeden önce, bu mahfillere devam ettiğini tespit ettiğimiz şairlerin tarikat ile olan 

bağlarının neden yüzyıllara göre farklılık gösterdiğini belirtmek; siyaset-din-edebiyat 

üçlüsü odağında şekillenen Mevlevî mahfillerinin katılımcılarının, tarikat ile olan 

bağlarının bu üçlü arasındaki etkileşime bağlı olarak değişimini göstermesi bakımından 

önem arzetmektedir.334 

İstanbul’da kurulan ilk Mevlevîhane olan Galata dergâhının kuruluş yılları, 

Osmanlı’nın Doğu’da Şiî propagandasını devlet-tarikat birlikteliği üzerinden sürdüren ve 

bu sürecin yönetiminde aynı zamanda edebî eserlerden de faydalanan Safevîlerle 

mücadele ettiği bir döneme denk gelmesi335 bir rastlantıdan ziyade Osmanlı’nın bilinçli 

bir hamlesi gibi de okunabilir. Işık, Osmanlı’nın hem devlet hem de mezhep açısından zıt 

düştüğü Safevîlerle olan mücadelesini, yalnızca cezai yaptırım uygulama ya da kendi 

safına çekmekle değil aynı zamanda Sünnîleştirme politikaları ile de sürdürdüğünü 

belirtir.336 Safevîlerin Osmalı ile çatıştığı dönemde, Şiîlik Anadolu’da halk arasında “… 

askerî ve siyasi mücadele gösterilemediği durumlarda bile daîler ve dinî metinler 

üzerinden gizli gizli propaganda faaliyetleri”337 ile yayılmaya devam etmiştir. Bu süreçte 

Anadolu’da özellikle kendisini Hz. Ali’ye dayandıran bir tarikat olan Mevlevîliğin338 

                                                           
334 Burada, Osmanlı’nın yükselme döneminde Safevîler ile olan Şiî-Sünnî gerilimi odaklı siyaset ve bütün 

bir Osmanlı ıslahatları ve Osmanlı toplumu içerisinde bu ıslahatların yansımasından ziyade, tekkeler ve 

tarikatlar ile ilgili yapılan reformların Mevlevî tekkelerine devam eden şairlerin profillerine olan etkisi 

üzerinde durulmuştur. 
335 Bu dönemdeki mezhep odaklı mücadele ve yazılan eserler ile ilgili geniş bilgi için bkz. Mehmet Kalaycı, 

Osmanlı Sünnîliği, (Ankara: Otorite Yay., 2015), 147-195. Ayrıca bkz. Fatih M. Şeker, Osmanlı İslâm 

Tasavvuru, (İstanbul: Dergâh Yay., 2015), 261-271. 
336 Işık, Şeyhler ve Şahlar, 83. 
337 Kalaycı, Osmanlı Sünnîliği, 157. 
338 Mevlevî silsilesi hakkında geniş bilgi için bkz. Seyyid Fâzıl Mehmed Paşa, haz. Tahir Hafızalioğlu, 

Mevleviyye Silsilesi, (İstanbul: İnsan Yay., 2010). 



 
 

133 
 

başkentte desteklenmesi, Osmanlı’nın Sünnîleştirme politikası ile ilişkili olmalıdır.339 

Hem  Hz. Ali’ye dayanan hem de Osmanlı coğrafyasına girmeden önce kendi yayılımını 

edebî eserler üzerinden sürüdüren Mevlevîlik, kanaatimizce sahip olduğu bu iki özelliği 

sayesinde Osmanlı yönetiminin dikkatini çekmiştir.340 Sünnî gelenek içerisinde, Osmanlı 

coğrafyasına gelmeden önce edebî üretimde bulunan ve bunu siyasal elitlere yakın bir 

çevrede sürdüren Mevlevîler, yalnızca kendilerini dayandırdıkları silsile ile değil; aynı 

zamanda edebî üretimleri ile de Osmanlı siyasal elitlerinin ilgi alanına dâhil olmuşlardır. 

Galata Mevlevîhanesi’nin kuruluş yıllarında ve aynı zamanda bir edebiyat mahfili olarak 

öne çıktığı bu dönemde, dergâha devam eden şairler, muhipten ziyade derviş olan 

kimselerdir. Esrar Dede’nin, Galata Mevlevîhanesi’nin kurulduğu yıllarda dergâha 

devam eden isimler arasında zikrettiği Nigâhî, Prizrenli Şem’î, Derviş Pervâne ve Derviş 

Şânî hakkında verdiği bilgiler bu isimlerin tarikata bağlılıklarının genellikle dervişlik 

düzeyinde olduğunu gösterir.341 Mevlevîliğin başkette kurumsallaşmasında ve 

dolayısıyla Mevlevî edebî muhitinin İstanbul’da şekillenmesinde baş rol oynayan Divane 

Mehmet Çelebi, her ne kadar Şiî olarak gösterilmişse342 de tarikatın Osmanlı 

başkentindeki ilk tekkesini açan isimdir. Divane Mehmet Çelebi’den sonra İstanbul 

Mevlevî muhitinde kısmî bir ilerleme Galata Mevlevîhanesi özelinde devam etmiş; ancak 

bu durumun uzun yıllar devam etmediği görülmüştür. İstanbul’da Mevlevîliğin 

yayılmasındaki kesinti, tarikata ait dergâhın da edebî bir mahfil olma sürecini sekteye 

uğratmıştır. Mahfilleşme sürecindeki kesinti ise İstanbul Mevlevî muhitinde bu dönemde 

                                                           
339 Osmanlı’nın Şiîlik karşısında aldığı tedbirler ve faaliyetleri hakkında bilgi için bkz. Ali Fuat Bilkan, 

Osmanlı İmparatorluk İdeolojisi, (İstanbul: İletişim, 2021), 291-298. 
340 II. Murat’ın tarikat ile ilgilenmesi ve Edirne’de bir Mevlevîhane açtırması ve Mesnevî’nin tercümesini 

istemesi, sultanın kültürel alanda etkin bir patron olma özelliği ile alakalı olduğu gibi, bu dönemde başlayan 

Şiî çatışmaları ile de ilişkili görünmektedir. Zira II. Murat döneminden itibaren Osmanlı’nın Şeyh Cüneyd 

ve oğlu Şeyh Haydar’ı takip ettiği bilinmektedir. Bkz. Kalaycı, Osmanlı Sünnîliği, 158. 
341 Bu isimler ile ilgili değerlendirmelere, tezimizin ikinci bölümünü oluşturan “İstanbul’da Kurulan İlk 

Mevlevî Mahfili: Galata Mevlevîhanesi” başlığı içerisinde yapıldığı için, bu kısımda konuya ayrıntılı bir 

şekilde yer verilmemiştir.  
342 Gölpınarlı, Divane Mehmet Çelebi’yi Kalenderîliğe yakın uygulamaları olan, hurufî söylemlere 

şiirlerinde yer veren bir isim olarak tavsif etmiştir. Bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 116-

120. 



 
 

134 
 

Kalendermeşrep isimlerin popüler olması ile ilgili görünmektedir. Hem tarikatı İstanbul’a 

taşıyan Dîvâne Mehmet Çelebi’nin heteredoks isimlerle birlikte anılması343 hem de 

Mevlevîlik ile ilgi kuran Yusuf Sîneçâk’ın İstanbul’da 956/1546-47 yılındaki vefatının 

üzerinden bir yıl geçtikten sonra dervişlerinin düzenledikleri tören,344 16. asrın 

ortalarında,  İstanbul’da temsil edilen Mevlevîliğin, Konya Çelebilerinin temsil 

ettiklerinden farklı bir neşve üzerinden sürdürüldüğünü gösterir. Söz konusu dönem ise 

Osmanlı’nın, Doğu’da Safevîlerle hem askerî hem de sivil alanda mücadele ettiği bir 

döneme denk gelir. Mevlevîliğin İstanbul’da kurumsallaşmaya başladığı bu dönemde 

heteredoks isimlerin kentte Mevlevîliği temsil etmeleri, Mevlevîlerin İstanbul’daki edebî 

yapılanmalarında bir kırılmaya neden olmuşsa da bu güvensizliğin uzun bir sürece 

yayıldığı söylenemez. Alberto Fabio Ambrosio; Mevlevîlerin, Selçuklu içerisindeki 

iktidar yanlısı tutumlarının Osmanlı içerisinde de devam ettiğini belirtir. Mevlevîleri 

“mevcut iktidarın sadık sureti olan” Sünnî dervişler olarak niteler ve bu sadakat üzerinden 

“dengeli bir yol”da ilerleyen bu tarikat mensuplarının Osmanlı hanedanı tarafından 

desteklenmesini, Şiî istilasına karşı alınan önlemler içerisinde görür.345 Ambrosio’nun bu 

tespitine göre; İstanbul’da kurumsallaşmaya başlayan tarikatın, Osmanlı-Şiî 

mücadelesinin arttığı dönemde yapılanması bir müddet durağanlaşmışsa da özellikle 

İsmail Ankaravî (ö. 1041/1631) ile birlikte kentte yeniden Mevlevîlik -dolayısıyla 

Mevlevî edebî muhiti- canlanmıştır. Ankaravî ile birlikte gelişen bu süreçte, kentte 

yeniden Mevlevî edebî muhiti şekillenirken bu muhiti oluşturan Mevlevî mahfillerinde 

bulunan şairlerin genelinin derviş olduğu görülür. Şair dervişlerin varlığının ise 18. asrın 

                                                           
343 Esrar Dede, Dîvâne Mehmet Çelebi’yi, Yusuf Sîneçâk’ın dervişlerinden Şûrî-i Meczub, Tâbî, Nigâhî 

gibi isimlerle birlikte anar. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 56-57, 161, 147, 247, 291-

292.  
344 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu’arâ, 292. 
345 Alberto Fabio Ambrosio, Bir Mevlevinin Hayatı: 17. Yüzyılda Sufilik Öğretisi ve Ayinleri, çev. Ayşe 

Meral, (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2012), 59. 



 
 

135 
 

sonlarına kadar İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde muhiplik bağı ile dergâha gelen 

isimlerden daha fazla olduğu söylenebilir. 

İstanbul Mevlevîhanelerinde şekillenen edebiyat mahfillerine devam eden 

şairlerin Mevlevîlik ile farklılık arzeden bağlarının, özellikle 19. asırda Osmanlı’da 

meydana gelen ıslahat hareketleri ile birlikte değişen toplum yapısı içerisinde yeniden 

şekillendiği söylenebilir. Bu dönemde, İstanbul Mevlevîhanelerinde şekillenen edebî 

mahfillere devam eden şairlerin büyük bir kısmının Mevlevî muhibbi olduğu görülür. II. 

Bayezid’in hükümdarlık yıllarından, III. Selim’in padişahlığına kadar geçen geniş bir 

zaman aralığında (1481-1807 yılları arasını kapsayan yaklaşık 325 yıllık bir süreç) 

Mevlevî mahfillerine devam eden şairlerin genellikle Mevlevî dervişi oldukları 

görülürken bu durum III. Selim sonrasında değişmiştir. Özellikle II. Mahmut dönemi ve 

sonrasında yapılan ıslahatlar ile birlikte Mevlevîliğin toplum ve yöneticiler nezdinde 

artan meşruiyeti, İstanbul Mevlevî mahfillerine devam eden isimlerin tarikata 

bağlılıklarının genellikle muhiplik düzeyinde kalmasına zemin hazırlamıştır. Yalnızca 

Galata Mevlevîhanesi’nde, farklı şeyhler ve yüzyıllarda oluşan mahfil özelinde verilecek 

bir örnek bu durumun daha net anlaşılmasını sağlayacaktır.  

Galata Mevlevîhanesi’nde, çevresinde şair dervişleri olan ve onları yetiştiren 17. 

asır Mevlevî şeyhlerinden Arzî Mehmet Dede zamanında (1652-1664) dergâha devam 

eden on iki şairin onu, derviş ve dede olarak tanınırken, 19. asırda elli beş yıl (1816-1871) 

şeyhlik yapan Kudretullah Dede döneminde (1816-1871) dergâha devam ettiğini tespit 

ettiğimiz dokuz isimden üçünün mutasavvıf yönünün olması yukarıda bahsedilen 

değişimi gösterir bir örnektir.  

19. asra girildiğinde Mevlevîhaneler, Osmanlı yönetiminin ıslahatlarının halk 

nezdindeki meşru zeminini sağladıkları mekânlardır ve artık politika ile de doğrudan 



 
 

136 
 

ilişkili346 olan bu mekânlara devam eden edebiyatçılar, Mevlevîhaneleri İstanbul’da yer 

alan diğer mahfiller347 arasında bir alternatif mekân olarak görmüşlerdir. Ancak şairlerin 

İstanbul Mevlevîhanelerine devam etmesinde yalnızca bir alternatif mekân arayışı değil, 

tarikata bir şekilde bağlı olmaları da göz ardı edilmemesi gereken bir husustur. 

Mevlevîhanelere devam eden şairlerin genelinin, bu dönemde daha çok -Osmanlı siyasal 

elitleri arasından çıkan- muhiplerden oluşmasını iki farklı odak etrafında düşünmek 

mümkündür. Bunların ilki, ıslahat hareketleri ile birlikte İstanbul Mevlevîhanelerinin 

maddî kaynaklarının ve toplum nezdindeki görünümünün farklılaşmasıdır. İkincisi ise 

Klasik Edebiyatta, medeniyet değişimi [ile birlikte] insan348 algısının farklılaşmasına 

bağlı olarak şairlerin ve ürettikleri eserlerinin uğradığı değişimdir.  

Islahat hareketleri içerisinde tarikatlara yönelik alınan kararlar arasında, Mevlevî 

mahfillerine katılan şairlerin tarikat bağlarının değişimiyle alakalı olduğunu 

düşündüğümüz uygulamalar şunlardır: 

- 1811-12 yılında çıkarılan bir ferman ile tekke vakıflarının Evkâf-ı Hümâyun’un 

denetimine girmesi349 ve bu sebeple dergâhların devamını sağlayacak maddî kaynakların 

                                                           
346 III. Selim döneminde yazılan bir tarih olan Nûrî Tarihi’nde, Süleyman Paşa’nın Rumeli fethine gitmeden 

önce Mevlevî dervişinin gelerek dua etmesi ve Mevlevî külahı getirmesinin ardından, sefer başarı ile 

sonuçlanınca, bu külahın parçalarından orduda önemli görevleri olan kişilere külah yaptırılıp giydirildiği 

ve bu parçaların uğurlu geldiği kayıtlıdır. Nûrî bu olayı anlattıktan sonra, III. Selim döneminde Mevlânâ’nın 

sandukası üzerindeki örtünün yenilenmesi ile Nemçe barışının yapılmasını, Galata Mevlevîhanesi’nin 

yenilenmesi ile Kaptan-ı Derya Hüseyin Paşa’nın Akdeniz’den zaferle dönüşünün vb. olayların aynı 

zamana denk gelişini sultanın Mevlevîliğe olan ikramları üzerinden yorumlar ve tarikat ile siyaset ilişkisini 

ortak paydada buluşturarak Mevlevîliği meşru zemine çeker. (Bkz. Seydi Vakkas Toprak, “Nuri Tarihi 

(İnceleme-Metin)”, (Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2011), 278-279. 
347 Turgay Anar’ın ve Şemsettin Şeker’in çalışmalarında yer verdikleri mahfiller kastedilmiştir. Bu 

mahfiller hakkında geniş bilgi için Bkz. Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 89-145, 409-438. 468-483. 

Şemsettin Şeker, Ders ile Sohbet Arasında, (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yay., 2013). 
348 Tanpınar, Tanzimat’tan sonraki dönemlerde toplumdaki devamlılık ve bütünlük fikrinin kaybedildiğini 

belirtir. Bu kayıp ile birlikte yeni insan, kendinden önceki nesillere ve eserlerine yabancılaşmış, geçmişi 

bir bütün içerisinde görmekten uzaklaşmıştır. Bkz. Ahmet Hamdi Tanpınar, “Medeniyet Değiştirmesi ve İç 

İnsan”, Yaşadığım Gibi içinde, haz. Birol Emil, (İstanbul: Dergâh Yay., 2015), 40-41. 
349 Bkz. İrfan Gündüz, Osmanlılarda Devlet/Tekke Münasebetleri, (İstanbul: Seha Neşriyat, 1986), 193-

198. Tarikat gelirlerinin arttırılması ve doğrudan devlet kontrolüne alınması Sultan Abdülmecit ve Sultan 

Abdülaziz dönemlerinde de (1839-1876) devam ettirilmiştir. Ahmet Cahid Haksever, bu devamlılığı, 

tekkelerin devlet tarafından daha fazla kontrol ve kayıt altına alınması olarak yorumlamaktadır. Abdülaziz 

döneminde, Kudretullah Dede’nin Ahmet Vefik Paşa ile dergâhın gelirleri hakkında yaşadığı anlaşmazlık 

ve dergâh gelirlerinin kısıtlanması hakkında bir örnek için Bkz. Ahmet Cahid Haksever, Modernleşme 

Sürecinde Mevlevîler ve Jön Türkler, (İstanbul: H Yay., 2009), 34. 



 
 

137 
 

vakıflar yoluyla değil de siyasal elitler eliyle doğrudan yapılması, dergâhların siyasal 

elitlere olan bağımlılığını arttırmıştır. Devletin yapısal olarak değiştiği bu dönemde, tekke 

ve tekkeye devam eden isimlerin de kurumlar karşısında aldıkları tavırlar değişmiştir. Bu 

durum yeni bir orta sınıfın doğuşuna ve bulundukları sistemi sorgulamalarına sebep 

olmuştur. Zekeriya Işık: Evkaf Nezareti’nin kurulması ile birlikte tekkelerin değişen bir 

ekonomi sistemine sahip olduğunu; bu sistem ile birlikte gelişen daha çok muhip ve 

müritlerden oluşan orta sınıfın, tarikat içerisinde yeni bir tavır aldıklarını belirtir. Tarikata 

olan bağlılık düzeyleri değişen isimler, Işık’a göre şeyhi odağına alan ve -yeni ekonomik 

sistemin getirdiği bir durum olarak- tarikatları kendi menfaatleri doğrultusunda kullanan 

topluluklar oluşturmuşlardır.350 Özellikle Yenikapı Mevlevîhanesi’nde, Osman 

Salâhaddin Dede döneminde (1831-1887) dergâha gelen ve şuarâdan olan isimler ya da 

Galata Mevlevîhanesi’nde Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında dergâha gelen 

şuarânın tarikata bağlılık düzeylerinin değişmesi, yukarıda özetlenen durum ile alakalıdır. 

- II. Mahmut döneminde (1808-1839), önceki devirlerde yapılan bir uygulama 

olmamasına rağmen baba tarafından Mevlânâ soyundan gelen kişilere yıllık 1500 kuruş 

verilmesi ve ayrıca İstanbul ve diğer kentlerdeki Mevlevî şeyhlerine maaşlar 

bağlanması,351  söz konusu maaşlandırmanın, İstanbul Mevlevî muhitinde yer alan 

tekkelerin doğrudan patronaj ağı içerisine dâhil olmasına zemin hazırlamıştır.352 

                                                           
350 Işık, Şeyhler ve Şahlar, 133. 
351 Gündüz, Osmanlılarda Devlet/Tekke Münasebetleri, 153. Bu maaşlara zaman zaman zamlar da 

yapılarak, Mevlevî şeyhlerine verilen destek arttırılmıştır. Bkz. Haksever, Modernleşme Sürecinde 

Mevlevîler ve Jön Türkler, 30. 
352 Abdülbâki Baykara, “San’atkâr Mevlevîler” başlıklı yazısında Mevlevî dergâhlarının devlet ile olan 

ilişkisinin artmasından önceki süreçte dergâhlardaki sanat eseri üretiminin yoğun olduğunu ancak Evkâf 

Nezareti’nin müdahalelerinden sonra maişetlerini evkâf çanağından beklediklerini belirterek sanat eseri 

üretimindeki azalmayı ya da değişimi dergâh gelirlerine yapılan müdahale ile ilişkilendirmiştir. Bkz. 

Abdülbâki Baykara, “San’atkâr Mevlevîler”, Babalık, 14/1663, (9 Kânûn-ı Evvel 1340/9 Aralık 1924): 

2’den aktaran Mustafa Erdoğan “Abdülbâkî Baykara Dede’nin Bir Makalesi San’atkâr Mevlevîler: Saatçi 

Ahmed Eflâkî Dede”, Türk Kültürü, 470 (Haziran 2002), 333. 

http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ERDOGANM.pdf (erişim 23.11.21)  Hür 

Mahmut Yücer, Bursa Mevlevîhanesi’nin gelir kaynaklarının değişimi ve sanat üretimi arasındaki değişimi 

şu şekilde özetlemektedir: “Son yüzyılda tekke gelirlerinin azalması, hakkâklık, hattatlık gibi güzel 

sanatları sadece sanat zevkiyle yapan tasavvuf erbabını, vakfiye gereği ocağı kaynatmak veya maişet derdi 

http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ERDOGANM.pdf


 
 

138 
 

- 1826’da Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasının ardından kapatılan Bektaşî 

tekkelerinin bir kısmının; cami, medrese, mektep olması, bir kısmının ise –Hacı Bektaş 

Dergâhı dâhil olmak üzere- özellikle Nakşibendîlere tahsis edilmesine353 paralel olarak 

Nakşîliğin halk arasında daha meşru ve muteber hâle gelmesi sağlanmıştır. Halk ve devlet 

adamları nezdinde muteber hâle gelen Nakşîliğin yanı sıra, yine Sünnî gelenek içerisinde 

yer alan Mevlevîliğin, özellikle Osmanlı siyasal elitleri ve diğer seçkinler arasında 

yayılması,354 sanatçıların bu tarikata olan ilgisini arttırmıştır.355 Ayrıca II. Mahmut’un 

saltanatından sonra tahta çıkan sultanların Bektaşîlere yönelik baskıları azaltması ve 

Hasan Nazif Dede’nin meşihatı ile birlikte Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde Bektaşî tavrının 

temsil bulması, özellikle Encümen-i Şuarâ şairlerinin ve devrin diğer aydınlarının 

Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne devam etmelerine zemin hazırlamıştır. Osmanlı 

başkentine gelişi, sahip olduğu Sünnî anlayış sayesinde Mevlevîlik, bu dönemden itibaren 

Bektaşî gelenek üzerinden şairlerin ilgi kurduğu bir mahfille kentte temsil bulmuştur.  

- Sultan Abdülaziz döneminde, 1866 yılında faaliyete geçen Meclis-i Meşâyıh’ın 

reisliğine 1868 yılında Yenikapı Mevlevîhanesi Şeyhi Osman Salâhaddin Dede’nin 

getirilmesi ve şeyhin bu görevi üç dönem sürdürmesi356 de Osmanlı toplumunda, Mevlevî 

tekkelerinin otoritesini güçlendirmiştir. Böylece Mevlevî tekkeleri –özellikle Yenikapı 

Mevlevîhanesi- bünyesinde yalnızca Mevlevî dervişi olan şairlerin değil, aynı zamanda 

                                                           
nedeniyle ipekböcekçiliği, ziraat, ticaret gibi alanlara yönlendirmiştir.” Hür Mahmut Yücer, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf (19. Yüzyıl), 121. 
353 Gündüz, Osmanlılarda Devlet/Tekke Münasebetleri, 144. 
354 İlmiyye sınıfına mensup Keçecizâde İzzet Molla’nın Bahâr-ı Efkâr adını verdiği Dîvân’ında Mevlânâ’ya 

ve Mevlevîliğe dair her gazelinde atıflar varken, Hazân-ı Âsâr adlı Dîvân’ındaki gazellerde Nakşibendîliğe 

yer vermiş olması, II. Mahmut döneminde devlet adamları ve sanatçılar nezdinde muteber olan bu iki 

tarikatın tam bir yansımasını göstermesi bakımından önemli bir örnektir. Her iki eser için Bkz. Ebubekir 

Sıddık Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, (Doktora Tezi, 

Ankara Üniversitesi, 2004). 
355 Mevlevîliğin, II. Mahmut ve Sultan Abdülmecit döneminde devlet tarafından desteklendiği, bunun 

kamusal alanda da sembolize edildiği Veled Çelebi’nin “Cennet mekân Sulṭân Maḥmûd, Sulṭân Mecîd Ḫân 

(ṭâbe serâhu) ḥażretleri daḥî ekser selâṭîn gibi ʿâşıḳân-ı Mevleviyye’den idiler. Onların zamânında câmiʿ 

şadırvânlarınıñ, parmaḳlıḳlarınıñ tepesi bile sikke resminde dökülüyuordu.” ifadelerinden anlaşılmaktadır. 

Veled Çelebi, “Bizde Ḥüküm Süren Ḥazîn Bir Ḳayıtsızlıḳ”, İkdâm Gazetesi, No.9409, (28 Mayıs 1339/28 

Mayıs 1923): 3. 
356 Kara, Din, Hayat, Sanat Açısından Tekkeler ve Zaviyeler, 237.  



 
 

139 
 

bu otorite şemsiyesi altına girmek isteyen şairlerin de devam ettikleri mekânlar hâline 

gelmişlerdir. 

Tarikatlara yapılan yardımların şeklinin değişmesi, İstanbul Mevlevî şeyhlerinin 

kentteki tasavvuf muhiti içerisinde öne çıkması ve vakıfların yönetiminin devlet 

kontrolüne geçmesi ile birlikte ayrıca, Klasik Edebiyatın içeriğinde ve yapısında yaşanan 

değişim de kanaatimizce Mevlevî olan, Mevlevîhanelere devam eden şairlerin tarikata 

bağlılık düzeylerini değiştirmiştir. Bu değişime, medeniyet değişimi ve buna bağlı olarak 

sanat eserlerinin üretim amaçlarının farklılaşması açısından bakmak; Mevlevî 

mahfillerine devam eden şairlerin profillerinin değişiminin, sanatsal yönünün 

anlaşılmasına zemin hazırlayacaktır.  Kavolis’in Klasik Medeniyetler düzeyinde sanatın 

sahip olduğunu iddia ettiği kişisel ifade, siyasal otoriteyi temsil, dinî amaçlı ve sosyal 

farklılaşma sembolü olarak ortaya koyulan sanat eserlerinin üretim amaçlarının, 

Osmanlı’nın ıslahat faaliyetleri ile birlikte farklılaştığı ve çeşitlendiği düşünülebilir. 

Kavolis’in yaklaşımına göre Modern Medeniyetler aşamasındaki bir toplumda üretilen 

sanat eserlerinin fonksiyonları da değişmekte; eserlerin üretim amaçları, buna bağlı 

olarak farklılaşmakta ve genellikle belli bir sınıflandırmaya tâbi tutulamayacak kadar 

çeşitlenmektedir.357 19. asırda, İstanbul Mevlevî muhitinde üretilen eserler ve şairlerin 

                                                           
357 Ulusoy, “Vytautas Kavolis’in Evrimci Yaklaşımla Sosyo-Sanatsal Sistem Sınıflaması”, 75-80. Burada, 

Klasik Edebiyat bünyesinde değerlendirilen eserlerin Osmanlı içerisinde özellikle 19. asırdan sonra 

yaşadıkları değişim kastedilmiştir. Ancak bu değişim, Kavolis’in belirttiği “Modern Medeniyetler” 

aşamasına geçişin de tam olarak içerisine dâhil edilemeyecek bir dönemdir. 19. asırda üretilen eserlerin 

sahip oldukları fonksiyonlar, Mevlevî mahfillerine devam eden isimler odağında düşünüldüğünde mutlak 

bir değişimden bahsetmek kanaatimizce mümkün değildir. Bu devre, bir geçiş aşamasını temsil ettiği için 

yine de Mevlevîlik ile bağ kuran şairlerin, edebî eserlerine yükledikleri anlam, en azından 17. ve 18. 

asırlarda Mevlevî mahfillerine devam eden şairlerin eserleri ile ortak işlevler taşımakla birlikte 

farklılaştıkları noktalar da mevcuttur. Bu farklılaşmayı, Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne devam eden 

Veled Çelebi ve Avni Bey’in eserleri üzerinden örneklendirmek mümkündür. Söz konusu isimler, 

eserlerine bir önceki asırda üretilen eserlerin fonksiyonlarını yüklerken aynı zamanda dönemin sorunlarını, 

toplumda tartışılmaya başlayan konuları ve akımları da ele almaya başlamışlardır. Veled Çelebi’nin 

Türkçülük ve Türk Dili üzerine olan çalışmaları daha önceleri Mevlevî mahfillerine devam eden şairlerin 

belki de hiç gündemlerine almadıkları bir meseleyi ele almaktadır. Veled Çelebi’nin şiir yazmayı bırakarak 

daha ziyade Türk Dili üzerine eğilmesi ve bu konuda, “Ben bir Nedîm, bir Fuzûlî, bir Şeyh Galib olamam, 

mutavassıt derecede bir divan bırakmakla da ibka-yı nam edemem.” (Necib Asım’ın Türk Yurdu, c.VII, 

S.15’de bulunan yazısından aktaran; Metin Akar, Veled Çelebi İzbudak, (Ankara: AKM Yay., 1999), 94.) 

sözleri ile edebî eser üretimine olan bakış açısını belitrmiş olması, Konya’da Mevlevî muhitinde yetişen ve 

İstanbul’a geldiğinde de Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne devam eden bir yazarın eser üretimindeki 



 
 

140 
 

söz konusu mekânlara katılımları bu çerçevede ele alındığında Modern Medeniyetler358 

devresine girmeye başlayan bir toplumdaki sanat eseri üretiminin, edebiyata yansıması; 

insan ve mekân arasındaki ilişkinin yeniden düzenlenmesi şeklinde olmuştur.   

Kayahan Özgül, Osmanlı şiirindeki değişimden bahsederken bu değişimi insan 

üzerinden okur. Özgül’e göre değişen insan tipleri arasında âlimden münevvere doğru 

yaşanan değişimin kökenlerinde dergâhlarda yetişen, buralara devam eden şairlerin 

misyonlarının farklılaşması yatmaktadır.  

“Pax Ottomana için aydın yetiştiren dergâhlar artık yeni şartlara uygun, 

yeni aydınlar şekillendirmeğe başlamış; yeni aydınını da düşündüğünü estetik bir 

zeminde ifade edebilen ‘profane’ şairlerden seçmeye özen göstermiştir. (…) 

Dergâhlar, ‘ulemâ’ adı altında toplaşan gelenekli aydınların zamana ayak 

uyduramayan skolastik zihniyeti, bozulmuşluğu ve toplumun dertlerine derman 

olamayışı sebebiyle alternatif aydını destekler, geliştirir, hattâ yetiştirir.”359  

Özgül’ün, dergâhlarda yetişen şairlerin değişimlerini belirttiği yukarıda verilen alıntı ile 

Kavolis’in Modern Medeniyetler döneminde üretilen sanat eserlerinin fonksiyonları 

hakkında yaptığı sınıflandırma bir arada düşünüldüğünde, 19. asırdan sonra İstanbul 

Mevlevî mahfillerine devam eden şairlerin tarikata bağlılıklarının değişimi daha net bir 

                                                           
odağının değiştiğini gösterir.  Avni Bey’in eserleri arasında yarım kalan bir mesnevîsi olan Mir’ât-ı 

Cünûn’da işlediği konu ise, 17. asırda Nâbî’nin Hayriyye’sinde işlediği konuya benzemekle birlikte, 

gelenek ve yenilik arasındaki çatışmayı göstermesi yönüyle dikkat çekicidir. Eser, 19. asırdaki değişmeleri 

ve bir çatışma ortamından duyulan rahatsızlığı dile getirirmesi yönüyle tema olarak ve dolayısıyla esere 

atfedilen işlev olarak önceki benzer örneklerinden farklılaşmaktadır. Nâbî, eserindeki toplumun iç işleyişi 

ile ilgili bozulmaları dile getirirken; Avnî Bey, toplumun iç işleyişini değiştiren ve eski geleneklere bağlılık 

dolayısıyla işlevsel hâle gelemeyen –Batı kökenli- yeniliklerin kavranamamasını eleştirmektedir. Her iki 

eser de okuyucuya, toplumdaki müspet ya da menfi değişimler hakkında alacakları tavırlar ile ilgili ipuçları 

verir. Nasihat temalı her iki eser arasındaki kırılma, yazarların eleştirdikleri duruma karşı aldıkları tavırlar 

noktasında farklılaşır ki bu durum, kanaatimizce eserlere yüklenilen fonksiyonların yüzyıllara göre 

değişimini de yansıtır. Vasfi Mahir Kocatürk, Nâbî’nin tavrını; yapmaktan çok sakınmayı tavsiye eden 

olarak yorumlar. (Vasfi Mahir Kocatürk, Türk Edebiyatı Tarihi (İstanbul: Edebiyat Yayınevi, 1964), 432.) 

Avnî Bey ise semboller üzerinden yenileşmeden yana olan tavrını net bir şekilde gösterir. (Bkz. Gökçehan 

Aysel Yılmaz, “Yenişehirli Avnî Bey’in Mir’ât-ı Cünûn’unda Gelenek-Yenilik Çatışması”, İnsan ve 

Toplum Bilimleri Araştırma Dergisi, 6/7 (2017): 302.  
358 Ulusoy, Sanatın Sosyal Sınırları, 74-81. 
359 Özgül, Dîvân Yolu’ndan Pera’ya Selâmetle, 114-115. 



 
 

141 
 

şekilde anlaşılabilir. Yapılan reformlar ile birlikte farklı bir organizasyon şekline geçme 

sancıları çeken Osmanlı Devleti içerisinde, maddi kaynaklarını sağlama şekli değişen 

Mevlevîhaneler, aynı zamanda bünyelerinde yetiştirdikleri insan profili yönüyle değişim 

sürecine girmişler, böylece devlet ve toplum içerisinde değişen sanatçı –şair- tipinin ve 

eserlerin üretim tarzlarının da şekillendiği mekânlar olmuşlardır. Daha “dünyevileşen” 

bir toplum içerisindeki dergâhlar dâhilinde yetişen şair de bu değişime uymuş, böylelikle 

Şeyh Gâlib, Hasan Nazif Dede, Ali Nutkî Dede dönemleri öncesinde genellikle şair-

derviş tipini yetiştiren Mevlevîhaneler, tarikata daha çok muhiplik bağı ile bağlı ve 

dönemin yenilikçi grubunu temsil eden şairlerin yer aldıkları, bir araya geldikleri 

mekânlar olmuşlardır.360 

Mevlevî mahfillerinin katılımcılarının tarikata bağlılıklarının değiştiği yıllar, 

aynı zamanda İstanbul Mevlevî muhitinde, Mevlevî mahfillerine devam eden şairlerin, 

mekân tercihlerinin de değiştiği bir dönem olarak değerlendirilebilir. Galata 

Mevlevîhanesi, bu döneme kadar Mevlevî şairlerin ve siyasal elitlerin diğer Mevlevî 

                                                           
360 Dergâha devam eden isimlerin tarikatlarla olan ilişkilerinin bu değişimi ise tepki çekmiş görünmektedir. 

Bahsedilen yıllarda kendisi de İstanbul tasavvuf muhitinde yer alan bir mutasavvıf olan Kuşadalı Şeyh 

İbrahim Efendi (ö.1846), müridi Ahmet İzzet’e gönderdiği mektubunda Mevlevî ve Bektaşî dergâhlarındaki 

toplanmalardan hoşlanmadığını şu sözlerle dile getirir: “Evler istirahat için, câmiler ihfâen ibâdet için 

olmasına binaen tekkeler yapılıp cehren çalışması için mukaddem olunmuş. Şimdi tekkeleri meyhâne, 

kerhâne ediyorlar.” (Bkz Yaşar Nuri Öztürk, Kutsal Gönüllü Velî Kuşadalı İbrahim Halvetî, (İstanbul: Fatih 

Yayınevi, 1982), 204.)Aynı dönemde İstanbul’da özellikle Nakşî ve Mevlevî çevrelerde etkin olan Murat 

Molla da bu değişimden rahatsızlık duymuştur. Murat Molla Halvetî ve Mevlevî tekkelerine ayin günleri 

gelen yabancıların varlığından şikâyet etmektedir. Murat Molla’ya göre dergâhlara, özellikle de zikir 

meclislerine yalnızca derviş olanlar katılmalıdır. “… sâdât-ı sûfiyye kaddesallâhu Ta’âlâ esrârahüm 

hazretleri meclis-i semâ’ın kapısını sed u bend edip ecnebi ve nâ-mahrem içeri salıvermezleridi. Şimdi 

dârü’s-semâ’ın kapıları meftûh ve nâ-mahremlere mahsus maksureler ve ârâm edecek yerler tertîb 

olmuşdur. Mevlevî-hânelerde ve Halvetî tekyelerinde olduğu gibi bundan agreb bugün züvvâr çok idi diye 

mesrur olurlar …” (Bkz. Adil Erkan, “Mâ-Hazâr Adlı Pendnâme Şerhinin Günümüz Harflerine Aktarılması 

ve İncelenmesi” (Yüksek Lisans Tezi, Fatih Üniversitesi, 2010), 80. Burada geçen Mevlevîhane’nin Galata 

olduğu düşünülmektedir. Zira Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarından itibaren, Galata Mevlevîhanesi, 

İstanbul’da yaşayan ya da kente sonradan gelen gayrimüslimlerin dergâhtaki sema törenlerine katıldıkları 

bir mekân olmuştur. 1836 yılında İstanbul’a gelen Julia Pardoe’nin hatıratında verdiği bilgiler, Kudretullah 

Dede döneminde dergâha sema törenlerini izlemeye gelen gayrimüslimlerin olduğunu kanıtlamaktadır. 

Pardoe, Mevlevî dergâhlarının, diğer tarikatların aksine kapılarını yabancılara açtığını, dergâha 

girebilmenin tek şartının ayakkabıları çıkartmak olduğunu belirtmektedir. Bkz. Julia Pardoe, Sultanlar 

Şehri İstanbul, çev. M. Banu Büyükkal, (İstanbul: İş Bankası Kültür Yay., 2021), 37-47. Yabancıların 

dergâhı ziyaretleri Ataullah Dede döneminde (1871-1910) de sürmüştür. Bkz. Thierry Zaconne, “Şeyh 

Mehmed Ataullah Dede (1842-1910) ve Galata Mevlevîhânesi: Doğu-Batı Arasında Entelektüel ve Tinsel 

Bir Köprü”, Saltanatın Dervişleri Dervişlerin Saltanatı içinde, 58-76. 



 
 

142 
 

mahfillerine göre daha fazla etkileşimde bulundukları mekânlar iken, ıslahatlar sonrası 

dönemde Galata Mevlevîhanesi’ndeki yoğunluğun azaldığı ve kentteki diğer 

Mevlevîhanelere doğru kaydığı görülür. Özellikle Galata Mevlevîhanesi’nin ilk iki 

dönemi olarak değerlendirdiğimiz dönemde, bu mahfilde yer alan şair sayısı Yenikapı, 

Beşiktaş ve Kasımpaşa Mevlevîhanelerine göre daha fazla iken özellikle Şeyh Gâlib’in 

vefatından sonra, bir edebiyat mahfili olarak Yenikapı ve Beşiktaş/Bahariye 

Mevlevîhanelerinin öne çıktığı görülür. Bu mahfiller içerisinde Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi, bu tekke ile aynı dönemde aktif olan diğer Mevlevî tekkelerine oranla bir 

edebiyat mahfili olarak daha az ön plana çıkmıştır.  

  



 
 

143 
 

II. BÖLÜM 

 İstanbul’da Kurulan İlk Mevlevî Mahfili: Galata Mevlevîhanesi 

Galata Mevlevîhanesi, 1491 yılında, II. Bayezid döneminde (1481-1512) 

İstanbul’a gelen Divane Mehmet Çelebi tarafından kurulmuştur.361 Divane Mehmet 

Çelebi’nin İstanbul’a gelişi, Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’daki kayıtlara göre gönüllü bir 

seyahatten ziyade, yönetimin şeyhi İstanbul’a davet etmesi üzerine olmuştur. Divane 

Mehmet Çelebi’nin iletişim hâlinde olduğu Kalenderî grubundan olan kişilerin II. 

Bayezid’e suikast düzenlemeleri sonrasında Divane Mehmet Çelebi de dinlenmek üzere 

İstanbul’a çağırılmıştır. Ancak Çelebi, dönemin vezirlerinden İskender Paşa’nın 

kendisine intisap etmesini sağlayarak, üzerindeki bu şüphelerden kurtulmuş362 ve bu 

bağlantı sayesinde, tarikatın İstanbul’daki ilk temelleri atılmıştır. Evliya Çelebi’ye göre 

ise İstanbul’a gelen Divane Mehmet Çelebi, II. Bayezid dönemi Beylerbeyi ve 

Bostancıbaşı görevleri yapmış olan İskender Paşa’dan, Galata’daki av çifliğinin üzerine 

bir Mevlevîhane inşa etmesini istemesi üzerine Galata, Kulekapısı, Gâlib Dede Dergâhı 

gibi isimlerle363  anılan tekke kurulmuştur. Güftî’nin tezkiresinde, Arzî Dede’den 

bahsederken kaydettiği 

Ġalaṭada o Mevlevîḫâne 

Olmış anuñla reşk-i kâşâne364 

mısralarında Galata Mevlevihanesi’nin köşkleri kıskandıracak kadar güzel olduğundan 

bahsetmesi, 15. asrın sonlarında kurulan bu tekkenin, 17. asırda mimari açıdan dikkat 

çekici bir görünüme sahip olduğunu göstermektedir.  

                                                           
361 Server Dayıoğlu, Galata Mevlevihanesi, (Ankara: Yeni Avrasya Yay., 2003), 53. Küçük, İstanbul 

Mevlevîhâneleri, c. 1, 44-45. 
362 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme- Metin)”, 454-455. 
363 Bkz Evliya Çelebi, Seyahatnâme, sad. Mümin Çevik, (İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1985), c.1, 442. 

Tekke’nin kaynaklarda geçen farklı isimlendirmeleri ile ilgili bilgi için Bkz. Tanrıkorur, “Türkiye 

Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 338. 
364 Güftî, Teşrîfâtü’ş-Şu’arâ, haz. Kâşif Yılmaz, (Ankara, AKM Yay., 2001), 100.  



 
 

144 
 

Galata Mevlevîhanesi, bu tarihten sonra zaman zaman süreçte aksamalar olsa da 

kuruluşundan kapanışına kadar edebiyat mahfili olma özelliğine sahip olmuştur. 896-97-

1327/1491-1910 yılları arasında, Galata Mevlevîhanesi postnişinliği yapan yirmi sekiz 

şeyhin,365 on beşi aynı zamanda şair kimliği olan ya da az da olsa şiir söylemiş kişilerdir.  

Galata Mevlevîhanesi’nin, İstanbul’daki edebiyat mahfilleri içerisinde 

değerlendirilmesinde, tekkede kuruluş aşamasındaki ayin günlerinin netliği hakkında 

kesin bilgiler olmasa da Salı ve Cuma günlerinin ayin günleri olarak tayin edilmiş olması 

ve bu ayinlerde edebî eserlerin de etkin bir şekilde kullanımı, zaman zaman kesintilere 

uğramakla birlikte, tekkede şair şeyhlerin kurdukları meclislerde edebiyat sohbetlerinin 

varlığının bilinmesi366 etkili olmuştur. Ayrıca kuruluşundan itibaren burası ile irtibatı olan 

81 şairin bir kısmının, ya doğrudan  Galata Mevlevîhanesi’nde yetişmiş, bu mahfile belli 

bir süre devam etmiş olması ya da bu tekkede bir süre kalması, tekkenin bir edebiyat 

mahfili olarak değerlendirilmesini sağlamıştır. Galata Mevlevîhanesi’nin şeyhlerinin 

çoğunun edebiyat ile ilgili kişiler olması ve aynı zamanda edebiyat ile ilgilenen siyasal 

elitler tarafından desteklenmiş olmaları da tekkenin bir edebiyat mahfili olarak 

değerlendirilmesine zemin hazırlamıştır. Bu şartlar altında gelişen bir edebiyat mahfili 

olan tekkedeki şair sayısı, mekân aynı kalmakla birlikte şeyhlerin şiir ile ilgili olmalarına, 

tekke yönetimindeki istikrara ve tekkenin siyasal elitlerden aldıkları desteklere göre 

artmış ya da azalmıştır.  

Yukarıda sıralanan şartların değişimine göre Galata Mevlevîhanesi’nin bir 

edebiyat mahfili olma sürecini Divane Mehmet Çelebi (ö.951/1544), İsmail Ankaravî 

(ö.1041/1631) ve Şeyh Gâlib (ö.1213/1799) ile başlayan üç ana döneme ayırmak 

mümkündür. İlk dönem, 1491-1608 yılları arasında Divane Mehmet Çelebi ile Sırrî Abdî 

                                                           
365 İstanbul Mevlevihaneleri şeyhlerinin listeleri ve şeyhliğe geçiş sıralamalarında, Sezai Küçük’ün İstanbul 

Mevlevihaneleri çalışmasında verdiği sıralama esas alınmıştır. 
366 Gavsî Dede döneminde sohbet meclislerinin olduğu bir örnek için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 235. 



 
 

145 
 

Dede (ö.1040/1631) arasında olan dönemdir. Söz konusu dönemde Divane Mehmet 

Çelebi, Sinoplu Safâyî (ö.940/1533), Mesnevîhan Derviş Mahmut Dede (ö.1010-

1011/1602) ve Sırrî Abdî Dede’nin şeyhlik yaptığı bilinse de bu isimlerin kaç yıl süre ile 

görevde kaldıkları ya da bu şeyhler dışında başka isimlerin de postnişin olup olmadığına 

dair net bilgiler yoktur.  Bu dönemde postnişin olan şeyhlerin kimler oldukları ile ilgili, 

silsilenâmelerde farklılıklar367 bulunmakta ayrıca Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de de 

bu dönemdeki edebî faaliyetler ile ilgili net bilgiler bulunmamaktadır.  

Galata Mevlevîhanesi’nin bir mahfil olarak yeniden aktif olduğu ikinci dönemi 

ise 1019-1205/1610-1791 aralığında, Ankaravî ile başlayıp Bakkalzâde Ali Dede 

(ö.?)’nin azledilişi ile sonlanmıştır. Bu ikinci dönem, Galata mahfilinde yetişen şair 

sayısının en fazla olduğu zaman aralığıdır. Ankaravî, Âdem Dede (ö.1062/1652), Arzî 

Mehmet Dede (ö.1074/1664), Gavsî Ahmet Dede (ö.1107-09/1696-98) ve Nâyî Osman 

Dede (ö.1141/1729), postnişinlik yaptıkları dönemde tekkede şairlerin yetişmesini 

sağlamışlardır. Bu şeyhlerin tamamı aynı zamanda yazdıkları edebî eserler ile öne çıkan 

isimlerdir ve siyasal elitler ile de olumlu ilişkiler kurmuşlardır. 

Üçüncü dönem ise Şeyh Gâlib ile başlayıp Mehmet Ataullah Dede (ö.1910)’nin 

şeyhlik süresine dâhil olan 1790-1900 yılları arasını kapsamaktadır. Şeyh Gâlib ile 

başlayan bu dönem, İstanbul Mevlevîhanelerinin değişmeye başlayan Osmanlı toplumu 

içerisinde Konya’daki Çelebilik makamından farklılaşıp, önceki dönemlere göre daha 

fazla siyasal elitlerle ilişki kurdukları ve tekkelerde yalnızca mutasavvıflara değil aynı 

zamanda siyasi kimlikleri ile de öne çıkan Mevlevî şairlere hitap edildiği dönemdir. Bu 

dönem, Galata Mevlevîhanesi’ndeki şair sayısının azaldığı ve farklı sosyal profillere 

                                                           
367 Bu farklılıklar ile ilgili genel bir değerlendirme için bkz. İsmail Ünver, “Galata Mevlevi-Hanesi 

Şeyhleri”, Osmanlı Araştırmaları, 14/14 (1994):  198-211. 



 
 

146 
 

sahip isimlerin de yer aldığı şairlerin, daha çok Yenikapı ve Beşiktaş/Bahariye 

Mevlevîhanesi’nde yer aldıkları, bu tekkelerin şeyhleri ile iletişime geçtikleri dönemdir.  

2.1.Galata Mahfilinin İlk Dönemi: İstanbul Mevlevî Muhitinin Temellerinin Atılışı 

Galata Mevlevîhanesi’nde oluşan edebî mahfilin temellerinin atıldığı bu dönemde 

Divane Mehmet Çelebi, Sinoplu Safâyî, Mesnevîhan Derviş Mahmut Dede ve Sırrî Abdî 

Dede şeyhlik yapmıştır.368 Bu dört şeyh içinde yalnızca Sırrî Abdî Dede’nin edebî eserler 

kaleme almadığı bilinmekle birlikte Kasımpaşa Mevlevihanesinde yaptığı Mesnevî 

derslerinde coşkulu bir anlatıma sahip olduğu kaynaklarda geçmektedir.369 Mesnevîhan 

Derviş Mahmut Dede ise Tercüme-i Sevâkıb-ı Menâkıb adlı mensur eseri ile ünlüdür. Bu 

dönemde, tekkede sema törenlerinin yapıldığı, Tanrıkorur’un tekkenin semahanesi 

hakkında yaptığı mimari tespitlerden anlaşılmaktadır.370 Ancak sema günlerinin ya da 

şeyhlerin dervişlerle bir araya gelip hangi günlerde ya da zamanlarda sohbet ettiklerine 

dair bilgi bulunmamaktadır. Fakat bu dönemde, tekkenin edebî bir mahfil hâline geldiği, 

Kınalızâde Hasan Çelebi’nin kayıtlarında geçmektedir.371 

Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebî mahfil olarak şekillenmesinin ilk dönemi olan 

1491-1610 yıllları arası, tekke hakkındaki bilgilerin az ve karmaşık olması dolayısıyla 

hangi şeyh döneminde hangi şairlerin bu tekkede yetiştiği ya da buraya geldiği gibi 

soruların cevabını vermek güçtür. Bu dönemde Sinoplu Safâyî’nin şeyh olduğu zaman 

aralığındaki edebî hayat hakkında bilgi vermek mümkünken özellikle, şeyhin 

1533’deölümünden 1610 yılına kadar geçen sürede, Galata Mevlevîhanesi’ne gelen 

şairlerin kime intisap ettikleri, hangi şeyh döneminde yetiştikleri ya da bu mahfile 

katıldıkları hakkında net bilgiler vermek mümkün değildir. Bu sebeple Galata 

                                                           
368 Ünver ve Tanrıkorur’un tespitlerine göre bu üç isim tüm Silsilename’lerde yer almaktadır. Mesnevîhan 

Derviş Mahmut Dede’den sonra Furuncuzâde Ali Dede tespit edilmişse de bu isim hakkında, kaynaklarda 

adı dışında hiçbir bilgi bulunmamaktadır. Bkz. Ünver, “Galata Mevlevi-Hanesi Şeyhleri”, 213. Tanrıkorur, 

“Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, .374-375. 
369 Küçük, İstanbul Mevlevîhaneleri, c.2, 42. 
370 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 339. 
371 Kınalızâde Hasan Çelebi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 478. 



 
 

147 
 

Mevlevîhanesi’nin ilk dönemi, Divane Mehmet Çelebi, Sinoplu Safâyî, ve Sinoplu 

Safâyî’nin ölümünden Sırrî Abdî Dede’nin şeyhliğinin sonlanmasına kadar olan dönem 

olmak üzere üç başlık altında incelenmiştir.   

2.1.1.Divane Mehmet Çelebi Dönemi (1491-?) 

Mevlevîliğin İstanbul’daki ilk teşkilatlı yapısı olan Galata Mevlevîhanesi’nin 

kurucusu ve aynı zamanda şair şeyhlerinden372 olan Divane Mehmet Çelebi, şair kimliği 

öne çıkan bir mutasavvıftır. Semâî mahlasıyla şiirler yazan şeyhin bir Dîvân 

oluşturamamış olmasını Gölpınarlı, çevresindeki kişiler arasında bir “kâtib-i esrâr”373 

çıkmamış olmasına bağlar. Divane Mehmet Çelebi’nin bugüne ulaşan hacimli bir eseri 

yoksa da yalnızca İstanbul’da değil, tarikatı yaydığı farklı coğrafyalardaki şair 

müritlerinin varlığı, onun şiiri etkili bir şekilde kullandığının göstergesidir. Divane 

Mehmet Çelebi’nin şiirlerinde, devrin elitlerine yönelik bir söyleme rastlanmaz, şiirlerini 

Mevlevî adap ve erkânı odağında söylemiştir.374 Bu yönüyle Çelebi’nin yazdığı edebî 

eserler ile tarikata kaynak bulduğu söylenemez. Ancak Galata Mevlevîhanesi’ni kurarken 

devrin elitlerinden olan İskender Paşa’dan destek alması ve dört yıl bu dergâhta postnişin 

olduktan sonra375 yerini, önceleri Zeynî iken sonra kendisine intisap etmiş olan Sinoplu 

Safâyî’ye devretmesi, Divane Mehmet Çelebi’nin, tarikatı İstanbul’da bir zemin üzerine 

inşa ederken siyasal elit desteğini ve edebî eserlerin gücünü göz önünde bulundurduğunu 

düşündürmektedir.  

                                                           
372 Tanrıkorur ve Ünver, İskender Paşa vakfiyesinden yola çıkarak Galata Mevlevihanesi’nin ilk şeyhinin 

Divane Mehmet Çelebi değil, Şeyh Zeynelâbidîn Efendi oğlu Yûnus Efendi olduğunu belirtmişlerdir. Bkz, 

Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 339. Ünver, “Galata Mevlevi-Hanesi 

Şeyhleri”, 212. Ancak çalışmamızın ana konusu dergâhın şair şeyhleri ve bu şeyhlere intisap eden şair 

dervişler olması dolayısıyla ilk şeyh olarak zikredilmiştir. Çalışmamızın bundan sonraki kısımlarında da 

şair olan ve aynı zamanda şair de yetiştiren şeyhler için ayrı başlıklar açılmıştır. Postnişinliği döneminde 

şair yetiştirmemiş olan şeyhler için ise müstakil başlık açılmamış ve bu dönemler toplu olarak 

değerlendirilmiştir. 
373 Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 120. 
374 Şiirlerinden örnekler için bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 435-453. 
375 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 374. 



 
 

148 
 

Divane Mehmet Çelebi İstanbul’a geldiğinde, kendisine intisap eden şairlerin 

birisi Nigâhî (ö.940/1533-34)’dir. Kâtip olan şair, Mevlevîliğe intisap ettikten sonra 

Melâmîliği tercih etmiştir.376 Nigâhî’nin, Divane Mehmet Çelebi’nin yanında ne kadar 

kaldığı ya da Galata tekkesine hangi yıllarda devam ettiği hakkında net bilgi 

bulunmamakla birlikte bu şair, Divâne Mehmet Çelebi’nin Mevlevî irfan muhiti 

içerisinde oluşturduğu edebî  muhit içerisinde yer almıştır.  

2.1.2. Sinoplu Safâyî Dönemi (?-1533) 

Galata Mevlevîhanesi’nin Divane Mehmet Çelebi’den sonraki postnişini olan 

Sinoplu Safâyî’nin bu makamda ne kadar kaldığı tam olarak bilinmemektedir. Sinoplu 

Safâyî, Mevlevî olmadan önce, Fatih dönemimin meşhur Zeynî şeyhlerinden Şeyh 

Vefâ’ya intisap etmiş, onun çevresinde oluşan mahfilde bulunmuş377 ve şeyhi öven 

Vasâyâ-yı Şeyh Vefâ378 adlı eserini kaleme almıştır. Safâyî’nin Zeynî olduğu 

İrişdüm ben âhir Vefâ’ya  

Bi-hamdillâh sallû Mustafâ’ya379  

beytinden anlaşılmaktadır. 

Ancak Sinoplu Safâyî’nin, Şeyh Vefâ’nın II. Bayezid döneminden itibaren 

Osmanlı siyasal elitleri ile olan ilişkisinin Fatih dönemine oranla zayıflaması ve 

kendisinin aynı zamanda patronu olan İskender Paşa’nın Divane Mehmet Çelebi’ye 

intisap ederek Mevlevî olması üzerine bu tarikata girdiği düşünülebilir. Zira Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye’de şairin, Mevlevilîğe intisap edişinin, doğrudan İskender Paşa’nın 

tercihi ile ilişkilendirildiği görülür. İskender Paşa’nın, Divane Mehmet Çelebi’nin “… 

                                                           
376 Latîfî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratu’n-Nuzamâ, 526-527. 
377 Avni Erdemir, Yavuz Bayram, “Edebi Bir Muhit Olarak Vefa Tekkesi ve Şeyh Vefa’nın Dost ve 

Müridleri”, 160. 
378 Musa Yıldız, “Vasâyâ-yı Şeyh Vefâ”, Bir Semte Vefâ içinde, der. N. Bilge Özel İmanov ve Yunus Uğur, 

(İstanbul: Klasik Yay., 2009), 141-154. 
379 Yıldız, “Vasâyâ-yı Şeyh Vefâ”, 148. 



 
 

149 
 

ser-dâde-i zânû-yı bendegîleri”380 arasına katılması ve siyasal elitler nezdinde saygı gören 

Çelebi’nin manevi etkisinin, İstanbul’da da yayılması üzerine Safâyî’nin, “… ser-mest-i 

peymâne-i fenâ idüp bi’l-külliye ‘alâyıḳ-ı mâ-sivâdan meslûb ve cânib-i ‘aliyyelerine 

meczûb olmaġla ḥüsn-i naẓar-ı kîmyâ-i eserleriyle ser-bülend-i istivâ-dâr-ı seyfî ile 

mü’eyyed”381 olması arasında doğrudan bir ilişki kurulmuştur.  

Safâyî’nin, bu dönemde Mevlevîliğe nazaran II. Bayezid nezdinde daha muteber 

olan Cemâl-i Halvetî’ye intisap etmemiş olması dikkat çekici bir durumdur. Oysa Cemâl-

i Halvetî de kendisi için yaptırılan tekkede edebî üretimleri ile irşat faaliyetlerinde 

bulunan bir şeyhtir ve şaire edebî üretimleri için de uygun ortamı sağlayabilecek 

durumdadır. Bunda kanaatimizce Safâyî’nin önceki şeyhi, Şeyh Vefâ’nın Halvetîler’e, 

patronu Karamanlı Mehmet Paşa’nın idamı dolayısıyla olan mesafeli tutumu382 ve Divane 

Mehmet Çelebi’nin ise henüz II. Bayezid dönemi siyasi olaylarına pek karışmamış ve 

kentte sultan hâricindeki siyasal elitlerin desteğini alabilmiş olması etkili olmuştur. Hem 

önceki şeyhinin uygulamasına ters düşmemek adına hem de patronu olan İskender 

Çelebi’nin çevresinden ayrılmamak üzere Mevlevîliğe intisap ettiğini düşündüğümüz 

Safâyî, Gelibolulu Âlî’nin383 ve Latîfî’nin384 verdiği bilgilere göre II. Bayezid’e bir Dîvân 

sunmuştur. Aynı zamanda kendisi de bir denizci olan Safâyî’nin385 Kemal Reis’in deniz 

savaşlarını anlattığı 10.000 beyitlik Gazavât-ı Bahriye ve II. Bayezid’e sunduğu 35.000 

beyitlik Fetih-nâme-i İnebahtı ve Moton adlı mesnevileri de vardır.386 Safâyî’nin siyasal 

elitler ile edebî eserleri üzerinden kurduğu bu ilişki, Kınalızâde Hasan Çelebi’nin 

                                                           
380 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 174. 
381 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 174. 
382 II. Bayezid tahta geçerken Cemâl-i Halvetî’den destek almıştır. Bu süreçte Cem Sultan ile mücadele 

ederken zaman zaman Cemâl-i Halvetî’ye başvurması ve onun da maneviyat âleminde sultana karşı 

duranlara verdiği destek ile ilgili anlatılarda, iki şeyh arasındaki mücadelenin boyutu ve taraf oldukları 

kişiler görülebilir. Bu anlatıların detayları için bkz. Hulvî, Lemezât-ı Hulviyye, 430-435. 
383 Gelibolulu Âlî, Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, 158. 
384 Latîfî, Tezkiretü’ş-Şuarâ ve Tabsıratu’n-Nuzamâ, 328-329. 
385 Sehî Bey, Heşt Bihişt, 91. 
386 Sehî Bey,  Heşt Bihişt, 91. Eser hakkında geniş bilgi için bkz. Özlem Dereli, “Sinoplu Safâyî’nin 

Fetihnâme-i İnebahtı ve Moton Adlı Eseri (Transkripsiyonlu Metin)”, (Yüksek Lisans Tezi, Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi, 2017). 



 
 

150 
 

kayıtlarına göre Galata Mevlevîhanesi şeyhi olduğunda da devam etmiş görünmektedir. 

Kınalızâde Tezkiresi’ndeki “Ol zemânda ekâbir ü a’yân ve şu’arâ vü ehl-i ‘irfânun merci’ 

ü masîri ve teferrücgâh u mesîri bu makûle tekyeler olmagın mezbûra çok fütûh u nüzûr 

hâsıl u meysûr olurdı.”387 cümlesinden Safâyî döneminde Galata Mevlevihanesinin şair, 

derviş, devlet adamı gibi farklı sosyal profillere sahip kişilerin toplandığı bir mekân 

olduğu anlaşılmaktadır. Ayrıca Hasan Çelebi’nin yukarıda alıntılanan cümlesinde, “bu 

makûle tekyeler” şeklindeki ifadesi, Safâyî döneminde, kentte başka tekkelerin de birer 

edebiyat mahfili olarak değerlendirildiğini gösterir.  

Safâyî’nin şeyhliği döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden şairlerin 

kimler oldukları hakkında tezkirelerde net bilgiler bulunmamakla birlikte, Esrar Dede’nin 

kayıtlarından yola çıkarak bu dönemde tekkeye Lokmanî Dede (ö.925/1519), Derviş 

Pervâne (ö.950/1543), Şem’î Dede (ö.936/1529-30) ve Derviş Şânî (ö.?)’nin geldiği 

sonucuna ulaşılabilir.  

Lokmanî Dede, 1504 yılında Konya’da tamamladığı Menâkıb-ı Mevlânâ adlı 

eserini dönemin sultanı II. Bayezid’e sunmuştur.388 Eseri sayesinde Esrar Dede’nin 

belirttiğine göre şair, “… bî-ḥadd ü bî-nihâye inʿâm ü iʿzâze dûçâr …”389 olduktan sonra 

Konya’ya dönmüştür. Şairin Galata Mevlevîhanesi’nde kaldığına dair net bir bilgi yoksa 

da kente geldiği tarihte tekkenin varlığının ve aktif olduğunun bilinmesi, Lokmanî 

Dede’nin bu mekân ile kısa süreli de olsa bir temasının olduğunu düşündürmektedir.  

                                                           
387 Kınalızâde Hasan Çelebi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 510. Kınalızâde, Safâyî’nin şeyhlik yaptığı dergâhın 

Mevlevîhane olduğunu belirtmez ve İskender Paşa’nın şaire olan muhabbeti ve güveni dolayısıyla bu 

tekkeyi inşa ettirdiğini belirtir. Safâyî’nin şeyh olduğu dönemde, dergâhın şuara ve ekâbir arasında bir 

toplanma yeri olarak bilindiği ve bu işlev için kullanıldığı hakkında benzer bir değerlendirmeyi, Âşık Çelebi 

de yapmıştır. “… Ol zemânda İstanbul eṭrâfında mesîreler ü seyrângâhlar ve zâviyeler ü ḫânḳâhlar yoġmış. 

Ekâbir ü aʿyân ve ẓurefâ-yı ehl-i dîvân şuʿarâ ve ehl-i ʿirfân seyr ü ṣoḥbete ve ʿıyş u ʿişrete anda varurlar 

imiş.” Bkz. Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, 564. 
388 Lokmanî Dede, Menâkıb-ı Mevlânâ, haz. Halil Ersoylu, (Ankara: TDK Yay., 2001). 
389 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 267. 



 
 

151 
 

Prizrenli olan Şem’î Dede, önce Konya Asitanesine sonrasında ise “Dârü’d-

Devle-i ‘Aliyye’de ḫânḳâh-ı Şeyḫ-i Vefâ’da kûşe-güzîn-i ḥücre-i inzivâ olmışdur.” 390  

Esrar Dede’nin verdiği bilgilerde, Şem’î Dede’yi Şem’î Şem’ullah ile karıştırdığı 

anlaşılır.391 Şem’î, Mevlevîliğe intisap etmekle birlikte392 aynı zamanda Şeyh Vefâ’nın 

halifelerinden Ali Dede (ö.917/1511-12)’ye de intisap etmiştir. Ancak Pîrî Mehmet Paşa 

(ö.939/1532)’ya bir kaside sunması ve ondan ihtiyaçlarının karşılanmasını istemesi,393 

şairin Mevlevî kimliği ile ön plana çıktığını düşündürmektedir. Zira Pîrî Mehmet Paşa, 

vezirliği döneminde ortaya çıkan Safevî tehlikesine karşı Mevlevîleri ve Halvetîleri 

desteklemiş; onlara geniş imkânlar sunmuştur.394 Şem’î’nin Zeynîliğinin yanı sıra 

Mevlevî olduğu konusunda kaynakların hem fikir olması, Mevlevî olmadan önce Şeyh 

Vefâ’nın dervişlerinden olan Safâyî ile aynı dönemde yaşaması ve Mevlevîleri 

destekleyen bir siyasal elit olan Pîrî Paşa’nın yardımını görmesi, şairin Galata 

Mevlevîhanesi’ne de devam etmiş olduğunu düşündürmektedir.  

Derviş Pervâne, Şem’î Dede ile birlikte Konya’dan İstanbul’a gelmiş ancak o 

yıllarda İstanbul’da bir Mevlevîhane olmaması dolayısıyla, Vefâ Hankâhı’na 

yerleşmiştir.395 Şairin 950/1529-30’te vefat ettiği bilindiğine göre, Derviş Pervâne’nin 

1491 yılında kurulan ve öncesinde Şeyh Vefa’ya intisap eden Safâyî’nin tekkesine devam 

etmiş olması muhtemeldir.  

 Derviş Şânî’nin de Galata Mevlevîhanesi’ne devam ettiği ile ilgili net bilgiler 

olmamakla birlikte şairin, Şem’î Dede’nin yetiştirmesi olduğunun ve mahlasının Şem’î 

                                                           
390 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 159. 
391 Prizrenli Şem’î, Şem’î Dîvânı, haz. Murat Ali Karavelioğlu, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 2014), 18. 
392 Beyani, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, haz. İbrahim Kutluk, (Ankara: TTK Yay., 1997), 139; Kınalızade Hasan 

Çelebi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 478. 
393 Kaside için bkz. Prizrenli Şem’î, Şem’î Dîvânı, 94-98. Âşık Çelebi, şairin “Pîrî Paşa-yı merḥûmuñ 

inʿâmâtıyla münḥaṣır”olduğunu belirtmiştir. Bkz. Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, 609. 
394 Yusuf Küçükdağ, “Pîrî Mehmed Paşa”, DİA, c.34 içinde (İstanbul: TDV Yay., 2007), 280-281. 
395 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 54. 



 
 

152 
 

tarafından verildiği bilgisinin Âşık Çelebi’nin396 ve Esrar Dede’nin kayıtlarında 

geçmesi,397 onun da Galata mahfiline devam ettiğini gösterir. Ayrıca Âşık Çelebi’nin 

“Ekseri Ġalaṭa semtlerinde sâkin olurdı. Mıṣraʿ:  

Dervîş râ ser-â-ser kûy-ı fenâ besest 

mucibince ḫânḳâh kûşelerinde abdâl u ebrârla muḳârin olurdı.”398 ifadesinden şairin 

Galata’daki tekkelerde kaldığı anlaşılmaktadır. Şairin temas hâlinde olduğu çevre göz 

önüne alındığında ise Şânî’nin Galata Mevlevîhanesi’ne de devam ettiği sonucuna 

ulaşılabilir.399 Şânî hakkında bilgi verirken Âşık Çelebi şairin, “Remzî Çelebi’den iḳtibâs-

ı eşiʿʿât-ı terbiyet yaʿnî anuñ ḫidmetinde envâʿ-ı nümâyişle kesb-i ṣafâ himmet itdi.”400 

ifadesiyle Remzî Çelebi adlı birinden manevi eğitim aldığını belirtir. Burada adı geçen 

Remzî Çelebi, Şânî’nin hocası Şem’î’nin de patronu olan Pîrî Paşa’dır ve paşanın Remzî 

mahlasıyla şiirler yazdığı da bilinmektedir.401 

 Sâfâyî Dede’nin Galata Mevlevîhanesi şeyhi olduğu dönemde, tekkede bir 

edebiyat mahfili oluştuğu Kınalızâde Hasan Çelebi’nin yukarıda verilen ifadelerinden 

anlaşılmaktadır. Ancak bu mahfile gelen ve burada yetişen şairlerin kimler oldukları 

hakkında net bilgiler mevcut değildir. Esrar Dede’nin eserine aldığı Safâyî, Şem’î, Şânî 

ve Derviş Pervâne hakkında verdiği bilgilerden ve diğer tezkirelerde yer alan ifadelerden 

yola çıkarak bu dört şairin, ortak bir sosyal ağ içerisinde yer aldıkları anlaşılmaktadır. 

Dördünün de en belirgin özelliği, yaşadıkları dönemde pek çok siyasal elitin de intisap ya 

da muhiplik düzeyinde bağ kurduğu bir tarikat olan Zeynîlik402 ile bir şekilde yollarının 

kesişmiş olmasıdır. Şânî hariç diğer üç şairin Mevlevî oluşu ile ilgili kaynaklar hem 

                                                           
396 Âşık Çelebi, Me şâ’irü’ş-Şu’arâ, 592. 
397 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 163. 
398 Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, 591. 
399 Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, 591. Küçükdağ, “Pîrî Paşa”, 281. 
400 Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, 591. 
401 Küçükdağ, “Pîrî Paşa”, 281. 
402 Zeynîlik ve siyaset arasındaki ilişki hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Reşat Öngören, Tarihte Bir Aydın 

Tarikatı Zeynîler, (İstanbul: İnsan Yay., 2013).  



 
 

153 
 

fikirken Şânî’nin Mevlevî olduğu Esrar Dede’nin yorumudur. Ancak, şairin mahlasını 

veren kişi Şem’î olduğuna göre, Şânî’nin de Mevlevî çevrelerinden uzak kalması 

muhtemel görünmemektedir. Bu verilerden yola çıkarak Sinoplu Safâyî’nin şeyhliği 

döneminde Galata Mevlevîhanesi çevresinde yetişen, bu mekâna gelen dört şairin 

varlığından bahsedilebilir. Sinoplu Safâyî’nin vefatından sonra tekkeye kimin ya da 

kimlerin postnişin olduğu kesin olmamakla birlikte şeyhin vefatından Sırrî Abdî Dede’nin 

1608 yılında Galata postnişini oluşuna kadar geçen sürede de tekkeye devam eden şairler 

olmuştur.  

2.1.3. Sinoplu Safâyî ile Sırrî Abdî Dede’nin Şeyhliği Arasındaki Dönem (1533-1610)  

Sinoplu Safâyî’den sonra Galata Mevlevîhanesi postnişini olan Mesnevîhan 

Derviş Mahmut Dede, Tanrıkorur’un tespitlerine göre 1548 yılında bu makama 

gelmiştir.403 Derviş Mahmut Dede’nin bu makamda ne kadar kaldığı hakkında 

kaynaklarda net bir bilgi bulunmamakla birlikte şeyhin, postnişin olduktan sonra 

Konya’ya döndüğü ve bu süreçte Tercüme-i Sevâkıb adlı eserini yazmak ve sultana 

sunmak üzere farklı zamanlarda tekrar kente geldiği de ortaya çıkar. Zira Ünver’in404 ve 

Tanrıkorur’un farklı Silsilenâme’lerden yola çıkarak yaptıkları liste denemelerinde 

Furuncuzâde Ali Dede (ö.990-991/1583)’nin, şeyhlik yaptığının tespit edilmesi, ayrıca 

Derviş Mahmut Dede’nin 1590 yılında Konya’dan İstanbul’a gelerek Şem’î Şemullah ile 

görüşüp Tercüme-i Sevâkıb’ı yazmak üzere tekrar Konya’ya dönmesi405 şeyhin farklı 

zamanlarda İstanbul’da bulunduğunu gösterir. Ne kadar süre şeyh olduğu belli olmayan 

Derviş Mahmut Dede, İstanbul’a ikinci defa geldiği dönemde, Mesnevî şârihi ve III. 

Murat’ın musahibi olan Şem’î (ö.1009/1602-1603[?])’den Mevlevî tarikatı içerisinde 

oluşturulan eserlerin, sultan tarafından makbul görüldüğünü öğrenince, Mısır 

                                                           
403 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 374. 
404 Ünver, “Galata Mevlevi-Hanesi Şeyhleri”, 212. Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari 

Özellikleri”, c.2, 374, 195-219.  
405 Derviş Mahmûd-ı Mesnevîhan, Sevâkıb-ı Menâkıb, haz. Hüseyin Ayan, Gönül Ayan, Erdoğan Erol, 

(Konya: Rumi Yay., 2007), 9, 16-17. 



 
 

154 
 

Mevlevîhanesi’nde yazılan ve kısa sürede Mevlevîler arasında yaygınlaşan bir eser olan 

Sevâkıb-ı Menâkıb’ın Türkçe tercümesini hazırlamaya başlamıştır.406 Yazar, bu esnada 

III. Murat’tan maddî destek de görmüş, Konya’ya giderek eserini tamamlamış ve sultana 

sunmuştur.407 Ayvansarayî’nin verdiği bilgilere göre, 1590 yılında Galata şeyhi olan 

Derviş Mahmut Dede,408 Sahîh Ahmet Dede’nin verdiği bilgiye göre 1602 yılında 

Konya’da vefat etmiştir.409 Ayvansarayî’nin Derviş Mahmut Dede’nin şeyh oluşu ile 

ilgili verdiği tarih, farklı kaynaklarda Derviş Mahmut Dede’nin şeyhliğinden sonra 

tekkenin uzun bir süre harap kaldığı ve Halvetîlerce kullanıldığı bilgisi verilmesi410 

dolayısıyla yanlış görünmektedir. Çünkü 1608 yılında Sırrî Abdî Dede’nin Galata şeyhi 

olduğu bilinmektedir. Derviş Mahmut Dede’nin 1602 yılındaki vefatından 1608 yılına 

kadar geçen süre tekkenin harap olması ve el değiştirmesi için kısa bir süredir. Bu 

bilgilere göre, Derviş Mahmut Dede’nin 1548 yılında şeyh olduğu ancak bu makamda ne 

kadar kaldığı bilinmemekle birlikte, Galata Mevlevîhanesi’nin kuruluşundan Sırrî Abdî 

Dede’nin şeyh oluşuna kadar olan dönem hakkındaki bilgiler kaynaklarda farklılık arz 

etmektedir. Ancak bu karışıklığa rağmen, Sinoplu Safâyî’nin vefatından Sırrî Abdî 

Dede’nin postnişin oluşuna kadar geçen sürede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de verilen 

bilgilerden411 Ferruhî (ö.944/1537), Derviş Halil Senâî (ö.950/1543-44), Garîbî 

(ö.954/1547), Derviş-i Diğer (Yayabaşızâde ö.1500/1591), Ruhî-i Bağdâdî (ö.1014/1605-

06), Derviş Sunullah (ö.?) adlı şairlerin bu tekkede yetiştikleri ya da İstanbul’a 

ulaştıklarında, Galata Mevlevîhanesi’ne de geldikleri sonucuna ulaşılır. 

                                                           
406 Derviş Mahmûd-ı Mesnevîhan, Sevâkıb-ı Menâkıb, 15-16. 
407 Mesnevihan Derviş Mahmut Dede’nin maddî olarak desteklendiğini İsmail Ünver, “Sevâkıb-Menâkıb”, 

16’dan aktaran, Hüseyin Yılmaz, “Mevlânâ Osmanlı Sarayında: Mahmud Dede’nin Sevâkıbü’l-

Menâkıb’ında Siyasi İmgeler”, Osmanlı’da İlm-i Tasavvuf içinde, ed. Ercan Alkan, O. Sacid Sarı, (İstanbul: 

İSAR Yay., 2018), 741. 
408 Hüseyin b. İsmail Ayvansarâyî, Hadikatü’l-Cevâmi, (İstanbul: Y.E. Yok, 1238), c.2, 43. 
409 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârih’l-Mevleviyye, 282. 
410 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadikatü’l-Cevâmi, c.2, 43. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 179. 
411 Şairlerin İstanbul’da bulunduklarına dair bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 254, 

68, 237, 125, 135, 184. 



 
 

155 
 

Derviş Halil Senâî, Konya Asitanesi’nde yetişmiş, Farsça okutan bir dervişken 

1540-41 yılında tamamladığı Menâkıb-ı Mevlânâ adlı eserini Kanûnî’ye sunmuştur. 

Şairin eseri sultana sunduğu  

Nev-bahâr-ı devletiñde ʿarż olur dîdâr-ı gül 

Vaḳt-i nev-rûz-ı saʿîdiñde gelür izhâr-ı gül 

matlalı nevruziyyenin 

Ḥażret-i Sulṭân Süleymân kâm-bîn ü kâm-yâb 

Ḫâk-i pâyından olur iksir-i cevher-vâr gül412 

beytinden Kanuni’ye sunulduğu anlaşılmaktadır. Ancak eser, Hemedânî’nin Sevâkıb-ı 

Menâkıb eserinin eksik bir tercümesi olması ve Mesnevîhan Derviş Mahmut Dede’nin 

eserinin şöhreti nedeniyle fazla yayılma imkânı bulamamıştır.413  

Kanûnî döneminde yaşayan ve bu dönemde İstanbul’a gelen bir başka Mevlevî 

siması ise Ferruhî’dir. Esrar Dede’nin verdiği bilgiye göre Akhisar’da zaviyedâr olan 

Ferruhî, Kanûnî ile Manisa’da tanışmış, şehzadeliği döneminde düzenlediği şiir 

meclislerinde bulunmuştur.414 Şehzadeye kaside sunması karşılığında ise köy ve 

mezraların geliri şaire, ihsan edilmiştir. Ferruhî, Âşık Çelebi’nin verdiği bilgilere göre 

941/1535 yılında İstanbul’a gelmiş ve burada sultanın şiir meclislerine katılmıştır.415 

Esrar Dede’nin Ferruhî hakkında bilgi verirken yer verdiği gazel örneğinin 

Ferruhî Ẕâtî Revânî Tâliîʿ vardur meġer 

Naẓm ile şimdi ġazel dimekde aḳrânuñ mı var416 

                                                           
412 Senâ’î Halîl Mevlevî, Risâle-i Menâkıb-ı Mevlânâ, Hâlet Efendi (Süleymaniye Ktb. No: 49), 2b. 
413 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 68. Betül Sinan Nizam, “Kemâl Ahmed Dede’nin Tercüme-

i Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı Mesnevisi”, 19-20. 
414 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 253-254. 
415 Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, 509. 
416 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 254. 



 
 

156 
 

makta beytinden, şairin devrin musahip şairlerinden olan Zâtî, Revânî, ve Tâli’î ile 

arkadaş olduğu anlaşılmaktadır. Galata Mevlevîhanesi’nin, Ferruhî’nin İstanbul’da 

bulunduğu zamanlardaki edebî faaliyetleri net olmamakla birlikte şairin bu mahfile de 

devam ettiği düşünülebilir. Zira Mevlevî dervişlerinin gittikleri kentlerdeki tekkelerde 

misafir edildikleri, buralarda konakladıkları Menâkıbü’l-Ârifîn’de417 ve Esrar Dede’nin 

kayıtlarında418 geçmektedir.  

Bu dönemde, İstanbul’da vefat ettiği belirtilen Derviş Garîbî de Galata 

Mevlevîhanesi içerisinde yetişen ya da bu mekâna devam eden şairler arasında sayılabilir. 

Vardar Yenicesi’nden olan ve Usûlî’nin etkisi ile Konya’ya gidip Mevlevî olan dervişler 

içerisinde değerlendirilen şairin, Safâyî’nin ateş redifli gazeline nazire yazmış olması,419 

Galata Mevlevîhanesi’ne devam ettiğini gösteren bir kanıt olarak sayılabilir. Zira daha 

çok ortak bir sosyal çevreden gelen şairlerin birbirlerine nazire yazdıkları 

bilinmektedir.420  

Galata Mevlevîhanesi’nin bu ilk döneminde tekkeye devam ettiği ya da bu 

mahfilden etkilendiği tespit edilen şairler arasında, III. Murat döneminde yaşayan ve 

Esrar Dede’nin, padişahın sohbetlerine katıldığı bilgisini verdiği Derviş Çelebi de 

sayılabilir. Künhü’l-Ahbâr ve Meşâirü’ş-Şu’arâ’da verilen bilgilere göre Derviş Çelebi, 

İznik Medresesiʾnde ders verdikten sonra, Sadrazam Ali Paşa’nın himmetiyle Divan 

Kâtibi olmuş421 Esrar Dede’nin verdiği bilgilere göre ise Konya’ya gidip Mevlevî 

tarikatına bağlanmış ve sonrasında İstanbul’a dönerek “ (…) cemîʿi-i mâ-sivâdan ferâġat 

ve kûşe-gîr-i zâviye-i ʿuzlet olup”422 III. Murat’ın adına bazı tasavvufî eserleri tercüme 

                                                           
417 Bir örnek için bkz. Ahmet Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri (Menâkıbü’l-Ârifîn), c.2, 245. 
418 Hızır Handî Dede Kahire’den İstanbul’a geldiğinde Galata Mevlevîhanesi’nde konaklamış ve sonrasında 

bir grup derviş ile birlikte Kahire’ye dönmüştür. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 103. 
419 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 237. 
420 Bkz. M. Fatih Köksal, Sana Benzer Güzel Olmaz, (İstanbul: Büyüyenay Yay., 2018), 118-121. 
421 Gelibolulu Âlî, Künhü’l-Ahbâr, 243. Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, 228. Benzer bilgileri Kınalızâde 

de vermiştir. Bkz. Kınalızâde Hasan Çelebi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 355.  
422 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 125. 



 
 

157 
 

etmiştir.423 Derviş Çelebi’nin Galata Mevlevîhanesi’nde bulunduğu Esrar Dede’nin, 

şairin İstanbul’a döndükten sonra tekkede uzlete çekildiğini belirtmesinden anlaşılabilir. 

Kınalızâde, Derviş Çelebi’nin Mevlevî olduğu bilgisini verdikten sonra  

Ḳurı efsâne ṣanur ṣûfî ṣadâ-yı nâyı 

Ne ile sâlik idi görsene Mevlânâyı 

matlalı gazelinin meşhur olduğunu kaydetmiştir.424  

Esrar Dede’nin Mevlevî şairler arasında gösterdiği ve tezkiresinde madde başı 

bir isim olarak yer verdiği Ruhî-i Bağdadî de Galata mahfiline bu dönemde devam eden 

isimler arasındadır. Mevlevî olmayan ancak Bağdat, Şam, Konya, İstanbul gibi 

bünyesinde Mevlevî edebî muhitini temsil edebilecek merkezlere sahip kentlere, Mevlevî 

şairler ile yaptığı seyahatler dolayısıyla Esrar Dede’nin kayıtlarına Mevlevî olarak geçtiği 

belirtilen425 Rûhî’nin, “… bir zamân dâru’d-devle-i İstânbûl’a ḫırḳa ber-dûş-ı ʿazîmet ve 

Ġalaṭa Mevlevîḫânesi’nde bûriyâ-endâz-ı iḳâmet olup ḫayli müddet suḫan-verân-ı 

iḫvânla verziş-i şiʿr ü inşâ ve taḥṣîl-i ʿilm-i maʿnâ ...”426 eylediği belirtilmiştir. Ruhî 

hakkında verilen bu bilgiler aynı zamanda şairin dergâhta bulunduğu dönemde, -bu 

dönem şairin Şam’da 1605-06 yıllarındaki vefatından önce olmalıdır- mekânda başka 

şairlerin de bulunduğunu ve Galata Mevlevîhanesi’nin tam olarak aydınlatılamayan bu 

döneminde dergâhta canlı bir edebî mahfilin varlığı hakkında ipuçları da vermektedir.427  

                                                           
423 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 125. 
424 Kınalızâde Hasan Çelebi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 356.. 
425 Ruhî hakkındaki bu değerlendirme, İlhan Genç’in hazırladığı Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’nin sonuç 

kısmında yer almaktadır. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 15. 
426 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 135. 
427 Esrar Dede’nin tezkiresine aldığı şairler hakkında genelde yapılan eleştiriler Ruhi odağında gelişmekte 

ve tezkirede madde başı olan bu isimden yola çıkarak Esrar Dede’nin, tezkiresindeki Mevlevî şair sayısını 

arttırabilmek adına Mevlevî olmayan şairleri de Mevlevî gibi gösterdiği şeklinde eleştirilere neden 

olmaktadır. Ancak burada kanaatimizce Esrar Dede’nin tezkiresine yalnızca, Mevlevî müntesibi olan 

şairleri değil, Mevlevî mahfillerine devam eden isimleri de dâhil etmesi söz konusudur. Ayrıca Nef’î, Nâilî, 

Hulvî gibi isimlerin de Mevlevî dergâhlarına devam ettikleri bilinmekle birlikte bu şairlerin Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye’de madde başı olmayışları dikkat çekicidir. Kanaatimizce -bu iki isim odağında 

düşünüldüğünde- dergâhlarda şuarâ meclislerinden ziyade buralardaki Mesnevî dersleri, sohbet meclisleri 

gibi ortamlara dâhil olmuş olan isimler Esrar Dede’nin tezkiresine dâhil etmediği kişilerdir. Bu yönü ile 

düşünüldüğünde Esrar Dede’nin yalnızca Mevlevî müntesibi isimleri değil aynı zamanda Mevlevî 



 
 

158 
 

Galata Mevlevîhanesi’nin ilk döneminde bu mahfilde yer alan son şair ise Derviş 

Sunʾullah’tır. Şairin Galata Mevlevîhanesi’nde külah giydiği ve burada “… ḫulefâ’-i 

cenâb-ı Sulṭân Dîvânî ḳuddise sırrıhu’n-nûrânî beḳâyâsından istifâżâ-i envâr-ı ḥakîḳat ve 

âdâb-ı tarîkat idüp evâʾil-i ḥâllerinde bir müddet Ġalata ḫânḳahında hücre-güzîn-i 

‘uzlet”428 olduğu Esrar Dede’nin ifadelerinden net olarak anlaşılmaktadır.  

 Galata Mevlevîhanesi’nin, bu ilk döneminde mutasavvıf şairlerin, belli 

zamanlarda sohbet meclislerinde bir araya gelerek müşâarede bulunduklarını söylemek 

mümkün görünmemektedir. Ancak özellikle Sinoplu Safâyî’nin şeyhlik yaptığı yıllarda, 

şairlerin bir araya gelme zamanları ve tekkeye devam eden kişilerin kimler oldukları 

hakkında net veriler olmasa da tekkenin bir edebiyat mahfili olarak değerlendirildiği 

anlaşılmaktadır. Sinoplu Safâyî döneminde tekkenin bir mahfil olarak şekillenmesinde; 

Safâyî’nin şair olması, hem II. Bayezid ile hem de diğer devlet adamlarıyla yakın ilişki 

kurması etkili olmuştur. Ayrıca, Safâyî’nin doğrudan Divane Mehmet Çelebi’ye intisap 

etmesi ve öncesinde de yine siyasal elitler tarafından desteklenen bir mutasavvıf olan 

Şeyh Vefâ’ya bağlanmış olması da onun döneminde, tekkenin bir mahfil hâline gelmesine 

olumlu katkı sağlamış olabilir. Safâyî’den sonraki dönemde ise Derviş Halil Senâyî, 

Mesnevîhan Derviş Mahmut Dede gibi Konya’dan İstanbul’a gelen ya da Derviş 

Sunʾullah gibi İstanbul’da Mevlevîliğe intisap eden şairlerin varlığı, burada devam eden 

bir edebî mahfilin varlığını düşündürmektedir. Ancak bu dönemde tekkeye kimlerin şeyh 

olduğu ve sultanların İstanbul’daki Mevlevîlerle ne kadar ilişki kurduklarına dair verilerin 

azlığı, Galata Mevlevîhanesi’nin ilk dönemindeki edebî hayatın tam olarak ortaya 

koyulamamasına neden olmuştur. Galata Mevlevîhanesi’nin tam olarak aydınlatılamayan 

                                                           
mahfillerinde yer alan, buralarda edebî üretimde bulunan isimleri de tezkiresine dâhil ettiği, dergâha 

devamlılığında edebî bir amaç taşımayan isimleri ise tezkireye almadığı sonucuna ulaşılabilir. (Hulvî’nin 

Yenikapı Mevlevîhanesi’ndeki Mesnevî derslerine katıldığı hakkındaki kayıt için bkz. Hulvî, Lemezât, 629. 

Nâilî’nin Mevlevîhane’ye devam ettiği hakkındaki kayıtlar için bkz. Sevgi Yavuz, “Cemaleddin Mahmud 

Hulvî Divanı (Metin-İnceleme), (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2012), 12. ) 
428 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 184. 



 
 

159 
 

bu döneminde, 1561-1583 yıllarında Çelebilik makamında olan Ferruh Çelebi’nin 

Osmanlı siyasal elitleri ile arasının bozulması ve azledilmesi sonrasında tarikat 

merkezinin yaklaşık on sekiz yıl yöneticisiz kalması da bunda etkili olmuştur.429 

Konya’da ortaya çıkan düzensizlik, İstanbul’a da yansımış ve Sinoplu Safâyî ile birlikte 

bir mahfil hâline gelen tekkedeki istikrar bozulunca şairlerin bu mekândaki varlığı da 

azalmıştır. 

Galata Mevlevîhanesi’nin bu birinci dönemi, Sırrî Abdî Dede’nin Konya’dan 

İstanbul’a geçtiği ve Yenikapı Mevlevîhanesi Şeyhi Kemâl Ahmet Dede’nin yanında 

çileye girdiği dönemde buranın bir Mevlevî tekkesi olduğunu ispat etmesi ve Halvetîler 

tarafından kullanılan430 tekkenin yeniden Mevlevîlere tahsis edilmesi ile sona ermiştir. 

Ancak bu olay gerçekleşene kadar, Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da verilen bilgilere göre 

tekkenin vakıfları ve gelirlerinin düzeni bozulmuş ve bir Kalenderhane gibi kullanılmak 

üzere başka kişilere verilmiştir.431 Mesnevîhan Derviş Mahmut Dede’nin meşihatından 

sonra tekkenin başka tarikatlarca kullanılması, buradaki Mevlevî mahfilinin devamını 

engellemiş görünmektedir. 

Galata Mevlevîhanesi’nin İstanbul’daki mahiyetinin zamanla değiştiği bu 

dönemde, Yusuf Sîneçâk’ın kente gelmesi ve vefatından sonra dervişlerinin düzenlediği 

tören hakkındaki ayrıntılardan yola çıkılarak, kentte Mevlevîliğin ve Mevlevî 

edebiyatının temsil edildiği farklı mekânların olduğu sonucuna da ulaşılabilir. Âşık 

Çelebi’nin verdiği bilgilere göre, Yûsuf Sîneçâk’ın ölümünden bir yıl sonra, 10 

Muharrem 954/2 Mart 1547’de dervişlerinin düzenlediği bir törende Şûrî-i Meczûb,432 

                                                           
429 Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 155-156. 
430Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 179. Vassâf, Halvetî tarikatınca kullanıldığını belirtmiştir. Ayvansarayî’nin 

Hadîkatü’l-Cevâmî adlı eserinde de benzer bilgi geçmektedir. Bkz. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-

Cevâmi, c.2, 43. 
431 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1383-1384. 
432 Esrar Dede, şairin Yûsuf Sîneçâk’tan sonra dergâha şeyh olduğunu kaydetmektedir. Bkz. Esrar Dede, 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 161. 



 
 

160 
 

Derviş Günâhî433 ve diğer Mevlevîler bir araya gelerek bir meclis oluşturmuşlardır. 

Devrin zurefâ ve urefâsının da çağırıldığı mecliste yemekler yenmiştir. Yûsuf Sînaçâk’ın 

mezar taşına kazınmak üzere şairler şiirler söylemişlerdir. Bir anma töreninden ziyade bu 

mecliste, dervişlerin bir araya gelerek şiir söylemeye azmetmiş olmaları dikkat 

çekicidir.434 Bu anekdot, tekkelerde çeşitli vesilelerle düzenlenen meclislerde şiir 

söylemenin bir müsabaka ortamı içerisinde icra edildiğini göstermektedir.435 Sîneçâk’tan 

sonra dergâha postnişin olan Şûrî’nin, dönemin Mevlevî şairleri arasında sayılması ve 

şeyhliği döneminde dergâhta sema edilmesi Galata Mevlevîhanesi’nin yanı sıra kentte 

Mevlevî mahfillerine benzer mekânların şekillendiğini göstermektedir. Kentte, 

Mevlevîliği temsil eden birden fazla mekânın varlığı da Galata Mevlevîhanesi’ndeki 

farklılaşmanın ve ilk dönemindeki karışıklığın nedeni olarak görülebilir.436 Ayrıca Galata 

Mevlevîhanesi’nin, Sinoplu Safâyî’den sonraki şeyhlerinin takip edilemeyişinde ve bu 

dönemde dergâhın asıl kuruluş amacından uzaklaşarak başka grupların kullanımına 

geçmesinde, İstanbul’da Mevlevîleri temsil eden Yusuf Sineçâk ve dervişleri gibi 

heteredoks gruplar ile birlikte anılan isimlerin de yer alması etkili olmuş olmalıdır. Zira 

Yusuf Sineçâk’ın vefatı ile ilgili yapılan törene katılan Günâhî ve Şûrî’nin, Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye’de genellikle abdalân grubundan olan Semâî, Za’fî,437 Arşî438 gibi 

isimlerle birlikte anılması, bu yıllarda şekillenmeye başlayan İstanbul Mevlevî muhitinin 

kuruluşunda yer alan derviş-şair profilinden nispeten uzaklaştığını gösterir. Galata 

Mevlevîhanesi’nin kurulduğu dönem, Osmanlı’nın heteredoks akımlara karşı Sünnî 

                                                           
433 Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de, Yûsuf Sîneçâk’ın kûçeği olduğu kayıtlıdır. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-

i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 260. 
434 Âşık Çelebi, Meşâirü’ş-Şu’arâ, 292-293. 
435 Neşâtî’nin gönderdiği gazele Gavsî Ahmet Dede ve Galata Dergâhı’nda bulunan diğer şairlerin de 

nazireler yazması ve Gavsî’nin yazdığı nazire sayesinde şeyhi tarafından ödüllendirilmesi de bu duruma 

benzer bir örnektir. Gavsî Ahmet Dede hakkındaki bu anlatı ve tekke mahfili içerisindeki anlamı hakkında 

değerlendirme için bkz. Tezimiz, 146. 
436 Bu bilgilerin yanı sıra Semih Ceyhan’ın tespitlerine göre bu yüzyılda İstanbul Mevlevî muhitinde 

Kalenderî neşvenin yaygın olması da mahfilin devamlılığını olumsuz etkilemiş görünmektedir. Bkz. Semih 

Ceyhan, “İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi” (Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi, 2005), 103-110. 
437 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâyı Mevleviyye, 188. 
438 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâyı Mevleviyye, 211. 



 
 

161 
 

argümanlarla toplum arasında kendi görüşlerini kabul ettirmeyi, Safevîlerle birlikte 

yayılmaya başlayan Şiîliğin etkilerini azaltmaya çalıştığı bir dönemdir. İstanbul Mevlevî 

muhitinin tam olarak teşkilatlanamadığı bu dönemde aynı zamanda Safevîlerle hem 

askerî hem de kültürel zeminde mücadele eden Yavuz Sultan Selim, Kanunî ve III. Murat 

tahtta bulunmaktadır. Özellikle ilk iki isim döneminde Osmanlı’da, Şiîliğe karşı ciddi 

anlamda bir karşı literatür üretilmiştir.439 İstanbul’da kendilerini gösteren Mevlevî 

şairlerin, Mevlevîlikten ziyade heteredoks bir görünüm sergilemeleri de tarikatın 

tekkesinin el değiştirmesine ve dolayısıyla mahfilleşme sürecinin de sekteye uğramasına 

neden olmuş olmalıdır. Bu dönemde Derviş Halil Senaî’nin ve Mesnevîhan Derviş 

Mahmut Dede’nin Menâkıb-ı Mevlânâ tercümelerini, Kanunî ve III. Murat’a sunmuş 

olmaları; Osmanlı-Safevî arasındaki gerilimin Mevlevî mahfillerine yansımasının 

azaltılmasına yönelik hamleler olarak da değerlendirilmiştir.440 

Sırrî Abdî Dede’nin, Bostan-ı Evvel tarafından 1608 yılında Galata şeyhi olarak 

görevlendirilmesi ile tekke yeniden Mevlevîlerin kontrolüne geçmiştir.441 I. Ahmet 

(ö.1026/1617) dönemine denk gelen bu hadisede, sultanın Mevlevî muhibbi olmasının 

etkisi olduğu düşünülebilir. I. Ahmet’ten önceki padişahlar da Mevlevîler ile olumlu 

ilişkiler geliştirmiş kişiler olmakla birlikte,442 Mevlânâ’ya ya da Mevlevîliğe dair 

muhabbetlerini -III. Murat dışında- eserlerinde doğrudan dile getirmemişlerdir. Ancak 

Bahtî mahlasıyla şiirler yazan I. Ahmet’in Dîvân’ında yer alan  

Baḫtiyâ bendesi ol Ḥażret-i Mevlânâ’nuñ 

Taḫt-ı ma’nîde odur pâdişehi devrânuñ443 

                                                           
439 Bu dönemde Şiîliğe karşı üretilen metinler için bkz. Kalaycı, Osmanlı Sünnîliği, 166-187. 
440 Yılmaz, “Mevlânâ Osmanlı Sarayında: Mahmud Dede’nin Sevâkıbü’l-Menâkıb’ında Siyasî İmgeler”, 

738-740. 
441 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1383. 
442 16. asırda Osmanlı sultanları ile Mevlevîler arasındaki ilişkiler hakkında geniş bilgi için bkz. Öngören, 

Osmanlılar’da Tasavvuf, 205-218.  
443 Bahtî, Dîvân, haz. İsa Kayaalp, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2019), 32. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64301,bahtisultan-i-ahmed-divanipdf.pdf?0 (erişim 27.05.2021) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64301,bahtisultan-i-ahmed-divanipdf.pdf?0


 
 

162 
 

maktalı gazelden sultanın Mevlevî muhibbi olduğu ortaya çıkar. Ayrıca, gazelin aşağıda 

verilen beytinden sultanın, Bostan Çelebi’nin İstanbul’a geldiği dönemde saraya davet 

edildiği sırada icra ettiği Mevlevî âyininden etkilendiği de anlaşılmaktadır.444  

Def ü ney nâle ḳılup Melevîler itdü semâʿ 

Eyledük yine bugün zevḳını biz devrânuñ445 

I. Ahmet döneminde, Sırrî Abdî Dede’nin, Kemâl Ahmet Dede (ö.1024/1615) 

döneminde Yenikapı Mevlevîhanesi’nde bulunduğu sırada Galata’ya gidip buranın 

Mevlevî tekkesi olduğunu ispat ettikten446 sonra iki yıl burada postnişinlik yaptığı ve 

kaynakların genelinde, bu görevden azledilerek447 yerine 1610 yılında Rusûhî-i 

Ankaravî’nin şeyh olduğu belirtilmektedir. 

Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak asıl şekillenmesi, Rusuhî-i 

Ankaravî’nin şeyhliğinden Bakkalzâde Ali Dede’nin azledilişine kadar olan zaman 

aralığında gerçekleşmiştir.  

2.2. Galata Mahfilinin İkinci Dönemi: İstanbul Mevlevî Edebî Muhitinin Canlanışı 

İsmail Ankaravî’nin, 1610 yılında, I. Bostan Çelebi448 tarafından Galata 

Mevlevîhanesi şeyhi olarak atanması, tekkenin bir edebiyat mahfili olarak yeniden ihyâsı 

anlamına da gelmiştir. Ankaravî, postnişin olarak görev yaptığı dönemde, Halvetîlerin ve 

Mevlevîlerin tarikat içi uygulamalarına karşı koyan; halk ve devlet otoriteleri tarafından 

da desteklenen bir akım olan Kadızâdelilerin uygulamaları ile mücadele etmiştir.  

 Galata Mevlevîhanesi’nin edebî bir mahfil oluşunun ikinci döneminin de 

başlatıcısı olan bu güçlü şeyh sayesinde tekkede yaklaşık yüz seksen yıl (1610-1790)  

                                                           
444 Bkz. Sahîh Ahmed Dede, Mecmuâtü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 284-285. 
445 Bahtî, Dîvân, 32. 
446 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 289. 
447 Ayvansarâyî, Hadikatü’l-Cevâmi, c.2, 43. Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.2, 41. 
448 Bostan Çelebi’nin makam çelebisi olduktan sonraki dönemde Mevlevîliğin gelişimi hakkında bilgi için 

bkz. Semih Ceyhan, “İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, (Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi, 2005), 77-

79. 



 
 

163 
 

sürecek bir edebî üretim süreci başlamıştır. Bu süreçte Galata Mevlevîhanesi’nde on altı 

şeyh göreve gelmiştir. Bu şeyhlerden Rusûhî-i Ankaravî (ö.1040/1631), Âdem Dede 

(ö.1063/1652), Arzî Mehmet Dede (ö.1074/1664), Nâcî Ahmet Dede (ö.1124/1712), 

Gavsî Ahmet Dede (ö.1109/1696-98), Nâyî Osman Dede (ö.1142/1729) şair kimlikleri 

ile de bilinen isimlerdir. Galata postnişinliğine iki defa gelen ancak bu görevinde kısa 

süre bulunan Derviş Çelebi (ö.1083/ 1644)’nin de şair olduğunu Esrar Dede 

bildirmektedir.449 Nâyî Osman Dede’nin oğlu olan Sırrî Abdülbâki Dede 

(ö.1164/1750)’nin şair olduğu Âdâb-ı Zurafâ’da geçmekle birlikte eser örneği 

verilmemektedir.450 Osmanlı Müellifleri’nde ise Sırrî Abdülbâki Dede’nin bir münacatına 

yer verilmiştir.451 Sırrî Abdülbâki Dede’den sonra postnişin olan Mehmet Şemsettin Dede 

(ö.1173/1760), İsa Dede (ö.1185/1771), Selim Dede (ö.1190/1777), Mehmet Sadık Dede 

(ö.1191-92/1778), Çelebi Abdülkadir Dede (ö.1194/1780), Hüseyin Dede (ö.1196/1782), 

Bakkalzâde Ali Dede (ö.?), Halil Numan Dede (ö.1212-13/1798) ise şiir ile ilgilenmeyen 

şeyhlerdir.  

Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebî mahfil olarak yeniden şekillendiği ikinci 

dönemi, Nâyî Osman Dede’nin vefatından sonra bir kırılma yaşamıştır. Nâyî Osman 

Dede’den sonra postnişin olan şeyhlerin vefat ya da azledilme sebebiyle sık sık 

değişmesi, Ankaravî’den sonra başlayan mahfil olma sürecini sekteye uğratmış 

görünmektedir. Tekkenin birinci döneminde de Sinoplu Safâyî’nin vefatından sonra tekke 

yönetiminin düzenli olmayışı ile benzer bir süreç olan bu kırılma döneminde -yaklaşık 

altmış yıllık süreçte- Galata Mevlevîhanesi’nde yalnızca Derviş Şeydâ (ö.1214/1799-

1800)452 ve Şeyh Gâlib yetişmiş görünmektedir. Tekkenin edebî yönden yaşadığı bu 

                                                           
449 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 122.  
450 Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 158. 
451 Bursalı Mehmet Tâhir, Osmanlı Müellifleri, c.1, 91. 
452 Şeydâ Dede’nin ölüm tarihi, Sicill-i Osmânî’de 1797-98 olarak kayıtldır. (Bkz. Mehmed Süreyyâ, Sicill-

i Osmânî, c.5, 1596. Ancak şairle aynı dönemde yaşayan Nebîl’in Dîvân’ında Şeydâ Dede’nin ölüm tarihi, 

“Gitdi Şeydâ Dede yâ hû diyerek ʿuḳbâya” (Bkz. Yasemin Aktaş, “Mehmed Nebil ve Divanı”  (Yüksek 



 
 

164 
 

kırılma süreci, Bakkalzâde Ali Dede’nin 1790 yılında azledilmesi ve Şeyh Gâlib’in yirmi 

dördüncü şeyh olarak atanması ile son bulmuştur. Bu süreçte tekkeye toplam 48 şair 

devam etmiştir.  

2.2.1. İsmail Rusûhî-i Ankaravî Dönemi (1610-1631) 

Esrar Dede’nin, “Tarîḳ-i Mevleviyye’nüñ ser-bülendi”453 olarak nitelediği 

Rusûhî-i Ankaravî, Sırrî Abdî Dede’yi de Galata şeyhi olarak atayan I. Bostan Çelebi’nin 

yetiştirdiği dervişlerdendir. Bostan Çelebi’nin terbiyesinden geçen Ankaravî, şeyhini 

methettiği bir gazelinden alınan aşağıdaki beyitlerde, Bostan Çelebi döneminde, Ferruh 

Çelebi’nin azli ile birlikte sıkıntıya düşen tarikatın tekrar canlandığını ve yeniden 

dervişler yetiştirdiğini belirtir. 

Nevbetinde ‘Îsi-i rûy-ı zemîn oldur k’ider 

Feyż-i enfâsıyla iḥyâ ẕümre-i iḫvânını   

 

Himmetiyle her biri bir naḫle-i esrâr olup 

Eymen âbâd eyledi innî ene meydânını454 

Mevlevîliğin kendi içerisinde yaşadığı krizi çözüme ulaştıran, tarikatı Anadolu’da ve 

İstanbul’da yeniden yaymaya başlayan güçlü bir Çelebi tarafından yetiştirilen Ankaravî 

de Galata Dergâhı’nda bir dönüşüme sebep olmuştur. Semih Ceyhan’ın tespitlerine göre, 

Divane Mehmet Çelebi ile birlikte daha çok Melâmî-Kalenderî meşrep şeyhlerin ve 

dervişlerin faaliyet gösterdiği bir tekke olan Galata Mevlevîhanesi, Ankaravî ile birlikte 

Sünnî gelenek içerisinde hizmet vermeye başlamıştır.455 Ankaravî’nin Galata şeyhi oluşu 

ile birlikte yaşanan bu değişim, Osmanlı’nın resmî ideolojisine uygunluğu nedeniyle 

                                                           
Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, 2010), 139.) mısraı ile 1214/1799-1800 olarak kaydedilmiştir. Şairle aynı 

dönemde yaşayan bir isim olması dolayısıyla çalışmamızda Nebil’in belirttiği bu tarih kullanılmıştır. 
453 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 131. 
454 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 132. 
455 Ceyhan, “İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, 103-104. 



 
 

165 
 

tekkenin devlet nezdinde daha meşru hâle gelmesine zemin hazırlamıştır. Bu meşruiyet 

ise tekkede yetişen şair sayısını olumlu yönde etkilemiş görünmektedir. Zira yalnızca 

Ankaravî döneminde dergâhta, kendisinden önceki dört şeyh dönemine denk sayıda şair 

yetişmiştir.  

Ankaravî’nin Galata Mevlevîhanesi şeyhi olduğu dönem, mutasavvıfların 

uygulamalarına yönelik sert ve aykırı tutumları ile dikkat çeken Kadızadeliler 

dönemidir.456 Mevlevîliğin edebî muhitinin Osmanlı coğrafyasına girişinde devletin 

Şiîliğe karşı aldığı önlemlerin izleri görülürken, Ankaravî döneminde Şiî-Sünnî 

karşılaşması sona ermiş, “şeriat ve gelenek vurgusunun önplana çıkmaya başladığı”457 bu 

dönemde tarikatın uygulamaları sert bir şekilde tenkit edilmiştir. Ancak tarikat 

uygulamalarına yönelen bu tenkitler, Ankaravî’nin hâmîliği döneminde Galata 

Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasına olumsuz manada bir etki etmemiş; 

aksine şeyhin karizması altında dergâhta pek çok şair derviş yetişmiştir.   

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de Kadızadeli Vani Mehmet Efendi ile ilgili 

kullanılan “… istiḫlâfları âvân-ı istidrâc-ı Vânî-i fesâd-ı mebânîye teṣâdüf idüp fuḳarâ-i 

ṭarîḳatü’llâha ictihâd u mübâḥeseleri ḥıṣn-ı ḥaṣîn-i selâmet ve iskât-ı merede-i Vânî ile 

(…)”458 ifadelerinden, tarikatın Kadızâdeliler hakkındaki olumsuz düşünceleri 

anlaşılmaktadır. Rusûhî döneminde, Kadızadelilerin uygulamaları ile mücadele etmiş; 

Aziz Mahmut Hüdai, “Allah, karşılananları karşılarken Rusûhî’nin adımlarına kuvvet 

versin. Düşmanlarının vücutlarındaki damarları kesmede söz kılıcını keskinleştirsin.”459 

ifadeleri ile Ankaravî’ye destek vermiştir. Ankaravî’nin dönemin ünlü mutasavvıflarınca 

da takdir edilen bu mücadelesi, şeyhin eserleri üzerinden de yürüttüğü bir süreci 

                                                           
456 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1323-1324. 
457 Kalaycı, Osmanlı Sünnîliği, 199. 
458 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 131. 
459 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 168. 



 
 

166 
 

kapsamıştır. Sâkıb Dede, Ankaravî’nin manzum ve mensur eserleri ile verdiği çabayı ve 

bunun sonucu olarak diğer tarikatların şeyhe duyduğu minnettarlığı;  

“… maḳarr-ı ḥilâfetlerinde vefâ-yı neẕrlerine muvaffaḳ ve inşâ-yı nażm u 

taṣnifât-ı kesîre-i müfîde ile daḥı müstefîdîn-i ṭurûḳ-ı celîleyi minnet-dâr-ı neyl-i 

ġavâmıż-ı esrâr eyleyip (…) ẓuhûr-ı ẕâtları müteşeyyiḥîn-i zamâneden ḳâṣıru’l-

himme vü fâtirü’l-fiṭna olanlara feryâd-res olup”460 ifadeleri ile belirtmiştir. 

Şeyhin Fâtihü’l-Ebyât ve Şerh-i Mesnevî gibi Mesnevî şerhlerinin yanı sıra 

Hüccetü’s-Semâ adlı risâlesi, Kadızâdeliler tarafından bidat olarak görülen ve 

engellenmeye çalışılan sema törenlerinin meşruluğuna dair kaleme alınan eserlerden 

birkaçıdır.461 Rusuhî’nin yine musikinin İslamiyet içerisindeki mahiyetini ele aldığı Er-

Risâletü’t-Tenzîhiyye fî Şe’ni’l-Mevleviyye adlı risalesinde de sema ve raksın 

meşruluğuna dair argümanlarını ortaya koymuştur.462 Esrar Dede’nin, Ankaravî hakkında 

bilgi verirken şeyhin sema töreninin meşruiyeti ile ilgili söylediği  

Mevlevî’nüñ rûḥına oldı ġıdâ bu nây u def 

Fe’s-temiʿ min ṭaʿnı ḥizbü’l-münkirîni lâ-teḫâf463 

matlalı mülemma bir gazelini özellikle seçmesi şeyhin, dönemindeki sema törenlerini 

engellemeye çalışanlarla mücadelesini göstermektedir. Ankaravî’nin, dönemindeki 

siyasal elitler ile iletişim hâlinde olduğu da görülür. Kadızadeliler ile mutasavvıflar 

                                                           
460 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1326. 
461 Ahmet Tanyıldız, “İsmâîl Rusûhî-yi Ankaravî Şerh-i Mesnevî (Mecmû’atü’l-Letâyif ve Matmuratu’l-

Ma’ârif) (I.Cilt) (İnceleme-Metin Sözlük)” (Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi, 2010), 6-11. Sema 

törenleri, Ankaravî döneminde kaldırılmaya çalışılmış olsa da bu törenlerin yasaklanması, şeyhin 

vefatından 35 yıl sonra Nâcî Ahmet Dede’nin Galata şeyhi olduğu döneme denk gelmiştir. Yasağın 

başlamasına Mevlevîler, “Yasâğ-ı Bed” ifadesini tarih düşmüşlerdir. Bkz. Sahîh Ahmet Dede, Mecmuâtü’t-

Tevârihi’l-Mevleviyye, 313; Alberto Fabio Ambrosio, “Galata Mevlevîhânesi’nde Şeyh Olmak”, Saltanatın 

Dervişleri Dervişlerin Saltanatı içinde, ed. Ekrem Işın, (İstanbul: İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Yay., 

2010), 45. 
462 Bayram Akdoğan, Mevlevîlik ve Mûsikî, (İstanbul: Rağbet Yay., 2009.), 38. 
463 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 132. 



 
 

167 
 

arasındaki olaylarda orta bir noktada bulunmaya çalışan IV. Murat adına Mebde’ ü Meâd 

adlı eserini yazmış olması, Ankaravî’nin hükümdara da hitap edebildiğini göstermektedir.  

Ahmet Tanyıldız, Ankaravî’nin eserleri ile devrin mutaassıp düşünce akımlarına 

karşı verdiği mücadelenin yanı sıra, tekkede yetişen müritlerinin tasavvufî ve ilmî yönden 

daha iyi yetişmeleri için eserler kaleme aldığını, tercümeler yaptığını 

belirtmektedir.464Ankaravî’nin döneminde Galata Mevlevîhanesi’nin her yönden ihya 

olması, şeyhin bu yetiştirici ve mücadeleci tavrı ile alakalı görünmektedir. Şeyhin bu 

yönü, Ankaravî’den 159 yıl sonra Galata şeyhi olan Şeyh Gâlib’in şiirlerine de 

yansımıştır. Şeyh Gâlib’in, Ankaravî hakkında yazdığı bir kasidesinde şeyhten 

Sultân Semâî’nin idüp tekyesin ihyâ 

Tâ ‘arşa itdi devrân Hazret-i Şârih465 

ifadeleri ile bahsetmiş olması, Ankaravî’nin Galata Mevlevîhanesi tarihindeki 

dönüştürücü rolünün farkında olduğunu göstermektedir.  

Esrar Dede, şeyhin kırktan fazla eseri olduğunu belirttikten sonra mükemmel bir 

Dîvân’ı olduğunu söyler ve Ankaravî döneminde tekkedeki dervişlerin ve tarikata girmek 

isteyenlerin sayısının arttığını belirtir.466 Ancak Ankaravî, şair kimliği ile öne çıkmayan 

daha çok mensur türde eserler veren, şiirden ziyade şiir şerhleri kaleme alan bir şeyhtir. 

Galata Mevlevîhanesi’nde tamamlanan Makâsıdu’l-Aliyye fî Şerhi’t-Tâiyye, Şerh-i 

Kasîde-yi Mimiyye el-Hamriyye, El-Hikemu’l-Münderice fî Şerhi’l-Munferice adlı 

şerhlerden ilki Ankaravî’nin dervişlerinin eğitimine katkı sağlayabilmek üzere kaleme 

alınmış; diğer ikisi ise Galata mahfilinde bulunanların ricası üzerine yazılmıştır.467 

                                                           
464 Tanyıldız “İsmâîl Rusûhî-yi Ankaravî Şerh-i Mesnevî (Mecmû’atü’l-Letâyif ve Matmuratu’l-Ma’ârif) 

(İnceleme-Metin Sözlük)”, c.1, 16. 
465 Şeyh Gâlib, Dîvân, 93. 
466 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 132. 
467 Bu şerhler hakkında değerlendirme ve yapılan çalışmalar için bkz. Tanyıldız, “İsmâîl Rusûhî-yi 

Ankaravî Şerh-i Mesnevî (Mecmû’atü’l-Letâyif ve Matmuratu’l-Ma’ârif (İnceleme-Metin Sözlük)”, c.1, 

24-27. 



 
 

168 
 

Ankaravî’nin bu yönüne rağmen tekkesinde, Cevrî, Vecdî Bey, Mezâkî468 gibi dönemin 

güçlü şairlerinin de yer aldığı bir mahfil meydana gelmiştir. Esrar Dede’nin şeyhin 

eserlerinin çokluğunu belirttikten sonra tekkede yetişen dervişlerin fazlalığından 

bahsetmesi ve bunun ardından güçlü bir şair olan Vecdî Bey’in şeyhin “… ḥüsn-i nazar-

ı terbiyyetleriyle”469 yetiştiğini söylemesi, şeyhin içerisinde bulunduğu toplulukta hâmî 

kimliğinin ön plana çıktığını göstermektedir. 

Ankaravî döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne; Derviş Ganem (ö.1036/1626), 

Derviş Aramî (ö.1039/1630-31), Osman Sineçâk (1055/1645), Âdem Dede, Cevrî 

(ö.1065/1654), Vecdî Bey (ö.4 Ramazan 1071/3 Mayıs 1661), Meyyâl (Şehlâ) 

(1080/1669-1670), Mezâkî (ö.1087/1676), Sarı Abdullah (ö.22 Safer 1017/27 Ekim 

1660), ve Neşâtî Dede (ö.1674) devam etmiştir. Bu şairlerin çoğu Galata’da yetişmiş, 

buraya devam etmiş, yalnız Neşâtî Dede, İstanbul’a geldiği dönemde dergâhta bir süre 

kalmıştır. Bu şairler arasında, özellikle Cevrî, Mezâkî, Âdem Dede ve Vecdî, dönemin 

siyasal elitleri ile de ilişki kurabilmiş kişilerdir. 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de, Ankaravî döneminde yetişen şairlerin Galata 

Mevlevîhanesi’nde bir araya geldikleri ve burada şiir sohbetleri düzenledikleri bilgisine 

şairlerin, Mevlevî tekkeleri içerisindeki faaliyetleri anlatılırken yer verilmiştir. 

Ankaravî’nin müritleri arasında yer alan Mezâkî bu dönemde siyasal elitler ile teması 

fazla olan şairlerden biridir. Köprülü Mehmet Paşa ve Köprülüzâde Fâzıl Ahmet Paşa’nın 

nedimlerinden olan şair, hem devrinin önemli politik simaları olan bu paşaların edebî 

                                                           
468 Mete Bülent Deger’in “Mezâkî Divanı Sözlüğü” adlı çalışmasında, şairin meclislerinin dergâh olmadığı 

belirtilmiştir. Buna göre şairin tasavvufî muhtevayı, Ömür Ceylan’ın yaptığı tasnife göre “dışardan 

dışarıya” yazılan metinler bağlamında kullanıldığı düşünülebilir. Metinde tasavvufî muhtevayı kullanma 

odağı değişse de Esrar Dede’nin kayıtlarına sadık kalınarak, çalışmamızda Mezâkî Mevlevî mahfillerine 

devam eden bir şair olarak değerlendirilmiştir. Mezâkî hakkındaki değerlendirme için bkz. Mete Bülent 

Deger, “Mezâkî Divanı Sözlüğü (Bağlamlı Dizin-İşlevsel Sözlük)” (Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi, 

2018), 19. 
469 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 133. 



 
 

169 
 

çevresine dâhil olmuş hem de Galata Mevlevîhanesi’nde kurulan sohbet meclislerine 

katılmıştır.470 Esrar Dede, Mezâkî’nin katıldığı meclislerden birini,  

“… ‘Arzî Dede ve Müneccimbaşı Aḥmed Dede emsâli zevât-ı kirâmla 

muṣâḥabe vü müşâʿare idüp taḥṣîl-i gevher-i intibâh ve vâḳıf-ı sırr-ı iksîr-i mihr ü 

mâh olmışlardı. Neşâtî Dede’nüñ tâze-zemînine nażîre-i üstâdânesi olup 

ḥużûrlarına resîde olduḳda nihâde-i kenâr-bâlin-i taḥsîn olmışdur.”471 

ifadeleri ile aktarır. Neşâtî Dede’nin İstanbul’da bulunduğu472 dönemde, Galata 

Mevlevîhanesi’nde, dervişlerin bir araya geldikleri ve birbirlerine nazireler söyledikleri 

anlaşılmaktadır. Mezâkî’nin katıldığı bu meclislerde Cevrî, Vecdî ve Meyyâl’in de 

bulunduğunu bildiren Esrar Dede; Meyyâl’in, Vecdî’ye ait olan 

Ey dil ġam-ı gîsû-yı ruḫ-ı yârda ḳalduñ 

Ḳayd-ı ṣanem ü ‘uḳde-i zünnârda ḳalduñ473 

                                                           
470 Ahmet Mermer, Mezâkî –Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni-, (Ankara: AKM Yay., 

1991), 20-23.  Şairin bu patronlara hitaben yazdığı kaside örnekleri için bkz. Mermer, Mezâkî –Hayatı, 

Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni-, 206-216, 226-234. 
471 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 275. Esrar Dede’nin burada yer verdiğimiz kayıtları, 

Mezâkî’nin Hem Ankaravî hem de Âdem Dede’nin meşihat yıllarında, Galata mahfiline devam ettiği 

dönemi kapsamaktadır. Ancak şairin Ankaravî döneminde Galata mahfiline gelişinin anlatımının bir bütün 

hâlinde verilebilmesi için Esrar Dede’nin kayıtları bölünmeden buraya alınmıştır. Bu kayıtlardan şairin, 

Neşâtî’nin Ankaravî döneminde dergâhta bulunduğu yıllarda Mezâkî’nin de yer aldığı ve şiir sohbetlerine 

katıldığı anlaşılmaktadır.  
472 Neşâtî Dede’nin Ankaravî döneminde İstanbul’da bulunduğu bilgisi, şairin İstanbul Boğazı’nın soğuktan 

donmasına düşürdüğü tarih kıtasından anlaşılmaktadır. Bu kıtanın “Lafzan maʻnen aña didi târîh/Be meded 

toñdı sogukdan biñ otuzda deryâ” beytinden şairin, 1030/1621 yılında İstanbul’da olduğu anlaşılmaktadır. 

(Kıtanın tamamı için bkz. Neşâtî Ahmet Dede, Neşâtî Dîvânı, haz. Mahmut Kaplan, (Ankara: Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yay., 2019), 218. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-

divanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B221

1396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486 (erişim 22.04.2021) Aynı olaya, 

Neşâtî ile mahfildaş olan Cevrî; “Şu deñlü şiddet itdi faṣl-ı sermâ/Ki toñdurdı yine baḥrı zemîni, Beyân 

olsun diyü târîḫ-i vaḳti/Didi hâtif şitâ-yı erbaʻîni, Meh-i Zi’l-ḳâdede deniz ṭoñdı mısraları ile tarih 

düşürmüştür. Bkz. Hüseyin Ayan, Cevrî -Hayâtı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Divan’ının Tenkidli Metni-, 

(Erzurum: Atatürk Üniversitesi Basımevi, 1981), 343. 
473 Gazelin tamamı için bkz. Ahmet Mermer, Vecdî ve Dîvânçesi, (Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı Yay., 

2002), 105-106.    

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-divanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B2211396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-divanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B2211396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesati-divanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=3F2A238E9B2211396F69973B53939EA7B9265BC7AFACCF6531D8491DCD8D6486


 
 

170 
 

matlalı gazeline müstezâd yazdığından bahseder.474 Kalpaklı ve Andrews’in yaklaşımına 

göre bu tarz şiirler (müşterek gazeller ve müstezadlar) bir şiir meclisinin varlığının 

kanıtları olarak düşünülebilir.475 Mezâkî’nin, Neşâtî ile aynı ortamdayken naziresini 

sunması476 ve yine Mezâkî’nin de adının geçtiği Mevlevî bir şair grubunun içerisinde 

karşılıklı söylendiği izlenimini veren şiirlerin üretilmiş olması, Ankaravî döneminde 

Galata Mevlevîhanesi’nin bir mahfil olduğunu gösterir. Bu mahfilin katılımcıları 

tarafından üretilen şiirlerde, Ankaravî’nin Kadızâdeliler’e karşı verdiği mücadelenin 

yansımaları da görülür. Mezâkî, Dîvân’ında Kadızâdeliler’in yıktırılması gereken 

mekânlar olarak gördükleri tekkeleri Mevlevî redifli gazelinden alınan 

Ṣuffa-i ‘arş-ı berînde ḫân-kâh-ı Mevlevî 

‘Arşda daḫi döner dirler külâh-ı Mevlevî477 

matla beyti ile överken icrası engellenmeye çalışılan sema ayinlerini ise  

Cümle-i şevk-i semâʿ imiş niyâz-ı Mevlevî 

Kâr-ı bî-hûde degüldür söz ü sâz-ı Mevlevî 

 

ʿArş-ı aʿlâyı temâmen seyr ider vaḳt-i semâʿ 

Pür-baṣîretdür dü-çeşm-i nîm-bâz-ı Mevlevî478 

                                                           
474 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 274. Mezâkî, Cevrî ve Vecdî’nin şiirleri arasındaki 

benzerliklere ve şairlerin birbirlerine yazdıkları nazireler hakkında kısa bir değerlendirme için bkz. Mermer, 

Mezâkî –Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni-, 40-45. 
475  Walter G. Andrews, Mehmet Kalpaklı, “Toward a Meclis-Centered Reading of Ottoman Poetry”, 

Journal of Turkish Studies, 33/1, (2009): 314. 
476 Ahmet Mermer, Neşâtî Divanı’nın farklı nüshalarında yapmış olduğu incelemede, Esrar Dede’nin 

bahsettiği bu gazele rastlayamadığını belirtmiştir. Bkz. Mermer, Mezâkî –Hayatı, Edebî Kişiliği ve 

Divanı’nın Tenkidli Metni-,, 42. 
477 Mermer, Mezâkî –Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni-, 545. 
478 Mermer, Mezâkî –Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni-, 546. 



 
 

171 
 

beyitleri ile över. Aynı gazelin aşağıda verilen mısralarında ise şair, sema törenlerini 

engellemeye çalışan ve Mevlevîleri zor durumda bırakanları ise uyarır, Mevlevîlerin 

hatırını gözetenlerin ise arif kişiler olduğunu söyler. 

El-ḥazer daḫl u taʿarrużdan meded 

ʿÂrif oldur kim ola ḫâṭır-nevâz-ı Mevlevî479 

Cevrî de Ankaravî döneminde Galata Mevlevîhanesi’nde bulunan meşhur simalar 

arasındadır ve Mehmed Ziyâ’nın kayıtlarına göre “Galata Tekkesi 

hücrenişînlerinden”480dir. Mezâkî gibi dönemin siyasal elitleri ile temas hâlinde olan ve 

hattatlığı sayesinde de bu kişilerle iletişim kurabilen şair,481 Ankaravî döneminde tahrir 

ettiği Mesnevî nüshalarından elde ettiği geliri tekkedeki dervişlerle paylaşmıştır.482 Cevrî, 

yalnızca Mevlevîler ile değil aynı zamanda farklı tarikattan olan kişilerle de iletişim 

kurmuş görünmektedir. Naimâ Tarihi’nde şairin, Sarı Abdullah’ın sırdaşlarından olduğu 

ve aynı zamanda onun meclislerine de devam ettiğini söyler.483 Cevrî Dîvân’ındaki Sarı 

Abdullah’ın Mesnevî Şerhi’nin, Mecmûa-i İnşâ’sının ve Nasâyıhu’l-Mülûk’unun 

tamamlasına düşürdüğü tarihler de bu ilişkinin göstergesidir.484 Cevrî’nin mürebbisi olan 

Ankaravî’nin ve yakın dostu olan Sarı Abdullah’ın Mesnevî şerhi kaleme almış olmaları, 

şairin eser üretimini etkilemiştir. Cevrî’nin, Mevlevîhanelere devam ettiği dönemde 

kaleme aldığı Hall-i Tahkîkât ve Aynü’l-Füyûz adlı Mesnevî şerhleri, dergâhta tarikatın 

temel metni üzerinden sürdürülen bir edebî geleneğin varlığını göstermektedir. Ayrıca 

şairin etkileşim içerisinde bulunduğu çevreden, eserlerini ürettiği formlar ve temalar 

                                                           
479 Mermer, Mezâkî –Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni-, 547. 
480 İhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, haz. Murat A. Karavelioğlu, (İstanbul: Ataç Yay., 

2005), 91. 
481 Haluk Aydın, “Cevrî Divanı’nın Tahlili”, (Doktora Tezi, Balıkesir Üniversitesi, 2010), 12-13. 
482 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 133. 
483 Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i Na’îmâ (Ravzatü’l-Hüseyn fî Hulâsati Ahbâri’l-Hâfikayn), c.3, 1635. 

Cevrî, farklı mahfillere ve çevrelere dâhil olmakla birlikte, Safâyî’nin kayıtlarına göre şair de yetiştirmiştir. 

Safâyî’nin “… Topḳapılı Feyżî denmekle şöhret-şiʿârdır.” dediği Feyzî, Cevrî’nin öğrencilerindendir. Bkz. 

Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 455. 
484 Ayan, Cevrî -Hayâtı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Divan’ının Tenkidli Metni-, 318-319, 320, 331-332. 



 
 

172 
 

bakımından da etkilendiğini ortaya koyar.  Cevrî, bu eserlerini devrin vezirlerinden Sofu 

Mehmet Paşa’ya sunmuş,485 kendisi de bir Mevlevî olan paşa, aynı zamanda Cevrî’ye bir 

de Mesnevî nüshası yazdırmıştır.486 Patronunun da Mevlevîliği tercih etmiş olması, 

Cevrî’nin Mevlevî mahfillerine devam etmesinde etkili olmuş görünmektedir.  

Esrar Dede’nin, Cevrî ile birlikte Rusûhî’nin mürebbalarından olan Vecdî Bey’i 

zikretmiş olması ve bu iki şairin yaşadıkları devirde meşhur olduklarını belirtmesi487 de 

yine Ankaravî’nin dergâhta yalnızca şeyh değil, dervişleri aynı zamanda edebî yönden de 

eğitebilen bir hâmî olduğunu göstermektedir. Dîvân’ında yer alan müzeyyel gazelinde, 

sözlerinin ve şiirinin yalnızca erbâb-ı dil tarafından anlaşılacağını belirten Vecdî’nin,  

Ḥażret-i üstada ‘arż eyle ki ḳadrin ol bilür 

Bu dürr-i yektâyı cevher-nâ-şinâsân görmesün488 

beytinde şairin sözlerinin değerini bilecek üstadın ise Ankaravî olduğu anlaşılmaktadır. 

Zira gazelin genelinde şair, sahip olduğu manevi hâllerden bahsetmekte, bu hâllerin ise 

herkes tarafından anlaşılamayacağını dile getirmektedir.489   

Cevrî, Vecdî, Mezâkî ve Âdem Dede, Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden, 

burada kendisini yetiştiren ve siyasal elitler ile iletişimleri de olan şairler iken aynı 

mahfilde, daha dar bir sosyal çevre içerisinde yetişen şairler de vardır. Derviş Ganem, 

tekke içerisinde yetişen ve buradaki çevrenin dışına pek fazla çıkmayan şairler 

arasındadır. Ankaravî döneminde, çocukluğundan itibaren dergâhta yetişen Derviş 

                                                           
485 Hall-i Tahkîkât’ın, Sofu Mehmet Paşa’ya hitaben yazıldığı, Niçe yıl oldı vezir ü defterî/İtmedi ḳalbin 

muḥabbetden berî, Eyledi ḥac farzını çün kim edâ/Kûşe-yi ‘uzletde ḳıldı inzivâ beyitlerinden 

anlaşılmaktadır. Beyitler için bkz. Yeliz Alkaya, “Cevrî Hall-i Tahkîkât ve ‘Aynü’l-Füyûz İnceleme-Metin 

(1b-36b)”, (Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli Üniversitesi, 2018), 51. 
486 Aydın, “Cevrî Divanı’nın Tahlili”, 14, 159-160. Sofu Mehmet Paşa’nın Mevlevîlik ile olan ilişkisine, 

paşanın müntesibi olduğu Yenikapı Şeyhi Doğanî Ahmet Dede döneminde değinilmiştir. Bkz. Tezimiz, 

253. 
487 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 133. 
488 Mermer, Vecdî ve Dîvânçesi, 117. 
489 Gazelin tamamı için bkz. Mermer, Vecdî ve Dîvânçesi, 116-118. 



 
 

173 
 

Ganem’in bir kıtasını örnek veren Esrar Dede’ye göre Ganem’in şiirleri arifânedir.490 

Derviş Ganem’in Galata Mevlevîhanesi’ndeki asıl önemli rolü ise Ankaravî’nin Mesnevî 

şerhini yazarken gösterdiği yardımlardır.491  Ankaravî, Derviş Ganem’in Şerh-i 

Mesnevî’nin yazılmasındaki yardımlarını, 

 “… Pes ol çeşme-i lisândan cârî olan yenâbiʿ-i hikemi veled-i muhterem yani 

Derviş Ganem kâse-i semʿle alıp, havz-ı derûnuna koyup, kalem-i hikmet-i beyânı 

ona lüle kılıp sahâif ve evrâk üzere mânend-i âb-ı hayât olan maʿânî-i şerîfeyi 

tahrîr ve tastîr kıldı.”492  

şeklinde açıklar. Derviş Ganem, Ankaravî’nin şerhini tamamlamasında ve temize 

çekilmesinde birinci derecede rol oynayan kişi olması ile bağlantılı olarak Mevlevî 

edebiyatı içerisindeki önemli simalardan biri hâline gelmiştir. Ganem’in, Mevlevî 

gelenek içerisinde şekillenen temel metinlerden birinin oluşumu sürecindeki katkıları, 

derviş hakkında Mevlevî edebiyatı içerisinde menkıbe tarzı bir anlatının oluşmasına da 

zemin hazırlamıştır. Sâkıb Dede493, Esrar Dede494, Sahîh Ahmet Dede495 ve Ali 

Enver’in496 verdiği bilgilere göre, Ankaravî’nin hastalandığı bir vakitte hem şeyhin vefatı 

edeceği hem de Şerh-i Mesnevî’nin yarım kalacağından korkan tekke sakinleri kendi 

aralarında bu durumu konuşurken Derviş Ganem, şeyhi için canını ortaya koymuştur. “Bu 

Ġanem-i bî-çâre ḳurbanlıḳdan ġayrı ne bilsün”497 diyerek şeyhinin yerine kendisinin 

canını feda edebileceğini tekkedeki dervişâna belirtmiş, Ganem’in şeyhi için kendisini 

kurban etme isteğinin kabul olması ile birlikte Ankaravî de sağlığına kavuşmuştur. 

Ganem’in şairliği hakkında bilgi veren kaynaklarda geçen tek şiir örneği de şairin 

                                                           
490 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 239. 
491 Ganem Dede’nin Ankaravî’ye katkıları hakkında geniş bilgi için bkz. Ahmet Tanyıldız, “Ganem Dede 

ve Ankaravî’nin Şerh-i Mesnevî’sine Katkısı”, Sûfî Araştırmaları, 3/5, (2012): 47-58. 
492 Semih Ceyhan, “İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, (Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi, 2005), 144.  
493 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1338 
494 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 239. 
495 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 302. 
496 Ali Enver, Semahâne-i Edeb, 245-246. 
497 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 239. 



 
 

174 
 

menkıbevi hayatı ile ilişkilidir. Ganem’in vefatından sonra Ankaravî tarafından bulunan 

mecmuası içerisinde yer alan ve bu olaya işaret eden aşağıdaki kıtası; Ganem’in şeyhini, 

onun için canını ortaya koyacak kadar sevdiğini ve saydığını göstermektedir. 

Naġam enîs-i ganemdür bu deşt-i vaḥşetde 

Ḥücûm-ı gürg-i ecelden şehâ ne ġam ĠANEM’e 

Ġanîmet-i dü-cihândur dem ü ḳademle baña 

Fedâ-yı cân ü ser itmek senüñ gibi ṣaneme498 

 Derviş Osman Sîneçâk da Rusûhî döneminde Galata Mevlevîhanesi’nde bulunan 

şuarâdandır. Osman Sîneçâk, dönemin vezirlerinden Kara Mustafa Paşa’nın kardeşi 

olmasına rağmen Esrar Dede’nin anlatısına göre, tekkede münzevi bir hayat yaşamış, 

kendisini ziyaret eden kardeşiyle görüşmeyi de reddetmiştir.499 Gülşen-i İrfân adlı Farsça 

didaktik eserini daha sonra Kara Mustafa Paşa’ya hediye eden şair, Galata’ya gelmeden 

önce Gelibolu ve Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin şeyhliğini yapan ve Mevlevî şairlerin 

yetişmesinde önemli isimlerden biri olan500 Ağazâde Mehmet Dede’ye intisap etmiştir.501  

Derviş Arâmî de Ankaravî döneminde dergâha devam eden şairler arasında 

bulunmaktadır. Esrar Dede, şairin bu dönemde Galata Mevlevîhanesi’ne geldiğini 

belirtmese de Cevrî, Nef’î ve Atâyî ile bir araya geldiğini belirtmiş olması şairin Rusûhî 

döneminde yetiştiğini göstermektedir. Zira şair, ölümünden önce Konya’ya gitmiş ve 

1055/1645 yılında burada vefat etmiştir.502 1055/1645 yılı öncesi dönem, Rusûhî’nin 

Galata Mevlevîhanesi şeyhi olduğu dönemdir. Galata Mevlevîhanesi’nde yetişmeyen 

ancak burada kısa süre kalan Neşâtî Dede, Mesnevî şârihlerinden olan Sarı Abdullah ve 

                                                           
498 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 239; Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2197. 
499 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 126-127.  
500 Ağazâde Mehmet Dede etrafında yer alan şairler arasında, Sâbir-i Parsâ ve Neşâtî Dede’yi yetiştirmiştir.  
501 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 126. 
502 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 36. 



 
 

175 
 

onun damadı La’lî Efendi de Galata tekkesine devam eden şairler olarak düşünülebilir. 

La’lî Efendi, Ankaravî’nin vefatına tarih düşürmüştür.503  

Rusûhî döneminde Galata Mevlevîhanesi’nde bulunan şairler arasında yer alan 

Âdem Dede, hem Ankaravî’den sonraki şeyh olması hem de IV. Murat’a olan yakınlığı 

ile dikkat çeken bir isimdir. Zencirkıran Mehmet Dede döneminde Antalya 

Mevlevîhanesi’nde yetişen şair, önce Konya’da Bostân-ı Evvel’e daha sonra da İstanbul’a 

gelerek Ankaravî’ye intisap etmiştir.504 Ankaravî’nin 1041/1631 yılında vefat etmesi 

üzerine postnişin olan Âdem Dede, yirmi iki yıl bu görevi yürütmüştür. 

2.2.2. Âdem Dede Dönemi (1631-1652) 

Sâkıb Dede’nin verdiği bilgilere göre Ağazâde Mehmet Dede ve Rusûhî’nin 

himayesi ile yetişen ve Bostan-ı Evvel’e intisap eden505 Âdem Dede, Galata şeyhi 

olduğunda Ankaravî döneminde şairlerin bir araya geldikleri bir mahfil olan dergâhın bu 

özelliğini devam ettirmiştir. Şeyhin İstanbul’a gelmeden önce Konya’da Ankaravî ve 

Ağazâde Mehmet Dede tarafından eğitildiği bilgisi, Âdem Dede’nin bu mahfile gelmeden 

önce de Konya muhitinde edebî bir eğitim sürecinden geçtiğini düşündürmektedir. Zira 

hem Ankaravî hem de Ağazâde Mehmet Dede, dergâhlarında şairlerin yetişmesine katkı 

sağlayan şair şeyhlerdendir. Kendisi de şair olan Âdem Dede, Fuad Köprülü ve Sadettin 

Nüzhet Ergun tarafından506 Mevlevî şairleri içerisinde hece vezni ile yazan bir şair olarak 

nitelenmiştir. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de Âdem Dede’nin şiiri hakkında verilen 

“… şîve-i şiʿrleri ekser ilâhiyyât ve ilhâmât ḳabîlinden olup usûl-i ṣûfiyânda beste-i 

ilâhiyyâtı el-ân medâr-ı ẕikr ü tevhîddir.”507 bilgisi, şeyhin dâhil olduğu mahfilde edebî 

                                                           
503 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 133. 
504 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 24. 
505 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1347. 
506 Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, 316. Saadettin Nüzhet Ergun, Türk Şairleri,  c.1, 3.Ancak 

Âdem Ceyhan, şairin şiirlerinin tamamı ele geçmeden bunun kanıtlanmasının mümkün olamayacağını 

belirtmiştir. Âdem Ceyhan, “17.Asır Mevlevi Edebiyatından Bir Portre: Antalyalı Âdem Dede (1591-

1653)”, Türkiyat Mecmuası, 21/Bahar (2011): 163. 
507 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 25. 



 
 

176 
 

yönden farklı bir tarza sahip olduğunu göstermektedir. Safâyî de şeyhin şiirlerini “… 

eşʿâr-ı ḥâlet-şiârı bî-tekellüf ü ʿâşıḳâne …”508 olarak niteler.  Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân’da Âdem Dede’nin bir Dîvân oluşturabilecek kadar şiir söylemiş olmasına 

rağmen kalem ve kâğıda (şöhrete) düşkün olmayıp bunları yazıya geçirmediğini ancak 

etrafındakilerinin, şiirlerini kaydettiklerini belirtilmektedir.509 Sâkıb Dede’nin örnek 

verdiği aşağıdaki sekizli semâi, Âdem Dede’nin, hâmîlik yaptığı mahfildeki şairlerden 

farklı nazım şekilleri ile şiirler yazdığını gösterir.  

Yâ Rab ‘izzetüñ ḥaḳḳı  

Ḳurtar bizi nefs elinden 

Kemâl-i nuṣretüñ ḥaḳḳı 

Ḳurtar bizi nefs elinden 

 

Muḳırram zâtuña cândan  

Ayırma cânı cânândan 

Ḥıfz eyle nefs ü şeyṭândan 

Ḳurtar bizi nefs elinden510 

Âdem Dede’nin yazdığı şiirlerdeki bu farklılaşmanın, şeyhin hem şöhret bulma 

amacında olmayışı hem de IV. Murat’ın saraydaki meclislerine katılması ile alakalı 

olmalıdır. Zira IV. Murat döneminde sarayda, Klasik edebiyatın temsilcilerinin yanı sıra, 

halk hikâyeciliği ile âşık tarzı şiirin de icra edildiği bilinmektedir511 ve Âdem Dede’nin 

de bu meclislere dâhil olduğunu Esrar Dede haber verir.512 Âdem Dede’nin, şiirlerinde 

farklı bir tarzı denemiş olması, şeyhin dâhil olduğu ve sanatın icra tarzının siyasal elitler 

                                                           
508 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 64. 
509 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1366. 
510 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1366-1367. 
511 Tuba Işınsu Durmuş, “Osmanlı Saray Kültürünün Bir Parçası Olarak Sanatçı Nedîm/Musâhipler”, Millî 

Folklor, 114 (2017): 16-27. 
512 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 25. 



 
 

177 
 

tarafından belirlendiği meclislerden etkilenmiş olması ile ilişkilendirilebilecek bir 

durumdur. IV. Murat döneminde saraya davet edilen şeyhin dervişleri ile birlikte gittiği 

bu mecliste Mesnevî okunmuş, semâ töreni icra edilmiş ve günün sonunda sultan 

tarafından yüz dinar atiyye verilmişse de şeyh bunun ancak on sekiz dinarını kabul 

etmiştir.513 Âdem Dede, devrin yöneticileri tarafından kendisine verilen atiyyeleri 

dervişleri arasında dağıtmış, bunlara el sürmemiştir.514  

Saraya davet edilen şeyhler arasında olan Âdem Dede döneminde, Galata 

Mevlevîhanesi, pek çok devlet adamının da yer aldığı bir mekândır.515  Âdem Dede’nin 

devlet adamları nezdinde sahip olduğu bu otorite, devrin şair şeyhülislamlarını da 

etkilemiş görünmektedir.  Esrar Dede ve Ali Enver’in kayıtlarına göre, Âdem Dede eliyle 

Şeyhülislam Bahâyî arakiyye giymiştir.516 Şeyhülislam Bahâyî’nin yanı sıra onun 

himayesindeki kişiler arasında bulunan Derviş Şifâî (ö.1084/1673)517 de Âdem Dede 

döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden şairler arasında sayılabilir. Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye’de Şifâî Dede’nin Galata Mevlevîhanesi’ne devam ettiği 

konusunda net bir bilgi olmasa da Şeyhülislam Bahâyî (ö.1064/1654) ile olan himaye 

ilişkisine518  bakıldığında Şifâî’nin bu dergâha devam ettiği sonucuna varılabilir.  

Şeyhülislamlık makamında bulunan ve Âdem Dede ile ilişki kuran bir başka isim 

ise Şeyhülislam Yahyâ (ö.1053/1644)’dır.519 Bu isimlerin dışında, Âdem Dede 

döneminde Habîbî (ö.1053/1643-44), Arzî Mehmet Dede, Fennî Dede (ö.1127/1715), 

Çengî Yusuf Dede (ö.1080/1669), Hemdemî Dede (ö.1090/1679), Dânişî Ali Dede 

(ö.1095/1683), Derviş Tâbî, (ö.1100/1688) ve Nâcî Ahmet Dede de bu dergâhta 

                                                           
513 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 25. 
514 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1362. 
515 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1348. 
516 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 25; Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 23. 
517 Şair hakkında geniş bilgi için bkz. Şeyhî, Vekâyiü’l-Fuzalâ, c.2, haz. Ramazan Ekinci, (İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Yay., 2018), 1028-1030. 
518 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 155. 
519 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1348. 



 
 

178 
 

yetişmiştir. Ayrıca, Ankaravî döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden 

Meyyâl’in520 ve Mezâkî’nin de Âdem Dede döneminde bu mahfilde yer aldığı görülür. 

Âdem Dede’nin meşihat yıllarında Galata mahfiline devam eden Meyyâl’in bu 

dönemde yaşlandığı, Sâkıb Dede’nin şairin dostları ve öğrencileri ile bir araya geldiği bir 

mecliste yaşlılığın etkisiyle hatalı bir beyanda bulunduğunu belirtmesinden 

anlaşılmaktadır.521 Meyyâl’in, yaşlılığına rağmen mahfilde şiir üretiminde bulunduğu 

bilgisi ise yine Sâkıb Dede’nin, Meyyâl ve Arzî Mehmet Dede hakkındaki “Ḥażret-i ʿ Arżî 

Dede ile olan neẓâʾir-i maṭbuʿaları cerâ’id-i aḥbâba revnaḳ-efzâ-yı suṭûr (…) olup tertîb-

i dîvâna şîrâze-bâf-ı ihtimâm olmayıp mâned-i evrâḳ-ı gül-i ḥazân-dîde perîşân 

ḳalmışdır.”522 kaydında yer alır. 

Âdem Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’nin, önceki dönemlerde olduğu 

gibi, bir edebiyat mahfili olarak değerlendirildiği, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’nin 

kayıtlarında yer alır. Dânişî Ali Dede hakkında bilgi verirken Esrar Dede, Âdem Dede 

döneminde dergâhın “… ol esnâda mevc-â-mevc-i leṭâ’if ü hüner ve gird-â-gird-i le’âlî 

vü dürer olup her ḥücresi bir gencine-i ‘ulûm ve her kûşesi ḫazîne-i ẓürefâ-yı Rûm …“523 

olduğunu belirtir. Sâkıb Dede’nin kayıtlarında geçen  

Bu tekye bizüm tekye-i ‘işret-kedemüzdür 

Dervîşlerüz Ḥażret-i Âdem dedemüzdür524 

beyti ise tekkenin dervişler için bir toplanma yeri olduğunu göstermektedir. 525  Âdem 

Dede dönemi anlatılırken, dergâh hakkında işret-gede ifadesinin kullanılmış olması, 

                                                           
520 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 115. 
521 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2156. 
522 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2159. 
523 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 115. 
524 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 115. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1347-1348. 
525 Bu beyit daha sonraları, “Yenikapı sûfîleriyle, Kulekapısı sarhoşlarıyla, Beşiktaş cerrarlarıyla 

meşhurdur.” sözüne delil olarak gösterilmiş ve Kudretullah Dede (ö.1288/1871) döneminde dergâha 

hücreye çıkmak için gelen ve sarhoş olan bir derviş ile şeyh arasındaki anlatının temellendirilmesinde 



 
 

179 
 

Galata Mevlevîhanesi’nin yalnızca bir ibadet yeri değil aynı zamanda dervişlerin 

musâhabe ve müşâare ettikleri bir mekân olarak da kullanıldığını düşündürür. Kelime 

anlamı “içki içilecek yer”526 olan işret-kede kelimesi, aynı zamanda eğlence ve cümbüş527 

edilen yer anlamına da gelmektedir. Tasavvufî kullanımda ise işret kelimesi muaşeret, 

arkadaşlık anlamlarına gelmekte528 aynı zamanda Hak ile birlikte olmanın verdiği manevî 

haz karşılığında da kullanılmaktadır.529 Kelimenin işret-kede kullanımı ise hem tasavvufî 

manada dervişlerin bir araya gelerek Allah’ı zikrettikleri yer hem de dostluk arkadaşlık 

kurdukları, sohbet ettikleri mekân anlamını karşılar. Sâkıb Dede ve Esrar Dede’nin 

kayıtlarından anlaşıldığına göre, Âdem Dede döneminde tekke her iki işlev için de 

kullanılmıştır.530 Zira Âdem Dede’nin şiirlerinin bestelenip kendi döneminde tekkede 

okunması ve dervişlerinin sayısının hayli çok olması tekkenin Mevlevîliğe intisap edenler 

için yalnızca ibadet etme ya da dervişler ile bir araya gelerek aynı sosyal hayatı paylaşma 

gayesiyle değil aynı zamanda bir sohbet mekânı olarak da kullanıldığını göstermektedir.  

Âdem Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’nde yetişen şairlerin meşhurları 

arasında Dânişî Ali Dede de yer alır. Nevâlîzâdeler ailesine mensup olan şair,531 medrese 

eğitimini tamamladıktan sonra, 1648 yılında Galata Mevlevîhanesi’ne gelerek Âdem 

Dede’ye intisap etmiştir.532 Burada, Meyyâl, Derviş Tâbî, Arzî Dede ve Gavsî Dede ile “ 

(…) hem-dem ve çâbük-süvârân-ı vâdî-i şiʿr ü inşâya hem-kadem …”533 olmuştur.  

                                                           
Yenikapı Şeyhi Mehmet Celâleddin Dede (ö.1908) tarafından kullanılmıştır. (Bkz. Tahir Olgun, Çilehâne 

Mektupları, haz. Cemal Kurnaz-Gülgün Erişen, (Ankara: Akçağ, 1995), 82-83.) 
526 Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lûgat, 535. 
527 İşret kelimesinin anlamları hakkında bilgi için bkz. Şemsettin Sami, Kâmus-ı Türkî, 937. 
528 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 252. 
529 İşret kelimesinin tasavvufî kullanımları için bkz. Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 

252. Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 196. 
530 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 25. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1348-1349. 
531 Belîğ, Nuhbetü’l-Âsâr li Zeyli Zübdetü’l-Eş’âr, haz. Abdülkerim Abdülkadiroğlu, (Ankara: Gazi Eğitim 

Fakültesi Yay., 1985), 100. 
532 Sahîh Ahmed Dede, Mecmuatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 309. 
533 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 115.  



 
 

180 
 

Dânişî Ali Dede, -Arzî Mehmet Dede dönemi de dâhil olmak üzere- Galata 

Mevlevîhanesi’nde geçirdiği yılların ardından bir süre seyahat etmiş ve 1666 yılında 

Kıbrıs Mevlevîhanesi şeyhliğine getirilmiştir.534 Şeyhin bu görevi sonrasında Kıbrıs’ta 

bıraktığı izler onun Mevlevî edebî muhiti içerisindeki asıl yerini göstermektedir. Dânişî 

Ali Dede, bu görevde bulunduğu sırada Kıbrıs Mevlevîhanesi, bir edebiyat mahfili hâline 

gelmiştir.535 Dânişî’nin temellerini attığı bu mahfil, daha sonraları Siyâhî Dede’nin şair 

kimliği536 ile birlikte 17. asırda, İstanbul dışında Osmanlı coğrafyasında oluşan önemli 

muhitler arasında yer almıştır. Dânişî Ali Dede ile temelleri atılan bu mahfil aynı 

zamanda, uzak coğrafyalarda oluşan Mevlevî edebiyatının, Mevlevî dervişlerinin 

seyahatleri ve farklı Mevlevîhanelerde yetişen şeyhlerin atanmalar yolu ile dolaşımda 

bulunmaları sonucu, bütün bir Mevlevî edebî muhiti içerisinde ortak motifler ve temalar 

içerisinde geliştiğini göstermektedir.  

Âdem Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden bir başka şair ise 

Fennî’dir. Mevlevî olmadan önce Halvetî Şeyhi Cihângîrî Şeyh Hasan Efendi’ye intisap 

eden şair, daha sonra Bursa Mevlevîhanesi Şeyhi Salih Dede’ye ve ardından Âdem 

Dede’ye intisap etmiştir.537 Fennî, yalnızca bir derviş olarak kalmamış aynı zamanda, 

devrin sadrazamı Köprülü Fazıl Ahmet Paşa (ö.1087/1676)’ya bir kaside sunarak onun 

çevresine de dâhil olmuştur.538 Fazıl Ahmet Paşa’nın bu kaside karşılığında şaire cizye 

                                                           
534 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârih’l-Mevleviyye, 314. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 115. 
535 Kıbrıs’ta oluşan Mevlevî edebî muhiti hakkında geniş bilgi için bkz. İlhan Genç, “Kıbrıs Lefkoşe 

Mevlevîhanesi’nde Yetişmiş Mevlevî Divan Şâirleri”, II. Uluslararası Kıbrıs Araştırmaları Kongresi 

Kitabı içinde, 3 (1999), 59-66. Lefkoşe Mevlevîhanesi hakkında geniş bilgi için bkz. Harid Fedai, Mustafa 

Haşim Altan, Lefkoşe Mevlevihanesi, (Ankara: KKTC Millî Eğitim, Kültür, Gençlik ve Spor Bakanlığı 

Yay., 1997).  
536 Siyâhî Dede’in edebî kişiliği hakkında geniş bilgi için bkz. Bayram Ali Kaya, “Lefkoşa 

Mevlevîhânesi’nin Şair Şeyhlerinden Siyâhî Mustafa Dede”, Kıbrıs Araştırmaları ve İncelemeleri Dergisi, 

1/1 (2017): 15-38.  
537 Mehmet Sirâceddin, Mecma’-ı Şu’arâ ve Tezkire-i Üdebâ, haz. Mehmet Aslan (Ankara: Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yay.  2018), 74. https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-

udeba-pdf.pdf?0 (Erişim 11.8.2021) Bundan sonraki kullanımlarında da eserin e-kitap hâline 

başvurulmuştur. 
538 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 470. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0


 
 

181 
 

mukabelesi kitabetini verdiği de kaynaklarda geçmektedir.539 Siyasal elitler ile olan 

iletişimi sayesinde ilerleyen zamanlarda IV. Mehmet’in musahipleri arasına giren 

Fennî’nin, meşhur olduğu dönem ise Arzî Mehmet Dede’nin şeyhliği dönemidir. Bu 

sebeple şairin, Müneccimbaşı Ahmet Dede (ö.30 Ramazan 1113/28 Şubat 1702) ve diğer 

Mevlevîler ile olan ilişkileri ve siyasal elitlerle olan münasebetleri, Arzî Mehmet Dede 

dönemi hakkında bilgi verilirken zikredilmiştir.540  

Bosnalı olan ve gençlik yıllarında İstanbul’a gelerek Mevlevîliğe intisap eden 

Habîbî’nin, Galata Mevlevîhanesi’ne devam ettiği hakkında kaynaklarda net bir bilgi 

mevcut değildir. Ancak şairin İstanbul’a geldiği dönemde Galata Mevlevîhanesi, kentteki 

diğer Mevlevî mahfillerine oranla daha fazla ön plana çıkmıştır. Habîbî, İstanbul’a 

geldiğinde Mevlevî büyüklerinden şiir eğitimi almış bir şairdir fakat “… eşʿârı ve 

eşʿârındaki elfâẓ-ı ġarâbet-medârı kendüye maḫṣûṣ …”541tur. Safâyî, şairin kendine has 

üslubu ile oluşturduğu mürettep bir Dîvân’ı olduğunu belirtir.542 Tezkirelerde Habîbî’nin 

kendi tarzıyla söylediği aşağıdaki iki beyit örnek verilmiştir. 

Eyâ tekrem idi düşmet kalensuvârı der-şumet 

Yelheve yelheve ey şuḫ münbitü’l-hüştâd543 

 

Emerred eşkür ammâ güzin ezteki fitesi 

  Her şeb-rengi cânâ ḳati firenk fitesi544 

Kaynaklarda verilen bilgilere göre, şairin alışılagelmemiş bu sözleri dâhil olduğu 

mahfilde garip karşılanmıştır. Sözlerinin anlamı sorulduğunda Habîbî, “…ʿâlem-i 

                                                           
539 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 242. Safâyî, Tezkire-i Safâyî,  470. Mehmet Sirâceddin, 

Mecma’-ı Şu’arâ ve Tezkire-i Üdebâ, 74. 
540 Bkz. Tezimiz, 163. 
541 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 88. 
542 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 151. 
543 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 88. 
544 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 88. Beliğ, Nuhbetü’l-Âsâr Li Zeyl-i Zübdetü’l-Eş’âr, 67. 



 
 

182 
 

maʿnâdan bize ancaḳ lafż verilmişdir maʿnâ ḳaydında olmañ.”545 şeklinde cevap 

vermiştir. Farklı bir söyleyiş tarzına sahip olan şair, bulunduğu mahfilde üretilen şiirlere 

de uzak kalmamıştır. Şeyhî ve Safâyî’nin, Habîbî’ye ait olarak verdiği aşağıdaki beyitler, 

şairin yalnızca anlaşılmayan sözler söyleyen biri olmadığını, şiirde mana derdine 

düşmemeyi öğütlese de dâhil olduğu mahfildeki diğer şairler gibi anlamlı sözlerden 

oluşan şiirler de yazdığını göstermektedir. 

Binâ-yı cisr-i gerdûn dest-i ḥikmetle örülmişdür 

Sipihrüñ ḫaymesi cûy-ı fenâ üzre ḳurulmışdur546 

 

Mevce-i nûr-ı cebîn-i zülf dü-tâ 

Murġ-ı dil ṣaydına duzâġ olmuş547 

Esrâr Dede’nin “Selîs eşʿârı ve muʿteber güftârı vardur.”548 sözleri ile övdüğü 

Hemdemî Dede de Âdem Dede döneminde Galata mahfilinde yetişmiş şairlerden biri 

olarak anılmaktadır. Hemdemî Dede’nin kimliği hakkında tezkirelerde verilen bilgilerde 

bir karışıklık söz konusudur. Kınalızâde Hasan Çelebi tezkiresinde, Selîmnâme yazarı 

Üsküplü İshak Çelebi (ö.943/1547)’nin 549 vefatından sonra bazı mukâtaâtının kâtipliğini 

yaptığı, devrin ileri gelenlerinin hemdemi ve musahibi olduğu ve aynı zamanda 

Vodina’da yaşadığı ve burada gömülü olduğu kayıtlıdır.550 Hasan Çelebi’nin kayıtlarında 

şairin İstanbul’da bulunduğuna dair bir kayıt bulunmazken, Esrar Dede Hemdemî’nin 

Galata Mevlevîhanesi hâmuşânında medfûn551 olduğunu belirtir. Ayrıca İshak Çelebi’nin 

vefat ettiği yıl ile Hemdemî’nin vefat ettiği 1679 tarihi arasında yüz kırk iki yıllık bir 

                                                           
545 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 151. 
546 Şeyhî, Vekâyiʿu’l-Fuzalâ, 591. 
547 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 151. 
548 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 300. 
549 İshak Çelebi hakkında bilgi için bkz.  İsen, Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı, 191-193. 
550 Kınalızâde Hasan Çelebi, Tezkiretü’ş-şu’arâ,  922.  
551 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 300. 



 
 

183 
 

zaman vardır. Sicill-i Osmânî’de de şairin III. Murat dönemi şairlerinden olduğu 

belirtilmiştir.552 Esrar Dede’nin, Kınalızâde’nin verdiği aşağıdaki beyti eserinde tekrar 

etmesi, şairin kimliği hakkında Esrar Dede’nin yanıldığını ya da şairin, tezkire yazarları 

tarafından başka bir Hemdemî ile karıştırıldığını düşündürmektedir. 

Bî-ḳayd olan bu dâr-ı cihânda gedâ gerek 

Bî-minnet olmaḳ isteyen ehl-i ‘abâ gerek553 

Âdem Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’nde yetişen ve İstanbul Mevlevî 

muhitinde meşhur olan bir başka şair ise Çengî Yusuf Dede’dir. Aslen Konyalı olan 

Yusuf Dede, burada Bostan Efendi’den eğitim almış daha sonra ise “… kesb-i kemâl-i 

maʿârif içün İstânbûl’a gelip …”554 o dönemde Galata şeyhi olan Âdem Dede’ye intisap 

etmiştir. Çengî Yusuf Dede’nin İstanbul Mevlevî muhitindeki yerini iki döneme ayırmak 

mümkündür. İlk dönem, Galata mahfiline gelerek Âdem Dede’nin eğitiminden geçtiği ve 

sarayda gılmân-ı hassada yer aldığı dönemdir. İkinci dönem ise saraydan ayrıldıktan 

sonra, Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde şeyh olarak görev yaptığı zaman aralığıdır. Burada, 

Yusuf Dede’nin Galata mahfilinde bulunduğu dönem ele alınmıştır.  

Âdem Dede’nin hizmetinde bulunan ve bu dergâhta çile çıkardığı anlaşılan Yusuf 

Dede, Safâyî’nin belirttiğine göre, pek çok alanda kendini geliştirmekle birlikte, fenn-i 

musikide kendisini yetiştirmiş, özellikle neyzenlikteki yeteneğini kanıtlamıştır.555 

Vekâyiü’l-Fuzalâ’da verilen bilgiye göre Yusuf Dede, Âdem Dede tarafından Galata 

Mevlevîhanesi’ne neyzenbaşı olarak atanmıştır.556 Bu dönemde, Âdem Dede’nin devrin 

sultanı IV. Murat’ın huzurunda icra ettiği Mevlevî ayinleri esnasında, Çengi Yusuf 

                                                           
552 Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, C.2, 666. Nilgün Açık Önkaş, Hemdemî hakkında bilgi verirken 

Solak-zâde Tarihi’nin yazarı olan Hemdemî ile Hemdemî Dede’yi karıştırmıştır. Bkz. Açık Önkaş, Klasik 

Türk Edebiyatında Mevlevîlik Kültürü ve Mevlevî Şairler, 296. 
553 Kınalızâde Hasan Çelebi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 922. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 300. 
554 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 733. 
555 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 733. 
556 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c. 2, 1375. 



 
 

184 
 

Dede’nin neyzenlikteki mahareti sultan tarafından takdir edilmiş ve sarayda sultanın 

meclislerine dâhil olmuştur.557 Yusuf Dede’nin, sarayda görev alması şairin “izn-i 

mürebbîleri”558 ile gerçekleşmiştir. Şairin, hükümdarın isteğine rağmen şeyhinden izin 

alarak sultanın çevresine dâhil olması, Âdem Dede’nin yalnızca dervişleri nezdinde değil 

aynı zamanda sultan tarafından da bir otorite olarak kabul edildiğini göstermektedir.  

Yusuf Dede, IV. Murat’ın 1049/1640 yılında vefat etmesinden sonra saraydaki 

görevinden ayrılmış ve kendisine 20 akçe maaş bağlanmıştır. Bu süreçte Galata 

Mevlevîhanesi’ne dönmeyen şair, Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde inzivaya çekilmiş ve 

dergâhın şeyhi Hasan Dede’nin kızıyla evlenmiştir.559 Yusuf Dede, Türkçe, Arapça ve 

Farsça şiir söyleyebilen bir şairdir.560 Hz. Peygamber’in mucizelerini konu alan 

Ravzatü’n-Nûr adlı 10.000 beyitten oluşan Farsça bir eseri vardır. Yusuf Dede’nin ayrıca, 

tarikatın temel metni olan Mesnevî’ye yazdığı 120.000 beyitlik bir naziresinin olduğunu 

Safâyî haber vermektedir.561  Yusuf Dede’nin devrin şairleri tarafından önemli bir isim 

olarak görüldüğü, Şehrî (ö.1660)’nin Dîvân’ına yazdığı aşağıda matla beyti verilen 

takrizinden anlaşılmaktadır.  

Âferîn ey Şehrî-i üstâd-ı kâmil-maʿrifet 

Görmedüm ṭabʿuñ gibi pür-şîve-i muʿciz-nümâ562 

Yusuf Dede’nin Şehrî Dîvân’ına yazdığı takriz, aynı zamanda Âdem Dede döneminde 

Galata Mevlevîhanesi’nde yetişen şairlerin, devrin Mevlevî olmayan şairlerini 

etkilediğini ve bu mahfilde yetişen sanatçıların, dönemlerinde birer otorite olarak 

                                                           
557 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 304. Safâyî, 733. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.2, 1375. 

Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1861. 
558 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 304. Safâyî ise bu sürecin, Âdem Dede’nin rızasıyla 

gerçekleştiğini belirtmiştir. Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 733. 
559 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.2, 1375. 
560 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 734, Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 304. 
561 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 734.  
562 Şener Demirel, “17. Yüzyıl Şairlerinden Şehrî (Malatyalı Ali Çelebi)  Hayatı, Sanatı, Divanı’nın Tenkitli 

Metni ve Tahlili”, (Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi, 1999), 405. 



 
 

185 
 

algılandığını da göstermektedir. Zira Osmanlı döneminde oluşan sanat çevrelerinde var 

olmaya çalışan şairler, otorite olarak gördükleri kişilere yazdırdıkları takrizler vasıtasıyla, 

içerisinde yetiştikleri gelenekte takdir görme ve kendini kabul ettirme çabasına 

girmişlerdir.563  

Yusuf Dede’nin yazdığı takriz aynı zamanda Âdem Dede döneminde, İstanbul 

Mevlevî muhitinde birbirleri ile temas hâlinde olan şairlerin kimler oldukları hakkında da 

ipuçları verir. Şehrî’nin, Galata mahfiliyle bir şekilde temasta bulunmuş olan Şeyhülislam 

Yahya, Fehîm ve Mevlevî olduğu kesin olan Neşâtî, Cevrî gibi şairlerin şiirlerine 

nazireler yazması ya da bu şairlerin eserlerinde, ortak şiirlere nazire yazmış olmaları564 

Şehrî’nin, Âdem Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’nde faaliyet gösteren şairler ile 

bir şekilde temas kurduğunu gösterir.  

Galata Mevlevîhanesi’ne, Âdem Dede’nin şeyhliğinin son dönemlerinde dâhil 

olduğu anlaşılan565 Nâcî Ahmet Dede, aslen Bursalıdır.566 Bursa Mevlevîhanesi şeyhi 

Sâlih Zihni Dede’nin yetiştirdiği dervişlerden olan şair, tezkire yazarı Sâlim’in verdiği 

bilgilere göre “… ol ʿ asrda Ġalata Mevlevî-hânesinde şeyḫ olan ʿ Âdem Efendi’den inâbet 

…”567 etmiştir. Âdem Dede ile birlikte Hac yolculuğuna çıkan şair, şeyhin Kahire’de 

vefat etmesi üzerine İstanbul’a dönmüş ve Arzî Mehmet Dede’nin hizmetine girmiştir.568 

Dîvân sahibi olan Nâcî Ahmet Dede, Mehmed Ziya’nın belirttiğine göre şiir yazmaya 

Bursa’da başlamıştır.569 Esrar Dede’nin ifadeleriyle, “… sezâ-dâr-ı iʿtibâr eşʿârı ve 

                                                           
563 Takrizler hakkında geniş bilgi için bkz. Nagihan Gür, “Takriz Bir Tür Müdür?”, Akademik Dil ve 

Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019): 390-408. 
564 Şehrî devrindeki şairler arasındaki etkileşimler hakkında geniş bilgi için bkz. Demirel, “17. Yüzyıl 

Şairlerinden Şehrî (Malatyalı Ali Çelebi)  Hayatı, Sanatı, Divanı’nın Tenkitli Metni ve Tahlili”, 40-49. 
565 Sahîh Ahmet Dede, şairin İstanbul’a gelişinden bahsederken Âdem Dede ile kurduğu ilişkiye değinmez 

ve onun doğrudan, Âdem Dede’den sonra şeyh olan Arzî Mehmet Dede’nin sohbetlerine katıldığını 

belirtmesi ise muhtemelen Nâcî Ahmet Dede’nin, Âdem Dede’ye intisabından kısa bir süre sonra şeyhin 

vefat etmesi ile alakalı görünmektedir. Bkz. Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârih’l-Mevleviyye, 311.  
566 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 284. 
567 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şuarâ, 419. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.1, 309. 
568 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şuarâ, 419. Şeyhi, Vekâyiu’l-Fuzala, c.3, 2738 
569 İhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 98. 



 
 

186 
 

mükemmel Dîvân-ı belâġat-şiʿârı …”570 olan Nâcî Ahmet Dede’nin Galata 

Mevlevîhanesi’nde asıl etkin olduğu yıllar, Arzî Mehmet Dede dönemine ve Nâcî’nin bu 

tekkede şeyhlik yaptığı yıllara rastlamaktadır. Nâcî Ahmet Dede, müritlik ve şeyhlik 

olmak üzere hayatının toplam yirmi dört yılını Galata Mevlevihanesi’nde geçirmiştir.571 

Âdem Dede’den sonra Galata şeyhi olan Arzî Mehmet Dede, Galata 

Mevlevîhanesi’ne intisap etmeden önce Halvetî Şeyhi Abdülmecid Sivasî’nin 

meclislerinde bulunmuştur.572 Arzî Mehmet Dede, Galata mahkemesinde başkâtiplik 

yaptığı dönemde Âdem Dede’ye intisap etmiştir.573 Dergâhta Mesnevîhânlık yapan Arzî 

Mehmed Dede’yi Safâyî, “Zîver-i şuʿarâ-yı ʿaṣrdan maʿârif-i külliyye ve cüz’iyyede ʿâdil 

ve nażîri nâdir bir şeyḫ-i pür-intibâhdır.”574 sözleriyle över.  

Arzî Mehmet Dede, Sâkıb Dede’nin şahitliğine göre Galata mahfilinde yer almaya 

başladığı ilk dönemde Âdem Dede’nin ve dergâhta yer alan diğer dervişlerin şiir 

sohbetlerine ve tartışmalarına katılmamış, bunu şeyhine duyduğu saygıdan dolayı uygun 

bulmamıştır. Ancak şeyhin izni ile söylediği 

Ḫayâlüñ dideden naḳşuñ dil-i bî-kîneden çıḳmaz 

O bir muʿciz-nümâ taṣvîrdür âyîneden çıḳmaz 

matlalı gazelini, mahlasını belirtmeden şeyhine sunmuştur. Âdem Dede ise kendisine 

sunulan bu gazelin üzerine Arzî yazmış ve dervişinin, devrin şairleri arasında bu mahlas 

ile anılmasını sağlamıştır.575 Âdem Dede’nin, Arzî Mehmet Dede’nin kendisine sunduğu 

gazeline bir mahlas eklemesi şeyhin, tekkede aynı zamanda bir eleştirmen olarak da 

                                                           
570 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 285. 
571 Bkz. Nâcî Ahmet Dede hakkında geniş bilgi için bkz. Necdet Yılmaz, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, 

282. 
572 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzala, 1359. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 203. 
573 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 383. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.2, 1359. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: 

Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1478. 
574 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 383. 
575 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1479. 



 
 

187 
 

bulunduğunu, mahfilde üretilen eserleri gözden geçirdiğini ve beğendiği eserleri, maddî 

olmasa da mutasavvıf şairi, kendi grubu içerisinde öne çıkaracak şekilde ödüllendirdiğini 

göstermektedir.  

Sâkıb Dede’nin kayıtlarında, Arzî ile şeyhi arasındaki bu hâmî ve derviş ilişkisi 

şeyhin vefatına kadar devam etmiş görünmektedir. Arzî, şeyhinin kendisine mahlas 

vermesi dolayısıyla yazdığı tüm eserlerini şeyhe sunması gerektiğini, bunun müritliğinin 

bir gereği olduğunu düşünmüştür. Arzî bu düşünce ile yazdığı eserlerini bir müsvedde 

hâlinde önce şeyhine sunmuş, Âdem Dede’nin beğenisini kazandığı takdirde, şiirlerini 

kayda geçirmiş beğenilmeyenleri ise yok etmiştir.576 Arzî Dede, şeyhine duyduğu bu 

sadakat sayesinde hem Âdem Dede’den sonra şeyh olabilmiş hem de emsalleri arasında 

eserlerinin güzelliği ile öne çıkabilmiştir.577 Kaynaklarda Arzî Mehmet Dede’nin 

mürettep bir Dîvân’ı olduğu belirtilmişse de578 esere henüz ulaşılamamıştır. Âdem Dede, 

Arzî’yi Hacca giderken yerine vekil tayin etmiş ancak 1069/1652-53 yılında çıktığı Hac 

yolculuğunda şeyhin vefat etmesi üzerine Arzî Mehmet Dede Galata şeyhliğine 

getirilmiştir.579  

Âdem Dede ile Arzî Mehmet Dede arasında hem mürit ve mürşit hem de şair ve 

hâmî ilişkileri çerçevesinde değerlendirilebilecek olan yakınlık, Âdem Dede’nin 

dergâhtaki eleştirmen rolünü ortaya koyarken aynı zamanda şairliği ile öne çıkan bir 

dervişin, bu sayede şeyhin takdirini kazandığını da göstermektedir. Sâkıb Dede’nin, 

Arzî’nin şeyhliğe kadar yükselişini, şairin şeyhi ile kurduğu edebî ilişki üzerinden 

değerlendirmesi,580 Galata mahfilinde yer alacak olan dervişlerin, şeyh olarak atanma 

süreçlerinde kendi mahfilleri içerisinde yalnızca tarikat kıstaslarına göre değil, aynı 

                                                           
576 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1483. 
577 Sâkıb Dede, Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân, 1483. 
578 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 204. Safâyî, 383. Gönül Ayan, “Antepli Arzî Mehmet 

Dede”, Osmanlı Döneminde Gaziantep Sempozyumu içinde (Gaziantep: Y.E. Yok, 2000), 114.  
579 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 203. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, 1359.  
580 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1479. 



 
 

188 
 

zamanda edebiyat alanındaki yetkinlikleri yönünden de değerlendirildiklerini 

göstermektedir. Âdem Dede’nin Mesnevîhanlarından olan Arzî Mehmet Dede’nin, 

kendisini şiir yazma alanında geliştirmesi sayesinde şeyhin vekili olduğu söylenebilir. 

Zira Mevlevî şeyhlerinin edebiyattan anlayan kişiler olmaları, dergâhtaki görevlerini daha 

rahat yürütebilmeleri için şeyhlerden beklenilen bir davranıştır. Arzî Dede örnekliğinde 

gelişen bu durum; dervişlerin şiir ile ilgilenmeleri, şiir yazmaları ve bunda başarılı 

olmaları hâlinde ilerleyen zamanlarda tekke şeyhliğine atanma konusunda diğer 

dervişlere göre bir adım önde olduklarını gösterir. Arzî Mehmet Dede’nin şeyhine 

bağlılığı ve şiirleri ile mahfildeki diğer dervişler arasında ön plana çıkması hâline benzer 

durum, Arzî’nin Galata şeyhliği döneminde dergâhta yetişen ve şeyhten takdir gören 

Gavsî Ahmet Dede için de geçerli olmuştur.   

2.2.3. Arzî Mehmet Dede Dönemi (1653-1664) 

Güftî (ö.1088/1677), Galata Mevlevîhanesi’nin yedinci şeyhi olan Arzî Mehmet 

Dede’nin güzel söz söyleyen bir dost/meslektaş oluşunu ve tekkeyi ihyâ ettiğini 

Biri daḫi ḥarîf-i nükte-nihâd 

Mevlevî şeyḫi ʿArżî-i üstâd 

 

Ġalaṭada o Mevlevîḫâne  

Olmış anuñla reşk-i kâşâne581 

beyitlerinde ifade eder. Gğftî’nin aynı zamanda, Arzî’nin dergâh içerisindeki 

faaliyetlerinden haberdar olduğu, aşağıdaki beyitlerden anlaşılmaktadır:  

                                                           
581 Güftî, Teşrîfâtü’ş-Şu’arâ, 100. Sâkıb Dede, Arzî Mehmet Dede’nin dergâha olan yardımlarını, şu 

sözlerle belirtmiştir: “… maḳarı ḥilâfetleri olan ḫânḳâh ve dâru’l-intisâbıñ aʿmâl-i vaḳfiyyelerine ʿaḳâr-ı 

kesîr żamm u ilḥâḳ etmekle gûyâ vâḳıfe-i sânî ve taʿmîr ü termîmine ṣarf-ı maḳdûr u beẕl-i mevcûdla sânî-

i bânî … olmuşladır.” Bu ifadeler, Güftî’nin Arzî Mehmet Dede döneminde dergâhın köşklere benzer 

güzellikte olduğunu belirtmesi ile alakalı görünmektedir. Sâkıb Dede’nin ifadelerinden dergâhın Arzî’nin 

şeyhliği döneminde bir tamirat geçirdiği ve bunun siyasal elitlerin yardımı olmadan gerçekleştiği 

anlaşılmaktadır. Bkz. Sâkıb Dede, Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân, 1484. 



 
 

189 
 

İtmede ol kelâmı pâk edâ 

Rûḥ-ı mesʿûd-ı Âdemi iḥyâ 

 

Anda her vâridât-ı ġaybî-dem 

Ḫalef-i ḫayr-ı ḥażret-i Âdem 

 

Ḳavli maʿnâya çün naṣ olmışdur 

Rûḥ-ı Âdem müşaḫḫaṣ olmışdur582 

Güftî’nin, bu sözleri tekkede Arzî Mehmet Dede’nin, şeyhi Âdem Dede’nin ruhunu mesut 

edecek, ona yakışacak işler yaptığını gösterir. Tezkire yazarı, Arzî Mehmet Dede’nin 

şairliğini ise şöyle över: 

Şiʿr-i ʿArżî ḫayâl-i meşḥûndur 

Ḥaḳ budur kim selîs ü mevzûndur583 

Arzî Mehmet Dede’nin şair kimliğinin, Galata Mevlevîhanesi’nin ikinci 

döneminde oluşan edebî mahfilin dergâh içerisinde devam ettirilmesinde etkin bir rol 

oynadığı görülür. Tespitlerimize göre Arzî’nin şeyhliği döneminde, -Âdem Dede’nin 

meşihat yıllarında da dergâha devam eden- Galata Mevlevîhanesi’ne; Meyyâl, Mezâkî, 

Dânişî Ali Dede, Fennî Dede, Hemdemî Dede ve Nâcî Ahmet Dede’nin devam ettikleri 

anlaşılmaktadır.  Arzî Mehmet Dede döneminde ise buraya, Derviş Uzletî (ö.1079/1668-

69), Derviş Üveys (ö.1080/1669), Müneccimbaşı Ahmet Dede, Derviş Tâib 

(ö.1126/1714-15), Derviş Lisânî (ö.1129/1716-17) ve Yahya Nazîm (ö. Cemaziyelahir 

1139/Ocak-Şubat 1727) intisap etmiştir. Güftî de tezkiresinde verdiği bilgilere göre bu 

                                                           
582 Güftî, Teşrîfâtü’ş-Şu’arâ,101. 
583 Güftî, Teşrîfâtü’ş-Şu’arâ, 102. 



 
 

190 
 

mahfildeki şairlerle iletişime geçen, Arzî Mehmet Dede’nin sohbetlerinde bulunan ancak 

Mevlevî olmayan şairler arasında sayılabilir.  

Kaynakların şiirleri ve şairliği hakkında övgüyle bahsettiği bir şair olan Arzî 

Mehmet Dede’nin döneminde dergâha gelen şairlerin bir araya gelip şiir sohbetinde 

bulundukları, Esrar Dede’nin, Arzî döneminde tarikata intisap eden Derviş Tâib ile ilgili 

bilgi verirken “… te’sîr-i naẓâr-ı mürşid-i nükte-dân ve terbiyye-i hüner-verân-ı iḫvânla 

meleke-i istiʿdâdı nümâyân olup vâdî-i şiʿr ü inşâda fâ’iḳu’l-aḳrân bir dervîş-i nükte-dân 

olmışdur.”584 ifadelerinden anlaşılmaktadır. Arzî Mehmet Dede’nin şeyhliği döneminde 

dervişler, hem şeyhin şairliği sayesinde hem de dergâhta bulunan Mevlevîlerin şiirle olan 

ilgileri dolayısıyla edebî yönden eğitim alabilecekleri hazır bir mahfile dâhil olmuşlardır.  

Arzî Mehmet Dede Tezkire-i Şu’ara-yı Mevleviyye’de, hâmîliği ile ön plana 

çıkan şeyhlerden biridir. Esrar Dede’nin yer verdiği Mevlevî şeyhleri arasında, yazdığı 

şiir dolayısıyla müridini ödüllendirdiği bilgisi verilen tek şeyhtir. Gavsî Ahmet Dede’nin, 

Edirne Mevlevîhanesi Şeyhi Neşâtî’nin İstanbul’a ulaşan bir gazeline yazdığı  

Cihân-ı ḥüsne kim ol dil-ber-i bî-dâd ayaḳ baṣmış 

Zemîn-i ʿaşḳa dil hiç itmeden feryâd ayaḳ baṣmış585 

 

matlalı naziresini gören Arzî Mehmet Dede’nin şaire, “… iḥsân-ı himmet-i mevfûr”586da 

bulunduğu bildirilmektedir. Şeyhin, Gavsî’ye ne türden bir ihsanda bulunduğu hakkında 

net bir bilgi olmasa da Mevlevî şeyhlerinin müritlerini ödüllendirdiği, şeyh ile dervişi 

arasındaki şair ve hâmî ilişkisini gösteren bu anlatıdan açıkça anlaşılabilir. Arzî Mehmet 

                                                           
584 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 60. Arzî Mehmet Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne 

gelen Gavsî Ahmet Dede’nin yetişmesinde de benzer ifadeler kullanılmıştır. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye, 234.  
585 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 234. Gazelin tamamı için bkz. Mehmet Altunmeral, “Gavsî 

Ahmed Dede ve Şiirleri”, Bartın Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi Dergisi, 6/12, (2019), 132. Mahmut 

Kaplan’ın yayımladığı Neşâtî Dîvânı’nda bu redifte bir gazele rastlanmamıştır. Altunmeral, bu gazelin 

Neşâtî Dîvânı’nda bulunan “ayak bassun” redifli gazelin doğrultusunda söylendiği yorumunda 

bulunmuştur. “Ayak bassun” redifli gazelin tamamı için bkz. Neşâtî, Dîvân, 186.  
586 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye,  235. 



 
 

191 
 

Dede’nin bu tavrı, aynı zamanda yaşadığı dönemde, toplum içerisinde yer alan 

otoritelerin şiire ve şaire yaklaşımının da bir yansımasıdır. Zira Arzî Dede her ne kadar 

maddi himaye muhitlerinden uzak bir konumda yer alsa da Klasik şiir geleneğinde, bir 

topluluk içerisinde otoritesini sağlayabilen kişilerin şairi ödüllendirmesi, doğrudan o 

kişinin “… şevketinin, mürüvvetinin ifadesi, edib-perverliğinin edebiyatseverliğinin”587 

yansıması olarak kabul edildiğinden şeyhin şairi ödüllendirdiği düşünülebilir. Gavsî’nin 

şiiri, Neşâtî tarafından da beğenilmiştir. Esrar Dede, bu iki şeyhin himmetiyle Gavsî’nin 

Mevlevîlik içinde “… ṣâḥib-dem ü ḳadem bir ʿârif-i maḥrem ḥuṣûṣâ şiʿr ü inşâda 

müsellem”588 olduğunu belirtmiştir. Bu kayıtlardan, Arzî Dede döneminde Galata 

Mevlevîhanesi’nde oluşan edebî mahfilde dervişlerin yazdıkları şiirlerin aynı zamanda 

şeyhler tarafından -siyasal elitler ile aynı şekilde olmasa da- eleştiriye tâbi tutulduğu ve 

şiirleri beğenilen şairlerin ödüllendirildiği sonucuna ulaşılabilir. Arzî Mehmet Dede, 

şeyhi Âdem Dede’den öğrendiği ve kendisinin de şahit olduğu bir uygulama olan şairi 

ödüllendirme geleneğini, şeyhliği sırasında devam ettirmiştir. 

Âdem Dede döneminde Galata mahfiline dâhil olan Dânişî Ali Dede, Kıbrıs 

şeyhliğine getirilmeden ve seyahate çıkmadan önceki süreçte, Arzî Dede döneminde de 

Galata Dergâhı’nda kalmıştır. Esrar Dede, Dânişî hakkında bilgi verirken şairin, Meyyâl, 

Derviş Tâib, Arzî ve Gavsî Dede emsâli birçok Mevlevî büyüğü ile hemdem olduğunu ve 

“… çâbük süvârân-ı vâdî-i şiʿr ü inşâya hem-ḳadem”589 olduğunu belirtmiştir. Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye’de kayıtlı olan bu bilgi, Ankaravî ve Âdem Dede döneminde Galata 

Mevlevîhanesi’nde oluşan edebî mahfile katılan kişilerin aynı mahfile devam ettiklerini 

ve mahfilde yer alan şahısların profillerinin farklılaşmadığını da göstermektedir. 

                                                           
587 Özgül, Dîvan Yolu’ndan Pera’ya Selâmetle, 141. 
588 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 235. 
589 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 115. 



 
 

192 
 

Fennî de Dânişî Ali Dede gibi, Âdem Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne 

intisap eden şairlerdendir. Sâkıb Dede, Fennî’nin her iki şeyh döneminde de tekkede 

bulunduğunu, “… Ḥażret-i Âdem Dede ve ʿArzî Dede cenâb-ı maʿârif-niṣâblarınıñ şeref-

yâb-ı ṣoḥbetleri ve müteʿessir-i berekât-ı ülfetleri ve münîb ü ʿaraḳıyye-pûş-ı ṭarîḳa-i 

Mevlevî”590 ifadeleri ile belirtir. Fennî her ne kadar hâmîliği ile öne çıkan bir şeyh olan 

Âdem Dede döneminde dergâha gelmişse de şairliği ile meşhur olduğu asıl dönem, Arzî 

Mehmet Dede’nin şeyhlik yaptığı zaman aralığına denk gelmiştir. Şairin öne çıktığı 

dönemin, Arzî Dede’nin şeyhlik yaptığı yıllara denk gelmesi ise devrin siyasal elitleri ile 

iletişim hâlinde olan Müneccimbaşı Ahmet Dede ile kurduğu dostluk ve sunduğu kaside 

ile himâyesini elde ettiği Köprülü Fâzıl Ahmet Paşa’nın, bu yıllarda Mevlevîliği 

desteklemiş olması591 ile alakalı görünmektedir.  

Sâkıb Dede, Fennî’nin “Müneccimbaşı Aḥmed Dede yârân-ı dîrînelerinden”592 

olduğunu belirtirken, Esrar Dede de şair hakkında benzer bir ifade olan “Müneccimbaşı 

Aḥmed Dede yârân u pâ-daşlarından”593 cümlesini kullanmıştır. Tezkirelerde, 

Müneccimbaşı ile birlikte anılan Fennî, Safâyî ve Sâlim’e göre Müneccimbaşı Ahmet 

Dede’nin aracılığı ile IV. Mehmet’in nedimleri arasına katılmış, bu sayede padişahın 

iltifatına mazhar olmuştur.594 Mehmed Sirâceddin ise şairin Fâzıl Ahmet Paşa vasıtasıyla 

hükümdarın nedimleri arasına girdiğini belirtmektedir.595 

                                                           
590 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2372. 
591 Fâzıl Ahmet Paşa’nin sadrazamlık yılları, Kadızadelilerin toplum ve siyaset üzerinde baskı kurduğu 

yıllardır. Paşa, Kadızadelilerin tüm yaptıklarını tamamen desteklememekle birlikte, bazı icraatlarına da 

karşı çıkmayarak siyaset alanında bir denge politikası sürdürmüştür. Ancak paşanın, sûfi çevreleri himaye 

eden bir aile içerisinde yetişmiş olması, onun mutasavvıf çevrelere uzak kalmamasını sağlamıştır. Fâzıl 

Ahmet Paşa’nın devrinde sûfilere olan tavrı hakkında geniş bilgi için bkz. Mustafa Salih Edis, 

“Köprülüzâde Fâzıl Ahmed Paşa (ö.1087/1676)’nın Tasavvuf Ehline Yaklaşımı”, Külliyat, Ağustos/11 

(2020): 91-106. 
592 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2372. 
593 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 242. 
594 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 470. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 365. 
595 Mehmed Sirâceddin, Mecma’-ı Şu’arâ ve Tezkire-i Üdebâ, 74. 



 
 

193 
 

Fennî’yi Mevlevî muhiti dışında da tanınır hâle getiren Mevlevî şeyhi olan 

Müneccimbaşı Ahmet Dede, Mevlevîliğe ilk adımını Selanik Mevlevîhanesi Şeyhi 

Mehmet Dede’nin “… ḥânḳâh-ı şerîflerinde muḳîm olup ṣoḥbetleriyle nâẓır ve (…) 

dâʼimâ muḳâbelelerine ḥâżır olmaġla”596 doğum yeri olan Selanik’te atmıştır. İstanbul’a 

geldiği dönemde ise Galata Mevlevîhânesi Şeyhi Arzî Mehmet Dede’ye intisap eden 

Müneccimbaşı Ahmet Dede, burada bir süre bulunduktan sonra şeyhinin de izniyle Fâzıl 

Halil Dede’nin postnişin olduğu Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne geçmiştir.597 

Müneccimbaşı Ahmet Dede, Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne geçtiği süreçte aldığı 

eğitimler ile kendisini tıp, mantık, felsefe, ilm-i nücûm gibi ilimlerde ilerlettikten sonra 

IV. Mehmet’in dikkatini çekmiş ve 1078/1667-68 yılında müneccimbaşı olmuştur.598 

Tezkirelerde hem Ahmet hem de Âşık mahlası ile şiir yazdığı belirtilen Müneccimbaşı, 

üç dilde şiir söyleyebilen bir şairdir. Esrar Dede, Galata Mevlevîhanesi’nde şairin kendi 

hattı ile yazılmış bir mecmuasının mevcut olduğunu belirtirken,599 Şeyhî, şairin “ʿÂşıḳ 

maḥlaṣı ile müdevven Türkî Dîvân-ı belâġat-ʿunvânı”600 olduğunu kaydetmiştir. 

Müneccimbaşı Ahmet Dede, her ne kadar Galata Mevlevîhanesi’nde bulunduğu 

dönemde IV. Mehmet’in musahibi olmamışsa da dergâh ile ilişkilerini, söz konusu 

mahfilden ayrıldıktan sonra da sürdürmüş ve içerisinde yer aldığı patronaj ağının 

sağladığı avantajlardan Galata mahfilinde, birlikte zaman geçirdiği şairlerin de 

faydalanmasını sağlamıştır. Fennî, Fâzıl Ahmet Paşa’nın verdiği cizye kitâbeti ile “gûşe-

gîr-i kanâ’at iken”601 Müneccimbaşı Ahmet Dede, “… terbiye ve taʿliyesiyle dergeh-i 

felek-cenâb-ı ḥażret-i Sulṭân Meḥemmed Ḫan-ı Râbiʿ’a intisâb etdirip”602 Fennî’nin, 

                                                           
596 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 105. 
597 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 29. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.1, 229. Sâlim, Tezkiretü’ş-

Şu’arâ, 106.  
598 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 2230. 
599 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 30. 
600 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 2230.  
601 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 470. 
602 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 365. 



 
 

194 
 

saray çevresinde tanınmasını sağlamıştır. Sultanın verdiği ihsanlar sayesinde zenginleşen 

Fennî, Rumeli Hisarı iskelesi yakınında inşa ettirdiği ve nakışlarını kendisinin yaptığı 

güzel bir köşkte yaşamını sürdürmüş ve 1120/1708-09 senesinde burada vefat etmiştir.603 

Fennî, Tezkire-i Şu’râ-yı Mevleviyye’de içerisinde yetiştiği mahfilin âdâbına 

uygun olmayan bir davranışı dolayısıyla açık ifadelerle olmasa da eleştirilmiştir. Esrar 

Dede, şairin Mevlevî külahı ile çalıştığı kaleme gittiğini ancak bu tavrı ile hata ettiğini 

belirtmiştir.604 Tezkirede şairin bu olayı ima ettiği rivayet edilen aşağıdaki beyti, 

Fennî’nin dâhil olduğu mahfilde tepki çeken bu olayı, Kalenderî bir tavırla karşıladığını 

düşündürmektedir. Safâyî Tezkiresi’nde şairin birçok kadın ile evlendiği ve boşandığı605 

bilgisinin verilmesi de Fennî’nin, Mevlevî mahfilinde yetişen şairler arasında farklı bir 

meşrebe sahip olduğunu gösterir. 

Başda külâh u sâġar-ı ʿaşḳ elde Fenniyâ 

Şâhân-ı dehre virmezüz el-Ḥaḳ ṣafâmuzı606 

Arzî Mehmet Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne devam şairlerin siyasal 

elitler ile olan ilişkileri dikkat çekicidir. Ankaravî döneminden itibaren bu dergâha devam 

eden Mezâkî’nin yanı sıra Fennî ve Müneccimbaşı Ahmet Dede’nin devrin sultanı IV. 

Mehmet ve Fâzıl Ahmet Paşa ile kurdukları ilişki, Âdem Dede döneminde Çengî Yusuf 

Dede’nin ve şeyhin IV. Murat ile kurduğu ilişkiden farklı görünmektedir. Âdem Dede 

döneminde, siyasal elitler ile kurulan ilişkiler, daha çok tarikatın hükümdar nezdindeki 

                                                           
603 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 243. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 365. Safâyî, Tezkire-i 

Safâyî, 470. Mehmed Sirâceddin, Mecma’-ı Şu’arâ ve Tezkire-i Üdebâ, 75. Fennî, mimari ve süsleme 

sanatının yanı sıra çiçekçilik ile de ilgilenmiş bir şairdir. Tuhfetü’l-İhvân adlı eserinde, devrinde yetişen 

çiçekleri ve çiçekçileri anlatmış kendisi de nadir çiçekler yetiştirmiştir. Fennî ‘nin çiçekçiliği hakkında 

geniş bilgi için bkz. Zehra Fidan, “Fennî Mehmed Çelebi ve Şükûfe-nâmesi: Tuhfetü’l-İhvân”, Journal of 

Turkish Studies/TUBA, 41, (2014): 183-213. 
604 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye 243. 
605 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 470. 
606 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 243. Fennî hakkında olumsuz bir anlatı da Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân’da geçmektedir. Sâkıb Dede’nin anlatısına göre, Fennî devlet büyüklerinden birinin kendisine 

bulunduğu ihsanlarla zenginleşmiş ancak bunu tarikat içerisinde paylaştırmamıştır. IV. Mehmet’in 

vefatından sonra ise Bostan-ı Sânî döneminde Konya’ya giden şair, mal varlığını dergâha hediye etmiştir. 

Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2375.  



 
 

195 
 

etkileri ile alakalıyken; Arzî Mehmet Dede döneminde kurulan ilişkiler, doğrudan 

sultanın ve vezirin musahibi olma şeklinde gerçekleşmiş ve daha çok edebî ilişkiler 

üzerinden devam ettirilmiştir. Özellikle Müneccimbaşı Ahmet Dede’nin sultanın 

musahibi olması ve yetiştiği Mevlevî muhitinin, devrin patronaj ağına dâhil olmasındaki 

katkısı, Arzî Mehmet Dede döneminde İstanbul Mevlevî muhitinin siyasal elitler ile olan 

bağlantısını göstermektedir.  

Sâkıb Dede’nin kayıtlarından, hem Galata hem de Kasımpaşa mahfilinde yetişen 

Müneccimbaşı Ahmet Dede’nin, yalnızca Mevlevî şairlerin sultana tanıtılmasını sağlayan 

bir kişi olmadığı anlaşılmaktadır. Müneccimbaşı Ahmet Dede, IV. Mehmet’in musahibi 

olduğu dönemde etkinliğini devam ettiren Kadızadelilere karşı mücadele etmiş, 

tarikatının meşruiyetini siyasal elitler nezdinde sağlamaya çalışmıştır. Sâkıb Dede, 

Müneccimbaşı Ahmet Dede’yi bu yönü ile Rusûhî’ye benzetmiştir.607  

Arzî Dede’nin şeyhliği döneminde Galata mahfilinde bulunan şairlerin sosyal 

ilişkilerinin bir önceki şeyhin dönemine göre farklı olmasında etkin olan bir diğer isim 

ise Fâzıl Ahmet Paşa’dır. Ankaravî’nin şeyhliğinden itibaren Galata Mevlevîhanesi’nde 

kurulan şiir meclislerine devam ettiği anlaşılan Mezâkî’nin patronu olmasının yanı sıra 

Fennî’ye de ihsanlarda bulunan ve Mehmed Sirâceddin’e göre şairi IV. Mehmet’e 

tanıtmış olan Fâzıl Ahmet Paşa,608 tarikata bağlı olan bu şairlere verdiği destek ile Galata 

Mevlevîhanesi’nde oluşan edebî mahfilin gelişmesinde etkili olmuş görünmektedir. Zira 

Gavsî Ahmet Dede döneminde Mevlevîliğe intisap eden Fasîh Ahmet Dede de Fâzıl 

Ahmet Paşa’nın nedimleri arasındadır ve onun vezirliği döneminde Mevlevîlik ile 

tanışmıştır.609 Fâzıl Ahmet Paşa, eğer Mehmed Sirâceddin’in kayıtları doğru ise Mevlevî 

                                                           
607 Sâkıb Dede, Müneccimbaşı Ahmet Dede’nin Kadızadeli akımı ile mücadelesini şu şekilde aktarmıştır: 

“Ḥażret-i Rusûḫî Dede meydân-gîr-i ṭaraf-ı rûḥâniyyât-ı evliyâ-yı kiramdan taʿyîn olunup cümle-i mevâdd-

ı ebḥâs-ı inkâriyyede zebân-bend-i ilzâmla müzevvir-i menḥûs-ı mesfûru ve gürûh-ı mekruhunu iskât u 

tebkît edip câlib-i edʿiye-i ḥayriyye-i fuḳarâ-yı ṭurûḳ-ı celîle-i Muḥammediyye olmışdur.” Bkz. Odunkıran, 

“Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1783-1784. 
608 Mehmed Sirâceddin, Mecma’-ı Şu’arâ ve Tezkire-i Üdebâ, 74. 
609 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 248. 



 
 

196 
 

mahfilinde yetişen şairlerin hükümdar tarafından desteklenmesine de aracı olan patron 

konumundadır.  

Fâzıl Ahmet Paşa, Arzî Mehmet Dede ve Müneccimbaşı Ahmet Dede’nin Galata 

mahfilindeki rolleri, bir tekke etrafında oluşan mahfildeki etkin iki farklı aktör profilinin 

varlığını yansıtması bakımından da önemlidir. Fâzıl Ahmet Paşa, Galata 

Mevlevîhanesi’nde bulunan bir şairi, hükümdara tanıtan bir patron iken Müneccimbaşı 

Ahmet Dede, hem tarikatın içerisinde yetişen bir derviş hem de tarikatın dışardaki aktörler 

ile bağ kurmasını sağlayan bir patrondur. Arzî Mehmet Dede ise tarikat içerisinde 

şairlerin yetişmesini sağlayan ve böylelikle Galata Mevlevîhanesi bünyesinde oluşan 

edebî mahfilin devam ettirilmesine katkı sunan hâmî konumundadır.  

Arzî Dede döneminde, Müneccimbaşı Ahmet Dede ile aynı hücreyi paylaşan 

Gavsî Ahmet Dede,610 İstanbul’a gelmeden önce gençliğinde temel ilimleri öğrenmiş 

sonrasında ise Bursa Mevlevîhanesi Şeyhi Salih Dede’ye intisap etmiştir. Sâkıb Dede’nin 

ve Esrar Dede’nin kayıtlarına göre şeyhinin vefatından sonra,611 Sâlim’e göre ise Salih 

Zihni Dede’nin işareti ile Konya’ya giden ve burada on altı yıl hizmet eden612 Gavsî 

Ahmet Dede, sonrasında İstanbul’a gelerek önce Kasımpaşa Şeyhi Fazıl Halil Dede’nin, 

ardından ise Arzî Mehmet Dede’nin dergâhına gelmiştir.613  

Galata Mevlevîhanesi’nde bulunduğu dönemde şeyhi Arzî Mehmet Dede ile 

müşâarede bulunan Gavsî Ahmet Dede’ye mahlasını, şeyhi vermiştir. Sâkıb Dede’nin 

kayıtlarına göre, Arzî Dede’nin dervişine mahlas vermesi ve onu bu şekilde bir nevi 

ödüllendirmesi dervişin, şeyhinin öncülüğünde aldığı eğitim sonucunda gerçekleşmiştir. 

                                                           
610 Her iki şeyhin de aynı hücreyi paylaştığına dair bilgi için bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i 

Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1705. 
611 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1701. Esrar Dede, 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 234.  
612 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 336. 
613 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 234. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1705. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 336. 



 
 

197 
 

Sâkıb Dede, Gavsî’nin mahlas almadan önce Mesnevîhan olduğu dönemde şeyhinden şiir 

yazma konusunda eğitim aldığını ve kısa zamanda bu eğitim aşamasını geçtiğini 

aşağıdaki ifadelerle belirtir: 

 “… zamân-ı yesîrde toḥm-ı himmetleri rûyân ve ‘ârif-i esrâr-ı Mesnevî vü 

nâzım-ı naʿt-ı şerîf-i Nebevî olduḳda evvelîn-i rukʿa-i manẓûmelerin maʿrûż-ı 

pîşgâh-ı üstâd etdikde tefâ’ülen ve teberrüken “Ġavsî” maḥlaṣı kendilere taḥṣîṣ 

buyurulup vâdî-i naẓmda ser-âmed-i ʿaṣrı olmışdur.”614 

Gavsî Ahmet Dede ile Arzî Dede arasındaki şair ve hâmî ilişkisinin, Arzî ile 

Âdem Dede arasındaki ilişkiye benzediği anlaşılmaktadır. Âdem Dede’nin eğitiminden 

geçerken şiirlerini önce müsveddeler hâlinde şeyhine sunan Arzî Mehmet Dede gibi 

Gavsî de şiirlerini şeyhine aynı şekilde sunmuştur. Âdem Dede, Arzî Mehmet Dede ve 

Gavsî Ahmet Dede arasında devam eden bu yöntem, Mevlevî tekkelerinde oluşan 

mahfillerde, şairlerin edebî yönden nasıl yetiştikleri ve hâmîlere şiirlerin nasıl sunulduğu 

hakkında bilgi vermektedir. Siyasal elitlere şiir sunan şairler, eserlerini patrona ya 

doğrudan ya da başka bir kişi aracılığı ile iletirken,615 Mevlevî mahfillerinde hâmî 

konumunda olan şeyhlere dervişlerin, eserlerini önce bir taslak olarak sundukları, 

beğenilmesi hâlinde defterlerine kaydettikleri anlaşılmaktadır. 

 Mevlevî mahfilleri içerisinde şekillenen edebî faaliyetlerin temelini 

oluşturduğunu düşündüğümüz dinî önder-derviş (hâmî-şair) ilişkisi, aynı zamanda mahfil 

içerisinde bulunan dervişlerin birbirlerini kıskanmalarına da neden olmuştur. Gavsî 

Ahmet Dede ile Arzî Dede arasındaki bu ilişkinin mahfildeki diğer dervişler tarafından 

kıskanıldığı, Gavsî’nin şeyh ile kurduğu bağı kesebilmek için şaire iftira atıldığı ve bu 

sebeple, tarikatın dervişlerini cezalandırma yöntemlerinden biri olan seyahat ile 

                                                           
614 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1705. 
615  Şairlerin, patronlara eserlerini sunuş şekilleri hakkında geniş bilgi için bkz. Tuba Durmuş, Şair ve 

Sultan, 135-155. 



 
 

198 
 

Gavsî’nin cezalandırıldığı, Sâkıb Dede’nin kayıtlarında yer almaktadır.616 Sâkıb 

Dede’nin, Gavsî’nin diğer Mevlevî dervişleri tarafından kıskanılmasını; 

 “Ḫıdmet-i ḥasetu’l-ʿuşşâḳ-ı merḳûmede müstaḫdem ve telemmüẕ-i Mesnevî vü 

meşḳ-i nażmla ʿazîz-i müşârün-ileyhiñ manżûr-ı ʿayn-ı ʿinâyetleri olmaḳ bâʿis-i 

cûş-ı ḥased-i iḥvân olup (…)”617  

ifadeleri ile doğrudan şeyh ve derviş arasında gelişen edebî ilişki üzerinden anlatmış 

olması, dergâhta şiir eğitimi alan dervişlerin daha saygın bir konumda algılandığını 

gösterir. Âdem Dede ile Arzî arasındaki hâmî-şair ilişkisinin, Âdem Dede’den sonra 

Galata Mevlevîhanesi şeyhi olacak dervişin belirlenmesinde rol oynadığı göz önünde 

bulundurulduğunda,618 Gavsî ile Arzî Dede arasındaki ilişkinin kıskanılmasının 

nedeninin şeyhin halefi olarak görülmesi olduğu söylenebilir. 619  

Na’t-gû olarak adlandırılan ve büyük kısmı na’tlardan oluşan beş Dîvân sahibi 

olan Yahyâ Nazîm de Arzî Mehmet Dede’ye intisap eden şairlerdendir.620 Vekâyiu’l-

Fuzalâ’da verilen bilgilere göre şair, “Maʿârifi ʿArżî Dede Efendi’den aḫẕ itmişdür.”621 

Gençlik yıllarında pek çok ilim tahsil eden şair, bu yıllarda Halîm mahlasını 

                                                           
616 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1705. 
617 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1705. Gavsî’nin 

Galata Mevlevîhanesi’nde bulunduğu dönemde dergâhtaki diğer dervişler, şairin bir kadına meftun 

olduğunu söylemişler, şeyhi de bunun üzerine Gavsî’yi dergâhtan çıkarmış ve seyahat ile cezalandırmıştır. 
618 Arzî Dede’nin Galata şeyhi olmasını Sâkıb Dede, şeyhine olan saygısı ve şeyhi ile olan edebî ilişkisi 

üzerinden yorumlamıştır. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-

Metin)”, 1479. 
619 Galata mahfilinde Gavsî’ye karşı geliştirilen olumsuz tavır yalnızca dervişler arasında değil, mahfile 

katılan başka katılımcılar tarafından da desteklenmiş görünmektedir. Gavsî ile Arzî Mehmet döneminde 

Galata mahfilinde karşılaşmış olduğunu düşündüğümüz Güftî, şair hakkında argo ifadeler de içeren 

olumsuz yorumlarda bulunmuş ve şiirlerini beğenmediğini ifade etmiştir. Ayrıca Gavsî’yi “ṭurfe-rind-i 

ḳalenderâne-revîş, nev-heves Müselmân” olarak nitelemiştir. Güftî’nin, Arzî Mehmet Dede hakkındaki 

olumlu ifadeleri göz önüne alındığında, şeyhin doğrudan eğitiminde bulunan bir dervişi hakkında oldukça 

ağır ifadelerle olumsuz değerlendirmede bulunmuş olması dikkat çekicidir. Güftî’nin 1088/1677 yılında 

vefat ettiği bilindiğine göre bu yorumları, Gavsî’nin Galata şeyhi olmadan önceki yıllarda yapmış olmalıdır. 

Yazarın Gavsî Dede hakkındaki yorumları için bkz. Güftî, Teşrîfâtü’ş-Şu’arâ, 188-189. 
620 Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, c.4, 1240. Nazîm’in Dîvân’ları hakkında geniş bilgi için bkz. Mustafa 

Sefa Çakır, “Yahyâ Nazîm Divânı (İnceleme-Tenkitli Metin)”, (Doktora Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi, 

2018). 
621 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, 3430. 



 
 

199 
 

kullanmıştır.622 Kendisini şiir ve musiki alanında yetiştiren Nazîm, bu yetenekleri 

sayesinde, IV. Murat döneminde Enderun’a alınmış ve Kilâr-ı hassada növbetçibaşı 

olduğu dönemde bazarbaşı görevi ile mükâfatlandırılmıştır.623  

Yahya Nazîm, Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden ve bu süreçte siyasal elitler 

ile ilişkisini de devam ettiren bir şairdir. IV. Mehmet, II. Süleyman, II. Ahmet, II. Mustafa 

ve III. Ahmet dönemlerini idrak eden şair, bu isimlerle birlikte Amcazâde Hüseyin Paşa, 

Fâzıl Ahmet Paşa gibi kişilere de kasideler sunmuştur. 624 Bu isimler içerisinde yer alan 

Fâzıl Ahmet Paşa, Yahya Nazîm’in Galata Mevlevîhanesi’ne intisap ettiği dönemde 

mahfildeki diğer şairlerin de patronu konumundadır.625 

Yahyâ Nazîm, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de madde başı bir şair olmamakla 

birlikte hâmîlerinden biri olan Neşâtî Dede ile birlikte anılmıştır.626 Esrar Dede, Sâkıb 

Dede’nin, Galata mahfiline dâhil olduğu süreci anlatırken Sâkıb’ın, bu mahfilde “Faṣîḥ 

Dede ve Nâyî ʿOsman Dede ve Bâzârbaşı Naẓîm Çelebi ve anlar emsâli (…) şuʿarâ-yı 

nâm-dâr-ı iḫvân u ḫullân ile ṣoḥbet-i şiʿr ü inşâ”627 ettiğinden bahsetmiş olması Yahya 

Nazîm’in, Neşâtî Dede’nin hizmetine girmeden önce, Galata mahfilinin aktif bir 

katılımcısı olduğunu göstermektedir. Yahyâ Nazîm, Galata mahfilinde yer alan şairler 

arasında, hem siyasal elitler ile iletişim kuran hem de Mevlevî mahfiline devam eden bir 

şairdir. Ancak Nazîm, şiirlerinde Mevlânâ hakkında övgü dolu ifadeler kullanması628 ve 

Mevlevîliğe dair unsurlara fazlaca yer vermiş olmasına rağmen, Esrar Dede’nin 

                                                           
622 Safâyî, Tezkire-i Safâyî,  660. 
623 Tayyâr-zâde Atâ, Osmanlı Saray Tarihi –Târîh-i Enderûn-, haz. Mehmet Arslan, (İstanbul: Kitabevi, 

2010), c.4, 277. 
624 Avni Erdemir, Anadolu Sahası Musikişinas Divan Şairleri, (Ankara: Türk Sanatı ve Eğitimi Vakfı Yay., 

1999), 322. 
625 Yahya Nazîm’in, Fâzıl Ahmet Paşa için yazdığı kaside örnekleri için bkz. Çakır, “Yahyâ Nazîm Divânı”, 

207-210, 301-306, 351-354, 403-407, 530-536. 
626 Neşâtî’nin hâmîlik yönüne, Osmanlı Müellifleri’nde “… irşâd-ı ʿâşıḳîn ve tedrîs-i tâlibîn ile meşgûl 

olarak yüze karib şuarâ halka-i tedrîsinde feyz-yâb olmuştur ki Nâilî-i Kadîm, Fehîm, Nazîm bu 

miyânedendir” cümleleri ile değinilmiştir. Bkz. Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.2, 873. 
627 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 62. 
628 Yahyâ Nazîm, bir kasidesinde Mevlânâ övgüsüne yer vermiştir. Bkz. Çakır, “Yahyâ Nazîm Divânı”, 

277-281. 



 
 

200 
 

kayıtlarında madde başı olamamıştır. Sefâ Çakır bu durumun şairin, Mevlevî müntesibi 

olmayıp yalnızca musiki ve şiir üzerinden tarikat ile bağ kurmuş olması ile alakalı 

olabileceğini belirtmiştir.629 

Âdem Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne gelen ve şeyhin vefatından 

sonra da bu mahfilde kalan Nâcî Ahmet Dede,630 Galata mahfilinde bulunduğu dönemde 

aynı yıllarda Kasımpaşa Mevlevîhanesi şeyhi olan Fâzıl Halil Dede’nin sohbetlerinde de 

bulunmuştur.631  

Nâcî Ahmet Dede, Sâkıb Dede’nin verdiği bilgilere göre Bursa’da bulunduğu 

dönemde şeyhi Sâlih Zihni Dede’den eğitim almış ve Nâcî mahlasını da şeyhi 

vermiştir.632 Arzî Dede döneminde şairin şeyhi ile arasındaki edebî ilişki ya da şiirlerini 

şeyhine sunup sunmadığı hakkında bilgi bulunmamaktadır. Ancak şaire, Galata’ya 

gelmeden önce Salih Zihnî Dede tarafından mahlas verilmiş olması, Bursa Mevlevî 

muhitinde Nâcî Ahmet Dede’nin kendini yetiştirdiğini ve Galata mahfiline de edebî 

yönden kendini geliştirmiş bir şair olarak geldiğini göstermektedir. Vassâf, Nâcî 

Dede’nin Fars ve Türk edebiyatı konusunda bilgili bir şeyh, yetenekli kişilerin yolunu 

açan bir hâmî,633 Esrar Dede ise onun, “Sezâ-dâr-ı iʿtibâr eşʿârı ve mükemmel Dîvân-ı 

belâġat-şiʿârı”634 olduğunu belirtmiştir. 

                                                           
629 Çakır, ”Yahyâ Nazîm Divanı”, 60. Eslâf’ta da Nazîm bir Mevlevî dervişi olarak değil Mevlevî muhibbi 

olarak kaydedilmiştir. Bkz. Faik Reşâd, Eslâf, haz. Emrah Aydemir-Fatih Özer, (Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay., 2019), 243. (e-kitap) Eserin bundan sonraki geçtiği kısımlarda e-kitap hâli  kullanılmıştır. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564,eslafpdf.pdf?0 (erişim 6.09.2021). 
630 Şeyhî, Nâcî Ahmet Dede’nin, Âdem Dede’den sonraki süreçte de Galata mahfiline devam ettiğini “… 

cânib-i İstanbul’a ricʿat ve Ġalata Mevlevî-ḥânesi’nde Âdem Dede yirine seccâde-nişîn olan ʿArżî 

Meḥemmed Dede Efendi ḫıdmetinde iḳâmet eyledi.” şeklinde ifade etmiştir. Bkz. Şeyhî Vekâyiu’l-Fuzalâ, 

2738. 
631 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 285. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1717. Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 311. 
632 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1717. 
633 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 180-181. 
634 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 285. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564,eslafpdf.pdf?0


 
 

201 
 

Nâcî Ahmet Dede, 1072/1661-62 senesinde Beşiktaş Mevlevîhanesi şeyhliğine 

tayin edilmiştir.635 Kaynaklarda verilen bilgilere göre Beşiktaş Mevlevîhanesi şeyhi iken 

1072/1662 yılında Kırım Harbi için ordu ile birlikte yola çıkması üzerine meşihatı 

kaldırılmış ve yerine Âdem Dede’nin dervişleri arasında iken sarayda görev alan Çengî 

Yusuf Dede getirilmiştir. 1074/1664-65 yılında İstanbul’a döndüğünde ise Arzî Mehmet 

Dede’den sonra Galata postnişini olan Derviş Çelebi’nin yerine şeyh tayin edilmiştir. 636   

Nâcî Ahmet Dede’nin, Arzî Mehmet Dede’nin mürebbası olduğu dönemde, 

dergâh dışındaki hayat ile kurduğu ilişki hakkında Mevlevî kaynaklarında detaylı veriler 

yoktur. Fakat şairin Dîvân’ına bakıldığında devrin sultanı II. Mustafa’ya, Köprülü 

Mustafa Paşa’ya, Yahya Nazîm’in de patronu olan Selim Giray’a hitaben yazılmış 

kasidelerin bulunması,637 mahfildeki diğer şairler gibi Nâcî Dede’nin de yaşadığı 

dönemdeki siyasal elitler ile iletişim kurabildiğini göstermektedir. Ancak şairin bu 

kişilerle edebî eserler üzerinden iletişim kurduğu dönem, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde 

şeyh olduğu dönemlere denk gelmektedir.  

Nâcî Ahmet Dede’nin, Arzî Mehmet Dede döneminde edebî eserleri vasıtasıyla 

siyasal elitler ile iletişim kurup kurmadığı hakkında net bir bilgi bulunmasa da şairin 

Abdülhalim Çelebi (ö.1090/1680)’nin, Konya Âsitânesi postnişini olması üzerine yazdığı 

yirmi üç beyitlik kaside ile birlikte mahfildeki diğer dervişlerden daha fazla ön plana 

çıktığı anlaşılmaktadır. Nâcî Ahmet Dede, söz konusu kasidede yer alan  

Umarız kim bu ḫân-ı luṭfuñdan 

Bendegânuñ ola rübûde-nevâl638 

                                                           
635 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, 2738. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c. 2, 44.  
636 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 2738-2739, Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 44. Mehmet 

Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, c.4, 1219. 
637 Kasideler için bkz. Yılmaz Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, (Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet 

Üniversitesi, 2001), 132-140. 
638 Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 131. 



 
 

202 
 

beytinde, Halîm mahlası ile şiirler yazan639 Abdülhalim Çelebi’den bir ihsan 

beklemektedir. Şairin, bütün Mevlevîler için manevi lütuf beklentisi içinde olduğunu 

belirttiği bu beyitten aynı zamanda, Nâcî Ahmet Dede’nin; şeyhinden manevi anlamda 

bir himaye istediği gibi tarikat içerisinde kendisini daha fazla ön plana çıkaracak bir 

unvan ile de ödüllendirmesini beklediği düşünülebilir. Nâcî Ahmet Dede’nin hayatı 

hakkında verilen bilgiler ile kasidenin sunuluş tarihi dikkate alındığında şairin 

beklentisinin, Çelebi tarafından karşılandığı görülür. Nâcî Dede’nin, Arzî Dede’nin 

dervişlerinden biri iken 1661-62 yılında Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne şeyh olarak atanması, 

şairin Abdülhalim Çelebi’den “rubûde-nevâl” olma isteğinin bir karşılığı olarak verilmiş 

görünmektedir. Zira kasidenin yazılış tarihi ile Nâcî Dede’nin Beşiktaş şeyhi olması aynı 

döneme denk gelir. Şair, Abdülhalim Çelebi için yazdığı kasidede Çelebi’nin postnişin 

oluş tarihinin 

Ġonceden refʿ olunca ḥarf-i câ 

Oldı târîḫ “şeyḫ-i ġonce-i âl” 

Sene(10)72640 

mısraı ile 1072/1661-62 olduğunu belirtir. 

Yukarıda zikredilen isimler, Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden ve siyasal 

elitler ile etkileşimleri yoğun olan kişilerdir. Ancak Galata mahfilinde, önceki 

dönemlerde olduğu gibi derviş kimlikleri dışında başka bir bilgi olmayan şairler de yer 

almıştır. Bu şairlerden birisi Lisânî’dir. Esrar Dede’nin verdiği bilgilere göre Arzî Dede 

                                                           
639 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 200. 
640 Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 131. Abdülhalim Çelebi’nin meşihata ne zaman geldiği, 

kendisinden önce Çelebilik makamında bulunan Pîr Hüseyin Çelebi’nin vefat tarihinin kaynaklarda farklı 

olması nedeniyle değişiklik göstermektedir. Sahîh Ahmet Dede, bu tarihi 1666-67 olarak belirtirken, (bkz. 

Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 314.) Şeyhî ve Mehmed Süreyyâ, 1071/1660-61 

yılını Pîr Hüseyin Çelebi’nin vefat tarihi olarak belirtir. (Bkz. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.1, 308. Mehmed 

Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, c.3, 699). Necdet Yılmaz, Sahîh Ahmet Dede’nin verdiği tarihe ihtiyatlı 

yaklaşmak gerektiğini belirtmiştir. (Bkz. Yılmaz, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, 258.) Bu verilere göre, 

Mehmed Süreyyâ ve Şeyhî’nin verdiği tarihin doğru olduğunu kabul etmek gerekir. Zira Abdülhalim 

Çelebi’nin yaşadığı dönemde hayatta olan Nâcî Ahmet Dede de aynı tarihi vermektedir.  



 
 

203 
 

döneminde dergâha gelen şair, vefatına kadar geçen sürenin tamamını bu dergâhta 

geçirmiştir. Esrar Dede’nin kayıtları dışında hakkında bilgi bulunmayan641 Lisânî, Nâcî 

Ahmet Dede ve Gavsî Ahmet Dede dönemlerini de görmüştür. Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye’de verilen  

 Seyreyle durma göñül âsâr-ı raḥmeti 

Baḳ nev-bahâr-ı ḫaṭdaki reng-i leṭâfeti  

matlalı örnek, şairin kendi el yazısı ile yazdığı mecmuasından alınmıştır. 642   

Arzî Dede’nin doğrudan şiir eğitimi verdiği dervişi Gavsî’nin, küçük kardeşi 

olan Derviş Tâib de bu dönemde Galata Mevlevîhanesi’ne gelen şairlerdendir. Gavsî’nin 

Bursa’da Salih Dede’nin eğitiminde olduğunu duyunca Tâib de Mevlevîliğe intisap 

etmiştir. Şair, dergâha geldikten sonra “… te’sîr-i nazar-ı mürşid-i nükte-dân ve terbiyye-

i hüner-verân-ı iḫvânla meleke-i istiʿdâdı nümâyân olup vâdî-i şiʿr ü inşâda fâ’iḳu’l-aḳrân 

bir dervîş-i nükte-dân olmışdur.”643 Esrar Dede’nin ifadelerine göre Tâib, dergâhta hem 

dervişlerden hem de şeyhinden şiir öğrenmiş bir şairdir.  

Kaynaklarda Yeniçeri olduğu belirtilen644 Uzletî de Arzî Dede’nin 

dervişlerindendir. Uzletî, Galata mahfilinde yer alan “… suḫan-verân-ı iḫvân-ı ṣafâdan 

telemmüz-i ʿulûm u fünûn-ı şiʿr ü inşâ …”645 etmiştir. Esrar Dede’nin hem Uzletî hem de 

Tâib için kullandığı ifadelerdeki ortaklık, nev-niyâzların yalnızca şeyhlerden değil, 

dergâhtaki diğer dervişlerden de şiir öğrendiklerini göstermektedir.  

Arzî Dede döneminde dergâha gelen Derviş Üveys, şeyhinden rik’a ve talik 

yazılarını öğrenmiştir. Aldığı bu eğitim sayesinde devrin önemli hattatları arasına giren 

                                                           
641 Şair hakkında Ali Enver ve Nâil Tuman da bilgi vermişse de bu bilgiler Esrar Dede’nin verdiği bilgilerin 

tekrarı mahiyetindedir. Bkz. Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 289, Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî, c. 2, 881. 
642 Şair hakkında bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 269-270. 
643 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 60. 
644 Şeyhî, Vekâyiü’l-Fuzalâ, 1659, Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 212. Safâyî, Tezkire-i 

Safâyî, 387. 
645 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 212 



 
 

204 
 

şair, şeyhinin vefat etmesinden sonra dergâhtan ayrılmıştır. Hacca giden Üveys, burada 

vefat etmiştir. Esrar Dede’nin belirttiğine göre şairin şiirleri Mevlevî dervişlerinin 

mecmualarında bulunmaktadır ancak, tezkire yazarı, Derviş Üveys’in yalnızca Farsça bir 

beytine ulaşabilmiştir.646  

Galata Mevlevîhanesi’nde, Arzî Mehmet Dede döneminde önceki dönemlerde 

olduğu gibi bir edebiyat mahfili olma sürecini sürdürmüştür. Arzî Dede’nin şeyhlik 

yaptığı yıllarda, dergâhta şeyh ile Gavsî Ahmet Dede arasındaki dinî önder ve derviş 

ilişkisi aynı zamanda hâmî ve şair ilişkisi olarak da devam etmiştir. 

Arzî Mehmet Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi bir edebiyat mahfili olarak 

faaliyet gösterirken, söz konusu tekkede toplum içerisinde farklı statülere sahip şairlerin 

yetişmesi de sağlanmıştır. Fennî, Müneccimbaşı Ahmet Dede, Yahya Nazîm gibi şairler 

dergâhta oluşan edebî ortamda yetişirken aynı zamanda toplumun elitlerine de hitap 

ederek kendilerini bu kişiler nezdinde de kabul ettirmişlerdir. Derviş Üveys, Uzletî, 

Derviş Tâib gibi isimler ise yalnızca derviş kimlikleri ile ön plana çıkmış; günümüze 

ulaşan bilgilere göre tekke dışındaki mahfillere dâhil olmamışlardır.  

Arzî Mehmet Dede döneminde, dergâhta yetişen en farklı isim ise kanaatimizce 

Nâcî Ahmet Dede olmuştur. Nâcî Ahmet Dede’nin Abdülhalim Çelebi’ye sunduğu kaside 

ile birlikte Beşiktaş Mevlevîhanesi şeyhi oluşu, şeyh ve derviş (hâmî ve şair) arasındaki 

ilişkinin farklı bir boyutunu temsil etmektedir. Bu örnek, Mevlevî irfan muhiti içerisinde 

yer alan şeyhlerin, edebî eserler vasıtasıyla kendi muhitleri içerisinde bir statü/unvan 

sahibi olabileceklerini de göstermektedir. Şüphesiz şeyh atamalarının büyük 

çoğunluğunda, söz konusu derviş-şeyh (şair- hâmî) ilişkisi etkili olmamıştır.647 Ancak 

                                                           
646 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 42. 
647 Nâcî Ahmet Dede’nin Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne şeyh olduğu dönemi kapsamamakla birlikte, Ayşegül 

Mete, 18.asırda İstanbul Mevlevîhaneleri’ne, Çelebilik makamı tarafından yapılan şeyh atamalarında hangi 

kriterlerin esas alındığını irdelemiştir. Mete, İstanbul Mevlevîhânelerine şeyh olan isimlerin genellikle 

kentteki muhit içerisinde yetişen, çoğunluğu meşhur şeyh ailelerine mensup olan, İstanbul’da çile çıkaran 



 
 

205 
 

Nâcî Ahmet Dede’nin durumu ve yine yetiştiği mahfildeki dinî önder olan Arzî Mehmet 

Dede’nin ve Gavsî Ahmet Dede’nin şeyhleri ile olan ilişkileri, en azından İstanbul 

Mevlevî muhitindeki şeyh atamalarında, edebî ilişkilerin de etkili olduğunu 

göstermektedir. 

Arzî Mehmet Dede’nin 1074/1664 yılında vefat etmesi ile dergâhta on iki yıl 

süren Arzî dönemi sona ermiş ve onun yerine Derviş Çelebi postnişin olmuştur.  

2.2.4. Derviş Çelebi Dönem(ler)i (1664-65, 1671-72)648 

Mevlânâ’nın soyundan olan Derviş Çelebi, Nâcî Ahmet Dede’den önce ve sonra 

olmak üzere iki defa Galata postnişini olmuştur.649 Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da yer 

alan bilgilere göre, Konya’da Hüseyin Çelebi’nin postnişin olduğu dönemde dergâhta 

dervişler arasında fikir ayrılığı olmuş ve bazı dervişler, Derviş Çelebi’yi seccâdenişin 

yapmak istemişlerdir. Derviş Çelebi bu durumu şikâyet etmek için İstanbul’a gelmiş; 

ancak Konya Çelebisi olma isteği yerine getirilmemiştir. Bu durumda Konya’ya 

dönmekten utanan Derviş Çelebi, İstanbul’da kalmıştır.650 

Derviş Çelebi, Galata Mevlevîhanesi’nde çok kısa süre şeyhlikte bulunduğu için 

bu dönemde dergâha yeni katılan şair dervişlerin olup olmadığına dair kayıtlar 

bulunmamaktadır. Esrar Dede, Derviş Çelebi’nin şairliğini; “Eşʿârı belîgâne ve güftâr-ı 

faṣîhâneleri müsellem-i suḥan-şinâsân-ı yârân-ı ṣafâdur.”651 cümleleri ile 

                                                           
ya da Konya Çelebilerinin tanıdığı, bildiği isimler olduğu sonucuna varmıştır. Geniş bilgi için bkz. Ayşegül 

Mete, “XVIII. Asır İstanbul Mevlevîliği” (Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi, 2019), 122-149. 
648 Derviş Çelebi’nin Galata Mevlevîhanesi’ndeki ikinci şeyhliğinin kısa sürmesi dolayısı ile bu dönem için 

ayrıca bir başlık açılmamıştır. Çelebi’nin Galata Mevlevîhanesi içerisindeki faaliyetleri ve edebî hayat 

içerisindeki yeri bu kısımda ele alınmıştır. 
649 Sâkıb Dede’nin belirttiğine göre Derviş Çelebi yalnızca, Nâcî Ahmet Dede’den sonra postnişin olmuş 

görünmektedir. Benzer bilgiyi Esrar Dede de tekrar eder. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 

121-122.Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 906-908. İsmail 

Ünver ise Derviş Çelebi’nin iki defa şeyh olduğunu belirtmiştir. Bkz. Ünver, “Galata Mevlevi-Hanesi 

Şeyhleri”, 214-215. 
650 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 906-908. Derviş 

Çelebi’nin bu yolculuğunda, Gavsî’nin de yanında bulunduğu, Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da kayıtlıdır. 

Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1702. 
651 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 122. 



 
 

206 
 

değerlendirmektedir. Ali Enver ise Derviş Çelebi’nin aşağıda matla beyti verilen 

gazelinin yalnızca şuara arasında değil, başka kişilerce de ezbere bilindiğini belirtmiştir. 

Hakîm-i Mutlak’ın olmaz ise bir işde takdîri 

Müfîd olmaz hezâr erbâb-ı aklın re’y ü tedbîri652 

Derviş Çelebi’nin, Konya’da bulunduğu dönemde kentteki Mevlevî edebî 

muhitinde sevilen bir isim olduğu Neşâtî Dîvân’ında yer alan mütekerrir murabbadan 

anlaşılmaktadır.653 Aşağıda Neşâtî’nin, Derviş Çelebi’nin bulunduğu bir mecliste yer 

aldığını belirttiği bendi verilen bu murabbada Neşâtî, Derviş Çelebi’nin müritleri arasında 

olduğunu dile getirmiştir. 

Bezm-i gamuña bu dil-i şeydâ olalı tuş 

Hecr ü elemüñ derdini ʿışkuñla ider nûş 

Âbdaluñ olup ʿışkun ile oldı nemed-pûş 

Derviş Çelebim gonçe gülüm şâh-levendüm654 

 Hem Ali Enver’in ve Esrar Dede’nin hem de Neşâtî’nin Derviş Çelebi hakkında 

verdiği bilgilerden yola çıkarak, Çelebi’nin şiirden anlayan ve çevresindeki şairleri 

etkileyebilecek bir mürşit olabileceği sonucuna ulaşılır. Ancak Derviş Çelebi’nin Galata 

şeyhliği yaptığı dönemlerin uzun yıllar olmaması dolayısıyla bu dönemde tekkede onun, 

şair dervişler ile ilişkisi hakkında net bir şey söylemek mümkün değildir. Ancak, Tezkire-

i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de Hemdemî’nin, Derviş Tâib’in ve Lisânî’nin, Gavsî Dede 

döneminde de Galata mahfilinde yer aldığı bilgisi,655 Arzî Dede döneminde mahfilde 

                                                           
652 Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 105. 
653 Derviş Çelebi ile Neşâtî’nin aynı mahfilde bulunduğu hakkında net bir bilgi yoksa da Neşâtî Dede’nin 

Edirne şeyhi olmadan önce, 1653 yılında şeyhi Ağazâde Mehmet Dede’nin vefatı üzerine Gelibolu’dan 

Konya’ya gittiği bilinmektedir. 1670 yılında Edirne Mevlevîhanesi’ne şeyh olarak atanması üzerine 

Konya’dan ayrılmıştır. Bkz. Neşâtî Dîvân, 3. Derviş Çelebi’nin ise 1664 yılından önce –İstanbul’a geldiği 

tam tarih net olarak bilinmese de- Konya’da bulunduğu bilinmektedir. Bu bilgilerden yola çıkarak her iki 

şeyhin, Konya’da aynı mahfilde bulundukları düşünülebilir.  
654 Neşâtî, Dîvân, 125. 
655 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 60, 269. 



 
 

207 
 

bulunan şairlerin, Derviş Çelebi’nin 1664’teki şeyhliği döneminde de tekkede 

bulunduklarını göstermektedir.  

 Derviş Çelebi, Gavsî Ahmet Dede’nin 1109/1697-98 yılında vefatı üzerine, tekrar 

Galata şeyhi olmuş ancak bu görevde iken Kamaniçe Kalesi’nin fethi için yola çıkan IV. 

Mehmet’in ordusuna katılmıştır. Derviş Çelebi bu seferi tamamlayamadan, 1083/1672 

yılında Hacıoğlu Kasabası’nda vefat etmiştir.656  

2.2.5. Nâcî Ahmet Dede Dönemi (1664-65-1671-72) 

Nâcî Ahmet Dede, Arzî Dede döneminde Galata mahfilinde bulunduğu sırada, -

daha önce de belirtildiği gibi- Konya postnişini olan Abdülhalim Çelebi’ye sunduğu bir 

kaside sayesinde 1661-62 senesinde Beşiktaş Mevlevîhanesi şeyhi olmuş ve Galata 

Mevlevîhanesi’nden ayrılmıştır. Beşiktaş şeyhi iken 1662 yılında Kırım Savaşı’na 

katılmak için orduya katılmış, bu sebeple görevinden azledilmiştir. Şeyh, 1664 yılında 

Kırım’dan döndükten sonra ise Derviş Çelebi yerine Galata Mevlevîhanesi şeyhliğine 

getirilmiştir. 657   

Nâcî Ahmet Dede’nin Galata şeyhliği yaptığı süreçte, dergâhta bulunan şair 

sayısında bir artışın olup olmadığı hakkında net bilgiler mevcut değildir. Ancak Arzî 

döneminde dergâhta bulunan Hemdemî, Derviş Tâib, Lisânî gibi şairlerin bu dönem de 

dergâhta yer aldıkları bilinmektedir.658 Keçecizâde İzzet Molla, Nâcî Ahmet Dede 

döneminden çok sonra yaşamış bir şair olmakla birlikte Nâcî Ahmet Dede’nin dergâhta 

ihvân ve yârânı yetiştirdiğini ve beş yıl bu görevde kaldığını aşağıdaki beyitte belirtir: 

                                                           
656 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 908. Esrar Dede, 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 122.  
657 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmânî’de bu olayı “Kırım’a seyahatle istifa eyledi.” cümlesi ile belirtmiştir. 

Bkz,  Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmânî, c.4, 1219. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 2738. Hüseyin 

Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.1, 44. 
658 Bu şairlerin, dergâhta Nâcî Ahmet Dede döneminde bulundukları hakkında net bir ifade olmamakla 

birlikte, Gavsî Dede’nin şeyhliği döneminde isimlerinin zikredilmesi dolayısıyla Galata mahfiline devam 

ettikleri sonucuna ulaşılmıştır.  



 
 

208 
 

Semiyy-i Aḥmed-i Mürsel cenâb-ı Nâcî-i Müncî 

İdüp beş sâl anda terbiyet yârân ü iḫvânı659 

 Nâcî Ahmet Dede döneminde -elimizdeki verilere göre- dergâhta yetişen şair sayısının 

artmamış olması, Kadızadeli baskısının iyice artmış olması; sema ayinlerinin 

yasaklanması ve bu durumun siyasal elitler tarafından da desteklenmesi ile alakalı 

görünmektedir.660  

Dîvân’ında yer alan kasidelere göre, Nâcî Ahmet Dede’nin siyasal elitler ile 

ilişki kurduğu asıl dönem Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhi olduğu dönemdir. Şeyhin bu 

yönü, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde bulunduğu dönem içerisinde ele alınmıştır.661  

2.2.6. Gavsî Ahmet Dede Dönemi (1677-1697-98) 

Nâcî Ahmet Dede’nin Galata Mevlevîhanesi şeyhliğinden alınması üzerine 

dergâhın postnişini olan Gavsî Dede, Arzî Mehmet Dede’nin mürebbası olup, şeyhinden 

aldığı hem tarikat terbiyesi hem de edebî eğitim ile mahfil içerisinde öne çıkmış bir 

derviştir. Gavsî, Arzî Mehmet Dede’nin dervişi olmadan önce, Kasımpaşa Mevlevîhanesi 

Şeyhi Fâzıl Halil Dede’ye intisap etmiştir.662 Kanaatimizce, Gavsî’nin İstanbul Mevlevî 

muhitinde öne çıkmasında, devrin önemli Mevlevî simalarından olan Müneccimbaşı 

Ahmet Dede’yi de yetiştiren Fâzıl Halil Dede’nin dervişlerinden olması da etkili 

olmuştur.  

Sâlim’in verdiği bilgilere göre Gavsî Ahmet Dede, Galata Mevlevîhanesi şeyhliği 

için Fâzıl Halil Dede’nin de teşvikiyle, Edirne’de olan IV. Mehmet’in yanına gidip 

hükümdardan şeyhliğinin onayını aldıktan sonra, Konya çelebisinin de gönderdiği 

                                                           
659 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 643. 
660 Bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 161-162. Şeyhülislam Minkarizâde Yahya Efendi’nin 

sema hakkında olumsz fetva verdiği bilinmektedir. Bkz. Ali Fuat Bilkan, Fakihler ve Sofuların Kavgası, 

(İstanbul: İletişim, 2019), 133. 
661 Bkz. Tezimiz, 268-271. 
662 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1702-1703. 



 
 

209 
 

meşihatnâmesi663 olduğu hâlde Galata postnişinliği görevine başlamıştır. Ancak 

kendisinden önceki şeyhin664 meşihatını bozdurmayı unuttuğu için bu şeyh, Divan-ı 

Hümayun’a başvurduğunda Gavsî’nin meşihatı kaldırılmış ve şeyhlik tekrar selefi olan 

kişiye verilmiştir. IV. Mehmet, Galata Mevlevîhanesi yakınlarına geldiğinde çevredeki 

dervişlerden Gavsî Dede’nin başından geçenleri dinlemiş ve bu durum üzerine Gavsî’ye 

şeyhliğini geri veren bir hatt-ı hümâyun çıkarttırarak şeyhi koruması altına almıştır.665 

Gavsî Ahmet Dede’nin otoritesinin, devrin sultanı tarafından onaylanması onun dönemin 

meşhur şeyhleri arasında sayılmasını sağlamıştır.  

Gavsî Ahmet Dede’nin meşihat yılları, Kadızâdelilerin etkin oldukları dönem 

olmakla birlikte aynı zamanda sema yasağının da kaldırıldığı bir döneme denk 

gelmektedir. 1076/1666 yılında Nâcî Ahmet Dede’nin Galata şeyhi olduğu dönemde 

başlayan sema yasağı, Gavsî Dede’nin meşihatının ilk yedi yılında devam etmiş; ancak 

1095/1684 yılında bu yasak kalkmıştır.666 Gavsî’nin külâh-ı Mevlevî redifli gazelinden 

alınan aşağıdaki beyit, Kadızâdelilerin tarikatlara yönelik olumsuz tutumlarına gönderme 

yapmaktadır: 

Her denî bilmez libâs-ı evliyânıñ ḳadrini 

Nûrdan bir tâc-ı ʿizzetdür külâh-ı Mevlevî667 

Gavsî Dede’nin şeyhlik yaptığı yıllar, Galata Mevlevîhanesi’nde bulunan, 

buradaki mahfile katılan şair sayısının diğer şeyhlerin dönemine göre daha fazla arttığı 

                                                           
663 Gavsî Ahmet Dede’nin hilafetnamesi için bkz. Feridun Nafiz Uzluk, “Mevlevi Hilafetnameleri”, 

Vakıflar Dergisi, 9 (2006): 386-387. 
664 Sâlim’in kayıtlarında bu şeyhin adı geçmemektedir. Tezkire yazarı şeyh adı vermeksizin “selefi” 

ifadesini kullanmıştır. Gavsî Ahmet Dede’den önceki şeyh Nâcî Ahmet Dede olduğuna göre selef ile ifade 

edilen şeyh Nâcî Dede olmalıdır. Ancak bu yıllarda Derviş Çelebi’nin de Galata şeyhliğine geldiği ve bu 

süreçteki tekke postnişinlerinin neden azledildikleri konusu tam olarak bilinmediği için Sâlim’in “selef” 

olarak belirttiği şeyhin Derviş Çelebi olma ihtimali de vardır. 
665 Bkz. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 337-338. 
666 Sahîh Ahmet Dede, bu yasağın kalkışına “Muhabbe Nağme”, Münkere Gussa”, “Âşıklara müjde, Döndü 

Mevlevîler aşk-ı Mevlânâ ile” tarihlerinin düşürüldüğünü belirtmiştir. Bkz, Sahîh Ahmet Dede, 

Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 313.  
667 Altunmeral, “Gavsî Ahmed Dede ve Şiirleri”, 134. 



 
 

210 
 

bir dönemdir. Bunda kanaatimizce Gavsî’nin, Arzî Mehmet Dede’den aldığı edebî 

eğitimin ve şeyhin, edebî eserleri dolayısıyla, Gavsî’yi takdir etmiş olmasının etkisi 

büyüktür. Gavsî’nin şairliğinin yanı sıra, bu dönemde sema yasağının kalkması da Galata 

Mevlevîhanesi’nde yetişen, dergâha devam eden şair sayısının artması ile ilgili bir durum 

olarak düşünülebilir. Zira bu yasağın kalkması ve Kadızâdeli baskısının sona ermesi ile 

birlikte Sâkıb Dede’nin kayıtlarına göre IV. Mehmet şeyhe, “… ẕimmet-i himmet-i 

ḫusrevânelerine deyn-i vâcibü’l-edâ iʿtibâr edip fetḥ-i bâb-ı iḥtirâmın ʿaṭâ-yı naḳdîne-i 

dünyâ …”668 bulunmuştur. Kadızâeli baskısının kalkması ve hükümdarın desteğinin de 

kazanılması ile birlikte toplum nezdinde daha muteber bir mekân hâline gelen Galata 

Mevlevîhanesi’nde şair sayısının artması, mekânın patronaj desteğini almasının doğal bir 

sonucu gibi görünmektedir. 

Gavsî döneminde Galata Mevlevîhanesi’nde yetişen pek çok şair olduğu, Esrar 

Dede’nin  

“… ḫuṣûṣâ ḫiẕmet-i ʿaliyyelerinde nice ṣâḥib-i Dîvân şâʿir-i belâġat-

ʿunvân feyz-yâb-ı ṭarîḳ-i kemâl u ʿirfân olup Faṣîḥ Dede ve Sâḳıb Dede ve Sâmî 

Dede ve Tâʿib Dede ve Hemdemî Dede ve emsâlühüm şeref-i ṣoḥbetleriyle faḫr 

iderlerdi.”669  

ifadelerinden anlaşılmaktadır. Yine Esrar Dede, Gavsî Dede döneminde dergâhtaki 

şairlerden Fasîh, Sâkıb Dede, Hemdemî, Tâib ve diğer Mevlevî şairlerin bir araya 

geldiklerinden ve müşâarede bulunduklarından, “… ekser eşʿârları birbirine neẓâ’ir ü 

ecvibe maḳûlesi olmaġla”670 ifadeleri ile belirtmiştir. Esrar Dede’nin bu kayıtları, Gavsî 

Ahmet Dede’nin, şeyhliği döneminde dergâhta aynı zamanda bir hâmî olarak da 

                                                           
668 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1707. 
669 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 235. 
670 Esrar Dede, Tezkire-iŞu’arâ-yı Mevleviyye, 60. 



 
 

211 
 

görüldüğünü, şeyhin bu yönü sayesinde dergâhın bir edebiyat mahfili işlevine sahip 

olduğunu göstermektedir.  

Gavsî Ahmet Dede’nin yalnız İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde değil, bu bölge 

dışında kalan Mevlevî muhitlerince de şairliği ile tanınan bir şeyh olduğu, Esrar Dede’nin 

Derviş Vehbî (ö.1698-99)671 hakkında verdiği bilgilerden anlaşılmaktadır. Edirne’de 

Neşâtî Dede’ye intisap eden şair, Konya’da bulunduğu dönemde “… Ġavsî Dede 

ḥażretlerine çend ġazel-i Mevleviyâne …”672 göndermiş ve bu gazeller o dönemde 

tekkedeki dervişlerin mecmualarına kaydedilmiştir.  

Arzî ve Nâcî Dede dönemlerinde dergâha devam eden Lisânî, Tâib, Yahya Nazîm, 

Gavsî Ahmet Dede’nin meşihatında da dergâhta bulunmuştur. Bu dönemde dergâha 

intisap eden yeni isimler ise şunlardır; Sâmi Yunus Dede (ö.1096/1685), Derviş Fevzî 

(ö.1100/1689), Fasîh Ahmet Dede (ö.1110-11/1699), Pindârî Ahmet Dede (ö.1120/1708-

9), Tâlibî Hasan Dede (ö.1130/1717-18), Şekîp Ömer Dede (ö.1135/1722-23), Nâyî 

Osman Dede (ö.1142/1729-30), Sâkıb Dede (ö.1148/1735), Bosnalı Fevzî 

(ö.1160/1747)’dir Ayrıca Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da geçen kayıtlara göre, Adnî 

Recep Dede (ö.1100/1689) de Kara Mustafa Paşa tarafından İstanbul’a çağırıldığı 

dönemde Galata Mevlevîhanesi’ne gelmiştir.673 Hızır Handî Dede (ö.1139/1727) ise 

Gavsî Ahmet Dede döneminde, bir süre Galata’da bulunan Mevlevî şairlerdendir.674 

Gavsî Ahmet Dede döneminde dergâha gelen şairler arasındaki en meşhur 

simalardan biri, Fasîh Ahmet Dede’dir. Kaynaklarda belirtildiğine göre Köprülü Fâzıl 

Ahmet Paşa’ya intisap edip onun himayesinde bulunan ve hazine kâtipliği yapan şair, 

daha sonra ilahî aşka kapılarak bütün dünyevî işlerden vazgeçmiş ve Galata 

                                                           
671 Derviş Vehbî hakkında geniş bilgi için bkz. Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 697-698. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 

465-466. Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 331. 
672 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 298. 
673 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1677. 
674 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 103. 



 
 

212 
 

Mevlevîhanesi’nde Gavsî Ahmet Dede’ye intisap etmiş ve burada yaşamaya 

başlamıştır.675 Fasîh Ahmet Dede’nin Yenikapı, Kasımpaşa ya da Beşiktaş Mevlevîhanesi 

yerine Galata’yı tercih etmiş olmasında, patronu Fâzıl Ahmet Paşa’nın bu mahfildeki 

kişilerle doğrudan iletişim kurmuş olması ve Galata şeyhinin de devrin meşhur şairleri 

arasında bulunması etkili olmuştur.676 Fâzıl Ahmet Paşa’nın şair üzerindeki etkisi ve 

otoritesi, Fasîh’in Dîvân’ında yalnızca paşaya kaside yazmış olmasından da 

anlaşılmaktadır. Kasidede, başka kimseyi övmediğini şair aşağıdaki beyitlerinde 

belirtmiştir; 

Kerem-kârâ Ḫidîvâ dâmen-i ʿafvuñla setr eyle 

Ki vaṣfuñda ḳabûl itmez ḳuṣûrum ḥadd ü pâyânı 

 

Ḳaṣîde-gûyluḳda mübtedîdir şâhid-i tabʿum 

Ki vâḳiʿ olmamışdur kimsenüñ olmaḳ senâ-ḫˇânı677 

Galata Mevlevîhanesi’nde yetişen ve bu dergâha devam eden şairler için önemli 

bir patron olduğu anlaşılan Fâzıl Ahmet Paşa’nın, Fasîh Ahmet Dede’nin de mahfil 

seçiminde etkili olduğu düşünülebilir. Bu etki, -paşanın doğrudan bir telkini olduğuna 

dair bir kayıt olmamakla birlikte- şairin dâhil olduğu çevre ve özellikle patronu olan 

siyasal elitin, destek verdiği tarikatı tercih ettiğini, sanatını dâhil olduğu bu çevrede icra 

etmeye devam ettiğini göstermektedir.678 Fasîh Dîvân’ında yer alan nazirelerin 

                                                           
675Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 248. Mehmet Süreyya, Sicill-i Osmânî, c.2, 509. Sâfâyî, 

Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 466. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 355-356. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 2319. 
676Çıpan’ın tespitlerine göre, Fasîh’in Galata mahfiline dâhil olduğu dönem, Gavsî’nin meşihatının ilk 

yıllarında gerçekleşmiştir. Bkz. Mustafa Çıpan, Fasih Divanı, (İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yay., 

2003), 22. Bu yıllarda Yenikapı Mevlevihanesi’nde Kârî Ahmet Dede, Beşiktaş’ta Çengî Yusuf Dede, 

Kasımpaşa’da Seyyid Fâzıl Halil Dede ya da oğlu Seyyid Mehmet Dede şeyhlik yapmaktadır. Bu şeyhler 

arasında hâmî yönü ile Gavsî’den daha fazla öne çıkan bir şeyh bulunmamaktadır.  
677 Şairin Mevlevî mahfillerine devam eden şairlerin gazellerine yazdığı nazire örnekleri için bkz. Çıpan, 

Fasih Divanı, 324, 366, 359, 437.  
678 Fasîh Ahmet Dede’nin patronunun ilgi gösterdiği tarikat çevresine dâhil oluşu, Sinoplu Safâyî’nin 

patronu İskender Paşa’nın Mevlevî olması dolayısıyla, öncesinde Zeynî olmasına rağmen, Mevlevîliğe 

intisap etmesine benzer bir tavır olarak yorumlanabilir.  



 
 

213 
 

birçoğunun Mevlevî mahfillerine devam eden İsmetî, Mezâkî gibi isimlere yazılmış 

olması da şairin dâhil olduğu çevredeki şuarâ ile yoğun bir etkileşiminin olduğunu 

gösterir. 

Fasîh Ahmet Dede, Galata mahfilinde kendisinden önce yetişen dervişlerden, 

kendisi de dergâh içerisinde hâmî olması ve şair yetiştirmesi ile ayrılmaktadır.679 Sâkıb 

Dede’nin verdiği bilgiye göre Fasîh Ahmet Dede, Galata Mevlevîhanesi’ndeki hücresinde 

“… mâlik-i devlet-i ṣafâ-yı vaḳt ve muvaffaḳ-ı tertîb-i dîvân-ı belâġat erkân”680 olmuştur. 

Şairin Dîvân’ının tamamlanmasına düşürdüğü “Ḳıṭ’a Berâ-yı Tertîb-i Dîvân” başlıklı şu 

tarih kıtası; 

Zihî cemiyyet-i ebkâr şîrîn-lehçe-i efkâr 

Kim anuñ lafzı cümle âşinâ maʻnâsı bigâne 

Bi-ḥamdi’llâh olup iḳlîm-i naẓma Ḫusrev-i sânî 

FAṢÎḤÂ himmet itdük biz daḫı tertîb-i dîvâna681  

onun Galata’ya geldiği yıllarda Dîvân’ını tamamladığını gösterir. İbrahim Hânîf (ö. 

Şevval 1216 /Ocak1803)’in Menâzilü’l-Haremeyn’inde yer verdiği bir anekdot, Fasîh 

Ahmet Dede’nin Dîvân nüshalarını sattığını göstermesi bakımından dikkat çekicidir. 

Fasîhî-i Mevlevî, Dîvân’ını bin akçeye satması için bir dede aracılığı ile mezada 

göndermiş ama Dîvân’a dokuz yüz doksan dokuz akçe verilmiştir. Bunun üzerine dede, 

Dîvân’ı, geri getirmiş ve olayı Fâsîhî’nin hâmîi Fasîh Ahmet Dede’ye anlatmıştır. 

Eserinin kıymet bulmadığını düşünen şair, eseri yakmış ve yeni şiirler söylemeye 

                                                           
679 Mevlevîhaneler içerisinde edebiyat eğitimi verildiği ve şairliği ile öne çıkan şeyhlerin, diğer dervişleri 

edebiyat alanında yetiştirdikleri bilinse de kaynaklarda, şeyh olmadığı hâlde şair yetiştirdiği kaydedilen 

yegâne Mevlevî dervişi, -tespitlerimize göre- Fasîh Ahmet Dede’dir.  
680 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2348. 
681 Çıpan, Fasih Divanı, 257. 



 
 

214 
 

başlamıştır.682 Fasîh Ahmet Dede hakkındaki bu anekdot, Mevlevîhanelerde üretilen 

sanat eserlerinin satılarak, dergâhın gelirine katkı sağlandığını gösteren bir örnektir. 

Dergâhtaki hücresinde şiirler yazan ve şairler yetiştiren Fasîh, bu küçük 

mekânda yaşadığı çatı akıtma problemini aşağıdaki nazımda şu şekilde dile getirir: 

Zihî kâşâne kim reşk-âveridür beyt-i aḥzânuñ 

Şikeste câm-ı saḳfından ki ṭamlar âbı bârânuñ 

FAṢÎḤ elmâs olur her ḳaṭresi geh âh-ı serdümde 

Gehi nâr-ı dilüm yâḳût ider her dânesin anuñ683 

Fasîh Ahmet Dede’nin, Dîvân’ını kaleme aldığı bu hücrede yalnızca şairin 

kendisi değil, aynı zamanda başka şairler de yetişmiştir.684 Sâlim’in tezkiresinde detaylı 

bir şekilde belirttiğine göre Fasîh, Şinâsî mahlaslı Ruznâmecizâde Mehmet Ağâ’nın 

yetişmesine vesile olmuştur.685 Sâlim’in, Fasîh ile Şinâsî arasındaki ilişkiye dair verdiği 

bilgilere göre, her iki şair arasındaki hâmî-şair ilişkisi, Gavsî ile Arzî Mehmet Dede ve 

Âdem Dede ile Arzî Mehmet Dede arasındaki ilişkiye benzer tarzda ilerlemiştir. Şinâsî, 

Sâlim Tezkiresi’nden alınan aşağıdaki bilgilere göre, Fasîh Ahmet Dede’nin mürebbası 

olduğu süreçte şaire, şiirlerini müsveddeler hâlinde sunmuştur.686 Şinâsî, 

  “… Faṣîḥ’e dil-dâde olup anlar daḫı ḫâṭır-ı maḫdûma riʿâyet ve ʿilm ü 

maʿrifetinden ümîd-cûy olduġu emrde beẕl-i ḳudret eyleyip şeb-tâbe-seḥer 

                                                           
682 Ayşe Parlakkılıç, “Seyyid İbrahim Hanîf’in Menâzilü’l-Haremeyn’i (İnceleme-Metin)” (Yüksek Lisans 

Tezi, Fatih Üniversitesi, 2013), 196. 
683 Çıpan, Fasih Divanı, 532. Nazmın başlığı şu şekilde geçmektedir; “Berây-ı Ḳaṭre Çekîdenî-i Ḥücre-i 

Hicre” 
684 Fasîh Ahmet Dede’nin hücresi, Tanrıkorur’un tespitlerine göre, Galata Mevlevîhanesi içerisinde, 

dervişlerin birer sanat atölyesi olarak da kullandıkları hücrelerinin olduğu kısımda konumlanmıştır. Fasîh 

Ahmet Dede’nin hattatlığı da göz önünde bulundurulduğunda, şair hücresini hem edebiyat hem de hat 

sanatının öğretildiği bir atölye olarak da kullanmıştır. Fasîh Ahmet Dede’nin hücresinin konumu hakkında 

bilgi için bkz. Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevîhanelerinin Mimarî Özellikleri”, c.2, 362-363. 
685 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 356. 
686 Sâlim, eserinde verdiği şiir örneklerini, Şinâsî’nin, Fasîh Ahmet Dede’nin mecmusasında bulunan ve 

şairin kendi hattıyla yazdığı şiirlerden seçtiğini belirtir. Bkz. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 273. Tezkire 

yazarının elindeki bu mecmuanın, Şinâsî’nin Fasîh Ahmet Dede’ye sunduğu müsveddelerden biri olduğu 

düşünülebilir.  



 
 

215 
 

merḳûma mecmûʿalar tesvîd etmekle evḳât-güẕâr ve elsine-i selâsede vâḳıʿ pâkîze 

güftârları ile nice sefîneler istiḥzâr edip maḫdûm-ı merḳûme ihdâ etmekle Şinâsî-

i bî-hem-tâ zamân-ı yesîrde maʿârifde deryâ …”687  

olmuştur. Sâlim, Şinâsî maddesinde şairin meşhur olmasını, Küçük Müezzin ve Derviş 

Fasîh gibi ünlü şairlerin hizmetinde bulunması ve bu kişileri kendisine örnek alması ile 

ilişkilendirmiş,688 Esrar Dede ise Şinâsî’yi Fasîh Ahmet Dede’nin “tilmîẕ”i689 olarak 

niteleyerek Fasîh’in dergâhtaki hâmî konumuna vurgu yapmıştır. Öğrencisi Şinâsî 

üzerinden yapılan bu değerlendirmeler, Fasîh Ahmet Dede’nin devrinde şairlerin 

yetişmesinde etkili bir hâmî olduğunu, İstanbul’da şekillenen edebî çevreler içerisinde 

Fasîh’in yalnızca kendi mahfilinde değil aynı zamanda İstanbul’daki diğer mahfillerde de 

bir otorite olarak anıldığını göstermektedir.690 

Şinâsî ile birlikte Fasîh Ahmet Dede’nin yetiştirdiği bir başka şair ise Fasîhî’dir. 

Esrar Dede’nin kayıtlarına göre Fasîhî, Fasîh Ahmet Dede’nin “ḫizmet-i pür-

bereketleriyle taḥṣîl-i kemâl idüp şiʿr ü inşâda ṣâḥib-vâye-i tâmm”691 olmuştur.  

                                                           
687 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 357. 
688 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 273. 
689 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 248. Osmanlı Müellifleri’nde ise Şinâsî, Fasîh’in şakirdi 

olarak geçmektedir. Bkz. Osmanlı Müellifleri, c.2, 688. Şâkird ifadesi Vefeyât-ı Ayvansarâyî’de de 

geçmektedir. Bkz, Hüseyin Ayvansarâyî, Vefeyât-ı Ayvansarâyî, haz. Ramazan Ekinci, (İzmir: Tibyan 

Yay., 2012), 136. 
690 Fasîh Ahmet Dede’nin hem kendi mahfilinde hem de diğer mahfillerde bir otorite olarak görülmesi; 

Zâtî’nin Osmanlı sarayı çevresinde tanınan ve ihsan verilen bir şair iken kendi dükkânında şairlere eğitim 

veren, onların ilk yazdıkları şiirleri gözden geçiren bir sanat eğitmeni ve eleştirmeni olarak görülmesi ile 

benzer bir işleyişe sahip görünmektedir. Fasîh Ahmet Dede, Galata Mevlevîhanesi’nde Gavsî Ahmet 

Dede’nin mürebbaları arasına katılıp, şeyhinin himmeti ile yetişirken aynı zamanda devrin yeni yetişen 

şairlerinin şiir taslaklarını sunduğu, onların yetişmesine vesile olan ve şairlerin öğrencisi olmakla meşhur 

oldukları bir hâmî konumundadır. Fasîh Ahmet Dede’nin, kendi mahfili içerisinde şeyhi tarafından maddî 

ya da statü ifade edebilecek bir ihsân ile ödüllendirilip ödüllendirilmediği hakkında kesin bilgiler olmasa 

da Sâkıb Dede’nin, Gavsî’nin sohbetinde bulunan şairin kısa zamanda bir Mevlevî dervişi oluşunu şeyhin, 

şaire bir ihsanı olarak nitelemektedir. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân 

(İnceleme-Metin)”, 2348. Zâtî hakkında bilgi için bkz. İpekten, Divan Edebiyatında Edebî Muhitler, 238-

240. Fasîh Ahmet Dede’nin Dîvân’ında yer alan “Eyyûbda Lâġarî Tekyesinde Bedîhiyye Dinmişdür” 

başlıklı gazelinden, şairin başka tarikatların tekkelerine de devam ettiği ve burada da şiir söylediği 

anlaşılmaktadır. Gazel için bkz. Çıpan, Fasih Divanı, 276. 
691 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 248. Fasîh Ahmet Dede’nin yetiştirdiği bu şairin, Fasîhî 

mahlaslı şairlerden hangisi olduğu hakkında kesin bir bilgi bulunmamaktadır.  



 
 

216 
 

Söz konusu şairlerin arasındaki bu ilişki, Galata mahfilinde ve genel olarak 

Mevlevî edebî muhitinde bulunan şairlerin sanatsal yönden kendilerini nasıl 

yetiştirdikleri, mahfilde üstat kabul edilen şairler ile diğer şairler arasındaki etkileşimin 

de nasıl ilerlediği hakkında ipuçları vermektedir.  Galata mahfilinde şeyh olan şairlerin 

yanı sıra, dergâhta hücrenişin olan Mevlevî dervişlerinin de mahfil içerisinde sanatçı 

kimlikleri dolayısıyla otoriteye sahip olduğu, Fasîh Ahmet Dede ile Şinâsî arasındaki 

hâmî-şair ilişkisinden anlaşılmaktadır. 

Gavsî Ahmet Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne gelen ve şeyhin 

eğitiminden geçen bir başka meşhur Mevlevî ise Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân yazarı 

Sâkıb Dede’dir. Sâkıb Dede, Mevlevîliğe intisap etmeden önce, doğum yeri olan İzmir’de 

iyi bir eğitim almış ve kendisine daha iyi hocalar bulmak üzere İstanbul’a gelmiştir. Bu 

arayış sürecinde Köprülüzâde Fâzıl Mustafa Paşa (ö.1102/1691)’nın hânegîsi olup, 

paşanın yakın çevresinde yer almıştır.692 Râmiz’in verdiği bilgilere göre Paşa’nın 

vefatından sonra Mevlevîliğe intisap eden Sâkıb Dede’nin693 bu tercihinde, Çehrin Seferi 

(1089/1678) sırasında tanıştığı Derviş Mehmet Hindî (ö.?)’nin694 ve Fâzıl Mustafa 

Paşa’nın695 hanegîsi olduğu dönemde dostluk kurduğu Fevzî (ö.1090/1679)’nin etkisi 

olmuştur. Mevlevîliğe intisabından sonra pek çok kere sefere çıkan Sâkıb Dede’nin 

beşinci durağı İstanbul olmuş burada Fatih Camii’nde ders verdiği sırada rahatsızlanmış 

                                                           
692 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 14-15. 
693 Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 55. 
694 Derviş Hindî hakkında geniş bilgi için bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1725-1738. 
695 Fâzıl Mustafa Paşa, aynı zamanda birçok mutasavvıfı ve âlimi himaye eden bir patrondur. Bkz. M. Fatih 

Çalışır, “Köprülü Sadrazamlar ve Sûfî Çevreler”, Osmanlı’da İlm-i Tasavvuf içinde ed. Ercan Alkan, 

Osman Sacit Sarı, (İstanbul: İsam Yay., 2020), 798. Sâkıb Dede’nin Fâzıl Mustafa Paşa’nın himayesinde 

olduğu dönem, Dede’nin henüz Mevlevî olmadığı ilk gençlik yıllarına denk gelmektedir. Fâzıl Mustafa 

Paşa ile Sâkıb Dede arasındaki ilişki Fâzıl Mustafa Paşa’nın âlim ve fâzıl kişiliği üzerine inşa edilmiştir. 

Paşa’dan, Celâl ve Halhâlî eserlerini okuyan Sâkıb Dede’nin kendisi ise Fâzıl Ahmet Paşa’nın yakınlığını 

kazanmıştır. Paşa’nın müşkil bir durumu olduğunda, sabahları Sâkıb Dede’yi çağırarak o gece rüyasında 

ne gördüğünü sormuş, rüyaları çıkan Sâkıb Dede’nin tavsiyeleri üzerine karar vermiştir. Fâzıl Ahmet Paşa 

ve Sâkıb Dede arasındaki ilişki hakkında detaylı bilgi için bkz. Arif Edip Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, 

Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli 

Metin)”, (Doktora Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi, 2018), 193-200. (Eser adı, metin içerisindeki sonraki 

kullanımlarda Ahmed Hâlis Dede, Tufeyl şeklinde gösterilmiştir. 



 
 

217 
 

ve doktorların hava değişimi tavsiyesi üzerine Bolu’ya gitmiştir. Sâkıb Dede’nin bu 

süreçte Mevlevîliğe henüz intisap etmediği, ancak kendisine bir şeyh aradığı Sefîne-i 

Nefîse-i Mevleviyân’da, Adnî Recep Dede ile karşılaşmasını anlattığı ve aşağıda bir kısmı 

alıntılanan menkıbeden anlaşılmaktadır.  

“Ol teşrif-i meymenet-ḳarînde bu bende-i kemîne-i merdân-ı Ḫudâ henüz 

dâḫil-i dergeh-i Ḥażreti Mevlânâ (ḳuddise sırruhu’l-aʿlâ olmayıp) (…) ʿazîz-i 

müşârün-ileyhiñ ḳudûmu Ḫânḳâh-ı Ġalaṭa’ya nüzûlü mesmûʿ olıcaḳ (…)”696 

Adnî Recep Dede’nin sema yasağı hakkında görüşmek üzere, Kara Mustafa Paşa 

tarafından İstanbul’a çağırıldığı697 ve 1684 yılında bu yasağın kalktığı bilindiğine göre 

Sâkıb Dede, Galata mahfiline 1684 yılından sonra dâhil olmuş olmalıdır.  

Bolu’dan İstanbul’a döndüğünde Mevlevîliği ve Mevlevîleri daha iyi tanımış, 

kendisini yetiştirecek bir şeyh arayışında iken çevresindekilerin tavsiyesi üzerine Edirne 

Mevlevîhanesi Şeyhi Seyyid Mehmet Dede (ö.?)’ye intisap etmiştir.698 Edirne 

Mevlevîhanesi’ndeki çilesini tamamladıktan sonra İstanbul’a dönen Sâkıb Dede, bu 

yıllarda Gavsî Ahmet Dede’nin dervişleri arasına katılmıştır.699 Ahmet Hâlis Dede’nin 

verdiği bilgilere göre bu süreçte Galata mahfilinde bir yıl kalan Sâkıb Dede, Gavsî 

Dede’den Mesnevî okumuştur.700 Galata Mevlevîhanesi’ndeki bir yıllık süreçten sonra 

riyâziyye ilmini öğrenmek üzere Kâhire’ye doğru yola çıkmış ve birkaç ay burada 

kaldıktan sonra tekrar Galata Mevlevîhanesi’ne dönmüştür.701 Gavsî Ahmet Dede’nin 

                                                           
696 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1677. 
697 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1674. 
698 Sahîh Ahmet Dede’nin kayıtlarında, Sâkıb Dede’nin Edirne’de Seyyid Mehmet Efendi’ye intisap 

etemeden önce, -muhtemelen Bolu’dan döndükten sonra- 1681 yılında İstanbul’a geldiği ve bu dönemde 

dergâha aşçıbaşı olarak atandığı ancak bu görevi kabul etmediği yer almaktadır. Bkz. Sahîh Ahmet Dede, 

Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 315. 
699 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 214. 
700 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 214. 
701 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 217, 220. 



 
 

218 
 

mürebbiliğinde şöhret kazanan bir derviş olarak öne çıkan Sâkıb Dede, bu sefer aynı 

mahfilde Gavsî ile birlikte yetişen ve Gavsî’yi uğradığı iftiradan kurtaran bir derviş olan 

Müneccimbaşı Ahmet Dede’nin kıskançlığına uğramıştır. Müneccimbaşı Ahmet 

Dede’nin Sâkıb Dede’yi şeyhin gözünden düşürmek üzere yaptıklarını Ahmet Hâlis Dede 

şu sözlerle ifade etmektedir: 

“…  muḳarrabîn-i Sulṭân Mehmedî’den Müneccim Aḥmed Dede, ʿurûḳ-ı 

ḥasedi cünbân olup ḥażret-i vâlidi ʿacabâ ne ṭarîḳiyle Ḫânkâh-ı Ġalaṭa’dan dûr 

belki bi’l-külliyye İstanbul’dan mehcûr itme sevdâsıyla baʿżan Ġavsî Dede’ye 

defʿi bâbında dürûġ-âmîz güft ü şenîd ve baʿżan enderûn ağalarına nâ-şâyeste 

kelimât îrâd ile ḳulûbı inḥirâf ṣadedinde pûyân …”702  

Sâkıb Dede bu durumu fark etmesi üzerine tekrar bir seyahate çıkmış ve bu defa 

önce Edirne’ye ardından da Rumeli’de bulunan Mevlevîhaneleri ziyaret etmek üzere 

Balkanlar’a, Gelibolu’ya,  İzmir’e, Kahire’ye, Limni’ye ve daha birçok şehre 

uğramıştır.703 Mevlevî irfan muhitindeki bu uzun süreli seyahatinden sonra Sâkıb Dede, 

tekrar Gavsî Ahmet Dede’nin yanına gelmiştir.704 Ancak Sâkıb Dede, İstanbul’a bu 

gelişinden sonra da biri Tekirdağ, diğeri de Konya olmak üzere iki sefere daha çıkmış; 

Konya seyahati sonrasında yine Gavsî Ahmet Dede’nin dergâhına gelmiştir.705 Konya’da, 

daha sonra Yenikapı şeyhi olan Nesîb Yusuf Dede ve Kıbrıs’ta bir Mevlevî edebî 

muhitinin oluşmasını sağlayan Siyahî Mustafa Dede ile aynı mecliste bulunmuştur.706 

                                                           
702 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 222-223. 
703 Sâkıb Dede’nin bu seyahatleri, hakkında geniş bilgi için bkz. Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü 

Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli 

Metin)”, 223-248. 
704 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 248. 
705 Sâkıb Dede’nin Tekirdağ ve Konya seyahatleri ve sonrasında İstanbul’a dönüşü hakkında geçen süreç 

ve görüştüğü kişiler hakkında geniş bilgi için bkz. Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-

Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 248-256. 
706 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 253. 



 
 

219 
 

Sâkıb Dede, Konya’dan İstanbul’a dönüşünden sonra, IV. Mehmet’in saltanatının son 

dönemlerinde Bağdat’a gitmek istemiştir. Bu seyahatin gidiş rotasına, daha önceki 

seyahatlerinde hiç uğramadığı Kütahya’yı da ekleyen Sâkıb Dede, burada kendisini 

manevî evladı olarak kabul eden Hacı Fatıma Hanım’ın beğenisini kazanmıştır. Hacı 

Fatıma Hanım’ın yeğeni ile evlenen Sâkıb Dede, bir süre sonra Kütahya Mevlevîhanesi 

şeyhliğine getirilmiş ve bu görevde kırk sekiz sene kalmıştır.707 

Sâkıb Dede’nin hayatının büyük bir kısmının seyahatler ile geçmiş olması 

tezkirelerin de üzerinde özellikle durduğu bir husus olmuştur. Sâlim, Sâkıb Dede’nin 

birçok kere seyahat ettiğini “… nice müddet seyr ü seyâḥatden sonra …”708, Esrâr Dede 

ise “… baʿde vefâti’l-mürebbî iḥtiyâr-ı seyâḥat-ı leyl ü nehâr ve geşt ü güẕâr-ı dâr u diyâr 

ve temâşâ-yı ʿacâyib-i âsâr-ı Ḫüdâvendigâr iderek …”709 ifadeleriyle belirtmiştir. 

Mevlevîliğe intisabından sonraki sürecin büyük bir kısmını Mevlevî irfan 

muhitinde seyahat ederek geçiren Sâkıb Dede, Galata Mevlevîhanesi’nde kesintisiz bir 

şekilde uzun yıllar bulunmuş görünmemektedir. Şairin, İstanbul’dan ayrıldıktan ne kadar 

süre sonra dergâha geri döndüğü ve bu dönüşlerinde Galata’da kaç yıl kaldığı hakkında 

net bilgiler yoktur. Fatîn, Sâkıb Dede’nin Edirne Mevlevîhanesi’ne gidip tekrar İstanbul’a 

döndükten sonraki süreçte kentte uzun süre kaldığını ve sonra Konya’ya gittiğini, “… 

tekrâr Dersaâdet’e avdet ve birçok vakt ikâmetten sonra âsitân-ı saâdet-âşiyân-ı hazret-i 

pîr (kudduse sırrıhu’l-münîre) rû-mâl-ı ubûdiyyet olmak üzere Konya’ya azîmet …”710 

                                                           
707 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 262-271. 
708 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 158. 
709 Esrâr Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 62.Sâkıb Dede’nin bu yönüne, Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ’da  

“… biraz eyyâm daḥi seyr ü seyâhat idüp …” 56;  Mehmed Tevfik, Kâfile-i Şu’arâ’da “… âsitâne-i Hazret-

i Mevlânâ’dan ahz-ı inâbet edip nice müddet seyr ü seyâhatden sonra …” 141, sözleri ile değinmişlerdir.   
710 Fatin Dâvud, Hâtimetü’l-Eş’âr, 61. 



 
 

220 
 

cümleleri ile belirtmiş olsa da Sâkıb Dede’nin bu iki seyahat arasında İstanbul’dan 

ayrıldığına dair bilgiler Tufeyl’de yer almaktadır.711 

Sâkıb Dede, Galata mahfilinde bulunduğu sürece, dergâhta kendisi gibi şair olan 

dervişlerle ünsiyet kurmuştur. Kendisi gibi Köprülüler tarafından yetiştirilen ve 

dolayısıyla aynı patronaj ağı içerisinde bulunan Fasîh Ahmet Dede ile olan yakınlığını, 

Sâkıb Dede Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da Fasîh’in kara kalem bir resmine yaptığı 

yorum üzerinden şu sözlerle belirtmiştir:  

“ … faḳîr-i kem-biżâʿa bâdî-i naẓarda taḥsîn eylediğim ḥasebiyle  پس این صورت دیو

 ʿibâret-i nezâket-meşḥûnlarıyla muḳâbele نباشد. چه دیو بهیچ و چه حسن نباشد.

buyurduḳlarında serîʿan daḳîḳa-i murâdlarına intiḳâl ve  صورت قبیح و تصویر حسن

 ʿunvânıyla tedârik ettiğimde …”712 است

Sâkıb Dede’nin, Galata mahfilinde bulunan şairlerle olan iletişimi ya da 

yakınlığının takibi, şairin şiirlerinde odak olarak Mevlevîliği seçmesi ve genelde bu odak 

etrafında yazmış olması713 dolayısıyla mümkün olmasa da Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân’da yer alan kayıtlarda Sâkıb Dede’nin Gavsî Ahmet Dede terbiyesiyle yetişen 

Sâmî Yunus Dede ile de hemhâl olduğu anlaşılmaktadır.714 Sâkıb Dede, yalnızca Galata 

mahfilinde yetişen şairler ile değil aynı zamanda İstanbul Mevlevî muhiti içerisindeki 

diğer isimlerle de iletişim hâlinde olmuştur. Nâcî Ahmet Dede’nin Yenikapı şeyhi olduğu 

dönemde kârî-i Mesnevî olan Pindârî Ahmet Dede (ö.1120/1709)’nin sohbetlerinde 

bulunan Sâkıb Dede, bu hususu yine Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da belirtmiştir.715 

                                                           
711 Sâkıb Dede’nin bu dönemdeki seyahatleri hakkında geniş bilgi için bkz. Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, 

Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli 

Metin)”, 223-248. 
712 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2349-2350. 
713 Sâkıb Dede’nin şiirlerindeki bu tutumu hakkında geniş bilgi için bkz. Ahmet Arı, Sâkıb Dede ve Dîvânı 

(Ankara: Akçağ, 2003), 31-49.  
714 Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2253. 
715 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2433. 



 
 

221 
 

Mevlevî irfan muhitindeki seyahatleri ile öne çıkan Sâkıb Dede’nin, İstanbul 

Mevlevî muhitinde, Galata mahfili dışında yer alan şairlerin de bulunduğu bir grup 

dervişle çıktığı Kahire yolculuğu, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de öne çıkan ve Esrar 

Dede’nin, bu yolculuğa katılan her bir şair ile ilgili bilgi verirken özellikle belirttiği bir 

husustur. 1688-89 yılında başladığını tespit ettiğimiz bu yolculuğa,716 Sâkıb Dede ile 

birlikte Lebîb, Hasîb, Hızır Handî, Müneccimbaşı Ahmet Dede ve Nesîb Yusuf Dede 

katılmıştır.717 Bu şairlerden Müneccimbaşı Ahmet Dede, Sâkıb Dede ile aynı mahfile 

devam eden bir isim iken Lebîb’in İstanbul’da hangi Mevlevîhane şeyhine intisap ettiği 

bilinmemekle birlikte, Celvetî iken Kahire yolculuğundan sonra Nesîb Dede ile 

musahabede bulunduğu ve Mevlevî olduğu Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de 

kayıtlıdır.718 Lebîb gibi Hasîb’in de bu seyahat öncesinde İstanbul Mevlevîhanelerinden 

hangisine devam ettiği hakkında kesin bir bilgi yoktur. Kahire seyahati öncesinde 

Mevlevîliğe intisap eden Nesîb ise Konya’dan İstanbul’a gelen bir derviştir. Hızır Handî 

Dede ise dönemin Kahire Mevlevîhanesi Şeyhi Siyahi Dede’nin mahfilinden İstanbul’a 

“… baʿżı meṣâliḥ-i ṣûriyye tanẓîmi içün …”719 gönderilmiştir. 

Sâkıb Dede, Mevlevî irfan muhiti içerisinde yaptığı seyahatlerin ardından 

İstanbul’a her gelişinde tekrar Gavsî Ahmet Dede’nin mahfiline dâhil olmuştur. Bu 

dönemlerde Yenikapı şeyhi olan Nâcî Ahmet Dede ve Beşiktaş şeyhi olan Çengî Yusuf 

Dede’nin mahfillerine de devam ettiği bilinen720  Sâkıb Dede’nin mahfildeki şairlerle ya 

                                                           
716 İstanbul muhitindeki dervişlerin çıktığı bu yolculuğun tarihi, Esrar Dede’nin, Nesib Yusuf Dede’nin 

İstanbul’a geldikten sonra 1099 senesinde Müneccimbaşı ile birlikte Siyahi Dede’nin hizmetinde 

bulunduğu kaydından ve Müneccimbaşı’nın aynı tarihte Kahire’ye gittiğini belirttiği kısımlardan 

anlaşılmaktadır. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 30, 285. 
717 Bu seyahatin geçtiği kısımlar için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 62, 85, 103, 270, 

285. 
718 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 270. 
719 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 103. 
720 Sâkıb Dede’nin, Yenikapı ve Beşiktaş Mevlevîhanesi ile olan ilgisi ve bu mahfillerde yer almış 

olduğunun kaydı, Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da ve Tufeyl’de yer almaktadır. Sâkıb Dede, Nâcî Ahmet 

Dede’nin kârî-i Mesnevî’si olan Pindârî Ahmet Dede ile dostluk ilişkisinin olduğunu, eserinde belirtmiştir. 

Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2433. Beşiktaş 

Mevlevîhanesi ile olan iletişiminin ise Tufeyl’de yer alan IV. Mehmet’in Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde 

yapılan sema ayinlerine katıldığı ve bu sırada Sâkıb Dede’nin arasında bulunduğu dervişlerle görüştüğü 



 
 

222 
 

da bu mahfillerde etkin olan patronlarla kurduğu ilişki Dîvân’ına yansımamıştır. Ancak 

Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da, bulunduğu mahfillerdeki şairlerle ilişkisini edebî eserler 

üzerinden bir değerlendirmeye ve anlatıma tâbi tutmayan Sâkıb Dede, buna rağmen 

eserinde İstanbul Mevlevî muhitinde yetişen şairlerin birbirleri ile olan ilişkisi ve bu 

ilişkinin edebî eserler üzerinden nasıl geliştiği hakkında bilgi vermiştir.721  

Sâkıb Dede’nin Mevlevîliğe intisap etmesinde etkisi olan Fevzî, Esrar Dede’nin 

kayıtlarında belirttiğine göre Fâzıl Mustafa Paşa’nın kâtipliğini yapmış ve Sâkıb Dede ile 

sohbet etmiştir.722 Tufeyl’de Fevzî’nin, Fâzıl Mustafa Paşa’nın musahibi ve “… ṣâḥib-i 

hüner ve şâʿir bir merd-i fâżî1 …”723 olduğu kayıtlıdır. 1101/1689 yılının sonlarında vefat 

etmiş olan şairin Galata Mevlevîhanesi’ne devam edip etmediği hakkında kesin bilgiler 

olmamakla birlikte, bu tekkeye intisap eden şairlerin hayatında etkin bir patron olan Fâzıl 

Mustafa Paşa’ya kâtiplik yapmış olması dolayısıyla Galata Mevlevîhanesi ile etkileşim 

hâlinde olduğu düşünülebilir. Şairin İstanbul Mevlevî muhitine ne zaman ve hangi şeyh 

döneminde dâhil olduğu da net olarak bilinmemekle birlikte, Tufeyl’de yer alan bilgilere 

göre Çehrin Seferi’nden önce (1678) Mevlevîlik ile tanışmış olması,724 şairin Gavsî 

Ahmet Dede’nin Galata meşihatının ilk yıllarında ya da önceki dönemlerde Mevlevî 

olduğunu düşündürmektedir. Çehrin Seferi’nden sonra İstanbul’dan ayrıldığı anlaşılan 

                                                           
kaydından anlaşılmaktadır. Bkz, Aksoy, “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-

Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 222-223. 
721 Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân, bu yönüyle tezimizde kullanılan temel kaynaklardan biri olmuş, şairlerin 

hâmîleri olan şeyhler ile olan ilişkileri bu eserde yer alan verilerden yola çıkılarak tespit edilmiştir. Esrar 

Dede’nin Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’ın şair tezkiresi olmadığı hakkında, Derviş Tâib maddesinde yapmış 

olduğu değerlendirme için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 61. 
722 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 253. Yunus Kaplan’ın Fevzî Dîvânı üzerine yaptığı 

çalışmada, tezkirelerde, 17. Asırda yaşamış olan iki Fevzî’den bahsedildiği belirtilmiş ve bu tezkireler 

arasında Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye zikr edilmemiştir. Ancak, Kaplan’ın incelediği Dîvân’da şairin 

Çehrin Seferi dönüşüne düşürdüğü bir tarih manzumesinden ve yine Abdülhalim Çelebi’nin oğullarının 

sünnetine düşürülen Farsça bir tarihten hareketle söz konusu çalışmaya konu olan şairin, Sâkıb Dede’nin 

hücredaşı olan Fevzî olduğu söylenebilir. Fevzî Dîvân’ı hakkında geniş bilgi ve ilgili manzumeler için Bkz. 

Yunus Kaplan, “17. Yüzyıl Şairlerinden Fevzî Dîvânı”, (Doktora Tezi, Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 2008), 

338, 347.  
723 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 194. 
724 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 202. 



 
 

223 
 

şair, Şam Mevlevîhanesi şeyhlerinden Hamza Dede’ye intisap etmiş ve vefatına kadar 

burada kalmıştır.725 Fevzî, terkîb-i bent şeklinde yazdığı na’tının 4. bendinde yer alan 

aşağıdaki mısralarda, birçok tarikata intisap ettiğini belirtir.  

Ne Ḫalvetî vü ne Naḳşibendî 

 Ne Celvetî vü ne Mevleviyyet726  

Tufeyl’de, Fevzî’nin Sâkıb Dede’ye Mevlevîliği anlatırken Mevlânâ, Şems ve 

diğer Mevlevî büyükleri hakkındaki anlatıları ve kendisinin şiirlerini de kullandığı 

kayıtlıdır.727 Şairin, Sâkıb Dede’ye Mevlevîlik hakkında bilgi verirken doğrudan hem 

tarikatın kendi edebî muhiti içerisinde oluşan anlatılardan hem de kendi edebî 

ürünlerinden faydalanmış olması; Mevlevî gelenek içerisinde, tarikata intisap eden ya da 

tarikat ile bağ kurmaya başlayan kişilere edebî ürünler aracılığıyla bir tanıtım ya da 

propaganda yapıldığını göstermektedir. 

Fevzî ile aynı mahlasa sahip, ancak köken olarak Bosnalı olan ve gençlik 

yıllarında İstanbul’da Galata Mevlevîhanesi’ne intisap etmiş bir başka Fevzî de 

kaynaklarda yer almaktadır.728 Edin İmamoviç’in verdiği bilgilere göre, 1081/1670-77 

tarihinde Blagay’da doğduğu tahmin edilen Fevzî, ilk tahsilini burada aldıktan sonra 

Galata Mevlevîhanesi’nde uzun yıllar Farsça ve Mesnevî üzerine dersler almış ve 

sonrasında Mostar’a dönmüştür. Mostar Mevlevîhanesi şeyhliği yapan şair, 1160/1747-

48’de burada vefat etmiştir.729 Şairin 1670-1677 yılında doğduğu ve ilk tahsilini Bosna’da 

aldıktan sonra Galata’ya intisap ettiği bilindiğine göre, bu intisap yılları 1677-78 yılında 

                                                           
725 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 253. Kaplan’ın tespitlerine göre Fevzi Divan’ında yer alan 

tarih manzumelerinden yola çıkılarak şairin 1678’den sonra vefat ettiği ve vefat yerinin Mekke olduğu 

kaydedilmiştir. Bkz.Kaplan, “17. Yüzyıl Şairlerinden Fevzî Dîvânı”,  3-4, 8-9.  
726 Kaplan, “17. Yüzyıl Şairlerinden Fevzî Dîvânı”, 181. 
727 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 202. Kaplan’ın hazırladığı Dîvân’da şairin Mevlânâ 

övgüsüne yer veren bir şiiri bulunmamaktadır. 
728 Alena Catovic, http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi (erişim 9.8.2021)  
729 Şair hakkında bilgi için bkz. Edin İmamoviç, “Bosna Hersek’te Mevlevîlik ve İsa Bey Tekkesi”, Yüksek 

Lisans Tezi, Uludağ Üniversitesi, 2017), 56-57.  

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi


 
 

224 
 

şeyh olan Gavsî Dede dönemine denk gelmektedir. Bülbülistan adlı Farsça bir eser 

kaleme alan Fevzî, Mostar’da Mesnevî dersleri okutmuştur.730 Şairin Galata 

Mevlevîhanesi ve burada yetiştiği dönemde aynı ortamda bulunduğu şairler hakkında 

Bülbülistan’ında bir bilgi olmasa da731 Fevzî, İstanbul Mevlevî muhitinde yetişerek 

buradaki kültür ortamını Mostar’a taşımış görünmektedir. Zira İmamoviç’in verdiği 

bilgilere göre bu dönemde Mostar, Bosna topraklarında Osmanlı klasik kültürünün 

taşrada temsil edildiği merkezlerden biri konumunda olmuştur.732  

Gavsî Ahmet Dede döneminde, Mostarlı Fevzî gibi İstanbul dışından gelen ve 

Galata Mevlevîhanesi’ne intisap eden bir başka isim ise Musullu Sâmî Yunus Dede’dir.733 

Sâmî Yunus Dede’nin “ṣıyt-i kemâlâtı”734 Kaptan Mustafa Paşa (Musahip/Damat) 

(ö.1098/1686-87) tarafından duyulunca İstanbul’a çağrılmıştır.735 Safâyî’nin kayıtlarına 

göre uzun yıllar Mustafa Paşa’nın musahipliğini ve nedimliğini yapan şair, İlahî cezbeye 

kapılınca Galata Mevlevîhanesi’ne intisap etmiştir.736 Esrar Dede, Sâmî Yunus’un Galata 

mahfiline dâhil oluşunu Gavsî Dede’nin, “… mecâlis-i muḳâbelâtda istimâʿ-ı vaʿẓ-ı 

teẕkîr-i Mesnevî’lerinden müte’essir …”737 olması ile ilişkilendirmiştir. Sâkıb Dede, 

şairin Gavsî Ahmet Dede’ye intisap etmesinin ardından, uzun yıllar burada hücrenişîn 

olup dünyevî işlerden elini çektiğini belirttikten sonra Sâmî Yunus Dede’nin  “… pür-

cûş-ı îcâd-ı âsâr-ı bedîʿa edip rîze-i ḥˇân-ı naʿmâ-yı niʿmet-ḥâne-i ḳarîḥa-i 

                                                           
730 Bülbülistan hakkında geniş bilgi için bkz. İbrahim Altınay, “Mostarlı Fevzî’nin Bülbülistân’ı (Metin 

İnceleme- Tercüme-Transkripsiyon)”, (Yüksek Lisans Tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi, 2019). 

Altınay, Yunus Kaplan’ın Fevzî’nin hayatı hakkında tezkirelerden elde ettiği bilgileri kullanmış ve doğum 

yeri Bosna olan ve sonradan İstanbul’a yerleştiği kaydedilen Fevzî’nin, Mostarlı Fevzî olabileceğini 

kaydetmiştir. Bkz. Altınay, “Mostarlı Fevzî’nin Bülbülistân’ı (Metin İnceleme- Tercüme-Transkripsiyon)”, 

4. 
731 Bülbülistan’da geçen şahıslar hakkında bilgi için bkz. Altınay, “Mostarlı Fevzî’nin Bülbülistân’ı (Metin 

İnceleme- Tercüme-Transkripsiyon)”, 125-140. 
732 Bkz İmamoviç, “Bosna Hersek’te Mevlevîlik ve İsa Bey Tekkesi”, 54. 
733 Sâmî Yunus Dede’nin hayatı ve eserleri hakkında geniş bilgi için bkz. Necip Fazıl Duru, Musullu Sâmî 

Yûnus ve Eserleri, (Ankara: Gece Kitaplığı, 2017). 
734 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 149. 
735 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2251. 
736 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 278. Şeyhî, Sâmî Yunus Dede’nin Diyarbakır’da alaybeyi iken bu görevini 

bırakıp Mevlevîliğe intisap ettiğini kaydetmiştir. Bkz. Şeyhî, Vekâyiuu’l-Fuzalâ, c.2, 1612. 
737 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 149. 



 
 

225 
 

veḳḳâdelerinden süḥanverân-ı ʿaṣrları muġtenim-i mevâ’id-i fevâ’id-i maʿânî-i bâkûre 

…”738 olduğunu vurgular. Sâmî Yunus Dede, Gavsî Ahmet Dede’ye intisap etmeden önce 

de şiir ile ilgilenen ve bu alandaki başarısı dolayısıyla İstanbul’a çağırılmış bir şairdir ve 

Sâkıb Dede’nin şair hakkındaki verdiği bilgilere dayanarak, Sâmî Yunus’un bu yönünü 

Galata mahfilinde de arttırarak devam ettirdiği sonucuna ulaşılabilir. Sâkıb Dede’nin 

şairin şiirlerine örnek olarak kaydettiği gazel hakkında kullandığı “Ve manẓûmât-ı 

mülemmâʿlarından ve esnâ-yı inâbet-i dergâh-ı Mevleviyye’de ser-zede olan ʿâşıḳâne vü 

ʿârifâne güfte-i dil-peẕîrlerinden”739 ifadelerinden, Sâmî Yunus Dede’nin dergâha intisabı 

sırasında Sâkıb Dede’nin de Galata mahfilinde bulunduğu ve bu esnada Sâmî Yunus 

Dede’nin şiir okuduğu anlaşılmaktadır. 

Sâkıb Dede, Sâmî Yunus Dede’nin şairliğinin, Sâib-i İsfahanî ile arasında geçen 

bir müşâare sonucunda Sâib-i İsfahanî’ye elsine-i selâsede üstün geldiğini özellikle 

belirtmiştir.740 Bu anlatıdan, Musahip Mustafa Paşa’nın patronaj ağı içerisinde yer alan 

Sâmî Yunus Dede’nin şairliğinin, bu ağ içerisinde kabul gördüğü gibi İstanbul Mevlevî 

muhitinde yer alan bir şair olarak Mevlevî irfan muhiti içerisinde de onaylandığı 

sonucuna ulaşılır. Yine Sâkıb Dede’nin kayıtlarından şairin Sâib-i İsfahanî ile olan bu 

sohbetinin, şairin Galata Mevlevîhanesi’ne intisabından sonra gerçekleştiği 

anlaşılmaktadır. Sâmî Yunus Dede’nin bu seyahati sırasında, patronu Musahip Mustafa 

Paşa tarafından özlendiği ve tekrar İstanbul’a çağırıldığını Sâkıb Dede aşağıdaki 

ifadelerle belirtmektedir: “… baʿde zamânin vezir-i müşârün-ileyh, ḥasret-i ṣoḥbet-i 

ṣafvet-semîrleri ġalebe edip yine niyâz-mend-i mülâzemet olmaġla sarâylarına naḳl 

etdirip kemâ-fi’s-sâbıḳ, muġtenim-i üns-i rûḥânîleri olmuşdur.”741 

                                                           
738 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2251-2252. 
739 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2252. 
740 Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”,  2252. Esrar 

Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 149. 
741 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2253. 



 
 

226 
 

Tâlibî Hasan Dede de Gavsî döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne gelen 

şuaradandır. Şair, İstanbul’a gelmeden önce Selanik Mevlevîhanesi Şeyhi Vecdî Dede’ye 

intisap etmiş ve şeyhinin ölümü üzerine dergâhın postnişini olmuştur.742 Buradaki görevi, 

“… baʿżı erbâb-ı taʿaṣṣubuñ tezvîrâtıyla refʿ olınup bi-ḳażâ’illâh tekrâr meslek-i âbâ vü 

ecdâdına nükûl”743 olmuş ve bir süre kadılık yaptıktan sonra tekrar İstanbul’da Gavsî 

Dede’ye intisap etmiştir.744 Tâlibî Dede, Galata Mevlevîhanesi’nde tecdîd-i inâbet 

ettikten sonra yeniden Selânik şeyhliğine atanmış ve Galata Mevlevîhanesi’nden 

ayrılmıştır.  

Fasîh Ahmet Dede ve Sâmî Yunus Dede gibi memur iken görevinden vazgeçen 

ve Mevlevîliğe intisap edip Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden bir başka şair ise Şekip 

Ömer Dede (ö. 1135/1722-23)’dir. Şair ve kadı Ali Nikâtî’nin kardeşi olan Şekip Ömer 

Dede’nin,745 Tâlibî Hasan Dede gibi Galata Mevlevîhanesi’nde uzun süre kalmadığı 

anlaşılmaktadır. Kaynaklarda, şairin Gavsî Ahmet Dede’ye intisap ettiğine dair kesin bir 

bilgi bulunmamakla birlikte Safâyî, şairin Bursa’da bir süre kaldıktan sonra “… 

İstânbûl’a gelip Ġalaṭa ve Yeñiḳapu Mevlevî-ḫânesi’nde ḳarâr …”746 eylediğini 

belirtmektedir. Şairin ölüm tarihi olan 1135/1722-23 ve bir süre de Konya’da kaldığı, 

ardından Afyon ve Halep Mevlevîhanesi şeyhi olduğu747 göz önüne alındığında, Şekîb 

Ömer Dede’nin Gavsî Dede ve Pindârî Ahmet Dede döneminde Galata ve Yenikapı 

dergâhlarına devam ettiği anlaşılmaktadır. 

Gavsî Ahmet Dede’nin mahfiline gelen ve bu dönemde dergâhta uzun bir süre 

kalmadığını tahmin ettiğimiz isimlerden birisi de Pindârî Ahmet Dede 

                                                           
742 Ali Enver, Semahâne-i Edeb, 199. 
743 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 192. 
744 Ali Enver, Semahâne-i Edeb, 199. 
745 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 192.Nikâtî ve Dîvân’ı hakkında geniş bilgi için bkz. Ahmet 

Topal, “Divan Şairi Ali Nikatî ve Bilinmeyen Divanı”, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, 1 (2020): 108-128. 
746 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 324. 
747 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 158. Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 174. Mehmed Süreyyâ, Sicill-i 

Osmanî, c.5, 1574. Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 274. 



 
 

227 
 

(ö.112071709)’dir.748 Gavsî Ahmet Dede’nin dergâha aşçıbaşı olarak tayin ettiği derviş, 

bu göreve henüz layık olmadığını belirterek dergâhtan ayrılmış ve Edirne 

Mevlevîhanesi’ne gitmiştir.749 Esrar Dede, Pindârî Ahmet Dede’nin “şiʿr ü inşâdan vâye-

dâr” olduğunu ancak eserlerine ulaşamadığını belirtmiştir.750 

Galata Mevlevîhanesi’ne Gavsî Ahmet Dede döneminde intisap eden ve 

Mevlevî irfan muhiti içerisinde önemli bir yeri olan bir başka derviş ise Nâyî Osman Dede 

(ö.1142/1729-30)’dir. Dergâhın Gavsî Dede’den sonraki postnişini olan751 şair hakkında 

bilgi veren tezkirelerde, Nâyî Osman Dede’nin şairliğinden ziyade musikişinaslığına 

vurgu yapılmış olması onun, dergâh içerisinde şairliği ile ön planda olmadığını 

gösterir.752 Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da Nâyî’nin musiki alanındaki başarısı 

vurgulandıktan sonra, “... inşâ-yı âsâr-ı naẓmiyyede daḥi dest-i ṭabîʿat-ı ṣâfiyyeleri bâlâ-

yı dest-i hem-kârân-ı naẓm”753 ifadeleri ile şairliği de dile getirilmiştir. Gavsî Ahmet 

Dede’nin rehberliğinde yetişen Nâyî Osman Dede’nin, Galata Mevlevîhanesi’nde on 

sekiz yıl neyzenbaşılık görevinde bulunduğunu Sâlim haber verir.754 Gavsî Ahmet Dede 

döneminde Mesnevîhan olan Nâyî Osman Dede, bu dönemde IV. Mehmet’in musiki 

alanındaki şöhretini duyması üzerine Edirne’ye davet edilmiştir. Burada, huzurunda icra 

edilen âyinden etkilenen padişah, Nâyî Osman Dede’yi saraya almak istemişse de o bunu 

kabul etmemiş ve şeyhinin hizmetinde olmayı seçmiştir.755 Şair, Gavsî Ahmet Dede’nin 

                                                           
748 Pindârî Ahmet Dede, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde Nâcî Ahmet Dede döneminde bir süre vekâleten 

şeyhlik yapmıştır. Bkz. Bayram Ali Kaya, Tekke Kapısı, (İstanbul: Zeytin Burnu Belediyesi Kültür Yay., 

2012), 75. 
749 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2429-2430. İhtifalci 

Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 101. 
750 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 255. 
751 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1716. 
752 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 669. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 417-418. Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 469. 
753 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1992. 
754 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 417. 
755 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1993. 



 
 

228 
 

1108-09/1697-98 yılında vefat etmesi üzerine Galata Mevlevîhanesi postnişini 

olmuştur.756 

Gavsî Ahmet Dede’nin şeyhliği yıllarında Galata Mevlevîhanesi, Sâmî Yunus 

ve Fasîh Ahmet Dede gibi tekkeye intisap etmeden önce de şiir ile ilgilenen ve bu yönü 

ile meşhur olan isimlerin dâhil olduğu bir mahfil hâline gelmiştir. Bu dönem aynı 

zamanda Nâcî Osman Dede’nin ve Derviş Çelebi’nin şeyhlikleri döneminde kısa süreli 

de olsa dergâhtaki şair varlığının azaldığı bir zaman aralığından sonra, Galata 

Mevlevîhanesi’ndeki şair sayısının, Arzî Mehmet Dede döneminde olduğu gibi artışa 

geçtiği bir zaman aralığıdır. Bu artışta kanaatimizce, iki temel husus etkili olmuştur; 

Birincisi, Gavsî Ahmet Dede’nin meşihatının ilk yedi yılından sonra Kadızâdeli 

baskısının azalması ve sema yasağının kalkmasıdır. İkincisi ise Gavsî Ahmet Dede’nin 

şairliğinin, Arzî Mehmet Dede tarafından da onaylanmış olması ve Gavsî’nin yalnızca 

mutasavvıflığı ile değil aynı zamanda şairliği ile de öne çıkabilmiş bir şeyh olmasıdır. 

Kadızâdeli etkisinin azalmasıyla birlikte siyasal elitlerin Mevlevîlere yönelik 

tutumlarının olumlu yöne evrilmesi ile tarikatın, otorite ve karizmasının siyasiler 

tarafından da onaylanması; daha önce de bahsedildiği gibi, devrin sultanı IV. Mehmet’in 

bu dönemde Mevlevîler ile iyi ilişkiler geliştirmesi ve şeyhlere ihsanda bulunması; 

sanatçıların Galata Mevlevîhanesi’ne devam etmesine zemin hazırlamıştır. Kendilerini 

bir derviş olarak yetiştirirken aynı zamanda; Gavsî ve ondan önceki şeyhler döneminde 

bir edebiyat mahfili hâline getirilen, şiirlerin şeyhler tarafından okunduğu, eleştirildiği bir 

mekânda şairlik yönlerini de ortaya çıkarabilecekleri hazır bir ortam olması dolayısıyla 

Mevlevî müntesipleri, sanatçı ve derviş kimliklerini burada birleştirebilmişlerdir. 

Gavsî Ahmet Dede dönemi, Galata Mevlevîhanesi’ne intisap eden şair sayısının 

arttığı bir dönem olsa da bu artışın Gavsî’den sonra gelen şeyhler tarafından devam 

                                                           
756 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1992. 



 
 

229 
 

ettirilemediği görülür. Gavsî Ahmet Dede’den sonra şeyh olan Nâyî Osman Dede’nin 

meşihatı yıllarında ve sonrasında tekkeye intisap eden şair sayısında ciddi bir azalma 

olmuştur. Bu yönü ile Gavsî Ahmet Dede dönemi; Galata Mevlevîhanesi’nin yalnızca 

Mevlevî dervişleri yetiştiren bir tekke olarak değil, aynı zamanda devrin etkin edebiyat 

mahfillerinden biri hâline gelmesi yönüyle bir yükseliş dönemini temsil etmekle birlikte, 

dergâhın edebiyat mahfili olma yönünün düşüşünün de başladığı bir dönemdir. Zira Gavsî 

Ahmet Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili hâline 

gelmesinde Rusûhî’den itibaren şeyh olan Mevlevî dervişlerinin, aynı zamanda mahfilde 

doğrudan şair şeyhler tarafından yetiştirilmiş olmaları etkilidir. Âdem Dede, Galata şeyhi 

olmadan önce Konya’da Rusûhî’nin eğitiminden geçmiş; Arzî Mehmet Dede ise Âdem 

Dede tarafından edebî yönden de yetiştirilmiş bir şairdir. Nâcî Ahmet Dede ise Galata’ya 

gelmeden önce Bursa Mevlevîhanesi Şeyhi Sâlih Zihni Dede tarafından yetiştirilmiş bir 

şair şeyhtir. Yine Gavsî Ahmet Dede de doğrudan Arzî Mehmet Dede’nin hâmîliğinde 

yetişmiş, şiirleri bu şeyh tarafından ödüllendirilmiştir. Ancak Gavsî Ahmet Dede’den 

sonra şeyh olan Nâyî Osman Dede’nin şair yönü olsa da şeyhin musikişinaslığı şairliğinin 

önüne geçmiştir. Bu sebeple, Gavsî Ahmet Dede’nin vefatından Şeyh Gâlib’in postnişin 

olmasına kadar geçen zaman aralığı, Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olma 

işlevine sahip olduğu ikinci döneminin -nispeten- kademeli bir şekilde kesintiye uğradığı 

bir süreci temsil etmektedir.  

Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili şeklinde de değerlendirildiği bu 

ikinci dönemin bitiş devresi olarak değerlendirdiğimiz süreç, şairliği ile ünlü olan 

şeyhlerin bu dönemde postnişin olmaması ve dolayısıyla şair derviş yetiştirememeleri 

nedeniyle, Nâyî Osman Dede döneminden Şeyh Gâlib’in Galata şeyhi olduğu yıla kadar 

(1697-98 – 1791) toplu bir şekilde değerlendirilmiştir.  

 



 
 

230 
 

 

 

2.2.7. Nâyî Osman Dede’nin Meşihatından Şeyh Gâlib’in Meşihatına Kadar Olan 

Süreç (1697-98 – 1790)  

Gavsî Ahmet Dede’nin şeyhliğinden sonra Galata şeyhi olan Nâyî Osman Dede, 

Gavsî döneminde tekkede musiki, hat ve edebiyat eğitimi almıştır.757 Nâyî Osman 

Dede’nin şairliği hakkında bilgi veren Sâlim’in tezkiresinde verdiği şiir örneğinin bizzat 

şairin kendisi tarafından yollanması ise Nâyî Osman Dede’nin devrinde şair olarak kabul 

edilen bir şeyh olduğunu gösterir.758 Müjgan Çakır, Nâyî Osman Dede’nin hayatı ve 

Ravzatü’l-İcâz adlı eseri hakkında hazırladığı doktora tezinde de şairin şiirlerinin, 

Mevlevî zevkini yansıtan başarılı örnekler olduğunu belirtmiştir.759 Ancak daha önce de 

belirtildiği gibi Nâyî’nin şairliği, musikişinaslığının önüne geçmemiştir.  

Ravzatü’l-İcâz’ın yanı sıra beste ve güftesini kendisinin hazırladığı Mirâciyye’sini 

Nâyî Osman Dede, Galata şeyhi olduğu dönemde hazırlamıştır. Nâyî, Mirâciyye’yi 

Uşşâkî Şeyhi Salahaddîn-i Uşşâkî (ö.29 Muharrem 1197/4 Ocak 1783), Celvetî Şeyhi 

Mustafa Haşim Efendi (ö.1197(1783) ve Ali Alâeddin Efendi (ö.1143/1730) ile birlikte, 

Nasûhî Efendi Tekkesi’nde bir araya geldikleri sırada kendisinden böyle bir eser talep 

edilmesi üzerine kaleme almıştır.760 Vassâf’ın kayıtlarında geçen bu bilgi, Nâyî Osman 

Dede’nin şeyhliği döneminde farklı tekkelerde bir araya gelen mutasavvıf şairlerin sohbet 

meclislerinde birbirlerine söyledikleri nazirelerin yanı sıra, birbirlerinden litürjik 

                                                           
757 Erdemir, Anadolu Sahası Musikişinas Divan Şairleri, 315. Müstakimzâde Süleyman Saadeddin, Tuhfe-

i Hattâtîn, (İstanbul: Devlet Matbaası, 1928), 297-298. 
758 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 418. 
759 Müjgan Çakır, “Nâyî Osman Dede, Hayatı, Eserleri ve Ravzatü’l-İcâz fi’l-Mu’cizati’l-Mümtâz’ı” 

(Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 1998), LI-LIII. Nâyî’nin şairliği hakkındaki olumlu yorumlara 

rağmen Metin Akar, Nâyî’nin Miraciyye’si üzerinden şeyhin şairliği hakkında yaptığı değerlendirmede; 

eserin lirizm ve edebî sanatlar yönüyle eksik olduğunu belirtir. Bkz. Metin Akar, “Nâyî Osman Dede ve 

Mi’râciye’si”, Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 1 (1981): 12.  
760 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.4, 72. 



 
 

231 
 

malzeme olarak da kullanılabilecek edebî eserler talebinde bulunduklarını 

göstermektedir. Aynı sohbet meclisinde bulunan Salâhî’nin türünün ilk örneği olan 

Regâibiyye’yi yazmasında Nâyî Osman Dede’nin Mirâciyye’sinin etkili olması, devrin 

tekkelerinde oluşan sohbet meclisleri içerisinde, edebiyat üzerine konuşulduğunu, edebî 

eserlerin dinî ifadeyi temsil ve belli günlerde litürjik malzeme olarak kullanılmak üzere 

tasarlandığını göstermesi bakımından dikkat çekicidir.761  

Nâyî Osman Dede’nin meşihatı yıllarında Derviş Lisânî, dergâhta bulunan 

şairlerdendir.762 Bu yıllarda dergâhta yetiştiğini tespit ettiğimiz tek isim, Nâyî Osman 

Dede’nin oğlu Sırrî Abdülbâki Dede’dir. 

Nâyî Osman Dede’den sonra Galata Mevlevîhanesi’nin şeyhi olan Sırrî 

Abdülbaki Dede, Râmiz’in kayıtlarına göre şairliği olan bir şeyhtir.763 Bursalı Mehmet 

Tâhir’in ise şeyhin şiirlerine örnek olarak verdiği bir münâcatı vardır.764 Bu dönemde 

dergâha intisap eden yeni bir şair adına kayıtlarda rastlanmamaktadır. Sırrî Dede dönemi 

aynı zamanda Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olma işlevine de sahip 

olduğu ikinci dönemin sona ermeye başladığı yıllardır.  

Sırrî Abdulbaki Dede’den sonra postnişin olan isimlerden Selîm Dede 

(ö.1191/1777)’ye Derviş Şeydâ’nın intisap ettiği bilinmektedir.765 Ancak Nâyî Osman 

Dede ile birlikte dergâhta musikişinas yetiştirme geleneğinin etkisi sürmüş ve Derviş 

Şeydâ da bu dönemde Esrar Dede’nin “… fenn-i mûsiḳî iktisâbıyla taʿayyüş mülâḥaẓasın 

iderek Mevlevîḫânelere duḫûl ve Ġalaṭa şeyḫi Selîm Dede merḥûmdan sikkepûş--ı inâbet 

                                                           
761 Salâhî’nin Regâibiyye’si hakkında geniş bilgi için bkz. Mehmet Akkuş, “Edebiyatımızda Regâibiyye ve 

Salâhi’nin Matla’u’l-Fecr’i”, AÜİFD, XXXII (1992): 129-153. Regâibiyye’nin yazılmasının talep edildiği 

mecliste Nâyî Osman Dede, Hâşim Efendi ve Salâhî’nin aynı anda bulunmadıkları ancak daha sonraları, 

Salâhî’den Mirâciyye gibi bir eser yazılmasının talep edildiği de Vassâf ve M. İsmet Uzun tarafından 

belirtilmiştir. Bu konuda geniş bilgi için bkz. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.4, 72. Mustafa İsmet Uzun, 

“Regâibiyye”, DİA, c.34 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 2007), 536. 
762 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 269. 
763 Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 158. 
764 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.1, 91. 
765 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 166. 



 
 

232 
 

ve mehere-i iḫvân-ı ṭarîḳatdan taʿlîm-i nây-zenî vü âyîn-ḫˇânî idüp”766 ifadelerine göre 

dergâhta şiirden ziyade musiki eğitimi almıştır.  Ancak Derviş Şeydâ, Galata 

Mevlevîhanesi’nde eğitim alıp derviş olduktan sonra Yenikapı Mevlevîhanesi’ne geçmiş 

ve dergâhın kudümzenbaşı olmuştur. Esrar Dede’nin şair hakkında musikişinaslığını 

övdükten sonra “Be-himmet-i pîrân eşʿârda daḫi âsâr-ı ṭabʿı kem olmayup bu ebyât 

eşʿârındandur.”767 ifadelerinden yola çıkarak Şeydâ’nın da dergâhta şairliğinden ziyade 

musikişinaslığı ile ön plana çıktığı anlaşılabilir. 

Galata mahfilinin bu kırılma döneminde dergâha devam ettiğini tespit ettiğimiz 

son isim ise Şeyh Gâlib’tir. Selim Dede’den sonra Galata postnişinliğine getirilen 

şeyhlerden olan Hüseyin Dede (ö.1196/1782)’nin dergâha şeyh oluşuna düşürdüğü Farsça 

tarihten768 anlaşıldığına göre şair, bu dönemde dergâhta şeyh ile bir arada bulunmuştur. 

Derviş Şeydâ’nın ve Şeyh Gâlib’in yetiştiği dönemden sonra Galata şeyhi olan 

isimlerin ya azledilmeleri ya da görev sürelerinin çok kısa olması sebebiyle dergâh 

yönetiminde bir istikrarsızlık olmuş ve bu durum dergâha intisap eden şair sayısında ciddi 

bir azalmaya yol açmıştır. Bu azalmanın temelinde, Osmanlı toplumu içerisinde 

şekillenen tasavvuf yapılanmasındaki birtakım bozulmaların etkili olduğu düşünülebilir. 

Bu konuda İrfan Gündüz, III. Mustafa (ö.1187/1774) döneminden sonra Osmanlı toplumu 

içerisinde tekkelerin iç işleyişlerinde bozulmaların başladığını belirtir ve bu negatif 

yöndeki değişimi, II. Mahmut (ö.1255/1839) dönemine kadar ele alınmayan bir problem 

olarak görür. Gündüz’ün tespitlerine göre, bu süreçte tekkelerdeki bozulmalardan birisi 

de şeyhlerin, dergâhın yönetimine gelecek olan postnişini, vefatından önce tayin 

etmemesine bağlı olarak gelişen ve tarikatlar içerisinde, genellikle babadan oğula geçen 

                                                           
766 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 166. 
767 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 166. 
768 Şeyh Gâlib, Dîvân, 208. Sadettin Nüzhet Ergun da bu Farsça tarihe dayanarak Şeyh Gâlib’in eğitim 

aldığı isimler arasında Hüseyin Dede’nin olduğunu da belirtmiştir. Bkz, Sadeddin Nüzhet Ergun, Şeyh 

Galib Hayatı ve Eserleri, (İstanbul: Bozkurt Matbaası, 1935), 17. 



 
 

233 
 

bir şeyhlik sisteminin kurulmasıdır. 769 Nâyî Osman Dede’den sonraki süreçte Galata 

Mevlevîhanesi’nde, Gündüz’ün tespitlerinin yansımaları görülür. Abdülbâki Sırrî 

Dede’nin şeyhliği ile birlikte babadan oğula geçen dergâh yönetimi daha sonraları da Sâfî 

Musa Dede ve Ebubekir Dede ailesinden olan kişilere geçmiştir. Bu durum, -uzun 

vadede- dergâh içerisindeki istikrarlı yönetimin bozulmasına neden olmamış; ancak 

postnişin olan şeyhlerin edebî yönden, önceki dönemlerdeki şeyhlere göre geri 

kalmalarına sebep olmuştur. Oysaki Âdem Dede döneminden itibaren şeyh ve şair kimliği 

olan isimlere bakıldığında genelinin dergâh içerisinde yetiştirildiği ve bir önceki şeyh 

tarafından da postnişin adayı olarak tayin edildiği görülür. Şeyhliği döneminde Galata’da 

pek çok şairin yetiştiği Gavsî Dede’nin, bizzat şeyhi Arzî Dede tarafından hem tarikat 

âdâbı hem de edebî yönden yetiştirilmesi, her iki şair şeyh arasındaki bu ilişkinin de 

dergâhtaki ihvân arasında Gavsî’nin potansiyel şeyh adayı olması dolayısıyla kıskançlığa 

yol açması bu kanaatimizi güçlendirmektedir. 

İstanbul Mevlevîliği ile ilgili yaptığı değerlendirmede Ekrem Işın, 17. asrın 

ortalarından sonra güçlü şeyh ailelerinin ortaya çıkması ile birlikte İstanbul 

Mevlevîhanelerinde oluşan kültürel çeşitliliğin azaldığını belirtir. 770 17. asrın ortalarına 

kadar Konya Çelebileri tarafından farklı coğrafyalarda ve kültür alanlarında yetişen 

dedelerin İstanbul Mevlevîhanelerine şeyh olarak atanması dolayısıyla sağlanan kültürel 

dolaşım, bu vakitten sonra azalmıştır. Gavsî Ahmet Dede’den sonraki süreç Galata 

Mevlevîhanesi’nde Gavsî Dede ve Kasımpaşa Mevlevîhanesi kökenli Sâfî Musa Dede 

ailesinin güçlendiği ve dergâhın postnişinlerinin yaklaşık seksen yıl boyunca bu iki aile 

içerisinden seçildiği bir süreçtir.771 Dergâh yönetimi bu yönü ile güçlenmiş olsa da tek bir 

aile tarafından yönetilme durumu, dergâhın bir edebiyat mahfili olma işlevine olumlu 

                                                           
769 İrfan Gündüz, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, (İstanbul: Seha Neşriyat, 1984), 166, 191-

192. 
770 Işın, “İstanbul’da Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-“, 25-26. 
771 Işın, Dervişlerin Saltanatı Saltanatın Dervişleri, 17. 



 
 

234 
 

anlamda bir katkı sağlamamış görünmektedir. Kültürel çeşitliliğin azalması ile şeyhliğin 

aynı aileden kişilere geçmesi durumları birleştiğinde Galata Mevlevîhanesi’ndeki edebî 

yapılanmanın çözülmesi hızlanmıştır. 

İsmail Ankaravî’den itibaren Gavsî dönemine kadar postnişin olan şeyhlerin 

neredeyse tamamının şairlikleriyle ünlü olmaları da bir tesadüften ziyade Konya 

Çelebilerinin ve selef olan şeyhlerin bilinçli bir tercihi olduğu görülür. Rusûhî 

döneminde, I. Bostan Çelebi’nin Konya’da eğitiminden geçen dervişi Âdem Dede’nin 

Galata’ya gelişi ve Âdem Dede’den sonraki şeyhlerin de dergâh içerisinde mutlaka şeyh 

tarafından edebî açıdan eğitilmiş başarılı kişiler arasından seçilmiş olmaları Galata 

Mevlevîhanesi’ne yapılan şeyh atamalarında edebiyattan anlayan ve şair yetiştirme 

potansiyeli olan dedelerin özellikle seçildiklerini, Konya Çelebilerinin de bu durumu 

önemsediklerini göstermektedir. Bu açıdan bakıldığında, Galata Mevlevîhanesi’nde şeyh 

olan kişilerin tek bir aileden gelmesinden ziyade farklı yerlerden gelen kişilerin postnişin 

olması, dergâhın edebiyat mahfili olmasında olumlu bir etki sağlamıştır.772  

Dergâh şeyhliğine gelen isimlerin seçimlerindeki ve yetiştirilmelerindeki 

değişimlerin yanı sıra; Galata Mevlevîhanesi’nin 17. asırda, Güftî’nin tezkiresine konu 

olacak kadar güzel olan yapısının, İsâ Dede (ö.1185/1771)’nin şeyhliği yıllarına denk 

gelen 1765’teki Tophane yangını ile tamamen yok olması da mahfil olma sürecini 

olumsuz yönde etkilemiştir. Dergâh III. Mustafa tarafından bir yıl içerisinde onartılmışsa 

da eski görünümüne kavuşamamış ve mimari açıdan şairlerin bir araya gelebilecekleri 

                                                           
772 Bu durumun yalnızca Galata Mevlevîhanesi için geçerli olduğunu belirtmek gerekir. Çünkü İstanbul 

Mevlevîliği oluştuktan sonraki süreçte, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde bir edebiyat mahfili oluşmasında 

Ebubekir Dede (ö.1775) ve ailesinin etkin olduğu görülür. Galata Mevlevîhanesi’nde Sırrî Abdülbaki Dede’ 

nin vefatından dört yıl önce 1745’de Yenikapı postnişini olan Ebubekir Dede, siyasal elitler ile kurduğu 

ilişkiler sayesinde Yenikapı Mevlevîhanesi’ni yalnızca yönetim açısından değil aynı zamanda kendisinden 

sonra da devam eden bir sanat anlayışını temsil edecek olan şeyhler de yetiştirerek güçlendirmeye 

başlamıştır. Ayrıca aynı dönemde Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi de İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde 

önemli bir edebiyat mahfili hâline gelmiştir. Aynı aileden olan Hasan Nazif ve Hüseyin Fahreddin Dede 

dönemlerinde Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi bir edebiyat mahfili olması yönüyle bütün bir İstanbul 

muhitinde öne çıkan bir mekân olmuştur. Yenikapı ve Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’nin edebî mahfil 

oluşu hakkındaki detaylı değerlendirmeler tezimizin ilerleyen bölümlerinde yapılmıştır.  



 
 

235 
 

kadar organize olamamıştır.773 Zira Şeyh Gâlib’in postnişin olması ile mekâna mimari 

yönden yapılan eklemeler ve yenilenmeler ile birlikte başlayan ihyâ sürecinde, tekkedeki 

şair sayısında artış olması yukarıdaki kanaatimizi güçlendirmektedir. Mekânın mimari 

açıdan düzenli ve organize olması, şairlerin dergâha devam etmelerinin temel şartı 

olmamakla birlikte, bu devamlılığı dolaylı da olsa etkileyen bir faktördür. 

Selim Dede’nin vefatından sonra Galata Mevlevîhanesi postnişinlerinden 

Mehmet Sâdık Dede (ö.1192/1778) ve Hüseyin Dede (ö.1196/1782)’nin774 meşihatının 

çok kısa sürmesi, Çelebi Abdülkadir Dede’nin (ref’i 1194/1780), Numan Dede’nin (ref’i 

1204-05/1790) ve Bakkalzâde Ali Dede’nin (ref’i 1200/1786, ikinci defa ref’i 1204-

05/1791) görevden azledilmesi, dergâhta düzenli bir yönetimin olmadığını 

göstermektedir.775 Oysa Galata Mevlevîhanesi’nin ikinci defa bir edebiyat mahfili olma 

işlevine de sahip olduğu dönemin başlarında postnişin olan isimlerin, genelde dergâh 

içerisinde yetiştirildiği ve meşihat sürelerinin vefatlarına kadar devamlılık arz ettiği 

görülür. Ayrıca bu devamlılık içinde yalnızca dergâhta tarikatın âdâb ve erkânını öğrenen 

isimlerin şeyh oldukları görülmez. Âdem Dede, Arzî Dede, Nâcî Dede ve Gavsî Dede 

aynı zamanda şeyhlerinin edebî eğitiminden de geçen isimlerdir. Sırrî Abdülbaki 

Dede’den sonra hem şeyhlerin dergâh içerisinde edebî eğitimden geçmemiş olmaları hem 

de şeyhlik sürelerinin kısa ve dışardan müdahalelere açık oluşu776 Galata 

Mevlevîhanesi’nin mahfil olma sürecindeki kırılmanın asıl sebepleri olarak görülebilir. 

                                                           
773 Dergâhın geçirdiği yangın ve tamir hakkında bilgi için bkz. Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevihanelerinin 

Mimari Özellikleri”, c.2, 340. 
774 İzzet Molla Hüseyin Dede’nin lakabının cin olduğunu kaydetmiştir. Bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet 

Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 644. 
775 Galata Mevlevîhanesi’nin bu dönemi hakkında bilgi için bkz. Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, 66-70. 

Ayrıca, Ekrem Işın, I. Abdülhamit döneminin sonlarına doğru Galata Mevlevîhanesi’nin eski önemini 

kaybettiği sonucuna da ulaşmıştır. Bkz. Ekrem Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 

İstanbul’da Gündelik Hayat içinde, (İstanbul: Yapı Kredi Yay., 2014), 304. Işın bu kanaatini, 1784 tarihli 

bir müfredat defterine dayandırmıştır. Müfredat defteri hakkında detaylı bilgi için bkz. Atilla Çetin, 

“İstanbul’daki Tekke, Zaviye ve Hankahlar Hakkında 1199 (1784) Tarihli Önemli Bir Vesika”, Vakıflar 

Dergisi, 13 (1981): 583-590. 
776 Şeyh Gâlib’ten önceki son üç şeyhin azledilmeleri kastedilmiştir. 



 
 

236 
 

Yukarıda bahsedilen ve genelde tekkenin iç işleyişi ile ilgili dinamiklerin 

değişimine ek olarak, Galata Mevlevîhanesi’ndeki şair sayısının azalması; Klasik 

Edebiyat’ın yaşadığı değişim ya da Galata mahfilindeki kırılmanın başladığı dönemde, 

Klasik Edebiyat’ı temsil eden güçlü şairlerin yetişmemesi ile de alakalı görünmektedir. 

Nâmık Kemal, Ebüzziya Tevfik’e 1879 yılında yazdığı mektupta; 17. asır 

şairlerinden Fasih Dede, Sâkıb Dede ve Şâmîzâde’yi örnek verir ve bu isimlerin 

yetişmelerini devrin şairlerini himâye eden Köprülüzâdeler, Şehit Ali Paşa, Râgıp Paşa 

gibi güçlü hâmîlerin varlığı ile ilişkilendirir. Ancak bu şairlerden ve hâmîlerinden sonra 

“… Sultan Selîm-i Sâlis zamanına kadar bekâyâ-yı seleften başka şâir görünmez. Sultan 

Selîm devrinde Şeyh Gâlib, Pertev, İzzet Bey, Surûrî, Hace Neş’et zuhur etmiştir.”777 

ifadeleri ile Klasik Edebiyattaki kırılmadan bahseder. Edebiyatın yeniden canlanma 

sürecini ise III. Selim’den itibaren başlatır. Nâmık Kemal bu değerlendirmesi ile Klasik 

Edebiyattaki değişimden bahsederken, Galata mahfilindeki kırılma hakkında da ipuçları 

verir. Zira örnek verdiği isimlerin çoğu aynı zamanda Galata mahfiline devam eden ya da 

bu mekânı destekleyen isimlerdir. Fasih ve Sâkıb Dede’nin patronları Köprülüzâdelerdir. 

Köprülüzâdelerin himayesinde yetişen Sâkıb ve Fasîh’in dergâhta olduğu dönem 

Galata’da yetişen ya da buraya devam eden şair sayısının en fazla olduğu Arzî Dede ve 

Gavsî Dede dönemi olmakla birlikte aynı zamanda dergâhın bu yönünün; Gavsî ve 

şairlerinden sonra silikleşmeye başladığı dönemdir. III. Selim dönemi ise aynı zamanda 

dergâhın bir edebiyat mahfili olarak yeniden öne çıktığı yıllara denk gelmektedir. 

Yukarıda bahsettiğimiz bu kırılma, III. Selim dönemine kadar yaklaşık kırık yıl sürmüş 

ve Şeyh Gâlib’in postnişin olması ile yerini yeni bir ihyâ sürecine bırakmıştır. 

 

                                                           
777 Fevziye Abdullah Tansel, Namık Kemal’in Husûsî Mektupları II, (Ankara: TTK Yay., 1969), 441.  



 
 

237 
 

2.3. Galata Mahfilinin Üçüncü Dönemi: Galata Mevlevîhanesi’nin Yeniden 

Yükselişi 

Galata Mevlevîhanesi’nin yalnızca bir tekke değil bir edebiyat mahfili olma 

işlevine de sahip olduğu bu üçüncü dönem, dergâha intisap eden şair sayısının önceki 

dönemlere778 oranla daha az olduğu ve şair şeyhlerin dergâhın yönetiminde yoğun bir 

şekilde yer almadıkları bir dönemdir. Galata Mevlevîhanesi’nin şair yetiştirme yönüyle 

İstanbul Mevlevî muhitinde yeniden ön plana çıkmasının başlangıcı Şeyh Gâlib’in 9 

Şevval 1205/11 Haziran 1791 yılında Galata Mevlevîhanesi postnişini olması ile başlamış 

ve Mehmet Ataullah Dede’nin 1910 yılındaki vefatı ile sona ermiştir.779 

Şeyh Gâlib’in Galata postnişini olmasından sonra Galata Mevlevîhanesi’nde 

şairlerin yeniden var olması ve dergâhın bir edebiyat mahfili hâline gelmesinde hem 

postnişinin şair kimliği hem de III. Selim’in Şeyh Gâlib ile olan yakın ilişkisi etkili 

olmuştur. Bir tekkenin edebiyat mahfili hâline gelmesindeki en temel faktörler olan hâmî 

bir şeyhin varlığı ve güçlü bir patronun dergâhı desteklemesinin yansımaları, Galata 

Mevlevîhanesi’nin üçüncü defa bir edebiyat mahfili olma işlevine sahip olmasında net bir 

şekilde görülür. Şeyh Gâlib öncesinde dergâh, III. Mustafa döneminde olduğu gibi siyasal 

elitlerden destek görmüşse de bu desteklerin şeyh ile patron arasındaki samimi ilişkiden 

ziyade devletin tarikatlara verdikleri maddi destekler bazında olduğu görülür.780 Ancak 

III. Selim ile Şeyh Gâlib arasındaki ilişkinin boyutu politika gereği verilen bir destek 

olmanın yanı sıra aynı zamanda bir ittifakın da yansımasıdır.781 Şeyh Gâlib ile III. Selim 

                                                           
778 Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasının birinci ve ikinci dönemlerinde dergâha dâhil 

olan, devam eden toplam şair sayıları kastedilmiştir. 
779 Mehmet Ataullah Dede’nin vefatından tekkelerin kapanışına kadar dergâhta edebî hareketlilik söz 

konusu olsa da bu dönem, tezimizin kapsadığı tarih aralığı dışında kalması nedeniyle çalışmaya dâhil 

edilmemiştir. 
780 Şeyh Gâlib ile başlayan dönemden sonra da dergâha sultanların destekleri olmuştur. Mahmut Ümit 

Dede’nin meşihat yıllarında II. Mahmut’a yazılan bir arîza ile sultan dergâhın tamir edilmesini sağlamıştır. 

Bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, haz. Bayram Ali Kaya, Sezai Küçük (İstanbul: Zeytinburnu 

Belediyesi Kültür Yay., 2011), 299. 
781 Şeyh Gâlib ve III. Selim arasındaki ilişkinin toplu bir değerlendirmesi için bkz. Işın, “İstanbul’da 

Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal Tarih Notları-“, 30-34. Fatih Usluer, şair şeyh 

ve sultan arasındaki iletişimin, Şeyh Gâlib ile III. Selim arasındaki ilişkiye değinen hemen her kaynakta 



 
 

238 
 

arasındaki bu ilişki, birebir aynı olmasa da Gavsî Ahmet Dede ile IV. Mehmet’in 

Kadızâdeliler döneminden sonra kurdukları iletişime benzemektedir. Gavsî ile IV. 

Mehmet arasındaki diyalog da Şeyh Gâlib ile III. Selim arasındaki iletişim gibi dergâhın 

edebiyat mahfili olma sürecine katkı sağlamıştır. Hatta Galata Mevlevîhanesi’nin, hem 

mimari hem de edebiyat mahfili olarak yeniden ihya olduğu bu dönemin zeminini, Şeyh 

Gâlib hazırlamıştır. Ancak burada vurgulanması gereken asıl nokta ise Şeyh Gâlib’in, 

devrin siyasileri ile etkin bir şekilde iletişim kurabilmiş ve İstanbul Mevlevî muhitini 

domine eden bir aile olan Kütahyalı Ebubekir Dede ailesi782 ile olan yakın münasebetidir. 

Yani Galata Mevlevîhanesi, aslında Yenikapı Mevlevîhanesi’nin yönetimini elinde 

bulunduran Ebubekir Dede ailesinin, dergâh içerisinde öne çıkardığı ve bir nevi önerdiği 

bir isim ile birlikte ihyâ sürecine girmiştir. Ekrem Işın, Şeyh Gâlib’in İstanbul Mevlevî 

muhitinde öne çıkmasını doğrudan şairin, Osmanlı modernleşmesini destekleyen bu 

ailenin politikasının yanında yer almasıyla açıklamaktadır.783 Şeyh Gâlib’in hem 

Yenikapı Mevlevîhanesi’ndeki dervişlik sürecinde784 hem de Galata şeyhi olduktan sonra 

                                                           
çok samimi olduğunun vurgulanmasını bir hata olarak addeder. Usluer, bu iddiasını, Sırkâtibi Ahmet Efendi 

tarafından tutulan günlükte şeyhin adının iki defadan fazla geçmemiş olması ile temellendirmektedir. Bkz. 

Fatih Usluer,  http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed (erişim 22.09.2021) Biz de Şeyh 

Gâlib ile III. Selim arasındaki ilişki ve bu ilişkinin Galata Mevlevîhanesi’ni bir edebiyat mahfili olarak da 

ihya etmesi sürecini araştırırken aynı sonuca vardık. Ancak şunu eklemek gerekir ki her iki aktör arasındaki 

ilişki tamamen bir dostluk üzerine dayanmasa da şeyh ve sultanın kendi etkinlik alanlarındaki faaliyetlerin 

meşruiyetini sağlamak üzere bir ittifak kurdukları, birbirlerini destekledikleri söylenebilir. Bu destekleme, 

sultanın şeyhe maddi destek ve otorite sağlaması şeklinde, Şeyh Gâlib’in ise III. Selim’in yenileşme ile 

ilgili mimari, askerî ve siyasi alanda yaptığı faaliyetleri edebî eserleri vasıtasıyla kendisinin ve tarikatının 

sadakatini sultana göstermek ve onu desteklemek şeklinde olmuştur. Şeyh Gâlib’in III. Selim ile yakınlığı, 

sultanın dergâha sıklıkla geldiği, Mihrişah Valide Sultan’ın şaire “Pamuk Şeyh” dediğine dair kayıtlar için 

bkz. Sadettin Nüzhet Ergun, Şeyh Galip, (İstanbul: Kanaat Kütüphanesi, 1932), 10. Ergun, Şeyh Galib 

Hayatı ve Eserleri, 37-39. Ergun bu kayıtlarda, özellikle Valide Sultan’ın Şeyh Gâlib’e “Pamuk Şeyhim” 

şeklindeki hitabının şifahi rivayetlere dayandığını vurgulamaktadır. Bkz. Ergun, Şeyh Galib Hayatı ve 

Eserleri, 39. Nuri Tarihi’nde Şeyh Gâlib’in, mübarek gecelerde dergâha gelen padişaha; sultanın huzurunda 

âyinler düzenlediği ve bu törenlerden sonra sultanın şaire hediyeler vererek akranları arasında seçkin bir 

konuma geldiğini belirtmiştir. (Bkz, Toprak, “Nuri Tarihi (İnceleme-Metin)”, 780. Ancak Nuri’nin Şeyh 

Gâlib ile birlikte Hoca Neş’et mahfiline devam eden aynı zamanda Mevlevî mahfillerine de devam eden 

bir isim olması dolayısıyla bu bilgiye ihtiyatlı yaklaşmak gerekir. 
782 Ebubekir Dede ailesinin İstanbul Mevlevîliği içerisindeki yeri için bkz. Ekrem Işın, “Mevlevilik: Bir 

Ortaçağ Kurmunun Modernleşme Süreci”, Uluslararası 1. Mevlana Sempozyumu Bildirileri Kitabı içinde 

ed. Mahmud Erol Kılıç vd. (İstanbul: Motto, 2010), 514-518.  
783 Işın, “Mevlevilik: Bir Ortaçağ Kurmunun Modernleşme Süreci”, 517. 
784 III. Selim’in Mevlânâ’nın sandukası üzerine örtülmek üzere göndereceği puşideye işlenecek olan 

mısraları Şeyh Gâlib’den talep etmesi ve şairin bu talep üzerine yazdığı terci-i bent kastedilmiştir. Bkz. 

Şeyh Gâlib, Dîvân, 240-242.  

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed


 
 

239 
 

yazdığı edebî eserleri ile siyasal elitlerin yanında olduğunu göstermesi, bu yönü ile Galata 

Mevlevîhanesi’nde oluşan edebî ortamın da aslında Yenikapı Mevlevîhanesi’nin siyasi 

ve kültürel alanda aldığı tavır ile şekillendiğini gösterir.785  

Şeyh Gâlib’den sonra Galata postnişini olan Mehmet Ruhi Dede (ö.1225/1810) 

ve Mahmut Ümit Dede (ö.1233/1818) döneminde, tespitlerimize göre dergâha devam 

eden şair sayısı fazla değildir. Bu isimlerden Mehmet Ruhi Dede’nin şair olduğunu 

Ayvansarâyî786 belirtmişse de şeyhliği döneminde Keçecizâde İzzet Molla dışında 

dergâha devam eden yeni bir isme rastlanmamıştır. Bu yirmi sekiz yıllık süreçte dergâha 

gelen şair isimlerine fazla rastlanmasa da önceki dönemde yetişmiş şairlerin dergâha 

devam ettiği şüphesiz düşünülebilir. Bu iki şeyh dönemindeki azalmadan sonra, Mahmut 

Ümit Dede’nin ardından postnişin olan Kudretullah Dede (ö.1288/1871) döneminde 

dergâha intisap eden, buraya devam eden kişiler arasında şairlerin de yer aldığı görülür. 

Kudretullah Dede döneminde dergâhın, devrin önemli isimlerinden Hâlet Efendi 

tarafından desteklenmesi, özellikle Kudretullah Dede’nin Hâlet Efendi’nin yardımları ile 

postnişin olması, dergâha devam eden şair sayısındaki artışın temel nedenlerinden biri 

olmuştur.787 Zira Hâlet Efendi devrinin güçlü siyasal elitleri arasındadır. Bu yönü ile 

Hâlet Efendi’nin dergâha devam eden şair sayısına olan katkısının, Galata mahfilinin 

ikinci döneminde Köprülüzâde Fâzıl Ahmet ve Mustafa Paşa’ların dergâhtaki şair 

sayısının artışına olan olumlu katkılarına benzer olduğu düşünülebilir. Hâlet Efendi’nin 

desteğinin yanı sıra, Kudretullah Dede’nin Ebubekir Dede ailesinden Sahîh Ahmet 

Dede’nin oğlu ve Şeyh Gâlib’i de yetiştiren Ali Nutkî Dede’nin mürebbası olması da 

dergâha devam eden şair sayısını arttırmıştır. 

                                                           
785 Ebubekir Dede ailesinden olan isimlerin Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhliği yaptıkları dönemde siyasal 

elitler ile olan ilişkisi ve bu ilişkinin İstanbul Mevlevî muhitine yansımaları tezimizin 3. bölümünde 

işlenmiştir.  
786 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 46. 
787 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 46. 



 
 

240 
 

Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında Galata Mevlevîhanesi’ne gelen şair 

sayısında bir artış olmakla birlikte aynı zamanda bu dönem, dergâha devamlı gelen 

isimlerin tarikata bağlılıklarının seviyesinin de değiştiği bir dönemdir. Bu dönemde, 

Osmanlı modernleşmesi ile birlikte II. Mahmut (ö.15 Rebiulahir 1255/28 Haziran 1839), 

Sultan Abdülmecit (ö.16 Zilhicce 1277/25 Haziran 1861) ve Abdülaziz (ö.11 

Cemaziyelevvel 1293/4 Haziran 1876) döneminde gerçekleştirilen reformlar, özellikle de 

Meclis-i Meşâyıh’ın kurulması ve tarikatların vakıf gelirlerinin doğrudan Evkaf 

Nezâreti’nin denetimine girmesi, dergâha devam eden şairlerin Mevlevî dervişi 

olmasından ziyade Mevlevî muhibbi olmasına zemin hazırlamıştır. Zira patronaj 

desteğinin maddî yönden açık bir şekilde artışı, aynı zamanda Mevlevîhanelerin 

prestijlerinin de artmasını sağlamış; bu durum ise dergâha devam eden şuarânın 

Mevlevîhanelere yakınlığı nispetinde prestij sahibi olabilecekleri anlamına gelmiştir. Söz 

konusu gelişmenin aslında aynı dönemde, İstanbul Mevlevî tekkelerinin oluşturduğu 

edebî muhitin temel bir özelliği olduğunu söylemek mümkündür. 19. asırda Yenikapı ve 

Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne devam eden şuarâ da şair-dervişlerden ziyade 

Mevlevî muhibbi isimlerden müteşekkildir. 

Çalışmamızın kapsadığı tarih aralığı içerisinde Galata Mevlevîhanesi 

postnişinliği yapan son isim Mehmet Ataullah Dede (ö.1910)’dir. Mehmet Ataullah 

Dede’nin şeyhliği, babası Kudretullah Dede’nin vefatı ile başlamıştır. Tezimizin 

kapsadığı zaman aralığına dâhil olan 1871-1900 tarihleri arasında Ataullah Dede 

döneminde, dergâha şairlerin yoğun bir şekilde devam ettiğine dair yeterli veriler yoktur. 

Ancak Kudretullah Dede döneminde dergâha gelen şairlerin bu yıllarda da Galata 

Mevlevîhanesi’ne devam ettiği söylenebilir. 

Galata Mevlevîhanesi’nin bu dönemi değerlendirilirken, Şeyh Gâlib’in ve 

Kudretullah Dede’nin şeyhlikleri döneminde dergâha gelen yeni isimler olması 



 
 

241 
 

dolayısıyla, bu şeyhlerin meşihat yılları için ayrı başlıklar açılmıştır. Mehmet Ruhî Dede 

ve Mahmut Ümit Dede’nin meşihat yılları ise Şeyh Gâlib döneminin ardından, ayrı bir 

başlık açılmadan kısaca değerlendirilmiştir. Ataullah Dede’nin meşihat yılları da ayrı bir 

başlık altında ele alınmamış, Kudretullah Dede dönemi anlatıldıktan sonra kısaca bu 

döneme değinilmiştir. 

Bu dönemde dergâha devam eden şair sayısı yirmi ikidir. Bu isimlerden dokuzu 

Mevlevî dervişi, diğerleri ise genellikle Mevlevî muhibbi olan kişilerdir. 

2.3.1. Şeyh Gâlib Dönemi (1790-1799) 

Şeyh Gâlib, yetiştiği dönem itibarıyla İstanbul Mevlevîliği’nin; özellikle Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde Ebubekir Dede ailesinin döneminde şekillendiği, belli bir kültürü 

temsil eden sanat ortamı içerisinde yetişmiştir. Abdülkadir Gürer’in verdiği bilgilere göre 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nin 12. şeyhi olan Kûçek Mehmet Dede Şeyh Gâlib’in 

büyükbabasıdır.788 Babası Mustafa Reşit Efendi’nin de Yenikapı Mevlevîhanesi 

çevresinde bulunan şair bir Mevlevî olması789 dolayısıyla Şeyh Gâlib, Ali Nutkî Dede’ye 

intisap etmeden çok önce İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde yetişmeye başlamış bir 

Mevlevî’dir. Mevlevî dervişi olmadan önceki süreçte Gâlib, Fatin’in kayıtlarına göre “… 

Dîvân-ı Hümâyûn kalemine bir müddetçik”790 devam etmiştir. Galata Mevlevîhanesi’nde 

1780-1782 yıllarında şeyhlik yapan Hüseyin Dede’nin de meclislerinde bulunduğu 

anlaşılan791 Şeyh Gâlib, yine Yenikapı Mevlevîhanesi’nde çileye girmeden önce İstanbul 

muhitindeki etkin mahfillerden biri olan Hoca Neş’et (ö.1222/1807)’in konağına devam 

etmiştir.792 Gürer’in,  Hoca Neşet mahfilinde Şeyh Gâlib ile aynı ortamda bulunmuş olan 

Pertev’in kayıtlarından aktardığına göre şair, bu mahfile 1778 yılından itibaren devam 

                                                           
788 Abdülkadir Gürer, “Şeyh Gâlib Hakkında Yeni Bilgiler”, Türkoloji Dergisi, 13/1 (2000): 206. 
789 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 219; Gürer, “Şeyh Gâlib Hakkında Yeni Bilgiler”, 205.  
790 Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 371. 
791 Bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 208. 
792 Hoca Neşet’in odağında şekillenen bu mahfil hakkında özet bir bildiri sunulmuştur. Bkz. Zehra Şimşek, 

“18.Asır Osmanlı İstanbul’unda Bir İlim ve Edebiyat Merkezi: Hoca Neşet ve Edebî Mahfili”, Uluslararası 

Osmanlı Araştırmaları Kongresi, (İstanbul: 14-17 Eylül 2015).   



 
 

242 
 

etmiş ve bu yıllardan önce Es’ad mahlasıyla şiirler yazmaya başlamıştır.793 Esrar 

Dede’nin verdiği bilgilere göre, Galata Mevlevîhanesi’ne şeyh olmadan yaklaşık on yıl 

önce (1780-81) Dîvân’ını tertip eden ve sekiz yıl önce (1782-83) de Hüsn ü Aşk’ı 

tamamlayan794 Şeyh Gâlib, 1783-84 yılında Konya’ya Mevlevî çilesini tamamlamak 

üzere gitmişse de ailesinin ısrarı üzerine aynı yıl İstanbul’a dönerek Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ne gelmiştir.795 Burada, Ebûbekir Dede ailesinden Ali Nutkî Dede’nin 

rehberliğinde çileye girmiştir. Ali Nutkî Dede’nin Defter-i Dervişân’daki kayıtlarına göre 

23 Ramazan 1198/ 10 Ağustos 1784’te Yenikapı Mevlevîhanesi’nde aşağıdaki rubaiyi 

söyleyerek çille-güzîn olmuştur.796  

Ḫiẕmetde saña şâh ile dervîş enbâz 

İḳrâr-ı dîn-i ʿâşıḳa maḳṣûd niyâz 

Bu maṭbâḥ-ı sinede ne od var ne ocaḳ 

Bir germ nefes gönder ayâ âteş-bâz797 

Yine Defter-i Dervişân’da Ali Nutkî Dede, Şeyh Gâlib’in 25 Recep 1201/13 Mayıs 1787 

tarihinde çilesini tamamlayarak hücreye çıktığını kaydetmektedir.798 Esrar Dede’nin 

kayıtlarına göre ise bu çile sürecinde Şeyh Gâlib şiir söylememeyi tercih etmiştir.799 Şeyh 

                                                           
793 Pertev (Muvakkitzâde Mehmet Nuri)’den aktaran, Gürer, “Şeyh Gâlib Hakkında Yeni Bilgiler”, 211-

212. 
794 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 220. 
795 Bu süreç hakkında bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 221-222. Gürer, “Şeyh 

Gâlib Hakkında Yeni Bilgiler”, 216-219.  Fatîn Tezkiresi’nde Şeyh Gâlib’in İstanbul’a dönüşünün 

babasının Konya Çelebi’sine yazdığı şiir dolayısıyla olduğunu şu ifadelerle belirtmektedir: “… hizmet-i 

memuresi reşide-i hitâm olmaksızın vâlid-i mûmâ-ileyh tarafından vâki olan eşʿâra mebnî Dersaâdet’a 

avdetle Yenikapı Mevlevîhânesi’nde tekmîl-i hizmet eyledikten sonra …” Bkz. Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 

371. Ayrıca Gâlib’in babası Mustafa Reşit Efendi’nin şair olduğu hakkındaki yorumlar için bkz. Sadeddin 

Nüzhet Ergun, Şeyh Galib Hayatı ve Eserleri, (İstanbul: Bozkurt Matbaası, 1935), 11. 
796 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 55. 
797 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 222. 
798 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 63. 
799 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 222. 



 
 

243 
 

Gâlib’in dostu Pertev’in verdiği bilgilere göre, şairin ikrar vermeden önce söylediği son 

şiiri ise800 Dîvân’ında yer alan 

Bu şeb Pertev salıp nâ-gâh âh-ı subh-gâhîler 

Açıldı nûr-ı çeşmim rûşen oldu hep siyâhîler 

Hilâl ü bedr olup deryâ-yı istiğrâka mâhîler 

Tecellî kıldı birden intizâr-ı gâh-gâhîler 

Gözüm dûş oldu gördüm bir gürûhu hep külâhîler 

Aceb heybet aceb şevket aceb tarz-ı ilâhîler801 

bendi ile başlayan mütekerrir müseddestir. Şeyh Gâlib, çilesini tamamladıktan sonra şiir 

söylemeye devam etmiştir. Esrar Dede’nin belirttiğine göre, 4 Recep 1204/ 20 Mart 

1790’da Yenikapı Mevlevîhanesi’nde Regâib kandilinde yapılan mukabeleden sonra 

Yusuf Sîneçâk’ın kabrine yakın bir eve geçme isteğini belirten şair, bir hafta sonra 

dergâhtan ayrılarak bu eve yerleşmiştir.802 Şeyh Gâlib, Sütlüce’deki bu evde bulunduğu 

süreçte, 11 Recep 1203/7 Nisan 1789ʾda tahta çıkan III. Selim ile şair ve Mevlevî kimliği 

sayesinde iletişim kurmuştur.803 Bu iletişim, devrin siyasal elitinin şairden doğrudan, belli 

bir konuda ve belli bir amaca yönelik olarak edebî eser talep etmesi şeklinde 

gerçekleşmiştir.  

Sahîh Ahmet Dede’nin kayıtlarına göre III. Selim, 1789’da Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ne gelerek Ali Nutkî Dede’yi ziyaret etmiştir.804 Bu ziyaret esnasında 

                                                           
800 Şeyh Gâlib’in çileye girmeden önce söylediği son şiirin bu müseddes olduğu hakkındaki bilgiyi 

Pertev’den aktaran Gürer, “Şeyh Gâlib Hakkında Yeni Bilgiler”, 219. 
801 Şeyh Gâlib, Dîvân, haz.Naci Okçu (Ankara: TDV Yay., 2000), 266. Müseddesin son bendinde şair, 

bulunduğu meclisten bahsetmiştir. Bu meclis muhtemelen, Hoca Neş’et’in konağında yapılan 

toplantılardan biri olabilir. Zira bu müseddesin Şeyh Gâlib’in çileye girmeden önce söylediği son şiir 

olduğunu kaydeden Pertev ile Şeyh Gâlib, Hoca Neş’et mahfilinde bir araya gelen isimlerdir. 
802 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 223-224. 
803 Esrar Dede, III. Selim’in Mevlânâ’nın sandukası üzerine gönderilmek üzere hazırlattığı örtüye 

yazdırmak üzere Şeyh Gâlib’ten bir beyit istediğini ve bu esnada şairin Sütlüce’de bulunduğunu 

kaydetmiştir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 225. 
804 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârîhi’l-Mevleviyye, 344. 



 
 

244 
 

Şeyh Gâlib’in de dergâhta olması muhtemeldir zira şair dergâhtan; bu ziyaretten yaklaşık 

bir yıl sonra ayrılmış ve Sütlüce’ye yerleşmiştir. Bu vesile ile Şeyh Gâlib ile de 

görüştüğünü tahmin ettiğimiz III. Selim; şairden, Mevlânâ’nın sandukasına örtülmek 

üzere hazırlanan puşidenin üzerine yazılması için bir beyit talep etmiş805 ve bu beyit örtü 

üzerine 1790 yılında işlenerek Konya’ya gönderilmiştir.806 Henüz bir Mevlevî dervişi 

iken sultan ile doğrudan iletişim kuran Şeyh Gâlib,  Bakkalzâde Ali Dede’nin yerine 

atanan Şemsî Dede’nin 10 Ramazan 1205/ 13 Mayıs 1791’de Kütahya’da vefat etmesi 

üzerine,807 III. Selim’in cülûsundan yaklaşık iki yıl sonra, 9 Şevval 1205/11 Haziran 1791 

‘de Galata Mevlevîhanesi şeyhi olmuştur. 

Şeyh Gâlib’in, Galata şeyhi olana kadar geçen süreçte hem doğduğu çevre hem 

de sonrasında devam ettiği mahfiller808 şairin Galata şeyhi olmasına giden yoldaki önemli 

kilometre taşları olmuştur. Şeyh Gâlib’in, Ali Nutkî Dede’nin dervişleri arasında olan ve 

ilk gençlik yıllarından itibaren İstanbul’daki diğer edebiyat mahfillerinde de etkin bir 

simâ olması,809 İlhâmî mahlası ile şiirler yazan ve musiki alanındaki eserlerine Selim 

Dede kaydını düşen810 sanatkâr ruhlu padişahın ilgisini çekmiştir. Şeyh Gâlib’in, Galata 

Mevlevîhanesi şeyhi olmadan önce, Osmanlı toplumundaki patronaj ağının en 

tepesindeki isim olan padişah ile yakınlık kurması, hem şairin Galata şeyhi olmasını hem 

de dergâhı; mimari ve sanatsal yönden yeniden ihya etmesini beraberinde getirmiştir. 

Galata şeyhliğinden önceki süreçte III. Selim ile edebî eserleri üzerinden iletişim kuran 

Şeyh Gâlib’in postnişin oluşunu; Ekrem Işın ve Sezai Küçük, Konya postnişini olan 

                                                           
805 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 225. 
806 Hasan Özönder, “Mevlânâ Türbe ve Külliyesinin Tamir ve İlâveler Kronolojisi”, Selçuk Üniversitesi 

Selçuklu Araştırmaları Dergisi, 2/Ocak (1988): 22.  
807 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 225. Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.1: 71. 
808 Hoca Neş’et’in konağının yanı sıra Yenikapı Mevlevîhanesi de özellikle Ebubekir Dede’den sonra 

İstanbul edebî muhitinde öne çıkan mahfillerden biridir. 
809 Şeyh Gâlib’in Dîvân’ında Hoca Neşet’in mahfiline birlikte devam ettiği dostlarından Pertev’in 

Mecmua’sına yazdığı takriz, şairin gençlik yıllarından itibaren dâhil olduğu mahfillerde bir otorite olarak 

kabul edildiğini göstermektedir. Takriz için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 142. 
810 III. Selim’in, Selim Dede mahlasını kullanması hakkında bilgi için bkz. Kâşif Yılmaz, III. Selim (İlhâmî) 

Hayatı, Edebî Kişiliği ve Dîvânının Tenkitli Metni), (Edirne: 2001, Trakya Üniversitesi Rektörlüğü Yay.), 

CXLIX. 



 
 

245 
 

Ebubekir Çelebi’nin Şeyh Gâlib ile III. Selim arasındaki olumlu ilişkiyi gözeterek yaptığı 

bir tercih olarak yorumlamıştır.811  

Şeyh Gâlib’in, Osmanlı modernleşmesinin yanında olan ve bu yönü ile Konya 

Çelebisi ile ters düşen Ebubekir Dede ailesinin oluşturduğu kültürel ortamda yetişen ve 

aynı zamanda devrinde etkin bir şeyh ailesinden olmamasına rağmen yaklaşık bir asır 

öncesine kadar İstanbul Mevlevî muhitinde ön planda olan bir tekkeye postnişin olarak 

atanması, yaşadığı dönem itibarıyla sıra dışı bir uygulama gibi görünmektedir. Ancak tüm 

siyasi ve sosyal yönleri bir kenara bırakılarak; Şeyh Gâlib’in, Mevlevî edebî geleneği 

içerisinde kendisini geliştiren bir derviş olarak İstanbul Mevlevî muhitinde öne çıkan bir 

sima olması göz önünde bulundurulduğunda, Konya Çelebisinin bu atamada; Şeyh 

Gâlib’in sanatçı yönünü de dikkate aldığını düşündürmektedir.  Zira Konya Çelebilerinin, 

Galata mahfilinin ikinci döneminde, yalnızca Mevlevî adap ve erkânı yönünden iyi 

yetişmiş olan isimleri değil, dergâhta şekillenen edebî gelenek içerisinde kendini edebî 

yönden geliştiren isimleri şeyh olarak atadıkları bilinmektedir. 

Şiir ile ilgilenen ve Mevlevî dervişi olmadan önce de İstanbul mahfillerinde 

tanınır bir isim olan Şeyh Gâlib’in Galata şeyhi olması ile birlikte, dergâh büyük çaplı bir 

yenilenme sürecine girmiştir. Bu yenilenmeyi Esrar Dede, doğrudan Şeyh Gâlib ile III. 

Selim arasındaki eski ve samimi ilişkiye dayandırmaktadır.812 Şeyh Gâlib’in bir kaside 

ile sultana dergâhın durumunu arz etmesi üzerine gerçekleşen bu yenilenme talebi her ne 

kadar Galata mahfilindeki hâmî ve patronun samimi ilişkisine dayansa da taraflar 

arasında, ilk aşamada doğrudan bir iletişimin olmadığı görülür. III. Selim’in sır kâtibi 

                                                           
811 Bkz. Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 307; Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.1: 

71. 
812 “… Ġalaṭa ḫanḳâhına şeyḫ olduḳları semʿ-i şehin-şâhîye resîde olduḳda maḥabbet-i ḳadîmeleri cûşân 

ve ḥanḳâh-ı mezbûr ġâyetle vîrân oldıġından biñ iki yüz altı senesi receb-i şerîfinüñ yigirminci güni taʿmîr 

ü tecdîde şürûʿ olınup …” Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 225. 



 
 

246 
 

Ahmet Efendi’nin kayıtlarında Şeyh Gâlib’in tekkenin tamirine dair 10 Recep 1206/ 4 

Mart 1792 tarihinde verdiği kasidenin sultana ulaşma süreci şu şekilde geçmektedir; 

 “… Galata Mevlevi-hânesinde şeyh olan Esʿad Gâlib Dede Efendi 

tekyenin tamirini niyâz zımnında söylediği kasîde Bâb-ı Ali’den rikâba arz 

olunmağla müceddeden binâ ve inşâsına emr ü fermân buyruldu.”813 

Bu kayıtlardan, şeyhin postnişin olmasının üzerinden bir yıl geçmeden talep ettiği yardım, 

sultan huzurunda on gün gibi kısa bir süre içerisinde değerlendirilmiş görünmektedir.  

Gönül bir beyt-i maʿmûr-ı safâdır ʿaşk miʿmârı 

Yatur ammâ ki başka bâmı başka dîvârı814 

matlalı kaside ile talep edilen ve Esrar Dede’nin kayıtlarına göre 20 Recep 1206/14 Mart 

1792 yılı içerisinde başlayan tamir süreci, 15 Zilhicce 1206/4 Ağustos 1792 tarihinde 

sona ermiştir.815 Bu tamirin ardından da Şeyh Gâlib sultana teşekkürlerini iletmek için  

Mihr-i âlem-tâb-ı evc-i saltanat 

Dâver-i devr-i zamân Sultân Selîm816 

beytiyle bir kıta-i kebire sunmuştur.817  

Dergâhı tamir ettiren sultanın, mekâna verdiği desteğin; sultanı bizzat temsil eden mimari 

ögelerle arttırıldığı ve bu durumun Şeyh Gâlib’in şiirlerine yansıdığı görülür. 1208/1793-

94 yılında, dergâha inşâ edilen hünkâr mahfiline, şeyh  

                                                           
813 Sema Arıkan, “III. Selim’in Sır Kâtibi Ahmed Efendi Tarafından Tutulan Ruznâme”, (Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul Üniversitesi, 1988), 86. 
814 Şeyh Gâlib, Dîvân, 106. 
815 Dergâhın tamirinin bir sanat eseri vasıtasıyla talep edilmesinin ardından, bu tamirin nihayetinde dergâhın 

açılışı sırasında III. Selim’in de hazır bulunması ve sultanın bestelediği bir Mevlevî âyininin icra edilmesi 

de en az yapının hükümdar tarafından tamir ettirilmesi kadar, Şeyh Gâlib’e ve dolayısıyla Mevlevîliğe 

prestij sağlamıştır. Zira bu âyinin icrasından sonra da sultan dergâhta bulunan mutrib heyetine atiyyelerde 

bulunmuş, söz konusu Mevlevî âyini de daha sonraları Mevlevîhanelerde okunarak, tarikatın devrin 

patronaj ağı içerisindeki konumu da bir nevi vurgulanmıştır. Galata Mevlevîhanesi’nin açılışı esnasında 

sultanın burada bulunduğuna dair kayıtlar ve âyin sonrasında verilen atiyyeler hakkında bkz. Raûf 

Yektâ’nın “Selîm-i Sâlis, Mûsikîşinâs”, (Yeni Mecmu’a, nr.16, 1917) başlıklı yazısından alıntılayan, 

Yılmaz, III. Selim (İlhâmî) Hayatı, Edebî Kişiliği ve Dîvânının Tenkitli Metni), 370-371,  
816 Şeyh Gâlib, Dîvân, 173. 
817 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 225. 



 
 

247 
 

Muʿallâ maḥfel-i pâk-i hümâyûn 

Cenâb-ı Ḫân Selîm’in taḫt-gâhı818 

beyti ile başlayan tarih kıtasını yazmıştır. Bu kıtada belirttilğine göre, patronun mekâna 

olan desteğini temsil eden bu yapı, “Gürûh-ı ʿâşıḳân-ı Mevlevî’yi”819 aydınlatmıştır.  

Yukarıda kısaca değinilen bu yardımlar Şeyh Gâlib ile III. Selim arasındaki 

dostluğun yanı sıra aynı zamanda; III. Selim’in reformlarının, toplum nezdinde 

meşruiyetini sağlayabilmiş bir tarikatın politik desteğini de almak üzere yapılan 

yardımlardır.820 Zira Yeniçeri Ocağı’nı kaldırmayı planlayan III. Selim, Yeniçerilerin 

kendilerini temellendirdikleri Bektaşîliğe karşı Mevlevîliği destekleyerek, yaptığı 

reformların karşılık bulduğu zemini genişletmeyi hedeflemiştir.821 Tanpınar’ın 

belirttiğine göre Yeniçeri Ocağı’nın Osmanlı toplumundaki faaliyetlerinin eski günlerine 

döneceğinden ümidini kesen III. Selim, hem sanatçı mizacı gereği hem de Yeniçeri 

Ocağı’nın değişimi karşısında, toplumda destek bulacağı zemini hazırlamak için bu 

tarikatı himaye etmiştir.822 Tanpınar’ın III. Selim döneminde Mevlevîliğin saraydan 

aldığı destek üzerinde dururken sultanın sanatkâr mizacına yaptığı vurgu, Şeyh Gâlib’in 

Nizâm-ı Cedid’e değindiği ya da sultanın yenilikçi yönünün altını çizdiği şiirlerinde net 

bir şekilde görülür.823 III. Selim tarikatın desteğini alırken, yalnızca politik zemini değil; 

aynı zamanda sanatsal zemini de düşünmüş; sultan, patronaj ağına dâhil ettiği 

                                                           
818 Şeyh Gâlib, Dîvân, 174. 
819 Şeyh Gâlib, Dîvân, 176. 
820 Şeyh Gâlib, Dîvân’ında, III. Selim’in Avusturya ile yaptığı Ziştovi ve Rusya ile yaptığı Yaş 

Antlaşmalarını tebrik için bir tarih kaleme almıştır. Sultanın politik alandaki faaliyetlerini destekleyen ve 

bunları birer başarı olarak gösteren şiirin son beyti şu şekildedir: Moskov u Nemçe sulhuna târîh/Feyz-i 

şâhî nizâm-ı câhîdir Tarihin tamamı için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 179-181. 
821 Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 271. Tanpınar, On Dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 

61. Ösen, Osmanlı Devlet ve Toplum Hayatında Mevlevilik (19. Yüzyıl), 63-64. 
822 Tanpınar, On Dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 61. 
823 Özellikle humbarahane, dökümhane, tamir ya da bir kasrın yapılışına yazdığı şiirlerde Gâlib, “Cihânı 

öyle revnak-yâb-ı tecdîd etdi kim devri/Göründü resm-i nev bu köhne tâk-ı çâr erkâna” (Şeyh Gâlib, Dîvân, 

168.), “Nizâm-ı mülke dâir tâze mazmunlar eder inşâd” (Şeyh Gâlib, Dîvân, 181.)gibi ifadeler kullanarak 

sultanın reformist yönünü ön plana çıkarmıştır. Ayrıca Şeyh Gâlib’in Osmanlı modernleşmesindeki tavrı 

hakkında geniş bilgi için bkz. Ekrem Işın, “Mevlevîliğin Osmanlı Modernleşmesindeki Yeri ve Şeyh 

Gâlib”, Şeyh Galib Kitabı içinde, 51-56. 



 
 

248 
 

Mevlevîliğin toplum nezdindeki otoritesi ve meşruiyetinden faydalanırken, aynı zamanda 

tarikat bünyesinde yetişen şairlerin ve üretilen edebî eserlerin propagandist yönünü de 

göz önünde bulundurmuştur. Esrar Dede’nin, aşağıda yer verdiğimiz kayıtlarından III. 

Selim’in, yaptırdığı yeni askerî binalar için Şeyh Gâlib’ten şiirler istemiş olması da bu 

kanaatimizi güçlendirmektedir. 

 “… ol şehryâr-ı gerdûn vaḳâr-ı himmet-i ruḥaniyyet-i Ḥażret-i Ḫudâvendigâr ile 

tertîb-i leşker-i bî-şümâr idüp ṭôb-ḫâne ve ḫumbara-ḫâne emsâli ocaḳları tecdîd 

ve her birisine târîḫler inşâdını ḥavâle-i ṭabʿ-ı Ḥażret-i ʿAzîz buyurup …”824 

Esrar Dede’nin bu kayıtlarının yanı sıra, Galata Mevlevîhanesi’nin tamiri üzerine sultana 

sunulan ve Dîvân’da, Tarâf-ı Bâhirü’ş-Şeref-i Mülûkâneden Galata Mevlevîhânesi 

Müceddeden Ta’mîr Olunup Hıtâmında Denilen Târîhdir ki Dergâh Kapusu Bâlâsına 

Vaz’ Olunmuştur başlığı ile kayıtlı olan tarihin, herkesin görebileceği bir yer olan dergâh 

kapısına işlenmiş olması dikkat çekicidir. Şeyh Gâlib’in bu kasidede, Galata 

Mevlevîhanesi’nin tamirinden önce sultanın yenilikçi yönünü aşağıda verilen beyitlerle 

dile getirmesi ve bu mısraların kamunun görebileceği bir yere yazılması; III. Selim’in 

hem yenilikçi yönünü halka göstermek hem de sultanın, halk nezdinde meşru ve muteber 

olan bir tarikatı desteklediğini ilan edebilmek üzere tasarlanmış bir eylem olarak 

düşünülebilir. 

Rükn-i re’yidir esâs-ı maʿdelet 

Fikr-i nev îcadıdır arş-ı kavîm 

 

Muntazırdı ehl-i dil teşrîfine 

Geldi dîn ü devlete hemçün nesîm825 

                                                           
824 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 226. 
825 Şeyh Gâlib, Dîvân, 173. 



 
 

249 
 

Ayrıca, bu şiirler üzerine yapılan çalışmalar da sultan ile şeyh-şair arasındaki bu 

ilişkinin her iki tarafın da faydasına olduğunu göstermektedir. Cem Dilçin’in Şeyh 

Gâlib’in Nizâm-ı Cedid ile ilgili yazdığı manzumeler üzerinden yaptığı 

değerlendirmelere göre şair, kendi tarikatına kaynak sağlayan hükümdarın politikasına, 

bir iletişim aracı da olan şiirleri ile destek vermiştir.826   

Şeyh ve siyasal elit arasındaki bu olumlu ve her iki tarafa da fayda sağlayacak 

şekilde gelişen ilişki, daha önce de belirtildiği gibi dergâhın yalnızca mimari açıdan 

yenilenmesini değil, aynı zamanda bir edebiyat mahfili olarak da yeniden şekillenmesini 

sağlamıştır. Tespitlerimize göre Şeyh Gâlib döneminde; Ahmet Ağa (ö.1209/1794-95), 

Esrar Dede (ö.1211/1796), Halil Nurî (ö.1213/1799), Neyyîr Dede (ö.1215/1800-01), 

Hâfız Manastırî (ö.1218/1803), Derviş İsmail Hulusî (ö.1220/1805-06), İlhâmî (ö.4 

Cemaziyelahirl 1223/28 Temmuz 1808), Râmiz Abdullah Paşa (ö.Rebiulahir 

1226/Nisan-Mayıs 1811), Mehmet Nebîl Bey (ö.1235/1819), Hâlet Efendi (ö.1238/1822), 

Nazifzâde Ahmet Hamit Efendi (ö.1248/1832) ve Derviş Muhammed (ö.?) dergâhta 

bulunan şairlerdir. Ayrıca Yenişehir Mevlevîhanesi şeyhliği yaptığı sırada görevinden 

ayrılarak Üsküdar’a yerleşen Resîmâ Ahmet Dede (ö.1218/1803) de Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye’nin yazıldığı dönemde tezkireye kaydedilmesi için eserlerinden örnekleri 

Esrar Dede’ye yollamıştır.827 Mahfile devam edip etmediği hakkında kesin bir bilgi 

olmamakla birlikte, Resîmâ Ahmet Dede’nin şiirlerini tezkireye kaydedilmek üzere 

yollaması, şairin bu mahfilde tanındığını gösterir. Bu isimlerin yanı sıra, Esrar Dede’nin 

vefatına yazdığı tarihten anlaşıldığına göre Sıdkî (ö.?) mahlaslı bir şair de bu dönemde 

                                                           
826 Şeyh Gâlib’in III. Selim’in ıslahatlarına destek vermek üzere kaleme aldığı şiirler hakkında yapılan 

incelemeler için bkz. Cem Dilçin, “Şeyh Galip’in Şiirlerinde III. Selim ve Nizam-ı Cedit” Divan Şiiri ve 

Şairleri Üzerine İncelemeler içinde (İstanbul: Kabalcı, 2011), 490-501. Fatih Usluer, “Şeyh Galib’in 

Baruthâne Şiirleri”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 1/3 (2008): 411-473. Ayrıca, III. Selim ile 

Şeyh Gâlib arasındaki ilişkiyi himaye geleneği üzerinden ele alan bir değerlendirme için bkz. Mustafa İsen, 

“Osmanlılarda Devlet- Sanat İlişksi ve Bu İlişkinin III. Selim’le Şeyh Galib’deki Görüntüsü”, Şeyh Galib 

Kitabı içinde haz. Beşir Ayvazoğlu, (İstanbul: İBB Kültür İşleri Daire Başkanlığı Yay., 1995), 39-44. 
827 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 138. 



 
 

250 
 

Galata mahfiline devam eden isimler arasındadır.828 Ancak Esrar Dede’nin “… el-ân 

iḫvân u ḫullânımuzdan otuza bâliġ olur şâʿir-i mevzûn vardır …”829 kaydından dergâhtaki 

şair sayısının daha fazla olduğu anlaşılmakla birlikte, Esrar Dede’nin Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye’yi “cerîde-i üstâdân-ı şiʿr”830 olarak hazırlaması dolayısıyla bu otuz ismi 

kaydetmemiştir. 

Bu isimler içerisinde Esrar Dede, Şeyh Gâlib döneminde Galata mahfiline dâhil 

olan ve Mevlevî muhiti içerisinde yetişen şairleri, bu şairlerin birbirleri olan ilişkilerini, 

yetiştikleri tekkeleri, hâmîlerini ve patronlarını; kaleme aldığı tezkire ile ortaya koyması 

yönüyle dergâhtaki diğer şairlere oranla daha fazla dikkat çeken bir isimdir. 

Osman Horata, Esrar Dede’nin Mevlevî müntesibi olduğu tarihi, Dîvân’ının bir 

nüshasında, M. Ata tarafından yazılan ve şairin çilesini tamamladıktan hemen sonra vefat 

ettiğini belirten kayıttan, ayrıca Şeyh Gâlib’in şairin ölümü üzerine yazdığı tarihten yola 

çıkarak 1208/1793-94 olduğunu belirtmiştir.831 Şairin, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’nin 

mukaddimesinde belirttiğine göre dünyevî işler ile hayli meşgul iken “… nâ-gâh gerden-

i cân-ı nâ-tüvâne ḳullâb-ı maḥabbet-i ḫanedân-ı Mevleviyye güẕerân”832 etmiştir. Esrar 

Dede’nin ifadelerine göre, Şeyh Gâlib döneminde şairin dergâha intisap ettiği yıllarda -

Şeyh Gâlib’in Galata postnişini olmasından sonraki yaklaşık üç yıllık süreçte- dergâhta 

                                                           
828 Sıdkî’nin tarihi için bkz. Ergun, Türk Şairleri, c.3, 1345. 
829 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 265. 
830 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 265. 
831 Bkz. Esrâr Dede, Dîvân, haz. Osman Horata (Ankara: Kültür ve Turizm Banlığı Yay., 2019), 10. (e-

kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0 -Eserin sonraki kullanımlarında 

e-kitap hâli kullanılmıştır.- Şeyh Gâlib’in söylediği tarih için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 225. Esrar Dede’nin 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de yer alan ifadelerine göre 1786’da vefat eden Derviş Nuri ile görüşmüştür. 

Ali Enver’in kayıtlarına göre 1756-1757 yılında Yenikapı Mevlevihanesi’nde bulunan Nuri ile Esrar 

Dede’nin ne zaman görüştüğü net olarak bilinmese de bu kayıtlar Esrar Dede’nin Şeyh Gâlib’den önce de 

Mevlevî mahfillerine devam ettiğini göstermesi bakımından önemlidir. Ancak bu bilgiye ihtiyatlı 

yaklaşmak gerekir. Zira Saadettin Nüzhet Ergun, Esrar Dede’nin vefat ettiğinde 49 yaşında olduğunu 

belirttiğine göre Esrar Dede 9-10 yaşlarında iken Nuri ile görüşmüştür ki bu yaşta bir çocuğun bir Mevlevî 

dervişinden etkilenmesi pek mümkün görünmemektedir. Eğer 1757 yılında Esrar Dede, Mevlevî 

mahfillerine devam eden birisi ise Şeyh Gâlib gibi kendisini etkileyen bir şeyhe denk gelmemesi dolayısıyla 

Mevlevîliğe intisabı gecikmiş olabilir. Tarihlendirmeler hakkında bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i 

Şu’arâ-yı Mevleviyye, 293-294; Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 323; Saadettin Nüzhet Ergun, Türk Şairleri, 

c.4, 1345.  
832 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 20. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0


 
 

251 
 

şekillenmiş bir edebiyat mahfilinin olduğu anlaşılmaktadır. Dâhil olduğu bu mahfilde 

Şeyh Gâlib’in “… ḫâk bûsî-i ḫiẕmet-i meydân-ı behişt-aḳrânlarıyla şerefyâb ve rûhu’l-

enfâs-ı himem-i ʿaliyyeleriyle (…) fenn-i şiʿr ü inşâyı naẓar-ı tecellî-eserleri …”833nden 

öğrenmiştir. 

Esrar Dede’nin, Galata mahfiline dâhil oluşu hakkında verdiği bilgiler içerisinde 

şeyhinin himmeti ile yetiştiğini belirtmesi her ne kadar Mevlevî mahfillerinde yetişen 

şairlerin tamamı için kullanılabilecek bir ifade olsa da devamında dile getirdiği eğitim 

süreci, şair ile şeyhinin bizzat ilgilendiğini göstermektedir. Galata mahfilindeki diğer 

dervişlerle sabahtan akşama, her zaman şiir ve inşa üzerine konuştuklarını ve bu 

meclisteki her bir dervişin suhan-senc; nazım, nesir ve nağmeler üzerine konuşan kişiler 

olduğunu belirten Esrar Dede, bu ortamda kanaatimizce öne çıkan isimlerden olmuştur. 

Zira “Bir baktı hem-cinslerimden seçkin oldum/Necmeddin’in ilgi gösterdiği köpek, 

köpeklerin başı olur”834 anlamına gelen Farsça beyti kaydetmiş olması, Şeyh Gâlib’in 

mürebbiliğinde geçen bir edebiyat eğitiminin ipuçlarını vermektedir. Bu beytin ardından, 

Esrar Dede’nin Galata mahfiline dâhil olduktan sonra aldığı edebî eğitim ve şiir 

meclislerinden bahsetmesinin ardından konuyu tezkire yazma sürecine getirmesi de Şeyh 

Gâlib’in, şairle özel olarak ilgilendiğini ve himayesinde yetişen bu şaire, Gâlib’in, 

taslağını hazırladığı tezkiresini neden emanet ettiğini göstermektedir. Zira Şeyh Gâlib, 

tarikatın bütün bir edebî birikimini, tarikat bünyesinde gelişen mahfiller dışında da 

gösterecek olan ve Mevlevî şairleri “… şuʿarâ-yı ʿavâm beyninden temyîz”835 için 

hazırladığı tezkiresini, bizzat eğitimi ile ilgilendiği, bilgi birikimine güvendiği836 bir 

dervişine emanet etmek istemiştir. Mehmet Tevfik’in Esrar Dede’nin, Şeyh Gâlib’in 

                                                           
833 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 20. 
834 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 20. IV. Nolu Farsça beyit. 
835 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 22. 
836 Esrar Dede’nin aldığı eğitim hakkında kaynaklarda detaylı bilgiler olmamakla birlikte Esrar Dede ve 

eserleri üzerine yapılan çalışmalardan yola çıkılarak şairin iyi bir eğitim aldığı sonucuna ulaşılmıştır. Bkz. 

Esrâr Dede, Dîvân, 5-6.  İhssan Mahvî, Mevlevî Şairleri’nden aktaran Saadettin Nüzhet Ergun, Türk 

Şairleri, c.4, 1345. 



 
 

252 
 

nedimi olduğunu belirtmesi837 ve yine Fatin’in hâmî ile şair arasındaki ilişkiyi -aşağıda 

alıntılanan kısımda,- her iki aktör arasındaki dostluk, sohbet arkadaşlığı ve eğitim 

üzerinden anlatmış olması da Şeyh Gâlib’in, Esrar Dede’ye tezkire yazma görevini neden 

verdiğini açıklamaktadır.838 “… Şeyh Gâlib Efendi merhûmun hem-dem u celîsi ve 

mahrem u enîsi olduğu hâlde hiçbir vakt u demini ney u meyle itlâf ve isrâf itmeyüp 

nakdîne-i evkâtını iktisâb-ı cevâhir-i maârife sarf …”839 etmiştir. Şeyh Gâlib’in hem-

bezmi ve nedimi olan Esrar Dede, Galata mahfiline devam ettiği yıllarda yalnızca şiir ve 

tezkire yazmakla kalmamış; aynı zamanda İtalyanca-Türkçe bir sözlük de hazırlamıştır. 

Esrar Dede’nin eserin mukaddimesinde belirttiğine göre bu sözlüğün yazılması fikri 

mahfilde bir araya geldiği ihvân-ı tarîkten birisinin tavsiyesi ile şekillenmiş ve Şeyh 

Gâlib’in izni ile de eserin yazımına başlanmıştır.840 

Hâmîsi Şeyh Gâlib ile arasındaki bu olumlu ilişkiye rağmen Esrar Dede’ye, -

Rusuhi Baykara’nın, Galata Mevlevîhanesi’nin son şeyhi Ahmet Celaleddin Efendi’den 

aktardığına göre- bir suçu üzerine seyyah verilmiş ve şair bu suçunun affedilmesi için  

Şâhım senin Esrâr sadâkatlu kulundur 

Lutfeyle o dervîş-i perîşâna dokunma 

                                                           
837 Mehmed Tevfik, Kâfile-i Şu’arâ, 79. Benzer ifadeler olan hem-bezm-i musahabat, nedim-i has ifadeleri 

İhsan Mahvî tarafından da kullanılmıştır. Bkz. Ergun, Türk Şairleri, c.4, 1345. 
838 Şeyh Gâlib’in kendisinin taslağını hazırladığı tezkireyi tamamlaması için güvendiği bir dervişine emanet 

etmesi, şeyhin kendi çalışmalarını iyi bir zeminde ilertletmek amacında olduğunu göstermekle birlikte; 

tezkirelerin yazılmasındaki temel gayenin kökenleri sorgulandığında, Şeyh Gâlib’in bu tezkirenin yazımını 

önemsemesindeki başka bir boyut da ortaya çıkar. Walter G. Andrews’in tespitlerine göre tezkireler, “… 

hâmîlerin hangi şairleri destekleyeceği konusunda “iyi” seçimler yapabilmelerini sağlamak amacıyla” 

yazılmışlardır. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’nin yazıldığı dönemin Galata mahfilinin III. Selim’in 

patronajında bir canlanma sürecine girdiği zaman aralığına denk geldiği düşünüldüğünde, Şeyh Gâlib’in bu 

tezkirenin yazılmasında ve tamamlanmasındaki amacının merkezinde; Mevlevî şairleri tek bir eserde bir 

araya getirme olduğu gibi şiir ve şairden anlayan bir patrona, desteklediği tarikat içerisindeki şair 

potansiyelini göstermek olduğu sonucuna da ulaşılabilir. (Andrews’un tezkire yazımı ile ilgili 

değerlendirmesi için bkz. Walter G. Andrews, “Osmanlı Şair Biyografileri (Tezkireler) ve Osmanlı 

Edebiyat Eleştirisi”, Türk Edebiyatı Tarihi c.2 içinde, ed. Talat S. Halman vd., (İstanbul: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay., 2006), 118. 
839 Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 25.  
840 Osman Horata, “Esrar Dede’nin Lügat-i Talyan Tercümesi”, Türkbilig, Türkoloji Araştırmaları, 1 

(2000): 76. Horata makalede eserin tanıtımını yapmış ve tıpkıbasımına yer vermiştir. Bkz. Horata, “Esrar 

Dede’nin Lügat-i Talyan Tercümesi”,  73-86. 



 
 

253 
 

maktalı gazelini yazıp şeyhine sunarak affını istemiştir.841 Horata, şairin gazellerinden 

yola çıkarak Esrar Dede’nin suçunun bir mahbûba tutulmak olduğunu belirtmektedir.842  

Esrar Dede’nin Dîvân’ında yer alan Neşîde-i Mevleviyâne der Vaṣf-ı Ġâlib 

Dede843 başlıklı şiiri, Galata Mevlevîhanesi’nde şekillenen mahfilde hâmî ve şair/derviş 

ve şeyh arasındaki ilişkinin edebî eserler üzerinden nasıl devam ettirildiğini göstermesi 

bakımından dikkat çekicidir. Esrar Dede’nin kaleme aldığı Ramazaniyye’de, şair şeyhine 

Ramazan ayının ve Nevruz’un aynı döneme gelmesi vesilesiyle şiir sunduğunu 

belirtmektedir. Burada dikkat çeken husus ise Esrar Dede’nin bu kaside sayesinde, 

şeyhinden gelecek olan lütuflara nail olmak istemesidir. Daha önceleri Gavsî Ahmet 

Dede’nin, şeyhi tarafından ödüllendirildiği bilinmekle birlikte bu ödülün, şairin şeyhe 

sunduğu bir şiir üzerinden değil de yazdığı nazire sayesinde olması, Esrar Dede’nin 

hâmîsine sunduğu ve karşılığında lütuf beklediği bu kasidesini ondan farklı kılmaktadır.  

Galata mahfilinde -en azından Şeyh Gâlib ile Esrar Dede arasında- net bir hâmî-şair 

ilişkisinin varlığını gösteren bu kaside, aynı zamanda İstanbul muhitinde özellikle siyasal 

elitler çevresinde şekillenen mahfillerde, belli zamanlarda kaside sunma geleneğinin 

Mevlevî mahfillerine de yansıdığını göstermektedir.844  

Veliyy-i niʿmetine herkes etmede tebrîk 

Varıp Efendisine ḳullar olmuş ʿizzet-yâb 

 

                                                           
841 Rusuhi Baykara, “18.inci Asır Şairlerinden Mehmet Esrar Dede’nin Hayatı, Tasavvufî, Edebî Şahsiyeti 

ve Eserleri”, (Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 1939-40), 20-21’den aktaran Horata, Esrar Dede, Dîvân, 

15-16. 
842 Bkz. Esrar Dede, Dîvân, 16. 
843 Esrar Dede, Dîvân, 72. 
844 Esrar Dede’nin Şeyh Gâlib’e sunduğu bu kasideye benzer bir metin Konya muhitinde, Esrar Dede’den 

yaklaşık doksan yıl önce vefat etmiş olan Nesîb Yusuf Dede’nin Dîvân’ında yer almaktadır. Gazel şeklinde 

yazılan bir bahariye olan metin, “Bahâriyye NESîB ü Vehbî pîş-i Şeyḫ Bostân’a/Birer mısra’la bu nazm-ı 

güzîn-i armağan çekdi” beytinden anlaşıldığna göre Nesîb ve Vehbî tarafından II. Bostan Çelebi’ye 

sunulmuştur. (Bkz. Ahmet Selahattin Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli 

Metni”, (Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, 1996), 506. Şiirlerin siyasal elitlerin mahfillerindeki sunum 

şekilleri için bkz. Tuba Durmuş, Şair ve Sultan, 135-158.  



 
 

254 
 

Dem-i viṣâldir ey dil o ḥażrete sen de  

Ḳaṣîde ʿarż edip elṭâfın eyle isticlâb 

 

Cenâb-ı Ḥażret-i Ġâlib Efendi-i zî-şân 

Ki ẕât-ı enveridir âfitâb-ı ʿâlem-tâb845 

Esrar Dede’nin bazı gazelleri, Galata mahfilinde bir araya gelen Mevlevîlerin, bu 

mekân dışında nerelerde toplandıkları hakkında da bilgi verir. Aşağıda muhtelif beyitleri 

alınan gazelden, Göksu taraflarına giden Mevlevîlerin burada, mutrib heyeti ile de bir 

araya gelerek sabahın ilk ışıklarına kadar musiki icrasında bulundukları, şiirler okudukları 

ve zikir yaptıkları anlaşılmaktadır.  

Gice Ḳandilli’de gök ḳandîl olup ol meh-rû 

Mâh-tâb eyleyerek eyledi ʿazm-i Göksû 

(…) 

Meclis-i daḳ u laḳ u ḫande-i rind ü muṭrib 

Gâh düm düm tek ü geh hey hey ü gâhî hû hû 

(…) 

Yârdan saña şu peymâne ki iḥsân oldu 

Mihr-i dîdâr idi Esrâr ṣabâḥa ḳarşu 

 

Sâye-i Ḥażret-i Ġâlib’de Boġaz içre bu şeb 

Ẕevḳ-i “min-ṭaḥtihe’l-enhâr” idi bana bu her sû846 

Şiirlerinden, mahfildeki şairlerin dergâh dışında da bir araya gelebildiğini öğrendiğimiz 

Esrâr Dede, Neşîde-i Mevleviyâne ve elifnâme türünde yazdığı müzeyyel gazelinde, 

                                                           
845 Esrar Dede, Dîvân, 73-74. 
846 Esrar Dede, Dîvân, 326-328. 



 
 

255 
 

dergâhta musiki icrâsı yanında, nev-niyâzlara hangi metinlerin okutulduğu hakkında da 

bilgi verir. 

Se Sevâḳıb-ı Menâḳıbı oḳusun 

Nev-niyâz-ı tarîḳa-i Ḫünkâr847 

Şairin verdiği bilgilere göre Sevâkıb-ı Menâkıb, Galata mahfilinde yetişen dervişlere 

okutulan bir eserdir. Tezkiresinde, Senâî Dede’nin Sevâkıb Tercümesi’nden bahsederken 

bu eserin eksik olması nedeniyle Mevlevî mahfillerinde pek yaygın olmadığını,848 ancak 

Mesnevihan Derviş Mahmut Dede’nin Sevâkıb-ı Menâkıb’ının Mevlevîhanelerde birçok 

nüshasının olduğunu belirtmesi, şairin şiirinde bahsettiği eserin, III. Murat’a sunulan 

Sevâkıb Tercümesi olduğunu düşündürmektedir.849  

Şeyh Gâlib’in meşihat yıllarında Galata Mevlevîhanesi’nde geçirdiği üç yıllık 

süreçte şeyhin yakınında bulunan Esrar Dede, bir miraç gecesi 27 Recep 1211/ 26 Ocak 

1797 tarihinde Galata Mevlevîhanesi’nde vefat etmiştir.850 Esrar Dede’nin vefatı üzerine 

Şeyh Gâlib, terkîb-i bend şeklinde bir mersiye kaleme almıştır.851  

Esrar Dede’nin vefatı; Galata mahfilinde, ölümü esnasında yanında bulunan başka bir 

şairin de adının öğrenilmesine vesile olmuştur. Sadettin Nüzhet Ergun’un kayıtlarında yer 

alan bilgilere göre Esrar Dede’nin vefatına Sıdkî (ö.?) mahlaslı bir şair de tarih 

düşürmüştür.852 Şairin vefat ettiği gece hücresinde beraber olduklarını belirten Sıdkî, 

                                                           
847 Esrar Dede, Dîvân, 66-67. 
848 Esrar Dede’nin Halil Senâî’nin bu eserini gördüğü; eserin, İstanbul Kütüphanelerinde Bulunan Türkçe 

Tarih-Coğrafya Yazmaları Koleksiyonu, Hâlet Efendi (Süleymaniye Ktb.) No:49’da yer alan yazma 

nüshasının birinci yaprağındaki 1210/1795 tarihli imzasından anlaşılmaktadır. Bkz. Senâ’î Halîl Mevlevî, 

Risâle-i Menâkıb-ı Mevlânâ, Hâlet Efendi (Süleymaniye Ktb. No: 49), 1b. (Eser tarafımızca yayına 

hazırlanmaktadır.) 
849 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 67-68. 
850 Horata, şairin ölümünün miraç gecesine rastladığını, şairini divan nüshalarının birindeki gazelin 

başındaki kayıttan yola çıkarak tespit etmiştir. Bkz. Esrâr Dede, Dîvân, 17. 
851 Mersiye için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 583-584. 
852 18.asırda, Klasik Edebiyat çerçevesinde şiir yazan Sıdkî mahlaslı beş şairin olduğunu Ayşe Yıldız 

belirtmektedir. Bkz. Ayşe Yıldız, http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki (erişim 01.09.2021) 

Esrar Dede’nin vefatına tarih düşüren şairin bu isimlerden biri olmadığı kanaatini taşımaktayız. Abdullah 

Eren’in, Mehmet Sıdkî ve Dîvân’ı üzerine yaptığı çalışmasında verdiği bilgilerden yola çıkarak, Esrar 

Dede’nin ölümü esnasında yanında bulunan şairin Mehmet Sıdkî olduğu söylenebilir. Zira İstanbul’da 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki


 
 

256 
 

aşağıdaki beyitlerde Esrar’ın, kendisinden şiirlerini bir araya getirmesini istediğini 

belirtir:  

ʿAzm idicek ol şeh hücreye 

Çekdi kendüyi verâ-yı perdeye 

 

Bendesine hem vasiyyet eyledi 

Bu cihandan giderim çün söyledi 

 

Şiʿrimi bir nâme-i ser-defter et 

ʿÂlem içre nev-be-nev gülter et853 

Esrar Dede’nin hücreye çıkışına tarih düşürdüğü iki isimden biri olan Neyyir, 

Galata mahfilinde “… henüz şâbb-ı nev-resîde iken biñ iki yüz altı senesi Ḥażret-i Ġâlib 

Dede cenâb-ı kemîlet-niṣâblarınuñ ser-nihâde-i ḫiẕmet-i meydân-ı maʿârif-erkânları”854 

olmuştur. Şairin Galata Mevlevîhanesi’ne geldiği dönemde dergâhta bulunan Esrar Dede, 

Neyyir’in mahfilde şair ve derviş olma süreçlerinin hemen hepsinin tanığıdır. Neyyir’in 

dergâhta, Şeyh Gâlib’in himayesinde “… taḥṣîl-i hüner ü maʿârif ve verziş-i şi’r ü inşâ855 

ile meşgul olduğunu belirten Esrar Dede; bu süreçte Neyyir’in, Şeyh Gâlib’ten sonra 

kendisine örnek aldığı bir isim olmuştur. Neyyir’in bir lügazında dile getirdiğine göre 

Esrar Dede, dünyada eşi olmayan bir meslektaş (harif), her işin başında bilinen ancak adı 

zikredilmeyen, mahlası ile tanınan bir ariftir.856 Yine Neyyir Dîvân’ında yer alan bir 

                                                           
hangi tarih aralığında yaşadığı kesin olmamakla birlikte Mehmet Sıdkî, Eren’in verdiği bilgilere göre, bir 

dönem Üsküdar’da bulunmuştur ve şiirlerinde Mevlevî olduğunu zikretmiştir Ayrıca şairin 1796-97 tarihli 

bir mazumesinin bulunması da bu kanaatimizi güçlendirmektedir. Bkz. Mehmet Sıdkî, Dîvân, haz. 

Abdullah Eren, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017), 3. e-kitap 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0 (erişim 01.09.2021)  
853 Ergun, Türk Şairleri, c.4, 1345. 
854 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 295. 
855 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 295. 
856 Neyyir Abdülhalim Dede, Dîvân, haz. Sadık Erdem, (Ankara: TDK Yay., 2018), 90. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0


 
 

257 
 

gazelden anlaşıldığına göre Esrar Dede ile aynı mecliste bulunan şair, Esrar’ın söylediği 

yeni bir söz üzerine şairi takdir etmiştir. 

Neyyir ḫayâl-i çeşmüñ ile bezm-i ʿîşde 

Sâġar be-dest ü cân siyeh-mest fütâdedür 

 

Bu nev-zemîn nuṭḳına Esrâr ṣad-âferîn 

Hep şâʿirân ḥâme be-deste ṣalâdadur857 

Neyyir, mahfilde Esrar Dede’den yalnızca söylediği sözler ile değil, Esrar’ın 

yazdığı şiirlerin tarzından da etkilenmiş görünmektedir. Esrar Dede’nin Ramazaniyye 

türünde yazdığı kaside ile –tür ve söylem tarzı yöününden sahip olduğu benzerlikler göz 

önünde bulundurularak- aynı zamanda kaleme alındığı anlaşılan kasidesinde, Neyyir de 

Esrar Dede gibi, hâmîsine özel bir zaman dilimi içerisinde şiir sunmuştur. Neyyir, bu 

durumu aşağıdaki beyitlerde dile getirmektedir: 

Biz daḥi etsek ol şeh-i mülk-i kerâmetüñ 

Nev-rûz-ı mâh-ı rûze ile medḥin intiẓâm  

(…) 

Şeyḫüm cenâb-ı Ġâlib Efendi-i ẕü-fünûn 

Yaʿnî o ḳuṭb-ı dâ’ire-i zümre-i kirâm858 

Esrar Dede’nin hâmîsine olan şiirlerinin kelime dünyasından ve sunuş tarzından 

etkilendiği anlaşılan Neyyir, yalnızca kendisi ile birlikte dergâhta bulunan dervişlerden 

değil şeyhinden de etkilenmiştir. Şairin Dîvân’ında yer alan III. Selim ve Beyhan 

Sultan’ın övgülerine yer verdiği kasidelerinde, şiirlerini sunduğu patronlar yönüyle de 

Şeyh Gâlib’e benzemektedir. Neyyir, III. Selim övgüsünde yer verdiği kasidesinin 

                                                           
857 Neyyir, Dîvân, 134. 
858 Neyyir, Dîvân, 46. 



 
 

258 
 

Güşâd edüp kef-i deryûzesin deryâ-yı luṭfında 

Ṣadef nîsân-ı iḥsânından aḫẕ-i dürr-i nâb eyler 

(…) 

Eger iḥsân-ı bî-pâyân-ı vaṣfın eylesem taḥrîr 

Kemâl-i şermle destümde ḥâmem pîç ü tâb eyler859 

 

beyitleri ile Beyhan Sultan’ın Çırağan’da yaptırdığı köşkün güzelliğine dair kasriyye 

türünde yazdığı kasidesindeki  

O rütbe maʿden-i cûd u ʿaṭâ ehl-i sehâdur kim 

Gedâ-yı âsitânı olmağa ḥânum da ḥasretdür860 

beyti ile dergâhtaki diğer mutasavvıf şairlerden ayrılır. Zira Neyyir’in bu ifadeleri, siyasal 

elitlerden caize almak amacıyla yazılan kasidelerdeki ifadeler ile aynı mazmun ve anlam 

örgüsüne sahiptir. Şairin Dîvân’ındaki bu beyitler; mutasavvıf şairlerin, şiirleri arasında 

fazla yer verdikleri ifadeler değillerdir. Genel bir bakış açısından ziyade, yalnızca Şeyh 

Gâlib döneminde dergâhta bulunan şairlerin eserlerine bakıldığında da bu durum net 

olarak görülebilir.  Şeyh Gâlib ile yakınlığı dergâhtaki diğer şairlere göre daha fazla olan 

Esrar Dede’nin Dîvân’ında da bu tarz ifadelere rastlanmaz. Bu yönü ile yetiştiği mahfil 

içerisinde oldukça sıra dışı bir tablo çizen Neyyir’in yukarıdaki beyitleri, şairin şiirini 

sultana ulaştırdığını ya da sultana sunmak üzere yazdığını düşündürmektedir.861 

Şeyh Gâlib’in, şiirleri ile patrona hitap etmeye çalışan dervişi Neyyir’in sakal 

bırakmasına düşürdüğü tarih ise dergâhtaki günlük yaşam hakkında bir tablo sunarken 

                                                           
859 Neyyir, Dîvân, 50. 
860 Neyyir, Dîvân, 54. 
861 Şeyh Gâlib’in Neyyir’in şiirlerinde siyasal elitlerin övgüsüne yer vermesi ve bu övgüler ile maddî 

kazanım beklentisine girmesi, III. Selim sonrasında Mevlevî mahfillerine devam eden şairlerin 

eserlerindeki söylemlerinin değişiminin ilk adımları olarak yorumlanabilir. 



 
 

259 
 

aynı zamanda, şeyhin söylediği şiirler ile dervişlerini taltif ettiğini göstermektedir. Şeyh 

Gâlib Neyyir’in sakal bırakmasını, aşağıdaki kıta ile tarih düşürmüştür: 

Nûr-ı ʿayn-ı maʿrifet ʿAbdu’l-halîm-i pâk-zât 

Kim odur hurşîd-i ma’nâya nazâr-gâh-ı safâ 

Gösterüp mihr-i cemâli nurdan feyiʼz-zevâl 

Hattının târîhi Gâlib çıkdı hatt-ı istivâ862 (1204/1789-90) 

Neyyir’in, Hüsn ü Aşk’ı anlattığı bir gazelinden yola çıkılarak; eserin, Mevlevî edebiyatı 

içerisine yeni dâhil olmakla birlikte, bu edebiyat içerisinde önemli bir yer işgal ettiği ve 

Galata mahfilinde okunduğu anlaşılmaktadır.  

Mest edüp cân u dili her ḳatre âb-ı Ḥüsn ü ʿIşḳ 

Neş’e-i dîger verür reng-i şarâb-ı Ḥüsn ü ʿIşḳ 

(…) 

Ḥıfẓ içün Neyyir diyâr-ı rûḥı ser-ḥayl-i ʿadem 

Kişver-i dilde iki şehdür cenâb-ı Ḥüsn ü ʿIşḳ863 

Galata Mevlevîhanesi’nde Şeyh Gâlib Döneminde oluşan edebiyat mahfilinde ne 

okunduğu hakkında bilgi sahibi olmamızı sağlayan Neyyir, Fatin’in tanıklığına göre, 

Şeyh Gâlib’in vefatından sonra Rumeli taraflarına seyahat etmek üzere tekkeden 

ayrılmıştır. Yenişehir Mevlevîhanesi şeyhliğine getirilen şair, vefatına kadar bu görevde 

bulunmuştur.864 

Neyyir, Esrâr Dede, Şeyh Gâlib ve Pertev’in şiirlerine yazdığı nazire ve 

tahmislerine bakarak, Mehmet Nebîl Bey’in de Şeyh Gâlib döneminde dergâha devam 

ettiği söylenebilir.  Ali Emre Özyıldırım’ın şairin bir mecmuasından yola çıkarak verdiği 

bilgilere göre Nebîl Bey, genç bir şair iken Şeyh Gâlib’in yakın çevresinden olan babası 

                                                           
862 Şeyh Gâlib, Dîvân, 222-223. 
863 Neyyir, Dîvân, 170. 
864 Fatin, Hâtimetü’l-Eş’âr, 508. 



 
 

260 
 

Vakanüvis Halil Nuri Bey’in de destekleri ile Şeyh Gâlib’in ve dergâha devam eden diğer 

isimlerin bulunduğu meclislerde yer almıştır.865 Ancak Neyyir, Pertev, Halim Giray gibi 

isimler, henüz genç bir şair olan Nebîl’in şiirlerine yazdıkları nazirelere ya Dîvân’larında 

yer vermemişler ya da eksik kaydetmişlerdir. Özyıldırım, bu durumu devrin öne çıkan 

isimlerinin, yeni yetişen bir genci şiir yazma konusunda teşvik etmek olarak değerlendirir 

ve bu sebeple şairlerin bu şiirleri eserlerine alırken böyle bir tasarrufta bulunduğunu 

belirtir. 866 Abdülkadir Gürer’in Şeyh Gâlib Dîvân’ı üzerine yaptığı çalışmada yer alan ve 

Nebîl’in 1210/1795-96 yılındaki rüûsuna düşürülen iki adet tarih kıtası867, Nebîl’in; 

çevresinde bir mahfil oluşturan Galata şeyhi tarafından taltif edildiğini ve şairin mekân 

olarak Galata’ya devam ettiğini düşündürmekte; aynı zamanda bu mekânın hâmîsi ile 

ilişki kurduğunu kanıtlamaktadır.868  

Nebîl’in, dergâh ve hâmîsi Şeyh Gâlib ile olan ilişkisinde, daha önce de 

belirtildiği gibi babası Halil Nurî Bey’in katkısı olmuştur. Halil Nurî’nin mahfile devam 

ettiğine dair net bir kayıt bulunmamakla birlikte, şairin Dîvân’ında yer alan şiirler, 

özellikle de nazireler ve tahmisler; Nurî’nin, Şeyh Gâlib ve çevresi ile bağlantılı olduğunu 

                                                           
865 Ali Emre Özyıldırım, “Bir Mecmûa Üç Kuşak: Vakanüvis Halîl Nûrî Bey’in Oğlu ve Şeref Hanım’ın 

Babası Nebîl Bey’in Şahsî Mecmûasından Hareketle Aile Bağlarından Şiir Ağlarına”, Akademik Dil ve 

Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019), 290-292. Burada zikredilen isimler aynı zamanda Şeyh Gâlib’in Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde bulunduğu dönemde de bir araya gelmekle birlikte, Neyyir’in İstanbul Mevlevî 

muhitine Galata mahfilinde dâhil olmuş olması; Mehmet Nebil’in Galata mahfilinde Şeyh Gâlib ve diğer 

isimlerle bir araya geldiğini göstermektedir.  
866 Özyıldırım, “Bir Mecmûa Üç Kuşak: Vakanüvis Halîl Nûrî Bey’in Oğlu ve Şeref Hanım’ın Babası Nebîl 

Bey’in Şahsî Mecmûasından Hareketle Aile Bağlarından Şiir Ağlarına”, 292. 
867 Tarihler için bkz. Abdülkadir Gürer, “Şeyh Gâlib Dîvânı (İnceleme-Metin)”, (Ankara Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 1993), 640-641. Söz konusu tarihler, Okçu’nun yayına hazırladığı metinde bulunmaması 

nedeniyle Gürer’in doktora tezine müracaat edilmiştir. 
868 Galata mahfiline patronaj desteğinde bulunan Hâlet Efendiye kasideler sunan, Halîm Giray’ın bir 

mısraını tercî-i matla yapan, Nebîl’in ve Şeyh Gâlib’in şiirlerini tanzir eden Zühdî Gâlib’in de bu mahfilde 

yer alan şairler ile iletişim hâlinde olmuş ve muhtemelen bu mahfile devam etmiştir. Ancak, şairin 

Dîvân’ında ve kaynaklarda bu kanaate varabileceğimiz kesin delillerin bulunmaması nedeniyle Zühdî 

Gâlib’e metin içerisinde değinilmemiştir. Zikredilen şiirler için bkz. Esra Demirkoparan, “Fetvâemînizâde 

Gâlib Zühdî Dîvânı: İnceleme-Metin”, (Yüksek Lisans Tezi, Boğaziçi Üniversitesi, 2013), 120-137, 204-

207, 207-210, 223-229, 321-322. 



 
 

261 
 

göstermektedir.869 Zira Halil Nurî Dîvân’ında yer alan elden ele redifli gazelin makta 

beytinde Nurî’nin 

Nûriyâ eyler ise ḥażret-i Ġâlib tanẓîr 

Naẓar eyler buna yârân ṭolaşur elden ele870 

ifadeleri ile talep ettiği nazireye Şeyh Gâlib; 

Ġâlib’e eylemiş itḥâf cenâb-ı Nûrî 

Şi’r-i nev-güfte-i yârân ṭolaşur elden ele871 

maktalı gazel ile cevap vererek mahfiline oğlu ile birlikte katılım sağlayan Halil Nurî’yi 

bir nevi onurlandırmıştır. Halil Nurî’nin, Galata mahfiline devam ettiğini düşünmemizi 

sağlayan bir başka bağlantı ise şairin ailesinin ve siyasi çevresinin de doğrudan 

Mevlevîler ile bağ kuran kişilerden oluşmuş olmasıdır. Bunların ilki, Yenikapı 

şeyhlerinden Peçevîzâde Ârifî Ahmet Dede (ö.Muharrem 1137/Eylül-Ekim 1724)’nin 

damadı olan ve Ebubekir Dede döneminde dergâhın tamir edilmesini sağlayan Abdullah 

Nâilî Paşa (ö.1171/1757-1758)’nın Halil Nurî’nin dedesi olması dolayısıyla olan 

bağlantıdır. Bu bağ, şairin doğduğu aile ortamında Mevlevî kültürü ile büyümesini 

sağlamış olmalıdır. Şairin vakanüvisliğini yaptığı872 III. Selim’in de Mevlevî muhibbi bir 

isim olmasının, Halil Nurî’nin tarikat ile bağlarını canlı tutmasında etkili olduğu 

söylenebilir. 

Şeyh Gâlib’in Yenikapı Mevlevîhanesi’nde hücrenişin olduğu zamandan beri 

mahfildaşı olan İsmail Hulûsî Dede, şairin Galata postnişini olması ile birlikte bu mahfile 

gelmiştir.873 Galata Mevlevîhanesi’nde aşçıbaşı olan Hulûsî, Yenikapı 

                                                           
869 Halil Nurî Dîvân’ında yer alan nazirelerin ve tahmislerin sayıları ve kimlere yazıldıkları hakkında 

ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Güler, “Halil Nuri Divanı Edisyon-Kritik-İnceleme”, (Yüksek Lisans Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi, 2009), 45-47, 116-117. 
870 Güler, “Halil Nuri Divanı Edisyon-Kritik-İnceleme”, 343. 
871 Erdoğan Taştan, “Şeyh Galib ve Yayımlanmamış Şiirleri”, Turkish Studies, 7/4 (2012): 2839. 
872 Güler, “Halil Nuri Divanı Edisyon-Kritik-İnceleme”, 2. 
873 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 104. 



 
 

262 
 

Mevlevîhanesi’nde Şeyh Gâlib’ten aldığı eğitimi burada da devam ettirmiştir. Esrar 

Dede’nin de aynı mahfili paylaştığı Hulûsî, bu dönemde şeyhinden aldığı eğitim 

sayesinde devrinin seçkin şairleri arasında yer almıştır.874  Esrar Dede’nin Hulûsî’nin 

şairliği hakkında bilgi verirken zikrettiği şu ifadeler, mahfilde yetişen şairlerin eserlerini 

bir araya getirmek, kaybolup gitmesini engellemek gibi kaygılar taşıdığını göstermesi 

bakımından dikkat çekicidir; “… tertîb-i Dîvân’a bâliġ eşʿâr-ı metîn ve güftâr-ı temkîne 

muvaffaḳ olmaġla ḳarîben tedvîn-i cerîde-i âsârları muṣammemdur.”875  Esrar Dede’nin 

bu ifadeleri aynı zamanda dergâhta yer alan şairlerin eserlerini nasıl değerlendirmeyi 

planladıklarının da ipuçlarını vermektedir. Derviş Hulûsî’nin, eseri hakkındaki bu planını 

bilen Esrar Dede’nin de şairden etkilendiği söylenebilir. Zira Sıdkî’nin Esrar’ın ölümüne 

düşürdüğü tarihte kaydettiği şu beyitte;  

Şi’rimi bir nâme- ser-defter et 

Âlem içre nev-be-nev gülter et876 

şairin kendisinden eserlerini bir araya getirmesini talep ettiğini belirtmesi de bu 

kanaatimizi güçlendirmektedir.  

Şeyh Gâlib döneminde Galata mahfiline gelen isimlerden birisi de Hâfız 

Manastırî’dir. Esrar Dede’nin ifadelerine göre şair, rind meşrep birisidir. Bu sebeple 

dergâhta bulunan diğer dervişlerin tepkisini çekecek hareketlerde bulunmuştur. Hâfız 

Manastırî’nin bu hallerine şahit olan Esrar Dede, dervişlerin Hâfız’a karşı olan 

tutumlarını “… baʿżı iḥvân-ı ṣûret-i bünyâna îrâs-ı nefret idüp ekser naḳṣına işâret ve 

ʿadem-i ḥürmetine şehâdet iderlerdi.”877 ifadeleri ile aktarmaktadır. Yine Esrar Dede’nin 

şair hakkında yazdığı menakıba göre Manastırî, ansızın Galata Mevlevîhanesi’ne gelmiş 

                                                           
874 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 104. 
875 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 104. 
876 Ergun, Türk Şairleri, c.4, 1345. 
877 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 89. Esrar Dede, şairin menakıbında da dergâhtaki diğer 

dervişler atarafından kınanması “Taʿn iderlerdi ekser-i iḥvân aña/Dirler idi mülḥîd-i devrân aña” beytinde 

dile getirmiştir. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 91. 



 
 

263 
 

ve çilesini tamamlayarak Şeyh Gâlib’in elinden külah giyip hücreye çıkmıştır. Ancak tüm 

bunlara rağmen Esrar Dede, şairin “hem-dem-i peymâne vü ṣahbâ” 878 olduğunu belirtir. 

Esrar Dede’nin şahitliğine göre, mahfilde kınanan Hâfız Manastırî yalnızca 

davranışları ile değil, aynı zamanda söylediği şiirlerin tarzı ile de mahfildeki diğer 

şairlerden ayrılmaktadır. Esrar Dede Hâfız Manastırî’nin bu tarzını, Âdem Dede 

döneminde Galata mahfiline devam ettiğini tahmin ettiğimiz Habîbî’ye 

benzetmektedir.879 Taşkın davranışlarına ve “bir ʿacâyib ṭarz-ı ḥâṣṣı”880 na ve 

dergâhtakilere “… hande-künân ve suḫre-şümarân olaraḳ ḫiṭâb”881 etmesine rağmen 

Hâfız Manastırî kendi vefatını haber verecek kadar da ârif bir kişidir. “Şaḳlabânî gitdi 

dergehden didüm” mısraı ile ölümünü haber veren şairin bu sözleri de mahfildeki diğer 

dervişler tarafından tam olarak anlaşılamamış ve gideceği yer memleketi Manastır olarak 

yorumlanmıştır. Ancak Hâfız Manastırî bu sözlerinden altı gün sonra vefat etmiştir.882 

Dergâhtaki bu sıra dışı dervişinin ölümüne Şeyh Gâlib de  

Yazdı târîh-i vefâtın Gâlib 

Okuya Hâfızı me’vâya Vedûd883  

beyti ile tarih düşürmüştür.  

Tezkirelerde Mevlevî olduğu belirtilen ancak hangi şeyh döneminde ve hangi 

Mevlevîhaneye devam ettiği hakkında kesin bilgiler olmayan Râmiz Abdullah Paşa884 

kanaatimizce Şeyh Gâlib döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden şuarâdandır. 

                                                           
878 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 91. Ali Enver de şairin meyhanelerde dolaştıktan sonra 

dergâha geldiğini kaydetmektedir. Bkz. Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 77. 
879 “Lâkin eṭvâr-ı ʿacîb ve reftâr-ı ġarîbi bâlâda meẕkûr Dervîş Ḥabîbî’ye ḳarîb olup merḥûm gibi bî-maʿnâ 

kelâm-ı mevzun söylerdi.” Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 89. 
880 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 90. 
881 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye,89. 
882 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 89-91. 
883 Şeyh Gâlib, Dîvân, 224. 
884 Şair hakkında bilgi için bkz. Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.2, 620-621. Fatin, 

Hâtimetü’l-Eşâr, 169-170. Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmanî, c.4, 1349. Şemseddin Sami, Kâmusu’l-Alâm, 

c.3, 2254. 



 
 

264 
 

Bir Dîvânçe’si olan Râmiz Paşa’nın, oğlu Mehmed İzzet Bey’in “… inşâ-yı selîs ve eşʿâr-

ı nefîsi dahi olup zurefâ-yı zamâne mecmûʿalarında mukayyed ḫayli ġazel ve tercîʿ-i 

bendi olmakla”885 ifadelerinden yola çıkılarak şairin bir Dîvânçe’den daha fazlasını 

oluşturacak kadar şiiri olduğu sonucuna ulaşılabilir. Şairin şiirleri arasında en meşhuru 

bir mısra-i berceste olan “Hemân ayn-ı Muhammed’le Alî’dir Şems ü Mevlânâ”886 

mısraıdır. Şeyh Gâlib, Dîvân’ında yer alan Tercî-i Bend-i Mısrâ-ı Garrâ-yı Meşhûr Râmiz 

Beg başlıklı mütekerrir muhammesinde Râmiz Abdullah Paşa’nın bu mısraını tazmin 

etmiş ve Paşa’nın mısraının bin tane hüsn-i matladan daha güzel olduğunu belirterek 

şairin ruhunun şâd olması temennisinde bulunmuştur.887 Râmiz Abdullah Paşa, Şeyh 

Gâlib ile muhtemelen Mısır’ın Fransızlar tarafından işgalini durdurmak için İstanbul’dan 

ayrıldığı dönem olan 1798 yılı ve öncesinde tanışmış ve Galata Mevlevîhanesi’ne devam 

etmiş olmalıdır.888 Ayrıca, Râmiz Abdullah Paşa’nın, III. Selim döneminde -Şeyh 

Gâlib’in de sultanın isteği üzerine inşasına tarih düşürdüğü- humbarahanenin889 de 

nizamnamesini hazırlamış olması ve bu kurumların başına getirilmesi Şeyh Gâlib ile 

Râmiz Paşa’nın bu dönemde aynı çevrede, aynı patronaj ağı içerisinde yer aldıklarını 

göstermektedir.  

 Şeyh Gâlib’in postnişinliği döneminde dergâha gelip şeyhe intisap eden bir başka 

isim ise Nazifzâde Ahmet Hamit Efendi (1248/1832)’dir. Fatin’in “… Galata 

Mevlevîhânesi şeyhi bulunan Gâlib Efendi merhûmun meşîhatları hengâmında tarîkat-ı 

aliyye-i Mevleviyyeye intisâb”890 ettiğini belirttiği şair, Mevlevî olmadan önce hâcegân 

zümresine dâhil olmuş bir memur iken tarikata intisabından sonra bu görevini bırakarak, 

                                                           
885 Râmizpaşazâde Mehmed İzzet Bey, Harîta-i Kapudânân-ı Deryâ, haz. Cemil Sağlam, (İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2021), 182. 
886 İsmail Avcı, “Kırımlı Abdullah Râmiz Paşa ve Divançesi”, Turkish Studies, 9/3 (2014): 175. 
887 Şiirin tamamı için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 237-238. 
888 Râmiz Abdullah Paşa’nın hayatı hakkında detaylı bilgi için bkz. Râmizpaşazâde Mehmed İzzet Bey, 

Harîta-i Kapudânân-ı Deryâ, 143-183. 
889 Humbarahanelerin yapımına Şeyh Gâlib tarafından düşürülen tarihler için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 160-

161. 183-184. 
890 Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 83. 



 
 

265 
 

Yeniköy’de bulunan sahilhânesine yerleşmiş ve burada vefat etmiştir. Mevlevîliğe olan 

bağlılığını; bir gazelinden alınan  

 Tesellî-i fevâʾidim Mevlevî’dir 

 Bu râhda ictihâdım Mevelevî’dir 

 

 Kimi ẕikr eylesem ez cân u dilden 

 Yine andan murâdım Mevlevî’dir891 

beyitlerinde dile getiren şairin bir Dîvân’ı olduğunu; Fatîn, Şemseddin Sâmî ve Mehmed 

Süreyyâ kaydetmişlerdir.892 Yine Fatîn’in belirttiğine göre Nazifzâde Ahmet Hamit, hat 

ve musiki sanatında da tanınmış bir isimdir.893 Şeyh Gâlib’in, Dîvân’ını tanzim ve tetmim 

ettiren Beyhân Sultan’a sunduğu kasidenin 

Kasd-i tezhîb-i hat ise Nazîf 

Ki odur şimdi câygîr-i imâd 

 

Kalemi ḥurdekâr-ı fikretdir 

Harfi maʿnâdan etmez istimdâd 

(…) 

Böyle kâtib de yazsa lâyıkdır 

Nazm-ı rengîn-i Gâlib-i nakkâd894 

beyitlerinden, Dîvân’ın bu nüshasının Şeyh Gâlib ile aynı çevrede bulunan Nazifzâde’ye 

yazdırıldığı anlaşılmaktadır. Şeyh Gâlib, devrin önemli bir simasına sunduğu kasidede, 

kendisine verilen bu kıymetli hediyeyi överken aynı zamanda kendi mahfilinde bulunan 

                                                           
891 Nazifzâde Ahmed Hâmid, Mecmua-i Müsvedde-i Nazifzâde, 26a. 
892 Bkz. Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 83. Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, c.2, 597. Şemseddin Sâmî, 

Kâmusu’l-A’lâm, c.3, 1918.  
893 Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 83. 
894 Şeyh Gâlib, Dîvân, 129. 



 
 

266 
 

Nazifzâde’yi de bu methiye içerisinde katarak, sahip olduğu edebî çevrenin övgüsünü de 

yapmıştır.  

Esrar Dede’nin, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’yi yazdığı dönemde Üsküdar’da 

inzivaya çekilmiş bir Mevlevî dervişi olan Resîmâ Ahmet Dede (ö.1218/1803/04) de 

Şeyh Gâlib döneminde İstanbul Mevlevî muhitinde yer alan bir şair olarak görülebilir. 

Galata Mevlevîhanesi’ne aktif olarak katılıp katılmadığı hakkında net bilgiler olmayan 

şair, şiirlerini Esrar Dede’ye göndererek tezkireye kaydedilmesini sağlamıştır.895  

Esrar Dede’nin tezkiresinde ayrıca bir başlık açmadığı isimlerden olan Derviş 

Muhammet ve (Vardakosta) Ahmet Ağa da Şeyh Gâlib döneminde Galata mahfilinde 

bulunan ancak daha çok musikişinaslıkları ile öne çıkan isimlerdir. Esrar Dede, her iki 

şaire de üstâdân-ı şi’r olmamaları dolayısıyla, tezkiresinde ayrı başlıklarda yer 

vermediğini belirtmiştir.896 Vardakosta Ahmet Ağa’nın vefâtına Şeyh Gâlib 

Musâhib Seyyid Ahmed ol hüner-mend 

Ki olmuşdı bu devre pîr-i Fârâb897 

beyti ile başlayan tarihi düşürmüştür.  

Şeyh Gâlib döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne intisap eden ve daha çok derviş 

kimlikleri ile tanınan isimlerin yanı sıra bu yıllarda dergâha gelen, zaman zaman 

dergâhtaki sohbet meclislerine katılan isimler arasında hem şair hem de siyasal elit 

kimliği ile öne çıkan iki isim dikkat çeker. Bunlardan ilki İlhâmî mahlası ile şiirler yazan 

ve musikişinas yönü de bulunan III. Selim’dir. III. Selim’in Şeyh Gâlib’e ve dergâha olan 

maddî desteklerinin yanı sıra, dergâha gelmesi, Galata Mevlevîhanesi’nin toplum 

içerisindeki saygınlığını arttırmıştır. III. Selim’in dergâha geldiğine dair bugün elimizde 

                                                           
895 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 138-139. Şairin dergâha devamlılığı hakkında kesin bir bilgi 

olmamakla birlikte, Resîmâ Ahmet Dede’den şiir örnekleri istenmesi, onun mahfilde tanındığını 

göstermektedir. Şair, mahfil ile kurduğu bu ilgi dolayısıyla metin içerisinde zikredilmiştir. 
896 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 265. 
897 Şeyh Gâlib, Dîvân, 220. 



 
 

267 
 

bulunan tek kayıt, Sırkâtibi Ahmet Efendi’nin günlüğünde yer almaktadır. 20 Muharrem 

1207/7 Eylül 1792 tarihinde gerçekleşen bu olay, Ruznâme’de aşağıdaki ifadelerle 

kayıtlıdır; 

 “… bina ve ihyâsına muvaffak oldukları Galata Mevlevî-hânesine nüzûl 

ve cümle dervişâne beş yüz gurûş ve zâviye-i mezkûrun şeyhi olan Es’ad Gâlib 

Dede Efendi’ye bir çıkın ve misafir meşâyiha bir çıkın altun ihsân ve (…) tahsil-i 

himmet-i firâvân buyrulduktan sonra …”898 

Ergun’un Veled Çelebi’nin bir mecmuasında yer alan kayıttan aktardığı bilgiler ise bu 

ziyarette dağıtılan atiyyelerin miktarlarını belirtmektedir.  

“… meşâyihe 33 rub’iyye, dergâhın şeyhine 100 rub’iyye, sima’zenlere alel-

infirâd 10 guruş, Neyzenbaşıya 40 guruş, Kudümzenbaşıya 20 guruş, sâir 

neyzenlere alel-infirâd 6 guruş, aşçı dedeye 15 guruş, meydancıya 15 guruş”899 

Bu kayda göre, dergâhta mukabele günü bulunan meşayih ile Şeyh Gâlib’e verilen atiyye 

arasında ciddi bir fark vardır. Bu da şeyhin, hükümdar nezdinde diğer şeyhlere göre daha 

saygın bir yeri olduğunu gösterir.  III. Selim’in, dergâha geldiği bu dönemde Şeyh Gâlib 

ile müşâarede bulunup bulunmadığı hakkında kesin bir şey söylemek mümkün değildir. 

Ancak sultanın, tekkeye yaptığı maddî katkıların yanı sıra dergâhı ziyaret etmesi ve 

musiki eserlerinde Selîm Dede mahlasını da kullanması900 Galata Mevlevîhanesi’nin hem 

halk hem de diğer devlet adamları nezdinde muteber bir mekân olmasını sağlamıştır. 

                                                           
898 Arıkan, “III. Selim’in Sırkâtibi Ahmed Efendi Tarafından Tutulan Ruznâme”, 129-130. Şeyh Gâlib, III. 

Selim’in yakınında bulunan Ahmet Efendi için de bir kaside kaleme almıştır. Bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 136-

138. 
899 Veled Çelebi’den aktaran; Ergun, Şeyh Galib Hayatı ve Eserleri, 37. III. Selim’in dergâhın açılışına 

katıldığı bu güne dair bir başka kayıt ise Rauf Yektâ’nın III. Selim’in musikişinas yönünü anlattığı 

yazısında yer almaktadır. Bkz. Rauf Yektâ’dan alıntılayan; Yılmaz,  III. Selim (İlhâmî) Hayatı, Edebî 

Kişiliği ve Dîvânının Tenkitli Metni), 371. 
900 Yılmaz, III. Selim (İlhâmî) Hayatı, Edebî Kişiliği ve Dîvânının Tenkitli Metni), CXLIX. 



 
 

268 
 

Şeyh Gâlib döneminde dergâha gelen ikinci politik sima ise Hâlet Efendi’dir. III. 

Selim’in saltanat yıllarında devlet kademelerinde görev almaya yeni başlayan Hâlet 

Efendi, Fatîn’in kayıtlarına göre bu yıllarda dönemin reisü’l-küttabı olan Râşit Efendi’nin 

mühürdar yamaklığını yapmıştır.901 Tespitlerimize göre Şeyh Gâlib, Hâlet Efendi’nin 

devlet kademelerinde yükselmesine zemin hazırlayan Râşit Efendi ile aynı sosyal çevrede 

bulunmuş bir isimdir. Şairin, Raşit Efendi’nin oğlu Hasan İffet’in 1792’deki doğumuna 

bir tarih manzumesi902 kaleme almış olması ve Râşit Efendi’nin tekkeye getirttiği tatlı 

suya yazdığı tarih kıtası903 da bu kanaatimizi güçlendirmektedir. Şeyh Gâlib ve Râşit 

Efendi arasındaki bu ilişki göz önünde bulundurulduğunda şeyhin Hâlet Efendi ile 

tanışıklığı aynı sosyal çevreye dâhil olmuş olmaları sayesinde gerçekleşmiş 

görünmektedir.  Ancak Şeyh Gâlib ile Hâlet Efendi arasında, dergâha temiz su ulaşmasına 

vesile olan bir siyasal elitin çevresindeki herhangi bir kişiyle olan bir tanışıklıktan fazlası 

vardır. Zira her iki şairin şiirlerine ve Hoca Neş’et mahfiline devam eden isimlerin 

eserlerine bakıldığında bu tanışıklığın izleri görülür. Bu mahfile devam eden Reisülküttap 

Ârif,904 Muvakkitzâde Pertev905 ve Şeyh Gâlib906 Dîvân’larında; Hoca Neş’et’in eyler 

beni redifli gazeline, -Şeyh Gâlib’den itibaren- şairler redd-i matla da yaparak nazire 

yazmışlardır. Aynı redifli ve redd-i matlalı gazelin Hâlet Efendi’nin Dîvânçe’sinde907 de 

yer alması, şairin Şeyh Gâlib ile Galata şeyhliği öncesinde tanıştığını ve aynı çevrede yer 

aldığını gösterir. Ayrıca Hâlet Efendi’nin 1788-89 yılında Ali Nutkî Dede elinden 

                                                           
901 Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 80. 
902 Şeyh Gâlib’in bu manzumesi için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 205-206. 
903 Şeyh Gâlib’in Râşit Efendi tarafından getirtilen bu suya yapılan şadırvan için kaleme aldığı tarih için 

bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 176-177. 
904 Gazel için bkz. Hamza Kiremitci, “Reisülküttab Mehmed Ârif Dîvânı (İnceleme-Metin)” (Yüksek 

Lisans Tezi, Ordu Üniversitesi, 2015), 65. Resiülküttab Ârif, Hoca Neşet mahfiline devam ettiğini ve bu 

mahfilde Pertev, Şeyh Gâlib, Hanîf ve İzzet ile müşaârede bulunmayı seven, bu şairler ile bir araya gelen 

bir isim olduğunu Tayyarzâde haber verir. Bkz. Tayyarzâde Atâ, Osmanlı Saray Tarihi- Târîh-i Enderûn-, 

c.3, 46. 
905 Gazel için bkz. Muvakkit-zâde Muhammed Pertev, Muvakkit-zâde Muhammed Pertev Dîvânı, haz. 

Ekrem Bektaş), (Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017), 315-316. (e-kitap) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973,pertev-divanipdf.pdf?0  (erişim 15.9.2021)  
906 Şeyh Gâlib, Dîvân, 577-578. 
907 Hâlet Efendi, Hâlet Efendi Dîvançesi, haz. İ. Çetin Derdiyok, (Adana: Karahan Kitabevi, 2005) 62-63. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973,pertev-divanipdf.pdf?0


 
 

269 
 

arakiyye giymiş olması, Hâlet ile Şeyh Gâlib’in, şairin Yenikapı Mevlevîhanesi’nde 

hücrenişin olduğu zamanlarda tanıştığını kanıtlar.908 Tüm bu tanışıklıkların yanı sıra 

Defter-i Dervişân’da yer alan; 

“ Hattâ mukaddemâ Râşid Efendi’ye hizmetden sonra Galata Şeyhi Şeyh Gâlib 

Efendi ile ülfeti ziyâde olduğu içün eyyâm-ı meşîhatinde bunun hânesi dahi 

Galata’da olmağla ekser evkâtde Şeyh Gâlib Efendi’nin meclisinde hem-sohbet 

olmuşdur.”909 

kaydından, Hâlet Efendi’nin Şeyh Gâlib’in postnişin olduğu yıllarda Galata 

Mevlevîhanesi’ne devam ettiği anlaşılmaktadır. İkilinin arasındaki ilişkinin, aynı mahfile 

devam eden iki şairin edebiyat meclislerinde kurdukları ve devam ettirdikleri bağdan 

daha fazlasına sahip olduğu söylenebilir. Hâlet Efendi’nin ihtiraslı kişiliği göz önünde 

bulundurulduğunda, Galata Mevlevîhanesi’ne devam etmesinin temelinde, patron 

tarafından da prestiji arttırılmış bir tarikatın şeyhine duyulan bir saygı ile bu saygı ve 

bağlılığın getirebileceği muhtemel kazanımlar olduğu da ortaya çıkar. Zira Hâlet Efendi, 

Galata Mevlevîhanesi’ne devam ettiği bu yıllarda kariyerinin başlarındadır ve bu mecliste 

tanıştığı Zahire Nâzırı Mustafa Efendi, Kasapbaşı Hacı Ahmet Ağa gibi isimlerin 

vasıtasıyla devlet kademelerinde hızla yükselmiştir.910 Hâlet Efendi’nin mahfile devam 

edişi bu yönleri ile değerlendirildiğinde; kendisi de şair olan ve Keçecizâde İzzet Molla 

gibi devrin şairlerini himaye eden,911 kısacası edebiyat zevkine sahip bir devlet adamının, 

                                                           
908 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 67. 
909 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 271. 
910 Bkz. Süheyla Yenidünya, “Mehmet Sait Hâlet Efendi Hayatı, İdari ve Siyasi Faaliyetleri (1760-1822)”, 

(Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2008), 8.  
911 Keçecizâde’nin Hâlet Efendi ile olan bağı ve Hâlet’in şairi himâye etmesi hakkında bilgi için bkz. 

Tanpınar, On Dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 88-89. İbnü’l-Emin Mahmud Kemal İnal, Son Asır 

Türk Şairleri, c.2, haz. M. Kayahan Özgül, (Ankara: AKM Yay., 2000), 1049-1050.  Keçecizâde, Hâlet 

Efendi’nin meclisinde iftar etmiş ve bu iftarda patronuna bir Ramazan tebriği sunmuştur. “Didüm iftâr 

idince meclisinde ʿİzzetâ târîḫ/Saʿîd ola ḳudûmı rûzenüñ Ḥâlet Efendi’ye” (1233/1818) beytinden anlaşılan 

bu durum, ikili arasındaki yakınlığı edebî bir örnek üzerinden yansıtan bir anekdottur. Tarihin tamamı için 

bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 243. 



 
 

270 
 

edebiyat eserlerinin oluşturulduğu bir mahfile devam etmesinin yanı sıra, siyasi hayattaki 

konumunu sağlamlaştırmak üzere gittiği de ortaya çıkmaktadır.  

Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak yeniden İstanbul Mevlevî 

muhitinde yer almaya başladığı üçüncü dönemin ilk postnişini olan Şeyh Gâlib’in meşihat 

yıllarında dergâha devam eden on iki isimden yedisinin, (Esrar Dede, Neyyir, Hafız 

Ebubekir, Derviş Hulusî, Resîmâ Ahmet Dede, Derviş Muhammet, Ahmet Ağa) derviş 

kimlikleri ile öne çıktığı, diğer isimlerin ise Mevlevî muhibbi (Nebîl, Nazifzâde Ahmet 

Hamit Efendi, Râmiz Abdullah Paşa, III. Selim ve Hâlet Efendi) oldukları göze çarpar. 

Galata mahfiline devam eden, dergâh ile etkileşimde bulunan ve Mevlevî muhibbi olan 

bu isimler arasında özellikle siyasal elitlerin, dergâhın bir edebiyat mahfili olarak 

varlığını devam ettirmesinde uzun süreli etkileri olmuştur. III. Selim ile birlikte Osmanlı 

modernleşmesinin devletin tüm kurumlarında şekillenmeye başlaması ve bu sürecin 

meşru zemininin, II. Mahmut döneminde (1808-1839) de bir nevi Mevlevîlik üzerinden 

kurgulanmış olması, Galata Mevlevîhanesi’nin siyasal elitlerden aldığı maddî desteğin ve 

otorite kazanımının devamlılığını sağlamıştır. Bu sebeple, Galata Mevlevîhanesi’nde 

şekillenen mahfil olma sürecinin tamamının, bir nevi Şeyh Gâlib’in etkisi ile devam 

ettirildiğini söylemek mümkündür.  

Şeyh Gâlib’in devrin patronu ile kurduğu yakın ilişkinin, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde temellendirilmiş bir süreç olduğu da göz önüne alındığında, Galata 

Mevlevîhanesi’ne devam eden şairlerin varlığını, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde 

oluşturulan kültürel ve siyasal zeminden bağımsız olarak düşünmek mümkün 

görünmemektedir. Zira Hâlet Efendi, III. Selim ve Derviş İsmail Hulûsî, Şeyh Gâlib’in 

Galata’daki meşihatından önceki yıllarda, Ali Nutkî Dede’nin mahfiline dâhil olmuş ve 

etkileşimde bulunmuş isimlerdir. Ayrıca Galata Mevlevîhanesi’nde Şeyh Gâlib’ten sonra 

postnişin olan Mehmet Ruhî Dede’nin ve Mahmut Ümit Dede’nin şeyhlikleri döneminde 



 
 

271 
 

dergâha, -tespit edebildiğimiz kadarıyla- şuaradan intisap eden yeni isimlerin fazla 

olmayışı, bu şeyhlerin Yenikapı Mevlevîhanesi kökenli olmayışları ile alakalı olabilir. 

Zira Yenikapı’da yetişen bir şeyh olan Kudretullah Dede döneminde dergâha yeni 

isimlerin devam ettiği görülür. 

Mehmet Ruhî Dede, Şeyh Gâlib’in vefatının ardından dergâhın postnişinliğine 

getirilmiş ve vefatına kadar (1810) bu görevde kalmıştır. Ruhî Dede’nin şiirleri 

olduğundan Ayvansarayî912 bahsetmişse de başka kaynaklarda buna benzer bir kayıt yer 

almamaktadır.913 Şeyhin, Galata Mevlevîhanesi’nde kendi eliyle arakiye ve sikke 

giyenlerin isimlerini kaydettiği günlük notlarındaki kayıtlara göre bu dönemde dergâha 

intisap edenlerin çoğu, devlet ricalinden, özellikle de Hâlet Efendi’nin çevresinden olan 

kimselerdir.914 Meşihat yılları, III. Selim’in tahttan inmesi ve Osmanlı yönetiminin iç 

karışıklığı yıllarına denk gelen Ruhi Dede’nin meşihatında Galata Mevlevîhanesi’nin bu 

olaylardan etkilenmediği, dergâha devam eden kişiler arasında siyasal elitlerin 

olmasından anlaşılmaktadır.915 Toplumun elit kesimlerinden kişilerin dergâha devam 

etmesine rağmen Hâlet Efendi dışında dergâha gelen yeni bir şair adına 

rastlanmamaktadır.  

Mehmet Ruhî Dede’den sonra 1810-1816 yılları arasında Galata Mevlevîhanesi 

postnişini olan Mahmut Ümit Dede döneminde dergâha gelen yeni şair adlarına kayıtlarda 

rastlanmamıştır. Mahmut Ümit Dede dönemi de Ruhî Dede dönemi gibi siyasal elitlerin 

                                                           
912 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 46. 
913 Ruhî Dede, 3 Şevval 1202/7 Temmuz 1788’de Temmuz İstanbul Mevlevî muhitinde bir mahfil hâline 

gelmiş olan Yenikapı Mevlevîhanesi’nde Ali Nutkî Dede elinden arakıyye giymiştir. Şeyh, bu Mevlevî 

mahfilinde edebî bir ortama dâhil olmuştur. (Şeyhin Ali Nutkî Dede’nin elinden arakıyye giydiği tarih 

hakkında bilgi için bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 67.) 
914 Râşit Efendi’nin oğlu Seyyid İbrahim, Valide Sultan’ın kahvecibaşı İbrahim Ağa’nın oğlu Derviş İsmail, 

Hâlet Efendi’nin hazine kâtibi, mühürdar yamağı, imamı, mühürdarı Ruhî Dede’nin döneminde ya arakiye 

ya da teberrük sikkesi giymişlerdir. Bu yıllarda Reisülküttâb olan Hâlet Efendi’nin kendisi de yine Ruhî 

Dede dönemde teberrük sikkesi giymiştir. Bu isimlerin yer aldığı kayıtlar için bkz. Esrar Dede, Mecmûa-i 

Esrar Dede, İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Kütüphanesi Türkçe Yazmalar, Yer No: 894.35-1: 43a-

44b.  Mehmet Ruhî Dede’nin kendi döneminde dergâhta arakiye ve sikke giyen; dergâhta çileye giren 

dervişler ile ilgili kayıtların tamamı için bkz. Esrar Dede, Mecmûa-i Esrar Dede, 42a-53b. 
915 Bu konudaki yorumlar için bkz. Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.1, 79. 



 
 

272 
 

desteklerini, Galata Mevlevîhanesi’nden esirgemediği bir dönem olmuştur. Defter-i 

Dervişân’da yer alan kayıtlara göre şeyh, II. Mahmut’a yazdığı bir arîza ile dergâhın 

tamirini talep etmiş ve 40.000 kuruş harcanan bu tamirattan sonra dergâh, 4 Muharrem 

1231/6 Aralık 1815 tarihinde bir mukabele merasimi ile açılmıştır.916 Şeyh Gâlib’in 

vefatından Kudretullah Dede’nin şeyh oluşuna kadar geçen on yedi yıllık süreçte, dergâha 

devam eden şair sayısında bir azalma olmuştur. Bu iki şeyh döneminde dergâha devam 

ettiğini tespit ettiğimiz tek isim -Ruhî Dede’nin kayıtlarından yola çıkarak- Hâlet 

Efendi’dir. Ayrıca Derviş Hulûsî de vefat tarihi (1805-06) göz önünde 

bulundurulduğunda, Ruhî Dede döneminde dergâhta yer almış olmalıdır. Bu isimlere ek 

olarak Keçecizâde İzzet Molla’nın da Mahmut Ümit Dede döneminde burada bulunduğu 

söylenebilir. Zira Bahâr-ı Efkâr’da yer verdiği bilgiler, şairin Ümit Dede’nin Galata’dan 

Beşiktaş şeyhliğine geçişine şahit olduğunu göstermektedir.917 Buna ek olarak, II. 

Mahmut’un desteği ile başlayan ve Mahmut Ümit Dede’nin vefat ettiği yılda (1818) 

tamamlanan dergâhın tamirinden önce; İzzet Molla’nın 

Lisân-ı ḥâl ile der-gâh-ı bâb-ı ḳulle-i ʿaşḳ 

İfâde eyledi ḥâlin o şâh-ı devrâna918 

beytinden Galata Mevlevîhanesi’nin yenilenmeye ihtiyaç duyan hâline tanık olduğu 

anlaşılmaktadır.  

Bu yıllarda Mevlevîlik ile doğrudan bağ kuran hâmîsi Hâlet Efendi’nin, devrin 

sultanı II. Mahmut’un ve devletin diğer seçkinlerinin de muhibbi oldukları Mevlevîliğe 

                                                           
916 Abdülbaki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 299. 
917 Keçecizâde’nin Galata Mevlevîhanesi mahfilinde Mahmut Ümit Dede döneminde ve sonrasında 

bulunduğu iddiamızın şekillenmesinde, Ali Emre Özyıldırım’ın; şairin 1810’den önce Hâlet Efendi ile 

tanışmadığı tespiti etkili olmuştur. (Bkz. Ali Emre Özyıldırım, “Keçeci-zade İzzet Molla’nın Mihnet-

Keşân’ı ve Tahlili”, (Ankara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2002), 14.  
918Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 182. Bu beytin alındığı 

şiir aynı zamanda Galata Dergâhı’nın tamirinin tamamlanması ve mahfil-i hümayun eklenmesine yazılmış 

bir tarih manzumesidir. Tamamı için bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve 

Hazân-ı Âsâr”, 182-183.  



 
 

273 
 

Keçecizâde’nin intisabını Özhan Kapıcı, politik zemin üzerinden yorumlar.919 Tüm bu 

politik zemin vurgularına ek olarak, Keçecizâde’nin Bahâr-ı Efkâr’ından anlaşıldığına 

göre, şairin üzerinde Şeyh Gâlib‘in de etkisi oldukça fazladır. Henüz küçük bir çocukken 

şairin elini öptüğünü belirten Keçecizâde’nin aşağıdaki beytinden, bu karşılaşmadan 

oldukça etkilenmiş olduğu anlaşılır: 

Dehânumdan o leẕẕet gitmedi biñ el ayaḳ öpdüm 

Bi-ḥamdi’llâh baña taḳbîl-i desti oldı erzânî920 

 

Bu etkiyi İzzet Molla, bir gazelinde Şeyh Gâlib’in kendisine şairlik konusunda inâyette 

bulunması ile vurgular; 

Maġlûb iken hüner o sulṭân-ı ʿaẓâmuñ 

Ġâlib ḳadar ʿinâyeti mevfûrdur baña921 

Keçecizâde’nin Mevlevîlik ile olan ilişkisini patronu Hâlet Efendi ve devrin popüler 

tarikatına edilen bir intisap olarak değerlendirmek, şüphesiz mümkündür; ancak şairin 

Bahâr-ı Efkâr’da tarikata yaklaşımı, aynı zamanda bu tarikat bünyesinde yer alan bir 

şairin, söz ülkesinin de sultanı olacağı şeklindedir. Şairin bu yaklaşımını gösteren şu 

beyit; 

ʿİzzet-veş eñ gedâsı şeh-i mülk-i naẓm olur 

Her kim iderse Ḥażret-i Monlâ’ya intisâb922 

                                                           
919 Özhan Kapıcı, “Bir Osmanlı Mollasının Fikir Dünyasından Fragmanlar: Keçecizâde İzzet Molla ve II. 

Mahmud Dönemi Osmanlı Siyaset Düşüncesi”, Osmanlı Araştırmaları, XLII (2013): 280. 
920 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 645. 
921 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 293. 
922 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 308. Şairin benzer bir 

anlayışla söylediği ve bir mecliste dile getirildiğini düşündüğümüz bir beyti ise şu şekildedir:  

Geç geldi ṣanma himmet-i Monlâ Celâl ile / ʿİzzet gibi bu fende ider niçe er ẓuhûr. Şahin, “Keçeci-zâde 

İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 346. Benzer bir örnek için bkz. Şahin, “Keçeci-

zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 568. 



 
 

274 
 

Keçecizâde’nin Mevlevî dergâhları içerisinde verilen edebiyat eğitiminden ve bu 

dergâhlarda yetişen şairlerin İstanbul muhitinde meşhur olduğundan haberdar olduğu 

şeklinde yorumlanabilir.  

Derviş İsmail Hulusî, Hâlet Efendi ve İzzet Molla gibi şairlerin Galata 

Mevlevîhanesi’ne devam ettiklerinin düşünüldüğü bu dönemde yine de dergâha devam 

eden şair sayısı Şeyh Gâlib’in meşihat yıllarına göre ciddi oranda azalmıştır. Dergâha 

devam eden şuarâya yeni isimlerin eklenmemesinde ayrıca, aynı yıllarda Ali Nutkî 

Dede’nin meşihatında Yenikapı Mevlevîhanesi’nin de İstanbul Mevlevî muhitinde öne 

çıkması etkili olmuştur. Bu kısa süreli azalma döneminden sonra Kudretullah Dede’nin 

meşihat yılları, Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden şair sayısının yeniden artışa geçtiği 

bir dönem olmuştur. 

2.3.2. Kudretullah Dede Dönemi (1816-1871) 

Kudretullah Dede, Mahmut Ümit Dede’nin 1231/1816 yılında dergâhtan ayrılıp 

Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne şeyh olmasının ardından Galata Mevlevîhanesi 

postnişini olmuştur. Yenikapı Mevlevîhanesi’nde Ali Nutkî Dede’nin yetişmesine büyük 

katkı sağlayan Sahîh Ahmet Dede’nin oğlu olan Kudretullah Dede’nin doğumuna Şeyh 

Gâlib,  

Dedim târîh-i mîlâdını Gâlib 

Muhammed Kudretullâh lutf-ı Haydar (1203/1788)923 

tarihini düşürmüştür. Babası tarafından Ali Nutkî Dede’ye emanet edilen ve onun 

mürebbiliğinde yetişen Kudretullah Dede’nin Galata şeyhi olmasında dönemin Mevlevî 

mahfillerine devam eden ve bu mekânları destekleyen Hâlet Efendi’nin etkisi olmuştur.924 

                                                           
923 Şeyh Gâlih, Dîvân, 207. 
924 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 47. Defter-i Dervişân’daki kayıtlarda, Kudretullah 

Dede’nin şeyh oluşuna Hâlet Efendi’nin sağladığı katkıya değinilmemiş yalnızca Mahmut Ümit Dede’nin 

Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne şeyh olmasından sonra, Galata Dergâhı şeyhi olduğu belirtilmiştir. 

Bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 339. 



 
 

275 
 

Ayvansarayî’nin verdiği bilgilere göre, Kudretullah Dede’nin Galata şeyhi oluşu 1231 

yılı Recep ayının –Haziran 1816 - ortalarında gerçekleşmiştir. Kudretullah Dede’nin şeyh 

olmasını sağlayan Hâlet Efendi, dergâha bu dönemde kütüphane yapılması, iç avlunun 

mermer taşla döşenmesi gibi yardımlarda bulunmuş ve bu yardımlar, 1234 Şevval ayının 

sonlarına doğru -Ağustos 1819- tamamlanmıştır. Dergâha yapılan yardımlar ve eklenilen 

yeni binaların açılışına; İstanbul’da bulunan şeyhler, Mirâciyye cemiyeti ve iclâs 

davetiyle çağırılmışlardır. Yemekler yendikten sonra, şeyhlere birer top kumaş, dervişlere 

ise altı kuruş ihsanda bulunulmuştur.925 Hâlet Efendi’nin yardımları ile gerçekleşen bu 

süreç kanaatimizce, Kudretullah Dede döneminde dergâha devam eden, şeyhe intisap ile 

tarikata yakınlık kuran şairlerin artışında önemli rol oynamıştır. 

Kudretullah Dede dönemi, Galata Mevlevîhanesi’nde daha önceki dönemlerde 

tekkede bir edebiyat mahfili de oluşturabilmiş şeyhlerin dönemlerinden; hem mahfilin 

katılımcıları hem de mahfildeki hâmînin profili dolayısıyla farklı bir dönemdir. 

Kudretullah Dede, Galata Mevlevîhanesi’nde çevresinde bir edebiyat mahfili 

şekillendirebilen şeyhlerden; şair olmaması ancak kendisine intisap eden, dergâha devam 

eden kişiler arasında şairlerin de olması yönüyle farklılık arz etmektedir. Şeyh, bu yönü 

ile 19. asırdan itibaren Osmanlı sanat çevrelerinde değişen hâmî profilini de 

yansıtmaktadır. Bu asırda, mahfildeki kişilerden şair olmasa bile genellikle ekonomik 

imkânlarının fazlalığı ya da sanata ilgi duyması ile farklılaşan hâmî926 profili; Galata 

Mevlevîhanesi özelinde ise dergâhın postnişini olması dolayısıyla otorite sayılan şeyhin 

çevresinde, şair olan kişilerin de bulunması yönünde değişmiştir. Ancak burada, 

Kudretullah Dede’nin dergâh içerisindeki otoritesi ve karizması, şeyhin çevresinde şair 

müritlerinin olmasını açıklamak için tek başına yeterli değildir. Kudretullah Dede’nin 

yetiştiği ortamın, 19. asırda İstanbul Mevlevîliğini domine eden Yenikapı 

                                                           
925 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 47. 
926 Bkz. Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 47-50. 



 
 

276 
 

Mevlevîhanesi’nde etkin olan Ebubekir Dede ailesinden gelmesi ve bu ailenin de dergâh 

içerisinde edebiyat hâmîliği ile İstanbul muhitinde öne çıkmış olması şeyhin etrafında 

şairlerin yer almasını sağlamış görünmektedir. Mehmed Süreyyâ’nın Sicill-i Osmânî’de 

şeyhin “Servet sâhibi, tarih bilir, mükrim ve mültefit.”927 olduğunu belirtmiş olması 

Kudretullah Dede’nin, yetiştiği bu kültür ortamında aldığı özellikleri yansıtabilen bir isim 

olduğunu göstermektedir. 

Dergâha devam eden ya da tarikata intisap eden isimlerin profillerindeki değişim 

ise bu isimlerin tarikata bağlılıklarının, Şeyh Gâlib ve öncesindeki şeyhlerin 

dönemlerinde dergâhta yetişen ya da buraya devam eden şairlerinkinden farklı olarak 

büyük oranda muhiplik şeklinde olmasıdır.928 Tespitlerimize göre, Kudretullah Dede 

döneminde şeyhe intisap eden ve dergâha gelen isimler şunlardır: Hâlet Efendi 

(ö.1238/1822), Keçecizâde İzzet Molla (ö.1245/1829), Hasan Aynî (ö.1253/1837-38), 

Pertev Paşa (ö.1253/1837-38), Leylâ Hanım (ö.1264/1847-48), Kıbrısîzâde İsmail Hakkı 

Efendi (ö.1279/1862-63), Murat Molla (ö.27 Şevval 1264/26 Eylül 1848), Fâzıl Paşa 

(ö.1300/1882-83), Hasan Hakkı Paşa (ö.1313/1895-96), Süleyman Senîh (ö.1318/190-

01). Kudretullah Dede döneminde dergâha geldiğini ifade eden Üsküdarlı Talat (ö.1926), 

ise bu dönemde dergâha katılan en genç simadır. Şairin kendi ifadelerine göre henüz altı 

yedi yaşlarında bir çocukken dergâha gelip Kudretullah Dede’nin elini öpen şair, ilerleyen 

yıllarda ise Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhnesi’ne devam etmiş ve Hüseyin Fahreddin Dede 

döneminde semâ’a girmiştir.929 

Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında da dergâha devam ettiğini 

düşündüğümüz İzzet Molla Bahâr-ı Efkâr’ında, Kudretullah Dede’nin babası Sahîh 

                                                           
927 Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, c.3, 892. 
928 Kudretullah Dede’nin şeyhliği döneminde ortaya çıkmaya başlayan bu değişim, aynı yıllarda ve 

sonrasında özellikle Beşiktaş/Bahariye ve Yenikapı Mevlevîhanesi’nde belirgin bir şekilde görülmeye 

başlanmıştır. Bu değişime tezimizin ilgili kısımlarında yer verilmiştir.  
929 İbnü’l-Emin Mahmud Kemal İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, haz. Ayşegül Celepoğlu, (Ankara: AKM 

Yay. 2013), 2354, 2359. 



 
 

277 
 

Ahmet Dede’nin kabrine Hâlet Efendi tarafından yaptırılan türbeye üç adet tarih 

düşürmüştür.930 Patronunun, Kudretullah Dede ve ailesi ile olan yakın ilgisine kayıtsız 

kalmayan şairin, Kudretullah Dede döneminde dergâha devam ettiğini düşünmemizde 

Hâlet Efendi ile şeyh arasındaki bu ilişki etkili olmuştur. Ayrıca şairin, Galata 

postnişinleri hakkında yazdığı silsilenâmede verdiği, 

Yedi yıl şeyḫ olup ḫâlî ḳalınca cây-ı vâlâsı 

Cenâb-ı Ḳudretu’llâh oldı Ḥaḳḳ’uñ anda bürhânı 

 

 Ne ʿazl ile ne fevt ile be-kâm oldı bi ḥamdi’llâh 

 Bu bir sırr-ı Ḫudâ’dur şâd ider erbâb-ı ʿirfânı931 

beyitlerindeki bilgilerden Kudretullah Dede’yi tanıdığı anlaşılmaktadır. Galata 

Mevlevîhanesi’ne, Hâlet Efendi tarafından yaptırılan kütüphane için yazdığı aşağıdaki 

kıta ise şairin, dergâha devam ettiğini düşündürür:  

Nüh ḳubbe-i eflâk kütüb-hâne olur 

Eylersem eger cürmümi ketb ü imlâ 

Mecmûʿa-i ʿisyânumı setr itmek içün 

İtdi keremin üstine bir ḳubbe binâ932 

Kudretullah Dede ile Keçecizâde’nin ortak bir paydada buluştukları bir diğer konu 

ise Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasıdır. Kudretullah Dede’nin meşihatının onuncu yılına 

(1826) denk gelen bu hadisenin ardından, Bektaşî tarikatı mensupları hakkında ne 

yapılacağı ile ilgili saray camiinde düzenlenen toplantıya şeyh de katılan isimlerdendir.933 

İstanbul Mevlevîleri tarafından desteklenen Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılması mevzuu, 

                                                           
930 Bu tarihler için bkz. Ebubekir Sıddık Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve 

Hazân-ı Âsâr”, (Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi), 257-258.  
931 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 645. 
932 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 655. 
933 Gündüz, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, 133-147. 



 
 

278 
 

Keçecizâde’nin Bahâr-ı Efkâr’da dile getirdiği ve desteklediği bir konudur. 

Keçecizâde’nin bu tavrı, her ne kadar patronu Hâlet Efendi’nin Yeniçeriliğe karşı olumlu 

tutumundan farklı olsa da Kudretullah Dede’nin tavrı ile paraleldir. Şeyh ve şairin, II. 

Mahmut dönemindeki önemli olaylardan olan Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılması 

noktasındaki ortak tavırları da Keçecizâde’nin bu dönemde Galata mahfiline devam 

ettiğinin kuvvetli bir delili olarak görülebilir. Aşağıda verilen şiir örnekleri 

Keçecizâde’nin, Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılışına bakış açısını ve Kudretullah Dede ile 

olan ortak tavrını yansıtır: 

Dûdmân-ı Yezîdiyân söndi 

Cânları varsa birbirin ḳorusun 

Aġalar eyleyüp caḥîme sefer 

Çaldı Bektaşîler de göç borusun934 

 

İtmişler idi niʿmete bir küfrân 

Altmış beşe bir laʿnet ile batsun mı 

ʿOsmân-ı şehîdüñ ḳanı ṭutdı ocaġı 

Ḫalḳ anlara laʿn eylememek olsun mu935 

Keçecizâde ve Hâlet Efendi ile aynı yıllarda dergâhta, haftanın iki günü Arapça, 

Farsça ve Mesnevî okutmak ile görevli olan Murat Molla,936 Sâib-i Tebrizî’nin şiirlerini 

şerh ettiği eserinde dergâha devam eden başka bir siyasal elitin varlığını haber 

vermektedir. Şair kimliği de bulunan Pertev Paşa; Murat Molla’nın kayıtlarına göre bu 

dönemde Galata Dergâhı’na devam eden isimler arasındadır. Murat Molla, dergâha 

                                                           
934 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 787.  
935 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”,787. Yeniçeri Ocağı’nın 

kaldırılması ile ilgili başka bir manzume için bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı 

Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 786.  
936 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2,47. 



 
 

279 
 

devam eden ancak derviş olmayan bu isimlerin dergâhtaki varlıklarından rahatsızlık 

duymuş ve bu rahatsızlığını aşağıdaki ifadeleri ile dile getirmiştir;  

“Zîrâ ʿaṣrımızda Ḥâlet Efendi ve Pertev Pâşâ ve bunların emsâli ricâl-i 

devlet-i ʿaliyyeden ve gerek fuḳarâya etmedikleri ẓulüm ve ekmedikleri toḫm-ı 

fesâd ḳalmadı. (…) Dervîş olmayan vüzerâ anlardan inṣâflı ve merḥametli çıḳdılar 

ve ṭarîḳata intisâbları daḫi ancaḳ mâl u câh içindir.”937 

Hâlet Efendi’nin Mevlevîlik ile olan bağı Şeyh Gâlib dönemine kadar uzansa da 

Pertev Paşa’nın tarikat ile olan ilgisi, Hâlet Efendi’ninkine göre daha geri planda 

kalmıştır. Özhan Kapıcı’nın verdiği bilgilere göre Pertev Paşa, Nakşibendî tarikatı ile 

daha yakından ilgilidir.938 Ancak şairin, Mevlevîlik ile de bağ kurduğu Mehmet Tevfik’in 

kayıtlarında yer alan; şairin bahar redifli gazelinin makta beytinden anlaşılmaktadır. 

Huzûr-ı Şems’e eger baş eğerse Pertevveş 

Külâha lâle eder sanma ser-fürû-yı bahâr939 

Pertev Paşa ve Hâlet Efendi’nin çevresinde yer alan Hasan Aynî de Kudretullah 

Dede döneminde dergâha devam eden şuara arasında zikredilebilir. Şairin, Mevlevîlik ile 

olan bağı, Hâtimetü’l-Eşâr’da ve Bağçe-i Safâ-Endûz’da geçmektedir. Ancak Esad 

Mehmet Efendi’nin, şairin Mevlevîlik ile olan bağına farklı bir açıdan baktığı görülür. 

Esad Mehmet Efendi, Aynî’nin yalnızca Mevlevîliğe değil, Celvetîlik ve Nakşibendîlik 

ile de ilgi kurmaya çalıştığını ve bunu “… lisân-ı ʿaṣra uyup yârâna ḳarışmaḳ ve yatımlıḳ 

                                                           
937 Muhammed Felat Aktan, “Molla Murad’ın Saib-i Tebrizî Şerhleri” (Yüksek Lisans Tezi, Fatih 

Üniversitesi, 2008), 222. Bu anlatıda, Pertev Paşa’nın Galata mahfiline devam ettiği hakkında kesin bir 

yargıya varmak mümkün değildir. Şair, kentteki diğer Mevlevîhanelere de devam etmiş olabilir. Ancak 

Hâlet Efendi’nin Galata Mevlevîhanesi’ne daha sık gittiği, Defter-i Dervişân’da kayıtlıdır. Bkz. (Ali Nutkî 

Dede, Defter-i Dervişân, 271.) Ayrıca, Murat Molla’nın Galata Mevlevîhanesi’nde haftada iki gün 

bulunmuş olması da şeyhin Hâlet Efendi ve Pertev Paşa ile burada karşılaştığını düşündürmektedir.  
938 Özhan Kapıcı, “Tanzîmât Yolunda Bir Osmanlı: Mehmed Sâid Pertev Paşa”, (Yüksek Lisans Tezi, 

Hacettepe Üniversitesi, 2006), 10. 
939 Mehmet Tevfik, Kâfile-i Şu’arâ, haz. Fatma Sabiha Kutlar Oğuz, Hanife Koncu, Müjgan Çakır, (Ankara: 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017), 123. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-

tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0 (erişim 25.09.2021) eserin bundan sonraki kullanımlarında da e-kitap hâli 

kullanılmıştır. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0


 
 

280 
 

emeliyle”940 yaptığını belirtir. Bu bilgiye ihtiyatlı yaklaşmak gerekmekle birlikte, 

Mevlevîliğin ve Nakşibendîliğin Aynî’nin yaşadığı dönemde sahip olduğu popülerlik göz 

önünde bulundurulduğunda uzak bir ihtimal olmadığını söylemek mümkündür. Mevlevî 

dergâhlarına devam ettiği bilinen Pertev Paşa’nın, Aynî’nin Sâkînâme’sine takriz 

yazması, şairin Mevlevîlik içerisinde zikredilmesindeki siyasi yönü yansıtmaktadır. 

Ayrıca, Aynî’nin Nusretnâme adlı eserinde, 

Ḥamdülillâh şimdi maḳhûr oldular 

Ḫalḳ-ı ʿâlem cümle mesrûr oldular 

 

Yazdı târîḫ aldı ʿAynî intiḳâm 

Müjde ey dil yeniçeri bitdi tamâm (Sene 1241)941 

beyitleri ile Yeniçeri Ocağı’nın ilgâsını bir müjde olarak dile getirmesi şairi, aynı görüşü 

destekleyen Kudretullah Dede’ye ve İzzet Molla’ya yaklaştırmaktadır.  1253/1837-38 

yılında vefat eden Aynî’nin kabrinin Galata Mevlevîhanesi’nde bulunması, şairin bu 

mekâna olan yakınlığını ve devamlılığını göstermektedir.942 Aynî ayrıca, Hâlet Efendi’ye 

de şiirler yazan bir isimdir. Galata Mevlevîhanesi’ni maddi yönden destekleyen Hâlet 

Efendi; Aynî’nin, Ḳaṣîde Der-Sitâyiş-i Ḥâlet Efendi başlıklı şiirinde “şûḫ-ı Mevlevî”943 

olarak geçer. 

                                                           
940 Esad Mehmet Efendi, Bağçe-i Safâ-Endûz, haz. Rıza Oğraş, (Ankara: Kültür ve Turizm bakanlığı Yay., 

2018), 150. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-

enduzpdf.pdf?0 (erişim 25.09.2021). Eserin bundan sonraki kullanımlarında da e-kitap hâli kullanılmıştır. 

Şairin Nakşibendîliğin bir kolu olan Halidîliğe övgüsünü içeren bir müzeyyel gazeli için bkz. Mehmet 

Arslan, Antepli Aynî Dîvânı, (İstanbul: Kitabevi, 2004), 118-119, 171-172. 

 
941 Mehmet Arslan, “Yeniçeriliğin Kaldırılmasına Dair Edebî Bir Metin: Aynî’nin Manzum 

Nusretnâme’si”, Osmanlı Edebiyat-Tarih-Kültür Makaleleri içinde, (İstanbul: Kitabevi, 2000), 358-359.  
942 Esad Mehmet Efendi, Bağçe-i Safâ-Endûz, 150. Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 370. 
943 Arslan, Antepli Aynî Dîvânı, 87. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0


 
 

281 
 

Kendisini “şâʿir-i Monlâ-yı Rûm”944 olarak gören Senih-i Mevlevî de 

Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında dergâha gelmiştir. Şairin bu mahfile devam 

ettiği, Dîvân’ında yer alan  

Ġalaṭa dergehidir melceʿ-i ʿuşşâḳ Senîḥ 

Ḫâkine ġâyet taʿẓîm eyle sür cebhe vü rû 

 

Ḥall-i müşkilse eger maḳṣadıñ iḥlâṣla gel 

İlticâ ḳıl ki der-i Ḥażret-i şâriḥdir bu945 

beyitlerinde net olarak görülür. Senîh, aşağıda verilen beyitten anlaşıldığına göre Galata 

Mevlevîhanesi’ne, küçük bir çocuk iken kaybettiği oğlu Muhammed Ali’yi de getirmiştir; 

Ṭıfl-ı yek-sâle iken dergeh-i Mevlânâ’da 

Baş kesüb olmuş idi bende vü bende-zâde946 

 Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında dergâha gelen isimlerden birisi de 

Kıbrısîzâde İsmail Hakkı Paşa’dır. İbnü’l-Emîn’in kayıtlarından anlaşıldığına göre 

nüktedan bir kişiliğe sahip olan şair, Kudretullah Dede’nin oğlu Ataullah Dede’yi 

korkutmak için falanca saatte deprem olacağını söylemiş ve mutribhânede, Hakkı 

Paşa’nın şakirdlerinden Sâmî Efendi, söylenilen saat gelince tepinmeye başlamıştır. 

Korkan Ataullah Efendi, sesli bir şekilde istiğfara başlamış, ancak bir yerin yıkılmadığını 

fark edince bunun şaka olduğunu anlamış ve bu hadiseyi zaman zaman dergâhta dile 

getirerek Sâmî’yi mahcup etmiştir.947 

                                                           
944 Ercan Okyay, “Senîh-i Mevlevî Divanı”, (Yüksek Lisans Tezi, On Sekiz Mart Üniversitesi, 2005), 200. 
945 Okyay, “Senîh-i Mevlevî Divanı”, 197. 
946 Okyay, “Senîh-i Mevlevî Divanı”, 62. 
947 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 748. İnal’ın kayıtlarında Galata şeyhi olarak Kudretullah Dede’nin oğlu 

Ataullah Dede’nin adı geçmektedir. Ancak Kıbrısîzâde’nin vefat tarihinin, Ataullah Dede’nin Galata şeyhi 

olmasından dokuz yıl önce olması dolayısıyla bu anlatıda geçen şeyh, Kudretullah Dede olmalıdır. Olay, 

Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında Galata Dergâhı’nda Ataullah Dede, arkadaşı Sâmî ve İsmail Hakkı 

Bey arasında geçmiştir.  



 
 

282 
 

İbnü’l-Emîn’in verdiği bilgilere göre Kıbrısîzâde ile yakın olan İşkodralızâde 

Hasan Hakkı Paşa da Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında Galata mahfiline gelen 

isimlerdendir. Konya’da babasının valiliği döneminde Hemdem Çelebi elinden ahz-ı 

inâbet eden şair, İstanbul’a döndükten sonra ise Kudretullah Dede’den tecdîd-i inâbet 

etmiştir. Yanında sürekli Mesnevî ve Dîvân-ı Kebîr bulunduran şair, kitaplarına Hasan 

Hakkı-i Mevlevî imzasını koymuştur.948 

Dîvân’ını Hâlet Efendi Kütüphanesine bağışlayan Fâzıl Paşa da bu dönemde 

Galata Mevlevîhanesi’ne gelen şuarâdandır. Fâzıl Paşa, İbnü’l-Emîn’in kayıtlarına göre 

şeyhe 1260/1844 yılında intisap etmiştir.949 Dîvân’ında yer alan  

Meclis-i zühhâda baṣmazsam ḳadem maʿẕûr ola 

Âsitân-ı pîre Fâżıl intisâb itidim bu şeb950 

maktalı gazeli, şairin Kudretullah Dede’ye intisap ettiği esnada bu şiiri dergâhta söylediği 

izlenimini vermektedir.  Şairin bir başka gazelinden alıntılanan şu beyitlerinden,  

Nev-zemîn bu naẓmıña erbâb-ı himmet baḫş ider 

Ṣûret-i tanẓîrde bir dil-güşâ-yı âferîn 

 

Bâb-ı Mevlânâ’da Fâżıl Ḥażret-i Nâyî Dede 

Ehline çalmaḳdadır her demde nây-ı âferîn951 

Fâzıl’ın, Galata mahfilinde düzenlenen bir şiir meclisinde bu gazeli söylediği 

anlaşılmaktadır. Ayrıca, Fâzıl Paşa’nın yine Galata Mevlevîhanesi’nde bulunduğu esnada 

                                                           
948 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 733-734. 
949 Kemal İnan, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 571. 
950 Mehmet Akif Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, (Yüksek Lisans Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi, 2005), c.2, 247. 
951 Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 422. 



 
 

283 
 

söylediğini düşündüren aşağıdaki beyitlerinde ise Şeyhülislam Ârif Hikmet’i bu gazeline 

bir nazire söylemeye çağırmaktadır: 

Ne mümkin Fâżıl’ı tebʿîd itmek âsitânından 

Der-i ḫünkâra itdi çün deḫâlet ber-ḳarâr üzre 

 

Yapıldı bu ġazel ḳâfiyyesi taʿrîzden ḥâlî 

Ki vardır ehl-i dânişde aṣâlet ber-ḳarâr üzre 

 

Eger itmez ise tanzîre raġbet ʿÂrif-i Ḥikmet 

Ḳalur daʿvâ-yı aṣḥâb-ı fażîlet bir ḳarâr üzre952 

Fâzıl’ın bu müzeyyel gazeli, Mevlevî mahfillerine, 19. asırda muhib olarak katılan ya da 

dergâhlardaki edebî meclislerde bulunan isimlerin çeşitliğini göstermesi bakımından 

önem arzeder. Daha çok Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne devam ettikleri bilinen 

Encümen-i Şuarâ şairlerinin953 Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden şairler ile de 

etkileşim hâlinde oldukları bu gazelden anlaşılabilir. Ayrıca, gazelin bütününe 

bakıldığında, kendisinden nazire istenen Arif Hikmet’in, şairin bulunduğu mahfilde ya da 

İstanbul Mevlevî muhitinde bir otorite olarak görüldüğü sonucuna da ulaşılır.954  

Fâzıl Paşa’nın görevleri dolayısıyla şeyhe intisabından sonra İstanbul’dan 

ayrıldığı ancak ömrünün son dört yılını İstanbul’da geçirdiği kayıtlıdır.955 Kudretullah 

Dede, 1871 yılında vefat etmiş, yerine aynı yıl oğlu Ataullah Dede (ö.1911) geçmiştir. 

                                                           
952 Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 438. 
953 Özgül, XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şu’arâ, 121. 
954 Gazelin tamamı için bkz. Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 437-438. Fâzıl 

Paşa, Şeyhülislam Arif Hikmet’i konağını Encümen-i Şu’arâ şairlerine açmış olması dolayısıyla 

eleştirmiştir. 

Ḥikmet ʿÂrif Beg re’is-i müflisân olmuş meger/Ol sebebden ḫânesin bî-vâyeler itmiş maḳar/Fâiḳ-i aḳrân 

olsun dehrde bu nâm ile/İtmesün şimden-girü aṣḥâb-ı maṭlûbdan ḥaẕer (Bkz. Duman, “Fâzıl Dîvânı 

(Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 574.).  
955 Ataullah Dede’nin şeyh oluşuna “ʿAṭâullah Dede oldı bu yılda Mevlevî şeyḫi” mısraı ile tarih düşmüştür. 

Bkz. Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 157. 



 
 

284 
 

Buna göre Fâzıl Paşa, Kudretullah Dede döneminde dergâha gelmekle birlikte, Ataullah 

Dede döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne devam etmiş olmalıdır. Fâzıl Paşa, 

İstanbul’dan ayrıldıktan sonra, gittiği Bosna’da da Mevlevî mahfillerine devam etmiştir. 

Bosna Mevlevîhanesi Şeyhi Lütfullah Efendi’nin ve Muhammed Fikri’nin vefatına 

düşürdüğü tarih,956 şairin İstanbul’da intisap ettiği Mevlevîliğin mahfillerine Bosna’da da 

devam ettiğini göstermektedir. Ancak Fâzıl Paşa, bu mahfilde ya da Bosna’da olmaktansa 

İstanbul’da olmayı tercih ettiğini aşağıdaki beyitlerinde dile getirmiştir; 

Fürḳat-i aḥbâb göñlümü şöyle me’yûs itdi kim 

Mâl-i Ḳârûn olsa naḳdim yine lâ-şeydir baña 

 

Muḳbilânıñ munisi olmaḳdan ise dehrde 

Ehl-i dil hem-bezmi olmaḳ cümleden eydir baña 

 

Mużṭarib oldum o rütbe cânib-i Mostârda 

Güft-gû-yı ḫalḳ-ı ʿâlem cümle hey heydir baña957 

 

Gözümde vuṣlat-ı cânân nümâyân oldı gitdikçe 

Göñülde âteş-i fürḳat fürûzân oldı gitdikçe 

(…) 

Müyesser oldı yâr ile Sitânbulda yine vuṣlât 

                                                           
956 Lütfullah Efendi, babası Osman Dede’nin vefatının ardından Konya’ya gitmiş ve Mehmet Sait Hemdem 

Çelebi’den icazetnâme almıştır. Konya dönüşünde bir süre Abdülbâki Nâsır Dede’nin misafiri olmuştur. 

(Bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 117. Defter-i Dervişân’daki kayıtlarda, Lütfullah Efendi’nin 

babası ile birlikte dergâha geldiği kayıtlıdır. (Bkz. İmamoviç, “Bosna Hersek’te Mevlevîlik ve İsa Bey 

Tekkesi”, 104.) İmamoviç’in Muhammed Fikri’nin mezar taşı üzerinde yazanlara yer verdiği kısımda; 

“Hû nidaları ile bu dünyâyı terk etti/Altı taraftan tarihçiler geldi/ Mevlevî şeyhi Rabbine gitti” (Bkz. 

İmamoviç, “Bosna Hersek’te Mevlevîlik ve İsa Bey Tekkesi”, 104.) ifadeleri ile Fâzıl Paşa’nın şeyhin 

ölümüne düşürdüğü “Didi Allâh Hû Şeyḫ-i Meḥemmed Bosnavî göçdi” mısraının benzerliği, şairin şeyhin 

vefatı esnasında Bosna Tekkesi’nde bulunduğunu gösterir. Bkz. Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu 

Metin-İnceleme)”, c.2, 233. 
957 Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 237.  



 
 

285 
 

Dile bir başḳa ḥâlet şâdân oldı gitdikçe 

 

Degilken ẕerrece ʿirfânda âgeh Fâżıl-ı kemter 

Cenâb-ı Mevlevî’den luṭf u iḥsân oldı gitdikçe958 

beyitlerinde ise şairin İstanbul’a döndüğü ve özlediği şeyhine kavuştuğu anlaşılır. 

Sultan Abdülmecit (t.1839-1861), Abdülaziz (t.1861-1876), V. Murat (t.1876) 

ve II. Abdülhamit (1876-1909) dönemlerini gören Fâzıl Paşa, Mevlevî muhibbi olan 

sultanlara çeşitli vesilelerle kasideler yazmıştır. Aşağıda verilen beyitlerden anlaşılacağı 

üzere, Sultan Abdülaziz’in tahta çıktığı 1861 yılında, Kudretullah Dede’nin isteği ile 

yazdığı Şerh-i Evrâd-ı Mevleviyye’ye959 başlayan şair, Mevlevî muhibbi olan sultanın 

tahta çıkışını bir uğur saymaktadır. 

Uyandırdım ḳulûb-ı ehl-i ẕikri ḫˇâb-ı ġafletden 

Nedir yazdım cenâb-ı Mevlevîniñ vird ü erkânı 

 

Yazarken eyledim Ḥaḳḳa tażarruʿ ʿacz-i ḥâlimle 

O dem ilhâmla imdâda geldi ḳuṭb-ı Rabbânî 

 

Yine elṭâf u iḥsân-ı Ḫudânın maẓharı oldım 

Resîde olmamışdır böyle vaḳte belki Ḫâḳânî960 

Galata Mevlevîhanesi’ne, Kudretullah Dede’nin meşihat yıllarında mahfile 

devam eden şairlere şiirleri ulaşan, aynı zamanda bu mahfildeki şairlerin şiirlerinden 

haberdar olan Leylâ Hanım ise kanaatimizce bu meclislere fiili olarak katılmasa da bu 

                                                           
958 Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 453. 
959 Eser, Tahir Galip Seratlı tarafından yayına hazırlanmıştır. Bkz. Seyyid Fazıl Mehmed Paşa, Şerh-i 

Evrâd-ı Mevleviyye, haz. Tahir Galip Seratlı, (Konya: Rûmî Yay., 2010).  
960 Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 5. 



 
 

286 
 

mahfile sesini duyurmayı başarabilmiştir. Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden dayısı, 

Keçecizâde’nin vesilesi ile Mevlevîlik ile tanışan Leylâ Hanım’ın şairlik yönünün, Galata 

Mevlevîhanesi’nde oluşan edebiyat toplantılarında yer alan Fâzıl Paşa’ya da ulaşabildiği 

görülür. Fazıl Paşa, Leylâ Hanım’ın  

Ne yüzle varacak Leylâ huzuruna rûz-ı mahşerde 

Aña rahm eyle Şâh-ı Enbiyâsıñ yâ Resûlallâh961 

maktalı gazel şeklinde yazdığı natını tahmis etmiştir.962 Yine Leylâ Hanım’ın 

Eger rahm eyleyüp bir kez su’âl eylerse Leylâ’yı 

Telefdir râh-ı ‘aşkında anın koçbaşı sag olsun963 

maktalı gazelini, ise “Taḫmîs-i Ġazel-i Ḥafîde-i Keçeci-zâde Hemşîre-i ʿİzzet Mollâ 

Raḥimehullâh”964 başlığı ile tahmis etmiştir. Leylâ Hanım’ın vefatına Kıbrısîzâde İsmail 

Hakkı’nın “Aldı Leylâ’yı telef itdi ecel Mecnûn’u”965 mısraı ile tarih düşürmüş olması, 

şairin bu mahfilin katılımcılarınca yakından tanındığını gösterir. Ayrıca, İbnü’l-Emîn’in 

kayıtlarında geçen ve Galata mahfiline Kudretullah Dede’nin meşihatı yıllarında devam 

eden Kıbrısizâde İsmail Hakkı ile Hakkı Paşa’dan hangisine ait olduğu belli olmayan 

Cihândan gitti Leylâ kaldı dillerde yazık nâmı 

Olup hem âkile, hem şâire, dervîşe vü agâh 

Dedi mecnûn-ı aşk tarih-i fevtin Hakkıyâ şöyle 

Demâdem ruhuna velleyl okunsun gitti Leylâ âh966 

                                                           
961 Leylâ Hanım, Dîvân, haz. Mehmet Arslan (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2018), 197. (e-

kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0 (erişim 31.01.22) Eserin sonraki 

kullanımlarında da e-kitap hâline başvurulmuştur.  
962 Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 483-484. 
963 Leylâ Hanım Dîvân, 190. 
964 Duman, “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, c.2, 528. 
965 Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 430. 
966 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 1235. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0


 
 

287 
 

kıtasından Leylâ Hanım’ın Mevlevî mahfillerinde dervişliği ile de bilindiği 

anlaşılmaktadır. Tüm bunların yanı sıra Leylâ Hanım’ın Dîvân’ında, Nebîl’in bir gazeline 

yazdığı  

Göñülde nâr-ı ‘aşkıñ ahkeri meknûndur sensiz 

Dil-i ‘uşşâkıñı zann eyleme memnûndur sensiz 

Duhân-ı âteş-i peyveste-i gerdûndur sensiz 

Tutuşdı ‘âşıkıñ her yanı dîger-gûndur sensiz 

Firâkıñ âteşiyle gûyiyâ kânundur sensiz967 

bendi ile başlayan tahmis, hem Nebîl’in günümüze ulaşan Dîvân’ında tam olarak 

bulunmaması, hem de Leylâ Hanım’ın, Şeyh Gâlib yıllarında dergâha devam eden 

Nebîl’e yazdığı tahmis olması yönüyle önemlidir. Nebîl’in gazeline Leylâ Hanım’ın ne 

zaman tahmis yazdığı bilinmemekle birlikte, Nebîl’in, tahmis edilen gazelinin tamamının 

Dîvân’da ve mecmuasında968 bulunmaması, şiirini sonradan tamamladığını 

düşündürmekte; Leylâ Hanım’ın ise, Nebîl’in edebiyat meclislerinde dolaşan şiirine 

ulaşabildiğini göstermektedir. Leylâ Hanım’ın, hem ölümüne düşürülen tarihler hem de 

nazîre yazdığı bir gazel odağında düşünüldüğünde, Galata mahfili ile vefatına kadar 

iletişim ve etkileşim hâlinde olduğu söylenebilir. 

Kudretullah Dede döneminde dergâhta, her ne kadar Mehmet Ruhi Dede ve 

Mahmut Ümit Dede dönemine göre daha canlı bir edebî hayat var olmuşsa da bu yıllar, 

Hasan Nazif Dede’nin (ö.1278/1861) ve oğlu Hüseyin Fahreddin Dede (ö.1329/1911)’nin 

Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi’nde Bektaşî meşrep bir Mevlevî mahfilini 

canlandırdıkları sürece denk gelmiştir. Ayrıca aynı dönemde Yenikapı 

                                                           
967 Leyâ Hanım, Dîvân, 52. 
968 Leylâ Hanım’ın tahmisine göre gazel yedi beyitten oluşurken, Nebîl Dîvân’ında gazelin yalnızca; 

“Ḫayâl-i gonce-i la’lüñle dil pür-ḥûndur sensiz/Sirişkim bezm-i gamda bâde-i gül-gûndur sensiz” beyiti 

kayıtlıdır. Nebîl’in Dîvân’ı ve Mecmua’sı için bkz. Aktaş, “Mehmet Nebîl ve Divanı”, 362. Özyıldırım, 

“Bir Mecmûa Üç Kuşak: Vakanüvis Halîl Nûrî Bey’in Oğlu ve Şeref Hanım’ın Babası Nebîl Bey’in Şahsî 

Mecmûasından Hareketle Aile Bağlarından Şiir Ağlarına”, 257-302. 



 
 

288 
 

Mevlevîhanesi’nde de Abdülbâki Nâsır Dede (ö.1236/1821) ve Osman Salâhaddin Dede 

(ö.1304/1887)’nin himayesinde canlı bir edebî hayat yaşanmaktadır. Dolayısıyla kentteki 

bu iki Mevlevîhanede yaşanan yoğunluk, Kudretullah Dede döneminde, Galata 

Mevlevîhanesi’nin İstanbul Mevlevî muhitindeki odak mahfil olmasını engellemiş 

görünmektedir. Kudretullah Dede’nin ardından postnişin olan Ataullah Dede’nin meşihat 

yıllarında ise (1887-1910) babası Kudretullah Dede döneminde kentteki Mevlevî 

muhitinde değişen mahfil yapılanması, tam olarak şekillenmiş ve Beşiktaş’tan 

Bahâriye’ye taşınan, Hüseyin Fahreddin Dede’nin şeyhliğini yürüttüğü Bahâriye 

Mevlevîhanesi, İstanbul Mevlevî muhitini domine eden bir mekân olmuştur. Dolayısıyla 

Ataullah Dede’nin meşihat yıllarında Galata Mevlevîhanesi’nde canlı bir edebî hayatın 

varlığından bahsetmek mümkün görünmemekle birlikte dergâhta edebî hayatın tamamen 

bittiğini söylemek de mümkün değildir. Zira bu yıllarda, daha önce de belirttiğimiz gibi 

Fâzıl Paşa dergâha devam etmiş olmalıdır. Ayrıca, Veled Çelebi de İstanbul’da 

bulunduğu dönemde dergâha uğrayan başka bir isimdir.969 Dergâha şuarâdan isimlerin 

geldiğine dair ipuçları olsa da Atalullah Dede’nin meşihat yıllarında Galata 

Mevlevîhanesi, İstanbul’da Batılı seyyahların, konsolosluk görevlilerinin de sıkça 

uğradığı bir mekândır.970 Aynı yıllarda İstanbul Mevlevî muhitinde Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi’ne devam eden Aşçı İbrahim Dede, katıldığı bir sema töreni hakkında 

bilgi verirken dergâhın sahip olduğu bu yönü, “Malûm ya oraya Efrenc takımı da gelir.”971 

ifadesi ile vurgulamıştır. Ataullah Dede’nin meşihat yıllarında dergâhta yaşanan bu 

değişim de kanaatimizce Galata Mevlevîhanesi’ndeki edebî hayatı değiştirmiş; aynı 

yıllarda İstanbul Mevlevî muhitinde Bahariye Mevlevîhanesi’nin bir mahfil olarak öne 

                                                           
969 Veled Çelebi İzbudak, Hatıralarım, (İstanbul: Türkiye Yay., 1946), 27. 
970 Thierry Zarconne, “Şeyh Mehmed Ataullah Dede (1842-1910) ve Galata Mevlevîhânesi: Doğu-Batı 

Arasında Entelektüel ve Tinsel Bir Köprü”, Saltanatın Dervişleri Dervişlerin Saltanatı içinde, ed. Ekrem 

Işın, (İstanbul: İstanbul Araştırmaları Enstitüsü, 2010.), 60. 
971 Aşçı İbrahim Dede, Aşçı Dede’nin Hatıraları, (İstanbul: Kitabevi, 2006), c.2, 913.  



 
 

289 
 

çıkmasında Galata Mevlevîhanesi’nin ziyaretçi profilinde yaşanan bu değişim de etkili 

olmuştur. 

Buraya kadar, 1491-1910 yılları arasında Galata Mevlevîhanesi’nde şeyh olarak 

görev yapan on iki şeyh ve seksen bir şairin dergâha devam ettikleri yıllar, edebiyat-

siyaset ve tarikat üçlüsü arasındaki ilişki üzerinden ortaya koyulmuştur. Galata 

Mevlevîhanesi, İstanbul’da kurulan ilk Mevlevîhane olması dolayısıyla kentteki diğer 

Mevlevîhanelere göre bünyesinde daha fazla şair barındırmıştır. Galata 

Mevlevîhanesi’nden sonra kentte kurulan ikinci asitane olan Yenikapı Mevlevîhanesi, 

aynı zamanda Galata’dan sonra bünyesinde en fazla şair yetiştiren ya da muhiplik bağı 

ile dergâha devam eden şairlerin olduğu ikinci mahfildir.  

  



 
 

290 
 

III. Bölüm 

   Surların Dışında Uzak Bir Mahfil: Yenikapı Mevlevîhanesi 

Yenikapı Mevlevîhanesi, Ramazan 1006/Nisan-Mayıs 1598 tarihinde Malkoç 

Mehmet Efendi (ö.1056/1646-47)’nin destekleri ile kurulmuştur.972 Dergâhın ilk 

postnişini olan Kemâl Ahmet Dede (ö.1024/1615-16),973 Konya’da önce Hüsrev Çelebi 

(ö.968/1560-61)’ye ardından da Ferruh Çelebi (ö.1012/1603-04)’ye intisap etmiştir. 

Şeyhi Ferruh Çelebi’nin İstanbul’a çağırılmasının ardından tarikatın girdiği fetret 

döneminde “… ṭâḳat-ı taḥammül ü ıṣṭıbârları güdâzân-ı tâb-ı ḥamiyyet ü ġayret-i 

merdâneleri olup nâ-çâr mâ’il-i semt-i seyr-i dâr u diyâr (…) edip ḥasretü’l-eḳâlîm olan 

Dâru’d-devle-i Ḳonsṭanṭınıyye”974ye gelmiş ve buraya yerleşmiştir. Kemâl Ahmet 

Dede’nin İstanbul’a geldiği zaman aralığı, İstanbul’da kurulan ilk Mevlevîhane olan 

                                                           
972 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 280. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı 

Mevlevîhanesi, 39. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.1, 228. Dergâhın kuruluş tarihi hakkında 

net bilgi veren en eski kaynaklar Naîmâ Tarihi ve Tarih-i Selânikî’dir. Selânikî, “Evâsıt-ı şehr-i Ramazan” 

ibaresi ile dergâhın açılış tarihini vermektedir. (Bkz. Selânikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selânikî (1003-

1008/1595-1600), haz. Mehmet İpşirli (Ankara: TTK, 1999), c.2, 730.) Naîmâ’da ise söz konusu tarih 

Vekâyi’-i sene-i sitte ve elf [1006/1597-98] yılına ait olaylar içerisinde geçmekte ve tam açılış tarihi olarak 

“Ve bu sene şa’bânında (Mart 1598) Yeniçeriler Kâtibi Mehmed Efendi Yeni-Kapı Mevlevî-hânesi’ni 

itmâm eyledi.”  (Bkz. Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i Na’îmâ (Ravzatü’l-Hüseyn fî Hulâsati Ahbâri’l-

Hâfikayn), c.1, 136.) 
973 Kemâl Ahmet Dede’nin ölüm tarihi hakkında kaynaklarda farklı bilgiler mevcuttur. İhtifalci Mehmet 

Ziya Bey, Esrar Dede Tezkiresi’nin bir nüshasında Ali Nutkî Dede tarafından yazılan notta, tezkirede 

Kemâl Ahmet Dede’nin ölüm tarihinin 1601 olarak belirtildiğini ancak vakfiye kayıtlarından şeyhin 1616 

yılında hayatta olduğunun anlaşıldığı bilgisinin yer aldığını belirtmektedir. (Bkz. İhtifalci Mehmet Ziya 

Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 75. Vakıfların kaydı için ayrıca bkz. Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-

Tevârihi’l-Mevleviyye, 290.) Sahîh Ahmet Dede Kemâl Ahmet Dede’nin vefatını 1024 Safer ayının ilk 

günleri olarak belirtmiştir. (Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 290.) Kemâl Ahmet 

Dede’nin Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ adlı eseri hakkında doktora tezi hazırlayan Betül Sinan Nizam, 

şeyhin vefat tarihi ile ilgili kesin bir kanaat belirtmemiştir. (bkz. Betül Sinan Nizam, “Kemâl Ahmed 

Dede’nin Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı Mesnevisi (Menâkıbü’l-Ârifîn Silsilesinin Manzum 

Halkası)”, Doktora Tezi, Boğaziçi Üniversitesi, 2010), 43. 179 nolu dipnot.) Sahîh Ahmet’in, Kemâl Ahmet 

Dede’nin Menâkıbü’l-Ârifîn ve Meârifi’l-Kâşifîn adlı eserini Ankaravî ile müzakere ettiği kaydından yola 

çıkarak şeyhin vefat tarihinin 1601’den sonra olduğu kanaatini taşımaktayız. Ankaravî ile Kemâl Ahmet 

Dede’nin Konya’da karşılaşıp bir araya geldikleri ihtimali akla gelse de Ankaravî’nin Kemâl Ahmet 

Dede’nin Konya’dan ayrılmasından sonra kente geldiği ve 1606 yılında Bostan Çelebi’ye intisap ettiği 

bilindiğine göre her iki şeyhin Konya’da bir arada bulunmuş olmaları mümkün görünmemektedir. Bu 

sebeple tezimizde Kemâl Ahmet Dede’nin vefat tarihi 1615 kabul edilmiştir. (Ankaravî’nin Bostan 

Çelebi’ye intisap etmesi hakkında bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 131. Şeyhin, 

1606 tarihinde Bostan Çelebi’nin yanına gittiği bilgisi, Semih Ceyhan’ın doktora çalışmasında 

geçmektedir. Bkz. Semih Ceyhan, “İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, 72. 
974 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1418. Esrar Dede de 

Kemal Ahmet Dede’nin İstanbul’a gelişini anlatırken Mevlevîliğin yaşadığı sıkıntılı dönemi özellikle 

belirtmiştir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 256. 



 
 

291 
 

Galata Dergâhı’nın tarikatın elinden çıktığı ve başka amaçlarla kullanıldığı yıllardır. Bu 

yönü ile Kemâl Ahmet Dede’nin kente geldiği yıllar, Mevlevîliğin hem Konya’da hem 

de İstanbul’da karmaşık bir süreç yaşadığı döneme denk gelmektedir. Ancak Kemâl 

Ahmet Dede’nin kentteki varlığı, dergâhın inşası için arazisini ve farklı gelirlerini 

vakfeden975 “… muḥibbân-ı ṣadâḳat-şiʿârân-ı Mevlevîden”976 Malkoç Mehmet 

Efendi’nin dikkatini çekmiş ve bu devlet adamı eliyle kentte ikinci Mevlevîhane 

kurulmuştur. Sahîh Ahmet Dede dergâhın açılış süreci ile ilgili şunları kaydetmektedir: 

 “Ve hicret-i Nebeviyyenin 1006 sâlinde, mâh-ı muharrem gurresinde 

Kemâl Ahmet Dede cenâbı mezkûr suffede halvet-güzîn ve uzle-nişîn iken 

Merkez Efendi türbe-i şerifinde şeyh olan kimse gelip,” Yedi sene burada 

itikafdasın. Çok durma git. Bu havâlîler bizim tasarrufumuzdadır; sana fâide 

olmaz.” dedikde, Kemâl Ahmet Dede cenâbı dahî, “İnşâallah Teâlâ, bu sene-i 

mübârekede bir dergâh-ı âlî bünyâd olunup yevmü’l-îdde bade edâis’s-salât 

Merkez Efendi merhumun türbe-i şerîfesinden kudüm, ney ile dergâha gelirim.” 

buyurdu. Fâtih-i Eğri Sultân Mehmed Hân-ı Sâlis Gâzî cenâbının ricâlinden 

İskender Bey merhumun oğlu, Yeniçeri Efendisi Mehmed Efendi cenâbı, gazâ 

malından kendi mülk-i menzili üzerine mâh-ı Receb-i şerîf gurresinde yevmü’l-

isneyn nevruz-ı sultânî, vakt-i firûz 7 direk yeni kapısı hâricinde bir hânkâh 

bünyâd edip, Kemâl Ahmet Dede cenâbı 73 yaşında olup, tekmîlinde teşrif 

buyurdu.”977  

                                                           
975 Mehmed Ziya, Malkoç Mehmet Efendi’nin, 1603 yılında, kendi mülkünden pek çok bağ, bahçe 

vakfettiğini ve vakfiyesini; 1608 senesinde, dönemin Rumeli Kazaskeri Esad Efendi’ye tescil ettirdiğini 

kaydetmektedir. Bkz. Mehmed Ziya, Yenikapı Mevlevîhanesi, 80. Dergâhın bu ilk vakfiyesinin metni ve 

hakkında geniş bilgi için bkz. Ekrem Işın, “Yenikapı Mevlevîhânesi’nin İki Vakfiyesi”, İstanbul 

Araştırmaları, 3/Güz, (1997): 89-105. 
976 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 256. 
977 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 280. 



 
 

292 
 

Dergâhın açılışına devrin sadrazamı Cerrah Mehmet Paşa (ö.1013/1604), Yeniçeri Ağası 

Tırnakçı Hasan Ağa,978 Rum Kazaskeri Abdülbaki Efendi ve Mesnevî şârihi Şemʿî Efendi 

(ö.1011/1602-03) katılmıştır.979 Mehmed Ziya’nın belirttiğine göre, Malkoç Mehmet 

Efendi’nin Konya Çelebisiʾnden ricası ile İstanbul’da kurulan bu yeni Mevlevîhanenin 

şeyhliğine getirilen Kemâl Ahmet Dede, dergâhın açılışında kürsüye çıkarak Mesnevî 

okumuştur.980 Selânikî Mustafa Efendi ise bugünde Mevlûdü’n-Nebevî okunduğunu ve 

sema töreni icra edildiğini kaydetmektedir.981  

Yenikapı Mevlevîhanesi de Galata Mevlevîhanesi örneğinde olduğu gibi bir 

siyasal elitin arazi ve çeşitli vakıflar sağlaması ile kurulmuş bir dergâhtır. Dergâhın ilk 

şeyhi olan Kemâl Ahmet Dede’nin Malkoç Mehmet Efendi ile iletişimi ve ikili arasında 

geçen diyaloglar hakkında kaynaklarda farklı bilgiler yer almaktadır. Sâkıb Dede’nin 

kayıtlarına göre, Malkoç Mehmet Efendi; İstanbul’a gelip Yenikapı civarındaki boş bir 

arazideki “… suffede halvet-güzîn ve uzlet-nişîn”982 olan Kemâl Ahmet Dede’nin, 

araziye gelen hokkabaz grubunun çevresine toplanan insanların arasına girerek onları 

 telkini ile uzaklaştırdığını 983”ازاینجا دگان هنگامه بر چین که روحانیان مولوی خواهد بود.“ 

duymuştur. Bunun üzerine Kemâl Ahmet Dede’yi ziyaret eden Malkoç Mehmet Efendi, 

hâlinden etkilenerek ona bağlanmış ve azledildiği görevine -Yeniçeri kâtipliğine- geri 

dönmek için Kemâl Ahmet Dede’den ricada bulunmuştur. Kemâl Ahmed Dede, Malkoç 

Mehmet Efendi’ye bir kâğıt vermiş ve bunu dileğine kavuşana kadar başının üzerinde 

taşımasını tembih etmiştir. Malkoç Mehmet Efendi arzusuna ulaşınca açtığı bu kâğıtta 

göreve geldiği günün; yıl, ay, gün ve saat olarak kayıtlı olduğunu görmüştür. Böylelikle 

                                                           
978 Mehmet Ziya bu ismi Sofu Mehmet Paşa olarak zikretmişse (s.79) de Betül Sinan Nizam’ın tespitlerine 

göre, bu isim Cerrah Mehmet Paşa’dır. Bkz. Betül Sinan Nizam, “Kemâl Ahmed Dede’nin Tercüme-i 

Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı Mesnevisi (Menâkıbü’l-Ârifîn Silsilesinin Manzum Halkası)”, 34. 
979 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 280. Mehmet Ziya, Yenikapı Mevlevîhanesi, 79. 
980 Mehmed Ziya, Yenikapı Mevlevîhanesi, 79.  
981 Selânikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selânikî (1003-1008/1595-1600), c.2, 730.  
982 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 280. 
983 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1419.  



 
 

293 
 

şeyhe olan bağlılığı artan Malkoç Mehmet Efendi, Kemâl Ahmet Dede’nin yaşadığı arazi 

üzerine bir dergâh yaptırmıştır.984 Hadîkatü’l-Cevâmî ve Selânikî Tarihi’nde ise Malkoç 

Mehmet Efendi’nin hacca giderken Konya Dergâhı’na uğradığı ve hacdan selametle 

döndüğü takdirde İstanbul’da bir Mevlevîhane yaptırmayı adadığı kaydedilmiştir.985 

Mehmed Ziya ise Malkoç Mehmet Efendi’nin,  isteğine kavuştuğu takdirde önce 

Konya’ya giderek Mevlânâ türbesini ziyarete gideceğini, ardından da İstanbul’da bir 

Mevlevîhane inşâ edeceğini nezrettiğini belirtir.986 Malkoç Mehmet Efendi’nin finanse 

ettiği dergâhın kuruluşuna Emînî, “Yeñiḳapuda yapdı Yazıcı Bey Mevlevîḥâne”987 mısraı 

ile Âsârî (ö.1619)988 de aşağıdaki beyitle tarih düşmüştür: 

 Târîḥin Âsârî bu âsâr- ḥayrâtuñ didi 

 Ḫânḳâh-ı Mevlevîde oldı bu cây-ı duʿâ989 

Kemâl Ahmet Dede’nin kurucu şeyhi olduğu Yenikapı Mevlevîhanesi’nin ilk yılları, aynı 

zamanda tarikatın Konya’daki merkezinin I. Bostan Çelebi’nin postnişin oluşu ile birlikte 

toparlanma sürecine girdiği bir zaman dilimine denk gelmektedir. Malkoç Mehmet 

Efendi ile Kemâl Ahmet Dede arasında şekillenen menkıbevî anlatıların yanı sıra, Sahîh 

Ahmet Dede’nin verdiği tarihe göre 1012 Muharrem/1603 Haziran-Temmuz ayının 

başlarında Bostan Çelebi’nin Konya postnişini olması ile birlikte fetret devri sona eren 

Mevlevîlik, bu karizmatik çelebi sayesinde İstanbul muhitinde toparlanma sürecine 

girmiştir. 1598 senesinde kurulan dergâha, Malkoç Mehmet Efendi’nin, 1603 yılında 

dergâhın mamur olması için birçok bağ, bahçe ve dükkanı990 vakfetmiş olması, bu siyasal 

                                                           
984 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1419. 
985 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.1, 228. Selânikî Mehmet Efendi, Tarih-i Selânikî, c.2, 730. 
986 İhtifalci Mehmed Ziyâ, Yenikapı Mevlevîhanesi, 46. 
987 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.1, 228. Ekrem Işın, “Yenikapı Mevlevîhanesi”, Dünden 

Bugüne İstanbul Ansiklopedisi c.7 içinde, (İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994), 

477. 
988 Âsârî’nin Mevlevî olup olmadığı hakkında kesin bir bilgi bulunmamaktadır. Şair hakkında bilgi için 

bkz. Ergun, Türk Şairleri, c.I, 103. 
989 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 256. 
990 Malkoç Mehmet Efendi tarafından vakfedilen mülkler hakkında geniş bilgi için bkz. Ekrem Işın, 

“Yenikapı Mevlevîhânesi’nin İki Vakfiyesi”, 98-100. 



 
 

294 
 

elitin şeyhe duyduğu bağlılığın bir göstergesi olmasının yanı sıra kanaatimizce tarikatın 

İstanbul muhitinde girdiği toparlanma süreci ile de alakalıdır. 

Kemâl Ahmet Dede’nin Yenikapı şeyhi olmasının ardından Konya’dan İstanbul’a 

gelen Sırrî Abdî Dede’nin, Galata Mevlevîhanesi’nin olduğu yere giderek, burasının bir 

Mevlevîhane olduğunu ispatlaması ve dergâhın yeniden Mevlevîhane olarak hizmet 

vermesini sağladığı süreç de Kemâl Ahmet Dede bünyesinde, kentteki Mevlevî muhitinin 

canlandırılması ile bağlantılı görünmektedir. Kemâl Ahmet Dede’nin kentteki varlığı bu 

yönü ile ele alındığında, şeyhin İstanbul’a gelişi ve yeni bir tekkenin kurulmasında rol 

oynaması, Mesnevîhan Derviş Mahmut Dede’nin şeyhliğinden sonra canlılığını yitiren 

İstanbul Mevlevî muhitinin yeniden ihya olmasında etkili olmuştur. Ancak Kemâl Ahmet 

Dede’nin tüm bu etkinliğine rağmen Yenikapı Mevlevîhanesi’nde şeyhliği ile birlikte 

başlayan yoğun bir mahfilleşme sürecinin varlığından bahsetmek pek mümkün 

görünmemektedir. 1598-1908 yılları arasında dergâhta şeyh olan on dokuz isim arasında 

dokuzunun şairliği ile ön plana çıktığı bilinmektedir. Bu isimler: Kemâl Ahmet Dede 

(ö.1024/1615),  Sabûhî Ahmet Dede (ö.1057/1647), Câmî Ahmet Dede (ö.1077/1666-

67), Nâcî Ahmet Dede (ö.1124/1712), Nesîb Yusuf Dede (ö.1126/1714), Ali Nutkî Dede 

(ö.1219/1804), Abdülbâki Nâsır Dede (ö.1236/1821), Abdürrahim Künhî Dede 

(ö.1247/1831) ve Osman Salâhaddin Dede (ö.1304/1887)’dir. Ancak bu kişilerin dergâhta 

şeyhlik yaptıkları yılların genellikle birbiri ardınca gelmediği, arada başka şeyhlerin de 

olduğu görülür. Yenikapı Mevlevîhanesi postnişini olan şair şeyhlerin birbiri ardınca 

gelmeyişi, bu dergâhın, ilk dönemlerinde düzenli bir edebî mahfil yapılanmasına sahip 

olmasını engellemiş görünmektedir. Yenikapı Mevlevîhanesi’nin kesintisiz bir şekilde 

şair yetiştirdiği, muhiplik bağı ile dergâha devam eden şairlerin arttığı yıllar, İstanbul 

Mevlevîliği’ni, 18.asrın ortalarından itibaren domine eden Kütahyalı şeyh ailesinin ilk 

temsilcisi Ebubekir Dede (ö.1189/1775-76)’nin vefatından sonradır. Ebubekir Dede, 

kendi döneminde şair-derviş yetiştiren bir şeyh olmamakla birlikte kendisinden sonra 



 
 

295 
 

dergâhın postnişini olan oğullarının Mevlevîhane bünyesinde bir edebiyat mahfili 

oluşturmalarının zeminini hazırlamıştır.  

Yenikapı Mevlevîhanesi’nde şair şeyhlerin, dervişlerin ya da şuarâdan Mevlevî 

muhibbi olan isimlerin hangi günlerde dergâha geldikleri konusunda net bir bilgi mevcut 

değildir. Ancak özellikle II. Mahmut döneminden itibaren İstanbul Mevlevîhanelerinin 

her birinde haftanın belli günlerinde mukabele yapılması;991 bu törenlerin dergâh dışından 

gelen katılımcılara da açık olması;992 Mevlevî mukabelesinden sonra şuarânın bir araya 

geldiğini düşündürmektedir. Galata Mevlevîhanesi örneğinde olduğu gibi, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde de şair şeyhlerin varlığı ve dervişlerin eğitiminde, temelde Mevlevî 

edebiyatına ait metinlerin kullanımı, dergâhta bir edebiyat mahfilinin oluşmasına zemin 

hazırlamıştır. Ancak bu mahfilleşme süreci, daha önce de belirtildiği gibi Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin kuruluşundan itibaren kesintisiz bir şekilde devam etmemiştir. Bu 

sebeple Yenikapı Mevlevîhanesi’nin edebî bir mahfil olma süreci temelde iki döneme 

ayrılabilir: 

 Birinci dönem; Kemâl Ahmet Dede’nin şeyhliği ile başlayan ve Ebubekir 

Dede’nin şeyhliğine kadar olan (1598-1775-76) uzun bir süreci kapsamaktadır. İkinci 

dönem ise Ebubekir Dede’nin şeyhliğinden Mehmet Celâleddin Dede (ö.1908)’nin 

şeyhliğine kadar olan dönemdir. Bu iki temel dönemde, Yenikapı Mevlevîhanesi, siyasal 

elitlerin desteklerinden uzak kalmamıştır. Ancak bir dergâhın edebiyat mahfili olabilmesi 

için temel şartlardan olan şair şeyhlerin bulunması, edebiyatın icra edileceği ortamı 

sağlaması ve dervişlerini bu yönde eğitmesi durumu Yenikapı Mevlevîhanesi’nin mahfil 

olma sürecindeki ilk dönemde tam olarak gerçekleşmemiş görünmektedir. Bu sebeple bu 

                                                           
991 Mevlevî mukabelelerinin İstanbul Mevlevîhanelerinde hangi gün yapılacağı hakkındaki düzenlemenin 

yürürlüğe girdiği tarih hakkında farklı kayıtlar mevcuttur. Gölpınarlı mukabele günlerinin tayinin II. 

Mahmut dönemi olduğunu belirtmektedir. Gölpınarlı’nın verdiği bilgilere göre Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin mukabele günleri, Pazartesi ve Perşembe’dir. Bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra 

Mevlevîlik, 340-341.  
992 Sema törenlerinin dışardan katılımcılara açık olması ve bu konuda bir eleştiri için bkz. Erkan, “Mâ-

Hazâr Adlı Pendnâme Şerhinin Günümüz Harflerine Aktarılması ve İncelenmesi”, 80. 



 
 

296 
 

dönemde dergâh maddî yönden destek almış olsa bile993 bünyesinde bir mahfil 

oluşturamamıştır. Ayrıca bu ilk dönemde dergâhta bir mahfilin şekillenemeyişinin ikinci 

sebebi ise kanaatimizce aynı dönemde İstanbul Mevlevî muhitinde, Galata 

Mevlevîhanesi’nin etkin bir edebî mahfil olması ile alakalıdır.  Galata Mevlevîhanesi’nin 

ikinci döneminin başlangıcı olarak ele aldığımız Ankaravî dönemi (1019-1041/1610-

1631) ile yakın yıllarda İstanbul Mevlevî muhitinde etkin olmaya başlayan Yenikapı 

Mevlevîhanesi, Ebubekir Dede’nin meşihatına kadar Galata Mevlevîhanesi’nin 

gölgesinde kalmıştır. Kemâl Ahmet Dede’nin meşihat yıllarının son beş yılında etkin olan 

Ankaravî’nin İstanbul muhitindeki otoritesi, Yenikapı Mevlevîhanesi’nin edebî alandaki 

etkinliğinin Galata’ya göre bir adım geride kalmasındaki ilk neden olarak görülebilir. Zira 

Ankaravî, İstanbul Mevlevî muhitinin yeniden ihyâsı için Konya Çelebisi tarafından 

stratejik olarak atanmış bir isimdir. Şeyhin, I. Bostan Çelebi tarafından Galata 

Mevlevîhanesi’ne atanmasını, Sezai Küçük ve Semih Ceyhan iki temel argüman 

üzerinden yorumlar; Birincisi, Mevlevîliğin fetret döneminde zayıflayan faaliyetlerini 

yeniden etkin konuma getirmek; ikincisi ise bu yıllarda etkisini arttıran Kadızâdeliler gibi 

tasavvuf ve tarikatlara eleştirel olarak yaklaşan akımlara karşı savunmacı bir tavır 

sergileyebilmek.994 Ankaravî’nin bu etkenler odağında, kentteki Mevlevî muhiti 

içerisinde oluşan otoritesi, Galata Mevlevîhanesi’nin İstanbul’da öne çıkmasını sağlamış 

görünmektedir. Ankaravî döneminden sonra Sırrî Abdülbaki Dede’nin meşihatına kadar 

da Galata postnişini olan isimlerin büyük bir kısmının şair olması ve kendilerinden sonra 

şeyh olacak isimleri de edebî yönden yetiştirmeleri, Yenikapı Mevlevîhanesi’nin etkin bir 

edebiyat mahfili olmasını geciktirmiştir. Ancak bu süreçte dergâhta edebî bir ortamın 

                                                           
993 Nâcî Ahmet Dede’nin şeyhliği yıllarında dergâhın vakıf gelirlerinin arttığı bilinmektedir. Bkz. Cahit 

Telli, “Yenikapı Mevlevihanesi’nin Vakıflarının İhyası Sürecine Dair Bir Belge’nin Düşündürdükleri”, Sûfî 

Araştırmaları, 3, (2014), 1-16. Ayrıca Doğanî Ahmet Dede’nin meşihat yıllarında dergâha, IV. Murat 

ihsanlarda bulunmuştur. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-

Metin)”, 1446-1447. İhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhânesi, 78-79. 
994 Bu değerlendirme hakkında geniş bilgi için bkz. Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.1, 52-53. Ceyhan, 

“İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi”, 111-113. 



 
 

297 
 

tamamen yok olduğunu söylemek de mümkün değildir.995 Tespitlerimize göre Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin bu döneminde 26 şair dergâhta bulunmuştur.  

 Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak İstanbul muhiti içerisinde 

etkin olduğu ikinci dönemi Ebubekir Dede’nin şeyhliği ile başlamaktadır. Bu dönem aynı 

zamanda, İstanbul Mevlevî muhitine dâhil olan şuarânın genelinin, özellikle Ali Nutkî 

Dede’nin meşihatından itibaren Yenikapı ve Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ni tercih 

ettikleri dönemdir. Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhlerinin, III. Selim ile başlayan Osmanlı 

modernleşmesi sürecinde, Konya çelebilerinin hükümdarların politikalarına karşı olan 

tavrına rağmen hükümdarların yanında yer alması, dergâhın mimarî yönden ihyâ olmasını 

sağlarken aynı zamanda İstanbul Mevlevî muhitinde aktif bir edebiyat mahfili olmasını 

da beraberinde getirmiştir. Bu süreçte dergâha, derviş kimliğinin yanı sıra muhiplik bağı 

ile devam eden isimlerin devamlılığı da artmıştır. Yenikapı Mevlevîhanesi’nin İstanbul 

Mevlevî muhiti içerisinde diğer dergâhlara göre daha fazla ön plana çıktığı bu dönemde 

tespitlerimize göre 42 şair ya dergâhta yetişmiş ya da muhip olarak dergâha devam 

etmiştir. 

3.1. Kemal Ahmet Dede’den Ebubekir Dede’ye: Yenikapı Mahfilinin İlk Dönemi 

(1598-1746) 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili oluşunun temellerinin atıldığı bu 

uzun süreçte, Kemâl Ahmet Dede (ö.1024/1615), Doganî Ahmet Dede (ö.1048/1638-39), 

Sabûhî Ahmet Dede (ö.1057/1647), Câmî Ahmet Dede (ö.1077/1666-67), Kârî Ahmet 

Dede (ö.1090/1679), Nâcî Ahmet Dede (ö.1124/1712), Pindârî Ahmet Dede 

(ö.1120/1709), Nesîb Yusuf Dede (ö.1126/1714), Peçevîzâde Ârifî Ahmet Dede 

(ö.1137/1724), Mesnevîhan Mehmet Dede (ö.1148/1735), Sâfî Musa Dede (ö.1157/1744) 

                                                           
995 Yenikapı Mevlevîhanesi’nin birinci dönemi olarak ele aldığımız bu zaman aralığında, Galata 

Mevlevîhanesi’nde yer alan şair şeyhler ve dergâha devam eden şairlerin toplam sayısı kırk üç iken aynı 

dönemlerde Yenikapı Mevlevîhanesi’nde yetişen ve buraya devam eden şairlerin sayısı 21’dir. 



 
 

298 
 

ve Kûcek Mehmed Dede (ö.1159/1746) şeyhlik yapmıştır. Dergâhın kurulduğu ilk 

aşamadan itibaren aynı zamanda bir edebiyat mahfili hâline geldiğini söylemek güçtür. 

Galata Mevlevîhanesi’nin birinci dönemi ile kıyaslandığında, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin bu ilk döneminde bünyesinde bir edebiyat mahfili oluşmamıştır. 

Bunda, daha önce de belirttiğimiz gibi Yenikapı Mevlevîhanesi’nin kuruluşundan kısa bir 

süre sonra kente gelen Ankaravî’nin, İstanbul Mevlevî muhiti içerisindeki otoritesi etkili 

olmuştur. Ankaravî’den sonra postnişin olan Âdem Dede’nin de şair olması ve 

kendisinden sonra gelecek olan isimlerin dergâh içerisinde haleflerini edebî yönden 

eğitmiş olmaları, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde şekillenecek olan edebî mahfil 

yapılanmasını baskılamış görünmektedir. Kemâl Ahmet Dede’nin meşihatından 

Ebubekir Dede’nin şeyhliğine kadar olan dönemin aynı zamanda Galata 

Mevlevîhanesi’nin edebiyat mahfili olarak İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde en fazla 

öne çıktığı ikinci döneme denk gelmesi, bu kanaatimizi güçlendirmektedir. Galata 

Mevlevîhanesi’nin tüm bu baskınlığına rağmen, Mevlevîlik içerisinde dervişlerin 

eğitimlerinin tarikatın temel metinleri olan Mesnevî ve Mesnevî şerhleri,996  Menâkıbü’l-

Ârifîn ve tercümeleri, Mevlevî şairlerin Dîvânları üzerinden de sürdürülmesi,997 Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin birinci döneminde yer alan şeyhlerin edebiyattan uzak kalmamalarını 

sağlamıştır. 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak da İstanbul muhitinde öne 

çıkmasının temellerinin atıldığı bu dönemin asıl başlatıcısının ise Sabûhî Ahmet Dede 

olduğu görülür. Müzekkir Kızılkaya’nın tespitlerine göre, Şems-i Tebrîzî’nin yolunu 

temsil eden Yenikapı Mevlevîhanesi’ne Sabûhî Ahmet Dede’nin atanması, Çelebilik 

                                                           
996 Mesnevî’nin dergâhlarda dervişlerin eğitiminde kullanılması hakkında geniş bilgi için bkz. Safi Arpaguş, 

Mevlevîlikte Mânevî Eğitim, (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 2015), 222-

232. 
997 Dîvânların edebî eğitimde kullanıldığı bir örnek için bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i 

Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1460. 



 
 

299 
 

makamının bilinçli bir tercihidir.998 İstanbul Mevlevî muhitinde Ankaravî’nin temsil 

ettiği tarzdan farklı olarak Melâmî meşrebi temsil eden bu şeyh döneminde, şeyh ile olan 

ilgisi dolayısıyla dergâha devam eden veya burada yetişen şair sayısı fazla değildir. Ancak 

Sabûhî ile birlikte dergâhta büyük çaplı olmamakla birlikte, bir edebiyat mahfili de 

şekillenmeye başlamıştır. Bu sebeple, Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bu ilk dönemini kendi 

içerisinde iki temel döneme ayırarak inceledik. Birincisi, Kemâl Ahmet Dede ve Doğanî 

Ahmet Dede’nin şeyhlik yıllarını kapsayan (1598-1638-39) süreç; ikincisi ise Sabûḥî 

Ahmet Dede’nin meşihatından Ebubekir Dede’nin meşihatına kadar (1638-39 – 1746) 

süreçtir.  

 3.1.1. Kemâl Ahmet Dede ve Doğanî Ahmet Dede’nin Meşihat Yıllarında Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ndeki Edebî Durum (1598-1638-39) 

Dergâhın ilk şeyhi Kemâl Ahmet Dede’nin etrafında, tespitlerimize göre şair 

dervişlerden ya da muhiplerden müteşekkil bir halka şekillenmemiş olmamakla birlikte 

şeyh, edebî üretimde bulunmuştur. Kemâl Ahmet Dede’nin; Malkoç Mehmet Efendi ile 

arasında geçen anlatılardan yola çıkılarak Galata Mevlevîhanesi’nin kurucu şeyhi Divane 

Mehmet Çelebi ile meşrep yönü ile benzediği sonucuna ulaşılır. Ekrem Işın, her iki şeyh 

arasındaki bu benzerliği, şeyhlerin siyasal elitler üzerindeki etkilerinden yola çıkarak 

yorumlar ve her ikisinin de aynı karizmaya sahip olduğunu belirtir.999 

Malkoç Mehmet Efendi üzerindeki etkisi sayesinde yeni bir Mevlevî dergâhının 

açılışına vesile olan Kemâl Ahmet Dede, Esrar Dede’nin kayıtlarına göre, “… sâlikâne 

eşʿârları ve ʿârifâne âsârları olup Mîr Ḫˇand târîḫini terceme buyurmuşlardur.”1000 Kemâl 

Ahmet Dede’nin Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ adı ile bilinen1001 eseri ise şeyhin şairlik 

                                                           
998 Müzekkir Kızılkaya, “Sabûhî Ahmed Dede’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, (Doktora Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi, 2019), 2.  
999 Ekrem Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 313. 
1000 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 256. 
1001 Sinan Nizam, esere bu ismin müellif tarafından verilmediğini, eser üzerine sonradan kaydedildiğini 

belirtmektedir. Bkz. Sinan Nizam, “Kemâl Ahmed Dede’nin Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı Mesnevisi 

(Menâkıbü’l-Ârifîn Silsilesinin Manzum Halkası)”, 46, 193 nolu dipnot. 



 
 

300 
 

yönünü ortaya çıkardığı eseridir. Betül Sinan Nizam’ın tespitlerine göre Kemâl Ahmet 

Dede’nin bu eseri kaleme almasında şunlar etkili olmuştur:  

-Dervişleri eğitme,  

-Mevlevî gelenek içerisinde şeyhlerden edebî eserler ortaya koyma beklentisinin 

olması ve şeyhin bu beklentiyi karşılamak istemesi  

-Şeyhin kendini “sağlama” alma isteği.1002  

Yukarıda belirtilen etkenlerden Kemâl Ahmet Dede’nin kendini “sağlama alma” amacı 

ile eser kaleme almış olması, bulunduğu muhit ve dönem itibarıyla dikkat çekicidir. Sahîh 

Ahmet Dede’nin verdiği bilgilere göre 1610 yılında Ankaravî ile bir araya gelen Kemâl 

Ahmet Dede, eserini İstanbul Mevlevî muhitine yeni dâhil olan şeyh ile birlikte “… hem-

meclis ve hem-sohbet olduğu hâlde mütâlaʿa ve müzâkere”1003 etmiştir. Ankaravî ile olan 

bu müzakere, her iki şeyh arasındaki iletişimi yansıtırken aynı zamanda İstanbul Mevlevî 

mahfillerinde şeyhlerin bir araya gelerek, kaleme alınan eserler hakkında konuştuklarını 

da göstermektedir. Kemâl Ahmet Dede’nin, Mevlevî irfan muhiti içerisinde, İstanbul 

muhitine gelmeden önce otoritesini ispatlamış bir şeyh olan Ankaravî1004 ile eserini 

mütalaa etmesi şeyhin, Mevlevî gelenek içerisinde yer edinirken kendisini belli 

otoritelere dayandırdığını da göstermektedir. Ekrem Işın, şeyhin bu tercümesi ile 

Mevlevîlik içerisinde edindiği yeri; “Mevlevî kültürü içerisindeki yerini ise, Eflâkî’nin 

ünlü eseri “Menâkıbü’l-Ârifîn”den kısaltarak yaptığı manzum çevirisiyle 

sağlamıştır.”1005 ifadeleri ile vurgular. Bu bilgilerden, Kemâl Ahmet Dede’nin Mevlevî 

gelenek içerisinde edebî yönden kendini ispatlamış bir isim olduğu anlaşılmaktadır. 

                                                           
1002 Sinan Nizam, “Kemâl Ahmed Dede’nin Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı Mesnevisi (Menâkıbü’l-

Ârifîn Silsilesinin Manzum Halkası)”, 51-52. 
1003 Sahîh Ahmet Dede, Mecûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 289. 
1004 Ankaravî’nin İstanbul’a gelmeden önce Ankara’da Mesnevî okutması dolayısıyla Kadızâdelilerin 

baskısına uğramıştır. Şeyh üzerindeki bu baskı dolayısıyla Konya’ya gitmiş ve Konya’da kendisini kabul 

ettirmiştir. Bu otoritesi dolayısıyla İstanbul’a gönderilmiştir. Bkz. Ceyhan, “İsmail Ankaravî ve Mesnevî 

Şerhi”, 55,72. 
1005 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 126. 



 
 

301 
 

Kemâl Ahmet Dede, İstanbul Mevlevî muhitinde; karizmatik kişiliği sayesinde bir siyasal 

elitin desteğini alabilmiş, kaleme aldığı edebî eser ile de Mevlevî muhiti içerisinde 

kendini ispatlayabilmiş bir isim olmasına rağmen çevresinde neden şair dervişlerden ya 

da muhiplerden müteşekkil bir halka meydana gelmemiştir? Bu sorunun cevabını, 

Ankaravî’nin İstanbul muhitindeki etkisi ile açıklamak mümkünse de bunun tek başına 

yeterli olduğu söylenemez. Kemâl Ahmet Dede hakkında verilen bilgiler, şeyhin kendi 

mahfili içerisinde bir hâmî olarak öne çıkmayı istemediğini göstermektedir. Zira Kemâl 

Ahmet Dede’nin Yenikapı şeyhi olduktan sonra da “… maṭbaḫ-nişîn ü çille-güzîn”1006 

olduğu, kendisini dervişlerden farklı kılacak şekilde destar sarmaktan uzak durduğu1007 

hakkındaki kayıtlar dikkate alındığında şeyhin, dergâh içerisinde öne çıkmayı tercih 

etmediği anlaşılmaktadır.1008 Kemâl Ahmet Dede’nin bu yönü göz önünde 

bulundurulduğunda şeyhin dergâh içerisinde hâmîlik yönünün ağır basmadığı sonucuna 

ulaşılır. Sâkıb ve Esrar Dede’nin şeyh hakkında bilgi verirken hâmî yönüne vurgu 

yapmamış olmaları da Kemâl Ahmet Dede hakkındaki bu kanaatimizi desteklemektedir. 

Bir tekkenin edebiyat mahfili hâline gelebilmesi için temel şartlardan olan politk 

elitlerin desteğini alma ve şair bir şeyhin varlığı, Kemâl Ahmet Dede döneminde 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nde sağlanmıştır. Ancak şeyhin, dergâh içerisinde kendisinden 

sonra gelecek olan postnişini tayin etmemiş olması; dahası dergâhta edebiyat eğitiminde 

bulunmayışı Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bu ilk yıllarında bir edebiyat mahfili olarak 

şekillenmemesini de beraberinde getirmiştir. 

 Kemâl Ahmet Dede döneminde dergâhta bir edebiyat mahfili şekillenmemişse de 

Halvetîliğin Gülşeniyye koluna mensup şair şeyh Hulvî (ö.1064/1653-54), 1008/1599-

                                                           
1006 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1421. 
1007 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1423. 
1008 Kemâl Ahmet Dede’nin yazdığı eser içerisinde de kendisini geri planda bıraktığı bu sebeple eserine 

sebeb-i telif, fahriye gibi kısımları ilave etmediği görülür. Sinan Nizam’ın tespitlerine göre Kemâl Ahmet 

Dede yazdığı edebî eserde kendisini, kaynak metinle (Menâkıbü’l-Ârifîn ile) dinleyicileri arasında bir 

“aracı” olarak görmüştür. Bkz. Sinan Nizam, Kemâl Ahmed Dede’nin Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı 

Mesnevisi (Menâkıbü’l-Ârifîn Silsilesinin Manzum Halkası)”, 104-105. 



 
 

302 
 

1600 yılında Hacca gidip1009 bu tarikata intisap etmeden önce Kemâl Ahmet Dede’nin 

Mesnevî derslerine devam etmiştir. Lemezât’ta Gülşenî dervişi oluşu sürecine dair bilgi 

verdiği yerde geçen ifadelerinden; 

“Yenikapı Câmiinde “Yeniçeri Kâtibi”nin binâ eylediği “Mevlevîhâne”de 

derviş cemiyyeti toplanıp, “Mesnevî okuyup, dinler ve tarikatlar hakkında 

gönlümde samîmî bir meyl ve sevgi duyardım.”1010 

Hulvî’nin Yenikapı Mevlevîhanesi’ne bir süre devam ettiği anlaşılmaktadır. Ancak bu 

devamlılıkta, Hulvî’nin bir şair olarak buradaki edebiyat meclislerinden ziyade Mesnevî 

derslerine gittiği ve mekândaki uhrevî ortamı teneffüs etmek için dergâhta bulunduğu 

anlaşılır. Şairin dergâha devam ettiği yıllarda, Mesnevî ile olan tanışıklığı ve eserden 

etkilenişi aşağıdaki beyitlerinden de anlaşılmaktadır: 

İy sepide-i ṭâliʿ envâr-ı feyẓ oldı Mevlevî 

Nûr-baḫş şemsin maʿnâ-i rûşenâ-yı Mevlevî 

 

Nuṭḳ-ı cân baḫşı hemîşe dehri pür-nûr itmede 

Ḫoş kelâm-ı muʿciz olmuşdur beyân-ı Mesnevî1011 

Kemâl Ahmet Dede’nin 1024/1615 yılında vefatından sonra Yenikapı 

Mevlevîhanesi şeyhliğine Doğanî Ahmet Dede gelmiştir. I. Bostan Çelebi’nin 

mürebbalarından olan Doğanî Ahmet Dede, sekiz yıl şeyhin hizmetinde bulunmuş ve 

bâzdârlığını yapmıştır.1012 Mehmet Ziya’nın belirttiğine göre I. Bostan Çelebi’ye 

intisabından sonra “… mâl ü menâlden dest-şûy ve taalluk-ı evlâd ü ıyâlden 

                                                           
1009 Hulvî, Lemezât, 630. 
1010 Hulvî, Lemezât, 629. 
1011 Sevgi Yavuz, “Cemaleddin Mahmud Hulvî Divanı (Metin-İnceleme), (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

Üniversitesi, 2012), 236. 
1012 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 287, 291.  



 
 

303 
 

dâmenkeş”1013 olmuştur. Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da, Enderun-ı Hümâyun’dan pek 

çok kişinin şeyhe intisap ettiği ya da arakıyye giydiği ve IV. Murat’ın, şeyhi saraya 

çağırıp Mesnevî okuttuğu, aynü’l-cemler tertip ettirdiği kayıtlıdır.1014 Mehmet Tevfik, 

şeyhin bir miktar şiiri olduğunu belirtmekle yetinmiş; şiirlerinden örnekler 

vermemiştir.1015 Doğanî Ahmet Dede, şairliği ile ön plana çıkan bir şeyh olmamakla 

birlikte Esrar Dede’nin kayıtlarında madde başı olmuş bir isimdir. Ancak burada, şeyhin 

şairliğinden ziyade yaşadığı dönemde Kadızâdeliler ile arasında geçen olaylar ve şeyhe 

devlet adamlarından ve halktan intisap edenlerin çokluğu yer almaktadır.1016 Esrar 

Dede’nin Sefîne’den aynen aktardığı bu bilgilere göre Doğanî Ahmet Dede’nin söylemiş 

olduğu iki beyit vardır.1017 Doğanî Ahmet Dede’nin meşihatı boyunca “… teşnegân-ı 

zülâl-i edeb ü irfâna Mesnevî-i Şerîf kırâat u talîm ve edeb ü erkân-ı tarîkatı irâʿe ve 

telkin”1018 ettiği bilgisi de göz önüne alındığında, şeyhin dergâh içerisinde şair 

yetiştirmekten ziyade tarikat âdâb ve erkânını öğreten eğitimci kimliği ile öne çıktığı 

görülür. Bu kayıtlardan da anlaşıldığı üzere, etrafında şair derviş yetiştirecek kadar 

edebiyat ile ilgili olmayan şeyhin döneminde, dergâha tespitlerimize göre iki şair devam 

etmiştir.1019 Bu isimlerden ilki, Doğanî Ahmet Dede ile aynı yıllarda Galata şeyhliği 

yapan Rusûhî ve Âdem Dede dönemlerinde bu dergâha da devam eden Cevrî’dir. Ancak 

Cevrî’nin bu yıllarda Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam etmesinde dergâhtaki edebiyat 

meclislerinden ziyade, meşhur hattat Abdî-i Mevlevî’nin burada hücrenişin olması1020 ve 

Cevrî’nin de Abdî’den hat dersi alması etkili olmuştur. Ayrıca bu dönemde, Sofu Mehmet 

                                                           
1013 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 77. 
1014 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1445-1446. 
1015 Ruhsâr Zübeyiroğlu, “Mecmûa’tü’t-Terâcim Mehmet Tevfik Efendi”, (Doktora Tezi, İstanbul 

Üniversitesi, 1989), 97. 
1016 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 191. 
1017 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 191-192. 
1018 İhtifaci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 81. Atâyî’nin kayıtlarında da şeyhin otuz yıla yakın 

dergâhta Mesnevî okuttuğu belirtilmektedir. Bkz. Nev’îzâde Atâyî, Hadâ’iku’l-Hakâ’ik Fî Tekmileti’ş-

Şakâik, haz. Suat Donuk, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2017), c.2, 1865. 
1019 Tezimizde yer verdiğimiz, Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam eden şairlerin tespitinde büyük oranda, 

Bayram Ali Kaya’nın Tekke Kapısı adlı çalışmasından faydalanılmıştır. Bkz. Bayram Ali Kaya, Tekke 

Kapısı, (İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yay.,2012).  
1020 Bayram Ali Kaya, Tekke Kapısı, 41-42. 



 
 

304 
 

Paşa’nın Doğanî Ahmet Dede’ye intisap etmesi1021 de Cevrî’nin bu mahfile devam 

etmesini sağlamış görünmektedir. Paşa her ne kadar devrinde olumsuz bir sima olarak 

tanınsa da “… Mevlevî-ḫânede evḳat geçirüp dervîşân ile ülfet ü ṣûfiyâne ḥareketleri ”1022 

dolayısıyla Mevlevî Mehmet veya Sofu Mehmet Paşa olarak anılmıştır.  Cevrî’nin 

kasideler sunduğu bir patron, “veliyyü’l-vüzerâ”1023sı olan paşaya hitaben yazdığı 

kasidesindeki 

Hem-ḥâl-i veliyyü’l-fuḳarâ Mevlevî-i Rûm 

Hem-nâm-ı şehenşâh-ı rusül Aḥmed-i mürsel1024 

mısralarında, paşanın Mevlevî olması, dervişlerinin hâliyle hâllenmiş bir kişi olduğunu 

vurgular. Cevrî’nin Yenikapı Mevlevîhanesi ile olan bu bağlarına rağmen Esrar Dede’nin 

kayıtlarında şairin daha ziyade Galata ile olan ilgisinden bahsetmiş olması,1025 Doğanî 

Ahmet Dede’nin meşihat yıllarında dergâhta hâlen edebî bir mahfilin şekillenmediğini 

gösterir. 

Cevrî ile aynı yıllarda dergâha belli bir süre devam eden bir diğer isim ise 

Kazasker İsmetî Mehmet Efendi (ö.1076/1665)’dir. Kaynakların verdiği bilgilere göre iyi 

bir eğitim alan şair, müderrislik yaptığı yıllarda kendisine kibirle yaklaşan kişilerin 

tavrından gücenmiş ve görevini bırakarak Doğanî Ahmet Dede’ye intisap ederek, bir süre 

dergâhta semazen olarak bulunmuştur. Ancak bu devamlılığın kısa sürdüğü ve İsmetî’nin, 

                                                           
1021 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.1, 221. Sofu Mehmet Paşa hakkında bilgi için bkz. Davut 

Erkan, “Sofu Mehmet Paşa”, DİA, ek.2 içinde (Ankara: TDV Yay., 2019), 515-517. Naîmâ Tarihi’nde Sofu 

Mehmet Paşa hakkında yazılan “… mansıblarında nice zulm ü fesâdât idüp sûfîlik yüzünden görinüp halkın 

mal ü canına izrârda terahhum etmeyip salâh u takvâsı  dâm-ı tezvîr ve riyâ idi” ifadeleri, Murat Molla’nın, 

19.asırda Galata ve Yenikapı Mevlevîhanelerine devam eden Hâlet Efendi ve Pertev Paşa hakkındaki 

olumsuz yorumlarına benzemektedir. Bkz. Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i Na’îmâ, c.4, 1219. 
1022 Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i Na’îmâ, c.5, 1219. Işın, Sofu Mehmet Paşa’nın Doğanî Ahmet Dede ile 

kurduğu bağın dergâha olan olumsuz tesirini şu cümleler ile belirtmektedir: “… halka karşı son derece 

acımasız davranışları yüzünden hem Mevlevîliğin hem de Yenikapı Mevlevîhanesi’nin itibarını sarsmıştır.” 

Bkz. Işın, “Yenikapı Mevlevîhanesi”, 477. 
1023 Ayan, Cevrî, -Hayâtı, Edebî Kişiilği, Eserleri ve Divanının Tenkidli Metni-, 39-40.  
1024 Ayan, Cevrî, Hayâtı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Divanının Tenkidli Metn), 103. 
1025 Cevrî’nin Galata mahfilinde bulunması hakkındaki kayıtlar için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 133. 



 
 

305 
 

hocası Zekeriyyazâde Yahyâ’nın tekrar şeyhülislam olması üzerine müderrisliğe geri 

döndüğü görülür.1026 

Doğanî Ahmet Dede döneminde dergâha devam ettiğini tespit ettiğimiz Cevrî ve 

İsmetî Mehmet Efendi,1027 şeyhin şairleri edebî yönden etkilemesinden ziyade, dergâha 

hem sosyal çevreleri hem de tarikat tercihleri dolayısıyla devam etmişlerdir. Şairlerin 

dergâhta bir araya gelmeyişlerinde; kanaatimizce bu dönemde toplum içerisinde “tedbir-

i umûrdan gâfil bir koca battâl”1028 olarak anılan Sofu Mehmet Paşa’nın da dergâha 

devam etmesi etkili olmuştur.  Kemâl Ahmet Dede döneminde temellendirilemeyen 

mahfilleşme sürecinin, Doğanî Ahmet Dede döneminde de değişmemiş olması 

Konya’daki Çelebilik makamının da dikkatini çekmiş görünmektedir. Zira Doğanî Ahmet 

Dede’den sonra postnişin olan Sabûhî, İstanbul muhitine gelmeden önce kendisini 

Konya’da şairlik yönü ile yetiştirmiş bir isimdir. 

3.1.2. Yenikapı Mevlevîhanesi’ndeki Edebiyat Mahfilinin Temellerinin Atılması: 

Sabûhî Ahmet Dede’nin Meşihatından Ebubekir Dede’nin Şeyhliğine Kadar Olan 

Süreç (1638-39 – 1746) 

Doğanî Ahmet Dede’nin 1048/1638-39 yılında vefat etmesinin1029 ardından 

dergâh postnişinliğine gelen isim, kendisinden önceki şeyhlerden farklı olarak Mevlevî 

irfan muhiti içerisinde tanınan ve aynı zamanda meşhur bir şair olan Sabûhî Ahmet 

Dede’dir. Kaynakların verdiği bilgilere göre önceleri Bektaşî Şeyhi Kâsım Dede’ye 

                                                           
1026 Şeyhî, Vekâyiü’l-Fuzalâ, c.1, 907. Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 379.  
1027 İsmetî, Galata Mevlevîhanesi’nde hücrenişin olan Fasîh Ahmet Dede’yi etkilemiş bir isimdir. 

İsmetî’nin “vermezler”, “döner”, “düşmez”, “görsem”, “ola” redifli gazellerine Fasîh Ahmet Dede, nazire 

yazmıştır. İsmetî’nin nazire yazılan gazelleri için bkz. Haluk İpekten, İsmetî Dîvânı, (Ankara: Baylan 

Matbaası, 1974), 39-40, 50, 65, 73, 91. 
1028 Osmanzâde Tâib, Hadîkatü’l-Vüzerâ, (İstanbul: Y.E.Y, 1271), 89. Ekrem Işın, paşanın dergâhtaki 

varlığının, mekânın itibarını sarstığını belirtmiştir. Bkz. Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde 

Mevlevîhaneler”, 315. 
1029 Doğanî Ahmet Dede’nin vefatı ile ilgili farklı kayıtlar mevcuttur. Esrar Dede, (Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 191); (Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî c.1,228), 1040/1630-31. Çalışmamızda, 

Sabûhî ve onunla ilişkili kişiler hakkında verilen tarihler kaydedilirken Müzekkir Kızılkaya’nın yaptığı 

tespitler esas alınmıştır. Kızılkaya’nın çalışması hem Sabûhî ve dönemi hakkında yapılan en güncel çalışma 

olması hem de pek çok kaynaktaki farklı verileri değerlendirerek ele alması ve çakışan ya da örtüşmeyen 

tarihleri tespit etmesi dolayısıyla çalışmamızda kullanılmıştır. 



 
 

306 
 

intisap eden Sabûhî Ahmet Dede, bu şeyhin ölümünden sonra “… Dâru’l-velâye-i Ḳonya 

(ṣuyyinet ʿani’l-beliyye) sevâd-ı aʿẓâmına dâḫil ve gülistân-ı kerâmet ü âsitâne-i saʿâdet-

âşiyâne-i Ḥażret-i Sulṭânü’l-ʿâşıḳîn zâhir olduğu sâʿat ʿırḳ-ı mücânese-i ezeliyye cünbân 

ve bende-i ḫâk-i der-i Ḥażret-i Çelebî Bostân”1030 olmuştur. Sâkıb Dede’nin verdiği 

bilgilere göre Konya mahfilinde bulunduğu süreçte dergâhta edebî eğitim alan şair, 

burada bulunan diğer dervişlerden Mesnevî eğitimi almış ve Dîvân-ı Mevlevî’yi 

okumuştur.1031 Sabûhî’nin Dîvân’ında yer alan bir müzeyyel gazelin 

Erbâb-ı dili Kaʿbe-i taḥkîḳa delâlet 

ṢIDḲÎ gibi bir kâmil-i devrâna sezâdır 

 

Aḥbâb ile ṣoḥbette firişte-ṣıfât ammâ 

Aʿdâya hücum eylese bir şîr-i veġâdır1032  

Beyitlerinden, bu mahfilde Sıdkî (ö.1050/1640-41) ile bir arada bulunduğu 

anlaşılmaktadır.1033 Konya’da iken bir Dîvân oluşturabilecek kadar edebî üretimde 

bulunan Sabûhî Ahmet Dede, Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhi olmadan önce Şam 

Mevlevîhanesi’ne postnişin olmuştur.1034 Sâkıb Dede, Sabûhî’nin Şam şeyhi olma 

sürecini şairin, doğrudan edebî üretimi ile ilgili bir süreç üzerinden anlatmaktadır. 

Sefîne’deki kayıtlara göre Sabûhî Ahmet Dede, Konya’da bulunduğu zamanlarda yazdığı 

Maẓhar-ı ʿaşḳ-ı İlâhî menbaʿ-i şevḳ-i füzûn 

Ṣâhib-i seyr-i maʿânî mâlik-i mülk-i şuʾûn 

Bir velîdir kim elinde nefs ü şeyṭândır zebûn 

                                                           
1030 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1460. 
1031 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1460. 
1032 Mehmet Sarı, “Sabûhî Şeyh Ahmed Dede Hayatı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Türkçe Dîvânı’nın Tenkitli 

Metni”, (Gazi Üniversitesi, Doktora Tezi, 1992), 251. 
1033 Sıdkî ile Sabûhî’nin Konya Asitanesi’nde bir araya geldikleri iddiamızın temelinde, Esrar Dede’nin 

Sıdkî ile ilgili verdiği bilgiler vardır. Sıdkî, Konya Asitanesi’nde uzun süre kalmış ve burada 1050/1640-

41 yılında vefat etmiştir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 183-184. 
1034 Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, c.5,1413. 



 
 

307 
 

Sâlik-i meczûb-i ḥaḳḳânîdir ey ehl-i fünûn 

Üştür-i ner tîġ-i ʿuryân mest-i bî-ṣabr ü sükûn 

Ḥażret-i Baba Aḫîzâde şeh-i mülk-i cünûn1035 

bendi ile başlayan mütekerrir müseddesini, kendisini manevi yönden yetiştiren Baba 

Ahîzâde’nin1036 mezarında okumak üzere kaleme almıştır. Şiiri okuduğu esnada manen 

duyduğu bir ses, kendisine Şam şeyhi olacağını müjdelemiştir.1037  Şiiri duyan herkes 

beğenmiş ayrıca aynı gün şaire Şam şeyhliğinin mahlûl olduğu haberi gelmiş1038 ve 

Sabûhî 1026/1617 yılının sonlarında şeyh olarak Şam’a gönderilmiştir.1039 Konya 

mahfilinde kendini geliştiren şair, Şam’a geldiği dönemde İhtiyârât-ı Sabûhî adlı eserini, 

İlmî Dede’nin Şerh-i Cezîre-i Mesnevî’sine nazire olarak kaleme almış ve İstanbul’a 

gelmeden önce eserini burada tamamlamıştır.1040 Mevlevî irfan muhiti içerisinde 

kendisini şairlik yönünden de ispatlayan Sabûhî’nin nâmı İstanbul’a ulaşmıştır. Doğanî 

Ahmet Dede’nin vefatının ardından Çelebi Efendi’den “… bazı zevât ve ihvânın 

istirhamları”1041 üzerine Sabûhî Ahmet Dede, Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhliğine 

atanmıştır. Esrar Dede’nin bu atanma sürecini, Sâkıb Dede’nin Sâbûhî’nin Şam 

şeyhliğine getirilmesi sürecinde yer verdiği kayıtlarda olduğu gibi, şeyhin edebî eserleri 

ile ilişkilendirmesi dikkat çekicidir. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de bu durum;  

“… Ḥażret-i Şeyḫ-i Mütercem maẓhar-ı tâmm-ı celâl u cemâl-i Mevlevî olup ṭarz-ı 

ʿâşıḳâne ve ṭavr-ı muḥakkîḳânelerinde yegâne-i rûzgâr ve meşhûr-ı dâr u diyâr ve âsâr-ı 

                                                           
1035 Mehmet Sarı, “Sabûhî Şeyh Ahmed Dede Hayatı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Türkçe Dîvânı’nın Tenkitli 

Metni”, 217. 
1036 Naîmâ’nın kayıtlarına göre Baba Ahîzâde, 1016/1607-08 yılında Ebubekir Çelebi’nin postnişin olduğu 

dönemde hayattadır ve Debbâğ-Delisi diye tanınmaktadır. Bkz. Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i Na’îmâ 

(Ravzatü’l-Hüseyn fî Hulâsati Ahbâri’l-Hâfikayn), c.2, 331. 
1037 İhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 83. 
1038 Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1460-1461. 
1039 Kızılkaya, “Sabûhî Ahmed Dede’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 30. 
1040 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 166-167. Kızılkaya, “Sabûhî Ahmed Dede’nin Hayatı, 

Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 58. 
1041 İhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 84. 



 
 

308 
 

ḳalem-i zer-nigârları İstânbul’da beyne’ṣ-ṣıġârı ve’l-kibâr mütedâvile olmaġla”1042 

ifadeleri ile kayıtlıdır. Hem Sâkıb Dede’nin hem de Esrar Dede’nin, Sabûhî’nin şeyhliği 

ile şairlik yönü arasında ilişki kurmuş olması, Mevlevî irfan muhiti içerisinde yapılan 

şeyh atamalarında postnişin adayının, edebiyatla ilgili olmasının bir tercih sebebi 

olduğunu kanıtlamaktadır. Bu atama, özellikle İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde 

değerlendirildiğinde, daha da anlamlı hâle gelir. Zira Sabûhî ile aynı dönemde Galata 

şeyhi olan Âdem Dede de şairliği ile öne çıkan bir şeyhtir. Sabûhî’nin şairlik yönünün 

ağır basması, bu dönemde İstanbul Mevlevî muhitinde ilk iki şeyhi döneminde edebî bir 

mahfil olarak öne çıkamayan Yenikapı Mevlevîhanesi’ne atanırken tercih sebebi 

olmuştur. Kanaatimizce bu tercih, Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili 

olarak şekillenmesindeki ilk oluşumları sağlamış olması dolayısıyla etkilidir.  

Ankaravî ve Âdem Dede’nin meşihat yıllarında Galata Mevlevîhanesi’ne devam 

eden Meyyâl’in yanı sıra Nef’î (ö.1044/1635), Fehîm (ö.1057/1647), Nâilî (ö.1077/1666-

67) ve Câmî Ahmet Dede’nin Sabûhî Ahmet Dede ile birlikte anılması Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ndeki edebî mahfilin ilk nüveleri olarak görülebilir. Sâkıb Dede’nin 

kayıtlarında, Sabûhî’nin Şam Mevlevîhanesi şeyhliği esnasında tarikata intisap eden Ayşî 

(ö.1045/1635-36)’nin,1043 şeyhin hastalığı sırasında yanında olduğu bilgisinin yer 

alması,1044 bu şairin de Sabûhî ile birlikte Yenikapı Mevlevîhanesi’ne geldiğini 

göstermektedir. Ayrıca, Ayşî’nin ölümüne, şair ile aynı muhitte bulunan Cevrî’nin  

ʿAyşî nûş eyleyip fenâ câmın  

Ber-ṭarâf ḳıldı ṣoḥbet-i ʿayşı 

ʿAzm-i ʿişret-geh-i beḳâ idicek 

                                                           
1042 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 167. 
1043 Ayşî’nin Sabûhî Dede’ye bağlanması ile ilgili geniş bilgi için bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 213. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1462-

1464.  
1044 Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1475.  



 
 

309 
 

Oldı târîḫi riḥlet-i ʿAyşî1045 (1045-1635-36) 

kıtası ile tarih düşürmüş olması da Sâkıb Dede’nin verdiği, Ayşî’nin şeyhi Sabuhî Ahmet 

Dede ile birlikte Yenikapı Mevlevîhanesi’ne geldiği ve İstanbul’da vefat ettiği bilgisini 

doğrular. Ayşî ile ilgili bilgiler her ne kadar karışıklık gösterse de 1046 Sefîne-i 

Evliyâ’da1047 Ayşî’nin Yenikapı Mevlevîhanesi -hatalı olmakla birlikte- postnişinleri 

arasında zikredilmiş olması, şairin Sabûhî ile birlikte ya da şeyhin İstanbul’a gelmesinden 

sonra, dergâha geldiğini ve Şam’da değil İstanbul’da vefat ettiğini göstermektedir. 

 Meyyâl; Cevrî, Vecdî, Mezâkî ile bir araya gelen ve “… peymâne-keş-i ma’nî 

olduḳda Ḥażret-i Ṣabûḥî’den dem …”1048 vuran bir isimdir. Aynı zamanda Sabûhî’nin  

Tâ âyine-i ṣûret inṣâf-ı tu gerded 

Ṣunʿ-i ezelî dâde cilâ mihr-i sebâ râ1049  

matlalı gazeline 

Dâdendem ezel secdeberî rûy-ı ṣanemrâ 

Ber bâm-ı felek bordem ez ân rûy-ı ʿalem râ1050 

matlalı nazireyi yazmış olması, Meyyâl’in, İstanbul Mevlevî muhitindeki bu şeyhin 

eserlerinden haberdar olduğunu ve şeyhin söylemlerini kendisine yakın bulduğunu 

kanıtlar. 

Sabûhî Ahmet Dede ile birlikte İstanbul muhitinin o dönemdeki meşhur 

şairlerinden Nef’î, Nâilî ve Fehîm’in birlikte anılması ise belki de Sabûhî’nin Yenikapı 

                                                           
1045 Ayan, Cevrî -Hayâtı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Divan’ının Tenkidli Metni-, 343. 
1046 Ayşî hakkında Sâkıb Dede, İstanbul’da vefat eden şeyhin ölüm anında yanında yanında bulunduğunu 

kaydetmekle birlikte, Esrar Dede Ayşî’nin Şam’da 1060/1650 yılında vefat ettiğini belirtir. Bkz. Esrar 

Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 213. Belîğ ise şairin ölüm tarihini 1061/1650-51 olarak kaydetmiştir. 

Bkz. Belîğ, Nuhbetü’l-Âsâr li Zeyl-i Zübdetü’l-Eş’âr, 363. 
1047 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 233. 
1048 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 274. 
1049 Sarı, “Sabûhî Şeyh Ahmed Dede Hayatı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Türkçe Dîvânı’nın Tenkitli Metni”, 

328. 
1050 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 162. 



 
 

310 
 

Mevlevîhanesi’nde şekillendirmeye başladığı mahfilin en dikkat çekici yönüdür. Esrar 

Dede, bu üç ismi tezkiresinde madde başı şairler olarak zikretmez. Ancak Sabûhî Ahmet 

Dede’nin İstanbul Mevlevî muhitindeki eğitici rolünden ve karizmasından bahsederken, 

şeyhten etkilenen şairler arasında özellikle bu üç ismin olduğunu aşağıdaki ifadelerle 

belirtir: 

“… Yeñiḳapu meşîḫatıyla Şâm-ı ṣabâḥat-encâmdan ṭaraf-ı Dâru’d-devle’ye naḳl 

olınup sâlis-i eḥâmide-i meşhûre olmaḳ üzere nice zamân esnâ-i muḳâbelât-ı 

Mevlevî’de naḳl-i Mesnevî ve ṭullâb-ı ẓâhirî vü bâṭınîye neşr-i feżâ’il-i ṣûrî vü 

maʿnevî buyurup ʿulemâ vü şuʿarâ-i Dâru’d-devle kendülerden iḳtibâs-ı envâr-ı 

fuyûżât ve Nefʿî ve Fehîm ve Nâʿilî emsâli üstâdlara şeyḫ ü üstâd olmışlardur.”1051 

Sabûhî Ahmet Dede hakkında bilgi verirken Esrar Dede’nin; tezkiresinde madde başı 

olmayan ancak devrin İstanbul muhitinde meşhur olan bu üç ismi belirtmesi, Sabûhî 

Ahmet Dede döneminde dergâha, Mevlevî muhibbi olan isimlerin devam ettiğini gösterir. 

Nef’î, Dîvân’ında Mevlevîliğe dair müstakil bir kaside ya da gazel kaleme almamıştır; 

ancak Mevlânâ için yazdığı  

Merḥabâ ey ḥażret-i sâḥib-ḳırân-ı maʿnevî 

Nâẓım-ı manẓûme-i silk-i leʿâl-i mesnevî1052  

matlalı methiyesi, şairin Mevlevîlik ile bir şekilde bağ kurduğunu gösterir.1053 Nef’î’nin 

Farsça Dîvân’ında yer alan aşağıdaki ifadeleri, şairin Mevlânâ’nın takipçisi olduğunu 

gösterir. Bu yönü ile Nef’î, Sabûhî Ahmet Dede’nin meşihat yıllarında Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ne devam ederek, peyrevi olduğu Mevlânâ’nın tarzında dinî edebî 

üretimlerde bulunan şeyhin edebî birikiminden faydalanmış olmalıdır. Ali Nihat 

                                                           
1051 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 167. 
1052 Metin Akkuş, “Nef’î Sanatı ve Türkçe Dîvânı (İnceleme-Karşılaştırmalı Metin)”, (Atatürk Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 1991), 92.  
1053 Nefî Ömer Efendi, Nefî Dîvânı, haz. Metin Akkuş, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2018), 

8. https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0 (erişim 01.02.2022)   

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0


 
 

311 
 

Tarlan’ın Nef’î’yi Mevlevî bir şair olarak tanımlamamakla birlikte, “Mevlânâ’yı en içten 

duymuş ve anlamış Türk”1054 şairi olarak tavsif etmiş olması, Nef’î’nin Mevlevî çevreler 

ile etkileşim hâlinde bulunduğunu gösterir. Şairin Farsça Dîvân’ındaki;  

 “Bazen bir cezbeye tutulup onun şevki ile öyle sema’ ediyorum ki ayağımın 

altında yerle gök müsavi oluyor. 

 Bu Mevlevî cezbeleridir ki gönül hased eder diye onu tefekkürümden gizli olarak 

anıyorum. 

 Mesnevî sahibinin bana ilham ettiği feyiz sayesinde böyle ruhani hâlâtdan 

bahsedebiliyorum.”1055  

 “Hudâ rindlerinin reisi (Mevlevî-i Rum) ki o ilimde önde gidendir; ben de onun 

peyreviyim. 

 Onun kaleminden zuhur eden her nükte tevhidin ta kendisidir. Ben de aynı 

fikirdeyim.”1056 

ifadelerinden, Mevlevî muhibbi olduğu anlaşılmaktadır. Nef’î’nin, Sabûhî Ahmet Dede 

ile olan ilişkisi, son dönem Mevlevîlerinden Mithat Bahârî Beytur’un Mevlevîliğin Türk 

edebiyatına yaptığı katkılar hakkında dile getirdiği; 

“… şiir ve edebiyatımızda da en çok hizmet eden yine onlar (Mevlevîler) 

olmuşlardır. Bu hususta pek çok adlar sayabilirsek de burada yalnız kudretleri 

herkesçe müsellem olan iki ismi söylemekle iktifâ edeceğim. (…) işte parlak 

                                                           
1054 Ali Nihad Tarlan, “Nef’i ve Tuhfetü’l-Uşşak Tercümesi”, Prof. Dr. Ali Nihat Tarlan’ın Makalelerinden 

Seçmeler içinde (Ankara: AKM Yay., 1990), 163. 
1055 Ali Nihat Tarlan, Nef’î’nin Farsça Divanı Tercümesi, (İstanbul: Selami Sertoğlu Kitabevi, 1944), 64. 
1056 Tarlan, Nef’î’nin Farsça Divanı Tercümesi, 61. 



 
 

312 
 

kasideleri ile kendini tanıtan Nef’î. Nef’î, Sabûhî Ahmet Dede’nin yetiştirdiği 

büyük bir Mevlevî şairi idi.”1057 

ifadelerinde de yankı bulur.  

Nef’î’nin adı Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de madde başı bir isim olarak geçmese de 

şair, yaşadığı dönemde İstanbul Mevlevî muhitinde, Sabûhî Ahmet Dede’nin meclislerine 

devam etmiş görünmektedir. Şair ile birlikte Sabûhî Ahmet Dede’nin eğitiminden geçen 

Fehîm’in Mevlevîlik ile olan ilişkisi de Nef’î gibi dışardan dergâha devam eden bir şairin 

ilgisi oranındadır. Şairin Dîvân’ında yer alan semâ redifli kasidesi, Fehîm’in Mevlevî 

muhiti ile etkileşim hâlinde olduğunu gösterir. 

Mesnevî-i Ḥażret-i Mollâ ṣanup 

İtdi ney-i ḫâme vü dîvân semâʿ1058 

Nef’î’nin ve Fehîm’in eserlerinde Mevlevîlik ile ilgili terimler ve bulgular bulunurken 

Nâilî Dîvân’ında şairin Mevlevîlik ile ilişki kurduğuna dair yeterli veriler yoktur. Bunda 

kanaatimizce Nâilî’nin, Sabûhî Ahmet Dede’nin dergâhına devam etse bile, kendisini 

Halvetîliğin Gülşenî koluna intisap etmiş bir şair olarak tanımlamış olması etkilidir.1059 

 Sabûhî Ahmet Dede’nin Yenikapı Mevlevîhanesi’ndeki asıl önemli yönü ise 

kendisinden sonra dergâha postnişin olacak olan ismi yetiştirmiş olmasıdır. Sabûhî’den 

sonra Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhi olan Câmî Ahmet Dede,  

“… aḳîb-i vefât-ı pederde ḫıdmet-i Ḥażret-i Ṣabûhî Dede’ye münceẕib ve 

râh-ı irâdetlerinde mâ-melek-nisâr ve müstaʿidd-i maʿârif ü esrâr ve müteḥammil-

                                                           
1057 Ahmet Mithat Bahârî Beytur, Mevlevîler –Şiir, Mûsikî ve Tarih Bakımından-, haz. Hikmet Atik, 

(Ankara: İlâhiyât Yay., 2017), 98. 
1058 Tahir Üzgör, Fehîm-i Kadîm, (Ankara: AKM Yay., 1991), 116. Şairin sevgiliyi Mevlevî olarak tasvir 

ettiği bir gazeli için bkz. Üzgör, Fehîm-i Kadîm, 662. 
1059 Nâilî’nin Halvetîlikle kurduğu ilgiyi dile getirdiği gazeli için bkz. İpekten, Nâilî-i Kadîm Divânı, 320. 



 
 

313 
 

i riyâżât-ı şâḳḳa ve sâlik-i ṭarîḳa-i Ḥażret-i Ḫudâvendigâr olup (…) beyne’l-iḫvân 

verâset-i Ṣabûhîyye’leri bî-iştibâh …”1060  olmuşlardır. 

Mehmet Ziya’nın verdiği bilgilere göre, Câmî Ahmet Dede, “lisân-ı azbü’l-beyân-ı Fârisî 

üzre tanzîm-i eş’âra muktedir bir üstâd-ı edîb ü kâmil idi.”1061 Câmî Ahmet Dede’nin 

Sabûhî’nin veliahtı olduğu, dergâhta bulunan ihvân arasında bî-iştibâh kabul edilmiş bir 

durumdur. Câmî Ahmet Dede’nin dergâh içerisinde şeyhten sonra gelecek olan otorite 

olarak kabul edilmesi, kanaatimizce onun dergâhta, şeyhten iyi bir eğitim alması ve bu 

eğitimler sayesinde şeyhine benzemesi ile alakalıdır.1062 Bu benzerlik edebî eser 

üretimine de yansımıştır. Câmî Ahmet Dede’nin, Sabûhî ile edebî eserler üzerinden bir 

ilişki kurup kurmadığı hakkında kaynaklarda bilgi olmamakla birlikte, Farsça şiirler 

yazmış olması; Farsça bir Dîvân tertip ettiği kayıtlı olan1063 Sabûhî’nin izinden gittiğini 

düşündürmektedir.  

Sabûhî’nin, Çelebilik makamı tarafından İstanbul Mevlevî muhitinde Şems 

neşvesini temsil etmesi için gönderildiği ve şeyhin de şiirlerinden anlaşıldığı kadarıyla 

bunu temsil ettiği bilindiğine göre,1064 dergâhta Sabûhî Ahmet Dede döneminde neden 

daha fazla şair yetişmediği ya da muhiblik bağı ile dergâha devam eden şairlerin neden 

az olduğu sorusu akla gelmektedir. Bu soruyu ilk aşamada, yine İstanbul muhitinde 

                                                           
1060 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1566. Benzer bilgi 

için bkz. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 90. 
1061 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 90. Vassâf da şeyhin Farsça şiirleri olduğunu 

belirtmiştir. Bkz. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 233. 
1062 Câmî Ahmet Dede ile Sabûhî arasındaki benzerliği Mehmet Ziya, Câmî’nin kendi ifadeleri olduğunu 

kaydettiği cümlelerle şu şekilde aktarır: “Mâ sabûhî râ ez dest-i pîr-i Sabûhî keşîdeîm”, yani “biz câm-ı 

sabuhu Pîr-i Sabûhî elinden çektik, ahir-i ömre değin neşe ve neşat ve hoş ayş ile imrar-ı hayat etmek isteriz, 

güft ü şinîdden pervâmız yoktur.” İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 92-93. 
1063 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1460., Esrar Dede, 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 168. Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.2, 707. 
1064 Esrar Dede, Sabûhî’nin şairliğini değerlendirirken onu Yusuf Sîneçâk, Şûri, Nesîmî, Divane Mehmet 

Çelebi gibi isimler ile birlikte anar. (Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 167.) Kızılkaya, 

Sabûhî’nin Türkçe Dîvân’ında yer alan şiirlerinde Melâmî meşrep bir hava olduğunu kabul eder. (Bkz. 

Kızılkaya, Sabûhî Ahmed Dede’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 43-47.) Ancak bu neşvenin 

yine de şeyhin en temel duygusu olmadığını belirtir ve Ekrem Işın’ın Sabûhî ile ilgili “tamamiyle Bektaşî-

Melâmî meşrep bir Mevlevî şeyhidir” (bkz. Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler, 315.) 

değerlendirmesine karşı çıkar.  



 
 

314 
 

Galata mahfilinin etkin olması ile cevaplamak mümkündür. Sabûhî’nin Yenikapı şeyhi 

olduğu dönemde Galata mahfilinde Âdem Dede şeyhlik yapmaktadır ve Galata’ya bu 

dönemde on bir şair devam etmekte ya da bu dergâhta yetişmektedir. Âdem Dede ile -

Âdem Dede’nin, günümüze ulaşan şiirleri ve şairliği hakkındaki bilgilerden yola 

çıkılarak- Sabûhî arasında şairlikleri yönü ile yapılacak olan bir karşılaştırmada, Yenikapı 

şeyhinin şairliğinin daha fazla ön plana çıktığı söylenebilir. Zira Âdem Dede’nin mürettep 

bir Dîvân’ı bugüne ulaşamamışken,1065 Sabûhî’nin Türkçe bir Dîvân’ı, İhtiyârât-ı Sabûhî 

adlı şerhi ve Farsça bir Dîvân’ı olduğu bilinmektedir.1066 Sabûhî Ahmet Dede’nin şairliği 

ile meşhur olmasına rağmen, dergâhında şairlerin toplanmayışı, kanaatimizce Âdem 

Dede’nin hâmîliğinin ağır basması ve IV. Murat ile daha yakın ilişki kurmasıyla da 

alakalıdır. Daha önce de belirttiğimiz gibi Âdem Dede, şeyhliği döneminde sarayda 

düzenlenen meclislere katılmış; IV. Murat’ın ihsanlarına nail olmuş ve hatta 

dervişlerinden Çengî Yusuf Dede, -Beşiktaş Mevlevîhanesi şeyhi olana kadar- sarayda 

görev yapan musikişinaslar arasına katılmıştır. 

Sabûhî Ahmet Dede’nin döneminde Yenikapı Mevlevîhanesi’ne şairlerin yoğun 

bir şekilde devam etmemesi ve dergâhta şair dervişlerin yetişmemeleri, kanaatimizce bu 

yıllarda Çelebilik makamında bulunan Ebubekir Çelebi ile IV. Murat döneminde yaşanan 

çatışma ile de ilgilidir. Sâkıb Dede’nin kayıtlarına göre Kadızâde Mehmet Efendi ve IV. 

Murat, Bağdat Seferi dönüşü (1638) Konya’ya uğramış ve bu esnada Mevlânâ’nın 

kabrinin açılmasını istemiştir. Ancak buna kimsenin yanaşmaması üzerine sultan; 

Ebubekir Çelebi’ye kızmış ve şeyhi çelebilik makamından azlederek İstanbul’a 

                                                           
1065 Sâkıb Dede bu durumu, Âdem Dede’nin şiirlerini bir araya getirme gayretinde olmaması ile 

açıklamaktadır. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 

1366. 
1066 Sabûhî’nin eserleri hakkında değerlendirmeler için bkz. Sarı, “Sabûhî Şeyh Ahmed Dede Hayatı, Edebî 

Kişiliği, Eserleri ve Türkçe Dîvânı’nın Tenkitli Metni”, 163-188. Kızılkaya, “Sabûhî Ahmed Dede’nin 

Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 64-83. 



 
 

315 
 

göndermiştir.1067 “… zâviye-i Bâb-ı Cedîd-i Dâru’d-devle’de peyġûle-güzîn-i ḫumûl1068 

eyleyen Ebûbekir Çelebi bir müddet burada kaldıktan sonra dergâhta vefat etmiştir.1069 

Çelebi ile sultan/patron arasında geçen olay şayet bu şekilde geliştiyse; Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde, dönemin patronu tarafından azledilen bir ismin bulunması dergâhın 

imajını olumsuz etkilemiştir. Sabûhî’nin şeyhin vefatına düşürdüğü aşağıdaki tarih 

kıtasında geçen ifadelerin, Ebubekir Çelebi’nin masumiyetini vurgulamaya yönelik 

olması, Çelebinin döneminde olumsuz bir imaja sahip olduğunu gösterir. Dîvân’ında 

yaşadığı dönemi ya da olayları fazla yansıtmayan Sabûhî’nin bu şiirde, özellikle şeyhin 

yüzü ak bir şekilde vefat ettiğini belirtmesi düşündürücüdür. Zira Sâkıb Dede de 

kayıtlarında, IV. Murat’ın yaşanan bu olaydan dolayı pişman olduğunu, Kadızâde 

Mehmet Efendi yerine Hocazâde Ilgunî’yi getirdiğini1070 belirterek aslında Ebubekir 

Çelebi’nin aklandığını göstermekte ve Sabûhî’nin aşağıdaki kıtasının son mısraındaki 

ifadelerini de desteklemektedir.  

Dünyâda seyr edip hele encâm-ı düşmeni 

ʿUḳbâya ḳalmadı hele hayf ü gezendimiz 

Meydân-ı tekye keyfi olup cedd-i pâkine 

“Yüz(ün) aḳlıġıyla gitdi Ebû Bekr Efendimiz”1071 

                                                           
1067 Bkz. Ahmed Remzi, Tarihçe-i Aktâb, (Dımışk: El-Terakki Matba’ası, 1334), 8-9.  
1068 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 879. Ebubekir Çelebi 

ile IV. Murat arasında geçen olayın tamamı için bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 878-889. 
1069 Kızılkaya, Sabûhî Ahmed Dede’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 37. Tarih kaynakları, 

Çelebi ile sultan arasında geçen hadisenin para kaynaklı olduğunu belirtmektedirler ve Ebubekir Çelebi’nin 

bu dönemde Bayram Paşa konağında vefat ettiğini kaydetmişlerdir. Bkz. Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i 

Na’îmâ (Ravzatü’l-Hüseyn fî Hulâsati Ahbâri’l-Hâfikayn), c.2, 869. Ebubekir Çelebi’nin azledilmesi 

hadisesi hakkında Mevlevî kaynakları ile resmi tarih kaynakları farklı nedenler ileri sürmektedirler. Bu 

hadisenin asıl sebebinin ne olduğu hakkında net bir kanaate varmak mümkün değildir. Ancak bu olay 

sonunda Ebubekir Çelebi ve onunla ilişkili kurumların ve kişilerin devrinde olumsuz bir imaja sahip 

oldukları söylenebilir.  
1070 Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 882. 
1071Sarı, “Sabûhî Şeyh Ahmed Dede Hayatı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Türkçe Dîvânı’nın Tenkitli Metni”, 

207. Sabûhî Dede’nin bu kıtası, Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da farklı şekilde geçmektedir: Dünyâda seyr 

idüp hele encâm-ı düşmeni/ʿUḳbâya ḳalmadı ġam-ı ḥayf u gezendimüz/ Meydân-gîr-i keyfer olup cedd-i 

pâkine/Yüz aḳlıġıyla gitdi Ebûbekr Efendimüz (Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i 

Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 889) Sabûhî Ahmet Dede’nin şiirlerine yansıyan Ebubekir Çelebi’nin 



 
 

316 
 

Mevlevîlik tarihinde, Çelebilik makamının Osmanlı patronları ile ters düştüğü 

zamanlardan biri olan bu olayın yansımaları dolaylı da olsa Yenikapı’daki edebî mahfil 

olma sürecini olumsuz yönde etkilemiş görünmektedir.1072 

Sabûhî Ahmet Dede’nin meşihat yıllarında Yenikapı Mevlevîhanesi’nde 

yukarıda belirttiğimiz nedenlerden dolayı bir edebiyat mahfili tam olarak 

şekilenememişse de Sabûhî’den sonra postnişin olan Câmî Ahmet Dede’nin meşihat 

yıllarında, dergâhta yetişen ya da buraya devam eden şair sayısında kısmî bir artış ve 

devamlıklık görülür. Tespitlerimize göre Câmî Ahmet Dede’nin postnişin olduğu yıllarda 

Kârî Ahmet Dede, Simkeşzâde Feyzî Hasan Efendi (ö.1102/1690), Buhûrîzâde Itrî 

(ö.1123/1711) dergâhta bulunan şairlerdir. 

Bugün için elimizde şiirlerinin tamamı mevcut olmayan Câmî Ahmet Dede; “… 

şeyhi Sabûhî Ahmet Dede’nin irşad halkasına katılarak ondan Melâmî neş’esini almış ve 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nde odaklanan bu mistik eğilimin başlıca temsilcilerinden biri 

olmuştur.”1073 1666-67 yılında hacca gittiği bilinen şeyhin Hac dönüşünden sonra vefat 

ettiği ve Medine’de medfun olduğu1074 kayıtlı ise de Defter-i Dervişân’da şeyhin 

mezarının Yenikapı Mevlevîhanesi’nde bulunduğu belirtilmektedir.1075 Işın, şeyhin 

Yenikapı şeyhliğini vekâleten kârîsi, Kârî Ahmet Dede’ye bırakıp gitmesini, manidar 

bulmuş ve bu gidişin, Kadızâdelilerin tarikatlar üzerindeki baskısının artması ile ilişkili 

olduğunu belirtmiştir.1076 Şair bir şeyh tarafından yetiştirilen ve kaynaklarda şairlik yönü 

                                                           
masumiyeti, Sabûhî’den 157 yıl sonra dergâha postnişin olan Abdülbâki Nâsır Dede’nin de şiirinde dile 

getirdiği bir konu olmuştur. Nâsır, Ebubekir Dede’nin bu hâlini; “Maḳdemiyle şehr-i İstanbul n’ola şâdân 

ise/Şân-ı ẕât-ı pâkiniñ olmuş felek faḫr-âveri” beytinde dile getirmiştir. Bkz. Melek Bıyık, Abdülbâkî Nâsır 

Dede Dîvânı, (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 1996), 40. 
1072 Gölpınarlı, hem Sâkıb Dede’nin hem de Naîmâ ve Peçevî Tarihi’nde geçen kayıtları karşılaştırmış ve 

Ebubekir Çelebi’nin azlinin, IV. Murat’ın Kadızade Mehmet Efendi’nin etkisinde kalması dolayısıyla 

değil, Çelebi’nin vakıf mallarını dağıtmadaki usulsüzlükleri ve Mevlevîliğin ruhuna uygun olmayan işler 

yapması sebebiyle olduğu sonucuna ulaşmıştır. Bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 154-160. 
1073 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler”, 315. Şeyhî ise Câmî Ahmet Dede’nin müteşerri, 

zâhit ve muttaki birisi olduğunu kaydetmektedir. Bkz. Şeyhî, Vekâyiü’l-Fuzalâ, c.3, 1368. 
1074 Şeyhî, Vekâyiü’l-Fuzalâ, c.3, 1368. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.1, 229. 
1075 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 317. 
1076 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler”, 315. 



 
 

317 
 

vurgulanan Câmî Ahmet Dede’nin meşihat yıllarında dergâhta yetişen şair sayısının, 

şeyhin yetiştiği ortama ve şair kimliğine oranla az olmasında, kanaatimizce şeyhin hacca 

giderek bir nevi baskılarından kaçtığı Kadızâdelilerin ciddi bir etkisi olmuş 

görünmektedir. Zira aynı dönemde İstanbul Mevlevî muhitinin en cazip merkezi olan 

Galata Mevlevîhanesi Şeyhi Derviş Çelebi ve Nâcî Ahmet Dede’nin şeyhlikleri 

döneminde bu mahfile devam eden, burada yetişen yeni isimlerin artmayışı da bu 

kanaatimizi destekler. Bu yıllardaki Galata şeyhlerinin de Câmî Ahmet Dede gibi şair 

olmalarına rağmen dergâhlarda şair varlığının yoğunlaştığı görülmez.   

Câmî Ahmet Dede’nin döneminde dergâhta yetişen isimlerin profillerine 

bakıldığında, Mevlevî muhiti içerisinde meşhur olan kişiler oldukları görülür. Bu 

isimlerden Kârî Ahmet Dede ve Buhûrîzâde Itrî, Mevlevî muhitinde adlarını duyurmuş 

isimlerdir.  Simkeşzâde Feyzî ise Halvetî muhitinden olmakla birlikte Câmî Ahmet 

Dede’den icazet almış bir şairdir.  

Itrî’nin dergâhtaki varlığı, şeyhin şair kimliğinden ziyade, bu mekânda verilen 

musiki eğitimleri ile ilişkili görünmektedir. Buhûrîzâde Itrî, kaynakların belirttiğine göre 

IV. Mehmet’in nedimlerinden olup musikişinaslıkla öne çıkmış olmakla birlikte aynı 

zamanda şairdir.1077 Itrî, sultanın “… ʿ aṭâyâ-yı ḫusrevânîlerine nâʿil1078 olmuş bir isimken 

Rüştü Şardağ’ın Rauf Yektâ’dan aktardığına göre kendisini musiki alanında yetiştirmek 

için Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam etmiş ve bu dönemde şeyh olan Câmî Ahmet 

Dede’nin bağlıları arasına dâhil olmuştur.1079 Şardağ, Itrî’nin musikinin yanı sıra edebiyat 

                                                           
1077 Sâlim, Tezkiterü’ş-Şu’arâ, 326-327. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.4, 2856-2857. Mehmed Süreyyâ, Sicill-

i Osmânî, c.3, 733. Safîyî, Tezkire-i Safâyî, 398. 
1078 Sâlim, Tezkiterü’ş-Şu’arâ, 327. 
1079 Rauf Yektâ’nın Mevlevî Âyinleri Mecmuası, sayı:2’den aktaran, Rüştü Şardağ, Mustafa Itrî Efendi, 

(Ankara: Kültür Bakanlığı Yay., 1992), 36. Şardağ’ın Rauf Yektâ’dan aktardığı “Itrî; gençliğinde her hafta 

pazartesi ve Perşembe günleri, mahallesine yakın olan Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam eder ve musikiye 

karşı duyduğu aşırı susuzluğunu tekkede dinlediği âyinlerdeki ruhsal neşeyle doyurmaya çalışırdı.” (Bkz. 

Şardağ, Mustafa Itrî Efendi, 36.) ifadelerine ihtiyatlı yaklaşmak gerekir. Zira İstanbul Mevlevîhanelerinde 

âyin günlerinin belirlenmesinin 19. asırda gerçekleştiği bilinmektedir.  (Ayin günlerinin II. Mahmut 

döneminde belirlendiğine dair bilgi için bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 340-341.) 



 
 

318 
 

alanındaki faaliyetlerini temellendiren asıl mekânın Yenikapı Mevlevîhanesi ve bu 

dergâhın şeyhi Câmî Ahmet Dede olduğunu belirtir.1080 Itrî’nin Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ndeki şairlerle kurduğu ilişkilerden ziyade, genel olarak İstanbul Mevlevî 

mahfillerine devam eden isimlerden Yahyâ Nazîm, Recep Enîs Dede ve Fasîh Ahmet 

Dede ile edebî eserler üzerinden etkileşimde bulunduğu görülür. Seher Işık Tetik, Itrî’nin 

şiirleri üzerine yaptığı çalışmada şairin safâ nazar redifli gazelinin aşağıda verilen makta 

beytinde, çevresindeki şairleri kendisine nazire söylemeye davet ettiğini ve gazele Fasîh 

Ahmet Dede ile Recep Enis Dede (ö.1147/1734-35)’nin nazire söylediklerini belirtir.1081 

Bu nev-zuhûr-ı şâhid-i nazmın görüp eğer 

Itrî nazîre derse ehibbâ safâ nazar1082 

Itrî aynı zamanda Arzî Mehmet Dede’ye bağlanan ve bu süreçte Galata mahfiline devam 

eden Yahyâ Nazîm ile de edebî eserler üzerinden iletişim kurmuştur. Şair, Nazîm’in 

Dîvân’ında yer alan  

Mâcerâsı gözümüẓ eşk-i terinden ẓâhir 

Göñlümün âteşi âh-ı seḥerinden ẓâhir1083 

matlalı gazeli bestelemiştir.1084 Itrî, yalnızca Câmî Ahmet Dede döneminde değil aynı 

zamanda vefatına kadar Yenikapı şeyhi olan Kârî Ahmet Dede, Nâcî Ahmet Dede, 

Pindarî Ahmet Dede ve Nesîb Yusuf Dede dönemlerinde de dergâha devam etmiş 

                                                           
1080 Şardağ, Mustafa Itrî Efendi, 33. 
1081 Recep Enis Dede Dîvân’ı üzerine yapılan yüksek lisans tezinde söz konusu nazîre bulunmamaktadır. 

Bkz. Halil Güntan, “Receb Enis Dede (Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni)”, (Yüksek 

Lisans Tezi, Selçuk Üniversiresi, 1990). Fasîh Ahmet Dede Dîvân’ında ise 151. Sırada yer yer alan gazel, 

Tetik’in bahsettiği gazeldir. Bkz. Çıpan, Fasîh Dîvânı, 343-344. Itrî dönemindeki Osmanlı Edebiyatının 

genel bir portresi ve Itrî’nin dâhil olduğu sosyal çevre hakkında geniş bilgi için bkz. Mehmet Kalpaklı, “Itrî 

Döneminde Osmanlı’da Şiir”, Itrî ve Dönemine Disiplinler Arası Bakışlar içinde, haz. Emre Ayvaz, İlkay 

Baliç, (İstanbul, OMAR Yay., 2013), 19-24. 
1082 Seher Tetik Işık, “Itrî’nin Edebiyattaki Yeri”, Ulakbilge Sosyal Bilimler Dergisi, 1 (2013): 101-102. 
1083 Çakır, “Yahyâ Nazîm Divânı (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 693.  
1084 Işık Tetik, “Itrî’nin Edebiyattaki Yeri”, 116. 



 
 

319 
 

olmalıdır.1085 Zira Itrî ile etkileşimde bulunan Recep Enis Dede, Fasîh Ahmet Dede ve 

Nazîm, Câmî Ahmet Dede dönemi sonrasında İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde yer alan 

isimlerdir. 

Câmî Ahmet Dede döneminde dergâha devam eden bir diğer isim ise, Halvetî 

mahfillerinde yetişen Simkeşzâde Hasan Feyzî’dir. Vekâyiu’l-Fuzalâ yazarı Şeyhî, babası 

Simkeşzâde’nin, Câmî Ahmet Dede’ye intisap ettiğini “… el-Ḥâc Aḥmed Dede’den 

mücâz olmışdur.”1086 ifadesi ile kesin bir şekilde belirtir. Simkeşzâde, ilk gençlik 

yıllarında Halvetî Şeyhi Abdulahad Nurî’ye intisap etmiş aynı zamanda Nakşibendî Şeyhi 

Bosnevî Osman Efendi’ye de bağlanmıştır.1087 Bu yönleri ile değerlendirildiğinde, 

Simkeşzâde’nin Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devamını sağlayan bağın muhiplik 

düzeyinde olduğu anlaşılır. Mevlevî muhibbi olarak dergâha devam eden şairin aşağıdaki 

beytinden, Mevlevîhane’de sema törenine katıldığı anlaşılmaktadır:  

Bugün bir Mevlevî neyzen uṣûlî eyleyüp icrâ 

Birâz faṣl itdi devr-i ṣofyân ile semâʿîden1088 

 Simkeşzâde, daha sonraları Emir Buharî Zâviyesi’nde postnişinlik yapmıştır.1089 Safâyî, 

şair hakkında şu bilgileri verir: “Eşʿârı ʿ âşıḳâne ve güftârı ṣûfiyânedir. Manẓûmâtını rişte-

i tertîb ü tedvîne keşîde etmişdir.”1090 Simkeşzâde’nin kullandığı ilk mahlas olan Sîmî’yi, 

Şeyhülislam Zekeriyyâzâde Yahyâ vermiştir.1091 Simkeşzâde hakkında, oğlu Şeyhî’nin 

                                                           
1085 Yılmaz Öztuna, Itrî hakkında yaptığı çalışmada şairin iletişim hâlinde olduğu isimlere yer vermeksizin 

bu beş şeyh döneminde Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam ettiğini kaydetmektedir. Bkz. Yılmaz Öztuna, 

Itrî, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 1987), 11-12. Ancak bu dönemde şairin İstanbul Mevlevî 

muhitindeki yerini tam olarak tespit etmek pek mümkün değildir. Çünkü Itrî, hükümdarlığının büyük bir 

kısmını İstanbul’dan ziyade Edirne’de geçiren IV. Mehmet’in nedimidir ve Öztuna’nın kaydettiklerine göre 

bu süreçte Enderun-ı Hümayun’da görevlidir. Bkz. Öztuna, Itrî, 16-17.  
1086 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.1, 309. 
1087 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.2, 1862. 
1088 Ali Osman Coşkun, “Simkeş-zâde Feyzî Dîvânı (İnceleme-Metin İndeks)” (Doktora Tezi, Gazi 

Üniversitesi, 1990), 445. 
1089 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.2, 1862. 
1090 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 457. Şairliği hakkında diğer değerlendirmeler için bkz. Bursalı Mehmet Tâhir, 

Osmanlı Müellifleri, c.1, 149. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 372. 
1091 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.2, 1863. 



 
 

320 
 

verdiği bu bilgi şairin Mevlevî mahfillerine devam etmesinde etkili olan çevre hakkında 

ipuçlarına sahip olmamızı sağlamaktadır. Zira Şeyhülislam Yahya aynı zamanda, kısa 

süre de olsa Doğanî Ahmet Dede döneminde Yenikapı Dergâhı’nda kalan İsmetî’nin de 

patronudur ve Simkeşzâde, Dîvân’ında İsmetî’nin bir şiirini tahmis etmiştir.1092  

Câmî Ahmet Dede’nin halefi olan Kârî Ahmet Dede, daha önce belirtildiği gibi 

Câmî Ahmet Dede’nin terbiyetkerdesidir. Sâkıb Dede, Câmî Ahmet Dede’nin yerine 

şeyhin hacca gittiği süreçte vekili olarak bıraktığı Kârî Ahmet Dede’nin dergâhta aldığı 

eğitimi şu cümlelerle belirtmektedir:  

“… Ḥażret-i Şeyḫ  Ḥâcı Aḥmed’e ḥâżır ve ḥasb-i ḥâl-i ḥayret-me’âle nâẓır iken 

nâ-gâh esnâ-yı ṣaded-i pür-meded-i taḳrîr-i Cenâb-ı Mesnevî-i irşâd-muḥtevî’de 

tażmîn-i mâcerâ-yı vâḳıʿa-i hâ’ile …”1093 buyurmuşlardır. 

Kârî Ahmet Dede’nin, şeyhinin eğitiminden geçmiş biri olmasına rağmen, Câmî Ahmet 

Dede’nin vefatından sonra şeyhin postnişin olmasını, Yenikapı Dergâhı’ndaki dervişler 

isterken devlet ricâli, Şeyh İsmail Merkezî’nin meşihat makamına getirilmesini talep 

etmiştir. Ancak Merkezî’nin Yenikapı postnişini olmadan önce vefat etmesi üzerine Kârî 

Ahmet Dede şeyh olmuştur.1094 IV. Mehmet döneminde saraya davet edilen şeyhe, sultan 

pek çok ihsanda bulunmuşsa da Kârî Ahmet Dede, bu ihsanları dervişlere dağıtmıştır.1095 

Sultanın yanı sıra dönemin devlet adamlarından Köprülü Mehmet Paşa’nın kardeşi Hasan 

Ağa ve oğlu Amcazâde Hüseyin Paşa da Kârî Ahmet Dede’nin bağlıları arasına katılan 

isimlerdir.1096  

                                                           
1092 Simkeşzâde’nin İsmetî’ye yazdığı tahmis için bkz. Coşkun, “Simkeş-zâde Feyzî Dîvânı (İnceleme-

Metin İndeks)”, 292-293.  
1093 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1582. Sahîh Ahmet 

Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 313. 
1094 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1583-1584. İhtifalci 

Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 93-94. 
1095 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1587-1588. İhtifalci 

Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 95. 
1096 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1589-1590. 



 
 

321 
 

Devrinde saraydan destek gören ve aynı zamanda dönemin devlet adamlarının 

da intisap ettiği bir şeyh olan Kârî Ahmet Dede döneminde şeyhin şiirle fazla 

ilgilenmemiş olması1097 dolayısıyla dergâhta edebî mahfil olarak görülebilecek bir 

yapının tam olarak şekillenmediği söylenebilir. Kârî Ahmet Dede’nin meşihat yıllarında 

muhtemelen Itrî, dergâha devam eden isimlerdendir. Recep Enis Dede de bu dönemde 

dergâha gelen kişiler arasındadır.1098 Sâlim’in “Zümre-i ṣüleḥânıñ âb-ı rûyu ve 

gülşengeh-i Mevleviyânıñ bir gül-ġonca-i nâzikter-i nihân-bûyu”1099 sözleri ile övdüğü 

Recep Enis Dede, Safâyî’nin kayıtlarına göre Yenikapı’da bulunduğu dönemde “… 

Fârisîdân-ı yegâne ve Mesnevî-hˇân-ı ḫânkâh-ı zamâne”1100 olmuştur. 

Kârî Ahmet Dede’nin meşihat yıllarında dergâha devam eden isimlerden bir 

diğeri ise Nâcî Ahmet Dede’dir. Sahîh Ahmet Dede, Nâcî’nin bu mahfile kaç yılından 

itibaren devam ettiğini aşağıdaki ifadelerle net bir şekilde belirtmektedir: 

 “Ve bu sâlde, (1666-67) Beşiktaş Mevlevîhanesi ma’zûlu Burusavî Nâcî 

Ahmed Dede 79 yaşında Yenikapı Mevlevîhânesi’nde Kârî Ahmed Dede’nin 

meclis-i saadetine müdâvemet eyledi.”1101  

Galata Mevlevîhanesi’nde Arzî Dede’nin terbiyetkerdesi olan şairin, Yenikapı’ya devam 

ettiği süreci kaynaklar, genelde şairin devam ettiği diğer mahfiller ile birlikte Sâkıb 

Dede’nin şu ifadelerine benzer şekilde zikretmişlerdir: “… Seyyid Ḫalîl Efendi ve Ḳârî 

Aḥmed Dede ḥażerâtı sohbet-i şerîfesiyle muġtenim”1102 olmuştur. Bu kayıtlardan, 

İstanbul Mevlevî muhitine dâhil olduğu dönemde devrin önemli şeyhlerinin sohbetlerine 

                                                           
1097 Zübeyiroğlu, “Mecmûa’tü’t-Terâcim Mehmet Tevfik Efendi”, 97. 
1098 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1966. Esrar Dede, 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 31. Bâğçe-i Safâ-Endûz’da Hacı (Câmî) Ahmet Dede’ye intisap ettiği 

kayıtlıdır. Ancak bunun dışındaki tüm kaynaklarda Recep Enis Dede’nin Kârî Ahmet Dede’nin bağlıları 

arasında olduğu belirtilir. Bkz. Esad Mehmed Efendi, Bâğçe-i Safâ-Endûz, 59. 
1099 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 93. 
1100 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 76. 
1101 Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 314. 
1102 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1717. Benzer 

kayıtlar için bkz. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 98. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 285. 



 
 

322 
 

katıldığı anlaşılan Nâcî Ahmet Dede’nin, Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam ettiği tarihin 

şairin Galata şeyhliğinden azlinden sonraki bir zamana denk gelmesi ve bunun Sahîh 

Ahmet Dede tarafından özellikle belirtilmiş olması dikkat çekicidir. Zira bu durumun 

özellikle belirtilmesi, kanaatimizce Nâcî Ahmet Dede’nin Galata Mevlevîhanesi’nden 

azledildikten sonra buraya devam etmediği anlamına da gelmektedir. Galata’dan azlinden 

sonra Yenikapı mahfiline devam eden Nâcî Ahmet Dede’nin Dîvân’ında yer alan  

Göster cemâl-i pâküñi cânâ safâ-naẓar 

Sîrâb olunca ‘âşıḳ-ı şeydâ safâ-naẓar1103 

matlalı gazeli, Kârî Ahmet Dede döneminde dergâha devam ettiğini tespit ettiğimiz 

Itrî’nin aynı redifli gazeline yazılmış bir naziredir. Itrî’nin bu şiirine -yukarıda 

belirttiğimiz gibi- Fasîh Ahmet Dede tarafından da bir nazire yazılmış olması aynı 

zamanda, İstanbul’daki farklı Mevlevî mahfillerine devam eden isimlerin bir araya 

geldiklerini de göstermektedir. Farklı mahfillerde bulunan1104 isimlerle iletişim hâlinde 

olan Nâcî Ahmet Dede’nin Yenikapı Mevlevîhanesi ile olan ilişkisi yalnızca Kârî Ahmet 

Dede’nin sohbet meclislerine ve bu dergâh çevresinde oluşan mahfile devam ile sınırlı 

kalmamış; Kârî Ahmet Dede’nin vefat etmesi üzerine dergâhın postnişinliğine atanmıştır. 

Galata Mevlevîhanesi’nde 1074_1088/1664-1677 yılları arasında şeyhlik yapan 

Nâcî Ahmet Dede, Sâlim, Esrar Dede ve Mehmed Ziya’nın kayıtlarına göre 1089/1679 

yılının başlarında Yenikapı Mevlevîhanesi’ne şeyh olmuştur.1105 Akâid, hikemiyât-ı 

İslâmiye, Türk ve Fars edebiyatı alanında kendini ispat etmiş1106 bir isim olan Nâcî’nin 

Dîvân’ında yer alan şiirlerden, şairin geniş bir çevreye sahip olduğu anlaşılmaktadır. 

Tespitlerimize göre Galata Mevlevîhanesi’nde derviş olduğu zamanlarda Konya 

                                                           
1103 Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 153. 
1104 Fasîh Ahmet Dede, Galata Mevlevîhanesi’nde hücrenişin olan, Recep Enis Dede de belli bir süre 

Yenikapı’da yetişmiş bir isimdir.  
1105 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 419. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 285. İhtifalci Mehmed Ziya 

Bey,  Yenikapı Mevlevîhanesi, 99. 
1106 İhtifalci Mehmed Ziya Bey,  Yenikapı Mevlevîhanesi, 99. 



 
 

323 
 

Çelebilik makamına gelen Abdülhalim Çelebi’ye hitaben yazdığı bir tarih ile Beşiktaş 

şeyhi olan Nâcî Ahmet Dede, Yenikapı şeyhi olduğu yıllarda ise siyasal elitler ile ilişki 

kurmuş görünmektedir. Şairin Dîvân’ında bir siyasal elite hitaben yazılan ilk kaside, Sarı 

Süleyman Paşa’nın 1097/1685 yılında sadaret makamına getirilişi üzerine yazılmış bir 

tarih kasidesidir.1107 Kasidenin aşağıdaki beyitlerinde Nâcî Ahmet Dede’nin, yetiştiği 

Mevlevî muhiti içerisinde ve temsil ettiği şeyhlik makamının gereklilikleri kapsamında 

değerlendirildiğinde, sıradışı sayılabilecek bir söylem ile patrona hitap ettiği görülür. 

Eserin hem memduhu hem de metheden kişiyi kıyamete kadar parlak kılacağını 

(hatırlatacağını) belirten şair hem patronu hem de kendisi için bu kasideyi yazmıştır. 

Bu düşdi ḫâṭıra fi’l-ḥâl Nâcî eyledüm târîḫ 

Eserdür tâ ḳıyâmet mâdiḥ ü memdûḥa tâbende 

 

İlâhî fażl u iḥsânuñla benden âṣâf-ı dehrüñ 

“Süleymân-ı zamâna mühr-i devlet ola zîbende”1108 

Nâcî Ahmet Dede’nin, vezirliğe getirilişine kaside yazdığı bir diğer isim ise Köprülüzâde 

Fâzıl Mustafa Paşa’dır. Galata mahfiline devam eden Sâkıb Dede’nin İstanbul’a geldiği 

süreçte eğitiminden geçtiği bir isim olan Fâzıl Mustafa Paşa’nın eğitimci yönü, Nâcî 

Ahmet Dede’nin de bildiği aşağıdaki mısralarından anlaşılmaktadır.  

ʿUlûm içre cihânda Faḫr-i Râzî olsa bir kimse 

Ḥużûruñda cevâba ḳâdir olmaz belki ebkemdür1109 

                                                           
1107 Sarı Süleyman Paşa hakkında bilgi için bkz. Abdülkadir Özcan, “Süleyman Paşa, Sarı”, DİA, ek-2 

içinde (İstanbul: TDV Yay., 2019), 535-538. 
1108 Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 142.  
1109 Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 139. 



 
 

324 
 

Nâcî Ahmet Dede, aynı zamanda 1106/1695 yılında tahta geçen II. Mustafa’ya, Koyun 

Adaları’nın Venediklilerden alınması hakkında övgüleri de içeren bir cülusiyye yazmış 

ve aşağıdaki beyitlerde padişahın tahta çıkışına tarih düşürmüştür: 

Berg-i sebzümdir faḳîrâne ḥużûr-ı ‘izzete 

Bu ḳaṣîde târîḫim iclâsuña maḳbûl ola 

 

Nâciyâ ehl-i ma‘ârif didiler târîḫini 

“Ḥamdü-lillah kevnüñ oldı tâc-dârı Muṣtafâ” 

     Sene 11061110 

Nâcî Dede, Osmanlı siyasal elitleri ile ilişki kurmuş bir isim olmanın yanı sıra, 

aynı zamanda Kırım Hanı Selim Giray1111 için de bir kaside yazmıştır.1112 Şairin kaside 

sunduğu isimler dikkat çekicidir. Zira Fâzıl Mustafa Paşa, Sâkıb Dede’nin; Selim Giray 

ise hem Yahya Nazîm’in hem de Itrî’nin patronudur.1113 Bu isimlerin hepsi bir arada 

değerlendirildiğinde Yenikapı şeyhliği yaptığı dönemde Nâcî Ahmet Dede’nin, Osmanlı 

siyasal elitleri ile ilişki kuran ve aynı zamanda Mevlevîlik ile gerek derviş gerek muhip 

düzeyinde bağlılık kuran isimlerden müteşekkil bir çevrede yer aldığı görülür. Tüm bu 

isimlerin Yenikapı Mevlevîhanesi’ne geldikleri ve burada oluşan meclislerde yer 

aldıklarına dair kesin bir yargıya varmak ise mümkün değildir. Ancak Yenikapı 

Mevlevîhanesi şeyhinin, bu dönemde dergâha devam ettiğini düşündüğümüz Sâkıb Dede 

                                                           
1110 Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 133. 
1111 Selim Giray hakkında bilgi için bkz. H. Mustafa Eravcı, “Selim Giray”, DİA, c.36 içinde, (İstanbul, 

TDV Yay., 2009), 428-429. 
1112 Bu kasidenin, “İhtimâmuñ ehl-i İslâm’a olub imdâd-res/Ḳurtarıp Üskübi küffâr eylemişken pây-mâl 

beytinden, Selim Giray’ın 1689 yılında Üsküp’te kazandığı zafer sonrası Edirne’ye ve İstanbul’a 

gelmesinin ardından yazıldığı anlaşılmaktadır. Beyit için bkz. Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 137. 

Selim Giray’ın Edirne’ye gelişi ile ilgili bkz. Halîm Giray, Gülbün-i Hânân, haz. İbrahim Gültekin, 

(Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2019), 113-114. (e-kitap) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-

hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D16

99D1B39FBB0D1EB451EF479865DBF2E9BF0E2683D305709F4F0 (erişim 20.10.2021). 
1113 Selim Giray hakkında geniş bilgi için bkz. Halîm Giray, Gülbün-i Hânân, 111-118. Ayrıca bkz. Cemal 

Kurnaz, Halil Çeltik, Osmanlı Dönemi Kırım Edebiyatı, (Ankara: Kültür Bakanlığı Yay., 1997), 133-134. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D1699D1B39FBB0D1EB451EF479865DBF2E9BF0E2683D305709F4F0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D1699D1B39FBB0D1EB451EF479865DBF2E9BF0E2683D305709F4F0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=C50CB88455D1699D1B39FBB0D1EB451EF479865DBF2E9BF0E2683D305709F4F0


 
 

325 
 

ve Itrî’nin patronları ile dergâha postnişin olarak atandıktan sonra iletişime geçtiğini 

söylemek mümkündür. Zira yazılan kasidelerin geneli Nâcî’nin, /1088-89/1679-80 

yılında Yenikapı şeyhi olmasından sonra yazılmıştır.1114 Tüm bu veriler aynı zamanda 

Nâcî Ahmet Dede’nin Yenikapı şeyhi olduktan sonra iletişim kurduğu çevrenin de 

değiştiğini göstermektedir.1115 Bu değişim Nâcî Ahmet Dede’nin neden Galata 

Mevlevîhanesi’nde görevli iken siyasal elitlere yönelik şiirler yazmadığı sorusunu da 

gündeme getirir. Bu sorunun cevabını, şeyhin şiirleri üzerinden tespit etmek zordur. 

Ancak Nâcî’nin 1074-1089/1664-65-1679-80 yılları arasında Galata şeyhi iken 

Kadızâdelilerin tarikatlar üzerindeki baskısının artışı bunun bir sebebi olarak 

düşünülebilir.1116 Nâcî Ahmet Dede’nin şair bir şeyh olmasına ve elitlerle edebî eserleri 

üzerinden iletişim kurabilmesine rağmen, Yenikapı’da postnişin olduğu süreçte Galata 

Mevlevîhanesi’nde olduğu gibi kendisine intisap eden şair isimlerine rastlanmaz. Ancak 

Nâcî’nin; Itrî, Yahyâ Nazîm, İsmetî ve Fasîh Ahmet ‘in şiirleri üzerinden kurdukları 

ilişkiler göz önünde bulundurulduğunda, bu isimlerin Nâcî Ahmet Dede’nin meşihat 

yıllarında dergâha devam ettikleri düşünülebilir.  

Nâcî Ahmet Dede, şeyhliği döneminde dergâha gelen isimlerden olan Pendârî 

Ahmet Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de madde başı olmuş bir isim olmamakla 

                                                           
1114 Nâcî Ahmet Dede’nin, değişen çevresi ile birlikte döneminde, dergâh için kaynak bulma arayışına 

girildiği de görülür. Önceleri Yenikapı Mevlevîhanesi’ne ait bir vakfın daha sonraları Mirahur Hasan Paşa 

Zâviyesi’ne aktarıldığı ve Nâcî döneminde bu vakfın tekrar istendiği ve Mevlevîlerin bu isteğininin uygun 

görüldüğü kayıtlıdır. Vakıflardaki bu değişiklik, Nâcî Ahmet Dede döneminde Yenikapı Mevlevîhanesi’nin 

ekonomik açıdan güçlendiğini, en azından tekrar eski vakıf kaynakalarına kavuştuğunu göstermektedir. 

Dergâha tekrar tahsis edilen bu vakıf ve devrin yönetiminin Yenikapı Mevlevîhanesi’ne bakışı hakkında 

geniş bilgi için bkz. Cahit Telci, “Yenikapı Mevlevihanesi Vakıflarının İhyası Sürecine Dair Bir Belgenin 

Düşündürdükleri”, Sûfî Araştırmaları, 10 (2014): 1-16. 
1115 Tüm bu söylemler, Nâcî Ahmet Dede’nin günümüze ulaşan Dîvân’ı üzerinden yapılan 

değerlendirmelerin bir sonucudur. Nâcî Ahmet Dede’ye ait başka bir Dîvân nüshasına ya da mecmualarda 

yer alan şiirlerine ulaşılmadıkça Nâcî’nin Yenikapı şeyhi olmadan önce başka kasideler yazıp yazmadığı 

bilinmeyecektir. Eldeki Dîvân nüshasının temmet kaydı ise Recep 1250/Kasım-Aralık1834’tir. Temmet 

kaydı için bkz. Kırıktaş, “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, 205. 
1116 Ancak bu durum Nâcî’nin Galata şeyhliği döneminde neden siyasal elitlere hitaben şiir yazmadığının 

tam olarak cevabı değildir. Çünkü Nâcî’nin de şu beyit ile “Gûş-ı câna mülhim-i ġaybî didi târîḫini/ 

Mevlevîler döndi cânâ ‘aşḳ-ı Mevlânâ ile /Sene (10)79”tarih düşürdüğü bu yasak, 1668-69 yılında 

kaldırılmıştır ve bu olaydan sonra yaklaşık sekiz yıl kadar Nâcî Ahmet Dede Galata şeyhliği yapmıştır. 

(Beyit için bkz. Kırıktaş, “Nâcî Ahmet Dede Divanı”, 203.) 



 
 

326 
 

birlikte, “Bunlaruñ daḫi şiʿr ü inşâdan vâye-dâr oldukları münfehimdür. Lâkin eserlerine 

resîde olmadıġımuzdan taḥrîr olınmadı.”1117 ifadelerinden Pendârî’nin, şiir ile ilgilendiği 

ancak eserlerinin Mevlevî mahfilleri içerisinde dolaşıma girmediği anlaşılmaktadır. 

Pendârî Ahmet Dede, Nâcî Ahmet Dede’ye mahlasını veren Bursa Mevlevîhanesi Şeyhi 

Salih Zihni Dede’nin oğlu Mehmet Ârif Efendi’ye intisap etmiş, ardından Gavsî 

döneminde Galata Mevlevîhanesi’ne gelmiş ve burada aşçıbaşı olmuştur.1118 Dergâh 

içerisinde prestijli bir görev olan aşçıbaşılığa “… iḳtidâr-ı dest ü pây saʿy-i meşkûre 

olmadan ser-i kârda şuġl-i emr ü nehy ü ḥükm kendilere sedd-i râh olacağı[nı]”1119 

düşündüğü için bu görevi bırakıp Edirne Mevlevîhanesi’ne geçmiş kendisini burada 

yetiştirmeye devam etmiştir. Edirne’den İstanbul’a dönen Pindârî Ahmet Dede, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde uzlete çekilmiş ve Nâcî Ahmet Dede’nin kârî-i Mesnevî’si 

olmuştur.1120 Nâcî Ahmet Dede, dergâh şeyhliğini 1109 Muharrem/1697 Temmuz ayının 

başlarında1121 vekâleten Pindârî Dede’ye bırakmışsa da Ahmet Dede, asaleten bu göreve 

atanmadan Zi’l-hicce 1120/Şubat 1709’da vefat etmiş; Mehmet Ziya’nın belirttiğine göre 

dergâh, birkaç ay şeyhsiz kalmış ardından Nesîb Yusuf Dede Yenikapı şeyhliğine 

getirilmiştir.1122 Tespitlerimize göre Pindârî Ahmet Dede döneminde, dergâha devam 

ettiğine dair bilgi bulunan tek isim Şekîb Ömer Dede’dir. Bu yıllarda hem Galata hem de 

Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam eden şair bu mahfillerde fazla kalmamıştır.1123 

Pindârî Ahmet Dede’nin ardından tekrar Yenikapı Dergâhı şeyhliğine geçen ve 

bu görevi, Sahîh Ahmet Dede’nin belirttiğine göre üç buçuk yıl daha sürdüren Nâcî 

                                                           
1117 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 255. 
1118 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2429. İhtifalci 

Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 101. 
1119 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2430. 
1120 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2431-2432. 
1121 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 320. 
1122 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 323, 324’te, Pendârî Ahmet Dede’nin 

vefatında 122 yaşında olan Nâcî Ahmet Dede’nin, Pendârî’nin ardından dergâh şeyhliğini 3.5 sene daha 

yürüttüğü kayıtlıdır.. Bu konu hakkındaki farklı kaynaklarda yer alan bilgileri toplu bir şekilde görmek için 

bkz. Kaya, Tekke Kapısı, 76-77 
1123 Şairin Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam ettiğine dair bilgiye adaha önce Gavsî Ahmet Dede dönemi 

değerlendirilirken yer verdiğimiz için burada tekrar ele alınmamıştır.  



 
 

327 
 

Ahmet Dede’nin 1124/1712’de vefat etmesi üzerine Konya’da ser-tarik bulunan Nesîb 

Yusuf Dede, Mehmet Sadreddin Çelebi (ö.1124/1712) tarafından Yenikapı 

Mevlevîhanesi şeyhliğine atanmıştır. Aynı yılın Safer ayında dergâha gelerek şeyhlik 

görevine başlayan1124 Nesîb Yusuf Dede’nin dergâhtaki görevi fazla uzun sürmemiş ve 

16 Muharrem 1126/1 Şubat 1714’te vefat etmiştir.1125 

IV. Mehmet’in tahttan indirilmesi sırasında yaşanan olaylardan etkilenen1126 ve 

hocalık yaptığı Siyâvuş Paşa ve ailesinin “… hezele ve eclâfın pâmâl-i tahkîr u tedmîri 

olmasından muğber ve muzdarip olduğu ”1127 için 1687 yılında Müneccimbaşı Ahmet 

Dede ve birkaç isimle birlikte ayrıldığı İstanbul’a ikinci defa gelen Nesîb Yusuf Dede, 

İstanbul’dan uzak kaldığı süreçte kendisini farklı kentlerdeki Mevlevî muhitlerinde 

yetiştirmiştir. İstanbul’dan 1687 yılında ayrıldıktan sonra Kâhire Mevlevîhanesi Şeyhi 

Siyahî Dede’ye intisap eden ve burada sikke giyen1128 Nesîb Yusuf Dede, bir müzeyyel 

gazelinden alınan aşağıdaki beyitlerde, Mevlevî irfan muhiti içerisinde bir edebî muhit 

oluşturabilen şeyhini, dergâhta kendisini şiir yazmaya sevkeden bir hâmî olarak tasvir 

eder.  

Pürdür âyîne-i dil gerd-i küdûretle NESÎB 

Naẓar-ı mürşid-i âgâhı temennâ iderüz 

 

Ḥażret-i şeyḫ Siyâhî-i hüner-perver kim  

                                                           
1124 Esrar Dede ve Sâlim yalnızca 1123 tarihini vermekte ve ay belirtmemektedirler. Bkz. Esrar Dede, 

Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 285. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 437. Nesîb Yusuf Dede’nin Yenikapı şeyhi 

oluşunu, Şeyhî 1123 yılının Rebiulahir ayında gerçekleştiğini belirtir. Bkz. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 

2746. 
1125 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 286. Şeyhî ve Sâlim muharrem ayını belirtmektedir. Bkz. 

Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 437. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 2746. 
1126 Ahmet Cahid Haksever, Nesîb Dede’nin IV. Mehmet’e yapılan darbede yer aldığını ve bunun üzerine 

Kahire’ye sürüldüğünü belirtmektedir. Bkz. Haksever, Modernleşme Sürecinde Mevlevîler ve Jön Türkler, 

21-22. 
1127 İhtifalci Mehmed Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 104. Esrar Dede bu olayı “fitne-i ʿazîme-i 

meşhûre” olarak nitelemektedir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 285. 
1128 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.3, 2745-2746. 



 
 

328 
 

Sürme-i ḫâk-i derin dîdeye iḥdâ iderüz 

 

Gülşen-i medḥine tevcîh-i nigâh itdükçe 

Şevḳ ile ḫâmemüzi bülbül-i gûyâ iderüz1129 

Ankara,1130 Şam1131 ve Mısır1132 Mevlevîhanelerinde şeyhlik yapan Nesîb Yusuf 

Dede, Konya Asitanesi’nde sertarik olduğu süreçte, kentteki Mevlevî muhitinde etkin bir 

sima olup şiirlerinden1133 anlaşıldığı kadarıyla özellikle Derviş Vehbî ile birlikte Konya 

Âsitanesi’ndeki meclislerde şiirler söylemiş birisidir. Dergâhtaki bu faaliyetlerinin yanı 

sıra, Yenikapı şeyhliğine atanmadan önce, Konya muhitinde iken 1122/1711 yılında 

tamamladığı Rişte-i Cevâhir adlı eserini, Sadreddin Çelebi (ö.1123/1711)’ye 

sunmuştur.1134  

Nesîb Yusuf Dede’nin dergâh şeyhliğine atanmasında kanaatimizce, şeyhin daha 

önce Mısır, Şam, Konya gibi Mevlevî irfan muhitini besleyen merkezlerde, tarikat 

içersinde önemli görevler almış olmasının yanı sıra, bulunduğu muhitlerde şairliği ile de 

ön plana çıkan bir isim olması etkili olmuştur. Şairin, Rişte-i Cevâhir’i Sadreddin 

Çelebi’ye sunmuş olması, Nesîb’in tarikat içerisinde yeni bir göreve gelmek için 

doğrudan yaptığı bir eylem olduğu anlamına gelmemekle birlikte kanaatimizce bu 

                                                           
1129 Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli Metni”, 357. 
1130 Ankara Mevlevîhanesi’ne 1692 yılında şeyh oluşuna şair, “Târîḫ-i Berâ-yı Meşîḫat-ı Ḫod der Tekye-i 

Anḳara” başlıklı tarihi düşürmüştür. Bkz. Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın 

Tenkidli Metni”, 536. Şeyhin Ankara ve Şam dergâhlarına şeyh oluşu ile ilgili ayrıca bkz. Sahîh Ahmet 

Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 319. 
1131 Şam Mevlevîhanesi Şeyhliğine atandığını şair, Târîḫ-i Berâ-yı Tekye-i Şâm-ı Şerîf başlıklı şiirde 

“Lâkin ammâ Şâm’a geldükde be-taḳdîr-i Ḫudâ/Meşîḥatle behre-ver itdi bu ʿabdüñ ol lebîb” beytinde dile 

getirmiştir. Bkz. Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli Metni”, 571. 
1132 Bkz. Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 321. 
1133 Çelebilik makamında bulunan II. Bostan Çelebi’ye Derviş Vehbî ile birlikte bir gazel sunmuşlardır. 

Ayrıca, Nesîb, Derviş Vehbî’nin “Görürseñ zaḥmet-i bî-ḥadd ü ġâye/Ṭoḳunma ḫânedân-ı evliyâye matlalı 

gazelini tahmis etmiştir. (Bkz. Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli Metni”, 

506, 262.) 
1134 Eseri Sadreddin Çelebi’ye sunduğunu Nesîb Dede şu ifadelerle belirtmektedir:  “… eş-şeyḫ Muḥammed 

Ṣadreddîn Çelebi Efendi enbetehullâhu nebâten ḥasenen ve ‘ammerehû bi-‘ömri’ṭ-ṭavîli mu‘azezen ve 

mükerremen ve beleġahû ilâ aḳsa’l-medârice’l-me’ali ve enâhlehû merâtibe ceddihi’l-‘alî Ḥażretlerinüñ 

nîm lihâẓa-i ‘inâyetleri ve imrâr-ı naẓar-ı kîmyâ-ḫaṣṣıyyetleridür.” (Gürdal Semen, “Nesîb Dede Hayatı, 

Eserleri, Edebî Kişiliği ve Rişte-i Cevâhir”, (Yüksek Lisans Tezi, Celal Bayar Üniversitesi, 2006), 38. 



 
 

329 
 

atamada etkili olmuş olmalıdır. Dergâhta, “… zebân-ı ʿArabî ile âşinâ olmayan yârâna 

feḥvâsın tefhîm içün”1135 kaleme aldığı eserde Nesîb, oldukça ağır bir üslup kullanmış1136 

bir nevi şiirde daha önceleri gösterdiği maharetini, inşa alanında da göstermek istemiştir.  

Kendisini Mevlevî irfan muhiti içerisinde kanıtlamış bir isim olan Nesîb Dede, 

İstanbul’a ikinci gelişinde de siyasal elitler ile edebî eserleri üzerinden iletişim kurmuş 

görünmektedir. Ancak bu iletişimin temellerini Nesîb, Konya’da iken atmıştır. Nesîb 

Yusuf Dede; Yenikapı şeyhi olmadan önce Konya’da sertarik olduğu dönemde, Baltacı 

Mehmet Paşa (ö. 1124/1712) ikinci defa sadarete getirilişinin ardından Halep’ten 

İstanbul’a dönerken Konya Dergâhı’na uğramış ve burada “… mihmân-ı saʿâdet-ḫâne-i 

Ṣadreddînî ve ṣuffe-i ṣafâ-yı ḫânedânî mecmaʿ-ı ṣadr-ı dîn ü dünyâ”ʿ1137 olmuştur. Baltacı 

Mehmet Paşa’nın Konya’ya uğradığı tarih 1710 yılının Ağustos ayı sonrası olmalıdır. 

Zira Baltacı’nin Halep’te iken ikinci defa sadarete getirilişi bu tarihtir1138 ve bu dönemde 

Nesîb hâlen Konya’dadır. Nesîb Dede’nin Dîvân’ında yer alan “Berâ-yı Ṣadâret-i Teber-

dâr Muḥammed Paşa Der Defʿa-i Sâniye Sellemehu’llah”1139 başlıklı kıtasını, Baltacı’ya 

dergâhı ziyareti esnasında sunduğu aşağıdaki kıtadan anlaşılmaktadır.  

Âṣafâ dâʿî-i deyrine NESîB’üñ kârı 

Dergeh-i Ḥażret-i Monlâ’da saña oldı du’â 

Didi teşrîfüñe târîḫ ile tebşîr iderek 

Mühr-i şâh ile yine geldi Muḥammed Paşa1140 (1122/1710) 

Nesîb Yusuf Dede’nin hem Mevlevî muhitinde kendini edebî eser üretimi yönü 

ile ispatlamış olması ve Siyâhî Dede gibi bir mürşit tarafından yetiştirilmesi hem de edebî 

                                                           
1135 Semen, “Nesîb Dede Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği ve Rişte-i Cevâhir”, 38. 
1136 Mehmet Ziya eserin üslubunun ağır olduğunu, alışılmamış kelimelerden ve tabirlerden oluştuğunu 

belirtir. Bkz. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 109.  
1137 Odunkıran, Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin), 983. 
1138 Baltacı’nın sadarete getirilişi hakkında bilgi için bkz. M. Münir Aktepe, “Baltacı Mehmed Paşa”, DİA 

c. 5 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 1992), 35.  
1139 Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli Metni”, 549. 
1140 Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli Metni”, 550. 



 
 

330 
 

eserleri ile siyasal elitlerle iletişim kurabilmesi1141 kanaatimizce onun Yenikapı 

Mevlevîhanesi şeyhi olarak atanmasında büyük oranda etkili olmuştur.1142   

Yenikapı Mevlevîhanesi’nin, tam anlamıyla Mevlevî şairlerin yetiştiği, şuarâdan 

olan muhibbanın devam ettiği bir edebiyat mahfili olarak şekillenemediği bu birinci 

döneminde şeyh olan isimlerin arasında, Nesîb Dede de Sabûhî ve Nâcî gibi, şairliği ile 

öne çıkmış bir isimdir. Nesîb’in şairliğini, Kahire’de iken şeyh ile bir arada bulunan Sâkıb 

Dede şu ifadelerle övmektedir; “Ve tertîb-i dîvân-ı belâġat-erkâna muvaffaḳ olup âsâr-ı 

dil-pezîrleri dest-be-dest-i ʿurefâ resîde-i mecâlis-i refîʿa-i ẓurefâ-yı Şâm u Mıṣır u ʿIrâḳ 

ve ṣît-i maʿrifetleri eḳâlime resâ olmuşdur.”1143 

Bir tekkenin edebiyat mahfili hâline gelebilmesi için temel şartlar olan şair 

şeyhin varlığı ve siyasal elitlerle iletişime geçebilme Nesîb Dede döneminde sağlanmışsa 

da şeyhin meşihatının çok kısa sürmesi, Nesîb’in meşihat yıllarında dergâhta bir edebiyat 

mahfilinin oluşamamasına neden olmuştur. Tespitlerimize göre Nesîb’in meşihat 

yıllarında Yenikapı’da varlığı bilinen tek isim Lebîb’dir. 

Lebîb, Celvetî tarikatına intisap etmiş bir isim iken Nesîb Yusuf Dede’nin 

Müneccimbaşı Ahmet Dede ve diğer dervişlerle birlikte çıktığı seyahatte yanlarında 

bulunmuş ve bu grupla birlikte Mısır’a ulaşmıştır.1144 Mısır’da iken Nesîb Dede’nin 

eğitiminden geçtiği anlaşılan Lebîb, Nesîb’in yanından ayrılmayan bir isimdir.1145 

                                                           
1141 Nesîb Yusuf Dede yalnızca Konya’da değil daha önce bulunduğu Kahire ve Şam’da iken de devlet 

adamlarının göreve gelişlerine tarihler yazmıştır. Örneğin, Şam şeyhi iken II. Mustafa’nın tahta çıkışına, 

Behçet İsmail Paşa’nın Kahire valiliğine atanmasına, Şam Kadısı Ebubekir Efendi’nin sünnet düğününe ve 

III. Ahmet’in 1708 yılında yakalandığı çiçek hastalığına tarih düşürmüştür.  Söz konusu tarihler için bkz. 

Hidayetoğlu, “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli Metni”, 529-531, 532, 541, 568. 
1142 Nesîb Yusuf Dede’nin Konya’da bulunduğu ve Yenikapı şeyhi olduğu dönemlerde, Mevlevîler ile 

Osmanlı yönetiminin ilişkilerinin olumlu bir zemin üzerinde ilerlediği görülür. Sâkıb Dede’nin verdiği 

bilgilere göre bu dönemde Sadreddin Çelebi’den şehzâdelere arakıyye tekbiri ricasıyla İstanbul’a davet 

edilmiştir. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 984-985. 
1143 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1974. Nesîb’in 

şairliği ile ilgili değerlendirmeler için bkz. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 437; Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 623.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             
1144 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 62, 103, 270; Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i 

Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2445. 
1145 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 270. Ali Enver, Semahâne-i Edeb, 290.  



 
 

331 
 

Nesîb’in Yenikapı şeyhliğine getirilmesi üzerine şeyh ile birlikte İstanbul’a gelmiş ve 

burada vefat etmiştir.1146 

Nesîb Yusuf Dede’nin vefatının ardından 1126/1714-15 yılında Yenikapı 

Mevlevîhanesi şeyhliğine, Çelebi Hacı Mehmet Ârif-i Râbi (ö.1159/1746-47) tarafından 

Peçevî Ârifî Ahmet Dede atanmıştır.1147 Peçoy’da Halvetî şeyhlerinden Şeyh Mehmet’in 

oğlu olan Ârifî, Mevlevîlik ile ilk ilgisini kentteki Mevlevîhanede, Muslu Hafız Mehmet 

Dede’ye intisap ederek kurmuş ve sonraki dönemde buranın şeyhliğine getirilmiştir.1148 

Peçoy şehrinin Macarlar tarafından işgal edilmesi üzerine Filibe’ye geçmiş ve burada 

şeyhlik yapmıştır.1149 

Safâyî, tezkiresini yazdığı dönemde Ârifî Ahmet Dede’nin hâlen Yenikapı şeyhi 

olduğunu belirtmekte ve şairliği hakkında; “… ʿUlûm-ı Arabiyyede mâhir ve lisân-ı 

Fârisîde naḳl-i Mesnevî-i Maʿnevî’1150ye ḳâdir ʿaṣrıñ şuʿarâsından …”1151dır 

değerlendirmesini yapmıştır. Sâlim ise tezkiresine, Ârifî’nin gönderdiği 

Ẕât-ı pâkiñledir ey ḥażret-i sultân-ı semâʿ 

Şeref-i dâ’ire-i mecmaʿ-ı dîvân-ı semâʿ1152 

matlalı gazelini kaydetmiştir. Esrar Dede, şeyhin müritlerinin hayli çok olduğunu belirtse 

de bu topluluk içerisinde Ârifî Ahmet Dede’nin hâmîliğinden bahsetmez.1153 Ekrem Işın, 

devrinde pek çok insana hitap edebilmiş olan Ârifî Ahmet Dede’nin, Sabûhî ile birlikte 

                                                           
1146 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2540. 
1147 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevîrihi’l- Mevleviyye, 325. 
1148 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”,1779. İhtifalci 

Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 112. Sâlim, Safâyî ve Şeyhî, Ârifî’nin Mevlevî tarikatına 

girmek için, Konya’ya gittiğini ve burada tarikata intisap ettiğini ve ardından memleketindeki 

Mevlevîhaneye şeyh olarak gönderildiğini kaydeder. Bkz. Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 307. Safâyî, Tezkire-

i Safâyî, 420. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.4, 3289. 
1149 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 307. Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 420. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 208. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”,1780. 
1150 Eser adı, alıntılanan yerde bold ve italik yazılmıştır. 
1151 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 420. Benzer bir değerlendirme için bkz. Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 201. İhtifalci 

Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 113. 
1152 Sâlim, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 308. Ârifî’nin şairliği hakkında bilgi veren kaynaklarda bu şiir örneği 

kullanılmıştır.  
1153 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 208. 



 
 

332 
 

dergâha gelen Melâmîliği kökleştirdiğini belirtmekte ve bu durumu; Lale Devri’nin 

getirdiği şiir, musiki ve sohbet üçlüsü üzerinde şekillenen kültür ortamı ile 

ilişkilendirmektedir.1154 Ârifî Dede aynı zamanda dönemin siyasal elitleriyle yakınlık 

kurmuştur. Tarihçi Abdullah Nailî Paşa (ö.1171/1757-58) şeyhin dervişi ve damadıdır.1155 

Dergâhta uzun yıllar görev yapmasına ve şairliği hakkında kaynakların övgü dolu 

ifadelere yer vermiş olmasına rağmen Ârifî Ahmet Dede döneminde dergâhta canlı bir 

edebiyat mahfilinin varlığı görülmez. Bu dönemde Ârifî Ahmet Dede’ye intisap eden tek 

şair, tespitlerimize göre Derviş Firâkî’dir. 

Firâkî Yazıcı adı ile bilinen şair, Peçevî Ârifî Dede’ye intisap etmeden önce de 

şairliği ile ünlü bir isimdir. Ancak Esrar Dede’nin “… fîrâḳı vaṣla tebdîl ve yektâ ʿabâ-yı 

mesnûne ile vaṣlaya tebdîl idüp şeref-yâb duḫûl-ı ʿidâd-ı fuḳarâ ve kemâl-i terk ü tecrîdle 

müstesnâ bir ʿârif-i ehl-i fenâ ol[up] (…) eşʿârı ʿârifâne ve güftârı ʿâşıḳâne idi.”1156 

ifadelerinde belirttiğine göre şairin, Mevlevîliğe intisabından sonra, edebî üretim tarzında 

bir değişiklik olmuştur. 

Peçevîzâde Ârifî Ahmet Dede, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde on bir yıl şeyhlik 

yaptıktan sonra, 1137 Muharrem/1724 Eylül-Ekim ayının başlarında vefat etmiştir.1157 

Dergâhta uzun sayılabilecek bir zaman diliminde şeyhlik yapan Ârifî Ahmet Dede, 

kendisinden sonra postnişin olacak olan ismi dergâhta yetiştirmediği için Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ne, Konya Âsitanesi’nde Mesnevîhanlık yapan Mesnevîhan Mehmet 

                                                           
1154 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 316. 
1155 Hakîm Efendi, Hakîm Efendi Tarihi, c.1, 591. Ramazan Muslu, “XVIII. Asırda Anadolu’da Tasavvuf”, 

(Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2002), 483. 
1156 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 251. Fatîn de şairin dergâha intisap ettikten sonra tathîr-i 

kalp eylediğini söylerek bu değişimi vurgulamıştır. Bkz. Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 388. Firâkî’ye atfedilen 

Seg-nâme adlı manzum-mensur karışık, nasihatnâme türünde yazılmış bir eser mevcuttur. Eser hakkında 

geniş bilgi için bkz. Aysun Çelik, “Firâkî Dede’nin Seg-nâme Adlı Eseri”, International Journal of Eurasia 

Social Sciences, 8/29 (2017): 1032-1053. 
1157 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 326. Şeyhî, Ârifî’nin vefat tarihini 18 

Rebiulahir 1137/4 Ocak 1725 perşembe olarak kaydetmektedir. Bkz. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.4, 3289. 



 
 

333 
 

Dede, Çelebi Hacı Mehmet Ârif-i Râbiʿ tarafından şeyh olarak gönderilmiştir.1158 

Vassâf’ın belirttiğine göre “Ulûm-ı edebiyyede sâhib-i ihtisâs”1159 olan Mesnevîhan 

Mehmet Dede, edebiyat alanındaki eğitimini, M. Ziya’nın kayıtlarına göre Konya’da 

bulunduğu dönemde almıştır.1160 İstanbul’da bulunduğu dönemde güzel ahlakı ile meşhur 

olan Mehmet Dede, Koca Mesnevihân olarak tanınmış ve dergâhta pek çok kişiye 

Mesnevî okutmuş; şeyh bu görevini bir mürşit ve mürebbi edası ile ve titizlikle yerine 

getirmiştir.1161 Kaynaklarda Yenikapı şeyhliğinde kaç yıl kaldığına dair farklı süreler 

olan1162 Mesnevîhan Mehmet Dede; Sahîh Ahmet Dede’nin ve Vassâf ‘ın kayıtlarına 

göre, on bir yıl dergâhta şeyhlik yapmış ve 1148/1735-36 yılında vefat etmiştir.1163 

Mehmet Ziya, şeyhin döneminde Mevlevîlerin özellikle sevildiği ve takdir edildiğini ve 

bu sebeple şeyhin dergâhta pek çok telâmiz-i irfân yetiştirdiğini belirtmektedir.1164 Bu 

kişilerin içerisinde kaç kişinin şair olduğuna dair kayıtlarda detaylı bilgi yoktur. 

Tespitlerimize göre bu dönemde dergâha gelenlerin arasında Şifâyî Ömer Efendi 

(ö.1159/1746-47) şairliği ile tanınan bir isimdir. 

Râmiz’in belirttiğine göre Şifâyî Ömer Efendi, “… ṭabâbetle ḳarîn-i iştihâr 

olmaġla (…) naẓm u nesrde daḥi mâye-dâr ve güftârı şifâ-baḫş gelüp ḫaste-dilân-ı ṭarîḳat-

i ʿaliyyeden sâlik bir merd-i ḥoş-reftâr”1165dır. Şifâyî’nin Mesnevîhan Mehmet Dede’ye 

intisap ettiğine dair net bir kayıt olmamakla birlikte şairin vefat tarihi olan 1159/1746-47 

ve Bursalı’nın, şairin Yenikapı Mevlevîhanesi’nde çilesini tamamladığı kaydı dikkate 

alınarak Mehmet Dede’nin şeyhliği döneminde dergâhta bulunduğu söylenebilir. 1166  

                                                           
1158 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 327. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı 

Mevlevihanesi, 114. 
1159 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 236. 
1160 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 114.  
1161 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 114.  
1162 Bu konuda toplu bir değerlendirme için bkz. Kaya, Tekke Kapısı, 92. 
1163 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 329. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 236. 
1164 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 115.  
1165 Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 172. 
1166 Bursalı Mehmet Tâhir, Osmanlı Müellifleri, c.3, 1189. 



 
 

334 
 

Mesnevîhan Derviş Mehmet Dede’nin ardından Yenikapı Mevlevîhanesi 

şeyhliğine, aynı yıllarda Kasımpaşa Mevlevîhanesi şeyhliğini icra eden Sâfî Musa Dede 

getirilmiştir. Yenikapı Dergâhı’na postnişin olmadan önce Çelebi Hacı Mehmet Ârif-i 

Râbiʿ tarafından 1136/1723-24 yılında Kasımpaşa şeyhliğine getirilen Sâfî Musa Dede, 

1148 Rabiulahir/1735 Eylül ayının sonlarına doğru Yenikapı Mevlevîhanesi’ne şeyh 

olmuştur.1167 Şeyhliği döneminde “… fâzıl, asrının ulemâ ve meşâyihinin mazhar-ı takdîr 

ü terkîmi” olan Sâfî Musa Dede, bu yıllarda Osmanlı yönetimi tarafından basımı istenilen 

Vankulu Lügati’ni tashih etmiştir.1168Arapça şiir söylemede başarılı olan1169 Sâfî 

Dede’nin şiirleri Mehmet Ziya’nın yaşadığı dönemde dahi “… mehâfil-i ihvân u hullânda 

zîb-i sadr”1170 olmuştur. 1157/1744-45 yılında vefat eden şeyh, dergâhta yaklaşık dokuz 

yıl şeyhlik yapmıştır. Bu süreçte tespitlerimize göre, Şeyh Gâlib’in babası Mustafa Reşit 

Efendi dergâhta yetişen bir şairdir. Esrar Dede, Şeyh Gâlib’in babasını tanıtırken Sâfî 

Musa Dede’den sikke giydiğini kaydetmektedir.1171 Aynı zamanda Esrar Dede’nin, 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nde temas ettiği Mevlevî şeyhlerini tanıtırken Reşid Efendi 

hakkında “ʿârif-i mâ-lâ-kelâm ve şâʿir-i be-nâm”1172 ifadelerini kullanması, Reşit 

Efendi’nin bu mahfilde bulunan bir şair olduğunu göstermektedir. Ayrıca, Saadettin 

Nüzhet Ergun, Gâlib’in Hüsn ü Aşk’ta kullandığı “Sühanda tarz-ı pîri” ifadesinden ve bir 

gazelinde yer alan “Peyrev oldum ben de Gâlib vâlid-i zîşânıma”1173 ifadeleri hakkında 

                                                           
1167 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 329. Mehmet Ziya, bu tarihin 1731, 

Ayvansarayî ise 1732 olduğunu belirtmektedir. Bkz. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 

115. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.1, 230. Esrar Dede ve Vassâf  ise Sâfî Musa Dede’nin 

Yenikapı meşihati tarihini, 1731-1732 olarak kaydetmiştir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye, 175; Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 237. 
1168 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 176. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 

116. 
1169 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 237.  
1170 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 117. 
1171 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 219. 
1172 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 219. 
1173 Gazelin tamamı için bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 543. 



 
 

335 
 

Muallim Nâcî’nin yaptığı yorumlara dayanarak, Şeyh Gâlib’in babasının şiirle meşgul 

olduğu sonucuna ulaşmıştır.1174 

Sâfî Musa Dede’nin vefatının ardından Galata Mevlevîhanesi şeyhlerinden Nâyî 

Osman Dede’nin terbiyetkerdesi olan Küçük Muhammed Dede,  1744 yılında Yenikapı 

Mevlevîhanesi şeyhi olmuş ancak şeyhlik makamında çok az süre kalabilmiştir. On sekiz 

ay Yenikapı Mevlevîhanesi postnişinliği yapabilen Küçük Mehmet Dede, 1158/1745 

yılında vefat etmiştir.1175 Dergâhta kısa süre şeyhlik yapan Küçük Mehmet Dede, 

Gürer’in Pertev’in notlarından aktardığına göre, Şeyh Gâlib’in büyükbabasıdır.1176  

 Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasının temellerinin atıldığı 

dönem olan ve Sabûhî Ahmet Dede’nin meşihatı ile başlayan bu ikinci süreçte on şeyh 

göreve gelmiştir. Bu on şeyh arasında şu üç isim dikkat çekmektedir: Sabûhî Ahmet Dede, 

Nâcî Ahmet Dede ve Nesîb Yusuf Dede. Her üç ismin de ortak noktası; Mevlevî irfan 

muhiti içerisinde farklı merkezlerde tarikat ve edebiyat eğitimi alan, birden fazla dergâhta 

postnişinlik yapan ve bu görevlerinden çeşitli sebeplerle azledilen kişiler olmalarıdır. 

Özellikle Sabûhî Ahmet Dede ve Nesîb Yusuf Dede, İstanbul Mevlevî muhiti dışında da 

şeyhlik yapan ve bulundukları muhitlerde şairlikleri ile de ünlü isimlerdir. Ancak daha 

önce de belirttiğimiz gibi, her üç isim döneminde de dergâh, şairlerin yoğun bir şekilde 

devam ettiği bir edebiyat mahfili hâline gelememiştir. Bu durumun altında yatan sebepler 

şu şekilde sıralanabilir: 

-Yenikapı Mevlevîhanesi’nin kuruluşundan Küçük Mehmet Dede’nin vefatına 

kadar olan dönemde İstanbul Mevlevî muhitinde Galata Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat 

mahfili olarak oldukça öne çıkmış olması 

                                                           
1174 Ergun, Şeyh Galib’in Hayatı ve Eserleri, 10-11. 
1175 Sahîh Ahmet Dede, vefat ettiği zamanı Recep ayının ortaları olarak kaydetmektedir. Bkz. Mecmûatü’t-

Tevârihi’l-Mevleviyye, 332. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 119.  
1176 Bkz. Gürer, “Şeyh Gâlib Hakkında Yeni Bilgiler”, 205-206. 



 
 

336 
 

-Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhlerinin Kemâl Ahmet Dede’den itibaren 

birçoğunun kendisinden sonra gelecek olan şeyhi dergâh içerisinde edebî yönden 

yetiştirip halef olarak tayin etmemesi; 

-Yenikapı Mevlevîhanesi’ne şeyh olarak atanan ve Mevlevî irfan muhiti içerisinde 

şairlikleri meşhur olan Sabûhî, Nesîb Yusuf ve Nâcî Ahmet Dede’nin dergâh içerisinde 

yetişmeyip, tekkeye -bir nevi- dışardan atanmış isimler olmaları; 

-Dergâh şeyhlerinden; Kemâl Ahmet Dede, Peçevî Ahmet Dede ve Mesnevîhan 

Mehmet Dede’nin şairlikleri de bilinen isimler olmalarına rağmen dergâhta bu yönlerini 

ön plana çıkarmayıp daha çok tarikat adap ve erkânını öğretmek üzere eğitim vermiş 

olmaları. 

Yukarıda belirtilen sebepler; Yenikapı Mevlevîhanesi’nde, aynı yıllarda Galata 

Mevlevîhanesi’nde oluşan edebî mahfil benzeri bir yapılanmanın oluşumunu 

geciktirmiştir. Yenikapı Mevlevîhanesi çevresinde oluşumu geciken bu mahfilleşme 

süreci, ancak Ebubekir Dede’nin temellerini attığı ve oğulları Ali Nutkî, Abdülbâki Nâsır 

ve torunu Osman Salâhaddin Dede’nin sağlamlaştırdığı bir ortamda şekillenebilmiştir. 

 3.2. Yenikapı Mahfilinin İkinci Dönemi (1746-1908): Siyaset ve Tarikat 

Birlikteliğinin Edebiyata Yansıması  

 Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak İstanbul Mevlevî muhiti 

içerisinde öne çıktığı dönem, 1746-1908 yıllarını kapsayan bu ikinci dönemdir. Bu 

dönemde Ebubekir Dede (ö.1188/1775), Ali Nutkî Dede (ö.1219/1804-05), Abdülbâki 

Nâsır Dede (ö.1236/1821), Recep Hüseyin Hüsnü Dede (ö.1245/1826), Abdürrahim 

Künhî Dede (ö.1247/1831), Osman Salâhaddin Dede (ö.1304/1887) ve Mehmed 

Celâleddin Dede (ö.1326/1908) dergâh şeyhliğine getirilen kişiler olup tamamı Ebubekir 

Dede ailesine mensup isimlerdir. 



 
 

337 
 

Mevlevîhanenin, Ebubekir Dede’nin meşihatı ile başlayan bu döneminde 

dergâhta yetişen ya da muhiplik bağı ile bu dergâha gelen şair isimlerinde ciddi bir artış 

olmuştur. Bu artışta yukarıda adı geçen şeyhlerden Ali Nutkî, Abdülbâki Nâsır, 

Abdürrahim Künhî ve Osman Salâhaddin Dedelerin edebiyat ile ilgilenmiş olması 

etkilidir. Aynı zamanda bu isimler döneminde dergâh siyasal elitlerden ciddi anlamda 

destek görmüş; III. Selim, II. Mahmut, Sultan Abdülmecit, Sultan Abdülaziz hükümdarlık 

yıllarında ve Sultan Abdülhamit saltanatının ilk yıllarında şeyhlere ihsanlarda 

bulunulmuştur. Dönemin patronlarından aldığı bu destekler sayesinde dergâh, yalnızca 

şair dervişlerin yetiştiği bir merkez olmamış aynı zamanda tarikat muhibbi olan şairlerin 

de devam ettiği bir mekân hâline gelmiştir.  

Dergâha devam eden şairlerin sayısındaki artışta, dışardan alınan desteklerin 

yanı sıra dergâh içerisindeki dinamiklerin değişiminin de etkili olduğu görülür. Bu 

dönemde dergâh yönetiminin tek bir ailenin yönetimine geçmesinden ziyade, tekkeye 

şeyh olan isimlerin aynı zamanda bu mekân içerisinde hem tarikat adab ve erkânı hem de 

edebî yönden yetişmiş olmaları Yenikapı Mevlevîhanesi’nin, önceki döneme oranla 

şairlerin çok daha yoğun bir şekilde devam ettikleri bir mahfil olmasına katkı sağlamıştır. 

Galata Mevlevîhanesi’nin ikinci döneminde şeyhlerin dergâh içerisinde yetiştirilmeleri 

geleneğinin bir nevi Yenikapı içerisinde devam ettirilmesi, burada yetişen şair şeyhlerin 

çevrelerinde bir mahfil oluşturmalarını ve bu mahfilin sürdürülebilir olmasını sağlamıştır. 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bu dönem aralığında hemen her bir şeyh 

döneminde dergâha devam eden yeni isimlerin ciddi bir şekilde artması dolayısıyla, 

dergâhın bir edebiyat mahfili olarak da hizmet vermesini devam ettiren her bir şeyh 

dönemi ayrı başlıklar altında ele alınmıştır. Recep Hüseyin Hüsnü Dede ve Abdürrahim 

Künhî Dede döneminde dergâha intisap eden ya da bu iki şeyh döneminde dergâha devam 



 
 

338 
 

ettiğini tespit ettiğimiz yeni isimler olmaması dolayısıyla, her iki şeyh dönemi Abdülbâki 

Nâsır Dede döneminden sonra tek bir başlık altında kısaca değerlendirilmiştir. 

3.2.1.Yenikapı Mevlevîhanesi’nin Yeni Bir Döneme Girişi: Kütahyalı Ebubekir 

Dede’nin Meşihat Yılları (1746-1775) 

Ebubekir Dede, kardeşleri Ömer Dede ve Osman Dede ile birlikte Kütahya 

Mevlevîhanesi’nde önce Sâkıb Dede ve ardından oğlu Ahmet Halis Dede’nin 

terbiyetkerdesi olmuşlardır.1177 Sonrasında, kardeşi Osman Dede ile birlikte Konya’ya 

giden Ebubekir Dede burada bir süre kalıp “… perdedâr, bevvâb-ı Türbe-i Hazret-i 

Mevlânâ hıdmetinde1178 bulunduğu sırada Hacı Ebubekir Çelebi (ö.1198/1783-84)’nin 

1159/1746-47 yılında verdiği meşihatnâme ile Yenikapı Mevlevîhanesi şeyhliğine tayin 

edilmiştir.1179 Ebubekir Dede, meşihatının kırkıncı gününde saraya davet edildiğinde, I. 

Mahmut’un huzurunda ayin icra edilmiş ve ardından şeyhe ihsanlarda ve atiyyelerde 

bulunulmuştur. Bu dönemde ayrıca, şeyhin kardeşi Ömer Dede ve beş yaşındaki oğlu 

Sahîh Ahmet de dergâha gelmişlerdir.1180 Ebubekir Dede’nin şeyhliğinden kısa bir süre 

sonra saraya çağırılmasının yanı sıra, meşihat yıllarında dergâhın iki defa tamir ettirilmesi 

de şeyhin siyasal elitler ile olan iletişimini göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Bu 

tamirlerden ilki, Peçevî Ahmet Dede’nin damadı Abdullah Nâili Paşa tarafından 1754 

yılının sonlarına doğru yaptırılmıştır. İkincisi ise Mehmet İzzet Paşa tarafından 1774 

yılında başlatılan ve Ebubekir Dede’nin hayatta olduğu sürede tamamlanamayıp Ali 

Nutkî Dede’nin meşihat yıllarında biten tamirattır.1181 

Ebubekir Dede’nin Yenikapı Mevlevîhanesi’ne atanması ile birlikte İstanbul 

Mevlevî muhitinde Ebubekir Dede ailesinden gelen isimlerin yönetim alanındaki 

                                                           
1177 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 328, 330, 331.  
1178 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 331. 
1179 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 331. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı 

Mevlevîhanesi, 120.Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 237. Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-

Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 378-379. 
1180 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 334. 
1181 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler”, 318. 



 
 

339 
 

hâkimiyeti başlarken aynı zamanda özellikle Galata ve Yenikapı Mevlevîhaneleri 

bünyesinde şekillenecek bir kültürel hayatın da zemini hazırlanmıştır. Ebubekir Dede’nin 

tezimiz açısından önemi, bu kültürel alanda bıraktığı izlerdir. Bu anlamda, Melâmîliğin 

dergâha Sabûhî ve Peçevî Ahmet Dedelerden sonra üçüncü defa girişi zikredilebilir. Zira 

Ekrem Işın’ın tespitlerine göre, Ebubekir Dede, Peçevî Ârifî Ahmet Dede’den sonra 

Melâmî neşveyi dergâha getiren isimlerden biridir.1182 Kanaatimizce Ebubekir Dede’nin 

dergâha getirdiği bu neşve ve dedenin dergâh içerisinde devam ettirilecek olan bir eğitim 

ortamı inşa etmiş olması, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde 19. asırda etkin bir şekilde devam 

edecek olan edebî mahfil yapılanmasının ilk zeminini oluşturmuştur. Dergâhta şeyhlik 

yaptığı süre içerisinde kendisine intisap edenleri eğiten Ebubekir Dede’nin dergâhta 

kurduğu eğitim ortamının şekillenmesinde, mürebbisi Sâkıb Dede’den almış olduğu 

eğitim etkili olmuştur. Mevlevî irfan muhitinde gerçekleştirdiği seyahatler ile bu muhiti 

iyi tanıyan ve aynı zamanda İstanbul’da bulunduğu süreçte Gavsî Dede hâmîliğinde bir 

mahfil olan Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden Sâkıb Dede, mürebbâsı Ebubekir 

Dede’yi dergâh yönetimi konusunda da eğitilmiş olmalıdır. Mehmet Ziya’nın Ebubekir 

Dede’nin dergâh şeyhliğine atanma süreci ile ilgili verdiği aşağıdaki bilgi, şeyh ile dervişi 

arasındaki bu eğitim sürecini göstermektedir: 

 “Mürşit ve mürebbîsinin himem ve enzâr-ı feyyâzânesi ve zâtında meknûz 

istidât ve kâbiliyeti sâyesinde, muallim ve mürşidi gibi behremend-i feyz ü irfân 

olan Ebû Bekir Efendi (…) Yenikapı Dergâhı meşihatına tayîn ve Dârü’l-

Hilâfeti’l-İslâmiye’te i‘zâm buyurulmuştur.”1183 

                                                           
1182 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler”, 318. Işın, Sabûhî Ahmet Dede’yi 

zikretmemektedir. Ancak Sabûhî döneminde de dergâha Melâmî neşve taşınmıştır. Bkz. Kızılkaya, “Sabûhî 

Ahmed Dede’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 44-48. Sabûhî’nin Melâmî yönüne Esrar Dede, 

“Gurûh-ı Melâmiyye’den Nesîmî vâdîsinüñ ẓarîfânesi ve Şeyḫ ʿAṭṭâr âsârınuñ ḥarîfânesidür.” ifadeleri ile 

de değinmiştir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 167. 
1183 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 120. 



 
 

340 
 

Kaynaklarda, Ebubekir Dede’nin şair olduğuna dair herhangi bir kayıt yer 

almamaktadır.1184 Ancak dergâh içerisinde kendisinden sonra gelecek isimleri yetiştirmiş 

olması ve hem Galata hem de Yenikapı dergâhlarındaki edebî mahfil yapılanmasını 

özellikle 19. asırdan itibaren şekillendirecek olan isimlerin yetişeceği bir dergâh ortamı 

sağlamış olması, Ebubekir Dede’yi önemli kılmaktadır. Yenikapı Mevlevîhanesi’nin 

İstanbul Mevlevî muhitinde bir mahfil olarak öne çıkışının temellerinin atıldığı bu 

dönemde Ebubekir Dede’nin yaptığı evliliklerin de dergâhtaki dönüşüme katkı sağladığı 

söylenebilir. Zira ilk eşi dönemin siyasal elitlerinden birinin kızı, ikinci eşi ise Galata 

Mevlevîhanesi’nin üç dönem boyunca şeyhliğini yürüten Gavsî Dede ailesine mensup bir 

isimdir. İlk eşi Atîke Hatun, Vezir ağalarından Halil Ağa’nın kızı ve devlet ricalinden 

Recai Mehmet Efendi’nin kız kardeşi, ikinci eşi Saîde Hanım ise Gavsî Ahmet Dede’nin 

torunu ve Sırrî Abdülbâki Dede’nin kızıdır.1185 Esrar Dede, Ebubekir Dede’nin, Saîde 

Hanım ile olan evliliğini; “iki dâne ḫânedân-ı ḳadîme”1186nin ihyâsı olarak yorumlamış 

ve İstanbul Mevlevî muhitinde etkin olan iki büyük şeyh ailesi arasında evlilik yolu ile 

sağlanan güçlenmeyi vurgulamıştır. Bu iki güçlü şeyh ailesinin İstanbul muhitindeki 

devamlılığını sağlayan; Ali Nutkî, Abdülbâki Nâsır ve Abdürrahim Künhî Dede dergâh 

yönetimine geçmişlerdir. Bu isimlerin, dergâh içerisinde yetişmeleri, aynı tasavvufî ve 

kültürel eğitimi almış olmaları; dergâh bünyesinde yaklaşık yüz elli yıl sürecek olan edebî 

mahfil olma işlevini devam ettirilebilmelerini sağlamıştır. 

Mehmet Ziya’nın verdiği bilgilerden, dergâh içerisinde mürebbi olarak öne 

çıktığı anlaşılan Ebubekir Dede ile ilgili İbrahim Hanîf’in kaydettiği aşağıdaki 

                                                           
1184 Râmiz, Sâkıb Dede’den bahsederken Ebubekir Dede’nin de onun mürebbâları arasında olduğunu 

kaydetmekte; ancak ikili arasında edebî eser üretme ya da edebî eserler üzerinden sürdürülen bir eğitimin 

varlığı hakkında bilgi vermemektedir. Bzk, Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 56. 
1185 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 334.   
1186 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 287. Burada iki hanedan ifadesi ile belirtilen aileler Gavsî 

Dede ve Ebubekir Dede ailesidir. 



 
 

341 
 

anekdottan, şeyhin dergâh içerisinde ciddi bir otoriteye sahip olduğu ve sohbet 

meclislerinde izni olmadan kimsenin konuşmadığı anlaşılmaktadır. 

 “İḫvân-ı muḥabbet-nişândan bir ẕât dâ’imâ Yeñiḳapı Mevlevîḫânesi şeyḫi 

Ebûbekir Efendi Ḥażretleri’yle ülfet ve meclis-i şerîflerinde daḳḳ u laḳḳ-ṣoḥbet 

eder iken bir gün meclis-i dostânda Şeyḫ Ḥażretleri’niñ baʿżı ḥâli rivâyet ve 

cümle-yi kerâmetlerinden bezm-i adem naẓîrlerinde iẕn-i şerîfleri olmaḳsızın 

kimesne ṣoḥbete âġâz ve cür’et edemez deyü güft ü gûy-ı muḥabbet olunduḳda 

ben derûnumdan bu ḥâli inkâr ve derḥâl meclisden ḳalḳıp vâṣıl-ı bezm-i şeyḫ-i 

mehâbet-âsâr olduğumda bana bir ḥâlet el verip dem-beste ve mebhût olup ḳaldım. 

(…) Bir ḳaç sâʿat mürûrdan ṣoñra söyle efendi deyü tebessüm-künân iẕn ü icâzet 

erzân buyurdular.”1187 

Dergâha bu dönemde şuaradan devam eden isimler, tespitlerimize göre, Hüseyin 

Niyaz Dede (ö.1208/1793-94), Şeyh Gâlib’in babası Mustafa Reşid Efendi (ö.1214/1799 

sonrası), İbrahim Hanîf (ö. Şevval 1216 /Şubat-Mart 1802)1188 ve Sahîh Ahmet Dede 

(ö.1229/1813-14)’dir. Mustafa Reşid Efendi’nin bu dönemde dergâha devam ettiği ve 

Yenikapı çevresindeki Mevlevîlerin sohbetine dâhil olduğu, Esrar Dede’nin; “…. 

Muṣtafâ Reşîd Efendi (…) Şeyḫ Es-Seyyid Ebû-Bekir Dede ve Kûçek Muḥammed Dede 

Ebûbekrî Şerîf Ahmed Dede ve bunlaruñ emsâli kibâr-ı Mevleviyye ile ṣoḥbet ü 

muvâsneset eyleyüp”1189 ifadelerinden anlaşılmaktadır. Hüseyin Niyaz Dede ise Ebubekir 

Dede döneminde dergâha gelmiş bir isimdir. Çağdaşı Esrar Dede, Hüseyin Niyaz’ın 

                                                           
1187 Parlakkılıç, “Seyyid İbrahim Hanîf’in Menâzilü’l-Haremeyn’i (İnceleme-Metin)”, 201-202. 
1188 Hanîf, İstanbul Mevlevî muhitinde, Kasımpaşa Mevlevîhanesi Şeyhi Semahat Ömer Dede ile de iletişim 

kurmuş bir şairdir. İbrahim Hanîf’in bu yönüne tezimizin Kasımpaşa Mevlevîhanesi ile ilgili bölümünde 

değinilmiştir. Bkz. Tezimiz, 374. 
1189 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 219. 



 
 

342 
 

Ebubekir Dede’nin hizmetinde bulunduğunu ve ardından bu dergâhta hücregüzîn 

olduğunu kaydetmektedir.1190  

Kaynaklarda, Ebubekir Dede’nin döneminde dergâha devam ettiğine dair net 

kayıtlar olmamakla birlikte, yukarıda Menâzilü’l-Haremeyn’inden alıntılanan 

anekdottan1191 anlaşıldığına göre İbrahim Hanîf, Ebubekir Dede’nin sohbet meclislerine 

katılmış bir isimdir.1192 Aynı yıllarda Hoca Neşet’in mahfiline de devam eden şair, 

kanaatimizce bu mahfile devam eden Mevlevî şairlerden1193 ve hâmîsinin tarikat 

tercihinden etkilenip1194 Mevlevîliğe intisap etmiştir. Hanîf, Mevlevî olduğunu 

Dîvânçe’sinde yer alan şu beyitte dile getirmektedir: 

Ben müntesib-i Mesnevî-i maʿnâyım 

Deryûzeger-i dergeh-i Mevlânâ’yım1195 

Siyer-i Mekkî’de ise Mevlevîliğini, 

Mevlevî dergâhınıñ efgendesi 

Şâh-ı maʿnâ ḳullarınıñ bendesi1196  

beytiyle vurgulamıştır. Bu isimlere ek olarak Ebubekir Dede döneminde dergâhta 

yetişen bir diğer önemli isim ise Sahîh Ahmet Dede (ö.1229/1813)’dir. Bu zat her ne 

                                                           
1190 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 294. Fatîn, Niyâz’ın adını Hasan olarak kaydetmekte ve 

Ebubekir Dede döneminde dergâha geldiğini belirtmemekle birlikte Yenikapı’da “… tekmîl-i lâzıma-i 

hizmet …” eylediğini kaydetmektedir. Bkz. Fatîn, Hâtimetü’l Eş’âr, 51. 
1191 Parlakkılıç, “Seyyid İbrahim Hanîf’in Menâzilü’l-Haremeyn’i (İnceleme-Metin)”, 201-202. 
1192 Şair hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 109. Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı 

Müellifleri, c.1, 294. Şeyhülislam Arif Hikmet, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, 40. (e-kitap) Eserin bundan sonraki 

kullanımlarında e kitap hâli kullanılmıştır.  
1193 Pertev ve Şeyh Gâlib, Hoca Neş’et mahfiline ve Yenikapı Dergâhı’na devam eden isimlerdir. 
1194 Hoca Neş’et’in öğrencilerinden olan Pertev, hâmisi ile ilgili verdiği bilgilerde; Hoca Neş’et’in Mevlevî 

sikkesi ile dolaştığını kaydetmektedir. Bkz. Ekrem Bektaş, “Pertev’in Hoca Neş’et Biyografisi”, Celal 

Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 9/2 (2011): 197.  
1195 İbrâhim Hanîf, Dîvânçe, 34 Ae Manzum 121, v.2a 
1196 Sümeyye Yıldız, “İbrahim Hanîf’in Siyer-i Mekkî’si (Varak: 1-62) (İnceleme- Tenkitli Metin-Tıpkı 

Basım)”, (Fatih Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2011), 124. 



 
 

343 
 

kadar şairliği ile meşhur bir isim olmasa da Cem Zorlu’nun tespitlerine göre, Mecmûatü’t-

Tevârihi’l-Mevleviyye adlı eserinde yer verdiği şiirlerin bazıları ona aittir.1197 

Yenikapı Mevlevîhanesi tarihine, hem kendisi hem de aile fertleri yönü ile damga 

vuran Ebubekir Dede,1198 dergâhta otuz yıl şeyhlik yapmış ve 3 Recep 1189/30 Ağustos 

1775 Çarşamba günü akşam saatlerinde vefat etmiştir.1199 Bayram Ali Kaya, Mehmet 

Ziya ve Sahîh Ahmet Dede’nin verdiği bilgilerden yola çıkarak; Ebubekir Dede’nin, vefat 

etmeden önce oğlu Ali Nutkî Dede’yi kendine halife seçtiğini belirtmektedir.1200  

3.2.2. Ali Nutkî Dede Dönemi (1775-1804) 

Sahîh Ahmet Dede’nin ve diğer kaynakların verdiği bilgilere göre, on dört 

yaşında iken Ebubekir Çelebi’nin verdiği meşihatname ile Yenikapı postnişini olan Ali 

Nutkî Dede’ye, çocukluk dönemini geçinceye kadar, babası Ebubekir Dede’nin 

terbiyetkerdesi olan Sahîh Ahmet Dede destek olmuştur.1201 Esrar Dede, tezkiresini 

yazdığı dönemde Yenikapı şeyhi olan Ali Nutkî Dede’nin dergâh içerisindeki hâmî 

konumundan ve şairliğinden detaylı olarak bahsetmezken; Mehmet Ziya, şeyhin şairlik 

yönünü şu ifadelerle dile getirmektedir: 

 “… bütün evkât-ı zindegânîsini tahsîl-i meâlî ve fezâile hasretmiş ve 

fıtratında merkûz olan feyz-i amîk-ı edep-pîrâ, kendisine sâik ve pîşvâ olarak arsa-

i cûş-a-cûş-ı şiʿr ü inşâda dahi ispat-ı nâm u nişân eylemiştir.”1202 

                                                           
1197 Cem Zorlu’nun bu konudaki değerlendirmeleri için bkz. Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 35. 
1198 Ebubekir Dede ve aile fertleri hakkında toplu bir değerlendirme için bkz. Mustafa Erdoğan, “İstanbul’da 

Kütahyalı Bir Şeyh Ailesi: Seyyid Ebubekir Dede ve Ahfâdı”, İstanbul Araştırmaları, 7 (1998): 125-169. 
1199 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 337. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı 

Mevlevihanesi, 120. 
1200 Bkz. Kaya, Tekke Kapısı, 99.  
1201 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 338. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı 

Mevlevihanesi, 121. Ali Nutkî Dede, ilk çocukluk yıllarından itibaren Sahîh Ahmet Dede’den eğitim 

almıştır. Bkz. Seyyid Fâzıl Mehmet Paşa, Mevleviyye Silsilesi, haz. Tahir Hafızalioğlu, (İstanbul: İnsan 

Yay. 2010), 162. 
1202 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 121. Nutkînin şiirleri ile ilgili Fatîn, “Mûmâ-

ileyhin nutk-ı şerîfleri tahsîn-gerde-i ashâb-ı maârifdir.” değerlendirmesinde bulunmuştur. Bkz. Fatîn, 

Hâtimetü’l-Eş’âr, 487.  



 
 

344 
 

Babasını küçük yaşta kaybeden Ali Nutkî Dede’nin bu dönemde dergâhta şiir ile 

ilgilendiği ya da pederinden edebiyat eğitimi aldığına dair kesin bir kayıt 

bulunmamaktadır. Bununla birlikte, Mehmet Ziya’nın kayıtlarında şeyhe; babası 

tarafından Memiş mahlasının verildiği bilgisinin yer alması,1203 Ali Nutkî Dede’nin 

çocukluk yıllarından itibaren dergâhta edebiyat eğitimi de aldığını, şiirle meşgul 

olduğunu düşündürmektedir. Mehmet Ziya’nın verdiği bu bilgi, Ali Nutkî Dede’nin ilerde 

dergâhında şairlerin de yetiştiği bir şeyh olarak öne çıkmasını sağlayan başlıca 

etkenlerden birini ortaya koyması bakımından önemlidir. Zira Ebubekir Dede’nin, 

kendisinden sonra postnişin olacak ismi yalnızca tarikat adap ve erkânı yönü ile değil 

aynı zamanda edebî yönden de eğittiğini göstermekte; bu durum neden Ebubekir Dede 

döneminden sonra Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak İstanbul 

muhitinde öne çıktığı hakkında ipuçları vermektedir.  

Dergâhta ilk gençlik yıllarından itibaren edebî eğitim alan Ali Nutkî Dede, 

devrinde şair dervişlerin yetiştiği, şair muhiplerin devam ettiği bir edebiyat mahfilinin de 

şekillendiricisi olmuştur. Bu dönemde tespitlerimize göre, dergâha devam eden ya da 

burada yetişen şairler şunlardır: Hüseyin Niyâz Dede, Şeyh Gâlib, Neşʾetî (ö. 1206/1792 

sonrası),1204 Hayret Efendi (ö. 1202/1787 sonrası),1205 Derviş Şeydâ (ö.1214/1799-1800), 

Dervîş İslâm (ö.1216/1801-02),1206 İbrahim Hanîf, Derviş Hulûsî (ö.1220/.1805-06), 

                                                           
1203 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 123. Memiş mahlasıyla yazdığı şiir örneği Tezkire-

i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de bulunmamaktadır. Bu mahlas ile yazdığı şiir örneği için bkz. İhtifalci Mehmet 

Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 124. 
1204 Neşʾetî’nin dergâhta arakıyye giydiği tarih “Şâir Neş’etî sene 1206” ifadeleri ile kaydedilmiş, şairliği 

özellikle belirtilmiştir. Bu kayıt dışında şair hakkında Defter-i Dervişân’da başka bir bilgi 

bulunmamaktadır. (Bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 67.) 
1205 Defteri Dervişân’daki kayıtlara göre Hayret Efendi, 1202/1787-88 yılında Ali Nutkî Dede döneminde 

arakıyye giymiştir. (Bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 67.) Bu kayıt dışında eserde Hayret Efendi ile 

ilgili başka bir kayıt yer almamaktadır. 
1206 Derviş İslâm’ın dergâha gelişi, Defter-i Dervişân’da 23 Zilkade 1204/4 Ağustos 1790 olarak kayıtlıdır. 

Bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 49. Ancak derviş hakkında şair olduğuna ya da ne zaman vefat 

ettiğine dair bir kayıt yoktur. Derviş İslâm’ın şair olduğu, Ali Nutkî Dede döneminde dergâha devam eden 

Muvakkitzâde Pertev Dîvân’ında yer alan “Şâkirdi Sâhib-Dîvân Dervîş İslâm’a Söylenen Mersiye 

Târîhidür” başlıklı gazelden anlaşılmaktadır. Manzume için bkz. Muvakkitzâde Pertev Dîvânı, 503. Şair 

hakkında, Mevlevî kaynaklarında başka bir bilgi olmaması dolayısıyla Derviş İslâm’a metin içerisinde 

ayrıca değinilmemiştir.  



 
 

345 
 

Vakanüvis Pertev (ö.1222/1807-08), Abdülbaki Nâsır Dede (ö.1236/1821), Hâlet Efendi, 

Abdürrahim Künhî Dede (ö.1247/1831) Hammamizâde İsmail Dede Efendi 

(ö.1262/1846), ve Ahmet Sâdık Zîver (ö.1278/1862)’dir. Bu isimlerden Zîver, Ali Nutkî 

Dede döneminde dergâha gelmekle birlikte,1207 bu yıllarda küçük yaşta olması dolayısıyla 

burada sadece yetiştiği ortamla ilgisi sebebiyle zikredilmiş, şairin Yenikapı mahfili ve bu 

mahfile devam eden şairlerle olan ilişkisine Abdülbâki Nâsır ve Osman Salâhaddin 

Dede’nin dönemi içerisinde yer verilmiştir. 

Ali Nutkî Dede döneminde dergâhtaki şair varlığının önceki yıllara göre ciddi bir 

artış göstermesinde, şeyhin meşihat yıllarının Mevlevî muhibbi sultan III. Selim 

dönemine denk gelmesi ve şeyhin sultan ile kurduğu yakınlık etkili olmuştur. Şeyh ile 

sultanın kurduğu ilişkiyi, III. Selim’in Yenikapı Mevlevîhanesi’ni ziyaret etmesi 

üzerinden değerlendirmek mümkündür.  Sultanın dergâha gelmesi, hem Mevlevîler hem 

de III. Selim için fayda sağlayan bir eylem olarak düşünülebilir. Zira bu ziyaretler, 

sultanın musikişinas yönünü beslerken aynı zamanda Osmanlı kurumlarında ıslahatlar 

yapmayı hedefleyen III. Selim’in; kendisine dinî önderlerin de desteklediği bir meşruiyet 

zemini temin etmesini sağlamıştır.1208  Sahîh Ahmet Dede’nin kayıtlarına göre Ali Nutkî 

Dede döneminde, Yenikapı’ya III. Selim’in yaptığı ilk ziyaret, 14 Zilhicce 1203/5 Eylül 

1789’da gerçekleşmiş ve bu ziyarette III. Selim, Ali Nutkî Dede ile sohbet edip ihsanlarda 

bulunmuştur.1209 Sırkâtibi Ahmet Efendi’nin kayıtlarına göre ise III. Selim; 1206/1791-

92, 1209/1794-95 (iki defa), ve 1212/1797-98 yıllarında Yenikapı Mevlevîhanesi’ne 

                                                           
1207 Fatîn’in verdiği bilgilere göre 1208/1793-94 yılında doğan Zîver, Defter-i Dervişân’daki kayıtlara göre 

bu yılda Ali Nutkî Dede’nin elinden arakıyye giymiştir. Bkz. Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 218. Ali Nutkî Dede, 

Defter-i Dervişân, 67. 
1208 Selman Benlioğlu, III. Selim’in Mevlevîhane ziyaretlerini değerlendirirken, bu ziyaretlerin; dergâhtaki 

Mevlevî âyinini seyretmek, Mevlevî âyinlerini dinlemek ve son olarak da ıslahat politikasını meşru bir 

zeminde ilerletmek üzere yapıldığını belirtir. Bkz. Selman Benlioğlu, “Rûznâme’ye Göre III. Selim’in 

Mevlevîhâne ve Mukabele Ziyaretleri”, Şehvar Beşiroğlu’ya Armağan içinde, ed. Namık Sinan Turan, 

Şeyma Ersoy Çak, (İstanbul: Pan Yay., 2019), 344.  

1209 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 344.  



 
 

346 
 

gelmiştir.1210 Ayrıca Defter-i Dervişân’da yer alan, Muharrem 1214/Haziran-Temmuz 

1799 tarihine ait şu kayıt; “Âmeden-i atiyye-i Hümâyûn. Beş Mevlevîhâne şeyhlerine 

yüzer gurûş ve beş dergâhın fukarasına bin, Muharremü’l-harâm.”1211 İstanbul 

Mevlevîhanelerinin devrin sultanı tarafından desteklendiğini göstermektedir. Kentteki bu 

beş mevlevihaneye yapılan yardım Ali Nutkî Dede’nin özelinde değerlendirildiğinde ise, 

bu dönemde hem dergâhın maddî kaynaklar yönü ile zenginleşmesi ve siyasal elit 

tarafından desteklenmesi hem de şeyhin şiirle ilgilenmiş bir isim olması, dergâhın bir 

edebiyat mahfili hâline gelişine ciddi anlamda katkı sağlamıştır. 

Şiir üretiminde bulunan ve edebî eğitimini dergâh içerisinde ilk gençlik 

yıllarından itibaren alan Ali Nutkî Dede’nin, dönemin patronu ile de kurduğu olumlu 

ilişki sayesinde muteber bir edebiyat mahfili hâline gelen Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bu 

yönü, Esrar Dede’nin; İsmail Hulûsî hakkında bilgi verirken nakl ettiği şu kayıtlarda, net 

bir şekilde görünmektedir;  

“… Dede Efendimüz Ḥażretleri’nüñ [Şeyh Gâlib]1212 Bâb-ı Cedîd-i Ḫânkâh-ı 

ʿaliyyesinde ḥücre-güzîn-i inzivâ olduḳları esnâda (…,) muḥibbân-ı Mevlevî’den Seyyid 

Pertev Efendî vesâ’ir şuʿarâ-i ʿaṣr ile ekser vaḳtleri müşâʿare vü mülâtefe ile güzerân”1213 

etmiştir. 

Aynı dönemde yaşadığı Ali Nutkî Dede’nin şeyhliği yıllarında dergâhtaki canlı edebî 

ortamdan bahseden Esrar Dede’nin bu bilgiyi verirken özellikle üzerinde durduğu nokta 

                                                           
1210 Rûznâme’ye göre, III. Selim’in saltanat yıllarında İstanbul Mevlevî muhiti içerisindeki ziyaretleri 

hakkında geniş bilgi için bkz. Benlioğlu, “Rûznâme’ye Göre III. Selim’in Mevlevîhâne ve Mukabele 

Ziyaretleri”, 345-351. Yukarıda belirtilen tarihler, aynı makale içerisinde s.345-346 arasında yer alan 

tablodan alınmıştır. 
1211 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 73. 
1212 Aktarılan metinde kastedilen Dede Efendi’nin aynı dönemde dergâhta yetişen Hammamizâde İsmail 

Dede Efendi ile karıştrıllmaması için köşeli parantez içerisinde verilen isim, metinde kastedilen kişinin 

kimliği belirtilmek amacıyla tarafımızca eklenmiştir. 
1213 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 104. 



 
 

347 
 

ise Yenikapı Mevlevîhanesi’nde bu dönemde oluşan edebî mahfilde öne çıkan ismin Şeyh 

Gâlib olduğudur. 

Ali Nutkî Dede döneminde, dergâhta yetişen meşhur isimlerden biri Şeyh 

Gâlib’tir. Dergâhta çileye girmeden önce de şiir üretiminde bulunan şair, Esrar Dede’nin 

tanıklığına göre “… tekmîl-i çille-i muḳannene buyurıncaya dek (…) kelâm-ı mevzûn 

inşâd buyurmaḳdan keff-i lisân”1214 etmiş ancak çilesini tamamlayıp hücreye çıktıktan 

sonra  

Ger zi sırr-ı ʿaşḳ güftârest baʻde ez-ḫâmuşî 

Ez-suḫan bâlâ çi esrâr est baʻde ez-ḫâmuşî1215 

matlalı gazeli söylemiştir. Ali Nutkî Dede’nin kayıtlarına göre 23 Ramazan 1198/10 

Ağustos 1784 tarihinde Yenikapı Mevlevîhanesi’nde çileye giren Şeyh Gâlib, 23 Recep 

1201/11 Mayıs 1787’de çilesini tamamlamıştır.1216 Bu süreçten önce de Yenikapı 

Mevlevîhanesi ile iletişim hâlinde olan Şeyh Gâlib’in, Ali Nutkî Dede’nin 1196/1781-82 

senesinde sakal bırakmasına düşürdüğü şu tarih kıtası; şairin, dergâhın hâmîsi ile yakın 

bir ilişki içerisinde olduğunu ve bu isim ile edebî eserler üzerinden iletişim kurduğunu 

göstermektedir:  

 

Sâkin-i hânkâh-ı Bâb-ı Cedîd 

Mevlevî-Şeyh Aliyy-i dil âgâh 

 

                                                           
1214 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 222. 
1215 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 222. Beyitin anlamı, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 223. 

sayfasında yer alan CCXIII nolu dipnotta şu şekilde verilmiştir: “Aşk sırrından söz edilirse, suskunluktan 

sonra/Sözden daha yüksek hangi sır vardır, suskunluktan sonra”. Bu gazel, Naci Okçu tarafından hazırlanan 

Şeyh Gâlib Dîvân’ında, 348 nolu gazel olarak kayıtlıdır. Ancak Dîvân’da yer alan 

 beyti, Esrar Dede’nin kayıtlarında mevcut لال غمرا اتفاق صحبت کوران بلاست/دستم از انکشت بیز ارست بعد از خامشی 

değildir. Bkz. Şeyh Gâlib, Dîvân, 568. 
1216 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 55, 63. 



 
 

348 
 

Yanî Bû Bekr Efendinin veledi 

Vâris-i sırrı ana peyrev-i râh 

 (…) 

Çıkdı târîh deyü nezr etdim 

Geldi bu iki mısrâ işte güvâh 

 

Safhâ-i rûy-ı Âl-i Bû Bekr’e 

Nûr-ı Sebz-i Alî veliyyullâh1217 

Şeyh Gâlib’in Galata şeyhi olduğu dönemde dergâhın aşçıbaşılığını yapan 

Derviş İsmail Hulusi de ilk olarak Ali Nutkî Dede’nin meşihat yıllarında Yenikapı 

Dergâhı’na intisap etmiş bir isimdir.1218 Yenikapı’da bulunduğu dönemde Şeyh Gâlib 

tarafından yetiştirilen Derviş Hulusî, bu dönemde Pertev ve dergâha devam eden diğer 

şairler ile birlikte nazireler söylemiştir.1219 İsmail Hulusî Dede ve Şeyh Gâlib ile birlikte 

dergâhta bulunduğu anlaşılan Muvakkitzâde Pertev ise bu dönemde “muḥibbân-ı 

Mevlevî’den”1220 olup Hoca Neş’et mahfilinde yetişen isimlerdendir. Ali Nutkî Dede, 

Pertev’in vefât tarihini kaydederken şairin hâmîsi Neş’et Efendi ile olan ilişkisini1221 

özellikle belirterek dergâhın, İstanbul muhiti içerisinde; edebî yönden beslendiği diğer bir 

mahfili de bir nevi vurgulamıştır.  

Ebubekir Dede’nin meşihat yıllarında dergâhtaki bir sohbet meclisine katılan 

İbrâhim Hanîf, Defter-i Dervişân’da yer alan “Sâbık Yazıcı Hanîf Efendi, vefâtı sene 

1217 Ş.”  kaydından anlaşıldığına göre,1222 Ali Nutkî Dede’nin meşihat yıllarında da 

                                                           
1217 Şeyh Gâlib, Dîvân, 221-222. 
1218 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 104. 
1219 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 104.  
1220 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 104. 
1221 Ali Nutkî Dede’nin detaylarını verdiği kayıt şu şekildedir: “Vefât-ı Pertev Efendi, ez-şu’arâ, sene 1222. 

Merhûm Neş’et Efendi merhumun dahi şâkirdlerinden idi.” (bkz. Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 109. 
1222 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 87. 



 
 

349 
 

Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam etmiştir. Siyer-i Mekkî’sinden aktarılan aşağıdaki 

beyitlerde: 

Neşʼet-i muʿciz-demiñ iḥyâsıyım 

Bir gedâ-yı dergeh-i vâlâsıyım1223 

(…) 

Bir siyer manẓûmesi tensîḳ edip 

Âl u aṣḥâbı daḫi terfîḳ edip1224 

(…) 

Nice âsâr-ı selef sırr-ı ḫalef 

Bu rumuz-ı vezn ile buldu şeref 

 

Dedi bu esnâda merd-i maʿnevî 

Ġâlib-i râh-ı necât-ı Mevlevî1225 

İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde yetiştirdiği isimler ile etkili olan hâmîsi Hoca Neş’et 

ve aynı mahfilde bulunan Şeyh Gâlib’in tavsiyeleri doğrultusunda bu eserini kaleme 

aldığını dile getirmiştir. Hoca Neş’et’in İsmail Efendi’ye yazdığı bir mektubunda 

“Âsitânede olan ahbâblaruñ ḥâli de size bir fikr olur ise ḥamden-lillâh cümle ʿâfiyetde 

olup Ḥanîf Efendi’ye temâm-ı duʿâ eyliyecek vaḳıtdur.”1226 diyerek Hanîf için özellikle 

dua istemesi ikili arasındaki samimi ilişkiyi göstermektedir. Hanîf’in ve Hoca Neş’et’in 

birbirleri hakkındaki yukarıdaki kayıtlardan; Hanîf’in eser üretimindeki tercihlerinde 

etkili olan Hoca Neş’et ile arasındaki ilişkinin, bir mahfile devam eden şair ve hâmî 

                                                           
1223 Yıldız, “İbrahim Hanîf’in Siyer-i Mekkî’si (Varak: 1-62) (İnceleme- Tenkitli Metin-Tıpkı Basım)”, 

124. 
1224 Yıldız, “İbrahim Hanîf’in Siyer-i Mekkî’si (Varak: 1-62) (İnceleme- Tenkitli Metin-Tıpkı Basım)”, 

125. 
1225 Yıldız, “İbrahim Hanîf’in Siyer-i Mekkî’si (Varak: 1-62) (İnceleme- Tenkitli Metin-Tıpkı Basım)”, 

127. 
1226 Mustafa Kaşka, “Dîvân Edebiyatında Münşe’ât Geleneği ve Hoca Neş’et’in Mektupları”, (Yüksek 

Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2000), 87-88. 



 
 

350 
 

arasındaki ilişkiden öte olduğu anlaşılmaktadır. İkili arasındaki bu muhabbet, Hanîf’in 

tarikat tercihinde ve bu tercihe bağlı olarak devam ettiği mahfili seçmesinde etkili olmuş 

görünmektedir.1227  

Ebubekir Dede’nin hizmetine giren Hüseyin Niyâz Dede de İbrahim Hanîf gibi, 

şeyhin vefatından sonra dergâh ile bağını koparmayan isimlerdendir. Niyâz, Ali Nutkî 

Dede döneminde dergâhta 2 Zilkade 1204/14 Temmuz 1790’da çileye girmiş ve 3 Şevval 

1207/14 Mayıs 1793’te hücreye çıkmıştır.1228  

Derviş Şeydâ, Ali Nutkî Dede’nin meşihat yıllarında hem Galata hem de 

Yenikapı Mevlevîhanesi bünyesinde oluşan mahfillere dâhil olan isimlerdendir. Derviş 

Şeydâ, Galata şeyhi Selim Dede döneminde dergâha gelmekle birlikte, Esrar Dede’nin 

kayıtlarına göre ilerleyen yıllarda Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam etmiş ve burada 

kudümzenbaşı olmuştur.1229 Kaynaklarda, Derviş Şeydâ’nın Ali Nutkî Dede döneminde 

Yenikapı’da olduğuna dair kesin bir kayıt olmamakla birlikte, Esrar Dede’nin “ … 

zamânumuzuñ Ḥâfıẓ Postı olup Yeñiḳapu Mevlevîhânesi’nde ḳudûmzenbaşılıḳ maḳâm-ı 

refîʿine resîde olmışdur.”1230 ifadelerinden şairin, Esrar Dede döneminde hayatta olduğu 

ve Ali Nutkî Dede döneminde dergâhta bulunduğu anlaşılmaktadır.  

Galata Mevlevîhanesi’ne devam ettiğini tespit ettiğimiz Hâlet Efendi, Ali Nutkî 

Dede döneminde İstanbul Mevlevî muhitinde etkin olan Yenikapı mahfiline de devam 

etmiştir. Defter-i Dervişân’da yer alan kayıtlar, Hâlet Efendi’nin 1203/1788-89 senesinde 

Ali Nutkî Dede’den arakıyye giydiğini belirtmektdir.1231  

                                                           
1227 Hoca Neş’et, mahfiline devam eden şaire; “Ḳılup maḫlaṣ ile zî-şân-ı şânıñ/Ḥanîf olsun didi şöhret-

nişânıñ” beyti ile Hanîf mahlasını vermiştir. (Bkz. Rıza Oğraş, “Hoca Neş’et Divânı (İnceleme ve Tenkidli 

Metin)”, (Yüksek Lisans Tezi, İstabul Üniversitesi, 1991), 62. 
1228 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 55,61,63. 
1229 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 166. 
1230 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 166. 
1231 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 67. Hâlet Efendi’nin devam ettiği ve edebi ilişkiler kurduğu Mevlevî 

mahfilinin daha ziyade Galata Mevlevîhanesi olması dolayısıyla burada yalnızca Yenikapı ile olan ilişkisine 

kısaca değinilmiştir. 



 
 

351 
 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nde yetişen Hammamizâde İsmail Dede Efendi, 18 

Zilhicce 1212/3 Haziran/1798’de dergâhta çileye girmiş ve 20 Şevval 1215/6 Mart 

1801’de çilesini tamamlamıştır.1232 Dergâhta şairliğinden ziyade musikişinaslığı1233 ile 

tanınan ve 5 Rebiulahir 1215/26 Ağustos 1800’de1234 bu yönü sayesinde III. Selim 

döneminde, huzur-ı hümâyuna çıkan Dede Efendi, Yılmaz Öztuna’nın belirttiğine göre 

dergâhın âyin günleri olan pazartesi ve Perşembe günleri dergâha devam etmiştir.1235 

Hammamizâde İsmail Dede Efendi’nin şairliği hakkında değerlendirmede bulunan 

Öztuna, Dede Efendi’nin şairlik yeteneği olmadığını, eserlerinin edebî değer yönünden 

yetersiz kaldığını belirtmektedir.1236 Dede Efendi’nin şiir üretiminde bulunmasını İbnü’l-

Emîn; İsmail Dede Efendi’nin dergâhtaki hücresinde medâr-ı iştigâli olarak 

değerlendirmiş ve bu üretimini, hislerini dile getirmek üzere şiir yazmasına 

dayandırmıştır.1237 Dede Efendi vefatına kadar (10 Zilhicce 1262/28 Kasım 1846) 

Yenikapı Dergâhı’na devam etmiş, kendisini yetiştirip sesini sultana duyurmasında etkili 

olan bu mekân ile olan bağını koparmamıştır. 

Dergâhta derviş olarak yetişen şuaranın yanı sıra, Ebubekir Dede’nin diğer 

oğulları Abdürrahim Künhî ve Abdülbaki Nâsır Dede de Ali Nutkî Dede’nin terbiyesinde 

yetişen şairlerdir. Bu iki ismin, dergâh içerisinde musikişinaslık yönleri ile öne çıkmış 

olmakla birlikte edebiyat ile de ilgilenmiş olmaları, Ali Nutkî Dede döneminde dergâha 

devam eden şair varlığının ilerleyen yıllarda da sürdürülmesine zemin hazırlamıştır. 

                                                           
1232 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 57, 63. 
1233 Dede Efendi’nin musikişinaslığı hakkında tezimizin kapsamı gereği ayrıntılı bilgi verilmemiştir. Bu 

konuda detaylı bilgi için bkz. Yılmaz Öztuna, Dede Efendi, (İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

1989). Dede Efendi’nin hayatı ve musikişinaslığı hakkında kaynaklarda geçen bilgilerin toplu olarak ele 

alındığı bir başka kaynak için bkz. Kaya, Tekke Kapısı, 170-177. 
1234 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 82. 
1235 Öztuna, Dede Efendi, 4. 
1236 Öztuna, Dede Efendi, 47-48. 
1237 İbnülemin Mahmut Kemal İnal, Hoş Sadâ, (İstanbul: Ketebe Yay., 2019), 144. İnal, Dede Efendi’nin 

şiirlerine örnek olarak Esma Sultan sarayının tamiri için söylediği tarihi kaydetmiştir. Bkz, İnal, Hoş Sadâ, 

157. 



 
 

352 
 

Esrar Dede’nin kayıtlarına göre Ali Nutkî Dede‘nin meşihat yıllarında dergâhta 

neyzenbaşı olan Abdülbâki Nâsır Dede; aynı yıllarda “… ber muḳteżâ-yı ṭabîʿat-ı ʿaliyye 

meşk-i naẓma râġıbdur.”1238 Neyzenbaşı olduğu dönemde dergâhta edebiyat eğitimi de 

aldığı anlaşılan Abdülbâki Nâsır Dede’nin; 

Kim dergeh-i Mevlevî’de dâʼim 

Hem-bezm ü nedîm-i ʿâşıḳândır 

 

Dergâh-ı şerîf-i Mevlevî kim 

Her kûşesi ravża-i cinândır1239 

beyitleri ile övdüğü Yenikapı Mevlevîhanesi’nde hücregüzin olduğu dönemde, kendi 

kabuğuna çekildiği ve vaktini okuma ile geçirdiği görülür. Mehmet Ziya’nın, şu 

ifadelerinden ise bu okumanın detaylarının ne olduğu anlaşılmaktadır: “… bâhusûs 

edebiyât-ı Arabiyye ve Farsîyye ve Türkiyyeyi tahsîl ile meşgûl olmuşlar.”1240  

 Aynı yıllarda Mevlevî edebî geleneğinde odak metinlerden biri olan Eflâkî’nin 

Menâkıbü’l-Arifîn’ini tercüme etmeye başlayan Nâsır Dede, Yenikapı şeyhi olmadan 

önce dergâhta, edebî üretimde bulunmuştur. Tercüme-i Menâkıbü’l-Ârifîn adlı eserini 

Sahîh Ahmet Dede’nin teşvikleri ile kaleme alan Nâsır Dede, eserini; 1208/1793-

1212/1797 yılları arasında kalmeme almış ve dönemin sultanı III. Selim’e sunmuştur.1241 

Nâsır Dede’nin Ali Nutkî Dede döneminde dergâhta edebiyat alanında bulunduğu 

üretimler, Nâsır’ın bir şair olarak bu mekânda yetiştiğini göstermekle birlikte Yenikapı 

mahfilinin söz konusu dönemde üretilen edebî eserler üzerinden dönemin patronu ile 

                                                           
1238 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 290. 
1239 Melek Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 1996), 8-

9. 
1240 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 125. 
1241 Mehmet Önder, İsmet Binark, Nejat Sefercioğlu, Mevlâna Bibliyografyası, (Ankara: İş Bankası Kültür 

Yay., 1974), c.2, 290.  



 
 

353 
 

iletişim kurduğunu da ortaya koymaktadır. Bu iletişimi daha önemli hâle getiren ise, 

tarikatın temel edebî metinlerinden olan Menâkıbü’l-Arifîn’in sultana sunulmak üzere 

kaleme alınmış olmasıdır. Bu durum kanaatimizce Abdülbâki Nâsır Dede’nin, Ali Nutkî 

Dede’den sonra Yenikapı postnişini olmasında etkili olmuştur. Zira aynı dönemde Şeyh 

Gâlib’in Galata şeyhliğine getirilmesi de şairin, patron ile edebî eserler üzerinden iletişim 

kurması ile ilişkilidir. 

 Nâsır Dede, sultan ile kurduğu iletişimde; -aynı mahfilde yetiştiği, Nâsır’ın şeyh 

olmadan önceki döneminde İstanbul Mevlevî muhitinde dinî önder olan ve III. Selim ile 

yakınlık kurabilen Şeyh Gâlib’in söylemlerine benzer bir tarz geliştirmiştir.1242 Nâsır, III. 

Selim’e sunduğu kasidesinde; sultanın devrinde hünerverlerin mutlu olmasını tavsiye 

etmiş,1243 özellikle ehl-i sühanın şöhret bulduğunu; 

Hele ehl-i süḫân lutfuñla şân olmaḳda artmaḳda 

Zamân-ı devletüñ eşcâra bir meydân-ı ḥürmetdir1244 

beyitinde dile getirmiştir. Nâsır’ın şiirlerinde cömertliğini övdüğü III. Selim’in, mekân 

ile olan bağını da edebî eserler üzerinden kurgulamaya çalıştığı görülür.  

İki destin açup bu bâb açıldıḳça serâ gûyâ 

Bütün gün Ḥażret-i Sulṭân Selîm Ḫân’a duʿâ eyler 

 

Doġar bu ḫâneden Sulṭân Selîm’e biñ duʿâü’l-ḫayr 

Ne dem kim subḥ-ı devlet pây-ı bûse feth-i bâb eyler1245 

                                                           
1242 Şeyh Gâlib’in III. Selim’in ihsanlarına ve cömertliğine vurgu yaptığı örnek beyitler için bkz. Şeyh 

Gâlib, Dîvân, 98, (12 nolu kaside, 18 nolu beyit), s. 116, (18 nolu kaside 13 nolu beyit.). s. 119, (19 nolu 

kaside, 37 nolu beyit.). Cem Behar, Abdülbâki Nâsır Dede’nin III. Selim’i övdüğü şiirlerin içeriğinde 

önemli bir farklılık olduğunu belirtir. Behar’ın tespitlerine göre Abdülbâki Nâsır Dede, III. Selim’i 

reformcu kişiliğinden ziyade “hüner” ve sanatlara yaptığı patronluk yönüyle övmüştür. Bkz. Cem Behar, 

Kadîm ile Cedîd Arasında, İstanbul: Yapı Kredi Yay., 2022, 175. 
1243 Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 14.  
1244 Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 14. 
1245 Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 91. 



 
 

354 
 

Dîvân’ında yer alan bu müfretlerde Nâsır Dede, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde sultana 

daima dua edildiğini belirtir. Nâsır Dede’nin Sultan Selim’e sunmak üzere tasarladığı 

şiirin parçaları gibi duran bu beyitler, şairin edebî eser üzerinden tarikatın temsil edildiği 

mekânı ve sultana bu mekândakiler tarafından duyulan sadakati göstermek amacıyla 

kaleme alınmış izlenimi verir.  

Nâsır Dede bu yıllarda yalnızca III. Selim ile değil aynı zamanda dönemin diğer 

siyasal elitleri ile de şiirleri üzerinden iletişime geçmiştir. Yusuf Ziya Paşa (ö. 

1232/1817)’nın Mısır’ı 1801 yılında Fransızların işgalinden kurtarması ve 1802’de 

İstanbul’a gelmesi1246 üzerine yazdığı kasidede paşanın zaferini;  

Biḥamdillah bu dem aʿdâ-yı dîni mülk-i Mıṣr içre 

Ḳırup her yerde şemşîriyle ḳıldı naẓmını rüsvâ 

 

Yed-i küffârdan iḳlîm-i Mıṣr’ı ḳıldı istirdâd 

Oḳudu nâmına ṣad âferin dünyâ vü mâ-fîhâ1247 

beyitleri ile dile getiren Nâsır Dede, -dergâhın postnişini olmadan önce- bu vesile ile 

sultan dışındaki siyasal elitler ile de iletişim kurarak hem kendinin hem de tarikatının öne 

çıkmasını sağlamıştır.1248 

 Ebubekir Dede’nin en küçük oğlu olan Abdürrahim Künhî Dede de ağabeyleri 

gibi dergâh içerisinde hem musikişinas hem de şair olarak yetişmiş bir isimdir. 

1191/1777-78 yılında sema meşk eden1249 Künhî Dede, dergâhta kudümzenbaşı görevini 

                                                           
1246 Yusuf Ziya Paşa ve Mısır seferi hakkında bilgi için bkz. Kemal Beydilli, “Yûsuf Ziyâ Paşa”, DİA c.44 

içinde, (İstanbul: TDV Yay, 2013), 35. 
1247 Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 31. Nâsır Dede, Yusuf Ziya Paşa’ya aynı vesile ile bir başka 

kaside daha sunmuştur. Bkz. Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 37-39. 
1248 Nâsır Dede, Yusuf Ziya Paşa ile aynı sefere giden Gazi Hüseyin Paşa’yı da tebrik eden bir kaside 

kaleme almıştır. Bkz. Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 33-37. 
1249 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 61. 



 
 

355 
 

icra etmiştir.1250 Esrar Dede, kendisi ile aynı dönemde İstanbul Mevlevî muhitinde 

bulunan Künhî’den tezkiresine kaydetmek üzere şiir istemiştir.1251 Esrar’ın bu talebi, 

Künhî’nin yaşadığı dönemde musikişinaslığının yanı sıra İstanbul Mevlevî muhitinde şair 

olarak da bilindiğini gösterir.  

Ali Nutkî Dede’nin meşihat yıllarında dergâhta yetişen, buraya devam eden 

şairlerden Hanîf, Vakanuvis Pertev ve Hâlet Efendi, Mevlevî muhibbi isimlerdir. Bu 

isimler dışında kalan şairler ise dergâhta yetişen dervişler olmakla birlikte aynı zamanda 

bulundukları mekândaki edebî ortam içerisinde şair kimliklerini de geliştirmişlerdir. Ali 

Nutkî Dede’nin meşihat yılları; İstanbul Mevlevî muhitinde; -Galata Mevlevîhanesi’nde 

de aynı yıllarda benzer bir durum gösteren- Mevlevî mahfillerine devam eden, burada 

yetişen şair sayısının ciddi anlamda azaldığı bir zamandan sonra İstanbul’da Mevlevî 

tekkeleri çevresinde oluşan edebî muhitin yeniden toparlanmaya başladığı bir dönemdir. 

Bu toparlanma süreci; daha önce de belirttiğimiz gibi Şeyh Gâlib’in hâmîliğinde, Galata 

Mevlevîhanesi’nde başlayan toparlanma ile aynı zaman aralığına denk gelmekle birlikte, 

Galata’daki toparlanmanın zemininde de kanaatimizce Ali Nutkî Dede’nin dergâhta 

aldığı eğitim ve daha sonraki süreçte yürüttüğü mürebbîliği ve Şeyh Gâlib’i yetiştirmiş 

olması etkilidir. Ali Nutkî Dede, bir şair olarak İstanbul Mevlevî muhitinde yetiştirdiği 

dervişleri kadar öne çıkan bir isim olmasa da III. Selim ile kurduğu iletişim, özelde 

Yenikapı mahfilinin, genelde ise İstanbul Mevlevî muhitinin yükselişinin temellerini 

atmıştır. 

Nutkî Dede’nin mürebbîliğinin yanı sıra bu dönemde dergâhta yetişen ve 

kendisinden sonra şeyhlik makamına gelen kardeşi Abdülbâki Nâsır Dede’nin, daha 

                                                           
1250 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 263. Künhî Dede’nin musikişinaslığı hakkında detaylı bilgi 

için bkz. Erdemir, Anadolu Sahası Musikişinas Türk Şairleri, 267-268. İhtifalci Mehmet Ziya, Yenikapı 

Mevlevihanesi, 130-132. Esrar Dede de şeyh hakkında bilgi verirken şairliğinden ziyade musikişinaslığı 

üzerinde durmuştur. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 263-264. 
1251 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 264. 



 
 

356 
 

dergâhta derviş iken yazdığı manzumelerin ve Menâkıbü’l-Ârifîn’i tercüme etmesinin de 

bu yıllarda dergâhtaki şair sayısının artışına katkı sağladığı söylenebilir. Zira Abdülbâki 

Nâsır Dede, bu dönemde dergâhta şeyh olmasa da Ebubekir Dede’nin oğlu ve Ali Nutkî 

Dede’nin kardeşi olması dolayısıyla bir otoriteye ve karizmaya sahip olmuş olmalıdır. 

Mensubu olduğu aile bağlarının yanı sıra edebî üretimde bulunan ve bu ürünleri, yalnızca 

kendi tarikatına hitap etmek üzere değil aynı zamanda siyasal elitlere de sunabilen Nâsır 

Dede, ağabeyi Ali Nutkî Dede döneminde Yenikapı Mevlevîhanesi’nde gelişen edebî 

mahfilde yetişen ve buraya devam isimlerin artmasını sağlamıştır. 

 Ali Nutkî Dede’nin vefatını “Birâderim eş-Şeyh Ali Dede Efendi’nin vefâtı, sene, 

1219. Şeb-i Pençşenbe, râbiʻ-i mâh-ı Cemâziye’l-evvel, Temmûzun yigirmi sekizinci 

gicesi saat üçü geçerek vefât eyledi.”1252 kaydı ile bildiren Abdülbâki Nâsır Dede, 

ağabeyinin vefatından iki hafta kadar sonra 16 Cemâziye’l-evvel 1219/23 Ağustos 1804 

tarihinde Çelebi Hacı Mehmet Efendi tarafından Yenikapı şeyhliğine getirilmiştir.1253 

 3.2.3. Abdülbâki Nâsır Dede Dönemi (1804-1821) 

 Ali Nutkî Dede’nin vefatı ardından Yenikapı şeyhliğine getirilen Nâsır Dede, 

babası Ebubekir Dede ve ağabeyi Ali Nutkî Dede’den farklı olarak bir Dîvân 

oluşturabilecek kadar şiir kaleme almıştır. Yenikapı şeyhi olmadan önce de dergâhta 

şairliği ile öne çıkan bir isim olan Abdülbâki Nâsır Dede’nin meşihatının ilk üç yılı III. 

Selim dönemine gelmiştir. Dervişliği döneminde sultana Tercüme-i Menâkıbü’l-Ârifîn 

eserini sunan Nâsır Dede, meşihate geçmeden önce dönemin patronu ile iletişim kurmuş 

bir isimdir. Nâsır Dede’nin hem kendisinin bir şair olması hem de dönemin siyasal eliti 

ile iletişim kurarak dergâhın patronaj ağı içerisinde kalmasını sağlaması, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak da İstanbul Mevlevî muhitinde yer 

                                                           
1252 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 107. Ali Nutkî Dede’nin vefatına Sürûrî de iki adet tarih 

düşürmüştür. Bkz. Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 143. 
1253 Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.1, 126. 



 
 

357 
 

almasını sağlamıştır. Ancak Abdülbâki Nâsır Dede’nin bahsedilen bu yönlerinin yanısıra 

dergâhta hâmî kimliği ile öne çıkması ve dervişlerini şiir yazmaya teşvik etmiş olması, 

onun döneminde dergâhın bir edebiyat mahfili oluşunda rol oynayan temel etkendir. 

Şeyhin şair dervişler ile olan iletişimi ve hâmîliği hakkında; Safâyî Ali Dede’nin şiir 

yazdığını gördüğü sırada verdiği tepki Abdülbâki Nâsır Dede’nin dergâhta şiirle uğraşan 

isimleri desteklediğini gösterir. Safâyî Dede’nin Dîvân’ının dibâcesinde yer alan kayıtlara 

göre, Safâyî’nin şiir yazdığını gören Nâsır Dede, hem dervişine Safâyî mahlasını vermiş 

hem de şiirlerini bir Dîvân’da toplamasını tavsiye ederek,1254 manzumelerin kaybolmasını 

önlemiştir. Şeyhin bu tavrı aynı zamanda Safâyî Ali Dede’nin şiirlerini okuduğunu ve bir 

eleştiriye tâbi tuttuğunu da düşündürmektedir. Nâsır Dede’nin Safâyî’ye yaklaşımı, 

Galata Mevlevîhanesi’ndeki şeyhliği döneminde dergâhta pek çok şairin yer aldığı Âdem 

Dede’nin, dervişi Arzî’ye mahlas vermesi ile benzerlik gösterir. 

Abdülbâki Nâsır Dede’nin yukarıda alıntılanan müfretlerinde ve Kemâl Ahmet 

Dede için yazdığı bir methiyenin birkaç beytinde, dergâhın mekânsal olarak övgüsüne 

yer vermiş olması, buraya kadar olan şair şeyhlerden Nâsır Dede’yi farklı kılmaktadır. 

Nâsır Dede’nin dergâhın ilk şeyhi Kemâl Ahmet Dede’yi överken aşağıdaki beyitlerde 

kullandığı ifadeler, şeyhin özelinde dergâhın da muteber oluşuna yapılan bir vurguyu 

içermektedir:  

Sitanbul ehline ḥâcâta ẕâtı bir Yeñiḳapu 

Açılmış ṣavb-ı Bârî’den hüveydâ luṭf-ı Raḥmân’ı 

 

O şâh-ı maʻnevîniñ dergehinde bunca muḥliṣler 

                                                           
1254 Nâsır Dede ile Safâyî Ali Dede arasında geçen bu olay, Dîvân’ın dibâcesinde şu şekilde kaydedilmiştir: 

“… tekmîl-i ḫiẓmet-i ʿaliyyede dergâh-ı Bâb-ı Cedîdde hücre-nişîn iken eş-Şeyḫ ʿAbdü’l-bâḳî İbnü’ş-Şeyḫ 

Seyyid Ebû Bekr-i velî baʿżı eşʿâr-ı ʿâcizânem manẓûr-ı şerîfleri olduḳda Ṣafâyî maḫlaṣını ʿinâyet idüp 

“Miyân-ı eḥibbâda yâda bâʿis olunur, bir yere cemʿ idüp bir dîvânçe tertîb eyle” diyü buyurdular.” Bkz. 

Safâyî Ali Dede, Dîvân, haz. Ramazan Ekinci, (Ankara: Gece Kitaplığı, 2016), 45. 



 
 

358 
 

Ne demdir tâ ḳıyâmet ʿayş-sâz-ı cûd u iḫsânı1255 

 Yenikapı Mevlevîhanesi’nde şairleri edebî üretime teşvik ettiği ve aynı zamanda 

bu mekânın övgüsüne şiirlerinde yer vererek dergâhının prestijini edebî söylemlerine 

taşıyan Nâsır Dede, hücrenişin olduğu dönemden itibaren devrin siyasal elitlerine hitap 

ettiği gibi bunu şeyhliğinde de sürdürmüştür. Tahta çıktıktan sonra dergâhtan 

yardımlarını esirgemeyen ve tamir ettirilmesini sağlayan II. Mahmut’a bir teşekkür 

kasidesi1256 yazmış olması Nâsır Dede’nin kendi edebî ürünlerini kaleme alırken aynı 

zamanda siyasal elitlere de hitap etme amacında olduğunu kanıtlar. Abdülbâki Nâsır 

Dede’nin Mevlevîlerin sahip olduğu vasıfları övdüğü bir gazelinde geçen, 

N’ola meclislerinde ḳalsa şâhân bir meges-âsâ 

Edep taʿvîzini her bâr ḥâmil Mevlevîlerdir 

 

Sipihre Nâṣırâ nâz eylemeyüp minnet-keşî olmaz 

Tevekkül-pîşe dervîşân-ı kâmil Mevlevîlerdir1257 

beyitlerindeki söylemi, şeyhin döneminde dergâhı sıklıkla ve rastgele günlerde ziyaret 

eden II. Mahmut ile arasında geçen ve şeyhin, sultandan padişah kimliği ile değil de 

Mahmut Efendi olarak dergâha gelmesini rica ettiği anlatıda takındığı tavrı 

yansıtmaktadır. Bu anlatıya göre dergâha gelen sultan için düzenlenen teşrifata ve 

ardından dervişlere verilen atiyyelere canı sıkılan Nâsır Dede, dervişlerin dünyâperest 

olmamaları ve dergâhtaki asıl varlık nedenlerini unutmamaları için II. Mahmut’tan sultan 

kimliği ile değil de Mevlevî muhibbi biri olarak dergâha devam etmesini istemiştir.1258  

                                                           
1255 Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”,41-42. 
1256 Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 42-44. 
1257 Bıyık, “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, 77. 
1258 Gölpınarlı, 100 Soruda Tasavvuf, 162-165. 



 
 

359 
 

 Abdülbaki Nâsır Dede’nin hem şairliği hem de bu yeteneğini aynı zamanda 

siyasal elitlerle kurulacak bir iletişim kanalında kullanması, onun döneminde dergâha, 

şuarâdan isimlerin devam etmesini sağlamıştır. Dergâhta hâmî kimliği öne çıkan bir dinî 

önder olduğu anlaşılan Nâsır Dede’nin şeyhliği döneminde Yenikapı’ya devam eden 

isimler şunlardır: Muvakkitzâde Pertev, Hâlet Efendi, Keçecizâde İzzet Molla, İsmail 

Dede Efendi, Mehmet Nebîl Bey (ö.1819), Mustafa Safvet Efendi (ö.1847), Zîver Paşa 

(ö.1862-63), Vasfî (ö.1279/1862),1259 Safâyî Ali Dede (ö.1834 sonrası).  

 Nâsır Dede döneminde dergâha devam ettiğini tespit ettiğimiz şuarânın bir 

kısmının aynı zamanda Galata Mevlevîhanesi’ne de devam eden isimler olduğu görülür. 

Hâlet Efendi, Keçecizâde ve Mehmet Nebîl Bey, Mevlevî tekkelerinin oluşturduğu edebî 

muhit içerisinde her iki mekânda da aktif isimlerdir. Ali Nutkî Dede döneminde dergâha 

gelen Hâlet Efendi, Nâsır Dede’nin meşihat yıllarında da dergâha devam etmiştir. Defter-

i Dervişân’da Abdülbâki Nâsır Dede’nin döneminde dergâhın geçirdiği tamirat esnasında 

Hâlet’in orada bulunduğu kayıtlıdır.1260 Bu devamlılığın, Ali Nutkî Dede döneminde 

belirttiğimiz gibi, edebî eserler üzerinden -en azından Hâlet Efendi Dîvânçe’sinden- takip 

etmek pek mümkün değildir. Ancak Hâlet Efendi’nin patronajı dâhilinde İstanbul 

Mevlevîhaneleri ile olan iletişiminin arttığını tespit ettiğimiz Keçecizâde’nin şiirlerinde, 

bu mahfil ile olan temasların izleri görülür. İzzet Molla, Zîver’in aşağıdaki beyitlerinden 

anlaşıldığına göre mekândaki şiir meclislerine dâhil olan ve burada üstat kabul edilen bir 

şairdir: 

Dergeh-i Monlâ’da erbâb-ı ṣafânıñ pey-revi 

Olsa lâyık Zîverâ bir nây bir ben gönül 

                                                           
1259 Vasfî’nin dergâha devamı, Vasfî’nin musikişinaslığı ile ilgilidir. Şair bu dönemde dergâhta musiki 

dersleri veren İsmail Dede Efendi’nin ders halkasına katılmıştır. Bkz. Erdemir, Anadolu Sahası Musikişinas 

Divan Şairleri, 476. Şairin dergâhtaki devamlılığına ve şairlerle olan ilişkisne dair detaylı veriler olmadığı 

için metin içerisinde ayrıca zikredilmemiştir. 
1260 Bkz. Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 305. 



 
 

360 
 

 

Ḥażret-i ʿİzzet Efendi kim odur ṣadr-ı ʿulûm 

Eyleyen her dem senâ bir ben bir nây gönül1261 

Zîver, dergâhtaki mecliste bir otorite olarak gördüğü İzzet Molla hakkında yazdığı 

methiyede şairi üstad kabul ettiğini şu beyitlerle dile getirir: 

Kerem-penâh-ı ḫidîvâ edîb-i pür-hünerâ 

Eyâ süḥan-ver-i dâniş-fezâ-yı bende-nevâz 

 

Cihân-ı naẓma seniñ gibi bir daḫi gelmez 

Ne gûne devre ḳıyâm itse çarḫ-ı dâ’ire-sâz1262  

Dergâhta bir üstad olarak kabul gördüğü anlaşılan Keçecizâde İzzet Molla’nın, 

mekân ve bu mekânda yer alanlar ile ilgili olan tarih manzumeleri; mekânın tamiri, 

mekânın hâmîsi olan Nâsır Dede’nin vefâtı1263 ve aynı zamanda bu hâmî ile zamanında 

ters düştüğü için dergâhtan ayrılan Sahîh Ahmet Dede için yapılan türbe hakkındadır. 

Keçecizâde’nin, patronları olan II. Mahmut’un ve Hâlet Efendi’nin desteklediği dergâhın 

tamirine düşürdüğü iki adet tarih (1232/1816-17), şairin mekâna edebî ürünleri ile yaptığı 

katkıyı göstermesi bakımından önemlidir. Defter-i Dervişân’da semahane ve tekke kapısı 

üzerine tamamının yazıldığı anlaşılan aşağıdaki beyitler, İzzet Molla’nın Nâsır Dede 

döneminde dergâha devam ettiğini ve şiirlerinin dergâhta herkesin görebileceği bir yere 

yazılacak kadar muteber görüldüğünü göstermektedir. Ayrıca özellikle semahane 

kapısına yazılan tarih manzumesine, dergâhı tamir ettiren II. Mahmud’un adının şiir 

                                                           
1261 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, haz. Prof. Dr. Mehmet Arslan, (Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi Yay., 

2009), 288. 
1262 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 142. 
1263 Bu tarih kıtasına tezimiz içerisinde yer verilmemiştir. Manzume için bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet 

Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 286. 



 
 

361 
 

boyunca redif olarak kullanılmış olması, manzumelerin sultana hitap edebilmesi yönü ile 

de İzzet Molla’yı dergâh için önemli bir isim hâline getirmektedir.  

Semâʻhâne-i şerîf kapusu üzerinde olan târîhin târîh beyti: 

Envâr-ı Şems-i Tebrîz târîhim etdi lebrîz 

Devr-i semâya döndü bâb-ı semâʻhâne (sene 1232) 

Tekye kapusı üzerinde olan târîhin târîh beyti: 

Mevlevîhâneye İzzet dedi pîrim târîh 

Yapdı bu dergehi Sultân-ı cihân Hân-ı Mahmûd (sene 1232)1264 

İzzet Molla’nın, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde Ebubekir Dede’nin oğullarının 

yetişmesinde emeği bulunan Sahîh Ahmet Dede’nin kabrinin Hâlet Efendi tarafından 

tamir ettirilişine düşürdüğü tarih, Nâsır Dede’nin ters düştüğü bir ismin türbesine 

yazılması dolayısıyla dikkat çekicidir.1265 

Kudretullah Dede’nin babası olan Sahîh Ahmet Dede, Mehmet Ziya’nın verdiği 

bilgilere göre Abdülbâki Dede’nin şeyhliği döneminde dergâhta bulunan Numan adlı 

dervişe seyyah verilmesi üzerine şeyh ile Sahîh Ahmet Dede’nin arası açılmış ve bunun 

üzerine Sahîh Ahmet Dede dergâhtan ayrılmıştır.1266 Defter-i Dervişân’da yer alan 

“Âmmîzâdemiz Aşçıbaşı Ahmet Dede, mukaddem zevcesi Emîne Hâtun vefât eyledikde, 

haberimiz olmaksız sikkeli merkadin yanındaki merkadi açdırıp zevcesini 

defnetdirmiş.”1267 kaydı da Sahîh Dede ile Nâsır Dede arasındaki gerilimin yansımasıdır. 

Ancak Keçecizâde’nin, devam ettiği ve şiirlerinin dergâhta herkesin görebileceği yerlere 

                                                           
1264 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 329. Bu tarih metinleri, İzzet Molla’nın Bahâr-ı Efkâr adını 

verdiği Dîvân’ında yer almaktadır. Bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve 

Hazân-ı Âsâr”,  157-158, 155. 
1265 Nâsır Dede, Defter-i Dervişân’da Sahîh Ahmet Dede’nin vefatını, kabrinin nerede bulunduğunu ve 

İzzet Molla’nın yapımına tarih düşürdüğü türbenin yapılışını kaydetmektedir. Ancak bu olayları anlatırken 

kullandığı dilden, şeyh ile Sahîh Dede arasındaki gerilim anlaşılmaktadır. Bkz. Abdülbâki Nâsır Dede, 

Defteri Dervişân, 137. 
1266 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 122. 
1267 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 387. 



 
 

362 
 

yazıldığı bu mekânın hâmîsi ile yollarını ayıran bir ismin türbesinin tamamlanmasına 

düşürdüğü tarihler,1268 özellikle de bu tarihlerin birinde geçen aşağıdaki beyit: 

Cümle kerâmâtına işte bu bürhân yeter 

Meşhedi târîḫidür türbe-i Aşçı başı (1235)1269 

İzzet Molla’nın devam ettiği mahfile, meydan okuyucu bir tavırından çok, patronu Hâlet 

Efendi’ye olan sadakati ile ilgilidir. Bu yönü ile bakıldığında, aslında Mevlevî 

mahfillerine devam eden muhip şairlerin dergâh ile olan iletişiminde, tarikat ve 

dolayısıyla mekân ile olan bağlarından ziyade, patronlarının aldıkları tavra göre edebî 

eser üretiminde bulundukları söylenebilir.   

Galata Mevlevîhanesi’ne devam ederken aynı zamanda Yenikapı mahfilinde de 

yer aldığını tespit ettiğimiz bir başka isim ise Mehmet Nebîl Bey’dir. 1210/1795-96 

yılındaki rüûsuna Şeyh Gâlib’in tarih düşürdüğü1270 Nebîl, Yenikapı Mevlevîhanesi’nde, 

büyük atası Nâilî Paşa’nın kızı Âkile Hanım’dan itibaren devam ettirilen bir aile geleneği 

olan Mevlîd ve Miraciyye okutma uygulamasını 1230/1814-15 yılında devam 

ettirmiştir.1271  Nebîl’in şiirlerinde ya da hakkında bilgi veren kaynaklarda bu dergâha 

devam ettiğine dair kesin kayıtlar bulunmamakla birlikte hem aile geleneği olan ve edebî 

eserlerin litürjik malzeme olarak kullanıldığı törenlerin devamını sağlaması hem de 

şairin, 16 Cemâziyelahir 1235/1 Mart 1820 yılında Mısır’daki vefatını Nâsır Dede’nin 

Defter-i Dervişân’a kaydetmesi,1272 Nebîl’in bu mekân ile olan bağlarını göstermektedir. 

Safâyî Ali Dede dergâhta yer alan, Yenikapı’da hücregüzin olan bir başka şair 

derviştir. İstanbul’a gelmeden önce Konya Asitanesi’nde bulunan şair, Defter-i 

                                                           
1268 Sahîh Ahmet Dede’nin türbesinin tamamlanışına dair düşürülen üç adet tarih için bkz. Şahin, “Keçeci-

zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 257-258. 
1269 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 258. 
1270 Taştan, “Şeyh Galib ve Yayımlanmamış Şiirleri”, 2846. 
1271 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 289. 
1272 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 383. 



 
 

363 
 

Dervişân’daki kayıtlara göre, 23 Rebiulevvel 1221/10 Haziran 1806’da Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ne gelmiştir.1273 Dergâhta imam, semazenbaşı, meydancı, aşirhan ve 

duacılık gibi pek çok farklı görevi1274 yerine getiren Safâyî Ali Dede, neşve olarak 

Yenikapı Dergâhı’nın üçüncü şeyhi Sabuhî Ahmet Dede’ye benzer tarzda şiirler kaleme 

almıştır. Dîvân’ındaki “Muḫammes Mersiye Der-Ḥaḳḳ-ı Selâṭîn-i Mükerremeyn-i Ḥabîb-

i Ḫudâ”1275 başlıklı şiirindeki söylem tarzında ve tercî-i bendinde yer alan aşağıdaki 

mısralarında da yine Sabûhî etkisi hissedilir.  

Ṣanma ey dil seni ol mâh-liḳâ itdi esîr 

ʿIrḳ-ı tâhir nesl-i pâk ehl-i vefâ itdi esîr 

Seni ol naḥnü ḳasemnâda rıżâ itdi esîr 

Hamdü li’llâh aña kim Âl-i ʿabâ itdi esîr1276 

Ayrıca, şairin tarihleri içerisinde, yaşadığı dönemden önce Yenikapı Mevlevîhanesi 

şeyhliği yapan isimler arasında, Sabûhî’nin vefatına özellikle tarih düşürmüş olması, 

Safâyî’nin şiirlerindeki Sabûhî Ahmet Dede etkisini açıklamaktadır. Safâyî Ali Dede’nin 

Mevlevî irfan muhiti içerisinde etkilendiği bir isim olduğu anlaşılan Sabuhî’nin Yenikapı 

şeyhliği yapmış olması, kanaatimizce şairin İstanbul Mevlevîhaneleri içerisinde neden 

Yenikapı’yı seçtiğini açıklamaktadır. Nâsır Dede’nin teşviki ile şiirlerini bir araya getiren 

Safâyî’nin manzumeleri arasında aynı dönemde dergâha gelen isimlere yazdığı nazire1277 

ve tahmisin bulunması, Nâsır Dede döneminde dergâhta canlı bir edebî hayatın olduğunu 

düşündürmektedir. Mustafa Safvet Efendi’nin gazeline yazdığı 

                                                           
1273 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 111. 
1274 Şairin bu görevlere getiriliş tarihleri ile ilgili bkz. Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân,149, 237, 

263. 
1275 Şiirin tamamı için bkz. Safâyî Ali Dede, Dîvân, 54-55. 
1276 Safâyî Ali Dede, Dîvân, 69. 
1277 Şairin Dîvân’ında Hoca Neş’et’in “ben bilirim” redifli gazeline yazdığı nazire, Safîyî döneminde 

İstanbul Mevlevî mahfilllerini besleyen bir başka mahfil olan Hoca Neş’et mahfili ile iletişim hâlinde 

olduğunu ve burada üretilen şiirlerden haberdar olduğunu gösterir. Nazire için bkz. Safâyî Ali Dede, Dîvân, 

138-139. Zemin şiir için bkz. Oğraş, “Hoca Neş’et Divânı (İnceleme ve Tenkidli Metin)”, 284. 



 
 

364 
 

Zebânıñ dür nisâr itse gerek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Tuḥaf-efşân ḫâmeñ ḫaşre dek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Ṣafâyî feyz-yâb olsa ne şek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Sezâdır iftiḫâr itse felek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Fürûġ-ı mâh-ı naẓmıñ gün gibi Ṣafvet cihân ṭutmuş1278 

bendi ile biten tahmisi bu kanaatimizi güçlendirmektedir.  

Safâyî Ali Dede’nin dergâh içerisindeki bazı olaylara da tarih düşürdüğü 

manzumeler içerisinde Hâşim adlı bir ismin sakal bırakmasına yazdığı altı beyitten oluşan 

tarih kıtası1279 dikkat çekicidir. Zira Şeyh Gâlib Dîvân’ında sıkça yer alan bu tarz 

manzumeler, Yenikapı mahfilinde yetişen şairler tarafından üretilen şiirlerin benzer 

tarzda ve temalarda olduklarını gösterir.  

Ali Nutkî Dede döneminde, Şeyh Gâlib’in sütoğlu olması dolayısıyla babasının 

vefatının ardından dergâh şeyhi tarafından manevi evlat olarak kabul edilen Zîver,1280 

çocukluk yıllarında dâhil olduğu bu mekân ile bağlarını ve Mevlevîhaneye devam eden 

kişiler ile ilişkilerini, Nâsır Dede ve sonraki şeyhler döneminde kaleme aldığı 

manzumeler ile dile getirmiştir. Zîver’in şiirlerinde Yenikapı Mevlevîhanesi’nin 

tamirleri, dergâhın eski şeyhleri, patronu Hâlet Efendi ve yine onun şairlerinden 

Keçecizâde ile ilişkisi, dergâhta Mesnevî dersine talip oluşu gibi detaylar yer alır. 

Kaynakların verdiği bilgiye göre, dergâhta yetiştiği dönemde Hâlet Efendi ile tanışan şair, 

Hâlet’in kâtipliğini yapmış, hatta patronunun görevinden azledilip Konya’ya yollandığı 

zaman onunla birlikte İstanbul’dan ayrılmıştır.1281  

                                                           
1278 Safâyî Ali Dede, Dîvân, 35. 
1279 Safâyî Ali Dede, Dîvân, 163. 
1280 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, 2563. 
1281 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, 2563. Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 218. Osmanlı Müellifleri’nde Zîver, 

Osman Selahaddin Dede’nin müntesibi olarak kayıtlıdır. Bkz. Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, 

c.2, 645Bu bilgi doğru olmakla birlikte, Zîver’in Nutkî ve Nâsır Dede döneminde dergâhta oluşunu 

belirtmemesi dolayısıyla eksiktir. 



 
 

365 
 

Genç yaşta Mevlevîliğe intisap ettiğini “Buldum civân iken eser-i feyz-i pîr’i 

ben”1282 mısraında dile getiren şair, aşağıdaki beyitnlerinde Mevlânâ sevgisini, Doğanî 

Ahmet Dede’nin ruhaniyeti vasıtasıyla öğrendiğini ve dergâhta dervişlerin eğitiminde 

okutulan Mesnevî dersine talip olduğunu belirtir. 

Şikârımdır hümâ-yı ʿaşḳ-ı Monlâ evc-i ḳalbimde 

Alaldan şâhbâz-ı himmeti rûḥ-ı Toġânî’den1283 

 

Mesnevî dersine ṭâlib oldı cân 

Maʿnevî keşfinde maḥremdir gönül1284 

Zîver Paşa’nın dergâha küçüklüğünden itibaren devam etmesi, bu mekâna bağlılığını 

sağlayan temel bağ olmakla birlikte şairin Yenikapı mahfiline olan devamlılığında ve bu 

çevrede yer almasında, patronu Hâlet Efendi’nin de etkisi olmuştur. Zîver, bu mahfilde 

edindiği manevî kazanımları, “Zîver mefâtiḥu’l-ġayb vardır Yeñi Ḳapu’da”1285 mısraında 

dile getirirken aynı zamanda burayı “der-i devlet”1286 olarak niteler. Şairin aşağıdaki 

beytinde ise Mesnevî ile övünmek, her iki dünyada da Mevlevîlerin kazanım sağlamasına 

vesile olan bir durum olarak ortaya çıkar. 

Faḫr-ı kitâb-ı Mesnevî-i Maʿnevî ile  

Gelmekde devlet-i dü-serâ Mevlevîlere1287 

 Şairin bütün bir iç âlemini terbiye eden bu mekân, aynı zamanda patronu Hâlet 

ile kendisini tanıştıran mekân olması yönüyle önemlidir. Aşağıda verilen beyitten 

                                                           
1282 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 302. 
1283 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 299.  
1284 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 281. 
1285 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 234. Şairin bu mısraındaki tavrı, aynı zamanda Ali Nutkî Dede’nin 

dergâhı Kemâl Ahmet Dede’nin şeyhliği ile irtibat kurarak övdüğü mısralardaki tavrına benzemektedir. 
1286 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 327. 
1287 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 342. 



 
 

366 
 

anlaşıldığı üzere, Hâlet Efendi de Zîver gibi, Mevlevîlik –dergâh ile ilişkileri- sayesinde 

rifat bulan bir isimdir. 

Monlâ-yı Rûm’a ḥürmeti itdikçe buldı rifʻati 

Her bir veliden himmeti aldı o ẕât-ı muḥterem1288 

Zîver’in dergâha olan devamlılığını ele alırken,  yalnızca şairin kendi geçmiş yaşantısını 

ve Hâlet Efendi ile olan bağlarını değil, dönemin sultanları ile olan etkileşimini de 

zikretmek gerekir. Zîver Paşa, Abdülbâki Nâsır Dede’nin övgülerine konu olan1289 II. 

Mahmut’un dergâha yaptırdığı tamirleri bilmekte ve bu durumu şöyle dile getirmektedir: 

Yapup ʿâlî binâlar mülke virdi dürlü zînetler 

Mücedded oldıġın bildirdi bu âsâr-ı ʿumrânı 

 

Ḥarîk içre yanan câmiʿleri tecdîd idüp şimdi 

Caḥîm-i ġamdan âzâd itdi cümle ehl-i îmânı 

 

Felek tennure-pûş olmuş duʿâ-ḫânıdır ol şâhıñ 

Gürûh-ı Mevlevîye ideli luṭf-ı firâvânı1290 

Zîver yalnızca II. Mahmut’un dergâha yaptırdığı tamirler ile ilgili manzumelerle sultana 

hitap etmemiştir. 26 Rabiulahir 1230/7 Nisan 1815’te, II. Mahmut döneminde henüz 

dokuz yaşında bir çocukken, birçok Mevlevî dervişi ile İstanbul’a gelen Mehmet Said 

                                                           
1288 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 144. Zîver, Hâlet Efendi’nin “hususunda” redifli gazeline yazdığı 

tahmisin, bentlerin birinde, Hâlet’i yine Mevlevî muhibbi olması dolayısıyla şu mısralarla över; “Gürûh-ı 

Mevlevî’niñ bir muḥibb-i dil-pesendidir/Müsellem ḥüsn-i aḫlâḳı ricâliñ ser-bülendidir”. Zîver Paşa, Dîvân 

ve Münşe’ât, 748. Zîver ayrıca Hâlet Efendi’nin Dîvânçesi’nin 1258/1842 yılında basılmasına da tarih 

düşürmüştür. Bkz. Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 469. 
1289 Abdülbâki Nâsır Dede’nin II. Mahmut için kaleme aldığı bir kaside öğneği için bkz. Bıyık, “Abdülbâki 

Nâsır Dede Dîvânı”, 42-44.  
1290 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 97. Bu tamirlerden birine şair “Zîver Güher-veş çıḳdı bir târîḫ genç-i 

ḫâmeden/Ḳıldı iki kerre binâ bu ḫân-ḳâhı şehriyâr” tarihini dğşürmüştür. Bkz. Zîver Paşa, Dîvân ve 

Münşe’ât, 396. 



 
 

367 
 

Hemdem Çelebi’nin teşekkürlerini sultana ileten isim de Zîver’dir. Defter-i Dervişân’da 

detaylı bir şekilde bahsedilen bu ziyaretten1291 sonra Hemdem Çelebi’nin dilinden, 

padişaha ve valide sultana arz-ı hâllere yazdığı iki adet kıta1292 ile Zîver, Mevlevîlerin o 

dönemde hükümdara hitap etmesinde de aracı olmuştur.1293  

İbnü’l-Emîn’in verdiği bilgilere göre Nâsır Dede’nin dervişlerinden olan ve 

dergâha olan bağlılığı nedeniyle bu mekânın hamuşanına defnedilen Mustafa Safvet 

Efendi1294  de Nâsır Dede döneminde Yenikapı mahfiline devam eden şuarâ arasında 

sayılabilir. Aşağıda Safâyî Ali Dede tarafından gazeline yazılan tahmisten alıntılanan 

bent, Safvet’in dergâhtaki şairler ile olan etkileşimini gösterir.  

Zebânıñ dür nisâr itse gerek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Tuḥaf-efşân ḫâmeñ ḫaşre dek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Ṣafâyî feyz-yâb olsa ne şek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Sezâdır iftiḫâr itse felek ṭabʿ-ı belîġiñle 

Fürûġ-ı mâh-ı naẓmıñ gün gibi Ṣafvet cihân ṭutmuş1295  

Safâyî Ali Dede’nin, Safvet’den etkilenmesinde aynı mahfile devam etmelerinin yanı sıra 

her iki şairin de meşrep olarak birbirine benzemesi de etkili olmuştur. Osmanlı 

Müellifleri’nde yer alan aşağıdaki beyitlerde Safvet’in, Şâh-ı velâyet sevgisini doğrudan 

dile getirmesi, Safâyî ile Safvet’in, şiirlerinde tarz olarak benzeştiklerini gösterir.  

Ağlasın iki gözüm aşr-ı Muharrem aşkına 

                                                           
1291 Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 289. 
1292 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 814. 
1293 Hemdem Çelebi ve dervişlerinin İstanbul’a yaptıkları ziyaretten sonra II. Mahmut’un Çelebi’ye yanında 

gelen derviş grubuna verdiği hediyeler le ilgili detaylı kayıtlar Defter-i Dervişân’da kayıtlıdır. Bkz. 

Abdülbâki Nâsır Dede, Defter-i Dervişân, 289, 291. Yücer, Anadolu Toplumunda Tasavvuf (19.Yüzyıl), 

691. 
1294 İbnü’l-Emîn, Mahmud Kemal İnal, Son Asır Türk Şairleri, haz. İbrahim Baştuğ, (Ankara: AKM Yay., 

2002), c.4, 2042. Mehmet Samsakçı, 19. Asır Mevlevî Şairi Galatalı Safvet ve İbnülemin’in Kemâlü’s-

Safve’si, (İstanbul: Hiper Yayın, 2021), 27. 
1295 Tahmis için bkz. Safâyî Ali Dede, Dîvân, 84. 



 
 

368 
 

Gönlümü mihrinle yandır mâh-ı mâtem aşkına 

 

İltifat et Safvet’e Sıbteyn-i Ekrem aşkına 

Dergeh-i ihsânına geldim dahîlek yâ Ali1296 

Zîver ise Safvet’e yazdığı nazirelerden alıntılanan aşağıdaki beyitlerde şairi şu şekilde 

över: 

Bu ġazel Ṣafvet-i üstada olunsun ihdâ 

Ṣayḳal-i ṭabʿ-ı ḳomaz zerre ġubâr âyînede1297 

 

Sebûy-ı iḥticâca perde itmiş bezm-i ʿişretde 

Görülmez duḫt-i rez olsa piyâle iceden ince 

 

Cenâb-ı Ṣafvet’i tanẓîre Zîver eyle himmet kim 

Odur ṣûret viren siḥr-i ḥelâle inceden ince  

 

Hünerle velvele endâz-ı şöhret oldılar Rûm’a 

İdenler nâle Mevlânâ Celâl’e inceden ince1298 

Hem Zîver’in hem de Safâyî Ali Dede’nin Safvet’in şiirlerine nazire ve tahmis yazmaları 

bu dönemde dergâhta Safvet’in diğer şairleri etkileyen bir isim olduğunu ortaya 

koymaktadır.1299 

                                                           
1296 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.2, 714. 
1297 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 330. 
1298 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 328. 
1299 Safvet’in Mevlevîlik ile ilişkisi yalnızca İstanbul Mevlevî muhitini meydana getiren mahfillere olan 

devamlılığı ile değil aynı zamanda Farsça ders aldığı Süleyman Fehim Efendi’den Mesnevî okuması ve 

Mesnevî şarihi olan İsmail Ferruh Efendi’nin konağına devam etmesi ile de ilişkilendirilmiştir. Bkz. 

Samsakçı, 19. Asır Mevlevî Şairi Galatalı Safvet ve İbnülemin’in Kemâlü’s-Safve’si, 18. 



 
 

369 
 

Abdülbâki Nâsır Dede’nin meşihat yılları, ağabeyi Ali Nutkî Dede’nin şeyhliği 

döneminde olduğu gibi, dergâhta canlı bir edebî hayatın olduğu yıllardır. Bu yıllarda 

dergâhtaki edebî hayat ile ilgili en canlı tablolar ise küçüklüğünden itibaren dergâhta 

yetişen Zîver’in şiirlerinde bulunur. Dergâhtaki edebî hayatın canlı bir şekilde devam 

etmesinde Nâsır Dede’nin şairliği ve şair olan isimleri desteklemesi; aynı zamanda devrin 

sultanları ile kurduğu iletişim de etkili olmuştur. Nâsır Dede, Ali Nutkî Dede’nin meşihat 

yıllarında dönemin patronu III. Selim ile kurduğu iletişimi, II. Mahmut döneminde de 

sürdürmüştür. Şeyhin bu yönü sayesinde de dergâhtaki edebî hayatın canlılığı devam 

etmiştir.  

Nâsır Dede’den sonra dergâhın postnişinliğine tayin edilen Recep Hüseyin 

Hüsnü Dede babasının vefatını şu ifadelerle kaydetmiştir: “Vefât-ı pederim, velîniʻmetim 

Seyyid Şeyh Abdülbâki Dede Efendi, … fî 20 Cemâzeyilevvel sene 1236, yevmü’l-

Cumʻa gicesi sâʻat beşde intikâl-i dâr-ı bekâ buyurmuşlardır.”1300  

3.2.4. Recep Hüseyin Hüsnü ve Abdürrahim Künhî Dede Dönemlerinde (1821-1832) 

Yenikapı Mevlevîhanesi’ndeki Edebî Durum  

  Babasının vefatının ardından 2 Cemaziyelahir 1236/7 Mart 1821 tarihinde 

meşihatnamesi gelen ve meşihatnamesini, dergâhı destekleyen patronlardan olan Hâlet 

Efendi’nin konağından teslim alınan Recep Hüseyin Hüsnü Dede, 15 Cemaziyelahir 

1236/20 Mart 1821’de postnişin olmuştur.1301 Defter-i Dervişân’da yer alan bu kayıtlara 

göre, Nâsır Dede döneminde İstanbul Mevlevî muhitinde etkin olan Hâlet Efendi, 

Kudretullah Dede’nin Galata şeyhi olmasında olduğu gibi, Recep Dede’nin de meşihat 

makamına gelmesinde de etkili olmuştur. Devlet kethüdasının, Recep Dede’nin postnişin 

                                                           
1300 Recep Hüseyin Hüsnü Dede, Defter-i Dervişân, 391. Nâsır Dede’nin vefatı m.23 Şubat 1821’e denk 

gelmektedir. 
1301 Recep Hüseyin Hüsnü Dede, Defter-i Dervişân, 391. Recep Hüseyin Hüsnü Dede’nin hayatı hakkında 

detaylı bilgi için bkz. Mustafa Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: 

Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i Ahvâl’i”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 47, 

(2008): 171; İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 128.  



 
 

370 
 

olmasındaki etkisi tam olarak bilinmese de Konya’dan gelen meşihatnamenin önce Hâlet 

Efendi’ye ulaşması, onun Yenikapı mahfilinde uzun yıllar etkili bir patron olduğunu 

göstermektedir.  

Şeyhlik sürecinde Hâlet Efendi’nin desteğini aldığı anlaşılan Recep Dede’nin, 

kaynaklarda şair olduğu ile ilgili bir kayıt bulunmamaktadır. Recep Dede’nin bu yönü, 

şeyhin dergâhta görev yaptığı dokuz yıllık süreçte Yenikapı’ya devam eden şair sayısının 

artmasına engel olmuş görünmektedir. Ancak Nâsır Dede döneminde dergâha devam 

eden Zîver1302, Safâyî Ali Dede, Safvet, Keçecizâde İzzet Molla, İsmail Dede Efendi gibi 

isimlerin vefat tarihleri göz önüne alındığında, bu isimlerin zamanında da dergâha devam 

ettiği söylenebilir. İzzet Molla’nın, Recep Hüseyin Hüsnü Dede’nin şeyh oluşuna tarih 

düşürdüğü aşağıdaki kıtadan, bu dönemde şairin dergâha devam ettiği ve mekân ile 

ilişkisini sürdürdüğü anlaşılmaktadır. 

Şimdi şâd itdi necl-i muḥteremi 

Aḳıdup çeşm-i eşk-rîzüm şeyḫ 

Dedegân ʻİzzetâ didi târîḫ 

Oldı Ḥüsnî Dede ʻazîzüm şeyḫ 1303 

Dergâhta dokuz yıl şeyhlik yaptıktan sonra 1245 yılı Ramazan ayının başlarında (Mart 

1830) vefat eden1304 Recep Hüsnü Dede’nin yerine Yenikapı şeyhliğine Abdürrahim 

Künhî Dede geçmiştir. 

                                                           
1302 Zîver’in Recep Hüsnü Dede’nin meşihat yıllarına denk gelen 1822-1825 yılları arasında İstanbul’dan 

uzaklaştırıldığı bilinmektedir. Yenikapı mahfiline devam ettiği yıllarda temas kurduğu şairler ile ilgili 

detaylar ve dergâh ile ilgili olaylar hakkında şiirlerinde bilgiler veren Zîver’in, Recep Hüsnü Dede 

döneminde dergâha devam edişi bir süre kesintiye uğramış gözükmektedir. Zîver’in İstanbul dışında Konya 

ve Balıkesir’de bulunduğu bilgisini İbnü’l-Emîn vermektedir. Bkz. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, 2563. 
1303 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 257. 
1304 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 239. Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: 

Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i Ahvâl’i”, 171. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 128. 



 
 

371 
 

Ebubekir Dede’nin en küçük oğlu olan Abdürrahim Künhî Dede, Esrar Dede’nin 

tezkiresini kaleme aldığı dönemde, Yenikapı Mevlevîhanesi’nin kudümzenbaşıdır ve 

dergâhta, III. Selim’in musahibi Vardakosta Ahmet Ağa’yı ve Galata Mevlevîhanesi 

kudümzenbaşı olan Derviş Mehmet’i yetiştiren isimdir.1305 Kaynaklarda musikişinaslığı 

ile meşhur olduğu kayıtlı olan Künhî’nin şiirleri, Yenikapı’da şeyh olmadan önceki 

dönemde “… maḥal maḥal cerâ’id-i iḥvâna sebt”1306 olunmuştur. Ancak Künhî’nin 

kaleme aldığı edebî ürünlerin şeyhin siyasi otoriteye hitap edebilme ve grup içinde öne 

çıkma gibi amaçlardan ziyade kendisini ifade etmek amacıyla meydana gelen eserler 

oldukları söylenebilir. Zira Esrar Dede Künhî’nin  

“Zi âsmân suḫen âmed suḫen nehâr boved”1307 

manasını ifade edebilmek için şiir söylediğini belirtmektedir. Buna göre Künhî yaşadığı 

içsel tecrübeleri aktarmak üzere şiir söyleyen bir isimdir.1308 Şair, Yenikapı’da şeyh 

olmadan önceki süreçte tercih ettiği edebî üretim şekline şeyhliği sürecinde de devam 

etmiş olmalıdır. Zira Künhî’den bahseden ve Esrar Dede sonrasında yazılan kaynaklar da 

şeyhin şairliği hakkında, Esrar Dede’nin verdiği bilgilere benzer bilgileri 

vermektedirler.1309 Abdürrahim Künhî Dede dergâhta iki yıl kadar şeyhlik yapmıştır.1310 

Kemâleddin Efendi’nin kayıtlarına göre, şeyhin Farsça tertip ettiği bir Dîvân’ı olmakla 

birlikte yangında yok olmuştur.1311 

                                                           
1305 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 265. Ali Enver, Semâhâne-i Edeb, 280. 
1306 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 264. 
1307 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 264. Mısra, “Gökten söz geldi, söz değersiz olamaz” 

anlamına gelmektedir. (Mısranın anlamı, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 264’te CCLII nolu dipnotta yer 

almaktadır.) 
1308 Esrar Dede’nin ve Mehmet Ziya’nın, Künhî’nin karakteri hakkında üzerinde durdukları önemli bir 

nokta, şeyhin muhit-i istiğraka düşümüş olmasıdır. Şeyhin karakterine hâkim olan bu durum da onun şiir 

üretimini etkilemiştir.Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 264; İhtifalci Mehmet Ziya Bey, 

Yenikapı Mevlevihanesi, 129. 
1309 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 130-131. 
1310 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 133. Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili 

Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i Ahvâl’i”, 170. Terâcim-i Ahvâl’de şeyhlik süresi 

bir yıl olarak kayıtlıdır. 
1311 Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i 

Ahvâl’i”, 170. 



 
 

372 
 

Abdürrahim Künhî Dede hakkında verilen bilgilerden anlaşıldığına göre, 

dergâhta edebî eğitim alan ve edebî üretimde bulunan bir şeyh olmakla birlikte 

meşihatının kısa sürmesi nedeniyle Yenikapı şeyhleri arasında hâmîliği ile öne çıkan bir 

isim olmamıştır. Ancak Esrar Dede’nin, Künhî’nin eğitim verdiği Derviş Mehmet ve 

Vardakosta Ahmet Ağa hakkında musikişinaslıklarının yanı sıra şairliklerinin de 

olduğunu belirtmesi,1312 bu iki ismin Künhî’den musiki eğitimi alırken şeyhin 

şairliğinden de etkilendiklerini göstermektedir.   

Ali Nutkî ve Abdülbâki Nâsır Dede döneminde dergâha devam eden şair 

varlığının, Recep Hüsnü ve Künhî Dede dönemlerinde (yaklaşık on bir yıllık bir zaman 

aralığı) azalmasında şeyhlerden birinin şair olmayışı, diğerinin ise şair olmakla birlikte 

meşihatının kısa sürmesi etkili olmuştur. Ancak burada şunu belirtmek gerekir; bu iki 

şeyhin meşihatında da önceki yıllarda dergâha gelen şairler, Yenikapı mahfiline devam 

etmişlerdir. Ancak söz konusu iki şeyh döneminde dergâhtaki edebî hayat hakkında 

detaylı bilgiler kaynaklarda yer almamaktadır. Ali Nutkî Dede ile Osman Salâhaddin 

Dede’nin meşihat yılları arasında dergâha devam ettiği bilinen Zîver, dergâhtaki edebî 

hayat hakkında detaylı bilgiler sunarken, bu iki şeyh döneminde gelişen herhangi bir 

olaya ya da şahsa değinmemiştir. 

Abdürrahim Künhî Dede’nin 1247/1831 yılında vefat etmesinin1313 ardından 

yerine Recep Hüsnü Dede’nin oğlu Osman Salâhaddin Dede geçmiştir. 

 3.2.5. Osman Salâhaddin Dede Dönemi (1832-1887) 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nin, İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde edebiyat mahfili 

olması yönüyle öne çıktığı ikinci dönemde, Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yılları; 

dergâha devam eden şair sayısının ciddi manada artışa geçtiği bir dönem olması 

                                                           
1312 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 265. 
1313 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevîhanesi, 133-134. 



 
 

373 
 

dolayısıyla önem arzetmektedir. Zira Osman Salâhaddin Dede, kendisinden önceki 

şeyhlerden, şairliği yönü ile daha fazla öne çıkan bir isim olmamakla birlikte, devrin 

siyasi hayatında etkin bir isimdir. Kaynaklarda şairliği ile ilgili detaylı bilgiler olmayan 

Osman Salâhaddin Dede’nin oğlu Kemâleddin Efendi’nin verdiği şu bilgiler, şeyhin şair 

yönünün de bulunduğunu göstermektedir;  

“Ulûm-ı Arabiyye ve Fârisiyye’de kâmil ve fenn-i inşâda mâhir ve tabʿan 

şâir âlî ve âdî her bir fünûnun maʿrifet ve tahsîline mâhir bir zât olup pek çok 

takrîzât ve inşâ’ât ve bazı tercümeleri olduğı gibi vahdet-i vücûd hakkında lisân-ı 

Türkî üzre bir risâle  (…) te’lif buyurmuşlardır.” 1314  

Yine Terâcim-i Ahvâl’de Osman Salâhaddin Dede’ye ait olduğu belirtilen Farsça bir rubai 

ve beyit de şeyhin şairliğini göstermek adına kaydedilmiştir.1315 

Osman Salâhaddin Dede, Yenikapı Mevlevîhanesi’ne şeyh olarak atanmadan 

önce, Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin 13. şeyhi olan Mehmet Kadrî Dede (ö.1267/1850-

51)’nin terbiyesinden geçmiştir. Abdürrahim Künhî Dede’nin 1247/1831 yılında vefat 

etmesinin ardından, henüz on bir yaşında iken 25 Rebiulahir 1247/3 Ekim 1831 yılında 

Yenikapı Mevlevîhanesi’ne postnişin olarak atanmıştır. Yaşının küçüklüğü sebebiyle “… 

mürebbileri bulunan ser-tabbâh Sâdık Dede vekâletiyle Mevlevîhâne-i mezkûr meşihati 

uhdelerine tevcîh ve ihsân buyurulmuştur.”1316 Genç bir şeyh iken II. Mahmut’un dergâhı 

ziyaret ettiği esnada heyecana kapılan şeyh, padişahı şeyh odasında beklemek1317 yerine 

dergâh kapısında karşılamıştır.1318 II. Mahmut döneminde dergâh, -1253/1837 yılında- 

                                                           
1314 Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i 

Ahvâl’i”, 168. 
1315 Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i 

Ahvâl’i”, 169. 
1316 Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i 

Ahvâl’i”, 165. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 135. 
1317 Mevlevî tekkelerini, sultanlar ziyaret ettiklerinde uygulanan belli bir merasim şekli vardır. Bu uygulama 

hakkında geniş bilgi için bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 387. 
1318 Samiha Ayverdi, Boğaziçinde Tarih, (İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 1966), 186. 



 
 

374 
 

bütün yapılarını kapsayan bir tamir sürecine girmiştir. Bu tamirat süreci, dergâhta Ali 

Nutkî Dede döneminden itibaren yer alan Zîver’in tarih kıtalarına konu olmuştur. Zîver, 

dergâha yapılan hünkâr mahfiline tarih düşürürken aynı zamanda sultanın Yenikapı’ya 

olan ziyaretlerinden de aşağıdaki beyitlerde bahsetmektedir: 

Yapmışdı yigirmi bir sene aḳdem bu dergâhı o şeh 

Şimdi yine tecdîdine ṣarf itdi naḳd-i bî-şümâr1319 

Zîver’in aşağıdaki tarih kıtası ise Ekrem Işın’ın kayıtlarına göre, dergâhın kapısına 

konulmuştur.1320 

Gelüp baʿżen ziyâret itmeğe âyîn-i pîrânı 

Yapup bu maḥfil-i vâlâ-yı hem-çün Ḳubbe-i Ḫaḍrâ 

 

Ne maḥfil kim o mihr-i şevkete bir ḫâveristândır 

Ṣabâḥu’l-ḫayr-ı teşrîfiyle rûşen olsa aḥyâna1321  

Osman Salâhaddin Dede, II. Mahmut’tan gördüğü desteğin daha fazlasını, 

Sultan Abdülmecit döneminde görmüştür. Sultan Abdülmecit’in saltanat yıllarında, 

dergâhın çevre duvarları ve müştemilatı yenilenmiştir.1322 Ayrıca bu dönemde Osman 

Salâhaddin Dede, 1258/1842-43 yılında Takvimhâne-i Âmire’de Nesib Yusuf Dede’nin 

Rişte-i Cevâhir adlı eserini, masraflarını kendisinin karşılaması kaydıyla bastırmıştır. 

Fakat şeyh, basılan bu kitapları satamamış, üstelik matbaaya da borçlanmıştır.1323 Buna 

rağmen şeyh, “tahsîl-i ulûm-i zâhire vü bâtına ile me’lûf-i hass-ı dâiyân-ı devlet-i 

                                                           
1319 Zîver Paşa, Dîvân, 396 
1320 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler”, 323. 
1321 Zîver Paşa, Dîvân, 383. 
1322 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler,” 323. Nimetullah Akay, “Osmanlı Devletinin Son 

Döneminde Mevlevîlik”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 20/34 (Temmuz-Aralık 2015): 

127.  
1323 Muharrem Varol, “19. Yüzyıl İstanbul’unda Bazı Tekkelerin Matbaacılık Faaliyetleri”, Osmanlı 

Araştırmaları, XLII (2013): 320.  



 
 

375 
 

aliyye’den”1324 olduğu için  “tatyîb-i hatırıyla isticlâb-ı deʿavât-ı hayriyyesi zımnında”1325 

borçları affedilmiş ve 3000 kuruş atiyye de şeyhe verilmiştir.1326 Osman Salâhaddin 

Dede’nin matbaacılık faaliyetleriyle ilişki içerisinde olması, şeyhin dönemindeki güncel 

gelişmeleri takip ettiğini göstermekle birlikte, aynı zamanda tarikatına ait edebî ürünleri 

daha geniş alanda tanınır hâle getirmek üzere böylesi bir faaliyete girdiği de düşünülebilir. 

Zira şeyh, eserin satışından bir kâr edememişse de eserden birer nüsha Mevlevî 

dergâhlarına yollayarak1327 Mevlevî edebî muhiti içerisinde şekillenen edebî kültürün 

kalıcılığına katkı sağlamıştır. Osman Salâhaddin Dede, tarikat içerisinde üretilmiş bir 

eseri bastrırken, Sultan Abdülmecit de Mesnevî’yi bastırarak şeyhin çabalarına katkı 

sağlamış görünmektedir. Zîver’in tarih düşürdüğü bu gelişmede Mesnevî, Rişte-i 

Cevâhir’in aksine bî-bedel basılmıştır. 

ʿAhd-i Ḫân ʿAbdü’l-Mecîd içre zihî 

Ḳıldı dünyâyı maʿârif müstevi 

(…) 

Sâye-i ḳuṭb-ı cihânda bî-bedel 

Ṭabʿ olundı Mesnevî-i Maʿnevî (1268/1851-52)1328 

Gençlik yıllarından itibaren dönemin patronlarının desteğini alan Osman 

Salâhaddin Dede; Kemâleddin Efendi’nin ve Mehmet Ziya’nın verdiği bilgilere göre, 

hem Sâdık Dede’den hem de Mehmet Said Hemdem Çelebi’den ahz-ı tarikat buyurmuş; 

Hemdem Çelebi’nin İstanbul’a geldiği dönemde (1274/1857-58) Çelebi’nin hizmeti ile 

ilgilenmiştir. Çelebi’nin İstanbul’dan Konya’ya dönüşünden bir yıl sonra Osman 

                                                           
1324 BOA, İrade-i Dahiliyye (İ.DH), 94/4713, 4Aralık 1844 (23 Za 1260)’tan aktaran Varol, “19. Yüzyıl 

İstanbul’unda Bazı Tekkelerin Matbaacılık Faaliyetleri”, 320. 
1325 BOA, İrade-i Dahiliyye (İ.DH), 94/4713, 4Aralık 1844 (23 Za 1260)’tan aktaran Varol, “19. Yüzyıl 

İstanbul’unda Bazı Tekkelerin Matbaacılık Faaliyetleri”, 320. 
1326 Varol, “19. Yüzyıl İstanbul’unda Bazı Tekkelerin Matbaacılık Faaliyetleri”, 321. 
1327 Osman Selahaddin Dede, eseri Konya başta olmak üzere diğer Mevlevî merkezlerine yollamıştır. Bilgi 

için bkz. Varol, “19. Yüzyıl İstanbul’unda Bazı Tekkelerin Matbaacılık Faaliyetleri”, 321, 12 nolu dipnot. 
1328 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşeʾât, 635-636. 



 
 

376 
 

Salâhaddin Dede, Konya’ya giderek Hemdem Çelebi’den hilafet almıştır.1329  Çelebi ve 

şeyh arasında Terâcim-i Ahvâl’de yer alan kayıtlara göre Osman Salâhaddin Dede; 

Konya’da Hemdem Çelebi’nin sohbetinde iken Çelebi, Osman Salâhaddin Dede’nin”… 

dûş-ı sadâkatlerinde bulunan hırka-i nemedlerinin sûretâ tarz u hey’etini bahş ve ma’nen 

hakk-ı müşarun ileyhde olan derece-i teveccühlerini ta’yîn buyurup nezd-i veled-

penâhîlerinde bir bergüzâr olmak üzere taleb”1330 etmiştir. Yenikapı şeyhinin hırkasının, 

dönemin Konya Çelebisi tarafından bir armağan olarak istenilmesi, iki dinî önder arasında 

sembolik bir hediyeleşme olmakla birlikte bu olay, Osman Salâhaddin Dede’nin 

otoritesinin artmasını sağlamış olmalıdır.   

II. Mahmut döneminde dergâhın sultan tarafından ziyareti ve tamir ettirilmesi, 

benzer durumun Sultan Abdülmecit döneminde devam etmesi; Osman Salâhaddin 

Dede’nin, ilerleyen yıllarda tahta geçen sultanlar tarafından da destek görmesini 

sağlamıştır. Osman Salâhaddin Dede, Sultan Abdülaziz tarafından 1866’da kurulan 

Meclis-i Meşâyıh azalığına seçilmiş,1331 meclisin ilk reisliği görevini üstlenmiştir. Osman 

Salâhaddin Dede’nin bu göreve getirilişinde şeyhin salahiyetinin yanı sıra, Sultan 

Abdülaziz’in Mevlevî muhipleri arasında olması da etkili olmuştur.1332  

Osman Salâhaddin Dede’nin İstanbul muhitindeki karizmasını arttıran bir diğer 

olay ise II. Abdülhamit’in tahta geçmesinde rol almış olmasıdır. Osman Salâhaddin Dede, 

devrin güçlü ismi Mithat Paşa ile şehzade Abdülhamit’in görüşmelerine zemin hazırlayan 

isimdir. II. Abdülhamit’in tahta çıkması için beklenen fetva gecikince telaşlanan 

Şeyhülislam Hayrullah Efendi’ye “İcma-yı ümmet fetvâ değil midir?” diyerek biat 

                                                           
1329 Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i 

Ahvâl’i”, 166. Sezai Küçük’ün arşiv belgelerine dayanarak verdiği bilgilere göre, Hemdem Çelebi, Osman 

Selahaddin Dede’nin Konya’ya gelebilmesi için Sultan Abdülmecit’in izin ve destek vermesi ricasıyla 

Sadrazam Ali Paşa’ya bir mektup yollamış, bunun üzerine Osman Selahaddin Dede, 1275/1858-59’da 2500 

kuruş ihsân-ı şahane verilerek Konya’ya gönderilmiştir. Bkz. Küçük, Mevlevîliğin Son Yüzyılı, 66. 
1330 Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i 

Ahvâl’i”, 166. 
1331 Gündüz, Osmanlılarda Devlet-Tekke Münasebetleri, 206.  
1332 Küçük, Mevlevîliğin Son Yüzyılı, 127. Yücer, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (19. Yüzyıl), 702.  



 
 

377 
 

merasiminde bulunan isimlerin, II. Abdülhamit’e biat etmelerini sağlamıştır. Sultan ise 

şeyhin bu tavrından etkilenmiş ve Osman Salâhaddin Dede’nin elini öperek saygısını 

göstermiştir.1333 

İstanbul’da farklı hocalardan ders alan1334 Osman Salâhaddin Dede; Mesnevî’yi 

Nakşîbendî şeyhlerinden Mesnevîhan Eyyûbî Hoca Hüsamettin Efendi’den tederrüs 

etmiş, hocasının vefatından sonra 1283/1866-67 yılından itibaren dergâhta Mesnevî 

okutmaya başlamıştır.1335  

İlk gençlik yıllarından itibaren aldığı eğitimler, mensubu olduğu ailenin dönemin 

patronları ile olan iletişimi, şeyhliğinin ilk yıllarından itibaren siyasal elit desteğini alması 

ve Hemdem Çelebi ile olan yakın ilişkisi; Osman Salâhaddin Dede’nin elli yedi yıl süren 

şeyhlik döneminde, dergâha devam eden şair sayısının artmasını sağlamıştır. Mehmet 

Ziya’nın şu kayıtları, Osman Salâhaddin Dede’nin döneminde dergâhın bir toplanma yeri 

olduğunu göstermesi bakımından önemlidir: 

“Yenikapı Mevlevihanesi, şeyh-i müşârünileyhin evail-i hayatında 

mecma-ı rical ü kübera ve mahfel-i ulema vü urefa idi. Sadrazam Fuat ve Ali 

Paşalarla Mısırlı Kâmil ve Prens Mustafa Paşalar, Firdevs-aşiyan Adile Sultan’ın 

zevc-i mükerremleri Mahmut Âlî ve sadr-ı esbak Şehrî Ahmet Mithat Paşalarla 

Şeyhülislam Sadettin ve Refik Efendiler bu dergâh-ı müşteri-penahın müdavimin-

i ihlâs-ayininden idiler. 

                                                           
1333 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 149. Osman Selahaddin Dede’nin II. 

Abdülhamit’in tahta çıkması için yaptığı görüşmeler ve şehzade ile ilişkisi hakkında Mehmet Ziya detaylı 

bilgiler vermektedir. Tezimizde şeyhin, siyasal elitler ile olan ilişkisini göstermek adına bu konuya 

değinilmiştir. Bu konuda geniş bilgi için bkz. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 148-

150. Ayrıca bkz. Küçük, Mevlevîliğin Son Yüzyılı, 125-126. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 

251-252. 
1334 Şeyhin eğitim aldığı kişiler ve alanlar hakkında geniş bilgi için bkz. Erdoğan, “Yenikapı 

Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i Ahvâl’i”, 165-167. 

İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 136-137. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 240. 
1335 Erdoğan, “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i 

Ahvâl’i”, 167. 



 
 

378 
 

Mithat Paşa’nın Osman Efendi’ye intisap edip etmediğini bilemezsem de 

konağında başında bazen sikke olduğu hâlde oturduğu kerime-i muhteremeleri 

Memduha Hanımefendi’den mesmudur.”1336  

Mehmet Ziya’nın yukarıdaki kaydında geçen isimlerin bir kısmı aynı zamanda 

kendi konaklarında ve köşklerinde de edebiyat toplantıları düzenleyen mahfil sahibi 

isimlerdir. Mısırlı Kâmil Paşa; konağında edebiyat toplantıları yapan, zaman zaman 

konağa gelenlerin eserlerine eleştirilerde bulunan bir isimdir ve Prens Mustafa da bu 

mahfilin katılıcımlarından,1337  Mithat Paşa ise Kâmil Paşa gibi konağında şairlerle bir 

araya gelen birisidir.1338  

Zîver, Safâyî Ali Dede ve Safvet; Osman Salâhaddin Dede’nin meşihatından 

önce dergâhta yer alan ve bu dönemde de Yenikapı mahfilinde bulunan kişilerdir. Osman 

Salâhaddin Dede döneminde dergâha gelen, şeyhe intisap ederek bu mahfil ile iletişim 

kuran isimler ise tespitlerimize göre şunlardır: Recaizâde İbrahim Şefik (ö.1273/1856-

57),1339 Şeref Hanım (ö.1277/1860-61), Fatîn (ö. 8 Safer 1283/22 Haziran 1866), 

Tayyarzâde Ata (ö.1299/1881-82), Hatice Nakiyye Hanım (ö.Şevval 1316/Şubat-Mart 

1899), Nebil Mehmet Bey (ö.Ramazan 1307/Nisan-Mayıs 1890), Ahmet Hüsameddin 

Dede (ö.1318/1900-01), Münire Hanım (ö.1321/1903-04), Mehmet Esad Dede 

(ö.1329/1911), Hüseyin Fahreddin Dede (ö.21 Ramazan 1329/15 Eylül 1911), Fehmî 

Hüsam Dede (Hasan Hüsamedddin) (ö.1332/1913-14),  Mahmut Cemil Bey (1332/1913-

14), Beylikçi İsmet Bey  (ö.29 Zilhicce 1334/27 Ekim 1916), Hasırîzâde Mehmet Elif 

Efendi (ö.1927), Ahmet Kemaleddin Perrî (ö.1937). 

                                                           
1336 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 148. Küçük, Mevlevîliğin Son Yüzyılı, 369. 
1337 Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 412-414. 
1338 Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 416-417. 
1339 Şefîk’in vefatına, aynı muhitte bulunan bir başka Mevlevî şairi olan Safvet tarih düşürmüştür. Bu 

tarihlerden “Yazdı târîhini Safvet okuyup eyle duâ/Dâr-ı dîdâr ola Me’vâ’ya Şefik İbrahîm” beytini içeren 

kıta mezar taşına yazılmıştır. Bkz. Samsakçı, 19. Asır Mevlevî Şairi Galatalı Safvet ve İbnülemin’in 

Kemâlü’s-Safve’si, 94.  



 
 

379 
 

 Küçük bir çocukken dergâha gelen ve bu mahfilde yetişen Zîver, dergâha olan 

intisabının ve devamlılığının uzun yıllardır sürdüğünü, 

Dergeh-i Bâb-ı Cedîd’e Zîver eski bendedir 

Ân-be-ân olmaḳda aña feyż-i Mevlânâ yeñi1340  

beytinde dile getirmiştir. Dîvân’ındaki manzumelerden anlaşıldığına göre Zîver bu 

mahfilde; Fehmî Hüsam Dede, Mehmet Esad Dede ve Şefîk ile birbirlerine nazireler 

söylemişlerdir.  

Fehmî Hüsam Dede; İbnü’l-Emîn’in verdiği bilgilere göre Osman Salâhaddin 

Dede’ye intisap ettmiş, ardından dergâhın müdîr-i umuru olmuştur.1341 “Ârif, âşık, zarîf, 

hoş-gû, hoş sohbet, edîb bir derviş ”1342 olan Fehmî’nin Dîvân’ına henüz ulaşılamamıştır. 

Fehmî, altı yıla yakın Osman Salâhaddin Dede’nin hizmetinde bulunmuş, 6 Zilhicce 

1322/11 Şubat 1905 tarihinde vefat etmiştir.1343 Fehmî’nin günümüze ulaşan şiirleri1344 

az olsa da şair ile aynı mahfilde bulanan Zîver ve Şefîk’in şiirlerinden, onun bulunduğu 

meclislerde üstad olarak kabul edilen bir şair olduğu anlaşılmaktadır. Zîver’in; Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde Fehmî’nin de bulunduğu bir mecliste söylediği anlaşılan gazelinden 

alınan aşağıdaki beyitlerinde Fehmî, cevher-i nazm-ı maârif olarak tavsif edilmektedir. 

(…) 

Müselles resm iken meclis mey ü sâḳî vü sâġarla 

Ḳadeḥler dönse bünyânı şekl-i müstedîr olmaz 

(…) 

Tevâżuʻla süren çeşm-i edeb dergâh-ı Monlâ’ya 

                                                           
1340 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 359. 
1341 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 593. 
1342 Mehmed Abdülbâkî Dede, Defter-i Dervişân, 429. 
1343 Mehmed Abdülbâkî Dede, Defter-i Dervişân, 430. 
1344 Fehmî’in şiir örnekleri için bkz. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 593-594. 



 
 

380 
 

Görürsin Zîver elbette ʻazîz olur ḥaḳîr olmaz 

 

Cenâb-ı Mîr-Fehmî cevher-i naẓm-ı maʻârifdir 

Aña dîvân-ı ʻâlem içre bir kâmil naẓîr olmaz1345 

Zîver’in aşağıdaki beyitlerinden, 

Baḳ Yeñi Ḳapu’da Zîver fetḥ-i bâb oldı dile 

İnkişâf-ı ḫâṭır olursa sezâ fetḥ-i mübîn 

 

ʿArż olunsa Ḥażret-i Fehmî Beg’e manẓûmemiz  

Besdir iḫlâṣ-ı ḳadîm ibrâzına bu nev-zemîn1346  

Fehmî’nin; mahfilde kendisine şiirler sunulan ve mahfile devam eden şairler tarafından 

yazılan şiirlere eleştirileri beklenen bir üstat konumunda olduğu anlaşılır. Şiirlerini 

sunduğu bir üstat olan Fehmî Hüsam Dede’nin kendisine ilham veren bir isim olması 

dolayısıyla Zîver, şaire aşağıdaki beyitte dua ettiğini dile getirir: 

Şevḳine Fehmî Efendi’niñ ġazel naẓm ideli 

Zîverâ anıñ kemâli-çün duʿâ itmekdeyim1347 

Zira Fehmî’nin şiirdeki ustalığı ve eleştirileri, Zîver’in edebî üretimine de fayda 

sağlamaktadır.   

 Mahfilde Fehmî’yi üstat olarak gören bir başka isim ise Recâizâde İbrahim 

Şefîk’tir. Şair, Ramazan 1257/Ekim-Kasım 1841’de Osman Salâhaddin Dede elinden 

sikke giydiğini aşağıdaki tarih kıtasında dile getirmektedir.  

                                                           
1345 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 240. 
1346 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 311. 
1347 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 290. 



 
 

381 
 

Mâh-ı rûze içre oldum sikke-pûş-ı Mevlevî 

Şems-i Tebrîzî’nüñ ide feyżini Allah refîḳ 

Mevlevîler çekdiler gülbank târîḫin diyüp 

Sikke giydi müjdeler ʿOsmân Efendi’den Şefîḳ1348 

 Şefîk’in tarih düşürdüğü bu olay, aynı zamanda şairin, patronu Zîver Paşa ile de 

tanışmasına vesile olmuştur. Fatîn’in kayıtlarına göre bir Miraç gecesi gerçekleşen bu 

olayda mahfilde yer alan Zîver’e hitaben Şefîk; “… işte darbhâne nâzırı efendi hâzır-

meclis iken sikke giydik inşaallahu taâla maʻnevî ayârımız hâlisdir”1349 diyerek şairin 

dikkatini çekmiştir. Zîver’in mühürdarlığını yapan Şefîk, bu dönemde devrin sultanı II. 

Mahmut ile edebî eserleri üzerinden iletişim kurmuş; hattı ve şiirleri ile sultanın takdirini 

kazanmıştır.1350  

 Şefîk’in sikke giydiği esnâda mahfilde bulunan ve takdir eden Zîver, şairi 

aşağıdaki beyitlerle övmüştür: 

Mîr-i Şefîḳ naẓmını vaṣf ide ḳalem 

Söz yoḳ dir aña ḥüsn-i beyân söylerim saña  

 

Aldı birinci rütbeyi dîvân-ı naẓmda 

Ṣadr-ı süḥan-verîye nişân söylerim saña 1351 

Sema meclislerinden birinde söylendiği izlenimi veren bir gazelinde ise Zîver, Yenikapı 

mahfilinde hemhal olduğu Şefîk’in şiirine, aşağıda beyitleri alıntılanan gazelini nazire 

olarak yazmıştır. 

Baḳ oldı cilve-nümâ nûr-ı ʿaşḳ her sûdan 

                                                           
1348 Recâizâde İbrâhim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 54b. 
1349 Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 273. 
1350 Fatîn, Hâtimetü’l-Eşâr, 273. 
1351 Ziver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 171. 



 
 

382 
 

Semâʿ-ı şevḳ ile dil şimdi her diyâra döner 

(…) 

Şefîk Beg ġazelin Zîver itse de tanzîr 

Kümeyt-i ḥâme bu cevlânda iʿtiẕâra döner1352 

Zîver, yetiştiği mahfilde okutulan temel eser olan Mesnevî’nin bir nüshasını Şefîk’e 

hediye ederek, şaire olan yakınlığını göstermiş; Şefîk ise bu hediyeyi alışına şu kıta ile 

teşekkür etmiştir: 

Ḥażret-i Zîver Efendi var ola 

Eyledi bir Mesnevî iʿṭâ bana 

Ol ḳadar mesrûr oldum ki Şefîḳ 

Güyâ virildi bu dünyâ baña1353  

 

İşbu ġazeli Zîver Efendimize ʿarż it 

Dimez bilürüm luṭfıla tanẓîre ne ḥâcet1354 

beyti ile Zîver’den kendisine nazire yazmasını talep eden Şefîk, bu dileğine ulaşmış 

görünmektedir. Ziver aşağıda makta beyti verilen gazel ile şairi tanzir etmiştir; 

Bâlâ-ter olurken ġazeli Mîr-i Şefîḳ’iñ 

Külfet ile Zîver anı tanẓîre ne ḥâcet1355 

Zîver’in şiirlerini eleştirmesini beklediği ve üstat kabul ettiği Fehmî Hüsam Dede; 

Şefîk’in şiirlerinde de bir üstat olarak anılır. Şefîk, müzeyyel gazelinden alınan aşağıdaki 

beyitlerinde, önce kendi şiirini muteber kılan unsurlardan biri olan der-i Monlâ’da 

                                                           
1352 Ziver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 230. 
1353 Recâizâde İbrâhim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 55a. 
1354 Recâizâde İbrâhim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 70b. 
1355 Ziver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 183. 



 
 

383 
 

bulunmasını dile getirir, ardından da bu mekânın üstatlarından olan Fehmî’ye şiirini 

sunarak tanzîr edilmeyi beklediğini belirtir.  

Ey dil der-i Monlâ’da Şefîḳ ile muḳîm ol 

Gör kim saña Haḳ’dan ʿinâyet olacaḳdır 

 

İşbu ġazeli Ḥażret-i Fehmî Beg’e ʿarż it 

Tanẓîrine baḳ soñra ne himmet olacaḳdır1356  

Şefîk, kendisini yetiştiren Fehmî ve Zîver’in bulunduğu bu mahfilde; “Dergeh-i Bâb-ı 

Cedîd’i uġraşur iḥyâ ile” mısraından anlaşıldığına göre Osman Salâhaddin Dede’nin, 

dergâhın geliştirilmesi için gösterdiği çabalara şahit olmuştur. Şeyhin övgüsüne yer 

verdiği bu mısraın alıntılandığı müzeyyel gazelin devamında gelen 

Baḳ efendi müzdeḥemdir dergeh-i feyżi anuñ 

Beg ile aġa ile monlâ ile paşa ile1357  

beytinden anlaşıldığına göre şeyh çabalarının karşılığını da almıştır. Şefîk’in bu 

beyitlerinden mahfile devam eden devrin meşhur isimleri ile karşılaştığı da anlaşılır. 

Ayrıca şair, dergâhın içsel yaşantısındaki konumunun ve öneminin de farkındadır. Bu 

durumu; 

Dergeh-i Bâb- Cedîd’e yürü bul sen de kemâl 

Şeyhi ʿaynı ile ṣûret-i Monlâ görünür1358 

Sözleri ile dile getirir. 

                                                           
1356 Recâizâde İbrâhim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 70b. 
1357 Recâizâde İbrâhim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 81b. Bu beyit aynı zamanda Mehmet Ziya’nın Osman 

Selahaddin Dede döneminde dergâha devam ettiğini belirttiği, Mısırlı Kâmil Paşa, Prens Mustafa, Mithat 

Paşa gibi isimlerle Şefîk’in karşılaştığını da düşündürmektedir.  
1358 Recâizâde İbrâhim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 86a. 



 
 

384 
 

Şefîk’in 1273/1856’daki vefatına, şairin üstat kabul ettiği Zîver Paşa, aşağıdaki mısra ile 

tarih düşürmüştür: 

“Ḳıla maḳâm cenneti Mîr-i Şefîḳ’a Ḥaḳ” (1273/1856-57) 

“Ola şefîḳ-i müşfîḳi Monlâ Celâl-i Dîn” (1273/1856-57)1359   

Osman Salâhaddin Dede döneminde dergâha devam eden, şeyhe intisap eden 

şairler arasında aynı aileden gelen isimler vardır. Şeref ve Hatice Nakiyye Hanımlar ile 

Mehmet Nebil Bey; dergâh ile bağ kuran ve Nâsır Dede döneminde dergâhta miraciye 

cemiyetlerinin devam etmesine katkı sağlayan Hâfız Mehmet Nebîl Bey ailesine mensup 

isimlerdir. Şeref Hanım, Hâfız Mehmet Nebîl’in kızı1360 ve Nebîl Bey’in teyzesi olup 

Osman Salâhaddin Dede’ye intisap etmiştir.1361 Şeref Hanım, şiir söylemedeki hünerini, 

aşağıdaki beytinde olduğu gibi zaman zaman Mevlevî oluşu ile ilişkilendirmiştir. 

Hüner mi Mevlevî’ye böyle tarz-ı nev-zemîn elbet 

Şeref dervîşiñ evrâdı olur hemvâre eyvallâh1362 

Osman Salâhaddin Dede’nin düğününe tarih düşüren1363 Şeref Hanım’ın bu günde 

dergâhta olup olmadığını bilmek zordur ancak şeyhinin izdivacına tarih düşürmüş olması 

Şeref Hanım’ın dergâh/mahfil içerisindeki gelişmelerden haberdar olduğunu gösterir. 

Şeref Hanım, dergâhta şiirdeki üstatlığının yanı sıra; devrin sultanları ile olan 

ilişkileri ve devletin üst düzey makamlarında aldığı görevler ile patron konumunda olan 

Zîver ile edebî eserleri üzerinden iletişim kurmuş ve Zîver’in Evkâf Nâzırlığı’na 

                                                           
1359 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât, 682. 
1360 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.2, 692. Fatîn, Hâtimetü’l-Eş’âr, 268. Mehmed Süreyyâ, 

Sicill-i Osmânî, c.3, 1584. 
1361 Şeref Hanım, Dîvân, haz. Mehmet Arslan, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2018), 3. (e-

kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html (erişim 26.12.2021) 

İbnü’l-Emîn, Şeref Hanım’ın Yenikapı Mevlevîhanesi’nde bir çınar ağacı altına gömüldüğünü belirtmekle 

birlikte intisap ettiği şeyhin kim olduğunu belirtmez. Bkz. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, 2271. 
1362 Şeref Hanım, Dîvân, 319. 
1363 Şeref Hanım, Dîvân, 20. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html


 
 

385 
 

getirilişine bir tebrik kıtası yazmıştır.1364 Zîver’in Dîvân’ında Şeref Hanım’a dair 

herhangi bir ize rastlanmaması ise Şeref’in aşağıdaki beyitlerde dile getirdiği sitemi haklı 

çıkarmaktadır 

Sarf itme Şeref nâfiledir nakd-i şuʿûrı 

Tahmîs ü gazel medh u sitâyiş şuʿarâya1365 

Şeref Hanım’ın Dîvân’ında; Yenikapı Mevlevîhanesi’nde ney talimine ve sema 

meşkine başlamasına1366 tarih düşürdüğü yeğeni Mehmet Nebîl Bey de Osman 

Salâhaddin Dede döneminde bu mahfile devam eden isimlerdendir.1367 Nebîl Bey’in 

1842-43’te doğduğu ve 1849-50’de sema’a başladığı bilindiğine göre1368 şair küçük 

yaştan itibaren dergâhta yetişmiştir. Nebîl Bey, 1876’dan itibaren İstanbul’dan çeşitli 

görevler dolayısıyla ayrılmıştır.1369 Bu bilgilere göre Nebîl’in, yirmili yaşlarının sonlarına 

doğru mahfil ile olan irtibatı kesilmiş olmalıdır.1370 

Şeref Hanım’ın bir diğer yeğeni ve Nebîl’in kardeşi olan Hatice Nakiyye Hanım 

da Osman Salâhaddin Dede’ye intisap etmiş ve şeyhten Mesnevî okumuştur.1371  Şair, 

Osman Salâhaddin Dede’nin müridi olduğunu şu beyitlerinde dile getirir: 

Penâhım mürşidim ʿOsmân Efendi’dir dü ʿâlemde 

Cilâ-yı çeşm ü dildir pâyına yüz sürmeden maḳṣûd1372 

                                                           
1364 Şeref Hanım, Dîvân, 396. 
1365 Şeref Hanım, Dîvân, 409. 
1366 Şeref Hanım, Dîvân, 63, 81. 
1367 İbnü’l-Emin Mahmut Kemal İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.3, haz. Hidayet Özcan, (Ankara, AKM Yay., 

1999), 1572. 
1368 Nebîl’in doğumuna Şeref’in düşürdüğü tarih için bkz. Şeref Hanım, Dîvân, 90. 
1369 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.3, 1572. 
1370 Nebîl’in şiirleri Külliyat-ı Mîr-i Nebîl başlığıyla bir araya getirilmişse de esere ulaşılamamıştır. (Bkz. 

İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.3, 1573). Yazara ait olan ve 1881-82’de tamamlandığı bilinen Hicr ü Visâl 

adlı mesnevîsi mevcuttur. Eser için bkz. Fatma Sabiha Kutlar Oğuz, “Mehmed Nebîl Bey ve Hicr ü Visâl’i”, 

Turkish Studies, 9/12 (2014): 501-562. 
1371 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.3, 1503. Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.2, 900. 
1372 Didem Şentürk, “19. Yüzyıl Şairlerinden Hatice Nakiyye Hanım’ın Divanı’nın Transkripsiyonlu Metni 

ve İncelemesi”, (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2010), 145. 



 
 

386 
 

Hatice Nakiyye Hanım’ın Preses Zeynep ile birlikte Mısır’a üç ay süren bir seyahate 

gitmesi,1373 onun aynı zamanda mahfile devam eden diğer siyasal elitler ile temas hâlinde 

olduğunu, dergâha devam eden isimlerin çevresi içerisinde yer aldığını göstermesi 

bakımından önemlidir. 

Osman Salâhaddin Dede’ye intisap eden kadın şairlerden biri de Münire 

Hanım’dır.1374 İbnü’l-Emîn’in, Münire Hanım’ın şiirlerinden verdiği örneklerde, dâhil 

olduğu mahfildeki diğer şairler gibi, kendisinin Mevlevî oluşuna atıflarda bulunduğu 

görülür.1375 Münire Hanım’ın oğlu Ahmet Kemâleddin Perrî de Osman Salâhaddin 

Dede’ye intisap etmiştir. İbnü’l-Emîn’in; şairin, dergâhın sürekli takibata uğraması ve 

kendisinin de ihbar edilmesi üzerine Avrupa’ya kaçtığını1376 belirtmesi, Perrî’nin Osman 

Salâhaddin Dede’nin II. Abdülhamit döneminde takibata uğradığı yıllarda mahfile dâhil 

olduğunu göstermektedir.  

Beylikçi İsmet Bey de bu dönemde dergâha gelen,1377 isimlerdendir. “İbnü’l-

Emîn, şairi “Mevlevî-hânede döner, târih söyler, dem çeker, (…) rind-meşreb, halîm, 

terbiyeli, nâzik, iyi bir adam idi.”1378 ifadeleri ile tasvir eder. Bu bilgiye göre şair, mahfile 

devam eden, bu mekânda şiirler söylemiştir.   

Osman Salâhaddin Dede döneminde dergâha gelen ve Osmanlı’nın son 

döneminde İstanbul Mevlevî muhitinde öne çıkan Mesnevîhan Mehmet Esad Dede, 

“câmiu’t-turûk olmuş”1379 bir isimdir. Vassâf’ın Esadnâme’deki verdiği bilgiye göre Esad 

Dede’nin, Mevlevîliğe olan ilgisi günden güne artmış ve 

                                                           
1373 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.3, 1503. 
1374 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.3, 1405. 
1375 Şiir örnekleri için bkz. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.3, 1405-1407. 
1376 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 1206. 
1377 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 156. 
1378 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 1040. 
1379 Esad Mehmet Dede; Mevlevî, Bedevî, Nakşî, Kâdirî, Çiştî, Sühreverdî, Kübrevî, Cezûlî, İdrîsî, Ekberî, 

Şâzelî ve Şabanî tarikatlarından mücaz olmuştur. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.1, 404.  



 
 

387 
 

Subh-ı rûşen eyledi şems-i iltimâʿ 

Durma ey cân âsumân-veş kıl semâʿ 

(…) 

Cezbe-i Monlâ-yı Rûm etmiş eser 

Arz eyle eflâke şevkinden rûz1380 

terânesiyle Osman Salâhaddin Dede’ye intisap etmiş ve şeyhten Füsûsu’l-Hikem, 

Mesnevî, Zevra ve Havra adlı eserleri okumuştur.1381 Abdülbâkî Dede (ö.1935)’nin 

belirttiğine göre şeyh ile dervişi arasındaki ilişki, baba-oğul ilişkisi gibi samimidir.1382 

Tâhirü’l Mevlevî; Mehmet Es’ad Dede’nin şair olmadığını ancak “Edebiyatın kavâid ve 

nazariyâtını tamamen bildiği ve pekiyi öğrettiği”[ni]1383 belirtmektedir. Tahirü’l-

Mevlevî’nin Esad Dede hakkında verdiği bu bilgiyi, Esad Dede’nin aşağıda verilen beyti 

destekler: 

Esʿadâ sanʿat-ı eşʿâra tekellüf etme 

ʿÂlemin rağbetine sâde edâdır bâis1384 

Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarında dergâha devam eden, burada 

yetişen şairler arasında; şair kimliğinden ziyade hat ve musiki alanında ön plana çıkan 

isimler de yer alır. Bunlardan ilki şeyh ile aynı aileye mensup Mesnevîhan Ahmet 

Hüsameddin Dede, diğeri ise Mahmut Cemil Bey’dir. Ahmet Hüsameddin Dede, edebiyat 

ve musiki meclislerinin kurulduğu Yenikapı Dergâhı’nda 1255/1839-40 yılında bu 

dergâhta doğmuştur.1385 Dergâhta Osman Salâhaddin Dede’den edebiyat ve tasavvuf 

                                                           
1380 Azime Merve Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme)”, (Yüksek Lisans 

Tezi, Marmara Üniversitesi, 2013), 47. Esad Dede’nin hayatı hakkında bilgi için bkz. İnal, Son Asır Türk 

Şairleri, c.1, 492-496. 
1381 Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme),47. 
1382 Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme), 60. 
1383 Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme),133. 
1384 Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme), 141. Şeyhin şiirleri için bkz. 

Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme), 133-165. 
1385 Nuri Özcan, “Ahmed Hüsameddin Dede”, DİA c.2 içinde (İstanbul: TDV Yay., 1989), 92. Ahmet 

Hüsameddin Dede’nin annesi; Abdülbâkî Nâsır Dede’nin kızı Ayşe Sıddıka Hanım, babası ise dergâhın 



 
 

388 
 

dersleri alan Ahmet Hüsameddin Dede, musikişinaslığı ile öne çıkan bir isim olmakla 

birlikte aynı zamanda Na’tî mahlasıyla şiirler yazmıştır.1386 Sultan Abdülmecit’in yazı 

hocası Tahir Efendi’den hattatlık icazeti alan Mahmut Cemil Bey ise Salâhaddin Dede’ye 

intisap etmeden önce Nakşibendî müntesibi olup, Nakşi Şeyhi Nuri Efendi’nin vefatından 

sonra Osman Salâhaddin Dede’ye intisap etmiştir.1387 Şair, aşağıda gazelinden alıntılanan 

beytinde dergâha olan bağlılığını ve devamlılığını şöyle belirtmektedir: 

Ḥırḳa-pûşuz kûşe-i reyb ü riyadan fâriġiz 

Ḫân-kâh-ı Mevlevî’dir mesken u dârımız1388 

 Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarının sonlarına doğru, Perşembe günleri 

Yenikapı’da şeyhin verdiği Mesnevî derslerine devam eden1389 ve Cemâziyelahir 

1303/Mart 1886’da Mesnevî icazetnamesi alan1390 Hasırîzâde Mehmet Elif Efendi, Sadi 

tarikatı şeyhlerindendir.  

Cenâb-ı bu’l-Kemâleyn Şeyḫ Ṣalâḥaddîn ʿOsmânıñ 

Yedinden kâm-yâbım nisbetinde Monlâ Ḫünkârıñ 

Yegâne vâṣıtam şimdi ḥażret-i pîre 

Kitâb-ı Mesnevî-i münzelinde Monlâ Ḫünkârıñ1391 

mısralarında belirttiği gibi Salâhaddin Dede’nin Mesnevî eğitiminden geçen Elif Efendi, 

Çarşamba günleri Sütlüce’deki dergâhında Mesnevî okutmuştur.1392 Elif Efendi’nin 

                                                           
ser-tabbahı Hacı Mehmet Arif Dede’dir. Bkz. İnal, Hoş Sadâ, 194. Hüsameddin Dede’nin musikişinaslığı 

hakkında geniş bilgi için bkz. İnal, Hoş Sada, 194. 194. Sadettin Heper, “Ünlü Kudümzenbaşılar”, Mevlânâ 

Güldestesi, (Ankara: Güven Matbaası, 1967), 24-25. 
1386 Özcan, “Ahmed Hüsameddin Dede”, 92.  
1387 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 341-342. 
1388 Gamze Ünsal, “Cemîl Mahmûd Bey Dîvânı (İnceleme-Metin)”, (Yüksek Lisans Tezi, İnönü 

Üniversitesi, 2013), 54. 
1389 Mehmed Elif Hasırîzâde, Tenşîtü’l-Muhibbîn Hoca Hüsâmeddîn, (İstanbul: Matbaa-i Bahriye, 1342), 

37. 
1390 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.1, 446. 
1391 Elif Eraslan, “Hasirizâde Mehmet Elif Efendi, Edebî Kişiliği ve Divan’ı”, (Yüksek Lisans Tezi, Atatürk 

Üniversitesi, 2009), 104. 
1392 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.1, 447. 



 
 

389 
 

dergâhı, Yenikapı Mevlevîhanesi gibi dönemin devlet adamlarının, sanatçılarının, tarikat 

şeyhlerinin toplandıkları bir mahfil olmuştur.1393 Elif Efendi, Tenşîtü’l-Muhibbîn bi-

Menâkıb-ı Hâce Hüsâmeddin adlı eserinde, kendisinin Mesnevî hocası olan Hoca 

Hüsameddin Efendi (ö.1281/1864-65)’nin ve Osman Salâhaddin Dede’nin hayatını 

yazmış ve eserin bir nüshasını Yenikapı Mevlevîhanesi’ne hediye etmiştir.1394 Elif 

Efendi’nin, Mesnevî dersi aldığı bu iki ismin hayatını kaleme almasında, hocalarına 

duyduğu saygının yanı sıra kanaatimizce; şeyh, Mevlevîlik içerisindeki biyografi yazma 

geleneğinden de etkilenmiştir.  

Hasırizâde Elif Efendi, şiirlerine ve şairliğine bakış açısı yönüyle Mesnevîhan 

Esad Mehmet Dede’ye benzemektedir. Elif Efendi, bir Dîvân oluşturacak kadar şiir 

söylemiş biri olmasına rağmen yine de kendisini bir sanatçı olarak addetmez; aşağıdaki 

beytinden de anlaşıldığı gibi şiirlerini de birer sanat eseri olmaktan ziyade, birlik aşkı 

sultanını (şeyhini/Mevlânâ’yı) yayan/ilan eden, ilan eden birer vasıta olarak niteler. 

Dîvân-ı eşʿâr-ı belâġat ṣanmasın iḫvânımız 

Sulṭân-ı ʿaşḳ-ı vaḥdetüñ menşûrıdır dîvânımız1395 

Osman Salâhaddin Dede döneminde dergâha gelen, şeyhten Mesnevî dersi alan 

isimler arasında, İstanbul Mevlevî muhitinde öne çıkan bir isim olan Hüseyin Fahreddin 

Dede dikkat çeker. 1396 Hüseyin Fahreddin Dede bu durumu, “… bir müddetçik dahi 

kayınpederim Osman Salâhaddîn Dede Efendi merhumdan ilm-i tasavvuf ile Mesnevî-i 

Şerîf’in gavâmız ve hakâyıkını taallüm ederek”1397 ifadeleri ile belirtir. Hüseyin 

Fahreddin Dede, dergâha yalnızca Mesnevî derslerine devam eden bir isim olarak dâhil 

olmamıştır. Osman Salâhaddin Dede’nin kızı Fatıma Aliye Hanım ile 15 Rebiulevvel 

                                                           
1393 Yücer, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, (19. Yüzyıl), 565. 
1394 Mehmed Elif Hasırîzâde, Tenşîtü’l-Muhbibîn Hoca Hüsâmeddîn, 36. 
1395 Eraslan, “Hasirizâde Mehmet Elif Efendi, Edebî Kişiliği ve Divan’ı”, 156. 
1396 Hüseyin Fahreddin el-Mevlevî, Müntehebât-ı Fahrî, haz. Mehmet Akkuş, Abdülmecit İslamoğlu ve 

Abdurrahman Adak, (Ankara: Mevlânâ Kültür ve Sanat Vakfı, 2010), 21. 
1397 Hüseyin Fahreddin el-Mevlevî, Müntehebât-ı Fahrî, 321. 



 
 

390 
 

1289/23 Mayıs 1872’de evlenerek devrin bu önemli şeyhi ile akrabalık bağı da 

kurmuştur.1398 Hüseyin Fahreddin Dede’nin, İstanbul Mevlevî muhitinin bu güçlü ailesi 

ile akrabalık bağı kurmuş olması, kentteki tüm Mevlevîhanelerde Ebubekir Dede ailesi 

ile bağı olan şeyhlerin İstanbul Mevlevîhanelerinde postnişin oldukları bir sürecin 

şekillenmesini beraberinde getirmiştir.1399 Hüseyin Fahreddin Dede’nin bu yıllarda 

dergâhta edebî üretimde bulunduğu ya da buradaki şairler ile edebî eserleri üzerinden 

kurduğu bir iletişimin varlığı hakkında net bilgiler yoktur. Ancak bir Dîvân1400 

oluşturacak kadar şiir yazmış olması, onun ilk gençlik yıllarından itibaren bulunduğu 

mahfillerden etkilendiğini düşündürmektedir.  

Hüseyin Fahreddin Dede’nin evlilik yolu ile kan bağı kurduğu Osman 

Salâhaddin Dede’nin kentteki otorite şemsiyesi altına, Fahreddin Dede ile aynı mekânda 

bulunan Tayyarzâde Atâ da dâhil olmuştur. Tayyarzâde’nin Medine’de 1869’da 

tamamladığı Tarih-i Enderun adlı Osmanlı tarihine takriz yazan1401 Osman Salâhaddin 

Dede’nin şairin hayatındaki yeri, bu metnin “Yeñi Ḳapu Dergâh-ı feyz-iktinâhında 

Merkez-ârâ-yı Dâ’ire-i İrşâd Şeyḫim Reşâdetlü Şeyḫ ʿOsmân Ṣalâḥu’d-dîn Dede Efendi 

Ḥażretleriniñ Berâ-yı Taḳrîż Eser-i Ḳalem-i Muʿcîz-raḳamlarıdır” başlığından anlaşılır. 

Tayyarzâde’nin şeyh ile olan bağı ise İstanbul’da bulunduğu yıllara dayanmakta; 

şiirlerinde hem şeyh hem de Yenikapı Mevlevîhanesi ile olan bağını dile getirmektedir. 

Atâ’nın, “Yeñiḳapu Mevlevîḫânesinde Sünûḥ İden Manẓûmedir” başlıklı şiiri, şairin 

dergâhta bulunduğu bir zamanda söylediği manzume olması ve şairin bu mekânda 

                                                           
1398 Hüseyin Fahreddin el-Mevlevî, Müntehebât-ı Fahrî, 320. İbnü’l-Emin, bu tarihi 15 Rebiulevvel 

1298/15 Şubat 1881 olarak göstermektedir. Bkz. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 526-527. Ancak biz, 

Hüseyin Fahreddin Dede’nin kaydettiği tarihi esas aldık.   
1399 Bu yıllarda, Galata Mevlevîhanesi’nde Sahîh Ahmet Dede’nin torunu Mehmet Ataullah Dede 

postnişindir. 
1400 Eser, şeyhin koleradan vefat etmesi dolayısıyla yakılmıştır. Bkz. Hüseyin Fahreddin el-Mevlevî, 

Müntehebât-ı Fahrî, 24. 
1401 Takriz için bkz. Tayyarzâde Atâ, Osmanlı Tarihi –Târîh-i Enderûn, haz. Mehmet Arslan, (İstanbul: 

Kitabevi, 2010), c.1, 73. 



 
 

391 
 

bulunduğunu gösteren kanıt olması yönüyle önemlidir. Kasidede dergâhı ve şeyh Osman 

Salâhaddin Dede’yi  

 Yeñiḳapu’ya eyle ilticâ feyz almaḳ isterseñ 

 Bu devrânı geçir ol kâr-gâh-ı mevlevîlerde 

 (…) 

 Odur hem-nâm-ı Ẕi’n-nûreyn odur hem ʿârif-i billah 

 Ki ẕâtı nûr-ı fıṭrîdir cibâh-ı mevlevîlerde1402 

beyitleri ile övmekte aynı zamanda mekâna olan bağlılığını da dile getirmektedir.1403  

Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarına denk gelen 1252/1836 senesinde 

İstanbul’a gelen tezkire yazarı Fatîn de Yenikapı Mevlevîhanesi ile ilişki kuran şairler 

arasındadır. Fatîn dergâhın 1281/1863-64 yılına denk gelen ve Mısır valisi İsmail Paşa 

tarafından yaptırılan son tamirine1404  

Faṭîn himmet olundı söyledim tecdidine târîḫ 

“Becâ bu ḫân-ḳâhı vâli-i Mıṣr eyledi bünyâd” (1281/163-64)1405 

beyti ile tarih düşürmüştür. Fatîn’in İstanbul Mevlevî muhitinde yer aldığı, en azından bu 

mekâna devam eden şairlerle aynı söylemlere sahip olduğu aşağıdaki beyitlerinden 

anlaşılır:  

Sözlerim gevher-bahâ olsa ʿaceb midir Faṭîn 

Feyz-i pâk-i Ḥażret-i Mollâ’ya oldum dest-res1406  

 

                                                           
1402Tayyarzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, 14b.  
1403 Tayyarzâde, Târîh-i Enderûn’da da Osman Selahaddin Dede’den şeyhi olarak bahseder. Bkz. 

Tayyarzâde Atâ, Osmanlı Tarihi –Târîh-i Enderûn, c.1, 382. 
1404 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler”, 323. 
1405 Mehtap Erdoğan, Fatîn Dîvânı, (İstanbul: Kitabevi, 2007), 153. 
1406 Erdoğan, Fatîn Dîvânı, 89.  



 
 

392 
 

Taḥsîn ider elbette Faṭîn nazmını herkes 

Bu lafẓ ile bu maʿnî-i imlâ saña maḫṣûṣ 

 

Güftâr-ı güher-bârıñı dünyâya degişmem 

Feyż-i nefes-i Ḥażret-i Mollâ saña maḫṣûṣ1407 

 Osman Salâhaddin Dede, 18 Cemaziyelevvel 1304/12 Şubat 1887 Cuma gecesi, 

damadı Fahreddin Dede’nin şeyhliğini yaptığı Bahariye Mevlevîhanesi’nde vefat 

etmiştir.1408 Yenikapı Mevlevîhanesi’nin son dönemine damga vuran bu şeyh, dedesi 

Ebubekir Dede döneminde başlayan ve onun ardından gelen şeyhlerin de üstlendiği 

siyasilerle olumlu ilişki kurma ve sultanları destekleme politikasını en üst seviyede temsil 

edebilen bir isim olmuştur. Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarında tahta 

çıkmasını desteklediği II. Abdülhamit’e, önce sarayda Mesnevî dersleri verecek kadar 

sultan ile yakınlaşmışken kısa bir süre sonra şeyhin Sultan Abdülaziz’in ölümünde rolü 

olan Mithat Paşa’ya yakınlığı dolayısıyla şeyhin yaşlılığı bahane edilerek Mesnevî 

dersleri bitirilmiş ve kendisine verilen bin kuruş maaş da kesilmiştir.1409 Mehmet Ziya’nın 

verdiği bu bilgiler, II. Abdülhamit’in saltanatının ilk yıllarına (1876) denk geldiğine 

göre1410 Osman Salâhaddin Dede’nin devrin patronundan aldığı destek, şeyhin vefatına 

kadar olan dönemde (1886-1887) kesilmiş görünmektedir. Yaklaşık on bir yıl süren bu 

süreçte dergâha kapanan Osman Salâhaddin Dede’nin yerine vekâleten bu görevi oğlu 

Mehmet Celâleddin Dede yerine getirmiş, “… icrâ-yı mukâbeleye ve kırâat-i İsm-i 

Celâl’e ibtidâr etmişlerdir.”1411 

                                                           
1407 Erdoğan, Fatîn Dîvânı, 91. 
1408 Mehmed Elif Hasırîzâde, Tenşîtü’l-Muhbbîn Hoca Hüsâmeddîn, 42. 
1409 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 151-152. Mithat Paşa ile Osman Selahaddin Dede 

arasındaki yakınlığın siyasi boyutu; Mithat Paşa’nın tasarladığı Kanun-ı Esasi’yi yazmak için mahrem ve 

güvenli bir yer bulmak üzere Yenikapı Mevlevîhanesi’ne gitmesinden ve Osman Selahaddin Dede’nin de 

dervişlerinden Mustafa Dede’nin hücresini paşaya göstermesinden anlaşılabilir. Bu konu hakkında bilgi 

için bkz. Midhat Bahârî Beytur, Pîr Aşkına, haz. Nuri Şimşekler, (İstanbul: Timaş, 2009), 255-257.  
1410 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 151. 
1411 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 164. 



 
 

393 
 

3.2.6. Mehmet Celâleddin Dede Dönemi (1887-1908) 

Mehmet Celâleddin Dede, şiirle fazla meşgul olmamış; ârifâne ve âşıkâne 

yazdığı birkaç şiirde ise Şeyhî mahlasını kullanmıştır.1412 Orta yaşlarına doğru ciddi ve 

vakur bir tavra sahip olan Celâleddin Dede, “… dervişliği laubalilikten, ahkâm u usûl-i 

tarikatı kalenderlikten ibâret zan ve vehminde bulunan derviş taslakları[nı]”1413 hoş 

görmemiş; ancak yakını olan kimseler ile teklifsiz ve samimi bir şekilde görüşmüştür.1414  

Celâleddin Dede’nin meşihat yılları, II. Abdülhait’in saltanat yıllarına denk 

gelmiş, dergâh bu dönemde ciddi anlamda takibata uğramış ve şeyh, dergâhının sürekli 

gözetim altında olmasından rahatsız olmuştur.1415 Mehmet Celâleddin Dede’nin yaşadığı 

bu takibat, zamanla dergâha gelen kişilerin, mekâna geliş amaçlarının değiştiğini 

göstermektedir. Abdülbâki Nâsır Dede döneminden itibaren siyasal elitin desteklediği ve 

aynı zamanda bünyesinde edebî toplantılarının yapılabildiği; şairlerin birbirlerine nazire 

yazabilecekleri ve eserlerine eleştiri alabilecekleri bir mekân olan Yenikapı 

Mevlevîhânesine, bu dönemden itibaren devam eden isimlerin çoğu, siyasi konular 

hakkında konuşmak üzere dergâha gelmişlerdir. İstanbul Mevlevî muhitinde şair 

katılımcılarının sayısının fazla olması yönüyle öne çıkan Yenikapı Mevlevîhanesi yerini, 

uğradığı takibat dolayısıyla Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ne bırakmıştır.1416 

Dergâhın katılımcılarının mekâna geliş amaçlarının değiştiği bu dönemde, yine de Osman 

Salâhaddin Dede döneminde dergâha gelen Mehmet Esad Dede, Hasırizâde Mehmet Elif 

Efendi, Ahmet Hüsamettin Dede, Münire Hanım, Fehmî Hüsam Dede, Mahmut Cemil 

Bey, Beylikçi İzzet Bey’lerin; vefat tarihleri göz önüne alındığında dergâha, Celâleddin 

Dede döneminde de devam ettikleri düşünülebilir. Ayrıca Celâleddin Dede döneminde 

                                                           
1412 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, 2292. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 183. 
1413 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 167. 
1414 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 168. 
1415 Bu süreçteki takibatlar hakkında geniş bilgi için bkz. İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı 

Mevlevihanesi, 175-182. 
1416 Haksever, Modernleşme Sürecinde Mevlevîler ve Jön Türkler, 93. 



 
 

394 
 

dergâha, Zühtî Bey (ö.1330/1911-12), Ahmet Remzi (Akyürek) (ö.6 Kasım 1944), 

Tahirü’l-Mevlevî (Olgun) (ö.20 Haziran 1951), İhtifalci Mehmet Ziya (ö.27 Mart 1930), 

Veled Çelebi (İzbudak) (ö.4 Mayıs 1953), Zülâlî (ö?), Cemâl Efendi (ö.?), Muhasebat 

Dairesi hulefâsından Nazmî Efendi (ö ?.) ve Derviş Kemâl (ö?)1417 devam etmiştir. 

Mehmet Esad Dede, bu mahfile katılan Tâhirü’l-Mevlevî’nin ve Ahmet Remzi 

Dede’nin mekâna olan devamlılığında etkili bir isimdir. Zira Tâhirü’l-Mevlevî’nin 

dergâha devam edişi, Mehmet Esad Dede’nin hacca gitmeden önce ondan, Celâleddin 

Dede’ye intisabını talep etmesi ile gerçekleşmiştir.1418 Ahmet Remzi Dede ise Tâhirü’l-

Mevlevî’nin ve onunla birlikte hacca giden Mehmet Esad Dede’nin dergâhtaki ihvandan 

“evsâf-ı dervişâne ve şâirânesini”1419 sıklıkla duyduğundan, Tâhirü’l-Mevlevî’nin 

sohbetine katılma isteği duymuştur.1420 Tâhirü’l-Mevlevî ile birlikte hacca giden Mehmet 

Esad Dede’nin hacdan döndükleri gece dergâhta olduğunu belirten Ahmet Remzi Dede, 

daha sonraları dergâh dışında da Mehmet Esad Dede ile bir araya gelmiştir.1421  

1 Şaban 1313/17 Ocak 1896’da Yenikapı Mevlevîhanesi’nde çileye giren1422 

Tâhirü’l Mevlevî’nin bu süreçte Ahmet Remzi Dede’ye yazdığı mektuplarında, üç yıllık 

                                                           
1417 Vefat tarihi belli olmayan isimler, Tahirü’l-Mevlevî’nin Çilehâne Mektupları’nda geçen ve dergâhta, 

edebî eserler ortaya koyan isimlerdir. Şahısların -yukarıda verilen sıralamaya göre- geçtiği yerler için bkz. 

Tahir Olgun, Çilehâne Mektupları, haz. Cemal Kurnaz, Gülgün Erişen, (Ankara: Akçağ, 1995), 38, 92-93, 

165, 167. 
1418 Tâhirü’l Mevlevî’nin Celâleddin Dede’ye olan intisabı 1312 Cemaziyelahir/Kasım 1894’te 

gerçekleşmiştir. Bkz. Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme), 226. Tahirü’l-

Mevlevî’nin tarikata intisabı Mesnevî derslerini takip ettiği Mehmet Esad Dede’nin vasıtası ile olsa da şairin 

aile bireylerinin de tarikat ile ilgili olması dolayısıyla, Mevlevîlik ile bağının çocukluk yıllarında 

temellendiği bilinmektedir. Bu konuda geniş bilgi için bkz. Zülfikar Güngör, “Tâhirü’l-Mevlevî (Olgun) 

Hayatı, Eserleri ve Dinî Edebiyatla İlgili Şiirleri”, (Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, 1994), 54-55. 
1419 Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme), 64. Tâhirü’l-Mevlevî, tarikata 

intisap etmeden önce şiir yazmaya başlamıştır. Güngör’ün tespitlerine göre şair ilk şiirini 15-16 yaşlarında 

iken (26 Zilkade 1311/13 Mayıs 1310 (31 Mayıs 1894) yılında Mekteb dergisinde yayınlamıştır. Bu süreç 

ve şiiri hakkında detaylı bilgi için bkz. Güngör, “Tâhirü’l-Mevlevî (Olgun) Hayatı, Eserleri ve Dinî 

Edebiyatla İlgili Şiirleri”, 81-82. 
1420 Tahirü’l-Mevlevî’nin Beyânü’l-Hak (c.3, 62)’de, Mutasavvıfâne Bir Gazel başlığı ile 29 

Cemaziyelevvel 1328/26 Mayıs 1326 (8 Haziran 1910) yayınladığı gazelin matla beytinde geçen “Pek 

doḳundu bu gece zemzeme-i nây bana/Dil-furûz oldu yine ḥicr-i dil-ârây bana” ifadeleri tezimizin kapsadığı 

tarih dışında kayıtlı olsa da şairin dergâhtaki sema meclislerinden etkilenerek şiir üretimini göstermesi 

bakımından önemli bir örnektir. Gazelin tamamı için bkz. Güngör, “Tâhirü’l-Mevlevî (Olgun) Hayatı, 

Eserleri ve Dinî Edebiyatla İlgili Şiirleri”, 261. 
1421 Başkan, “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme), 65.  
1422 Güngör, “Tâhirü’l-Mevlevî (Olgun) Hayatı, Eserleri ve Dinî Edebiyatla İlgili Şiirleri”, 57. 



 
 

395 
 

çile sürecinde dergâhta yapılan toplantılar hakkında bilgi verdiği ve kendisinin de bu 

süreçte edebî üretimde bulunduğu görülür. Çileye girişine aşağıdaki mısralarla tarih 

düşüren Tahirü’l-Mevlevî, 

Düştü dâl ikrarıma târîh-i cevher Tâhirâ 

Matbah-ı Monlâ’da oldum çillekeş dervîş ben (1312 /1896)1423 

dergâhtaki Derviş Zülâlî ile bir müşâarede bulunacağından ancak bunun tehir 

edildiğinden, dergâhın neyzenbaşı Cemâl Efendi’nin, yazdığı bir şiiri kendisine 

getirdiğinden ve buna yazdığı nazireden bahseder.1424 Zülâlî ile müşâarede bulunmak 

üzere sözleşmiş olmaları, Tahirü’l-Mevlevî’nin Yenikapı’da bulunduğu dönemde, 

dergâhtaki dervişlerin şiir üzerine konuşmak ve karşılıklı şiir söylemek üzere özel 

zamanlar tayin ettiklerini gösterir. Ayrıca, dergâhta kendisinden nazire talep edildiği 

bilgisinden yola çıkılarak burada, üstat kabul edildiği anlaşılan Tahirü’l-Mevlevî,  

dergâhta şeyhinin şairliği hakkında övgü dolu konuşması üzerine Celâleddin Dede’ye bir 

mütekerrir muhammes sunmuştur.1425 Yenikapı Mevlevîhanesi’nde şiir üretiminde 

bulunan şaire, zaman zaman dergâha gelen ve şair olmayan ancak şiirle az da olsa 

ilgilenen isimler de nazireler yazmışlar kendisinden de nazire beklemişlerdir. Tâhirü’l-

Mevlevî’nin dergâhta pek de hoşlanmadığı dervişlerden olan Şahap Efendi ve Cemil 

Efendi bir araya gelip şairin “Gelmedin” redifli gazeline bir nazire yazmışlar, kendisi de 

bunun üzerine  

Cemîl’im türrehâtınla edip tasdî’-i ser gayrı 

Bana encâmı yazdırdın bu hezl-i nükte pîrâyı  

                                                           
1423 Olgun, Çilehâne Mektupları, 31. 
1424 Olgun, Çilehâne Mektupları, 38. 
1425 Olgun, Çilehâne Mektupları, 49. 



 
 

396 
 

matlalı gazeli yazarak cevap vermiştir.1426 Tâhirü’l-Mevlevî ile Cemîl Efendi arasında 

şiirler üzerinden geçen bu mevzu, dergâha devam eden isimler arasında bir müsabaka 

ruhunun olduğunu göstermektedir. Dergâhtaki bu ortama rağmen Tâhirü’l-Mevlevî, 

şiirlerini anlayacak, onu tanzir edecek kimselerin olmayışından şikâyet eder. Bu duruma 

vâkıf olan Celâleddin Dede ise şaire nazire yazması için teşvikte bulunmuş ve Zühtî 

Bey’in tazmin ve Ahmet Remzi’nin tahmis ettiği bir gazele nazire yazmasını isteyerek 

dergâhta edebî üretimde bulunan dervişinin bu yönünü beslemeye çalışmıştır.1427 

Yenikapı Mevlevîhanesi ile ilgili detaylı bilgiler veren Mehmet Ziyâ ise 

Celâleddin Dede’nin sohbetlerine, 1300/1882-83’ten itibaren dâhil olmuştur.1428 

Dergâhta, Celâleddin Dede döneminde yaşanan canlı hayatı Yenikapı Mevlevîhanesi 

eserinde aktaran Mehmet Ziya aynı zamanda bu mahfilin katılımcısı olan Zühtî Bey’in1429 

Şeyhî mahlasını kullananan Celâleddin Dede ile söylediği  

Şeyhî: Kûh u sahrâ-yı cünunda ben ki cevlân eyledim 

Ahkâr: Cûları te’sîr-i efgânımla giryân eyledim 

matlalı müşterek gazeli aktararak şiirle fazla meşgul olmayan bu iki ismin eserinin 

günümüze ulaşmasına da vesile olmuştur.1430  

 Osman Salâhaddin Dede döneminde başlayan ve Mehmet Celâleddin Dede 

döneminde dergâha devam eden isimler arasında Jön Türkler’e mensup isimlerin varlığı, 

mekâna devam eden kişilerin bir araya geliş amaçlarını da değiştirmiştir. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarının sonlarında ve Celâleddin 

                                                           
1426 Olgun, Çilehâne Mektupları, 92-93. 
1427 Olgun, Çilehâne Mektupları, 149-150. 
1428 İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, 168. 
1429 Zühtî Bey, Dîvân-ı Muhasebât müdürü olması dolayısıyla dergâha devam eden ve bu yönü ile 

dervişlerin de önemsediği bir isimdir. Zühtî Bey’in dergâh içerisindeki bu konumu hakkındaki bir anlatı 

için bkz. Olgun, Çilehâne Mektupları, 64. 
1430 Zühtî Bey’in şiirle fazla ilgilenmediğini İbnü’l-Emin belirtmektedir. Bkz. İnal, Son Asır Türk Şairleri, 

c.5, 2293. 



 
 

397 
 

Dede’nin tezimizin kapsadığı dönemde sürdürdüğü şeyhliği döneminde, dergâha gelen 

isimler arasında şuaradan olan isimler olsa da bu yoğunluk önceki yıllara göre azalmıştır. 

Ali Nutkî Dede, Abdülbâki Nâsır Dede ve Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarının 

sonlarına kadar dergâha gelen şuarânın; dönemin sultanları ile yakın ilişki kurabilen Şeyh 

Gâlib, İsmail Dede Efendi, Keçecizâde İzzet Molla, Zîver, Şefik gibi isimlerden 

oluşurken, Osman Salâhaddin Dede döneminde bu durumun değiştiği görülür. Osman 

Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarında dergâha gelen Ahmet Kemâleddin Perrî, bu 

değişimin yegâne örneği olmakla birlikte söz konusu değişimi yansıtması bakımından 

önemlidir. 

 Osman Salâhaddin Dede’nin meşihat yıllarında başlayan bu değişim aynı 

zamanda İstanbul Mevlevî muhitinde bir başka dergâhın da edebiyat mahfili olarak öne 

çıkmasına zemin hazırlamıştır. Hasan Nazif Dede ve Hüseyin Fahreddin Dede’nin 

şeyhliği döneminde Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi, kentte Galata ve Yenikapı 

Mevlevîhanelerine alternatif bir Mevlevî mahfili olarak şekillenmiş ve bu dergâhta şuarâ 

bir araya gelmeye başlamıştır. 

  



 
 

398 
 

     IV. BÖLÜM  

Beşiktaş’tan Bahariye’ye Sürgün Bir Mahfil: Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi1431 

 İstanbul’da açılan üçüncü Mevlevîhane olan Beşiktaş Mevlevîhanesi, Ohrili 

Hüseyin Paşa (ö. 8 Şevval 1033/24 Temmuz 1624) tarafından kurulmuştur. Dergâhın ilk 

şeyhliğine ise Ohrili Hüseyin Paşa’nın ricası ile Gelibolu Mevlevîhanesi Şeyhi Ağazâde 

Mehmet Dede (ö.1063/1653) getirilmiştir.1432 Ağazâde Mehmet Dede ile Ohrili Hüseyin 

Paşa arasında geçen anlatı ve Ağazâde’nin Beşiktaş şeyhi oluşu süreci, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin ilk şeyhi Kemâl Ahmet Dede ile Malkoç Mehmet Efendi arasındaki 

anlatıya benzemektedir. Sâkıb Dede’nin kayıtlarına göre, Ohrili (Kaptan) Hüseyin Paşa, 

dervişleri seven ve koruyan, onlara çeşitli yardımlarda bulunan bir isimken asla 

Mevlevîlere iltifat etmemiştir. Paşa, Gelibolu’dan İstanbul’a dönmek için acele ettiği bir 

zamanda; gemilerle birkaç kez Marmara Adası’na yaklaşmalarına rağmen ters esen 

rüzgâr sebebiyle tekrar Gelibolu limanına dönmek zorunda kalmıştır. Bunun sebebinin ne 

olduğunun araştırılması üzerine, söz konusu tersliğin, Gelibolu Mevlevîhanesi Şeyhi 

Ağazâde Mehmet Dede ve tekkesine yapılmayan yardımlar dolayısıyla olduğu 

anlaşılmıştır. Ağazâde’ye gereken saygının gösterilmesi üzerine ise ters esen rüzgâr, daha 

paşa şeyhin huzurunda iken kesilmiş; şeyh, paşaya vezir olacağı müjdesini vermiş; 

Hüseyin Paşa, bu olaydan çok kısa süre sonra da vezirliğe yükseltilmiştir. Bunun üzerine 

Hüseyin Paşa, Beşiktaş Mevlevîhanesi’ni şeyh için yaptırmış ve buraya gelmesini rica 

                                                           
1431 Dergâh, Beşiktaş’ta kurulmakla birlikte Hüseyin Fahreddin Dede’nin şeyhliği döneminde 

Eyüp/Bahariye’ye taşınmıştır. Dergâhın, tezimizin kapsadığı tarih aralığında her iki semtte de varlık 

göstermesi dolayısıyla üst başlıkta ve dergâhın tarih içerisindeki seyrine dair bilgi verilen yerlerde, 

Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi şeklinde kullanımı tercih edilmiştir. Ancak, söz konusu 

Mevlevîhaneʾnin, Bahariye’ye taşınmasına kadar olan süreci anlatılırken Beşiktaş Mevlevîhanesi, 

Bahariye’ye taşındıktan sonraki süreci ele alınırken ise Bahariye Mevlevîhanesi adlandırılması 

kullanılmıştır. (Muzaffer Erdoğan Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin adının dergâhın Maçka’ya taşındığı 

dönemde dahi Beşiktaş Mevlevîhanesi olarak anıldığını; Bahariye’ye taşındıktan sonra ise dergâhın, tarihî 

belgelerde ve kayıtlarda Bahariye Mevlevîhanesi şeklinde geçtiğini kaydetmiştir. Erdoğan, Bahariye’de 

kurulan bu Mevlevîhaneyi özerk bir asitâne olarak değerlendirmiştir. Bkz. Muzaffer Erdoğan, “Mevlevi 

Kuruluşları Arasında İstanbul Mevlevihaneleri”, Güney-Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi, 4-5 (1975-

1976): 41. 
1432 Dergâhın kuruluşu ile ilgili bilgi için bkz. Ekrem Işın, “Beşiktaş Mevlevîhanesi”, Dünden Bugüne 

İstanbul Ansiklopedisi c.2 içinde, (İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994), 168. 



 
 

399 
 

etmiş; böylece Ağazâde Mehmet Dede, Gelibolu ve Beşiktaş meşihatını birlikte 

sürdürmüştür.1433 Ancak, Ağazâde Mehmet Dede, Hüseyin Paşa’nın 8 Şevval 1033/24 

Temmuz 1624’te öldürülmesinden1434 sonra Beşiktaş şeyhliğini bırakmış ve yalnızca 

Gelibolu şeyhliğini yürütmüştür.1435  

Ağazâde Mehmet Dede, Gelibolu şeyhi olmadan önce, aynı yıllarda Galata 

Mevlevîhanesi şeyhi olan Ankaravî ile birlikte, I. Bostan Çelebi tarafından yetiştirilen 

şeyhlerdendir.1436 Şair olan Ağazâde Mehmet Dede; Neşâtî Dede,1437 Sâbir-i Parsâ1438 ve 

Adnî Recep Dede1439’nin yetişmesinde etkili olmuş bir isimdir. Şair derviş yetiştiren 

Ağazâde’nin Beşiktaş şeyhliğinin kısa sürmesi ve aynı zamanda dergâhta sürekli 

bulunmamış olması dolayısıyla şeyhliği döneminde tespitlerimize göre burada yetişen 

şair olmamış ve dergâh bir mahfil hâline gelmemiştir. Ayrıca mekânın, tam teşekküllü bir 

Mevlevîhane olmaktan ziyade, kuruluş yıllarında yalnızca bir semahaneden oluşması ve 

vakıf gelirlerinin de büyük ve güçlü kaynaklara dayanmayışı da dergâhın bu yıllarda 

İstanbul Mevlevî muhitinde öne çıkmasını engellemiş olmalıdır.1440 Ağazâde döneminde 

temellendirilemeyen mahfilleşme süreci, dergâhın 15. Şeyhi Hasan Nazif Dede 

(ö.1278/1861)’nin 1270/1853-54 yılında başlayan meşihatına kadar tam olarak 

şekillenmemiş görünmektedir. Ağazâde Mehmet Dede’nin şeyhliğinden sonra Beşiktaş 

Mevlevîhanesi meşihatına Şeyh Süleyman Dede (ö.1065/1654-55), Hasan Dede 

(ö.1071/1660-61), Nâcî Ahmet Dede (ö.1124/1712), Çengî Yusuf Dede (ö.1080/1669-

                                                           
1433 Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1314-1315. 
1434 Bkz. Fikret Sarıcaoğlu, “Hüseyin Paşa, Mere”, DİA c. 19 içinde (İstanbul: TDV Yay., 1999), 9. Ancak 

Şeyhî, Hüseyin Paşa’nın vefâtını Ağazâde’nin kerâmet anlatıları içerisinde, şeyh tarafından verilen bir 

haber ile 7 Recep 1031/18 Mayıs 1622 olarak gösterir. Bkz. Şeyhî, Vekâyiü’l-Fuzalâ, c.2, 1338.  Barihüda 

Tanrıkorur da buna dayanarak, Hüseyin Paşa’nın Mayıs 1622ʾde Genç Osman ile birlikte öldürülğünü 

kaydetmektedir. Bkz, Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevîhanelerinin Mimarî Özellikleri”, c.2, 157.  
1435 Esrar Dede’nin şeyhin vatanına dönüşünden sonraki gün İstanbul’da meydana gelen olay ile ilgili 

“İstanbul’da fitne-i ʿaẓîme ẓuhuru” ifadesi de Paşa’nın öldürülmesi ile ilgilidir. Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i 

Şu’arî-yı Mevleviyye, 27. 
1436 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1289. 
1437 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arî-yı Mevleviyye, 280. 
1438 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arî-yı Mevleviyye, 177. 
1439 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arî-yı Mevleviyye, 207. 
1440 Bkz. Işın, “Beşiktaş Mevlevîhanesi”, 168-169. 



 
 

400 
 

70), Eyyûbî Mehmet Memiş Dede (ö.1136/1723-24), Memiş Dede Oğlu Ahmet Dede 

(ö.1177/1763-64), Memiş Dede Oğlu Mehmet Sâdık Dede (ö.1178/1764-65), Abdülahad 

Dede (ö.1180/1766-67), Trabluslu Ahmet Dede (ö.1185/1771-72), Yusuf Zühdî Dede 

(ö.1232/1816-17), Mahmut Ümit Dede (ö.1234/1819), Mehmet Kadrî Dede 

(ö.1267/1851) ve Mehmet Said Dede (ö.1270/1854) postnişin olmuştur. Bu şeyhlerden 

Nâcî Ahmet, Çengî Yusuf, Eyyûbî Mehmet Memiş dedeler, şuarâdandır. Ancak bu 

şeyhler arasında yalnızca Mehmet Memiş Dede döneminde dergâhta şairlerin bir araya 

geldiklerine dair bilgiler vardır. Ancak Memiş Dede’den sonra gelen şeyh döneminde 

dergâhta ediplerin bir araya geldiklerine dair verilerin olmayışı; bu sürecin çok kısa 

sürdüğünü göstermektedir. Dergâha şairlerin devam etmesi ve bu mekânda şeyh 

tarafından yetiştirilmeleri kısacası, Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin mahfilleşme süreci; 

Hasan Nazif Dede’nin meşihatı ile başlamış ve oğlu Hüseyin Fahreddin Dede ile devam 

etmiştir. 

 Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’ni, bu yönü ile değerlendirdiğimizde dergâhın 

uzun süreli bir edebiyat mahfili olarak şekillendiği dönemin, tezimizin kapsadığı zaman 

aralığı içerisinde yalnızca Hasan Nazif Dede ve oğlu Hüseyin Fahreddin Dede 

(ö.1911)’nin meşihat yıllarına denk geldiğini söylemek mümkündür. Bu sebeple 

tezimizde Beşiktaş/Bahariye Mevlevîhanesi’nin Hasan Nazif Dede dönemine kadar olan 

süreci toplu bir şekilde değerlendirilmiş; Hasan Nazif Dede ve Hüseyin Fahreddin Dede 

dönemi ise ayrı iki başlık altında ele alınmıştır. 

4.1. Ağazâde Mehmet Dede’den Hasan Nazif Dede’ye: Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin 

İlk Dönemi (1622-1853) 

Beşiktaş Mevlevîhanesi, Mevlevî irfan muhiti içerisinde, şairliği ile de meşhur bir 

isim olan Ağazâde Mehmet Dede’nin ilk şeyhi olmasına rağmen Hasan Nazif Dede’nin 

şeyhliğine kadar, kaynaklarda dergâhta Mevlevî şairlerin bir araya geldikleri, edebî 



 
 

401 
 

yönden yetiştikleri bir merkez hâline geldiği bilgisi yer almamaktadır. Bu ilk dönemde, 

Ağazâde Mehmet Dede, Çengî Yusuf Dede ve Nâcî Ahmet Dede şairliği ile ön plana 

çıkan isimler olmalarına, Memiş Dede’nin ve Zühtî Yusuf Dede’nin de şair yönü 

olmasına rağmen dergâhta, şair şeyhlerin dervişlerini edebî yönden eğittiğine dair kayıtlar 

bulunmamaktadır. Dergâhın bu iki yüz otuz bir yıllık sürecinde, Çengî Yusuf Dede’nin 

ve Nâcî Ahmet Dede’nin yetiştikleri merkez, Galata Mevlevîhanesi’dir. Her iki şair de 

Âdem Dede’nin dervişleri olmakla birlikte; Çengî Yusuf Dede, Âdem Dede döneminde 

IV. Murat tarafından musikideki üstatlığı sebebiyle saraya alınmış bir isimdir. Nâcî 

Ahmet Dede ise Âdem Dede’nin meşihatının son dönemlerinde yetişmiş olmakla birlikte 

Arzî Mehmet Dede’nin terbiyetkerdesidir. Yaşadıkları dönemde İstanbul Mevlevî 

muhitinde merkezî mahfil olan Galata Mevlevîhanesi’nde yetişen bu şeyhler döneminde 

Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili hâline gelmemiş olması dikkat çekicidir. 

Bu durumu -Yenikapı Mevlevîhanesi’nin ilk döneminde olduğu gibi- iki temel argüman 

üzerinden yorumlamak mümkündür: Birincisi Çengî Yusuf Dede’nin ve Nâcî Ahmet 

Dede’nin meşihat yıllarında Galata Mevlevîhanesi, İstanbul Mevlevî muhitini domine 

eden bir mahfildir. Bu yıllarda Galata Mevlevîhanesi’nde şair yetiştiren şeyhler olan Arzî 

Mehmet Dede ve Gavsî Ahmet Dede postnişindir. İkincisi ise Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye’de madde başı olan Nâcî Dede ve Çengî Yusuf Dede’nin hâmîlik yönü ile ön 

plana çıkmış isimler olmayışı ve şair şeyhlerin dergâhta birbiri ardınca postnişinlik 

yapmamış olmalarıdır. Nâcî Ahmet Dede’nin İstanbul Mevlevî muhitinde şeyhlik yaptığı 

bu mekânda hem çok kısa süre (yaklaşık iki yıl)1441 meşihat makamında kalışı hem de 

Nâcî Dede’nin hâmî yönünün baskın olmayışı, dergâhta bu dönemde yapılan edebî 

toplantıların ve verilen edebî eğitimin takip edilemeyişinin temel nedeni olarak öne 

sürülebilir. Çengî Yusuf Dede’nin ise şeyhliği döneminde Şehrî’nin Dîvân’ına bir takriz 

                                                           
1441 Yılmaz, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, 282. 



 
 

402 
 

yazması,1442 devrinde üstat kabul edilen bir şair olduğunu göstermekle birlikte bu bilgi, 

şeyhin döneminde Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde edebî meclislerin kurulduğuna dair yeterli 

veri sağlamamaktadır.  

 Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin bu ilk döneminde Çengî Yusuf Dede’nin meşihat 

yılları üzerinde özellikle durmak gerekir. Çünkü daha önce de belirtildiği gibi, Çengî 

Yusuf Dede hem Âdem Dede’nin terbiyetkerdesi olan bir şair hem de saray 

musikişinasları arasında yer almış biridir. Yusuf Dede’nin sarayda bulunduğu bu döneme 

şahit olan mahfildaşı ve aynı zamanda devrin İstanbul Mevlevî muhitinde hem Yenikapı 

hem de Galata Mevlevîhanesi’ne devam eden Cevrî; onun sarayda bulunuşunu “Der-

Taʿrîf-i Ḫˇânendegân-ı Sarây-ı Pâdişâhî Bâ-Teklîf”1443 başlıklı kasidesinde aşağıdaki 

beyitlerle över: 

Biri de YÛSUF-I DERVÎŞ ki Mevlânâ’nuñ 

Rûḥını zinde ider nağme-i nâyı her bâr 

 

Nefs-i rûḥ bulup himmet-i Mevlânâ’dan 

Dem-be-dem itmededür feyz-i ṣafâyı îsâr  

 

Nây ile hem-dem olup söylese râz-ı dilden 

Mevlevî gibi olur cümle-i eşyâ devvâr1444 

IV. Murat’ın ardından tahta çıkan I. İbrahim (ö.1058/1648) döneminde saraydan ayrılan 

Yusuf Dede, Nâcî Ahmet Dede’den önce dergâhın üçüncü şeyhi olan Hasan Dede’nin 

kızı ile evlenmiştir.1445 Yusuf Dede hakkında kayıtlı olan bilgilere ek olarak, Sefîne-i 

                                                           
1442 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 735. 
1443 Cevrî, Dîvân, 110. 
1444 Cevrî, Dîvân, 112. 
1445 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 304; Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 733; Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, 

c.2, 1375. 



 
 

403 
 

Nefîse-i Mevleviyân yazarının, Çengî Yusuf Dede’nin şeyhliğe getirilişi hakkında verdiği 

bir detay dikkat çekicidir. Sâkıb Dede’nin kayıtlarına göre, Pîr Hüseyin Çelebi 

(ö.1155/1742-43), İstanbul’a geldiği sırada1446 Yusuf Dede’nin edebine ve kendisine olan 

sadakatine şahit olmuş ve “… ḫilâfet-i ḥânkâh-ı merḳûm kendilere erzânî”1447 

buyrulmuştur. Sâkıb Dede’nin kayıtlarında, Çelebi ile şeyh arasındaki ilişki sadakat ve 

tarikat âdâbına bağlı olarak anlatılmış olsa da Çengî Yusuf Dede’nin şeyh olarak 

atanmasında, bu ismin şair oluşu etkili olmuş olmalıdır.  Zira Yusuf Dede’nin meşihatı 

döneminde Galata’da Arzî Mehmet Dede, Yenikapı’da Câmî Ahmet Dede ve 

Kasımpaşa’da Seyyid Fâzıl Halil Dede meşihat makamındadır ve her üç isim de şair 

şeyhlerdendir. 

 İstanbul Mevlevî muhiti içerisindeki şair şeyhlerden biri olan ve dönemin 

İstanbul Mevlevî muhitini şekillendiren bir mahfilde yetişen Çengî Yusuf Dede 

döneminde dergâhta şekillenen bir mahfilin olup olmadığı hakkında kesin bir kanıya 

varmak mümkün değildir. Safâyî, Çengî Yusuf Dede’nin meşihat yıllarında dergâhın IV. 

Mehmet tarafından tamir ettirildiğini, bu tamire sultanın nedimlerinden Fennî’nin de tarih 

düşürdüğünü belirtse de bu bilgiye ihtiyatlı yaklaşmak gerekir. Zira Tezkire-i Safâyî’de 

tamiratın 1097/1685-86 yılında yapıldığı belirtilmektedir.1448 Ancak bu dönemde Yusuf 

Dede (ö.1080/1669-10) hayatta değildir. 1097/1685-86 yılında Beşiktaş şeyhi, Yusuf 

Dede’nin halifesi Eyyûbî Mehmet Memiş Dede’dir. Silahdarzâde’nin 1097/1686 

yılındaki olaylar arasında IV. Mehmet’in “Müneccimbaşı Derviş Ahmet Efendi tarîk-i 

Mevleviyye’ye meyl ettürmekle haftada iki gün Beşiktaş Mevlevîhânesine varup 

Mesnevî-i Şerîf istimâʿ ve semâʿların seyr iderlerdi. Hattâ iç hazineden eteklikler 

                                                           
1446 Pîr Hüseyin Çelebi, birtakım psikolojik sıkıntılar yaşayan Sultan İbrahim’e sikke tekbirlemek üzere 

İstanbul’a geldiği vakitte Çengî Yusuf Dede ile karşılaşmış olmalıdır. Bu konuda bilgi için bkz. Odunkıran, 

“Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 909. 
1447 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1867. 
1448 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 473. 



 
 

404 
 

kesdirüp mirîden et ve itmek ve yağ ve pirinç taʿyîn eyledi.” 1449 bilgisini vermesi, 

Safâyî’nin kayıtlarındaki Beşiktaş şeyhinin, Memiş Dede olması gerektiğini 

göstermektedir.1450 Çengî Yusuf Dede’den sonra Beşiktaş postnişini olan Şeyhî ve La’lî 

mahlası ile şiir yazan1451 Mehmet Memiş Dede’nin; Şeyhî’nin “… Yûsuf Dede 

ḥıdmetlerine vâṣıl ve nazar-ı himmet ü ‘inâyetleriyle ṭarîḳa-i Mevleviyye’den izn-i icâzet 

ü ḫilâfete nâ’il [olmuş]”1452 kayıtlarından, dergâh içerisinde yetiştiği anlaşılmaktadır.  

Safâyî’nin kayıtları, Memiş Dede üzerinden yeniden yorumlanacak olursa, dergâh 

içerisinde Yusuf Dede tarafından yetiştirilen Mehmet Memiş Dede döneminde, dergâhın 

IV. Mehmet tarafından desteklendiği, bazı mukâbele günlerinde padişahın dergâha 

geldiği anlaşılır. 1453 Sultanın patronaj ağı içerisinde yer alan Mevlevî simalardan 

Fennî’nin de bu vesile ile dergâha devam ettiği görülür. Memiş Dede döneminde dergâh, 

Fennî’nin patronu olan IV. Mehmet1454 tarafından tamir ettirilmiş;1455 şair de bu tamire 

aşağıda son beyti verilen bir kıta-i kebire ile tarih düşürmüş, dahası bu mısraları dergâhın 

semahanesi çevresine nakşetmiştir.1456  

Yazdı bu mıṣraʿ-ı pâkîzeyi levḥ-i câna  

Gelelim tekyesine ṣıdḳile Mevlânâ’nıñ 

                                                           
1449 Nazire Karaçay Türkal, “Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa Zeyl-i Fezleke (1065-22 Ca. 1106/1654/7 

Şubat 1695)” (Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2012), 1041. 
1450 Memiş Dede döneminde dergâha gelen Sâkıb Dede de IV. Mehmet’in; Memiş Dede’nin şeyhliğinin 

ortalarında, dergâhtaki mukabelelere katıldığını, “… evâsıṭ-ı nevbet-i meşîḥatlerinde merḥûm u maġfûn-

leh Sulṭân Meḥmed bin İbrâhîm Ḫân gibi pâdişâh-ı bâ-intibâh muvâẓıb-ı vaʿẓ u muḳâbeleleri” Bkz. 

Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1963. 
1451 Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 176.  Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 106. 
1452 Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.4, 3288.  
1453 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 472.  
1454 Fennî’nin IV. Mehmet’in meclislerine dâhil olduğu bilgisi için bkz. Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 470. Şeyhî, 

Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.4, 2862. 
1455 Safâyî, bu tamirin tarihini 1097/1686 olarak belirtmektedir. Ancak Çengî Yusuf Dede’nin vefat tarihi, 

kaynaklarda 1080/1669-70 yılıdır. Bkz. Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 473. Çengî Yusuf Dede’nin vefat tarihi 

için bkz. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 106. Barihüdâ Tanrıkorur’un çalışmasında da 

Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin bu tarihte geçirdiği bir tamirattan bahsedilmemektedir. Bkz. Tanrıkorur, 

“Türkiye Mevlevîhanelerinin Mimarî Özellikleri”, c.2, 157-159. Fennî’nin dergâhın tamir tarihini belirttiği 

mısra şu şekildedir; 

 ” ولانانککله لم تکیه سینه صدقیله م  ” Bkz. Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 474. 
1456 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 473. 



 
 

405 
 

    Sene: 1097/1685-861457 

Tufeyl’de yer alan Memiş Dede’nin meşihat yıllarında dergâhın mukabele 

günlerinde, İstanbul muhitindeki diğer Mevlevîhanelerden Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne 

semazen ve neyzenlerin geldiği bilgisi,1458 bu yıllarda Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne devam 

eden iki ismi daha ortaya çıkarır. IV. Mehmet’in dergâha devam ettiği bu zaman 

aralığında, Sâkıb Dede de dergâha gelmekte ve sultan ile görüşmekte; ayrıca musahib-i 

şehriyari olan Müneccimbaşı Ahmet Dede de bu sohbetlere katılmaktadır.1459 Bu 

kayıtlara göre Memiş Dede’nin meşihat yıllarında dergâha Fennî, Münceccimbaşı Ahmet 

Dede ve Sâkıb Dede devam etmiş, Abdî Paşa (ö.1103/1691-92)’nın da katıldığı bu 

sohbetlerde şiir ve şairlerden bahsedilmiştir.1460 Burada dikkat çeken husus ise adı geçen 

şairlerin tamamının, söz konusu dönemde İstanbul Mevlevî muhitini domine eden mahfil 

olan Galata Mevlevîhanesi’nde yetişmiş olmalarıdır. Dergâha dışardan devam eden ve 

Galata’da yetişen bu isimler dışında mahfile devam eden başka isimlere kayıtlarda 

rastlanmamaktadır.  

Çengî Yusuf Dede’nin halifesi Mehmet Memiş Dede döneminde dergâha 

şairlerin devam etmiş olması, Yusuf Dede’nin siyasal elitler ile kurduğu iletişim ile 

doğrudan alakalı görünmektedir. Ekrem Işın; -kaynak belirtmeden- verdiği bilgilerde 

şeyhin, IV. Mehmet döneminde etkin olan Vanî Mehmet Efendi’ye karşı bir mücadele 

yürüttüğünü, saray yanlısı bir politika içerisinde olduğunu kaydetmiş ve şeyhin bu 

tutumlarına bağlı olarak Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin dönemin önemli tasavvuf 

                                                           
1457 Safâyî, Tezkire-i Safâyî, 474. Bu mısrada gösterilen tarih de 1097/1685-86 olmayıp 1122/1710-11 

senesine denk gelmektedir. Bu yıl da Memiş Dede (ö.1136/1723-24)’nin Beşiktaş Mevlevîhanesi şeyhi 

olduğu yıllara denk gelir.  
1458 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 223. 
1459 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 223. 
1460 Aksoy “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-Menkabeti Hazreti’ş-Şeyhi’s-

Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, 291-292. 



 
 

406 
 

merkezlerinden biri hâline geldiğini belirtmiştir.1461 Çengî Yusuf Dede’nin, Âdem Dede 

döneminde, İstanbul’da önemli bir mahfil olan Galata’da yetişmiş bir şair olması, IV. 

Murat döneminde sarayda görev alması ve halifesi Memiş Dede’yi yetiştirmesi; Çengî 

Yusuf Dede’den sonra Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde şairlerin toplanmasına zemin 

hazırlamış görünmektedir. Memiş Dede’nin selefi olan şeyhten miras kalan meşruiyetinin 

yanı sıra,  onun meşihat yıllarında IV. Mehmet’in de Beşiktaş Mevlevîhanesi’ndeki 

mukabelelere katılması bir arada düşünüldüğünde; Memiş Dede döneminde neden 

dergâha şuarâdan isimlerin devam ettiği anlaşılır. Zira mekânın şeyhi şairdir ve aynı 

zamanda devrin patronu da mekâna devam etmektedir.  

Mehmet Memiş Dede’nin ardından postnişin olan Memiş Dede Oğlu Ahmet 

Dede, Mehmet Sadık Dede ve Abdülahad Dede dönemlerinde dergâhta yetişen herhangi 

bir şairin adına ve şuarânın dergâhta bir araya geldiği kaydına rastlanmaz. Abdülahad 

Dede’den sonra şeyh olan Trabluslu Ahmet Dede döneminde, dergâhta oğlu şair Yusuf 

Zühdî Dede yetişmiştir.1462 Bu şeyhin meşihat yıllarında III. Selim tarafından dergâh, 

Şaban 1218/KasımAralık 1803ʾde tamir ettirilmeye başlanmış ve 22 Muharem 1219/3 

Mayıs 1804’te tamamlanmıştır.1463 Bu tamir, dergâha devam eden bir şairin varlığının da 

haber verilmesine vesile olması yönünden önemlidir. Ayvansarayî, III. Selim döneminde 

yapılan bu tamire Esad (ö.?) adlı bir şairin 

Çıḳıp bir pîr-i rûşen-dil didi târîḫ-i itmâmın 

Yeñiden ḳıldı bu dergeh-i pîri şeh Selîm bünyâd1464 

maktalı kıta-i kebire ile tarih düşürdüğünü haber verir.  

                                                           
1461 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 329. 
1462 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 139. 
1463 Ali Nutkî Dede, Defter-i Dervişân, 97. Ayrıca, III. Selim, Yusuf Zühdî Dede’nin meşihat yıllarına denk 

gelen 1791-1806 yılları arasında Beşiktaş Mevlevîhanesi’ni altmış dört defa ziyaret etmiştir. Bkz. 

Benlioğlu, “Rûznâme’ye Göre III. Selim’in Mevlevîhâne ve Mukabele Ziyaretleri”, 345-348. 
1464 Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 109. 



 
 

407 
 

 Ayrıca meşihatı müddetinde II. Mahmut’un küme fasıllarında da yer alan,1465 

devrin Mevlevî muhibbi sultanından destek gören, Arapça ve Türkçe münacat ve na’tları 

bulunan Zühdî Yusuf Dede döneminde dergâhta edebî bir mahfilin şekillenmesi için 

temel şartlar oluşmuş görünmektedir. Ancak Zühdî Yusuf Dede’nin, kırk beş yıl süren 

meşihatı müddetinde dergâhın bir edebiyat mahfili olma işlevine sahip olduğuna dair bir 

kayda ya da böyle bir mahfilin söz konusu dönemde teşekkül ettiğine dair bir çıkarıma 

varmak pek mümkün değildir. Bunda kanaatimizce bu yıllarda, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin İstanbul Mevlevî muhitinde öne çıkan bir mahfil olması etkili 

olmuştur.1466 Ayrıca Zühtî Yusuf Dede’nin dergâh içerisinde edebiyat eğitiminden ziyade 

hat ve nakış eğitimi vermesi ve bu alanda öğrenciler yetiştirmiş olması1467 şeyhin, şair 

dervişlerinin olmamasına da neden olmuştur. 

Zühdî Yusuf Dede’den sonra postnişin olan isimlerden, damadı Mahmut Ümit 

Dede ve Kadrî Mehmet Dede dönemlerinde dergâha devam eden şuarânın varlığı ile ilgili 

detaylı kayıtlar bulunmamaktadır. Kadrî Dede döneminde, Hicaz bölgesinde yaşayan ve 

çıktığı seyahatte İstanbul’a da uğrayan Mustafa Aşkî (ö. 1288-1294/1871-1877), kentte 

kaldığı iki aylık süreçte, dergâha gelen bir isimdir.1468 İbnü’l-Emîn’in kayıtlarına göre, 

Mehmet Said Dede’nin meşihat yıllarında İbrahim Hakkı Bey’in, dergâha bir âyin günü 

(Çarşamba günü) arkadaşı Hasan Efendi ile geldiği bilgisi yer almakla birlikte, şairin 

                                                           
1465 Tayyarzâde Atâ, Osmanlı Tarihi –Târîh-i Enderûn-, c.3, 254. 
1466 Zühdî Yusuf Dede’nin Beşiktaş şeyhi olduğu dönemde (1771-1816)  Yenikapı Mevlevîhanesi’nde; 

Ebubekir Dede (ö.1775), Ali Nutkî Dede (ö.1804) ve Abdülbaki Nâsır Dede (ö.1821) şeyhlik yapmıştır.  
1467 Zühdî Yusuf Dede’den eğitim alan isimler; Yenikapı Mevlevîhanesi Mesnevîhanlarından Leylek Hasan 

Dede ve Beşiktaş Mevlevîhanesi dervişlerinden Said Efendi’dir. Bkz. Kaya, Tekke Kapısı, 154. Işın, 

“İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhaneler”, 331. 
1468 Mehmet Şamil Baş, “Aşkî Mustafa Efendi’nin Vahdet-nâme Mesnevîsi (Metin-Muhtevâ-Tahlîl)”, 

(Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2007), 17. Baş’ın, Aşkî’nin Medine Tarihi adlı eserinde 

kendi hayatını anlattığı kısımdan yola çıkarak verdiği bilgilere göre, şairin Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde 

bulunduğu dönemde meşihat makamında olan şeyhin adı, Abdülkadir Efendi olarak geçmektedir. (Bkz. 

Baş, “Aşkî Mustafa Efendi’nin Vahdet-nâme Mesnevîsi (Metin-Muhtevâ-Tahlîl)”, 17.) Şairin İstanbul’a 

gelmek için yola çıktuğı tarih, 12 Safer 1257/5 Nisan 1841’dir ve şairin İstanbul’da kaldığı süreçte 

karşılaşıp desteğini gördüğü padişah ise 1839-1861 yılları arasında tahtta olan Sultan Abdülmecit’tir. (Bkz. 

“Aşkî Mustafa Efendi’nin Vahdet-nâme Mesnevîsi (Metin-Muhtevâ-Tahlîl)” 14, 17.) Bu bilgilerden yola 

çıkarak, Aşkî’nin Abdülkadir Efendi olarak kaydettiği ismin Mehmet Kadrî Dede olduğu anlaşılır. Zira 

Kadrî Dede, 1818-1851 yılları arasında Beşiktaş şeyhliğini yürütmüştür.  



 
 

408 
 

dergâha geliş amacının şuarâ ile bir araya gelmek olduğuna dair herhangi bir kayıt 

yotur.1469 Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne Mehmet Said Dede’nin vefatından sonra postnişin 

olan Hasan Nazif Dede ile birlikte dergâhta hem hâkim olan neşve farklılaşmış hem de 

Beşiktaş Mevlevîhanesi, İstanbul Mevlevî muhitinde şuarânın devam ettiği bir mahfil 

hâline gelmiştir. 

4.2. Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin İlk Hâmîsi: Hasan Nazif Dede ve Dönemi (1853-

1871) 

Hasan Nazif Dede, Beşiktaş Mevlevîhanesi şeyhi olmadan önce Bektaşî 

dervişlerinin yoğun bir etkileşim sağladığı bugün Yunanistan sınırları içerisinde kalan 

Mora Yenişehir (Larissa)’da doğmuş, ilk eğitimini babasından almış ve Horasanî Aziz 

Efendi Medresesi’nde dersler vermiştir.1470 Memleketinde çıkan çekirge istilasına çözüm 

olarak sunulan Hacıbektaş’tan sığırcık suyu getirilmesi görevi, kendisinin âlim ve ârif bir 

kişi olması dolayısıyla Hasan Nazif Dede’ye verilmiş; o, bu görev için çıktığı yolculukta 

Mevlevîlik ile tanışmıştır. Memleketine dönüp kendisinden istenilen suyu veren Nazif 

Dede, daha sonra Konya’ya giderek Hemdem Çelebi döneminde dergâhın aşçıbaşısı 

Nesîb Dede’nin eğitimine verilmiştir. Bu eğitiminin ardından, memleketine giderek 

burada açtığı dergâhta şeyhlik yapmış ve 1269/1852-53 yılında Beşiktaş şeyhliğine 

getirilmiştir.1471  

Hasan Nazif Dede’nin Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne şeyh olarak atandığı bu 

yıllarda, İstanbul Mevlevî muhitinde Yenikapı Mevlevîhanesi edebî mahfil olma yönüyle 

öne çıkmış bir mekândır ve daha çok kentte Galata mahfilinde Ankaravî ile birlikte 

güçlenen Mevlevîliğin geleneksel anlayışını temsil etmektedir. Hasan Nazîf Dede’yle 

                                                           
1469 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 743-744. 
1470 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 188. 
1471 Hüseyin Fahreddin el-Mevlevî, Müntehebât-ı Fahrî, 314-316. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 188. Sezai 

Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.2, 19-21. Hasan Nazîf Dede’nin Yenişehir’de bir Mevlevîhane açtığı 

“Etti bir dergeh Yenişehir Fenâr içre binâ/Şöyle kim bürhân-ı Mevlânâ gibi gayet kavî” ifadeleri ile şeyhin 

damadı Yenişehirli Avnî Dîvân’ında da geçmektedir. Bkz. M. Kayahan Özgül, Yenişehirli Avni Bey, 

(İstanbul: Dergâh, 2015), 230. 



 
 

409 
 

birlikte ise İstanbul Mevlevîliği içerisinde Sabuhî Ahmet Dede ile Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde temsil edilen; ancak kentte baskın olmayan Ehl-i Beyt yanlısı neşve 

yeniden ön plana çıkmıştır. Ekrem Işın, Hasan Nazif Dede’nin İstanbul Mevlevî muhitine 

getirdiği bu yeniliği, kentte “… örgütlenme faaliyetlerini sürdüren Bektaşîler ile ilişki 

kurarak, her iki zümreyi birbirine yaklaştırabilecek ortak bir zeminin ...”1472 şekillenmesi 

olarak yorumlar. Nazif Dede’nin İstanbul Mevlevî muhitine taşıdığı bu neşve; şeyhin 

postnişin olduğu yıllarda, sert bir takibat ile de karşılaşmamıştır. Zira Hasan Nazif 

Dede’nin meşihat yıllarında (1853-1861) tahtta Sultan Abdülmecit vardır ve bu yıllarda 

devlet, II. Mahmut döneminin aksine Bektaşîlik üzerindeki sert tedbirlerini kaldırmış ve 

bütün tarikatlara aynı oranda denetim uygulanmıştır.1473 Sultan Abdülmecit’in 

Bektaşîlere sağladığı serbestlik,1474 kentte Mevlevîliği ve Bektaşîliği birleştiren Hasan 

Nazif Dede’nin dergâhının, her iki neşveyi de taşıyan şairlerin devam ettiği bir mekân 

olmasının meşru zeminini oluşturmuştur. Sultan Abdülmecit tarafından 1858’de bin beş 

yüz kuruş maaş tahsis edilmiş olması1475 da şeyhin; Mevlevî muhibbi sultan tarafından 

desteklendiğini, söylemlerinin aykırılık olarak değerlendirilmediğini göstermektedir. 

Sultan ile şeyh arasında geçen bir anlatı ise Hasan Nazif Dede’nin tavırlarının, sultan 

tarafından hoş görüldüğünü göstermesi bakımından önemlidir. Samiha Ayverdi’nin 

kayıtlarına göre, dergâh bahçesinde yer alan bir selvinin, sarayın manzarasını bozması 

dolayısıyla kestirilmesi istenmiş ve bunun için Hasan Nazif Dede’ye haber yollanmıştır. 

Dede ise “Bir dergâhın değil ağacını kesmek, bir yaprağını dahî zâyi etmekten korkarız. 

Zât-ı şâhâneye böylece arzedesiniz”1476 karşılığını vermiştir. Şeyhe, emrine karşı gelmesi 

nedeniyle kızmak bir yana sultan, kıymetli bir cep saati yollamıştır. Bu hediyeyi de bir 

havanda dövüp küçük parçalara ayıran şeyh, hediye edilen saatin bir derviş tarafından 

                                                           
1472 Işın, İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 333. 
1473 İlber Ortaylı, “Tarikatlar ve Tanzimat Dönemi Osmanlı Yönetimi”, Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 

Araştırmaları ve Uygulamaları Merkezi Dergisi, 6/6 (1995): 285.  
1474 Özgül, Dîvan Yolundan Pera’ya Selâmetle, 110. 
1475 BOA irâde, Dahiliye, nr.26593’ten aktaran Yücer, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf (19. Yüzyıl), 696. 
1476 Samiha Ayverdi, Boğaziçinde Tarih, 175. 



 
 

410 
 

kullanılamayacağını belirtmiş ve bu hâliyle saraya göndermiştir.1477 Beşiktaş 

Mevlevîhanesi’nde, daha önce Memiş Dede döneminde görülen siyasal elit desteği ve 

şair şeyhin varlığı ile birlikte dergâhta kısa süreli de olsa oluştuğunu düşündüğümüz 

edebiyat mahfili, bu kez Hasan Nazif Dede ile birlikte şekillenmiştir. Şeyhin şairliği, 

devrin patronunun şeyhe olan desteği ve dönemin politik havasının da Nazif Dede’nin 

söylemleri ile ters düşmeyişi Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olmasına 

zemin hazırlamıştır. 

Şeyhin, dergâhta Ehl-i Sünnet çizgisinde olan isimlerle birlikte Bektaşî meşrep 

şairleri bir araya getirmesini sağlayan ve aşağıdaki beyitlerde;  

Ey çerâğ-ı câmîʿ-i dünyâ imâm-ı evliyâ 

Ve’y sürâğ-ı matlâb-ı aksâ hümâm-ı lâ fetâ 

 

Hilʿat-i men küntü mevlâhu Aliyyün mevlâhu ile 

Oldun ey Şâh-ı Velâyet ins ü cinne muktedâ1478 

ifadeleri ile açık bir şekilde dile getirdiği Bektaşî neşvesi, Vassâf tarafından yetiştiği 

Yenişehir muhitindeki Bektaşîlik etkisi ile ilişkilendirilmiştir.1479 Hasan Nazif Dede’nin 

Bektaşîlik ile kurduğu ilişki, kaynaklarda farklı seviyelerde dile getirilmekle birlikte, 

şeyhin dergâha devam eden Bektaşîlerle ettiği bir sohbet; Nazif Dede’nin, Bektaşîliği bir 

neşve olarak benimsediğini, ancak uygulamalarını hoş görmediğinin anlaşılmasını sağlar. 

Şeyhin oğlu Hüseyin Fahreddin Dede’nin müntesiplerinden Mustafa Rüşdî’nin 

kayıtlarına göre, dergâha devam eden Bektaşîlerin artmasından, Nazif Dede’nin müridanı 

                                                           
1477 Şeyh ile sultan arasında geçen bu olay hakkında detaylı bilgi için bkz. Ayverdi, Boğaziçinde Tarih, 175. 
1478 Gülbeyaz Karakuş, Mevlevî Hasan Nazif Dede Divançe ve Risâlesi,  (İstanbul: Revak Kitabevi, 2013), 

10. 
1479 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 189. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik’te şeyhin Alevîlikte en ileri 

giden Mevlevî şeyhleri arasında olduğunu belirtir. Bkz. Gölpınarlı, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, 215-

217. 



 
 

411 
 

rahatsızlık duymuş ve şeyh hakkında da şüpheye kapılmışlardır. Bu durumu fark eden 

şeyh, mukabeleden sonra dergâhtaki Bektaşîleri huzuruna çağırarak konuşmak istemiştir. 

Nazif Dede, Hz. Ali’nin içki içmesi, sarhoşken eşi Hz. Fatıma’yı dövmesi dolayısıyla Hz. 

Peygamber’in damadı olmaya layık olmadığını söyleyince Bektaşîler bu duruma itiraz 

etmişler, iftira olduğunu söylemişlerdir.1480 Hasan Nazif Dede, Bektaşîlere hitaben; 

“Mâdâm ki iftiradır diyorsunuz, insâf idiniz bu içki ‘âlemlerinin yani âyîn-i cem‘i ve daha 

daha nice fezâyih ve kabâyihi icrâ idüp de niçün Hazret-i ‘Alî’ye izâfe idiyorsunuz diye 

birçok nasâyih ve irşâdâtta bulunmuşdur.”1481 Şeyh ile dergâha gelen Bektaşîler arasında 

geçen bu diyalog, Hasan Nazif Dede’nin Bektaşîlik ile ilgisi hakkında ipuçları verirken 

aynı zamanda şeyhin meşihatında Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne Bektaşîlerin yoğun bir 

şekilde devam ettiğinin de kanıtıdır. 

  “Meydân-ı suhan-sâzîde, vâdî-i şi’r ü edebde üstâd”1482 olan ve kentte hem 

Mevlevî hem de Bektaşî neşvesine sahip şairlerin bir araya gelebilecekleri bir ortamın 

şekillenmesini sağlayan şeyh döneminde dergâha gelen, şeyhe intisap eden şair sayısının, 

önceki şeyhlerin dönemlerine göre ciddi oranda artışa geçtiği görülür. Mahfilin 

katılımcılarından Yenişehirli Avnî, şeyhin Bektaşîliğe yakın tavrını ve dervişlerinin de 

bu minvalde söylemlerde bulunduğunu aşağıdaki beyitlerde dile getirir: 

Terbiyet kılmıştı o zâtı Nazîf-i Mevlevî 

Ol sebebden dem vururdu nağme-i Mansûr’dan1483 

Dergâha küçük bir çocukken gelen Bahariye Mevlevîhanesi şeyhlerinden Mithat Baharî 

Beytur (ö.11 Temmuz 1971)’un, Azmî Efendizâde Ahmet Celâl Efendi’den aktardığı 

                                                           
1480 Selma Ataman, “Mevlevî Mustafa Rüşdî ve Eserleri”, (Yüksek Lisans Tezi, Ordu Üniversitesi, 2017), 

223-224. 
1481 Ataman, “Mevlevî Mustafa Rüşdî ve Eserleri”, 223-224. 
1482 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 189. 
1483 Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 234. 



 
 

412 
 

anılarda; dergâhta köklü bir değişimin temelini atan Hasan Nazif Dede’nin, pek çok 

“erbâb-ı fazîlet ve kemâl”1484den müridi olduğu kayıtlıdır. 

Hasan Nazif Dede’nin Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde bir hâmî olarak görüldüğü, 

dergâha devam ettiğini tespit ettiğimiz şairlerden Lütfî, Salih Nâilî ve Mislî’nin, şeyhin 

gazellerini tanzir etmiş olmalarından anlaşılmaktadır. Ayrıca, Tayyarzâde Atâ’nın ve 

Sâlih Nâilî’nin şeyhe şiirler sunmuş olmaları, dergâhta Hasan Nazif Dede’nin şiirden 

anlayan ve belki de bu manzumelere eleştiri getiren bir isim olduğunu gösterir.  

Hasan Nazîf Dede’nin şeyhliğinde Mehmet Lebîb Efendi (ö.Şaban 1284/Kasım-

Aralık 1867), Mislî (ö.1286/1869-70), Manastırlı Salih Nailî (ö.1293/1876), Tayyarzâde 

Atâ (ö.1299/1882), Hasibe Maide Hanım (ö.Ramazan 1299/Temmuz-Ağustos 1882),1485 

Yenişehirli Avnî (ö.1301/1883-84), Musa Kazım Paşa (ö.1890-90) İbrahim Hakkı Bey 

(ö.20 Safer 1313/12 Ağustos 1895) Hacı Mahmud Râtib Bey (ö.1317/1899-1900), 

Vakanüvis Ahmet Lütfî Efendi (ö.1325/1907) ve Yenikapı Mevlevîhanesi’nin de 

katılımcılarından olan İbrahim Şefîk (ö.1273/1856-57) dergâha devam eden ya da şeyhe 

intisap etmiş isimlerdir. 

Yenikapı Mevlevîhanesi Şeyhi Osman Salâhaddin Dede’den “şeyhim” diye 

bahseden ve şiirlerinden bu mekâna devam ettiğini tespit ettiğimiz Tayyarzâde Atâ, aynı 

zamanda Hasan Nazif Dede’ye de bağlanmıştır.1486 Hasan Nazif Dede’ye olan bağlılığını 

şair, aşağıda kasidesinden ve gazelinden alınan beyitlerde dile getirmektedir: 

 Ekserî itdi muḥibbânında sırr-ı Ḥaḳ ẓuhûr 

                                                           
1484 Hikmet Atik, “Bahâriye Mevlevihanesi Post-nişînlerinden Ahmet Mithat Bahârî Beytur’un 

Mevlevîhâne Hatıraları”, İSTEM, 15/29, (2017): 14. 
1485 Şairin dergâha devamlılığına ya da bu mekândaki şairler ile edebî eserleri üzerinden kurduğu bir 

etkileşim ile ilgili, şeyhin bir gazelini terbi ve oğlu Hüseyin Fahreddin Dede’nin gazelini tahmis ettiği kaydı 

yer almakla birlikte eserlere ulaşılamadığından, metin içerisinde şaire ayrıca değinilmemiştir. Hasan Nazif 

Dede’ye intisap ettiği, şeyh ve oğlunun şiirlerini tazmin ettiğine dair bilgi için bkz. İnal, Son Asır Türk 

Şairleri, c.3, 1268. 
1486 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 184. 



 
 

413 
 

 Cânlara cân u göñülden muḳtedâdır Mevlevî 

 

İşte bu nûr-ı vücûda geldi bir ḫayrü’l-ḫalef 

Ey ʿazîzim Şeyḫ Naẓîf-i pâk-edâdır Mevlevî1487 

 

Şu ʿaṣr-ı bî-ḳarârîde eger feyż ise maḳsûduñ 

Bu devrânda cenâb-ı Şeyḫ Naẓîf’dir melce-i aḳṭâb1488 

İstanbul Mevlevî muhitinde şairlerin, Osman Salâhaddin Dede’nin karizmatik şahsiyeti 

dolayısıyla çevresinde toplandığı bir mahfil olan Yenikapı Mevlevîhanesi’ne dergâhın 

şeyhi sayesinde sahip olduğu muteber konum nedeniyle devam ettiğini düşündüğümüz 

Tayyarzâde, Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne ise şeyhi Hasan Nazîf Dede ile ortak bir söyleme 

ve neşveye sahip olması dolayısıyla devam etmiş görünmektedir.1489  Hasan Nazîf 

Dede’nin gazelinden alınan ve Ehl-i Beyt sevgisini anlatan bir söyleme sahip olan, 

Selsebîl cennet kûyun-çün etdim cân sebîl 

Gâhî Hasen gâhî Hüseyn-i Kerbelâ’nın aşkına1490 

beytinde gösterdiği tavra benzer bir söylemi Tayyarzâde, aşağıdaki beyitlerinde dile 

getirir: 

Dil ʿAliyyü’l-Murtażâ vü âline mecbûrdur 

Tâ ḳıyâmet eylemem nâlân u giryândan ferâġ1491 

                                                           
1487 Tayyarzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, 14a. 
1488 Tayyarzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, 16a. 
1489 Tayyarzâde’nin sahip olduğu Bektâşî tavrını, Muhittin Eliaçık bir yorumlama tarzı olarak ele almıştır. 

Geniş bilgi için bkz. Muhittin Eliaçık, “Tayyarzade Ata’nın Mevleviliği Yorumlayışı”, İlmî Araştırmalar, 

24, (2007): 50. 
1490 Karakuş, Mevlevî Hasan Nazif Dede Divançe ve Risâlesi,  59. 
1491 Tayyarzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, 16a. 



 
 

414 
 

Şeyh ile benzer neşveye sahip oldukları anlaşılan Tayyarzâde’nin Dîvân’ında “Şeyḥim 

Nazîf Efendi Ḥażretlerine Taḳdîm Olunan Ġazeldir”1492 başlığı ile kayıtlı olan gazelinin, 

Mübeşşirsin ḳabûlüyle seni ey ʿâciz ü bî-tâb 

İder bir gün dili şeyḫiñ feżâ-yı vuṣlata işrâb1493 

matla beytinde şeyhe olan bağlılığını dile getirir. 

Dergâhta şeyhe şiir sunan bir başka isim ise Salih Nâliî’dir. Şeyhe “Ber-

Ramazâniyye-i berây-ı Şeyh Nazîf Efendi” başlıklı şiiri sunan ve şeyhin “ʿâlem bu yâ” 

redifli gazelini de tanzir eden1494 Sâlih Nâilî, Mevlevîlik ile olan bağını, müzeyyel bir 

gazelinde aşağıdaki beyitlerle dile getirmektedir; 

Ẓâhir ü bâṭın yeter Mollâ-yı Rûm’uñ himmeti 

Mesnevî’den maẓhar-ı feyz-i Ḫudâ-dâd olmuşuz1495  

Özgül, Encümen-i Şuarâ şairlerinden olan Salih Nâilî’nin dâhil olduğu grupta hâkim olan, 

bu isimlerin bir araya gelmesinde, ortak payda olarak beliren Bektaşîliğin yanı sıra 

Mevlevîliği de bir “katalizör inanç olarak” niteler.1496 Salih Nâilî de dergâhta Hasan Nazif 

Dede’nin şeyhliğinde hâkim olan Bektaşî temayülü ile Mevlevîliğini bir araya getirerek 

mensubu olduğu Encümen-i Şuarâ şairleri ile ortak bir paydada buluşmuştur.  

Encümen-i Şuarâ şairlerinden Lebîb de Sâlih Nâilî gibi şeyhin şiirlerine nazire 

yazan bir isimdir. Şairin dergâha devamlılığına dair kesin kayıtlar olmamakla birlikte, 

şeyhin;  

                                                           
1492 Tayyarzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, 16a. 
1493 Tayyarzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, 16a 
1494 Salih Nâilî’nin şeyhe sunduğu bu şiirin bilgisini Kayahan Özgül vermekte ve eserin Mecmûa-i Şükrü 

Efendi, İbn., TY. 2893 v.2b-3a’da ve Mecmûa, İbn., TY. 2801, v.97a-98a’da kayıtlı olduğunu 

belirtmektedir. Özgül’ün verdiği bu kayıtlara göre yapılan aramalarımıza rağmen söz konusu mecmualara, 

İstanbul Üniversitesi kataloglarında ulaşamadığımız için, şiirin metnine yer veremedik.) Kayıtlar için bkz. 

Özgül, XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Encümen-i Şuarâ, 111, 335 nolu dipnot. 
1495 Sâlih Nâilî, Dîvân-ı Nâilî-i Cedîd (Manastırlı), Ae Mnz 417, 5b. 
1496 Özgül, XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Encümen-i Şuarâ, 111. 



 
 

415 
 

Her kişi bir güne taʿn eyler bana ʿâlem bu ya  

Zuʿm eder mülhidin ehl-i riyâ ʿâlem bu ya  

matlalı gazelini tanzir etmiş1497 olması, Lebîb’in de bu mahfilin katılımcıları arasında 

olduğunu gösterir.  

Encümen-i Şuarâ şairleri arasında yer alan Musa Kazım Paşa1498 da Hasan Nazif 

Dede döneminde dergâha gelen şuarâ arasındadır. Encümen’e hâkim olan Bektaşîliğe 

yakınlık ve Ehl-i Beyt sevgisi, Kazım Paşa’da yoğun bir şekilde görülür. İbnü’l-Emîn’in 

belirttiğine göre paşanın bu tavrı, şeyhü’l-harem-i nebevî görevine başlayamamasına 

sebep olmuştur. Göreve atanan Kazım Paşa’nın Şiî mezhebinden olduğunu belirten 

Osman Paşa, bu durumun Haremeyn halkına olumsuz tesir edeceğini padişaha söyleyerek 

paşanın söz konusu göreve getirilmesini engellemiştir.1499 Kazım Paşa’nın sahip olduğu 

Bektaşî meşrep onun, Sâlih Nâilî’nin de devam ettiği Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne 

gelmesini ve Hasan Nazif Dede ile edebî eserleri üzerinden bir ilişki kurmasını 

sağlamıştır. Kazım Paşa, Nazif Dede’nin mürşitliğini aşağıdaki,  

Ḥaḳîḳat şehrine kesdürme yoldan vuṣlat istersen 

Ṭarîḳ-i ʿaşḳa gel bâb-ı Naẓîf-i Mevlevîden gir1500 

beytinde övmüş, Paşa ayrıca Hasan Nazif Dede Dîvânçe’sinde yer alan 

Duydun mu ‘aceb nâydan esrâr-ı Ali’yi 

Bildin mi Nazîf nükte-i feyz-i ezelîyi 

Ârif olayım dersen eger sırr-ı hafiyi 

Allâh içün Allâh diyelim Hû diyelim Hû1501 

                                                           
1497 Özgül, XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Encümen-i Şuarâ, 121. 
1498 Özgül, XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Encümen-i Şuarâ, 49-55. 
1499 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c. 2, 1142. 
1500 Ramazan Bardakçı, “Musa Kâzım Paşa (Hayatı-sanatı ve külliyatı)”, (Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, 2007), 1098. 
1501 Karakuş, Mevlevî Nazif Dede ve Dîvânçe ve Risâlesi, 75. 



 
 

416 
 

bendi ile biten mütekerrir murabbaının son mısraını tazmin etmiş ve aşağıdaki bend ile 

biten müsebbayı yazmıştır: 

Ey rûzu şeb olmaḳ dileyen Ḥaḳ ile ḳâʼim 

Cemʿiyyet-i efkâr ile ol ẕikre müdâvim 

Olmazsa da erbâb-ı ḥaḳîḳatde ʿalâyim 

Bîdâr gerek göñli gözi olsa da nâʼim 

ʿÂşıḳsan eger olma reh-i dîgere ʿazîm 

Bu nuṭḳ-ı Naẓîfüñ ṭutup aḥkâmını Kâẓım 

“Allâh içün Allâh diyelim Hû diyelim Hû”1502 

Tayyarzâde Ata, Musa Kazım Paşa ve Salih Nâilî gibi dergâha, Bektaşî neşvesi 

ile devam eden bir başka isim ise İsmail Hakkı Mislî’dir. Ancak Mislî’nin Bektaşîliği, 

şiirlerine; Tayyarzade ve Salih Nailî’nin şiirlerine oranla daha fazla yansımış; şair hemen 

her manzumesinde Bektaşîliğe ait terminolojiyi kullanmıştır. Şairin Dîvân’ında Nazîf 

Dede’ye intisap ettiği ile ilgili net bir bilgi yer almaz. Ancak Emrah Gökçe, Dîvân’ın 

sonunda, Hasan Nazîf Dede’nin damadı1503 ve mahfilin katılımcısı Yenişehirli Avnî’nin, 

şairi öven bir şiirinin bulunmasından ve Mislî’nin Ağazâde Mehmet Dede’den bahsetmiş 

olmasından yola çıkarak şairin Beşiktaş Mevlevîhanesi müridi olduğunu belirtmiştir.1504 

Şairin vefat tarihi (1286/1870) göz önüne alındığında Mislî’nin Hasan Nazîf Dede’nin 

müritlerinden olma ihtimali kuvvetlenir. Gökçe’nin belirttiğine göre Mislî, dede unvanı 

almış bir isimdir.1505 Hasan Nazif Dede’nin oğlu Hüseyin Fahreddin Dede, postnişin 

olduğunda henüz sekiz yaşındadır ve ilk şeyhlik yıllarında çevresinde şairlerden 

müteşekkil bir halkanın oluşması zaman almış olmalıdır. Kanaatimizce Mislî, Hüseyin 

                                                           
1502 Bardakçı, “Musa Kâzım Paşa (Hayatı-sanatı ve külliyatı)”, 624. 
1503 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 191. 
1504 Emrah Gökçe, “Mislî İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, (Yüsek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, 2011), 6. 
1505 Gökçe, “Mislî İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, 6. 



 
 

417 
 

Fahreddin Dede döneminde dergâha devam etmiş; ancak bu devamlılığı Hasan Nazîf 

Dede’nin meşihat yıllarında başlatmıştır.  

 Mislî, Tayyarzâde ve Hasan Nazîf Dede ile benzer bir söyleme sahip olduğu şu 

mısralarında Ehl-i Beyt’e olan sevgisini ve bağlılığını dile getirir: 

  Dü çeşmim ġarḳ olsa keştî-i dil-i nâçîz 

 Mihir girdabına endâḫtım yoḳ ḥadd ü pâyânım 

 (…) 

 Ḥasan şâh ʿaşḳına nûşum ki Zehrâ cânâ tiryâḳdır 

 Dökülse âh Ḥüseyn-i Kerbelâ için no´la ḳânım1506 

Mislî, Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne devam ettiği bu yıllarda aynı zamanda İstanbul’daki 

diğer Mevlevî mahfilleri ile de ilişki kurmuş bir şairdir. Gazelinde geçen 

(…) 

Ṭâlib-i câm-ı elestdim sırr-ı ʿAbdî Dede’de 

Ḫânḳâhında hezâr  ʿirfân ile buldum ferâh 

(…) 

Sâkin-i bâb-ı rıżayım Ḥażret Aġazâde’de 

Sâye-i şâriḥde bir sulṭân ile buldum ferâh 

 

Bende-i ednâsıyım Âdem Dede’niñ Misliyâ 

Râh[ı] içre pertev-i îmân ile buldum ferâh1507 

ifadelerinden Mislî’nin İstanbul Mevlevî muhitindeki diğer dergâhlara da devam ettiği 

anlaşılır. Şairin İstanbul muhitinde, Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin ardından en fazla dile 

                                                           
1506 Gökçe, “Mislî İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, 79. 
1507 Gökçe, “Mislî İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, 184. 



 
 

418 
 

getirdiği mekân, Kasımpaşa Mevlevîhanesi’dir. Burada kemâl bulduğunu1508 dile getiren 

şair, Yenikapı Mevlevîhanesi ile kurduğu herhangi bir iletişime ise değinmez. Bunda 

kanaatimizce Yenikapı Mevlevîhanesi’nin, Mislî’nin İstanbul’da olduğu dönemde, 

Bektaşî meşrebi temsil eden isimlerin yoğun olarak devam ettikleri bir mekân olmaması 

ve Şeyh Osman Salâhaddin Dede’nin de Bektaşîlik ile bir ilgi kurmaması etkili olmuştur.  

Mislî, edebî üretim tarzı yönüyle şeyhine benzer. Bu benzerlik; dergâhta hâkim 

olan Bektaşî neşvenin şairin şiirlerindeki söylemlerinde açığa çıkmasının yanı sıra, 

şiirlerin söyleniş şekillerinde de görülür. Hasan Nazîf Dede’nin  

Zehr ekersem yâre-i ehl-i dile bulur şifâ 

Zehr olur nâdâna ger kılsam devâ âlem bu ya1509 

mısralarında dile getirdiği şeyhliğini ve mürebbiliğini Mislî, şeyhi ile aynı redifte yazdığı 

gazelinde, aşağıdaki mısralar ile onaylar: 

Sâḳiyi ʿaşḳ sâye-i pîr-i muġân eyler ʿazîz 

Bir faḳîr ednâsıdır efşân olur ʿâlem bu ya1510 

Mislî’nin devam etmediği Yenikapı mahfilinde sikke giyen, bu mekândaki 

şairler ile yoğun bir iletişimi olan Recâizâde İbrahim Şefîk ise Hasan Nazif Dede ile edebî 

eserleri üzerinden iletişim kuran bir şairdir. Kanaatimizce bu iletişim, Şefîk’in dergâha 

devam eden şuarâdan olduğuna dair bir delildir. Şefîk’in dergâha devamlılığına delil 

olarak kabul ettiğimiz şiir, şeyhin oğlu Hüseyin Fahreddin Dede’nin doğumu için yazılan 

ve “Târîḫ-i Velâdet” başlığını taşıyan kıta-i kebiredir.1511 Ayrıca şiirin içeriğinden 

Şefîk’in; Hasan Nazif Dede’nin hayatı ile ilgili bilgi sahibi olduğu, Hüseyin Fahreddin 

                                                           
1508“Ḫânḳâh-ı sırr-ı ʿAbdî Dede’de buldum kemâl/Misliyâ ṣatdım raḳîbe kâle-i âzârımı” Gökçe, “Mislî 

İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, 327. 
1509 Karakuş, Mevlevî Hasan Nazif Dede Divançe ve Risâlesi, 14. 
1510 Gökçe, “Mislî İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, 146. 
1511 Recâizâde İbrahim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 32a. 



 
 

419 
 

Dede’nin doğduğu günün hangi güne denk geldiği gibi detayları bildiği de bu tarihten 

alınan aşağıdaki beyitlerden anlaşılır: 

Şeyḫ-i Beşikṭaş oldu devr-i Veled’de şâdân 

Naḫl-i naẓîfi idüp tezyîn mehd-i dehri 

 

Ṭoġdı on ikisinde çün meh-i muḥarrem ayın 

Nûr-ı cemâli ammâ añdırdı tâm-ı bedri  

(…) 

Cedd ü ebi Yeñişehir içre cihâna gelmiş  

Ol ṭıfl bunda geldi dünyâya oldu şehrî 

 

Mevlûdı güni ben de yazdum Şefîḳ târîḫ 

Geldi cihânuñ oldı bu yıl Ḥüseyin Faḥrî1512 (12 Muharrem 1271/5 Ekim 1854) 

Konya’da Said Hemdem Çelebi’den sikke giyen ve burada tarikata intisap 

eden1513 Vakanüvis Lütfî Efendi de İstanbul’da görevli olduğu süreçte, şiirlerinden 

anlaşıldığına göre, Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne devam eden şuarâdandır. Şair,  Hasan 

Nazîf Dede’ye olan bağlılığını medhiye türünde yazdığı gazelinden alınan aşağıdaki 

beyitte dile getirir: 

Ẕât-ı vâlâsı maṭâf-ı ehl-i ʿaşḳ u ḥâldir 

Ḳıble-i müsterşidândır Şeyḫ Naẓîf-i Mevlevî1514 

Lütfî aynı zamanda şeyhinin,  

                                                           
1512 Recâizâde İbrahim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, 32a. 
1513 Özlem Düzlü, “Dîvânçe-i Vak’â-nüvîs Ahmed Lütfî Efendi”, (Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 

Üniversitesi, 2008), 63. 
1514 Düzlü, “Dîvânçe-i Vak’â-nüvîs Ahmed Lütfî Efendi”, 178. 



 
 

420 
 

Bülbül-i dâ’ire-i gülşen-i taḥmîdiz biz 

Ḳulzüm-i maʿnî-i pür-cûşîş-i tevḥîdiz biz1515 

matlalı gazelini de tahmis ederek dergâh içerisinde Nazîf Dede’nin şairliği yönü ile de 

saygı duyulan bir isim olduğunu göstermiştir.1516 Lütfî Efendi’nin aynı zamanda, mahfilin 

katılımcılarından Tayyarzâde’yi etkilediği görülür. Şair, Lütfî’nin Nazîf Dede övgüsü 

için yazdığı gazelini, aşağıdaki bent ile biten şiir ile tahmis etmiştir: 

Bulmaḳ içün gerd-i âlâm u ḳedûretten rehâ 

Başḳa bir bâba varup itme göñül ha ilticâ 

Her ne ister iseñ eyler şeyḫiñ elbette  ʿAṭâ 

Ḳuṭb-ı irşâd oldıġında şüphe var mı Lüṭfiyâ 

Miḥver-i kevni tutandır şeyḫ Naẓîf-i Mevlevî1517 

Müritleri tarafından eserlerinde saygı ile anılan ve kendisine şiirler sunulan 

Hasan Nazif Dede, müritlerinden Râtib Bey’i de derinden etkiler.1518 Beytur’un 

naklettiğine göre Râtib Bey, şeyhin hizmetinde üç yıl bulunmuş, bu üç yıllık süreçte 

hayatındaki tüm güzelliklere denk bir lezzet almıştır. Ancak şair, uygunsuz hareketleri 

dolayısıyla Mevlevîhaneden uzaklaştırılmıştır.1519 Râtib Bey’in dergâhta hücre-nişîn 

olduğu yıllarda,  

Râtib etsem nola kıtmîr ile bahs-i rüchân 

Kemterîn kelb-i der-i Hazret-i Mevlânâyım 

                                                           
1515 Lütfî’nin tanzir ettiği bu şiir, Gülbeyaz Karakuş tarafından hazırlanan Mevlevî Nazîf Dede Dîvânçe ve 

Risâlesi’nde bulunmamaktadır. 
1516 Lütfî’nin tahmisinin tamamı için bkz. Düzlü, “Dîvânçe-i Vak’â-nüvîs Ahmed Lütfî Efendi”, 158-160. 
1517 Tayyârzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, 16a. 
1518 Atik, “Bahâriye Mevlevihanesi Post-nişînlerinden Ahmet Mithat Bahârî Beytur’un Mevlevîhâne 

Hatıraları”, 14. 

Şairin Hasan Nazif Dede’ye intisap ettiğini Bursalı Mehmet Tahir de belirtmektedir. Bkz. Bursalı Mehmed 

Tahir, Osmanlı Müellifleri, c.2, 636. 
1519 Mehmet Arslan, http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey (erişim 

21.12.2021). 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey


 
 

421 
 

beytini söyleyip duvara asması, şairin dergâhta bulunduğu süreçte edebî üretimde 

bulunduğunu gösteren bir anekdot olması yönüyle önemlidir.1520  

Mislî’nin Dîvân’ına takrîz yazan1521 Yenişehirli Avnî, Hasan Nazîf Dede’nin 

damadıdır. Avnî Bey, Mislî ve dergâha devam eden şairlerden İbrahim Hakkı Bey’in 

Dîvân’ına da takriz yazdığına göre dergâhtaki şairler arasında, üstat olarak görülen bir 

isimdir.1522 Mekân içerisinde otorite olarak görüldüğü anlaşılan Avnî, bir müzeyyel 

gazelinde, devam ettiği dergâh dolayısıyla kendisinin politik elitlerin desteğine ihtiyaç 

duymadığını dile getirir. Şairin aşağıdaki ifadelerine göre; Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin 

kurucu şeyhi Ağazâde Mehmet Dede, onun için padişahtır ve bu, şairin muteber olması 

için yeterlidir.  

Efendi mîr ü pâşâdan damga-yı merâm etmem 

Velî-i niʿmet efendim pâdişâhımdır Ağa-zâde1523 

Şairin muteber bir isim olmasını sağlayan Mevlevîliğin dergâhları, melek kanatları ile 

süpürülecek kadar kıymetli mekânlardır.1524 Mensubu olduğu tarikatın temsil 

mekânlarına kıymet veren Avnî Bey, aynı zamanda İstanbul Mevlevî muhitinde, 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nin baskın edebiyat mahfili olma yönünün, Beşiktaş 

Mevlevîhanesi’ne doğru evrildiği süreçteki değişimi bünyesinde temsil eden isimdir. 

Özgül, Yenişehirli Avnî‘nin dergâhtaki varlığını, şairin bu mahfilden etkilenmesinden 

ziyade, mahfili şair karşısında edilgen bir konuma taşıyarak yorumlar. Buna göre 

                                                           
1520 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.4, 1826. 
1521 Takrizin tamamı için bkz. Gökçe, “Mislî İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, 64. 
1522 Yenişehirli Avnî’nin İbrahim Hakkı Dîvânı’na yazdığı takriz için bkz. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 

740. Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 193. 
1523 Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 384. 
1524 “Perr-i melek olursa da azdır Ḫudâ bilir/Çârûb-ı ḥânḳâhları Mevlevîlerin”. Bkz. Özgül, Yenişehirli Avnî 

Bey, 330. 



 
 

422 
 

Yenişehirli Avnî Bey, Hasan Nazif Dede’nin döneminde bir edebiyat mahfili hâline gelen 

dergâhı, ilerleyen yıllarda siyaset ile de kaynaştıran isimdir.1525 

  Yenişehirli Avnî’nin, kayınpederi Hasan Nazif Dede’nin vefatına düşürdüğü tarih 

kıtasından alınan  

Sırr-ı vahdetle zuhur etti bu târîh Avniyâ 

“Hû deyip ahbabına göçtü Nazîf-i Mevlevî” 

      12781526 

beytinin işaret ettiği 1278/1861-62 yılında dergâhta Hasan Nazif Dede dönemi 

kapanırken, onun getirdiği Bektaşî etkisi; dergâhta oğlu Hüseyin Fahreddin Dede’nin 

meşihat yıllarında da devam etmiştir. Hasan Nazîf Dede’yi, şeyhliği döneminde dergâha 

şairlerin devam ettiğini tespit ettiğimiz Memiş Dede’den ayıran yönü ise, kendisinden 

sonra devam ettirilecek olan bir mahfil yapılanmasını şekillendirmiş olmasıdır. Şeyhin 

vefat ettiği yıl, sekiz yaşında bir çocuk olan Hüseyin Fahreddin Dede’nin, babası 

döneminde dergâhta oluşan mahfile şahit olması ve şeyhin damadı Avnî Bey’in, Hüseyin 

Fahreddin Dede döneminde de dergâhta kalması bu devamlılığın sağlanmasındaki ana 

etkenler olarak düşünülebilir. Nazif Dede’den sonra dergâhın kültürel ortamının 

mirasçıları olan bu iki isim aynı zamanda, Hasan Nazif Dede ile birlikte dergâhta temsil 

edilen Bektaşî neşvenin, ilerleyen yıllarda kaybolmamasını sağlayarak da dergâhtaki 

edebî mahfilin devam etmesine hizmet etmişlerdir. Özellikle Encümen-i Şuarâ şairleri, 

devam ettirilen bu neşve sayesinde Hüseyin Fahreddin Dede’nin meşihat yıllarında da 

dergâhtaki edebî ortama dâhil olmuşlardır. Hasan Nazif Dede’nin şeyhliğinde Beşiktaş 

Mevlevîhanesi’nde başlayan bu kaynaşma, Yenikapı ve Galata Mevlevîhanesi’ne devam 

eden şairler ile Beşiktaş Mevlevîhanesi’ne devam eden şairleri ayıran temel bir fark 

                                                           
1525 Özgül, Dîvan Yolundan Pera’ya Selâmetle, 111. 
1526 Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 230. 



 
 

423 
 

olarak ortaya çıkmıştır. Bu durum aynı zamanda, Hasan Nazif Dede’nin meşihatına kadar, 

kentteki Mevlevî muhitini domine eden mekânların baskınlığının kırılmasına ve Nazif 

Dede’nin şeyhliğinden sonra eski popülerliğini kaybetmesine de neden olmuştur. Hasan 

Nazif Dede’nin meşihatı ile başlayan Beşiktaş Mevlevîhanesi’nin, devrin İstanbul 

Mevlevî muhitindeki odak mahfil hâline gelmesi süreci, Hüseyin Fahreddin Dede 

döneminde artarak devam etmiştir.  

4.3. Beşiktaş Mevlevîhanesi’nde Şekillenen Mahfilin Bahâriye’deki Mirasçısı: 

Hüseyin Fahreddin Dede ve Dönemi (1871-1911) 

Hüseyin Fahreddin Dede, “… 1270 senesi Muharremü’l-Harâm’ının 12. 

Çarşamba (15 Ekim 1853) günü Beşiktaş Mevlevîhânesi’nde Bâzû-güşâ-yı Semâhâne-i 

şühûd”1527 olmuştur. Babasının vefat ettiğinde şeyhlik görevini yürütemeyecek kadar 

küçük olduğu için dergâhın aşçıbaşısı Hacı Râşid Dede vekil tayin edilmiştir.1528 Hüseyin 

Fahreddin Dede’nin meşihatının ilk yılları dergâhın, Beşiktaş’tan önce Maçka’ya 

ardından da Bahâriye’ye taşındığı bir döneme denk gelmiştir. Sultan Abdülaziz yeni bir 

saray inşa ettirmek üzere, Çırağan Sarayı’nın yakınında bulunan dergâhı yıktırmış ve bu 

süreçte çocuk olan Hüseyin Fahreddin Dede ve ailesi 1284/1868 yılında önce Mevlevî 

muhibbi olan Kara Cehennem İbrahim Paşa Konağı’na taşınmış,1529 ardından 27 Şevval 

1286/30 Ocak 1870’de tamamlanan Maçka Mevlevîhanesi’ne geçmişlerdir. Dergâhın 

taşındığı bu süreçte Hüseyin Fahreddin Dede’ye vekâlet eden Râşit Dede’nin de görevi 

sona ermiş, Fahreddin Dede dergâhta çarşamba günü yapılan ilk ayini yönetmiştir.1530 

Hüseyin Fahreddin Dede, Maçka şeyhi iken, 1289/1872 yılında Yenikapı Şeyhi Osman 

Salâhaddin Dede’nin kızı Fatıma Aliye Hanım ile evlenmiştir.1531 Ancak şeyh ve 

dervişleri bu Mevlevîhanede de fazla kalamamışlar ve kışla yapılmak üzere yıkılan bu 

                                                           
1527 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 320. 
1528 Hüseyin Fahreddin Dede,  Müntehebât-ı Fahrî, 321. İnal, Hoş Sadâ, 197. 
1529 “Gurre-i Zilkâde 1284/24 Şubat 1868”  Hüseyin Fahreddin Dede,  Müntehebât-ı Fahrî, 281. 
1530 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 281, 320. 
1531 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 320. 



 
 

424 
 

mekândan 30 Zilhicce 1291/6 Şubat 1875 pazartesi günü ayrılarak bir süre Bahâriye’de 

bulunan ve Hasan Nazif Dede’nin muhiplerinden Hatab Emini Hüseyin Efendi’nin 

yalısına geçmişlerdir.1532 18 Rebîulevvel 1294/3 Nisan 1877 tarihinde ise Bahâriye 

Mevlevîhanesi’nin inşasının tamamlanmasıyla birlikte yalıdan ayrılmışlar ve Hüseyin 

Fahreddin Dede’nin icra ettiği ayin ile dergâhın açılış töreni yapılmış; şeyh ailesi ve 

dedegân bu mekâna taşınmıştır.1533 

Babası Hasan Nazif Dede’nin vefat ettiği zaman küçük bir çocuk olan Hüseyin 

Fahreddin Dede, tarikat ve şiir üzerine olan eğitimini doğrudan babasından almış olmasa 

da içerisinde yetiştiği dergâhta babası döneminde şekillenen edebî mahfil devam 

ettirilmiş olmalıdır. Bu devamlılıkta şeyhin eniştesi Yenişehirli Avnî’nin dergâhtaki 

varlığı ve onun bünyesinde dergâhta Klasik Edebiyat’ın değişimine dair izlerinin temsil 

edilmesi etkili olmuş olmalıdır. Veled Çelebi, Yenişehirli Avnî’nin bu yönünü, şu sözler 

ile ifade eder: 

“… Selçûḳiyye devrinde Cenâb-ı Mevlânâ ile oġlu sulṭân Veled ṭarafından 

vażʿ olunan Orta Asya edebiyâtı her devirde eʿâẓım-ı Mevleviyye’den bir üstâd-ı 

kâmil ṭarafından maẓhar-ı tecdîd ola ola Şeyḫ Naẓîf-i Mevlevî’niñ damadı 

Yeñişehirli ʿAvnî-i Mevlevî ile ḫıtâma ermiştir. ʿAvnî merḥûm ḥaḳîḳaten 

başḳalarına artıḳ aġız açtırmayacaḳ ṣûrette o ḳapıyı ḳapamıştır.”1534  

                                                           
1532 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 281.  Hatab Emini Mustafa Efendi’ye ait olduğu 

bilgisini, Sezai Küçük, Mûsâvver Nevsâl-i Osmânî’den aktarmaktadır. Bkz. Küçük, İstanbul 

Mevlevîhaneleri, c.2, 28. 
1533 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 281.   
1534 Veled Çelebi, “Bizde Ḥüküm Süren Ḥazîn Bir Ḳayıtsızlıḳ”, 3. Veled Çelebi’nin bu tespitlerine rağmen 

Yenişehirli Avnî, Encümen-i Şuarâ şairleri kadar Klasik Edebiyattaki değişimi temsil eden bir isim 

olmamakla birlikte şiir anlayışında bir takım kırılmalar vardır. Bu durumu Kayahan Özgül; “Avni Bey’in 

geleneğe yakın duran bir yanı olsa bile, bu onun şiir anlayışında klâsik şairlere nazaran büyük değişiklikler 

göstermesini engellemez. Her şeyden önce dîvân tertibinden başlayan bir dizi şekil ve muhtevâ değişikliği, 

Avni’nin yenileşme gayretine delildir. Bunlar geleneğin kemikleşmiş yapısında taşları oynatmanın ne kadar 

zor olduğunu bilmeyenlere pek mütevazı görünecek değişikliklerdir; lâkin tecrübeli gözler klâsik anlayışın 

delik deşik edildiği yerleri kolayca fark edecektir.” ifadeleri ile özetler. Özgül’ün tespitleri için bkz. Özgül, 

Yenişehirli Avni Bey, 79. 



 
 

425 
 

Zira Hüseyin Fahreddin Dede döneminde muhiplik bağı ile bu mekâna devam 

eden Namık Kemal, Muallim Nâcî, Ahmet Mithat Efendi gibi yazarlar, Klasik Edebiyatın 

değişimine zemin hazırlayan isimlerdir. 

On sekiz yaşında iken Beşiktaş’tan Maçka’ya naklolan dergâhın meşihatına geçen 

Hüseyin Fahreddin Dede, şeyh olana kadar geçen süreçte kendini yalnızca tarikat adab ve 

erkânı yönüyle değil edebî yönden de geliştirmiştir. Özellikle eniştesi Yenişehirli 

Avnî’nin dergâhtaki varlığı şeyhin edebî eğitiminin temelini oluşturmuş; edebiyat eğitimi 

ile birlikte tasavvuf eğitimini de ondan almıştır.1535 Vassâf, Mevlevî gelenek içerisinde 

yetişen Fahreddin Dede’nin kişiliğini “Hilm ü tevâzuu, meclis-ârâlığı, etvâr-ı asîlânesiyle 

temeyyüz etmiş ricâl-i Mevleviyye’den idi. Reftârı, tarz-ı telebbüsü, usûl-i maîşeti pek 

kibârâne idi.”1536 ifadeleri ile tasvir etmiştir. İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde kendisini 

yetiştiren Hüseyin Fahreddin Dede, yetiştirilme tarzını edebî üretimine de yansıtmış; 

Fahrî mahlası ile yazdığı şiirlerinin yanısıra, tarikatın temel metinlerinden biri olan 

Menâkıb-ı Mevlânâ’yı da nazmen tercümeye başlamış ancak bir kısmını 

tamamlayabilmiştir.1537 Hüseyin Fahreddin Dede’nin meşihat yıllarında da Bahâriye 

Mevlevîhanesi, Bektaşî meşrep tavra sahip bir merkez olarak Beşiktaş 

Mevlevîhanesi’ndeki anlayışı devam ettirmiştir. Ayrıca Fahreddin Dede, devrin siyasileri 

(Jön Türkler) ile olumlu ilişkiler kuran kayınpederi Osman Salâhaddin Dede’nin aksine, 

dergâhı siyasetten uzak tutmaya çalışarak babası döneminde oluşan Bektaşî meşrep tavrı 

daha net bir hâle getirmiştir. Dergâhın İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde Jön Türklerden, 

                                                           
1535 Hüseyin Fahreddin Dede’nin aldığı eğitim hakkında geniş bilgi için bkz. Hüseyin Fahreddin Dede, 

Müntehebât-ı Fahrî, 21, 321. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 193. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 526.  
1536 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 193. 
1537 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 528. Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 194. Hüseyin Fahreddin Dede’nin bu 

eseri, şeyhin koleradan vefat etmesi dolayısıyla şahsi eşyaları ve diğer kitapları ile birlikte yakılmıştır. Bkz. 

Nuri Özcan, “Hüseyin Fahreddin Dede”, DİA, c.18 içinde (İstanbul: TDV Yay., 1998), 546. Ancak, 

Gölpınarlı’nın, Mevlânâ’dan Sonra Mevlevîlik, s. 108-109’da bu metnin bazı parçalarını gördüğünü 

belirtmesinden yola çıkarak, Müntehebât-ı Fahrî’yi yayına hazırlayan Akkuş vd. metnin başka bir 

nüshasının da bulunduğu sonucuna ulaşmışlardır. Bkz. Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 

23’te, 24 nolu dipnot. 



 
 

426 
 

anayasacı akımlardan ve masonluktan uzak kalmasını sağlayarak1538 siyasi çatışmalardan 

ayrışması; böylece burada kültür ve sanat erbabı isimlerin rahatça devam edebilecekleri 

bir mahfilin oluşmasına zemin hazırlamıştır.  

Siyaset ile tarikat ilişkisini dengede tutan ve devrin siyasal elitlerine karşı bir 

tavır almaktan ziyade bu alandaki faaliyetlerden uzak duran Hüseyin Fahreddin Dede, 

dergâh içerisinde sağladığı edebî mahfilde yalnızca bir şeyh değil; kendisine eserler 

sunulan, dervişleri tarafından yazılan eserleri eleştiriye tâbi tutan bir hâmîdir. Şeyhin bu 

konumu, manzum Menâkıb-ı Mevlânâ tercümesini okuyan Vassâf’ın Fahreddin Dede’ye 

ta’zimen yazdığı, 

Okudum menkabe-i Hazret-i Mevlânâ’yı 

Arz-ı takdîs iderim câme-i evlânâyı1539 

matlalı kasidesinden ve dergâhın meydancısı Zuhurî Dede’nin yazdığı şiirleri, şeyhin 

tashih etmesinden1540 anlaşılmaktadır. Ayrıca şeyhin gazellerini, Mahmut Celâleddin 

Paşa’nın ve Derviş Niyâzî’nin tahmis etmiş olması da şeyhin, şair olarak mahfilin 

katılımcılarını etkilediğini göstermektedir.1541 Vassâf’ın, 

Meclis-i sohbetine cân atan erbâb-ı garâm 

Vecd ü hâletle olurlardı bütün mest ü müdâm1542 

beyti ile meclislerini övdüğü Hüseyin Fahreddin Dede’nin döneminde dergâhın bir 

edebiyat mahfili hâline geldiği İbnü’l-Emîn’in; “Dergâhta yalnız musiki değil, tasavvufî, 

edebî, lisanî musahabeler de yapılırdı ve bu musahabelere çoğu zamanlarda bazı latîfeler 

de karışırdı.”1543 ifadelerinden net bir şekilde anlaşılır. İbnü’l-Emîn, bu bilgilerin yanı sıra 

                                                           
1538 Işın, “İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, 337. 
1539 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 194. 
1540 İnal, Hoş Sada, 203-204. 
1541 Tahmisler için bkz. Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 240-244. 
1542 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 194. 
1543 İnal, Hoş Sadâ, 202. 



 
 

427 
 

dergâhta şairlerin bir araya geldikleri zamanlar ile ilgili de ipuçları verir. Hacı İhsan 

Bey’in dergâhın müdavimlerinden olduğunu ve hemen her gece düzenlenen “gece 

sohbetlerine” katıldığını belirtmiş olması, mahfile devam eden isimlerin muayyen bir 

zaman diliminde bir araya geldiklerini gösterir. 

 Hüseyin Fahreddin Dede’nin şeyhliği döneminde dergâha devam eden, 

muhibbândan olan isimler şunlardır: Yenişehirli Avnî, Mislî, Musa Kâzım Paşa, Lütfî, 

Hacı Râtip Bey, Zuhurî Dede (ö.?), Derviş Niyazî (ö.?), Esad Dede (ö.?), Ziya Paşa (ö.7 

Cemaziyelahir 1297/17 Mayıs 1880), Namık Kemal (ö.28 Rebiulevvel 1306/2 Aralık 

1888), Muallim Nâcî (ö.26 Ramazan 1310/13 Nisan 1893), İsmail Hakkı Bey (ö.20 Safer 

1312/23 Ağustos 1894),1544 Abdullah Celâleddin Paşa (ö.1321/1903), Yenişehirli Ferit 

Hoca (ö.?), Recaizâde Mahmut Ekrem (ö.4 Rebiulevvel 1332/31 Ocak 1914), İsmet (ö.29 

Zilhicce 1334/27 Ekim 1916), Emin Hâkî (ö.23 Recep 1339/2 Nisan 1921),1545 Üsküdarlı 

Talat (ö.15 Eylül 1926), Mehmet Nâzım Paşa (ö.17 Aralık 1926), Hasırîzâde Mehmet Elif 

Efendi (ö.1345/1927),1546 Mustafa Rüşdî (ö.1932 sonrası), Abdülhak Hamit Tarhan (ö.13 

Nisan 1937), Veled Çelebi (ö.4 Mayıs 1953), Abdülhak Şinasi Hisar (ö.3 Mayıs 1963),1547 

Mithat Bahârî Beytur (ö.11 Temmuz 1971).  

Bu isimler içerisinde Yenişehirli Avnî, dergâhın Maçka’dan Bahariye’ye 

taşınması sürecine şahit olmuştur. Bu nakil sürecinde, kabri daha önce Beşiktaş 

Mevlevîhanesi’nden Maçka Mevlevîhanesi’ne taşınan Kaygusuz Dede’nin 1289/1872 

yılında kabrinin taşınmak üzere yeniden açılması ile dedenin naaşının kabirde 

                                                           
1544 İnal, Hoş Sadâ, 202. 
1545 Emin Hâkî’nin 1889 olan doğum tarihi ile birlikte; Hüseyin Fahreddin Dede’ye, yirmi yaşında intisap 

ettiği bilgisi bir arada düşünüldüğünde Emin Hâkî’nin dergâha 1909 yılı ve sonrasında devam ettiği 

anlaşılır. Şairin dergâha intisabı tezimizin kapsadığı zaman aralığı dışında kaldığı için burada yalnızca adı 

verilmiş ancak metin içerisinde şaire ayrıca değinilmemiştir. Şairin dergâha devam etmeye başladığı 

hakkında bilgi için bkz. Erdoğan Erbay, Selahattin Tozlu, Taceddin Şimşek, Potin ve Şiir –Emin Hâkî’nin 

Hayatı ve Eserleri-, (Erzurum: Suna Yay. 2005), 16. İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.2, 781-784. 
1546 M. Baha Tanman, “Bahariye Mevlevîhanesi’nin Tarihçesi ve Sosyo Kültürel Çevresi”, Mevlevî 

Dünyasında Bahariye Mevlevîhanesi içinde (ed.) M. Baha Tanman, (İstanbul: İstev Yay., 2013). 82. 
1547 M. Baha Tanman, “Bahariye Mevlevîhanesi’nin Tarihçesi ve Sosyo Kültürel Çevresi”, 82. 



 
 

428 
 

bulunmadığı görülmüş ve Yenişehirli Avnî Bey bu olayı anlatan bir tarih kıtası kaleme 

almış; 

Avinyâ târîh-i gaybı noktadan malûm olur 

“Sırr ü nâ-yâb oldu Kaygusuz cihân-ı kûrdan” (1289/1872)1548 

beyti ile de Kaygusuz Dede’nin kabrinde bulunmayışına tarih düşürmüştür. Avnî Bey’in 

şahit olduğu bu olaya tarih düşürmesi, dergâhın taşınması sürecinde yaşanılan bir detayı 

göstermesi bakımından önemli olmakla birlikte 

Nakl-i pey-der-peyle hâk olmaktan evlâdır deyip 

Nâ-bedîd oldu bu mihnet-hâne-i pür-şûrdan1549 

beytindeki sitemden, Mevlevîhane’nin birden fazla kez taşınmasının dergâhın 

katılımcıları tarafından çok da hoş karşılanmadığı anlaşılmaktadır. Yenişehirli Avnî, 

tekkenin taşınması ve bu süreçte, Mevlevî şeyh ve dervişlerine ait kabirlerin nakli 

hakkında yukarıda beyitleri alıntılanan kıtası ile kesitler sunarken Âbnâme adlı mesnevisi 

ile de dergâhın yaşadığı su sıkıntısından bahseder. Eserde şair, Bahâriye 

Mevlevihanesinin yaşadığı bu sıkıntının; II. Abdülhamit’ten yardım istenmesi yoluyla 

giderilmesini hedeflemektedir.1550 Dergâhın yaşadığı bir problemi devrin patronuna 

arzetmek için mahfilin katılımcılarından olan Avnî Bey’in manzum mensur karışık bir 

eser sunması, Sultan Veled’den itibaren Mevlevî mahfillerinde üretilen edebî eserlerin 

aynı zamanda dergâha kaynak bulma amacıyla kullanılması anlamına gelir. Ayrıca 

sultana sunulan bu eserde, Avnî Bey’in daha önce Kaygusuz Dede’nin naaşının 

mezarında bulunmaması üzerine yazdığı kıtada, dergâhın defaatle taşınmasına yönelik 

                                                           
1548 Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 233. 
1549 Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 234. 
1550 Abnâme’nin tam metni için bkz. Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 520-533. Eser hakkında bir inceleme için 

bkz. Orhan Kemal Tavukçu, “Yenişehirli Avni Bey’in Âb-nâme Adlı Eseri Üzerine”, Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 16 (2001): 59-79. 

  



 
 

429 
 

sitemli tavrı bu eserde metne daha net bir şekilde yansımıştır. Mahfil katılımcısı, mekânın 

taşınmasına sebep olanların, hayatlarında huzur bulmadıklarını ve ölümü dileyecek hâle 

geldiklerini  

“… hânkâh-ı sâlifü’l-beyân mahall-i aslîsinden Yahyâ Efendi Sâhili’ne 

oradan Maçka’ya ve Maçka’dan Bahâriye mevkiine defeât-i selâsede vukuʿ bulan 

nakliyyât-ı beytiyye vü kabriyyesinde cereyân eden isti’mâlât-ı seyyieden nâşî 

(…) mütecâsirîn-i şîrîn-kâm-ı şerbet-i ʻömr-i ʻazîz olmayıp mâ-i zindegânîleri 

hevâ-yı merge rehin-i inkılâb ve hânümânları vîrân ü harâb olarak ders-azmâ-yı 

“yâ leytenî küntü türâb”* oldular.”1551 

sözleri ile belirterek, dergâh sakinlerinin taşınma sürecine bakış açılarını, dolaylı da olsa 

dile getirmiştir. Yenişehirli Avnî, Hüseyin Fahreddin Dede’nin meşihat yıllarında aynı 

zamanda dergâhta; siyasi meselelere değinen, bunları şiirinin konusu yapan bir isimdir. 

Sultan Abdülaziz’in trajik bir şekilde tahttan indirilip öldürülmesini ve bu ölüme 

sebebiyet veren Mithat Paşa ve yandaşlarının, II. Abdülhamit tarafından yargılanarak 

cezalandırılması şairin Dîvân’ında yer alan siyasetle ilişkili manzumelerden yalnızca 

biridir.1552 Ancak şair, daha sonraları II. Abdülhamit döneminde sıkıntılı zamanlar 

geçirmiş ve Dîvân’ı sakıncalı olan ifadeler içerdiği gerekçesi ile basılmamıştır.1553 Avnî 

Bey’in torunlarından Avni Aktuç’un, şairin dergâhın harem dairesinde kaldığı günler ve 

çevresi ile ilişkilerini aktardığı şu anekdot, Avnî Bey’in Hüseyin Fahreddin Dede 

döneminde dergâhta siyaset ile içiçe bir hayat sürdürdüğünü göstermektedir. 

“Ondan herkes bir tehlikeden kaçar gibi kaçardı, lâkin sayarak, hürmet ederek 

kaçardı. O dergâhın muhitinde “rakı içen Avni Bey” idi. Dergâhın şeyhi büyük 

                                                           
1551 Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 521-522. 
1552 Terkîb-i bent şeklinde ve mersiye türünde yazılan bu şiir için bkz. Özgül, Yenişehirli Avnî Bey, 215-

221. 
1553 Özgül, Dîvan Yolundan Pera’ya Selâmetle, 112. 

* Sûre-i Nebe’nin 40. âyetinin sonunda: “ve yekulü’l-kâfiru yâ leyteni küntü türâbâ” (inkârcı “Keşke toprak 

olsaydım” diyecek) buyurulur. (Ayet ile ilgili kullanım ve açıklama, Özgül’ün ifadeleridir.)  



 
 

430 
 

musikişinas Hüseyin Fahreddin Dede eniştesine çok hürmetkârdı, ne yapsın ki 

zamanın kötü durumu, İkinci Sultan Hamid’in korkusu, onu da çileden çıkarmıştı. 

Sultan Hamid’in zincirlediği fikir hürriyetini, Türk milletinin iktisadî felaketini 

şiirleri arasında korkusuzca haykıran Avni Bey’i dinlemekten korkardı. Meşhur 

hafiyeler dergâhı bilhassa mukabele günleri sessizce kuşatırlardı.”1554 

 Özgül, Avnî Bey’in devrin patronuna karşı muhalif bir tavra sahip oluşunu dergâhta 

şekillenen edebî ortamın siyasetle kaynaşması olarak yorumlar.1555 Hüseyin Fahreddin 

Dede’nin meşihat yıllarında, Avnî Bey’in şair kimliği ile birlikte dergâhta şekillenen 

edebî mahfilde dönemin politik meseleleri ile ilişkili konuların konuşulduğu ve bu 

mahfile dâhil olan şairlerin siyasi yönünün de olduğu ortaya çıkar. Avnî Bey’in 

bünyesinde temsil bulan bu durum, aynı zamanda Osman Salâhaddin Dede ile birlikte 

Yenikapı Mevlevîhanesi’nde şekillenen ve oğlu Mehmet Celâleddin Dede döneminde de 

devam eden İstanbul Mevlevî muhitinin siyaset ile olan iç içeliğini gösterir. Ayrıca, 

yukarıda Avni Aktuç’un verdiği bilgiler, Hüseyin Fahreddin Dede’nin siyasetten uzak 

duran ve devrin sultanının tepkisini çekecek faaliyetlerde bulunmaktan sakınan bir isim 

olduğunu göstermekle birlikte, şeyhin bu tutumuna rağmen dergâhın devrin siyasî 

çalkantılarından uzak kalamadığını da yansıtır. Bu yönü ile Bahariye Mevlevîhanesi’nde 

şekillenen mahfil, hâmîsinin tutumu çerçevesinde değerlendirildiğinde, günlük siyaseti 

konuşmak üzere şekillenmemekle birlikte, katılımcılarının devrin gündelik meselelerini 

de konuşan şairlerden oluştuğu düşünülebilir.  

Hüseyin Fahreddin Dede’nin Müntehebât-ı Fahrî’sinde Osmanlı toplumunda 

yaşanan değişime dair izlerin varlığını bulmak pek mümkün görünmez. Ancak şeyhin 

davetlileri arasındaki isimlere bakıldığında, toplumun Tanzimat sonrası yaşadığı 

                                                           
1554 Avni Aktuç, “Avnî Bey (Yenişehirli)”, İstanbul Ansiklopedisi içinde c.3, (İstanbul: Nurgök Matbaası, 

1960), 1353. 
1555 Özgül, Dîvan Yolundan Pera’ya Selâmetle, 111. 



 
 

431 
 

değişimleri ve siyaseti eleştiren, şiir dilinde farklılaşmaya giden isimlerin yer aldığı 

görülür.1556 Bu isimler; Üsküdarlı Hakkı Bey,1557 Ziyâ Bey, Acem Feyzî, Hersekli Ârif 

Hikmet, Kâzım Paşa ve Leskofçalı Gâlib’tir.1558 Bahâriye Mevlevîhanesi’ni kentteki 

diğer Mevlevî mahfillerinden ayıran kanaatimizce katılımcılarının sahip oldukları bu 

profildir. Bu isimler, aynı yıllarda Galata mahfiline devam etmiş olan Senîh’ten ve Fâzıl 

Paşa’dan ya da Yenikapı Mevlevîhanesi’ne devam eden Hasırîzâde Mehmet Elif 

Efendi’den ve Fehmî Hüsam Dede’den, şiirlerinde yer verdikleri yenilik ve değişim 

nüveleri ile ayrılırlar.  Bu yönü ile bakıldığında Bahâriye Mevlevîhanesi, Hasan Nazif 

Dede döneminde temsil etmeye başladığı Bektaşî meşrepliğe ek olarak, Klasik Edebiyatın 

şekil ve türlerinde farklılaşmaya giden adımları atan şairlerin devam ettikleri bir mahfil 

olması yönüyle de İstanbul Mevlevî muhitindeki diğer mahfillerden ayrılır. 

Klasik şiirin değişime uğramaya başladığı bu yıllarda dergâha devam eden 

isimlerden birisi de Namık Kemâl’dir. Şair’in, Konya postnişini Sadreddin Çelebi’nin 

vefatının ardından âsitaneye postnişin olan Fahreddin Çelebi’ye, 1881 yılında gönderdiği 

mektuptan, Mevlevîlik ile ilişki kurduğu açık bir şekilde anlaşılır.1559 Şairin Mevlevîlik 

ile olan bağları, ailesinin de bu tarikatla olan ilişkileri ile alakalıdır. Zira annesi Fatıma 

Zehrâ Hanım’ın babası, Mevlevîler ile yakın ilişki kurmuş bir isimdir ve Fatıma Zehrâ 

Hanım’ın kabri de Afyon Mevlevîhanesi’ndedir. Kemâl de Afyon şeyhi Coşkun 

Dede’den sema çıkartmıştır.1560 Veled Çelebi’nin kayıtlarına göre Namık Kemâl; 

“Beşikṭaş Mevlevîḫânesi semâʿzenlerinden ecille-i ʿurefâ-yı tarîḳat[ten]”1561 bir isimdir. 

                                                           
1556 Bu isimlerin geneli, Encümen-i, Şuarâ şairleridir ve Encüme’e dâhil olan isimler sosyal ve siyasi 

konularda, kullanılan şiir dili hakkında dönemlerine göre farklı görüşlere sahip isimlerdir. Bu konu 

hakkında geniş bilgi için bkz. Özgül, XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Encümen-i Şuarâ, 137-

240. 
1557 Aktuç, “Avnî Bey (Yenişehirli)”, İstanbul Ansiklopedisi içinde c.3, 1353. 
1558 Özgül, XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfili Olarak Encümen-i Şuarâ, 121. 
1559 Mektup için bkz. Fevziye Abdullah Tansel, Namık Kemal’in Husûsî Mektupları, c.3, 112.  
1560 Namık Kemal’in Mevlevîlik ile olan bu bağlarını Fevziye Abdullah Tansel; Edib Ali Bakı, Namık 

Kemal Afyon’da, (Ankara: Ulus Basımevi, 1949), 22 vd.’den aktarmıştır. Tansel’in kayıtları için bkz. 

Tansel, Namık Kemal’in Husûsî Mektupları, c.4, 431. 
1561 Veled Çelebi, “Bizde Ḥüküm Süren Ḥazîn Bir Ḳayıtsızlıḳ”, 3. 



 
 

432 
 

Veled Çelebi, Namık Kemâl dışında dergâh ile ilgi kuran isimleri de hemen ardından 

sayar ve devamında Namık Kemâl ile birlikte sıraladığı bu kişilerin yeni edebiyatın 

şekillendiricileri olduğunu vurgular. Bu isimler; “Muḥibbân-zâde muḥibbândan üstâd-ı 

küll Cenâb-ı ʿAbdü’l-Ḥaḳ Ḥâmid ve Ekrem ve Żiyâ vesâ’ire”dir.1562 

Dergâhın katılımcıları hakkında bilgi veren Veled Çelebi 9 Mart 1305/21 Mart 

1889’da Bahariye Mevlevîhanesi’ne gelmiştir. Kendisini Hüseyin Fahreddin Dede 

karşılamış; şeyh, Konya muhitinde yetişen bu isim ile üç saat boyunca edebiyat üzerine 

musahabede bulunmuştur.1563 Şeyh ile şair arasında yalnızca edebî musahabeler değil, 

müşâarelerin de olduğu Fahreddin Dede’nin Müntehebât-ı Fahrî’sinde yer alan “Veled 

Çelebi Efendi ile müşterek söylediğimiz gazeldir”1564 başlıklı şiirden anlaşılmaktadır. Bu 

şiirin aşağıdaki mahlas beyitlerinden ise dergâha, Hasan Nazif Dede döneminde hâkim 

olan Âl-i abâ sevgisinin 1889 yılı sonrasında da devam ettirildiği net bir şekilde görülür. 

Fahrî ben o sermest-i şarâb-ı ezelim kim 

Sâkîsi anın şâh-ı Necef Şîr-i Hudâ’dır 

    Fahrî 

Bu atlas gerdûna baş eğsin mi Veled hîç 

Ol kimse ki hâk-i kadem-i Âl-i Abâ’dır 

    Veled1565 

Bahâriye Mevlevîhanesi’nde iki yıl kalan Veled Çelebi, bu süreçte dergâha 

devam eden Hacı Râtib Bey, Muallim Nâcî, Üsküdarlı Talat, İsmail Hakkı, Ahmet Mithat 

Efendi ile tanışmıştır.1566 Çelebi, dâhil olduğu bu mahfilde karşılaştığı isimlerden 

                                                           
1562 Veled Çelebi, “Bizde Ḥüküm Süren Ḥazîn Bir Ḳayıtsızlıḳ”, 3 
1563 Veled Çelebi, Hatıralarım, 24-25. 
1564 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 110-111. 
1565 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 111. 
1566 Veled Çelebi, Hatıralarım, 27. Veled Çelebi bu isimlerin Mevlevî olduğunu özellikle belirtmiştir. 

Yukarıda verilen isimlerin yanı sıra, Bahâriye Mevlevîhanesi’ne devam ettiklerinin tam olarak tespit 

edemediğimiz ancak Veled Çelebi’nin Mevlevî mensubu olarak tanıttığı şuarâdan olan isimler şunlardır; 



 
 

433 
 

etkilenmiş; yukarıda adları zikredilen dergâhın katılımcılarının da etkin olduğu Türk 

Edebiyatı içerisindeki değişim hareketlerinde yerini almış bir isimdir. Veled Çelebi, yazın 

tarzındaki değişimi ise Türk Edebiyatındaki kırılmayı temsil edebilecek şu cümleler ile 

belirtmiştir: “Ben bir Nedim, bir Fuzûlî, bir Şeyh Galib olamam, mutavassıt derecede bir 

divan bırakmakla da ibkâ-yı nam edemem.”1567 Veled Çelebi’nin edebiyat hakkında 

malumat sahibi olduğu ilk çevre Konya Mevlevî muhitidir ve edip ve düşünür kimliğinin 

ilk temellerini burada atmıştır. Ancak onun bu cümleyi kurmasında, İstanbul Mevlevî 

muhitinde tanıştığı ve Bahâriye Mevlevîhanesi’nde bir araya geldiği isimler etkili 

olmuştur. Çelebi, her ne kadar yazın tarzını değiştirmek üzere adımlar atmış bir isim olsa 

da Bahâriye Mevlevîhanesi’nde bulunduğu dönemde, Avnî Bey’den miras kalan 

kütüphanedeki eserlerden faydalanmış; Bahâriye Dergâhı’nda iken Mevlânâ’nın 

vasiyetnâmesini “edibane, mutasavvıfane bir suretle”1568 şerh ederek, dâhil olduğu 

mahfilde, tarikatın edebî geleneği devam ettiren bir eser kaleme almıştır. 

Veled Çelebi’nin İstanbul Mevlevî muhitinde tanıştığını belirttiği isimlerden Hacı 

Râtib Bey, Hasan Nazif Dede’nin döneminde dergâha gelen bir isimdir. Ancak şairin 

dergâhtaki varlığı ve şiir üretimi, Hüseyin Fahreddin Dede’nin Müntehabât-ı Fahrî’si 

üzerinden daha kolay takip edilir. Hüseyin Fahreddin Dede’nin  

Râtib o rütbe olmuşum âlûde-i günâh  

Zanneyler ehl-i haşr mücessem hatâ beni 

maktalı gazeli, “Ehass-ı ihvân-ı bâ-safâdan edîb Hacı Râtib Beyefendi 

hazretlerinindir”.1569 başlığı ile kaydetmiş olması, Râtib’in dergâha bu dönemde de 

                                                           
Yenikapı şeyhi Celâleddin Dede, Divan-ı muhaseat reisi Zühdü Bey, Osman Şems Efendi, Şeyh Ali Vasfî 

Efendi, Necip Asım.  
1567 Çelebi’nin bu sözlerini Necib Asım (Yazıksız)’dan Metin Akar aktarmıştır. Bkz. Akar, Veled Çelebi 

İzbudak, 94. 
1568 Akar, Veled Çelebi İzbudak, 97. 
1569 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 97. Râtib’e ait başka bir şiir ise Fahreddin Dede’nin 

kayıtlarında şu şekilde geçmektedir: “İhvân-ı bâ-safâdan Hacı Râtib Beyefendi”. Şiirin tamamı için bkz. 

Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 143-144. 



 
 

434 
 

devam ettiğini ve şiirlerinin şeyh tarafından beğenilip, kayıt altına alındığını 

göstermektedir.  

Veled Çelebi’nin İstanbul’da tanıştığı Mevlevîlerden olan Üsküdarlı Tal’at 

küçük bir çocukken Galata Şeyhi Kudretullah Dede’nin elini öperek kentteki Mevlevî 

muhiti ile ilk temasını sağlamış;1570 ancak ilerleyen yıllarda, kentte odak mahfil hâline 

gelen Bahâriye Mevlevîhanesi’ne devam etmiştir. Şairin, İbnü’l-Emîn’e yazıp yolladığı 

tercüme-i hâlinde verdiği bilgilere göre, Bahâriye Mevlevîhanesi’ne devam eden Muallim 

Nâcî ve Abdullah Celâl Paşa gibi isimlerle bir araya gelen Tal’at, 1310/1892-93 yılında 

Hüseyin Fahreddin Dede’nin şeyhliğindeki dergâhta sema çıkarmıştır.1571 Tal’at’ın, 

küçük bir çocukken ünsiyet kurduğu Galata Mevlevîhanesi yerine, ilerleyen yıllarda 

Bahâriye Mevlevîhanesi’ni tercih etmesi ise dikkat çekicidir. Şairden, çocukken gittiği 

dergâha sonraki yıllarda devam etmesi beklenilemez belki, ancak şairin mekân tercihi; 

dönemin İstanbul Mevlevî muhiti içerisindeki konumu üzerine düşünmeyi de gerektirir. 

Tal’at’ın hayatında Mevlevî muhiti ile tanış olmasını sağlayan mekâna değil de 

Bahâriye’ye devam etmesini iki başlık altında açıklamak mümkündür: Birincisi, Tal’at’ın 

çevresindeki şairlerin mekân tercihlerinden etkilendiğidir. Dergâha devam eden Muallim 

Nâcî, Ömer Çakır’ın verdiği bilgilere göre, Tal’at’ın şiirlerini yayımladığı Saâdet 

Gazetesi’nin “nezaret-i edebiyyesinde” bulunmaktadır ve şairin şiirlerini beğenen bir 

isimdir. Hersekli Arif Hikmet de Tal’at’ın, edebiyat dünyasına girişinde etkisi olan ve 

Bahâriye Dergâhı’na devam eden şuarâdandır.1572 İkincisi ise Tal’at’ın, özellikle II. 

Meşrutiyet’in ilanından (1908) sonra şiirlerinde toplumsal temalara yer vermesi1573 ve bu 

                                                           
1570 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, 2354. 
1571 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.5, 2359. Şair aynı zamanda Üsküdar’daki evinde; Bahâriye 

Mevlevîhanesi’nin katılımcılarından Muallim Nâcî’nin de bulunduğu Şeyh Vasfî, Halil Edip, Andelib, 

Üsküdarlı Süleyman Salim ve Safî’den oluşan bir kadronun toplanmasını sağlamıştır. Bkz. Anar, Mekândan 

Taşan Edebiyat, 420.  
1572 Ömer Çakır, “Üsküdarlı Talat’ın Hayatı ve Şiiri”, Üsküdar Sempozyumu II Bildiriler Kitabı içinde, 

(İstanbul: Üsküdar Belediyesi Yay., 2005), c.2, 226.  
1573 Çakır, “Üsküdarlı Talat’ın Hayatı ve Şiiri”, 227-228. 



 
 

435 
 

durumun, Hüseyin Fahreddin Dede döneminde dergâha devam eden isimlerin ortak 

özelliklerinden biri olmasıdır. Üsküdarlı Tal’at özelindeki bu örnek, Hüseyin Fahreddin 

Dede’nin meşihat yıllarında, her ne kadar şeyhin siyasetten uzak bir tavır sergilese de 

dergâhta muhalif ya da gündelik siyasete dair konularda kalem oynatan isimlerin 

varlığını, benzer temalarda eser üreten isimlerin de dergâha gelmesine zemin 

hazırladığını gösterir. 

 Müntehebât-ı Fahrî’de “Muhibbân-ı tarîkımızdan devletlü Ziyâ Paşa hazretlerinin 

vezâretlerinde söylediğim birkaç beyittir”1574 başlığı ile kayıtlı olan ve şeyhin, Ziyâ 

Paşa’nın bu yeni görevi dolayısıyla duyduğu mutluluğu dile getirdiği aşağıdaki beyit: 

Bu beşâretle bütün gark-ı meserrât olduk 

Îd-i şâdî ederek cümle-i ihvân-ı safâ1575 

Veled Çelebi’nin İkdam’da, Mevlevî muhibbi arasında saydığı Ziya Paşa’nın,1576 dergâha 

devam eden isimlerden biri olduğunu teyit etmektedir. Hüseyin Fahreddin Dede’nin 

“İhvân-ı bâ-safâdan Nâzım Beyefendi’nin”: 

Ehl-i derdin kim birer pîr-i kerem fermâsı var 

Ârifânın zât-ı Mevlânâ gibi Mevlâsı var1577 

 kayıtları; Hüseyin Vassâf’ın “… Hasan Nazif Efendi’den ahz-i feyz eden Hacı Râtib 

Bey’le hem-sohbet olan”1578 sözleri ile tarif ettiği Mehmet Nâzım Paşa’nın da dergâha 

devam eden şuarâdan olduğunu gösterir. Nâzım Paşa’nın dergâh ile ilgisi, İstanbul’da 

Bahâriye’ye devam eden muhibbândan Ziyâ Paşa’nın çevresine dâhil olması ile alakalı 

olmalıdır. Zira Ziya Paşa, şairi hem mesleğindeki (kâtiplik) mahareti hem de edebiyata 

                                                           
1574 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 156. 
1575 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 156. 
1576 Veled Çelebi, “Bizde Ḥüküm Süren Ḥazîn Bir Ḳayıtsızlıḳ”, 3. 
1577 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 113. 
1578 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 198. 



 
 

436 
 

olan ilgisi dolayısıyla kendi çevresine almış; Nâzım Paşa bu vesile ile mahfilin 

katılımcılarından Namık Kemâl ve Ahmet Mithat Efendi ile tanışmıştır.1579 Nâzım Paşa, 

aynı zamanda Veled Çelebi’nin Konya’da iken tanıştığı ve himayesine girdiği bir 

isimdir.1580 

Dergâha bu dönemde devam eden bir başka siyasal elit ise Müntehebât-ı Fahrî’de 

“Urefâ-yı tarîkımızdan Celâl Paşa hazretlerinin gazel-i fakîrâneme tahmisleridir”1581 

başlığı ile yer alan,  

Eylemiş îmân Celâl-âsâ bütün ehl-i niyâz 

Mesnevîdir feyzine burhân-ı kudsiyet-tırâz 

Sırr-ı vahdet cezbe-i zâtında olmuş cilve-sâz 

Fahriyâ ma’lûmdur erbâb-ı irfânın bu râz 

Lafz-ı Mevlânâ’dan ancak zât-ı Mevlâdır garaz1582 

bentli tahmisin şairi Abdullah Celâleddin Paşa’dır. Şeyhin şiirini tahmis eden Celâleddin 

Paşa’yı İbnü’l-Emîn, genellikle mutasavvıfâne şiirler yazan ve Hüseyin Fahreddin 

Dede’nin muhiblerinden olarak tanıtmıştır.1583 

 Hüseyin Fahreddin Dede’nin meşihatının son yıllarında dergâha gelen ve 

kaynaklarda hayatı hakkında herhangi bir bilgi olmayan Mustafa Rüşdî de mahfilin 

katılımcılarındandır. Rüşdî, şeyhe olan bağlılığını gazelinden alınan “Kemteri Rüşdî gibi 

bir çâkere destgîr olup”1584 mısraı ile getirirken aynı gazelin aşağıdaki beytinde ise 

şeyhini şöyle metheder: 

                                                           
1579 İsmet Sarıbal, “Ahd-i Şehriyârî’den Devr-i Hamid-i Sânî’ye Valiliğe Giden Yolda Bir II. Abdülhamid 

Dönemi Memurunun Serencamı”, Adam Akademi Journal of Social Sciences, 8/2 (2018): 181. 
1580 İzbudak, Hatıralarım, 10-13.  
1581 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 243. 
1582 Hüseyin Fahreddin Dede, Müntehebât-ı Fahrî, 244. 
1583 İnal, Son Asır Türk Şairleri, c.1, 317. 
1584 Ataman, “Mevlevî Mustafa Rüşdî ve Eeserleri”, 37. 



 
 

437 
 

Nazmla tasvire sığmaz vasf-ı zâtı mâ-hâsal 

Öyle bir merd-i güzîndir Şeyh Hüseyn-i Mevlevî1585 

Hasan Nazif Dede’nin meşihatı ile birlikte şairlerin yetiştiği, şuarâdan isimlerin 

devam ettiği bir merkez olan Beşiktaş Mevlevîhanesi, kuruluşundan çok sonraya tekâbül 

eden bu mahfilleşme sürecini, Hüseyin Fahreddin Dede’nin meşihatında Bahâriye 

Mevlevîhanesi’nde devam ettirmiştir. Hüseyin Fahreddin Dede babasından devraldığı bu 

mirası, yaklaşık elli yıl süren meşihat hayatı boyunca dergâhın birden fazla mekâna 

taşınmasına rağmen daha geniş bir çevreye hitap edecek şekilde sürdürmüştür. 

Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi olarak değerlendirebileceğimiz ayrı mekânlarda 

şekillenen ancak aynı geleneği sürdürmesi dolayısıyla özünde bir birlik teşkil eden 

İstanbul Mevlevî muhitinin bu mahfili, katılımcılarının değişen sosyal profilleri ile 

birlikte, kentte Mevlevî muhiti dışında kalan ve genellikle bey, paşa, defterdar gibi siyasal 

elitlerin çevresinde şekillenen mahfillere benzer bir katılımcı listesine sahip olmuştur.1586 

Dergâha devam edenlerin Mevlevî dervişi olmaktan ziyade, Mevlevî muhibbi isimler 

olmaları ise kanaatimizce Yeniçeriliğin kaldırılması, tekkelerin vakıf gelirlerinin Evkâf 

Nezâreti’ne bağlanması ile birlikte İstanbul Mevlevî muhitindeki mahfillere devam eden 

katılımcıların tarikat ile olan bağlarının değişimine net bir örneklik teşkil eder.  

Hasan Nazif Dede ve Hüseyin Fahreddin Dede dönemlerinde Beşiktaş/Bahâriye 

Mevlevîhanesi’nde şekillenen edebî yapılanma, İstanbul Mevlevî muhitinde, 17. asırda 

Galata mahfili bünyesinde ya da 19. asrın başlarında Yenikapı mahfilinde oluşan edebî 

yapılanmadan farklılık arzeder. Galata ve Yenikapı Mevlevîhaneleri, söz konusu 

                                                           
1585 Ataman, “Mevlevî Mustafa Rüşdî ve Eeserleri”, 37. 
1586 Hüseyin Fahreddin Dede döneminde dergâha devam eden isimlerden Veled Çelebi, Musa Kâzım Paşa, 

Ziya Paşa, Ahmet Muhtar Kevâkibî’nin konağına devam eder. (Bkz. Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 

421.) Musa Kazım Efendi ve Veled Çelebi aynı zamanda Ahmet Mithat Efendi’nin Beykoz’daki yalısına 

da devam ederler. (Bkz. Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 424. İzbudak, Hatıralarım, 38. Muallim Nâcî 

ise Şeyh Vasfî’nin konağının çoğu zaman şeref misafiri olmuştur. (Bkz. Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 

437.) 



 
 

438 
 

yüzyıllarda İstanbul Mevlevî muhitini domine eden mahfiller hâline gelirken siyasal 

elitlerin desteklerini alabilmiş, bu destekler oranında ve şair şeyhlerin sultanlar ile olan 

olumlu ilişkileri sayesinde bünyelerindeki şair sayısı artmıştır. Ancak Beşiktaş/Bahâriye 

Mevlevîhanesi’nin Hasan Nazif Dede döneminden itibaren sahip olduğu yapılanmada 

doğrudan siyasi erkin etkisini görmek pek mümkün değildir. Sultan Abdülmecit’in, II. 

Mahmut’un uygulamalarının aksine, Bektaşîliğe tanıdığı serbestlik, daha önce de 

belirttiğimiz gibi Hasan Nazif Dede’nin faaliyet alanının rahatlamasına ve gelişmesine 

zemin hazırlamıştır. Ancak bu durumun içerisinde, dergâhı doğrudan maddî yönlerden 

desteklemek ya da nakdî yardımda bulunmak gibi yoğun uygulamalara rastlanmaz. Hatta 

Hasan Nazif Dede’den sonra, dergâhın iki defa yer değiştirmesi, mekânın Beşiktaş’ta 

siyasal elitlere yakın olan merkezî konumundan uzaklaştırılması olarak da 

yorumlanabilir. Bahâriye Mevlevîhanesi, kurulduğu bölge itibarıyla, devrin elitlerinin 

yoğunlukta olduğu bir çevre olmakla birlikte1587 yine de saraydan uzakta kalan bir yerdir. 

Dergâhın saraya olan uzaklığına rağmen devrin ediplerinin bir araya geldiği bir mekân 

olmasında, özellikle 19. asırdan sonra, edebiyat mahfillerinde değişen patron algısı etkili 

olmuş görünmektedir. Devrin diğer mahfillerinde;1588 edebiyattan anlaması ve şairleri 

daha çok bu yönü ile mahfilinde birleştiren hâmî algısının1589 İstanbul Mevlevî 

muhitindeki değişimi ise Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi şeyhleri özelinde, şeyhlerin 

sahip oldukları neşve yönüyle kentteki diğer Mevlevî mahfillerindeki hâmîlerden 

farklılaşması şeklinde gerçekleşmiştir.  Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi’nde; Hasan 

Nazîf ve Hüseyin Fahreddin Dede’nin, şair olmaları, dergâhın bir edebiyat mahfili 

olmasına zemin hazırlayan birinci şarttır ve bu durum, tezimizde Galata Mevlevîhanesi 

                                                           
1587 Tanman, dergâhın Beşiktaş’tan Bahâriye’ye taşındıktan sonra da çevresindeki elit zümre yapısının 

aynen korunduğunu belirtir ve çevresindeki yalıların ayrıntılı bir dökümünü verir. Buna göre dergâhın 

Bahâriye’deki konumu yakınında, ilmiye sınıfından kimselerin yalıları, hanım sultanların sahil sarayları, 

zengin tüccar ailelerinin yalıları bulunmaktadır. (Bkz. Tanman, “Bahariye Mevlevîhanesi’nin Tarihçesi ve 

Sosyokültürel Çevresi”, 76-77.)  
1588 Burada dönemin siyasal elitlerine ve aydınlarına ait olan köşk, konak yalı gibi dinî-edebî üretimi 

odağında bulundurmayan mahfiller kastedilmiştir. 
1589 Özgül, “Osmanlı’nın Son Encümen-i Şu’arâ’sı”, 83-84. Anar, Mekândan Taşan Edebiyat, 63-64. 



 
 

439 
 

özelinde İstanbul Mevlevî muhitinin şekillenmesinden beri takip edilen ilk şarttır. Ancak 

Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi’ni bir edebiyat mahfili hâline getiren Hasan Nazîf ve 

Hüseyin Fahreddin Dede, Galata ve Yenikapı Mevlevîhanelerinin edebiyat mahfili olarak 

şekillenmesini sağlayan dinî önderlerden/hâmîlerden siyasal elitlerden aldıkları destekler 

ve sahip oldukları neşve yönüyle ayrılırlar. Bu iki şeyh döneminde dergâhta şekillenen 

edebî yapılanmanın temellerinde, siyasal elitlerin yoğun destekleri görülmez. Hasan 

Nazîf Dede’nin İstanbul’a geldiği yıllarda İstanbul’da hâlen Mevlevîlik, III. Selim ya da 

II. Mahmut dönemindeki kadar olmasa da sarayın desteklediği bir tarikattır.1590 Ancak bu 

destek eski yoğunluğunu kaybetmiştir. İstanbul Mevlevî muhitinde, önceki dönemlerde 

dergâhlarını kentteki odak mahfil hâline getiren Gavsî Ahmet Dede, Şeyh Gâlib ya da 

Abdülbâki Nâsır ve Osman Salâhaddin Dede örneklerinin aksine, Hasan Nazîf Dede ve 

Hüseyin Fahreddin Dede sultanlardan yoğuın bir destek görmezler. Bu konuda, Hüseyin 

Fahreddin Dede’nin II. Abdülhamit’e hitaben 11 Şaban 1311/17 Şubat 1894’te yazdığı 

“Atebe-i felek-mertebe-i tâcidârîye takdim eylediğim”1591 başlıklı mektubunda; 

“Bende-i kemter bir müddetten beri sürekli hastalarımın tedâvîsi için bizzarûre 

maâşlarımı satarak elyevm müstağrâk-ı düyûn olduğumdan ve şeref-hulûl eden 

Ramazân-ı şerifin masârıf-ı cesîmânesine karşı bir paraya mâlik olmadığımdan 

başka bu günlerde bir tevellüd-i husûsî de rû-nümâ olacağından dûçâr olduğum 

ızdırâb hakikaten câlib-i merâhım ve eltâfdır. (…) şevket-penâh efendimiz 

hazretlerinin âtıfet-i zılluʾllâhîlerine fevka’l-gâye muhtâc ve müftakir olduğum 

maʿrûzdur.”1592 

                                                           
1590 İstanbul Mevlevîhanelerinin bu dönemde aldıkları destekler için bkz. Küçük, Mevlevîliğin Son Yüzyılı, 

356-359, 361-363, 368-374. 
1591 Hüseyin Fahreddin Dede, Mektûbât, haz. Mehmet Akkuş, (Ankara: Y.E.Y.2009),  105. (Hüseyin 

Fahreddin Dede’nin devrin Konya Çelebilerine, başka kentlerdeki Mevlevî şeyhlerine, Münîr Paşa, Hekîm 

Ahmet Paşa gibi siyasal elitlere hitaben yazdığı mektupları, Prof. Dr. Mehmet Akkuş tarafından 2009 

yılında yayıma hazırlanmış, ancak eser basılamamıştır. Tezimizde, Mehmet Akkuş’un basıma hazırladığı 

dosya kullanılmıştır.) 
1592 Hüseyin Fahreddin Dede, Mektûbât, 105. 



 
 

440 
 

ifadelerinden, devrin İstanbul Mevlevî muhitinde, popüler bir şeyh olan Fahreddin 

Dede’nin maddi sıkıntı içerisinde olduğu anlaşılır. Hüseyin Fahreddin Dede’nin maddi 

olarak zorlandığı bu dönemde, daha önce de belirtildiği gibi dergâh gelirlerinin Evkâf-ı 

Hümayun’a bağlanması dolayısıyla kentteki diğer Mevlevî şeyhleri de maddi sıkıntılar 

içerisindedir. Ancak Hasan Nazif Dede ve Hüseyin Fahreddin Dede’nin, İstanbul Mevlevî 

muhitindeki diğer dinî önderlerden/hâmîlerden ayrıldıkları yön burasıdır. Zira her iki 

şeyh de Şeyh Gâlib ya da Abdülbâki Nâsır Dede’nin aksine, devrin siyasal elitinden 

destek görmemekle birlikte, şeyh oldukları yıllarda sahip oldukları farklı bir karizma 

dolayısıyla dergâhta şairlerin bir araya gelmelerini sağlamışlardır.  Dergâhın saraydan 

aldığı, daha çok patronun bahşettiği otorite ve meşruiyetten ziyade Hasan Nazif Dede’nin 

dergâha taşıdığı Bektaşî neşvesi ve bunun, damadı Avni Bey ve oğlu Hüseyin Fahreddin 

Dede tarafından da kesintiye uğramaksızın devam ettirilmesi etkilidir. Bu Bektaşî neşve; 

aynı zamanda devrin yenilikçi şairlerinin, kendi meşruiyetlerini temellendirirken dile 

getirdikleri ve övünç kaynağı olan bir noktadır. Özgül devrin yenilikçilerinin Hz. Ali’ye 

dayandırılan tarikatlarda buldukları hürriyet aşkının üzerinde durur1593 ve bunu dergâha 

devam eden Namık Kemâl’in 1879’da yazdığı,  

“(…) livâʼü’l-hamd-i Ahmedî’yi zâlimlerin ayağı altında görmemek için, üç aylık 

çocuğuna kadar mensubânın cümlesini Allah yoluna, adâlet hürmetine fedâ eden 

İmâm Hüseyin’in tâbiʿlerindeniz. Haşâ, Şi’î değiliz; fakat hürriyet hürmetine, 

İmam’ın nâmı anıldıkça ağlarız.”1594  

ifadeleri ile temellendirir. Musa Kazım Paşa, Mislî, Tayyarzâde Atâ, Salih Nâilî, Nâmık 

Kemâl’in İmam Hüseyin bünyesinde dile getirdiği Bektaşî neşve dolayısıyla dergâha 

devam etmişlerdir.  

                                                           
1593 Özgül, Dîvan Yolundan Pera’ya Selâmetle, 111. 
1594 Tansel, Namık Kemal’in Husûsî Mektupları, c.2, 355. 



 
 

441 
 

Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi’nde Hasan Nazîf Dede’nin meşihatının 

ardından şekillenen edebî mahfil, tezimizin kapsadığı zaman aralığı içerisinde, İstanbul 

Mevlevî muhitinde şairlerin devam ettikleri, edebî kimliklerini inşâ sürecinde 

etkilendikleri son mahfildir. Galata, Yenikapı, Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhaneleri 

dışında, kentte yer alan Kasımpaşa ve Üsküdar Mevlevîhaneleri ise diğer üç büyük 

asitâneye göre İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde birer edebiyat mahfili olma işlevine 

tam olarak sahip olamamış mekânlardır.  

  



 
 

442 
 

4.4. İstanbul Mevlevî Muhitinde Edebiyat Mahfili Hâline Gelemeyen İki Dergâh: 

Kasımpaşa ve Üsküdar Mevlevîhaneleri  

İstanbul Mevlevî muhitinde yer alan dergâhların tamamında edebî mahfil 

yapılanması, tezimizin ele aldığı zaman aralığında eş zamanlı ve tam olarak 

şekillenmemiştir. Kasımpaşa ve Üsküdar Mevlevîhâneleri, kentteki Mevlevî muhitinde 

şairlerin toplandığı, dergâhta şeyhlerin edebî eğitim verdiği birer merkez hâline 

gelememişlerdir. Kasımpaşa Mevlevîhanesi’nde, 17. asrın ortaları ile 18. asrın başlarında 

kısa süreli bir canlanma olmuşsa da bu durum sürdürülememiştir. Üsküdar 

Mevlevîhanesi’nde ise şuarâ bir araya gelmiş ya da buradaki şeyhler, dervişleri edebî 

yönden yetiştirmiş değillerdir. İstanbul Mevlevî muhitinde odak mahfiller arasında yer 

almayan bu iki Mevlevîhanenin kuruluş şekilleri, İstanbul Mevlevî muhitindeki bu iki 

dergâhta neden şuarânın bir araya gelmediği ve şair dervişlerin yer almadığı hakkında 

fikir verebilir. Her iki Mevlevîhane de kurucu şeyhlerinin kendi çabaları ile kurulmuş 

mekânlar olup devrin patronları ve elitlerinden ziyade halkın devam ettiği mekânlardır. 

Özellikle Üsküdar Mevlevîhanesi’nin bir zaviye statüsünde olması, dergâhın kentteki 

diğer Mevlevîhanelere oranla daha geri planda kalmasına neden olmuştur.  

 4.4.1. İstanbul’da Bir Dervişin Kendi Çabalarıyla Kurulan İlk Mevlevîhane: 

Kasımpaşa Mevlevîhanesi 

İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde, kentte kurulan ilk üç Mevlevîhane olan 

Galata, Yenikapı ve Beşiktaş/Bahâriye dergâhları, kentteki Mevlevî edebî yapılanması 

içerisinde farklı dönemlerde birer edebiyat mahfili hâline gelebilmiş mekânlardır. 

İstanbul’da Beşiktaş Mevlevîhanesi ile yakın yıllarda, 1032/1623-1041/1631-32 

kurulan1595 -Beşiktaş Mevlevîhanesi k.1031/1621- Kasımpaşa Mevlevîhanesi ise kentteki 

                                                           
1595 Tanrıkorur, Kasımpaşa Mevlevîhanesi’nin kuruluşunu, dergâhın kuruluş tarihinin net olarak 

verilmemesi, ancak IV. Murat döneminde kurulduğu bilgisinin yer alması ve tekkenin kurucusu Sırrî Abdî 

Dede’nin 1041/1631-32 yılında vefat ettiğini göz önünde bulundurarak tekkenin kuruluş tarihini net olarak 

vermemiş ancak 1622-1631-32 yılları arasında dergâhın kurulmuş olabileceğini belirtmiştir. Bkz. 

Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevîhanelerinin Mimarî Özellikleri”, c.2, 284. 



 
 

443 
 

Mevlevî muhitinde, Mevlevî şairlerin edebî üretim alanında yetiştirildikleri ya da 

muhibbandan isimlerin devam ettiği bir mahfil olma özelliğine sahip değildir. Dergâhın 

ayin zamanı olan Pazar günü, Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne devam eden şuarâdan 

isimlerin var olma ihtimali olmakla birlikte, kaynaklarda bu tahminimizi teyit edecek 

yeterli veriler şimdilik yoktur. Esrar Dede’nin kayıtlarında da dergâhta şuarâdan isimlerin 

yetiştiğine, bu mekânda bir araya gelerek şiir sohbetleri yaptıklarına dair kayıtların 

olmayışı, bu kanaatimizi güçlendirmektedir.  

Kasımpaşa Mevlevîhanesi’nin İstanbul Mevlevî muhitinde, şuarânın ilgisini 

çekmeyen bir mekân oluşunda, dergâhın ilk kuruluş aşamasında, siyasal elitlerin 

desteklerinden ziyade Sırrî Abdî Dede’nin kendi çabaları ile dergâhı inşa etmiş olması 

etkilidir. Sırrî Abdî Dede, daha önce de belirttiğimiz gibi Kemâl Ahmet Dede döneminde 

Yenikapı Dergâhı’na gelen ve Galata Mevlevîhanesi’ni, bir Kalenderhâne olma 

hüviyetinden çıkarıp, mekânın Mevlevîlere ait bir tekke olduğunu ispat eden isimdir.1596  

Kentteki ilk Mevlevîhane’yi tekrar eski kimliğine kavuşturan Abdî Dede’ye 1017/1608-

09 yılında Bostan Çelebi hilâfetname ihsan etmiştir.1597 Ancak, şeyhin Galata 

Mevlevîhanesi’ndeki bu görevi uzun sürmemiş ve 1019/1610-11 yılında görevinden 

azledilmiş ya da kendisi ayrılmıştır.1598 Sırrî Abdî Dede, bu süreçten sonra Kasımpaşa’da 

kendi bostanı içerisinde bir dergâh inşa etmiştir. Tanrıkorur’un verdiği bilgilere göre, 

dergâhın bu ilk yapısı, küçük bir zaviye niteliğindedir1599 ve dergâh, III. Selim dönemine 

                                                           
1596 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 288. Küçük, İstanbul Mevlevîhaneleri, c.2, 41. 

Keçecizâde, Abdî Dede’nin bu icraatını, “Furûnî-zâde’den ʿAbdî Efendi’ye gelince tâ/Biraz müddet tehi 

kalmış idi dirler bu meydânı, Cenâb-ı Mevlevî’nüñ yine sırrı âşkâr olmış/İdüp ʿ Abdî Dede ol tekyede tecdîd 

erkânı” beyitlerinde dile getirir. Bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve 

Hazân-ı Âsâr”, 643. 
1597 Sahîh Ahmet Dede, Mecmûatü’t-Tevârihi’l-Mevleviyye, 288. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i 

Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)” 1383. 
1598 Azledildiğine dair bilgi için bkz. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 43. M. Baha Tanman, 

“Kasımpaşa Mevlevîhanesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi c.4 içinde, (İstanbul: Kültür Bakanlığı 

ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994), 482.  Keçecizâde’nin “Gelüp biñ on yedide ḫânḳâhı gül-sitân itmiş/Olup 

ol gül-şen içre bâg-bân bâ-emr-i Bûstânî” (Bkz. Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı 

Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 643.)beyti, Abdî Dede’nin Galata’dan gönüllü bir şekilde ayrıldığını 

düşündürmektedir.  
1599 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevîhanelerinin Mimarî Özellikleri”, c.2, 284. 



 
 

444 
 

kadar herhangi bir sultanın maddî desteğini almamış; bu süreç III. Selim’in saltanat 

yıllarına kadar devam etmiştir.1600 Dergâhın uzun yıllar siyasal elitlerin desteklerinden 

uzak kalmasında Abdî Dede’nin, “… ḫânḳâhıñ ne âyîne vü ne evânî ve bisâṭ u levâzım-ı 

sâʼiresinde ġayr-ı teşrik etmeyip ancaḳ kendilere ve fuḳarâya taḥṣîṣ buyur[muş]1601 

olmaları etkili olmuş olmalıdır. Dergâha hâkim olan bu tavrın, Abdî Dede’den çok 

sonraları İstanbul Mevlevî muhitine dâhil olan Veled Çelebi’nin, Kasımpaşa 

Dergâhı’ndaki faaliyetler hakkında kaleme aldığı “… evḳâftan bir ḥabbe ḳabûl olunmayıp 

fuḳarâ-yı tarîḳat her biri nefîs bir sanʿatla iştiġâl ederek ḥâṣıl olan nemâyı şeyḫ efendinin 

postu altına bıraḳırlarmış.”1602 ifadelerinden yola çıkarak, 1800’lerde de sürdürüldüğü 

anlaşılmaktadır. 

Dergâhın, III. Selim’in saltanatına kadar postnişini olan isimler şunlardır: Sırrî 

Abdî Dede (ö.1041/1631-32), İbrahim Dede (ö.1048/1638-39), Kasım Dede 

(ö.1051/1641-42), Seyyid Halil Fâzıl Dede (ö.1088/1677), Seyyid Mehmet Dede 

(ö.1130/1718), Seyyid Halil Sâlik Dede (ö.1135/1722-23), Safî Musa Dede 

(ö.1157/1744), Mehmet Şemdeddin Dede (ö.1174/1760-61), Arapzâde Ali Dede 

(ö.1181/1767-68), Midillili Hekim Ali Dede (ö.1190/1776), Mehmet Sâdık Dede 

(ö.1192/1778), Musa Dede (ö.1205/1790-91), Semahat Ömer Dede (ö.1214/1799-1800), 

Mevlânâzâde Mehmet Dede (ö.1211/1796-97), Molla Dede (ö.1211/1796-97 sonrası).  

Dergâhın kuruluşundan, III. Selim’in saltanatının sonuna kadar geçen yaklaşık 

yüz elli yıllık süreçte, dergâha postnişin olan isimlerden Seyyid Halil Fâzıl Dede, Halil 

Sâlik Dede, Safî Musa Dede ve Semahat Ömer Dede şairlikleri ile de bilinen isimlerdir. 

                                                           
1600 Muzaffer Erdoğan, dergâhın 1144/1731-32 tarihinde tamir ettirildiğini tespit etmiştir. Bkz. Muzaffer 

Erdoğan, Lale Devri Baş Mîmârı Kayserili Mehmed Ağa, (İstanbul: İstanbul Fetih Cemiyeti, 1962), 36. 

Sezai Küçük’ün tespitlerine göre ise dergâh, 1177/1763’te taamiye desteği almıştır. Bkz. BOA, CT, 

1949’dan aktaran, Küçük, İstanbul Mevlevîhaneleri, c.2, 39. Ayrıca bkz. Muslu, “XVIII. Asırda 

Anadolu’da Tasavvuf”, 284. 
1601 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1390. 
1602 Veled Çelebi, “Bizde Ḥüküm Süren Ḥazîn Bir Ḳayıtsızlıḳ”, 3. 



 
 

445 
 

Bu isimler arasında özellikle Halil Fâzıl Dede’nin meşihat yıllarında şuarâdan isimlerin 

dergâha, diğer şair şeyhlerinin dönemine oranla daha fazla devam ettiği görülür.  

Seyyid Halil Fâzıl Dede’nin meşihatında; Müneccimbaşı Ahmet Dede, Recep 

Enis Dede, Derviş Hasan Zihnî (ö.1128/1715-16), Seyyit Mehmet Dede, Derviş Safâyî 

(ö.1100/1688-89), Gavsî Ahmet Dede ve Nâcî Ahmet Dede, Kasımpaşa Dergâhı’na gelen 

ve burada kendisini yetiştiren isimlerdir. Esrar Dede; Halil Fâzıl Dede’nin mahlasını, 

babası Sırrî Abdî Dede’nin verdiğini ve kendisinin şiir ile meşgul olduğunu belirtir1603 

ancak şeyhin döneminde dergâha gelen isimlerin, şeyhten edebî anlamda etkilendiğine 

dair ipuçları vermez. Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’de madde başı bir şair olmasına 

rağmen Halil Fâzıl Dede daha çok “… heyʼet ü hendese ve erḳâm u ʻulûm-ı kelâma dâʼir 

on ḳadar resâʼil-i bî-mânendleri”1604 olarak kaydedilir. Şairliğinden ziyade farklı ilim 

alanlarındaki bilgisi ile1605 yaşadığı dönemde İstanbul Mevlevî muhitinde öne çıkan bir 

isim olduğu anlaşılan Halil Fâzıl Dede’nin döneminde dergâha giden Müneccimbaşı 

Ahmet Dede’nin şeyhten faydalanış şekline dair Esrar Dede’nin verdiği “… Es-Seyyid 

Ḫalîl Fâżıl Dede Ḥażretlerine daḫi on sene ḫiẕmet idüp tefsir ü ḥadîs ve fıḳıh ve uṣûli 

âsmân-ı ʻuluvvi’ş-şân-cenâblarından taraṣṣud u taʻallüm ”1606 ettiği bilgisi, Halil Fâzıl 

Dede’nin şair yetiştirmekten ziyade, Mevlevî dervişlerinin yetişmesine ilmî anlamda 

katkı sağladığını gösterir. Halil Fâzıl Dede’ye intisap eden bir başka isim olan Derviş 

Safâyî hakkında, dergâhta aldığı eğitime dair “… iḥvân-ı ṣafâ ile sebâḳ-dâş-ı ders-i ṣûrî 

                                                           
1603 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 242. 
1604 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 242. 
1605 Halil Fâzıl Dede’nin bu yönü ile ilgili Sâkıb Dede şu vurguyu yapar; “… cemʿiyyet-i ʿilmiyye vü 

ʿameliyye ve aḥlâḳ-ı ḥasene-i dervişân ile maʿrûf ve memdûḥu’l-efâżıl ve (…) fenn-i terbiye-i iḥvân u 

ḫullânda dâd-dih-i siḥr-i ḥelâl olup” Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân 

(İnceleme-Metin)”, 1510. Şeyhî de Vekâyiu’l-Fuzalâ’da, Halil Fâzıl Dede’nin şairliğinden ziyade, ilim 

adamı olarak kendisini yetiştirmesine vurgu yapar. Bkz. Şeyhî, Vekâyiu’l-Fuzalâ, c.2, 1393. 
1606 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 29. Esrar Dede’nin Münceccimbaşı Ahmet Dede ile ilgili 

verdiği bu bilgiler, Sâkıb Dede’nin “ Ol baḥr-ı zâḫir-i ẕu’l-mefâḫiriñ sâye- himmetlerinde terbiyet-

yâftegân-ı Pertev-i kerametlerinden Aḥmed Dede berekât-ı intimâlarıyla cümle-i ʻulûmda fâʼiz-i rütbe-i 

sebḳat-i aḳrân u ḥâʼiz-i şeref-i teslîm-i iḫvân olup” ifadelerinin yanısmasıdır. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî 

Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1513. 



 
 

446 
 

vü maʻnevî olup”1607 kaydının yer alması da Safâyî’nin, Halil Fâzıl Dede’den edebî 

alanda bir eğitim almadığını düşündürür. Yine aynı yıllarda İstanbul Mevlevî muhitinde 

yetişen ve devrin önemli simalarından olan Gavsî Ahmet Dede de İstanbul’a geldiği ilk 

yıllarda, Halil Fâzıl Dede’nin terbiyetkerdesi olmuş bir isimdir.1608 Esrar Dede’nin Gavsî 

ile ilgili verdiği,  

“… bi’l-işâre ṭarâf-ı Dâru’d-devle’ye ʻazîm ve Seyyid Fâżıl Ḫalîl Dede 

ḫiẕmetinde mülâzim olup ve bir müddet daḫi Ġalaṭa ḫânḳâhında ʻArżî 

Muḥammed Dede ḥażretlerinüñ (…) sâye-i terbiyyelerinde taḥsîl-i maʻârif-i şiʻr ü 

inşâ ve bâliġ-i derece-i ḳusvâ olup”1609  

bilgisi de Halil Fâzıl Dede’ye intisap eden isimlerin edebî açıdan Kasımpaşa Dergâhı’nda 

yetiştirilmediklerini göstermektedir; zira Gavsî’nin aldığı edebî eğitime dair vurgu Arzî 

Mehmet Dede üzerinden yapılmıştır. Esrar Dede’nin, Halil Fâzıl Dede’nin terbiyesinde 

geçen isimler arasında, şeyhten şiir ve edebiyat eğitimi aldığı bilgisine yer verdiği tek 

isim Derviş Hasan Zihnî’dir. Ancak Hasan Zihnî ile ilgili Sâkıb Dede ile Esrar Dede’nin 

kayıtları arasında, şairin intisap ettiği şeyhin kimliğine dair bir farkılık vardır. Sâkıb 

Dede, Hasan Zihnî’nin Sırrî Abdî Dede’nin dervişlerinden olduğunu belirtirken1610 Esrar 

Dede, Zihnî’nin Abdî Dede ile kurduğu ilişkiden bahsetmez.1611 Esrar Dede’nin Halil 

Fâzıl Dede döneminde Kasımpaşa’ya devam eden şairler arasında zikrettiği isimler 

arasında Hasan Zihnî’nin şeyhin “… terbiyye-i ʻaliyyeleriyle şiʻr ü inşâda müsellem ü 

meşhûr olup baʻde-zamânin memâlik-i Rûm u ʻArab u ʻAcem’e sefer ü seyâḥat”1612 

                                                           
1607 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 187. 
1608 Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 232. Gavsî’nin İstanbul’a gelirken rahatsızlandığı ve 

yolda, kendisinden geçmiş hâlde iken Bektaşî dervişleri tarafından bulunduğunu Sâkıb Dede 

bildirmektedir. Bu süreçten sonra ise Gavsî Ahmet Dede’yi, Halil Fâzıl Dede’nin manevi bir işaretle kendi 

dergâhına davet etmesi sonucu, Gavsî Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne gelmiş ve burada bir müddet kalmıştır. 

Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1702-1703. 
1609 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 234. 
1610 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2242. 
1611 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 130. 
1612 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 130. 



 
 

447 
 

ettiğini bildirmesi, Esrar Dede’nin Sâkıb Dede’den Hasan Zihnî ile ilgili bilgiler 

alıntılarken bir yanlışlık yaptığını gösterir. Zira Sâkıb Dede’nin kayıtlarında bu bilgiler, 

Hasan Zihnî’nin Sırrî Abdî Dede’nin meşihat yıllarında dergâha geldiği ve şeyhin 

vefatından sonra, Mevlevî irfan muhiti içerisinde seyahate çıktığı şeklinde 

geçmektedir.1613 Hasan Zihnî, yine Sâkıb Dede’nin verdiği bilgilere göre, uzun yıllar 

süren bu seyahatten sonra tekrar Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne gelmiş ve burada vefat 

etmiştir.1614 Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân’da ve Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye’deki 

Hasan Zihnî ile ilgili kayıtlar bir arada düşünüldüğünde, Hasan Zihnî’nin, Sırrî Abdî Dede 

döneminde dergâha geldiği ve bu dergâhta bir süre tarikat adâb ve erkânının yanı sıra şiir 

de öğrendiği ya da şeyhe intisap etmeden önce bir şair olarak kendini yetiştirdiği 

anlaşılabilir.1615  Şairin dergâha gelmeden önce kendisini edebî yönden yetiştirmiş olma 

ihtimali yüksektir; zira Abdî Dede, bir şair yetiştirecek kadar şiirden anlayan bir 

hâmî/şeyh profiline sahip değildir.  

Halil Fâzıl Dede döneminde dergâhta bulunmuş olan bir diğer isim ise Recep 

Enis Dede’dir. Mevlevî irfan muhiti içerisinde şairliği ile meşhur bir sima olan Recep 

Enis Dede’nin Kasımpaşa’da bulunma süreci ile ilgili Sâkıb Dede’nin kayıtlarına 

bakıldığında, şairin bu mekâna gelmeden önce Edirne’de Neşâtî Dede’nin öğrencileri 

arasında yer aldığı ve ardından da Yenikapı Şeyhi Kârî Ahmet Dede’nin 

terbiyetkerdelerinden olduğu görülür. Şair, devrin bu iki meşhur şeyhinden eğitim 

aldıktan sonra, Kasımpaşa’ya gelmiş ve “…tekmîl-i baḳıyye-i ʿilmiyye vü 

ʿameliyyelerine meşġûl ve zamân-ı yesîrde fâ’iz-i ḥaẓẓ-ı evfer (…) olmuştur.”1616 Enis 

                                                           
1613 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2242. 
1614 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 2247. 
1615 Zihnî’nin Kasımpaşa Dergâhı’na gelmeden önce şiir ile meşgul olduğunu düşünmemizde, Sırrî Abdî 

Dede’nin şair olduğuna dair kaynaklarda herhangi bir bilgi olmayışı etkili olmuştur. Hasan Zihnî’nin, 

İstanbul’da yalnız Mevlevî muhitinde değil, bu muhit dışında da Mevlevî kimliği ile bilindiği, Güftî’nin 

şair hakkında yazdığı “Mesnevîdânlıġı yeter îrâd/O gürûha delil-i istiʿdâd” Bkz. Güftî, Teşrîfâtü’ş-Şu’arâ, 

128. ifadelerinden anlaşılır. Ayrıca şair, Musâhip Paşa Zihnîsi olarak da bilinmektedir. Bkz. Belîğ, 

Nuhbetü’l-Âsâr li Zeyl-i Zübdetü’l-Eş’âr, 108. 
1616 Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1966. 



 
 

448 
 

Recep Dede, İstanbul’da bulunduğu süreçte hem Yenikapı hem de Kasımpaşa 

Mevlevîhanelerine devam etmiş olsa da şairin, Kasımpaşa’da edebiyat ile ilgili bir 

faaliyete dâhil olduğuna dair bir bilgi bulunmamakla birlikte, dergâhta kendisini ilmî 

alanda geliştirmek üzere bulunduğu anlaşılır.1617 

Recep Enis Dede gibi İstanbul Mevlevî muhitinde kendisini yetiştiren ve 

kentteki diğer Mevlevî mahfillerine devam eden Nâcî Ahmet Dede de Halil Fâzıl 

Dede’nin sohbetlerine katılmıştır. Ancak hemsohbet olduğu bu şeyh ile Nâcî Ahmet Dede 

arasında edebî üretim ilişkisi ya da müşâarede bulunma gibi bir bağlantıya kayıtlarda 

rastlanmamaktadır.1618 

Halil Fâzıl Dede’nin meşihat yıllarında Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne; İstanbul 

Mevlevî muhitinde özellikle Galata mahfilinde yetişen ve bu mahfile devam eden 

isimlerin geldiği görülür. Ancak bu isimlerin büyük bir kısmının dergâhta şekillenen 

edebiyat meclislerinde bulunduklarına dair bir vurguya rastlanmaz. Halil Fâzıl Dede, 

İstanbul Mevlevî muhitinde meşhur bir sima olmakla birlikte, daha önce de belirttiğimiz 

gibi, şairliğinden ziyade ilim adamlığı ile meşhur bir isimdir ve dergâha gelen Mevlevî 

şairler de şeyhin bu yönünden faydalanmak üzere dergâhta bulunmuşlardır. Ancak Halil 

Fâzıl Dede’den sonra Kasımpaşa Mevlevîhanesi şeyhi olan oğlu Seyyid Mehmet 

Dede’nin de şair oluşu, dergâhta kaynaklarda belirgin bir şekilde varlığı olmayan ama az 

da olsa bu dergâhta şekillenen bir edebiyat ortamının, Halil Fâzıl Dede döneminde, 

şekillendiğini düşündürmektedir. Bununla birlikte yine de bu şeyh döneminde 

Kasımpaşa’da yetişen ya da buraya devam eden yoğun bir şair varlığına rastlanmaz. 

Seyyit Mehmet Dede döneminde dergâhta yetiştiğini tespit ettiğimiz tek isim ise şeyhin 

                                                           
1617 Esrar Dede de şairin Kasımpaşa’da bulunuşunu şair kimliği ile ilişkilendirmemekte ve Recep Enis 

Dede’nin Kasımpaşa ile ilişkisini, “... bir zamân daḫi Ḳasım Paşa Ḫânḳâhı’nda çille-güzîn-i ḥücre-i ferâġ 

olup” Bkz. Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 31cümlesi ile özetlemektedir.. 
1618 Sâkıb Dede, Nâcî Ahmet Dede’nin Arzî, Kârî Ahmet ve Seyyid Halil Fâzıl Dede’nin sohbetinde 

bulunduğunu söylemekle yetinir. Bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân 

(İnceleme-Metin)”, 1717. 



 
 

449 
 

oğlu, Halil Sâlik Dede’dir.1619 Halil Fâzıl Dede’den sonra Kasımpaşa şeyhi olan iki ismin 

şair oluşu, Kasımpaşa Mevlevîhanesi içerisinde yetişen şeyh adaylarının şiirden anlayan 

isimler olduğunu ancak bu isimlerin hâmî kimliklerinin olmadığını düşündürür.  

Seyyid Mehmet Dede’nin meşihat yıllarında dergâha devam ettiğini 

düşündüğümüz isim ise Mesnevî’nin manzum tercümesini yapan Süleyman Nahifî 

(ö.1151/1738)’dir. Şairin Kasımpaşa Mevlevîhanesi ile olan ilgisini Fındıklılı İsmet, “…. 

Ḳâsımpaşa Mevlevî-ḫânesi’niñ seccâde-nişîni Ḫalîl Sâlik Dede ḥażretleriniñ 

ḫulefâsından Meḥemmed Dede Efendi’den ḫilâfet almıştı.”1620 ifadeleri ile belirtir. Ancak 

burada kanaatimizce, yazarın Halil Sâlik Dede olarak belirttiği isim, Halil Fâzıl Dede 

olmalıdır. Zira Halil Sâlik Dede’den sonra postnişin olan isim Sâfî Musa Dede’dir. Halîl 

Sâlik Dede ile Nahîfî’nin Şehit Ali Paşa’ya kaside sunmuş ve bu patrondan ihsan 

görmüşlerdir. Duman’ın tespitlerine göre Halil Sâlik Dede, Şehit Ali Paşa’ya bir kaside 

sunmuş ve on beş zincirli altın ile ödüllendirilmiştir. 1621 Nahîfî de aynı patrona kaside 

sunmuş ve himâyesinde farklı görevlerde bulunmuştur. Duman, Nahîfî’nin Şehit Ali Paşa 

ile bağını yalnızca patron ve şair ilişkisi üzerinden değil, aynı zamanda her iki ismin de 

Melâmî olması ile ilişkilendirerek meşrep benzerliğinin de himaye ilişkisine olan 

katkısını vurgular. Aynı zamanda Kasımpaşa Mevlevîhanesi ile ilişki kuran Nahîfî’nin 

neden aynı dönemde daha fazla ön plana çıkan Galata ve Yenikapı Mevlevîhanelerine 

değil de Kasımpaşa ile ilişki kurduğu hakkında da ipucu verir.1622 

Nahifî’nin Mevlevî oluşu ise İrfan Aypay’ın tespitlerine göre, Mesnevî’yi 

nazmen tercüme etmiş olması ile ilgilidir. Şairin Dîvân’ında Mevlânâ’yı öven tek bir 

beyitin olmaması, ayrıca Esrar Dede’nin ve Ali Enver’in Nahifî’yi tezkirelerine almayışı, 

                                                           
1619 Esrar Dede, Tezkire-i şu’arâ-yı Mevleviyye, 143. 
1620 Fındıklılı İsmet Efendi, Tekmiletü’ş-Şakâ’ik fî Hakki Ehli’l-Hakâ’ik, haz. İsmail Yıldırım, (İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2021), 161. 
1621 Muhammed Duman, “Divan Edebiyatınd Edebî Muhitler III. Ahmed ve I. Mahmud Dönemi”, (Doktora 

Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2022), 249. 
1622 Duman, “Divan Edebiyatınd Edebî Muhitler III. Ahmed ve I. Mahmud Dönemi”, 265. 



 
 

450 
 

Nahifî’nin Mevlevî kimliği ile öne çıkmayan bir isim olduğunu göstermektedir.1623

 Dîvân’ında Mevlânâ’ya ya da Mevlevîliğe dair manzume bulunmazken 

Nahifî’nin Kasımpaşa Mevlevîhanesi ile kurduğu ilgi dikkat çekicidir. Aypay, şairin 

Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne devam ettiğine ya da buradaki şeyhler ile kurduğu bir 

yakınlığa değinmez. Ancak şairin; Gölpınarlı’nın, Melâmîlik ve Melâmîler adlı eserinde 

hem mezar taşının Hamzavî taşı olması hem de Fasîh Ahmet Dede, Neşâtî Dede gibi 

isimlerle birlikte Melâmîlik ile ilgi kurmuş Mevlevîler arasında zikretmesinden1624 yola 

çıkarak Melâmî meşrep olduğunu belirtir.1625 Nahifî’nin sahip olduğu Melâmî meşreb, 

şairin dergâh ile kurduğu münasebetin temellendirilmesinde önemli bir rol oynar. Zira 

Kasımpaşa Mevlevîhanesi, İstanbul Mevlevî muhitinde Kalender meşrep isimlerin devam 

ettiği bir merkez olarak bilinmektedir ve dergâhın bu yönü Sırrî Abdî Dede’nin 

meşihatına kadar dayanmaktadır.1626 Nahifî’nin Melâmî meşrep bir şair olduğu bilgisi 

doğru kabul edildiğinde, şairin İstanbul Mevlevîhaneleri içerisinde aynı dönemde daha 

meşhur olan Galata ve Yenikapı Mevlevîhaneleri şeyhlerinden birine değil de Kasımpaşa 

şeyhine intisap etmesi, dergâhın temsil ettiği meşrep ile ilişkilendirilebilir. Ancak 

Nahifî’nin dergâh ile kurduğu ilgiye rağmen kendisini bu mahfilde yetiştirmediği, uzun 

yıllar bu dergâha devam etmediği anlaşılır. Zira şair hayatının büyük bir kısmını 

memuriyetleri dolayısıyla İstanbul dışında geçirmiştir.1627  Ayrıca Esrar Dede’nin, Galata 

Mevlevîhanesi’ndeki musiki meclislerine devamlılığı dolayısıyla maddebaşı olmasa da 

tezkiresinde Yahyâ Nazîm’e yer verirken Mevlevî edebiyatı için önemli bir isim olan 

                                                           
1623 İrfan Aypay, “Nahifî Süleyman Efendi (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkitli Metni)”, 

(Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, 1992), c.1, 6-7. 
1624 Nahifî’nin Melâmî olduğuna dair Gölpınarlının tespitleri için bkz. Abdülbaki Gölpınarlı, Melâmîlik ve 

Melâmîler, (İstanbul: Devlet Matbaası, 1931), 186, 205-206. 
1625 Aypay, “Nahifî Süleyman Efendi (Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkitli Metni)”, c.1, 

6. 
1626 Sırrî Abdî Dede’nin meşihat yıllarında Ahmet Sineçâk adlı bir kalenderin dergâha ısrarla devam ettiğini 

Sâkıb Dede şu ifadelerle belirtir: “… Dervîş Aḥmed-i Sîne-çâk-nâm bir ḳalender-i bî-ser ü pâ ve ḫâne-ber-

dûş u melâmet-kîş, kûşe-i maṭbaḥlarına bûriyâ-endâz-ı ârâm …” bkz. Odunkıran, “Mevlevî Tezkiresi: 

Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)”, 1388. 
1627 Şairin görevleri ile ilgili bilgi için bkz. Mustafa İsmet Uzun, “Nahîfî”, DİA, c.32 içinde, (İstanbul: TDV 

Yay., 2006), 298.  



 
 

451 
 

Nahifî’yi tezkiresinde zikretmemiş olması da şairin dergâh ile kurduğu ilginin ve 

devamlılığın uzun ve kesintisiz olmadığını göstermektedir. Nahifî’nin dergâh ile kurduğu 

bağın dergâhtaki edebî ortam ile ilişkili olmaması, Seyyid Mehmet Dede döneminde 

dergâhın bir mahfil hüviyetine sahip olmadığını gösterir. 

Esrar Dede’nin Kasımpaşa Dergâhı’na devam ettiğini belirttiği bir başka isim 

ise Derviş Hilmî (ö.1180/1766-67)’dir. Şair, kadılık yaptığı bir dönemde Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi’nin 9. şeyhi Arapzâde Ali Dede’nin müntesipleri arasına katılmıştır. Bu 

dergâhta kari-i Mesnevî görevinde bulunan Hilmî, Fennî’nin Sâhilnâme’sine nazire 

yazmıştır.1628 Şairin bu dergâhta ne kadar kaldığı ya da kimler ile bir araya geldiğine dair 

Esrar Dede herhangi bir bilgi vermemektedir. Hilmî’nin intisap ettiği Arapzâde Ali 

Dede’nin şair olduğuna dair kaynaklarda herhangi bir bilgi bulunmamakla birikte, musiki 

alanında şöhret sahibi bir isimdir.1629 

Arapzâde Ali Dede’nin meşihat yıllarında Kasımpaşa Mevlevîhanesi’ne devam 

eden Hilmî’nin dışında kaynaklarda şeyhe intisap eden başka bir şair adına rastlanmaz. 

Arapzâde Ali Dede’nin 1181/1767-68ʾde vefatından sonra Semahat Ömer Dede’nin 

1197/1783-83 yılında meşihat makamına getirilmesine kadar geçen sürede, dergâh 

şeyhliğine şair bir isim gelmemiştir. Bu durum, aynı zamanda Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi’nin, kuruluşundan itibaren temellendiremediği mahfilleşme sürecininin 

bir uzantısıdır ve söz konusu durum, Semahat Ömer Dede’nin şair bir şeyh olmasına 

rağmen devam etmiş görünmektedir.  

Semahat Ömer Dede, Yenişehir Mevlevîhânesi Şeyhi Hasan Dede’nin oğludur 

ve babasının vefatından sonra bir süre Konya’da bulunmuş; sonrasında Edirne 

Mevlevîhanesi şeyhi olmuştur. Bu görevinin ardından ise Kasımpaşa Mevlevîhanesi 

                                                           
1628 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 87-88. Şairin hayatı ile ilgili ayrıca bkz. Fatîn, Hâtimetü’l-

Eşâr, 103. Şairin yazdığı sahilname ile ilgili geniş bilgi için bkz. Yunus Kaplan, “Klasik Türk Edebiyatında 

Sahil-nâmeler ve Derviş Hilmî Dede’nin Sahil-nâmesi”, Route Educational and Social Science Journal 2/2, 

(Nisan 2015), 148-159. 
1629 Arapzâde Ali Dede’nin musikişinaslığı hakkında bilgi için bkz. Nuri Özcan, “Ali Dede, Arapzâde”, 

DİA, c.2 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 1989), 385-386. 



 
 

452 
 

şeyhliğine getirilmiş1630 24 Rebiulevvel 1201/14 Ocak 1787’de bu görevden 

azledilmiş;1631 ancak Sicill-i Osmanî’de verilen bilgilere göre Semahat Ömer Dede 

dergâhın şeyhliğine 1202/1787-88’de tekrar getirilmiştir. Fakat şeyhin bu görevi de uzun 

sürmemiş ve tekrar azledilmiştir.1632 Semahat Ömer Dede’nin şiirleri, Tezkire-i Şu’arâ-yı 

Mevleviyye’nin yazıldığı dönemde Mevlevî muhitinde bilinmekte ve okunmaktadır. 

İstanbul Mevlevî muhitinde şiirleri dolaşımda olan bir isimken Semahat Ömer Dede’nin 

Kasımpaşa Mevlevîhanesi postnişinliğini kesintisiz ve uzun bir zaman aralığında 

sürdürmemiş olması kanaatimizce, şeyhin meşihat yıllarında oluşabilecek bir 

mahfilleşmeyi engellemiştir. Semahat Ömer Dede’nin çevresinde, şairlerden oluşan bir 

edebî yapılanmaya rastlanmaz; ancak bu dönemde şeyhe intisap eden bir isim dikkat 

çeker. Bu isim, Hoca Neşet mahfilinde yetişen, aynı zamanda Yenikapı şeyhi Ebubekir 

Dede’nin sohbetlerinde bulunan ve oğlu Ali Nutkî Dede döneminde de Yenikapı 

mahfiline devam eden İbrahim Hanîf’tir.  

Esrar Dede, Hanîf’in şeyh ile kurduğu bağı; “… ser-dâde-i zânû-yı inâbetleri 

olduḳda kendülere ceẕbe-i zâʼidü’l-vaṣf ʿaksiyle bî-gâne-i hûş temâmen biñ bir gün cûş 

u ḥurûş idüp ṣaḥv u temkîn ve elʼân şâʿir-i ḥaḳîḳat-âgîndürler ki”1633  ifadeleri ile belirtir. 

Bu kayıtlarda yer alan elʼân şâʿir-i ḥaḳîḳat-âgîndürler ifadesinden anlaşıldığı üzere Esrar 

Dede, kendisinin hâmîsi olan Şeyh Gâlib ile aynı mahfilde yetişen Hanîf’le İstanbul 

Mevlevî muhitinde karşılaşmıştır. 

Esrar Dede’nin Semahat Ömer Dede’nin “naẓar-kerdelerinden”1634 olduğunu 

söylediği Râmiz Bey de Kasımpaşa Dergâhı’na devam eden bir isimdir. Kaynaklarda 

silahşorân-ı hassadan olduğu belirtilen şair, ordu ile gittiği bir sefer sırasında vefat 

                                                           
1630 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 144-145. 
1631 Ayvasarayî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 11. 
1632 Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, c.4, 1328. Sicill-i Osmanî’de Semâhat Ömer Dede’nin Galata şeyhi 

olduğu belirtilmekle birlikte bu kayıt yalnızca söz konusu kaynakta mevcut olması dolayısıyla tezimizin 

Galata Mevlevîhanesi’nde oluşan edebî mahfil hakkında bilgi verilen bölümünde değinilmemiştir.  
1633 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 146. 
1634 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 146. 



 
 

453 
 

etmiştir.1635 Esrar Dede’nin tezkiresinde madde başı olarak yer vermediği ancak İstanbul 

Mevlevî muhitinde varlığını bildiği bu isimleri, Semahat Ömer Dede ile birlikte zikretmiş 

olması; şeyhin yaşadığı dönemde şairleri etkilediğini, özellikle de Mevlevî muhibbi olan 

isimler üzerinde tesirli olduğunu düşündürmektedir. 

Semahat Ömer Dede’den sonra; Mevlânâzâde Şeyh Mehmet Efendi 

(ö.1211/1796-97) Molla Dede (ö.1211/1796-97 sonrası), Seyyid Ali Dede (ö. 3 

Muharrem 1243/27 Temmuz 1827), Mehmet Şemsettin Dede (ö.1268/1851-52) ve 

Seyyid Ali Rızâ Dede (ö.1325/1907) Kasımpaşa Mevlevîhanesi şeyhi olan isimlerdir. Bu 

isimler arasında, şeyhliğinin yanında şair kimliği ile İstanbul Mevlevî muhitinde öne 

çıkan bir isim yer almamaktadır. 

Seyyid Ali Dede dönemi, III. Selim’in tahtta olduğu yıllara denk gelmiştir ve 

Mevlevî muhibbi olan padişahın İstanbul Mevlevî muhitinde yer alan dergâhlara verdiği 

maddî destekten Kasımpaşa Mevlevîhanesi de faydalanmış; Osmanlı sultanının 

Mevlevîlerin lehine olan tavrı, Kasımpaşa Mevlevîhanesi’nin de çehresini değiştirmiştir. 

Tanrıkorur’un verdiği bilgilere göre dergâh, III. Selim döneminde, Mihrişah Valide 

Sultan’ın da destekleri ile onarılmış ve mekâna hünkâr mahfili de eklenmiş ve yapı 6 

Rebiulevvel 1210/20 Eylül 1795’te açılmıştır.1636 Dergâhın bu tamirine Galata mahfili 

şeyhi Şeyh Gâlib, ikisi kıta-i kebire olmak üzere üç adet tarih düşürmüştür.1637 Bunlardan 

aşağıda verilen kıta dergâhın semahane kapısı üzerine yazılmıştır.1638 

Mihrişâh-ı keremver medh-i ʿulyâ-yı Selîm Ḫân kim 

Nigâhı revnak-efzâ oldı bu meydân-ı ʿuşşâḳa 

Semâʿa vecd ü ḥâlet virdi Ġâlib mıṣraʿ-ı târîḫ 

                                                           
1635 Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, 146. Şefkat-i Bağdâdî, Şefkat Tezkiresi (Tezkîre-i Şu’arâ-

yı Şefkat-i Bağdâdî), haz. Filiz Kılıç, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017), 134. (e-kitap) 

Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, 117-118.  
1636 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevîhanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 384. 
1637 Tarih kıtaları için bkz. Gürer, “Şeyh Gâlib Dîvânı (İnceleme-Metin), 180-182. Bu tarih kıtaları, 

Okçu’nun yayına hazırladığı Şeyh Gâlib Dîvânı adlı çalışmada bulunmamaktadır. 
1638 “Semâʿ-ḥâne ḳapusı bâlâsına yazılan târîḫdür” başlığından manzumenin dergâh içerisinde herkesin 

görebileceği bir yere işlendiği anlaşılmaktadır. 



 
 

454 
 

Nevâ-sâz oldı bu dergeh ney-i devrân-ı ʿuşşâḳa (1210/1795)1639 

Devrin İstanbul Mevlevî muhitinde önemli bir sima olan Şeyh Gâlib’in söz konusu 

kıtasının dergâh semahanesinin girişine nakş edilmiş olması, III. Selim’in yenilikçi 

yönünün, yalnızca bir tamir desteği olarak değil, aynı zamanda patronajı altında gelişen 

kültürel alanın da dergâhtaki değişim sürecine yansıdığını gösterir. Ancak III. Selim 

döneminde başlayan bu yansıma, muhtemelen dergâhta yalnızca mekânın mimarî 

yapılanmasına nüfuz etmiştir. Zira aynı yıllarda Yenikapı ve Galata Mevlevîhaneleri Ali 

Nutkî ve Gâlib Dede meşihatı döneminde, III. Selim’in destekleri ile hem mimarî yönden 

ihya olup hem de kentteki Mevlevî muhitinde birer edebiyat mahfili olarak öne çıkarken, 

Kasımpaşa Mevlevîhanesi’nde benzer bir durumun varlığından söz etmek mümkün 

değildir. Kasımpaşa Mevlevîhanesi örnekliğindeki bu durum aynı zamanda şair bir şeyhin 

varlığı ile birlikte bir tekkenin edebiyat mahfili hâline gelebileceğini, yalnızca patronaj 

desteğinin bir mekânın yüksek kültür çevrelerinden olan isimlerin devam ettiği bir 

edebiyat mahfili hâline gelemeyeceğini göstermesi bakımından önemlidir. Kasımpaşa 

Mevlevîhânesinin tamirat süreci, II. Mahmut döneminde de devam ettirilmiştir. II. 

Mahmut’un sarayda düzenlediği küme fasıllarına katılan1640 Mehmet Şemsettin 

Dede’nin, şeyhlik makamında bulunduğu 1250/1834-35 yılında dergâh tamir ettirilmiş; 

mekâna eklenen hünkâr mahfiline Tanrıkorur’un tespitlerine göre, Muvakkitzade Pertev 

ve Ziver Paşa’nın müşterek söyledikleri bir tarih kıtası nakşedilmiştir.1641 Bu iki isim, 

                                                           
1639 Gürer, “Şeyh Gâlib Dîvânı (İnceleme-Metin), 182. Şeyh Gâlib dönneminde Galata mahfiline devam 

eden Lütfî de şairin söylediği bu tarih kıtalarından bahsetmiştir. Ayrıca, III. Selim’in annesinin vesilesi ile 

gerçekleşen bu tamir sürecinden önce dergâhın oldukça yıpranmış bir hâlde olduğu, Lütfî’nin; 

“Kasımpaşa’da vâkiʿ Mevlevîhâne’nin ebniyyesi gayet köhne ve müşrif-i harâb olmağla, bundan akdem 

mücededen inşasına sâhibü’l-hayrât ve’l-meberrât devletlü, ismetlü Vâlîde Sultân Aliyyetüş’ş-şân 

Hazretleri himmet ü inâyet buyurup” ifadeleri ile dile getirmektedir. Bkz. Toprak, “Nuri Tarihi (İnceleme-

Metin)”, 262. 
1640 Tayyarzâde Atâ, Osmanlı Tarihi –Târîh-i Enderûn-, c.3, 254. 
1641 Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevîhânlerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 285. Tanrıkorur, mahfile işlenmiş 

olan bu metnini, Pertev ve Ziver Paşa’nın söyledikleri şekli ile çalışmasına almıştır. Bkz. Tanrıkorur, 

“Türkiye Mevlevîhânlerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 298-299. Ancak Ziver Paşa Dîvân’ında, 

Tanrıkorur’un metnine aldığı tarih kıtasında farklılıklar vardır. Ziver Paşa’nın Dîvân’ındaki tarih kıtası için 

bkz. Zîver Paşa, Dîvân, 383-384. III. Selim ve II. Mahmut dönemlerinde, dergâhın siyasal elitlerden 

gördüğü destek, Sultan Abdülecit döneminde de devam etmiştir. Sultan Abdülmecit, Şemsettin Dede’ye 



 
 

455 
 

dergâha, sultan tarafından verilen destekleri halkın görebileceği yerlere nakşedilen 

manzumelerle dile getirmişlerdir. Zîver Paşa Dîvân’ında bu mahfilin yapılışına şu tarihi 

düşürmüştür: 

O şâhıñ çâkeri Zîver mücevher söyledi târîḫ 

“Hümâ-yı şevkete nev-âşiyândır maḥfil-i raʿnâ” (1250)1642 

Ayrıca mekâna yapılan tamirlerde ve eklemelerde Yenikapı ve Galata mahfillerine devam 

eden Pertev’in sesi de duyulur. Şairin aşağıdaki beyitleri II. Mahmut’un yaptırdığı tamir 

hakkındadır. 

Görünce ben de Pertev tarh-ı zîbâsın bu dergâhın 

İki târîh ile tezyin kıldım levh-i imlâyı 

 

Buyurdu şâh-ı sıdk-âgâh memnûn rûh-ı Mollâyı 

Ne zîbâ yapdı Mahmûd Hân bu dergâh-ı mu’allâyı1643 (1250/1834-35) 

İstanbul Mevlevî muhitinin, II. Mahmut döneminde meşhur simaları olan ve aynı 

mahfillere devam eden bu iki ismin dergâha, edebî üretimleri ile katkıda bulunmalarına 

rağmen Kasımpaşa Mevlevîhanesi’nde bu dönemde de bir edebiyat mahfili meydana 

gelmez. Bunda dergâhın bu yıllarda postnişini olan Mehmet Şemsettin Dede’nin şair 

olmayışı ve Kasımpaşa Mevlevîhanesi’nin kurulduğu günden itibaren kentteki elit 

kesimden ziyade halktan isimlerin devam ettikleri bir dergâh olması etkili olmuştur.1644 

Dergâhın, özellikle III. Selim’in ve II. Mahmut’un saltanat yıllarında; bu iki sultanın 

yenilikçi politikaları için meşru zemin inşa etmeye çalıştıkları dönemde, Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi de bu politikanın bir sonucu olarak kentteki diğer Mevlevîhaneler gibi 

destek görmüştür. Ancak mekânda bir edebiyat mahfilinin oluşumu için gereken temeller, 

                                                           
atiyyeler yollamış; şeyhin hayvanlarına arpa ve saman tayini yapılmıştır. Bkz. Küçük, İstanbul 

Mevlevîhaneleri, c.2, 48. 
1642 Zîver Paşa, Dîvân ve Münşeât, 384. 
1643Tanrıkorur, “Türkiye Mevlevîhanelerinin Mimari Özellikleri”, c.2, 298. Beyitleri verilen bu kıta, Ekrem 

Bektaş’ın hazırladığı çalışmada mevcut değildir.  
1644 Dergâhın elit zümreden olan isimlerden ziyade halk ile içiçe olmasını ve bu sebeple Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi’nin kentteki diğer Mevlevî dergâhlarına oranla sanat eseri ürtiminde geri kalması hakkında 

Baha Tanman’ın yaptığı bir değerlendirme için bkz. M. Baha Tanman, “Kasımpaşa Mevlevîhânesi”, DİA 

c.24 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 2001), 554.   



 
 

456 
 

dergâhın kuruluş yıllarında ya da sonraki dönemlerde inşa edilmediği için Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi’nin tezimizin kapsadığı dönemde, kentteki Galata, Yenikapı ve 

Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanelerinin sahip olduğu mahfil yapılanmasına sahip 

olamamıştır. Her ne kadar, Sırrî Abdî Dede ailesinden olan Halil Fâzıl Dede, Seyyid 

Mehmet Dede ve Halil Sâlik Dede şair olup bu dönemlerde dergâhta şair varlığına -az 

sayıda olsa da- rastlanmışsa da özellikle Sırrî Abdî Dede ailesinden gelen son isim olan 

Halil Sâlik Dede’nin meşihatından sonra, gelen şeyhlerin şair olmayışı dergâhın bir 

edebiyat mahfili hâline gelemeyişindeki en büyük etken olmuştur.  

 4.4.2. İstanbul’da Kurulan Son Mevlevîhane: Üsküdar Mevlevîhanesi 

 İstanbul Mevlevî muhitinde kurulan son dergâh olan Üsküdar Mevlevîhanesi ise 

tezimizin kapsadığı zaman aralığında bir edebiyat mahfili hâline gelememiş bir mekândır. 

Bunda hem dergâhın, İstanbul’daki varlığının gecikmesi hem de bir zâviye olarak 

kurulması etkili olmuştur. Ayrıca dergâhın 1790-1902 yılları arasında meşihatını yürüten 

isimlerin şair olmayışı da dergâhın İstanbul Mevlevî muhitinde şairlerin bir araya 

geldikleri bir mekân olarak şekillenemeyişindeki en önemli faktördür. Bunlara ek olarak, 

bu dergâhın, hem bir siyasal elitin desteği ile kurulmamış olması hem de İstanbul Mevlevî 

muhitinde var olan tek zâviye olması da burada bir edebiyat mahfilinin 

şekillenemeyişinde etkili olan unsurlardır. Tanman, dergâhın İstanbul Mevlevî muhiti 

içerisindeki bu konumunu, “…. burası, Mevlevî dervişi yetiştirmekle yükümlü bir âsitane 

olmak yerine konaklama fonksiyonuna yönelik bir tesis olduğundan, âsitane statüsüne 

sahip diğer İstanbul Mevleîhanelerine oranla, musiki başta olmak üzere, Mevlevî 

kültürünün gelişimi açısından daha mütevazı bir geçmişe sahiptir.”1645  

                                                           
1645 M. Baha Tanman, “Üsküdar Mevlevîhanesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi c.7 içinde, 

(İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994), 348. 



 
 

457 
 

Üsküdar Mevlevîhanesi’nin bânisi olan Numan Dede, Galata Mevlevîhanesi’nin 

23. şeyhidir ve İzzet Molla’nın aşağıdaki beyitlerinden anlaşıldığına göre, Galata 

şeyhliğinden azledilmiştir. 

İki yüz beşde der-gehden olup Nuʿmân Beg maʿzûl 

Erenler yollamışlar nâm-daş-ı Şîr-i Yezdân’ı 

 

Hemân bir günde maʿzûl oldı ṣanma sen ẕüldür 

Ber-â-berdür anuñ biñ sâl sulṭânlıḳla bir ânı1646 

Galata Mevlevîhanesi’nden ayrılışından sonra Numan Dede; Üsküdar’daki evini bir 

Mevlevîhane hâline getirmiş, kendi eliyle kurduğu bu dergâha Tire’deki çiftliğini de 

vakfetmiştir.1647 Yaklaşık sekiz yıl dergâhın postnişini olan Numan Dede’nin 27 Recep 

1213/4 Ocak 1799’da vefat etmesi üzerine yerine oğlu Hüsameddin Dede geçmiştir. Üç 

yıl şeyhlik makamında kalan Hüsameddin Dede’den sonra, bu aileye mensup kimse 

kalmamıştır. 1648 Hüsameddin Dede’den sonra Üsküdar Mevlevîhanesi şeyhi olan isimler 

şunlardır: Ali Nâilî Dede (ö.1217/1802), İsmail Hulûsî Dede (ö.1219/1804), Mehmet 

Emin Dede (ö.1228/1813), Abdullah Necîp Dede (ö.1252/1836-37), Ahmet Ârif Himmetî 

Dede (ö.1290/1873-74),1649 Mehmet Zekî Dede (ö.1299/1881-82), Mehmet Hasîp Dede 

(ö.1304/1886-87),1650 Konevî Hâlit Dede (ö.1320/1902-03). Bu isimler arasında daha 

önce de belirttiğimiz gibi şairliği ile ünlü bir şeyh bulunmamaktadır. 

                                                           
1646 Şahin, “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-ı Âsâr”, 645. Şeyhin azledildiği 

bilgisini Ayvasarâyî de vermektedir. Bkz. Hüseyin Ayvansarâyî, Hadîkatü’l-Cevâmî, c.2, 43. 
1647 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 259. Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmânî, c.4, 1261. 
1648 Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, c.5, 262. 
1649 Senîh, “Üsküdar Mevleviḫanesi Şeyḫi ʿÂrif Efendi Merḥuma” başlıklı kıtanın “Naẓm itdi nezr-i pîr ile 

târîḫini Senîḥ/ʿÂrif Efendi eyledi firdevsi âşiyân” beyiti ile tarih düşürmüştür. Bkz. Recep Şükrü Güngör, 

“Süleyman Senih-i Mevlevî’nin Yayınlanmamış Elyazması Şiirleri (İnceleme-Metin-Tahlil-Sözlük)”, 

(Yüksek Lisans Tezi, Dicle Üniversitesi, 2013), 218. 
1650 Senîh, Hasip Dede’nin vefatına da “Pederi Üsküdar Mevlevi Şeyḫi ʿÂrif Efendi’niñ Vefâtından Sekiz 

Sene Ṣoñra Yerine Şeyḫ Olan Ḥasib Efendi İrtiḫaline Tariḫ” başlıklı kıtanın “Ḥüsn-i ḥâle fâl-ı ḫayr olsun 

bu târîḫim Senîḥ/Tekyegâh-ı ‘adne ‘azm itdi Ḥasîb-i Mevlevî” beyiti ile tarih düşürmüştür. Bkz. Güngör, 

“Süleyman Senih-i Mevlevî’nin Yayınlanmamış Elyazması Şiirleri (İnceleme-Metin-Tahlil-Sözlük)”, 222. 



 
 

458 
 

Dergâh, Abdullah Necîp Dede’nin meşihatte olduğu 1250/1835-35 yılında II. 

Mahmut tarafından tamir ettirilmiştir. Bu tamire, aynı yıllarda Kasımpaşa 

Mevlevîhanesi’nin tamir ettirilmesine de tarih düşüren isimlerden biri olan Pertev 

aşağıdaki beyit ile tarih düşürmüştür; 

Yine şâdân kıldı ruh-ı Mevlânâ’yı Mahmûd Han 

Yapıldı tarh-ı zîb-i efzâ bu aʿlâ Mevlevîhâne (1250/1834-35)1651 

Pertev’in varlığı dışında dergâh postnişinlerinden Mehmet Zekî Dede’nin vefatına 

Üsküdarlı Tal’at’ın ve Senîh’in, Halîl Halit Dede (ö.1320/1902-03)’nin ölümüne ise yine 

Talat’ın tarih düşürmüş olması, dergâha İstanbul Mevlevî muhiti içerisindeki isimlerin 

zaman zaman devam ettiklerini düşündürmekle birlikte,1652 bu veriler Üsküdar 

Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili hâline geldiğinin öne sürülmesi için yeterli 

görünmemektedir.  

      

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1651 Küçük, İstanbul Mevlevîhâneleri, c.2, 60. 
1652 Bu tarih kıtaları için bkz. Vassâf, Sefine-i Evliyâ, c.5, 266-267.   



 
 

459 
 

SONUÇ 

Bu çalışmada; bir tarikata bağlı tekkeler çevresinde oluşan edebî hayat ele 

alınmıştır. Çalışmada, hem tarikatın kurucusu olan ismin şair olması hem de tarikatın, 

siyasal elitler ile olan ilişkisinin niteliğine göre; bir tarikatın çevresinde gelişen edebî 

yapılanmanın katılımcı sayısının ve devamlılığının değişebileceği tespit edilmiştir. 

Tarikat pirinin edebî eser üretiminde bulunmuş olması, onun takipçilerinin de edebiyat 

ile bağ kurmalarını sağlamıştır. Kurucu şahsiyet olarak da adlandırılan bu ismin, edebî 

üretimde bulunmuş olmasının; tarikatın, tekkeleri bünyesinde oluşacak olan mahfillerin 

ve nihayetinde edebî muhitin şekillenmesindeki ilk şart olduğu görülmüştür. Bu 

çerçevede çalışmada; din, siyaset ve edebiyat arasındaki ilişki ele alınmış ve bu ilişkiyi 

göstermek adına; 15-19. asırlarda İstanbul’da kurulan Mevlevîhaneler’de şekillenen 

edebî hayat incelenmiştir. 

Siyaset ve edebiyat arasındaki ilişkiyi ele alan çalışmalarda, edebî üretimin 

sürdürülmesini sağlayan ve üretim şeklini domine eden aktör olarak nitelenen patrondan 

farklı olarak; tarikat kurucusu olan ve edebî üretimde bulunan şeyh ile yine bu geleneğin, 

sürdürülmesini sağlayan tarikat içerisindeki diğer otoritelerin (dinî önderlerin), edebî 

üretime etkileri yönüyle benzer özelliklere sahip oldukları tespit edilmiştir. Patronlardan; 

maddi güce sahip olmama ve çevrelerindeki şairlere maddi destekte bulunmamaları 

yönüyle ayrışan şeyhler; çevrelerindeki şair dervişleri eğitme, onları tarikatı temsil 

edebilecek tarzda eserler kaleme almaları konusunda motive etmeleri yönüyle ise 

patronlarla benzeşmektedirler. Dervişler üzerindeki bu etkileri şeyhlerin, kendi 

tekkelerinde manevi bir otorite olmalarının yanı sıra, birer edebî otorite olarak da yer 

almalarını sağlamıştır. Kendi tekkesi içerisinde şiir ile ilgilenen ve dervişlerini de bu 

yönde motive eden şeyhlerin, edebiyat üretimi ile kurdukları alaka dolayısıyla, kendi 

muhitlerinde birer hâmî olarak adlandırılabilecekleri de mümkün görülmüştür. 



 
 

460 
 

Tarikatların edebî muhitini temsil edebilecek mekânlar olan tekkelerin 

yapılanmasının her bir tarikatın faaliyet alanına ve hitap ettiği çevreye göre değişebileceği 

tespit edilmiştir. Buna göre, tekke muhiti ve mahfili tanımlarının içeriği aynı kalmakla 

birlikte, bu kavramlar odağında edebî çevresi değerlendirilecek olan tarikatın, edebî 

yapılanmasının, ele alınan tarikat özelinde yeniden değerlendirilmesi gerektiği 

görülmüştür. 

Edebiyatın hem bir sanat alanı hem de bir propaganda aracı olması, tarikatların 

edebiyat ile ilgilenmelerini sağlamış; bu ilgi, özellikle Mevlevîlik gibi genellikle siyasal 

elitlerle olumlu ilişki kuran ve onlardan destek gören tarikatlarda, tarikat mensuplarının 

da edebî üretimde bulunmalarına zemin hazırlamıştır. Siyasetin, Mevlevîliği 

desteklemesi ile birlikte bu tarikatın edebî üretinimin artmasına zemin hazırlanmıştır. Bu 

durum, Mevlevîhaneler çevresinde oluşan edebî muhit/mahfillere katılan şair sayısını da 

olumlu etkilemiştir. 

Mevlevîliğin sahip olduğu merkeziyetçi yapının ve tarikatın etkin olduğu 

tarihsel süreç içerisinde,  kollara ayrılmadan tek bir merkezden idare edilmesi ve özellikle 

Sultan Veled’den itibaren, siyasal elitler ile iletişimde, edebî eserlerin de bir araç olarak 

kullanılması; Mevlevîliğin, İstanbul’da temsil edilmesinden önceki süreçte de genellikle 

kent merkezlerinde şekillenen bir edebî yapılanmaya sahip olmasını sağlamıştır.  

Tezin örneklemini oluşturan İstanbul Mevlevîhanelerinden Galata, Yenikapı ve 

Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanelerinin birer edebî mahfil hâline geldiği; Kasımpaşa ve 

Üsküdar Mevlevîhanelerinin ise şairlerin yoğun olarak devam etmedikleri ve şair 

dervişlerin yetişmedikleri mekânlar oldukları tespit edilmiştir. İstanbul Mevlevî muhitini 

domine eden Galata, Yenikapı ve Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanelerinin ise eş zamanlı 

olarak şair derviş yetiştirmedikleri ya da tarikat müntesibi isimlerin bu dergâhlara aynı 

zaman diliminde ve aynı yoğunlukta devam etmedikleri görülür. Bu yoğunluğun 



 
 

461 
 

değişiminde, adı geçen üç dergâhın farklı zaman dilimlerinde şair yetiştiren 

şeyhlere/hâmîlere sahip oluşu ve bu isimlerin devrin siyasal elitleri olan ilişkilerinin 

farklılaşmasının etkili olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca İstanbul Mevlevîhanelerinin birer 

edebiyat mahfili olarak şekillenmelerinde, Konya Çelebi’lerinin Osmanlı yönetimi ile 

yaşadıkları çatışmanın İstanbul Mevlevî muhitinin oluşumunu ve devamlılığını olumsuz 

etkilediği; bunun yanı sıra, 16. asrın sonları ve 17. asrın başlarında, Osmanlı-Safevî 

mücadelesinin mezhepsel boyutunun da kentteki Mevlevî muhitinin oluşumunu olumsuz 

etkilediği belirlenmiştir. Tüm bu etkilenmeler dikkate alındığında, Galata 

Mevlevîhanesi’nin İstanbul’daki Mevlevî edebî muhitindeki etkin olduğu sürecin, üç ana 

dönemde; yine aynı sebeplerden, Yenikapı Mevlevîhanesi’nin iki, Beşiktaş/Bahâriye 

Mevlevîhanesi’nin ise tek bir ana dönemde edebî mahfil yapılanmasına sahip olduğu 

sonucuna varılmıştır.  

Galata Mevlevîhanesi’nin aynı zamanda, İstanbul Mevlevî edebî muhitini temsil 

eden ilk mekân da olduğu birinci dönemi, 1491-1608 yıllarını kapsar. Bu zaman 

aralığında dergâhın, bir edebiyat mahfili olma özelliğinin kesintisiz bir şekilde devam 

etmediği tespit edilmiştir. Bu dönemde dergâha devam eden ya da Mevlevî irfan 

muhitinde yetişen ve çeşitli vesilelerle İstanbul’a geldiğinde mekâna geldiği düşünülen 

on iki şair vardır. Divane Mehmet Çelebi ile Sırrî Abdî Dede’nin meşihatını kapsayan bu 

süreç, aynı zamanda Mevlevî edebî muhitinin İstanbul’daki ilk şekillenmelerini 

oluşturması yönüyle önemlidir.  

Galata Mevlevîhanesi’nin İstanbul Mevlevî muhitini domine ettiği ikinci dönem 

ise İsmail Ankaravî’nin 1610’daki şeyhliği ile başlayan ve Nâyî Osman Dede’nin 

meşihatının ardından, -1799- azalarak son bulan bir süreçtir. Galata Mevlevîhanesi’nin 

bu ikinci döneminde altı şair şeyhin meşihat yıllarında toplam kırk dört şairin bu mekân 

ile ilişki kurduğu tespit edilmiştir. Ankaravî ile başlayan ikinci süreç, aynı zamanda 



 
 

462 
 

Galata postnişinlerinin dergâh içerisinde edebî yönden de eğitildiği bir dönemdir. Âdem 

Dede, Arzî Mehmet Dede, Derviş Çelebi, Nâcî Ahmet Dede, Gavsî Ahmet Dede ve Nâyî 

Ahmet Dede şeyh olmadan önce dergâh içerisinde edebî eğitim alan, şiirlerini şeyhlerine 

sunan isimlerdir. İsmail Ankaravî’nin meşihatında dergâhta; on, Âdem Dede’nin 

meşihatında on bir, Arzî Mehmet Dede’nin meşihatında sekiz, Gavsî Ahmet Dede’nin 

şeyhliğinde on bir şairin dergâhta yetiştiği ya da bu mahfile devam ettiği tespit edilmiştir. 

Şeyhlikleri döneminde dergâhı aynı zamanda bir edebiyat mahfili hâline getiren bu 

isimlerin, devrin siyasal elitleri ile de olumlu ilişkiler kurdukları tespit edilmiştir. Hem 

şeyhlerin şair oluşu hem de siyasal elitler ile tarikatı temsil eden dinî önderler arasındaki 

ilişkinin olumlu bir zeminde gelişmesi, Galata Mevlevîhanesi’nin İstanbul Mevlevî 

muhitinde öne çıkmasını sağlamıştır. Dergâhın bu ikinci dönemi, Nâyî Osman Dede’den 

sonra meşihata gelen isimlerin hem şair olmayışları hem de genellikle dergâh dışından 

atanan postnişinler olması dolayısıyla kesintiye uğramış, Galata Mevlevîhanesi’nin 

mahfil olma özelliği devam ettirilememiştir. Bu durum, bir dergâhta edebî mahfilin 

şekillenebilmesi için şair şeyhlerin siyasal elitlerle kurdukları ilişkinin yanı sıra, 

şeyhlerin/hâmîlerin kendilerinden sonra gelen ismi, dergâh içerisinde edebî yönden 

eğitmelerinin gerekli olduğunu göstermektedir. Ayrıca dergâh içerisinde yetişen şair 

şeyhlerin postnişin olmalarının da dergâh çevresinde şekillenen edebî yapılanmanın 

sürdürülebilir olmasında etkili olduğu tespit edilmiştir.  

Şeyh Gâlib’in 1790’da başlayan meşihatı, Galata Mevlevîhanesi’nin İstanbul 

Mevlevî muhitinde yeniden ön plana çıkmasını sağlamıştır. Bu dönemde yirmi iki şairin 

dergâha devam ettiği tespit edilmiştir. Şeyh Gâlib’in postnişin olması ile başlayan bu 

süreç, 1871’de Kudretullah Dede’nin vefatı ile kesintiye uğramıştır. Şeyh Gâlib’in, devrin 

sultanı III. Selim ile olan yakın ilişkisi ve sultanın, yapmak istediği yeniliklerde 

Mevlevîliğin desteğini alma isteği, Galata Mevlevîhanesi’nin bir kez daha şairlerin yoğun 

bir şekilde devam ettiği, yetiştiği bir mahfil olmasını sağlamıştır. Şeyh Gâlib’in meşihat 



 
 

463 
 

yıllarında dergâha on iki şair devam etmiştir. Bu üçüncü dönemde, Kudretullah Dede’nin 

meşihat yıllarında da dergâha on şairin devam ettiği tespit edilmiştir. Kudretullah 

Dede’nin şair olmamasına rağmen dergâha şuarâdan isimlerin devam etmesinde; şeyhin, 

devrin kethüdası Hâlet Efendi’nin desteği ve aynı zamanda II. Mahmut’un politikalarına 

Kudretullah Dede’nin verdiği destek ile alakalı olduğu görülmüştür.  

1598’de açılan Yenikapı Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili olarak ele 

alınabilecek ilk döneminin, Galata Mevlevîhanesi örneğinde olduğu gibi tutarlı ve 

kesintisiz bir şekilde ilerlemediği tespit edilmiştir. Bu ilk dönemde, edebî üretimde 

bulunan Kemâl Ahmet Dede, Sabûhî Ahmet Dede ve Nesîb Yusuf Dede gibi şair isimler 

şeyhlik yapmışlarsa da 1598-1746 yılları arasında meşihata gelen isimlerin çoğunun şair 

olmayışının –on bir şeyhten üçü şairliği ile öne çıkmıştır- dergâha devam eden şuaranın 

sayısında azalmaya neden olduğu görülür. Bu birinci dönemde şeyhlerin dergâh 

içerisinde yetişenlerden ziyade dışardan gelen isimler olmalarının da Yenikapı 

Mevlevîhanesi’ndeki edebî mahfil yapılanmasını geciktirdiği tespit edilmiştir. Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nin bir edebiyat mahfili hâline geldiği ikinci dönem; 1746’da meşihat 

makamına gelen Ebubekir Dede’nin siyasal elitler ile kurduğu ilişkiye ek olarak, 

oğullarının kentteki kültürel zemini de besleyecek faaliyetlerde bulunmaları ile 

başlamıştır. Ebubekir Dede’nin ardından postnişin olan oğulları Ali Nutkî ve Abdülbâki 

Nâsır Dede ile torunları Osman Salâhaddin ve Mehmed Celâleddin Dede’nin siyasal 

elitler ile kurdukları –genellikle-olumlu ilişkiye ek olarak şair kimliği de taşımalarının 

etkili olduğu tespit edilmiştir. Yenikapı Mevlevîhanesi’nin özellikle 1775 yılında şeyh 

olan Ali Nutkî Dede’nin meşihat yıllarının ortalarından itibaren bir edebiyat mahfili 

oluşunda, şeyhin hem şair kimliğinin hem de III. Selim’in Yenikapı Mevlevîhanesi’ne 

olan iltifatının katkısı olmuştur. Ali Nutkî Dede döneminde on iki, Abdülbâki Nasır Dede 

döneminde yedi, Osman Salâhaddin Dede döneminde on iki ve Mehmet Celâleddin Dede 

döneminde beş şair bu dergâta yetişmiş ya da buraya devam etmiştir. Osman Salâhaddin 



 
 

464 
 

Dede’nin meşihatının son yıllarında, devrin sultanı II. Abdülhamit’in şeyhe olan 

güveninin azalması Yenikapı Mevlevîhanesi’nin, bir edebiyat mahfili olarak İstanbul 

Mevlevî muhitindeki etkinliğinin azalmasına neden olmuştur. Şeyh hakkındaki bu negatif 

tutum, oğlu Mehmed Celâleddin Dede’nin meşihatta olduğu yıllara da yansımış; bu şeyh 

döneminde dergâha devam eden şair sayısında ciddi bir azalma görülmüştür. Osman 

Salâhaddin Dede’nin meşihatının sonlarına doğru başlayan bu gelişmenin, İstanbul 

Mevlevî muhitinde başka bir Mevlevî dergâhının daha fazla ön plana çıkmasına zemin 

hazırladığı tespit edilmiştir. 

Beşiktaş/Bâhariye Mevlevîhanesi, 1622-23 yılında kurulmakla birlikte dergâhın 

Hasan Nazîf Dede’nin 1853 yılındaki meşihatına kadar bir edebiyat mahfili hâline 

gelmediği tespit edilmiştir. Hasan Nazîf Dede’nin Bektaşî neşveye sahip oluşu, İstanbul 

Mevlevî muhitinde farklı neşveye sahip olan şairlerin bu derghâta bir araya gelmelerine 

zemin hazırlamıştır. Hasan Nazif Dede’nin meşihat yıllarında dergâha sekiz şairin devam 

ettiği tespit edilmiştir. Bu şairler arasında yer alan ve Hüseyin Fahreddin Dede’nin 1871 

yılında başlayan meşihat döneminde de dergâhta bulunan Yenişehirli Avni Bey’in 

mekândaki varlığının,  Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanesi’ne şuaradan isimlerin devam 

etmesinde etkili olduğu görülmüştür. Hasan Nazîf Dede ile başlayan mahfilleşme 

sürecinin, Hüseyin Fahreddin Dede döneminde sürdüğü ve 1871-1911 yılları arasında 

dergâha on dokuz şairin devam ettiği ortaya koyulmuştur. Hüseyin Fahreddin Dede 

döneminde dergâhın Beşiktaş’tan Bahâriye’ye taşınmasının bu mekânda şekillenen edebî 

mahfile olumsuz bir etki etmediği tespit edilmiştir. Özellikle Hüseyin Fahreddin 

Dede’nin devrin siyasi hayatından uzak bir isim oluşunun dergâhın mahfilleşme sürecine 

olumlu etkisinin olduğu görülmüştür. Hüseyin Fahreddin Dede’nin meşihat yıllarında on 

dokuz şair dergâha devam etmiştir. 



 
 

465 
 

Galata, Yenikapı ve Beşiktaş/Bahâriye Mevlevîhanelerinin hepsi aynı zaman 

diliminde, İstanbul Mevlevî muhitinde etkin olan mekânlar olmamakla birlikte; Cevrî, 

Şeyh Gâlib, Muvakkitzâde Pertev, Senîh gibi isimlerin aynı zaman aralığında kentteki 

birden fazla tekkeye devam ettikleri tespit edilmiştir. Bu durum, İstanbul Mevlevî 

muhitini şekillendiren tekkeler arasındaki sınırların net bir şekilde ayrılmadığını 

göstermektedir. Ayrıca, Şeyh Gâlib, İbrahim Hanîf ve Muvakkitzâde Pertev’in yetiştiği 

bir diğer mahfil olan Hoca Neş’et mahfilinin de etkin olduğu dönemde, Yenikapı 

Mevlevîhanesi’nde şekillenen edebî mahfili beslediği görülmüştür. 

Mevlevîhanelerde, şair dervişlerin hâmîlerine şiirleri sunuş yöntemleri de ortaya 

çıkarılmıştır. Şair şeyhin olduğu tekkede yetişen dervişler, şeyhlerine şiirlerini genellikle 

bir müsvedde halinde sunmuşlardır. Şeyh tarafından beğenilen şiirleri, dervişin 

mecmuasına kaydettiği, şeyhin beğenmediklerini ise derviş tarafından kayıt altına 

alınmadığı tespit edilmiştir. Dergâhta birer eleştirmen olarak da yer alan şair şeyhlerin; 

şiirini beğendikleri şairleri, mahlas vererek ya da başka şekillerde ödüllendirdikleri 

görülmüştür. Özellikle Galata Mevlevîhanesi’nin İsmail Ankaravî’den itibaren şairlerin 

devam ettiği ve yetiştiği bir mahfil olduğu ikinci dönemde şair şeyhlerin, kendisinden 

sonra postnişin olacak ismi edebî yönden de yetiştirdiği tespit edilmiştir. 

Şair şeyhlerin bulundukları dergâhlar, aynı zamanda dervişlerin şiir üzerine de 

konuştukları mahfiller olmuşlardır. Bu durum, Osmanlı ve Cumhuriyet döneminde de 

mahfillerin şekillenmesinde başat rol oynayan sohbet geleneğinin, tekkeler bünyesinde 

gelişen mahfilleşme sürecinde de etkin olduğunu göstermiştir. Sohbet geleneğinin yanı 

sıra, İstanbul Mevlevîhanelerinde dervişlere verilen edebî eğitimin de bu mekânlarda 

birer edebî mahfilin oluşmasında etkili olduğu görülür. Dergâhlarda kurulan sohbet 

meclislerinin şairlerin bu mekânlarda bulunmasına zemin hazırladığı tespit edilmiş, ancak 

bu meclislerin ne zaman kuruldukları ya da edebiyat eğitiminin, daha önceden belirlenmiş 



 
 

466 
 

bir zaman diliminde verilip verilmediğine dair kesin bir sonuca varılamamıştır. 

Dergâhların âyin günlerinde şuaradan isimlerin bir araya geldikleri tespit edilmiş; ancak 

bu bir araya gelişin şairler tarafından özellikle belirlenen bir vakit olmadığı görülmüştür. 

Mevlevîhanelere devam eden ve burada bir edebî mahfilin oluşmasını sağlayan 

şairler, tarikata farklı düzeylerde bağlıdırlar. Şairlerin tarikata bağlılık düzeylerinin de 

dergâhtaki edebî mahfile olan devamlılıklarını etkilediği görülmüştür. Dergâhta yetişen 

şair dervişlerin bu mekâna devamlılıklarının sürekli olduğu ve bir nevi tarikata 

girişlerinden vefat etmelerine kadar devam ettiği, ancak muhiplik bağı ile dergâha gelen 

şuaranın, bu tekkeye ne kadar ve ne sıklıkta devam ettiği hakkında net verilere 

ulaşılamamıştır. 

İstanbul Mevlevîhâneleri odağında şekillenen bir tekke muhiti ele alınırken; aynı 

zamanda, edebî üretimde bulunan farklı tarikatların da oluşturdukları edebî 

yapılanmaların olabileceği görülmüştür. Mevlevîliğin ardından, en fazla şair müntesibi 

olan Halvetîlik ve bu tarikatın kollarına ait dergâhlar bünyesinde bir edebî hayatın 

geliştiği tespit edilmiştir. 

Bu çalışma tekke muhiti, tekke mahfili ve bu mekânları şekillendiren aktörler 

üzerinde duran ve bunların tanımlamasını yaparak kavramsal bir çerçeve çizmeye çalışan 

ilk araştırmadır. Bu sebeple eksikliklerinin olması mümkündür. Başka tarikatların edebî 

hayat içerisindeki etkinlikleri ve bu etkinliğin siyaset ile olan ilişkileri ele alındığında, 

şüphesiz bu eksiklikler de tamamlanacaktır.  

Türk İslam Edebiyatı’nın araştırma örneklemini oluşturan şairlerin büyük bir 

kısmı tarikat mensubu olan isimlerdir. Bu isimlerin yetiştikleri çevrenin imkânlarına ve 

beklentilerine göre edebî eserler kaleme aldıkları göz önünde bulundurulduğunda, farklı 

tarikatlara ait edebî muhitlerin ortaya çıkarılması; Türk İslam Edebiyatı Bilim Dalı’nın 

araştırma alanına giren şairlerin; hangi mekânlarda ve kimler tarafından 



 
 

467 
 

yetiştirildiklerinin tespit edilmesinde önemli katkı sağlayacaktır. Ayrıca bu şairlerin edebî 

eserlerini de yine hangi amaçlarla ve ne gibi ihtiyaçlara yönelik olarak oluşturduklarının 

ortaya koyulması; Türk İslam Edebiyatı Bilim Dalı’nın araştırma alanının tarih içerisinde 

nasıl bir zeminde ilerlediği, bunun yanı sıra; nerede ve kimler tarafından 

şekillendirildiğinin anlaşılmasını sağlayacaktır. 

  



 
 

468 
 

BİBLİYOGRAFYA 

Abramovitz, Rachel Zelnick.“Did Patronage Exist in Classical Athens”, L’Antiquité 

Classique, 69, (2000): 65-80.  

Açık Önkaş, Nilgün. Klasik Türk Edebiyatında Mevlevîlik Kültürü ve Mevlevî Şâirler. 

Muğla: Gece Kitaplığı, 2015. 

Adanır, Oğuz. Osmanlı ve Ötekiler. İstanbul: Doğubatı Yay., 2013. 

Ahmet Eflâkî, Âriflerin Menkıbeleri (Menâkıbü’l-Ârifîn), Çeviren: Tahsin Yazıcı, 

İstanbul: Hürriyet Yay., 1973. 

Ahmed Hasîb Efendi, Silkü’l-Le’âl-i Âl-i Osmân. haz. Göker İnan, İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2021, c.1. 

Ahmed Remzi, Tarihçe-i Aktâb. Dımışk: El-Terakki Matba’ası, 1334. 

Ahmet Rıfat, Lügât-i Tarihiyye ve Coğrafiyye, (Ankara: Keygar Neşriyat, 2004), c.5-6-7. 

Akar, Metin. “Nâyî Osman Dede ve Mi’râciye’si”, Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Dergisi, 1 (1981): 12. 1-16. 

 ……………………., Veled Çelebi İzbudak Ankara: TTK Yay., 1999. 

 Akay, Nimetullah. “Osmanlı Devletinin Son Döneminde Mevlevîlik”, Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 20/34 (Temmuz-Aralık 2015): 122-152. 

Akçıl, Nesrin Çiçek. “Edirne Tekkeleri”, Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 

2009. 

…………………….“Sezâî-yi Gülşenî Külliyesi”, DİA 37 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 

2009), 81-82. 

……………………, “Günümüze Ulaşamayan Bir Tekke: Edirne Muradiye 

Mevlevihanesi”, Sanat Tarihi Yıllığı, 21 (2012): 1-21. 

Akdoğan, Bayram. Mevlevîlik ve Mûsikî. İstanbul: Rağbet Yay., 2009. 



 
 

469 
 

Akkuş, Mehmet. “Edebiyatımızda Regâibiyye ve Salâhi’nin Matla’u’l-Fecr’i”, AÜİFD, 

XXXII (1992): 129-153. 

Akkuş, Metin. “Nef’î Sanatı ve Türkçe Dîvânı (İnceleme-Karşılaştırmalı Metin)”, 

(Atatürk Üniversitesi, Doktora Tezi, 1991. 

Aksoy, Arif Edip. “Ahmed Hâlis Dede, Tufeylü Menâkıbi’l-Kibâri’l-Mevlevî fî-

Menkabeti Hazret-i Şeyhi’s-Sâkıbi’l-Ma’nevî (İnceleme-Tenkitli Metin)”, Doktora Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi, 2018. 

Aktan, Muhammed Felat. “Molla Murad’ın Saib-i Tebrizî Şerhleri”, Yüksek Lisans Tezi, 

Fatih Üniversitesi, 2008. 

Aktaş, Yasemin. “Mehmed Nebil ve Divanı”, Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, 

2010. 

Aktuç, Avni, “Avnî Bey (Yenişehirli)”, İstanbul Ansiklopedisi içinde c.3, (İstanbul: 

Nurgök Matbaası, 1960), 1351-1356. 

Akün, Ömer Faruk. Divan Edebiyatı, Ankara: İSAM Yay., 2014. 

Ali Enver, Semâhâne-i Edeb. haz. Tahir Hafızoğlu, İstanbul: İnsan Yay, 2010. 

Ali Seydî. Kâmus-ı Osmânî. İstanbul: 1330. 

Altınay, İbrahim. “Mostarlı Fevzî’nin Bülbülistân’ı Metin İnceleme- Tercüme-

Transkripsiyon”, Yüksek Lisans Tezi, Sülayman Demirel Üniversitesi, 2019. 

Altunmeral, Mehmet. “Gavsî Ahmed Dede ve Şiirleri”, Bartın Üniversitesi, İslami İlimler 

Fakültesi Dergisi, 6/12, (2019): 124-143. 

Ambrosio, Alberto Fabio. “Galata Mevlevîhânesi’nde Şeyh Olmak”, Saltanatın 

Dervişleri Dervişlerin Saltanatı içinde, Editör: Ekrem Işın, 42-56. İstanbul: İstanbul 

Araştırmaları Enstitüsü Yay., 2010.  



 
 

470 
 

…………………………… Bir Mevlevinin Hayatı: 17. Yüzyılda Sufilik Öğretisi ve 

Ayinleri, Çeviren: Ayşe Meral, İstanbul: Kitap Yayınevi, 2012. 

Anar, Turgay. Mekândan Taşan Edebiyat ‘Yeni Türk Edebiyatında Edebiyat Mahfilleri’. 

İstanbul: Kapı Yay., 2012. 

Andrews, W.G. Şiirin Sesi Toplumun Şarkısı. Çeviren: Tansel Güney, İstanbul,  İletişim 

Yay., 2001. 

……………….“Osmanlı Divan Şiirinin Toplumsal Ekolojisi”, Türk Edebiyatı Tarihi, c.1 

içinde, 319-333. Editörler: Talat S. Halman vd., İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yay., 2006.  

………………. “Osmanlı Şair Biyografileri (Tezkireler) ve Osmanlı Edebiyat Eleştirisi”, 

Türk Edebiyatı Tarihi c.2 içinde,  117-120. Editörler: Talat S. Halman vd., İstanbul: 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2006,  

………………. ve Mehmet Kalpaklı, “Toward a Meclis-Centered Reading of Ottoman 

Poetry”, Journal of Turkish Studies, 33/1, (2009): 309-318. 

Arı, Ahmet. Sâkıb Dede ve Dîvânı. Ankara: Akçağ, 2003. 

Arıkan, Sema. “III. Selim’in Sır Kâtibi Ahmed Efendi Tarafından Tutulan Ruznâme”, 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 1988. 

Arpaguş, Safi. “Galata Mevlevîhânesi Örneğinde İstanbul Mevlevîliğinin Kültürel 

Hayata Etkisi”, Tasavvuf İlimî ve Akademik Araştırma Dergisi, 33/1 (2014): 17-37. 

……………… Mevlevîlikte Mânevî Eğitim,. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yay., 2015. 

Arseven, Celal Esat. Sanat Ansiklopedisi, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1950. 



 
 

471 
 

Arslan, Mehmet. “Yeniçeriliğin Kaldırılmasına Dair Edebî Bir Metin: Aynî’nin Manzum 

Nusretnâme’si”, Osmanlı Edebiyat-Tarih-Kültür Makaleleri içinde 319-371. İstanbul: 

Kitabevi, 2000,  

…………………... “Râtib” http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-

ratib-bey (erişim 21.12.2021). 

…………………. Antepli Aynî Divanı, İstanbul: Kitabevi, 2004. 

Artam, Goncagül. Osmanlı Döneminde Mevlevî Tarikatının Klasik Öncesi Dönemi. 

İstanbul: Tarih Encümeni Yay., 2007. 

Aslan, Ali. Elit Sosyolojisi. Ankara: Phoneix Yay., 2007. 

Aşçı İbrahim Dede, Aşçı Dede’nin Hatıraları, İstanbul: Kitabevi, 2006. 

Âşık Çelebi, “Kendi Dilinden Zâtî’nin Şairlik Macerası”, Sad. Mehmet Kalpaklı, Osmanlı 

Divan Şiiri Üzerine Metinler, haz. Mehmet Kalpaklı, İstanbul: Yapı Kredi Yay., 1999, 6-

8. 

..………….. Meşâ’irü’ş-Şu’arâ, haz. Filiz Kılıç, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yay., 2018. https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036,asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0  

(erişim 09.01.2019) 

Ataman, Selma. “Mevlevî Mustafa Rüşdî ve Eserleri”, Yüksek Lisans Tezi, Ordu 

Üniversitesi, 2017. 

Atik, Hikmet. “Bahâriye Mevlevihanesi Post-nişînlerinden Ahmet Mithat Bahârî 

Beytur’un Mevlevîhâne Hatıraları”, İSTEM, 15/29, (2017): 1-24. 

Avcı, İsmail. “Kırımlı Abdullah Râmiz Paşa ve Divançesi”, Turkish Studies, 9/3 (2014): 

169-187. 

Ayan, Gönül. “Antepli Arzî Mehmet Dede”, Osmanlı Döneminde Gaziantep 

Sempozyumu içinde, 113-116.  Gaziantep: 2000. 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey
http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ratib-haci-mahmud-ratib-bey
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59036,asik-celebi-mesairus-suarapdf.pdf?0


 
 

472 
 

Ayan, Hüseyin. Cevrî -Hayâtı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Divan’ının Tenkidli Metni-. 

Erzurum: Atatürk Üniversitesi Basımevi, 1981. 

Aydın, Haluk. “Cevrî Divanı’nın Tahlili”, Doktora Tezi, Balıkesir Üniversitesi, 2010. 

Ayverdi, İlhan ve Ahmet Topaloğlu, Kubbealtı Lügati: Türkçe Sözlük. İstanbul: 

Kubbealtı Neşriyatı Yay., 2007. c.1-3. 

Ayverdi, Samiha. Boğaziçinde Tarih. İstanbul: Baha Matbaası, 1966. 

Bardakçı, Ramazan. “Musa Kâzım Paşa (Hayatı-sanatı ve külliyatı)”, Doktora Tezi, 

Ankara Üniversitesi, 2007. 

Barkan, Ömer Lütfi ve Ayverdi, E. Hakkı. İstanbul Vakıfları Tahrîr Defteri 953 (1546) 

Târîhli. İstanbul: Baha Matbaası, 1970. 

Baş, Mehmet Şamil. “Aşkî Mustafa Efendi’nin Vahdet-nâme Mesnevîsi (Metin-

Muhtevâ-Tahlîl)”, Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2007. 

Başkan, Azime Merve. “Hüseyin Vassâf’ın Esʻadnâme Adlı Eseri (Metin-İnceleme), 

Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2013. 

Behar, Cem. Kadîm ile Cedîd Arasında. İstanbul: Yapı Kredi Yay., 2022. 

Belîğ, Nuhbetü’l-Âsâr li Zeyli Zübdetü’l-Eş’âr. haz. Abdülkerim Abdülkadiroğlu, 

Ankara: Gazi Eğitim Fakültesi Yay., 1985. 

Benlioğlu, Selman. “Rûznâme’ye Göre III. Selim’in Mevlevîhâne ve Mukabele 

Ziyaretleri”, Şehvar Beşiroğlu’ya Armağan içinde, Editörler: Namık Sinan Turan, Şeyma 

Ersoy Çak, 341-353. İstanbul: Pan Yay., 2019.  

Beyânî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, haz. İbrahim Kutluk, Ankara: TTK Yay., 1997. 

Beydilli, Kemal. “Yûsuf Ziyâ Paşa”, DİA c.44 içinde, (İstanbul: TDV Yay, 2013), 34-37. 

Beytur, Midhat Bahârî. Pîr Aşkına. haz. Nuri Şimşekler, İstanbul: Timaş, 2009. 



 
 

473 
 

……………................ Mevlevîler –Şiir, Mûsikî ve Tarih Bakımından-. haz. Hikmet Atik, 

Ankara: İlâhiyât Yay., 2017. 

Bıyık, Melek. “Abdülbâki Nâsır Dede Dîvânı”, Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 1996. 

Bilkan, Ali Fuat. Osmanlı Zihniyetinin Oluşumu. İstanbul: İletişim, 2018. 

…………………, Fakihler ve Sofuların Kavgası. İstanbul: İletişim, 2019. 

………………….. Osmanlı İmparatorluk İdeolojisi. İstanbul: İletişim, 2021. 

Blois, Francois de. Persian Literature ‘A Bio-Bibliorapghical Survey’ Vol. V. Poetry of 

the Pre-Mongol Period. London: Roudledge Curzon, 2004. 

Burke, Jill. Changing Patrons: Social Identity and the Visual Arts in Renaissance 

Florence. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2004. 

Bursalı Mehmet Tahir. Osmanlı Müellifleri. haz. M. A. Yektâ Saraç, Ankara: TÜBA, 

2016. 

Câbî, Târîh-i Sultân Selîm-i Sâlis ve Mahmûd-ı Sânî. haz. Mehmet Ali Beyhan, Ankara: 

TTK Yay., 2003. 

Cangöz, Gülşah. “Siyâhî Dede Dîvânı”, Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli Üniversitesi, 2010. 

Canım, Rıdvan. Edirneli Şairler. Ankara: Akçağ, 1995. 

Cannon, Joanna Louise. “Dominician Patronage of the Arts in Central Italy: The 

Provincia Romana, c.1220-c.1320”, Doktora Tezi, Londra Üniversitesi, 1980. 

Catovic, Alena. http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi (erişim 9.8.2021) 

Ceyhan, Adem. “17. Asır Mevlevi Edebiyatından Bir Portre: Antalyalı Âdem Dede 

(1591-1653),” Türkiyat Mecmuası, İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları 

Mecmuası, 21, (2011): 141-166. 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/fevzi


 
 

474 
 

……………… “17.Asır Mevlevi Edebiyatından Bir Portre: Antalyalı Âdem Dede (1591-

1653)”, Türkiyat Mecmuası, 21/Bahar (2011): 141-166. 

Ceylan, Ömür. Böyle Buyurdu Sûfî. İstanbul: Kapı Yay., 2010. 

………………..“Tasavvufî Şiirin Poetikasına Doğru: Tasavvufî Istılah ve Remizlerin 

Poetik Değeri Üzerine”, Mazmundan Poetikaya içinde, 98-101. Kocaeli: İKSAD, 2020.  

Costambeys, Marios. Power and Patronage in Early Medieval Italy. New York: 

Cambridge University Press, 2007. 

Coşkun, Ali Osman. “Simkeş-zâde Feyzî Dîvânı (İnceleme-Metin İndeks)”, Doktora 

Tezi, Gazi Üniversitesi, 1990. 

Cremonini, Stefano. “İacopone da Todi ve Dinsel Şiir”, Ortaçağ –Şatolar-Tüccarlar-

Şairler içinde, Editör: Umberto Eco, çev. Leyla Tonguç Basmacı, (İstanbul: Alfa, 2019), 

715-720. 

Curry, John. “XVI ve XVII. Yüzyıllarda Halvetî Tarikatı İçindeki Türkçe Menâkıb 

Edebiyatının Gelişmesi”, Türkler, c.11 içinde Editörler: Hasan Celal Güzel vd., (Ankara: 

Yeni Türkiye Yay., 2002), 815-822. 

…………… The Transformation of Muslim Mystical Thought in the Ottoman Empire, 

The Rise of Halveti Order 1350-1650. Edinburg: Edinburg University Press, 2010. 

Çağbayır, Yaşar. Ötüken Türkçe Sözlük. İstanbul: Ötüken Yay., 2007, c.1-5. 

Çakır, Mustafa Sefa. “Yahyâ Nazîm Divânı (İnceleme-Tenkitli Metin)”, Doktora Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi, 2018.  

Çakır, Müjgan. “Nâyî Osman Dede, Hayatı, Eserleri ve Ravzatü’l-İcâz fi’l-Mu’cizati’l-

Mümtâz’ı”, Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 1998. 

Çakır, Ömer “Üsküdarlı Talat’ın Hayatı ve Şiiri”, Üsküdar Sempozyumu II Bildiriler 

Kitabı, c.2 içinde, 224-233. İstanbul: Üsküdar Belediyesi Yay., 2005.  



 
 

475 
 

Çalışır, M. Fatih. “Köprülü Sadrazamlar ve Sûfî Çevreler”, Osmanlı’da İlm-i Tasavvuf 

İçinde (ed.) Ercan Alkan, Osman Sacid Sarı, İstanbul: İsam Yay., 793-802. 

Çelik, Aysun. “Firâkî Dede’nin Seg-nâme Adlı Eseri”, International Journal of Eurasia 

Social Sciences, 8/29 (2017): 1032-1053. 

88. Çetin, Atilla “İstanbul’daki Tekke, Zaviye ve Hankahlar Hakkında 1199 (1784) 

Tarihli Önemli Bir Vesika”, Vakıflar Dergisi, 13 (1981): 583-590. 

Çıpan, Mustafa. Fasih Divanı. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yay., 2003. 

Çonoğlu, Salim. “Mecmu’a-i Muallim (Metin-Açıklamalar-Notlar)”, Yüksek Lisans 

Tezi, Balıkesir Üniversitesi, 1995. 

Dayıoğlu, Server. Galata Mevlevihanesi.  Ankara: Yeni Avrasya Yay., 2003. 

Defter-i Dervişân. haz. Bayram Ali Kaya, Sezai Küçük, İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi 

Kültür Yay., 2011. 

Deger, Mete Bülent. “Mezâkî Divanı Sözlüğü (Bağlamlı Dizin-İşlevsel Sözlük)”, 

Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi, 2018. 

Demirel, Şener. “17. Yüzyıl Şairlerinden Şehrî (Malatyalı Ali Çelebi)  Hayatı, Sanatı, 

Divanı’nın Tenkitli Metni ve Tahlili”, Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi, 1999. 

Demirkoparan, Esra. “Fetvâemînizâde Gâlib Zühdî Dîvânı: İnceleme-Metin”, Yüksek 

Lisans Tezi, Boğaziçi Üniversitesi, 2013. 

Dereli, Özlem. “Sinoplu Safâyî’nin Fetihnâme-i İnebahtı ve Moton Adlı Eseri 

(Transkripsiyonlu Metin)”, Yüksek Lisans Tezi, Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 2017. 

Derviş Mahmûd-ı Mesnevîhan, Sevâkıb-ı Menâkıb. haz. Hüseyin Ayan, Gönül Ayan, 

Erdoğan Erol, Konya: Rumi Yay., 2007. 



 
 

476 
 

Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat. İstanbul: Akaydın Kitabevi 

Yay., 2010. 

Dilçin, Cem. Divan Şiiri Üzerine İncelemeler. İstanbul: Kabalcı Yay., 2011. 

………........”Şeyh Gâlib’in Mevlevî-Hânelerin Tamirine İlişkin Şiirleri”, Osmanlı 

Araştırmaları, 13 (1994): 29-76. 

Doğan, Mehmet. Büyük Türkçe Sözlük, İstanbul: İz Yayıncılık, 1996. 

Duncan, Hugh D. “Literature as Equipment for Action: Burke’s Dramatistic Conception”, 

The Sociology of Art and Literature: A Reader içinde 713-723. Editörler: Milton C. Albert 

vd., New York: Praeger Publishes, 1976.  

Duman, Mehmet Akif. “Fâzıl Dîvânı (Transkripsiyonlu Metin-İnceleme)”, Yüksek 

Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi, 2005. 

Durmuş, Tuba Işınsu. “Osmanlı Saray Kültürünün Bir Parçası Olarak Sanatçı 

Nedîm/Musâhipler”, Millî Folklor, 114 (2017): 16-27. 

…………………………………, Şair ve Sultan. İstanbul: Muhit Kitap, 2021. 

Duru, Necip Fazıl. “Mevlevî Şâirlerin Şiirlerinde Mevlevîlik Unsurları”, Doktora Tezi, 

Gazi Üniversitesi, 1999. 

……………….. Musullu Sâmî Yûnus ve Eserleri. Ankara: Gece Kitaplığı, 2017. 

Düzlü, Özlem. “Dîvânçe-i Vak’â-nüvîs Ahmed Lütfî Efendi”, Yüksek Lisans Tezi, 

Sakarya Üniversitesi, 2008. 

Eco, Umberto. Ortaçağ Estetiğinde Sanat ve Güzellik, çev. Kemal Atakay, İstanbul: Can 

Yay. 2019. 

Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, İstanbul: Yapı Endüstri Merkezi Yayınları, 1997. 

Edebiyat Sosyolojisi, (ed.) Köksal Alver, İstanbul: İz Yayıncılık, 2018. 



 
 

477 
 

Edis, Mustafa Salih. “Köprülüzâde Fâzıl Ahmed Paşa (ö.1087/1676)’nın Tasavvuf Ehline 

Yaklaşımı”, Külliyat, Ağustos/11 (2020): 91-106. 

Eliaçık, Muhittin. “Tayyarzade Ata’nın Mevleviliği Yorumlayışı”, İlmî Araştırmalar, 24, 

(2007): 43-56.  

Emirçupani, Ahad. “Gaznelilerin İlk Döneminde Edebî Çevre”, Doktora Tezi, Atatürk 

Üniversitesi, 2001. 

Eraslan, Elif. “Hasirizâde Mehmet Elif Efendi, Edebî Kişiliği ve Divan’ı”, Yüksek Lisans 

Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2009. 

Eravcı, H. Mustafa. “Selim Giray”, DİA, c.36 içinde, (İstanbul, TDV Yay., 2009), 428-

429. 

Erbay, Erdoğan. Selahattin Tozlu ve Taceddin Şimşek. Potin ve Şiir –Emin Hâkî’nin 

Hayatı ve Eserleri-. Erzurum: Suna Yay. 2005. 

Erdemir, Avni. Anadolu Sahası Musikişinas Divan Şairleri. Ankara: Türk Sanatı ve 

Eğitimi Vakfı Yay., 1999. 

………………… ve Bayram, Yavuz. “Edebi Bir Muhit Olarak Vefa Tekkesi ve Şeyh 

Vefa’nın Dost ve Müridleri”, Bir Semte Vefâ içinde155-176. Derleyen. N. Bilge Özel 

İmanov ve Yunus Uğur, İstanbul: Klasik Yay., 2009.  

Erdoğan, Mehtap. Fatîn Dîvânı, İstanbul: Kitabevi, 2007. 

Erdoğan, Muzaffer. Lale Devri Baş Mîmârı Kayserili Mehmed Ağa, İstanbul: İstanbul 

Fetih Cemiyeti, 1962. 

 ………………….. “Mevlevi Kuruluşları Arasında İstanbul Mevlevihaneleri”, Güney-

Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi, 4-5 (1975-1976): 15-42. 



 
 

478 
 

Erdoğan, Mustafa. “İstanbul’da Kütahyalı Bir Şeyh Ailesi: Seyyid Ebubekir Dede ve 

Ahfâdı”, İstanbul Araştırmaları, 7 (1998): 125-169. 

…………………….“Abdülbâkî Baykara Dede’nin Bir Makalesi San’atkâr Mevlevîler: 

Saatçi Ahmed Eflâkî Dede”, Türk Kültürü, 470 (Haziran 2002), 331-334. 

http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ERDOGANM.pdf  (erişim 

23.11.21)  …………………….. “Yenikapı Mevlevîhânesi’yle İlgili Kaynaklara Bir 

İlâve: Kemâleddin Efendi’nin Terâcim-i Ahvâl’i”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî 

Araştırma Dergisi, 47, (2008): 157-174. 

Eren, Esin. “Nizâmî-yi Arûzî’nin Çehar Makâle’si: Çeviri ve Dil Bilgisi Yönünden 

İnceleme”  Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, 2012. 

Ergin, Osman. Türkiye Maarif Tarihi. İstanbul: Eser Matbaası, 1977. 

Ergun, Sadettin Nüzhet. Şeyh Galip. İstanbul: Kanaat Kütüphanesi, 1932. 

…………………… Şeyh Galib Hayatı ve Eserleri. İstanbul: Bozkurt Matbaası, 1935. 

Erkan, Adil. “Mâ-Hazâr Adlı Pendnâme Şerhinin Günümüz Harflerine Aktarılması ve 

İncelenmesi”, Yüksek Lisans Tezi, Fatih Üniversitesi, 2010. 

Erkan, Davut. “Sofu Mehmet Paşa”, DİA, ek.2 içinde, (Ankara: TDV Yay., 2019), 515-

517. 

Ersoy, Ersen. “XVI. Yüzyıl Kaynaklarına Göre Kütahyalı Şairler ve Kütahya’da Edebî 

Muhit”, Yüksek Lisans Tezi, Dumlupınar Üniversitesi, 2003. 

Esad Mehmet Efendi, Bağçe-i Safâ-Endûz, haz. Rıza Oğraş, Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay., 2018. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-

efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0 (erişim 22. 04.2021) 

http://isamveri.org/pdfdrg/D00206/2002_470/2002_470_ERDOGANM.pdf
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59393,esad-mehmed-efendi-bagce-i-safa-enduzpdf.pdf?0


 
 

479 
 

Escarpit, Robert. Edebiyat Sosyolojisi. Çeviren: Ali Türkay Yazıcı, İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 1968. 

…………………., “Edebiyat Sosyolojisi”, Çeviren: Salih Özer, Edebiyat Sosyolojisi, 

(ed.) Köksal Alver, İstanbul: İz Yay., 2018, 77-96. 

Esrar Dede, Tezkire-i Şu’arâ-yı Mevleviyye, (haz.) İlhan Genç, Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay., 2018. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57762,tezkire-i-suara-yi-

mevleviyyepdf.pdf?0 (erişim 01.12.2020) 

…………,…. Dîvân, (haz.) Osman Horata, Ankara: Kültür ve Turizm Banlığı Yay., 

2019. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0 

(erişim 08.02.2022)  

…………., Mecmûa-i Esrar Dede, İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Kütüphanesi 

Türkçe Yazmalar, Yer No: 894.35-1.  

Evliya Çelebi, Seyahatnâme. sad. Mümin Çevik, İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1985. 

Eyice, Semavi “Koca Mustafa Paşa Camii ve Külliyesi”, DİA 26 içinde, (İstanbul: TDV 

Yay., 2002), 133-136. 

Faik Reşâd, Eslâf, haz. Emrah Aydemir-Fatih Özer, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yay., 2019. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564,eslafpdf.pdf?0 (erişim 

08.02.2022)  

Faroqhi, Suraiya. Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, çev. Elif Kılıç, İstanbul: Tarih 

Vakfı Yay., 2005. 

Fatih Mehmet II Vakfiyeleri, Ankara: Vakıflar Umum Müdürlüğü Neşiyatı T.Y. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57762,tezkire-i-suara-yi-mevleviyyepdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57762,tezkire-i-suara-yi-mevleviyyepdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64058,esrar-dede-divanipdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64564,eslafpdf.pdf?0


 
 

480 
 

Fatîn Davud, Hâtimetü’l-Eş’âr, haz. Ömer Çiftçi, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yay., 2017. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55976,fatin-tezkiresi-pdf.pdf?0 

(erişim 12.08.2021)  

Fedai, Harid. Altan, Mustafa Haşim. Lefkoşe Mevlevihanesi. Ankara: KKTC Millî 

Eğitim, Kültür, Gençlik ve Spor Bakanlığı Yay., 1997. 

Fındıklılı İsmet Efendi, Tekmiletü’ş-Şakâ’ik fî Hakki Ehli’l-Hakâ’ik, haz. İsmail Yıldırım, 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2021. 

Fidan, Zehra. “Fennî Mehmed Çelebi ve Şükûfe-nâmesi: Tuhfetü’l-İhvân”, Journal of 

Turkish Studies/TUBA, 41, (2014), 183-213. 

Flora, Holly. “Patronage”, Studies in Iconography,  33/ Special Issue Medieval Art 

History-Today Critical Terms,  (2012), 207-218.  

Gelibolulu Âlî, Künhü’l-Ahbâr’ın Tezkire Kısmı. haz. Mustafa İsen, Ankara: AKM Yay., 

1994. 

Genç, İlhan. “Kıbrıs Lefkoşe Mevlevîhânesi’nde Yetişmiş Mevlevî Divan Şairleri” 

http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf (erişim 

13.04.2018) 

………………. “Mevlevi Edebiyatı Üzerine Bir Değerlendirme” Türk Dili ve Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, VII (1993): 129-143. 

Gibb, E.J. Wilkinson. A History of Ottoman Poetry. London: E.J.Brill, 1900. 

Glünz, Michael. “Şiir Geleneği ve Toplumsal Değişme”, Kasîdeye Medhiye: Biçime, 

İşleve ve Muhtevaya Dair Tespitler, haz. Hatice Aynur vd., İstanbul: Klasik, 2013, 564-

598. 

Griffin, Dustin. Literary Patronage in England (1650-1800). NewYork: Cambridge 

University Press, 1996. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55976,fatin-tezkiresi-pdf.pdf?0
http://web.deu.edu.tr/ilyas/genc/dosyalar/lefkose_mevlevihanesinde.pdf


 
 

481 
 

Gökçe, Emrah. “Mislî İsmâ’il Hakkı ve Divanı”, Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, 

2011. 

Gökhan, Asuman. “Safeviler Dönemi Edebiyatına Genel Bir Bakış”, Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi 30, (2017): 311-326. 

…………………….. ve Dayı Özkan. “Moğol Hâkimiyeti ve Fars Edebiyatına Etkileri”, 

Sosyal Bilimler Dergisi, 4/18, (2017): 359-373.  

Gölpınarlı, Abdülbaki. Mevlana’dan Sonra Mevlevilik. İstanbul: İnkılap Yay., 2015. 

Güftî, Teşrîfâtü’ş-Şu’arâ, haz. Kâşif Yılmaz, Ankara, AKM Yay., 2001. 

Güler, Mehmet. “Halil Nuri Divanı Edisyon-Kritik-İnceleme”, Yüksek Lisans Tezi, 

Cumhuriyet Üniversitesi, 2009. 

Gündüz, İrfan. Osmanlılarda Devlet/Tekke Münasebetleri. İstanbul: Seha Neşriyat, 1986.  

Güngör, Recep Şükrü. “Süleyman Senih-i Mevlevî’nin Yayınlanmamış Elyazması 

Şiirleri (İnceleme-Metin-Tahlil-Sözlük)”, Yüksek Lisans Tezi, Dicle Üniversitesi, 2013. 

Güngör, Zülfikar. “Tâhirü’l-Mevlevî (Olgun) Hayatı, Eserleri ve Dinî Edebiyatla İlgili 

Şiirleri”, Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, 1994. 

Güntan, Halil. “Receb Enis Dede (Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni)”, 

Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversiresi, 1990.  

Gür, Nagihan. “Takriz Bir Tür Müdür?”, Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019): 

390-408. 

Gürer, Abdülkadir. “Şeyh Gâlib Dîvânı (İnceleme-Metin)”, Ankara Üniversitesi, Doktora 

Tezi, 1993. 

…………………..  “Şeyh Gâlib Hakkında Yeni Bilgiler”, Türkoloji Dergisi, 13/1 (2000): 

203-225. 

Güzel, Abdurrahman. “Tekke Şiiri”, Türk Dili Dergisi Türk Şiiri Özel Sayısı III, (Halk 

Şiiri) içinde 251-353. Ankara: TDK, 445-450, (1989).  



 
 

482 
 

Haksever, Ahmet Cahid. Modernleşme Sürecinde Mevlevîler ve Jön Türkler. İstanbul: H 

Yay., 2009. 

Hâlet Efendi., Hâlet Efendi Dîvançesi, haz. İ. Çetin Derdiyok, Adana: Karahan Kitabevi, 

2005. 

Halîm Giray, Gülbün-i Hânân, haz. İbrahim Gültekin, Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay., 2019. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-

hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=

E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2 

(erişim 15.09.2021), 

Halman, T. Sait. “Selçuk Sufism”, A Millenium of Turkish Literature içinde 33-39. 

Editör: Jane L. Warner, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2008.  

Hartmann, Michael. The Sociology of Elites. New York: Routledge, 2007. 

Hazer, Dursun. Hz. Peygamber (S.A.V.)’in Şairleri. Ankara: Hititkitap Yayınevi, 2008. 

…………….. “Hz. Ömer’e Göre Arap Şiiri ve Şairleri”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, 

16/3, (2003): 80-104. 

Henning, Edward B., “Patronage and Style in the Arts: A Suggestion Concerning Their 

Relations”, The Sociology of Art and Literature: A Reader içinde, 353-369. Editör: Milton 

C. Albrecht vd., New York,: Praeger Publishers, 1976.  

Heper, Sadettin. “Ünlü Kudümzenbaşılar”, Mevlânâ Güldestesi, Ankara: Güven 

Matbaası, 1967. 

Herzmann, Ronald B. “I Speak Not Yet of Proof: Dante and Art of Assisi”, The Art of the 

Franciscan Order in Italy içinde, ed. William R. Cook, Leiden, Boston: Brill, 2005, 189-

210. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/66937,gulbun-i-hananpdf.pdf?0&_tag1=2376698AFA1918268BC4FB83442C14DC197B0526&crefer=E80B4F4D450ACEF88AC4D065318547C1B42C89EE7303F1F92938FFF66EF286D2


 
 

483 
 

Hidayetoğlu, Ahmet Selahattin. “Nesîb Dede Hayâtı, Eserleri ve Dîvânı’nın Tenkidli 

Metni”, Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, 1996. 

Holbrook, Victoria Rowe. “Diverse Tastes in the Spiritual Life: Textual Play in the 

Diffusion of Rumi’s Order”, The Legacy of Medieval Persian Sufism (1150-1500) içinde 

99-120. Editör: Leonard Lewishon, David Morgan, London; New York: Khaniqahi-

Nimatullahi Publications, 1992.  

………………………… Aşkın Okunmaz Kıyıları, Çeviren: Erol Köroğlu, Engin Kılıç, 

İstanbul: İletişim, 2018. 

Horata, Osman. “Mevlâna ve Divan Şairleri”, Hacettepe Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi 

Dergisi, 46, (1999): 43-56.  

……………….. “Türk Kültür Hayatında Mevlana ve Mevlevilik”, Türk Edebiyatı Tarihi, 

c.1 içinde 565-569. Editörler: Talat S. Halman vd., İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yay., 2007.  

Hulvî Mahmud Celâleddin, Lemezât-ı Hulviyye ez- Lemezât-ı Ulviyye. Haz. M. Serhan 

Tayşi, İstanbul: MÜİF Yay., 1993. 

Hüseyin b. İsmail Ayvansarayî, Hadikatü’l-Cevâmi. İstanbul: Y.E.Y., 1238, c.1-2. 

…………….. Vefeyât-ı Ayvansarâyî. haz. Ramazan Ekinci, İzmir: Tibyan Yay., 2012. 

Hüseyin Fahreddin el-Mevlevî, Müntehebât-ı Fahrî, haz. Mehmet Akkuş, Abdülmecit 

İslamoğlu, Abdurrahman Adak, Ankara: Mevlânâ Kültür ve Sanat Vakfı, 2010. 

Hüseyin Fahreddin Dede, Mektûbât, haz. Mehmet Akkuş, Ankara: Y.E.Y., 2009, 

Basılmamış Eser. 

Hüseyin Vassâf. Sefîne-i Evliyâ, haz. Mehmet Akkuş-Ali Yılmaz, İstanbul: Kitabevi, 

2015. c.1-5. 



 
 

484 
 

Işık, Zekeriya. Şeyhler ve Şahlar. İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2015. 

…………….. Devlet ve Tarikat. İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2016. 

Işın, Ekrem. “Beşiktaş Mevlevîhanesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi c.2 

içinde, (İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994): 168-171. 

……………. “Sünbülîlik”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, c.7 içinde, (İstanbul: 

Kültür ve Turizm Bakanlığı ve Tarih Vakfı Ortak Yayını, 1994): 107-112. 

……………“Yenikapı Mevlevîhanesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi c.7 

içinde, (İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994): 476-481. 

…………… “Yenikapı Mevlevîhânesi’nin İki Vakfiyesi”, İstanbul Araştırmaları, 3/Güz, 

(1997): 89-108. 

…………….“Modernleşme Çağında Mevlevîlik: Siyaset, İdeoloji ve Örgütlenme”, X. 

Millî Mevlâna Kongresi içinde, 227-236. haz. Haşim Karpuz vd. Konya: Selçuk 

Üniversitesi Basımevi, 2002. 

…………….“İstanbul’da Mevlevîlik –Bir İmparatorluk Tarikatı Üzerine Toplumsal 

Tarih Notları-“, Saltanatın Dervişleri, Dervişlerin Saltanatı, içinde 12-41. Editör: Ekrem 

Işın, İstanbul: İstanbul Araştırmaları Enstitüsü, 2010.  

…………….“Mevlevilik: Bir Ortaçağ Kurumunun Modernleşme Süreci”, Uluslararası 

1. Mevlana Sempozyumu Bildirileri Kitabı içinde 507-520. Editör: Mahmud Erol Kılıç 

vd. İstanbul: Motto, 2010.  

………………….“İstanbul’un Mistik Tarihinde Mevlevîhâneler”, İstanbul’da Gündelik 

Hayat içinde, 299-346. İstanbul: Yapı Kredi Yay., 2014. 

İbn-i Bibi, El-Evâmirü’l-Alâ’iye Fi’l-Umûri’l-Alâ’iye (Selçuk-nâme), haz. Mürsel 

Öztürk, Ankara: Kültür Bakanlığı Yay.,1996. 

İbrâhim Hanîf, Dîvânçe, 34 Ae Manzum, Millet Kütüphanesi. 



 
 

485 
 

İhtifalci Mehmet Ziya Bey, Yenikapı Mevlevihanesi, haz. Murat A. Karavelioğlu, 

İstanbul: Ataç Yay. 2005. 

İmamoviç, Edin. “Bosna Hersek’te Mevlevîlik ve İsa Bey Tekkesi”, Yüksek Lisans Tezi, 

Uludağ Üniversitesi, 2017. 

İnal, İbnü’l-Emin Mahmud Kemâl. Son Asır Türk Şairleri. c.1-2-3-4-5, Ankara, AKM 

Yay. 2002. 

İnalcık, Halil. Şair ve Patron. Ankara: Doğu Batı Yay., 2010. 

…………….“Klasik Edebiyat Menşei: İranî Gelenek, Saray işret Meclisleri ve Musâhib 

Şâirler”. Türk Edebiyatı Tarihi, c.1 içinde 221-255. Editörler: Talât Sait Halman vd., 

İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 2006.  

……………..Has-bağçede ‘Ayş u Tarab “Nedimler, Şâirler, Mutrîbler. İstanbul:Türkiye 

İş Bankası Kültür Yay., 2011. 

İpekten, Haluk. Nâilî-i Kadîm Divânı. İstanbul: Millî Eğitim Basımevi, 1970. 

…………… İsmetî Dîvânı. Ankara: Baylan Matbaası, 1974. 

……………Divan Edebiyatında Edebî Muhitler. İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1996. 

…………. Bâkî –Hayatı, Sanatı-Eserleri-. Ankara: Akçağ, 2008. 

İsen-Durmuş, Tuba Işınsu. “II. Selim Dönemi Sonuna Kadar Osmanlı Edebî Hâmîlik 

Geleneği”, Doktora Tezi, Bilkent Üniversitesi, 2006. 

………………………………“Yöneticilere Sunulan Kasideler Üzerinden Osmanlı Edebî 

Himaye Geleneğinin Seyri”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 25, (2020): 191-275. 

İsen, Mustafa. “Osmanlılarda Devlet-Sanat İlişkisinin Görünümü ve Bu İlişkinin III. 

Selim’le Şeyh Gâlib’deki Görüntüsü”, Şeyh Gâlib Kitabı içinde 39-44. Editör: Beşir 

Ayvazoğlu, İstanbul: İBB Yay., 1995.  



 
 

486 
 

…………….. “Dîvân Şairlerinin Tasavvuf ve Tarikat İlişkileri”, Tezkireden Biyografiye 

içinde, İstanbul: Kapı Yay., 2010, 183-192. 

……………….. ve Bilkan, Ali Fuat, Durmuş, Tuba Işınsu. Sultanların Şiirleri Şiirlerin 

Sultanları, İstanbul: Kapı Yay., 2012. 

Kalaycı, Mehmet. Osmanlı Sünnîliği. Ankara: Otorite Yay., 2015. 

Kalpaklı, Mehmet. “Itrî Döneminde Osmanlı’da Şiir”, Itrî ve Dönemine Disiplinler Arası 

Bakışlar içinde, 19-24. Hazırlayanlar. Emre Ayvaz, İlkay Baliç, İstanbul, OMAR Yay., 

2013.  

Kapıcı, Özhan. “Tanzîmât Yolunda Bir Osmanlı: Mehmed Sâid Pertev Paşa”, Yüksek 

Lisans Tezi, Hacettepe Üniversitesi, 2006. 

………………“Bir Osmanlı Mollasının Fikir Dünyasından Fragmanlar: Keçecizâde İzzet 

Molla ve II. Mahmud Dönemi Osmanlı Siyaset Düşüncesi”, Osmanlı Araştırmaları XLII 

(2013): 275-315. 

Kaplan, Yunus. “17. Yüzyıl Şairlerinden Fevzî Dîvânı”, Doktora Tezi, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, 2008. 

Kara, Mustafa. Din, Hayat, Sanat Açısından Tekkeler ve Zâviyeler. İstanbul: Dergâh 

Yay., 2015. 

Karaçay Türkal, Nazire. “Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa Zeyl-i Fezleke (1065-22 Ca. 

1106/1654 7 Şubat 1695)”, Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2012. 

Karakoç, Sezai. Edebiyat Yazıları I. İstanbul, Diriliş Yay., 1982. 

Karakuş, Gülbeyaz. Mevlevî Hasan Nazif Dede Divançe ve Risâlesi. İstanbul: Revak 

Kitabevi, 2013. 

Karataş, Turan. Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü. Ankara: Akçağ, 2007. 



 
 

487 
 

Kartal, Ahmet. “Anadolu Selçuklu Devleti Döneminde Dil ve Edebiyat”, Divan Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, 1 (2008): 95-168. 

Kaşka, Mustafa. “Dîvân Edebiyatında Münşe’ât Geleneği ve Hoca Neş’et’in Mektupları”, 

Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2000.   

Kaya, Bayram Ali. “Lefkoşe Mevlevîhânesi’nin Şair Şeylerinden Siyâhî Mustafa Dede”, 

Kıbrıs Araştırmaları ve İncelemeleri Dergisi, 1/1, (2017): 15-38. 

……………………. Tekke Kapısı. İstanbul: Zeytin Burnu Belediyesi Kültür Yay., 2012. 

Kayaoğlu, İsmet. “Sultan-Mevlevî İlişkilerine Genel Bir Bakış”, X. Mllî Mevlâna 

Kongresi Kitabı c.1 içinde, 35-49. ed. yk., Konya: Selçuk Üniversitesi Yay., 2002. 

Kemikli, Bilal. “Kütahya Mevlevîliği: Mevlevî Kültürünün Merkezlerinden Biri Olarak 

Kütahya”, İSTEM, 1/1, (2003): 103-117.  

………………“Azîz Mahmud Hüdâyî’nin Muhîti ve Himâyeciliği Üzerine Bazı 

Değerlendirmeler”, Aziz Mahmud Hüdayi Uluslararası Sempozyum Bildirileri II içinde, 

71-72. Editör: H. Kamil Yılmaz, İstanbul: Üsküdar Belediyesi Yay., 2005.  

……………………“Bayrâmî Geleneğin İnşâ Ettiği Edebî Muhît”, Uluslararası Hacı 

Bayram-ı Velî Sempozyumu Kitabı içinde 64-70. Editör: İbrahim Ethem Arıoğlu, Ankara:  

Kültür Bakanlığı Yay., 2012.  

………………...Türk İslâm Edebiyatı Giriş. Bursa: Emin Yay., 2014. 

 ………………, Şiir ve Hikmet. İstanbul: Kitabevi, 2017. 

……………….. Şiir ve İrfan. İstanbul: Kitabevi, 2017. 

Kesik, Muharrem. “Mesud II”, DİA c.29 içinde, (Ankara: TDV Yay., 2004): 342-344. 

Kınalızâde Hasan Çelebi, Tezkiretü’ş-Şu’arâ, haz. Aysun Sungurhan, Ankara: Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yay., 2017. (e-kitap) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55834,kinalizade-hasan-celebipdf.pdf?0 (erişim 

14.01.2021) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55834,kinalizade-hasan-celebipdf.pdf?0


 
 

488 
 

Kırıktaş, Yılmaz. “Nâcî Ahmed Dede Divanı”, Yüksek Lisans Tezi, Cumhuriyet 

Üniversitesi, 2001. 

Kızılkaya Müzekkir. “Sabûhî Ahmed Dede’nin Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri”, 

Doktora Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi, 2019. 

Kiremitci, Hamza. “Reisülküttab Mehmed Ârif Dîvânı (İnceleme-Metin)”, Yüksek 

Lisans Tezi, Ordu Üniversitesi, 2015. 

Kocatürk, Vasfi Mahir. Türk Edebiyatı Tarihi. İstanbul: Edebiyat Yayınevi, 1964. 

Köksal, M. Fatih. “Yavuz Sultan Selim’in Türkçe Şiirleri”, Türk Kültürü İncelemeleri 

Dergisi 40, (2019): 267-326. 

Köprülü, M. Fuat. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. Ankara: Akçağ, 2009. 

Kurnaz, Cemal. “Ahmet Talât Onay’ın Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar ve İzahı 

İsimli Ansiklopedik Eserinde Mevleviler ve Mevlevilik Kültürü”, Uluslararası Mevlana 

Sempozyumu Bildirileri Kitabı,, c.2 içinde 663-690. İstanbul: Motto Yay., 2010.  

………………. Çeltik, Halil. Osmanlı Dönemi Kırım Edebiyatı. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yay., 1997. 

Kunt, İbrahim. Hasan-ı Zarîfî’nin Mesnevî Şerhi. Konya: Konya Büyükşehir Belediyesi 

Kültür Yay., 2015. 

Kutlar Oğuz, Fatma Sabiha. “Mehmed Nebîl Bey ve Hicr ü Visâl’i”, Turkish Studies, 9/12 

(2014): 501-562. 

Küçük, Hülya. “Sulṭân Walad’s Role in the Foundation of the Mevlevi Sufi Order”, 

Mawlana Rumi Review, 3 (2012): 22-50. 

Küçük, Sezai. İstanbul Mevlevihaneleri, c. I-II, İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi 

Yay., 2007,  



 
 

489 
 

……………... Mevlevîliğin Son Yüzyılı. İstanbul: Simurg Yay., 2003.  

Küçükdağ, Yusuf. II. Bayezid, Yavuz ve Kanunî Devirlerinde Cemâlî Ailesi. İstanbul: 

Aksarayî Vakfı Yay., 1995. 

……………. “Pîrî Mehmed Paşa”, DİA, c.34 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 2007), 280-

281. 

Larkin, Margaret. Al-Mutanabbi “Voice of The Abbasid Poetic Ideal”. Oxford: Oneworld 

Publications, 2008. 

Latîfî, Tezkiretü’ş-Şu’arâ ve Tabsıratü’n-Nuzamâ, haz. Rıdvan Canım, Ankara: AKM 

Yay., 2000. 

Levend, Agah Sırrı. Türk Edebiyatı Tarihi (Giriş). Ankara: TTK Yay., 1988. 

Leylâ Hanım, Dîvân, (haz.) Mehmet Arslan (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

2018): 197. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0 

(erişim 31.01.22)  

Lewis, Franklin. Mevlânâ –Geçmiş ve Şimdi, Doğu ve Batı-. Çeviren: Gül Çağalı Güven, 

Hamide Koyukan, İstanbul: Kabalcı, 2010. 

Lokmanî Dede, Menâkıb-ı Mevlânâ. haz. Halil Ersoylu, Ankara: TDK Yay., 2001. 

Macit, Muhsin. “Osmanlı Kültür ve Sanatında İbrahim Gülşenî’nin İşlevi”, Bilig, 60/Kış, 

(2012): 193-214. 

Manguel, Alberto. Kelimeler Şehri. Çeviren: E. Ezgi Taşçıoğlu, İstanbul:  YKY, 2009. 

Mannheim, Karl. Man and Society. London: Routledge and Kegan Paul LTD, 1960. 

Martinson, Amanda M. “The Monastic Patronage of King Henry II in England 1154-

1189”, Doktora Tezi, St. Andrews Üniversitesi, 2008. 

Mazzotta, Guiseppe. “Dante’s Franciscanizm”, Dante and Franciscans içinde, ed. Santa 

Casciani, Leiden, Boston, Brill, 2006, 171-198. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59881,leyla-hanim-divanipdf.pdf?0


 
 

490 
 

Mehmed Elif Hasırîzâde, Tenşîtü’l-Muhbibîn Hoca Hüsâmeddîn. İstanbul: Matbaa-i 

Bahriye, 1342. 

Mehmed Hâkim Efendi, Hâkim Efendi Tarihi, haz. Tahir Güngör, İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay., 2019. 

Mehmet Sıdkî, Dîvân, haz. Abdullah Eren, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

2017. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0 

(erişim 30.09.2021).  

Mehmet Sirâceddin, Mecma’-ı Şu’arâ ve Tezkire-i Üdebâ, haz. Mehmet Aslan, Ankara: 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay.  2018. https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-

i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0 (erişim 6.08.2021)  

Mehmed Süreyyâ, Sicill-i Osmanî, c.1-6. haz. Nuri Akbayar, İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yay. 1996. Mehmet Tevfik, Kâfile-i Şu’arâ, haz. Fatma Sabiha Kutlar Oğuz, Hanife 

Koncu, Müjgan Çakır, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017. (e-kitap) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0 (erişim 

9.11.2021)  

Meisami, Julie Scott. Medieval Persian Court Poetry. Princeton: Princeton University 

Press, 1987. 

…………………….. Structure and Meaning in Medieval Arabic and Persian Poetry. 

London: Routledge Curzon, 2003. 

Mermer, Ahmet. Mezâkî –Hayatı, Edebî Kişiliği ve Divanı’nın Tenkidli Metni-. Ankara: 

AKM Yay., 1991. 

…………………. Vecdî ve Dîvânçesi. Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı Yay., 1994. 

………………. Hidayetoğlu, Ahmet Selahattin, Erdoğan, Mustafa ve Koç Keskin 

Neslihan. Osmanlı Şiirinde Mevlânâ Övgüleri ve Mevlevîlik Unsurları. İstanbul: TDV 

Yay., 2009. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56341,mehmed-sidki-divanipdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58597,mecma-i-suara-ve-tezkire-i-udeba-pdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56163,mehmed-tevfik-kafile-i-su39arapdf.pdf?0


 
 

491 
 

Mete, Ayşegül. “XVIII. Asır İstanbul Mevlevîliği” Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi, 

2019. 

Mevlânâ, Fîhi Mâ Fîh, Çeviren: Abdulbaki Gölpınarlı, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1959. 

Mevlânâ Celâleddin, Mektuplar, haz. Abdülbaki Gölpınarlı, İstanbul: İnkılap, 1963. 

Mevlâna, Mesnevî, c.6. Çev. Veled İzbudak, İstanbul: Millî Eğitim Gençlik ve Spor 

Bakanlığı Yay., 1988.  

Moorman, John R. H. Early Franciscan Art and Literature. Manchester, John Rylands 

Library, 1943. 

Moran, Berna. Edebiyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul: İletişim Yay., 2013. 

Muallim Nâcî, Lügât-i Nâcî. İstanbul: Çağrı Yay., 1978. 

Muslu, Ramazan “XVIII. Asırda Anadolu’da Tasavvuf”, Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 2002.  

Muvakkit-zâde Muhammed Pertev, Muvakkit-zâde Muhammed Pertev Dîvânı, haz. 

Ekrem Bektaş, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017. (e-kitap) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973,pertev-divanipdf.pdf?0 (erişim 3.10.2021)  

Müstakimzâde Süleyman Saadeddin, Tuhfe-i Hattâtîn. İstanbul: Devlet Matbaası, 1928.  

Naîmâ Mustafa Efendi, Târih-i Na’îmâ (Ravzatü’l-Hüseyn fî Hulâsati Ahbâri’l-

Hâfikayn). haz. Mehmet İpşirli, Ankara: TTK Yay., 2007. 

Nazifzâde Ahmed Hâmid, Mecmua-i Müsvedde-i Nazifzâde, İstanbul Üniversitesi Nadir 

Eserler Kütüphanesi. 

Nefî Ömer Efendi, Nefî Dîvânı, haz. Metin Akkuş, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yay., 2018.(e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0 (erişim 

01.02.2022)  

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55973,pertev-divanipdf.pdf?0
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0


 
 

492 
 

Neşâtî Ahmet Dede, Neşâtî Dîvânı, haz. Mahmut Kaplan, Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay. (e-kitap) 2019. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A49113

9BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BAC0A6

B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C (erişim 17.03.2021) 

Nev’îzâde Atâyî, Hadâ’iku’l-Hakâ’ik fî Tekmileti’ş-Şakâik. haz. Suat Donuk, İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017. 

Neyyir Abdülhalim Dede, Dîvân, haz. Sadık Erdem, Ankara: TDK Yay., 2018. 

Ocak, Ahmet Yaşar. “Türkiye Tarihinde Merkezi İktidar ve Mevleviler (XIII. ve XVIII. 

Yüzyıllar) Meselesine Kısa Bir Bakış”,Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi, 2, (1996): 17-22. 

Odunkıran, Fatih. “Mevlevî Tezkiresi: Sefîne-i Nefîse-i Mevleviyân (İnceleme-Metin)” 

Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2020. 

Oğraş, Rıza. “Hoca Neş’et Divânı (İnceleme ve Tenkidli Metin)”, Yüksek Lisans Tezi, 

İstabul Üniversitesi, 1991. 

Okay, Aydemir. “Meselik, Bağışçılık ve Sponsorluk”, İstanbul Üni. İletişim Fakültesi 

Dergisi, Nisan (2012): 281-293.  

Olgun, Tahir. Çilehane Mektupları, haz. Cemâl Kurnaz, Gülgün Erişen, Ankara: Akçağ, 

1995. 

Ortaylı, İlber. “Tarikatlar ve Tanzimat Dönemi Osmanlı Yönetimi”, Ankara Üniversitesi 

Osmanlı Tarihi Araştırmaları ve Uygulamaları Merkezi Dergisi, 6/6 (1995): 281-287. 

Osmanzâde Tâib, Hadîkatü’l-Vüzerâ. İstanbul: Y.E.Y, 1271. 

Öğmüş, Harun. Kurân’ın Yorumunda Şiirin Yeri (II/VIII. Asırlar Çerçevesinde). İstanbul: 

İSAM Yay., 2010. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BAC0A6B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BAC0A6B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/67330,nesatidivanipdf.pdf?0&_tag1=006964F7A491139BEB893C13F024BA71C07840A2&crefer=27BC98A7CB144E9810B67F72BAC0A6B19635701E2A5BEC24C0BA427208AC9D1C


 
 

493 
 

Öncel, Süheyla. “İtalyan Edebiyatında Mesenlik”, Gündoğan Edebiyat, V/20, (1991): 63-

68. 

Önder, Mehmet. Binark, İsmet. Sefercioğlu, Nejat. Mevlâna Bibliyografyası, Ankara: İş 

Bankası Kültür Yay., 1974. 

Öngören, Reşat. Tarihte Bir Aydın Tarikatı Zeynîler. İstanbul: İnsan Yay., 2013. 

……………….Osmanlılar’da Tasavvuf ‘Anadolu’da Sûfîler, Devlet ve Ulemâ (XVI. 

Yüzyıl)’ . İstanbul: İz Yay., 2016. 

Ösen, Serdar. Osmanlı Devlet ve Toplum Hayatında Mevlevilik (19. Yüzyıl), İstanbul: 

Kitap Yayınevi, 2015. 

Özcan, Abdülkadir. “Süleyman Paşa, Sarı”, DİA, ek-2 içinde (İstanbul: TDV Yay.), 2019: 

535-538 

Özcan, Nuri. “Ahmed Hüsameddin Dede”, DİA c.2 içinde (İstanbul: TDV Yay.), 1989: 

92. 

……………., “Hüseyin Fahreddin Dede”, DİA, c.18 içinde (İstanbul: TDV Yay.), 1998: 

546-547. 

Özdamar, Mustafa. Dersaâdet Dergâhları. İstanbul: Kırk Kandil Yay. 2007. 

Özgül, M. Kayahan. “XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şuarâ”, 

Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi, 1988. 

………………………. “Osmanlı’nın Son Encümen-i Şuara’sı”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Tarihi, c.3 içinde 83-96. Editörler: T. Sait Halman vd., İstanbul: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yay., 2006.  

………………….. XIX. Asrın Özel Bir Edebiyat Mahfeli Olarak Encümen-i Şuarâ, 

Ankara: Kurgan Edebiyat, 2012. 



 
 

494 
 

 ……………………….. Yenişehirli Avni Bey. İstanbul: Dergâh, 2015. 

……………………… Dîvan Yolundan Pera’ya Selâmetle. İstanbul: YKY Yay., 2018. 

Özönder, Hasan. “Mevlânâ Türbe ve Külliyesinin Tamir ve İlâveler Kronolojisi”, Selçuk 

Üniversitesi Selçuklu Araştırmaları Dergisi, 2/Ocak (1988): 13-75. 

Öztuna, Yılmaz. Dede Efendi, İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 1989. 

Öztürk, Ali. “XVI. Yüzyıl Halvetî Şiirinde Din ve Tasavvuf”, Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, 2003. 

……………………“Halvetiyye Tarikatına Mensup XVI. Yüzyıl Divan Şairleri Üzerine 

Bir İnceleme”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 6/15, (2005): 225-252.  

………………………... “Hayreddin-i Tokadî’nin Yetiştiği Kültürel ve Edebî Muhit”, 

Tokat’ın Yetiştirdiği İlim ve Fikir Önderleri, Tokat: Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yay., 2014, 30-36.  

Öztürk, Nazif. “Koca Mustafa Paşa Vakıfları ve Külliyesi”, Vakıflar Dergisi, XXVIII, 

(2004): 7-76.  

Öztürk, Yaşar Nuri. Kutsal Gönüllü Velî Kuşadalı İbrahim Halvetî. İstanbul: Fatih 

Yayınevi, 1982. 

Özyıldırım, Ali Emre. “Keçeci-zade İzzet Molla’nın Mihnet-Keşân’ı ve Tahlili”, Ankara 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2002. 

……………………..“Bir Mecmûa Üç Kuşak: Vakanüvis Halîl Nûrî Bey’in Oğlu ve 

Şeref Hanım’ın Babası Nebîl Bey’in Şahsî Mecmûasından Hareketle Aile Bağlarından 

Şiir Ağlarına”, Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 3/4 (2019): 257-302. 

Pala, İskender. “Edebî Çehresiyle Mevlevîhâneler”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (1996): 55-60.  



 
 

495 
 

………………… Hakanî maddesi. http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-

mehmed-beg (erişim 22.2.2021). 

Pareto, Vilfredo. Seçkinlerin Yükselişi ve Düşüşü: Kuramsal Bir Sosyoloji Uygulaması. 

Çeviren: Merve Zeynep Duran, İstanbul: DoğuBatı Yay., 2018. 

Parlakkılıç, Ayşe. “Seyyid İbrahim Hanîf’in Menâzilü’l-Haremeyn’i (İnceleme-Metin)” 

Yüksek Lisans Tezi, Fatih Üniversitesi, 2013. 

Pelvanoğlu, Burcu. “1980 Sonrası Türkiye’de Sanat: Dönüşümler”, Doktora Tezi, Mimar 

Sinan Üniversitesi, 2009. 

Prizrenli Şem’î, Şem’î Dîvânı, haz. Murat Ali Karavelioğlu, İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2014. 

Râmiz, Âdâb-ı Zurafâ, haz. Sadık Erdem, Ankara, TDK Yay., 1994. 

Râmizpaşazâde Mehmed İzzet Bey, Harîta-i Kapudânân-ı Deryâ, haz. Cemil Sağlam 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkalnlığı Yay., 2021. 

Recâizâde İbrâhim Şefîk, Dîvân, Ae Mnz 228, Millet Kütüphanesi. 

Reynolds, Christopher A. Papal Patronage and the Music of St. Peter’s 1380-15-13. 

London: University of California Press,  1997. 

Roest, Bert. Franciscan Literature of Religious Instruction Before the Council of Trent, 

Leiden, Boston: Brill, 2004. 

Rona, Zeynep. “Mesen” Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi içinde, (İstanbul: YEM Yay., 

1997), 1205. 

Safâyî Ali Dede, Dîvân. haz. Ramazan Ekinci, Ankara: Gece Kitaplığı, 2016.  

Sahîh Ahmed Dede, Mecmûatü’t-Tevârih’l-Mevleviyye. haz. Cem Zorlu, İstanbul, İnsan 

Yay., 2017. 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg
http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/hakani-mehmed-beg


 
 

496 
 

Sâlih Nâilî, Dîvân-ı Nâilî-i Cedîd (Manastırlı), Ae Mnz 417, Millet Kütüphanesi. 

Samsakçı, Mehmet. 19. Asır Mevlevî Şairi Galatalı Safvet ve İbnülemin’in Kemâlü’s-

Safve’si, İstanbul: Hiper Yayın, 2021. 

Sarı, Mehmet “Sabûhî Şeyh Ahmed Dede Hayatı, Edebî Kişiliği, Eserleri ve Türkçe 

Dîvânı’nın Tenkitli Metni”, Gazi Üniversitesi, Doktora Tezi, 1992. 

Sarıbal, İsmet. “Ahd-i Şehriyârî’den Devr-i Hamid-i Sânî’ye Valiliğe Giden Yolda Bir II. 

Abdülhamid Dönemi Memurunun Serencamı”, Adam Akademi Journal of Social 

Sciences, 8/2 (2018): 175-212. 

Sarıcaoğlu, Fikret. “Hüseyin Paşa, Mere”, DİA c. 19 içinde (İstanbul: TDV Yay., 1999), 

8-9. 

Sarıoğlu, Leylâ Alptekin. “Cemâl-i Halvetî’nin Tasavvufî Mesnevîleri (İnceleme- 

Metin)”, Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2013. 

Sehî Bey, Heşt Bihişt, haz. Haluk İpekten vd. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

2017. 

(ekitap)https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B6

78F1063BF0A9ED54D2FA0DD771F0E5&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9

D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941 (erişim 01.12.2020) 

Selânikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selânikî (1003-1008/1595-1600), c.1-2, haz. Mehmet 

İpşirli, Ankara: TTK Yay., 1999. 

Semen, Gürdal. “Nesîb Dede Hayatı, Eserleri, Edebî Kişiliği ve Rişte-i Cevâhir”, Yüksek 

Lisans Tezi, Celal Bayar Üniversitesi, 2006. 

Seyyid Fâzıl Mehmet Paşa, Mevleviyye Silsilesi. haz. Tahir Hafızalioğlu, İstanbul: İnsan 

Yay. 2010. 

Shiner, Larry. Sanatın İcadı, Çeviren: İsmail Türkmen, İstanbul: Ayrıntı Yay., 2010.  

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B678F1063BF0A9ED54D2FA0DD771F0E5&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B678F1063BF0A9ED54D2FA0DD771F0E5&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56165,hestbihistpdf.pdf?0&_tag1=03EE5380B678F1063BF0A9ED54D2FA0DD771F0E5&crefer=D94C62F57B6BBC7F844F8D8C9D90EB6B635CEC39413F160A819B7956E79FC941


 
 

497 
 

Sinan Nizam, Betül. “Kemâl Ahmed Dede’nin Tercüme-i Menâkıb-ı Mevlânâ Adlı 

Mesnevisi (Menâkıbü’l-Ârifîn Silsilesinin Manzum Halkası), Doktora Tezi, Boğaziçi 

Üniversitesi, 2010. 

Stael, Mme de. Edebiyata Dair, Çeviren: Safiye ve Vahdi Hatay, İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1967. 

Strauss, Johann. “Osmanlı İmparatorluğu’nda Kimler, Neleri Okurdu? (19.-20. Yüzyıllar) 

”, Çeviren: Günil Ayaydın Cebe, Kritik, Bahar/3, (2009), s. 205-265. 

Şahin, Ebubekir Sıddık. “Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Divanları: Bahâr-ı Efkâr ve Hazân-

ı Âsâr”, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 2004. 

Şahin, Duygu. “Proto-Rönesans İtalya’sında Fransisken Sanat Hamiliği”, Doktora Tezi, 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, 2019. 

Şahin, Oğuzhan. İki Sufinin Mücadelesi. İstanbul: Litera Yay., 2018. 

Şardağ, Rüştü. Mustafa Itrî Efendi. Ankara: Kültür Bakanlığı Yay., 1992. 

Şefkat-i Bağdâdî, Şefkat Tezkiresi (Tezkîre-i Şu’arâ-yı Şefkat-i Bağdâdî), haz. Filiz Kılıç, 

(Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 2017. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55753,sefkat-tezkiresi-pdf.pdf?0 (erişim 27.01.2022) 

Şehabettin Süleyman, San’at-ı Tahrir ve Edebiyat. İstanbul: Araks Matbaası, 1329. 

Şeker, Fatih M. Osmanlı İslâm Tasavvuru. İstanbul: Dergâh Yay., 2015. 

Şeker, Şemsettin. Ders ile Sohbet Arasında. İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi Kültür 

Yay., 2013. 

Şemseddin Sami, Kâmûsu’l-A’lâm. Ankara: Kaşgar Neşriyat, 1996, c.1-4. 

Şemseddin Sâmi, Kâmûs-ı Türkî. İstanbul: Çağrı Yay., 2007. 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/55753,sefkat-tezkiresi-pdf.pdf?0


 
 

498 
 

Şentürk, Didem. “19. Yüzyıl Şairlerinden Hatice Nakiyye Hanım’ın Divanı’nın 

Transkripsiyonlu Metni ve İncelemesi”, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2010. 

Şeref Hanım, Dîvân, haz. Mehmet Arslan, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanmlığı Yay., 

2018. (e-kitap) https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html (erişim 

26.12.2021) 

Şeyh Gâlib. Dîvân, haz. Naci Okçu, Ankara: TDV Yay., 2011. 

Şeyhî, Vekâyiü’l-Fuzalâ, haz. Ramazan Ekinci, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Yay., 2018. 

Şimşek, Zehra “18. Asır Osmanlı İstanbul’unda Bir İlim ve Edebiyat Merkezi: Hoca 

Neşet ve Edebî Mahfili”, Uluslararası Osmanlı Araştırmaları Kongresinde sunulan özet 

bildiri, İstanbul: 14-17 Eylül 2015.   

Şeyhülislam Arif Hikmet, Tezkiretü’ş-Şu’arâ. haz. Mehmet Nuri Çınarcı, Ankara. Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Yay., 2019. (e-kitap) 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64059,seyhulislam-arif-hikmet-bey-tezkiresipdf.pdf?0 

(erişim 22.06.2021) 

Tahirü’l-Mevlevî. “Mahfil mi Mahfel mi?”, Mahfil, İstanbul: 1/10, (1339/1921): 167.  

http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339_10/1339_10_167.SAYFA.pdf (erişim 

05.06.2019) 

Tanpınar, Ahmet Hamdi. 19’uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi. İstanbul: Çağlayan 

Kitabevi, 2003. 

…………… “Medeniyet Değiştirmesi ve İç İnsan”, Yaşadığım Gibi içinde, haz. Birol 

Emil, İstanbul: Dergâh Yay., 2015, 38-44. 

Tanman, M. Baha. “Balat Camii ve Tekkesi”, DİA 5 içinde, (İstanbul: TDV Yay.), 1992, 

7-8. …………………... “Kasımpaşa Mevlevîhanesi”, Dünden Bugüne İstanbul 

https://ekitap.ktb.gov.tr/TR-215362/seref-hanim-divani.html
https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/64059,seyhulislam-arif-hikmet-bey-tezkiresipdf.pdf?0
http://isamveri.org/pdfosm/D00597/1339_10/1339_10_167.SAYFA.pdf


 
 

499 
 

Ansiklopedisi c.4 içinde, (İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994): 

482-485. 

………………… “Üsküdar Mevlevîhanesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi c.7 

içinde, (İstanbul: Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı ortak yayını, 1994), 348-349. 

……………….... “Kasımpaşa Mevlevîhânesi”, DİA c.24 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 

2001), 554-555.  

…………………..“Bahariye Mevlevîhanesi’nin Tarihçesi ve Sosyo Kültürel Çevresi”, 

Mevlevî Dünyasında Bahariye Mevlevîhanesi içinde Editör: M. Baha Tanman, 75-84. 

İstanbul: İstev Yay., 2013.  

………………….. “Osmanlı Mimarisinde Tarikat Yapıları/Tekkeler”, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf ve Sufiler içinde 363-428.  Editör: Ahmet Yaşar Ocak, Ankara: 

TTK Yay., 2014.  

Tanrıkorur, Barihüda. “Türkiye Mevlevihanelerinin Mimari Özellikleri” Doktora Tezi, 

Selçuk Üniversitesi, 2000. 

Tansel, Fevziye Abdullah. Namık Kemal’in Husûsî Mektupları c.1-2-3-4, Ankara, TTK 

Yay., 2013. 

Tanyıldız, Ahmet. “İsmâîl Rusûhî-yi Ankaravî Şerh-i Mesnevî (Mecmû’atü’l-Letâyif ve 

Matmuratu’l-Ma’ârif) (I. Cilt) (İnceleme-Metin Sözlük)” Doktora Tezi, Erciyes 

Üniversitesi, 2010. 

……………………. “Ganem Dede ve Ankaravî’nin Şerh-i Mesnevî’sine Katkısı”, Sûfî 

Araştırmaları, 3/5, (2012): 47-58. 

Tarlan, Ali Nihat. Nef’î’nin Farsça Divanı Tercümesi, İstanbul: Selami Sertoğlu Kitabevi, 

1944. 



 
 

500 
 

……………………….. “Nef’i ve Tuhfetü’l-Uşşak Tercümesi”, Prof. Dr. Ali Nihat 

Tarlan’ın Makalelerinden Seçmeler içinde 163- 170. Ankara: AKM Yay., 1990.  

Taşköprizâde İsâmüddin Ahmed, eş-Şekâiku’n-Nu’mâniyye fî ‘Ulemâi’d-Devleti’l-

‘Osmâniyye, (İnceleme ve notlarla neşreden, Ahmed Subhi Furat), İstanbul: 1985. 

Tavukçu, Orhan Kemal. “Yenişehirli Avni Bey’in Âb-nâme Adlı Eseri Üzerine”, Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 16 (2001): 59-79. 

Tayyarzâde Atâ, Dîvân, Ae Mnz 301, Millet Kütüphanesi. 

………………, Osmanlı Tarihi Târîh-i Enderûn, haz. Mehmet Arslan, İstanbul: 

Kitabevi, 2010, c.1-4. 

Telli, Cahit. “Yenikapı Mevlevihanesi’nin Vakıflarının İhyası Sürecine Dair Bir 

Belge’nin Düşündürdükleri”, Sûfî Araştırmaları, 3, (2014), 1-16. 

Tetik Işık, Seher. “Itrî’nin Edebiyattaki Yeri”, Ulakbilge Sosyal Bilimler Dergisi, 1 

(2013): 93-139. 

Tezcan, Nuran. Divan Edebiyatına Yeniden Bakış. İstanbul: Yapı Kredi Yay., 2016. 

Thackstone, Wheeler M. A Millennium of Classical Persian Poetry. Bethesda: Ibex 

Publishers, 1997. 

The Oxford Companion to English Literature. ed. Sir Paul Harvey, London: Clarendon 

Press, 2009. 

Tok, Eda. “17.yüzyıl Mevlevî Şairlerin Şiirlerinde Mevlânâ ve Mevlevîlik”, Doktora 

Tezi, Sakarya Üniversitesi, 2015. 

Tonga, Necati. “Cumhuriyet Döneminde Edebî Bir Muhit Olarak Ankara (1923-1980)”, 

Doktora Tezi, Gazi Üniversitesi, 2016. 



 
 

501 
 

Topal, Ahmet. “Divan Şairi Ali Nikatî ve Bilinmeyen Divanı”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Dergisi, 1 (2020): 108-128.  

Topatan, Mustafa. “Mevleviliğin Teşekkül Dönemi”, Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 2013. 

Toprak, Seydi Vakkas. “Nuri Tarihi (İnceleme-Metin)”, Doktora Tezi, İstanbul 

Üniversitesi, 2011. 

Toros, Taha. Mâzi Cenneti, İstanbul: İletişim Yay., 1992. 

Tulum, Mertol Meninski’nin Thesaurus’u ve XVII. Yüzyıl İstanbul Türkçesi. Ankara: Türk 

Dil Kurumu Yay., 2011. 

Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî, (haz). Cemâl Kurnaz, Mustafa Tatçı, Ankara: Bizim Büro 

Yay. 2001. c. 1- 2 

Turan, Fatma Ahsen. “Halk Şairlerinin Sanatlarını İcrâ Ettikleri Mekânlar”, Journal of 

Turkish Studies, 35/II (2011), s.285-304. 

Türkçe Sözlük. haz. Şükrü Halûk Akalın vd., Ankara: Türk Dil Kurumu, 2009. 

Ulu Ârif Çeledi, Dîvân.. haz. İbrahim Kunt, Mehmet Vanlıoğlu, Konya: Konya 

Büyükşehir Belediyesi Yay., 2013. 

Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı, 2012. 

Ulusoy, Demet. “Sanat Eseri Nitelemesinde Siyasal Elitin Rolü”, Türk Dünyası 

Araştırmaları, (Nisan/1995): 38-52. 

Usluer, Fatih. “Şeyh Galib’in Baruthâne Şiirleri”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 1/3 (2008): 411-473. 

…………. “Şeyh Gâlib” http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed 

(erişim 22.09.2021) 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/seyh-galib-mehmed


 
 

502 
 

Usûlî, Dîvân, haz. Mustafa İsen, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 

2020. 

Uzluk, Feridun Nafiz “Mevlevi Hilafetnameleri”, Vakıflar Dergisi, 9 (2006): 383-412.  

Uzun, Mustafa İsmet. “Nahîfî”, DİA, c.32 içinde, (İstanbul: TDV Yay., 2006), 297-299. 

 

……………………. “Regâibiyye”, DİA, c.34 içinde (İstanbul: TDV Yay., 2007), 536-

537. 

Uzuner, Ömer Sami. “Tenbîhü’l-Gabî fî Ru’yeti’n-Nebî (Metin ve İnceleme)”, Yüksek 

Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2015 

Ünsal, Gamze. “Cemîl Mahmûd Bey Dîvânı (İnceleme-Metin)”, Yüksek Lisans Tezi, 

İnönü Üniversitesi, 2013. 

Ünver, İsmail, “Galata Mevlevi-Hanesi Şeyhleri”, Osmanlı Araştırmaları, 14/14 (1994): 

197-219. 

Üstüner, Kaplan. “Klasik Türk Şiirinde Mevlevilik ve Mevlevilik Etkisi (14. ve 15. Yy. 

Divanlarına Göre)”,  Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 18, (2007): 141-153.  

Üzgör, Tahir. Fehîm-i Kadîm. Ankara: AKM Yay., 1991. 

Wolff, Janet. Sanatın Toplumsal Üretimi. Çeviren: Ayşegül Demir, İstanbul: Özne Yay., 

2000. 

Varol, Muharrem. “19. Yüzyıl İstanbul’unda Bazı Tekkelerin Matbaacılık Faaliyetleri”, 

Osmanlı Araştırmaları, XLII (2013): 317-347. 

Veled Çelebi, “Bizde Ḥüküm Süren Ḥazîn Bir Ḳayıtsızlıḳ”, İkdâm Gazetesi, No.9409, 

(28 Mayıs 1339/28 Mayıs 1923), 3. 

………………,  Hatıralarım, İstanbul: Türkiye Yayınevi, 1946. 



 
 

503 
 

Visani, Oriana. “Mistik Edebiyat ve Kadınlara Özgü Ruhanilik”, Ortaçağ –Şatolar-

Tüccarlar-Şairler içinde, ed. Umberto Eco, çev. Leyla Tonguç Basmacı, İstanbul: Alfa, 

2019, 715-719. 

Yapıcı, Uğurtan. ”Edirneli Mevlevî ve Gülşenî Şairler”, Yüksek Lisans Tezi, Trakya 

Üniversitesi, 2009. 

Yaşar, Kerim. “Dîvân Edebiyatında Câize Üzerine Bir İnceleme”, Yüksek Lisans Tezi, 

Dumlupınar Üniversitesi, 2007. 

Yavuz, Kemal Mu’înî’nin Mesnevî-i Murâdiyye’si –Mesnevî Tercüme ve Şerhi- c.1. 

Konya: Selçuk Üniversitesi Mevlana Araştırma ve Uygulama Merkezi Yay., 2007,  

Yavuz, Sevgi. “Cemâleddin Mahmud Hulvî Divanı”, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

Üniversitesi, 2012. 

Yavuz Sultan Selim Divanı. Çeviren: Ali Nihat Tarlan, haz. Aydın Balyer, İstanbul: 

Kökler Yay., 2017. 

Yekbaş, Hakan. Sehî Bey Divânı. İstanbul: Kitabevi Yay., 2010, 

Yektar, Osman Nedim. “Cahiliye Döneminden Sonra Sahâbe Şiirinin Rolü”, Cumhuriyet 

Üni., İlahiyat Fakültesi Dergisi,  XIX, 2 (2015): 223-241. 

Yenidünya, Süheyla. “Mehmet Sait Hâlet Efendi Hayatı, İdari ve Siyasi Faaliyetleri 

(1760-1822”, Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2008. 

Yıldız, Ayşe. “Sıdkî” http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki (erişim 

01.09.2021)  

Yıldız, Musa. “Vasâyâ-yı Şeyh Vefâ”, Bir Semte Vefâ içinde, 141-154. Derleyen. N. 

Bilge Özel İmanov ve Yunus Uğur, İstanbul: Klasik Yay., 2009.  

Yıldız, Sümeyye. “İbrahim Hanîf’in Siyer-i Mekkî’si (Varak: 1-62) (İnceleme- Tenkitli 

Metin-Tıpkı Basım)”, Fatih Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/ebubekir-sidki


 
 

504 
 

Yılmaz, Gökçehan Aysel. “Yenişehirli Avnî Bey’in Mir’ât-ı Cünûn’unda Gelenek-

Yenilik Çatışması”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırma Dergisi, 6/7 (2017): 297-303. 

Yılmaz, Hüseyin. “Mevlânâ Osmanlı Sarayında: Mahmud Dede’nin Sevâkıbü’l-

Menâkıb’ında Siyasî İmgeler”, Osmanlı’da İlm-i Tasavvuf içinde 735-744. Editörler: 

Ercan Alkan, O. Sacid Sarı, İstanbul: İSAR Yay., 2018.  

Yılmaz, Kâşif. III. Selim (İlhâmî) Hayatı, Edebî Kişiliği ve Dîvânının Tenkitli Metni), 

Edirne: Trakya Üniversitesi Rektörlüğü Yay, 2001. 

Yılmaz, Necdet. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf, Sûfîler, Devlet ve Ulemâ (XVII. Yüzyıl). 

İstanbul: OSAV, 2007. 

Yusuf b. Yakub, Menakıb-ı Şerif ve Tarikatname-i Piran ve Meşayih-i Tarikat-ı Aliyye-i 

Halvetiyye https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNL07307.pdf (erişim. 

03.09.2020). 

Yücer, Hür Mahmut. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf -19. Yüzyıl-. İstanbul: İnsan Yay., 

2021. 

Zarconne, Thierry. “Şeyh Mehmed Ataullah Dede (1842-1910) ve Galata Mevlevîhânesi: 

Doğu-Batı Arasında Entelektüel ve Tinsel Bir Köprü”, Saltanatın Dervişleri Dervişlerin 

Saltanatı içinde, 58-75. Editör. Ekrem Işın, İstanbul: İstanbul Araştırmaları Enstitüsü, 

2010. 

Zîver Paşa, Dîvân ve Münşe’ât. haz. Prof. Dr. Mehmet Arslan, Sivas: Cumhuriyet 

Üniversitesi Yay., 2009. 

Zübeyiroğlu, Ruhsâr. “Mecmûa’tü’t-Terâcim Mehmet Tevfik Efendi”, Doktora Tezi, 

İstanbul Üniversitesi, 1989. 

Elektronik Kaynaklar 

https://www.britannica.com/biography/Henry-II-king-of-England/Significance (erişim 

19.04.2022)  

https://katalog.marmara.edu.tr/eyayin/pdf/GNL07307.pdf
https://www.britannica.com/biography/Henry-II-king-of-England/Significance


 
 

505 
 

https://www.lexico.com/definition/maecenatism (erişim: 05.12.2020) 

https://www.lexico.com/definition/patron (erişim 04.05.2020) 

http://lugatim.com/s/hami (erişim: 04.12.2020) 

http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite (erişim 01.12.2020)  

http://yazmalar.gov.tr/eser/risale-i-menakib-i-mevlana/121970  

 

 

  

https://www.lexico.com/definition/maecenatism
https://www.lexico.com/definition/patron
http://lugatim.com/s/hami
http://www.tebdiz.com/index.php?sayfa=arama_sonuc_yenisite
http://yazmalar.gov.tr/eser/risale-i-menakib-i-mevlana/121970


 
 

506 
 

ÖZET 

İLHAN TOKER, BİLGE. Edebî Bir Muhit Olarak Tekkeler (15-19. Asır İstanbul 

Mevlevîhaneleri Örneği), Doktora Tezi. 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Zülfikar GÜNGÖR, Ankara, 2022. 

Bu çalışmada, bir tarikatın tekkeleri çevresinde edebî bir muhitin nasıl ve hangi 

dinamikler çevresinde oluşacağı ele alınmış; 15-19. asır aralığında İstanbul 

Mevlevîhaneleri çevresinde şekillenen tekke muhiti ortaya koyulmuştur. Tezde tekke 

edebî muhiti, bu edebî muhiti oluşturan mahfil ya da mahfiller ile tekke edebî muhitini 

şekillendiren aktörlerin kimler olduğu incelenmiştir. Birinci bölümde tekke muhiti, tekke 

mahfili, patron ve hâmî kavramları tanımlanmıştır. Çalışmayı şekillendiren diğer üç 

bölümde, tezin ana örneklemini oluşturan İstanbul Mevlevîhaneleri çevresinde oluşan 

edebî muhit; bu tanımlar çerçevesinde ve 15-19. asırlarda Osmanlı’nın yaşadığı siyasal 

ve toplumsal gelişmeler ile siyasal elitlerin Mevlevîlerle ilişkileri odağında ele alınmıştır. 

Şuarâ tezkireleri, tasavvuf tarihi çalışmaları ve Mevlevî edebî muhiti içerisinde etkin olan 

şairlerin eserleri tezin temel kaynaklarını oluşturmaktadır.  

Yapılan bu çalışmada; siyasetin, edebî üretimde bulunan bir tarikatın tekkeleri 

çevresinde şekillenen edebî yapılanmada etkili olduğu, tarikatın siyasal elitlerle olan 

ilişkisine göre tekke muhitinin genişlediği ve devam ettiği ya da daraldığı ve sonlandığı 

görülmüştür. İstanbul Mevlevî muhitinde, şeyhliği döneminde dergâhında edebî bir 

mahfil kuran kuran şeyhler dergâhlarında hem dinî önder hem de zaman zaman edebiyat 

eleştirmeni olarak yer almışlardır. Mevlevî şeyhlerinin Osmanlı siyasal elitleri ile olan 

ilişkilerinin yoğun bir şekilde arttığı 19.asırda, İstanbul Mevlevî muhitindeki dergâhlara 

devam eden şair sayısı artmıştır. Aynı zamanda bu artış Osmanlı toplumundaki değişimle 

birlikte derviş şairlerin yanı sıra doğrudan Mevlevîhanelerde yetişmeyen ancak tarikata 



 
 

507 
 

muhiplik bağı ile bağlı isimlerin de İstanbul Mevlevî muhiti içerisinde yer almalarına 

zemin hazırlamıştır. 

Anahtar Kelimeler: Edebî muhit, tekke muhiti, tekke mahfili, Mevlevîlik, 

İstanbul Mevlevîhaneleri. 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

508 
 

     ABSTRACT 

İLHAN TOKER, Bilge. Lodges as Literary Circles: The Case of Istanbul Mevlevi Lodges 

in The 15th-19th Centuries. Phd Thesis. 

Thesis Advisor: Prof. Dr. Zülfikar GÜNGÖR, Ankara, 2022. 

In this study, how and within what dynamics a literary circle was formed around 

the lodges of a sect has been dealt with, and the lodge literary circles shaped around 

Istanbul Mevlevihanes between the 15th and 19th centuries has been revealed. In this 

thesis, the literary circle of the tekke, the mahfil(s) that make up this literary circle, and 

the actors who contribute to establishment of the literary circle of the tekke are examined. 

In the first chapter, the concepts of lodge literary circle, lodge mahfil, patron and hami 

are defined. In the consequent three chapters, the literary structure around the Istanbul 

Mevlevîhanes, which constitutes the main sample of the thesis, is discussed within the 

framework of these concepts and the effects of the political and social developments 

experienced by the Ottomans between 15th-19th centuries on the Mevlevism-political 

elite relationship. Shuarâ tezkires, studies on the history of Sufism and the works of poets 

who had active roles in the Mevlevi literary circle constitute the main sources of the 

thesis.  

In this study; It has been seen that politics is effective in how the literary circles 

were shaped around the dervish lodges of a sect engaged in literary production, and 

depending on the relationship of the sect with the political elites, the circle of the lodge 

expands and continues or narrows and ends. In the Mevlevi neighborhood of Istanbul, the 

sheikhs who established a literary mahfil in their dervish lodge during their period acted 

both as religious leaders and occasionally as literary critics. In the 19th century, when the 

relations of the Mevlevi sheikhs with the Ottoman political elites increased marginally, 

the number of poets who attended dervish lodges in the Mevlevi neighborhood of Istanbul 



 
 

509 
 

increased. At the same time, this increase, along with the change in Ottoman society, 

paved the way for dervish poets to take place in the Mevlevi literary circle of Istanbul 

together with dervish poets and the people who were not directly trained in the 

Mevlevihanes but were faithfully bound to the sect.  

Keywords: Literary circle, lodge literary circle, lodge mahfil, Mevlevi order, Istanbul 

Mevlevi Lodges. 


