
 

 

 

  

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 

HALKLA İLİŞKİLER BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM BAĞLAMINDA HALKLA 

İLİŞKİLERİN ROLÜ; İSTANBUL BÜYÜKŞEHİR BELEDİYESİ 

ÖRNEĞİ 

 

Doktora Tezi 

 

 

ÖZGENUR REYHAN KURTULDU 

 

 

 

İSTANBUL, 2022  



 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 

HALKLA İLİŞKİLER BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM BAĞLAMINDA HALKLA 

İLİŞKİLERİN ROLÜ; İSTANBUL BÜYÜKŞEHİR BELEDİYESİ 

ÖRNEĞİ 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

ÖZGENUR REYHAN KURTULDU 

 

Danışman: PROF. DR. EMEL POYRAZ 

 

 

İSTANBUL, 2022 



i 

 

 

ÖZET 

KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM BAĞLAMINDA HALKLA İLİŞKİLERİN 

ROLÜ; İSTANBUL BÜYÜKŞEHİR BELEDİYESİ ÖRNEĞİ 

 

Kültürlerarası iletişim, toplumların kendilerini farklı etnik yapıdaki topluluklara 

anlatabilmelerini ve uyum içinde bir arada yaşayabilmelerini sağlayan en etkili araçtır. Halkla 

ilişkiler disiplini ise özünde bir stratejik bir iletişim faaliyeti olduğundan dolayı, kültürün 

dinamik yapısının halkla ilişkilerin seyrini de etkilediği bir gerçektir. Kültürlerarası ilişkiler 

çerçevesinden bakıldığında kültür iletişimi etkiler ve nihayetinde ondan etkilenerek 

şekillenmeye devam eder.  Dolayısıyla kültür kavramını halkla ilişkiler disiplini ile kavramsal 

olarak ilişkilendirmeye ihtiyaç vardır. Bu kapsamda, farklı toplumlar arası kültürlerarası 

etkileşimlerin günümüzde daha fazla yaşanması ve toplumsal kabul ve uyum için kültürel 

farklılıkların yönetiminin giderek daha fazla önem kazanması, farklı kültürlere mensup 

toplumlarda başarılı bir sosyal yaşam için iletişim stratejileri ve halkla ilişkiler faaliyetlerini 

daha önemli hale getirmiştir. Tüm bunlar dikkate alındığında bu çalışmada toplumsal kabul ve 

uyum sağlamada yerel yönetimlerin çok kültürlü bir kentin yerel aktörü olarak kentte yaşayan 

çeşitli farklı etnik yapıdaki vatandaşlarına yönelik gerçekleştirdikleri halkla ilişkiler stratejileri 

araştırılmıştır. Araştırmanın modellemesi ise halkla ilişkiler alanında önemli yaklaşımlardan biri 

olan mükemmellik teorisine dayandırılmıştır.  

Halkla ilişkiler disiplini hakkındaki araştırmalarda, mükemmellik teorisi, simetrik yaklaşımı 

genişleten, kaliteli, uzun süreli ve kalıcı bir yapı oluşturmalarına yardımcı olduğunda 

kuruluşların etkinliğine katkıda bulunduğunu savunan bir yaklaşımdır. Böylelikle simetrik ve 

doğru yönetilen bir halkla ilişkiler stratejisi kuruluşların uzun vadeli hedeflerine ulaşmasında 

önem arz etmektedir.  Bu yaklaşımla iletişim davranışını etkileyen tüm olasılıkların dikkate 

alınarak, simetrik bir halkla ilişkiler planlamasının farklı kültürler arasındaki iletişimin 

yönetilmesini de kapsadığından, mükemmel halkla ilişkiler modeli oluşturulduğunda doğru 

iletişim stratejisi ile kültürel farklılıkların yönetilebileceğine inanılmaktadır. Çalışmanın 

metodolojisi, Mükemmel halkla ilişkiler teorisine dayandırılarak, nitel araştırma yöntemlerinden 

olan durum analizi, betimsel analiz ve yarı yapılandırılmış mülakat teknikleri ile desenlenmiş, 

çalışmanın örneklemi ise İstanbul Büyükşehir Belediyesi ile sınırlandırılmıştır. Sonuç olarak bu 



 

 

 

araştırmada halkla ilişkilerdeki farklı uygulamalar ve yaklaşımlardan yola çıkılarak, kültürel 

çeşitliliklerin yönetimi hakkında yerel yönetimlerin söz konusu halkla ilişkiler yaklaşım ve 

yöntemlerinden nasıl faydalandığı ve faydalanabileceği ortaya koymaya çalışılarak, 

mükemmellik teorisi bağlamında işlevsel bir halkla ilişkiler stratejisi ortaya konulmaya 

çalışılmış ve bir model öne sürülmüştür.  

Anahtar Kelimeler: Halkla İlişkiler, Kültürlerarası İletişim, Mükemmel Halkla İlişkiler, 

Kültürel Çeşitlilik, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

 



iii 

ABSTRACT 

THE ROLE OF PUBLIC RELATIONS IN INTERCULTURAL 

COMMUNICATION; CASE OF ISTANBUL METROPOLITAN 

MUNICIPALITY 

Intercultural communication is the most accurate tool that enables societies to explain their 

own cultures to other societies, to get along and live in peace. Since public relations is basically 

a communication activity, it is a fact that culture also affects public relations. Culture affects and 

is influenced by communication. Therefore, there is a need to relate culture to public relations 

conceptually. In this context, the increasing importance of intercultural interactions and the 

increasing importance of socio-cultural differences have made communication strategies and 

public relations activities more important for a successful social life in societies with different 

cultures. In this context, the public relations strategies of local governments, as a local actor of 

a multicultural city, within the scope of intercultural communication activities for citizens of 

various ethnicities living in the city, in order to achieve cultural harmony, were investigated. 

The modeling of the research is based on the theory of excellence, which is one of the important 

approaches in the field of public relations. 

In research on the public relations discipline, excellence theory is an approach that extends 

the imetric approach, arguing that organizations contribute to their effectiveness when it helps 

them build a quality, long-term and lasting structure. Thus, a symmetrical and properly managed 

public relations strategy is important for organizations to achieve their long-term goals. With 

this approach, it is believed that cultural differences can be managed with the right 

communication strategy when a perfect public relations model is created, since a symmetrical 

public relations planning includes the management of communication between different 

cultures, taking into account all the possibilities that affect communication behavior. The 

methodology of the study was designed with situational analysis, descriptive analysis and semi-

structured interview techniques, which are qualitative research methods, and the sample of the 

study was limited to Istanbul Metropolitan Municipality. In this context, starting from different 

practices and approaches in public relations, it has been tried to reveal how local governments 

benefit from and can benefit from these public relations approaches and methods about the 



 

 

 

management of cultural diversity, and a model for putting forward a functional public relations 

strategy in the context of excellence theory has been proposed. 

Keywords: Public Relations, Intercultural Communication, Excellent Public Relations 

Theories, Cultural Diversity, Istanbul Metropolitan Municipality 



v 

 

ÖNSÖZ 

Bu araştırma çalışma alanım olan kültür ve iletişim disiplinine katkı sağlamak açısından 

özellikle çok kültürlü alanlarda halkla ilişkiler yaklaşım ve stratejileri konusunda literatüre katkı, 

model ve öneri oluşturabilmek adına önemsediğim bir çalışmaydı. Tez çalışmamın her 

aşamasında hoşgörü ve yardımlarını eksik etmeden yol haritası sunan danışmanım Sayın Prof. 

Dr. Emel Poyraz’a saygı ve teşekkürlerimi sunuyorum. Tez jürimde yer alan ve bir jürinin 

ötesinde çalışmamın heyecanını paylaşarak yol gösteren Sayın Prof. Dr. Ebru Özgen’e ve tez 

savunmamda yer alan, kıymetli düşünceleri ile tezime katkı sağlayan Sayın Prof. Dr. Ayda 

Soydaş Uzunçarşılı’ya, Doç. Dr. Elif Başak Sarıoğlu’na, Prof. Dr. Mine Demirtaş’a sonsuz 

teşekkür ediyorum.  

Çalışmam boyunca, manevi desteklerini tüm motivasyonlarıyla benden esirgemeyen 

dostlarım Ar. Gör. Anıl Uğur Oğuzcan, Ar. Gör. Cahide Karav’a, araştırma boyunca bilgiye 

ulaşmama katkı sağlayan, sorularımı yanıtsız bırakmayan İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı yönetici ve çalışanlarına, sahada gerçekleştirmiş olduğum 

görüşmelerde sivil toplum kuruluşlarının hedef gruplarıyla bağlantı kurmama yardımcı olarak  

destek veren Sayın Şaziye Gülte’ye, hayatımın her anında yanımda olan annem Gülten 

Konmaz’a gönülden teşekkür ediyorum.  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



 

 

 

İÇİNDEKİLER TABLOSU 

ÖZET ..................................................................................................................................................... i 

ABSTRACT ........................................................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ ................................................................................................................................................. v 

İÇİNDEKİLER TABLOSU ......................................................................................................................... vi 

KISALTMALAR ......................................................................................................................................ix 

TABLO LİSTESİ ...................................................................................................................................... x 

ŞEKİLLER LİSTESİ ...................................................................................................................................xi 

GRAFİKLER LİSTESİ ............................................................................................................................... xii 

GİRİŞ.................................................................................................................................................... 1 

1. KÜLTÜR .................................................................................................................................... 4 

1.1. Kültürün Tanımı ................................................................................................................................ 4 

1.1.1. Sosyolojik Anlamda Kültür Terimi ........................................................................................... 4 

1.1.2. Etimolojik Anlamda Kültür Terimi ......................................................................................... 11 

1.1.3. Antropolojik Anlamda Kültür Terimi ..................................................................................... 13 

1.2. Kültürün Sınıflandırılması ............................................................................................................... 17 

1.2.1. Gerçek Kültür ve İdeal Kültür ................................................................................................ 18 

1.2.2. Yüksek Kültür ve Yaygın Kültür ............................................................................................. 19 

1.2.3. Alt Kültür ve Karşıt Kültür ..................................................................................................... 21 

1.2.4. Çok Kültürlülük ...................................................................................................................... 22 

1.2.5. Kültür Şoku ve Etnosentrizm ................................................................................................. 23 

1.2.6. Siyasal Kültür ......................................................................................................................... 24 

1.2.7. Popüler Kültür ....................................................................................................................... 25 

2. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM ...................................................................................................... 27 

2.1. Kültürlerarası İletişimin Tarihçesi ................................................................................................... 31 

2.2. Kültürlerarası İletişim Kuramları ..................................................................................................... 40 

2.2.1. Davranışsal Bileşenler Kuramı ............................................................................................... 40 



 

 

 

2.2.1.1. Hall’ın Kültürel Antropoloji Yaklaşımı .............................................................................. 44 

2.2.1.2. Hall’ın Dil Bilimi Yaklaşımı .................................................................................................... 44 

2.2.1.3. Hall’ın Etoloji Yaklaşımı ........................................................................................................ 44 

2.2.1.4.  Hall’ın Freud’cu Psikanalitik Teorisi Yaklaşımı ..................................................................... 45 

2.2.2. Kültürel Boyutlar Kuramı....................................................................................................... 46 

2.2.2.1. Güç Mesafesi .................................................................................................................... 47 

2.2.2.2. Bireyselci Yapı ....................................................................................................................... 48 

2.2.2.3. Belirsizlikten Kaçınma ...................................................................................................... 48 

2.2.2.4. Maskülen/Feminen Toplum ............................................................................................. 50 

2.2.2.5. Uzun/Kısa Vadeli Oryantasyon ......................................................................................... 51 

2.2.3. Kültürel Kimlik Kuramı .......................................................................................................... 51 

2.2.3.1. Mole’nin Dil Yaklaşımı ...................................................................................................... 52 

2.2.3.2. Mole’nin Bölgecilik Yaklaşımı ........................................................................................... 53 

2.2.3.3. Mole’ye Göre Kuşak Farkı ................................................................................................ 53 

2.2.3.4. Mole’nin Cinsiyet Yaklaşımı ............................................................................................. 53 

2.2.3.5. Mole’ye Göre İş Ahlakı ..................................................................................................... 54 

2.2.3.6. Mole’nin Çalışma Etiği Yaklaşımı ...................................................................................... 54 

2.2.3.7. Mole’nin Gelecek Yaklaşımı ............................................................................................. 54 

2.2.3.8. Mole’nin Beklentiler Yaklaşımı ......................................................................................... 55 

2.2.3.9. Mole’nin Hazırlık Yaklaşımı .............................................................................................. 55 

2.2.3.10. Mole’nin Katılım Yaklaşımı ............................................................................................. 56 

2.2.3.11. Mole’ye Göre Zaman ve Dakiklik .................................................................................... 56 

2.2.3.12. Mole’ye Göre Yerleşim ................................................................................................... 56 

2.2.4. Farklılık Anlayışı Kuramı ........................................................................................................ 57 

2.2.5. Söylem Kuramı ...................................................................................................................... 60 

2.2.6. Kültürleşme Kuramı .............................................................................................................. 62 

2.2.6.1. Bütünleşme Stratejisi ....................................................................................................... 66 

2.2.6.2. Erime Stratejisi ................................................................................................................. 66 

2.2.6.3. Ayırma Stratejisi ............................................................................................................... 67 

2.2.6.4. Aykırılaşma Stratejisi ........................................................................................................ 67 

2.2.7. Kültürlerarası Uyum Kuramı.................................................................................................. 69 

2.2.8. Kültürel Adaptasyon Kuramı ................................................................................................. 77 

2.2.9. Kültürlerarası İletişim Yeterliliği ............................................................................................ 85 

2.3. Kültürlerarası İletişim Çalışmalarında Diğer Kuramsal Yaklaşımlar ............................................... 90 



 

 

 

3. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM STRATEJİLERİNDE MÜKEMMEL HALKLA İLİŞKİLERİN 

UYGULANMASI VE YEREL YÖNETİMLER AÇISINDAN ÖNEMİ ........................................................................ 96 

3.1. Mükemmel Halkla İlişkiler .................................................................................................................... 97 

3.1.1. Tanım ............................................................................................................................................ 98 

3.1.2. Model ........................................................................................................................................... 99 

3.2. Mükemmel Halkla İlişkilerin Uygulama Sürecindeki Aktörler ...................................................... 102 

3.2.1. Yerel Yönetimler ......................................................................................................................... 103 

3.2.2. Sivil Toplum Kuruluşları....................................................................................................... 104 

3.2.3. Medya ................................................................................................................................. 105 

3.2.4. Hükümet.............................................................................................................................. 106 

3.3. Halkla ilişkilerin Kültürel Farklılıkların Uyumu Sürecindeki Rolü ve Görevi .................................. 106 

3.4. Yerel Yönetimlerde Halka İlişkiler....................................................................................................... 108 

3.5.  Yerel Yönetimlerin İletişim Stratejilerinin Mükemmel Halkla İlişkiler Stratejileri İle 

Uyumlandırılması ............................................................................................................................................. 110 

4. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM VE MÜKEMMEL HALKLA İLİŞKİLERİN YEREL YÖNETİMLERDE 

UYGULANMASINA YÖNELİK BİR ARAŞTIRMA ............................................................................................112 

4.1. Araştırmanın Amacı ...................................................................................................................... 112 

4.2. Araştırmanın Problemi .................................................................................................................. 112 

4.3. Araştırmanın Yöntemi ................................................................................................................... 113 

4.4. Veri Toplama Süreci ...................................................................................................................... 114 

4.5. Araştırma Kapsamı ve Sınırlıklar ................................................................................................... 115 

4.6. Araştırma Bulguları....................................................................................................................... 115 

4.7. Araştırmanın Sonucu .................................................................................................................... 167 

SONUÇ ..............................................................................................................................................173 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................................180 

EKLER ...............................................................................................................................................214 

ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................................................216 

 



 

 

 

KISALTMALAR 

 

ABD    Amerika Birleşik Devletleri 

AIDS    Acquired Immune Deficiency Syndrome 

AUM    Anxiety Uncertainty Management 

BELBİM AŞ             İstanbul Belediyeler Bilgi İşlem Sanayi ve Ticaret A.Ş. 

BİNAP     Bölgesel İletişim Noktaları Analizi Projesi 

DMIS     The Developmental Model of Intercultural Sensitivity  

FSI    Dış Hizmet Enstitüsü  

ICA    Uluslararası İletişim Birliği  

İBB                İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

İPA                İstanbul Planlama Ajansı 

İSADEM             İstanbul Aile Danışmanlık ve Eğitim Merkezi 

İSMEK                            İstanbul Büyükşehir Belediyesi Sanat ve Meslek Eğitimi  

İSTON                İstanbul Beton Elemanları ve Hazır Beton Fabrikaları A.Ş. 

K.A.İ    Kişiler Arası İletişim 

K.İ    Kitle İletişimi 

KATİ          Kamusal Araştırmalar Merkezi 

MEHTAP   Merkezi Hükumet Teşkilatı Araştırma Projesi 

NCA    Ulusal İletişim Derneği  

PRSA    Amerikan Halkla İlişkiler Derneği 

PYS                Performans Yönetim Sistemi 

TDK    Türk Dil Kurumu 

URT    Uncertainty Reduction Theory 

 



 

 

 

TABLO LİSTESİ 

 

Tablo 1. Kültürlerarası Uyum ve Duyarlılık İlişkisi........................................................... 72 

Tablo 2. Kültürlerarası İletişimde Üç Farklı Sosyal Bilim Yaklaşımı ............................... 94 

Tablo 3. Araştırmaya Katılan Paydaşlara İlişkin Bilgiler................................................. 129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 1. Gudykunst Kitlesel İletişim Boyutları ................................................................... 38 

Şekil 2. Hall’ı Etkileyen Araştırmacılar ve Bunların Birbirleri ile İlişkileri ...................... 46 

Şekil 3. Tek Boyutlu Kültürleşme Modeli.......................................................................... 64 

Şekil 4. Çift Boyutlu Kültürleşme Modeli.......................................................................... 65 

Şekil 5. Berry’nin Kültürleşme Stratejileri ......................................................................... 67 

Şekil 6. Kim Tarafından 2001 Yılında Oluşturulan Kültürlerarası Uyumun Yapısal Bir 

Modeli ...................................................................................................................................... 74 

Şekil 7. Farklı Etnik Yapıdaki Kendilerini Kente Ait Hissetme Durumlarına İlişkin 

Sütun Grafiği Dağılımı ........................................................................................................... 162 

Şekil 8. Görüşmecilerin Kendilerini Başkalarına İfade Etme Durumlarına İlişkin Sütun 

Grafiği Dağılımı ..................................................................................................................... 163 

Şekil 9. Belediye Görevlilerinin Kendilerini Ziyaret Etme Durumlarına İlişkin Sütun 

Grafiği Dağılımı ..................................................................................................................... 164 

Şekil 10. Görüşmecilerin Belediyeden Taleplerine İlişkin Sütun Grafiği Dağılımı ......... 165 

Şekil 11. Görüşmecilerin Kültürel Etkinliklere Katılmalarına İlişkin Sütun Grafiği 

Dağılımı .................................................................................................................................. 166 

Şekil 12: Mükemmel Halkla İlişkiler Teorisine Göre Yerel Yönetimlerde İdeal Halkla 

İlişkiler Stratejilerinin Oluşturulması Modeli ........................................................................ 176 

file://///Users/ozgenurkurtuldu/Desktop/MEZUNİYET/DOKTORA%20TEZ%20SON.docx%23_Toc113280902
file://///Users/ozgenurkurtuldu/Desktop/MEZUNİYET/DOKTORA%20TEZ%20SON.docx%23_Toc113280902


 

xii 

 

GRAFİKLER LİSTESİ 

 

Grafik 1. Öntest Sorularını Cevaplayan Katılımcıların Çalışma Alanları ........................ 124 

Grafik 2. RQ1 Öntest Sonuçları ....................................................................................... 124 

Grafik 3. RQ2 Öntest Sonuçları ....................................................................................... 125 

Grafik 4. RQ3 Öntest Sonuçları ....................................................................................... 125 

Grafik 5. RQ4 Öntest Sonuçları ....................................................................................... 126 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



 

1 

 

GİRİŞ 

Kuruluş ile hedef kitle arasında karşılıklı bir ilişki sürdürmek için gösterilen stratejik bir 

çaba olarak halkla ilişkiler bir kurumun, hedef kitlenin zihninde itibarını ve imajını etik yollarla 

geliştirme pratiğini ifade etmektedir. Kültürün, halkla ilişkiler çabaları üzerindeki rolü de 

yadsınamaz bir gerçektir. Halkla ilişkiler temelde bir iletişim faaliyeti olduğundan, kültür halkla 

ilişkileri de etkilemektedir. Dolayısıyla kültür iletişimi etkilemekte ve ondan etkilenmektedir.  

Bu kapsamda kültürü halkla ilişkilerle kavramsal olarak ilişkilendirmeye ihtiyaç bulunmaktadır. 

Birbiriyle son derece bağlantılı olan bu değişkenleri ilişkilendirmek üzere çalışma öncesinde 

kültür ve halkla ilişkiler arasındaki ilişki kapsamlı bir literatür taramasından geçmiştir.  Daha 

sonra, literatürün üzerine inşa etmek ve kültür kavramına halkla ilişkiler disiplini bağlamında 

ele almak üzere detaylıca incelenmeye çalışılmıştır.  

Kültürel çalışmaların kökenleri ve halkla ilişkilere bakıldığında 1987'de Amerikan Halkla 

İlişkiler Derneği (PRSA) tarafından yaptırılan Bilgi Bankası raporunda kültür kavramı, ilişkiler 

stratejilerinin veya uygulamalarının belirleyicisi olarak tartışılmıştır. Halkla ilişkiler 

uygulayıcılarının yeni bir pazara girmeleri ve farklı bir kültürün halklarıyla etkileşim kurmaları 

gerektiğinde, genellikle yerel kültüre duyarlı stratejiler tasarlamak için kültürlerin 

değişkenlerine ihtiyaç duymuşlardır.  Kültür ve halkla ilişkiler hakkındaki bilginin anemik 

büyümesi nedeniyle bugün bile büyük ölçüde böyle olmaya devam etmektedir. 

Krishnamurthy Sriramesh ve J. White (1992), halkla ilişkiler uygulamasının kültüre özgü 

olduğunu tartışarak bir literatür taramasına başlamışlar, örgütsel özelliklerin ve bağlamsal 

faktörlerinin toplumlar arasında istikrarlı olduğunu savunmuşlardır. Kültüre özgü yaklaşımı 

savunan akademisyenler (Hofstede, 1991, Tayeb, 1988, Pascale ve Athos, 1981, Ouchi, 1981) 

bu argümana, kurumların evde, okulda ve kentlerde farklı şekilde kabul edilen bireylerden 

oluştuğunu belirterek karşılık vermişlerdir.  Bununla birlikte, toplumsal kültür, kültürlerarası 

iletişim ve halkla ilişkiler arasındaki ilişkiyi genel anlamda değerlendiren çok sayıda çalışma 

vardır. Çünkü halkla ilişkiler kitleleri özgün değerleri ve özellikleriyle ele alıp onlara özgün 

birtakım stratejiler üretmeye çalışmaktadır. Özellikle bir batı gelenek özerkliğinde şekil almış 

kültürel çalışmalar, aslında yüzyıllar boyu bünyesinde çok farklı etnik yapıyı barındırmış olan 

coğrafyamız literatürüne sonradan girmiş, yansımalarda bulunmuştur. Dolayısıyla çalışma 

kapsamında ele almaya çalışılan  bu olgunun dikkat alınması önem arz etmektedir. 



 

2 

 

Kültürlerarası iletişim, farklı kültürlere mensup kişiler veya toplumlar arasındaki iletişim 

olarak tanımlanmaktadır (Gudykunst, 1983: 88). Farklı kültürlerden gelen kişilerarası 

iletişimdeki merkezi oluşması ile kültürlerarası iletişim alanı başlangıcından bu yana önemli 

ölçüde yol kat etmiştir. William Gudykunst ‘un “Uluslararası ve Kültürlerarası İletişim” eseriyle 

ilk sistematik incelemesinde kültürlerarası iletişim kuramları ve farklı kültürlerden insanlar 

arasındaki iletişim hakkında teorik yaklaşımlarda bulunmuştur. Bu ilk teoriler halk bilimciler 

tarafından ele alınmıştır (Gudykunst, 1983: 96).  

Kim ve Gudykunst, farklı kültürlerden insanlar arasındaki iletişimi araştırmak üzere 1984 

yılında ampirik açıdan ele aldıkları bir çalışma daha yayınlamıştır. Bu çalışmada özellikle 

kültürlerarası iletişim kuramını inşa ettikleri bir yaklaşım sergilemektedirler. Bu kültürlerarası 

iletişim teorisi inşası, önceki çalışmayla bütünlük arz etmektedir.  Kim ve Gudykunst’dan 

sonrasında Edward T. Hall ve George L. Trager gibi birçok araştırmacı, 20. yüzyılda 

konuştuğumuz kültürlerarası iletişim disiplinin temelini atmışlardır. Ancak, kültürlerarası 

iletişim alanı o zamandan bu yana ciddi bir şekilde değişim geçirmiştir. Günümüzde ise bir 

disiplin olarak kültürlerarası iletişim geniş bir teori çerçevesi sunmaktadır (Kim ve Gudykunst, 

1984: 66). 

Kültürlerarası iletişim yaklaşımına ilk adımlar 1940 yılında Freud’un geleneği olan psiko-

analitik teorisi yaklaşımı ile Whorf'tan gelmiştir.  Sonrasında disipline katkı,  Edward T. Hall’un 

çalışmaları ve ilk kitabı olan “The Silent Language” ( 1959) ile devam etmiştir. Bu kitaptan 

sonra, Kültürlerarası iletişim alanının yolunu bulması 10 yıl kadar sürmüştür (Gudykunst ve 

Nishida, 1978:76). 1970 yılında Uluslararası İletişim Birliği (ICA) kültürlerarası bir iletişim 

bölümü kurmuştur. 1975'te ise Ulusal İletişim Derneği (NCA) aynı bölümü kurmak adına 

adımlar atmışlardır. Bunlar, alanın geliştirilmesinde kilit adımlar olarak anılmaktadır (Rogers, 

Hart ve Miike, 2002: 12).  

1980'lerin sonunda araştırmacılar, farklı ulusların ve kültürlerin kültürlerarası özelliklerini 

araştıran ölçekleri geliştirdikleri için, kültürlerarası iletişim alanı daha gelişmiş hale gelmiştir. 

Kültürlerarası iletişim, farklı ülkelerde farklı şekillerde gelişim göstermiştir (Kim, 2010:170). 

Toplumdan topluma farklı uygulama dinamikleri içermesi normaldir. Kültürlerarası iletişim 

stratejileri, bünyesinde halkla ilişkiler disiplini barındırdığından ve birbirlerine bir zincir gibi 

bağlı olan iki disiplin olarak, halkla ilişkiler uygulamalarında da güncellemelere bağşı 

değişkenler meydana gelmiştir. Artık farklı toplumların iç içe ve bir arada yaşadığı  günümüzde 

ise kültürlerarası iletişimin ve halkla ilişkilerin özellikle daha özgün yaklaşım arayışlarının 



 

3 

 

olduğu görülmektedir. Bu doğrultuda bu çalışma kültürel farklılıkları dikkate alarak bu 

farklılıkların halkla ilişkiler alanında yol ve yöntemlerin nasıl yapılandırılması gerektiğinin 

incelenmesi ve analiz edilmesini amaçlamaktadır.  

Bu çalışmanın amacı; kültürlerarası iletişim stratejileri kapsamında yerel iradenin çok kültürlü 

hedef kitlesine yönelik toplumsal kabul ve uyum sağlama açısından planlanmış iletişim 

stratejilerini keşfedip ihtiyaçların ve ihtiyaçlar karşısında uygulanan politikaların tespit edilmesi 

ve yerel uygulayıcılara özgün bir dikkat çekme ve içerme üretme stratejisi belirlemektir. Bu 

kapsamda, halkla ilişkilerdeki uygulamalar ve yaklaşımlardan yola çıkılarak mükemmel hakla 

ilişkiler teorisi seçilmiş, kültürel çeşitliliklerin yönetimi hakkında yerel yönetimlerin söz konusu 

teori ve yöntemlerinden nasıl faydalandığı ve faydalanabileceği ortaya koymaya çalışılmıştır. 

Çalışmanın birinci bölümünde kültür kavramı alt alanlarıyla birlikte açıklanmaya çalışılmış, 

sosyolojik etimolojik ve antropolojik açıdan açıklandıktan sonra sınıflandırılarak farklı alanlarda 

nasıl işlev gösterdiği anlamaya gayret edilmiştir. İkinci bölümde, kültür ve iletişim disiplininin 

teze konu olan önemli bir parçası olarak kültürlerarası iletişim kuram ve yaklaşımları ulusal ve 

uluslararası literatüre bakılarak detaylıca incelenmeye çalışılmıştır. Üçüncü bölüme gelindiğinde 

kültürlerarası iletişim modellerinin kenti yöneten aktörler tarafından ne şekilde algılandığını ve 

halkla ilişkiler uygulamalarına nasıl yansıdığını açıklayabilmek için mükemmel halkla ilişkiler 

kavramı, tanım ve modelleri incelenmiş, mükemmel halkla ilişkileri uygulaması gereken aktörler 

sıralanmış ve kültürel farklılıkların yönetilmesinde halkla ilişkilerin ve bu aktörlerin nasıl işlev 

gördüğü aktarılmıştır. Dördüncü bölümde kültürlerarası iletişim ve mükemmel halkla ilişkilerin 

bir disiplin olarak nasıl içi içe uygulanabileceğine, etki ve faydalarına vurgu yapmak adına 

araştırma kısmı gerçekleşmiş, sonuç ve bulguları birlikle ile kültürel farklılıkların yönetilmesini 

de içeren bir halkla ilişkiler stratejisi ve kamu iletişim modeli önerisi ortaya konulmaya 

çalışılmıştır.  

 

 

 

 

 

 



 

4 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. KÜLTÜR 

Kültür kavramı, eğitim, bilim, sanat, felsefe, yönetim, siyaset gibi toplumsal yaşamın diğer 

alanlarında olduğu gibi günlük iletişimde de sıklıkla kullanıldığı düşünüldüğünde tanımını 

yapmak zor olsa da yaygın kullanımı ve geniş kapsamlı olması konuyu farklı açılardan ele almak 

konusunda bir avantaj olarak karşımıza çıkmaktadır. Çalışmanın ilk bölümünde, sosyal bilimlerde 

kültür olgusunun nasıl ortaya çıktığına ve insan davranışını şekillendiren sosyal çevrenin 

yaratılmasını, işleyişini ve büyümesini nasıl açıklamaya çalıştığına özel bir vurgu yapmaktadır. 

Kavramın ilk kez kullanılmaya başlandığı dönemden itibaren 19.yüzyılın ilk yıllarına varıncaya 

dek izlediği gelişim süreci analiz edilmiştir. Bu amaçla kavramın yapısı ve kapsamı için izlenen 

tarihsel süreç ortaya konulmuş ve kültür kavramının sosyal bilimler literatüründeki çeşitli 

kullanımları sunulmuştur.  

1.1.Kültürün Tanımı 

Kültür terimini anlamak için tanımları iyi okumak, farklı disiplinleri iyi irdeleyerek 

araştırma yapmak gerekmektedir. Kültür terimi her disiplin için farklı anlamlara 

gelebilmektedir. Terim ilk olarak öncü İngiliz Antropolog Edward B. Taylor tarafından bu 

şekilde kullanılmıştır. Taylor, kültürün "bilgi, inanç, sanat, hukuk, ahlak, gelenek içeren 

karmaşık bir bütün olduğunu söylemektedir ve toplumların zaman içerisinde edindikleri yetenek 

ve alışkanlıklar olarak ifade etmektedir (Talyor,1994: 396). 

Kültür, insanların yaşamlarını sürdürdüğü sürece hayatta kalmalarını sağlayan, ürettikleri 

soyut olgular olarak ifade edilmekte ve kırılgan bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunun 

yanında toplumdan topluma aktarılabilmektedir. Çalışmanın genel çerçevesini oluşturacak olan 

kültürlerarası iletişim olgusunu açıklayabilmek amacıyla bu bölümde araştırmaya kültürü geniş 

bir biçimde ele alarak ve ulusal/uluslararası literatürden faydalanmak üzere çeşitli açılardan 

tanımlayarak yaklaşılmıştır. Bu sebeple kültürü sosyolojik, etimolojik ve antropolojik anlamda 

açıklama gereği duyulmaktadır. 

1.1.1. Sosyolojik Anlamda Kültür Terimi  

“Kültür” terimi üzerinde hemfikir olunmuş salt bir tanım mevcut değildir. Türk Dil 

Kurumu’na göre “tarihsel ve toplumsal gelişim süreci içerisinde zamanla oluşan bütün maddi ve 

manevi değerler ile bunları oluşturmak, sonraki nesillere iletmek için kullanılan, toplumun doğal 



 

5 

 

ve toplumsal çevresine varlığını sürdürmek için gösterilen araçların bütünü, hars, ekin” anlamına 

gelen (TDK, 2019) kültürün zamanla hem içeriğinin hem etkilerinin hem de anlamının 

değiştiğini unutmamak gerekmektedir. Bu durum kültür kavramını dinamik, komplike ve çok 

yönlü hale getirmektedir. Hemen her dilde benzer şekilde ifade edilen kültür kelimesi (İngilizce 

culture, Almanca kultur gibi) ilk bakışta kolay anlaşılabilir olarak düşünülse de onu anlamak ve 

tanımlamak oldukça güçtür (Budin, 2003: 2). Kültüre ilişkin ilk tanım İngiliz antropolog Edward 

Taylor tarafından yapılmıştır. Buna göre kültür bireyi doğumundan itibaren etkileyen ve onun 

kişiliğinin gelişiminde etki sahibi olan en büyük olgudur. Ancak sosyoloji ve psikoloji gibi 

disiplinlerde yaşanan gelişmeler, kültürün tanımını da, etki ettiği faktörleri de genişletmiştir. 

Williams kültürün bu tanımlama ölçütlerinin, tarihsel gelişiminden, farklı düşünce sistemlerinde 

birbiriyle bağdaşmayan kavramların yerine kullanılmasından kaynaklandığını söylemektedir 

(Williams,2005: 105).   

Farklı disiplinler ve farklı araştırmacılar kültür kavramını ve onun bireylere ve toplumlara 

getirdikleri etkileri tanımlamaya çalışmışlardır. Kültürün ne olduğunu anlamak adına, bu 

araştırmalarda verilen tanımlamalara bakmakta fayda görülmektedir. 

Kültür, kullanıcısına ve bağlamına göre farklı anlamlar içerebilen çok anlamlı bir terimdir 

(Kartari, 2016: 13). “Kültür” ü anlayabilmek ve karşılığını okuyabilmek adına yapılmış tanımlar, 

bu terimin neleri kapsadığıyla ilgili birçok farklı çerçeve sağlamıştır. Örnek olarak; Güvenç’e 

göre kültürün salt bir tanımının olmamasının arkasında yatan temel sebep, kültür teriminin 

topluluğa zaman ve mekâna yayılmasından kaynaklanmaktadır (Güvenç, 2003: 95). Kültürü 

çeşitli bilim dallarına göre de çeşitlilik gösterdiğini belirtir. Bu bağlamda  “kültür” teriminin 

farklı temellere dayandığını belirtmektedir. Görülmektedir ki sürekli gelişen kültür tanımı, 

dinamik bir üründür. Bilim anlamında kullanılan kültür terimi medeniyeti ifade ederken, Estetik 

manada kültür, güzel sanatları içermektedir. Teknolojik ve biyolojik alanlarda kültür, üretim, 

tarım, mahsuller ve üreme kavramlarını içermektedir (Güvenç,2003: 97). 

Güvenç (2002a), kültürlerin sadece bireylerin ürünü olmadığını, birbirleriyle etkileşime 

giren insanların sürekli gelişen ürünleri olduğunu dile getirmektedir. Dil ve politika gibi kültürel 

örüntüler, insanların etkileşimi dışında bir anlam ifade etmekle birlikte şu şekilde örneklemiştir; 

“Yeryüzündeki tek insan olsaydınız, dile veya hükümete gerek kalmazdı”. Güvenç’in ifadesine 

göre; “(...) İlk kez Voltaire “culture” sözcüğünü “insan zekasının oluşumu, gelişimi, 

geliştirilmesi ve yüceltilmesi” anlamında kullanmıştır. Culture sözcüğü buradan Almanca 

literatüre geçmiş ve Alman Dili sözlüğünde 1793 yılında “cultur” olarak yerleşmiştir. “İnsanın 



 

6 

 

Genel Kültür Tarihi ” adlı on ciltlik eserinde Etnolog G. Klemm (1843-52) “Cultur” sözcüğünü 

kültürel evrim ve uygarlık şeklinde kullanmıştır (Güvenç, 2003: 96).  

Kültür insanların ihtiyaçları yönünde şekillenen ve gereksinimleri olan gelenekler, sanat, 

inanç, ritüeller, alışkanlıklar ve becerilerin tamamına verilen genel ifadedir. Dil, yetişme ve 

yetiştirilme tarzı, toplumsal alışkanlıklar, gündelik yaşam hareketleri gibi pek çok unsur, kültürel 

etkinin altındadır. Gerritsen, kültür kelimesinin farklı toplumlarda farklı anlamlara gelmesinin 

de nedeni olarak yine kültürü işaret etmektedir. Yazara göre batı ülkelerinde kültür kelimesi 

genellikle uygarlığı ifade ederken, doğu da ise genellikle inanç ve değerleri ifade etmektedir. 

Öyle ki, kültürel olguları kullanan yöneticilere dahi rastlamak bu nedenle kolaydır. Kültürün 

uygarlık anlamında kullanılması, sanat, eğitim gibi faaliyetler ile zihnin zenginleştirilmesi 

anlamına gelirken, inanışlar bağlamında kullanılması kültürün kapalı ve geleneksel oluşunu 

anlatmaktadır. Yani bir toplumun zihinsel ve bilimsel gelişmişliği de o toplumun kültürü nasıl 

algıladığı ve kültürel öğelerini gelişime ne kadar açık tuttuğu ile yakından ilişkilidir (Gerritsen, 

1998: 32). Aynı zamanda kültürün birey ya da insan topluluğunun değerlerini, yaşam biçimini, 

inanışlarını ve toplumsal kurallarını yansıttığını ve bu durumun kişilerin yönetme, yönetilme 

seçimlerine, gündelik yaşam ve baskı altında verilen kararlarına, davranışlarına ve hatta algı ve 

yorumlama biçimlerine etki ettiğini belirtmektedir (Gerritsen ‘den aktaran Yeşil, 2013: 53).  

Durant ve Stephert, bir iletişimin söz konusu olması halinde kültürün doğal olarak devreye 

girdiğinin ve insanların etkileşimlerinin kültürel benzerlik ya da kültürel duyarlılık ölçütünde 

etkin ve verimli olabileceklerinin altını çizmişlerdir. Çünkü bu araştırmacılara göre, kültür 

bireyin yaşantısını, kendisini ve diğerlerini anlama biçimini şekillendiren en temel unsur 

olduğunu ifade etmektedir (Durant ve Stephert, 2008: 148-149).  

Mandler, kültürün bilgi birikimi ile ilişkili olduğunu ve toplumun öğrendikçe kültürel 

gelişimin de artacağını vurgulamıştır. Kültür, tarih ile birlikte şekillenmekte ve zaman geçtikçe 

değişime uğramaktadır. Bunun da en önemli nedeni bilgi ve öğrenmedir. Toplumlar 

birbirlerinden kültürel öğeleri öğrendikçe kültürlerini zenginleştirmişlerdir. Bu açıdan 

bakıldığında kültürün oluşması ve gelişmesi için iletişimin var olması gerekliliği ortaya 

çıkmaktadır (Mandler, 2004: 95-96). 

Kartari ise, kültürün genellikle yığınların özelliği olarak ön plana çıktığını vurgulamaktadır. 

Bu bakış açısı ile yaklaşıldığında, kültür aslında kişinin ve toplumun yaşayışını düzenleyen doğa 

dışındaki tüm olguların toplamıdır ve kültürün toplumlara ve bireylere hedef belirleme 



 

7 

 

konusunda da etki ettiğinden bahsetmektedir (Kartari, 2014: 15). Carbonell ve Beverly; yaptığı 

kültür tanımlamasında, kültürün diğer tanımlamalara ek olarak insanları aynı hedefte buluşturma 

gücünü açıklamaktadır. Bu sebeple toplumlarda birlikte çalışmak daha mümkün hale 

gelmektedir (Carbonell&Beverly 2006: 32). Kültür, insan faaliyetinin sosyal açıdan olan 

yönlerini içerir. Her sosyal grup, üyelerinin düşüncelerini ve aktivitelerini sayısız yolla, 

algılanabilir ve algılanamaz olarak bilgilendiren kendi kültürüyle karakterizedir. Açıklayıcı bir 

kavram olarak kültür kavramı, Aydınlanmanın insanlığın birliğine ve evrensel ilerlemeye olan 

inancına karşı bir tepki olarak 18.yüzyılın sonunda önem kazanmıştır. Zammito’nun 

çalışmalarında karşımıza çıkan Johann Gottfried Herder (1744-1803), çok kültürlülüğün ve 

modern kültürel göreceliliğin atası olarak belirtilir. Herder'in kültürel yaklaşımı, genel olarak 

aydınlanma düşüncesi ile düşünülenden daha yakından ilişkili olduğunu savunur. J.G. Herder’e 

göre, her kültür farklıdır ve kendi anlam ve değer sistemlerine sahiptir. Bu yüzden herhangi bir 

evrensel ölçekte sıralanamaz. Johann Gottfried Herder relativist ve kültürelci düşüncenin 

soybiliminde genellikle 18. yüzyıl öncüsü olarak gösterilmektedir (Zammito, 2002: 307). 

Herder'in kültür ve ilgili konular hakkındaki düşüncelerini incelemek kültürü farklı 

yaklaşımlarla anlamak için önem arz etmektedir. 

Zammito’nun ifadelerine referansla Herder'in görüşlerine bakıldığında kültürün organik 

doğasını vurgulamış ve kültürel farklılıkların aşıldığı bir dünya kenti ve kültürel özgüllüğü 

savunmuştur. Ona göre insan kültürünün önemini anlayanların görevi, kültürleri birbirlerinden 

koparmadan ve aralarındaki etkileşimi imkansız hale getirmeden onu anlamaktır (Zammito, 

2002: 302). Ayrıca Herder, yüksek ve düşük kültür arasında katı bir ayrımın arzu edildiği  kadar 

açık olmadığını savunmaktadır.  

Amerikan antropoloji tarihçisi George W. Stocking'e göre, Franz Boas, modern kültür 

kavramının, çoğul olarak var olan, birbirinden farklı varlıklar olarak anlamlandırmaktadır ve  

Boas'ın Almanya'dan Amerika'ya Lazarus ve Steinthal aracılığıyla Herder'e kadar izlenebilen 

bir Alman düşünce geleneği getirdiğini savunmaktadır (Stocking, 1968: 214). Samuel 

Fleischacker ise Herder'in modern, çoğul kültür anlayışının yaratıcısı olduğunu savunmaktadır 

(Fleischacker, 1994: 119). Bununla birlikte, Herder'in kendisi, Burke gibi, kültür hakkındaki 

kendi düşüncesinin kilit yönlerini, genellikle açık ve öz bilinçli olarak, ana akım aydınlanma 

düşüncesi unsurlarına karşı koyarak açıklamaktadır.  

Herder, kültürel aidiyetin psikolojik yönlerine, kültürün iç mekânı olarak 

tanımlayabileceğimiz önemine de odaklanmıştır. İnsanlar, yetiştirilmelerinin ilk yıllarından 



 

8 

 

miras kalan mitolojik temsillerden ve kozmogonilerden miraslarını alıp kültürlerini 

oluşturmaktadırlar.  Herder’e göre, kültür teriminin kullanımı 'toprağın ekimi' sürecine 

benzemektedir. Aydınlanmış ve aydınlanmamış, kültürlü ve kültürsüz insanlar arasındaki fark 

gibi bu iki terim arasında keyfi ayrımlar yapılmaması gerektiğini savunmuştur (Geertz, 2000). 

Özetleyecek olursak Herder, bir kültürü, onun dışında var olan bazı standartlara göre 

değerlendirmenin mümkün olduğunu savunan etik bir evrenselciliği korumaktadır. Ayrıca, önce 

bir medeniyetin diğerine dayandığını, ikincisi de hayatımızı iyileştirme ve mükemmelleştirme 

isteğinin insan eyleminin evrensel bir baharı oluşturduğunu savunan, sınırlı bir ilerleme 

kavramına dayanmaktadır. 

Taylor (1994)’e göre ise; öğrenilmiş davranış kalıplarımızın ve algılarımızın bir parçası olan 

iki katman veya kültür düzeyi vardır. Birinci katmanı şu şekilde açıklamaktadır; insanlar İtalyan, 

Samoalı veya Japon kültüründen bahsederken, bu halkların her birini diğerlerinden ayıran ortak 

dile, geleneklere ve inançlara atıfta bulunmaktadırlar. Çoğu durumda, kültürün aktarılması 

ebeveynlerin, sahip olduğu diğer aile üyeleri tarafından aldıkları disiplin ve aktarımları referans 

alarak yapmaktadırlar.   

Kimliğimizin bir parçası olabilecek ikinci kültür katmanı, bir alt kültür olup, insanların 

dünyanın birçok farklı yerinden geldiği çok kültürlü ortamlarda orijinal kültürel geleneklerini 

koruma çabalarıdır. Bu nedenle beşerî kültürün hâkim olduğu mecralarda alt kültür olmak bir 

alt kültürün parçası olmaları muhtemeldir. Alt kültür terimi kültürün sınıflandırılması alanında 

açıklanacak olup, kültürün sosyolojik anlamda ele alındığı bu bölüm çerçevesinde de açıklama 

gereği görülmüştür.  

Alt kültürlerin ortak kültürel özellikleri onları toplumlarının geri kalanından ayırmaktadır. 

Amerika Birleşik Devletleri'ndeki kolay tanımlanabilir alt kültürlere örnek olarak Vietnamlı 

Amerikalılar, Afrikalı Amerikalılar ve Meksikalı Amerikalılar gibi etnik gruplar verilebilir. Bu 

alt kültürlerin her birinin üyeleri ortak bir kimlik, yemek geleneği, lehçe veya dil ile ortak 

atalarının geçmişinden ve deneyimlerinden gelen diğer kültürel özellikleri paylaşmaktadır. 

Taylor’a göre bir alt kültürün üyeleri ile egemen ulusal kültür arasındaki kültürel farklılıklar 

bulanıklaşır ve sonunda ortadan kaybolursa, alt kültür, varlığını bırakarak egemen kültüre 

yakınlaşabilmektedir. Bugün ABD'de Alman Amerikalılar ve İrlandalı Amerikalılar için 

genellikle durum böyledir. Çoğu kendilerini önce Amerikalı olarak tanımlamaktadırlar. Ayrıca 

kendilerini ulusun kültürel ana akımının bir parçası olarak görmektedirler. Taylor kültürü 

zihinsel yetenekleri (düşünceleri) içeren, öğrenilen ve paylaşılan, davranış (eylemler) bütünü 



 

9 

 

olarak ifade etmektedir. Wells ise, kültürlerin temelinde geleneklerin olduğunu,  insanların 

homojen olduğunu ve ürettikleri tüm metaları ve değerleri paylaştıklarını varsaymaktadır. 

(Taylor’dan aktaran Wells, 1972: 38).  Edward Tylor, biyolojik bir özellik olmanın aksine, 

kültürün öğrenildiğini ve edinildiğini belirten ilk kişiydi. Bu, 19. yüzyılın baskın ideolojileri 

olan sömürgecilik, ırkçılık ve sosyal evrimciliğin arka planında yer almaktaydı. Onun tanımı 

aynı zamanda kültürün ilk antropolojik tanımlarından biridir. 

Taylor’a göre tüm kültürler muhtemelen başka birçok evrensel özelliğe sahip olsa da farklı 

kültürler bunları gerçekleştirmek veya ifade etmek için kendi özel yollarını geliştirmiştir. 

Örneğin, alt kültürlerdeki insanlar genellikle sözel dil yerine işaret dili ile iletişim kurmak için 

ellerini kullanırlar. Bununla birlikte, işaret dillerinin sözel dillerde olduğu gibi dilbilgisi kuralları 

vardır. 

Benett (1996: 89), kültürün öğrenilmiş davranış kalıpları ve algılarının birleşimi olmakla 

birlikte, toplumlarla etkileşen organizma grupları olduğunun altını çizmektedir. Bununla 

birlikte, insanlar söz konusu olduğunda, toplumlar doğrudan veya dolaylı olarak birbirleriyle 

etkileşen insan gruplarıdır.  Davranış bilimlerinde kültürü yaratan ve kullanan tek varlık olup 

olmadığımız konusunda görüş ayrılıkları vardır. Bu sorunun cevabı, alt kültürün nasıl 

tanımlandığına bağlıdır. Öğrenilen davranış kalıplarının bir kompleksine atıfta bulunmak için 

yaygın olarak kullanılıyorsa, kültür yaratma ve kullanma konusunda yalnız olmadığımız açıktır. 

Toplumlar ilk çağlardan bugüne kendinden sonrakilere hayatta kalmak için öğrendiklerini 

öğretir.  

Fransız sosyolog Pierre Bourdieu' nun kültür tanımlaması, etkili toplum ve sosyal ilişkiler 

modeli şeklindedir ve  köklerini Marksist sınıf ve çatışma teorilerinde taşımaktadır. Bourdieu, 

sosyal ilişkileri kendi özel mantığına veya kurallarına göre işleyen rekabetçi bir sosyal ilişkiler 

sistemi olarak tanımlanan alan olarak adlandırdığı bağlamda karakterize eder. Alan , baskın ve 

alt sınıflar arasındaki iktidar mücadelesinin yeridir. Bourdieu'nun bu teorisi, söylemsel olmaktan 

ziyade pratiktir, uyarlanabilir olsa da bilişsel ve dayanıklıdır. Bourdieu'nun uteorisinde gündemi 

belirleyen geçerli bir endişe, eylemin kurallara, normlara ve / veya bilinçli niyete uygun ürün 

olmaksızın düzenli istatistiksel kalıpları nasıl takip ettiği ile ilgilidir. Bu endişeyi açıklamak için 

Bourdieu, habitusu kavramına işaret etmektedir. Habitus kavramı, toplumsal yapının işlevinden 

sonra bireysel öznelliğin ve toplumsal tarafsızlığın karşılıklı nüfuz eden gerçeklerini 

açıklamaktadır (Bourdieu, 1984: 16) 



 

10 

 

Türk sosyolojinin ana eksenini temsil eden, kültür ve medeniyet görüşlerine katkıda bulunan 

Ziya Gökalp, kültür terimine karşıtlık arayan ve bu terime "hars" diyen ilk düşünür olmuştur. 

Gökalp’e göre de topluma özgü din, dil, güzel sanatlar, edebiyat, ekonomi, hukuk, gelenek, 

görenek, gibi olguların toplamına kültür denmektedir. Tüm bu olguların hepsi toplumun 

kaynaşma, dayanışma gücünü ortaya çıkarmaktadır (Gökalp, 1964). Kültürü oluşturan genel 

unsurlar; inançlar, zevkler, heyecanlar, duygular ve ihtiyaçlardır.  Bu sebepten Gökalp, kültür 

kavramı ulusal bir anlam taşır ve bir toplumun kültürü başka bir topluma aktarılamaz şeklinde 

yorumlamaktadır. Aynı zamanda bir toplumun tüm üyelerini bir arada tutan ve kendi aralarında 

dayanışma yaratan olgular kültür olgularıdır. 

Gökalp'e göre kültür, toplumların gelişmesi sürecinden; medeniyet ise farklı kültürlerin 

kaynaşmasından oluşmaktadır. Çünkü medeniyet farklı kültürlerin harmanlanmasından 

oluşmaktadır. Medeniyet kavramı küresel, kültür kavramı ulusaldır ve medeniyet bir toplumdan 

başka bir topluma geçebilir. Fakat bir toplum kültürünü değiştiremez. Medeniyet uluslararası bir 

akılla metot ve bilim aracılığıyla gelişirken, kültür; sezgi ve ilham aracılığı ile oluşur ve yayılır 

(Gökalp, 1964). 

Karl Marx kültürü tanımlarken insan-doğa ilişkisine atıfta bulunmaktadır ve  “Kültür, 

doğanın yarattığına karşılık insan tarafından yaratılan her şeydir” olarak ifade etmektedir 

(Güvenç, 2002b: 96). Aynı zamanda E. B. Tylor'ın yaptığı tanımın kültürle ilgili yapılan 

tanımların en eksiksiz ve en iyi tanım olduğunu da belirtmektedir (Güvenç, 2002b: 101). 

Tylor'a göre “Kültür ya da medeniyet; İnsanın toplumun bir üyesi olarak kazandığı bilgi, 

inanç, sanat, ahlak, kanun, örf ve diğer alışkanlık ve yetenekleri içeren karmaşık bir bütündür”. 

(Taylor, Wells, 1972: 38'den alıntılanmıştır). Taylor'ın kültür tanımının en önemli yönü, 

kültürün toplumun bir üyesi ve biyolojik bir miras olarak öğrenildiğine dair kesin inancın olması 

ve bireylerin bu anlamda birçok değişkenin rol oynadığını vurgulamasına dikkat çekmesidir. 

Çünkü kültürün oluşumunda kültür, bir takım varoluşsal değerler aracılığıyla değil, toplumsal 

süreçler aracılığıyla edinilir (Kottak, 2014: 27). Calvin Wells (1972: 38), toplum tarafından 

yaratılan ve sonraki nesillere aktarılan ortak bir kültürün ön koşulu olarak sosyal uygulamalara 

uymanın sürekli olması gerekir. Kesintisiz bir kültürel iletişim arayışı, kültürün toplumsal 

grupların belleği olduğu toplumsal ilişkilerin varlığına bağlıdır.  Bu bilgilere dayanarak 

tanımlanan ve konumlanan “ben” ve “biz” öğesi “öteki” ile benzersizliğini kanıtlayan ve onun 

meşru kabul edilmesini sağlayan sınırlar oluşturmaktadır. 



 

11 

 

Yapılan tanımlamalar dikkate alındığında kültür, yaşam biçimi, sosyal ilişkiler, kurallar, 

gelenek ve görenekler, giyim, eğitim ve inançların bir bileşimi olarak görülebilmektedir. Kültür 

aynı zamanda toplumsal pratikleri benzer veya farklı bir şekilde anlamlandırmanın temelini 

oluşturan bir bakış açısıdır. Bu yönüyle kültür, varlığını teyit eden bir değerler bütünüdür 

(Berkes, 1941). Bir kültüre ait olmak, kendinizi bir veya daha fazla kültürden soyutlayarak 

mümkündür. Bu, sosyal grubun kendi kültürünün sınırlarını belirlerken diğer kültürlerle de 

sınırlar oluşturduğu anlamına gelir. Belirli değerler bütünü olarak görülebilecek bir yaşam 

biçimini ifade eden bu değerlerin, kadim, homojen ve üstün olduğu varsayılarak korunması ve 

yüceltilmesi, milliyetçiliğin de kapısını aralamaktadır. İmparatorlukları ve devletleri derinden 

etkileyerek çözülmelerine ve oluşumlarına yol açan milliyetçilik ideolojisinin dil ve kültür 

kavramlarının, daha çok farklı etnik gruplar tarafından uygulanmış olması, farklı etnik grupların 

içinde bulunduğu toplumsal yaşamı egemen kılmıştır. Kültürel tanımların bir diğer ortak özelliği 

ise toplumsal süreçlerle şekillenmeleri ve dil yoluyla kuşaktan kuşağa aktarılmalarıdır. Bu 

bağlamda 19. yüzyılda merkezi bir rol oynayan dil ve kültür arasındaki ilişkilerin etimolojik 

anlamda incelenmesi önem arz etmektedir. 

1.1.2. Etimolojik Anlamda Kültür Terimi 

Terry Eagleton “culture” teriminin İngilizcede çok anlamda kullanılan terimlerden biri 

olduğunu ifade etmekte; bu terim tarım anlamına gelen “agriculture”, gelişim anlamına gelen 

“cultivation” ve meta anlamında kullanılan “crops” kelimeleri arasındaki ilişkiye dikkat 

çekmektedir. Eagleton, “kültür” sözcüğünün kökeninin; Latincede tarımdaki kullanımından 

yerleşme anlamına, ibadet anlamından koruma anlamına kadar; bu kullanımlardan farklı birçok 

anlamı olan “colere” sözcüğüne dayandığını belirtmektedir (Eagleton,2005: 10).  “Colere” 

sözcüğünün Latince anlamı ekindir (Kartari, 2016: 14). Güvenç’e göre ise kültür terimi 

“Cultura” kökeninden alınmıştır ve ekicilik, ekip biçmek, sürmek manasında kullanılmaktadır 

(Güvenç,2002a: 96). Türkçede ise Cultura,  “ekin” sözcüğünün ifadesidir. Raymond Williams 

bu terimin Latincede ikamet etmek, yerleşmek, korumak, ibadet etmek gibi anlamları olan 

“colere” kelimesinden türemiş olan “cultura” olduğunu ifade eder (Williams, 2005: 103). 

Ortaçağ’da terim olarak kullanılmayan “kültür” olgusunun 17. yy’den sonra doğa kavramının eş 

anlamlısı şeklinde kullanıldığı ve doğadan alınanların yanında toplumun ürettiklerine işaret 

ederek kullanıldığı bilinmektedir. Sözcük zaman içerisinde dilin farklı alanlarında kullanılmış̧ 

ve birçok kavramın yeniden şekillenmesine kaynak olmuştur. Kültür teriminin “yerleşmek” 



 

12 

 

anlamında kullanımı “colonus” sözcüğü ve “colony” “ibadet etmek” manasında “cultus” 

sözcüğü aracılığıyla “cult” terimine dönüşmüştür (Williams, 2005: 105).  

Eagleton, kültürel birikimlerin toplumlar tarafından gitgide daha fazla özümsemiş olduğunu 

belirtmekle birlikte, dini değerler gibi sahip çıktıklarını ifade etmektedir. Modern çağdaki kültür 

anlamında kullanılan “colere” terimi önceleri Latince “cultus “olarak kullanılmış, ardından da 

dini bir sözcük olan “kült” olarak şekillenmiştir.  Bu sebeple “kültür” terimi dinsel söylemlerin 

yerini almış̧ ve zaman içerisinde toplum tarafından muhafaza edilen bir değerler kümesi haline 

gelmiştir (Eagleton ,2005: 12). 

Günümüzde birçok farklı anlamda kullanılan kültür terimi, toplumların inanç̧, dil, yaşam 

tarzları, gelenek ve göreneklerinin belirlenmesinde oldukça fazla önem teşkil eden, toplumsal 

dinamiklerin çoğunu kapsayan bir olgu olarak zaman içerisinde etki alanını genişletmiştir. 

Williams ‘a göre, kültür sözcüğünün dilsel gelişimi bir önceki kuramcılar ile benzeşmektedir. O 

da sözcüğün ilk başta, ekim anlamındaki bir sürecin adı olan “culture” kelimesi, 16. yy’nin 

ortalarında doğal büyümenin ifadesi ve toplumun gelişim sürecini de kapsayacak biçimde 

genişlemiştir (Williams,2005: 105, 106). 

Toplum tarafından zamanla üretilen bir olgu olan kültür 19. yy’in ortalarından sonra 

zamanla soyut bir kavrama evirilmiş ve “civilization” karşılığı olan uygarlık-medeniyet 

kelimesinin eş anlamı olarak anlamlandırılmaya da başlanmıştır. Eagleton yine kültürün 

öncelikle materyalist bir anlama tekabül ettiğini, zamanla ise soyut bir biçimde tinsel olgulara 

da işaret ettiğinin altını çizmiştir (Eagleton, 2005: 17). 

Sarı’ya göre ise kültür terimi İngilizce’de kullanıldığı gibi Fransızca’da da 18. Yy’in 

sonunda “ekilip, biçilerek yetiştirilen” bir ürün olarak kullanılmaktayken yine 19. yy’ın 

sonlarında civilization anlamına evirilmiştir (Sarı, 2004: 22). Almanca’ ya Fransızca’dan geçmiş 

olan “culture” kelimesi 18. yy’in sonlarında “cultur” 19. yy’in sonundan  itibaren “kultur” olarak 

yazıldığı görülmektedir. Bu terim genel anlam olarak, civilization teriminin eş anlamlısı olarak 

kullanılmıştır. Kültür sözcüğü önceleri “civilized” [medeniyete ulaşmış] ya da “cultivated” 

[uygar olmak] gibi soyut anlamda, sonraları ise toplumun seküler gelişim aşamasını anlatacak 

şekilde kullanılmıştır. 18. yüzyılda “medeniyet”e karşılık gelen kelime yüzyılın sonuna doğru 

önemli bir kullanım değişikliğine uğramıştır. Gottfried Von Herder'in yaptığı “üstün Avrupa 

kültürü” şeklinde belirleyici kullanım değişikliği ile de kültür terimi hakkında yeni bir tartışma 

başlamıştır. Üstün Avrupa kültürünü anlamanın Doğanın büyüklüğüne bariz bir hakaret 



 

13 

 

olduğunu ifade eden Herder (1784-91), tek bir kültürden değil farklı ulus ve özgül kültürlerden 

bahsetmek gerektiğine işaret etmiştir ve belirli kültürlerden bahsetmenin gerekli olduğuna 

dikkat çekmiştir (Williams, 2005: 106- 109). Duyguların ve dilin kararlılığına ve önemine dikkat 

çeken Herder, her insanın kendi değerlerine, adetlerine, diline ve ruhuna sahip olduğunu 

savunmaktadır. Herder'in "folk" (halk) kavramı, onu takip eden filozofları inceleyerek ve 

milliyetçi hareketlere ilham vererek siyasallaştırılmıştır (Zammito, 2002: 305). 

Kültür, varlığımızın yapısını ve ilişkilerini belirleyen toplumsal bir süreçte öğrendiğimiz, 

uygulama ve inançların, maddi ve manevi unsurların birliğidir (Sapir’den aktaran Güvenç, 

2002b: 46). Bilinçli veya bilinçsiz olarak başkalarından öğrendiklerimiz, özellikle nesilden 

nesile aktarılan bilgi ve kalıp yargılar, bu terim toplulukları birbirinden ayıran unsurların 

birleşimidir. Kültür aynı zamanda antropolojik bir bakış açısından da sorgulanmalıdır, çünkü 

faaliyetler, dünya görüşleri, olgular, inançlar da dahil olmak üzere insanların dinamik ve 

karmaşık ortamını ifade etmekle birlikte esasen sabittir, ancak aynı zamanda sıradan iletişim ve 

sosyal etkileşimde de değişebilmektedir. 

1.1.3. Antropolojik Anlamda Kültür Terimi 

Kültür dinamik bir yapıya sahip olduğu için, onun gelişimini ve anlamını kavramak adına 

antropolojik yaklaşımların da incelenmesinde fayda vardır. Bu yaklaşımlar birbirlerinden 

esinlenerek ve bir öncekinin boşluklarını doldurarak, bilgi evrimleşmesine olanak 

tanımaktadırlar (Burke, 2008: 31). Ancak antropolojik açıdan kültür kavramına yaklaşıldığında 

çok daha sade bir ifade ile karşılaşılması muhtemeldir. Leonard ve arkadaşları kültürün, bir kişi 

ya da toplumun temel hareketlerini gösterdiğini ve şekillendirdiğini söylemişlerdir (Leonard ve 

ark., 2011: 85). Gerritsen, antropologlara göre kültürün zihni sadeleştiren bir olgu olduğuna 

dikkat çekmektedir (Gerritsen, 1998: 1). Öyle ki bireye kültürü ne yemesi ne giymesi, hangi 

meslekleri seçmesi gerektiği gibi temel bilgileri vermektedir. Böylece zihin kararsızlık ile 

mücadele etmek zorunda kalmamaktadır. Kültür, kişinin toplum içinde yer seçmesine olanak 

tanıyan bir yardımcı durumunda olacaktır. Antropoloji alanında kültür tanımı “insanların 

yarattığı düşünce, inanç, değerler sistemi içerisinde maddi olmayan fakat görünür hale gelen 

üründür” (Maletzke’den aktaran Kartari, 2016: 15). İngiliz Antropolog Edward Tylor’dan alıntı 

yaparak “Kültür” teriminin sosyo-kültürel olguların nesnesi olarak dile getiren Güvenç bu 

terimi, bir toplumun biriktirdiği uygarlık ve süregelen sosyal süreçlerin bileşimi olarak 

belirtmektedir (Güvenç, 2003: 95) 



 

14 

 

Kültürü bu başlık altında incelerken çeşitli yaklaşımlar ışığında değerlendirmek doğru 

olacaktır. Bunlardan ilki evrimci yaklaşımdır.  Evrimsel yaklaşım, önceki yüzyıldan gelen 

bilgilerin toplanması ve iletilmesi anlayışına dayanmaktadır. Edward Tylor, kültürü ilk kez 

tanımlayan ve kültür olgusunu evrimsel bir perspektiften inceleyen ilk kişiydi. Araştırmacı, 

kültürün antropolojinin temeli olduğunu iddia etmekteydi. Bu nedenle biyolojik farklılıkların ve 

kültürel farklılıkların birbirinden net bir şekilde ayrıldığı ve farklı biyolojik özelliklere sahip 

insanların benzer kültürel geçmişleri nedeniyle benzer değerlere sahip olduğunu savunmaktaydı. 

Tylor ayrıca vahşi olan ve uygar olan arasındaki farkların bilmekten kaynaklandığının altını 

çizmiştir (Taylor;1994, 402). 

Bu yaklaşımın bir diğer savunucusu ise Lewis Henry Morgan’dır. Asıl mesleği avukatlık 

olan Morgan, Kızılderililer ile çalışmış ve onların kültürlerinin ne kadar farklı olduğunu 

keşfetmiştir. Bu durum diğer kültürleri tanıma merakını da beraberinde getirmiştir. Bunun 

üzerine araştırmalarına başlayan Morgan, Eski Toplum adlı eserini yayımlamıştır ki bu eser 

dönemin düşünce yapısının gelişmesinde ve kültürel farklılıklara bakış açısının yeniden 

şekillenmeye başlamasında oldukça etkili olmuştur (Bostan, 2016: 12). Morgan bu eserinde 

insanın gelişim evrimini incelemiştir. İlk evre yabanilik evresidir. İnsan temel ihtiyacını 

karşılamak için avcılık ve toplayıcılık yapmıştır. Sonrasında barbarlık evresi gelmektedir. 

Çömlek yapımının başlanması ile barbarlık evresine geçiş yapıldığını düşünen araştırmacı, 

birlikte yaşanmaya başlandığı zaman güç savaşlarının daha belirgin hale gelmeye başlayacağını, 

insanların mülk edinmeye ve bunu korumaya yönelik reaksiyon geliştireceğini belirtmektedir. 

Dönemde kabileler arasında da çeşitli mücadeleler olmuş ve bu mücadelelerde acımasızlık 

kavramı da ön plana çıkmıştır. Üçüncü evre ise yazının keşfedilmesi ile başlayan uygarlık evresi 

olarak nitelendirilmiştir. Eski ve modern olarak iki aşaması mevcuttur (Şenel, 1982; 243). 

Aslında antropolojik olarak bu yaklaşım insanın biyolojik evriminin söz konusu olduğu kadar 

teknoloji odaklı zihinsel evriminin olduğunu da söylemektedir. Ancak araştırmaların 

gerçekleştirildiği dönemlerde veriye ulaşımın güç olduğu da unutulmamalıdır. Bu durum kültüre 

ilişkin evrimin açıklanmasını hem güçleştirmekte hem de boşluklar oluşturmaktadır. Geçmişe 

yönelik bulgular arttıkça, farklı toplumların farklı yaşam biçimleri ile karşılaşan araştırmacılar, 

tek tip bir kültürel evrimin olmadığını, her toplumun kendi kültürel evrimini gerçekleştirdiğini 

görmeye başlamışlardır. Bu anlamda difüzyonizm kavramını açıklamak yerinde olacaktır. 

Difüzyonizm kültürün yayılmacılığı anlamına gelmektedir. İnsanlar hareket ettikçe, 

kültürlerine yeni değerler katmışlardır ve bu durum kimi coğrafyalarda daha uygar toplulukların 



 

15 

 

oluşmasını da beraberinde getirmiştir. Bir başka deyişle, geçmiş dönemlerin aletlerine ilişkin 

bulgular, her coğrafyada eş gelişim olmadığını ve bunun kültürel olgulara da yansıdığını 

göstermiştir. Difüzyonizm yaklaşımına göre insanlar yer değiştirmedikleri sürece teknolojik 

evrimin basamaklarının tamamını gerçekleştiremeyecektir (Mathur, 2008; 3). Almanya’da 

başlayan bu yaklaşım, Franz Boas tarafından Amerika’ya da ulaştırılmıştır. Boas özellikle kültür 

ve onu oluşturan öğelerin coğrafi olarak nasıl dağıldığı konusuna eğilmiştir. Araştırmacı, kültür 

olgusunun tarih içinde nasıl şekillendiğini ve psikolojik etkilerini anlayabilmek için önce onun 

nasıl bir coğrafi dağılım gerçekleştirdiğini anlamak gerektiğini savunmuştur. Kültürel oluşumun 

coğrafi olarak var olmasının, kültürün fiziksel özelliklerden de etkilendiğini gösterdiği 

düşünülmektedir (Şenel, 1982: 180-181). Difüzyonizm genel hatları ile coğrafi olarak kültürün 

çeşitlendiğini keşfetmiş bir yaklaşım olsa da toplumların birbirleri ile temaslarının da kültürü 

zenginleştiren bir unsur olduğu gerçeğini atlamışlardır. 

Boas, araştırmalarının devamında fiziksel özellikleri benzeyen coğrafyalarda dahi farklı 

kültürlerin olduğuna ilişkin bulgular saptamıştır. Bu durum, kültürün şekillenmesinde tek 

etkenin içinde yaşanılan çevrenin doğal özellikleri olmadığını da göstermiştir. Bu noktada 

araştırmacı, insan topluluklarının tarihlerini de inceleme altına almıştır. Boas, toplumların 

kültürel antropolojisini incelerken, yaşam tarzları ve gelenekleri açıklamak için psikolojik 

etkenler, çevresel koşullar ve tarihsel örgülerin incelenmesi gerektiğini savunmuştur 

(Benessaieh, 2016: 2). Kültürlerin farklı olmasının temelinde insan topluluklarının yaşadığı 

olayların etkisinin büyük olduğunu ileri süren Boas’ın görüşleri ve çalışmaları, özellikle Fransız 

ve Amerikan antropolojisi için büyük etki yarattığını ve kültürel antropolojinin yapıtaşlarından 

bir kısmının Boas’ın çalışmaları ile bağlantılı olduğunu söylemek yanıltıcı olmayacaktır. 

İşlevselci anlayış çerçevesinde konuya yaklaşıldığında, kültürle ilişkili olan öğelerin kültür 

bütünü içinde nasıl işlev gördüğü ve bu bütünle nasıl uyum sağladığı antropolojik araştırmanın 

en önemli meselesi sayılmaktadır. Bu yaklaşımdaki araştırmacılar, antropolojik açıdan uzun 

literatür araştırmaları yapmış ilk gruptur. İngiliz işlevselliği çerçevesinde Bronislaw Malinowski 

bu yaklaşımın kurucusu olarak kabul edilmiştir. Uzun alan araştırmacılarının neticesinde 

Malinowski, insanların temel ihtiyaçları her kültür için aynıdır.  Birey de toplum da temel 

ihtiyaçlarını karşılayabildikten sonra diğer ihtiyaçlarının olduğunu da fark etmekte ve bunları da 

tatmin etmeye yönelmektedir. İşte kültür, bu noktada devreye girmektedir. Kültürün etki ettiği 

ihtiyaçlara araştırmacı insanların ikincil ihtiyaçları ismini vermiştir. Kültür hem ikincil 

ihtiyaçları tatmin eden hem de bunların neler olacağına şekil veren unsurdur. Bir başka deyişle 



 

16 

 

Malinowski’ye göre ihtiyaç olmadan kültür olgusu da olamayacaktır. Kültürün temelleri olan 

gelenekler ve görenekler, değerler, korkular ve benzeri pek çok öğe, insanların hem sosyal hem 

fiziksel hem de psikolojik ihtiyaçlarının yaratılmasına ve tatmin edilmesine olanak tanımaktadır. 

İşlevselciler, her kültürde, her öğenin bir işlevi olduğu görüşündedirler (Burrowes, 1993:11). 

Yapısal işlevselci çerçevesinden bakıldığında ise; Alfred R. Radclif- fe-Brown tarafından 

oluşturulan yaklaşım karşımıza çıkmaktadır. Aslında bu yaklaşımda Durkheim’den 

etkilendikleri görülmektedir. Durkheim, toplumdaki ilişkilerin birbirini desteklediğini, 

ilişkilerin kurulma biçimlerinin ise kültürü oluşturduğunu belirtmiştir. Bir bakıma kültür, 

insanlar arasında ihtiyaçları oluşturma, giderme ve giderme şeklini belirleme sistemlerinin 

bütünü olarak tanımlanmıştır. Alfred R. Radclif- fe-Browni kültüre tamamen sosyolojik açıdan 

yaklaşmıştır. Toplum bu yaklaşımda, çeşitli organları olan tek vücuda benzetilmiştir. Kültür 

toplumun, toplum ise kültürün varlığını sağlamakta ve bunu korumaktadır. Yaklaşıma göre birey 

toplumun bir parçasıdır. Fakat aynı zamanda toplumun kurallarına uyum sağlamak 

durumundadır (Yolcu ve Aça, 2017: 14-19). 

Kültürü yapısal açıdan analiz ettiğimizde, Claude Levi- Strauss karşımıza çıkmaktadır. 

Yapısalcı yaklaşım da tıpkı diğer yaklaşımlar gibi tarih bilgilerine ek olacak şekilde bir araştırma 

çerçevesi doğurmuştur. Konuşma dili içinde gizlenmiş örtük bir gizli boyut olduğunu ve sadece 

toplumsal model aracılığı ile ulaşılabileceğini savunan bir yaklaşımdır. Yapısalcılık, bu boyutun 

dilde saklanmasının nedenini, dilin bireylerin beynini düzene sokan bir yapı ve kültürün de bu 

yapının dışarıya vurumu olduğuna bağlamaktadır. Bu nedenle nesnel dünya ile öznel dünya, 

bireylerin zihninde var olan bir olgudur. Bununla birlikte bireylerin zihinsel algıları da nesnel 

dünya ile oldukça ilişkilidir. Dil ise, bu dünyaların insan beyninde şekil almasına yardımcı 

olmaktadır. Bu işleyiş mekanizmalarının ilke ve özelliklerini araştıran yapısalcılıkta, bu ilke ve 

özelliklerin, bireylerin fikirlerini oluşturan olayların yapısında var olduğunu savunmaktadır. 

Ayrıca yapısalcılık, izlediği birtakım yollar ve savunduğu düşünceler bakımından pek çok kez 

eleştiriye tabi tutulmuştur. Bunların temel sebebi, yapısalcılığın tarih unsurunu göz ardı ederek 

davranması iken bir diğer nedeni, yapısalcılığın değişimi açıklama konusundaki yetersizliği ve 

tarihten çok zihinsel süreçlere daha çok zaman ayırmasıdır (Nar, 2010: 31; Tüfekçi, 2010: 54-

55).  

Bu noktada, yapısalcı ve işlevselci kuramların yanı sıra psikoloji ve biyoloji kökenli 

kuramlara da değinmek gerekmektedir. Örneğin; Psikolojiyi temel alan kültür-kimlik kuramı, 

Kuzey Amerika'da başlayıp yayılmaya başlayan bir teoridir. Kültürel kimlik kuramının 



 

17 

 

eleştirilmesinin temel nedeni, kuramın öncüleri olarak tanımlanan Ruth F. Benedict ve 

meslektaşlarının insanları yalnızca bir kültür kitlesi içinde görmeleridir. Teoriyi eleştirmenin bir 

başka nedeni de insanların fiziksel dünya ve diğer kültürlerden ayrı olarak bu şekilde görülmesi 

ve analiz edilmesidir. Bu teorinin tarihine baktığımızda, 1930'larda yine  Ruth F. Benedict 

tarafından önerildiği görülmektedir. (Benedict, 1934:66). Benedict'in kültürü ilk olarak iki 

parçaya ayırması bu dönemde olmuştur. Benedict kültürü Apollon ve Dionusian olmak üzere iki 

bölümde incelemiştir. Apollo kültürü, doğal olarak gelişen ve  diğer kültürlere göre biraz daha 

hoşgörülü bir yaklaşıma sahip bir kültür türüdür. Dionysos kültürü ise Apollon kültür 

özelliklerinin yanı sıra şiddete ve tartışmaya meyilli, hırslı ve aceleci bir kültür türüdür (İlbars, 

1987: 202; Alpaydın, 2007: 81).  

Benedict, İkinci Dünya Savaşı sırasında Japon halkının psikolojisini araştırmakla 

görevlendirilmiş ve soruşturma sonucunda Japon kültürü ile psikolojisi arasında bir bağlantı 

olduğunu keşfetmiştir. Bu açıdan bakıldığında, Benedict'in bu görevle bireysel kültür teorisini 

kurduğunu iddia etmek yanlış olmayacaktır. Buna dayanarak, 1960'larda psikolojik antropoloji 

fikri ortaya çıkmaya başlamıştır (İlbars, 1987: 204).  

Sosyobiyoloji kuramı ise, biyoloji kaynaklı olarak ortaya çıkmış bir kuram olup toplumsal 

bir çerçeveden incelenmesi gereken durumları incelemektedir. Bu durumlarda ana kaynağını 

biyolojiden alması ve olayları biyolojiye bağlaması sebebiyle sıklıkla eleştirilmekte olan 

sosyobiyoloji kuramı, kültürel öge ve kurumlarda biyolojiye rastlamayı amaçlamaktadır. 

Sosyobiyoloji kuramının en dikkat çekici görüşü ise, bireylerin davranışlarının ve 

alışkanlıklarının kültür yolu ile kazanılmadığını, genlerinde bu davranış ve alışkanlıkların yazılı 

olduğunu savunan görüş olmasıdır (Günay, 2006: 111).  

1.2.Kültürün Sınıflandırılması 

Bilindiği üzere, kültür, anlatımı zor, dinamik ancak bir o kadar da özgün bir kavramdır. Her 

toplumun kültürel özellikleri diğerleri ile benzerlik gösterse dahi kendisine hastır. Hatta aynı 

toplumun içinde yetişen farklı bireylerde dahi, değer, algı, anlayış ve davranış gibi farklılıklar 

görülmektedir ki bu da kültürün özgünlüğünü bir kez daha ortaya çıkartmaktadır. Kültürün 

özgün yapısını anlayabilmek için kültürün oluşma biçimi, kültürel öğeler gibi unsurlara göre 

sınıflandırmak gereklidir. 

 

 



 

18 

 

1.2.1. Gerçek Kültür ve İdeal Kültür 

İdeal kültür, toplumu bir arada tutan normların ve değerlerin yalnızca kurallarda geçerli 

olmasıdır. Gerçek kültür, bu normların ve değerlerin mevcut pratikte kullanılmasıdır. İdeal 

kültür, toplumun izlemesi gereken uygulamaları veya değerleri veya normları ifade eder. Bir 

toplumun ideal veya amaçlamaya değer bulduğu hedeflere atıfta bulunur. İdeal kültür teriminde 

toplum ne görmek istediğini görmekte ve gerçek yorumunun nasıl olabileceğini değil, söylemek 

istediklerini söylemekte şeklinde ifade edilmektedir. Örneğin, suç ve şiddet oranlarının 

düştüğünü söylediğimizde, sadece olumlu olanı görmek örnek verilebilir.  

İdeal ve gerçek kültür, insanların inandıkları ile gerçekte yaptıkları arasındaki fark olarak 

görülebilir. Durand ve Sheperd, ideal ve gerçek kültürü şu şekilde tanımlamaktadır: “Bazen 

kültürel kurallar ve gerçekte can sıkıcı olmak arasında bir boşluk vardır. Bu boşluk ideal ve 

gerçek kültür kavramlarında ele alınmaktadır. İdeal kültür toplum üyeleri tarafından 

kamuoyuna açıklanmış kültürel yönergeleri ifade eder; bunlar kabul ettiğimizi iddia ettiğimiz 

yönergelerdir. Gerçek kültür gerçek davranışları ifade eder”( Durand ve Sheperd, 2008: 75). 

Bu, kültürün gerçekte takip ettiği uygulamalara ve normlara atıfta bulunan gerçek kültürden 

ayırt edilebilir. Bazen aynı olabilirler, ancak ideal kültür, kendisini toplumun asıl resmi olan 

gerçek kültürden ayıran daha kendinden geçmiş, iyimser ve ışıltılı görünmektedir. İdeal ve 

gerçek kültür arasındaki boşluk geniştir. İdeal kültür, mükemmel davranışı kontrol eden 

idealleştirilmiş ve istikrarlı bir değer sistemini içerirken, gerçek kültür, uyarlanabilir ve tercih 

edilen bir rehberler seti olarak işlev gören bir değer sistemini içerir. İdeal değerler, istisnalar 

hariç veya çok azdır, ancak gerçek kültürler, ideal değerler ile pragmatik gerçekler arasındaki 

çelişkileri çözmek için istisnalar içerir. Amerikan değerleri genellikle en iyileri olarak 

düşünülürken, günlük yaşamlarımızda koruduğumuz değerler gerçek değerlerdir (Eğinli ve 

Yalçın, 2016;18). 

İdeal kültür ile gerçek kültür arasındaki fark, evlilik örneği ile de açıklanabilir. Örneğin 

Hindu toplumunda evlilik, hayırlı, ilahi bir durum olarak kabul edilir. Dolayısıyla, teoride, ideal 

Hindu toplumunda boşanmalar olmamalı ve evlilik bağları sonsuza kadar 

sürdürülmelidir. Bununla birlikte, gerçekte (gerçek kültür), çağdaş toplumda, evlilikte bir 

kutsallıktan sözleşme haline gelen çok sayıda boşanma vakası vardır. Etnosentrizm kavramını 

göz önünde bulundurarak, genellikle toplumların kendi kültürünü idealize etme veya ideal kültür 



 

19 

 

olarak kabul etme eğiliminde oldukları görülmektedir. Etnosentrik toplumlar, kendi kültürünü 

diğer tüm kültürlerden daha üstün ya da daha iyi kültür olarak kabul etmektedirler.  

1.2.2. Yüksek Kültür ve Yaygın Kültür 

Toplumda özel bir yaşam tarzı alışkanlığına sahip küçük ve seçkin bir grubun kültürüne 

yüksek kültür denir. Yaygın kültürde, toplum tarafından genel olarak benimsenen yaşam 

biçimleri ve farklı değerler ifade edilmektedir. Avrupa tarihinde, yüksek kültür, Matthew 

Arnold'un Kültür ve Anarşi (1869) kitabında yüksek kültür terimini ifade ettiği 19. yüzyılın 

ortalarına kadar beşerî bilimler için ortak bir kültürel kavram olarak söz edilmektedir. 

Önsöz, kültürü "dünyada söylenen ve düşünülen en iyi şeyleri bilme" çabasıyla elde edilen 

metalar "olarak tanımlamaktadır.  Bununla birlikte Arnold, yüksek kültürde önerilen estetik 

felsefesi ahlaki ve politik fayda sağladığını söylemektedir. Eleştirel olarak, "yüksek kültür" 

terimi " popüler kültür " ve " kitle kültürü " terimleriyle çelişmektedir.  

'Yüksek kültürün' tarihsel ve ampirik analizlerini ortaya koymadan önce, bu kavramın 

çelişkili tanımlarına geniş bir genel bakış açısıyla bakmak gerekmektedir. Kültürel öğeleri 

yüksek veya düşük kültür olarak sınıflandırmanın ilk ve en yaygın yolu, sosyal hiyerarşi ve 

kültürel ayrım ile doğrudan ilişkidir: yüksek kültür, yüksek seviyeli insanların (sosyal sınıfa 

veya eğitim seviyesine dayalı olsun) tercih ettiği ve bunlarla birlikte kendilerini düşük 

statülerden ayırt etmeleriyle meydana gelmektedir. Bu homoloji tezi, üst sınıflar tarafından açık 

bir meşruiyet ima eden ve 'Meşru Kültür’den söz eden Bourdieu (1984) tarafından geliştirilmiştir 

(aktaran Baumann 2001; 26).  Bununla birlikte, daha önce de belirtildiği gibi, kültürel 

hiyerarşinin azaltılmasına ilişkin tartışma, daha çok kültürel zevklerin, özellikle de yüksek 

statüdeki insanlar tarafından harmanlanması ile tetiklenmiştir. Bu gelişme kültürel hiyerarşinin 

sağlamlığına saldırı olarak nitelendirilmektedir. Yüksek statüdeki insanlar artık kendilerini 

yüksek kültürle sınırlamadıklarından, yüksek kültürün ayrı bir alan olarak önemini yitirdiği 

söylenebilir. 

Kültürel öğelerini yüksek veya yaygın kültür olarak sınıflandırmanın ikinci, ilgili bir yolu, 

tüm alanları ve türleri bir “a priori” kategorilerinden birine yerleştirmektir (Syed; 2013). Klasik 

müzik, görsel sanatlar, ciddi edebiyat ve sahne oyunları genellikle yüksek kültür olarak 

sınıflandırılmaktadır. Pop müzik ve film gibi birçok alan genellikle bu kategorilerden birine 

yerleştirilmez, ancak yüksek kültürün alternatif bir zıttı olan 'popüler kültür' olarak 

adlandırılır. Bununla birlikte, bu sınıflandırma sınırların belirsizliğini ve kültürel nesnelerin ve 



 

20 

 

türlerin statü hareketliliğini reddetmektedir ve bu nedenle artık sosyologlar tarafından sıkça 

kullanılmamaktadır. 

Roger Scruton (1998)’dan aktaran Aleksander (2003)’ a göre yukarıda adı geçen alanlar 

genellikle kültürel öğeleri ve alanları hiyerarşik olarak sıralamanın üçüncü bir yolu olan belirli 

özelliklere dayanarak ayrılır.  Çoğu sosyolog, kültürel kategorileri, her şeyden önce sosyal yapı 

olarak gördükleri için hiçbir zaman kültürel öğeleri bu şekilde nesneleştirmezler. Bununla 

birlikte, bazı sosyologlar Baumann (2001) ve Van Venrooij ve Schmutz (2010) gibi bazı kültürel 

alanların veya türlerin (değişen) durumunu analiz etmek için söylemde belirli 'yüksek sanat 

kriterlerinin' uygulanmasını incelemektedirler. En sık kullanılan kriter karmaşıklıktır.  Bu 

nedenle, yüksek kültürün iddia edilen karmaşıklığı, popüler kültürün iddia edilen 

karmaşıklık benzer şekilde, genellikle önemsenmez ve eleştirilir (Scruton’dan aktaran 

Alexander 2003: 226–7). 

İkinci önemli kriter, özgünlüğün veya yenilikçiliğin, özellikle formun yönlerinde, öncül ve 

daha muhafazakâr çağdaşların gelenekleri ile kırılma avangard mantığını ifade 

etmektedir. Bourdieu (1996) bunu kültürel alandaki en önemli mantık ve élite'nin 'saf estetik' 

eğiliminin temel özelliklerinden biri olarak tanımlamaktadır (Bourdieu, 1984: 134). Ayırt edici 

etkileri, yenilikçi sanatın tadının kültürel merdiven üzerinde daha geleneksel sanat ve sergilenen 

klişelerden daha yüksek bir basamak içerdiğini göstermektedir. Bununla birlikte, 'yüksek sanat 

kriterleri' üzerinde çalışan tüm bilim adamları bu kriteri içermemektedir. 

Bu üçüncü bir özellik ise kıdem ve sürdürülebilirlik çelişmektedir. Yüksek kültürün 

'zamansız' olarak algılanmasıdır. Bununla birlikte, çağlarda hayatta kalan ve olmayan şey, 

toplumsal süreçlerin sonucudur. Hem klasik hem de yenilikçi sanat yüksek kültür alanına aitse, 

özelliklerin hiçbiri kendine özgü özelliği olamaz (Baumann, 2001:87).   

Yaygın kültürün yanında düşük kültür olgusuna değinmek gerekirse, düşük kültür terimi 

sosyologlar tarafından daha az kullanılmasına rağmen, yüksek kültürü düşük kültürden ayırmak 

için son bir kriter ahlak olduğunu vurgularlar. Yüksek kültürün ahlaki üstünlük, yüksek 

medeniyet veya dini erdemler sergilediği söylenmektedir (Scruton 1998: 55). Tersine, düşük 

kültür genellikle ahlaksız veya kaba olarak kınanır, çünkü düşük duyuları tatmin eder ve cinsel 

ruhsallığa veya şiddet içeren davranışlara yol açabilir (Aktaran; Bennett 1996: 14-17). Diğer 

kriterlerin çoğuna benzer şekilde, ahlaki değerler nesnel olarak belirlenememektedir. Ayrıca, bu 

kriter, yüksek kültürden başkalarının dahil edeceği birçok ikonoklastik ve tabu kırıcı avangard 



 

21 

 

sanat eserlerini hariç tutmaktadır. Bu nedenle, birçok aktör, düşük veya yüksek kültürle bir 

karışım gözlemleseler de genellikle 'yüksek kültür' den söz etmektedirler. Çalışmanın 

devamında alt ve karşıt kültür olgusu açıklanacaktır ve bu kavramın mevcut algıların ve 

tanımların ortaya çıkarması amaçlanmaktadır. 

1.2.3. Alt Kültür ve Karşıt Kültür 

Alt kültür, her toplumda görülen ve o toplumu diğer toplumlardan ayıran özelliklerdir. Daha 

ayrıntılı bir ifadeyle alt kültür; bir topluma ait dini, etnik, ekonomik, yerel, tarihi ve benzeri 

özellikler anlamına gelmektedir. Bir diğer deyişle, belli bir ülkenin sınırları içinde yer alan 

birbirinden farklı birimlerdeki değişik kültürlerdir. Türkiye’deki Ege Bölgesi’nin kültürü ile 

Akdeniz Bölgesi’nin kültürünün benzer olması ya da Doğu Anadolu Bölgesi’nin kültürünün 

Azerbaycan ve Kafkas kültürlerine yakın olması, alt kültür örneğidir. Bu alt kültürler kendilerine 

has özellikleri dolayısıyla birbirinden ayrılmakta ve kendi sentezlerine yönelmektedirler. Bütün 

toplular, kendilerine ait bu alt kültürlerini bir engelle karşılaşmadıkları sürece devam 

ettirmektedirler. Alt kültürlerle ilgili bilinmesi gereken bir diğer nokta, kendilerine ait gelenek 

ve görenekleri sabote etmemeleri ve diğer değerleri desteklemeleridir ancak bir toplumda var 

olan alt kültür, diğer toplumların alt kültürünü kendisinden biraz daha alt seviyede görmektedir 

(Tabakçı, 2008: 25, 26). 

Thornton alt kültür kavramı için bir tanım getirmiştir. Thornton’un belirlediği gibi (aktaran 

Bennett, 1999: 605) alt kültür, bir toplumu diğer toplumlardan ayıran ve aynı toplum içerisinde 

yaşayan insanlar arasında birtakım ortak özelliklere sahip kültürlerdir. Thornton’a ait olan bu 

tanım daha dikkatli incelendiğinde, kültür kelimesinin tanımı ile aynı anlam ifade ettiği 

görülmektedir. Bu nedenle Thornton’un alt kültür tanımının yeterli olmadığını söylemek yanlış 

olmayacaktır. Buna ek olarak, alt kültürü şu şekilde tanımlamıştır: “Ulusal bir kültürün, sınıf 

statüsü, etnisite, bölge, dini aidiyet, kasaba-köy yerleşimi gibi bir veya daha fazla farklı sosyal 

topluluktan oluşan, ancak birleştiğinde bütünsel bir etkiye sahip olan bir ulusal kültürün alt 

bölümüdür”. Henslin ise alt kültürü, “Başat kültürün büyük dünyası içinde yer alan bir dünya” 

olarak açıklamıştır. Tanımlardan yola çıkılacağı üzere alt kültür, farklı kimseler tarafından farklı 

bakış açılarıyla incelenmiştir. Günümüzde ise alt kültür kavramına, bir topluma ait özellikler 

şeklinde bakılmaktadır. Bu özellikler, bir toplumdaki sosyal sınıfları, gelenek ve görenekleri, 

davranışları, yaş gruplarını, meslek gruplarını ve benzeri yapılanmalarını kapsamaktadır. Bir 

toplumda ise tek çeşit alt kültür olması beklenmeyen bir özelliktir ve alt kültür özellikleri 

toplumdan topluma değişiklik göstermektedir. Bu toplumlar “ilkokul öğrencileri” şeklinde 



 

22 

 

adlandırılmış olabileceği gibi “sporla uğraşanlar” şeklinde de adlandırılmış olabilmektedir. 

Günümüzde, alt kültür sayısı binleri aşmış büyük toplumlar bulunmaktadır (Henslin, 2001: 24). 

 

Karşı kültür ise genellikle, sosyoloji, tarih ve siyaset biliminde kullanılan bir terimdir. Bir 

toplumda genel kabul görmüş kültüre karşıt bir kültürü ifade eder ve karşıt kültürün normları ve 

değerleri, kabul edilen kültürünkilerle çatışır. Sosyolojide karşıt kültür, zamanın hakim 

toplumsal kültürüne aykırı norm ve değerleri benimseyen kültür grubuna verilen isimdir. Bütün 

toplumlarda örtük kültürlerarası eğilimler olsa da, burada karşı kültür terimi, belirli (ve yeterli) 

bir izleyici kitlesine ulaşmış ve bir süre varlığını sürdürmüş çok daha açık olguları ifade etmek 

için kullanılmaktadır (Rorty, 1986, 530). 

1.2.4. Çok Kültürlülük 

Çok kültürlülük kavramı, hükümetler tarafından benimsenen, toplumlarda geçmişi tanıyan 

ve kültürel çeşitliliği tanıyan ve hepsini eşit şekilde destekleyen resmi bir politikadır. Çok 

kültürlü toplumlar, aynı toplulukta birlikte yaşayan farklı ırklardan, etnik kökenlerden ve 

milliyetlerden insanlar tarafından karakterize edilmektedir. Sosyolojide çok kültürlülük, belirli 

bir toplumun kültürel çeşitlilikle nasıl başa çıktığını tanımlamaktadır. Çoğunlukla çok farklı 

kültürlerin üyelerinin barış içinde bir arada yaşayabileceği varsayımına dayanarak, çok 

kültürlülük, toplumun kültürel çeşitliliği koruyarak, saygı göstererek ve hatta teşvik ederek 

zenginleştirildiği görüşünü ifade etmektedir. Siyasi felsefe alanında, çok kültürlülük, 

toplumların farklı kültürlerin eşit muamelesi ile ilgili resmi politikaları formüle etmeyi ve 

uygulamayı seçtikleri yolları açıklamaya çalışmaktadır (Susar, 2008).  

Çok kültürlülük, ilk olarak Afrikalı Amerikalılar, kadınlar ve engelliler de dahil olmak üzere 

çeşitli grupların ahlaki ve politik iddialarını karakterize etmek için bir şemsiye terim olarak 

kullanılmıştır (Taylor, 2000;281).  Çok kültürlülük ülke çapında veya bir ulusun toplulukları 

içinde gerçekleşebilmektedir. Doğal olarak göç yoluyla veya farklı kültürlerin yargı yetkileri 

Fransız ve İngiliz Kanada'da olduğu gibi yasama kararnamesi ile birleştirildiğinde yapay olarak 

ortaya çıkabilmektedir.  

Çok kültürcülüğün savunucuları, insanların geleneksel kültürlerinin en azından bazı 

özelliklerini muhafaza etmeleri gerektiğine inanmaktadırlar. Eleştirel açıdan yaklaşan 

araştırmacılar, çok kültürlülüğün, baskın kültürün kimliğini ve etkisini azaltarak sosyal düzeni 

tehdit ettiğini söylemektedirler. Çağdaş siyasal söylemde ve siyaset felsefesinde çok kültürlülük 



 

23 

 

fikri, kültürel ve dini çeşitliliğin zorluklarını nasıl anlayacağımızı ve bunlara nasıl yanıt 

vereceğimizi ifade etmektedir. "Çok kültürlü" terimi genellikle bir toplumdaki çeşitlilik 

olgusunu karakterize etmek için tanımlayıcı bir terim olarak kullanılmaktadır. Terim, çeşitli 

kuralcı iddiaları kapsamakla birlikte, çok kültürcülüğün savunucularının, azınlık grup üyelerinin 

baskın kültüre bir ideal lehine asimile olması beklenen “eritme potası” idealini reddettiğini 

söylemek doğrudur. Farklı kültürler söz konusu olduğunda ise, bir kısım araştırmacılar, çok 

kültürlülüğün farklı etnik yapıların topluma entegrasyonu ile uyumlu olduğunu ve  çok kültürlü 

olduğunu vurgulamaktadırlar (Kymlicka, 1995:19). 

1.2.5. Kültür Şoku ve Etnosentrizm 

Kültür şoku, toplumların göç ettikleri, iş yaptıkları veya kendilerinden farklı bir toplumda 

yaşadıkları zaman karşılaştıkları belirsizlik, karışıklık veya endişe hissi olarak 

tanımlanmaktadır. Sosyal normlar ülkeler ve bölgeler arasında önemli farklılıklar 

gösterebilmektedir. Kültür şoku, bireylerin yerel geleneklerine, dillerine ve kabul edilebilir 

davranışlarına aşina olmamasından kaynaklanmaktadır.  

Kültür şoku, kişinin kendisinden farklı bir kültürel ortama taşındığında sahip olabileceği bir 

deneyimdir. Aynı zamanda göç ya da yeni bir ülkeyi ziyareti, sosyal çevreler arasında bir hareket 

ya da başka bir yaşam türüne geçiş nedeniyle alışılmadık bir yaşam tarzı yaşarken bir kişinin 

hissedebileceği kişisel yönelim bozukluğudur. Toplumlardaki kişilik 

yapısı, beklentiler , motivasyon ve kültürel mesafe (yani, ev kültürü ve ev sahibi kültürün ne 

kadar farklı olduğu) süreçte önemli bir rol oynamaktadır (Taylor, 2000;265).   

Etnosentrizm kavramı ise başlangıçta sosyologlar ve antropologlar tarafından kullanılmış, 

ancak zamanla diğer disiplinler bunu yaygın olarak benimsemiş ve kullanmışlardır. 

Etnosentrizm genellikle ırkçılık, milliyetçilik, ayrımcılık, önyargı ve yabancı düşmanlığı gibi 

kavramlarla birlikte gruplandırılır, hatta birbirinin yerine kullanılabilmektedir. Bu ilgili 

kavramlar gibi etnosentrizm de istenmeyen bir olgu olarak kabul edilmektedir. Buna göre, etno-

merkezciliğin çoğu kullanımının önemli bir işlevi onu olumsuz, yanlış ve zararlı olarak 

kınamaktır ve zorunlu olan bundan kaçınmak, azaltmak ve ortadan kaldırmaktır. Çeşitli 

araştırmacılar genellikle etnosentrizmin ortadan kaldırılmasının mümkün olup olmadığını 

sorgulamış olsa da, zaman zaman etnosentrizm değerli olarak algılanmış olsa da, kavramı 

olumlu çağrışımlarla kullanmak nadir görülen bir olgudur (Rorty 1986:98). 



 

24 

 

Etnosentrizm olgusu, uzun zamandır çeşitli felsefi, kültürel ve dini geleneklerden insanlara 

aşinadır (örneğin Mozi, Herodotus, Montaigne), ancak kavramın kendisi nispeten yakın 

zamanda ortaya çıkmıştır. Konseptin ilk kullanımının sosyolog William G. Sumner tarafından 

1906'da olduğu yönünde yaygın bir inanca rağmen, kaynağı kesin değildir. Kavram muhtemelen 

sosyolog Ludwig Gumplowicz tarafından on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında yayınlanan 

çeşitli kitaplarda tanıtılmıştır.  Sumner'den önceki diğer sosyal bilimciler de bu kavramı 

kullanmışlardır. Örneğin antropolog William J. McGee bunu çeşitli yayınlarda kullanmıştır 

(Neuliep,2012;8). 

Sumner etnosentrizmin sadece endüstriyel olmayan toplumların değil, aynı zamanda 

modern ulus-devletlerin bir özelliği olduğunu savunmuştur. Sumner, bu nedenle, günümüz 

milliyetçiliğini karakterize eden tutumların ve ideolojilerin, çağdaş ulusal devlet düzeyinde 

ifadeleri olduğunu varsaymaktadır (Bizumic, 2015:13). 

1.2.6. Siyasal Kültür 

Elbette bu kültür sınıflandırmaların yanında alan yazınında karşılaşılan siyasal kültürden de 

söz edilmesi gerekmektedir. Siyasal kültür, ilk kez Gabriel A. Almond ve Sidney Verba 

tarafından yapılmış çalışmalar neticesinde siyaset bilimine girmiştir (Çalışkan, 2016: 24). 

Siyasal kültür, son derece farklı bakış açılarından yorumlanmış ve tarih boyunca pek çok kimse 

tarafından ayrı ayrı sınıflandırmalara tabi tutulmuştur. Son dönemlerde sıklıkla siyaset 

terminolojisi içinde karşılaştığımız siyasal kültür kavramı, 1940'lı yıllarına kadar uzanmaktadır.  

1960’lı yılların başlarında pek de önemseyen siyaset bilimi, siyasal kültür kavramı ile 

ilgilenmiştir ve dolayısıyla da farklı kimseler tarafından yorumlanmıştır. Örneğin Marksistler, 

siyasal kültürü bağımlı bir değişken olarak nitelendirmişken başkaları, bağımsız bir değişken 

olarak görmüştür. Siyasal kültür, sosyal süreçlerle ilişkili olan ve bir fiil doğrultusunda yapılan 

eylemleri kapsayan, geniş bir anlama sahiptir. Tanımı konusunda ortak paydada buluşulması 

oldukça zor olduğundan, kavramı daha net anlaşılması için genel özelliklerinden bahsetmek 

faydalı olacaktır (Sitembölükbaşı, 1997: 251). 

Genellikle arka planda kalan ancak günümüz dünyasının göz ardı edilen kısmına dikkat 

çeken siyasal kültür kavramı, bir topluluğun tarihi ile özdeşleştirmek doğru bir seçimdir. Siyasal 

kültür, bir toplumun geçmişinde meydana gelmiş siyasi olaylar ve alınan kararlar doğrultusunda 

oluşan, geleneksel bir miras niteliğindedir. Ayrıca, toplumlar da sahip oldukları siyasal kültüre 

göre davranmaktadırlar (Sitembölükbaşı, 1997: 252). Ayrıca siyasal kültür, bir toplumun 



 

25 

 

tarihinde meydana gelmiş seçimler, siyasi girişimler, konum, yaşanmışlıklar gibi unsurlardan da 

etkilenmektedir. Bunların yanı sıra uluslararası alanda meydana gelmiş olaylar da siyasal 

kültürün belirlenmesi yönünde oldukça etkilidir. Siyasal kültür kavramı kısaca, bir ülkedeki 

iktidarı yasallaştırmaya yarayan norm, değerler ve sembollerin tümü anlamına gelmektedir 

(Kamu Politikaları Ansiklopedisi, 2016: 316). 

Çalışkan (2016)’ya göre; siyasal kültürün ülkeler arası değişiklik göstermesi nedeniyle, 

açıklanabilecek üç çeşit eğilim mevcuttur. Bunlardan ilki, ülkede kurulmuş siyasal kurumların, 

yaşayan vatandaşlar tarafından bilinmesi anlamına gelen bilişsel eğilimdir. İkincisi, bu 

kurumların vatandaşlar tarafından ölçülüp tartılması ve vatandaşlar tarafından seçilmesi, 

yorumlanması veya kabul edilmemesi anlamına gelen duygusal eğilim ve üçüncüsü de 

vatandaşların, ülkede meydana gelen siyasi olayları sahip oldukları değer penceresinden 

değerlendirmesi anlamına gelen yargısal eğilimdir (Kamu Politikaları Ansiklopedisi, 2016: 

317). 

1.2.7. Popüler Kültür 

Bir diğer sıklıkla duyulan kültür sınıflaması da popüler kültürdür. Popüler kültür 

kavramından bahsetmeden önce popüler kelimesinin anlamına değinmekte fayda vardır. Türk 

Dil Kurumu tarafından herkes tarafından tanınan ve bilinen ve halkın zevklerine uygun olarak, 

halk arasında yaşayan, onlardan faydalananların sahip oldukları motifler olarak ifade 

edilmektedir (Erdoğan, 2004).  Kökeni “populace, pub, public” gibi kelimelere dayanan popüler 

kelimesi, belli bir zaman diliminde gündemde olan bütün unsurlar anlamına gelmektedir. Eş 

anlamlısı olarak kabul edilen popüler kelimesinin, “Common, demos, democras” gibi 

kelimelerle de ilişkisi bulunmaktadır. Bu kelimelerin tamamı ise Türkçe’de “halk, yaygınlık, 

ortaklaşacılık, kamu ve demokrasi” anlamlarına gelmektedir (Storey, 2017: 1-2). 

Popüler kültür, günlük yaşamda sıklıkla karşılaşılan ve sürekli değişim halinde olan bir 

kültürdür. Genellikle hayatın kötü anılarından sıyrılmayı sağlayan ve yapay mutluluklar üreten 

bir özelliğe sahip olması anlamında halk dilinde yaygın bir biçimde kullanılmaktadır. Popüler 

kültür kavramı, Türk Dil Kurumu tarafından belli bir süre hızlı bir şekilde üretilen ve tüketilen 

kültürel unsurların toplamı olarak tanımlanmaktadır. Popüler kültür kavramı bir kelime olarak 

alındığında, daha geniş halkın zevklerine uygun kültürel unsurların yayılmasını ifade eder, ancak 

bu açıdan popüler kültür kavramı bugünün dünyasında tüm iyi ve kötü yönleri ifade etmektedir. 



 

26 

 

Popüler kültür; psikoloji, medya, oyunlar, kitle iletişim araçları, toplum, törenler ve din gibi 

faktörlerden etkilenmektedir (Williamson, 2001: 31-35).  

Görüldüğü üzere kültür kavramı, farklı dönemlerde evirilerek gelişen kullanımı, kapsamının 

bu denli geniş olması ile birlikte kültüre yönelik yapılan tanımlar ve sınıflandırmalar bize geniş 

bir çerçeve sunmaktadır. Çalışmanın bu bölümü itibariyle kültürlerarası iletişim kavramı 

tanımlanıp açıklanacak, kültürlerarası iletişim çalışmaları sınıflandırılarak kültürlerarası iletişim 

disiplininin tarihsel gelişimi analiz edilecek, kültürlerarası iletişim kuram ve yaklaşımları 

irdelenecek, kültür ve iletişim arasındaki bağlantılar değerlendirilecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

27 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM 

Bir toplumda aynı yapı içerisinde bulunan insanlar kendi kültürleri ve gelenekleri 

doğrultusunda yaşamlarını sürdürmektedirler. Farklı kültürlerden gelen bireylerin iletişimi farklı 

anlayışta ve farklı duyarlılıklarda olacağı kabul edilir bir gerçektir. Bu kültürel farklılıkların 

varlığı iletişim kuran her birey ya da toplumun tümü için beklenilen etkililikte ve güçte 

olamayabilir.  İletişim akışının sağlıklı gerçekleşebilmesi için, bu sürecin ilerleyebilmesinin ilk 

koşulu olarak öncelikle bir iletinin ya da mesajın bulunması gerekmektedir. Bu bağlamda 

iletişimin sağlıklı başlaması, kültürlerarası iletişimin belirleyici, toplumları bir arada tutan 

“çimento” olduğu söylenebilmektedir (Kartari, 2016: 27). 

Kültürlerarası iletişim sürecinde farklı kültür kalıplarını paylaşan bireyler iletişimde olduğu 

sürece, başka kültürler ile kurulan iletişim sorun yaratabilmektedir. Kültürlerarası iletişim süreci 

hem farklı kültürlerin birbirlerini anlamada hem de iletişim engellerini ortadan kaldırmada 

önemli bir işleve sahiptir. Farklı kültürlerde farklı iletişim davranışları birtakım sorunları 

beraberinde getirmektedir (Soydaş: 2010, 56). Bu nedenle kültürlerarası etkileşimlerde, 

gerçekleştirilen davranış için bir tarafın beklediği işlev, diğer kültürün mensupları tarafından 

farklı algılanabildiğinden dolayı, beklenenden farklı olan davranışlar ya da algılama farklılıkları 

“yanlış” olarak nitelendirilebilmektedir. Herhangi bir davranış kalıbının hangi kültürde nasıl bir 

iletişim öğesini yerine getirdiğini farklı algılamak ile beraber, bahsedilen iletişim işlevleri 

enformasyon aktarımı, sosyal ilişkileri etkileme, pragmatik işlev, subjektif ve duygusal işlev 

şeklinde sıralanabilir. 

Kültürlerarası iletişim, kültür kavramının hangi çerçevede ele alındığına ve tarif edildiğine 

bağlı olarak tanımlanmaktadır. Aslında kültür, bireyin özelliklerini şekillendirmektedir ve 

birbirleri ile aynı kültüre sahip kimselerin benzer davranışlar göstermesinin ve aynı değerlere 

sahip olmasının nedeni de budur. Kişilerin kendi evlerinde dahi teknolojinin etkisi ile diğer 

kültürlerden kişiler ile iletişim içine girmesi, kültür olgusunun artık daha bireysel çapta 

düşünülmesini gerektirmeye başlamıştır. Bireylerin kültürler ile temas etmesi ve onlardan 

etkilenmesi, başka kültürlere mensup bireyler ile bir arada çalışması, okuması ya da herhangi 

bir başka aktivite içine girmesi, günümüzde oldukça yaygınlaşan bir durumdur ve bu, kültürler 

arası iletişimin artık gündelik hayatın bir parçası olduğunun da kabul edilmesini gerekli 

kılmaktadır (Kartari, 2014: 15-16). 



 

28 

 

Alan yazınına bakıldığında kültürlerarası iletişimin sıklıkla farklı kültürlere ait olan bireyler 

veya gruplar arasında gerçekleşen iletişim faaliyetleri olarak tanımlandığı görülmektedir. Bu 

noktada ilk etapta iletişim tanımı yapmak gerekmektedir. Canlılar arasındaki sözel olan ya da 

olmayan, beden dili, jest ve mimiklerden yararlanarak yapılan karşılıklı konuşmalar, iletişim 

olarak adlandırılmaktadır. Bir bilgi alışverişi olarak da nitelendirilebilecek olan iletişim, canlılar 

arasındaki duyguların aktarılmasını sağlayan en önemli eylemdir. Yeryüzündeki bütün canlıların 

var olduğu ilk andan beri farklı yöntemlerle başvurdukları iletişim, canlıların yaşamları için 

kaçınılmaz bir unsurdur. İletişimin bu denli kaçınılmaz olması, bireylerin kendisini zihinsel ya 

da maddi olarak yeniden türetmesini, gelişmesi gibi faaliyetleri içinde barındırmasından 

kaynaklanmaktadır (Erdoğan, 2011: 37). Kökenini Latince bir kelime olan “commonico” 

kavramından alan iletişim, kişilerin karşılarındaki kişileri anlamaları ve kendilerini ifade 

etmeleri anlamına gelmektedir. Paylaşma, “ortaklaşa kullanma” olarak da açıklanabilecek 

iletişim, bireylerin duygularını yansıtmaları konusunda son derece önemli bir anahtar 

konumunda olup, geliştirilebilir bir niteliktedir. İletişim kavramı, başta insanlar olmak üzere 

bütün canlılar için önemlidir. Bu nedenle iletişim kavramına sadece insan penceresinden bakmak 

yanlış olacaktır. Bitkiler arası, Mikroorganizmalar arası, hayvanlar arası, insanlar arası gibi pek 

çok çeşidi bulunan iletişim, Erdoğan’a göre, insanın biyolojik, psikolojik ve sosyal varlığını 

üretmesi ve geliştirmesi için gerekli olan bir dizi entelektüel ve ilişkisel faaliyetlerdir (Erdoğan, 

2011: 37). 

Yukarıda da bahsedildiği üzere iletişim, insanın var olduğu ilk andan beri gündemdedir. 

Dolayısıyla çeşitli, zamanlarda çeşitli kişiler tarafından farklı şekillerde tanımlanmıştır. İletişim 

hakkında yapılan tanımlamalar TDK sözlüğünde “Genellikle dil aracılığıyla haberleşme, ilişki 

kurma, bir konuşmacıyla yanıt beklediği bir dinleyici arasındaki sözlü alışveriş” iken bir diğeri, 

“Resmi ya da resmi olmayan iletim kanalları aracılığıyla, yönetenlerle ya da yönetilenler 

arasında yapılan bilgi alışverişidir” şeklindedir (TDK, 2019). İletişim bir başka tanımda ise 

şöyle özetlenmiştir: “Duygu, düşünce ya da bilgilerin akla gelebilecek her türlü yolla başkalarına 

aktarılması; telgraf, telefon, televizyon, bilgisayar, radyo gibi araçlardan yararlanılarak 

yürütülen bilgi alışverişi, bildirişim, haberleşmedir.” Bu tanımlardan yola çıkarak iletişim 

kavramı ile ilgili, bütün ileti çeşitlerini farklı yollar aracılığıyla toplumun her kesimine ulaştıran 

yöntemlerin tamamı olduğunu söylemek mümkündür.  İletişim sayesinde insanlar başta olmak 

üzere bütün canılar duygularını, fikirlerini ya da isteklerini karşı tarafa aktarabilmektedirler 

(Gönenç, 2012: 90). 



 

29 

 

Kültürlerarası iletişim, birbirinden farklı kültürlere sahip toplumlar arasındaki etkileşim 

hakkında açıklamalar sunan bir çalışma alanıdır. Küreselleşme olgusu, farklı kültürdeki 

bireylerin birbiriyle iletişim kurma sıklığını artırmıştır. Küreselleşme sonrasında kültürlerarası 

iletişim ile ilgili çalışmalar incelendiğinde, kültürel farklılıkların meydana geldiği ancak ülke 

sınırlarının gevşemesi dolayısıyla kültürlerarası iletişimin arttığı ve bazı kültürlerin iç içe geçtiği 

anlaşılmaktadır. Bu ve benzeri gelişmeler sonucunda kültürlerarası iletişimin önemi artmış ve 

ayrı bir alan olarak ele alınmıştır. Günümüzde yeryüzüne meydana gelen bütün gelişmeleri 

beraberinde kültürlerarası etkileşimi de getirmekte, dolayısıyla kültürlerarası iletişimin de 

önemliliğini artırmaktadır. Bireylerin içinde bulunduğu her farklılık, kültürlerarası iletişim 

alanının kapsamına girmekte ve meydana gelen bu farklılıkların nedenine inilmektedir. Göç ve 

küreselleştirme, bunun en belirgin örneği iken algılama, yorumlama, modernleşme ve değişme 

gibi unsurlar da diğer örnekler arasındadır (Çobaner, 2017: 335). 

Kültürlerarası iletişim din, ulus, etnik gruplar, ırklar gibi pek çok farklı alandaki kültürlerin 

arasında meydana gelen bütün etkileşimlerdir. İngilizcede cross-cultural ve intercultural olarak 

bahsedilen kültürlerarası iletişim birden fazla kültüre ait kimselerin bir araya gelmesi ve iki 

kültür hakkında karşılaştırmalar yapması olarak da ifade edilebilmektedir (Carbonell, 2006: 30-

31). Bireylerin kendi kültürlerinde kendilerine özgü alışkanlık ve davranışlarının diğer 

kültürlerden ne kadar farklı olduğunu anlamaları, kültürlerarası iletişim ile mümkün 

olabilmektedir. Bununla birlikte kültürlerarası iletişim, insanlara kendileri ve kültürleri hakkında 

bilgi vermesine ek olarak başka kültürler hakkında fikir sahibi olmalarına da olanak 

sağlamaktadır (Hurwitz, 2014: 1). 

Kültürlerarası iletişim bir diğer ifadeyle, farklı kültürel alanlara, deneyimlere, öğrenilmiş 

bilgiye sahip topluluklar ya da bireyler arasında gerçekleşen etkileşim ve iletişimdir. Kültürel 

gruplar, toplumların değişimleri, göçler, savaşlar gibi kültürlerarası etkileşim getirecek 

toplumsal olayların tümü; kültürlerarası iletişimin kapsadığı alanlar arasındadır (Bekiroğlu ve 

Balcı, 2014: 432). Farklı kültürlerin göz önünde bulundurulduğu kültürlerarası iletişimde, kültür 

farkı gözetilmektedir. Kültürlerarası iletişim hakkında en basit tanım, “Farklı kültürdeki 

bireylerin karşılıklı etkileşimi” şeklinde olacaktır. Kültürlerarası iletişim, aynı kültüre sahip olan 

bireylerin karşılıklı iletişim kurmasına benzer bir şekilde gerçekleşmekte olan ve bilgi, fikir, 

düşünce, arzu, tecrübe gibi paylaşımlarda bulunulan bir iletişimdir. Paylaşım, iki ya da daha 

fazla kişi arasında gerçekleşmekte olup geçirilen zaman bir alışveriş olarak algılanmalıdır. 

Bununla birlikte kültürlerarası iletişimin temel hedefi, farklı kültürlere karşı bir bilgi birikimine 



 

30 

 

sahip olmak ve bu kültürdeki insanlarla bir etkileşim kurabilmektir. Kültürlerarası iletişimin 

ortak anlayışı ise, farklı kültürlerin birbirleriyle uyumlu olmak, adaletin ve özgürlüğün hâkim 

olduğu bir ortamda yaşamaktır (Özdemir, 2019: 34).  

Kültürlerarası iletişim söz konusu olduğunda, farklı kültürlere sahip insanlar akla 

gelmelidir. Farklı kültürdeki bireylerin birbirleriyle kurdukları etkileşim, kültürlerarası iletişim 

kapsamına girmektedir. Günümüz dünyasında ülkelerde askeri, ekonomik, siyasi ve teknolojik 

güçler yaşandığından dolayı, kültürlerarası etkileşim de git gide artmaktadır (Sarı, 2004: 1). 

Karşılaşılma sıklığı git gide artan kültürlerarası iletişim hakkında yapılan çalışmalar da 

günümüzde oldukça artış göstermiştir. Bu çalışmalarda, kültürlerarası iletişimin olumsuz yönleri 

ele alınmakta ve ön yargı, kalıplaşmış fikirler ayırımcı düşünceler gibi sorunlar üzerinde 

durulmaktadır (Özdemir, 2019: 30, 31). Özellikle 1980 yılından sonra bu alandaki çalışmaların 

sayısının arttığı göze çarpmaktadır. Bu çalışmalardan ilki, kültürlerarası iletişim konusundaki 

görüşlere yeni bir bakış açısı kazandırma amacı olan Casmir ve Asuncion Lande’e aittir. Bu 

çalışma, kültürlerarası iletişim hakkında yol gösterici konumda olduğundan, değinilmesinde 

fayda vardır. Casmir ve Asuncion Lande’in yaptıkları çalışmalara bakıldığında, kültürlerarası 

iletişim kavramını kültür bağlamında ele aldıkları ve “farklılık” kadar “aynılık” kelimelerine de 

değindikleri görülmektedir.  Söz konusu çalışmada, Casmir ve Asuncion Lande, kültürlerarası 

iletişim ile ilgili daha önceki dönemlere ait araştırmaları incelemiş ve birtakım sonuçlara 

ulaşmışlardır. Elde edilen bilgilere göre kültürlerarası iletişim, farklı kültürlere sahip kimseler 

arasında oluşmaktadır ancak bu iletişimin de gerçekleşebilmesi için bir ortak payda 

gerekmektedir. Benzer şekilde, iletişimin başlaması için bir bilgiye de sahip olunmalıdır (Sarı, 

2004: 13). 

Günümüz dünyasında iletişim ve özellikle kültürlerarası iletişimin kaçınılmaz olduğu, 

bilinen bir gerçektir. Geçtiğimiz yarım yüzyıllık süre içerisinde yaşanan siyasi gelişmeler 

nedeniyle farklı kültürlere mensup insanlar bir araya gelmiş, sürekli etkileşim halinde 

kalmışlardır. Bu gibi örnekler, dünyanın bugününde kültürlerarası iletişim olmadan yaşamda 

pek çok unsurun eksik kalacağını göstermektedir. Turizm, eğitim, ticaret gibi unsurlar ve 

yaşanan teknolojik gelişmeler, her gün yaşanan iletişimlerin kültürlerarası boyutunu 

oluşturmaktadır (Bekiroğlu ve Balcı, 2014: 433).1 

 

 



 

31 

 

2.1.Kültürlerarası İletişimin Tarihçesi 

Kültürlerarası iletişim tanım olarak farklı ulusal kültürlerden bireyler arasındaki iletişim 

olarak tanımlanmıştır. Ancak, kültürlerarası iletişim alanı ilk başlangıcından bu yana önemli 

ölçüde değişim göstermiştir. Kültürlerarası iletişim teorilerinin ilk sistematik derlemesi olan 

Uluslararası ve Kültürlerarası İletişim Yıllığı’nda (Gudykunst, 1983), bir grup araştırmacı 

tarafından farklı kültürlerden insanlar arasındaki kişilerarası iletişim hakkında teorileştirilmiştir. 

Bu ilk teoriler, 1988'de farklı kültürlerden insanlar arasındaki iletişim üzerine  (Kim & 

Gudykunst) tarafından izlenerek geliştirilmiştir. (Okabe, 1983) Hall, Trager ve diğerleri 

tarafından yapılan önceki çalışmalarla desteklenen bu erken kültürlerarası iletişim teorisi inşası, 

bugün disiplinin temelini atmıştır. Ancak belirtildiği üzere disiplin o zamandan bu yana büyük 

ölçüde değişim göstermiştir (Toomey, 1988). 

Günümüzde bir disiplin olarak kültürlerarası iletişim, her zamankinden daha fazla teori ve 

bir odaklanma ve “kültürlerarası” nın ne olduğuna dair artan bir tartışma içerisindedir. Bu 

amaçla, bu bölüm kültürlerarası iletişim disiplininin durumu hakkında genel bir bakış 

sunmaktadır. Bu kapsamda bir disiplin olarak kültürlerarası iletişimin ne olduğunu gözden 

geçirilecek; araştırmacıların diğer disiplinlerden yapı ve teorilere nasıl odaklanarak yeni 

görüşler atıldığı ortaya konmaya çalışılacak ve kültürlerarası iletişimin kilit konuları, zorlukları 

ve fırsatları belirlenecektir. 

II. Dünya Savaşı'ndan sonra küresel iletişim, sadece dilbilime dayanmayan pratik iletişim 

çerçevelerine ihtiyaç duymuştur (Leeds-Hurwitz, 1990). Bununla ilgili ilk adımlar Whorf (1940) 

ve Freudcu psiko-analitik teoriden gelmiştir.  Ardından Edward T. Hall'un çalışması, The Silent 

Language'in (1959) yayınlanmasıyla alanda devrim yapmıştır. Bu kitaptan sonra alanın iletişim 

literatürlüne girmesi 10 yıl sürmüştür. İlk ders ise 1960'ların sonlarında Pittsburgh 

Üniversitesi'nde okutulmuştur (Gudykunst ve Nishida, 1978). 1970 yılında, Uluslararası İletişim 

Derneği (ICA) kültürlerarası iletişim bölümünü kurmuş ve Konuşma İletişimi Derneği, Ulusal 

İletişim Derneği (NCA) 1975'te yine bu bölümü kurarak ders olarak müfredatına eklemiştir. 

Bunlar, disiplini geliştiren ders kitapları, dergiler ve diğer akademik öğelerin üretilmesine 

yardımcı olduğu için, alanın geliştirilmesinde önemli adımlardı (Rogers, Hart ve Miike, 2002). 

1980'lerden sonra, araştırmacılar farklı ulusların ve kültürlerin kültürler arası özelliklerini 

araştırmak için teori ve ölçeklerini tanımlayıp geliştirdikçe kültürlerarası iletişim daha da 

gelişmiştir. 



 

32 

 

Kültürlerarası iletişim farklı ülkelerde farklı şekillerde gelişme göstermiştir. Bu evrim, 

kültürlerarası programların kurumsallaştırıldığı farklı ülke ve toplumların sosyal ve politik ana 

akımlarına bağımlı olmuştur. ABD toplumunun çok kültürlü doğası nedeniyle, entegrasyon ve 

kültürlerarası anlayış üniversitelerin kültürlerarası iletişim programları geliştirmeleri için büyük 

bir motivasyon kaynağı olmuştur. Bununla birlikte, Japonya'da, İngilizce ve iş dünyasında 

iletişim becerilerine duyulan ihtiyaç, bu bölümlerde kültürlerarası iletişim sunma zorunluluğu 

getirmiştir (Rogers ve diğerleri, 2002). Son zamanlarda Çin, Tayvan ve Singapur'da daha fazla 

program kurulmuştur. Bu yeni kültürlerarası iletişim geleneği, Asya ülkelerinin kültürel 

özelliklerini farklılaştırmaya ve çoğunlukla ABD'li akademisyenlerin etkilediği batı merkezli 

kültürlerarası iletişim paradigmalarını yeniden tanımlamaya çalışmaktadır (Kim, 2010:117). 

Nispeten yeni bir çalışma alanı olarak kültürlerarası iletişim, çok çeşitli kültürel özelliklere 

sahip modern bir dünyanın iletişim karmaşıklıklarına bir cevaptır. Bu amaçla, alan araştırmaya 

çeşitli açılardan yaklaşmıştır. Bu bölüm çerçevesinde kültürlerarası iletişimin tüm alanlarını 

gözden geçirmek imkânsız olsa da, kültürlerarası araştırmacıların odak noktası olan temel 

araştırma alanları özetlenmeye çalışılacaktır.  

Tarih boyunca farklı kültürlerden insanlar bir şekilde iletişim ve etkileşime girmiş ve 

birbirleri ile çeşitli alışverişler gerçekleştirmişlerdir. Bu alışverişlerin neticesinde ekonomik ve 

siyasi birliktelikler, iş anlaşmaları kurulmuştur. Ancak hızla gelişen teknoloji, artık dünyanın 

her noktasından ve her türlü kültürden bireyi diğer kültürlerden insanlar ile bir araya 

getirmektedir ve günümüzde kültürler arasındaki iletişim artık bir gereklilik haline gelmiştir 

(Tabakçı, 2008: 38; Susar, 2008: 48). Ancak kültürel çeşitliliğin, bilim ve teknolojik bilgi 

akışının ve insanlar arasındaki etkileşimin nasıl şekillendiğini anlayabilmek adına, kültürler 

arası iletişimin tarihsel değişiminin de incelenmesi gerekmektedir. 

Kültürlerarası iletişimin tarihçesini anlayabilmek için onu kronolojik bir sıralama ile ve 

teorik temeller üzerinden incelemek yeterli olmayacaktır. Çünkü günümüzdeki kültürlerarası 

iletişim kavramı hem uzun zaman içinde hem de farklı yaklaşımların harmanlanması ile 

şekillenmiştir. Bu noktada kuramsal yorumların bileşke noktasından yola çıkmak faydalı 

olacaktır. Yapılan araştırmalar, kültürlerarası iletişim kavramının oluşumunun ve gelişiminin 

temelinde iletişim teknolojilerinde gelişmelerin olmasını, ekonomik bir küreselleşmenin 

yaşanmasını çok kültürlülük ve/veya kültürel çeşitliliğin artmasını ve nüfusun artmasını 

göstermektedirler. Aslında kültürlerarası iletişim kavramının açıklanmasında yaşanan karmaşa 

içinde birleşilen en önemli nokta onun bu temelleridir demek yanıltıcı olmayacaktır (Chen ve 



 

33 

 

Starosta, 2000: 3-4). Aslında akademik alanda kültürlerarası iletişim çalışmalarının özellikle II. 

Dünya Savalı ve sonrasındaki süreçte başladığını görmek mümkündür. Konuya ilişkin ilk 

akademik çalışma, Amerika Birleşik Devletleri’nin dış işleri birimlerinde yer alan diplomatlara 

eğitim verilmesi amacı ile Foreign Service Institute (FSI)’nun kurulmasıdır. Bu sayede devletin 

diğer devletler ile daha iyi iletişim kurabilmesine olanak tanınmıştır. Kurumların gelişmeye 

başlaması ve dış ilişkilerde yol kat edilmeye başlanması diğer kurumların da kültürlerarası 

iletişim bilgisi gereksinimini ortaya çıkartmıştır. Temelleri 1920’lerde atılan Experiment in 

International Living (Uluslararası Yaşamdaki Deneyimler) ve 1946’da kurulan The American 

Institute of Foreign Trade (Amerikan Dış Ticaret Enstitüsü) gibi kurumların faaliyetlerinin 

arttırılması ile kültürlerarası iletişim konusu daha fazla akademik boyut kazanmıştır. Fakat daha 

önce de söylendiği üzere özellikle II. Dünya Savaşı döneminde yoğun ilişkiler içine giren 

ülkelerde de konuya duyulan ihtiyaç artmış ve kültürlerarası iletişim kavramı dünya çapında 

daha fazla ilgi görür hale gelmiştir. Birleşmiş Milletler tarafından oluşturulan çeşitli kurumlar 

öğrenci ve akademisyenler ile konuya ilişkin eğitim ve uygulama çalışmalarına başlamışlardır. 

Bununla birlikte uluslararası otorite sağlayan kurumların etkinliğinin artması (örneğin BM, 

Enformasyon Ajansı ve Uluslararası Gelişme Ajansı) çok daha fazla insana ulaşılması ve onların 

ihtiyaçlarının, beklentilerinin, isteklerinin ve davranışlarının anlaşılmasına duyulan ihtiyacı 

çoğaltmıştır (Kartari, 2014: 30; Sarı, 2004: 3). 

Kültürlerarası kelimesini ilk defa kullanan Ruth Benedict’tir. Antropolog olan Benedict bu 

kavramı ortaya çıkartmadan önce uzun soluklu araştırmalar gerçekleştirmiş ve insanların 

yetiştirilme tarzlarının, yaşam biçimlerinin geldikleri toplumların, kısacası onların kültürünü 

oluşturan etmenlerin düşünme davranma ve karar verme biçimlerini etkilediğini fark etmiştir. 

Bu farklılık farklı kültürlerden olan kimselerin anlaşmalarını da zorlaştıran bir undur olarak 

araştırmacının karşısına çıkmıştır. Araştırmacı yabancı olanların davranış biçimlerini incelemiş 

ve ABD Savaş Enformasyon Dairesi’ne bununla ilgili bilgileri sunmuştur. 1966 tarihinde 

Krizantem ve Kılıç isimli bir yayın çıkartan Benedict, bu çalışmasında Japon kültürünü 

incelemiş ve her türlü davranışın içinde kültürün etkisinin de var olduğunu tespit etmiştir. 

Dönemde ABD ve Japonya arasındaki gerginliklerin de olduğu düşünüldüğünde, bu çalışmanın 

önemi daha da anlaşılacaktır (Neuliep ve Chaudoir, 2001:140). 

Her ne kadar Benedict konuya ilişkin ilk çalışmaları yapmış olsa da, bu konunun bir 

akademik konu olarak ilk defa işlenmesi Hall tarafından gerçekleştirilmiştir. Edward T. Hall, ilk 

defa kültürlerarası iletişim terimini kullanmış ve The Silent Language isimli eserini 



 

34 

 

yayınlamıştır (Rogers ve ark., 2002: 3). Hall, kültürlerarası iletişim konusunun irdelenmesi ve 

geliştirilmesi hususunda önemli katkılara sahiptir. Bu katkılar aşağıdaki şekilde 

özetlenebilmektedir (Leedz-Hurwitz, 1990: 263): 

i. Hall geçmişe ilişkin araştırmalar yaparken ve antropolojik incelemeleri esnasında birden 

fazla kültüre mensup kişi ve grupların birbirleri ile iletişim ve etkileşime geçmesi halinde ne tür 

sorunların ortaya çıktığını kavramaya çalışmıştır. Bu araştırmalar kapsamında kültürlerin kişiler 

arasındaki iletişimi etkilediğini fark eden Hall, aynı kültürden olan kimselerin diğer kültürlere 

mensup olanlara oranla çok daha kolay iletişim kurabildiklerini fark etmiştir. 

ii. Hall’ın bir diğer farklı yaklaşımı ise kültür olgusundaki bütünden özele olan ilerleyişidir. 

Bir başka deyişle araştırmacı, kültürü oluşturan genel öğelerden, bireyin kültürünü oluşturan 

özel öğelere doğru bir inceleme yaparak, bu unsurların iletişime ne etkisi olduğunu araştırmıştır. 

Bu yöntemi birden fazla kültürü incelemek için de kullanmıştır. 

iii. Kültürün ne olduğuna ilişkin tanımlamaları da iletişim ekseninde genişleten Hall, 

kültürün iletişim üzerindeki etkilerini incelerken aynı zamanda antropolojinin diğer 

kavramlarından da faydalanmış ve bu bilim ile bir bağ oluşturmayı başarmıştır. 

iv. Hall’e göre, iletişim kavramı aslında örüntülü ve öğrenebilir bir kavramdır. Kişi, 

deneyimleri doğrultusunda nasıl iletişim kuracağını öğrenmektedir. Bu durumda kültürün etkisi 

bir kez daha ortaya çıkmaktadır. Çünkü kültür, kişinin yaşadıkları üzerinde de etki sahibi olan 

bir unsurdur. İletişimin öğrenilebilir ve geliştirilebilir olduğunun altını çizen Hall’ın bu görüşü 

günümüzde de halen bilim insanları tarafından kabul görmektedir. 

v. Araştırmacı, çalışmaları sürecinde kültürlere ilişkin enformasyona erişebilmek için o 

kültürü tamamen bilmenin gerekli olmadığını kültürün genel özelliklerini tanıyarak dahi o 

kültüre mensup bireyler ile iletişim ve etkileşim içine girilebileceğini belirtmiştir. Özellikle 

beden hareketleri içinde yer alan jest ve mimikler, ses tonu gibi kişisel hareketlerin kültürler 

arasında değişebileceğini belirten araştırmacı, bunların kültürlerin etkisinde olduğunu ve yüz 

yüze etkin iletişim için tarafların bu özellikleri tanımasının yeterli olduğunu belirtmiştir. 

vi. Bugünkü eğitim repertuarlarına bakıldığında, büyük bir kısmının Hall’ın geliştiriği pek 

çok iletişim programlarından oluştuğu göze çarpmaktadır.  



 

35 

 

vii. “Emik” ve “etik” olarak isimlendirilmiş yaklaşımlara bakıldığında ise bunların da Hall 

ile bir ilişkisinin olduğu görülmektedir. Söz konusu kelimeler, Hall ve arkadaşları tarafından 

ortaya konulan bir dilbilimine ait olup bu dilbilimi halen daha sıklıkla kullanılmaktadır.  

viii. Hall’ın, başta diplomatlar olmak üzere pek çok kişinin kültürlerarası iletişim disiplinine 

ilgi duymasını sağladığı bilinen bir gerçektir. Hall bunların yanında öğrencilerin birden fazla 

ülke arasında etkinlik gösteren birtakım kurum ve kuruluşların, eğitimcileri, bu alana ilgi duyan 

pek çok kimseyi ve farklı ülkeden göç etmiş insanları da kültürlerarası iletişim disiplinine 

yönlendirmiş, bu insanların bu alanda çalışmalar yapmasını desteklemiştir.  

Kültürlerarası iletişimin kurulmasında ve geliştirilmesinde 1946 ile 1956 arasında 

kültürlerarası bilgilerin üretilmesi ve yönetilmesine katkıda bulunan Dış Hizmet Enstitüsü (FSI), 

özellikle soyut olan antropolojik bilgileri yalnız teoride değil pratikte de kullanma ihtiyacı 

hissediyordu. Amerikalı diplomatlar için bu eğitim kısa sürede kültürlerarası iletişim eğitimine 

dönüşmüştür. Fakat bunların kuramsal yaklaşımlar üzerinde etkili olduğunu söylemek güçtür. 

Kuramsal yaklaşımların alan yazınına geçmeye başlaması 1980’li yıllarda hazırlanan 

Gudykunst'un çalışmaları ile gerçekleşmiştir (Sarı, 2004: 4). 

ABD, kültürlerarası iletişim konusunda öncü olmuş ve bu disiplinin gelişmesi konusunda 

önemli adımlar atmıştır. İkinci Dünya Savaşı esnasında ve sonrasında, diplomatların diğer ülke 

yetkilileri ile görüşmesi esnasında bu alandaki araştırmalara ihtiyaç oluşmuştur. Bu bağlamda 

Foreign Service Institute kurulmuş ve buraya bağlı olarak American Foreign Service Journal 

çıkarılmaya başlanmıştır. Önceleri özellikle dil konusuna eğilim varken bu, zamanla –özellikle 

Hall’ın çalışmaları neticesinde antropolojik bilgi aktarımına dönüşmeye başlamıştır. Bu 

dönemde Hall tarafından gerçekleştirilen çalışmalara, ek olarak antropolojinin teorik 

temellerinden çok, farklı kültürlerden olan bireyler arasında iletişimin daha etkin olabilmesi için 

kültürün mikro açıdan analiz edilmesine yönelmiştir. Bu noktada yaptığı araştırmalar neticesine 

iletişimin bilinç dışında kalan yönlerinin de olduğunu gören araştırmacı, kültür ve iletişim 

arasındaki ilişkinin “iletişimin kültür, kültürün de iletişim” olduğunu kabul edecek kadar yakın 

olduğu görüşünü benimsemiştir. Hall, bu bağlamda The Hidden Dimension (1966), Beyond 

Culture (1976), The Dance of Life (1984) ve Understanding Cultural Differences (1989) adlı 

eserlerini de yayımlamıştır (Leeds-Hurwitz, 1990: 268-269, Sarı, 2004: 6). 

Kuşkusuz bu alana yönelik ilgi ABD’den hızla dünyaya yayılmıştır. Indiana Üniversitesi 

kültürlerarası iletişim alanında 1973 tarihinde ilk doktora mezunlarını vermiştir. Öğrenciler, 



 

36 

 

konuya ilişkin akademik çalışmaları hızla arttırmaya başlamışlar ve alana yönelik bilgi 

birikiminin de artışında katkı sağlamışlardır. 1974’te kültürlerarası iletişim konusunda ilk 

akademik dergi yayınlanmıştır. International Journal of Intercultural Annual isimli bu derginin 

ardından, 1977’de The International Journal of Intercultural Relations periyodik yayını 

çıkarılmaya başlanmıştır. Özellikle bu dönemin öne çıkan araştırmacılarından Rich 

kültürlerarası iletişim kavramının sınırlarının çok belirgin olamayacağına vurgu yapmış ve bu 

kavramın içeriğinin beş temelinin olduğunu söylemiştir (Chen ve Starosta, 1996: 368-369): 

i. Kültürlerarası iletişim birbirinden değişik kültürlere sahip birey ya da grupların arasındaki 

iletişime odaklanan bir disiplindir. 

ii. Kültürlerarası iletişim ile uluslararası iletişim farklıdır. Uluslararası iletişimde aynı 

olmayan uluslardan olan kimselerin iletişimi söz konusudur. Burada temel unsur ve inceleme 

alanı kültür olgusu değildir. 

iii. Kültürlerarası iletişim ile ırklar arasındaki iletişim de birbirlerinden ayrılmaktadır. Irklar 

arası iletişimde incelemelerin odağı siyasi olarak üstün ya da çoğunluğu oluşturanlarla onların 

mensup oldukları kültürün içinde yer alan diğer gruplar arasındaki ilişkiler bulunmaktadır. 

iv. Kültürlerarası iletişim ile Etnikler arası (azınlıklar arası) iletişim de birbirlerinden 

ayrılmaktadırlar. Azınlıklar arası iletişimde söz konusu olan aynı ülkenin çatısı altında farklı 

etnik özelliklere sahip bireylerin ortak kültürel öğelerinin incelenmesidir. 

v. Bunlara ek olarak zıt kültürler arası iletişim mevcuttur. Burada da aynı kültürlere sahip 

olanlarla farklı ırklara mensup olanlar arasındaki iletişim süreci irdelenmektedir. 

Bu beş alan kültürlerarası iletişim noktasında bir araya gelmektedir. Dolayısıyla 

kültürlerarası iletişim denirken, zıt kültürler, ırklar etnikler ve uluslararası iletişimi de düşünmek 

lazımdır. Bunun üzerine 1978 yılında hazırladığı çalışmasında Prosser tarafından kültürlerarası 

iletişimi oluşturan 4 faktör tanımlanmıştır. Bunlar iletişim esnasında verilen mesajlar, iletişim 

kuran taraflar, kültüre bağlı yerleşen dilsel olmayan mesajlar ve iletişim için kullanılan yoldur. 

Yine aynı yıl Stewart tarafından yapılan çalışmada kültürlerarası iletişimde tüm unsurların 

gerçek hayatta uygulanabilir olması gerektiği belirtilmiştir. Bu alanda verilen eğitimlerde de, 

eğitim alan kimselerin dokuz aşamada kademeli olarak değişmeye yönlendirmesi lazımdır. Bu 

aşamalar şu şekildedir (Sarı, 2004: 8): 



 

37 

 

i. Elde bulunan alternatiflerin içinden enformasyon seçilmelidir. Bu başka deyişle iletişim 

için konunun seçilmesi anlamına gelmektedir. Eğitim esnasında da öğrenciler bir iletişim 

sürecine girmektedirler. Bu noktada öncelikle eğitim sürecinde neler olacağına ilişkin bir 

enformasyon netleştirmesi lazımdır. 

ii. Belirlenmiş olan enformasyon doğrultusunda, eğitim alacak olanların bu konudaki 

aktivitenin amacını belirlemesi lazımdır. Bu amacın belirlenmesi ile eğitimi alacak olan kişi 

bunu alıp almamaya karar verebilecek hale gelecektir. 

iii. Eğitim sürecinde mesajların doğru anlaşılabilmesi için, olayların algılanmasını 

belirleyen genelleştirmelerin ve kavramların anlaşılması gerekmektedir.  

iv. Bir sonraki aşamada, eğitimin içeriğinin neler olduğu anlaşılmalı ve yönetimi 

gerçekleştirilmelidir.    

v. Eğitim sürecinde diğer kültürlerden olan bireyler ile doğru etkileşimin ve iletişimin 

kurulabilmesi için onların temel kültürel öğelerinin tanınması, kültürel kavramlara duyarlı hale 

gelinmesi şarttır. 

vi.  Daha yüksek bir empati seviyesine ulaşmak için kültürel benlik algısı ve bazı duygusal 

ve bilişsel algılar gibi zihinsel tutumların çeşitli yönlerini değiştirmek gerekmektedir. 

vii. Eğitim sürecinde, aynı kültürlerden olmayan kişilerin hem kendi hem de 

karşılarındakilerinin davranışlarındaki ayırt edici unsurları bulmaları gereklidir. Bunu 

başarmanın en önemli yolu duygu ve davranışların uyumluluğunun denetlenmesidir. 

viii.  Eğitimcilerin süreçteki değişen davranış ve algılara uyum sağlamaları ve böylece farklı 

kültürlerde sosyal performans geliştirmeleri sağlanmalıdır. 

 ix. Eğitim öncesinde eylemleri yöneten algısal ve duygusal değişiklikler arasında bir bağ 

kurulmalı, kat edilen yol incelenmelidir. 

1980 ve sonrasında, kuramlar ve metodolojik çalışmaların sayısında artış gözlenmeye 

başlanmıştır. Bu döneme dek gerçekleştirilen çalışmalar genellikle kültürlerarası iletişim 

kavramını anlamaya ve anlatmaya yöneliktir. 1980 sonrasında yapılan çalışmalarda 

kültürlerarası iletişim kavramının önemine ve gerekliliğine yönelme olduğu görülmektedir. Bu 

süreçte kültürlerarasındaki iletişim ile özellikle bilginin paylaşılarak dünya çapında daha adil bir 

yaşam ortamının bulunabileceğine ilişkin tartışmalar başlamıştır. 80’lerin sonlarına doğru, 

konunun metodolojik boyutuna ilişkin araştırmalarda da artmaya başlamıştır.  



 

38 

 

Özellikle bu süreçte yine Gudykunst’a ait çalışmalar dikkat çekicidir. Araştırmacı 

kültürlerarası iletişim alanındaki çalışmaları incelemiş ve bunları iki temel başlık altında 

toplamıştır. Bu temel başlıklar çalışmaların da eksenlerini oluşturmuştur diyen Gudykunst (Issa 

ve ark., 2015: 4; Chen ve Storasta, 1996: 368), etkileşimsel karşılaştırmalı boyut ve dolayımlı-

kişilerarası boyut ile de incelemiş ve bu alanı 4 temel noktaya bölerek kavramsallaştırmıştır. 

Buna göre, kültürlerarası iletişimin 1. Boyutu kültürlerarası iletişim, 2. Boyutu, çapraz kültürel 

iletişim, 3. Boyutu uluslararası iletişim ve 4. Boyutu karşılaştırmalı kitlesel iletişimdir: 

 

 

Şekil 1. Gudykunst Kitlesel İletişim Boyutları 

Kaynak: Sarı, 2004: 12 

 

Bu araştırma alanlarının her birinde, kültürlerarası iletişimi şekillendiren temel teoriler 

belirlenecek ve açıklanacaktır. 

Alanda teorik çalışmaların 1980'lerin sonundan itibaren çoğaldığı görülmektedir. Casmir ve 

Asunción-Lande, alandaki teorik ve ampirik çalışmaları değerlendirmekte ve kültürlerarası 

iletişimi farklı bir açıdan kavramsallaştırmaya çalışmakta olduğu görülmektedir. Onlara göre 



 

39 

 

kültürlerarası karşılaşmalarda katılımcılar arasındaki kültürel farklılıklara odaklanmak, 

kültürlerarası iletişimi diğer iletişim çalışmalarından ayırmaktadır, ancak kültürlerarası 

etkileşimden söz edebilmek için belli bir homojenliğin olması gerekmektedir (Casmir ve Lande, 

1989: 282) 

Casmir ve Asunción-Lande, 1990'larda yapılan kültürlerarası çalışmaları değerlendirirken, 

kültürlerarası iletişim amaçlı bir fark yaratıldığını iddia etmekte, bazıları da topluluktan 

bahsetmektedir. Casmir ve Asunción-Lande de Gudykunst'un modeline kültürlerarası iletişim 

sürecini kavramsallaştırma ve bu süreç hakkında bir teori geliştirmeye çalışma girişimi olarak 

atıfta bulmaktadır (Casmir ve Lande, 2003: 26). Gudykunst'un modeli, kültürlerarası iletişim 

sürecinin “belirsizliği azaltma” kavramıyla analizine dayanmaktadır. “Belirsizliği azaltma” 

kavramı, farklı kültürlerden insanlarla etkileşim kurarken başkalarının davranışlarını tahmin 

etme ve en uygun davranışı bulma sürecini ifade etmektedir.  Kültürlerarası iletişim 

çalışmalarında teorik çabalardan yararlanan diğer çalışmalar, kültürleşme ve yayılma çalışmaları 

olmuştur. Bu çalışmalar öncelikle ev sahibi kültürün üyeleri ve farklı etnik topluluklar arasındaki 

etkileşimleri ve yüz yüze sonuçları incelemiştir. 

Casmir-Asunción-Lande, her türlü kültürlerarası etkileşimde “üçüncü bir kültür” inşa 

etmenin gerekliliğinin altını çizdikten sonra, kültürlerarası iletişim çalışmalarının 

geliştirilmesinden önce ele alınması gereken dört konu olduğunu vurgulamaktadır. Birincisi, 

kültürlerarası iletişimin etik yönüne atıfta bulunur. Kültürlerarası iletişimde farklı kültürlerle 

etkileşim halindeyken hangi iletişimsel davranış normlarının geçerli olduğu etik açıdan sorumlu 

davranış nedir? Sorusuna yanıt aramışlardır. İkincisi, kültürlerarası iletişim becerileri kazandıran 

bir eğitimin nasıl olması gerektiği ile ilgilidir. Böyle bir eğitim programı hangi öğretim 

yöntemlerini kullanmalıdır? sorusudur. Üçüncü konu, kültürlerarası iletişim araştırması ve 

pratiği ile ilgilenir ve alandaki araştırmaların uygulayıcılar için nasıl erişilebilir hale getirileceği 

ve pratikte uygulanabilir sonuçların sorularını kapsamaktadır. Dördüncüsü, kültürlerarası 

iletişimde araştırmanın ele alması gereken sorunların neler olduğu ve yürütülen araştırmanın 

sadece araştırmacı için değil, aynı zamanda araştırmacı için nasıl yararlı sonuçlar üretebileceği 

sorularını irdelemektedir. Casmir-Asunción-Lande, tüm bu sorunlara çözüm bulmanın kolay 

olmadığını, ancak farklı yaklaşımları benimseyen kültürlerarası iletişim araştırmacılarının ve 

uygulayıcılarının koordineli çabalarını gerektirdiğini savunmaktadır. Ancak kültürlerarası 

iletişim çalışmalarının tüm bu sorunların üstesinden gelebilmesi ve daha da gelişebilmesi için 

alanın parametrelerinin karakterizasyonu, tanımlanması, metodolojik, kavramsal ve teorik 



 

40 

 

temellerin geliştirilmesinde ilerleme kaydedilmesi gerektiğine işaret etmektedirler (Casmir ve 

Lande, 2003: 43). 

Hart'a göre kültürlerarası iletişim paradigmasının kabullenme evresi, 1960'lardaki 

gelişmeler ve 1970'lerdeki gelişmeler olmak üzere iki alt evreye ayrılabilir.1960'larda Hall'un 

geliştirdiği ve uyguladığı kültürlerarası iletişim eğitim programları 1950'lerde girişimciler, 

göçmenler, misyonerler, uluslararası öğrenciler ve barış müzakerecilerinden oluşan gruplarda 

kullanılmış ve test edilmiştir ve bunlar, alanın geliştiği yıllar olarak kabul edilmiştir. 1970’li 

yıllar aynı zamanda, akademide kültürlerarası iletişimin kurslar ve lisansüstü derslerle 

kurumsallaştığı, özel şirketlerin ve dergilerin kurulduğu yıllardır. Teori ve kuram aşaması ise 

daha çok 1980'lerin başında Gudykunst'un çalışmalarıyla gerçekleşmeye başlamıştır. Bu bölüm 

itibariyle kültürlerarası iletişim teorileri açıklanmaya çalışılacaktır.  

2.2.Kültürlerarası İletişim Kuramları 

Kültürlerarası iletişimle ilgili kuramsal metinlerin büyük bir bölümü, disiplinler arası bir 

çalışma alanı olarak kültürlerarası iletişimin, zamanımızın kültürel ve iletişimsel gelişmelerini 

anlamaktaki işlev ve önemini vurgulamaktadır. Kültürlerarası iletişim tanım ve tarihçesinde 

vurgulandığı üzere, “Kültür” ve “iletişim” kavramlarının bir arada kullanımından hareketle 

“kültürlerarası iletişim”; farklı kültürlerin bir arada yaşadığı, çalışma ortamında ortak hedef ve 

amaç birliği içerisinde aynı mekânlarda bulduğu, etkileşimde olunduğu ortamlarda, farklı 

kültürlerden insanların iletişim süreçlerinin anlamlandırılmasını kendine çalışma konusu edinmiş, 

disiplinler arası bir inceleme alanıdır. 

Bu başlık altında ise, bir çalışma alanı olarak kültürlerarası iletişim disiplininin, kuramsal 

temelleri ve gelişimini, farklı araştırma gelenek ve yaklaşımlarını sınıflayarak betimlenmiş, 

değerlendirilmiş ve tartışılmıştır.   

2.2.1. Davranışsal Bileşenler Kuramı 

Kültürlerarası iletişim konusunun geçmişten günümüze nasıl şekillendiğini incelerken 

karşımıza çıkan araştırmalar hem konunun daha derinlemesine anlaşılmasına hem de bu 

fenomenin ne amaçla önemsendiğinin kavranmasına yardımcı olacaktır. Özellikle dünyanın 

keşfedilmesine yönelik yapılan seyahatler ve bu seyahatlerde farklı kültürler ile karşılaşma, 

kültürlerarası iletişimi gerekli kılmış ve onu şekillendirmiştir. Gezginler ve araştırmacılar, 

geçmişten günümüze dek temas ettikleri farklı kültürleri, onları özelliklerini, iletişim 

yöntemlerini ve konuyla ilişkili olabilecek tüm izlenimlerini hatıralarına kaydetmiş, hatta 



 

41 

 

bunları kitaplar halinde diğer insanlar ile paylaşmışlardır. Buradan hareketle, küreselleşmenin 

yalnızca teknolojik gelişim ile kısa sürede gerçekleşmediğini, bunun temelinde uzun yıllar süren 

kültürel temaslar olduğunu söylemek yanıltıcı olmayacaktır.  

Bu noktada kültürlerarası iletişim konusunda uzun soluklu çalışmalar yapan ve bu konuya ciddi 

biçimde önem veren ilk araştırmacı olarak karşımıza Edward T. Hall çıkmaktadır. Amerikalı bir 

antropolog olan Hall, Japon Savaş Davranışları'nın Amerika Birleşik Devletleri Savaş 

Enformasyon Dairesi araştırmasıyla kendi kültürleriyle onların kültür anlayışları arasındaki 

bağlantıyı anlamaya çalışmıştır (Hall ve Rosenthal, 1991: 443). Araştırmacının çalışmaları, 

kültürlerarası iletişimin bir bilim olarak kabul edilmesi konusunda oldukça önemlidir. Bu 

noktada Hall’ın dünyada ilk defa “kültürlerarası iletişim” kavramını kullanan ve literatüre 

kazandıran isim olduğunu da söylemekte fayda vardır. 1959 yılında yayımladığı The Silent 

Language adlı kitabında bu ifadeyi terim olarak kullanmıştır. Bu çalışma terimin ilk kez 

kullanılması sebebi le alan yazınının kültürlerarası iletişim konusundaki ilk araştırması olarak 

kabul görmektedir (Sarı, 2004: 3). 

Hall, yaptığı araştırmalar boyunca “iletişim kültürdür” şeklinde bir önermeyi kabul etmiştir. 

Araştırmacıya göre kültür bilginin üretilmesi, depolanması, gönderilmesi ve işlenmesi gibi 

faaliyetlerin nasıl gerçekleştirileceğini şekillendiren temel unsurdur. Buradan yola çıkarak 

araştırmacı, kültürler arasında farklılıkların olmasının sebebinin iletişim için seçilen 

yöntemlerden kaynaklandığını ve bunun da diğer farklılıklara yol açtığını savunmuştur (Hall, 

1976: 35). Hall’e göre, kültür insanların diğerleri ile nasıl iletişim kuracağını ve bu iletişim 

sürecinde hangi bilgiyi paylaşacağını belirleyen bir mekanizmadır (Timcheva, 2017: 11). 

Aslında bu noktada kimi kültürlerde toplum içinde konuşulması ayıp olan konuların diğerlerinde 

normal kabul edilmesini, kültürün iletişim konusunda çizdiği sınırlara bağlamak mümkündür 

yorumunun yapılabileceği açıktır. İletişimin nasıl kurulacağı ve hangi bilgilerin diğerlerine 

aktarılacağı konusunda kültürün etkisi bu noktada açıkça gözler önüne serilmektedir 

denilebilecektir.  

Hall’ın geliştirdiği “kültür iletişimdir” önermesinde farklı kültürlerin birçok önemli açısı 

“farkındalık dışı” özelliklerdir, yeni kültürün saklı boyutlarıdır demektedir. Bir kültüre mensup 

kişi iletişim esnasında farkında olmadan kültürünün özelliklerini yansıtmaktadır. Bu sebeple 

araştırmacı yeni bir kültürü tanımayı ve öğrenmeyi yeni bir dil öğrenmeye benzetmektedir. 

Foreign Service Institute (FSI)’da çalışırken özellikle ABD’nin uluslararası iletişimini etkin hale 

getirmek için yaptığı araştırmalar ile Hall, bu alana sekiz önemli katkıda bulunmuştur. 



 

42 

 

Bunlardan ilki konunun tek bir kültür içindeki iletişim öğelerini incelemek yerine farklı 

kültürlerden insanların birbirleri ile teması esnasında nasıl bir iletişim kurduklarını incelemek 

olmuştur. Hall bu sayede iletişim çalışmalarına yeni bir boyut kazandırmayı başarmıştır. Hall'un 

kültürleri, söz konusu kültürün üyeleri arasındaki etkileşimin niteliğini belirlemesi açısından 

incelemesi, alandaki en tanımlayıcı/belirleyici yaklaşım olmuştur. İkinci olarak Hall, kültürel 

öğelere bütünsel (genel-makro boyutta) yönelmek yerine daha küçük parçalar halinde 

yönelmiştir. Bu sayede kültürlerin iletişim konusu üzerindeki etkilerini daha detaylı inceleme 

şansı bulmuştur. Hall’ın alan yazınına bir diğer katkısı ise kültür kavramını iletişim çalışmasını 

içerecek biçimde genişletmiş olması ve antropolojik yaklaşımı, farklı kültürlerin üyeleri 

arasındaki etkileşimi anlamakta kullanmasıdır. Dördüncü katkı ise Hall’ın çalışmalarında 

iletişim örüntülü, öğrenilen ve çözümlenebilir bir olgu olarak kavranmış olmasıdır. Öyle ki, bu 

yaklaşım kültürlerarası iletişim alanında çalışan bilim adamları tarafından hala kabul 

edilmektedir. Hall, kültürle ilgili potansiyel olarak erişilebilir bilgisinin çoğunun, söz konusu 

kültürün üyeleriyle yüz yüze etkileşimi için gerçekten temel ve gerekli olmadığını, ancak sadece 

küçük bir bölümün yeterli olabileceğini düşünmüştür. Ses tonu, jest, zaman ve mekansal 

ilişkiler; kültürden kültüre farklılık gösterip göstermedikleri hakkında araştırmalar yapmıştır. 

Hall'ın en önemli katkılarından biri, şu anki araştırmada yer alan açıklayıcı dilbilimi 

geliştirmesidir. Son olarak, Hall'un kültürlerarası iletişim disiplini ve diplomatlar disipliniyle 

başa çıkmak için uluslararası kurumları ve çalışanları, yabancı öğrencileri, öğretmenleri ve farklı 

kültürel geçmişe sahip öğrencileri, göçmenleri ve ilgili kurumları yönlendirmesi de yaptığı 

önemli katkılar arasındadır (Sarı, 2004: 5; Leeds Hurwitz, 1990: 264). 

Bu noktada Hall’ın çalışmalarını gerçekleştirmesi için uygun ortamın nasıl oluştuğunu 

anlamak da; hem kültürlerarası iletişimin önemini anlamak hem de Hall’ın çalışmalarına detaylı 

bakmak açısından faydalıdır. Yurtdışı Hizmet Enstitüsü (FSI- The Foreign Service Institute), 

1947'de, Yurtdışı Hizmet görevlilerine kariyer boyu hizmet eğitimi vermek üzere resmen 

kurulmuştur. 1951'de Edward T. Hall bu kurumda çalışmaya başlamış ve kültür farklılıkları, 

kültürel iletişim konularında çalışma yapacağı oluşumun içine dahil olmuştur. FSI çalışanlarının 

genel olarak görevi, ABD içine atanan ya da ABD’den dış ülkelere gönderilen kimselerin 

ülkeler/ gidilen ülkeler hakkında bilgileri derlemek ve raporlamak olarak açıklanabilecektir. 

Bununla birlikte diğer ülkelerin iletişim sistematiğinde farklılıkların olması, kültür olgusunun 

iletişime nasıl yansıdığını incelemeye gerek duyurmuş ve FSI personelleri, bu ülkeleri tanımanın 

yanı sıra ABD’nin sorunsuz iletişim ve etkileşimi için adeta devletin göz ve kulakları haline 



 

43 

 

gelmiştir. Bir başka deyişle FSI çalışanları, ABD’nin dış dünya ile arasındaki tercümanlık 

görevini üstlenmeye başlamışlardır. Kuşkusuz bu durumun uluslararası ilişkilerde etkileri kısa 

sürede fark edilmiş ve personel kültür ve iletişim alanında özel eğitimlerden de geçmeye 

başlamıştır. Aslında bir başka deyişle FSI, kültürlerin farklı iletişim yöntemleri oluşturduğunun 

anlaşıldığı ve bununla ilgili araştırmaların yapılmaya başlandığı ilk kurum olarak 

tanımlanabilecektir. Hall, bu eğitimlerde görev almıştır (Moon, 1996: 72). 

Burada Hall’ın yalnızca FSI çalışanlarına eğitim veren biri olmadığının da altını çizmek 

gerekmektedir. Yurt dışından ABD’ye gelen bürokratların burada kültür çatışmaları yaşamaması 

ve iletişim konusunda sorunlar ile karşılaşma risklerinin azaltılması için onların da eğitilmesi 

ihtiyacı ortaya çıkmıştır ve Hall ve ortaklarının yabancı hizmet personeline sunduğu eğitim, 

"görevlendirildiği ülkenin dilinde başlama talimatı, misyon ve felsefesine yönelim, ülke ve 

bölgeyi sınırlı incelemenin yanı sıra sınırlı antropolojik ve dilbilimsel kavramsallaştırmalardan 

oluşmaya başlamıştır. Bu eğitimin en önemli noktası da şüphesiz “kültür” olmuştur. Kodlar ile 

kültürlerin özelliklerinin öğretilmeye çalışıldığı eğitimlerde; FSI’dan ders alan öğrenciler, 

antropolojik kültür kavramını, tarihsel olarak aktarılan bir kod sistemi olarak ya da Hall ve 

Hall'un sözcüklerinde, “paylaşılan kodlama, saklama ve alma konusundaki paylaşılan 

yöntemlerle birlikte paylaşılan bilgi” olarak tanımlamaya başlamışlardır. Bu durum, kültürleri 

kodlar ile öğretmenin zor olduğunun bir göstergesi olarak düşünülebilecektir. Öğrenciler, kültür 

ve iletişim konusunda bilgi edinirken daha spesifik kavramlara ihtiyaç duymuşlardır. 

Kursiyerlerin sınırlı algıları ve hedeflere ulaşma vurgusu, Hall ve ortakları için eğitim görevini 

zorlaştırmıştır (Moon, 1996: 72-73). İşte bu durum, Hall’ın, kültürlerarası iletişim konusunda 

daha ilgi çekici nedenler bulmasına sebep olmuştur. Bu kavramı daha iyi tanımak ve daha ilgi 

çeken bir konu haline getirmek için kültürlerarası iletişim kavramını güçlendirmiş ve ona yeni 

bakış açıları kazandırmıştır. Kuşkusuz Hall için, yabancı olanı ezberlemekten çok onu 

yorumlamak önem kazanmıştır demek yanıltıcı olmayacaktır. 

Görüldüğü üzere; Kültürlerarası iletişim için asıl paradigma, Hall ve diğerleri tarafından 

1950'lerin başlarında Dış Hizmet Enstitüsünde kavramsallaştırılmalar halinde oluşmuştur. Bu 

kavramsallaştırma üzerindeki ana entelektüel etkiler için Hall’ın New Mexico’nun kültürel 

açıdan çok çeşitli durumlarında büyümüş olması ve Hall, Hopi ve Navajo ile yaptığı 

çalışmalardır. Kültürlerin kesişiminde büyümüş bu genç araltırmacı, Hopi ve Navajo ile 

çalışmalarından; “dünyanın en önemli sorunlarından birinin ayrıntılarını ve karmaşıklığını ilk 

elden öğrendiğini” belirtmiştir. Hall’ın kişisel deneyimleri, kültürlerarası iletişim sorunlarına 



 

44 

 

dikkatini çekmiş; bunun neticesinde araştırmacı, Columbia Üniversitesi’nde antropoloji üzerine 

yüksek lisans eğitimini tamamlamıştır.  Bu eğitim, onu FSI ile tanıştırmış ve antropoloji 

uygulamalarına başlamıştır. Hall, kendisine yön veren dört etkiden söz etmektedir. Bunları ise 

şu şekilde sıralamıştır (Rogers ve ark., 2002: 5). 

2.2.1.1.Hall’ın Kültürel Antropoloji Yaklaşımı 

Kültürel antropoloji, Hall'ın kültürlerarası iletişim için paradigma oluşumuna hem olumlu 

hem de olumsuz bir etki yapmıştır. Yukarıda da açıklandığı gibi, antropoloji pek çok öğrenci 

için sıkıcı bulunmuştur. Ayrıca antropolojinin makro düzeyde, tek kültürlü çalışmalara 

odaklandığını da belirtmek gerekmektedir. Bu bilim dalı, tek bir kültürün ekonomik, hükümet, 

akrabalık ve dini sistemlerini inceler. Oysa Hall’ın FSI’deki yaklaşımı, farklı kültürlerden 

insanlar arasındaki etkileşimlerin mikro düzeydeki davranışlarına odaklanmıştır.  

Sessiz Dil kitabında Hall; kültür ve iletişim arasında yaptığı bağlantının, Boas'la başladığını, 

“iletişimin temelini oluşturan görüşün temelini attığını” kabul etmiştir. Boas’ın 

araştırmalarından etkilenen Hall, kültürün iletişimin temeli; iletişimin de kültürün özü olduğunu 

ileri sürmüştür. Dolayısıyla Boas ve Benedict'in kültürel görecelilik üzerindeki güçlü vurgusu 

Hall’ın çalışmalarında belirgindir demek yanıltıcı olmayacaktır. Bununla birlikte ABD 

hükümetine yardım etmek için Hall'dan önce gelen Margaret Mead antropolojik anlayışlar 

uygulamıştır ve kültürel antropoloji alanında eğitim almış ve kinetik çalışmasına öncülük eden 

Raymond L. Birdwhistell de Hall'ı etkilemiştir. Bunlar ise antropolojinin Hall üzerindeki pozitif 

etkileridir (Hall, 1958). 

2.2.1.2. Hall’ın Dil Bilimi Yaklaşımı 

Hall'ın en etkili meslektaşlarından biri, Yale Üniversitesi'nden Edward Sapir ve Benjamin 

Lee Whorf ile 1936'dan 1941'e kadar doktora sonrası eğitim görmüş bir dilbilimci olan George 

L. Trager olmuştur. Özellikle bu meslektaşı ile Amerika’nın yerel dilleri hakkında çalışmalar 

yapan Hall, dilin insan düşüncesini ve anlamını etkilediği süreç olan dilsel görelilik kavramını 

öğrenmiştir. Araştırmacı, dilin, sözlü ve sözsüz iletişimde önemini fark etmiştir.  

 

2.2.1.3. Hall’ın Etoloji Yaklaşımı 

Hall’ın gençlik yıllarında biyolojiye ilgi duyduğunu da söylemek lazımdır. Hayvanların 

davranışlarını inceleyen Hall; Sessiz Dil adlı kitabında bahsettiği “Kültür Haritası”nın bu 



 

45 

 

incelemelere dayandığını belirtmiştir. Bu noktada; Hall’ın zamanı (ve kültürü) resmi, gayrı 

resmi ve teknik olarak sınıflandırılmasının Paul MacLean’ın sürüngen, limbik ve neo-korteks 

(triune) beyin teorisine dayandığını da belirtmek gerekmektedir.  

2.2.1.4.  Hall’ın Freud’cu Psikanalitik Teorisi Yaklaşımı 

Bilinçdışı iletişim seviyesi, Dış Servis Enstitüsündeki Hall ve meslektaşlarının, sözsüz 

iletişim anlayışı üzerinde güçlü bir etkiye sahip olmuştur. Burada Hall’ın, Columbia 

Üniversitesi’nde kültürel antropoloji ve psikanalitik teoriye dayanan, kültür ve kişilik konulu bir 

doktorasının olduğunu ve Bennington’da Erich Fromm ile entelektüel bir dostluk kurduğunu 

belirtmek gerekmektedir. Bu etkenler Hall’ın çalışmalarında Freud etkilerinin de var olmasına 

sebebiyet vermiş önemli gelişmelerdir. FSI’de ders verirken Hall, ABD’de Freudi’li psikanalitik 

teorisinin tanıtılmasında büyük rol oynayan Harry Stack Sullivan tarafından organize edilen ve 

yönetilen Washington Psikiyatri Okulu ile yakından ilgilenmiştir. Hall, kültürlerarası iletişim 

(özellikle sözel olmayan iletişim) ile ilgilenmek ve karşılığında daha derin bir psikanalitik teori 

anlayışı kazanmak için Frieda Fromm Reichmann (Erich Fromm’un eski karısı) gibi psikiyatrları 

FSI’deki eğitim oturumlarına davet etmiştir. Hall’ın bu alana ilgisi 7 yıl boyunca sürmüş ve bu 

süreçte çeşitli çalışmalara dahil olmuştur. 

Sessiz Dil adlı eserinde Hall Freud için “Freud’un başarılarının en dramatik ve 

devrimcilerinden biri bilinçdışı rolünün ayrıntılı analiziydi… Freud'dan sonra kendimizi aynı 

anda birçok farklı düzeyde var olan varlıklar olarak düşünmek yaygınlaştı” demiştir. Bu 

“farkındalık dışı” insan iletişim düzeyi, Stajyerlere Dış Servis Enstitüsünde öğretmeye başlayan 

Hall ayrıca ilgisini ve teorilerinin temellerini dayandırdığı Freud’cu yaklaşımı “Sessiz Dil” ile 

kitabının başlığında göstermiştir.  Hall, Freud’a verdiği önemi şu sözler ile pekiştirmektedir: 

“…Freud ayrıca sözlerimizden ziyade eylemlerimizin iletişimsel önemine de büyük ölçüde 

güveniyordu. O’na göre kelimeler, düşüncelerin çok daha azını yansıtıyordu.”  

Hall’ın, George Simmel’in (1908, 1921) yabancının teorisi ya da Charles Darwin’in 

(1872/1965) yüz ifadelerinin sözsüz iletişimi konusundaki araştırması ile kültürlerarası iletişim 

paradigmasından etkilenmediğinin altı bu noktada çizilmelidir. Aşağıdaki şekil Hall’ın 

kültürlerarası iletişimi kavramsallaştırması üzerindeki temel entelektüel etkileri ve onu 

etkileyenler arasındaki etkileri göstermektedir: 



 

46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 2. Hall’ı Etkileyen Araştırmacılar ve Bunların Birbirleri ile İlişkileri 

Kaynak: (Alison, 2004) 

 

2.2.2. Kültürel Boyutlar Kuramı 

1970’li ve 1980’li yıllarda yapılan önemli çalışmalar ile kültürlerarası iletişime ilişkin ilk 

kuramlar geliştirilmeye devam edilmiştir. Hall’den sonra karşımıza çıkacak ilk isim kuşkusuz 

Geert Hofstede’dir. Tıpkı Hall gibi, Hofstede de kültürler arasındaki temel farklılıkları sistemli 

bir biçimde incelemiş ve ortaya koymuştur. Hofstede 40 farklı kültürde çalışanlar ve yönetimler 

arasındaki ilişkiyi inceleyerek literatüre kültürel farklılık boyutlar teorisini kazandırmıştır. 

Bireyin ya da herhangi bir grubun kültürler arası iletişim seviyesini ölçmek için bu teoriyi 

kullanmıştır. Araştırmasında; güç mesafesi, bireyselci (ortaklaşa- yaşamcı) yapı, belirsizlikten 



 

47 

 

kaçınma, maskülen/feminen toplum, uzun/kısa vadeli oryantasyon, serbestliğe karşı 

sınırlama/denetim noktası olmak üzere 6 boyutu ele almış ve incelemiştir  

2.2.2.1. Güç Mesafesi 

Bu kavram, bir toplumun bireylerince veya örgütsel anlamda gücün eşit olmayan bir 

biçimde dağılımı ile ilgilidir. Toplumlarda yaş, eğitim durumu, sahip olunan makam, içinde 

büyüdükleri aile gibi faktörler bireylere güç vermektedir. Toplumun üyeleri arasında gücün 

sebep olduğu mesafe toplumun değerlerine göre gerçekleşmekte ve aynı zamanda güç ölçeğinde 

var olan farklılıklar toplum içerisinde zamanla kabullenilmektedir (Taylor, 1994:6). 

Güç aralığı, bireylerin aile, iş, arkadaş gibi ortamlarında karşılaştığı adaletsiz durumları 

ifade etmektedir. Güç aralığı ile az karşılaşan kişilerin aile ortamlarında bir kararın herkese 

danışılması ve herkesin eşit oranda söz hakkı bulunması gibi durumlarla karşılaşılmaktadır. 

Bunun tam tersi olarak güç aralığı yüksek olan ailelerde ise daha çok hiyerarşik bir düzen mevcut 

olup otoriter konumda olan genellikle babadır. Bu noktada ise kadın-erkek eşitsizliği ortaya 

çıkan büyük sorunların başında gelmektedir.  

Güç aralığı, yalnızca ailede karşılaşılan bir durum değildir. Toplum tarafından benimsenmiş 

kültürler, güç aralığının sıklıkla rastlandığı alanlardandır. Güç aralığı yüksek olan toplumlara 

bakıldığında kişilerin ödül-ceza yöntemini daha kolay kabul ettikleri ve adalet kavramından 

daha az bahsedildiği görülmektedir. Güç aralığının düşük olduğu toplumlarda ise bu durum tersi 

yöndedir (Samovar ve ark., 2010: 203-204). 

Bazı toplumlarda az güce sahip olan bireyler gücün eşit olarak dağıtılmadığının, toplum 

içerisinde güç mesafesinin fazla oluşunun bilincindedir. Bu gibi toplumsal ortamlarda üst 

mevkilere sahip kişiler haklı olmak için doğru bilgiye sahip olmak durumunda olmaktan ziyade 

haklılıklarını sahip oldukları güçten almaktadır. Türkiye de güç mesafesi fazla ve belirsizlikten 

kaçınma oranı fazla olan toplumlar grubunda yer almaktadır. Bu kümedeki ülkelerde örgüt ve 

kurumlar insan piramitleri olarak algılanmaktadır. Bireylerin kime itaat edeceği açıkça 

belirlenmiştir. Biçimsel iletişim kanalları yatay şekilde değil, yukarıdan aşağıya şeklinde izler. 

Belirsizlikler yine güç mesafesi aracılığıyla azaltılmıştır. Kimin yönetici olduğu açıkça 

belirlendiği gibi, bu kişinin sözleri kural yerine geçer ve buna uyulur. Bu durum hiç şüphesiz 

güç mesafesini daha da büyütmekte ve aynı zamanda belirsizliği gidermektedir (Hofstede, 

1994). Güç mesafesinin az olduğu fakat belirsizlikten kaçınmanın fazla olduğu toplumlarda 



 

48 

 

belirsizlik net bir şekilde tanımlanmış roller aracılığıyla güçlü bir hiyerarşik yapıya gereksinim 

duymadan sistemin sorunsuz bir şekilde işlemesini sağlamaktadır (Zaharna, 1998). 

2.2.2.2. Bireyselci Yapı 

Bireycilik-kolektif davranışçılık, bir kültürde bireyin grupla ilişkisini, birlikte ya da yalnız 

nasıl yaşadıklarını, değerlerini ve nasıl iletişim kurduğunu araştırmaktadır. Bu noktada kültürler 

de çeşitli sınıflandırmalara tabi tutulmuştur. Ortaklaşa davranışçı kültürleri benimsemiş 

toplumlarda kişilerin kendilerini bir grup, örgüt ya da benzeri topluluklara ait hissetmeleri 

sıklıkla rastlanan bir durumdur. Buna ek olarak bireylerde kolay ayak uydurabilme ve iş birliğine 

gidebilme yetenekleri gelişmiştir. Bireyci davranışçı kültürlere bakıldığında ise kişilik hakları 

başta olmak üzere hak kavramının daha önemli olduğu anlaşılmaktadır. Özel mülkiyet ve 

yaşama saygı duyulması, tek başına karar alabilen insanlar yetişmesi gibi durumlar daha çok bu 

tür kültürlerde meydana gelmektedir (Hofstede, 2001). Bu ifade kolektivizm olarak da 

adlandırılır. Kişilerin gruplar içerisinde var oluşunu ve toplumsal çerçeveyi ifade etmektedir.  

Kişiler içinde oldukları gruplar ve diğerlerini birbirinden ayrı tutar, içinde oldukları grup 

üyelerini korur, gözetir ve gruplarından sadakat, vefa gibi duygular beklemektedir. Grubun 

idaresi, grup üyelerinin inanç ve iradesi ile belirlenir. Bu kültürel yapı üyelerini toplumsal baskı 

aracılığı ile denetler, temel faktör utanma duygusudur. Toplumsal baskı kişide içsel baskı 

oluşturacağı için bu kültüre suç kültürü de denmektedir. Kişilerin kendi inançlarına mı yoksa 

içinde bulunduğu grubun inançlarına mı değer verdiğine bakılır, bireycilik etkinse kişi kendi 

ayaklarının üzerinde duruyor ve özgür, bağımsızdır; dahil olduğu grup daha etkinse kişi kendini 

tanıtırken öncelikle dahil olduğu grubu tanıtır, bireyselcilik geri planda kalır, kişi kendinden 

önce dahil olduğu grubu düşünmektedir. Bireyci yaklaşımda öz saygı ön planda iken grupçu, 

toplulukçu yaklaşımda kişiler utandırıldıklarında yüzlerini yitirir, başkasının yüzüne bakamazlar 

ve bu durumun düzeltilmesi yüksek ölçüde çaba, enerji gerektirir. Araştırmalar, bireyci davranış 

ve güç mesafesi arasında doğru orantı olduğunu gösterirken, toplulukçu, grupçu yaklaşım ve güç 

mesafesi arasında ters orantı olduğunu da bizlere göstermektedir (Hofstede, 1983).  

2.2.2.3. Belirsizlikten Kaçınma 

Bilginin yetersiz olduğu ve açık olmadığı, değişimin hiç olmadığı veya değişim hızının 

öngörülemediği toplumlarda görülen tedirginlik düzeyi, belirsizlikten kaçınma boyutu ile 

ilişkilidir. Kişiler belirsizlik olan ortamlarda uyum sorunu yaşarlar ve etkin olabilmek için 

davranışlarında farklılaşma gözlenmeye başlamaktadır. Toplumun ve üyelerinin belirsizlikten 



 

49 

 

kaçma düzeyi yüksek olduğu durumlarda toplumda genel yaklaşım olarak; yaşamlarının garanti 

altına alma girişimi, yazılı kuralları artırma, kesin, kanıtlanabilirliği olan doğruları arama, 

kendisinden farklı düşünceyi kabul etmeme eğilimi görülmektedir (Hofstede, 1980). 

Belirsizlik karşısında dayanıklılığı yüksek olanlar ipuçlarını yorumlama eğilimi gösterirler, 

bilgiyi takip ederler, haberleşme becerileri gelişmiştir. Duygusal yaklaşım sergilerler, 

karşısındaki kişilere karşı duyarlı yaklaşırlar, stres karşısında dayanıklılardır, egoları düşük 

düzeydedir. Belirsizlikten kaçınan ülkelere örnek olarak; Japonya, Yunanistan, Rusya 

gösterilirken, bu toplumlarda bireyin davranış şekli genel olarak tahmin edilmektedir. 

Belirsizliği benimsemiş olan ülkelere ise; Jamaika, Singapur örnek verilmektedir (Hofstede, 

1994). 

Belirsizlikten sakınmayı, olası bir sorun anında korku, tedirginlik ve endişe gibi duygularla 

başa çıkabilme ölçütü olarak tanımlamak mümkündür.  Belirsizlikten sakınma oranının düşük 

olduğu kültürlere bakıldığında bu toplumdaki kişilerin yukarıda bahsedilen olumsuz duygulara 

daha dayanıklı ve anlayışlı bir tavır sergiledikleri anlaşılmaktadır. Belirsizlikten sakınma 

oranının yüksek olduğu kültürlerde ise bireyler önceden tahmin edilemeyen ve aniden 

karşılaşılan olumlu ya da olumsuz bir durum esnasında daha yoğun hisler taşıyabilmekte ve 

yeniliğe karşı ön yargılı bir bakış açısına sahip hale gelebilmektedir. Bu durum, belirsizlikten 

sakınma oranının düşük olduğu kültürlerde böyle değildir. Bu kültürlerde bireyler stres 

duygusunu daha az yaşadıkları için daha kolay risk alabilmektedir (Hofstede, 2001). Belirsizliğe 

toleransı yüksek olan kişiler değişime daha kolay uyum sağlarken, belirsizliğe toleransı düşük 

olan kişiler ise değişime direnmektedir. Denetim noktası ise belirsizlikle ilgilidir. Birey öz 

denetimini gerçekleştirmiş, hayatına egemen olduğu inancında olduğunda da değişime karşı 

pozitif yaklaşım sergileyecektir. 

İçsel ve dışsal denetim noktasına göre kişiler ikiye ayrılmaktadır. İçsel denetim noktasına 

sahip kişiler kendi yazgılarını yönetebilecekleri inancında ve çevreden gelen tepkilere kendi 

davranışlarının neden olduğu görüşünü taşımaktadırlar. Dışsal denetim noktasına sahip kişiler 

ise başarı ve başarısızlıkları arasında kendi davranışlarıyla ilgili bağ kuramamaktadır. Bu 

kişilerin çalışmaları, sorumluluk alabilmeleri ancak dışsal faktörlerin yönlendirmesi ile mümkün 

olmaktadır (Hofstede, 1994). 

 

 



 

50 

 

2.2.2.4. Maskülen/Feminen Toplum 

Genel olarak açıklanmak istendiğinde eril kültürler erkek ile kadın ayrımının bulunduğu ve 

iki cinsiyete yüklenen sorumlulukların birbirinden farklılaştığı toplumları ifade ederken dişil 

toplumlar bu ayrımın söz konusu olmadığı toplumları ifade etmektedir. Bu iki kültüre 

bakıldığında, sorunlara ve günlük yaşama olan yaklaşımların birbirinden farklı olduğu 

görülmektedir. Bu durum doğal olarak davranışları da değiştirmekte ve ortaya farklı kültürlere 

ait farklı özellikler çıkmaktadır. Eril toplumlarda aile ortamında reisin erkek olarak 

konumlandırıldığı yapılar görmek son derece olası iken dişil toplumlarda bu durum son derece 

nadirdir. Eve getirilmesi gereken para eril kültürlerde erkeğin görevi olarak kabul edilmesine 

karşın dişil kültürlerde bu sorumluluk kadına ve erkeğe eşit yüklenmiştir. Eril kültürlerde 

kadınların erkeklerden daha alt bir seviyede görüldüğü bir gerçek iken dişil kültürlerde bu durum 

daha adildir.  

Dünya geneline bakıldığında dişil toplumların daha çok soğuk iklimin görüldüğü 

bölgelerdeki toplumlara ait olduğu göze çarpmaktadır. Erillik-dişilik boyutu, bir kültürdeki 

tutum ve davranışların erkek ve kadınlara nasıl farklı olduğunu veya benzer olduğunu 

gösterdiğinden kültürlerarası iletişim sürecine olumlu katkıda bulunmaktadır (Mooij ve 

Hofstede, 2010: 89-90).  Hofstede’e göre bir toplumda materyalist değerler, atılgan ve girişimci 

olmak gibi değerler öne çıkıyorsa o toplumda erkek kültürü etkindir. Bu şekilde toplumun kabul 

ettiği değerlere göre feminen veya maskülen kültür etkinliği anlaşılabilecektir. Kadın etkinliği 

yüksek olan toplumlarda ise, insanlara önem verme, yaşamın genel niteliklerini ön planda 

tutmak gibi değerler söz konusu olmaktadır. Şefkatli, kibar, anlayışlı, nazik, merhametli, sevgi 

dolu olmak gibi kavramlar kadın kültür etkinliğiyle ilişkili iken, agresif yaklaşım, saldırganlık 

eğilimi, yükselme arzusu, baskıcı, yarışmacı, kendine güvenme gibi kavramlar ise erkek kültürü 

etkinliğini göstermektedir (Hofstede, 2011). 

Toplumların feminen veya maskülen kültür eğilimleri alçak gönüllü olmak ve özgüvenli 

olmak özellikleri ile değerlendirilmektedir. Maskülen kültür egemen değeri özgüven 

duygusudur ve bu sebeple bu toplumlardaki bireyler daha gerçekçi yaklaşım sergilerler. Bu 

toplumlarda çocuklar hırslı, girişken, atak, rekabetçi, çalışmaktan hoşlanan bireyler olarak 

yetiştirilmektedirler. Çalışmak için yaşamak ilkesi erkek egemen kültürde bir hayat felsefesi 

iken kadın egemen olan feminen kültürde ise yaşamak için çalışmak ilkesi temel felsefedir 

(Hofstede, 2011). 



 

51 

 

Maskülen kültür toplum yapısına sahip ülkelere örnek olarak Japonya, İrlanda, Meksika, 

İtalya’yı göstermek mümkündür. Feminen kültür toplum yapısına sahip ülkeler için ise Norveç, 

İsveç, Hollanda ve Danimarka örnek verilebilecektir (Hofstede, 1994). 

2.2.2.5. Uzun/Kısa Vadeli Oryantasyon 

Kültürel boyutlar kuramının ortaya çıkmasının ardından alınan eleştiriler neticesinde 

yeniden bir araştırılmaya gidilmiş ve değerlendirilmiştir. Hofsdete zaman uyumunu kısa ve uzun 

dönem olarak ayırmış ve bu şekilde sınıflandırmıştır. Kısa ve uzun dönem olarak ikiye ayrılan 

bu boyutlarda kültürlerin gerçeği idrak etme özellikleri ve eğilimleri değişmektedir. Kısa dönem 

boyutu ele alındığında kişilerin net ve gerçekleşmesi kesin amaçlar güttüğü görülmektedir. Uzun 

dönem boyutunda ise bireylerin geleceğe yönelik plan yapma sıklıkları fazladır. Bu noktada, 

uzun dönem boyutunda kültürlerin benimsendiği toplumlarda gelecek kaygısının yaşanması da 

beklenen bir gerçektir. Buna ek olarak kısa dönem boyutunda kültürlerde gelecek kaygısı çok 

daha az görülmektedir. Bu kişilerin sabırlılık seviyesi, uzun döneme göre daha düşük ve 

tutumsuz olduğu bilinen bir gerçektir (Hofstede, 2001). Uzun dönem oryantasyonuna sahip 

toplumlar bireyi yatırım yapmaya yönlendirmektedir. İstikrarlı ve kararlı çalışmanın sonucunda 

edinilen kazanımlar vardır. Bu toplumlar geleneksel kültürlerini modern yaşama uyumlama 

girişimindedir, yaşlılara saygı göstermektedirler. Japonya, Kore, Çin gibi ülkeler uzun vadeli 

oryantasyona örnek teşkil etmektedir.  Kısa vadeli oryantasyonda ise bireyler hızlı kazanımlar 

elde etmeye ve harcamaya eğilimli bir yaklaşım sergilemektedir. Geleneklere saygılıdırlar. 

İlişkiler içinde bulundukları ilişkiden bir kazanım varsa önem kazanmaktadır. Kısa vadeli 

oryantasyona İngiltere, Amerika ve İspanya ülkeleri örnek teşkil etmektedir (Hofstede, 1994). 

2.2.3. Kültürel Kimlik Kuramı 

Kültürlerarası iletişimde kültürel kimliklerin iletişim davranışlarına etkisini araştıran bir 

diğer araştırmacı John Mole’dir. Mole, iş dünyasında kültürel farklılıkların, iletişim ve iş 

ortaklıkları üzerimdeki etkisinden bahseden ilk isimdir. Çalışmaları, bir dizi grafik, çizelge ve 

taksonomi içermektedir. Özellikle kişilerin konuşmadan kurdukları iletişimde, kültürel 

farklılıkları sebebi ile birbirlerini anlamakta zorlanacaklarının altını çizmektedir. Her birey, 

kendi kültüründekine benzeyen bir vücut dilini öğrenmekte ve konuşurken ya da sessiz 

anlarında, bu dil ile etrafına mesajlar yaymaktadır. Bu sayede karşısındakinde de çeşitli hisler 

uyandırmaktadır. Çok basit bir deyişle, bir kimsenin, karşısındakinin anlattıklarından hoşlanıp 

hoşlanmadığını, onun beden diline bakarak anlamak mümkündür. Ancak söz konusu özellikle 



 

52 

 

iş dünyası olduğunda, bu kadar basit konularda beden dilini anlamaya çalışmak ya da beden 

dilinin verdiği mesajları bu kadar kolay çözümlemek mümkün olmayacaktır. Farklı kültürlerden 

kimselerin sıklıkla bir araya gelerek iş yaptıkları küreselleşme; kültürlerarası iletişim konusunun 

iş dünyası için de ele alınmasını gerekli hale getirmiştir (Mole, 1966). 

John Mole, kültürlerarası iletişim konusundaki çalışmalarını, “Mind your manners: 

managing business cultures in Europe” adlı kitabında derlemiştir. Öncelikle dünya çapında iş 

dünyasında sözü geçen 6 büyük ülke olan Fransa, Almanya, İtalya, Hollanda, İspanya ve Birleşik 

Krallık’ı; ardından “daha küçük” olanlar olan Avusturya, Belçika, Danimarka, Finlandiya, 

Yunanistan, İrlanda, Lüksemburg, Portekiz ve İsveç’i incelemiş; bu ülkelerin kültürlerinin 

iletişim üzerindeki yansımalarını araştırmıştır (Melvin ve ark., 2012: 217). Mole, bununla 

kalmamış, Avrupa’da yaşayan Amerikalıları, Rusları ve Japonları; bu insanların çevreleri ile 

kurdukları iletişimleri incelemiştir. İnsanların kendi kültürlerinden kimseler ve diğer 

kültürlerden kişiler ile kurdukları iletişimdeki farklılıkları gören araştırmacının kendisine 

yönelttiği ilk soru da bununla ilgilidir. Yazar, kitabında çok kültürlü bir ortamda nasıl başarı 

sağlanabileceğini araştırarak çalışmalarını aktarmaya başlamıştır. Yazar, 15 yıllık kariyeri 

boyunca, insanların farklı kültürlerden olmasına karşın aynı ortamda çalıştıklarını gözlemlemiş 

ve yaşanan aksamalara da şahit olmuştur. Bunu bir problem ve araştırmalarının çıkış noktası 

olarak görmüştür (Mole, 1995: 1). Mole, farklı kültürlerden insanların iş iletişimleri esnasında 

neden dolayı sorunlar yaşadıklarını listelemiştir: 

2.2.3.1.Mole’nin Dil Yaklaşımı 

Mole’a göre, farklı kültürlerin birbirleri ile iletişim kurmaları esnasında karşılarına çıkan ilk 

sorun dil bütünlüğüdür. Aynı dil konuşulsa bile, kültürel farklılıklar dilin nasıl kullanıldığını 

doğrudan etkilemektedir. Çalışmaları esnasında yaptığı görüşmeleri tablolar halinde kayıt altına 

alan yazar, özellikle söz konusu ikinci dil ile iletişim olduğunda, kültürel çatışmaların daha fazla 

ön plana çıktığına vurgu yapmaktadır. Yine, insanların farklı coğrafyalardan bir araya geldikleri 

bir iş yerinde araştırma yapan Mole, kimi çalışanların ikinci dil olarak diğerlerinden farklı diller 

bildiklerini gözlemlemiştir. Bu durum, iş yerinin dış dünya ile iletişiminde de aksamalara neden 

olabilmektedir. Yalnızca Avrupa’da bile 11 tane ana dilin mevcut olduğu bilinmelidir. Bunlar, 

bir araya gelerek çalışan insanlar arasında en önemli iletişim sorununu doğurmaktadır. Ayrıca 

kültür, bir dilin konuşulmasının tercih edilmesine de etki eder. Örneğin bir grup insanın, İngiltere 

ile ilgili düşünceleri olumsuz ise, bu insanlar ikinci dil olarak İngilizce öğrenmeye hevesli 

olmayacaklardır. Aynı şekilde İngilizler ile iş yapma konusunda da istekli olmayacakları 



 

53 

 

düşünülebilecektir (Mole, 1995: 5-6). Taraflardan birinin ilk; diğerinin ikinci dili söz konusu 

olduğunda, iletişim esnasında ikinci dil olarak bu dili kullanan taraf; diğerine nazaran çok daha 

rahatsız hissedecektir. Bir dil ne kadar iyi bilinirse bilinsin, anadil olmadığı takdirde, kişi bunu 

yeterli oranda kullanıp kullanmadığı konusunda çeşitli endişeler duyacaktır. Küreselleşme ile 

her geçen gün biraz daha fazla yabancı, diğeri ile iş icabı temasa geçmekte ve bu durum ortaya 

çıkmaktadır. Bu noktada her ne kadar her iki tarafın da ortak bir dili söz konusu olsa da işten 

bağımsız bir tercüme sisteminin var olması, durumu rahatlatacaktır. Kişinin üzerindeki baskıyı 

azaltacak ve işe daha iyi odaklanma sağlayacaktır. Tarafların birbirlerine tercüme ve bunu kendi 

kültürüne göre anlama konusunda zaman tanımaları da dilin iletişim problemi olarak ortaya 

çıkmasını azaltacaktır (Wennersten, 1999;14). 

 

2.2.3.2. Mole’nin Bölgecilik Yaklaşımı 

Bölgelerin birbirlerinden farklı tarihleri, inanışları, değerleri vardır ve bunlar farklı 

bölgelerdeki kişilerin kültürlerini oluşturan unsurlardır. Örneğin din, kişinin yaşantısına yön 

veren bir unsurdur ve yaşam şekli diğerlerini anlamakta zorlanmaya sebebiyet verebilmektedir. 

Kişi yerini ya da yaşayış biçimini değiştirmek istese dahi bunun etkisinden kurtulması oldukça 

güçtür. Bir ülkenin sınırları içinde dahi farklı bölgelerde yaşayan insanların farklı değerlerinin 

olması ve kimi zaman anlaşmazlıklar yaşamaları bu duruma en büyük kanıttır (Mole, 1995: 7). 

2.2.3.3. Mole’ye Göre Kuşak Farkı 

Kuşak farkı, aynı ülke ve hatta bölgede yaşayan insanlar arasında dahi iletişim 

problemlerine yol açabilmektedir. Aynı iş yerinde farklı kültürlerden kimselerin, aralarında 

kuşak farkının da var olması, onların birbirlerine uyum sağlamalarını zorlaştıracaktır. Yazar 

kuşak farkından dolayı aile yaşamının, dini inanışların, rutinlerin ve hatta tabuların dahi 

değiştiğini belirtmektedir. İş dünyasında kuşak farkları her ne kadar profesyonellik korunmaya 

çalışılsa da insanlar arasında birbirlerini anlama gülüğü doğurmaktadır. Dahası, kuşak farkları, 

hedefleri ve geleceğe yönelik diğer planları da değiştirdiğinden, bir örgütün ortak bir hedefe 

yöneltilmesi güçleşmektedir (Mole, 1995: 7). 

2.2.3.4. Mole’nin Cinsiyet Yaklaşımı 

Cinsiyet farkı, hem cinsiyetler arasındaki iletişimi etkilemekte hem de insanların özellikle 

ataerkil olmaları sebebi ile bazı durumlarda sorunların kaynağı olmalarına neden olabilmektedir. 



 

54 

 

Örneğin pek çok erkek, bir kadın yöneticinin altında çalışmaktan ve ondan emir almaktan 

hoşlanmamaktadır. Yine hemen her kültürde erkek ve kadınlardan beklenen ödevler (evde 

kariyer, iyi anne olmak gibi); onların iş dünyasında da başarı konusunda bir engel olarak 

karşılarına çıkabilmektedir. Üstelik iş ortamında kadınların evde olması gerektiğini düşünen 

kimseler olduğunda, bir ortaklığın, iş paylaşımının ve etkin iletişimin varlığından söz etmek de 

mümkün olmamaktadır (Mole, 1995: 8). 

2.2.3.5. Mole’ye Göre İş Ahlakı 

Protestan iş ahlakı çoğunlukla kapitalizmin önerdiği gelişim önerilerine endeksli olarak 

gelişmiştir. Ancak tüm Avrupa değerlendirildiğinde tek bir iş ahlakı anlayışının olduğunu 

söylemek güçtür. Ülkelerin çalışma saatleri, dahi birbirlerine göre farklılık göstermektedir. 

Örneğin, Almanya 44,9 saat haftalık çalışma süresine sahiptir. Bu süre İtalya için 42,4 saat; 

İngiltere için ise 42 saattir. Ülkelerin birbirleri ile iş amaçlı iletişimlerinde bu süreler tahmin 

edileceği üzere çeşitli anlaşmazlıklara sebebiyet verebilmektedir. Buna ek olarak Bir İngiliz’in; 

Almanya’ya çalışmaya gitmesi halinde, haftada 5 saat fazla çalışmak durumunda kalacağı 

açıktır. Bu durum örgüte ve çalışmaya karşı kişinin “çok fazla emek harcadığı” kanısına 

kapılmasına neden olabilecektir. Yine bu durum edinilen geliri de değiştireceğinden, tam tersi 

biçimde Almanya’dan İngiltere’ye giden bir çalışan, emeğinin karşılığında daha az para aldığını 

düşünebilecektir. Bu farklar, kişinin iş ahlakı konusunda da çelişkiler yaşamasına neden 

olabilmekte; çeşitli önyargılar ve anlaşmazlıklara sebep olabilmektedir (Mole, 1995: 8-9). 

2.2.3.6. Mole’nin Çalışma Etiği Yaklaşımı 

Genellikle iş kültürleri ülkenin kendi değerleri ile bütünleşmiştir. Öyle ki, yerel ve ülkesel 

propaganda araçları dahi iş yerindeki çalışma klişelerini oluşturmak konusunda etkilidir. Her 

çalışanın geldiği ülke, ırk ve benzeri özellikleri onun çalışma etiğinin yerleşmesini 

şekillendirmektedir (Mole, 1995: 10). 

2.2.3.7. Mole’nin Gelecek Yaklaşımı 

Her kültür zaman içinde değişmektedir. Ancak kimi kültürler diğerlerinden daha hızlı 

değişmektedir. Ya da bir kültürün hangi yönde değişeceği de yine onun özelliklerine göre 

şekillenmektedir. Bu durum farklı kültürlerden olan kimselerin zaman içinde farklı gelişmeleri 

anlamına gelmektedir ki bu durum iletişimi etkileyen bir diğer faktör olarak karşımıza 

çıkmaktadır (Mole, 1995: 11). 



 

55 

 

John Mole; ülkeleri tek tek incelemiş ve onların kültürel öğeleri ile iş dünyasında öne çıkan 

özelliklerini de sınıflandırmıştır. Örneğin Fransa ile İtalya’nın ya da Japonya’nın devlet 

kuralları, nüfus yapısı, endüstriyel gelişimi, pazardaki iş gücü, işletmelerdeki organizasyon 

yapıları birbirlerinden farklıdır. Bu durum bu ülkelerde çalışmış bireylerin farklı iş alışkanlıkları 

olmasına sebebiyet vermektedir. Öyle ki, bu ülkelerdeki iş toplantılarının dahi süreçleri 

birbirlerinden farklıdır. Dolayısıyla birbirleri ile iş ilişkisine giren farklı ülke şirketlerinden 

insanlar, çözüm bulma yolunda, kendi ülkelerindeki insanlar ile kurdukları iletişime nazaran 

daha fazla zorlanmaktadırlar (Mole, 1995: 222).  

Araştırmacı Mole; farklı ülkelerden şirketlerin bir araya geldiklerinde ya da çok kültürlü bir 

çalışma ortamında çalışanların kendi aralarında ve birbirleri ile daha iyi bir iletişim süreci 

gerçekleştirebilmeleri için onlara bir yol haritası önerisi sunmuştur. Mole’a göre öncelikle farklı 

kültürlerden olunduğunun ve bunların yanlış anlaşılmalara yol açabileceğinin bilincinde 

olunmalıdır. Bu durum herkesi diğerine karşı daha hoş görülü hale getireceği gibi, anlamak için 

daha yüksek çaba gösterilmesine de olanak yaratacaktır. Yukarıda madde madde sayılan 

kültürlerarası problemler için Mole’un önerileri şu şekildedir (Mole, 1995: 219-230). 

2.2.3.8.Mole’nin Beklentiler Yaklaşımı 

Kültürel farklılıklar, iş görüşmelerinde farklı beklentilerin de ortaya çıkmasına neden 

olabilmektedir. Özellikle çok kültürlü iş toplantılarında hem toplantıların konusu hem süreci 

hem de sonuçları için farklı hedef ve beklentilerin olması muhtemeldir. Bu nedenle, ortak bir 

dilde, konuda, sürede ve varılmak istenen çıktılarda önceden gündemlerin belirlenmesi, 

tarafların hayal kırıklığı, güvensizlik ve öfke gibi olumsuz sonuçlar ile karşılaşmalarını 

engelleyecektir. Farklılıkların sorunların sebebi olmaması için, her görüşmede, konu ve süreç ne 

olursa olsun, katılımcılar önceden detaylı bir plan yapmalıdırlar (Mole, 1995:46). 

2.2.3.9. Mole’nin Hazırlık Yaklaşımı 

Tarafların her biri görüşmelere aslında hazırlanmaktadırlar. Ancak kültürel farklılıklar ve 

iletişim zorlukları karşı tarafın yeterince hazırlanmadığı görüşünün oluşmasına sebep 

olabilmektedir. Ayrıca her kültür, kendi iş anlayışına göre bir hazırlanma sürecindedir. Fakat 

tarafların, önemli bir görüşme olduğunda karşılarındakinin de en az onlar kadar bu sürece 

hazırlandıklarını bilmelidirler. 

Bu süreçte ayrıca tarafların birbirlerinin kültürleri hakkında da bilgi sahibi olarak hazırlık 

yapmaları işleri kolaylaştıracaktır. Örneğin hemen her şeyi kayıt altına alan bir kültür ile temasa 



 

56 

 

geçilecekse; bunu çok önemsemeyen taraf bu görüşme için kayıtlar tutmayı deneyebilir. Bu 

sayede karşılıklı olarak “verilen önem” de eşit hissedilecektir (Mole, 2003). 

2.2.3.10. Mole’nin Katılım Yaklaşımı 

Tarafların görüşmelerinin birebir olmasından ziyade heyetler halinde olması, yanlış 

anlaşılmaların önüne geçecektir. Ayrıca eş düzeylerdeki yöneticilerin bir aksama nedeni ile bir 

araya getirilememesi, olumsuz bir hava oluşturacakken; gruptan eksik kimseler olduğunda bu 

durum göze batmayacaktır ve rahatsızlık vermeyecektir. Önceden belirlenmiş ve birbiri 

hakkında fikir sahibi olan katılımcılar, iletişimin etkin gerçekleşmesi hususunda önem 

taşımaktadırlar (Mole, 2003). 

2.2.3.11. Mole’ye Göre Zaman ve Dakiklik 

Bir görüşme esnasında taraflardan birinin zamanlamayı yanlış yapması, karşı tarafta 

olumsuz izlenimlerin oluşmasına sebep olabilmektedir. Örneğin, kimi kültürlerde tarafların 

birinin kararlaştırılan zamandan önce gelmesi olumlu bir izlenim yaratırken, bu durumun tam 

tersinin söz konusu olduğu kültürler de olabilmektedir. Bu sebeple, doğru zamanda, önceden 

kararlaştırılan yerde olmak oldukça önemlidir. Zaman konusunda titiz davranmamak, kültürel 

farklılıklara göre karşı tarafta “önem vermeme, disiplinsiz olma, umursanmama” gibi de 

algılanabilmektedir (Wennersten, 1999;22). Mole; İtalyanlar ve Fransızların zaman konusunda 

“rahat” kimseler olduğunu ama durumun Almanlar için geçerli olmadığını söyleyerek bu 

durumu örneklendirmiştir. Mole, bir görüşmenin süresinin de iletişimin sağlığı üzerinde 

etkilerinden bahsetmektedir. Taraflardan birinin sıkılması, kendisini baskı altında hissetmesi ve 

bu nedenle görüşme esnasında yanlış anlaşılmalara meyletmesi mümkündür. Kültürel 

farklılıkların oluşturduğu çalışma zamanı, görüşme zamanları için de geçerlidir. Bu nedenle, 

ortak bir noktada birleşerek görüşme ajandasını oluşturmak lazımdır (Mole, 2003). 

2.2.3.12.  Mole’ye Göre Yerleşim 

Bilindiği üzere, özellikle uluslararası ilişkilerde, görüşmeler heyetler aracılığı ile 

yapılmaktadır. Heyetlerin liderlerinin yanı sıra içlerinde farklı görevleri yerine getirecek 

sorumlular bulunmaktadır. Yerleşim planı da heyetlerdeki katılımcıların kimler oldukları, 

görevleri, kimler ile temas kurabilecekleri düşünülerek yapılmalıdır. Özellikle çok kültürlü bir 

ortamda, katılımcı gruplardan herhangi biri kendisini dışlanmış ya da sıkışmış hissetmemeli, 

konforlu bir ortamda görüşmesini yapabilmelidir. Görüş açısı, yerleşim planı, ses ve konuşma 



 

57 

 

süresi gibi detaylar, tarafların kendilerini diğerleri ile eşit hissetmeleri açısından önem taşıyan 

detaylardır. 

Burada son olarak Mole’un bir organizasyon öncesi, çok kültürlü bir iş görüşmesi söz 

konusu olduğunda, liderlerin hangi sorunlar ile karşılaşabilecekleri konusunda bir ajanda 

çıkartmaları hakkındaki önerisinden bahsedilmelidir. Örgüt ya da liderin çok kültürlü 

ortamlardaki iletişime ilişkin bilgi düzeyi anlaşılmalı, yol haritası çıkarılmalıdır. Şayet, sürekli 

olarak bir çalışma söz konusu ise (farklı kültürlerden mühendislerin uzun süreli projede görev 

alması gibi); çalışanların birbirlerini daha iyi tanıyacakları ve anlayacakları iş dışı etkinlikler 

oluşturulmalıdır (Mole, 2003). 

2.2.4.  Farklılık Anlayışı Kuramı 

Kültürlerarası iletişim yaklaşımlarına farkı bir bakış açısı getiren alan yazını incelendiğinde 

öne çıkan en belirgin konu, kadın ve erkeklerin gündelik yaşamdaki farklılıklarının onların 

iletişimlerine nasıl yansıdığıdır. Bu yaklaşımla “Farklılık Anlayışı” adı verilen bu kuramın en 

belirgin savunucularından biri Deborah Tannen’dir. Tannen, kadın ve erkeklerin farklı alt 

kültürlerden gelmelerinin, onların yaşam biçimlerinin de şekillenmesine yol açtığı 

düşüncesindedir. Öyle ki bu durum kadın ve erkeğin iletişim içindeyken farklı yargıda bulunma, 

birbirini yanlış anlama, karşısındakini anlayamama gibi sorunlar yaşamasına da sebep olduğunu 

savunmuştur. Tannen, “Kadınlar bağlantı ve yakınlık dilini konuşup dinlerlerse ve erkekler 

konum ve bağımsızlık dilini konuşursa, erkek ve kadın arasındaki iletişim, konuşma stillerinin 

çarpışmasında avlanan kültürlerarası iletişim gibi olabilir” demektedir (Tannen, 1990: 9). 

Tannen, kadınların ve erkeklerin farklı alt kültürlere sahip olmasından doğan farklı iletişim 

yöntemlerinin ve hata kullandıkları dillerin farklılığının, tarafların ikisi de tüm dikkatlerini 

iletişime verdikleri anda dahi ortaya çıkabileceğini savunmuştur. Araştırmacı, “egemenliğin”, 

tarafların birbirlerini dikkatlice dinlediği durumlarda bile çıkmazları açıklamakta yetersiz 

olduğuna inanmaktadır (Şimşek, 2006: 14). 

Tannen, anlaşıldığı üzere, kadın ve erkeğin birbirinden farklı rollere hazırlanarak 

büyüdüklerini ifade etmektedir. Bu durum onların iletişim için kullandıkları dili doğrudan 

değiştirmekte ve birbirleri ile karşılaştıklarında da “bildikleri dil” ile iletişim kurmaya 

çalışmaktadırlar. Bu iddiasını Gumperz’in “Etnisiteler arası İletişim”e (interethnic 

communication) dair düşünceler görüşüne dayandıran Tannen’i daha iyi anlayabilmek için 

kısaca Gumperz’in anlayışını incelemek yerinde olacaktır.  



 

58 

 

1982 yılında “Discourse Strategies” isimli çalışmasını yayınlayan Gumperz; insanların 

birbirleri ile iletişim kurarken neden karşılarındakini doğru anlayamadıkları sorusu üzerinde 

durmuştur ve kültürel farklılıklar, biyolojik farklılıklar ve bireylerin önyargılarının yok sayılarak 

bu iletişim probleminin çözülüp çözülemeyeceğini araştırmak istemiştir. Bu konudaki 

araştırmalarına konuşmaları inceleyerek başlayan araştırmacı, farklı kültürlere sahip insanların, 

aynı dili kullansalar dahi konuşmaları esnasında farklı ifadelere yer verdiklerini tespit etmiştir. 

Gumperz ayrıca kişilerin konuşma esnasında konuyu algılama biçimlerinin ve anlama 

şekillerinin de farklılık gösterebildiğini görmüştür (Maltz ve Borker, TY: 196-197).  

Çalışmalarına göre araştırmacı, algılamanın ve ifadenin karşılıklı oturmadığı durumda 

iletişimin (konuşmanın) kesintiye uğrayacağını fark etmiştir. Çünkü yazara göre, konuşma aynı 

konu üzerinde iletişim kurma konusunda anlaşılmış bir aktivitedir ve bunun devamlılığı algı ile 

ilişkilidir.  

Gumperz’e göre farklı kültürlerden gelen insanların, aynı dili konuşurken örneğin farklı 

ülkelerden gelen iki insanın İngilizce öğrenip konuşması esnasında kendi kültürlerindeki 

ifadeleri öğrendikleri bu ikinci dile yansıttıkları görüşündedir. Bu durum, bir anlam için tercih 

edilen kelimenin karşı tarafta yanlış algılanmasına neden olabilmektedir. Hatta yapılan 

vurgunun yeri dahi karşıdaki diğer kültürden bireyin, gönderilen mesajı farklı çözümlemesine 

sebebiyet verebilmektedir.   

Konuşma analizi yöntemini kullanarak konuşma işlemini, konuşmanın yazılı unsurlarının 

incelenmesine izin vermiş ve Gumperz de bu teknikleri kullanarak farklı kültürlerden insanların 

bir araya geldiği kentsel alanlarda gerçekleşen konuşmaları araştırmıştır. Yaptığı çalışmaların 

neticesinde, İngiliz-İngiliz ve Hint-İngiliz konuşmacılar arasındaki konuşmaların 

başlangıcındaki başlama işaretlerinin birbirinden farklı olduğunu ve bunun sistematik biçimde 

yanlış anlaşılmalara yol açtığını tespit etmiştir. Araştırmacıya göre, bir konuşmanın anlamını, 

algılanma biçimini, verdiği mesajları şekillendiren pek çok unsur vardır ve bunlar kültür ile 

yakından ilişkilidir. Konuşmaya başlama, yapılan vurgular, ses tonu, dile hâkim olma düzeyi, 

sözlere ara verme, söz kesme gibi hareketler bunlara örnek olarak verilebilecektir.  

Tıpkı aynı kültürden olan insanların anlaşma biçimleri ve ortak konularının olması gibi aynı 

cinsiyetten olan kimselerin de aynı şekilde bir dilleri ve konu yelpazeleri vardır diyen Tannen; 

cinsiyet gibi önemli bir faktörün, görmezden gelinemeyeceğini söylemiştir. Tannen’e göre, 

kadın ve erkeğin; gündelik yaşamda gerçekleştirdikleri rutinler, ilgi duydukları noktalar, yaşama 



 

59 

 

bakış açıları, üstlendikleri sorumluluklar, hormonlar gibi biyolojik farklılıkları, onların nasıl 

hissettiklerini, algıladıklarını, anladıklarını ve nasıl mesaj gönderdiklerini değiştirmektedir ve 

yazara göre bu farklılık iletişim alanında “halının altına süpürülemeyecek” kadar büyüktür. 

Aslında burada Tannen’in cinsiyetçi, ayrımcı ya da adil olmadığı düşüncesinin zihinlerde 

şekillenmesi mümkündür. Ancak altı çizilmelidir ki, Tannen, kadın ve erkeğin eşit ama farklı 

olduğu görüşüne sahiptir. Cinsiyetleri birbirine karşı üstün görmek gibi bir çabası yoktur. 

Araştırmacının kitabında kadın ve erkeklerin dillerine örnekler yer almaktadır: “Kadınlar 

bağlantı ve yakınlık dilini konuşup dinlerse ve erkekler konum ve bağımsızlık dilini dinlerse, 

erkek ve kadın arasındaki iletişim, konuşma stillerinin çarpışmasında avlanan kültürlerarası 

iletişim olabilir. Farklı lehçeler yerine, farklı cinsiyet dillerinin konuşulduğu söylenebilir. 

Erkeklerin ve kadınların farklı dünyalarda büyüdüğü iddiası ilk başta aptalca gelebilir. Kız ve 

erkek kardeşler aynı ailede büyüyor, hem çocuklar hem de anne ve baba her ikisi de aynı 

cinstendir.” (Şimşek, 2006: 94). Yazara göre birey kendi dilini geliştirirken çevresinden 

esinlenmekte ve öğrenmektedir. Cinsiyet; örnek alınan kişi tercihinde oldukça önemli bir 

faktördür ve çocukluktan başlayarak cinsiyete göre bir dil gelişiminin gerçekleşmesi için de bu 

durum uygun ortamı hazırlamaktadır.  

Burada çocukları incelemek fikir verici olacaktır. Örneğin bir çocuk, anne babasının yanı 

sıra başkaları ile de sürekli olarak iletişim ve etkileşim halinde olmaktadır. Çocukların kendi 

yaşıtları arasında dahi, hemcinsleri ile daha iyi anlaştıklarını keşfetmeleri, arkadaşlarını da 

çoğunlukla kendi cinsiyetlerinden bireyler arasından seçmelerine neden olmaktadır. Diğer 

cinslerden çocuklar ile oyunlar oynayan bir çocuğun dahi özellikle kendi cinsinden kimselerle 

daha uzun süreli vakit geçirmesi, cinsiyete dayalı dili öğrenmesi ve kullanması için yeterli 

zamanı ve elverişli ortamı oluşturmaktadır. Tannen, kız ve erkek çocukların en sevdikleri 

oyunların dahi birbirinden farklı olmasını bu duruma bağlamaktadır (Tannen, 1990: 16-17). 

Tıpkı Goodwin gibi, Tannen de çocukluk döneminde edinilen iletişim alışkanlıklarının 

yetişkinlik dönemine de taşındığı görüşündedir. Bu durum cinsler arasındaki ilişkileri de 

şekillendirmekte; farklı cinsiyetlerden insanların birbirlerini yanlış anlamalarına sebep 

olabilmektedir. Tannen'ın bu yaklaşımı kelimenin tam anlamıyla Gumperz'ın ırkçı klişeler ve 

farklı kültürlerden insanların iletişim hatalarının bir sonucu olarak bilinçli ayrımcılık görüşü ile 

aynı eksene oturmaktadır (Şimşek, 2006: 95). 

 



 

60 

 

2.2.5.  Söylem Kuramı 

Kültürün ve iletişimin metinselliğini ifade eden bu kuramda Scollon, dili sosyal dünyaya 

maddi olarak yerleştirildiği gibi yorumlamanın sistematik bir analizini sunmaktadır. Ron 

Scollon ve Suzie Wong’un kitabına göre (Discourses in place: language in the material world), 

anlamı oluşturan üç temel unsur söz konusudur. 

i. Dil, görsel göstergebilim ve diğer göstergebilim sistemlerinin anlambilimsel anlam 

potansiyelleri; 

ii. sosyal aktörlerin bu anlam potansiyellerinden nasıl seçtiklerini yöneten sosyal etkileşim 

biçimleri ve stilleri; ve 

iii. Sosyal etkileşimlerin yer aldığı yerlerin kısıtlamaları ve ilişkileri içermektedir. Böyle bir 

yaklaşım, “anlam” (işaretlerin nasıl anlaşılacağı) nosyonunu genişletmektedir ve halen metin 

sınırları içinde çok fazla işleyen mevcut söylem analitik araştırması ve sosyal göstergebilim 

araştırmalarını geliştirmektedir (Scollon, 1996: 12). 

İletişim esnasında insanların birbirlerini yanlış, eksik ya da farklı anlamalarının temelinde 

kültürel değişimlerin olduğuna dair inanış, kültürlerarası iletişim disiplininde kabul görmüştür. 

Pek çok kişi, karşı tarafında farklı kültürden biri olduğunda, onun kendisini eksik 

anlayabileceğinin farkında olarak, iyi niyetli bir iletişim çabası içine girmektedir. Bir başka 

deyişle, kültürler arasındaki anlam/anlama farklılıkları genellikle iletişim içinde olan tarafların 

bilgisi dahilindedir.  

Taraflar birbirlerini karşılarındakinin anlattığı biçimde yorumlayamayacaklarına dair ortak 

bir kanıya sahiptirler. Aslında bu durum iletişim esnasındaki hoşgörünün artmasına yardımcı 

olmaktadır. Özellikle uluslararası iletişim esnasında, bu hoşgörü, uzlaşının ve çözüm 

ortaklıklarının anahtarı niteliğindedir. Buna karşın bu durum yanlış anlaşılmaları, samimiyetsiz 

bulmaları ya da uzlaşıdan uzaklaşmayı engellemeye yeterli değildir.  

Günümüzde dünya çapında bürokratik ya da ticari sorunların çözüme kavuşturulamamasının 

temelinde de kültürlerarası iletişimin noksanlıklarının bulunduğunu söylemek mümkündür. 

Kültürlerin birbirinden farklı olması, beden diline de yansımaktadır ki bu da karşılıklı olarak 

güvenilirliğe duyulan inancı azaltmaktadır. Scollon, insanların “tanıdık” kültürlerden kimseler 

ile daha fazla ticari ilişki içine girmesinin temelinde bu inançsızlığın bulunduğu görüşündedir. 



 

61 

 

Kültürlerarası iletişime dayalı problemlerin çözülmesi küresel alanda daha başarılı 

projelerin/ortaklıkların da gerçekleştirilebilmesi anlamına gelecektir (Scollon, 1996: 1). 

Scollon, söylemde kimliğin katılımcıların sosyal veya kişisel kimlikleri sorusunun ötesine 

geçen karmaşık bir konu olduğuna işaret etmektedir ve bir alan olarak kültürlerarası iletişimin, 

bireysel katılımcıların niyetlerin en iyileriyle çalışabileceğini, söylemsel çerçevelerdeki kültürel 

olarak yapılandırılmış farklılıklar nedeniyle, bir söylemdeki katılımcıların başkalarının 

niyetlerini başarıyla yorumlayamayacağını kabul ettiğine vurgu yapmaktadır. Bu noktadan yola 

çıkarak Scollon, kültürün iletişim üzerindeki etkilerine dikkat çekmiş ve insanların farklı 

kültürlerden bireyler ile temas içindeyken nasıl diğerini daha doğru anlayabileceği sorusuna 

yanıt aramıştır.  

Scollon, Goffman’a atıf yaparak “bir kişinin bir söylem içine girme yollarının son derece 

karmaşık olduğu gösterilmiştir” demektedir. Goffman’ın yorumuna destek veren araştırmacı, 

onun müdür, yazar ve animasyoncu olarak tanımladığı üç üretim formatına açıklık getirmektedir 

(Scollon, 1996: 2-3). Bu noktada sözü geçen formatı da açıklamak lazımdır: bir konuşma 

esnasında, söylenecek olan sözü düşünmek ve buna karar vermek (yazar), bunu seslendirmek ve 

hareketler ile desteklemek (animasyoncu) ve söylediklerinin sorumluluğunu almaktır (yönetici).  

Genellikle iletişim esnasında bunların tamamı bir bireyde olan rollerdir. Fakat rollerin 

kültürel etkiler ile ya da çeşitli sebepler ile değiştiği de olmaktadır. Örneğin müdürün ağzından 

çıkan bir sözü yazan sekreter, animasyoncu görevini üstlenmiştir. Veya bir yazının altına imza 

atan kimse, sorumluluğu alarak müdür görevini yerine getirmiş olabilmektedir. Yine, kimi 

mesajların insanlara birey kanalından verilmediğinin de (örneğin bir gazete pek çok yazar 

tarafından hazırlanan animatör rolündedir) altının çizilmesi gerekmektedir. Bu rol değişimler, 

anlatılmak istenenin ve/ya yapılan yorumlamanın da değişmesine sebebiyet verebilmektedir. 

Özellikle toplumsal söylem biçimleri rollerin değişmesine, rollerin yapılma tarzının 

farklılaşmasına da sebep olabilmektedir. Kültür ve iletişimin kesişme noktası da burasıdır. 

Goffman ve Scollon’un düşüncelerinin ayrıldığı nokta da bu noktadır. Goffman, iletişim 

esnasında rollerin tek bireyde toplandığını savunurken, Scollon buna daha geniş bir pencereden 

bakmayı başarmıştır. Yine Scollon, iletişimin tek yönlü olmadığının ve iletişimin etkinliğinde 

alıcının rollerinin de etkisinin olduğunun altını çizmektedir. Bu da karşıdaki alıcının kültürü, 

toplumsal normları, toplumdaki rolleri, düşünme biçimi ile yakından ilişkilidir (Scollon, 1996: 

3).  



 

62 

 

Kültürün ve rollerin iletişim etkinliğindeki etkisini açıklamak için Scollon, “söylem 

kimliğinin yapısı” na açıklık getirmiştir. Scollon, benzer insanların sözsüz ve hatta içgüdüsel 

olarak birbirlerine yakınlık duyduklarını, birbirlerini kolaylıkla ve doğal olarak seçebildiklerini 

ve onlar ile iletişim kurmak konusunda daha istekli olduklarını belirtmektedir. İnsanların gruplar 

oluşturmasını ve genellikle bu grupların yeni üyelere kapalı olmasını da buna bağlamaktadır. 

Benzer kimseler arasında iletişim ritüelleri vardır ve bunların söylemlerinin kimlikleri diğerleri 

ile benzeşmektedir. Scollon, söylem kimliğini “belirli bir kişinin belirli bir söylemde sahip 

olabileceği iktidar derecesi veya derecesi ile birlikte olan kişidir. Üzerinde herhangi bir belirli 

söylemde bulunma yetkisi, hakkı veya yükümlülüğü bulunan sosyal bütünleştirici rollerle 

kesişen üretim / alım biçimi rolleri yelpazesinden oluşur” şeklinde açıklamaktadır.  

Kültürlerarası iletişim kavramı, büyük ölçüde kültür fikrine dayanır ve iç özelliklerinde, bu 

grupların üyelerinin diğer kültürel grupların üyelerinden önemli ölçüde farklı olması nedeniyle 

yeterince farklı olan geniş insan organizasyonu grupları analiz edilebilir. Bu antropoloji ve 

sosyolojinin bazı alanlarında çok faydalı bir fikir olsa da kültür kavramı söylem ve iletişim 

çalışmalarında sıklıkla problemlidir. Kültür, farklı kültürlerde dahi farklı tanımlanan bir 

kavramdır. Bununla birlikte kültürün sıradan davranışları şekillendirebiliyor olması, bir iletişim 

esnasında verilen mesajların da doğrudan değişmesine sebep olmaktadır.  

Scollon, kültürlerin kişinin dünyasındaki varsayımları ve çıkarımları etkilediğinin altını 

çizmektedir. Yazara göre; toplumsal bir rol ile söylem kimliği arasındaki eşleşme beklentisine 

sahip olunduğunda, bu beklenti eşleşmeden kaynaklanan sapmaları yorumlamak için 

kullanılmaktadır. Sapmalar yanlış beklentiler, yanlış anlamlar, yorumlar ve yeni mesajlar 

anlamına gelmektedir. O halde araştırmacıya göre çok kültürlülük söz konusu olduğunda; 

öncelikli olarak kabul edilmesi gereken bu sapmaların olabileceği gerçeğidir. Birey her ne kadar 

kendisine uygun, tanıdık ve benzer hareketler (iletişim hareketleri) göstermeye yatkın olsa da, 

küreselleşme bunu her geçen gün daha zor hale getirmektedir. Kültürlerarası iletişime ilişkin 

fikir sahibi olunması; kişiyi daha hoş görülü, daha kolay anlaşılır ve daha çok yönlü 

yorumlamaya açık hale getirecektir. 

2.2.6.  Kültürleşme Kuramı 

Kültürleşme kavramı, özünde insanlığın farklı kültürler ile temas etmesi ile başlamış, bir 

başka deyişle yüzyıllardır devam eden bir kavram olmasına karşın, buna ilişkin araştırmaların 

oldukça yeni olduğunu söylemek mümkündür. Berry’nin aktardığına göre bu kavram, Avrupa 



 

63 

 

sömürgelerindeki yerli kabilelere Avrupa etkisini incelemek arzusuyla araştırılmaya 

başlanmıştır (Berry, 2005: 698). Kültürleşmenin tanımının yapılması sürecinde, sömürgelerin 

yanı sıra, farklı etnik yapıdaki vatandaşların olanların, geldikleri yeni ortamlarda nasıl 

değiştikleri konusu ön plana çıkmış ve bu kişilerdeki değişimler incelenmeye başlanılmıştır. 

Kültürleşmenin bugünkü araştırma alanı ise daha çok farklı kültürlerden insanların, küçük 

topluluklar halinde ama bir arada nasıl yaşadıkları sorusuna yanıt aramaktır. Bugün, pek çok 

toplumda, etno-kültürel farklılıklar mevcuttur ve bu farklılıklar kimi zaman çatışmalara, kimi 

zaman ise düzene sahip olabilmektedir (Poyraz ve Kuruoğlu,2016:171). Kültürleşmeyi 

araştırmak, küreselleşmenin her geçen gün daha fazla hissedildiği toplumlarda, huzurun 

sağlanması, iş birliklerinin yapılması, ortak planların hayata geçirilmesi gibi pek çok konuya 

açıklık getirilmesi bakımından önem taşımaktadır. 

Kültürleşme, bir grup insanın, farklı bir kültüre sahip başka bir grup insan ile temas etmesi 

ve kişilerin bunun karşılığında gerçekleştirdikleri kültürel ve/veya psikolojik değişimi ifade 

etmektedir. Bu değişime sebep olan iki ya da daha fazla kültür grubu söz konusu olabilmektedir. 

Kültürleşme, bireye ve gruba farklı etkilerde bulunmaktadır. Örneğin grup söz konusu 

olduğunda kültürleşme ile kurumlar, sosyal düzen ve sosyal yapıda değişimler 

gözlemlenebilirken, birey düzeyinde bu değişimler psikolojik ve davranışsal boyutta 

gerçekleşebilmektedir (Saygın ve Hasta, 2018: 313).  

Kültürleşme, çeşitli faktörlerin etkisi ile ortaya çıkmaktadır ve bunlar ayrı ayrı çeşitli 

sonuçlar da doğurmaktadırlar. Örneğin kültürlerin temas etme süreleri, yeni gelen ve başka 

kültüre sahip olan mensupların sosyal ve ekonomik statüleri, yaş ve cinsiyet gibi bireysel 

özellikler ve hem yeni gelen kitlenin hem de hali hazırda var olan kitlenin demografik özelliklere 

ilişkin ortalamaları, dini inançları kültürleşmeye etki eden unsurlar arasındadır (Kılıçoğlu ve 

ark., 2015: 200). Tüm bunların yanı sıra temas eden iki kültürün ortak noktaları, kendi 

değerlerine bağlılıkları, ırkçılığa ilişkin görüşleri de kültürleşme sürecinde etki sahibidir. 

Kuşkusuz etki eden her faktör, kültürleşme sürecinin sonuçlarını da değiştirmektedir. Genel 

olarak kültürleşmenin en belirgin sonuçları psikolojik ve sosyo-kültürel adaptasyon boyutlarında 

gerçekleşmektedir (Zagefka ve ark., 2007: 156). 

Kültürleşme kavramının ne olduğunu ve bu kavramın iş ortamı, mahalle gibi toplulukların 

temas ettiği ortamlarda nasıl etkilerinin olduğunu daha net anlamak açısından, kavrama temel 

oluşturan teorilerin incelenmesinde fayda vardır. Bu teorilere alan yazınında kültürleşme 

modelleri adı ile rastlamak da mümkündür. Tek boyutlu kültürleşme modeli ve iki boyutlu 



 

64 

 

kültürleşme modeli olarak bu modelleri iki ana sınıfta toparlamak mümkündür. Özünde tek 

boyutlu teori (model), farklı etnik yapıdaki kitlenin, göçtüğü yerdeki (yerel ev sahibi kültür) 

içerisinde, kendine ait özellikleri, kimliği kaybetmesi ve yeni kültüre tamamen adapte olarak 

burada bütünleştiği varsayımına dayandırılmaktadır.  İki boyutlu teorinin çıkış noktası ise farklı 

etnik yapıdaki bireylerin kültürleşme sürecinde hali hazırda sahip olduğu kültürünü korumasının 

yanında içine yerleştiği yeni kültürün özelliklerini de benimsemesi ve hayatına dahil etmesi 

varsayımıdır (Kubat, 2013: 12-13). 

Tek boyutlu kültürleşme modeli, birey ya da insan grubunun, başka bir kültüre mensup insan 

grubu içine girdiğinde, diğer kültürü etkilemeden, yalnızca kendi kültürlerinin etkileneceği 

görüşüne sahiptir. Burada söz konusu bir göç ise, göç eden grubun tek taraflı asimile olacağı 

düşünülmektedir (Saygın ve Hasta, 2018: 314). 

 

Etnik kültüre katılım                       Ev sahibi kültüre katılım 

   “kültürleşme yok”                                        “kültürleşme” 

 

Şekil 3. Tek Boyutlu Kültürleşme Modeli 

Kaynak: Kılıçoğlu ve ark., 2015: 197 

 

1964 yılında Gordon tarafından geliştirilen bu modelde Gordon, etnik yapının çeşitli 

tabakalardan oluştuğunu belirtmiştir. 1980 sonrasında model üzerinde aynı araştırmacı 

tarafından yeniden çalışılmıştır. Asimilasyon kavramını odağına alan araştırmacı, bir kültürün, 

ona yeni gelen azınlıkları değiştirmeye yeteceği görüşündedir. Gordon’a göre kültürleşme 

basamakları Kültürel ve yapısal asimilasyon, evlilik ile oluşan asimilasyon, özdeşimsel 

asimilasyon, tutumsal asimilasyon, davranışsal asimilasyon ve medeni asimilasyon şeklinde 

gerçekleşmektedir. Tüm bu süreçlerin sonunda birey/bireyler tamamen asimile olmaktadırlar 

(Rudmin, 2003: 14 ve 21). 

Gordon’un çalışmalarının ardından, Ryder, Alden ve Paulhus tarafından 2000 yılında, tek 

boyutlu kültürleşme modeli yeniden ele alınmıştır ve araştırmacılar kültürleşmede tek boyutlu 

yaklaşımı edinilen kültürden ev sahibi kültüre doğru sürekli ilerleyen bir süreç olarak 



 

65 

 

tanımlamışlardır. Bu tanımda yer alan önermeye göre, kültürleşen kimse/kimseler, içine 

girdikleri yeni kültürün etkisi ile davranışlarını, değerlerini ve tepkilerini değiştirmektedirler. 

Ancak araştırmacılar, bu sürecin tamamlanmasına dek geçen zaman içindeki kişinin çift kültürlü 

olduğu görüşüne sahiptirler. Bir başka deyişle, kültürleşen kişi/kişiler, tamamen asimile olana 

dek çift kültürlüdürler (Kubat, 2013: 15).  

 

                                                                 Yüksek 

 

 

                                 Erime                             Bütünleşme 

Düşük                                                                                                                Yüksek         

                                Aykırılaşma.                     Ayırma 

                                                            

                                                             

                                                                   Düşük 

*Etnik Kültüre Katılım 

 

Şekil 4. Çift Boyutlu Kültürleşme Modeli 

Kaynak: Kılıçoğlu ve ark., 2015: 197 

  

Çift boyutlu kültürleşme modeli, Berry tarafından geliştirilmiştir ve model tek boyutlu olan 

yaklaşıma oranla çok daha fazla yönü ile kültürleşme konusunu ele almaktadır. Berry, 

azınlıkların, çoğunluk içinde kültür alış verişinde ve benzeşmelerde bulunmaları esnasında kendi 

kültürlerini de çoğunluğa katabildiklerinden söz etmektedir (Saygın ve Hasta, 2018: 313). 

Kültürleşmenin süresi, etkisi ve sonuçları, kültürleşme tercihi ile ilişkilidir. Etnik ve/veya 

kültürel açıdan azınlık halinde olan kişi ve kişiler, bu durumlarının getirdiği sosyal statü (örneğin 

azınlık olarak kalmak) ve/veya hayatlarını sürdürme biçimleri konusunda tercih yapmakta ve 



 

66 

 

buna göre kültürleşmektedirler. Kimi koşullarda azınlıklar, azınlık olarak kalmayı ve farklarını 

ortaya koymayı hedef edinmektedirler. Kimi zaman da farklılıkları en az düzeye çekerek, toplum 

ile “aynı” olma çabası içine girebilmektedirler. Özünde kültürleşmeye sebep olan şey, 

kültürleşmenin nasıl olacağını da etkileyen bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Göç durumu 

örneğine bakılırsa, göçün zorunlu ya da istekli olması, göç edenlerin gittikleri yerdeki topluma 

uyum sağlama isteklilik düzeyini etkilemektedir. Öte yandan, ulusal göç ve kültürleşme 

politikaları, ev sahibi kültürün ortak ideolojik durumları ve tutumları ile sağlanan sosyal destek 

de sürece önemli bir etki yapmaktadır. Ayrıca kültürlerin insanları etkileyen özellikleri de 

kültürleşme sürecini etkilemektedir (Boynueğri, 2018: 13). Dolayısıyla tek bir kültürleşme 

türünden, şeklinden ya da sürecinden bahsetmek olanaksızdır. Bu noktada Berry, kültürleşme 

esnasında kişinin gösterebilme ihtimalinin bulunduğu dört farklı strateji olduğunu ileri 

sürmektedir. Bunlar, bütünleşme, erime (asimilasyon), ayırma ve aykırılaşmadır 

(marjinalleşme). 

2.2.6.1. Bütünleşme Stratejisi 

Burada bahsi geçen kişi, baskın olan kültüre ayak uydurma çabasındadır ve bu çaba kişisel 

olarak en üst düzeydedir. Birey günlük yaşamında baskın olan kültür ile sürekli bir etkileşim 

içindedir. Nitekim, bu etkileşim esnasında kimi zaman kendi kültürüne ilişkin davranışları ve 

değerleri göstermeye de devam etmektedir. (Kılıçoğlu ve ark., 2015: 197). Bir diğer deyişle 

kişinin kendi etno-kültürel gerçekliğini saklamaması ama aynı zamanda da içinde bulunduğu 

baskın kültüre uyum sağlaması söz konusudur. Hem ait olma hem de değerlere bağlı kalma isteği 

aynı anda görülmektedir.  Sonuçta, küçük grubun kültürüyle büyük grubun kültürü arasında bir 

denge kurulmaya başladığı görülmektedir. 

2.2.6.2. Erime Stratejisi 

Erime söz konusu olduğunda, azınlıktaki grubun üyelerinin baskın olan gruptakiler ile 

iletişim alanında çok fazla çaba gösterdiği fark edilmektedir. Burada azınlık içindeki kimse, 

kendi etnik değerlerine bağlı değildir ve bunlardan uzaklaşmak istemektedir (Berry, 1997: 10). 

Erime stratejisinde, azınlığa mensup bireyin etnik değerlerini bilinçli şekilde terk etmeye 

çalıştığı ve buna ilişkin davranışlarını sakladığı görülecektir. Boynueğri’nin aktardığında göre 

Bilgin 1994 yılındaki çalışmasında, erime için, “göç etmiş kişinin davranışını ve zihniyetini alıcı 

toplumun beklentilerine göre düzenleyerek alıcı topluma tamamıyla katılmak istemesi” olarak 

açıklamaktadır (Boynueğri, 2018: 13).  



 

67 

 

 

KONU 2 

Mevcut kimliğini ve özelliklerini 

korumak değerli bulunuyor mu? 

EVET                            HAYIR 

 

KONU 1 

Alıcı toplum ile ilişkileri sürdürmek 

değerli bulunuyor mu? 

EVET                                   HAYIR 

 

Şekil 5. Berry’nin Kültürleşme Stratejileri 

Kaynak: Berry, 1998: 14 

 

2.2.6.3. Ayırma Stratejisi 

Bu strateji türü için erime stratejisinin tam tersidir demek yanıltıcı olmayacaktır. Azınlık 

kültüre mensup kişinin, kendi kültürüne ve onun getirdiği yaşam biçimine ciddi bir bağlılığı söz 

konusudur. Öyle ki bu bağlılık, baskın kültürün üyeleri ile etkileşime girmekten kaçınmaya dahi 

sebep olmaktadır. Bu stratejide toplum ya da birey kendi kültürel değerlerine sarılırken hâkim 

kültüre dahil olmayı reddetmektedir (Şeker ve ark., 2015: 15-16). 

2.2.6.4. Aykırılaşma Stratejisi 

Bu kültürleşme stratejisinde ise ne azınlık olan ne de çoğunluk olan kültüre karşı yeterli 

düzeyde bir etkileşim söz konusudur. Birey herhangi bir yöne eğilimli olmaya önem 

vermemekte ve çaba harcamamaktadır. Pek çok sebebe bağlı olarak gelişebilen bir stratejidir. 

Kimi durumlarda kişi kendi kültürünü kaybetmekten korkmakta, kimi durumlarda ise 

Bütünleşme      

 

 

Erime 

 

 

Ayrılma        

Aykırılaşma 



 

68 

 

ayrımcılığa maruz kalabilmektedir ki bunlar aykırılaşma için önemli sebepler olarak örnek 

gösterilebilir (Boynueğri, 2018: 13). 

Kuşkusuz ki kültürleşme için bunun oldukça zor bir süreç olduğunu söylemek mümkündür. 

Bireylerin kültürleşme stratejilerinden herhangi birini geliştirmelerinin temelinde de bu 

zorlanmaların psikolojik sebepleri yer almaktadır (Syed, 2013: 393). Şayet iki kültürün 

karşılaşması esnasında benzerlikler fazlaysa, bu durum daha kolay bir kültürleşme sürecine 

sebep olacak ve psikolojik sorunların da çok fazla olmaması anlamına gelecektir. Ancak bunun 

tam tersi biçimde, göç eden grup kendisinden çok daha farklı bir kültür ile karşılaşabilir. Böyle 

bir durum söz konusu olduğunda, kültürleşme süreci hem daha uzun hem de daha sancılı olabilir. 

Fakat burada, alıcı toplumun kültürleşme sürecine etki ettiği tek noktanın kültürel farklılık ya da 

benzerlik olmadığını belirtmek gerekir. Kimi durumlarda alıcı olan topluluk, göç eden topluluğa 

karşı mesafeli olabilmekte, hatta onları istemediğini çok açık biçimde belli edebilmektedir. 

Ciddi dışlamalar söz konusu olabilmektedir. Bu tür durumlarda kültürel benzerlikten farklı 

olarak, dışlama ve dışlanmanın yarattığı psikolojik olumsuzluklar, kültürleşme stratejisinin 

oluşturulmasında etkili olabilmektedir. Bazen de, alıcı olan kültürel grup, çok kültürlülük 

konusunda toleranslı hatta istekli olabilmektedir. Böyle durumlarda da kültürler arasında 

benzerlikler olmasa bile, kültürleşme süresi daha kısa sürebilmekte ve psikolojik yansımaları da 

daha az zorlayıcı olabilmektedir. Hatta çok kültürlü olma ideolojileri ile karşılaşılan göçlerde, 

farklı etnik yapıdaki topluluklar daha fazla bütünleşme stratejisine girebilmekte, uyum sağlamak 

için daha istekli olabilmektedir. Söz konusu alıcı toplumun, ana akım (mainstream) kültürde 

emilerek kaybolması anlamına gelen erime potası stratejisinde olması ise, göç eden bireyler 

erime eğilimi göstermesine neden olabilmektedir. Şayet kabul eden toplum farklılıklara karşı 

hoşgörülü olmasına rağmen, gelen azınlık kültür mensuplarının toplumun parçası olmasına izin 

vermiyorsa, bu noktada bir ayrımcılık stratejisinden bahsedilmelidir.  

Eğer alıcı topluluk farklılıkları kabul ediyor ancak göçmenlerin bir bütün olarak topluluğun 

bir parçası olmalarına izin vermiyorsa, alıcı topluluğu bir ayrımcılık politikası içindedir. Alıcı 

topluluk tarafından ayrımcılığa uğrayan kişilerin bir ayrılma stratejisi göstermesi mümkündür. 

Son olarak, kabul eden topluluk anlaşmazlıkları kabul etmez ve farklı kültürlerin bireyleri ile 

yüz yüze gelmezse ve toplumu reddeder veya dışlar ise göç etmiş bireyleri aykırılaşma 

stratejisine itebilir (Berry, 2001). 

 



 

69 

 

2.2.7. Kültürlerarası Uyum Kuramı 

Farklı insanların birbirleri ile temas etmesi sürecinde hem toplumsal düzenin korunması 

hem de özellikle işletmelerde fikir ayrılıkları ya da ayrımcılıklar nedeniyle çatışmaların 

verimliliğin ve ortak hedeflere ulaşmanın önüne geçmemesi açısından, kültürlerarası uyumun 

sağlanması çok önemlidir. Bu sayede insanların birbirleri ile iş birliğine girmesi ve ortak çabalar 

içinde olması mümkün hale gelebilmektedir. Kültürlerarası uyum ile kültürlerin farklılığından 

kaynaklanan olumsuzlukların önüne geçilebilmektedir. Aslında uyum süreci, kültürlerarası 

duyarlılık süreci ile birlikte başlamaktadır ve kültürlerarası öğrenme ile gelişmektedir. Bir 

bireyde ya da kitlede, kültürlerarası uyumun varlığı, o kişi ya da toplumun, farklı kültürler ile 

karşılaştığında, buralardan elde ettiği negatif ya da pozitif sonuçlar karşısında stresinin azalması 

anlamına gelmektedir (Matsumoto ve ark., 2004: 283). Bu stresin azalması, kişi ya da toplumun 

çevresindeki değişimler karşısında daha sağlıklı kalabilmesi anlamına gelmektedir. Sosyal 

ilişkilerde daha hoşgörülü olma ve iş birliğine karşı daha istekli olabilme de yine uyumun bir 

sonucu olarak kaşımıza çıkacaktır.  

Kültürlerarası uyum düzeyi arttıkça birey ya da kitle, farklı kültürler ile temas ettiğinde 

ortaya çıkan duygusal stresin de üstesinden gelmiş olmaya o denli yakınlaşmaktadır. Bunun yanı 

sıra uyum, iletişime ilişkin problemlerin, ilişki kurma güçlüklerinin ve kültürel farklılıklardan 

oluşan diğer negatif etkilerin azaltılmasına da yardımcı olan bir faktör olarak 

değerlendirilmelidir (Eğinli ve Yalçın, 2016: 20). 

Cai ve Rodríguez tarafından 1996 yılında yapılan bir çalışmada ise, kültürlerarası uyum, 

bireyin farklı kültürlerden olan kimseler ile temas etmesi esnasında buna istekli olması ve yanlış 

anlaşılmalar karşısında negatif tutum sergilememesi anlamına gelmektedir denilmektedir. Birey, 

karşılıklı etkileşim konusunda olumlu bir yaklaşıma sahiptir. Kişi uyum sağladıysa çevresine 

karşı da olumlu bir tutum sergileyecektir. Kuşkusuz bu olumlu tavrın bireyin sosyal ve psikolojik 

sağlığını da olumlu etkilemesi beklenmektedir. Yazarlar, olumlu yaşanmışlıkların uyum sürecini 

kolaylaştırdığını da eklemektedir (Cai ve Rodríguez, 1996: 34).  

Kuşkusuz uyum süreci uzun bir süreçtir ve bireyin hem psikolojik hem de sosyal açıdan 

uyum sağlaması zaman alan bir durumdur. Ward ve Kennedy, kültürlerarası uyumun tam 

manasıyla olabilmesi için bireyin psikolojik ve sosyal uyum süreçlerinin paralel olması 

gerektiğinden bahsederler. Psikolojik uyum sürecini, kişinin farklı kültürler ile temas etmesi 

esnasında bununla baş edebilmesi, farklılıkların onda psikolojik hasarlara neden olmaması 



 

70 

 

olarak kısaca tanımlamak mümkündür. Birey, diğer kültürlerden olan bireyler ile yaşadığı 

güçlüklerin kendisinde stres yaratmasının önüne geçebilmektedir. Sosyal uyum ise kişinin diğer 

kültürlerden bireyler ile ilişki kurmasına hazır olması durumudur. Kişi kültür öğrenmesi sürecine 

başlamış ya da bunu gerçekleştirmiştir ve etkileşim içinde girmek onu ya da çevresini rahatsız 

etmemektedir. Başka bir deyişle psikolojik uyum, bir bireyin başka bir kültürde daha olumlu ve 

kontrollü duygusal tepkisi iken, sosyokültürel uyum, kişinin içinde bulunduğu kültürde düzgün 

ve doğru iletişim kurabilme yeteneği olarak ifade edilebilir (Ward ve Kennedy, 1993: 226). 

Özünde kültürlerarası uyum için, kişinin farklı bir kültür ortamında yaşamayı becerebilmesi, 

buraya adapte olması anlamına gelmektedir. Araştırmalara göre, kültürlerarası uyumun duygusal 

düzenleme, açıklık, esneklik, eleştirel düşünme olmak üzere dört faktörü olduğunu söylemek 

mümkündür. Matsumoto ve arkadaşlarına göre, duygusal düzenlemenin anlamı, bireyin 

karşılaştığı yeni kültür içinde, karşılaştığı beklenmedik olaylar olduğunda kendi duygusunu 

kontrol edebilmesidir. Kişi, beklenmediği olaylar olduğunda, duygusal tepkiler vermek yerine, 

sakin kalabiliyorsa, bu durum duygusal düzenlemeyi başarmıştır demektir. Araştırmacılara göre 

açıklık, bireyin karşılaştığı yeni durumlar neticesinde bunlara hoşgörü ile yaklaşabilmesi 

anlamına gelmektedir. Araştırmacılar, esneklik için yeni bir kültürü ve bu kültüre mensup 

bireylerin düşünme yollarını anlama konusundaki istekliliği, eleştirel düşünme ise hem yeni 

kültür hem de kendisi hakkında yeni anlayışlar oluşturmak için deneyimleri yansıtmayı 

açıklamaktadır (Matsumoto ve ark., 2004: 285). 

Bir kimsenin kültürlerarası uyuma sahip olabilmesi için atılması gereken ilk adım, o 

kimsenin, temas ettiği farklı kültürde hissettiği zorlukları fark etmesi ve bu durum ile baş etmek 

istemesidir. Kişinin hem yeni kültürdeki farklılıklar konusunda adaptasyonunu geliştirebilmesi 

hem hoşgörülü olabilmesi hem de yeni kültürün yarattığı zorlukların üstesinden gelebilmesi, 

uyum sağlaması anlamına gelmektedir. Dolayısıyla kişinin öncelikle psikolojik sağlığının 

varlığı çok önemlidir. Çünkü isteklilik ne kadar olursa olsun, yeni kültürün getirdiği zorluklar 

birer stres faktörü olacaktır. Kültürel öğrenme, bu aşamada çok önemlidir. Öğrenme, deneyimler 

ile doğru orantılı olarak gelişen bir süreç olarak ifade edilebilir. Deneyimler öğrenmeyi, öğrenme 

ise deneyimleri pekiştirmektedir. Cai ve Rodríguez’e göre, kültürlerarası uyumun sağlanması 

için ilk sözün dile getirilmesi ve deneyimin yaşanması şeklinde iki basamağın aşılması lazımdır. 

Araştırmacılar, ilk sözü söylemeyi, kültürlerarası etkileşim esnasında bireyin, diğer kültürden 

bireyler ile ilişki kurması esnasında olası yanlış anlaşılmaların azaltılması ve bireyler arasında 

doğru anlaşılmanın sağlanması şeklinde açıklamışlardır. Deneyim rolü için ise sanal bir temas 



 

71 

 

ve deneyimleme şeklinde bir açıklama getirmişlerdir. Bir başka ifadeyle, birey farklı kültürle 

temas edip gerçek bir deneyim yaşamadan önce, o kültüre ilişkin bilgi sahibi olmalıdır. Bilgi 

sahibi olunması esnasında, kişinin kafasının içinde sanal deneyimler meydana gelmektedir ve 

buna deneyim rolü adı verilmektedir. Deneyim rolü, gerçek deneyim esnasında ortaya 

çıkabilecek yanlış anlaşılmaların ve yanlış anlamaların önüne geçilebilmesi için kişiyi düşünsel 

ve psikolojik olarak hazırlamaktadır. Bu hazırlanma, sosyalleşme anında pozitif bir etki olarak 

kendisini göstermekte ve etkileşimi kolaylaştırmaktadır. Sanal deneyim rolü ayrıca bireyin 

vermek istediği tepkiler konusunda alıştırma yapmasını da mümkün kılan bir durumdur. Böylece 

birey yanlış anlaşılma olasılığını en aza indirerek gerçekten ne istediğini karşısındaki farklı 

kültürden kimseye iletebilecektir. Unutulmamalıdır ki, uyum sürecinde doğru davranışların 

sergilenebilmesi, sosyalleşme aşamasındaki zorlukların üstesinden gelinebilmesi için anahtar 

rollerden birine sahiptir (Cai ve Rodríguez, 1996: 37). 

Kültürel uyum süreci, kişinin kültürel öğrenmeye ilişkin farkındalığının ve farklı 

kültürlerden deneyim kazanmasının bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Bu aşamada, insanın 

kültürlerarası yetkinliğinin geliştirilmesindeki ilk adım, kültürlerarası duyarlılığın 

geliştirilmesidir. Kültürlerarası Duyarlılık Gelişimsel Modeli (The Developmental Model of 

Intercultural Sensitivity /DMIS) kültürlerarası durumlarda kişilerin deneyimlerini aşamalar 

halinde açıklayan bir çerçeve sunmaktadır. Aşağıdaki tablo, kültürlerarası uyum ve duyarlılık 

ilişkisini özetlemektedir: 

Uyum Süreci Tanımlama Kişinin İlgili Aşamada Söyledikleri 

İnkar etme 

süreci 

Kültürel farklılıklardan 

kaçmakta ve ilgi 

göstermemektedir. 

“Onlar (Diğer kültür/din) ne 

söylüyor/istiyor gerçekten hiç 

ilgilenmiyorum”; “Bütün büyük şehirler 

aynıdır, çok fazla bina ve çok fazla 

araba, onlardan kaçarım”; “Kalabalıktan 

kaçarım” 

Savuma süreci Kişi bu aşamada kültürel 

farklılıkları “biz ve onlar” 

şeklinde algılamakta ve 

karşısındaki kültürün 

“Niçin yolun yanlış tarafından araba 

kullanıyor bunlar?”; “Bunlar bizim 

yaşam biçimimize değer vermiyorlar”; 



 

72 

 

bireylerini 

yargılamaktadır. 

Ayrıca kendi kültürünü ve 

değerlerini eleştiri kabul 

etmeksizin savunmakta 

diğer kültürleri 

eleştirmektedir. 

“Bunlar bizim değerlerimizi 

önemsemiyorlar” 

Azaltma süreci Kültüre farklılıkları 

tanımakta ve kültürel 

ortak noktaları ve 

değerlerin altını çizmekte, 

kültürel farklılıkları takdir 

etmektedir. 

“Tepki vermeden önce onların ne 

düşündüklerini anlamak gerekli”; 

“Kişinin derisinin rengi önemli 

olmamalı”, “Onlar için değerli olan 

şeylere, bizim için değersiz olsa da özen 

gösterilmeli”; “Aslında çok da farklı 

değil” 

Kabul etme 

süreci 

Kendi ve diğer kültürler 

arasındaki farklılıkları 

tanımakta, değer vermekte 

ve ortaklıkları 

bulmaktadır. 

“Yeni kültürleri tanımayı seviyorum”; 

“Ne kadar çok diğer kültürler hakkında 

bilgi sahibi olursam, o kadar çok kendi 

kültürümle karşılaştırabiliyorum” 

Adaptasyon 

Süreci 

Kişi bu aşamada kendi 

kültürel değer ve 

normlarını korurken, diğer 

kültürlere göre 

perspektifini değiştirerek 

uyum sağlama yeteneğini 

geliştirmektedir. 

“Bu sorunu çözmek için bakış açımı 

değiştiriyorum”; “Kültürel olarak doğru 

yolu bulmaya çalışıyorum”; “Diğer 

kültürel bakış açılarını konuşalım, ortak 

bir çözüm bulalım”; “Farklılıkları 

tanımak beni zenginleştiriyor” 

 

Tablo 1. Kültürlerarası Uyum ve Duyarlılık İlişkisi 

Kaynak: Eğinli ve Yalçın, 2016: 22 



 

73 

 

 

Duyarlılık modeli, uyumun gerçekleşmesi sürecinde bireyin hangi tepkileri vereceğinin 

anlaşılması açısından önemlidir. Duyarlılık modeline göre birey tek kültürü yapısından, çok 

kültürlü yapıya geçiş sürecinde, çeşitli dönemler geçirmektedir ve her aşama sonunda çok 

kültürlülüğe daha fazla yaklaşmaktadır. Kişi, farklı kültürle karşılaştığında, önce onu inkar etme 

eğilimindedir. Yeni kültürü yok saymakta hatta ona karşı oldukça olumsuz bir tutum 

sergilemektedir.  

İkinci aşamada, savunma süreci başlamaktadır. Savunma sürecinde kişi diğer grubun 

üyelerinin kendi kültürünü önemsemediği, onu dışladığı gibi bir düşünceye kapılmış 

olabilmektedir. Savunma süreci esnasında birey kendi kültürüne oldukça bağlıdır ve diğer 

kültürün “yanlışları” karşısında kendi “doğrularını” görme ve gösterme eğilimindedir. 

Psikolojik ve fiziksel kabul düzeyi arttıkça, uyum süreci de artmaktadır. Savunma sürecini 

genellikle azaltma süreci takip etmektedir.  

Bir sonraki aşama kabul etme sürecidir. Kişi artık başka bir kültürün var olduğunun ve kişilerin 

kültürlerine göre tepki verdiğinin farkındadır. Sosyalleşme esnasında karşı tarafı anlamak için 

çaba sarf etmektedir. Kabul etme, kişinin kendi kültürü ile diğer kültürleri eşit derecede önemli 

gördüğü ve diğer kültüre saygı duyduğu aşamadır. Bu aşamada diğer kültürün yaşam biçimini 

ve değerlerini onaylamak da söz konusu olabilmektedir (Eğinli ve Yalçın, 2016: 22). 

Lee’nin çalışmasındaki göç verilerine bakıldığında, 1960’tan günümüze dünya genelindeki 

göç oranının eskiye oranla ortalama üç kat arttığı görülecektir. Küreselleşme ve göçler, farklı 

kültürlerden olan kimselerin birbirlerine nasıl uyum sağladığının anlaşılması konusunu daha 

önemli hale getirmektedir (Lee, 2017: 1). Bu hareketlilik hem giden grupların hem de yerel 

grupların kültürlerinin zaman içinde yeniden şekillenmesi anlamına gelmektedir. Ancak bu 

şekillenmenin düşmanlık barındırmaması ve ortak çerçevede yürümesi önemlidir. Kim, göçlerin 

yarattığı etkileri anlayabilmek adına bir uyum teorisi ileri sürmüştür. Bu noktada sürecin çok 

yönlü anlaşılabilmesi için bu teorinin de incelenmesi yerinde olacaktır. 

Kim tarafından 2001 yılında geliştirilen kültürlerarası adaptasyon (uyum) teorisi, genel 

sistemler perspektifine dayanmaktadır. Genel sistemler teorisi, bireylerin belirli bir ortamdaki 

zorluklara uyum sağladıklarını ve çeşitli iletişim biçimlerini kullanarak sistem içindeki dengeyi 

korumaya çalıştıklarını varsaymaktadır. Kim’in modeline göre, bir farklı etnik yapıdaki gruplar, 



 

74 

 

yeni bir kültürel ortama uyum sağlamaya çalışırken bir stres-adaptasyon döngüsünden 

geçmektedir.  

 

Şekil 6. Kim Tarafından 2001 Yılında Oluşturulan Kültürlerarası Uyumun Yapısal Bir Modeli 

Kaynak: Kyong Lee, 2017: 2  

 

Araştırmacıya göre bu döngünün şekillenmesinde ve süresinde, kişinin diğer kültürlerden 

bireyler ile temas ettiği süre ve yöntemler belirleyici faktörlerdir. İletişim araçlarının türü ve 

bunların nasıl kullanıldığı, etkileşimin sağlığı açısından da önemlidir. Kim bahsi geçen 

çalışmasında, bireylerin yeni bir topluma kültürel adaptasyonunu etkileyen çeşitli faktörleri göz 

önünde bulunduran yapısal bir model önermiştir. Araştırmacının bu kapsamlı modeli, bireylerin 

değişim hazırlığı, etnik yakınlık ve kültürlerarası iletişim sürecini etkileyen dışsal değişkenler 

olarak uyarlanabilir kişilik gibi önyargılarıyla ilgili faktörleri içermektedir. Model aynı zamanda 

konakçı alıcılığı, konakçı uygunluk baskısı ve etnik grup gücü gibi çevresel faktörleri de dikkate 

almaktadır. Kim'in modelinde, bireylerin hem ev sahibi üyelerle (yani Şekil 6'da Ev Sahibi 

Kişilerarası İletişim) hem de farklı kültürün üyeleriyle (yani Etnik Kişilerarası İletişim) 

etkileşimleri ve bunların birbirleriyle kitlesel etkileşimlerine dikkat edilmiştir. Bir başka deyişle 

model kişi ve kitlenin kendi kültüründen olanlar ve olmayanlar ile ilişkilerini her açıdan 

incelemektedir. Kim’e göre, bu iki koşulun (yatkınlık ve çevre) etkilerine ve ev sahibi 

toplumdaki bireylerin kişisel ve sosyal iletişim sürecine/türüne bağlı olarak, yeni toplumdaki bir 

yabancının başarılı bir kültürlerarası adaptasyon sağlayıp sağlayamayacağını tahmin etmek 

mümkündür. Kim, kültürler arası uyumun boyutunun üç açıdan gözlemlenebileceğini ileri 



 

75 

 

sürmektedir. Bunlar, fonksiyonel uygunluk, psikolojik sağlık ve kültürlerarası kimliktir (Kim, 

2001: 87). Örneğin, bir gezgin veya göçmen yeni ortamdaki değişiklikler için iyi hazırlanmışsa, 

ev sahibi toplum üyelerine etnik olarak benziyorsa ve uyarlanabilir bir kişiliğe sahipse, bu 

toplum içindeki etkileşimlerde iyi performans gösterme olasılığı daha yüksektir. Bu tür bir 

ortamda kişilerin tatmin olma düzeyi daha fazladır ve kültürlerarası kimlik çok daha kısa sürede 

ve çok daha az çabayla oluşturulabilecektir. Ancak söz konusu süreci kolaylaştırmak her zaman 

bireysel özellikler ile mümkün değildir (Kim, 2012: 4). 

Kültürel uyum sürecinde, ev sahibi toplumun farklı etnik yapıdaki grupları olumlu 

karşılamadığı, asimilasyon baskısının yüksek olduğu ve belirli etnik grubun göreceli statüsü ve 

gücünün çok güçlü olmadığı gibi, bireylerin kontrolünün ötesinde çevresel faktörler, uyum 

sürecini hem kişisel hem de kitlesel yönden etkilemektedir. Kim’in uyum konusundaki 

tutumunu ve teorisini anlamak için, onun süreç içinde bu teoriyi nasıl geliştirdiğine bakmak 

faydalı olacaktır. 1977 yılında araştırmacı, “farklı etnik yapıdaki grupların ev sahibi toplumu 

algılama karmaşıklığı dil yeterliliği, kültürlenme motivasyonu ve kanal erişilebilirliği, 

kişilerarası ve kitle iletişim deneyimlerinden etkilenecektir” şeklinde bir önermede bulunmuştur. 

Buna da Etkileşimli Uyum Teorisi adını vermiştir. Bu model iletişimi doğrudan kültürleşmeye 

en önemli etken olarak belirlemektedir ve uyumun, kişinin ve topluluğun, uyumlaşabilmesinin 

iletişim araçlarını kullanma sıklığı ile ilişkili olduğunu belirtmektedir. Modele göre ayrıca 

kültürel uyum için kitle iletişim araçlarının kullanımının sıklığının, süresinin ve yöntemlerinin 

de önemi büyüktür. Aynı çalışmasında araştırmacı, kültürlerarası uyumun er ya da geç 

olacağının altını çizmektedir. Yazara göre farklı etnik yapıdaki gruplar bir şekilde ve bir süre 

içinde, içine girdikleri kültüre aşina hale gelmekte, yeni karşılaştıkları bu kültürün normlarını 

tanımakta ve anlamlandırmaktadırlar (Kim, 1977: 66). Kim’in bu görüşü önceleri, kişinin 

kültürel dönüşümünü ev sahibi kültürle hizalayan geleneksel asimilasyon kavramıyla daha 

uyumluyken, 1995 yılında yaptığı çalışmasında, görüşün tek yönlü ve boyutlu bir asimilasyon 

mantığının daha da ötesine geçtiği görülmektedir. Kim, görüşünü 'kültürler arası bir kimlik' 

oluşturulmasını içerecek şekilde genişletmiştir. Bir başka deyişle araştırmacı, farklı etnik 

yapıdaki bireylerin kültürlerarası bir kimliğe sahip olma sürecini incelemiş ve bunu başaran 

kimsenin orijinal kültürünün ötesine geçme ve yeni bir kültürü benimseme yeteneğini 

gösterdiğini, bu kişinin her iki kültürün de izlerini taşıdığını ve olaylara bakış açısını iki (ya da 

daha fazla) kültüre göre çok yönlü hale getirebildiğini söylemiştir. Kim’e göre, kültürlerarası 

kimliğe (veya kültürler arası kişiliğe) sahip olmak, kişinin kendi etnik kültürüne ilişkin 



 

76 

 

anlayışlar edinmek ve yeni ev sahibi kültürü öğrenmek anlamına gelmektedir (Kim, 2001: 191). 

Bu nedenle, kültürlerarası dönüşüm, ev sahibi kültürle "tek" olmak yerine "iki kültürlü" yönleri 

ifade etmektedir.  

2001 yılındaki çalışmasında yine araştırmacı, kültürlerarası kimliğin bir kişiyi birden fazla 

kültüre ve nihayetinde insanlığın kendisine bağladığını belirtmiştir. Kim, kültürlerarası kişiliğin 

ortaya çıkmasıyla birlikte, bireysel olarak kişinin, ona atfedilen kültürü ile sınırlı olmayan ama 

aynı zamanda da bireyselleştirilmiş bir kimlik ve diğerinin içine adım atma ve hayal gücüne 

katılma kapasitesi sergileyen evrensel bir kimlik geliştirmiştir.  

Kim’in kültürlerarası adaptasyon teorisi, ev sahibi toplum üyeleri ile göç eden birey ya da 

kişilerin, artan kişilerarası iletişimin kültürler arası adaptasyonu kolaylaştıracağını 

savunmaktadır. Aynı teori, ev sahibi kültüre mensup bireylerin, kişilerarası iletişiminin kültürel 

uyuma katkı sağlayamayacağını da belirtmektedir. Adaptasyon için, farklı kültürlerin 

mensuplarının birbirleri ile temas kurması lazımdır. Fakat burada dilin önemine de değinmek 

lazımdır. Ana kültürde bireysel ve kitlesel iletişim yöntemlerini kullanabilmek için dil bilgisinin 

de varlığı şarttır. Kim bu sebeplerden ötürü, ev sahibi dildeki yeterliliğin ev sahibi üyelerle 

kişilerarası iletişimi ve ev sahibi kitle iletişim araçlarının kullanımını kolaylaştıracağını 

önermektedir. Yazarın teorisi, ev sahibi kitle iletişim araçlarının artan kullanımının kültürler 

arası adaptasyonu kolaylaştıracağını, oysa etnik kitle iletişim araçlarının kullanımının aynı 

şekilde işlemeyeceğini ileri sürmektedir (Lee, 2017: 3).  

Teori gelişimini ilerletmek için, bir teorinin tüm teoremlerinin ampirik olarak test edilebilir 

olması gerekmektedir. Teorik yapıların ölçülebilirliği, modelin gelişmesi açısından önemlidir. 

Fakat Kim’in modelindeki teorik yapılar arasındaki etkilerin yönü hakkında genel bir fikir 

edinilmesi mümkün olsa da kişi ve gruba ilişkin ilişkilerin tespit edilebilmesi güçtür. Örneğin 

bir kişinin iletişim yetkinliğinin, kullandığı kitle iletişim araçlarının neler olduğunun, onları nasıl 

kullandığının ya da onun toplum ile kurduğu kitle iletişim faaliyetlerinin ölçülmesi kolay 

değildir. 

Kim’in (2001) kültürler arası adaptasyon modelinde etnik grup gücü, katılımcıların iletişim 

süreçlerini etkileyen ve sonuçta kültürlerarası dönüşümlerini etkileyen çevresel faktörlerden 

biridir. Etnik grup gücünün yapısının üç yönü vardır ve bunlar etnik prestij (yani etnik grubun 

göreceli sosyal statüsü), kurumsal bütünlük (yani etnik grubun topluluk gelişimi) ve kimlik 

politikası (yani etnik kimliğin gücü) şeklindedir. Bir etnik grubun ev sahibi bir toplumda 



 

77 

 

nispeten yüksek bir statüye sahip olması durumunda, genellikle topluluk üyeleri güçlü bir etnik 

kimliğe sahiptir ve üyenin kültürler arası adaptasyonunun ertelenmesi muhtemeldir. Bir etnik 

grubun göreceli sosyal statüsü, ortalama gelir kazançları ve / veya mesleki prestij gibi 

sosyoekonomik durumlarıyla ölçülebilir. Homojen özelliklerin var olduğu bir etnik grup, kültür 

bakımından da birbirine daha bağlı bireylerden oluşmaktadır. Bireysel üyelerin etnik kimliği, 

kişinin kendisini belirli bir etnik grubun üyesi olarak ne kadar güçlü tanımladığı ile yakından 

ilişkilidir. Kişinin kendi kültürüne ve toplumuna bağlılığını belirlemesi, aidiyet duygusu, bireyin 

ve o toplumun statü, değer, eğitim gibi benzerlikleri ile yakından ilişkilidir ve bağlılığın ölçütü 

olarak bu benzeşmelerin kullanılması mümkündür. Kurumsal bütünlük, yani [üyelerin] toplu 

ekonomik, politik, sosyal ve kültürel bir sistemde örgütlenme ve bütünleşme derecesi, hem 

grubun gelen farklı etnik yapıdaki vatandaşa, hem de bu vatandaşların adaptasyon sürecine etki 

etmektedir. Bu bütünleşmeye toplumun kurumsallaşması denir (Kim, 2001: 156-157).  

Örneğin, bir etnik grup, üyeleri için istihdama ilişkin bilgiler, yaşlılara yönelik sağlık 

hizmetleri ve genç nesiller için dil eğitimi gibi çeşitli hizmetler sunan köklü bir toplulukta 

bulunuyorsa, bu etnik grubu kurumsal olarak ifade etmek mümkündür. Kim, tüm bu değişkenleri 

hesaba katarak adaptasyonu düşünmüş ve bunun gerçekleşmesi sürecine ve bu sürecin getirdiği 

strese bu açıdan yaklaşmayı başarmıştır (Lee, 2017: 4-5). 

2.2.8.  Kültürel Adaptasyon Kuramı 

Dünya genelinde insanların bireysel ya da toplumsal hareketliliği sürekli var olmuştur. 

Ancak teknoloji ve ulaşım kolaylığı gibi gelişmeler hem yaşam hem ziyaret hem de iş sebepli 

yer değiştirmeleri arttırmış, dünyayı adeta ülke sınırlarından arındırmıştır. Kuşkusuz burada 

bahsi geçen sınırlar yalnızca politik sınırlar değildir. Bir anlamda, kültürlerin arasındaki 

uçurumlarda da bir değişiklik söz konusudur. Bu nedenle, 2000’li yıllara gelindikçe, kültürel 

adaptasyon konusu hem toplumların hem siyasetçilerin, hem bireylerin, hem de araştırmacıların 

daha fazla ilgilendikleri bir konuya dönüşmeye başlamıştır (Croucher ve Kramer, 2016). 

Akademisyenler, bu sürecin nasıl gerçekleştiği konusunda çeşitli araştırma grupları 

oluşturmuşlar, sürecin olumlu ve olumsuz etkilerini belirlemeye çalışmışlar ve mevcut teorilere 

ve modellere ek olarak sayısız alternatifler sunmuşlardır. Bu akademisyenlere, Berry ve Kim 

gibi isimleri örnek olarak göstermek mümkündür.  

Özünde kültürel adaptasyona ilişik en fazla kabul gören teorilerden biri Kim’e ait 

olanlarıdır. Ancak araştırmacının 1977, 2001, 2008 ve 2012 yıllarında yaptığı çalışmalarda 



 

78 

 

gerçekleştirdiği eklemeler, aslında kültürel adaptasyon konusunun kolaylıkla 

çözümlenemeyeceğinin, dinamik bir yapıda olduğunun ve her zaman aynı kurallara bağlı olarak 

gelişemeyeceğinin bir kanıtı niteliğinde kabul edilebilecektir ki bu durum diğer akademisyenleri 

de konu hakkında çalışma konusunda isteklendirici bir durum olarak da kabul edilebilir.  

Esasında burada yazılı olan yorum, Kim’in çalışmalarında yola çıkarken yaptığı kültürel 

adaptasyon tanımında da mevcuttur. Kim, kültürel adaptasyonun, farklı kültürel temaslar 

neticesinde ortaya çıkabilen dinamik yapısına vurgu yapmıştır. Bu dinamik yapıdaki değişim, 

kişinin, kişilerin, kültürlerin özellikleri ve istikrarlı ilişkilerin kurulma süreci ile yakından 

ilişkilidir ve bu sebeple adaptasyon sürecinde yaşanacaklar için genellemelerin yapılması 

oldukça güçtür. Araştırmacı, adaptasyonun ister kişi bazında, isterse de toplumsal ya da siyasi 

bazda, çok aşamaları bir süreçler bütünü olduğuna dikkat çekmektedir (Kim, 2001: 31-31). 

Kültürel adaptasyon, baskın kültür ve yeni gelen kültürün harmanlandığı, bu iki kültürün 

mensuplarının birbirleri ile etkin iletişim kurmaya başladığı ve bütünüyle birbirlerini anlar hale 

geldikleri, yeni gelenlerin kültürlendiği, baskın kültürün ise gevşeyerek katılığını biraz azalttığı 

(kimi zaman çok daha fazla) bir süreçtir. Çok yönlü etkilerinin olması, çok yönlü bir süreç 

olmasını da gerekli kılmaktadır. Ancak tam anlamıyla bir asimilasyondan bahsetmek de oldukça 

zordur. Çünkü dışardan gelen kültürün, baskın kültür tarafından bütünüyle kabul edilmesi 

beklenemeyeceği gibi, dışardan gelen kültürün de nesiller boyu aktarılan ve kodlanan bilgisini 

bütünü ile bir zaman zarfı içinde değiştirmesi ve/veya bunu değiştirerek kendi yeni nesillerine 

aktarması mümkün değildir. Ne olursa olsun, tabandaki kültürün, yaşam, davranış ve iletişim 

süreçlerinde bir etkisi mutlaka olacaktır. Dolayısıyla teorik olarak tam bir asimilasyondan söz 

edilmesi imkânı mevcut değildir (Watson ve Cuban 2003: 10 ve 77).  

Tam bir asimilasyondan söz etmek ve gerçeklikten uzaklaşmak yerine kültürleşme ve 

adaptasyondan bahsetmek daha gerçekçidir. Bu noktada devreye kültürlerarası kişilik 

girmektedir. Kültürlerarası kişilik, bireyin kendi kültürü ve diğer kültür ile kurduğu bir köprü 

olarak düşünülebilir. Birey kendi dünyasında kendi kültürünün üyeleriyle kurduğu iletişimden 

daha farklı bir iletişimi diğer kültürün bireyleriyle kurabilir ve her iki durumda da sağlıklı bir 

anlama ve anlaşılma içinde olabilir. Ayrıca, kendi kültürünün katı kurallarından daha fazla 

sıyrılarak, diğerlerini daha iyi anlama, empati gerçekleştirme ve onların değerlerine saygı duyma 

da mümkün olabilir. Kraidy, bu duruma bir tür melezlik demektedir. Yaptığı çalışmalarda, 

melezliğin sadece biyolojik özelliklerin karışması değil aynı zamanda din, dil, etnik köken, ırk 

ve kültürü oluşturan diğer öğelerin de karışımı olduğunu belirtmiştir. Yazar, melezliğin hem 



 

79 

 

gelen kültür hem de baskın kültür içinde oluşacağının da altını çizmiştir (Kraidy, 2002: 322). 

Bir başka deyişle, kültürlerin temasında, her iki taraf da etkilenmekte ve melez hale gelmektedir. 

Araştırmacı, melezliğin olduğu kültür alanlarında, iki ya da daha fazla kültürün etkilerinin 

varlığından söz etmektedir. 

Aslında Kraidy’nin bu teorisi, konu hakkında 1960 ve 1975 yılları arasında çalışmış olan 

Gadamer’in teorisinin devamı niteliğindedir. Gadamer, Füzyon Teorisi’ni geliştirmiş ve bu teori 

için var olanın üzerine sürekli olarak inşa edilen yeni kültürün yarattığı değişim açıklamasını 

yapmıştır. Füzyon teorisine göre var olan kültürler, birbirlerini etkileyerek, her ikisinden de 

farklı, benzerlikleri de olan yeni bir kültür oluşturmaktadırlar. Bu teori, Kim’in, yeni gelenlerin 

yeni kültürel bilgileri öğrenirken kültürel bilgiyi terk etmeleri için cesaretlendirildiği güçsüzlük, 

kültürleşme ve kültürlerarası kişilik tanımından farklılaşmaktadır. Burada, Kim’in üzerinde 

durduğu, “yeni gelenin değişime daha açık olma” durumu reddedilmektedir. Araştırmacı 

Gadamer, yeni gelen kültürün üyelerinin her zaman esnek yapıda olmayabileceğini, ancak 

koşullar, tutum ve durum karşısında, kültürel değişime uğramaya zorlanabileceği eşitli farklı 

yolların da olduğunu belirterek teorisini geliştirmiştir. Bir başka deyişle, kültürel adaptasyon 

için kişi ya da gruplar her zaman istekli olmayabilirler. Gerek isteklilik gerekse isteksizlik olsun, 

taraflar arasında mutlaka bir direnç olacaktır ve bu direnç karşılıklı değişimi de beraberinde 

getirecektir (Croucher ve Kramer, 2016). 

Kültürel adaptasyon konusunda çalışmalarını yürüten bir diğer isim de Kramer’dir. 

Croucher ve Kramer (2016) kültürel uyumu kültürel kaynaşma olarak yorumlamış ve yeni bir 

kültürel çevrede yaşayan bireyin baskın kültürün davranış ve özelliklerine uyum sağlaması ve 

kendi azınlık kimliğinin bileşenlerini kültürel yaşamda sürdürmesi olarak tanımlamıştır. Bu 

bakış açısı, Kim'in teorisindeki “bir kültüre uyum sağlamak ve etnik kimlikten ayrılmak” 

noktasına “iki kültüre ait olmayı sürdürmek” olarak katkıda bulunmaktadır (Kuş, 2019: 51). 

Tüm bu teorileri bir çatı altında toplamaya çalışan Kramer’e göre, kültürel kaynaşma, ir 

kültüre yeni gelenlerin egemen kültürün davranışlarını / özelliklerini benimsemeleri ve azınlık 

kimliklerinin unsurlarını egemen kültürde işlev görmeleri için sürdürdüğü süreçtir. Araştırmacı, 

yeni gelenlerin, var olan kültürü de dönüştürme etkisinin üzerinde durmaktadır. Bir başka 

deyişle, ortaya bir karışım kültür çıkmakta, bu durum zaman içinde her iki kültürün yaşam 

biçimini, iletişimini ve birbirleri ile etkileşimini değiştirmektedir. O halde, kültürel füzyon 

teorisini daha iyi anlayabilmek için öncelikle bu teorinin şartlarını incelemek yerinde olacaktır 

(Croucher ve Kramer, 2016): 



 

80 

 

• Yeni gelenler öncelikle bir kültürde sosyalleşir ve daha sonra yeni bir kültüre taşınır:  

Genellikle bir birey, yeni bir kültür içine girdiğinde, sosyalleşmeye başladığında, aynı anda 

kültürleşmeye de başlamaktadır. O halde erken dönem kültürleşme için, ilk sosyalleşme 

sürecidir açıklamasının yapılması da mümkündür. Birey, çocukken tanıştığı kültürün içinde 

yetişir ve ister çocukken olsun ister yetişkinlikte, yeni bir kültür ile temas ettiğinde şaşırma, 

endişelenme gibi karmaşık düşünsel durumların yanında, diğer taraftan neler olup bittiğini de 

çözümlemeye çalışmaktadır. O halde, bir füzyondan bahsedilebilmesi için kültürleşmenin 

otomatik biçimde başladığı varsayılmalıdır. Füzyonun oluşabilmesi için, tanıdık olmayan, yeni 

bir kültür ile birey veya toplumun karşılaşması gerekmektedir (Watson ve Cuban, 2003: 43). 

• Kültürel kaynaşma, kültürlerarası dönüşüm getirir: 

Kültürel füzyon teorisinde, Berry ve Kim’in çalışmalarından da etkilenilmiştir demek yanıltıcı 

olmayacaktır. Bir kişi ya da topluluk, yeni girdiği bir kültür ortamında, kendisine ters olan, 

direnç gösteren ya da kimi zaman meydan okuyan tavır ve davranışlar ile 

karşılaşabilmektedirler. Kimi zaman bir direnç olsa da çoğunlukla yeni gelenler uyum sağlama 

konusunda çaba göstermeye başlarlar. Bunun temelinde ihtiyaçlar ve işlev görme isteği 

bulunmaktadır. Bu noktada bir uyum kurma söz konusu olmaktadır. Kim, bu noktadaki uyum 

çabasına, baskın kültür içinde kişi ya da yeni topluluğun, uyumsuzluktan kaynaklanan 

başarısızlığı önleme girişimi olarak açıklamaktadır. Buna karşın, Croucher, 2008 yılında yaptığı 

çalışmasında, Fransa'ya Kuzey Afrikalı göçmenlerin baskın kültürün bazı yönlerini ödünç 

aldığını ve Fransız kültürü ile kendi işlevsel uygunluklarını geliştirmek için yerel kültürlerinin 

daha da fazla yönlerini tuttuğunu fark etmiştir. Durumun içinde araştırmacı, baskın Fransız 

kültürünün, Kuzey Afrika kültürünün yiyecek, dil ve medya gibi yönlerini ödünç aldığını ve 

Kuzey Afrikalılara özgü kültürel unsurların Fransız kültürüne sızmaya devam ediyor olduğunu 

da eklemiştir. Yazar, Kuzey Afrikalı göçmenlerin ve dünyadaki diğer birçok göçmen grubunun 

egemen kültür içinde kültürel olarak farklı bir işlevsel uygunluk oluşturmak için baskın kültürün 

yönlerini kendi kültürleriyle birleştirmenin yollarını bulduklarını söylemiştir. Buradan 

hareketle, Kim’in dediği gibi, uygunluk oluşturma ve köprü kurma çabasının tek yönlü 

olmadığını ileri sürmüştür (Croucher, 2011: 47; Croucher, 2008: 210). Kültürel kaynaşma ve 

dönüşümden söz ederken, durumun psikolojik boyutlarını atlamamak gerekmektedir. Bir yer 

değiştirme ve farklı kültürle temas, iki kültürün mensuplarında da psikolojik farklılıklar yaratma 

potansiyeline sahiptir. Çünkü bu durum ve getireceği iletişim problemleri taraflar için asla kolay 

bir şey değildir. Özellikle yeni gelenler, bir zorlanma sürecine doğrudan girmektedirler. 



 

81 

 

Gündelik yaşamdaki alışkanlıkların değişmesinin yanı sıra, iletişim problemleri, asimilasyona 

yönelik baskılar, anlaşılmama, saygı görmeme ya da gördüğü saygıyı anlayamama, değerlerin 

önemsizleşmesi gibi pek çok faktör ve bu faktörler ile bireysel ve toplumsal olarak baş etme 

çabası, bireylerin psikolojik durumlarını değiştirmektedir. Süreç ne kadar basit görünürse 

görünsün, kişi öz kültürüne uzaklaşsın ya da karşı tarafı uzaklaştırsın; süreç sancılı geçecektir. 

Bu sancılı süreç, kişinin bütün bu değişimle baş ettiğini öğrenmesi ile hafiflemektedir. Birey, 

anlaşabildiğini ve uzlaşabildiğini fark ettiğinde özgüveni de doğal olarak artmakta ve bu durum 

onun psikolojisine olumlu yansımaktadır (Croucher ve Kramer, 2016). Psikoloji üzerinde 

olduğu kadar, kültürlerarasındaki temasın bireyin kimliği üzerinde de etkisinin olacağı açıktır. 

Yeni gelenler ev sahibi kültürle daha çok öğrenmeye ve kimliğe sahip olmaya başladığında, 

sosyalleştirilmiş kimlikleri dönüşür. Yeni gelenler zaman içinde ev sahibi kültür ile 

özdeşleşmeye başlayacaktır. Fakat burada belirtilmesi gereken önemli bir detay, bu 

özdeşleşmenin, eski kimliğin tam anlamıyla terkedildiği anlamına gelmediğidir. Aslında burada 

öz kültüre sahip bireyler ile ve dışardaki baskın kültürün sahipleriyle iletişime fayda sağlayan 

iki farklı kimliğin oluşması da söz konusu olabilmektedir. Bu duruma çok kimlikli bir ortam adı 

verilmesi mümkündür. Bu kültürel kimlikler hem bireyi hem de toplumu daha esnek bir yapıya 

kavuşturmaktadır (Croucher ve Kramer, 2016). 

• Kültürlerarası dönüşüm artan işlevsel uygunluk, psikolojik sağlık ve kültürlerarası kimlik 

ile kendini gösterir: 

Konakçı kültür içindeki farklı gruplarla iletişim kurabilme, konakçı kültür içindeki işleyişin 

ayrılmaz bir parçasıdır. Kim tarafından bu süreçteki iletişim faaliyetleri iki grup altında 

toplanmıştır. Bunlar kişisel ve sosyal iletişim şeklindedir. Kişisel iletişim, bireyi belirli kültürel 

/ sosyal durumlara yanıt vermeye hazırlayan zihinsel faaliyetleri ve süreçleri içermektedir. 

Akademisyenler genellikle kişisel iletişimi ev sahibi iletişim yetkinliği olarak tanımlamışlardır. 

Böyle bir yeterlilik tipik olarak konakçı kültürde dilsel olarak iletişim kurma yeteneğini, konakçı 

kültürde uygun şekilde hareket etme yeteneğini ve konakçı kültürü hakkında yeterli / uygun 

bilgiyi içermektedir. Böyle bir yeterlilik, bireylere bilgiyi işleme koyma ve organize etme ve ev 

sahibi kültürdeki diğer kişilere daha uygun şekilde yanıt verme yeteneği sağlamaktadır 

(Croucher, 2008: 211). Yeni gelenlerin ev sahibi kültürün üyeleriyle etkileşim kurması 

gerektiğinde, bunların ev sahibi iletişim yeterliklerini (kişisel iletişim) kabul etmeleri 

gerekmektedir. Buna karşın, baskın kültür üyelerinin yeni gelenlerle etkileşime girmesi 

gerektiğinde, duruma bağlı olarak diğer iletişimsel yeterlik biçimlerini de yürürlüğe koymaları 



 

82 

 

gerekmektedir. Bu karşılıklı kabul durumuna, sosyal iletişim denilmektedir. Sosyal iletişim, 

bireyden çıkıp toplumun da bir faaliyeti haline gelmektedir. Medya organları gibi unsurların da 

bu süreçteki katkıları yadsınamayacaktır. Yeni gelenlerin ev sahibi kültür ile ne ölçüde 

etkileşimde bulundukları, onların adaptasyonlarını ve dolayısıyla psikolojilerini ve kimliklerini 

etkilemektedir (Croucher ve Rahmani, 2015: 3). Görüldüğü üzere, baskın kültür üyelerinin yeni 

gelenlerle, yeni gelenlerin ise baskın kültürün üyeleriyle iletişim kurabilmeleri için bir düzeyde 

temel iletişim yetkinliği ve esnekliği gereklidir. 

• Yeni gelen ve ev sahibi-kültürlerarası dönüşüm, iletişim yeterliliğini kolaylaştırır: 

Pek çok yeni gelen kişi kendi grupları içinde kişilerarası iletişimi ve kendi ülkelerinde veya 

kültürlerinde üretilen kitle iletişimlerini adaptasyon sürecinde en cazip ve yararlı bulmaktadır. 

Azınlık kişilerarası ve kitle iletişimi, yeni gelenlerin yerel kültürlerindeki aile, arkadaşlar ve 

olaylarla bağlantılı kalmasına yardımcı olmakla kalmamakta, aynı zamanda ev sahibi kültürü 

daha iyi anlamalarına yardımcı olmaktadır. Araştırmalar, çok sayıda farklı etnik grubun çok 

kültürlü bir kimlik geliştirmeye ve yeni bir kültüre uyum sağlayarak kültür şokunu ve stresi 

azaltmaya yardımcı olmak için daha fazla gruplar arası iletişim ve etnik medya kullandığını 

göstermektedir (Croucher ve Kramer, 2016). 

• Kültürlerarası dönüşüm, ev sahibi ve azınlık (kişilerarası ve kitle) iletişim faaliyetlerine 

katılımı kolaylaştırır ve kolaylaştırır: 

Yeni gelenlerin yeni bir kültüre kaynaşma niyeti çevresel koşullardan büyük ölçüde 

etkilenmektedir. Özellikle, konukçu kültürün yeni gelen kişi için ne kadar alıcı olduğu, ev sahibi 

kültürün yeni gelenlere asimile etmeye ne kadar baskı uyguladıkları ve yeni gelenlerin azınlık 

grubu kimliklerini ne kadar güçlü bir şekilde korudukları, dikkate alınması gereken kilit 

sorulardır. Genellikle ev sahibi kültür için, farklı etnik yapıdaki topluluklar bir tehdit olarak 

algılanır; dolayısıyla farklı toplumsal gruplara mensup oldukları, farklı değerleri / inançları takip 

edebildikleri ve kişiliklerinin kültürel olarak ev sahibi kültür ile aynı olmadığı için önyargılı 

davranışlar ile karşılaşırlar. Benzer bir önyargı, yeni gelenler için de söz konusu olabilmektedir. 

Tarafların birbirlerini tehdit olarak algıladığı 3 çeşit sebep vardır. Bunlar, gerçekçi tehditler esas 

olarak kaynaklara yönelik ekonomik, politik ve fiziksel tehditlerdir. Gerçekçi tehditler esas 

olarak kaynaklara yönelik ekonomik, politik ve fiziksel tehditlerdir. Ev sahibi kültürün üyeleri 

uluslarında / kültürlerinde sınırlı kaynaklar olduğuna ve yeni gelenlerin kaynaklara erişim için 

rekabet oluşturacağına inanmaktadırlar. Kaynağın paylaşılmak zorunda olması, ev sahibi kültür 



 

83 

 

mensuplarının kendilerini tehdit altında hissetmelerine neden olmaktadır. Sembolik tehditler, 

grup inançları, değerleri ve normları arasında algılanan farklılıklara dayanan tehditlerdir. 

Gruplar birbirlerinden tamamen farklı olduklarına inandıklarında (olmasalar bile) bu farklılık 

algısı çatışma, uyum baskısı ve alıcılık (mesajı alma, anlamlandırma, anlama) eksikliği 

yaratabilir. Son tehdit türü gruplar arası kaygıdır. İnsanların grup dışı üyelerle etkileşime girme 

korkusu vardır. Kimi toplumlarda, karşılıklı baskı arttıkça, uyum sağlama istekliliği de 

azalmaktadır. Bu psikolojik direnç nedeni ile pek çok Avrupa ülkesinde, yeni gelenlere karşı 

baskı yapılmaması bir devlet politikasına dönüştürülmeye çalışılmıştır. Baskının artması, yeni 

gelenleri kendi içlerine daha fazla kapattığından, toplumu oluşturan kültürlerarasında ciddi 

farklılıklar ortaya çıkacaktır ki bu durum ekonomik, politik ve diğer toplumsal konuları da 

doğrudan etkilemektedir. Fakat hızla artan göç olayları, devletin hoşgörülü tutumuna karşın 

toplumların tehdit algılarını ve dolayısıyla önyargılarını arttırmaktadır (BBC News, 2016). 

İslam’a karşı yöneltilen nefret ve korkunun temelinde bu durumun varlığı aranabilecektir. 

Burada ne olursa olsun, hemen her toplumda, özellikle ev sahibi grubun, azınlık üzerine 

asimilasyon için bir baskı (as ya da çok) uygulayacağı kabul edilmelidir. Aslında bu durum, 

kültürel füzyonun bir parçası olarak kabul edilebilecektir (Croucher ve Kramer, 2016). 

• Yeni gelenlere baskın kültür tarafından uygulanan baskılar, yeni gelenlerin kültürlerarası 

değişim düzeylerinden etkilenmektedir: 

Kuşkusuz, yeni gelenlere alışıldıkça ve yeni gelen kültürün üyeleri, ev sahibi kültüre uyum 

sağlamayı başardıkça, toplumun, bunlar üzerindeki baskısı da gerileyecektir. Kültürel füzyon 

teorisinin bir diğer aksiyomunun da yeni gelenlerin iç koşulları ile ilgili olduğunu söylemek 

mümkündür. Füzyon teorisi, yeni gelen bir değişikliği içerir ve teoriye göre bazı bireyler 

değişime diğerlerinden daha açık ve daha hazırlıklıdır. Özellikle gidilen yer ile ilgili olarak göç 

öncesinde bilgiye sahip olan kişiler, buradaki kültür ve iletişime ilişkin daha gerçekçi 

beklentilere sahip olmaktadırlar. Bu bilgi medyadan, kitaplardan, önceden kurulan iletişimden 

elde edilebilir. Bilginin çokluğu, değişime açıklığı da arttıran bir unsur olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Kuşkusuz bilgi, aynı zamanda, değişim sürecinin sancılarını da azaltan, bu süreci 

kolaylaştıran ve hızlandıran bir etkendir. Hareketin planlı, isteyerek olması da durumu 

kolaylaştırıcıdır. Nitekim burada alıcı kültürün de süreç için istekli olması önemlidir. Alıcı 

kültürün, hareketi istememesi ve önlemeye çalışması, kültürel baskı ve direnci de beraberinde 

getirebilecektir. 



 

84 

 

      Benzer şekilde, yeni gelenlerin azınlık / etnik geçmişi, kültürlerarası dönüşümü etkileyen 

önemli bir iç durumdur. Ev sahibi kültürünkine etnik olarak daha yakın olan yeni gelenler, 

başlangıçta ev sahibi kültüre uyum sağlamayı daha kolay bulmaktadır. Buradan hareketle, Etnik 

benzerlik ve / veya yabancılığın derecesi, yeni gelenlerin kültürel füzyon yeteneklerini etkiler 

demek mümkündür. Fiziksel, dini ve benzeri açılardan, göç edenler ve göç alanlar arasındaki 

benzerlik arttıkça, ev sahibi kültürün, yeni gelenleri kabul etme oranında da bir artış söz konusu 

olabilecektir.  

Kişi ve grupların, açıklığı, pozitifliği ve gücü, onların adaptasyon durumlarını etkileyen bir diğer 

durumdur. O halde bu özelliklerin füzyon sürecini de etkileyeceğini söylemek mümkündür. 

Açıklık, kişinin, ne kadar esnek, açık fikirli ve belirsizliğe toleranslı bir birey olduğunu ifade 

eder. Füzyon ve adaptasyon, bu açıklığa sahip olunduğunda kolaylaşan bir durumdur. Açıklık, 

güç ve pozitiflikle doğrudan ilişkilidir. Kişinin kendini güçlü hissetmesi ve olaylara pozitif 

yaklaşabilmesi, onun kültürel değişime ve değişimi kabul etmesine önemli etkenlerdir. 

     Bu noktada, kültürel temasların, her koşulda kültür şoku yaratacağını da eklemek 

gerekmektedir. Bu şok oldukça büyük ya da küçük çaplı olabilir. Şokun boyutu, füzyon sürecini 

de etkilemektedir. Güçlenme, çoğunlukla şokun atlatılması ile mümkün olmaktadır. Neler 

olduğunu ve karşı tarafı anlama çabası içindeki kişi ya da grubun, kendisini baş edecek kadar 

güçlü görmemesi doğaldır.  Kişiye karşı alıcı kültür mensuplarının pozitif yaklaşımı, onun da 

diğerlerine pozitif yaklaşımı olarak yansıyacak, şok sürecini kısaltacak ve füzyonu daha kolay 

hale getirecektir. Bu durum aynı zamanda bir tür psikolojik yardım olarak da yorumlanabilir.  

• Yeni gelenlerin yatkınlıkları, yeni gelenlerin kültürlerarası değişim düzeylerini etkiler ve 

bundan etkilenir: 

Yeni gelen kitle ve/veya kişinin, uyum konusundaki yatkınlığı, süreci çok önemli ölçüde 

etkilemektedir. Burada, füzyonun gerçekleşebilmesi için, kişinin, toplumların ve hatta 

yöneticilerin ortak bir noktada buluşabilme becerisine aynı anda sahip olunmasının kolaylaştırıcı 

etkisinin olduğunu söylemek mümkündür (Croucher ve Kramer, 2016).   

Tüm bu teoriler bir araya getirildiğinde, adaptasyonun ne kadar farklı yönden ele alınması 

gerektiği gerçekliği ortaya çıkmaktadır. Bu açıklamalardan sonra uyum ve adaptasyon açısından 

kültürlerarası iletişim yeterliliği teori ve modelleri açıklanmaya çalışılacaktır. 

 



 

85 

 

2.2.9. Kültürlerarası İletişim Yeterliliği 

Bu bölüm iki yönlü olarak ele alınmıştır. İlk olarak, kültürlerarası iletişim yeterliliğinin 

farklı bakış açılarından nasıl yeniden kavramsallaştırılabileceğini araştırmayı amaçlamaktadır. 

Bu kavram çok ayrıntılı bir kavram olduğundan, herhangi bir perspektifin kapsamlı bir vizyon 

sunması zor olacaktır. İkincisi, kültürel bağlamlarda ve etkileşim senaryolarında kültürlerarası 

iletişim yeterliliğinin gelişimini araştırmayı amaçlamaktadır.  

İletişim teknolojilerinin hızlı gelişimi, 21. yüzyılda insan toplumunu yavaş yavaş küresel bir 

topluluğa dönüştürmüş ve kültürlerarası iletişim yetkinliği, uyumlu ve üretken bir yaşam 

geliştirmek ve daha fazla inşa etmek için vatandaşların uygun ve etkili bir şekilde etkileşime 

girmeleri için gerekli bir yetenek haline gelmiştir. Kültürlerarası iletişim yeterliliği çalışmaları 

yarım asırdan daha eski bir tarihe tarihlendirilebilse de insan toplumunda küreselleşme eğilimi 

kavramın doğasını karmaşıklaştırmıştır. Bu sebeple bu disiplinin çeşitli bakış açıları ve çeşitli 

kültürel ve etkileşimli bağlamlardaki gelişiminin yeniden incelenmesi gereği duyulmaktadır. 

Kültürlerarası iletişim yeterliliğini incelemenin yeni bir yoluna yönelik gerekliliğe 

istinaden, özellikle küreselleşme bağlamında ulusal ve kültürel sınırların bulanıklaşmasıyla, 

kültürlerarası ilişkiler güçlendirilmiş ve daha karmaşık hale gelmiştir. Küreselleşen dünya, farklı 

kültürlerden insanların birbirleriyle giderek karşılaştıkları karşılıklı bağımlılık ve karşılıklı 

entegrasyon ile ilintili hale gelmiştir. İnsanlar kültürlerarası bir diyalog veya uluslararası 

ticarette yer aldıklarında, kaçınılmaz olarak kültürel stereotip ve önyargı, kimlik çatışması, dil 

eksikliği ve etkileşim becerilerinin eksikliği gibi iletişim engelleri ile karşı karşıya 

kalmaktadırlar. Bu problemler ancak kültürlerarası iletişim yeterliliği edinilerek küresel 

etkileşim sürecinde çözülebilmektedir. Kültürlerarası iletişim yeterliliği küresel olarak birbirine 

bağlı dünyada hayatta kalmak ve üretken ilişkiler kurmak için vazgeçilmez bir unsur halini 

almıştır (Deardorff, 2006: 251). 

Kültürlerarası iletişim yeterliliği, kültürlerarası iletişim çalışmasındaki en temel 

kavramlardan biridir. Bu olgu, son yıllarda farklı disiplinlerden akademisyenlerin dikkatini 

çekmiştir (örn. Chen, 2002; Chen ve Starosta, 1996; Collier, 1989; Deardorff, 2006; Spitzberg 

ve Changnon, 2009). Akademisyenler, kültürlerarası iletişim çalışması alanında bol miktarda 

literatüre yol açan çeşitli perspektiflerden kavramsallaştırmış ve test etmişlerdir. Bununla 

birlikte, kavramın doğasında var olan karmaşıklık, kültürlerarası iletişim yeterliliğinin çeşitli 



 

86 

 

kavramsallaştırma ve ölçüm sorunlarından mustarip olmaya devam etmesini sağlamaktadır 

(Holmes & Neill, 2012; 710).  

Kültürlerarası iletişim araştırmacıları, kültürlerarası iletişim yeterliliğini farklı 

perspektiflerden uzun zamandır araştırmış ve çok sayıda model ve teori üretmiştir. Örneğin 

Byram (1997) bu kavrama yabancı dil öğretimi açısından yaklaşmıştır. Yetkin bir kültürlerarası 

konuşmacının dilbilimsel ve sosyo-dilbilimsel veya sosyo-kültürel bilgiye ve kendi sistemleri 

ile diğer sistemler arasındaki ilişkiyi yönetme yeteneğine sahip olduğunu ileri sürmüştür. Kim 

(2001), kültürlerarası iletişim yeterliliği araştırmalarını bir sistem teorisi görüşü çerçevesinde 

ele almıştır. Çevrenin taleplerini karşılamak için kendini yeniden organize etmenin iç kapasitesi 

olarak adaptasyonun kültürlerarası iletişim yeterliliğinin temel bir bileşeni olduğunu belirtir. 

Ting-Toomey (2005) kültürlerarası iletişim yeterliliğine kimlik müzakeresi açısından hitap 

etmiştir. Yetkili kültürlerarası iletişimcilerin, istenen kimlikleri karşılıklı olarak müzakere 

ettikleri için optimum denge duygusunu sürdürmede dikkatli, becerikli ve yaratıcı olduklarını 

iddia etmektedir (Wiseman, 2002: 216). 

Kim'in sistem teorisi, Gudykunst'un kaygı / belirsizlik (AUM) teorisi ve Ting-Toomey'in 

kimlik müzakere teorisi gibi kültürlerarası iletişim yeterliliği çalışmalarına yönelik bazı 

yaklaşımlar zamanla bu kavramın daha fazla araştırılması veya yeniden kavramsallaştırılması 

gereğini de ortaya koymuştur (Arasaratnam, 2007). 

Kültürlerarası iletişim yeterliliği için farklı perspektiflerin farklı teorik varsayımlar 

kullanma, farklı bileşenleri belirleme ve farklı hedefler peşinde olma eğilimindedir 

(Arasaratnam ve Doerfel, 2005; 147). Diğer bir deyişle, her perspektif kültürlerarası iletişim 

sürecinin sadece bir yönünü açıklayabilmektedir. Dahası, kültürlerarası iletişim yeterliliğinin 

kavramsallaştırılması kültürel temellere dayanmaktadır. Miike'ın (2003) belirttiği gibi, bilim 

insanlarının kültürlerarası iletişim çalışmalarında kültürün önemini teori olarak tanıması 

gerekmektedir. Kültür kaçınılmaz olarak kültürlerarası iletişim yeterliliğinin gelişimini ve 

insanların etkileşimlerde nasıl inşa ettiklerini etkilemektedir. Mevcut kültürlerarası iletişim 

yeterliliği modellerinin ve teorilerinin çoğu Amerikalı ve Avrupalı akademisyenler tarafından 

geliştirildiğinden, kültürlerarası iletişim yeterliliği araştırmalarının baskın paradigmasının 

Eurocentrism'in dilsel, kültürel veya akademik önyargılarından arınmış olmadığının farkında 

olmak gerektiğini ifade etmektedirler (Miike, 2003, 212 ).  



 

87 

 

Araştırmacılar varoluşsal konumumuzun gözü önünde gözlemleme ve açıklama için kültürel 

kapasiteye sahip olduklarından (Asante, 1998), akademisyenlerin kültürel önyargıları önlemek 

için kültürlerarası iletişim yeterliliğini yerel perspektiften kavramsallaştırarak kültüre özgü 

yaklaşımı benimsemeleri önemlidir. Kültüre özgü teoriler, kültür-genel teorilerin gelişimine 

zemin hazırlar, çünkü yalnızca kültürel geçerlilik belirlendikten sonra kültür-genel teoriler 

geliştirebiliriz (Collier, 1989: 295). 

Kültürlerarası iletişim yeterliliği en yaygın kültürlerarası etkileşimlerde görülmektedir 

(Holmes & O’Neill, 2012). Somut kültürlerarası uygulamalar sürecinde kültürlerarası iletişim 

yeterliliğinin gelişimini araştırmak, kültürlerarası iletişim yeterliliğinin bulunduğu yeri tespit 

etmemizi ve kültürlerarası iletişim yeterliliğinin belirli bileşenlerini tanımlamamızı sağlar. 

Örneğin, Ting-Toomey (2007) kültürlerarası iletişim oluşturma yeterliliğini kimlik tabanlı 

etkileşim sahnelerini başarıyla yönetmede iletişim becerileri olarak tanımlayarak ele almıştır. 

Yetkin bir kişi olabilmek için bireyler iletişim bilgisi edinmeli, farkındalık ve beceriler 

geliştirmelidir. Bunun yanında operasyonel beceriler derin dinleme, merkezden çıkarma, fikir 

birliği karar verme, işbirlikçi çatışma ve yüze duyarlı saygılı diyalog becerilerini içerir (Grandin 

ve Hedderich, 2009: 368) 

Kültürel uyum süreci araştırmacılar, topluluklar, uluslar ve bireyler için büyük önem 

taşımaktadır. Akademisyenler bu sürecin nasıl gerçekleştiği konusunda zengin bir çalışma 

oluşturmuşlar, sürecin olumlu ve olumsuz etkilerini belirlemişler ve mevcut adaptasyon 

modellerine çeşitli eleştiriler ve alternatifler sunmuşlardır. Kültürlerarası iletişimde iki model en 

çok ilgi görmüştür. Berry’nin (2003) kültürleşme stratejileri ve Kim’in (1988, 2001) kültürler 

arası uyum modelidir. Bu modellerin her ikisi de yeni gelenlerin yeni bir kültürel ortamda 

izleyebilecekleri farklı kültür yollarını vurgulamaktadır. Kültürleşme, farklı kültürlerin temas 

ettiği çok boyutlu bir süreç olarak tanımlanmıştır. Bu süreç boyunca kültürel değişim sürecinin 

gerçekleştiği kültürel öğrenme gerçekleşmektedir. 

Berry’nin modeli, yeni bir kültürün yeni bir kültürle karşılaşırken seçebileceği dört strateji 

sunmaktadır. Strateji seçimi, yerli veya miras kültürünü koruma arzusuna ve baskın kültürü 

benimseme arzusuna bağlıdır (Berry, 2003: 206). Dört strateji asimilasyon, ayrılma, 

marjinalleştirme ve entegrasyon olarak karşımıza çıkmaktadır. Asimilasyon, yeni gelenlerin 

orijinal kültürlerinin önemini azaltması ve yeni kültürle özdeşleşmeye çalışmasıdır. Ayrılma, 

yeni gelenin orijinal kültürü koruduğu ve yeni kültürle etkileşimi önlediği zamandır. 

Marjinalleşme, yeni gelenlerin her iki kültüre de çok az ilgi gösterdiği zamandır. Entegrasyon, 



 

88 

 

yeni gelenlerin orijinal kültürlerini korumaya ve aynı zamanda yeni kültürü öğrenmeye ilgi 

gösterdiği zamandır. 

Araştırmacılar bu modelin çeşitli farklı etnik yapıdaki toplulukların bulunduğu ortamlarda 

uygulanabilir olduğunu göstermişlerdir: Koreli Amerikalılar (Lee, Sobal ve Frongillo, 2003), 

Vietnamlı Amerikalılar gibi (Pham ve Harris, 2001). Bununla birlikte, çeşitli araştırmacılar 

Berry'nin modelini ikili yaklaşımı (mirasın korunması veya baskın kültürü benimseme arzusu) 

için eleştirmişlerdir ve bireylerin kültürlerini 'kaybetmek' isteyeceklerine, yeni bir kültür 

benimsemeye ve kültürsüz olmaya inanmalarının pratik olup olmadığını sorgulamışlardır. 

İletişimde sıklıkla incelenen diğer model Kim’in kültürler arası uyum modelidir. Kim, kültürel 

adaptasyonu “bireylerin yeni, bilinmeyen veya değiştirilen ortamlara taşındıktan sonra, bu 

ortamlarla nispeten istikrarlı, karşılıklı ve işlevsel ilişkiler kurdukları (veya yeniden kurdukları) 

ve sürdürdükleri dinamik süreç olarak tanımlamıştır (Kim, 2001,s. 31). Bu süreç, çok aşamalı 

bir süreçtir. Son zamanlarda yapılan bazı araştırmalar Kim’in modelini desteklemiştir (McKay-

Semmler ve Kim, 2014). Bununla birlikte, diğer çalışmalar, yeni bir kültüre farklı etnik yapıdaki 

vatandaşların birçok nedenden dolayı kültürel olarak nasıl uyum sağlayamadıklarını veya 

kültürel olarak uyum sağlama konusunda isteksiz olduklarını, böylece Kim'in teorisinin 

yönlerini sorguladığını göstermiştir (Croucher, 2013a). Aslında Kramer adaptasyonu bu şekilde 

tanımlamıştır, “adaptasyon psikolojik bir yeniden yapılanmanın özüne gitmektedir. Bu, kimliğin 

toplam hegemonik kontrolünden başka bir şey değildir” (Kramer, 2000:196). Kramer kültürel 

adaptasyon yerine, yeni gelenlerin yerli ve yeni kültürlerinden gelen unsurları bir araya 

getirdikleri, ev sahibi ve farklı etnik gruplar arasındaki dengeyi temsil etmek için daha bütüncül 

ve daha az hegamonik bir yaklaşım olarak kültürel füzyon önermiştir. 

Bir disiplin olarak kültürlerarası iletişim çeşitli çalışma alanlarına ve bağlamlara 

odaklanmıştır. Uyum, yetkinlik, kimlik ve diğer önemli sorunların sorunları, gelişmeye devam 

ederken disiplinin ayrılmaz bir parçası olarak kalacaktır. Bununla birlikte, disiplin dikkatimizi 

gerektiren diğer çalışma alanlarına da uzanmaktadır. Aşağıdaki bölüm, kültürlerarası iletişimde 

yakın zamanda ortaya çıkan bazı araştırma hatlarını özetlemektedir. 

Alan çeşitlenmeye devam ettikçe, kilit bir konu “kültürlerarası iletişim” in doğasını dikkate 

almaktır. Kültürlerarası iletişim ders kitaplarına ve makalelerine bir bakış, çoğu zaman benzer 

özellikleri paylaşan, birçok farklılıkla, kültürlerarası iletişimin birçok tanımını ortaya 

çıkaracaktır. Alexander ve diğ. ise,  bu tanım farklılıklarının kültürlerarası iletişimin derinliğini 



 

89 

 

ve genişliğini gösterdiğine dikkat çekmiştir. Bununla birlikte, araştırmacılar disiplinin kültür, 

sosyoloji, psikoloji ve insan iletişiminin diğer yönlerini anlamlandırmaya devam ettiği için 

disiplinin standart bir tanımın tercih edilebilir olup olmadığına karar vermesi gerekebileceğini 

iddia etmektedirler (Scruton’dan aktaran Alexander 2003: 228). 

Araştırmacılar kültürlerarası iletişim yeterliliğini çeşitli şekillerde tanımlamışlardır. Yaygın 

olarak kabul edilen bir tanım, iletişim yeterliliğinin 'belirli motivasyonel hedeflerin, etkileşimin 

gerçekleştiği bağlama da uygun şekilde yerine getirilmesinde etkili olarak algılanan etkileşim' 

dir (Spitzberg, 1994: 68). Yetkinlikteki kilit unsurlar ise 'etkililik' ve 'uygunluk' tur (Stahl, 2001: 

200). Etkililik, diğer katılımcılarla veya çevre ile etkileşim yoluyla amaçlanan hedeflere ulaşma 

yeteneğidir ve uygunluk, istenen hedeflere ulaşacak şekilde iletişim kurma yeteneğidir (Lakey 

ve Canary, 2002: 229). Spitzberg ve Cupach'a (1984) göre, kültürlerarası yetkinliğin dört ana 

bileşeni olduğunu savunmuştur: bilgi, duygusal, psikomotor ve durumsal bileşenlerdir. Bu dört 

bileşene dayanarak Shuang (2014) kültürler arası yeterlilik için duygusal (iletişim sırasında 

duygularla ilgilenme), davranışsal (uygun kültürlerarası davranışla ilgilenme) ve bilişsel 

süreçleri (bağlamsal gereksinimler ve kültürler arası farkındalık ile ilgilenme) içeren üç süreç 

geliştirmiştir. 

Kültürlerarası yeterlilik çeşitli faktörlerden etkilenebilir. Kültürlerarası farklılıkları kabul 

etme ve saygı gösterme motivasyonu olarak tanımlanan kültürel duyarlılık, yeterliliği (Lakey ve 

Canary, 2002), iletişim becerilerini, bilgi, davranış (Wiseman, 2002) ve cinsiyeti (Lee, 

Fredenburg, Belcher ve Cleveland, 1999) olumlu etkileyen faktörler arasındadır. Yetkinlik, 

herhangi bir iletişim etkileşiminde anahtar bir unsurdur (Lakey ve Canary, 2002) ve iş gibi farklı 

iletişim alanlarıyla ilgili olarak geniş çapta incelenmiştir (de Oñate & Amador, 2013; 182). 

Yetkinlik, farklı iletişim kuramlarıyla bağlantılıdır. Kültürlerarası yeterlilikle ilgili tüm teorileri 

gözden geçirmek bu çalışmanın kapsamı dışında olsa da, en sık atıfta bulunulanlar kaygı / 

belirsizlik yönetimi (AUM) (Gudykunst, 1993), Yüz müzakere teorisi (FNT) (Toomey, 1988) ), 

Kültürel kimlik teorisi (Collier, 1988) ve Kimlik yönetimi teorisi (Cupach ve Imahori, 1993) 

olarak karşımıza çıkmaktadır. FNT ve kültürel kimlik teorisi zaten tartışılmıştır, bu nedenle 

aşağıdaki kimlik yönetimi teorisi ve AUM'un kısa bir gözden geçirilmesi gerekmektedir. 

Berger ve Calabrese’nin (1975) belirsizlik azaltma teorisine URT (Uncertainty 

reduction theory)  dayanarak, Gudykunst (1993) AUM (Anxiety Uncertainty Management) 

teorisini önermiştir. Bu teoriye göre, kültürlerarası etkili iletişime sahip olmak için belirsizlik ve 

kaygının üstesinden gelmek ve yönetmek esastır. Bu teorideki en önemli kavramlardan biri, 



 

90 

 

kavramsal olarak aşina olmayan bir birey olan “yabancı” kavramıdır. Bu nedenle, kültürlerarası 

iletişim sırasında, birey belirsizlikle birlikte kaygı yaşar (Neuliep, 2012). Kaygı, yabancının ev 

sahibi kültür hakkında sahip olduğu olumsuz beklentilerin sonucudur. Öte yandan, belirsizlik 

yabancının ev sahiplerinin davranışları ve geribildirimleri hakkındaki isteksizliklerinin 

sonucudur (Gudykunst, 1998). Yüksek belirsizlik düzeyleri, doğruluk eksikliğine yol açacak ve 

daha yüksek kaygı düzeyleri, yabancının davranışının ve temel ilişkilendirme hatasının sınırlı 

tahminiyle sonuçlanacaktır (Gudykunst, 1993: 38).  

Kültürlerarası iletişim çalışmalarının ele alması gereken ana konulardan biri de, daha az 

çalışılan kültürlerin yayılması ve yerelleştirilmesidir. Şu anda, kültürlerarası iletişim son derece 

ABD ve Doğu-Asya merkezlidir (Kim, 2010). Sadece çalışmaların çoğu Amerikan (ABD 

merkezli) veya Doğu-Asya bağlamında yürütülmüştür, ancak ölçeklerin çoğu Amerikalı 

araştırmacılar tarafından ve esas olarak Amerikan (ABD) kültürü için tasarlanmıştır (Gudykunst 

ve Mody, 2002). Daha kapsamlı bir iletişim teorisi oluşturmak için dünyanın farklı yerlerinde 

farklı kültürleri incelemek gerekir ve bu nedenle mevcut ölçekleri daha az çalışılan kültürlere 

uyarlamak için değiştirmek önemlidir (Croucher, 2013). Örneğin, Orta Doğu, Afrika veya Orta 

Asya bağlamlarında, kültürlerarası iletişimin ABD-Asya bağlamı dışında sınırlı iletişim bilgisini 

gösteren az sayıda çalışma vardır. Gelecekteki çalışmalar, bu araştırma boşluklarını doldurmak 

için muhtemelen daha fazla çaba gösterecektir. 

2.3.Kültürlerarası İletişim Çalışmalarında Diğer Kuramsal Yaklaşımlar  

2000'li yılların başından bu yana, kültürlerarası iletişim çalışmaları günlük disiplinlerin yanı 

sıra disiplinler arasında da giderek yaygınlaşmaktadır. Bu nedenle, kültürlerarası iletişimde 

eleştirel bakış açılarının kullanılması, artan eşitsizliklerle dolu bir dünyada kültürün görünüşte 

sorunsuzca kullanılmasına bir yanıt olarak yakın gelecekte gelişmeye devam edecektir. Eleştirel 

kültürlerarası iletişim, bu bölümde eleştirel yaklaşımlar incelemekte ve bunlar belirli 

bağlamlarla, tarihsel geçmişlerle ve güç ilişkileriyle ilişkilendirmektedir.  Kritik görüşlerin 

güçlü bir ilkesi, belirli bağlamları araştırmaya yaptığı vurgudur. Bu, 1980'lerden beri sahada 

baskın olan ulus temelli kültürel yaklaşımın açık bir kırılmasıdır (Moon, 1996: 76). Eleştirel 

kültürlerarası araştırmanın bağlamsal odağı, bu çalışmada tartışılan alanın disiplinler arası 

evrimine karşılık gelmektedir. Eleştirel kültürlerarası iletişimin genişlemeye devam etmesi 

muhtemeldir, çünkü alanı geliştirmek ve dünyadaki toplumların ve bireylerin karşılaştığı 

zorluklara yanıt vermek için önemli bir aktör olarak konumlandırmak için ilgili analitik araçlar 

ve araştırma yönelimleri sunmaktadır. 



 

91 

 

Kültürlerarası iletişim alanının gelecekte alabileceği olası yörüngeler, çok yönlü doğasını 

vurgulamaktadır. Bu çeşitlilik, son on yıllar boyunca büyük ölçüde büyüyen, kapsamını 

yenileyen ve yeni teoriler geliştiren disiplinin tarihine damgasını vurmuştur. Kimliğini ve temel 

kavramlarını tanımlamadaki zorluklar kültürlerarası iletişimi yeni fikirler ve yaklaşımlarla 

patlayan çok dinamik bir alan haline getirmiştir. Bu nedenle, bu alanı eleştirel yaklaşımlardan 

inceleme gereği duyulmuştur. 

Gudykunst ve Nishida, sosyal bilimlerde teori kavramının büyük tartışmalar içerdiğini ve 

amacının ne olduğunu kabul etmelerine rağmen, kültürlerarası iletişim alanında kuramsal ve 

teorik çalışmaların inşasında benimsenen yaklaşımların bir sınıflandırmasını yapmışlardır. 

Böyle bir sınıflandırma geliştirmek için Burell ve Morgan'ın kavramsallaştırmasını kullanmışlar 

ve iki zıt boyut kullanmışlardır. Bunlar: "öznelci" ve "nesnelci" boyutlardır (Gudykunst ve 

Nishida, 1989: 27). 

Bunun yanında sosyal bilimlerin doğası hakkındaki varsayımlarına göre öznelci ve nesnelci 

paradigmaları da karşılaştırmışlardır. Öznelciler, ontoloji üzerinde gerçekçi olmayan bir konum 

ve epistemoloji üzerinde anti-pozitivist bir konum almışlardır. Nesnelciler ise ontolojide 

gerçekçi, epistemolojide pozitivist bir konum almışlardır. Bu iki konumu bir ikilik olarak 

kavramsallaştırırken, Gudyksunt ve Nishida iki konumu bir sürekliliğin iki ucu olarak ele almayı 

önermişlerdir. Gudykunst ve Nishida, kültürlerarası iletişimde teorinin nasıl oluşturulacağı 

açısından bu iki konumu karşılaştırırken, nesnelci yaklaşımın “etik” yaklaşımı ve emik 

yaklaşımı benimsediğini öne sürmüşlerdir. Kültürlerarası iletişim üzerine yapılan çalışmalar 

daha çok emik ve sübjektif unsurlar içermektedir (Gudykunst ve Nishida, 1989: 21). 

Kültürlerarası çalışmalarda etik/nesnel eğilimlerin 1980'ların ortalarından itibaren görülmeye 

başladığını iddia etmektedirler. Bu doğrultuda Gudykunst ve Nishida (1989), nesnel ve öznel 

yaklaşımların uzlaştırılabileceğini, örneğin nesnel teorilerin öznel yöntemlerle test 

edilebileceğini savunmaktadır. 

Gudykunst ve Nishida, kültürlerarası iletişim yaklaşımlarını teorinin kökenine, 

epistemolojik ve metodolojik varsayımlara göre sınıflandırmışlardır ve teorinin kültürlerarası 

iletişimin İletişim perspektifinden, bir başka perspektiften ya da alanda gerçekleştirilmiş̧ olan 

araştırmalara dayanarak olmak üzere üç farklı temelde geliştirildiğini iddia etmişlerdir. Nesnel 

bir bakış açısıyla, kültürlerarası iletişim çalışmalarında kültürü kapsamlı bir şekilde ele almak 

yerine, incelenen kültürün belirli unsurları bağımsız değişkenler olarak kabul etmektedirler 

(Gudykunst ve Nishida, 1989). Yöndeşme kuramı ise, nesnel yaklaşım çerçevesinde geliştirilen 



 

92 

 

bir başka teoridir. Barnet ve Kincaid (1983) matematiksel bir yöndeşme kuramı geliştirirken, 

Roger ve Kincaid (1981) farklı kültürler arası kültürlerdeki iletişim ağlarının çalışmasına 

dayanan bir teori geliştirmeye çalışmışlardır. Barnett ve Kincaid'e göre, “Kültürlerarası iletişim 

teorisinin temel amacı, her zaman farklı kültürel gruplar arasındaki iletişimin bir sonucu olarak 

ortaya çıkan kültürel farklılıklardaki kültürel yakınlaşmanın yönü, derecesi ve değişiklikleri 

tanımlamak, açıklamak ve tahmin etmektir. (Gudykunst ve Nishida,1989: 9) 

Kültürlerarası iletişimi açıklamak için benimsenen objektivist yaklaşımın bir diğer kuramı 

da iletişimi uyarlama kuramıdır. Birçok araştırmacı ve akademisyen (Detweiler, 1975; 

Ehrenhaus, 1983; Hewstone ve Jaspers, 1982) bu teoriyi kültürlerarası iletişime uygulamışlardır. 

Örneğin, Detweiler, insanların kültürlerarası bağlamlara ve durumlara atıflarının "kategori 

genişliği"nden etkilendiğini savunmaktadır. Hewston ve Jaspers'ın “toplumsal atıf” teorisi ise 

etnik stereotipler ve gruplar arası ilişkiler üzerine bulguları ve araştırmaları içermektedir (akt. 

Gudykunst ve Nishida, 1989: 25-26). 

Objektivist yaklaşım çerçevesinde değerlendirilebilecek bir diğer teori ise Gallois ve 

diğerlerinin (1988) iletişimsel uyum teorisidir. Bu teori, iletişim uyarlamalarının doğasının ve 

kalitesinin, kültürel gruplarıyla iletişim kuranların yüksek veya düşük bağlılığına göre farklılık 

gösterdiğini öne sürer. Başka bir teori ise, farklı kültürel kimliklere sahip bireyleri barındıran 

iletişim ağlarının doğasını açıklayan Yum'un (1988) ağ teorisidir. Objektivist yaklaşımda, 

kültürlerarası iletişim üzerine özgün araştırmalara dayanan teorilerden de alıntı yapılabilir. 

Örneğin farklı etnik yapıdaki bireylerin iletişimsel kültürleşmesi birçok teorik açıklamanın 

denendiği bir alandır (Kim, 1988). Sistem teorisinin varsayımlarına dayanarak, Kim farklı etnik 

yapıdaki bireyler arasındaki iletişimsel kültürleşmeyi ve bu bireylerin ile ev sahibi kültürün 

üyeleri arasındaki kültürlerarası etkileşimi teorileştirmeye çalışır. Bu yaklaşımda 

bahsedilebilecek bir diğer teori de Ting Toomey'in kültürel çatışma teorisidir. Toomey, 

çatışmanın kökenlerini geniş ve dar kültürel bağlamlarda inceleyip teori haline getirirken, 

kültürlerarası farklılık durumlarında çatışmanın kaynaklarını araştırır ve bir çatışma yönetimi 

tipolojisi sunmaktadır (Gudykunst ve Nishida, 1989: 30). 

Kültürlerarası iletişim alanında, öznelci yaklaşım içindeki teorik çabalar, nesnelci 

araştırmalardaki kadar çok ve ileri düzeyde değildir. Cronen, Chen ve Pearce'in (1988) 

"koordineli anlam yönetimi" teorisi, öznelci bir yaklaşıma sahip bir teoridir ve kültür ile iletişim 

arasındaki ilişkiyi kültürel antropolojik bir çerçeve içinde yakalar. Teorisi Amerikan pragmatik 

felsefesine dayanır ve bireylerin anlamları nasıl inşa ettiğini inceler. Teori, anlam ve eylemin 



 

93 

 

birbirinden ayrılamaz olduğunu ve insanların kendi deneyimlerini anlamalarının eylemlerinin 

temelini oluşturduğunu ifade etmektedir. 

Kültürlerarası iletişim alanında, sübjektif yaklaşım içindeki teorik çabalar, objektivist 

araştırmalardaki kadar çok ve ileri düzeyde değildir. Cronen, Chen ve Pearce'in (1988) 

"koordineli anlam yönetimi" teorisi, öznelci bir yaklaşıma sahip bir teoridir ve kültür ile iletişim 

arasındaki ilişkiyi kültürel antropolojik bir çerçeve içinde yakalar. Teori, Amerikan pragmatik 

felsefesine dayanır ve bireylerin anlamları nasıl inşa ettiğini inceler. Aynı zamanda anlam ve 

eylemin birbirinden ayrılamaz olduğunu ve insanların kendi deneyimlerini anlamalarının 

eylemlerinin temelini oluşturduğunu savunmuştur. 

Kültürlerarası iletişimde subjektivist çalışmaların bir diğer teorik alanı retoriktir. Retorik 

çalışmaların bu alanda uzun bir geçmişi yoktur. Öte yandan, Koester ve Holmberg, retorik 

yaklaşımın, örneğin kültürlerarası karşılaşmalarda kullanılan iletişim stratejilerinin analizini 

kullanarak, kültürlerarası iletişim anlayışında önemli uzantılar sağlayabileceğini belirtmektedir 

(Gudykunst ve Nishida, 1989). Subjektivist bakış açısını benimseyen bir başka teorik girişim de 

Philipsen'in kültürel iletişim üzerine çalışmasıdır. Philipsen, insanların toplumla ilişkilerini test 

etmek, müzakere etmek ve doğrulamak için iletişimi nasıl kullandıklarına odaklanarak kültür ve 

iletişim arasındaki ilişkiyi incelemişti ve  üç tür kültürel iletişime odaklanmıştır: ritüel, mit ve 

sosyal drama. Philipsen'in çalışması, Hymes'ın toplumdilbilimsel analizine yakındır. Hymes'ın 

bir iletişim etnografisi olarak kavramsallaştırılabilecek yaklaşımı Carbaugh (1986, 1990a ve 

1990b) tarafından da kullanılmaktadır. 

Kültürlerarası iletişim alanındaki yaklaşımları sınıflandıran bir diğer çalışma ise Martin ve 

Nakayama'nın (2000) çalışmasıdır. Martin ve Nakayama, kültürlerarası iletişim çalışmalarını üç 

araştırma yaklaşımına dayandırmaktadır: kültürel farklılıkların iletişimi etkilediğini vurgulayan 

işlevselci yaklaşım, bağlamsal iletişimi anlamayı vurgulayan yorumlayıcı yaklaşım ve 

kültürlerarası iletişimi anlamada gücün ve tarihsel bağlamın önemi ni vurgulayan eleştirel 

yaklaşımdır.  Martin ve Nakayama, kültür ve iletişim çok dinamik ve karmaşık bir alan olduğu 

için bu yaklaşımların hiçbirinin tek başına kültürlerarası iletişimi anlamak için yeterli 

olmayacağını belirtmektedir. Bu nedenle, diyalektik yaklaşımı, cevaplardan daha fazla soru 

ortaya çıkarsa da, bu üç yaklaşımın güçlü yönlerine ve sınırlamalarına dayanarak alternatif bir 

yaklaşım olarak önermektedirler (Kim, 1988). 



 

94 

 

Kültürlerarası iletişim çalışmalarında işlevselci, yorumlayıcı ve eleştirel yaklaşımlar 

gerçeklik, insan davranışı ve bilginin doğası hakkında farklı varsayımlara dayanmaktadır. 

Çağdaş işlevselci yaklaşımlar, iletişim tarzlarının kültürden kültüre nasıl farklılık gösterdiğini 

araştırır. Bu bağlamda Martin ve Nakayama, işlevselci bir yaklaşım benimseyen eserlere örnek 

olarak Gudykunst ve Barnlund'un eserlerine atıfta bulunur. İşlevselci yaklaşım, farklı kültürel 

grupların iletişimsel davranışlarının nasıl değiştiğini ve iletişim sürecinde etkili olan psikolojik 

değişkenleri tanımlamaya yardımcı olsa da, iletişimin öngörülebilir olmaktan çok yaratıcı ve 

dinamik bir etkinlik olduğunu anlayamaz. Ancak işlevselci yaklaşım, gerçekliğin öznenin 

tamamen dışında olmadığını ve öznenin aynı zamanda gerçekliğin de kurucusu olduğunu 

öngöremez. Ayrıca işlevselci yaklaşım, kültürün dinamik karakteri nedeniyle tüm değişkenleri 

kabul etmekten ve hangi kültürlerarası iletişim tarzının başarılı, hangilerinin başarısız olduğunun 

tam olarak tanımlanamamasından kaçınır. İşlevselci yaklaşım da metodolojik olarak kültürel 

farklılıklara diğer yaklaşımlardan daha duyarlıdır (Moon, 1996: 88). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 2. Kültürlerarası İletişimde Üç Farklı Sosyal Bilim Yaklaşımı 

Kaynak: Martin ve Nakayama, 2000: 3 



 

95 

 

Martin ve Nakayama, Gudyksunt'un öznel bakış açısı olarak adlandırdığı paradigmayı 

yorumlayıcı yaklaşım başlığı altında değerlendirerek, yorumlayıcı yaklaşımın 1980'lerden 

itibaren iletişim ve akademik çalışmalar arasında ön plana çıkmaya başladığını belirtirler. 

Yorumlayıcı yaklaşımı benimseyen araştırmacıların amacı, insan davranışını tahmin etmek 

değil, anlamak ve tanımlamaktır. Yorumlayıcı yaklaşım, kültürün iletişim tarafından 

yaratıldığını ve sürdürüldüğünü kabul ederken, işlevselci yaklaşım, iletişimin kültür tarafından 

belirlendiğini savunur. Martin ve Nakayama, retorik çalışmalarını yorumlayıcı bir yaklaşım 

örneği olarak görmektedirler. Bu çalışma alanında, metinlerin veya sözlü konuşmaların 

anlamları, ortaya çıktıkları bağlamlar dikkate alınarak yorumlanır ve incelenir. Yorumlayıcı 

yaklaşım, kültürün iletişim tarafından yaratıldığını ve sürdürüldüğünü kabul ederken, işlevselci 

yaklaşım, iletişimin kültür tarafından belirlendiğini savunur. Martin ve Nakayama, retorik 

çalışmalarını yorumlayıcı bir yaklaşım örneği olarak görmektedirler (Martin ve Nakayama, 

1988: 47). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

96 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM STRATEJİLERİNDE MÜKEMMEL 

HALKLA İLİŞKİLERİN UYGULANMASI VE YEREL YÖNETİMLER 

AÇISINDAN ÖNEMİ 

2000’li yıllarda bilgi teknolojilerinde ilerlemelerle birlikte iletişimde yaşanan gelişmeler 

farklı kültürel yapıya sahip toplulukların birbirleri ile daha kolay etkileşim kurmalarına izin 

vermiştir. Günümüzde hem kamu kuruluşları hem de özel kuruluşlar farklı kültürel geçmişe 

sahip hedef gruplarına yönelik iletişim sürecini geliştirmek için halkla ilişkiler uygulamalarını 

kullanmaktadır. Halkla ilişkiler bir kuruluşun yöneldiği topluluklar ile karşılıklı etkileşim ve 

uyumun ön planda olduğu süreci ifade etmektedir. Katılım ve yönetişim kavramları da 

günümüzde toplulukların siyasal süreçlerine katılmasında önemli hale gelmiştir. Özellikle 

siyasal katılım süreçlerinde yerelleşme eğilimleri de artmıştır. Yerel yönetimlerde katılım ve 

halkla ilişkiler öne çıkan konular arasında yer almıştır. 

Birçok bilim insanının üzerinde hemfikir olduğu gibi “halkla ilişkiler, kuruluşlar ve halk 

arasında karşılıklı yarar sağlayan ilişkiler kurmaya dayanan stratejik bir iletişim sürecidir.” 

Halkla ilişkiler temel olarak ilişkilerin kurulması ve geliştirilmesi ile ilgili olduğundan ve 

kültürün de her türlü insan iletişimi üzerinde etkisi olduğundan dolayı bu kavramlar arasındaki 

bağlantıyı görmek önemlidir (Bardhan ve Weaver, 2011; Schmidt, 2018; Sriramesh, 2009; 2012; 

Sriramesh ve Vercic, 2009).  

Sriramesh (2012), halkla ilişkiler ve kültür arasındaki karşılıklı bağımlılığı göz önünde 

bulundurarak, kültür kavramını toplumsal unsurların ötesinde politik ekonomi, medya ve 

aktivist kültürü içerecek şekilde genişletmektedir. Kültürün iletişimdeki rolünü daha iyi anlamak 

için, bilim adamları tarafından çoklu kültürleri karşılaştırmak için geliştirilen terimleri ve 

çerçeveleri kullanan etik bir yaklaşım ya da kültürün içinden kültürel yolları anlamaya çalışan 

yaklaşımlar benimsenmiştir (Schmidt, 2018). 

Önceki bölümde detaylıca açıklanmış olan kültürlerarası iletişim toplum içinde bireylerin 

bilgi, tutum, yetkinlik, etkileşim ve yorumlama gibi birtakım becerileri içsel ve dışsal anlamda 

donanımları ile mümkün olmaktadır. Bireylerin yaşadıkları topluluklar içerisinde kültürü 

biçimlenmekte; bu durum da doğal olarak bireylerin kültürel anlayış kazanmalarına katkı 

sağlamaktadır. Bu bilgiler doğrultusunda, farklı kültürlere ait bilginin kazanılması ve onlarla 

etkileşim sürecinde davranışa dönüşmesinin üzerinde durulmaktadır (Eğinli ve Yalçın, 2016:8). 



 

97 

 

Kültürel farklılığı ve çok kültürlülüğü anlamak, mükemmel halkla ilişkilere duyarlı ve çok yönlü 

bir yaklaşımı ifade etmek için son derece önemlidir. Bu nedenle, dil, din, ırk ve tabular gibi 

kültürel duyarlılığı anlamak, topluluklar arasındaki çatışmayı azaltabilir ve toplumsal uzlaşıya 

katkı sağlayabilir. Abdullah (2007:288) kültür, iletişim ve halkla ilişkiler arasında çok güçlü bir 

ilişki olduğundan ve bu unsurların toplumdaki kültürel yapılardan etkilendiğinden söz 

etmektedir. Çünkü halkla ilişkileri anlamak çok kültürlülüğe bütüncül bir bakış ile mümkün 

olabilmektedir. 

Mükemmel Halkla İlişkiler Modeli, kurumsal iletişimin ön olanda tutulduğu stratejik 

uygulamaları kapsamaktadır. Stratejik anlamda halkla ilişkiler uygulamasını yerine getiren 

organizasyonlar hedef kitleleri ile iletişim programları oluşturarak fırsatları ve tehditleri görme 

fırsatına sahip olmaktadır. Organizasyonların stratejik olarak yöneldikleri topluluklar ile iyi 

ilişkiler kurmaları amaçlarına ulaşmada oldukça etkili olmaktadır (Yurttaş, 2009:23). Bu model 

üzerine çalışan araştırmacılar simetrik dünya görüşünü temel alan mükemmel halkla ilişkiler 

uygulamalarının toplumun sorunlarına duyarlı uygulamalar ortaya çıkarabileceğini 

vurgulamaktadır. Benzer şekilde, iletişime dayalı olarak toplumun farklı kültürel unsurlarını 

dinlemenin ve onların taleplerini karşılamanın kurumlara uzun vadede katkı sunacağını ifade 

etmektedir (Grunig ve White, 2005: 43-75; Önder, 2017:1231). Yerel yönetimler açısından farklı 

kültürel özelliklere sahip halkla olumlu etkileşim kurmak için bu modelden yararlanılması 

büyük önem taşımaktadır. Bu açıdan, mükemmel halkla ilişkiler bağlamında yerel yönetimlerin 

kültürel filtreleri içeren kültürlerarası iletişim stratejilerini değerlendirmek ve açıklayabilmek 

için mükemmel halkla ilişkilerin tanımı yapılmalı ve ilgili hizmet aktörleri açıklanmalıdır.  

3.1. Mükemmel Halkla İlişkiler 

Halkla ilişkiler programları, belirli bir bitiş noktası olmaksızın arzu edilen kitlelerle ilişkileri 

geliştirmeye yönelik sürekli bir çaba olarak iletişim çabalarını kapsamaktadır (Grunig, Grunig 

ve Dozer, 2002:14). 21. yüzyılda halka ilişkiler alanında alternatif yaklaşımların gelişmesi hız 

kazanmış olup bu yaklaşımlar farklı sorunlara odaklanarak halkla ilişkilere yeni bakış açıları 

getirmeye yönelmiştir. Bunların ortak özelliği ise halkla ilişkilerin yönetim içinde ele alınmasına 

getirdiği eleştirilerdir.  Alanda iki yönlü iletişime dayanana mükemmel halkla ilişkiler ön plana 

çıktığı için alternatif bakış açıları oluşmaya başlamıştır.  Bunun yanında teori bir söylem ve 

düşünce biçimi olarak algılanmaya da başlanmıştır (Özoran, 2020:224). Bu kısımda, mükemmel 

halkla ilişkiler tanımı yapılmış ve mükemmel halkla ilişkiler modeli irdelenmiştir.  



 

98 

 

3.1.1. Tanım 

Mükemmel halkla ilişkilerin kökeni Grunig ve Hunt  tarafından yayınlanan “Halkla İlişkileri 

Yönetmek” isimli eser olarak görülebilir. Mükemmellik Teorisi’nin gelişimi boyunca halkla 

ilişkiler “bir organizasyon ve halk arasındaki iletişimin yönetimi” tanımı ile aynı doğrultuda 

olmuştur. Mükemmellik Teorisi halkla ilişkilerin sınırlarını genişletme işlevine sahiptir ve 

uygulayıcılar iç ve dış halk arasında konumlanmaktadır. Grunig, Dozier, Ehlig ve Repper 

tarafından 1985 yılında ortaya atılan mükemmel halkla ilişkiler, bir faaliyeti düzenleyen taraf 

için onu en iyi şekilde gerçekleştirebilmek ve sonuçlandırabilmek olarak tanımlanmaktadır 

(Grunig, 2005:26). 

Mükemmel halkla ilişkiler, halkla ilişkiler teori ve pratiğinin tartışılması ve anlaşılmasında 

belki de en kritik ve baskın paradigmadır. Bu model üstünlüğü geçerlilik, güvenilirlik, etkinlik 

ve etik gibi ciddi teorik sorunlar karşısında elde edilmiş görünmektedir ve halkla ilişkilere 

yönelik en iyi uygulama yaklaşımı olarak hala geliştirilmektedir. Modelde diyalog ilkesi iki 

yönlü simetrik bir taktik olarak savunulmakta ve iki yönlü simetrinin en etkili ve etik uygulama 

araçlarını temsil ettiği iddiaları yaygın olarak kabul edilmektedir (Browning, 2010:1-2).  

Mükemmel halkla ilişkiler, başarılı kurumsal halkla ilişkiler çabasının temel değerleri ve 

ayrılmaz bileşenleri olarak kurumsal bütünlüğün ve kararlı liderliğin önemini vurgulamaktadır. 

Bunun yanında, halkla ilişkilerin "ilişkiler" yönünü öne çıkararak tüm paydaşlarla, özellikle de 

iç paydaşlar (kuruluşun çalışanları) ile dürüst ve üretken bağlar kurmanın ne kadar önemli 

olduğunu göstermektedir. Grunig (2006:168) "mükemmel halkla ilişkiler bölümleri hem kendi 

kuruluşlarının hem de halkın savunucusu olarak hizmet eder" görüşünü öne sürmektedir. 

Aslında o mükemmel halkla ilişkiler bölümlerinin işlerinde -iki yönlü simetrik ve iki yönlü 

asimetrik modelleri birleştiren karma bir model uyguladıklarını kabul etmektedir (DeGroot, 

2015:8-9; Grunig, 1984). 

Grunig, kuruluşların iyi davranışlarını sürdürmesi ve halkla iyi ilişkilerin önemini 

vurgulamakta ve kuruluşların kurdukları ilişkilerde aşağıdaki özellikleri elde etmek için çaba 

göstermeleri gerektiğini öne sürmektedir. Bunlar, karşılıklılık, güven, güvenilirlik, karşılıklı 

meşruiyet, açıklık, karşılıklı memnuniyet ve karşılıklı anlamadır (Grunig, 1993:135). Halkla iyi 

ilişkiler kurmak, bir kuruluşun hem kendisi hem de halk tarafından istenen hedefleri geliştirmesi, 

gerçekleştirmesi, olumsuz tanıtım maliyetlerini düşürmesi ve paydaşların ihtiyaç duyduğu 

hizmetleri sağlayarak geliri artırması için gereklidir. En etkili olması için halkla ilişkiler 



 

99 

 

uygulayıcıları stratejik halkları belirlemeli ve onlarla uzun vadeli simetrik ilişkileri beslemelidir 

(DeGroot, 2015:8-9). 

3.1.2. Model  

Mükemmel Halka İlişkiler Modeli, ABD’nin halkla ilişkiler alanında önde gelen meslek 

kuruluşlarından biri olan IABC (Uluslararası İş İletişimcileri Derneği)’nin 1985 yılında ortaya 

koydukları halkla ilişkilerde mükemmellik projesi ile ilişkilidir. Projede halkla ilişkilerdeki 

geçmiş kuramsal çalışmalar gözden geçirilmiş ve geniş çaplı bir deneysel araştırma ile ABD, 

Kanada ve İngiltere gibi ülkeleri kapsayan kamu kuruluşları, yerel yönetim kuruluşları, sivil 

toplum kuruluşları ve özel kuruluşları içine alan 321 organizasyonun yer aldığı çalışma 

gerçekleştirilmiştir. Bu çalışmalardan sonra organizasyonlarda halkla ilişiler birimlerinin ne 

yapması gerektiğini açıklayan normatif bir kuram geliştirilmiştir (Özoran, 2020:223; Yurttaş, 

2009:23). 

Grunig (1992:2) halkla ilişkiler uygulayıcılarının izlemesi için normatif bir model olarak 

Mükemmellik Teorisini geliştirmiştir. Teori dört düzeyi içeren bir dizi genel teori ilkesidir ve 

program, bölüm, organizasyon ve ekonomi olmak üzere 4 önemli içeriğe sahiptir. Program 

düzeyi, hedeflerine ulaşmada en etkili olabilmesi için halkla ilişkilerin stratejik olarak 

yönetilmesi gerektiğini savunmaktadır. Bölüm düzeyinde en başarılı olmak için halkla ilişkilerin 

iki yönlü simetrik iletişim uygulayarak pazarlamadan farklı bir şekilde çalışması gerektiği esas 

alınmaktadır. Grunig, uygulayıcıların üst yönetime rapor verdiği ayrı bir halkla ilişkiler 

bölümünü de savunmaktadır. Mükemmellik Teorisinin üçüncü seviyesi, organik organizasyon 

yapısına sahip katılımcı bir kültür olan iki yönlü iletişimi yansıtan organizasyonel koşullarını 

gerektirmektedir. Bu teorinin son teması ise iletişim ve maliyetlerin yanı sıra çalışanlar arasında 

yüksek iş tatmininin somut bir değerini sunduğu ekonomik düzeydir (Schmitz, 2014:16).  

Mükemmel halkla ilişkileri başarabilmek için teori 10 normatif ilke sunmaktadır. Bunlar 

(Grunig, 1992:12-27): 

1. Halkla ilişkilerin stratejik yönetime dâhil edilmesi 

2. Hâkim koalisyonda halkla ilişkilerin güçlendirilmesi veya üst yönetime doğrudan raporlama 

ilişkisi 

3. Entegre halkla ilişkiler işlevi 

4. Diğer işlevlerden ayrı bir yönetim işlevi olarak halkla ilişkiler 

5. Bir teknisyen yerine bir yönetici tarafından yönetilen halkla ilişkiler birimi 



 

100 

 

6. Uygulamada iki yönlü simetrik halkla ilişkiler modeli 

7. Simetrik bir iç iletişim sistemi 

8. Yönetsel rolü ve simetrik halkla ilişkileri uygulamak için gereken bilgi 

9. Tüm rollerde çeşitliliğin vücut bulması 

10. Mükemmellik için kurumsal bağlam 

Mükemmel halkla ilişkilerin kavramsal düzeyde daha iyi anlaşılabilmesi için mükemmel 

halkla ilişkilerin 10 normatif ilkesi aşağıda detaylı bir biçimde açıklanmıştır (Grunig, 1992:12-

27). 

1. Halkla ilişkilerin stratejik yönetime dâhil edilmesi: Daha kapsayıcı karar vermeye, kamu bakış 

açısıyla daha iyi örgütsel politikalara ve daha kalıcı kararlara olanak tanımaktadır. İlişkiden daha 

yüksek düzeyde memnuniyet stratejik yönetim sürecinde dikkate alınan organizasyonlar 

tarafından bildirilmektedir (Grunig, 1992). 

2. Hâkim koalisyonda halkla ilişkilerin güçlendirilmesi veya üst yönetime doğrudan raporlama 

ilişkisi: Halkla ilişkiler işlevi kamuyu, değerleri ve etik karar vermeyi içeren konularda 

tavsiyelerde bulunmak için doğrudan üst yönetime rapor verme yetkisine sahip olmalıdır. 

Araştırmacılar baskın koalisyonla doğrudan raporlama ilişkisinin de halkla ilişkilerde 

mükemmelliği artıracağını öne sürseler de sonraki araştırmalar, doğrudan üst yönetime rapor 

verirken halkla ilişkilerin mükemmel olduğunu görmüştür (Grunig, 1992). 

3. Entegre halkla ilişkiler işlevi: Entegre bir halkla ilişkiler işlevi, kuruluşun tüm düzeylerinde 

işlevlerine erişim ve yetkiye sahiptir. Yalıtılmış bir durum söz konusu değildir ve pazarlama ya 

da diğer işlevler tarafından sınırlandırılmamış ya da kapsanmamıştır ve kendi özerkliğine 

sahiptir (Grunig, 1992).  

4. Diğer işlevlerden ayrı bir yönetim işlevi olarak halkla ilişkiler: Organizasyonlarda pazarlama 

veya hukuk bölümlerinin iletişim yönetiminin rol ve sorumluluklarını ihlal etmesini önlemek 

için halkla ilişkilerin organizasyonda ayrı bir yönetim işlevi olması önemlidir. Bu alanlar diğer 

örgütsel işlevler tarafından gasp edildiğinde, daha küçük veya daha az stratejik 

organizasyonların örgütsel karar alma sürecini göz ardı etmesi yaygındır (Grunig, 1992). 

5. Bir teknisyen yerine bir yönetici tarafından yönetilen halkla ilişkiler birimi: Halkla ilişkiler 

birimine, yalnızca teknik yazma becerisinde uzman olanlar yerine her zaman profesyonel bir 

halkla ilişkiler yöneticisi başkanlık etmelidir. Teknisyenler genellikle yazılı veya diğer teknik 

gerçek yönetim işlevinde uzmanlardır. Yöneticiler ise bilgi toplamak, çatışma çözümünü 



 

101 

 

kolaylaştırmak, sorunların yönetimine dâhil olmak, bütçe oluşturmak, etik ikilemleri çözmek ve 

halkla ilişkiler bölümlerinin personelini yönetmek için gerekli araştırma bilgisine sahiptir 

(Grunig, 1992). 

6. Uygulamada iki yönlü simetrik halkla ilişkiler modeli: Mükemmel bir halkla ilişkiler 

bölümünün iki yönlü simetrik halkla ilişkiler modelini kullanması önemlidir çünkü diyalog 

temelli bir yaklaşımın çatışmaları çözmede, sorunları önlemede ve halkla ilişkiler kurmada ve 

sürdürmede diğerlerinden daha etkili olduğu görülmüştür (Grunig, 1992). 

7. Simetrik bir iç iletişim sistemi: Mükemmel bir halkla ilişkiler bölümü halkla ilişkileri simetrik 

olarak yönetmek için gerekli bilgiye sahiptir, çünkü halkı anlamak için karmaşık araştırmalar 

yapabilir ve aynı zamanda müzakere ve işbirlikçi problem çözmeye eğilimli olabilir (Grunig, 

1992). 

8. Yönetsel rolü ve simetrik halkla ilişkileri uygulamak için gereken bilgi: Diyaloga dayalı iç 

iletişim sistemleri, ekip çalışması oluşturmak, çalışanların motivasyon ve iş tatminini artırmak 

ve çalışan devrini azaltmak için önemlidir. Bu aynı zamanda yöneticilerin sorunları erkenden 

belirlemelerine olanak tanır ve böylece bunlar artmadan önce çözülebilir (Grunig, 1992). 

9. Tüm rollerde çeşitliliğin vücut bulması: Halkla ilişkiler bölümleri için kararların ve iletişimin 

farklı bakış açılarını içermesi amacıyla tüm rollerde çeşitli profesyonellere sahip olması 

önemlidir. Kapsayıcılık, mükemmelliği besler çünkü bu durum bazı kitlelerin fikir ve görüşlerini 

dışlamanın ya da istememenin yarattığı yabancılaşma duygularını azaltır (Grunig, 1992; Vercic, 

Grunig, and Grunig, 1996:58). 

10. Mükemmellik için kurumsal bağlam: Mükemmel halkla ilişkiler konusunda araştırmacılar 

etik ve dürüstlüğü önemli hususlar olarak ekleyerek etiğin bağımsız bir mükemmellik ilkesi 

olacak kadar önemli olduğunu belirtmişlerdir (Vercic, Grunig ve Grunig 1996:58). Bowen 

(2004:311-324) yaptığı araştırmada, en başarılı organizasyonların sorun yönetimine ilişkin karar 

verme sürecine etiğin dâhil edildiğini bulmuştur. Ayrıca etik konusu planlandığında, 

öğretildiğinde ve organizasyon genelinde vurgulandığında daha yüksek organizasyonel etkililik 

düzeylerini sağladığını görmüştür. Dolayısıyla, halkla ilişkilerin onuncu genel ilkesi olarak etik 

konusu detaylandırılmış ve etik ikilemlerin rasyonel analizinin örgütsel etkinliğin en önemli 

kolaylaştırıcısı olabileceği ortaya konmuştur.  

Grunig’in Mükemmel Halkla İlişkiler Teorisi, etkili halkla ilişkilerin özelliklerini şu 

kategorilerde tanımlamaktadır: 1) Yetkilendirme: Etkili organizasyonlar, halkla ilişkileri eleştirel 



 

102 

 

bir yönetim işlevi olarak yetkilendirmelidir. 2) İletişimci rolleri: Halkla ilişkiler yöneticilerinin 

idari rollerin yanı sıra yönetim rolleri oynamasına izin verilmelidir. 3) İletişim işlevinin 

organizasyonu: Halkla ilişkiler bütünleşmiş bir iletişim işlevi olarak pazarlama veya diğer 

yönetim işlevlerine yüceltilmek yerine onlardan ayrı tutulmalıdır (DeGroot, 2015:10; Grunig, 

1992). Mükemmel halkla ilişkiler teorisi halkla ilişkiler uygulamalarını mükemmel düzeye 

getirme ile ilgilenmektedir. Kurumun etkin bir biçimde çalışabilmesi için halkla ilişkiler önemli 

bir bileşen olarak vurgulanmaktadır. Mükemmel halkla ilişkiler için de birtakım özellikler 

aranmaktadır. Bunlar (Grunig, 2006): 

• İletişim değeri,  

• Stratejik örgütsel işlevlere katkı,  

• Yönetim rolü,  

• İki yönlü simetrik model,  

• Bu modeli uygulayabilecek becerilere sahip halkla ilişkiler çalışanları,  

• Güçlü bir kurum kültürü,  

• Çok kültürlü bir örgüt yapısı olarak ifade edilmektedir. 

 

3.2. Mükemmel Halkla İlişkilerin Uygulama Sürecindeki Aktörler 

Bir kuruluşun hayatta kalması ve refahı, kuruluşla ortak çıkarları olan ve ihtiyaçların 

karşılıklı bağımlılığını yaratan birden fazla kamuya, gruplara bağlıdır. Bir kuruluşun kamuları 

iki ana gruba ayrılabilir: 

• Örgütsel: çalışanlar, yönetim ve hissedarlar dahil olmak üzere dahili izleyiciler. 

• Toplumsal: medyayı, müşterileri, hükümeti ve genel olarak toplumu kapsayan dış izleyiciler 

(Seitel, 2004, 12) 

Mükemmel halkla ilişkilerin uygulayıcı olarak merkezi ve yerel yönetimler, hükümet, sivil 

toplum kuruluşları ve diğer kuruluşlar önemli olayları, değişimleri ve tanıtımlarını yaparken çok 

çeşitli yolları kullanmaktadır. Sözü edilen aktörler basılı araçlar, yayın araçları, kültürel olaylar, 

sosyal olaylar, yarışmalar, toplantılar, geziler ve eğitim aracılığıyla hedef kitlelerine ulaştırmak 

istedikleri mesajları bu halkla ilişkiler araçları yoluyla iletmektedir (Yılmaz, 2015:76).  

 

 



 

103 

 

3.2.1. Yerel Yönetimler 

Yerel yönetimlerin, şehrin vatandaşlarına hizmet sağlamak, şehrin büyümesini ve gelişmesini 

yönetmek, izlemek ve şehrin sosyal kültürel ihtiyaçlarını sağlamak gibi amaçları vardır. Bu 

bağlamda yerel yönetimlerin gerçekleştirmesi gereken üç temel hedeften söz edilebilmektedir. 

Bunlar, “bireyin temel haklarının gerçekleştirilmesi, kamu mal ve hizmetlerinin etkin ve verimli 

üretimi ve demokrasinin gerçekleşmesine katkı sağlamak” şeklinde ifade edilebilir (Güven, 

2013:26; Theaker, 2008). Bu hedefler içerisinde yerel yönetimin üç anlamı kapsadığı açıktır. 

Birincisi yerel yönetimin kendi kendini yöneten bir topluluk olması, ikincisi yerel hizmet kuruluşu 

olması, üçüncüsü ise yönetimin bir alt birimi olmasıdır”  

Bir yerel yönetim kurumunun temel özelliklerinden biri, artık vatandaşlara bilgi edinme, 

şeffaflık, bireysel ve organize katılım yöntemleri ve biçimleri, topluluklara yerel yönetimleri 

uluslararası düzeyde kontrol etme ve etkin bir şekilde yönetme hakkını garanti eden bir kurum 

olmasıdır. Fakat tüm bunların gerçekleşebilmesi için, yurttaşların yönetime katılım kanallarının 

açık tutulması ve gerekirse yeni iletişim kanallarının oluşturulması gerekmektedir. Tam da burada 

halkla ilişkiler devreye girmekte, yerel yönetimlerin görev ve sorumluklarını gerçekleştirebilmesi 

için halkla ilişkilerin tüm dinamiklerini etkin ve verimli bir şekilde kullanabiliyor olması karşımıza 

çıkmaktadır.  

Günümüz çağdaş yönetim anlayışlarında bireysel özgürlüğe verilen önem gittikçe artmıştır. 

Yönetim alanındaki gelişmelerle birlikte de hak ve özgürlükler alanında ilerlemeler yaşanmıştır. 

Yönetim yapılarının varlıklarının sürdürme ve toplumsal düzeni sağlama noktasında halkla 

ilişkiler uygulamalarına yönelmeleri oldukça olasıdır. Merkezi ve yerel yönetimlerin bunu 

yapabilmelerinin yolu da mükemmel halkla ilişkiler kapsamında kitle iletişim araçlarıdır. Bir 

diğer ifade ile halkla ilişkiler uygulaması ideolojik amaçlı uygulamalar aynı araçlar üzerinde 

birleşebilmektedir. Halkla ilişkiler çalışmalarının önemli bir bölümü, belirli bir örgüt ya da 

merkezden çevreye bilgi vermeyi içermektedir. Kitle iletişim araçlarından yararlanarak bazen 

çevreye bilgi verme ve yapılanların gerekçelerini halka anlatma bir halkla ilişkiler çalışmasıdır. 

Bu oluşum ideolojik devlet çalışmalarıyla aynı doğrultudadır ve burada amaçsal bir birlik söz 

konusudur. Bu önemli özelliğiyle de halkla ilişkiler, kitle iletişim araçları aracılığıyla merkezi 

ve yerel yönetim çalışmaları ve düzenlemelerini topluma benimseten ve bu yolla toplumsal 



 

104 

 

uzlaşmayı oluşturup sürdüren, sisteme siyasal meşruluk kazandıran bir çalışma biçimidir 

(Doğan, 2015:50-51). 

Halkla ilişkiler çalışmalarının yerel yönetimlerin her seviyesine ulaşabilmesi amacıyla 

iletişim bölümünün yönetime doğrudan ulaşabileceği bir sistem oldukça işlevseldir. İletişim 

bölümü karar ve politikalardan haberdar olup halkın yanıtlarının tahmin edilmesi ve kararların 

halka duyurulması görevini üstlenmektedir. Yerel yönetimlerde halkla ilişkiler çalışmaları 

aşağıdaki gibi belirtilebilir (Güven, 2013:25; Theaker, 2008).  

• Yerel yönetimlerin hedeflerine ulaşabilmesi amacıyla ihtiyaç duyulan tanıtım etkinliklerini 

gerçekleştirmek 

• Yerinden yönetim kuruluşları ile hedef kitle arasındaki ilişkilerin düzenlenmesine ve 

geliştirilmesine katkıda bulunmak 

• Halkın yerel yönetim kuruluşlarından memnuniyet düzeylerini belirlemek ve ulaşılan 

sonuçları rapor haline getirip yönetime sunmak 

 

Mükemmel halkla ilişkiler çerçevesinden ele alındığında yerel yönetimler simetrik iletişim 

anlayışını özümsemek, etik, şeffaf iletişimi yerel hizmetlerin bir parçası haline getirmiş olması 

gereği karşımıza çıkmaktadır. 

3.2.2. Sivil Toplum Kuruluşları 

Sivil toplum alanında faaliyet gösteren kuruluşlar halkla ilişkiler alanında kendine özgü 

organizasyona sahip ve profesyonel halkla ilişkiler uzmanının istihdam edildiği yapılardır. 

İhtiyaç duyulan durumlarda gereken yerlerle ulaştırılmak için donanımlara sahip profesyonel 

hizmet sunan kuruluşlardır. Halkla ilişkilerin öneminin artması ile birlikte yeni bir sektör olarak 

giderek büyüyen ve sayıları artan sivil toplum kuruluşu ve özel kuruluşlar niteliğindeki halkla 

ilişkiler kuruluşlarının görev ve sorumlulukları da o oranda artış eğilimi göstermiştir. Bu 

kuruluşlar bünyelerinde ekonomik ve politik bilimlerde uzmanlaşan çalışanlar istihdam ederek 

hizmetlerinde çeşitlilik oluşturabilmişlerdir (Doğan, 2015:68; Göksel ve Yurdakul, 2004).  

Sivil toplum kuruluşları üyelerine yönelik mükemmel halkla ilişkiler uygulamaları 

kapsamında kurumun amaçlarını, politikalarını, belirledikleri stratejileri ve yönetim tarafından 

aldıkları kararları onlara ulaştırmaktadır. Ayrıca üyelerin istek, beklenti ve düşüncelerini almak 

amacıyla kuruluş içerisinde iletişim kanalları oluşturarak bunların açık olmasını ve gelişmesini 

sağlamak için uğraşmaktadır. Dış çevre ile ilişkili sosyal sorumluluk etkinlikleri organize 



 

105 

 

etmekte ve toplumsal konularda araştırma yapma ve raporlama çalışmaları ile halkın 

düşüncelerini yönetime bildirmektedir. Bunun yanı sıra, halk için yönetimin denetlenmesi, 

toplumsal konularda gösteri ve eylem içeren etkinlikler ve kamu ya da özel sektör destekli bir 

organizasyon temin edebilmektedir. Sivil toplum kuruluşlarında mükemmel halkla ilişkiler sözü 

edilen etkinlik ve uygulamaları başarılı bir biçimde gerçekleştirmesi için üyeleri arasında etkin 

bir iletişim ağı oluşturabilmeli, çalışmalarda üyeler arasında koordinasyonu sağlamalı, halktan 

gelen geribildirimleri ölçebilmeli, ihtiyaç duyduğunda görsel ve işitsel donanımlardan 

yararlanmalı, medya ortamı ve araçları ile iyi ilişkiler kurup sürdürebilmeli ve topluma ne 

şekilde katkıda bulunacağını profesyonellerden aldığı destek ile iyi sunabilmelidir. Bu 

kapsamda, sivil toplum kuruluşları mükemmel halkla ilişkileri iyi anlayarak buna gereken önemi 

vermeli ve kamu ile halk arasında bir denge unsuru olarak görev ve sorumluluklar 

üstlenebilmelidir (Güven, 2013:31). 

3.2.3. Medya 

Etkili halkla ilişkiler uygulamaları kapsamında diğer kuruluşlar yöneldikleri topluluklara 

onların ihtiyaç duyulan bilgileri medya yoluyla ulaştırır. Mükemmel halkla ilişkilerde medyanın 

kullanımı konusu özel kurallar ve yöntemleri içeren bir çalışma alanıdır. Kurumsal tanıtım 

amacıyla medyanın kullanımı hedef kitleye iletişim araçları ile bilgilerin ulaştırılması için son 

derece önemlidir (Yılmaz, 2015:73). 

Halkla ilişkiler uygulayıcıları, belirli bir nüfus (örneğin, organizasyon, şehir, bölge, ülke) 

içindeki medya sistemlerinin değerini kabul eder. Halkla ilişkilerin eleştirel analizi kapsamında, 

“Mükemmellik Teorisi” ortak çözüm için belirli fırsatların nerede olduğuna ve mesajların halka 

nasıl yardımcı olabileceğine işaret edebilir. “Mükemmellik” ilkelerine bakarak iki yönlü 

simetrik bir iletişim modelinde gerektiği gibi uygun mesaj türleri belirlenebilir ve bunlar tüm 

ilgili tarafların temsilcileriyle birlikte oluşturulabilir. Bu şekilde halkla ilişkiler uygulayıcıları 

“yönetimin etik danışmanları ve sosyal sorumluluğun iç savunucuları olabilirler” (Grunig ve 

diğerleri, 2002:540; Tyma, 2008:200-201).  

Mükemmellik teorisi, medya sistemlerinin etik olarak dâhil edilmesi ve sosyo-kültürel 

olarak konumlandırılması gerektiğini kabul ederek, tüm halkın (hem iç hem de dış) seçim 

yapmasını sağlamak için düşündürücü bir menü olarak kullanabilir. Bu durumda, ilgili medya 

kuruluşlarının ve sistemlerin etik olarak ve ilgili halkın çıkarları doğrultusunda kullanılması 

amaçlanabilir (Tyma, 2008:200-201). Basınla ilişkiler kurmada özellikle basın bültenleri gibi 



 

106 

 

bazı halkla ilişkiler araçları önemli ölçüde etkili olmaktadır. Buna ek olarak, basın konferansları, 

basın töreni ve gezileri tüzel kişiliğe sahip kuruluşların hedef kitlelerine bilgi ulaştıracakları 

önemli araçlardır (Yılmaz, 2015:74). 

3.2.4. Hükümet  

Halkla ilişkiler, iyi yönetişimi teşvik etme ve demokrasiyi sağlama girişiminde hükümetler 

için hayati bir araçtır. Hükümetler, haber medyasının önemli faaliyetleri ele almasına yardımcı 

olmak için halkla ilişkileri benimsemektedir (Coombs, 2015:78). Bununla birlikte, bir önceki 

başlıkta anlatıldığı gibi medyanın etkin kullanımı ile yönetişimin teşvik edilmesinde halkla 

ilişkilerin önemli bir araç olduğu görülmektedir. Halkla ilişkiler görevlilerinin, halka iletilmesi 

gereken politikalar ve düzenlemeler de dahil olmak üzere kararlar alan üst yönetim ekiplerinin 

bir parçası olması gerekmektedir. Peltekoğlu, Özellikle politika yapıcıların karar alma sürecine 

sınırlı halkla ilişkilerin hükümet projelerinde halkı duyarlı hale getirmedeki rolünün altını 

çizmektedir (Peltekoğlu, 2018:67). 

Baron'a göre;  halkla ilişkilerin diğer işlevi de hükümetin çeşitli araçlar aracılığıyla kamuya 

bilgi yaymasını kapsar. Başarılı bir iletişim, çeşitli materyallerde tekrarlanan ve kişiler arası 

temas ve kitlesel ve yerel medya kanalları aracılığıyla vurgulanan sabit bilgileri gerektirir. Bu 

nedenle, halkla ilişkiler görevlileri aracılığıyla mükemmel halkla ilişkileri gerçekleştirmek için, 

proje yöneticilerinin uygun bir plana, uygulama stratejisine ve toplumu harekete geçirmek için 

yeterli kaynak çabasına sahip olmaları hayati önem taşımaktadır (Baron, 2012: 45). 

 

3.3.Halkla ilişkilerin Kültürel Farklılıkların Uyumu Sürecindeki Rolü ve Görevi 

Küreselleşen dünyada halkla ilişkiler ve kültür arasındaki karşılıklı bağımlılığın farkına 

varmak giderek daha önemli hale gelmektedir ve bu alanda kültürlerarası karşılaştırmalı 

çalışmalar artmaktadır. Farklı kültürel geçmişlere sahip bireylere dikkat etmenin gerekli olduğu 

çok kültürlü bir ortamda başarılı olmak için, geliştirilmesi gereken önemli bir beceri 

kültürlerarası iletişim yetkinliğidir. Spitzberg (2015), kültürel yetkinliği oluşturan yönleri, onu 

etkileyen faktörleri ve yetkinliğin “yerini” dikkate alan bir model geliştirmiştir. Kültürlerarası 

yetkinliği etklililik ve uygunluk olarak iki boyutta açıklamaktadır. Etkililik, değerli hedeflere 

ulaşma niyetiyle “bireyin çevre ile etkileşim yoluyla amaçlanan etkileri üretme yeteneği” 

anlamına gelmektedir. Uygunluk ise duruma bağlı olarak davranışı (eylemleri) ve dili farklı 

norm ve kurallara göre ayarlama yeteneği ile bağlantılıdır (Schmidt, 2018:23-24). 



 

107 

 

Grunig ve White (2005:64-73) halkla ilişkilerin toplumsal rolü olduğundan söz etmektedir. 

Bu roller de halkla ilişkilerin temel aldığı asimetrik ve simetrik dünya görüşüne göre 

biçimlenmiştir. Bu kapsamda, halkla ilişkilerin toplumsal rollerinden biri de toplum içindeki 

farklı kültürel yapıların iletişim süreçleri, katılım konuları ve onlara sunulacak hizmetler üzerine 

yoğunlaşmaktadır. Aynı şekilde, toplumsal kriz dönemlerinde toplumsal fayda inşa edeceği de 

belirtilmektedir.  

Halkla ilişkilerin eleştirel sosyal rolü akademisyenlerin uygulamadaki sorunları ortadan 

kaldırmak amacıyla detaylandırmasıdır ve bu tartışmadaki en ilişkili iki rol, pragmatik sosyal 

rol ve idealist sosyal roldür. Pragmatik sosyal rol sonuç odalıdır ve en çok sonuca odaklanır. 

Organizasyonel bir hedefe ulaşmak en önemli şeydir ve bu hedeflere ulaşmanın önemi genellikle 

halkla ilişkiler uygulayıcılarının dikkate alması gereken önemli ahlaki hususları gölgede bırakır. 

Mükemmellik teorisyenleri tipik olarak asimetrik uygulamaları bu dünya görüşüyle ilişkilendirir 

ve uygulamaları etik dışı olarak görürler çünkü bu dünya görüşü içinde örgütsel hedeflere 

ulaşmak için yapılabileceklerin bir sınırı yoktur; bu nedenle, bu hedeflere ulaşmak kişisel ve 

toplumsal ahlak pahasına olabilir. Diğer taraftan, idealist sosyal rol, halkla ilişkilerin öncelikle 

uzlaşma ve barışçıl çatışma çözümü yoluyla kamu yararına hizmet etmek için var olduğu bir 

roldür. Bu dünya görüşü, karşılıklılık normuna dayanan normatif bir etik halkla ilişkiler ideali 

sunar. Mükemmellik teorisyenleri, “halkla ilişkilerin kamu yararına hizmet etmek, kuruluşlar ve 

halk arasında karşılıklı anlayış geliştirmek ve toplumdaki sorunlar hakkında bilgilendirilmiş 

tartışmalara katkıda bulunmak için uygulanması gerektiğine” inanmaktadır. Bununla birlikte, 

idealist olmanın doğası gereği bu dünya görüşü toplumun her zaman hem çoğulcu hem de ilerici 

olduğu varsayımı altında çalışmaktadır (Browning, 2010:13-14; Grunig ve White, 1992). 

Kültürel farklılık, her ülkenin farklı dini ve yerel topluluklara sahip olması nedeniyle 

evrensel bir kavram olarak görülmektedir. Halkla ilişkiler ise farklı din ve kültürlere sahip çeşitli 

etnik gruplara göre uygulanmaktadır. Bu nedenle, halkın tüm unsurlarıyla karşılıklı ilişkiler 

kurmak, toplumu ve kültürel yapıyı etkileyebilecek herhangi bir karmaşıklığı azaltmak için 

kültürel farklılıkların anlaşılmasını gerektirmektedir (Abdullah, 2007:297). Kültürel farklılıklar, 

topluluklarda iletişime önem verme, sosyal ilişkileri artırma gibi önemli konuları içerdiğinden 

dolayı belirli bir süreç gerektiren öğrenme deneyimini kapsamaktadır. Bireylerin kendi kültürel 

özelliklerinin dışındaki kültürel yapının farkına varmaları ve anlamaları hususunda kendi 

kültürel sınırlarının dışında çıkmaları önemli görülmektedir. Bireylerin kendi dışındaki başka 

kültürlerle ilgili yanlış düşünce ve yorumlamaları sonucunda hatalı iletişim kalıplarını 



 

108 

 

değerlendirmeleri ve bunun azaltılması için çalışmaları kültürel farklılıkların anlaşılmasına katkı 

sunmaktadır. Bireylerin kültürel farklılıklara dikkat ederek başka kültürlerle etkileşim 

kurabilmeleri ve bunu sürdürebilmeleri uyum süreci ile mümkün olabilmektedir (Eğinli, 

2011:216).  

3.4. Yerel Yönetimlerde Halka İlişkiler 

21. yüzyılda yaşanan sosyal, siyasal ve teknolojik dönüşümler yönetim anlayışlarını 

kapsamlı değişime uğratmış; merkeziyetçilik yerine yerellik, bürokrasi yerine katılım, hiyerarşi 

yerine denetim, şeffaflık, sorumluluk ve hesap verebilirliği gündeme getirmiştir (Özer, 2006). 

Bu noktada yönetişimin temel unsurları katılım, hukukun üstünlüğü, şeffaflık, uzlaşı, eşitlik, 

adalet ve veremlilik olarak değerlendirilebilir (Yıldırım, 2004). Bunun yanında, tutarlılık, 

saydamlık, yerindelik ve ölçülülük kavramlarından da bu kapsamda söz edilebilir (Toksöz 

2008). Vurgulanan bu hususları yaşama geçiren kamu kuruluşları ve özel kuruluşlar iyi yönetim 

anlayışına katkıda bulunacak ve halk için nitelikli bir yaşam oluşturabilecektir (Yılmaz, 

2011:36-37). 

1980’li yıllardan itibaren halkın siyasete ve yönetime doğrudan katılma talebinin artması ve 

sivil toplum örgütlerinin içinde bulunan birçok aktörün yönetimden farklı talep ve 

beklentilerinin olması sonucu katılım ve yönetişim gibi kavramlar ortaya çıkmış ve halkla 

ilişkiler, kamu yönetiminin ve yerel yönetimlerin gündemine girmiştir. Yönetişim, hizmet 

alanlar ve hizmet verenler tarafında meydana gelen değişim ve gelişmelerle yakından ilişkildir. 

Hizmet alanların eğitim ve kültür düzeylerinin gelişmesi ve iletişim teknolojilerinde meydana 

gelen değişimler sonucunda halkın birçok uygulamadan haber almaları kolaylaşmıştır. 

Bahsedilen gelişmelerin ortaya çıkardığı sonuç, mal ve hizmet alan kitlenin nitelikli halk 

durumuna gelmesini sağlamak olmuştur. Bilinçli halkın yanı sıra küreselleşme ve rekabet olgusu 

hükümetler, yerel yönetimler, işletmeler ve sivil toplum örgütleri üzrinde bir baskı unsuru olarak 

yönetenlerin adil, dürüst, şeffaf, nitelikli ve haklara saygılı hizmet sunmaları ve varolan 

hizmetlerini iyileştirmelerine ön ayak olmuştur. Bu iyileşmeler halk gözünden kuruluşların ve 

yönetenlerin güvenilirliğini değerlendirmede önemli bir ölçü olmuştur (Yılmaz, 2011:35-36).  

Kamu kuruluşları içinde bulundukları mevcut yapılanmayla ilişkili olarak yöneldikleri 

topluluklar ve yerine getirdiği görevler farklılaşmaktadır. Çeşitli alanlarda çeşitli hedef gruplara 

hizmet sunma işlevi taşıyan kamu yönetimi, kendisine bağlı pek çok kuruluşa ve buralarda 

çalışan çalışanlara sahip bulunmaktadır. Bu durum aslında kamu kuruluşları ve hedef kitle 



 

109 

 

arasında uyum olması ve birbirine bağlı koordine hareket etmeyi gerektirmektedir. Bu sağlandığı 

zaman da kapsamlı ve sürdürülebilir halkla ilişkiler mümkün hale gelmektedir. Bu doğrultuda 

kamusal anlamda çeşitlilik içeren kuruluşlarda halkla ilişkilerin içsel ve dışsal uygulamalarla 

koordineli ve sürekli bir uğraş gerektirdiği düşünülebilir (Güven, 2013:27). Yerelde hizmet 

sunumunda görev alan yerel yönetimler de vatandaşların memnuniyet düzeylerini geliştirmek, 

halkın ihtiyaç duyduğu hizmetlere yanıt vermek ve hizmetleri düzenlenmeyi ve geliştirmeyi 

zorunlu kılmıştır.  

Yerel yönetimlerde halkla ilişkiler Eraslan Yayınoğlu (2005)’nun vurguladığı gibi, yerel 

yönetimde alınan kararların ya da sunulan hizmetlerin yerel halkı nasıl etkilediğini objektif 

şekilde değerlendirmek, çalışılacak meseleleleri belirleyerek kimin neyi, neden, nerede, ne 

zaman yaptığını açıklamaya önem veren bir iletişim programını aksiyona geçirme anlamına 

gelmektedir.  

Halkla ilişkiler uygulamalarında yerel yönetimler tarafında bilgilendirme ve danışma 

masaları/ofisleri, gazete ve dergiler, el ilanları, afişler ve yüz yüze iletişim gibi araçları daha 

yoğun biçimde kullanılmaya başlanmıştır. İnternetin de yerel yönetimler tarafından halkla 

ilişkiler bağlamında kullanılması e-belediyecilik kavramının ortaya çıkması ve internetin daha 

düşük maliyetli ve daha etkin hizmet sunumuna olanak tanımasının yanında, doğrudan 

demokrasiye hizmet eden bir araç haline gelmesine de olanak sağlamıştır (Yurttaş, 2009:62). 

Yayınoğlu ’nun belirttiği gibi halkla ilişkiler, kamu yönetimi ve onun önemli bir tarafı olan yerel 

yönetimlerde çağdaş ve dinamik biçimde yönetilebildiği takdirde, en yaratıcı ve anlamlı 

uygulama alanına yeniden erişebilecektir. (Yayınoğlu, 2005: 48). 

Yerel yönetimlerde halkla ilişkiler, yönetim ile halk arasındaki ilişkiyi geliştirmeyi amaçlayan 

iletişime dayalı bir etkileşim olarak nitelendirilmektedir. Halkla ilişkiler, tanınma ve tanıtım 

süreçlerinden oluşan iki yönlü bir iletişim faaliyetidir. Halkla ilişkiler, özel sektörden kamu 

sektörüne, merkezi hükümet kurumlarından yerel kuruluşlara kadar çok çeşitli kuruluşlarla 

etkileşim içinde iletişimi düzenleyen bir işlev olarak yönetimin önemli bir parçası haline gelmiştir 

(Poyraz ve Yöndemli, 2016: 322). Demokratik ve modern toplumlarda vatandaşlar, kamu 

hizmetlerinde bilgilendirilme hakkına sahiptir. Bir kamu kurumu olan yerel yönetimler tarafından 

verilen hizmeti talep eden herkes, faaliyetlerinin gidişatı ve kurumun yaklaşımı hakkında bilgi 

sahibi olarak ilgili makamlarla iletişime geçmek isterler.  Bu nedenle kamu kurum ve kuruluşları 

için önemli faaliyetlerden birinin de halkla ilişkiler olduğu unutulmamalıdır.  



 

110 

 

3.5.  Yerel Yönetimlerin İletişim Stratejilerinin Mükemmel Halkla İlişkiler 

Stratejileri İle Uyumlandırılması 

Etkili organizasyonların organizasyon stratejilerini belirlemesinde mükemmel halkla 

ilişkiler önemli role sahiptir. Ayrıca araştırmalar stratejik olarak halkla ilişkiler uygulamasının 

mükemmel organizasyonların en güçlü göstergeleri arasında olduğunu ortaya koymuştur. Yerel 

sosyo-politik çevre bilgisi, profesyonellerin hedef kitlelerinin ihtiyaçlarına uygun stratejiler ve 

teknikler geliştirmelerine yardımcı olmakta ve böylece iletişimin etkinliğine katkıda 

bulunmaktadır. Bu tür bilgiler aynı zamanda dünyanın her yerinde etkili profesyoneller olarak 

çalışmaya hazırlayan çok kültürlü halkla ilişkiler müfredatını geliştirmeye de yardımcı 

olmaktadır. Yerel uygulayıcılar arasında göze çarpan bilgi eksikliklerinin varlığı da kuruluşların 

halkla ilişkiler personelinin bilgi düzeylerini artırmaya yönelik eğitime yatırım yapmaları için 

ciddi bir ihtiyaç olduğunu ortaya koymuştur (Lim, Goh ve Sriramesh, 2005; Sriramesh, 2002).  

Simetrik dünya görüşünü içeren mükemmel halkla ilişkiler uygulamaları Önder 

(2017:1242)’in de belirttiği gibi toplumsal konularda elini taşın altına koyabilmelidir. Bu 

gerçekleştiği takdirde, kurumlara olumlu algı, itibar ve imaj sağlayabileceği gibi halkın 

sorunlarının analiz edilip toplumsal değer üreten uygulamalar da yerine getirilebilecektir. Bu 

yüzden, mükemmel halkla ilişkiler stratejileri toplumsal ve evrensel konularda değerleri olan bir 

alanı ifade etmektedir.   

Kültürlerarası farklılıklar halkla ilişkiler alanında toplulukların anlaşmasında belirgin 

engeller oluşturabileceğinden dolayı kültürün konumu, halkla ilişkiler uygulayıcısı ve 

araştırmacısı için benzer şekilde iç görü sağlayan bir konumdur. Kültürel yeniden üretim ve 

temsil (aracılı kampanyalar ve mesajlar) yöntemleri aracılığıyla, kültürel konumlandırma veya 

kontrol bir halkın diğeri üzerinde güç sahibi olduğu alan olmuştur. Halkla ilişkiler uygulamaları, 

halkların kültürlerini ve söylemsel konumlarını anlamak için giriş noktaları sağlar. İki yönlü 

simetrik iletişimin yalnızca baskın konumunu dikkate alması gerekmez; bundan ziyade, halkla 

ilişkiler uygulayıcısı baskın koalisyonun temsilcisi olarak tüm seslerin organizasyonun karar 

verici üyeleri tarafından duyulmasını sağlamaya yardımcı olmalıdır. Halkla ilişkiler uygulayıcısı 

mükemmellik teorisine dayanan bir uygulama pozisyonundaysa farklı kültürlere ait topluluklar 

arasında yalnızca kültürel alışverişi sağlamakla kalmamalı; aynı zamanda onların 

savunuculuğunu da üstlenmelidir (Tyma, 2008:199). Yerel yönetimler de halkla ilişkiler 

uygulamalarında kültürlerarası üstünlükler ve zayıflıklarının bilincinde olarak farklı kültürlerin 



 

111 

 

birbiri ile bir arada olabileceği ortam oluşturulması konusunda sorumluluklar üstlenmelidir. 

Kültürel farklılıklar ve endişeler giderilmezse etik bir uzlaşı ve çözüm mümkün 

görünmemektedir. Bu bağlamda araştırma bu bölüm itibariyle çok kültürlü ortamlarda farklı 

kültürlere yönelik iletişim stratejilerini de kapsarken mükemmel halkla ilişkiler modeli gereğini 

vurgulayarak ilerleyecektir. Hedef kitle boyutunda ise çalışmayı destekleyecek şekilde  Grunig 

& Jaatinen (1999:219), ilkelerin tüm kuruluşlar için  (hükümet, iş dünyası ve kar amacı 

gütmeyen kuruluşlar) aynı olmasına rağmen “ilkelerin uygulanması gereken özel koşulların 

farklı olduğunu” belirtmiştir. Tüm örgütsel iletişimlerde olduğu gibi, kamu kurumları da hedef 

kitleleri paydaşlarıyla kurmak istediği ilişkilerin türünü iyi tanımak zorundadır. 

Yerel yönetimlerin kentinde yaşayan farklı etnik yapıdaki vatandaşlarla ilişkiler kurmak için 

mükemmel halkla ilişkilere ne ölçüde değer verdiğini ve uyguladığını araştırmak, alanın ilerlemesi 

ve bilimselliği açısından önemlidir. Yine Grunig & Grunig'e (2002: 314) göre değer gösterme ve 

iletişim performansı “muhtemelen Mükemmellik faktörüne dahil edilecek en önemli 

değişkenlerdir”. Bu alandaki araştırmalar, yerel yönetim iletişimlerinin performansının 

iyileştirilmesine yardımcı olabilecektir. Çalışmalar, “halkla ilişkilerde mükemmelliğin, kuruluşlar 

ve halklar arasındaki ilişki kalitesi üzerinde doğrudan etkileri olduğunu öne sürmektedir. Halkla 

ilişkilerde mükemmelliğin etkilerinin en iyi göstergesi, itibar veya imajdan ziyade halkla etkili ve 

çift yönlü ilişkilerdir” (Yun, 2006: 309). 

Grunig (2002: 307) ayrıca “mükemmel halkla ilişkiler yöneticilerinin, ilgili kamularla ilişkiler 

kurmak ve bu kamuların bakış açılarını stratejik yönetime getirmek için onlarla çalışarak farklı 

fonksiyonel yöneticilerin değerlerini ve hedeflerini bir araya getirmeye yardımcı olduğunu” kabul 

etmektedirler. Yerel yönetimlerin kendi seçmenleriyle ilişkiler kurmak için mükemmel halkla 

ilişkilere ne ölçüde değer verdiğini ve uyguladığını araştırmak için vaka çalışması yöntemini 

uygulamak, yerel yönetim iletişimlerinin performansının iyileştirilmesine yardımcı olmada faydalı 

olacaktır.  

Çalışmanın bu bölümü itibariyle halkla ilişkiler disiplini kültürlerarası iletişim dinamiklerini 

de göz önünde bulundurarak yerel yönetimlerin mükemmel halkla stratejilerini içeren 

çalışmaları olup olmadığı  , kültürel çeşitliliğe yönelik yerel yönetimlerin nasıl bir halkla ilişkiler 

modeli kullandıklarını anlayabilmek üzere araştırma kısmına geçilecek, yerel yönetimlerin 

iletişim stratejilerinin mükemmel halkla ilişkiler stratejileri ile uyumlandırılması konusunda 

vaka çalışması yapılarak bir model önerisi ortaya konmaya çalışılacaktır.  

 



 

112 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM VE MÜKEMMEL HALKLA 

İLİŞKİLERİN YEREL YÖNETİMLERDE UYGULANMASINA YÖNELİK 

BİR ARAŞTIRMA 

Çalışmanın önceki bölümlerinde kültürlerarası iletişim ve mükemmel halkla ilişkilerin bir 

disiplin olarak nasıl iç içe uygulanabileceğine, etki ve faydalarına vurgu yapmak adına yapılan 

tanım ve tespitlere ek olarak, çalışmanın araştırma kısmı olan bu bölümde, araştırmanın amaç, 

yöntem, bulgu ve sonuçları ile birlikte kültürel farklılıkların yönetilmesini de içeren bir halkla 

ilişkiler stratejisi ve kamu iletişim modeli önerisi ortaya konmaya çalışılacaktır.  

4.1. Araştırmanın Amacı 

Bu araştırma yüksek göç alan büyük şehirlerin ve etkin aktör olduğu düşünülen yerel 

yönetimlerin farklı kültürlere yönelik kültürel uyum stratejileri konusunda belli bir halkla ilişkiler 

yaklaşımının benimsenip benimsenmediğini ve halkla ilişkiler araçlarının halkla ilişkiler 

stratejileriyle uyumlanması gerekliliği nedeniyle mükemmel halkla ilişkiler teorisi kapsamında 

doğru ve işlevsel bir model ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bu düşünceden hareketle tezin amacı, 

yerel yönetimlerin iletişim stratejilerini geliştirirken çok kültürlü hedef kitlesine yönelik kültürel 

uyum stratejilerini de dikkate alarak mükemmel halkla ilişkiler teorisi ve uygulamalarını 

incelemek ve bir model öne sürmektir.   

Bu doğrultuda aşağıdaki şu sorulara yanıt aranacaktır; 

1. Kültür, iletişim ve halkla ilişkiler arasındaki bağlantılar nelerdir ve nasıl bir etkileşim 

içerisindedirler? 

2. Kültürlerarası iletişim yaklaşımlarını şekillendiren kuramlar ve modeller nelerdir? 

3. Kültürlerarası iletişim yaklaşımları kapsamında kültürlerarası diyalog oluşturmada halkla 

ilişkilerin rolü nedir?  

4. Yerel Yönetimlerin kültürel çeşitliliklere bağlı hizmet anlayışları nelerdir?   

5. Yerel yönetimler halkla ilişkiler yaklaşımlarından yararlanarak ve kültürlerarası iletişim ve 

kültürel çeşitliliği dikkate alarak halkla ilişkiler faaliyetlerini ne şekilde yürütülmektedirler?   

6. Yerel yönetimler kültürel çeşitliliği yönetmede Mükemmel halkla ilişkiler ölçütlerini ne 

ölçüde uygulamaktadır? 

4.2. Araştırmanın Problemi 



 

113 

 

Bu çalışma, mükemmel halkla ilişkiler teorisi bağlamında farklı kültürlerden gelen 

kişi/toplumların hem kültürlerarası iletişim yaklaşımlarına hem de yerel iradenin kültürlerarası 

kabul ve uyum konusunda hangi iletişim stratejilerini hayata geçirdikleri ve halkla ilişkiler 

yöntemleri kullandıklarına dair bir analiz içermektedir. Bu konudaki tüm yöntemler, halkla 

ilişkiler disiplininin neler ortaya çıkarabileceğini, hangi sağlıklı iletişim temellerini 

üretebileceğini netleştirmek ve fırsat alanlarını görmek için oluşturulmuştur. Halkla ilişkiler, 

içinde bulundukları toplumların yaşam biçiminden, kültüründen ve sorunlarından bağımsız 

değildir. Hangi halkla ilişkiler modeli uygulanırsa uygulansın, mevcut sosyal ve kültürel 

yapıların etkisiyle şekillenir. Bu nedenle halkla ilişkiler toplumları etkilemekte ve onlardan 

etkilenmektedir. Özellikle kültürlerarası meselelerin çok fazla değiştiğinin devreye girdiği 

süreçlerde de halkla ilişkiler ile ilgili daha zengin sonuçlar üretmeye başlamakta ve halkla 

ilişkiler alanı daha derinlik kazanmaktadır.  

 

Bu çalışmanın problemi, , halkla ilişkiler teorilerinden biri olan mükemmel halkla ilişkiler 

teorisinden yola çıkarak kültürlerarası iletişim kavramları bir araya geldiğinde yerel 

yönetimlerin çok kültürlü hedef kitlesine yönelik iletişim stratejilerini hangi yol ve yöntemlerle 

yapılandırdığını ortaya koymaktır. 

4.3. Araştırmanın Yöntemi 

Araştırma, kültürlerarası iletişimin gerçekleşmesinde çok kültürlü bir metropol olan 

İstanbul’u yöneten yerel yönetimin farklı etnik yapılardaki vatandaşlarına yönelik stratejik bir 

iletişim çalışması yapıp yapmadığını ortaya koymak ve bilimsel kuramlardan yola çıkarak bir 

model kullanıp kullanmadıklarını analiz etmeyi amaçlamaktadır. Bu kapsamda   halkla ilişkiler 

çalışmalarını kültürlerarası iletişim yaklaşımı içerisinde nasıl değerlendirdiği ve halkla ilişkiler 

uygulamalarına nasıl yansıdığını içermektedir.   

Araştırmanın metodolojisi, halkla ilişkiler çalışmalarına yön veren teorilerden biri olan 

mükemmellik teorisi üzerinden yapılandırılmıştır. Tezin araştırma kısmı üç aşamalı olarak 

tasarlanmıştır. Bunlar; nitel ölçme araçlarından olan döküman analizi, yarı yapılandırılmış 

mülakat ve durum çalışmasıdır. Öncelikle 2011-2021 yılları arası Stratejik Plan ve Performans 

raporları incelenerek durum analizi ortaya çıkarılmıştır. Mükemmellik teorisine göre belirlenen 

araştırma soruları ön test gruplarına yöneltilerek soruların geçerliliği test edilmiş, ardından 

geçerliliği belirlenen araştırma soruları İstanbul Büyükşehir Belediyesi çalışanlarına ve 

yöneticilerine yöneltilmiştir. Bu sorular yarı yapılandırılmış mülakat yöntemi ile ele alınmıştır. 



 

114 

 

Son olarak ise İstanbul’da yaşayan ve evreni temsil eden ilçelerden belli sayılarda farklı etnik 

yapıdaki farklı kültüre mensup vatandaşlar ile görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Bu görüşmeler de 

kartopu örneklemi yöntemi ile yapılmış ve yarı yapılandırılmış görüşmeler şeklinde 

gerçekleşmiştir. Elde edilen sonuçlar betimsel analiz yöntemiyle incelenmiştir.  

4.4. Veri Toplama Süreci 

Öncelikle 2011-2021 yılları arasındaki 11 yıllık dönem doküman analizi yöntemiyle ortaya 

konmuştur. Bu analiz kapsamında İstanbul Büyükşehir Belediyesi faaliyet raporları, stratejik 

planları incelenmiştir. Bu analiz sonrasında mükemmel halkla ilişkiler teorisinden yola çıkarak 

4 aşamadan oluşan 11 soruluk bir çalışma ortaya konmuştur. Hazırlanan bu sorulara son şeklini 

vermeden önce soruların geçerliliğini test etmek üzere medya, sivil toplum kuruluşları, 

üniversite araştırma merkezleri, akademisyenler ve kanaat önderlerinden oluşan bir kontrol 

grubu oluşturulmuş ve soruların etkisini ve etkililiğini ortaya koymak için bu grup ile 

görüşülerek ön test yapılmıştır. İlgili sorularda veri kalitesinin iyileştirilmesi için ön test 

uygulaması gerekli görülmüştür. Bu ön test sonucu hazırlanan 25 soru 11 soru olarak geçerli 

hale getirilmiş ve İstanbul Büyükşehir belediyesi temsilcileri ve paydaşları ile yarı 

yapılandırılmış mülakatlar yapılmıştır. Mülakatlar ile eşzamanlı olarak çeşitli yasal statüdeki 

farklı etnik yapıdaki kişilerle yüz yüze derinlemesine görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Belirlenen 

bölgelerdeki yapılan gözlemler ve farklı etnik yapıya sahip bireyler yapılan görüşmeler ve 

iletişim stratejilerinin analizi ve değerlendirmesinden yola çıkan tespit sonrasında, mükemmel 

halkla ilişkiler teorisine yönelik nasıl bir iletişim modeli kullandıkları ortaya konulmaya 

çalışılmıştır.  

Çalışmanın literatür kısmında ortaya konulan mükemmel halkla ilişkiler modeline yönelik 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi’ne halkla ilişkiler politikalarında pratik düzenlemeler ve bir 

iletişim politikası oluşturulma açısından, gelecekte farklı kültürlere yönelik halkla ilişkiler 

disiplinini kullanan diğer aktörlere de bir örnek oluşturması amacıyla önerme yapılmaya 

çalışılmıştır.  

Özgün grup odaklı hizmet anlayışından yola çıkılan bu çalışmanın temel amacı, 

kültürlerarası iletişim stratejileri kapsamında yerel iradenin çok kültürlü topluluklarına yönelik 

toplumsal kabul ve uyum sağlama açısından planlanmış iletişim stratejilerini keşfedip 

ihtiyaçların ve ihtiyaçlar karşısında uygulanan halkla ilişkiler stratejilerinin mükemmel halkla 



 

115 

 

ilişkiler teorisine göre tespit edilmesi ve yerel uygulayıcılara özgün bir dikkat çekme stratejisi 

belirlemektir.  

4.5. Araştırma Kapsamı ve Sınırlıklar  

Çalışma, çok kültürlü hedef kitleye yönelik olarak politika geliştiren önemli aktörlerden biri 

olan yerel yönetimler ile sınırlandırılmıştır. İstanbul ölçeğinde yerel yönetim olarak 

kapsayıcılığı ve evreni temsili açısından İstanbul Büyükşehir Belediyesi seçilmiştir. İstanbul ili 

için durum analizi yapılacağından konu hakkında en kapsamlı hizmeti veren ve evreni temsil 

edeceği düşünülen İstanbul Büyükşehir belediyesi seçilmiş ve örnekleme dahil edilmiştir.  

Araştırma kapsamında, İstanbul Büyükşehir Belediyesi ve farklı etnik topluluk öznelerinin 

temsilcileri aktör olarak tanımlanmış ve araştırma kısmında literatüre açıklaması yapılmıştır. Bu 

sınırlılıklar çerçevesinde tanımlanan iç ve dış paydaşlarla yarı yapılandırılmış görüşmeler 

gerçekleştirilmiş, bu görüşmelere istinaden veriler elde edilmiştir. Araştırma, 2011-2021 yılları 

arası ile sınırlandırılmıştır. İstanbul iline en çok göçün yaşandığı 2011 yılından itibaren olarak 

seçilmiş, 2011-2021 yıllarını kapsayan 10 yıllık zaman diliminde gerçekleştirilen kültürel 

çeşitliliğe yönelik halkla ilişkiler çalışmaları ele alınmıştır. 

 

4.6. Araştırma Bulguları 

Doküman Analizi 

Doküman analizi yapılırken kültürlerarası iletişim yaklaşımıyla halkla ilişkiler ve iletişim 

stratejileri 2011 yılından 2020 yılına kadar 10 adet faaliyet raporu ve stratejik planları 

kapsamında incelenmiştir. 2021 faaliyet raporu henüz mecliste onaylanıp sisteme eklenmediği 

için incelenememiştir.  

Faaliyet Raporları 

2011 Faaliyet Raporu: 

Genel yönetim başlığı altında yasal yükümlülükler ve mevzuat analizi, temel politika ve 

öncelikler, amaç ve hedefler, kurumsal yapı, kurumsal iş birlikleri ve tanıtım ve halkla ilişkilere 

yer verilmiştir. Stratejik hedeflerinde “Hizmet odaklı çalışma yaklaşımı” ile halkla ilişkiler 

faaliyetlerini etkin yürütmek kapsamında “Paydaşlarımızla iletişimi güçlendirmek” ifadeleri 

şeklinde hedeflenmiştir. Halkla ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, Beyaz masa, iletişim noktaları, 



 

116 

 

e bülten olarak kapsama alındığı görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla 

İlişkiler Daire Başkanlığı, 2011). Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da 

iletişim stratejileri ibareleri gözlenmemiştir.  

2012 Faaliyet Raporu:  

Genel yönetim başlığı altında yasal yükümlülükler ve mevzuat analizi, temel politika ve 

öncelikler, amaç ve hedefler, kurumsal yapı, kurumsal iş birlikleri ve tanıtım ve halkla ilişkilere 

yer verilmiştir. Stratejik yönetim başlığı altında stratejik yönetim, insan kaynakları yönetimi, 

mali kaynakların yönetimi, bilişim sistemleri yönetimi, kurumsal destek hizmetleri, emlak 

yönetimi, iç denetim, teftiş, hukuk, kurumsal yazışma ve arşiv yönetimi ile iştiraklerin yönetimi 

konularına değinilmiştir. Aynı zamanda stratejik hedeflerinde Hizmet odaklı çalışma yaklaşımı” 

ile halkla ilişkiler faaliyetlerini etkin yürütmek kapsamında Paydaşlarımızla iletişimi 

güçlendirmek şeklinde hedeflenmiştir. Halkla ilişkiler müdürlüğünün gerçekleştirdiği görevler 

kapsamında, Erişilebilir Turizm, Engelsiz İstanbul Projesi, Özellikle Halkla İlişkiler alanında 

yapılacak hizmet ve yatırımların planlanmasında, bölgesel ihtiyaç ve hizmetler için gereken 

iyileştirmelerin belirlenmesinde, bilgi sağlayacak bir araştırma ve ihtiyaç analizi projesi olarak 

Yönetişim İstanbul: BİNAP (Bölgesel İletişim Noktaları Analizi Projesi) gerçekleştirildiği 

görülmüştür. Proje ile ilgili kaç kişiye ulaşıldığı bilgisi raporda yer almamaktadır. Halkla 

ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, Beyaz masa, Beyaz gezi, iletişim noktaları, İstanbul bülteni, e 

bülten olarak kapsama alındığı görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla 

İlişkiler Daire Başkanlığı, 2012). Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da 

iletişim stratejileri ibareleri gözlenmemiştir.  

2013 Faaliyet Raporu:  

Genel yönetim başlığı altında yasal yükümlülükler ve mevzuat analizi, temel politika ve 

öncelikler, amaç ve hedefler, kurumsal yapı, kurumsal iş birlikleri ve tanıtım ve halkla ilişkilere 

yer verilmiştir. Kurumsal yapı kapsamında ise; İstanbul halkına doğrudan veya dolaylı olarak 

katkı sağlayacak olan kurumsal çalışmalara yer verilmiştir. Bu kapsamda; stratejik yönetim, 

insan kaynakları yönetimi, mali kaynakların yönetimi, bilişim sistemleri yönetimi, kurumsal 

destek hizmetleri, emlak yönetimi, iç denetim, teftiş, hukuk, kurumsal yazışma ve arşiv yönetimi 

ile iştiraklerin yönetimi konularına değinilmiştir. Aynı zamanda stratejik hedeflerinde Hizmet 

odaklı çalışma yaklaşımı” ile halkla ilişkiler faaliyetlerini etkin yürütmek kapsamında 

Paydaşlarımızla iletişimi güçlendirmek şeklinde hedeflenmiştir. 2013 yılı itibariyle Sosyal 



 

117 

 

Hizmetler ve Halkla İlişkiler Komisyonu kurulmuştur. Halkla ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, 

Beyaz masa, Beyaz gezi, iletişim noktaları, Bütünleşik çağrı merkezi, İstanbul bülteni, e bülten 

olarak kapsama alındığı görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire 

Başkanlığı, 2013). İlgili raporda güçlü yönler olarak Altyapısı ve işlevselliği ile vatandaşa 

hizmet veren halkla ilişkiler sisteminin olması, Beyaz Masa hizmetinin Türkiye genelinde altın 

marka olması hedeflenmiştir. Bir önceki faaliyet raporlarına ek olarak 2013 raporunda öneri ve 

tedbirler kısmına Küresel ölçekteki model halkla ilişkiler uygulamalarını takip etmek ve bu 

alanda uluslararası iş birlikleri gerçekleştirmek başlığı eklenmiştir.  Ayrıca ilgili raporda, çok 

kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri gözlenmemiştir.  

2014 Faaliyet Raporu:  

Misyon ve vizyon kısmında; hizmetlerin planlanmasında ve sunulmasında, katılımcı bir 

anlayışla, ilgili tüm taraflar ile iletişim kurarak paydaşlarıyla ortak bir eksende buluşup 

toplumsal diyalog, katkı ve sahiplenmenin sağlanmasının esas kabul edildiği bilgisi 

görülmektedir.  

Genel yönetim başlığı altında yasal yükümlülükler ve mevzuat analizi, temel politika ve 

öncelikler, amaç ve hedefler, kurumsal yapı, kurumsal iş birlikleri ve tanıtım ve halkla ilişkilere 

yer verilmiştir. Kurumsal yapı kapsamında ise; İstanbul halkına doğrudan veya dolaylı olarak 

katkı sağlayacak olan kurumsal çalışmalara yer verilmiştir. Bu kapsamda; stratejik yönetim, 

insan kaynakları yönetimi, mali kaynakların yönetimi, bilişim sistemleri yönetimi, kurumsal 

destek hizmetleri, emlak yönetimi, iç denetim, teftiş, hukuk, kurumsal yazışma ve arşiv yönetimi 

ile iştiraklerin yönetimi konularına değinilmiştir. Aynı zamanda stratejik hedeflerinde Hizmet 

odaklı çalışma yaklaşımı” ile halkla ilişkiler faaliyetlerini etkin yürütmek kapsamında 

Paydaşlarımızla iletişimi güçlendirmek şeklinde hedeflenmiştir. 2014 yılı itibariyle Süreç 

Yönetimi Komisyonu kurulmuş, halkla ilişkiler politikaları raporlama ve izleme süreçleri bu 

komisyona da dahil edilmiştir.  Halkla ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, Beyaz masa, Beyaz gezi, 

iletişim noktaları, BİMER, Bütünleşik çağrı merkezi, İstanbul bülteni, e bülten olarak kapsama 

alındığı görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 

2014). Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri 

ibareleri gözlenmemiştir.  

 

 



 

118 

 

2015 Faaliyet Raporu:  

2015 faaliyet raporu genel yönetim, stratejik yönetim ve süreç yönetimi başlığı ibareleri aynı 

olup, Stratejik Amaç ve Hedefler de Halkla İlişkileri Toplumsal Destek ve Katılım Esaslı 

Yürütmek başlığı eklendiği görülmektedir. Halkla ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, Beyaz masa, 

Beyaz gezi, iletişim noktaları, medya takip sistemi, BİMER, Bütünleşik çağrı merkezi, İstanbul 

bülteni, e bülten olarak kapsama alındığı görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve 

Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2015). Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası 

iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri gözlenmemiştir.  

2016 Faaliyet Raporu:  

Önceki faaliyet raporlarında izlenen genel yönetim, stratejik yönetim ve süreç yönetimi 

başlığı ibareleri 2016 yılı faaliyet raporunda halkla ilişkiler ile ilişkilendirilmemiştir. Genel 

Yönetim Alanı kapsamında; Strateji Geliştirme ve Planlama, Projelendirme ve Proje Uygulama, 

Mali Kaynakların Yönetimi, İç Kontrol Sistemi, Denetim, İştirakler Yönetimi, İnsan Kaynakları 

Yönetimi, Bilişim Hizmetleri Yönetimi, Tedarik Yönetimi, Destek Hizmetleri Yönetimi, Dış 

İlişkiler Yönetimi, Doküman ve Arşiv Yönetimi başlıklarında Belediye Yönetiminin kurumsal 

yapısı içerisinde yürütülen hizmet ve faaliyetler ifade edilmektedir. Stratejik Amaç ve Hedefler 

de Halkla İlişkileri Toplumsal Destek ve Katılım Esaslı Yürütmek başlığı yine görülmektedir. 

Halkla ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, Beyaz masa, Beyaz gezi, iletişim noktaları, medya takip 

sistemi, BİMER, Bütünleşik çağrı merkezi, İstanbul bülteni, e bülten olarak kapsama alındığı 

görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2016). 

Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri 

gözlenmemiştir. İletişim stratejileri ibaresi yalnızca kentsel dönüşüm projeleri kapsamında 

geçirilmiştir.  

2017 Faaliyet Raporu:  

2017 yılında bir yıl süre görev yapmak üzere Halkla İlişkiler Komisyonu kurulmuştur. 

Tanıtım ve Halkla İlişkiler kapsamında; Basım Yayın, Halkla İlişkiler, Mahalle Yönetimi ve 

Muhtarlık ve Bilgilendirme ve Tanıtım çalışmaları yürütüldüğü görülmüştür.  Önceki faaliyet 

raporlarında izlenen genel yönetim, stratejik yönetim ve süreç yönetimi başlığı ibareleri 2016 

yılı faaliyet raporunda halkla ilişkiler ile ilişkilendirilmemiştir. Genel Yönetim Alanı 

kapsamında; Strateji Geliştirme ve Planlama, Projelendirme ve Proje Uygulama, Mali 

Kaynakların Yönetimi, İç Kontrol Sistemi, Denetim, İştirakler Yönetimi, İnsan Kaynakları 



 

119 

 

Yönetimi, Bilişim Hizmetleri Yönetimi, Tedarik Yönetimi, Destek Hizmetleri Yönetimi, Dış 

İlişkiler Yönetimi, Doküman ve Arşiv Yönetimi başlıklarında Belediye Yönetiminin kurumsal 

yapısı içerisinde yürütülen hizmet ve faaliyetler ifade edilmektedir. Stratejik Amaç ve Hedefler 

de Halkla İlişkileri Toplumsal Destek ve Katılım Esaslı Yürütmek başlığı yine görülmektedir. 

Halkla ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, Beyaz masa, Beyaz gezi, iletişim noktaları, medya takip 

sistemi, BİMER, Bütünleşik çağrı merkezi, İstanbul bülteni, e bülten olarak kapsama alındığı 

görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2017). 

Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri 

gözlenmemiştir. İletişim stratejileri ibaresi yalnızca kentsel dönüşüm projeleri kapsamında 

geçirilmiştir.  İletişim stratejileri ibaresi 2016 raporundaki gibi kentsel dönüşüm projeleri 

kapsamında geçirilmemekte ve raporun hiçbir başlığında yer almamaktadır.  

2018 Faaliyet Raporu:  

2018 faaliyet raporunda bir önceki 2017 raporundan farklı bir yaklaşım görülmemiştir. Sadece 

Stratejik iletişim ibaresi eklenmiş fakat bu ibare İstanbul’un tanıtım çalışmaları çerçevesinde 

yapılan “Visit Istanbul” projesi ile şehrin yurt içi ve yurt dışı tanıtımı için kullanıldığı 

görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2018). 

Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri 

gözlenmemiştir. 

2019 Faaliyet Raporu:  

2019 raporunda halkla ilişkiler ibaresi kurumsal yönetim başlığına alındığı görülmektedir. 

Bu bağlamda, sahada her noktaya temas ederek vatandaşa etkin bir şekilde anlatmak, vatandaş 

başvurularının karşılandığı ve yönetildiği tek bir merkez oluşturmak aynı zamanda katılımcı ve 

şeffaf belediyecilik yaklaşımı ile aktif ve etkin vatandaş yapısını güçlendirmeye yönelik olarak 

iletişim kanallarını, kurumsal politikalara ve yerel karar alma süreçlerine dahil etmek amacı ile 

halkla ilişkiler faaliyetleri yürütüldüğü şeklinde olduğu izlenmektedir.  

Stratejik Amaç ve Hedefler de Halkla İlişkileri Toplumsal Destek ve Katılım Esaslı 

Yürütmek başlığı yine görülmektedir. Halkla ilişkiler ve iletişim faaliyetleri, Komşum Beyaz 

masa, Kampüsüm beyaz masa, Beyaz gezi, mobil iletişim noktaları, medya takip sistemi, 

BİMER, Bütünleşik çağrı merkezi, İstanbul bülteni, e bülten olarak kapsama alındığı 

görülmüştür (İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2019). Her 

dönem göç alan, dünyanın 131 ülkesinden daha kalabalık bir nüfusa ev sahipliği yapan 



 

120 

 

İstanbul’un, “adil, yeşil ve yaratıcı” bir kente dönüştürmek önceliği raporda vurgulanmıştır. 

Ayrıca ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri 

gözlenmemiştir. İletişim stratejileri ibaresi yalnızca kentsel dönüşüm projeleri kapsamında 

geçirilmiştir.  İletişim stratejileri ibaresi 2016 raporundaki gibi kentsel dönüşüm projeleri 

kapsamında geçirilmemekte ve raporun hiçbir başlığında yer almamaktadır.  

2020 Faaliyet Raporu:  

2020 yılı faaliyet raporunda bir önceki 2019 raporundan farklı bir yaklaşım görülmemiştir. 

Ek olarak halkla ilişkiler müdürlüğü web sitesi kurulduğu görülmüştür. Ayrıca ilgili raporda, 

çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri gözlenmemiştir. 2020 

yılında bir yıl süre ile görev yapmak üzere Göç, Göçmen ve Mülteciler Komisyonu kurulduğu 

gözlemlenmiştir.  Halkla ilişkiler faaliyetleri kapsamında kentsel hizmetlerin göçmenleri de 

kapsayacak şekilde güçlendirilmesine ve kentte birlikte yaşam ve uyumun sağlanmasına yönelik 

çalışmalar yürütüldüğü ibarelerine rastlanmıştır. “İstanbul Göç Araştırması Birimi” kurularak 

geçici Koruma statüsü̈ altındaki Suriyeli mültecilerin, hem diğer göçmen gruplarının bu 

konulardaki deneyimlerinin, hem de İstanbul’da ikamet eden Türk vatandaşlarının söz konusu 

göçleri ve göçmenleri nasıl algıladıklarının, göçlerden ekonomik, kültürel, sosyal ve mekânsal 

olarak nasıl etkilendiklerinin tespit edilmesi amacıyla çalışmalar yapıldığı görülmüştür. İBB 

Göç ve Uyum Merkezi hayata geçirilmiştir. Göçmenlerin kente kültürel ve ekonomik açıdan 

katkılarını görünür kılmak ve bu amaçla sosyal alanlar oluşturmak amaçlandığı anlaşılmıştır 

(İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2020). 

İletişim stratejileri ibaresi yalnızca kentsel dönüşüm projeleri kapsamında geçirilmiştir.  Ayrıca 

ilgili raporda, çok kültürlü, kültürlerarası iletişim ya da iletişim stratejileri ibareleri 

gözlenmemiştir. 

Stratejik Plan 

2015-2019 Stratejik Planı 

Stratejik amaç ve stratejik hedeflerin birimlere dağılımına bakıldığında iletişimi ve iş 

birliğini güçlendirmek hedeflendiği görülerek halkla ilişkileri toplumsal destek ve katılım esaslı 

yürütmenin ve hizmet odaklı çalışma yaklaşımı ile iletişim ve tanıtım faaliyetlerini geliştirmenin 

önceliklendirildiği anlaşılmaktadır. Bu hedefleri ise halkla ilişkiler müdürlüğü ve basın yayın 

müdürlüğü faaliyet alanına girdiği izlenmektedir. Halkla ilişkileri biriminin toplumsal destek ve 



 

121 

 

katılım esaslı yürütmeyi hedeflediği ölçütler ise, iletişim noktalarında temas edilen kişi sayısı, 

halkla ilişkiler sosyal medya hesapları üzerinden temas edilen kişi sayısı, vatandaş ilişkilerinin 

tek merkezden yönetilmesi kapsamında gelen başvuruların doğru birime ulaşma oranı, sosyal 

sorumluluk projelerinden memnuniyet oranı, muhtar, sivil toplum kuruluşları ve esnaf 

birliklerine yapılacak ziyaretlerde ulaşılan kişi sayısı, kamuoyu yoklamaları için erişilen kişi 

sayısı olduğu,  ilgili hedef planında kültürlerarası iletişim, çok kültürlülük, kültürel çeşitlilik, 

iletişim stratejisi ibareleri kullanılmadığı görülmüştür (İBB Stratejik Planı Basın Yayın ve 

Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2015-2019). 

2020-2024 Stratejik Planı 

Halkla ilişkiler odaklı stratejik amaç ve stratejik hedeflerin birimlere dağılımına 

bakıldığında, kurumsal tanıtım faaliyetleri, halkla ilişkilere yönelik faaliyetler, muhtarlara ve 

mahallelere yönelik faaliyetler, kent konseyine destek çalışmaları, hizmet kalitesi ölçümü ve 

kamuoyu araştırmaları, paydaşlara yönelik çalışmalar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

hedefleri ise halkla ilişkiler müdürlüğü ve basın yayın müdürlüğü faaliyet alanına girdiği 

izlenmektedir. Halkla ilişkileri biriminin toplumsal destek ve katılım esaslı yürütmeyi 

hedeflediği ölçütler ise, Alo 153 çağrı merkezine gelen çağrıların karşılanma oranı, 

gerçekleştirilen toplam muhtarlık ziyareti sayısı, halkla ilişkiler iletişim faaliyetlerinin genel 

memnuniyet oranı, halkla ilişkiler faaliyetleri kapsamında toplam iletişim sayısı, mahalle ihtiyaç 

analizlerinin hazırlanma oranı, ilçe muhtarları toplam istişare toplantı sayısı, kurumsal itibar 

puanı olduğu, ilgili hedef planında kültürlerarası iletişim, çok kültürlülük, kültürel çeşitlilik, 

iletişim stratejisi ibareleri kullanılmadığı görülmüştür (İBB Stratejik Planı Basın Yayın ve 

Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2020-2024). 

 Araştırma Soruları 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin çok kültürlü hedef kitlesine yönelik gerçekleştirdiği 

halkla ilişkiler faaliyetlerini deneyimini incelemek için, bu vaka çalışmasının yapısını oluşturan 

dört araştırma sorusu etrafında aşağıdaki görüşme soruları hazırlanmıştır. Bu sorular daha önce 

mükemmel halkla ilişkiler teorileri açıklandığında açıklanan 10 normatif ilke çerçevesinde ele 

alınmıştır.  

Araştırma için belirlenen ön sorular şu şekildedir; 

RQ1: Bu başlık Belediyedeki yöneticiler ve politika yapıcıların, iletişime nasıl ve ne ölçüde 

değer verdiğini ölçmek üzere hazırlanmıştır. 



 

122 

 

1. Şehirde kültürlerarası iletişimin önündeki hangi engeller var? 

2. Çok kültürlü hedef kitlemize yönelik iletişim stratejinizi nasıl kurguluyorsunuz? 

3. İletişim yönetimine karar verme sürecine hangi birimler dahildir ve hâkim koalisyonun bir 

parçası olarak kabul ediliyorlar mı? 

4. İletişim işlevi belediyedeki diğer işlevlerden ayrı mı? Bu birimler hangi birimlerdir? 

 

RQ2: Bu başlık belediyenin kültürel çeşitliliğin yönetimi ve kültürlerarası kabul ve uyumun 

sağlanmasını temin etmek için halkla ilişkiler uygulamaları ve iletişim işlevini nasıl organize 

etmekte olduğunu sorgulamaktadır. 

 

1. Belediye şehrinde yaşayan vatandaşlarına yönelik kültürel farklılıkları gözeterek farklı 

iletişim stratejileri uyguluyor mu? 

2. Biriminizde görev yapan kişiler kültürel farklılıkları anlamak, kültürlerarası iletişimi 

yönetme düzeyinde görev yapmak için gereken beceri ve bilgiye sahip mi? 

3. Stratejik yönetim sürecinin bir parçası olarak tanımlanan iletişim faaliyetlerinde farklı etnik 

gruplar için iletişim programları stratejik plana dahil ediliyor mu? 

4. Kültürlerarası iletişimi yönetecek politikalar geliştirmek şehrin iletişim programlarını 

iyileştirebilir mi? 

5. Hedef kitlenize yönelik olarak ürettiğiniz mesajlarda hedef kitlenin kültürel filtreleri dikkate 

anılmakta mıdır? 

 

RQ3: Bu bölüm Belediyenin etkili iletişim performansının faydalarını göstermek için 

değerlendirme araştırmasını nasıl ve ne ölçüde kullandığını sorgulamaktadır 

 

1. Belediye, iletişim programlarının faydalarını ve değerini değerlendiriyor ve ölçüyor mu? 

2. Belediye, iletişim programlarının faydalarını ve değerini değerlendirmek ve ölçmek için 

hangi yöntemleri kullanıyor? 

3. Belediyenin ilgili birimleri, iletişim programlarının sonuçları ve değeri hakkında nasıl rapor 

veriyor? 



 

123 

 

4. Değerlendirme araştırması şehirdeki iletişim planlama sürecine nasıl katkıda 

bulunmaktadır? 

5. Siz şehrin kültürlerarası iletişimi etkin gerçekleştirebilmek için iletişim programlarının etkili 

olduğuna inanıyor musunuz? 

6. Biriminiz çok kültürlü hedef kitle ile iki yönlü simetrik iletişim biçimlerini ne ölçüde 

uyguluyor? 

 

RQ4: Bu bölüm belediyenin halkla ilişkiler yaklaşımlarından faydalanarak, kültürlerarası 

iletişim ve kültürel çeşitliliği dikkate alarak halkla ilişkiler faaliyetlerini ne şekilde 

gerçekleştirdiğini sorgulamaktadır. 

 

1. Biriminiz kültürlerarası iletişim ve kültürel çeşitliliği dikkate alarak halkla ilişkiler 

faaliyetlerini ne şekilde yürütülmektedir? 

2. Kültürlerarası iletişim yaklaşımları kapsamında kültürlerarası diyalog oluşturmada halkla 

ilişkilerin rolünü ne ölçüde kullanıyorsunuz? 

3. İletişim stratejinizi yaratırken bir modellemeden faydalanıyor musunuz? 

4. Farklı kültürlere yönelik halkla ilişkiler faaliyetleriniz ayrı mı yürütülüyor? 

5. İletişim faaliyetlerinde geri dönüşleri ne şekilde sağlıyorsunuz? 

6. İlgili hedef kitleye yönelik halkla ilişkiler faaliyetlerinizi yapılandırıken kültürlerarası 

iletişim modellerinden birini kullanmakta mısınız? 

 

Belirlenen soruların yeterli ya da yetkin olup olmadığı konusunda ön test olarak medya, sivil 

toplum kuruluşları, üniversite araştırma merkezleri, akademisyenler ve kanaat önderlerinden 

oluşan bir gurup ile görüşmeler yapılmıştır. Görüşmelerin sonucunda oluşturulan 21 soru 11 

soru olarak ön test gurubu tarafından değerlendirilerek seçilmiştir. Bu ön test grubu dış paydaş 

olarak çalışmaya katkı sağlamışlardır. Araştırmaya katılan dış paydaşlar araştırma sorularının 

hazırlık aşamasında ön teste katılmışlardır. Bunların sayısı 17 kişidir. Bunlar, akademisyen, 

medya mensubu, sivil toplum kuruluşları yetkililerinden oluşmaktadır.  

 

 



 

124 

 

 

Grafik 1. Öntest Sorularını Cevaplayan Katılımcıların Çalışma Alanları 

 

 

 

 

Grafik 2. RQ1 Öntest Sonuçları 

 



 

125 

 

 

 

 

Grafik 3. RQ2 Öntest Sonuçları 

 

 

 

Grafik 4. RQ3 Öntest Sonuçları 



 

126 

 

 

 

 

 

Grafik 5. RQ4 Öntest Sonuçları 

 

Grafiklerde izleneceği üzere belirlenen sorular üzerinde yapılan cevaplamalarda aşağıdaki 11 

sorunun geçerliliği ortaya çıkmıştır. Bu sorular aşağıdaki gibi yapılandırılmıştır; 

RQ1:  

1. Belediyenizin ilgili birimleri, çok kültürlü topluluklarına yönelik ilişkiler kurmak için 

iletişimi kullanıyor mu? 

2. İletişim yönetimine karar verme sürecine hangi birimler dahildir ve hakim koalisyonun bir 

parçası olarak kabul ediliyorlar mı? 

3. İletişim işlevi belediyedeki diğer işlevlerden ayrı mı? Bu birimler hangi birimlerdir? 

 

 



 

127 

 

RQ2:  

4. Belediye şehrinde yaşayan vatandaşlarına yönelik kültürel farklılıkları gözeterek farklı 

iletişim stratejileri uyguluyor mu? 

5. Biriminizde görev yapan kişiler  kültürel farklılıkları anlamak, kültürlerarası iletişimi 

yönetme düzeyinde görev yapmak için gereken beceri ve bilgiye sahip mi? 

6. Stratejik yönetim sürecinin bir parçası olarak tanımlanan iletişim faaliyetlerinde farklı etnik 

gruplar için iletişim programları stratejik plana dahil ediliyor mu? 

RQ3: 

7. Belediye, iletişim programlarının faydalarını ve değerini değerlendirmek ve ölçmek için 

hangi yöntemleri kullanıyor? 

8. Biriminiz çok kültürlü hedef kitle ile iki yönlü simetrik iletişim biçimlerini ne ölçüde 

uyguluyor? 

 

RQ4:  

9. Biriminiz kültürlerarası iletişim ve kültürel çeşitliliği dikkate alarak halkla ilişkiler 

faaliyetlerini ne şekilde yürütülmektedir? 

10. Kültürlerarası iletişim yaklaşımları kapsamında kültürlerarası diyalog oluşturmada 

halkla ilişkilerin rolünü ne ölçüde kullanıyorsunuz? 

11. İletişim stratejinizi yaratırken bir modellemeden faydalanıyor musunuz? 

 

 

 

 

 

 

 



 

128 

 

Kod Kurum Birim Eğitim 

Durumu 

Cinsiyet Paydaş 

Türü 

Mevcut 

Görevi 

Görüşmeci 

1 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Halkla İlişkiler 

Daire Başkanlığı 

Yüksek 

Lisans 

Erkek İç 

Paydaş 

Halkla 

İlişkiler 

Müdürü 

Görüşmeci 

2 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Halkla İlişkiler 

Daire Başkanlığı 

Yüksek 

Lisans 

Kadın İç 

Paydaş 

Halkla 

İlişkiler 

Müdür 

Yardımcısı 

Görüşmeci 

3 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Halkla İlişkiler 

Daire Başkanlığı 

Yüksek 

Lisans 

Erkek İç 

Paydaş 

Halkla 

İlişkiler 

Müdür 

Yardımcısı 

Görüşmeci 

4 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Halkla İlişkiler 

Daire Başkanlığı 

Yüksek 

Lisans 

Erkek İç 

Paydaş 

Sivil 

Toplum 

Kuruluşları 

Müdürü 

Görüşmeci 

5 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Halkla İlişkiler 

Daire 

Başkanlığı/ 

Halkla İlişkiler 

Müdürlüğü 

Yüksek 

Lisans 

Kadın İç 

Paydaş 

Crm 

Koordinatör

ü, Alo 153 

Çözüm 

Merkezi 

Genel 

Koordinatör

ü 

Görüşmeci 

6 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Halkla İlişkiler 

Daire Başkanlığı 

Lisans Erkek İç 

Paydaş 

Muhtarlıkla

r Müdürü 



 

129 

 

Görüşmeci 

7 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

İstanbul 

Planlama Ajansı 

(İPA) 

Yüksek 

Lisans 

Kadın İç 

Paydaş 

Koordinatör 

Görüşmeci 

8 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Sosyal 

Hizmetler 

Müdürlüğü Göç 

Birimi 

Yüksek 

Lisans 

Kadın İç 

Paydaş 

Sosyal 

Uyum 

Uzmanı 

Görüşmeci 

9 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

Kent Konseyi 

Göç Çalışma 

Grubu 

Lisans Kadın İç 

Paydaş 

Koordinatör 

Görüşmeci 

10 

İstanbul 

Büyükşehir 

Belediyesi 

İletişim 

Koordinatörlüğü 

Yüksek 

Lisans 

Erkek İç 

Paydaş 

Koordinatör 

 

Tablo 3. Araştırmaya Katılan Paydaşlara İlişkin Bilgiler 

 

Yin'e (2003:92) göre, “vaka incelemelerinin çoğu insan ilişkileriyle ilgili olduğundan, 

mülakatlar önemli bir vaka çalışması kanıtı kaynağıdır”. Bu araştırmanın arkasındaki itici soru, 

yerel yönetimlerin mükemmel halkla ilişkilere nasıl ve ne ölçüde değer verdiğini ve uyguladığını 

anlamak olduğundan, iletişim planlaması yapan üst düzey yöneticilerle mülakat gerçekleştirmek 

çok önemliydi. Belediyenin mükemmel halkla ilişkilere nasıl ve ne ölçüde değer verdiğini ve 

uyguladığını yorumlamak, halkla ilişkilerin kuruluş içindeki rolü ve işlevi hakkında veri 

toplamayı gerektiren sosyolojik bir alıştırmadır. Açık uçlu görüşmeler, bir vaka çalışması 

sırasında bireylerden önemli gerçekleri, görüşleri ve iç görüleri ortaya çıkarmanın etkili bir yolu 

olarak kabul edilir (Yin, 2003). Bu alt veri ile yapılandırılan çalışmada belediyenin organizasyon 

yapısına göre, iletişim planlamasına en yakından katılan ve bu nedenle nitel veriler için iyi 

kaynaklar olarak öne çıkan 5 görüşmeci vardı. Bunlar Halkla İlişkiler Müdürü, Halkla İlişkiler 

Müdür Yardımcıları, Sivil Toplum Kuruluşları Müdürü, Crm Koordinatörü, Muhtarlıklar 

Müdürüydü. Buna bağlı olarak kültürel çeşitliliğe yönelik belediyenin iletişim planlamasını 



 

130 

 

doğrudan etkilediği düşünülen 5 görüşmeci ise Planlama ajansı koordinatörü, Göç biriminden 

sosyal uyum uzmanı ve saha ekibi uzmanı, İBB iletişim ofisi koordinatörü, İBB Kent konseyi 

Göç birimi koordinatörüydü. 

Yukarıdaki tabloda çalışmaya katılmış olan 10 paydaş, politikaları doğrudan etkileyen karar 

alıcılar, yönetici koordinatör ve uzmanlardan oluşmaktadır. Bu bölümde İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi’nde tabloda detaylı bir şekilde açıklanan paydaş türleri ile gerçekleştirilen yarı 

yapılandırılmış mülakat bulguları yer alacaktır.  Mülakata katılanlara çalışmanın birinci 

aşamasında dış paydaşlara yöneltilen detaylı soru anketi ön testine göre oluşturulmuş, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi’nin çok kültürlü hedef kitlesine yönelik halkla ilişkiler politikaları 

izlenerek mükemmel halkla ilişkiler kriterleri bağlamında nasıl işlediğine yönelik araştırma 

soruları yöneltilmiştir.  

Ön geçerlilik uygulaması sonucu ortaya çıkan 11 adet araştırma soruları çalışmanın 

örneklemi temsil eden esas aktörüne yönlendirilmiş, İstanbul Büyükşehir Belediyesi yöneticileri 

ve partnerleriyle yarı yapılandırılmış mülakat yöntemiyle görüşülmüştür. Bu görüşmeler 

mükemmel halkla ilişkiler teorisinin normatif ilkeleri çerçevesinde gruplanarak 

değerlendirilecektir. Belirlenen araştırma soruları, çalışma içerisinde açıklanmış olan Grunig’in 

1992 yılında yayınlamış olduğu mükemmel halkla ilişkiler modelinin 10 normatif ilkesi 

çerçevesinde düzenlenerek katılımcılara yönlendirilmiştir. Bu ilkeler çalışmada açıklandığı 

üzere; halkla ilişkilerin stratejik yönetime dahil edilmesi, uzmanlık, entegre ve özerklik, iki 

yönlü simetrik iletişim, kapsayıcılık, geribildirim, ölçülebilirdik ve raporlama şeklindedir.  

RQ1:  

Entegre ve Özerklik 

• Belediyenizin ilgili birimleri, çok kültürlü topluluklarına yönelik ilişkiler kurmak için 

iletişimi kullanıyor mu? 

 

Bu soruyla ilgili görüşülen kişiler çeşitli görüşler aktarmışlardır. İstanbul gibi birçok farklı 

etnik yapıyı barındıran bir şehirde belediyenin bu gruplara yönelik kullandığı çeşitli iletişim 

yöntemlerinin olduğu saptanmıştır. İlgili birimin mahalle evleri olarak nitelendirilen yaşam 

alanlarında gerçekleştirdiği çeşitli kültürel faaliyetler ve değişik aktiviteler bulunmaktadır. Bu 

etkinlikler birebir, yüz yüze etkileşimli bir iletişim şeklinde gerçekleştirilmektedir. Bununla 



 

131 

 

birlikte 153 Beyaz Masa Çağrı Merkezi ve İstanbul’un çeşitli noktalarında konumlandırılmış 

çözüm noktaları da bu gruplara hizmet vermektedir.  

“Çalışan temsilcilerimiz burada göreve başladıktan sonra tüm personelimiz belli periyodlarda 

eğitim tabi tutuluyorlar. Bu eğitimlerin içerisinde kültürel anlamda da ayrışmaların 

hesaplanması yapılarak bu şekilde de eğitimler veriliyor. Bu eğitim sadece işe başlama 

aşamasında olmuyor. Personelin görev sürecine devam ettiği sürece belli periyodlarda rutin 

olarak bu eğitimler veriliyor. Vatandaşlarla bizim diyaloglarımız yüz yüze olabiliyor, telefonla 

iletişim kuruluyor, sosyal medya kaynaklarımız üzerinden iletişim sağlanıyor ve her alanda bu 

kanalla ilgili eğitim almış personellerimiz bulunuyor. Çok kez sosyal medya gruplarımız 

içerisinde özellikle yabancı uyruklu vatandaşlarımızla diyalog kurmamız gerektiği anlar oluyor. 

Onların her birini cevaplayacak, sorularına cevap bulabilecekleri temsilcilerimiz aşağıda 

yabancı düzleminde olsun ve anlamında olsun eğitimlerini almış personellerimiz oluyor. ”. 

Görüşmeci 1 

Bu soruyla ilgili olarak 1.görüşmeci ağırlıklı olarak 153 Beyaz Masa Çağrı Merkezi 

aracılığıyla ya da sosyal medya (Whatsapp, Twitter, İnstagram, vb) üzerinden iletişim 

sağlandığını ifade etmiştir. Hem 153 hem de sosyal medya düşünüldüğünde iletişimin sadece 

telefon üzerinden sağlandığı ve bireylerin belediyeye bu kanallar yoluyla ulaşmalarının söz 

konusu belirtilmiştir. Bu şekilde belediyenin çok kültürlü gruplara ulaşması değil, tam tersi 

olarak bu grupların belediyeye ulaşması söz konusudur. 

“Bazıları Türkiye’ye geldiklerinde Türkiye’deki konforlarını sağlamak adına, bu şehrin 

kurallarına uymak adına. Örneğin ulaşımı sağlayabilmek için İstanbul kartı kullanıyorlar. Tabii 

biliyorsunuz bir de İstanbul Kartı aktif kullanabilmek için HES kodu tanımlamalarının yapılması 

gerekiyor. Mesela ağırlıklı bunun için bizimle diyalog kurmak durumunda kalıyorlar. Bir şekilde 

o durum onların İstanbul içerisindeki hareket imkanlarını arttırıyor. Halkla ilişkiler denildiği 

zaman mesela İstanbul’da akla ilk 153 Çağrı Merkezi geliyor. Zaten böyle bir şey yok yani. 

Halkla ilişkilerin tek kanadı 153 Çağrı Merkezi. Dediğim gibi o sahada olduğumuz alanlar zaten 

bu kanatlara dokunan alanlar.” Görüşmeci 1   

2. görüşmeci ise şehirde yoğun olarak belirlenmiş noktalarda oluşturulmuş olan çözüm 

merkezleri aracılığıyla daha çok yüz yüze olacak şekilde sorun ve talepler konusunda yardımcı 

olacak şekilde yönetilen bir iletişim yönteminin kullanıldığını vurgulamıştır. Bu çözüm 

merkezleri mahalle ve kampüs bazlı olacak şekilde tasarlanmıştır. Mobil araçlar içerisinde hedef 



 

132 

 

kitleye hitap edecek şekilde yabancı dil bilgisine hâkim olan personeller direkt iletişim 

içindedirler. Buraya başvurulan sorunların çözümü ya da taleplerin karşılanması uzun süreçte 

gerçekleşecek bir durumdaysa 153’e yönlendirilmektedir. Süreç oradan takip edilmektedir. 

“Biz İstanbul’un farklı yerlerinin farklı toplum kesimlerini zaten hizmet ediyoruz.  Halkla 

ilişkiler faaliyetlerinin başında bu faaliyetleri yapabilmek için gerekli eğitimlerin alınıp devam 

edilmesi gerekiyor. Bizim kendi akademimiz var. Öncelikli olarak toplumun her kesiminin 

insanlarına nasıl hitap edilmesi, nasıl iletişim kurulmasıyla alakalı farklı farklı birçok eğitim 

sunuyoruz öncelikli vatandaşlarımıza, kendi personellerimize” Görüşmeci 2 

5. görüşmeci çağrıları karşılayan personelin çok kültürlü gruplara hitap edebilmesi için 

merkezce belirlenmiş temel dillere sahip olduklarını belirtmiştir. İletişim kurmak isteyen çok 

kültürlü gruplar için teknoloji ağırlıklı olarak sosyal medya üzerinden iletişim sağlanabildiğini 

ve bunun için de yani kurulan ilişkinin faydalı ve verimli gerçekleşebilmesi için ortak dillerin 

tanımlanıp iletişim bu şekilde kurulduğunu ifade etmiştir.        

“İstanbul çok kozmopolit ve dünya ölçeğinde önemli yerleşim alanlarından bir tanesi. Hem göç 

alması sebebiyle hem yoğunluğu açısından… Dolayısıyla da biz sadece Türkiyeli vatandaşlara 

hizmet vermiyoruz. Aynı zamanda farklı yabancı dil seçenekleriyle de vatandaşın nabzını 

tutmaya çalışıyoruz. Yine o kültürel çeşitliliği destekleyecek bir sosyal medya ekibimiz de var. 

Ve yine vatandaş etkileşiminde gerek whatsapp gerek sosyal medya işte twitter, instagram, 

facebook… Hangi kanaldan ulaşıyorsa o kültürel çeşitliliğin bize erişimindeki engelleri ortadan 

kaldıracak bütün iletişim kanallarını devreye almış durumdayız. Dolayısıyla da hani o kültürel 

çeşitliliğin de gerek etnik anlamında dil anlamında bir farklılık koyabileceksek özellikle Arapça, 

İngilizce, Almanca… Yanı sıra vatandaşın ihtiyaç duyduğu bütün o müdürlükler çerçevesindeki 

hizmet yelpazesinde de bir erişilebilir bir kanal olmaya çalışıyoruz teknolojinin olanaklarında 

da faydalanarak. İşte az önce de söylediğim gibi sosyal medya da güçlü kaslarımızdan bir tanesi.  

Müdür yardımcılarımız da sahada oluyor. Ama oradan aldıkları işin çözümü noktasında da 

böyle bir 360 derece iletişim modeli işletiyoruz o kültürel çeşitliliği elimizde tutabilmek adına.” 

Görüşmeci 5 

6. görüşmeci mahalle muhtarlarının bu tarz ilişkilerin kurulması için anahtar bir konumda 

olduklarını ve sorunları-talepleri hızlı bir şekilde alarak belediyenin ilgili birimlerine 

iletebilecek bir rolü olduğu konusu üzerinde durmuştur. Bu yolla iletişimi kolaylaştırıcı bir 

işlevleri olduğunu belirtmiştir. 



 

133 

 

“İstanbul Büyükşehir belediyesinin yetki ve sorumlulukları 39 ilçe 62 mahalledir mahallenin 

ortak sorunlarını muhtarlar iletiyor. Kültürel çeşitlilik konusunda yapılan hizmetleri muhtarları 

da dahil ederek entegre sistem gerçekleştiriliyor. Amaç hizmeti kolaylaştırmak. Özellikle bazı 

ülkeler farklı kültürlere karşı muhtarlar sorunlarla birebir uğraşıyorlar ve ilgili kurumla köprü 

görevi görüyorlar. İlçeler arası sorunlarını değişkenliğini muhtarlar izleyebiliyor. Bu konuda 

yerindelik çok önemli.” Görüşmeci 6 

7.görüşmeci iletişimde erişebilirliğin eşit ve ayrımcılık gözetmeyecek şekilde yapıldığını 

belirtmekle birlikte bu amaçla gerçekleştirilen hizmetlerin de eşit bir şekilde ulaşılması sürecinin 

sağlıklı bir şekilde sağlanması için çaba harcandığını aktarmıştır. 

“Bu birim İBB içindeki faaliyetleri desteklenmesi ve belli temalarda hem ortak akıl dediğimiz 

akademi sivil toplum sivil girişimlerin küreseldeki aktörlerin sesini duyularak modellemeler 

yapan bir birim. Benim şu anda temsil ettiğim birim İstanbul Planlama Ajansı onun çok başka 

bir dünyası var onunla iletişimin ilgili dünyası çok başka sosyal hizmetleri tarafından 

yönlendirdiğiniz ve göçle ilgili konuyu sosyal hizmetler esasında onların da başka bir iletişim 

dünyası var o yüzden her birinin aslında en nihayetin de başkanlık iletişim tarafından koordine 

edilen bir iletişim yaklaşımı var .Yerel yönetimlerin zaten son dönemde bütün mecralarda var 

olma orda doğru bir profil oluşturma yönünden zaten büyük bir çabası var . İBB de buna çok 

büyük bir önem veriyor.” Görüşmeci 7 

8.görüşmeci ise belediyelerce oluşturulmuş olan mahalle evlerinde hem ilgili birimlerin hem 

de aile danışmanlık ve eğitim merkezi gibi kuruluşların düzenlediği kültürel faaliyetlerin 

iletişimi birebir olacak şekilde sağladığı için daha anlamlı ve etkileşimli olduğunu vurgulamıştır. 

Planlanan ve uygulanan çeşitli atölyelerin özellikle kadın ve çocuklar için faydalı bir iletişim 

sürecini içerdiğini ifade etmiştir. Kendi biriminde çok kültürlü gruplara yönelik olarak farklı 

iletişim stratejileri geliştirdiklerini belirtmiştir. Özellikle kadın ve çocuklara yönelik olarak 

yapılan kültürel etkinlikler ve atölye çalışmalarından örnekler vermiştir. Geliştirdikleri iletişim 

stratejisiyle amaçladıkları hedefin; her kesime ulaşarak toplumda görünür olmalarını sağlamak 

olduğunu belirtmiştir. Bu etkinliklerin gerçekleştirilmesinde kapsayıcı bir dil kullanımı 

öneminden bahsetmiştir. Ayrıca yapılan etkinliklerden elde edilen sonuçları emsal oluşturması 

amacıyla tüm topluma sergileyebilmek çalışmalar yürütmektedirler. 

“Yakın zamanda yaptığımız bir çalışmayı örnek verebilirim. Kadınlarla yaptığımız bir 

çalışmaydı. Sanatçı Güneş Terkol işte göçmen, mülteci ve yerel halktan kadınlarla bir araya 



 

134 

 

gelerek onlara hikayelerini anlattırdı. Kendilerini ne olarak temsil ettiklerini, kendilerine neyin 

engel olduğu gibi konuları hem hikâye olarak paylaştılar yani anlatım yoluyla paylaştılar hem 

de kumaş üzerine işte boyama, dikiş-nakış gibi farklı tekniklerle aktardırlar. Ardından hem bu 

atölyelerde aktarımları yer veren hem de işte oradaki sanatçının kendi birebir deneyimi veya 

kadınların ürettiği desenlerden yola çıkarak bir çalışma tasarımı yapıldı. Yakında zamanda 

umuyoruz ki işte büyük bir alanda yani kamusal görünürlüğü yüksek bir alanda; bu çalışmaları 

sergileme fırsatı bulacağız. Elimizden geldiğince halkla temasta hani bu kimseyi geride 

bırakmama prensibini koruyoruz. Ama burada da yerel ilişkilere zarar vermemek… Gerçekten 

sadece seçmen kaygısı da değil. Yerelde yerel yönetim olarak işte göçmenlere yönelik bir şey 

söylediğinizde o da nefreti tetikleyebilir bir şey oluyor. Oraya odaklı bir şey yaptığınızda o da 

tetikleyebiliyor. Çünkü ekonomik durumun, gelir durumunun düşük olması sadece göçmen, 

mültecilere özgü bir şey değil. Sadece onlara yapılan yardımların bedellerini hala ödüyoruz. 

Yani o nefreti de körüklediğini görüyoruz. Dolayısıyla herkesi kapsayacak iletişim stratejileri 

geliştirmekte. Bu yüzden de hani direkt göçmen, mülteci odağında da çalışmalar yapılabilir tabii 

ama daha çok hani kapsayıcı çalışmalar yapıp kimseyi geride bırakmıyoruz. Biz de hani 

çalışmalarımızda zaten hani söylemimizi de oradan üretmiyoruz. Mümkün olduğunca çok 

kültürlü vurgusu, herkesin dahil olduğu vurgusu üzerine… Yani o kapsayıcı ve katılımcı 

politikalar üzerine odaklanıyoruz. İlk konuşmamızın başında da dediğim gibi hani sıklıkla 

göçmen-mülteci bilmem ne demiyoruz. Çünkü hem politikamız bu değil hem de bu çok yanlış 

yerlere çekilebilecek de bir şey. O yüzden en doğru bulduğumuz yer herkesin göçmen olduğu 

veya bir gün olabileceği zemininde buluşarak işte kimseyi geride bırakmadan ilerliyoruz.” 

Görüşmeci 8 

9. görüşmeci ise tüm görüşmecilerin aksine yapılan tüm faaliyet ve organizasyonun aslında 

iletişim ya da ilişki kurmama ya da kuramama olgusuna dayandığını savunmaktadır. Bu durumu 

örnekleyerek açıkladığında ise belediyenin web sitesinin bile çok kültürlü gruplar için dil 

seçeneği nedeniyle ulaşabilir olmadığını belirterek iletişimin bu şekilde sağlanamayacağının 

özellikle üzerinde durmuştur. 

“O konuda eksiğimiz olduğunu düşünüyorum ben. Yine bizim konumuz değil aslında. Ama ben 

orada biraz daha aktif olmamız gerektiğini düşünüyorum. Hiçbir şey yapılmıyor demiyorum. 

Ama İBB gibi büyük bir yapının bu konuda biraz daha aktif olması gerektiğini, dışarıyla biraz 

daha entegre halde olmamız gerektiğini düşünüyorum.” Görüşmeci 9 

 



 

135 

 

• İletişim yönetimine karar verme sürecine hangi birimler dahildir ve hâkim koalisyonun bir 

parçası olarak kabul ediliyorlar mı? 

 

1.görüşmeci hedeflenen bir stratejik planlamayı sahada çalışan ekipler tarafından iletilen 

talep ya da belirlenen bir ihtiyaca göre yönlendirdiklerini, dolayısıyla sahadan itibaren yukarı 

doğru yükselen bir hiyerarşik yapılanmada herkesin söz sahibi olduğunu belirtmiştir. 

2.görüşmeci tüm personelin şehirde yürütülen iletişim faaliyetlerinin yönetilmesinde ve 

karar verme sürecinin içinde olduklarını ifade etmiştir. Özellikle çözüm noktalarında görev 

yapan personelin bu konuda etkin olduğunu, çözüm odaklı çalıştıklarını ve bunun için ilgili 

birimlerin koordinasyon halinde olduklarını vurgulamıştır. 

“Bizim çözüm noktalarımıza da gelen vatandaşlarımızın da zaten anlık çözülmesi gereken 

sorunları da oluyor. Bizim orada personelimiz hemen hangi birimi ilgilendiriyorsa onunla 

hemen iletişim kurarak sorun çözmeye yönelik orada aksiyon alıyor. Onun dışında eğer sorun 

biraz daha uzun vadeliyse 153 Çözüm Masamız var bizim, oraya aktarıyoruz. Orada kayıt altına 

alınıyor. Vatandaşın da tüm bilgileri de kayıt altına alınıyor. Vatandaşa ondan sonra bir geri 

dönüşüm oluyor mutlaka.” Görüşmeci 2       

3-4.görüşmeci daha çok bir proje oluşturulma aşamasında sürece dahil olunduğu yönünde 

görüş bildirmiştir. Hem saha hem de masa başında görev yapan personelinin yaşadıkları 

deneyimlerle ilgili sundukları görüşlerin uyuşması için fikir alışverişinde bulunduklarını 

belirtmiştir. Bu alışveriş sırasında sürece herkesin dahil edilmesinin temel prensip olduğunu 

söylemiştir. Sürecin yönetilmesinde herkesin görev tanımına göre bir sorumluluk taşıdığını ifade 

etmiştir. 

“Burada projeler öncelikle müdür bazından çıkar. Yani koordinatör, müdür, müdür yardımcısı 

oturur bir proje ortaya koyar. Proje daire başkanına sunulur. Daire başkanının onayından 

geçtikten sonra genel sekreter yardımcısına gidilir ve orada da onaylandıktan sonra artık en 

tepeye belediye başkanına çıkar. Dolayısıyla burada herkesin aslında fikrine ihtiyaç vardır. 

Tabii bu projeler çıkartılırken de biz alt yöneticiler diyeyim; kendi altımızda çalışan 

şeflerimizden, yeri geldiğinde kendi personelimizden de destek almaktayız. Neden? Biz genelde 

masa başındayız. Ama sahada olan onlar. Yani biz masa başında bir şeyler üretiyoruz ama 

bazen burada ürettiğimiz şeyler sahada yaşanalar birbiriyle örtüşmüyor. O yüzden onların da 

fikrini alarak projelendirme sürecine gidiyoruz.” Görüşmeci 3 



 

136 

 

5.görüşmeci de birim müdürlerinin ve yöneticilerinin alanlarında uzmanlaşmış kişiler 

olması sebebiyle birimler arası iletişim kuvvetli olduğunu, bir sorun etrafında birleşip ortak 

hareket etme konusunda başarılı olduklarını belirtmiştir. Bu açıdan bakıldığında tüm çalışanların 

sürece dahil edilerek motive oldukları bir ortamdan bahsedilmektedir. 

“Sıkıntılı alanda bütün yöneticiler birbiriyle konuşabiliyor ve bunu bir klişe olarak 

söylemiyorum. Bir sorun etrafında çok rahatlıkla aynı masada toplanabilecek ortak masaları 

yaratabilmiş durumdayız. Bu vatandaş etkileşiminde de böyle. Bunu çalışma alanımıza da 

dökmüş durumdayız. Biz kendi içimizdeki karar süreçlerine de çalışanlarımızı katmaya başladık. 

Dolayısıyla da aslında ne yaptığımızı sadece yazılık olarak işte 8-10 madde de misyonumuzda 

vizyonumuzda paylaşmamızı çalışanların da sahiplenebileceği bir manifesto gibi tasarladık. 

Özellikle Ekrem Başkanın yöneticilere gönderdiği bir mesaj vardı: “Ulaşılabilir olmanızı 

bekliyorum. Erişilebilir olmanızı bekliyorum. İşinizde lider olmanızı bekliyorum” gibi bir 8-10 

madde… Biz bunu her seviyeye anlatabilmek için Halkla İlişkiler Müdürlüğünün özellikle çağrı 

merkezine aldığımız eğitim müfredatının içerisine de koyduk ve oyunlarla pekiştirici bir role 

getirdik. Tam da söylediğiniz şey aslında bir sıkıntılı halde herkesin masa etrafında toplanıp 

ortak dili inşa edebiliyor mu burası oranın hayata geçmiş biçimi diyebilirim.” Görüşmeci 5 

 

7.görüşmeci, tüm personelin katılımını sağlayabilmek için etkili bir iletişimin 

gerçekleştirilmeye çalışıldığını ifade etmiştir. Ayrıca bunun sağlanmasında kapsayıcı bir dil 

kullanıldığından bahsetmiştir. 

“Bunun için ilk attığımız adımlardan bir tanesi tercüme destek hattı kurmak birleşmiş milletler 

mülteciler yüksek komiser desteğiyle Arapça, Farsça ,Fransızca ,Kürtçe olmak üzere doğrudan 

belediyecilerin kullanması için yani sahada karşılaştıkları durumlar. Burada bir iletişim türü 

göçmenlerle olan iletişiminizi nasıl sağlanacağı meselesi onu kolaylaştırmak için böyle bir şey 

yapıldı buna destekleyici olarak hale hazırda modülün alındığı bize göre revize edildiği buda 

personelin kapsayıcı belediyecilik için kapsayıcı dil dediğimiz bir eğitim paketine dönüştü 

bununla eğitici eğitimleri yapıldı. Dilinizdeki ayrımcılığı düzeltme çünkü çok farklı şeyler 

çıkabilir yani gerçekten mülteci düşmanları da olabiliyor ve her ne olursa o vatandaşı karşı 

koyduğumuz dilin nasıl baktığımızın sosyal inceleme personelinin ya da diğer zabıtanın vs. 

karşılaştıkları doğru dili kurabilmeleri çok önemli temel düzeyde onlara bir yönlendirme 



 

137 

 

yapabilecek onların sorunlarıyla ilgili birimlerde temas kurabilecek bilgi düzeyine erişmeleri 

gerekiyor bu da çok temel noktalardan bir tanesiydi.” Görüşmeci 7 

8.görüşmeci ise bulunduğu birimin politika yapıcı bir misyonu olmasından dolayı sadece 

birimde çalışanların değil, akademik ve sivil toplum düzeyinde de uzmanların katılımlarını 

artırmaya yönelik bir strateji izlendiğini ifade etmiştir. Politika üretme sürecinde birim olarak 

sonuna kadar yer aldıklarını vurgulamıştır. 

“Biz çok yakın zamanda Göç Müdürlüğü olacağız. Şu an hala Göç Birimi olarak geçiyoruz 

Sosyal Hizmetler Müdürlüğü altında. Ama Meclis kararından geçti. Göç ve Uyum Politikaları 

Şube Müdürlüğü oluyoruz. Buradaki hani politika vurgusunu önemli buluyoruz. Çünkü biraz 

önce de bahsettiği gibi biz direkt sahada çalışma yapan bir birim değiliz. Bir uygulama birimi 

değiliz. Biz bir koordinasyon birimiyiz. Bu birim de İBB’nin göç politikalarının belirlendiği 

birim. Dolayısıyla evet zaten hani genel olarak İBB’nin 2019 ertesi politikası mümkün 

olduğunca katılımcı. Yani sadece birimlerdeki uzmanlarına değil, halka da halka yönelik veya 

akademisyenleri, sivil toplumu dahil etmeye de yönelik bir katılımcı politika izliyor. Dolayısıyla 

bizim sözlerimiz zaten şey alınıyor. Toplantıda yani tabii ki de benim dediğim laf geçerli olur 

değil ama o toplantı da biz de yer alıyoruz, bizim de sözümüz dikkate alınarak politika üretiliyor 

diyebiliriz. Koordinasyon birimi olmamızdan ötürü mesela sivil toplumla iş birlikleri 

üretebiliriz. Akademisyenlerle işte rapor, araştırma yapalım ve bunu politika belgesi haline 

getirelim diyebiliriz.” Görüşmeci 8 

“Ayrıca hem uluslararası devlet dışı kurumlarla çok iş birliği halindeyiz. Hem de yerelde 

çalışma yürütenlerle çok iş birliği halindeyiz. Tabii ki de herkesle değil. Ama politikamızda 

ortaklaşabildiğimiz, temas edebildiğimiz sivil toplum kurumlarıyla mümkün olduğunca çok iş 

birliği kurmayı önemli buluyoruz. Hem bizim onlara sağlayabileceğimiz çok olanaklar var, 

belediyenin olanakları çok geniş. Hem de onların bize sunacağı çok ciddi olanaklar var. Yereli, 

insanları, bir büro teması yani müthiş bir deneyim ve uzmanlık var. Bizim de onlardan öğrenecek 

çok şeyimiz var. Dolayısıyla karşılıklı bu etkileşimi çok kıymetli buluyoruz. Özellikle bu 

bahsettiğim yaşam alanlarında onların katılımı çok büyük önem taşıyor.” Görüşmeci 8 

9.görüşmeci de herhangi bir proje üretildikten sonra projenin uygulanmasına kadar olan tüm 

sürecin iletişim koordinatörlüğü tarafından yürütüldüğünü belirtmiştir. Dolayısıyla sürece 

iletişim anlamında katılım sağlayamadıklarını, karar verici mekanizmanın koordinatörlüğün 

kendisi olduğunu belirtmiştir.  



 

138 

 

“Projeye karar verirsiniz. Projenin içeriğinde ne yapılacağına siz karar verirsiniz. Ve dediğim 

bir idari silsileyle, hiyerarşik şeyle çıkar oraya. Ama gün sonunda İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi İletişim Koordinatörlüğü sizin logonuzun nerede kullanılacağına, hangi hedef kitleye 

nasıl hitap edeceğinize, hangi dille hitap edeceğinize onlar karar verirler. Hangi görselle hitap 

edeceğinize onlar karar veriyorlar. Tek bir yerden, tek bir ekipten onay çıkıyor.” Görüşmeci 9 

 

• İletişim işlevi belediyedeki diğer işlevlerden ayrı mı? Bu birimler hangi birimlerdir? 

 

1.ve 2. görüşmeci iletişimin başlı başına bir alan olduğunu belirtmiş olup bu görevi Halkla 

İlişkiler Müdürlüğünün yürüttüğünü ve yönettiğini vurgulamıştır. 

3-4. ve 7. görüşmeci belediye başkanlığına bağlı iletişim ofisinin bu konuda en üst merci 

olduğunu belirtmiştir. Tüm birimlerin ürettikleri projelerde iletişim ofisinin onayı alındıktan 

sonra uygulamaya konulduğunu aktarmıştır. 

 

“Şöyle ki; az önce de belirttiğim gibi iletişim ofisimiz var. Aslında iletişim ayağının başındaki 

merci İletişim Ofisi. Hatta biz bile yapacağımız bazı projelerle ilgili iletişim ofisi direkt 

başkanlığa bağlı olduğu için onlardan onay alıyoruz. Çünkü hani çok büyük bir yapı takdir 

edersiniz ki. Burada yapılacak en küçük bir hata direkt belediyeye mal olacak. Dolayısıyla da 

biz onlardan onay alarak bazı süreçleri yürütmek durumundayız. Ama iletişim konusunun %70-

%80 lik kısmı iletişim ofisinde. Bizim Halkla İlişkiler daire başkanlığımızın altında 5 müdürlük 

var. Muhtarlıklar, basın-yayın, halkla ilişkiler, STK, Şehit-gazi yakınlarıyla ilişkiler. Ama 

buradan baktığınızda zaten iletişimsel anlamda basın-yayın ve halkla ilişkiler üzerinden 

yürüyor. Basın-yayın da bu işin daha çok basılı materyal kısmında. İşte onlar o kısımda iletişim 

yürütüyorlar. Bizse birebir saha hizmetleri ve çağrı merkezi olarak yürütüyoruz. Ama asıl işte 

yapılacak etkinlikler, planlanacak organizasyonlar iletişim ofisi ayağından gidiyor.” 

Görüşmeci 3 

“Her bir birimin kendi iç iletişimi akıttığı bir dünyası var bunu genellikle kendi iç personelleri 

bazı kritik birimlerden dışardan destek alarak yapıyor ama en nihayetin de başkanlık iletişiminin 

onayıyla ilerliyor kendi sosyal medya hesapları ya da bazı şeyler de biraz esnek olabilirken 



 

139 

 

mecra şeylerin de mutlaka başkanlık iletişimi o aynı düzlem de emin olduğumuza dahil orda 

ilerliyor.” Görüşmeci 7 

5.görüşmeci ise Halkla İlişkiler Müdürlüğüne bağlı olarak hizmet veren 153 çağrı 

merkezinin iletişimi ağırlıklı olarak üstlendiğini belirtmiştir.  

9.görüşmeci de iletişim işlevinin ayrı olduğunu ifade etmekle birlikte bu işlevi yürüten birimin 

iletişim koordinatörlüğü olduğunu aktarmıştır. Görev yaptığı birimin kendine ait bir iletişim 

ofisi olduğunu ancak yapılacak her çalışma için iletişim koordinatörlüğünden onay alarak 

hareket edildiğinin de altını çizmiştir. 

 

RQ2:  

Halkla İlişkilerin Stratejik Yönetime Dahil Edilmesi,  Kapsayıcılık, Uzmanlık 

 

• Belediye şehrinde yaşayan vatandaşlarına yönelik kültürel farklılıkları gözeterek farklı 

iletişim stratejileri uyguluyor mu? 

 

1.görüşmeci sahada çalışan personelin görev yaptığı bölgedeki çok kültürlü grupların etnik, 

demografik, sosyo-kültürel yapılarına ve hatta varsa özel durumlarına göre iletişim 

kurabilmeleri için eğitim verilerek iletişim konusunda uzman düzeyine getirildiklerini 

belirtmiştir. Aynı zamanda lokal çözüm noktaları oluşturduklarını dile getirmiştir.  

“Bizim dışarıda aktif olarak hizmet gösteren personellerimiz var. Bunların bir kısmı kampüste 

çözüm ünvanıyla devam eden üniversitelerde hizmetlerine devam eden, bir kısmı mahallede 

çözüm, yerinde çözüm gibi… Mesela mahallede çözümden örnek vereyim. Mahallede çözüm. 

Onların yaklaşım tarzı, iletişim tarzımız tabii ki farklı oluyor. Ve personelimiz bu konuyla ilgili 

çalışma personelimiz de o kanatta uzmanlaşmış personel. Onlarla nasıl diyalog kuracağını, 

nasıl iletişim kuracağını çok iyi biliyor. Tabii bu sadece bir örnekti. Bunun gibi ayrılmış bir sürü 

kırılımlarımız var. İlçe bazlı dahi var.” Görüşmeci 1 

2.görüşmeci, kültürel farklılıkların gözetilerek farklı iletişim stratejilerinin geliştirilmesiyle 

ilgili olarak belediye tarafından oluşturulmuş olan kampüste çözüm noktalarını örnek 

göstermiştir. Üniversite okuyan yabancı uyruklu öğrencilere yönelik yürütülen projeler 

aracılığıyla kültürel etkileşimin sağlanması amaçlanmaktadır.  



 

140 

 

“Özellikle kampüste çözüm biriminde bu konuyla alakalı çok fazla proje üretmeye çalışıyoruz. 

İstanbul’da 57 üniversitemiz var. 57 üniversitemizde çalışma yürüten ekibimiz var, kampüste 

çözüm birimi.  Kültürel farklılıklarla ilgili ise zaten o bölgelere gittiğimizde işte özellikle bir 

Roman mahallesi olsun, farklı farklı mahallelere de giriş yaptığınızda oralarda da farklı 

etkileşimler alıyoruz. Çok da güzel oluyor. Yani söylediğiniz konuyla alakalı güzel örneklerimiz 

ve projelerimiz var.  Biz burada hiç kimseyi ayrıştırıcı şekilde düşünerek proje üretmiyoruz. Ama 

bölgenin doğası ya da yaptığımız projenin hedef kitlesinin doğası gereği zaman zaman 

değişiklikler oluyor. Örnek veriyorum. Bir Roman mahallesinde bir proje yapıyorsak o bölge 

ağırlıklı Roman mahallesiyse oraya tabii birtakım etkiler katıyoruz ama yani biz sadece 

Romanlara yönelik bir proje yapalım diye zaten yola çıkmıyoruz.” Görüşmeci 2 

Bununla beraber sosyal sorumluluk projeleri adı altında belirli mahallelerde yaşayan 

dezavantajlı bireylere yönelik proje ve çalışmalarda da farklı iletişim stratejileri 

uygulanmaktadır. 

 

“Anlık olarak bölgenin ihtiyacına ya da ortamın ihtiyacına göre şekillendirebiliyoruz. Ya da 

kadınlarımıza yönelik projeler yaptığımız zaman da onların cinsiyet kimliklerine özel bir proje 

yapmıyoruz aslında. Sadece bölgenin ve kişinin ihtiyacını gözeterek bunları gerçekleştiriyoruz. 

Ve dediğim gibi bunları yaparken üniversite öğrencilerimiz içerisinde kız öğrencilerimiz, erkek 

öğrencilerimiz olsun, Türk öğrencilerimiz olsun ya da yabancı uyruklu öğrencilerimiz olsun… 

Hepsini işin içine katılıyoruz. Üniversite yönetimlerimizle birlikte karar alarak bu şekilde 

hareket ediyoruz. Yani bizim yola çıkarken böyle bir düşüncemiz yok. Yani o vatandaşımıza 

farklı, diğerine farklı bakalım gibi bir bakış açımız yok. Fakat süreç kendiliğinden ortaya 

çıkıyor. Bölgenin demografik yapısı ya da karşımızdaki hitap ettiğimiz kitlenin durumuna göre 

değişiklik gösteriyor. Çözüm noktalarımız her ilçede olduğu için oradaki vatandaşların etnik 

yapıları kültürel, sosyal anlamdaki yapıları çok iyi çözmüş ve analiz etmiş oluyoruz. Bununla 

birlikte kamuoyu ekibimizde zaten o bölgede olmuş oluyor. Bir şey araştırmak ya da bir şeyle 

ilgili bilgi sahibi olmak için kamuoyu ekibimizi de oraya gönderiyoruz.” Görüşmeci 2 

3-4.görüşmeci ise çok kültürlü gruplara yönelik stratejilerin Kültürel Etkinlikler Müdürlüğü 

tarafından kültürel etkinlikler şeklinde düzenlenen aktiviteler aracılığıyla gerçekleştirildiğini 

ifade etmiştir. Bu aktiviteler hedef kitlenin ihtiyaçları analiz edilerek planlanmaktadır. Ancak bu 

grupların kültürel etkinliklerden ziyade daha çok belediyenin dağıtacağı sosyal yardımlarla 



 

141 

 

ilgilendikleri de ifade edilmiştir.  Özellikle sosyal-kültürel ve ekonomik anlamda düşük seviyede 

olanların tanıtım, bilgilendirme ya da anket tarzı uygulamalara ilgisiz kaldıkları da bu dipnota 

eklenmiştir. Dolayısıyla bu konuda farklı stratejiler izlenmesi konusu ağırlık kazanmaktadır. 

“İstanbul çok karışık bir yapıya sahip. Yani Suriyeli si, Afgan ı, işte İngiliz i, Fransız ı… 

Baktığınız zaman çok karışık bir yapıda. Ama biz hedef kitleye bakarak yapacağımız 

çalışmalarda buna uygun planlamalara gidiyoruz. Katılımcılık bizim için ikinci planda kalıyor. 

Örnek vermek gerekirse; mesela 153 Çağrı Merkezinde biz sadece Türkçe çağrı almıyoruz. İşte 

Arapça, Rusça, İngilizce çağrılarımızda var. Ama mesela Fransızca yok. Neden yok? Çünkü 

baktığımız zaman hedef kitle çok fazla değil. Dolayısıyla orada da işte ortak diller üzerinden bir 

Fransız la da İngilizce üzerinden konuşabiliriz gibi gidiyoruz. Dolayısıyla öncelikle hedef kitle. 

Bu noktada da mesela Taksim’de mobil iletişim araçlarımız var. Orada yabancı dil bilen 

personellere ağırlık vermeye çalışıyoruz. O yüzden ilk hedef baktığınızda organizasyon planında 

hedef kitle. Katılımcılık ikinci planda.” Görüşmeci 3 

 

“Aslında bu daha çok Kültürel Etkinlikler Müdürlüğünün bünyesinde bu sorduğunuz soru. 

Çünkü bizim burada yapacağımız saha faaliyetleri halkla ilişkiler anlamında baktığınızda 

belediyenin tanıtımını yapmak. Yapılan faaliyetlerin tanıtımı, anketler, bilgilendirmeler… Bu 

anlamda da aslında yabancı kitle çok fazla bunlarla ilgilenmiyor. Yani bir anket yapıldığında 

bu ankete katılmıyor misal veriyorum. Ya da biz belediye ile ilgili bir yayın verdiğimizde çok da 

önemli değil diyor. Takdir edersiniz ki konjonkture baktığınızda be hep öyle diyorum. Bir gelir 

seviyesi yüksek turist var. Bir de gelir seviyesi düşük burada göçmen olarak yaşayan insanlar 

var.” Görüşmeci 4 

6.görüşmeci de bu soruya farklı bir bakış açısıyla yaklaşmıştır. Çok kültürlü grupların 

iletişim yoluyla sorunlarını çözüme kavuşturmak ya da taleplerini karşılama konusunda odak 

noktanın memnuniyeti arttırmak olduğunu belirtmiştir. Bu bakımdan memnuniyet düzeyini üst 

seviyeye çıkarma çabası içinde olduklarını vurgulamıştır. Aynı zamanda birebir iletişimin 

önemine vurgu yapmış, stratejinin belirlenmesinde birebir ilişkinin bunun aktörlerinin de 

muhtarlar olduğunun önemini vurgulamıştır.  

“Muhtarlıklar birimi vatandaşın randevu olmadan kapısını çalabilecek bir birim olarak önemli. 

O mahallede yaşayan insanların ortak paydada toplumsal uyum sağlayamak açısından aktörluk 

yapıyorlar. Bilgileri anlık talep olarak alıyorlar. Muhtar saha ekibi nde yer alan bir görevde 



 

142 

 

gibi anlık çözüm oluşturabilen Bir misyonla ilgili müdürlükle de irtibatta olarak çözüm üretmeye 

çalışmaktalardır. Stratejik planı etki elbette edilmekte. Bu müdürlüğümüz özerk ama entegre 

çalışıyor. Muhtarlığının Özü sevgidir ve güvendir ideolojik değildir. Buda bu bağlılığı sağlıyor. 

Toplumun nabzını tutan aktörler olarak burası hizmetin başlangıç noktasıdır. Buradan alınan 

bilgiler ortak akıl olarak strateji dönüşmektedir.” Görüşmeci 6 

7.görüşmeci farklı iletişim stratejilerini uygulamanın zor bir alan olduğunu, yerel 

yönetimlerin asıl alanının kent yaşayanı olduğunu fakat kapsayıcılık yaklaşımıyla bu konu 

üzerinde çalışıldığını ifade etmiştir. 

“İletişim çok temel bir sorun aslında, çünkü başa dönmek gerekirse İBB’nin göçmenler ve 

mültecilerle olan ilişkisin de çok temelli aslında biz normal alışıldık göç yöneticinin dışında 

daha ana akım bir kapsayıcılık üzerinden bütün politikamızı kuruyoruz yani bu ne anlama şimdi 

burada göçmen ve mültecilerin geçiciliği olgusundan kaynaklanan bir dünyamız var bizim 

belediyelerin bu işine ayrılmış özel bütçeleri olmadığı için görevleri olmadığı için birçok 

belediyeden bundan kaçar ve bu işin iletişimde aslında yurt dışından gelen fonları kullanıyoruz. 

Bizim savunduğumuz mesele şu bu insanların geçici ya da kalıcı olması yerel yönetim meselesi 

değildir. Yerel yönetimin dünyası kent hakkıdır. O kent de bulunan herkesin kent hakkında işten 

işinin garanti altına alması ve kentte refah sağlanması bizim ve vizyonumuzun bu böyle bir  

noktadan da yapılan bütün hizmetlerin eşit biçiminde erişilebilir olduğu emin olmak gerekiyor. 

Bu da işte bize eşit erişime kapsayıcılık nasıl sağlanır noktasına getiriyor çok kolay süreç 

olmamakla birlikte dilden yani işte personellerin çok  dilli şey üretmesinden meslekler 

üretmesinden yada işte kapsayıcı bir yaklaşımın kurum oryantasyonuna eklenmesinden pek çok 

noktada tam anlamıyla gerçek bir kapsayıcı bir hizmete nasıl erilebileceğini düşünüyoruz.” 

Görüşmeci 7 

8.görüşmeci, iletişim politikalarının, göç politikalarının, kültür politikalarının bütünsel ve 

kapsayıcı olma gereğine yönelik çalışma gerçekleştirdiklerini ifade etmiştir. Toplumsal uyum 

ve kabul için farklı etnik yapıdaki vatandaşlarında entegre olmalarını sağlayacak pozitif görüşler 

dile getirmiştir.  

“Öncelikle kent politikası, sosyal politikalar, kamuya dair üreteceğiniz şeyler tek bir gruba ait 

olamaz. Oradan bir başarı gelmesinin imkanı yok. Sadece bu grubun refah seviyesine ulaşması 

İstanbul’u ileriye taşıyacak bir şey değil. Bu sebeple kimseyi geri bırakmamak yani herkesin bu 

sürecin içinde bulunması çok çok önemli. O, bu, şu şöyledir, böyledir demeden belediye 



 

143 

 

hizmetlerinden, tüm hizmetlerden herkesin faydalanabilmesi ancak o toplumsal uyumu, refahı, 

barış ortamını sağlayabilir. Bu yüzden de biz hani politikalarımızda da, göç politikamızda, diğer 

kültür politikamızda, bütün politikalarımızda bu doğrultuda şekillendiriyoruz diyebilirim. Evet, 

kapsayıcılıktan anladığımız aslında temelinde bu sanıyorum.” Görüşmeci 8 

9.görüşmeci de iletişim stratejilerinin geliştirilip kullanılmadığı yönünde bir görüş 

bildirmiştir. Farklı etnik kimlikler göz önünde bulundurularak farklı teknik ve yöntemlerin 

kullanımının sağlanması gerekliliğini yaşadığı deneyimler üzerinden anlatmaya çalışmıştır. 

 

• Biriminizde görev yapan kişiler kültürel farklılıkları anlamak, kültürlerarası iletişimi 

yönetme düzeyinde görev yapmak için gereken beceri ve bilgiye sahip mi? 

 

1.görüşmeci, sahada çalışan personelin şehirdeki nüfus yapısının değişkenlik göstermesi 

nedeniyle özel iletişim tekniklerini içeren ve belirli süreçlerde tekrarlanan eğitimlere 

katıldıklarını belirtmiştir. Personel bu eğitimler aracılığıyla görev yaptığı bölgeye göre iletişim 

tarzını belirleyebildiklerini vurgulamıştır.  

“%100 demek bu duruma tabii ki mümkün değil ama burası rotasyonu hızlı olan bir yer. Yani 

çok sayıda personel çalışıyor ayrıca. Personel kendi isteğiyle ayrılan birçok personelimiz oluyor 

dönem dönem. Çeşitli şartlardan İstanbul dışına gidiyor. Sağlık sorunları nedeniyle ayrılmak 

durumunda kalıyor. Sürekli dinamik ve aktif hareketliliğin olduğu bir alan ama genel tüm 

personel zaten belli bir profesyonelliğe geldikten sonra direkt hizmete başlıyor. Dediğim gibi 

eğitim süreçleri çok önemli.  Mesela şu anda yeni başlayacak bir ekibimiz var. Ama tam 28 gün 

oldu eğitimlere. Daha henüz aktif çalışmaya başlamadan 28 günlük bir eğitime tabi tutuluyorlar. 

Görevlerine başlayacaklar önümüzdeki hafta. 1 ayın sonunda hangi personelin tekrar eğitime 

devam etmesi yönünde eğitim birimimiz içerideki Eğitim Şefliğimiz bir analiz çalışması yapacak. 

Onların puanlama sistemleri var. Raporlama sistemleri var. Yazılım programlarımız zaten bize 

bunu veriyor.” Görüşmeci 1 

Aynı zamanda personelin eğitim sürecini belirli bir düzeye geldikten sonra 

tamamlayabildiğini ifade etmiştir. Eğitimler dinamik bir şekilde ilerleyerek tamamlandığında 

değerlendirmeye tabi tutulmakta ve gerekli görüldüğü takdirde devam edilmesi gerektiğine karar 

verilmektedir.  Bu açıdan personelin yeterli bilgi ve beceriye sahip olduğunu düşünmektedir. 



 

144 

 

“Bunun haricinde sadece müdürlükle kısıtlı kalmıyor. İlçe belediyelerinde Halkla İlişkiler 

Birimlerinde görev yapan personele ilçe belediyelerinin talepleri durumunda da eğitim veriyor. 

Halkla İlişkiler Akademi dediğim gibi sadece bizim kurumumuza hizmet veren bir birim de değil. 

Talep olması durumunda ilçe belediye… Geçen hafta Bandırma Belediyesi buradaydı mesela. 

Bandırma Belediyesinin halkla ilişkiler görevlileri eğitim personelimizden gerekli eğitimleri 

aldı. Bizim için önemli bir alan. Çok önemli bir alan ve olmazsa olmaz bir alandır. Eski adı 

Eğitim Şefliği olan birimimiz şu an Halkla İlişkiler Akademi.” Görüşmeci 1 

2. görüşmeci, hem yöneticilerin hem de personellerin yeterli bilgi ve beceriye sahip 

olabilmeleri için değişik süreçlerde ve şekillerde planlanmış eğitimlere katıldıklarını aktarmıştır. 

Dolayısıyla belediyede dinamik yapıda süregiden bir eğitim sürecinin olduğu anlaşılmıştır. Halkla 

ilişkilerde uzmanlık ilkesinde, iletişim planlaması ve uygulamasında tutarlılık ve sürekliliği 

sağlamak için bir dizi araç ve sistem geliştirmiştir. Belediyedeki iletişimciler ayrıca, şehrin 

iletişimcileri arasında daha iyi iletişim, mesleki gelişim ve gerektiğinde konu yönetimini ve proje 

veya hizmet odaklı iletişimi desteklemek için kapasite geliştirme sağlamak için bir iç iletişim 

uygulama topluluğu geliştirmiştir. 

“İBB Akademi tarzında bizim kendi bir eğitim birimimiz var. Sürekli bu halkla ilişkiler 

eğitimlerimiz yenileniyor. Hatta tekrar tekrar senede 2-3 defa biz bu eğitimleri veriyoruz ki 

unutulma olmasın. Tekrar hatırlatılma olsun. Ayrıca dediğim gibi İstanbul’un farklı yerinde 

toplumun farklı kesimlerinden işte demografik yapı olsun, gerek ekonomik yapı olsun. Farklı 

farklı vatandaşlarımız var. Biz bir yere gitmeden önce bunlarla alakalı zaten mutlaka bilgimiz 

olmuş oluyor.    Çözüm noktalarımızı biliyorsunuz. İstanbul’un her meydanında var. 44 tane 

noktamız var. Taksim’de iki tane var. Bir metromuzda var. Bir tane yukarıda var. Artı mobil 

araçlarımız da oluyor. Biz buralarda özellikle gelen vatandaşlarımıza da toplumun her 

kesiminden geliyor. Arkadaşlarımız düzgün bir eğitim aldıklarından dolayı kime nasıl hitap 

edeceklerini önceden görebiliyorlar. Veya bir konuşma içerisinde ilk 25-30 sn de zaten nasıl 

cevap vermesi gerektiğini, nasıl hitap etmesi gerektiğini, gerekli mesajların aktarılması 

gerektiğini önceden bildiklerinden dolayı doğru bir şekilde aktarabiliyorlar. Bu bizimle alakalı 

kısmıydı. Noktalarla alakalı genel bilgi vermem gerekirse; dediğim gibi İstanbul’un 44 

noktasında varız. Bunların 8 tanesi zaten ana binalarımızda ve tali binalarımızda oluyor. 

Diğerlerinin hepsi 29 ilçemizde devam ediyor.” Görüşmeci 2 



 

145 

 

5.görüşmeci, şu anda mevcut personelinin gelişme aşamasında olduğunu, daha fazla eğitim 

ve tecrübe edinmeleri gerektiğinin altını çizmiştir. Bu bakımdan iletme kaydedilmesi için çaba 

gösterilmesi gerektiğini de eklemiştir. 

“Halkla ilişkiler olarak biz de sürekli bir eğitim içerisindeyiz. Bizim de aylık eğitimlerimiz var 

personellerimize verdiğimiz. Hem online eğitimlerimiz hem aylık eğitimlerimiz. Eğitim şefliğinin 

düzenlediği personellerimizin bire bir katıldığı eğitimlerimiz de var. Periyodik olarak bu 

eğitimlerin içerisinde sürekli personelimiz. Bizler, yöneticiler de dahil olmak üzere. Bu uzun 

soluklu bir süreç. Fakat elbette daha fazlası için çabalarımız, planlarımız mevcut. ” Görüşmeci 

5 

 

6. görüşmeci hedef kitle verilerinin yüz yüze iletişim yoluyla alınması ve çözümünün ödemine 

değinmiştir. Bu yöntemin de muhtarlıklar yolu ile efektif hale geldiğini ifade etmiştir.  

“İstanbul’da 962 tane muhtar var. Muhtarların hepsi ziyaret edildi tek tek. İşte hepsine Atatürk 

portreleri asıldı. İBB tarafından hediye edildi. Hepsiyle de ilişkiler iyi. Ama orada da çok ciddi 

bir data var. Yani baktığınız zaman özellikle sosyal inceleme anlamında Sosyal Hizmetler Daire 

Başkanlığı açısından çok önemli bir data. Çünkü bize bazen sisteme geliyor. Tamam, buna 

yardım yapabilirsiniz ama muhtara… Muhtar diyor ki; “öyle diyorsunuz ama bu adam şöyle 

böyle”. Yani nasıl? Bire bir biliyor. Çünkü muhtar böyle bir şey. Ki belli yerlerde 25-30 yıldır 

muhtarlık yapan adamlar var.” Görüşmeci 6 

7.görüşmeci, iletişim konusunda bilgi ve tecrübe sahibi bir personel istihdamının söz konusu 

olduğunu ifade etmekle birlikte hem kuruma uyum sağlayıcı hem de görevlerini başarılı bir 

şekilde sürdürmeleri için gerekli olan eğitimlerin verilmeye devam ettiğini belirtmiştir. Bu 

eğitimlerin özellikle hayati önem taşıyan görevleri üstlenen personele daha yoğun uygulandığını 

vurgulamıştır. 

“Bazı birimler de önceden bu alan da çalışmış insanlar var yani böyle bir hale hazır da bilgi 

düzeyiyle ama tabi ki bu verdiğimiz eğitimle ve düzenli olarak yaptığımız oryantasyon 

çalışmalarıyla iyileştirmeye çalışıyoruz.” Görüşmeci 7 

8.görüşmeci, bu konuda personelin bilgi ve beceri düzeyinin oldukça yüksek olduğunu 

düşünmektedir. Özellikle kültürel anlamda yapılan projelerin ya da etkinliklerin oluşturulma 

aşamasındaki bilginin, yeterliliğin ve kapsam belirlemenin oldukça profesyonel biçimde 



 

146 

 

yapıldığını deneyimlendiğini ifade etmiştir. Dolayısıyla kültürel anlamda kapsayıcı özellikler 

taşıyan politikaların üretilmesinde uzmanlaşmış personelin rolünü vurgulamıştır. 

“Özellikle bu kültürel alanlara dair içerik ve politika üreten birimlerde hem o kültürel 

kapsayıcılık hem onu aksiyona dönüştürebilme, o zihinsel açıklık, beceri ve istekliliğin çok iyi 

olduğunu düşünüyorum. Her zaman bu istekler, hevesler sonuca vardırılamayabiliyor. Bunun 

da bir sürü başka sebebi var. Ama kişiler bazında, uzmanlıklar bazında ben bunun olduğuna 

inanıyorum. Personel eğitimlerini de çok önemli buluyoruz. Bu hani en yaygın yaptığımız 

eğitimlerden biri kapsayıcı dil eğitimleri. Ama onun dışında da kapasiteyi gelişmeye yönelik 

eğitimlerimiz de oluyor. Veya birimlerle birebir görüşüp işte sahada bir şeye ihtiyacını olursa 

bizim tercüme hattımız var. Bizim uzmanlığımız var. Bize haber verin diyoruz. Mesela yakın 

zamanda yine böyle kent planlaması, Kentsel Dönüşüm Müdürlüğüyle ortak strateji 

geliştiriyoruz. Hani bir mahalleye gittiğinizde orada göçmenler varsa ve katılımcı kentsel 

dönüşüm politikası üretmek istiyorsanız onlara yönelik bir algıyla tekrardan bütün elinizdeki 

çalışmalarınızı revize etmeniz gerekiyor.” Görüşmeci 8 

 

• Stratejik yönetim sürecinin bir parçası olarak tanımlanan iletişim faaliyetlerinde farklı etnik 

gruplar için iletişim programları stratejik plana dahil ediliyor mu? 

1.görüşmeci stratejik plana dahil edildiğini, hatta bu çerçevede bölgenin ya da mahallenin 

ihtiyaçlarına göre projeler üretildiğini ifade etmişti. 8.görüşmeci, çok kültürlü grupların stratejik 

planlanmaya dahil edilmesi ve buna yönelik politika oluşturulmasını sağlayan ilgili birimin 

yakın zamanda kurulduğu bilgisini vermiştir. Bu birimin hazırladığı stratejik plana göre; 

belediye tarafından gerçekleştirilen tüm hizmet ve faaliyetlerin çok kültürlü grupları kapsayacak 

şekilde olması sağlanmalıdır. Bununla beraber bu grupların toplumsal olarak uyum sağlanmaları 

ve topluma entegre olabilmeleri açısından çok kültürlülüğe odaklanan ortak bir kültür alanı 

etrafında birleşmelerini gerçekleştirecek çalışmalara öncelik verildiğini de belirtmiştir.  

“Bir sonraki dönemin stratejik planları hazırlanırken sahadan gelecek talepler de 

değerlendirilir. Zaten evet bizim hedeflediğimiz bir stratejik planımız oluyor. Bir dönem 

içerisinde uygulamaya koyacağımız stratejik plan oluyor. O dönem içerisinde bizim 

planlarımızın haricinde bir şey gelirse zaten karşılayabilmek adına yasanın müsaade ettiği 

ölçüde karşılayabilmek adına elimizden geleni yapıyoruz. Ve yasa buna müsaade ediyorsa bir 

sonraki stratejik planların hedeflerinin içerisine o talepleri de dahil ediyoruz. Tabii ki bir 



 

147 

 

sonraki hedefimizi belirlemek içinde bulunduğumuz dönemdeki taleplerin gelmesiyle paralel 

gidiyor.” Görüşmeci 1 

“Sadece bu politikanın uygulanabilmesi için kurulan bir birim var; Göç Birimi. Aslında bu 

odakta yapılan bir çalışma. İlk Göç Biriminin hikayesinden de bahsetmekte fayda var belki. 2019 

ertesinde bu sorunu da gündeme almaya karar veriliyor ve bunun üzerinde daha katılımcı bir 

yol izlenmesi gerektiği düşünülüyor. Önce sahada çalışma yapan paydaşlarla görüşülüyor. 

Sonra bir çalıştayda stratejik öncelikler belirleniyor. Orada belirlenen stratejik öncelikler 

doğrultusunda aslında şekilleniyor. Hem birimin kurulması gerektiğine karar veriliyor hem de 

bu birimin içeriğine karar veriliyor. Bu içerik aslında getirmeye çalıştığım konu buydu. Bu içerik 

şu; belediyenin tüm hizmetlerinden herkesin faydalanabilmesini sağlamak. Yani göç birimi 

göçmenlere yönelik hizmet veren bir birim değil. Belediyenin diğer bütün hizmetlerinin 

göçmenleri de kapsaması üzerine çaba gösteren bir birim. Bu hani daha yasal yönetimsel şeyler 

olabilir veya erişimdeki sorunları aşmak olabilir veya birebir yakın zamanda da yaptığımız 

çalışmalar gibi bu alana göçmenlerin erişimi az deyip, direkt gereğinde sahaya çıktığımız, yani 

çok saha birimi değiliz aslında koordinasyon birimiyiz. Ama gerektiği durumda insanları 

getirmek için elimizden geleni yapıyoruz diyebilirim. Dolayısıyla bu çok kültürlülük hem 

stratejik planımızda var, göç ve uyum eylem planımızda var. Yakın zamanda baskısı da 

tamamlanacak göç ve uyum eylem planı bu bahsettiğim çalıştayda çıkan önceliklerin bulunduğu. 

Orada sosyal uyum ve birlikte yaşam başlığı var. Onun altında çok kültürlülüğün vurgusu, o 

kültürel diyalog alanlarının ortak eşitlikçi bir kültürel zeminin oluşturulup insanların o kültürel 

diyalog yoluyla empati kültünü geliştirmeye dönük çalışmalar da önceliklendiriliyor.” 

Görüşmeci 8 

5.görüşmeci performans ölçümü anlamında raporlamanın önemini vurgularken hedef 

performans ölçütleri hakkında bilgiler vermiştir.  

“Ben çağrı merkezi olarak vatandaşlara bana erişebileceği bir cevaplama yüzdesini kendim için 

bir hedef olarak alıyorum. Onlara ne kadar sürede hızlı bir şekilde bana erişebilecekleriyle ilgili 

bir sistemimiz var. Memnuniyet sonuçlarını ilgili müdürlüklerle paylaşıyoruz. Bu önemli bir 

performans kriteri. Her ay bizim aldığımız cevap içeriklerinin karşı tarafa ne hissettirdiği ve 

memnuniyet sonuçlarını müdürlükler nezdinde raporluyorum. Bununla beraber çalışanların 

yine kendi içerisinde hedefleri var ve bu hedeflere koşmaya çalışıyorlar. Bunlardan bir tanesi 

konuşma kalitesi ve o kalite içerisindeki kriterlerde de bilgi seviyesinin doğruluğu, bunların 

ölçümü, konuşma ses tonunun dışında bilgi seviyesinin yüksekliği ve vatandaşı sahiplenişi ki biz 



 

148 

 

ona kalbe dokunan görüşme diyoruz. Bunları ne kadar yaptığını ölçmeye, anlamaya çalışıyoruz. 

Tam olarak sorunuzun cevabı bu oldu mu bilmiyorum ama bir takım noktaları hedef olarak 

aldığınız zaman “bunu neye göre ölçtünüz”… Bu çok kıymetli bir soru. Yani kıymetli bir veri. 

Yani orayı ölçebilmenin bende de ölçütü; aldığım hedeflere ne kadar yakın hareket ediyorum ya 

da ne kadar gelişim alanım var. Bunları da o yıllık hedefler, strateji çerçevesinde yürütmek 

durumundayım.” Görüşmeci 5 

9.görüşmeci ise iletişim programlarının stratejik plana dahil edilmediğini söylemiştir.  

 

RQ3:  

İki Yönlü Simetrik İletişim, Geribildirim, Ölçülebilirlik Ve Raporlama 

• Belediye, iletişim programlarının faydalarını ve değerini değerlendirmek ve ölçmek için 

hangi yöntemleri kullanıyor? 

1.görüşmeci halkla ilişkiler bünyesinde sahadan elde edilen verilen en detay kırılımlarına 

kadar raporlanmasının yapıldığını aktarmıştır. Bunla beraber çözüm noktaları, 153 ve diğer 

kanallardan iletilen taleplerin de aynı şekilde en detay kırılımlarına göre ayrıştırılarak 

raporlandırıldığını ifade etmiştir. Bu raporlamalarında ilgili birimlere aktarılarak aylık dönemler 

sonunda değerlendirildiğini ve buna göre performans analizi oluşturulduğundan bahsetmiştir. 

“Bizim bütün kırılımlamalarımızın raporlaması vardır zaten. Aşağıda raporlama ekibimiz 

vardır. Az önce örnek verdiğim sahada personelin yapmış olduğu hizmetleri raporlar. Aşağıda 

görmüş olduğunuz çağrı merkezine gelen talepleri raporlayan bir ekibimiz var. Tüm 

kırılımlamalarımızın raporlaması var. Buna kurum olarak cevap vereyim. Yani büyükşehir 

belediyesi bünyesinde söyleyeyim halkla ilişkilerin nezdinde. 153 Çağrı Merkezi her alanda 

çağrı alıyoruz. Sosyal hizmetler, ulaşım, İstanbul Kart… bu kırılımları yapan bir raporlama 

ekibimiz var. “Biz sosyal hizmetler kanalında ne kadar çağrı aldık? Bu çağrının ne kadarı 

şikayet ne kadarı teşekkür, ne kadarı talep?” Bunların hepsini ayırdığımız bir raporumuz var 

elimizde. Ayın sonu geldiğinde bunlar bütün birimlere buradan rapor edilir. Raporlamaları biz 

kurum adına tüm müdürlükler, tüm iştirakler adına kullanıyoruz. Sadece müdürlüklerle de sınırlı 

kalmıyor. İSTON una, BELBİM A.Ş. ye onlara bu raporları gönderiyoruz ki sorunlar onlar 

tarafından da düzeltilsin.” Görüşmeci 1 



 

149 

 

2.görüşmeci, birimin belirlediği kriterlere göre sahada çalışan tüm personelin aylık 

periyotlarla denetlenmekte olduğunu ve hatta bazı ekiplerin ayda 2 kez denetlendiğini 

belirtmiştir. Buna ek olarak gelen taleplerin karşılanma durumu ve sorunların çözümü 

sonucunda gelen dönüşlerin ve ger bildirimleri kontrol etmek amacıyla vatandaşı tekrar arama 

yöntemiyle değerlendirilmesinin söz konusu olduğunu ifade etmiştir. 

“Bizim zaten kurumumuz içerisinde PYS dediğimiz performans yönetim kriterlerimiz var. 

Yaptığımız bütün işlerde bu kriterlerimiz üzerinden personellerimizi değerlendiriyoruz. Bizim 

değerlendirmemizin dışında dış gözlem yani dışarıdan bir bakış açısıyla değerlendiriliyor aynı 

şekilde bu kriterler üzerinden. Dış firmamız var. Dış firma denetlemesi var. Dış firmadaki ekip 

de bütün saha ekibini aslında denetlemiş oluyor. Bilinirliliği olmayan personelin… Yani bizim 

bile aslında bilmediğimiz personelle dış firma gidip tüm saha ekibini denetlemiş oluyor. Çözüm 

noktaları… Aslında tüm sahada çalışan tüm personeli denetlemiş oluyor. Onların bizim de 

belirlediğimiz ortak belirlediğimiz kriterler doğrultusunda onlar da ayda bir defa denetlemiş 

oluyor. Bizim PS ekibimiz ayda iki defa denetlemiş oluyor. Onun dışında aslında bizim de hem 

birim sorumlumuz hem bölge sorumlumuz sürekli bu anlamda denetim sağlıyorlar.”  Görüşmeci 

2 

Aynı zamanda ölçmek için değerlendirici araştırmalar yaparken, değerlendirme ve ölçmenin 

daha fazla odaklanmaları gereken bir alan olduğuna dikkat çekilmiştir. 

“Bizim şefliğimize bağlı anket ekibimiz de var. Kamuoyu araştırmaları birimimiz. Bu ekibimiz 

de zaman zaman farklı bölgelerde özellikle çalışıyor. Şu anda mesela Arnavutköy’de görev 

yapıyorlar. Bölgelerde vatandaşımızın beklenti ve memnuniyetimi ölçecek anketimiz var, bunları 

uyguluyorlar. Projeler üzerinden de bunu yapıyoruz aynı şekilde. Bunların değerlendirmesini 

alıyoruz. Ona göre sistem üzerinden bunların girişini yaparak değerlendirmesi profesyonel 

olarak gerçekleştiriliyor. Her birimimizin kendine ait bir raporlama birimi var ve bu 

raporlamanın hepsi müdürlüğümüzün yine bir raporlama ekibi var. Hepsi bütün veriler oraya 

akıyor. Yani bizdeki arkadaşların yapmış olduğu raporlar, diğer müdürlüğün yapmış olduğu 

diğer birimlerin yapmış olduğu tüm raporlar müdürlüğümüzün altında bir raporlama şefliğimiz 

var. Tüm veriler oraya, havuza akıyor. Oradaki arkadaşlar aslında bütün raporlamayı onlar 

çıkartıyor. Biz bütün bilgilerimizi havuza atmış oluyoruz. Müdürlüğümüze bağlı olan raporlama 

şefliğine atmış oluyoruz tüm bilgileri, tüm verileri. Orada bütün veriler toplanarak, oradaki 

şeflik tarafından hazırlanıyor.” Görüşmeci 2 



 

150 

 

 

3-4.görüşmeci ise belediyenin yaptığı bütün çalışmaların değerlendirilmesinin anketle 

aracılığıyla yapıldığı bilgisini vermiştir. Bu anketleri yapan özel bir birimin olduğunu ve hatta 

belediyenin herhangi bir projeye başlamadan önce bile proje konusuyla ilgili anket yaptığını 

aktarmıştır. Bununla beraber hem saha hem de 153 e bildirilen şikayet ve taleplerin sonuçlarının 

olumlu ya da olumsuzluğunu değerlendirmek için ayrı bir anket çalışması yapıldığını ifade 

etmiştir. 

“KATİ dediğimiz Kamusal Araştırmalar Birimimiz var. Orada bu anketler yapılır. Yapılan 

anketler buraya gelir. Burada sisteme girilir ve sonuçlar ortaya çıkar. Bu sadece yapılan 

organizasyonlarla da ilgili değil. Aslında biz belediyenin yapacağı her türlü çalışmayla ilgili 

anket çalışması yapıyoruz. Mesela bir yerde kavşak çalışması yapılacak. Önce bizim ekip oraya 

gidiyor. Bununla ilgili anket yapıyor ve oradaki halk bununla ilgili ne düşünüyor. Onun sonucu 

çıkıyor ve ona göre hareket ediliyor. Ve bu sistem çok güzel işliyor. Bunun haricinde ayrıca bir 

de telefonla anket yapan birimimiz de var.  Yani bir sahaya çıkan var. Bir de 153 e gelen 

şikayetler, talepler, işte bunlar nasıl oldu? Nasıl bitti? Memnun kaldınız mı? gibi orada da 

yürüyen ayrı bir anket ekibi var. Dolayısıyla aslında biz kendi kendimizi kendimiz 

ölçümlüyoruz.” Görüşmeci 3 

“Bizim burada bir raporlama birimimiz var. Ve ayrıca da her birimin ayrı bir raportörü var. 

Ben kendim için söyleyeyim. Bana 8-9 birim bağlı. Her birim içerisinde kendi raporlayıcılarımız 

var. O raporların hepsi toplanıyor. Raporlama birimine geliyor. Orada da 8-9 kişilik uzman bir 

ekip var. O gelen raporların hepsini onlar toparlıyorlar. Sonrasında da ilgili müdür 

yardımcısına gönderiyorlar. Ama benim de burada ayrı bir raporlamacım var. Tekrar ona 

geliyor. Yani bir raporlama olurken 3-4 defa süzülerek en sade hali bizim önümüze geliyor. Ve 

biz de onun üzerinden bakıp gerekli düzeltmeleri yaptıktan sonra üst yönetime sunuyoruz. Ve bu 

her gün işleyen bir sistem. Yani saha ekibi olsun, içeride çalışan ekipler olsun, 153 olsun. 

Günlük raporlarını belli bir saate kadar gönderir. Onlar işlenir ve biz her sabah geldiğimizde 

bir önceki günün raporu masamızda olur.” Görüşmeci 4 

5.görüşmeci de aynı şekilde anketlerden bahsetmiştir. İlgili birimler adına yapılan anketler 

sonucunda değerlendirmeler yapıldığını belirtmiş, daha detaylı değerlendirmeler için birimlerle 

ayrıca toplantılar düzenlediğini ifade etmiştir. Buna ek olarak 153 çağrı masasında çalışan 

personelin performans değerlendirmesine ilişkin anahtar performans göstergelerini kullandıkları 



 

151 

 

bilgisi aktarılmıştır. Bu göstergeler çağrı merkezi personelinin aldıkları çağrıyla ilgili kapsayıcı 

bir iletişim dili kullanıp kullanmadığı, sorun ya da talebe ürettiği cevaplar, çağrı süreci, çağrı 

sürecince verdiği bilginin doğruluğu, çağrıdaki diyaloğun içeriği vb. göstergelerle personel 

değerlendirilmektedir. 

“Müdürlükleri ölçmek için anketler yapıyoruz. Yani onlara bir çözüm cevabı iletiyoruz. Bize 

ilettikleri sorun üzerinden cevabı alıyoruz. Vatandaşa evirebileceğimiz dile çevirip vatandaşla 

paylaşıyoruz ama ilgili müdürlük adına. Sonra da bir anket düzenliyoruz. Diyoruz ki; “aldığın 

cevaptan ne kadar memnunsun ve dönüş hızından yeterince memnun musun?”. Bunların 

sonuçlarını yayınlıyoruz. Bununla beraber de yine o müdürlüklerde sorun teşkil ettiği 

düşündüğümüz alanlarla ilgili buraya toplantıya davet ediyoruz ve genellikle üst düzey katılımlı 

toplantılar oluyor bunlar. Yani “sonucun böyle, peki ne yapacaksın, bana onu da söylemen 

lazım. Ben çünkü zorda kalıyorum seninle ilgili konularda”. Temsilci boyutunda yani telefonun 

ucunda bu işi yapan ya da sosyal medya kanalının ucunda bu işi yapanlar için de belli 

metriklerimiz var alana özgü. Az önce bahsettiğim kalite bunlardan bir tanesi. Yani ses tonu 

nasıl? İşte probleme yeterince etkili cevaplar üretebildi mi? Alternatif çözümler yaratabildi mi? 

Bunu ifade ederken ki iletişim dili nasıldı? Yeterince kapsayıcı, o kalbe dokunan görüşmeyi 

yapabildi mi? gibi alanlar bir tarafa… Kalitenin dışında bir de sayısal ölçümlerim var. Yani 

gerçekten o konuşmayı belli bir aralıkta tutabiliyor mu? Yani uzun uzun saatlerim yok. Çünkü 

erişilebilir olmak gibi önemli bir hedefim var. O çağrıyı da düzgün içerikle belli bir süre içerinde 

kapatmak zorunda. Bir de vatandaşa verdiğim sözüm var; bana hızlı ulaşacaksın diye. Bir de 

sayısal metriklerde de kendimi onlarla ölçüyorum.” Görüşmeci 5 

7. görüşmeci kendi temsili kurum bünyesinde ölçüm yapılmadığını iletişim biriminin bu 

çalışmayı üstlendiğini ifade etmiştir.  

“İletişim koordinatörlüğüne sormanız gereken bir soru çünkü onlar çok ciddi ölçümler yapıyor 

şimdi çok farklı teknolojik yöntemler var billboardlara retina ölçümleyiciler koyduk. Birisi baktı 

mı kaç saniye baktığını onu bile ölçüyorlar. Sosyal medya için iyi bir takipte olduğunu online 

dünyanın çok iyi takip ettiklerini biliyorum düzenli olarak iletişimle ilgili sanırım anket çalışma 

bir kamu ölçmeleri yapılıyor.” Görüşmeci 7 

8.görüşmeci proje bazında yapılan her çalışmanın kendine ait bir ölçülebilirliliği ve 

değerlendirmesi olduğunu belirtmiştir. Diğer konularla geri bildirimlerin 153, çözüm noktaları 

ya da yerel mekanizmalara vatandaşın her şekilde ulaşabildiğini ifade etmiştir. Bununla birlikte 



 

152 

 

kendi birimleri içerisinde yapılan çalışmaların sonuçlarının raporlandığı ve değerlendirildiği bir 

mekanizmanın oluşundan bahsedilmiştir. 

“Eğer çalışma buna ihtiyaç duyuyorsa yapıyoruz. Mümkün olduğunca izleme-değerlendirmeyi 

gelişmeye çalışıyoruz kendi birimimizde de. Hatta öyle bir arkadaş da aramıza katılacak umarız 

yakın dönemde. İzleme-değerlendirmeyi sadece ön test-son test üzerinden değil, her türlü 

izleme-değerlendirme stratejisi kurarak yapmak istiyoruz. Yani daha da geliştirmek istiyoruz. 

Bu duracak bir süreç değil. Geliştirdiğimiz bir alan.  Sahada dediğimiz gibi hani yaptığımız 

proje bazındaki çalışmalarda zaten izleme-değerlendirmelerimizi yani o her projenin kendi 

izleme-değerlendirmesi oluyor. Genel politika üzerinde az önce de bahsettiğimiz gibi 153, Beyaz 

Masa gibi veya yerel mekanizmalara… Bir şeyden insanlar rahatsızsa geliyor, söylüyor.” 

Görüşmeci 8 

9.görüşmeci de 153 ün halkla ilişkiler açısından değerlendirilmesinin çok net bir durum 

yaratmadığını, göçmenlerle ilgili sistematik raporlamalar yapan birimlerin olduğunu aktarmıştır. 

Bununla beraber çok kültürlü gruplara verilen hizmetlerin değerlendirildiği raporlamalarında 

olduğu ve bu değerlendirmelerin göstergeler bazında bazı eylem planları kapsamında 

izlendiğine de işaret etmiştir. 

“Göç birimi düzenli raporlamalar yapıyor. Faaliyet yani göçmenlerle yapılan her faaliyetin 

raporları geliyor elimize. Aynı şekilde mesela Kadın Aile Müdürlüğünün yine göçmenlere 

verdiği hizmetler var vs. Oralarla ilgili raporlar var ve bu raporlar ne biliyim işte Yerel Eşitlik 

Eylem Planı kapsamında mesela göstergelerle izleniyor. Yerel Eşitlik Eylem Planı’te çünkü 

göçmen kadınların da işte hukuksal, psiko-sosyal vs. desteklerden, şiddetten korunma 

mekanizmalarından yararlanmasının önü açık.” Görüşmeci 9 

 

• Biriminiz çok kültürlü hedef kitle ile iki yönlü simetrik iletişim biçimlerini ne ölçüde 

uyguluyor? 

1.ve 2. görüşmecinin halkla ilişkiler birimde iki yönlü simetrik iletişimin olduğu ve hatta bu 

iletişim düzeyinin üst seviyede olduğunu belirtmişlerdir. 3-4.görüşmeci ön test-son test şeklinde 

ölçümlenen iki yönlü simetrik ilişki modelinin kullanıldığını ifade etmiştir. 

5.görüşmeci ise bu iletişim yönteminin hem personel hem de hizmet alanlar açısından 

kullandıklarını belirtmiştir. Personelin performans değerlendirmesi sonucu ortaya çıkan 



 

153 

 

eksikliklerin tespit edilip kriterlere uygunluğu kontrol edilmektedir. Hizmet alanlar açısından da 

sorunların çözülmesinin ya da taleplerin karşılanmasının ne kadar sürede gerçekleştirildiğinin 

değerlendirilip geri bildirim alınması şeklindedir. 

“Çok çeşitli vatandaş kitlesine çeşitli faaliyetler aracılığıyla ulaşmaya çalışıyor. Söylediğim gibi 

yani genç kitlelere ulaşmaya çalışıyor. Okullarla kurduğumuz bağlar var. Mahallede çözüm 

aracılığıyla o yerelliğe ulaşmaya çalışıyor. Böyle güçlü bir tarafı var. Yüz yüze iletişim 

kanallarımız olan çözüm noktaları ve alışveriş merkezlerindeki noktalarla oraya ziyaret eden 

herkesle iletişim kurmaya çalışıyor o kültürün sahibi olduğu kişinin ne olduğundan bağımsız. 

Biz zaten 7/24 hizmet veren bir iletişim kanalıyız.” Görüşmeci 5 

8.görüşmeci ise 153 te verilen hizmetlerle ilgili iki yönlü simetrik iletişim modelinin çok 

bariz bir şekilde işlediğini gözlemlediğini belirtmiştir. Bununla beraber sosyal medyada 

duyurusu yapılan uygulamaya konmaya hazır çalışmalarla ilgili insanların destekleyip 

desteklemediğine ilişkin ger dönüşlerin de gözlemlenebilir olduğunu ve hatta bunun 

raporlandığını da aktarmıştır. Ayrıca üretilen projelerle ilgili genel olarak yapılan tutum 

anketleri de örnek olarak verilmişti. Özellikle mahalle evlerinde yürütülen projelerin gözleme-

değerlendirme stratejisine dayandığı ve proje bitiminde yapılan raporlamalarında gelecekte 

yapılacak projelere ışık tuttuğunu ifade etmiştir. Dolayısıyla toplumsal uyum ve kabul gibi 

konulara daha çok odaklanılarak kapsayıcılığın genişletilmesine yardımcım olmaktadır. 

“Bunun birçok alanı var aslında. Öncelikle 153 Beyaz Masa. Oradan çok net dönüşler 

alabiliyoruz.  Onun dışında sosyal medyada özellikle Sosyal Hizmetler Daire Başkanlığı’nın 

sosyal medya hesaplarında veya başkanlarımızın hesaplarında çalışmalarımız duyuruluyor, 

politikalarımız duyuruluyor. Onların altına tıkır tıkır şey oluyor yani destekleyenler ve 

desteklemeyenler gibi geri dönüşler en azından genel fikirlere yönelik geri dönüşler 

alabiliyoruz. Bunun yanı sıra işte dönemsel tutum anketleri falan yapılıyor ama tek tek proje 

bazından yapılmıyor açıkçası. Ondan da ötesinde sahada yaptığımız bir çalışmaysa bu, mesela 

mahalle evindeki çalışmaysa, zaten oradaki arkadaşlarımız sistematik olarak o alanı 

gözlemliyor ve raporluyorlar.” Görüşmeci 8 

9. görüşmeci ise bu iletişim modelinde başarılı olunamadığını, sadece 153 çağrı masasından 

elde edilen geri bildirimler olduğunu ifade etmiştir. Yapılması gerekenin göçmenlerden gelen 

her talebin koşulsuz ve eşitlikçi bir anlayışla karşılanması, sorunların olumlu sonuçlara 

çevrilmesi için çabalamaları gerektiğidir. Bu bağlamda farklı kültürlerin talep ve ihtiyaçlarının 



 

154 

 

toplanarak gerçekten neye ihtiyaçları olduğunu ya da ne talep ettiklerinin analizini yapıp 

raporlamanın da buna yapılmasının sağlanması gerekmektedir. 

“Şu an Zeytinburnu’nda bir mahallede kentsel dönüşüm yapılacak. Kentsel dönüşüm öncesinde 

buranın sosyal iyileştirmeye ihtiyacı var. Çünkü bu mahallede çok fazla Afgan ve Suriyeli var 

ve bu insanları buradan göndereceğiz. Gönderme öncesinde biraz güçlendirme ve sosyal 

iyileştirme yapmak gerekiyor gibi bir fikirle gelindi. Ben oraya bir model çalışıyorum şu an. O 

modeli çalışırken de şöyle… Mesela Kentsel Dönüşüm Müdürlüğü şöyle bir plan yapmış; önce 

kadın forumu yapıp sonra göçmen forumu yapıp… Mahalleye girmek gibi bir hedefleri var. Ben 

de diyorum ki; “tanımadığınız insanlarla forum yapamazsınız”. Önce oraya 153 gider. 

Bilgilendirme faaliyeti yapar. Anadillerinde o insanlarla iletişim kurar ve talepleri alır. Ondan 

sonra foruma çağırırsın. Başka bir şey konuşursun gibi. Şimdi o noktada talep topluyoruz. O 

saha çalışmasını yaparken; “Türkçe kursu ister misiniz?” ya da “Ne istersiniz?” . “örgü 

atölyesi var, gelmek ister misiniz?”, “Gıda ve hijyen kolisine paketine bilmem nesine ihtiyacınız 

var mı?” gibi temaslara ulaşacak sorular soruyoruz.  Onun dışında da genel saha 

araştırmasından çıkan genel bir raporlama durumu mevcut.”  Görüşmeci 9 

 

RQ4:  

Kültürel Farklılıklar, Kültürel Çeşitlilik 

• Biriminiz kültürlerarası iletişim ve kültürel çeşitliliği dikkate alarak halkla ilişkiler 

faaliyetlerini ne şekilde yürütülmektedir? 

 

2.görüşmeci saha ekibinin bu anlamda oldukça geniş bir yelpazede çalıştıklarını, görev 

yaptıkları bölgede yaşayanların etnik, kültürel ve hatta sosyo-ekonomik yapılarını çok iyi analiz 

ettikleri için ihtiyaçların belirlenmesi konusunda oldukça başarılı olduklarını düşünmektedir. 

Dolayısıyla saha ekibi tarafından yapılan anketlerde ya da yüz yüze yapılan görüşmelerde 

bölgenin ihtiyaçlarının belirlenip buna göre hareket edilerek faaliyetlerin planlanması daha etkili 

olacağını ifade etmiştir.  

“Halkla ilişkiler denildiği zaman mesela İstanbul’da akla ilk 153 Çağrı Merkezi geliyor. Zaten 

böyle bir şey yok yani. Halkla ilişkilerin tek kanadı 153 Çağrı Merkezi. Dediğim gibi o sahada 

olduğumuz alanlar zaten bu kanatlara dokunan alanlar. Bir Kültür Daire Başkanlığı kültürel 



 

155 

 

etkinlik yapıyor. Toplumları bir arada tutuyor. O ayrı bir konu. Ama mesela faaliyet raporumuzu 

incelediyseniz faaliyet raporumuzun içerisinde ilçelerde yapılmış ve bir sürü çocukları bir araya 

getirdiğimiz masal günlerimiz var. Vatandaşların kendi alanlarıyla yaşadıkları alanlarıyla ilgili 

taleplerini aldığımız bir Kamuoyu Araştırma Birimi var.  Mesela bunları biz bir de hani saldık, 

mahalleye gittiler. Bu şekilde değil. Önce bir söyleşi düzenliyoruz o mahallede. Söyleşi 

yapılıyor, sorunlar hakkında söyleşi yapıyor. Buna kimi zaman sanatçılarımız dahil oluyor. 

Mesela bu söyleşinin sonunda bu araştırma katılımcılarla birlikte, o bölgenin yaşayan 

insanlarıyla birlikte… Aynı zaman kamuoyu araştırma kısmımızı da tamamlamış oluyoruz. 

Anketimizi yapıyoruz. Ama bu sadece böyle çıktık caddeye anket yaptık şeklinde değil. O 

insanlarla orada bütünleşiliyor. Ve tabii burada şey gözetiliyor; hangi bölge ne tür etkinlik 

ihtiyaçları var?” Görüşmeci 2 

3-4.görüşmeci de kültürel çeşitliliğe yönelik ilişki kurabilmek amacıyla 153 çağrı masasının 

değişik dillerde çağrı alabilmesinin önemli bir gelişme olduğu düşüncesindedir. Herkesin 

kolaylıkla ulaşabileceği 153 ya da çözüm noktalarında kendilerini anlatabilecekleri ve diyalog 

kurabilecekleri aynı dili konuşan personelin bulunmasının halkla ilişkiler açısından önemli bir 

hizmet olduğu görüşündedir. Dolayısıyla belediye için önemli olan öncelikle hedef kitlenin 153 

vb. kanallara ulaşıp iletişim kurabilmeyi sağlamaktır. 

“Biz bir kamu yönetimi sergiliyoruz ve yerel yönetimlerde kamu yönetiminde eşitlik ilkesi ön 

plandadır. O yüzden öncelikle eşit olmak zorundayız. Sonrasında katılımcılığı destekleyerek bu 

süreci doğru bir şekilde yönetmeliyiz diye düşünüyorum. Bu benim fikrim. Çünkü daha 

öncesinde yapılan örneklere baktığımızda bu eşitliği sağlayamayan birçok belediye başkanı, 

birçok yönetim maalesef ki yok olup gitti. Çünkü dediğim gibi yani şimdi 16 milyon kişi yaşıyor. 

Bunun çoğunluğu Ekrem İmamoğlu’na oy atmış. Ona güvenmiş ve buraya gelmiş. İşte sadece 

bize oy atan 3,5 mu 4 milyon kişiye değil, 16 milyonun tamamına bu hizmeti yayarak eşit şekilde 

gitmeliyiz. Diğer kültürel farklılıklar gözettiğimizde de aynı şeyi yapmak zorundayız. Yani biz 

bir Suriyeliye ne kadar yardımda bulunuyorsak, ne yapıyorsak bana göre ülkemizde yaşayan 

başka bir etnik kökene sahip bir yabancıya da, bir göçmene de aynı şeyi sağlamalıyız.” 

Görüşmeci 3 

5. Görüşmeci mobil çözüm ve kampüste çözüm ekiplerinin oldukça yoğun çalıştıklarını 

belirtmiştir. Burada amacın kültürel farklılıkları gözetmeksizin, kimseyi geride bırakmadan 

herkes için erişilebilir olmak ve bu kültürel iletişimi nasıl zenginleştirebiliriz, nasıl daha iyi 

yapabiliriz i sağlamak olduğunu vurgulamıştır.  



 

156 

 

“Biz telefon ucunda ya da sosyal medya kanalının başında bir şekilde o nabzı tutmaya 

çalışıyoruz. Ve bizi arayan kişinin kim olduğuyla da ilgilenmiyoruz. Bizi aradıysa bir ihtiyaç 

var. Bir talep var. Bir istek var. Bir şikâyet var. Ve biz o beklentiyi daha doğrusu o ihtiyacı doğru 

analiz etmek ve o beklentiyi doğru yönetmekle yükümlüyüz. Dolayısıyla da hani o kültürel 

farklılığın nerden beslendiğinin dışında bizim o zenginliği nasıl memnun edebilen sonuçlara 

çevirebiliriz. İlgilendiğimiz kısım aslında bu. Ama mahallede çözüm, kampüste çözüm, yerinde 

çözüm, çağrı merkezinin varlığı… Bütün bunlar İstanbul’un bütün bileşenlerine değebilmek 

adına kurulmuş.” Görüşmeci 5 

8.görüşmeci kapsayıcılık ve katılımcılık ön planda olacak şekilde çalışmaların yürütüldüğü 

belirtmiştir. Beraber yaşamın yollarını aramak ve bir yaşam kültürü geliştirmek amacıyla 

politikalar üreterek proje vb. çalışmaları yürüme mantığı içerisinde olduklarını vurgulamıştır. 

“Çok yakın zamanda çok kapsamlı bir araştırmaya gireceğiz. Göç İdaresi bizimle kırılmalı bir 

veriyi paylaşmıyor. Yani internet sitesinde siz neyi bulabiliyorsanız, biz de onu bulabiliyoruz. 

Bu da sadece il bazında ve Türkiye bazında. Yani il bazında kaç tane göçmen var veya işte 

Türkiye bazında kaç kadın kaç erkek var falan filan gibi veriler veriyor. Çok fazla bu insanlar 

nerde yaşıyor?  Sosyo-ekonomik durumları ne? Eğitim durumları ne? Cinsiyet kırılımları ne? 

falan bu tür verilere sahip değiliz. Bu yüzden kanıt temelli politikanın üretilmesi için bizim bir 

an önce bu verileri toplamamız gerektiğine inanıyoruz. 2022 yılında da bununla ilgili 

yapacağımız bir çalışma var, çok kapsamlı bir çalışma. Umuyoruz ki; onun sonunda da açık bir 

şekilde yayınladığımız ve herkes için herkese ışık tutacak çok nitelikli veriler elde edebileceğiz 

diye umuyoruz. Dolayısıyla o çalışmadan sonra biraz daha sistematik hale gelmiş olacak. Şu 

anda hani biraz daha muhtarların geri bildirimleri üzerinden veya yereldeki çalışmalar 

üzerinden. Belediyenin birçok yaşam merkezi birçok farklı ilçede bulunuyor. Onlardan gelen 

geri bildirimler doğrultusunda işte atıyorum İSMEK lerden, Gençlik Spor Merkezlerinden, 

İSADEM lerden, mahalle evlerinden vs. vs. Onlardan geri bildirim geliyor veya ihtiyaç tespit 

ediliyor. Biz onları destekliyoruz gibi. Ama sistematik çalışmada yakında yapacağız.” 

Görüşmeci 8 

9.görüşmeci de kültürlerarası iletişimde ilişki kurmanın kolay bir alan olmadığını, aynı 

millete mensup insanların bile kültürel anlamda farklılıklar taşıdığına işaret etmiştir. Ancak bazı 

alanlarda yapılan politikaların yardımıyla oluşturulan iletişim kanalları üzerinden değişik 

çalışmalar yapıldığını belirtmiştir.  Bu bağlamda sosyal politikaların büyük önem taşıdığının 

altını çizmiştir. 



 

157 

 

“Göçmenlerle ilgili çok fazla uyum faaliyeti yapıyor. İşte kültürel faaliyetler yapıyor mahalle 

evleri üzerinden. 2022 yılında yeni başlayacağı projelerle çok daha fazla şey yapacak 

muhtemelen. Çocuk ve kadın gruplarıyla özellikle çalışıyor arkadaşlar. Göç müdürlüğü 

kurulduktan sonra biraz daha oradaki şey düzene girecektir ve hani daha büyük işler 

yapılacaktır diye düşünüyorum. Bu  kültürel etkileşimi de arttıracak.” Görüşmeci 9 

 

• Kültürlerarası iletişim yaklaşımları kapsamında kültürlerarası diyalog oluşturmada halkla 

ilişkilerin rolünü ne ölçüde kullanıyorsunuz? 

 

2.görüşmeci kültürlerarası diyalog oluşturmada özellikle odaklandıkları alanlardan birinin 

üniversite kampüsleri olduğunu ifade etmişlerdir. Üniversitelerdeki öğrenci kulüpleriyle 

ortaklaşa ürettikleri çalışmalarda yabancı öğrenciler için kültürel organizasyonlar 

düzenlediklerini belirtmiştir. 

3-4. Görüşmecinin eşitlik ilkesinin ön planda tutulduğu katılımcılığa da odaklanan bir 

yönetim tarzı ortaya koyduklarını düşünmektedir. Dolayısıyla yerel yönetim olarak ayrımcılık 

ve ötekileştirme yapılmadan empati yeteneğini de geliştirerek adaletli bir politika izlediklerini 

savunmaktadır. 

Buna ek olarak 4. Görüşmeci sivil toplum ile diyaloğun kültürel farklılıkları anlama ve 

erişimi konusunda önemine değinerek faaliyetlerden bahsetmiştir.  

 

“Birçok sivil toplum kuruluşunu ziyarete gidiyoruz. Şu ana kadar İstanbul’da 24 bin civarında 

bir sivil toplum kuruluşu var. Biz bunların hemen hemen 8-9 bin tanesini bire bir ziyaret ettik. 

Etmeye de devam ediyoruz. Hedefimiz mutlak surette her sivil toplum kuruluşuna bir kere de 

olsa uğramak. Onun dışında onlar bizi sürekli ziyarete geliyorlar. Onlarla toplantılar yapıyoruz. 

İşte hemşehri günleri yapıldı biliyorsunuz Yenikapı ve Maltepe’de. Onların planlamaları 

yapılıyor ama yine iletişim ofisiyle ortak gidiyor o süreç. Fakat sivil toplum kuruluşlarıyla şu 

anda öyle bir ilişki kurulmuş durumda.” Görüşmeci 4 

5.görüşmeci erişilebilir olmayı ön plana çıkartarak özellikle çok kültürlü gruplara mensup 

dezavantajlı bireylere ulaşma hedefi içerisinde kültürel diyalog oluşturma çabası içinde 

olduklarını belirtmiştir. 



 

158 

 

“Bu birimin varlık sebeplerinden bir tanesi olarak görüyorum. Yani çok özne bir şey bu. Çünkü 

o kültüre hizmet veriyorsunuz aslında. Kim olduğundan bağımsız total kültüre hizmet 

veriyorsunuz o çeşit de diye. Dolayısıyla bizim okullarla da kurduğumuz bağ var. Lise 

öğrencileri dahil olmak üzere. İşte kadın öğrenci yurtlarına da ciddi bir desteğimiz var o 

anlamda. Dezavantajlı vatandaşlarımıza da bize erişebilirliliği anlamında bir şey yapıyoruz. Bu 

kültürel çeşitliliğe bence şey de dahil etmek lazım. Yani doğa ve hayvanları da dahil etmek lazım. 

O da çünkü bu toplumun bir parçası. Dolayısıyla da veterinerlik içeren yada çevreyle ilgili 

sorunlar da dahil olmak üzere çok merkezinde yer alıyoruz.” Görüşmeci 5 

7.görüşmeci asıl meselenin adaletli ve kapsayıcı bir kent yaratmanın nasıl başarılacağı ve 

bunu gerçekleştirirken eşitlikçi bir yöntem izlenmesi gerektiğine işaret etmiştir. 

“Bir kent adaleti ve kapsayıcı bir kent yaratma meselesi yalnızca çok kültürlü bakış açısından 

değil tüm grupları eşit olarak dahil edebildiğimiz onlar için özelleşen durumları anlamlı 

özelleştirmeler yapabileceğimiz şartları oluşturmaya çalışıyoruz.” Görüşmeci 7 

8.görüşmeci de kent politikalarının kapsayıcı ve kenti bulunduğu noktadan daha ileriye 

taşıyacak şekilde planlanması gerektiğini vurgulamıştır. Sadece belirli bir etnik gruba değil, 

herkesin belli bir sosyo-ekonomik seviyeye ulaştırılarak refah düzeyinin artırılmasının 

gerekliliğinden bahsetmiştir. Bunun sonucunda topluma uyum ve entegrasyonun 

kolaylaşacağının gözlemlenebileceğini ifade etmiştir. 

 

“Bizim direkt birlikte yaşam ve sosyal uyum diye bir başlık var. Bu 4 stratejik önceliğimizden 

biri. Burada sadece kültürel diyalog kastedilmiyor. Aynı zamanda işte ekonomik hayata katılım 

gibi topluma uyum yani toplumsal uyumun diğer bütün faktörleri de dahil ediliyor. Ama kültürel 

alanda veya işte çocukların eğitimi ki bu eğitimin de önemli bir kısmı o kültürel eğitim de önemli 

bir kısmı. Bunlar için bir şey önümüzde koyduğumuz öncelikler arasında.. Örneğin Göçmen ve 

yerel halktan çocuklar bir araya gelip masal atölyesi yaptılar. Masal anlatıcısı ve drama lideri 

Deniz Soruklu eşliğinde yapıldı. Sahaya gittiğimizde ilk planımız; çocuklar ailelerine 

gidecekler, masal toplayacaklar, birbirleriyle paylaşacakları bir etkileşim oluşturmaktı. Ama 

gittiğimizde şunu gördük ki; çocukların bazılarının eğitime erişimi yok. Dolayısıyla grup olarak 

hareket etme, uzun soluklu bir şekilde odaklı kalmak gibi şeyler ne denir bariyerler olduğunu 

gördük. Buna da odaklandık. Ve orada bir anda şeyi keşfettik; evet biz hani masal olarak… 

Sonra onu da yaptık bu arada. Çocuklar yine kendi masallarını ürettiler. O karşılaşma 



 

159 

 

alanlarını sadece grup olmaya odaklanan kültürel çalışmalarda bile, oyun çalışmalarında bile 

nasıl sağlanabildiğini gördük. İlla somut olmayan kültürel mirastan bir şeyler getirmek… Bunun 

kendisi de çok kıymetli ama bu alana sunulan her katkının çok büyük dönüştürücü gücü 

olduğunu gördük.” Görüşmeci 8 

9.görüşmeci de belediyenin son dönemlerde göçmenlere yönelik cesur adımlar attığını 

düşünmektedir. Özellikle pandemi döneminde sivil toplum kuruluşlarıyla yaptıkları ortak 

çalışmalar aracılığıyla dezavantajlı gruplara ulaşıldığını belirtmiştir.  

 

• İletişim stratejinizi yaratırken bir modellemeden faydalanıyor musunuz? 

5.görüşmeci herhangi bir modellemeden faydalanmadıklarını belirtmiştir. Daha çok gerekli 

görüldüğü noktalarda eğitimler verilip, personelin her an yararlanabileceği bir bilgi bankasının 

oluşturulduğundan söz etmiştir. 

“Model olarak tarif edemem. Dolayısıyla evet ya da hayır derken şu izahla söyleyeyim. Benim 

de bilgi kaynağım var. Yani temsilci boyutu için söylüyorum bunu. Benim bir bilgi kütüphanem 

var. Dolayısıyla sıkıştığı noktada bir eğitim veriyorum. İletişim dilimle ilgili bir eğitim 

veriyorum ve bu çok önemli. Çünkü bütün kalite kriterleri bunun üzerine kurulu. Yani tam olarak 

kastınız buysa evet çağrı merkezi dinleme içinde bir dilim var benim. Bunu da besleyebilecek 

kaynağı sadece temsilcinin düşünebilmesine bırakmıyorum. Diyorum ki; “kaynağın da burada. 

Sıkıştığın noktada bilgiyi gidip şuradan çok rahatlıkla alabilirsin”. Bunu da tekrar ölçüyorum 

bilgi sınavlarımla.” Görüşmeci 5  

7.görüşmeci 153 te yabancı dilde çağrı alma hizmetinin öneminden bahsetmiştir. Bu hizmet 

sayesinde çok kültürlü grupların belediyenin güncel faaliyet ve etkinlikleriyle ilgili bilgi sahibi 

olmaları nedeniyle 153 ün görevinin çok aktif olduğunu ifade etmiştir. 

“Bizim en güçlü araçlarımızdan bir tanesi 153 ve beyaz masalar oralardaki görünürlük orda ki 

mesela çok dilli çağrılabilmesi orda doğru yönlendirmesi yapılabilmesi için sürekli orda bilgi 

güncellemesi gidiyor çünkü göçmenlerin  kentsel hizmetleri erişimi baya şey bir alan zor bir 

alan haberdar olmaları sağlamak zor o yüzden orda ki 153 aktif kullanmaya gayret ediyoruz.” 

Görüşmeci 7 

8.görüşmeci de üretilen içerik ve projelerin bazen herkesi kapsayacak şekilde olamayacağını 

belirtmiştir. Dolayısıyla her proje için farklı stratejilerin geliştirilmesi gerekebileceğinin hatta 



 

160 

 

uygulamada böyle de olduğunun altını çizmiştir. Bununla beraber projelerin içerdikleri mesaj ve 

söylemlerde kapsayıcı bir dil kullanmanın büyük önem taşıdığını ifade etmiştir. Bunun içinde 

personelin bu konuda kilit rol oynadığını aktarmıştır. Bu bağlamda personele kapsayıcı dil 

eğitimleri verilmesinin konunun önemini kanıtlamaktadır. 

“Herkesin dinlemek istediği şey ve onların duyabileceği şey de farklı. Dolayısıyla her 

çalışmanın mesela aynı proje içinde 3 farklı strateji geliştirdiğimiz de oluyor. İşte mesela bir 

istihdam destek projemizde işte işverenlere ayrı, yararlanıcı o istihdam sağlayacağımız 

insanlara ayrı, halka ayrı. 3 farklı strateji geliştiriyoruz aynı proje için. Mesaj aynı. Ama onu 

söylemi farklı olacaktır falan gibi. Genel itibariyle bu hani proje bazlı geliştirdiğimiz hem 

duyuru hem de davranış değişikliği yaratmaya yönelik politika değişikliği yaratmaya yönelik 

çalışmaların yanı sıra şeylerimizde oluyor… Sonuçta İBB çok önemli belediyelerden biri. 

Dolayısıyla biz politikalara yönelik de bir bilgilendirme yapmak veya halkın geneline de yönelik 

bir bilgilendirme yapmak… İşte bu en basitinden göç yönetmeliğine dair bir şey olabilir. 

Kapsayıcı dil üretimine dair bir şey olabilir.  Ne biliyim yanlış bilinen doğrular falan bunlara 

dair de olabilir. Herkese yönelik de içerik üretmeye çalışıyoruz. Hazır bunu demişken belki 

işinize yarar. Özellikle dil mevzusu da olduğu için. Bizim yaptığımız bir çalışma var kapsayıcı 

belediyecilik için kapsayıcı dil eğitimleri diye. Şimdi İBB’nin 90 bin personeli var. İstanbul 

içinde sadece bu personelin davranış değişikliğini yaratmak hem gerçekten yerel bazda o 

insanlar burada yaşayan insanlar, çok ciddi bir insan gücü. Hem de bu insanlar sokakta, 

veznelerde, ofislerde halkla temas eden insanlar. Bu insanların dönüşümü değişikliği çok daha 

genişe yayılacaktır. Bu yüzden kapsayıcı dil eğitimleri veriyoruz. Bu eğitimler kapsamında hem 

kişilerin kendi ayrımcılık pratiklerini keşfetmelerini, bunu dönüştürmeye yönelik empati 

kurmalarını sağlayacak.” Görüşmeci 8 

Araştırmanın üçüncü kolu olan bu aşamada ise yerel yönetimlerin kültürlerarası iletişim 

stratejisi oluşturması konusunda İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nde çalışanlarla görüşüldükten 

sonra konunun diğer boyutu için farklı kültürel geçmişlere sahip 27 göçmenle görüşülmüş ve 

bulgulara yer verilmiştir. Saha görüşmelerinde farklı etnik yapıya ve kültüre mensup bireylerle 

yapılan görüşmelere dayanmaktadır. Görüşmeler, Afganistan, Suriye, Türkmenistan, İran ve  

Yemen’dan gelen ve İstanbul’da yaşayan 5 farklı etnik yapıya mensup kişiler (11 erkek, 16 

kadın) ile yapılmıştır. Evreni temsil etmek üzere Esenyurt ilçesinde 6 kişi, Fatih ilçesinde 4 kişi, 

Bağcılar ilçesinde 3 kişi, Başakşehir ilçesinde 4 kişi, Sultangazi ilçesinde 6 kişi ve Esenler 

ilçesinde 4 kişi ile görüşmeler yapılmıştır.  Görüşülen kişiler; ulaşılması zor, çoğu zaman 



 

161 

 

“görünmez” bir grup olduğundan, görüşme yapılan kişiler kartopu metodu ve sahada deneyimli 

kişilerin yardımı ile belirlenmiş̧ ve oluşturulan grubun farklı etnik yapıları ve çok kültürlü temsili 

yansıtmasına özen gösterilmiştir. Bu görüşmeler farklı etnik yapıdaki bireylerin, günlük hayatta 

toplumsal kabul ve uyum sorunlarına ve yerel aktörler tarafından iletişim faaliyetlerine ne ölçüde 

katıldıklarına yönelik deneyimlerine yoğunlaşmıştır. Derinlemesine görüşmeler, bireylerin, 

kültürlerarası iletişimi nasıl deneyimlediklerini ve İstanbul Büyükşehir Belediyesinin iletişim 

stratejilerine yönelik hedef kitlede bir yanıt uyandırıp uyandırmadığını ve bunun günlük 

deneyimlerine nasıl yansıdığını anlamak bakımından zaruridir. Görüşmelerinin çoğu bir 

çevirmen yardımı ile yapılmıştır. 

Yukarıda belirtildiği gibi, niteliksel yöntemlerin kullanıldığı bu araştırmanın yürütülmesi 

bireylerin katılımı yolu ile olduğundan, araştırmaya doğrudan veya dolaylı olarak katılan 

bireyleri korumak amacıyla, gerekli tüm etik önlemler alınmıştır.  

Özellikle yaşadıkları kentin sosyolojisine dahil olma, “karışma” süreçlerinde ortaya çıkan 

iletişim temelli sorun örüntülerine ve bunların çözümüyle ulaşılabilecek birlikte yaşama 

olanaklarına dair alandaki eksiklikten yola çıkan bu bulgular “farklı kültürel gruplar arasında 

kültürlerarası iletişim, süreç ve ilişkilerin incelenmesi” takip ederek bu sorunların İstanbul 

Büyükşehir Belediye’si tarafından yapılan faaliyetler ile cevaplarını araştırmayı amaçlamıştır. 

Bu kapsamda görüşmecilere yöneltilen sorular aşağıdaki gibi yapılandırılmıştır; 

 

• Kendinizi bu kente ait hissediyor musunuz? 

• Kendinizi başkalarına kolayca ifade edebiliyor musunuz?     

• İstanbul Büyükşehir Belediyesini hangi konular için aradınız? 

• Belediye görevlileri sizinle hangi konularda iletişime geçiyor?     

• Belediyenin etkinliklerine katılıyor musunuz? 

• Belediye sizin görüşlerinizi hangi sıklıkla alıyor? 

• Belediyeden gelen görevliler sizin dilinizi biliyorlar mı? Sizinle olan iletişim becerilerini 

nasıl değerlendirirsiniz? 

• Belediyeden talep ettiğiniz hizmetler için etkili geri dönüş sağlanıyor mu? 

 

Hedef kitlenin farklı dil ve kültüre ait olduğu göz önünde bulundurularak yukarıda ifade 

edilmiş olan sorular hedef kitleye olabildiğince yalın bir şekilde sorularak aranan yanıtlara soru 

içerisinde ulaşılmaya çalışılmıştır.  

 



 

162 

 

Görüşme bulguları ise şu şekildedir;  

Görüşmecilerin büyük bölümü  (26 kişi) kendilerini yaşadıkları kente ait hissettiklerini ifade 

etmektedir. Kentte belli bir süre yaşama ve kentin imkânlarından faydalanma durumu, görüşülen 

kişilerin kendilerini kente ait hissetmelerinde önemli rol oynamaktadır. İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi çalışanları ile gerçekleştirilen görüşmede, kültürel çeşitliliğe yönelik ilişki 

kurabilmek amacıyla 153 çağrı masasının değişik dillerde çağrı alabilmesinin önemli bir gelişme 

olduğu düşüncesinin öne çıktığı görülmektedir. Herkesin kolaylıkla ulaşabileceği 153 ya da 

çözüm noktalarında kendilerini anlatabilecekleri ve diyalog kurabilecekleri aynı dili konuşan 

personelin bulunmasının halkla ilişkiler açısından önemli bir hizmet olduğu görüşü mevcuttur. 

Dolayısıyla, bunların farklı etnik yapıdaki vatandaşlara ulaştırılması onların kente ait 

hissetmelerini güçlendirici bir rol oynamaktadır.  

Farklı etnik yapıdaki bireylerin kendilerini kente ait hissetme durumlarına ilişkin bulgular 

Şekil 7’de verilmiştir.  

 

 

Şekil 7. Farklı Etnik Yapıdaki Kendilerini Kente Ait Hissetme Durumlarına İlişkin Sütun 

Grafiği Dağılımı 

 

Görüşmecilerin çoğunluğu (20 kişi) kendilerinin başkalarına kolaylıkla ifade edebilirken belli 

bir kısmı (8 kişi) kendilerini başkalarına kolayca ifade edememektedir. Bu durum üzerinde 

konuşulan dilin farklı olması, kültürel öğelerin farklı olması, Türkçe öğrenim durumu ve uyum 

konularının etkili olduğu ifade edilebilir. İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nden katılımcılarla 

26

2

0

5

10

15

20

25

30

Evet Hayır

Kendini Kente Ait Hissetme



 

163 

 

yapılan görüşmede, farklı kültüre mensup vatandaşlara yönelik iletişim temelli çalışmaların yüz 

yüze etkileşimli bir iletişim şeklinde gerçekleştirildiği öğrenilmiştir. Bununla birlikte, 153 

Beyaz Masa Çağrı Merkezi ve İstanbul’un çeşitli noktalarında konumlandırılmış çözüm 

noktaları ve sosyal medya araçları yoluyla da bu gruplara hizmet verildiği bulunmuştur.  

Görüşmecilerin kendilerini başkalarına kolayca ifade edip edemediklerine ilişkin bulgular 

Şekil 8’de verilmiştir.  

 

 

Şekil 8. Görüşmecilerin Kendilerini Başkalarına İfade Etme Durumlarına İlişkin Sütun Grafiği 

Dağılımı 

Görüşme yapılan kişilerin büyük çoğunluğunu (25 kişi) belediye görevlilerinin ziyaret 

etmediği söylenebilir. Bu durumda görüşülen kişilerin ihtiyaç ve taleplerinin nereye 

bildirecekleri konusundaki eksiklikler ve belediyenin göçmenlerini kapsayan hizmetleri 

ulaştıramama durumlarının etkili olduğu düşünülebilir. İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

çalışanları ile gerçekleştirilen görüşmede, Alo 153 aracılığıyla verilen hizmetlerle ilgili iki yönlü 

simetrik iletişim modelinin çok net bir şekilde işlendiği belirtilmiştir. Bununla beraber sosyal 

medyada duyurusu yapılan uygulamaya konmaya hazır çalışmalarla ilgili insanların destekleyip 

desteklemediğine ilişkin geri dönüşlerin de gözlemlenebilir olduğu ve bunun raporlandığını da 

aktarılmıştır. Belediye için önemli olan öncelikle hedef kitlenin Alo 153 vb. kanallara ulaşıp 

iletişim kurabilmeyi sağlamaktır. Kapsayıcılık ve katılımcılık ön planda olacak şekilde 

çalışmaların yürütüldüğü belirtilmiştir. Dolayısıyla, farklı kültürlere ait bireyler için belediyeye 

ulaşabilecekleri iletişim örüntüleri iki yönlü ve ulaşılabilir olmalıdır.  

20

8

0

5

10

15

20

25

Evet Hayır

Kendini Başkalarına İfade Etme



 

164 

 

Belediye görevlilerinin kendilerini ziyaret etme durumlarına ilişkin bilgiler Şekil 9’da 

verilmiştir.  

 

 

Şekil 9. Belediye Görevlilerinin Kendilerini Ziyaret Etme Durumlarına İlişkin Sütun Grafiği 

Dağılımı 

 

Görüşmecilerin belediyeden talepleri çoğunlukla sosyal yardım üzerinde yoğunlaşmaktadır 

(15 kişi). Bunun yanında, kimlik kartı (3 kişi), iş ihtiyacı (1 kişi), sosyal hizmetler (1 kişi), sağlık 

ve tedavi hizmetleri (1 kişi), spor hizmetleri (1 kişi), sağlıklı çevrede yaşama da ihtiyaçları (2 

kişi) onların diğer talepleridir. Görüşülen kişilerin bir kısmı da (4 kişi) belediyeden herhangi bir 

şey talep etmemektedir. İstanbul Büyükşehir Belediyesi yetkilileriyle yapılan görüşmede, bu 

grupların kültürel etkinliklerden ziyade daha çok belediyenin dağıtacağı sosyal yardımlarla 

ilgilendikleri görülmüştür. Özellikle öncelikleri yaşamsal ve zaruri ihtiyaçlarını gidermek olan 

kitle için tanıtım, bilgilendirme ya da anket tarzı uygulamalara ilgisiz kaldıkları da buna dâhildir. 

Dolayısıyla, bu konuda farklı stratejiler izlenmesi konusu ağırlık kazandığı söylenebilir. 

 

Görüşmecilerin belediyeden taleplerine ilişkin bilgiler Şekil 10’da verilmiştir.  

 

 

3

25

0

5

10

15

20

25

30

Evet Hayır

Belediye Görevlilerinin Ziyaret Etme Durumu



 

165 

 

 

 

 

 

Şekil 10. Görüşmecilerin Belediyeden Taleplerine İlişkin Sütun Grafiği Dağılımı 

 

Görüşmecilerin yarıdan fazlasının (17 kişi) kültürel etkinliklere katıldığı ve yarıdan azının (11 

kişi) kültürel etkinliklere katılmadığı söylenebilir. Kültürel etkinliklere katılmama durumlarında 

temel yaşamsal ihtiyaçların ilk sırada gelmesi, kültürel etkinliklere katılmaya ilişkin bireysel 

isteksizlik, etkinlikler hakkında haberdar olmama ve etkinliklerin kendilerine ulaşamaması gibi 

faktörlerin önemli rol oynadığı belirtilebilir. İstanbul Büyükşehir Belediyesi yetkilileriyle 

yapılan görüşmede, çok kültürlü gruplara yönelik stratejiler Kültürel Etkinlikler Müdürlüğü 

tarafından kültürel etkinlikler şeklinde düzenlenen aktiviteler aracılığıyla gerçekleştirildiği 

bulunmuştur. Bu aktiviteler hedef kitlenin ihtiyaçları analiz edilerek planlandığı belirtilmiştir.  

Görüşmecilerin kültürel etkinliklere katılma durumlarına ilişkin bilgiler Şekil 11’de yer 

almaktadır.  

 

3

1

15

1 1 1
2

4

0

2

4

6

8

10

12

14

16

Kimlik
Kartı

İş Sosyal
yardım

Sosyal
hizmetler

Sağlık ve
tedavi

hizmetleri

Spor
hizmetleri

Sağlıklı
çevre

Hiçbir şey

Belediyeden Talepler



 

166 

 

 

Şekil 11. Görüşmecilerin Kültürel Etkinliklere Katılmalarına İlişkin Sütun Grafiği Dağılımı 

 

Kente uyum sağlama konusunda görüşmecilerin uyum sağlamaları ile ilgili iletişim 

sorunları olduğu düşünülebilir. Kent içerisinde birlikte yaşam için bu konularda belediyenin 

kültürlerarası iletişim stratejileri oluşturmasında dil engelini çözebilecek çözümler oluşturması 

ve uyum konularına odaklanması etkili olabilir. Farklı kültürlere sahip göçmenlerin kente uyumu 

konusunda ilişki ve iletişimlerinde eksiklikler olduğu ifade edilebilir. Sözü edilen hususlarda 

belediyenin kültürlerarası iletişim stratejisi oluşturmada göçmenlerin yoğun olarak bulunduğu 

yerlerde iletişim noktaları oluşturmaları ya da doğrudan hizmet birimlerine yönlendirmeyi 

sağlayacak iletişim stratejileri kullanmaları önerilebilir. Farklı kültürlere mensup kitlenin temel 

yaşamsal ihtiyaçları onlarla iletişim kurulması açısından önemli bir konudur çünkü bu kente 

uyum ve kültürel etkinliklerden önce gelmektedir. Görüşülen kişilerin gıda, konut, sağlık gibi 

temel ihtiyaçları daha ön planda olduğu için kültürel etkinliklere yeterince ilgi göstermedikleri 

ifade edilebilir. Kültürel çeşitliliğe yönelik kültürel etkinlikler oluşturma ve onların katılımı 

konusunda belediye kültürlerarası iletişim bağlamında onlara ulaşarak kültürel organizasyonlar 

oluşturabilmeli ve genel kültürel etkinliklere onların da başkalarıyla birlikte katılabilmelerini 

mümkün kılabilmelidir.  

 

 

17

11

0

2

4

6

8

10

12

14

16

18

Evet Hayır

Kültürel Etkinliklere Katılma



 

167 

 

4.7.Araştırmanın Sonucu  

Bu araştırma kapsamında toplanan veriler ile Grunig ve diğerleri tarafından tanımlanan 

mükemmel halkla ilişkiler ilkeleri arasındaki bağlantıların görülmesini sağlamıştır. İnceleme 

kapsamında yapılan mülakatların yanında belgelerden ve arşiv materyallerinden toplanan veriler, 

görüşme kanıtlarını desteklemek için kullanılmıştır. Halkla ilişkiler işlevi, kilit kitlelerle stratejik, 

simetrik ilişkiler kurmaya yardımcı olduğunda etkili olunabileceği ve farklı etnik yapıdaki 

kitlelerin kültürel filtrelerini de dikkate alınacak mesajların üretilmesi, söylemlerin geliştirilmesi, 

söylemlerin ve eylemlerin tutarlı olması gereğinin önem arz edeceği sonucu ortaya çıkmıştır. 

Bu araştırmada yerel yönetimlerin İstanbul Büyükşehir Belediyesi özelinde kültürel 

farklılıklara odaklanan mükemmel halkla ilişkiler stratejileri ortaya çıkarılmak amaçlanmıştır. 

Araştırma sonuçlarına göre, İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin 2011-2016 yılları arasındaki 

faaliyet raporlarında Beyaz masa, Beyaz Gezi, iletişim noktaları, medya takip sistemi, 

Cumhurbaşkanlığı İletişim Merkezi, bütünleşik çağrı merkezi, İstanbul bülteni, e-bülten gibi 

halkla ilişkiler uygulamalarının olduğu ancak kültürlerarası iletişime dayanan halkla ilişkiler 

uygulmalarının olmadığı görülmüştür. 2016 yılından sonraki faaliyet raporlarında farklı 

kültürlerin iletişimini içeren halkla ilişkiler uygulamalarının kentsel dönüşüm odaklı olduğu 

ortaya çıkmıştır. 2020 yılı faaliyet raporunda ise Suriyeli mültecilere yönelik çalışmaların arttığı 

ve İBB Göç ve Uyum Merkezi’nin kurularak farklı kültürlere yönelik iletişim stratejisini içeren 

çalışmaların arttığı söylenebilir. İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin stratejik planları 

değerlendirildiğinde ise halkla ilişkiler uygulamalarının olduğu ancak kültürlerarası farklılıklara 

odaklanan halkla ilişkiler uygulamalarının planlarda olmadığı söylenebilir. Dolayısıyla, bu 

çalışma yerel yönetimler için kültürerarası iletişim stratejilerini içeren mükemmel halkla ilişkiler 

uygulamaları modeli ortaya koyması yönünden önem taşımaktadır.  

İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin 2011 faaliyet raporunda halkla ilişkiler ve iletişim 

stratejileri kapsamında beyaz masa uygulaması, farklı yerlerde iletişim noktaları ve e-bülten 

uygulamalarının olduğu ve bunların birimin Basın, Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı 

tarafından yürütüldüğü belirlenmiştir. Ancak raporda çok kültürlülüğe dair herhangi bir iletişim 

stratejisinin mevcut olmadığı tespit edilmiştir.  

2012 faaliyet raporunda halkla ilişkiler faaliyeti olarak bölgesel ihtiyaçlara yönelik hizmetler 

geliştirilebilmesi için bölgesel iletişim noktaları oluşturulmuştur. Uygulanan önceki halkla 

ilişkiler etkinliklerine ek olarak Beyaz Gezi programları da bu doğrultuda gerçekleştirilmiştir. Çok 

kültürlü halkla ilişkiler etkinlikleri raporda yer almamıştır.  



 

168 

 

2013 faaliyet raporunun içeriğine bakıldığında, birimde “Sosyal Hizmetler ve Halkla İlişkiler 

Komisyonu” kurulmuş; önceki halkla ilişkiler uygulamalarına ilave olarak bütünleşik çağrı 

merkezi, İstanbul bülteni gibi faaliyetler uygulanmıştır. Bir halkla ilişkiler uygulaması olan Beyaz 

Masa Türkiye genelinde tanıtılmıştır. Raporda kültürlerarası iletişim uygulamaları kapsamında 

herhangi bir faaliyet gözlenmemiştir.  

2014 faaliyet raporunda önceki halkla ilişkiler uygulamalarının yanında “Süreç Yönetimi 

Komisyonu” kurularak halkla ilişkiler uygulamalarının raporlanması ve izlenmesi sağlanmıştır. 

Bu raporda da çok kültürlü iletişim stratejilerine ilişkin bir faaliyet yer almamıştır.  

2015 faaliyet raporu incelendiğinde, önceki uygulamaların yanı sıra halkla ilişkiler 

uygulamaları toplumsal destek ve katılım esaslı yürütülmeye çalışılmıştır. Medya takip sistemi ile 

halkla ilişkiler uygulamaları izlenmiştir. Kültürlerarası iletişim stratejisi uygulamaları raporda yer 

almamıştır. 

2016 faaliyet raporunda belediyenin önceki yıllarda yürüttüğü halkla ilişkiler uygulamaları 

devam ettirilmiştir. Çok kültürlü iletişim stratejisine yönelik herhangi bir uygulama yer almaz iken 

çok kültürlü iletişim stratejileri yalnızca kentsel dönüşüm projelerinde söz konusu olmuştur. 

2017 yılı faaliyet raporunda önceki halkla ilişkiler uygulamalarına ek olarak 1 yıl süre ile görev 

yapacak “Halkla İlişkiler Komisyonu” kurulmuştur. Söz konusu komisyon halkla ilişkiler ve 

mahalle yönetimi konularında bilgilendirme ve tanıtım çalışmaları gerçekleştirmiştir. Bu raporun 

içerisinde de kentsel dönüşüm süreci dışında çok kültürlü iletişim stratejileri görülmemiştir.  

2018 faaliyet raporu değerlendirildiğinde, var olan halkla ilişkiler çalışmalarının yanında 

stratejik iletişim çalışmaları kapsamında kentin yurtiçi ve yurtdışında tanıtım etkinlikleri hayata 

geçirilmiştir. Kültürlerarası iletişim stratejisi uygulamaları söz konusu olmamıştır.  

2019 faaliyet raporuna bakıldığında, mevcut halkla ilişkiler uygulamalarının yanı sıra 

vatandaşların sorunlarına yönelik farklı iletişim kanallarını içine alan şeffaf belediyecilik 

uygulamaları görülmektedir. Çok kültürlü iletişim stratejileri de önceki yıllarda olduğu gibi 

kentsel dönüşüm alanında gerçekleşmiştir.  

2020 yılı faaliyet raporuna var olan halkla ilişkiler uygulamalarının devam ettiği; ek olarak 

halkla ilişkiler müdürlüğü web sitesi kurulduğu görülmüştür. Göç, Göçmen ve Mülteciler 

Komisyonu kurularak halkla ilişkiler faaliyetlerinin mültecileri de kapsayarak genişlediği 

görülmüştür. İstanbul’daki vatandaşların Geçici Koruma statüsündeki Suriyelileri nasıl 

algıladıklarına ilişkin çalışmalar hızlanmıştır. Ayrıca bu alanda onların kente sosyal ve ekonomik 

uyumlarını içermek amacıyla İBB Göç ve Uyum Merkezi kurulmuştur.  



 

169 

 

2021 faaliyet raporu araştırmanın yapıldığı dönemde henüz meclis onayından geçip 

yayımlanmadığı için kapsama alınamamış, ilgili faaliyetler görüşmecilerden sözlü olarak temin 

edilmiştir. Bu anlamda 2021 faaliyet raporunda 2020 yılından farklı bir araç ve strateji 

güdülmediği aynı hizmetlerin devam ettiği tespit edilmiştir.  

İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin 2015-2019 yılı stratejik planında toplumsal destek ve 

katılım odaklı halkla ilişkiler uygulamaları hedeflenmiştir. Vatandaşların hizmetlere kolay 

erişebilmelerini mümkün kılacak iletişim noktalarının da tek merkezde toplanması hedefi söz 

konusudur. Ancak planda kültürlerarası iletişime yönelik halkla ilişkiler uygulamaları hedefi yer 

almamaktadır. 

2020-2024 yılı stratejik planı ele alındığında, Alo 153 çağrı merkezine gelen ihtiyaç odaklı 

taleplerin karşılanması ve mahalle bazlı ihtiyaçların analizi ön plana çıkmaktadır. Ancak söz 

konusu planda çok kültürlü iletişim stratejilerini içeren halkla ilişkiler uygulamaları hedefi mevcut 

değildir.  

Grunig ve Rapper, hedef kitle ile uzun vadeli ilişkiler kurması açısından halkla ilişkilerin 

stratejik önemine vurgu yapmaktadır. Onlara göre ilişkilerde sürekliliği sağlamak stratejik bir 

görevdir. Bu anlamda “halkla ilişkilerde mükemmelliğin, kuruluşlar ve halklar arasındaki ilişki 

kalitesi üzerinde doğrudan etkileri olduğunu da göz önünde bulundurduğumuzda “mükemmel 

halkla ilişkiler yöneticilerinin, ilgili kamularla ilişkiler kurmak ve bu kamuların bakış açılarını 

stratejik yönetime getirmek için onlarla birlikte çalışarak farklı fonksiyonel yöneticilerin 

değerlerini ve hedeflerini bir araya getirmeye yardımcı olduğunu ifade etmektedir. Bu anlamda 

çalışmaya konu olan farklı etnik yapıdaki vatandaşlara yönelik toplumsal kabul, uyum ve iletişim 

politikalarının doğru yürütülmesi, şehirde yaşayan tüm vatandaşların kültürlerarası iletişim 

yaklaşımlarının doğru yönetilmesi kamu hizmeti gerçekleştiren aktörlerin önemli görevleri 

arasında yer aldığı düşünülmektedir. İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin stratejik plan ve faaliyet 

raporları incelenip görüşmecilerin  yaklaşımlarına bakıldığında  Halkla ilişkiler stratejilerinin 

hedef kitlelerin ana ihtiyaç ve talep odaklı, kentsel gelişim, sosyal yardım, ihtiyaç ve taleplere 

yönelik kurulduğu, kültürel uyum ve toplumsal adaptasyon anlamında gerçekleşen faaliyetlerin 

daha çok kültürel etkinlikler müdürlüğü tarafından ele alınıp yapılmaya çalışıldığı, halkla ilişkiler 

uygulayıcılarının genel faaliyetler dışında farklı etnik yapıdaki vatandaşlara yönelik uygulama ve 

yaklaşımları stratejik plana dahil etmedikleri sonucu ortaya çıkmıştır. Aslında bu yaklaşım ve 

faaliyetler sahada pratik uygulamalar açısından zaman zaman kültürel etkinlikler müdürlüğü ile iş 

birliği içerisinde yapılsa da faaliyet ve hedef bazında ölçülmediği veya performans sonuçlarına 

yansımadığı tespit edilmiştir. 



 

170 

 

 

İstanbul kenti gibi çok boyutlu ve dinamik yapı halkla ilişkiler sayesinde daha iyi 

tanımlanabilir. Bu nedenle iletişim stratejisi kurma konusunda yapılacak faaliyetler mükemmel 

halkla ilişkiler ilkeleri çerçevesinde daha iyi planlanabilip ve gerçekleştirilebilecektir. 

Görüşme sonuçları ise, kurumsal iletişim için siyasi desteğin eksikliğinin stratejik ve etkili 

iletişim için birtakım kısıtlamalar oluşturduğunu ortaya koymuştur. İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi’nin kültürel farklılıklara odaklanan Grunig’in 10 mükemmel halkla ilişkiler ilkesi 

bağlamında halkla ilişkiler stratejileri incelendiğinde; 

Entegre ve Özerklik, Halkla İlişkilerin Stratejik Yönetime Dahil Edilmesi 

Özellikle belirtmek gerekir ki, entegre çalışma konusunda İBB İletişim ofisi ile ortaklaşa bir 

diyalog kurulmadığı, iletişim ofisinin direk başkanlığa bağlı bir birim olarak bağımsız çalıştığı ve 

halkla ilişkiler müdürlüğü ile entegre çalışmalarının uzun vadede gerçekleşmediği tespit 

edilmiştir. Öyle ki iletişim ofisi ile yapılacak görüşmelerde dahi halkla ilişkiler biriminin 

yönlendirilmesi talep edildiğinde birim olarak da diyalog eksiklikleri olduğu görülmüştür. Bu 

bağlamda halkla ilişkiler uygulamalarının sosyal yardım temelli yürütüldüğü ve ayrı bir halkla 

ilişkiler işlevine sahip olmadığı görülmektedir. Diğer taraftan, hedef kitle ile iletişimde kuvvetli 

bir paydaş kolu olan sivil toplum kuruluşları ile olan diyalog sivil toplum kuruluşları müdürlüğü 

ve muhtarlıklar müdürlüğü ile birlikte değerlendirildiği gözlemlenmiştir. Yöneticiler tarafından 

yönetilen bir halkla ilişkiler biriminin olduğu ve çeşitli veri toplama teknikleri (gözlem, görüşme, 

anket) yoluyla uygulamada simetrik halkla ilişkiler bilgisi ile iki yönlü simetrik halkla ilişkiler 

uygulamalarının olduğu ifade edilebilir. Ancak iki yönlü simetrik ilişkilerin geliştirilmesi gereği 

vurgulanmalıdır. Çünkü sosyal yardımlar ve kültürel etkinlikler dışında da çokkültürlü bir 

uygulama için bu durumun üzerinde durulması gerektiği sonucu ortaya çıkmaktadır. Hedef kitle 

ile iletişimin ideal boyuta evrilmesi için kurum içi ve paydaşlarla entegre iletişim halkla ilişkilerin 

sorumluluk alanında olduğu unutulmamalıdır.  

Kapsayıcılık, Uzmanlık 

Halkla ilişkiler uygulayıcılarının uzmanlığı, iletişim yeterlilikleri, farklı kültürlere yönelik 

iletişim becerileri ve bu alanda spesifik olarak güncellenen eğitimler almaları son derece 

önemlidir. Bu kapsamda İstanbul Büyükşehir Belediyesi uygulayıcılarının “Halkla İlişkiler 

Akademi” eğitim birimi adı altında güncel eğitimlerden geçtikleri, yerel halka yönelik ciddi 

çabalar ile günceli yakalamaya yönelik halkla ilişkiler eğitimlerinden geçtikleri tespit edilse de 

kültürel farklılıklara yönelik bir model üzerinden mükemmel halkla ilişkilerin uygulanması için 



 

171 

 

uzmanlık ve eğitim planlaması eksiği tespit edilmiştir. Oysaki çalışmanın literatür kısmında da 

ifade edildiği gibi halkla ilişkilerin ideal boyutu halkla ilişkiler uygulayıcılarının uzmanlığı 

üzerine ilgiyle yoğunlaşmaktadır. 

İki Yönlü Simetrik İletişim, Geribildirim, Ölçülebilirlik ve Raporlama 

Birimde halkla ilişkilerin stratejik yönetime dahil edildiği, üst yönetimle ilişkili biçimde 

raporlama çalışmalarını yürüttüğü sonucu ortaya çıkmıştır. Halkla ilişkiler birimi ve birlikte 

çalıştığı birimlerin bitinsel bir şekilde ölçümleme ve raporlama yaptığı hem söylemlerde ifde 

edilmiş, hem müdürlüğün ilettiği raporlarda sağlamsı yapılarak ölçülebilirlik ve raporlama 

konusunda çalışmaların titizlikle yapıldığı tespit edilmiştir. Bu çalışmaları hem kendi birimleri 

içerisinde yapmakta hem de araştırmaşirketlerinden düzenli rapor halinde bağımsız ölçme ve 

raporlama hizmeti aldıkları görülmüştür. Bu anlamda halkla ilişkileri çalışmalarının hedef 

kitleye ulaşıp ulaşmadığını, etkililiğini, talep ve beklentilerin karşılanması konusunda 

oluşabilecek geribildirimleri, iyileştirici önlemler alabilmek adına düzenli gerçekleştirildiği 

sonucuna varılmış, halkla ilişkilerin ideal boyutunun sürdürülebilir bir ayağı olarak iki yönlü 

simetrik iletişim,  ölçümleme ve raporlama konusunda titiz çalışmalar  yürütüldüğü sonucu 

ortaya çıkmıştır.  

Kültürel Farklılıklar, Kültürel Çeşitlilik 

Yerel yönetimlerin İstanbul Büyükşehir Belediyesi özelinde kültürel farklılıklara odaklanan 

mükemmel halkla ilişkiler stratejileri ortaya çıkarılmak adına yapılan çalışma sonuçlarına göre, 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nde farklı kültürel geçmişe sahip topluluklar için yürütülen 

çalışmalar sosyal yardım odaklı biçimde “mahalle evleri”, 153 Beyaz Masa, İstanbul’un çeşitli 

noktalarında konumlandırılmış çözüm noktaları ve sosyal medya araçları yoluyla sunulmaktadır. 

Çok kültürlü gruplara yönelik stratejiler Kültürel Etkinlikler Müdürlüğü tarafından kültürel 

etkinlikler şeklinde düzenlenen aktiviteler aracılığıyla gerçekleştirilmektedir. Bu aktiviteler hedef 

kitlenin ihtiyaçları analiz edilerek planlanmaktadır. Halkla ilişkiler biriminde iki yönlü simetrik 

iletişimin mevcut olduğu ve bu iletişim düzeyinin üst seviyede olduğu ifade edilebilir. Bunun 

yanında, ön test-son test şeklinde ölçümlenen iki yönlü simetrik ilişki modeli de kullanılmaktadır. 

Kültürel çeşitliliğe yönelik ilişki kurabilmek amacıyla 153 çağrı masasının değişik dillerde çağrı 

alabilmesinin önemli bir gelişme olduğu düşüncesi öne çıkmaktadır. Herkesin kolaylıkla 

ulaşabileceği 153 ya da çözüm noktalarında kendilerini anlatabilecekleri ve diyalog 

kurabilecekleri aynı dili konuşan personelin bulunmasının halkla ilişkiler açısından önemli bir 

hizmet olduğu görüşü mevcuttur. Dolayısıyla, belediye için önemli olan öncelikle hedef kitlenin 



 

172 

 

153 vb. kanallara ulaşıp iletişim kurabilmeyi sağlamaktır. Yerel yönetimlerin kültürlerarası 

iletişim kapsamında mükemmel halkla stratejileri yerel topluluklar üzerinde yapılacak çalışmalar 

farklı kategorilerde değerlendirilmemiş, hedef kitle etkili bir şekilde tanımlanmamıştır. Yani, 

hedef kitlenin bir ayağını yerel topluluklar oluştururken diğer ayağını da farklı kültürlere sahip 

topluluklar oluşturmaktadır. Bu anlamda kültürlerarası iletişimin bir parçası olarak iletişim 

yönetiminin farklı etnisiteye mensup hedef kitle özelinde yoğunlaşılmadığı, genel bir iletişim 

stratejisi güdüldüğü anlaşılmaktadır.  

Görülmektedir ki iletişim, baskın koalisyonun bir parçası iken farklı kültürlere yönelik iletişim 

bu sürece henüz dahil edilmemiştir ve buna yönelik geliştirilebilecek iletişim politikaları ve 

süreçleri yolda öğrenilmektedir. Belediyede farklı etnik yapıdaki vatandaşlarına yönelik kültürel 

filtrelerin dikkate alındığı bir iletişim fonksiyonunun yapılandırılmasına yönelik hibrit model, 

neyin iletileceğine ve bunun nasıl iletileceğine ilişkin karar verme sürecini yönetecek merkezi bir 

politika henüz bulunmamaktadır. Bu vaka çalışması, belediyede iletişim için “Mükemmellik 

Modeli” nin bazı ilke ve özelliklerinin mevcut olduğunu göstermiş olsa da "tek bedene uyan tüm 

halkla ilişkiler modelinin" ötesine genişletmenin ve şehirde yaşayan farklı etnik yapıdaki 

vatandaşlara yönelik kültürel filtrelerin dikkate alındığı halkla ilişkiler uygulaması için bir model 

geliştirme ihtiyacının önemini vurgulamak gerekir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

173 

 

SONUÇ 

Öncelikle halkla ilişkiler disiplinine yönelik genel bir değerlendirme yapılması gerekirse; en 

temel eksikliğin politika geliştirme olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Farklı kültürlerin bir 

arada birlikte yaşama ve uyum politikalarının bir parçası da halkla ilişkileri doğru yönetmektir. 

Halkla ilişkiler politikalarının ideal halkla ilişkilere yaklaşmak adına   olduğunu vurgulamak önem 

arz etmektedir. Buna ek olarak ifade edilmelidir ki; halkla ilişkiler hükumet politikası olarak aktif 

bir politika değildir. Aktif yönetmesi gereken yerel hizmet noktasında halkla ilişkilerin empati 

yaratma ve karşılıklı anlayış oluşturma çabası açısından sürecin yönetilmesi yerel yönetimlerin 

halkla ilişkiler birimlerinin sorumluluk alanı içerisindedir.  

Halka ilişkilerin ideali yakalayabilmesi ve gelişimini sürdürebilmesi için nasıl ki Maslow’un 

ihtiyaçlar hiyerarşisi teorisinde kendini gerçekleştirme basamağına gelebilmek için basamakları 

tamamlamak gerekir, halkla ilişkiler disiplinini anlayabilmek için de bu basamakları adım adım 

geçmek gerektiği yadsınamaz bir gerçektir. Bu anlamda gerek meslek örgütleri, kamu, hükumet, 

gerekse sivil toplum kuruluşları, medya ve halkla ilişkilerden beslenen tüm paydaşların mesleği 

ve disiplini geliştirmek adına halkla ilişkileri anlamaya katkı sunmaları gerekmektedir (Özgen: 

2022, 2). Halkla ilişkileri anlamak ve geliştirmek adına temeldeki sorun “public” sözcüğünün 

farklı anlaşılmasıdır. Halkla ilişkiler pratiklerine bakıldığında hedef kitle ve halk ayrımı 

anlaşılmadığı için bu sorunu yaşamakta olduğumuzu anlamak zor olmayacaktır. Sonuçta halkı 

anlamak halkla ilişkileri anlamaktır. Bu sonuçtan hareketle farklı kültürlere yönelik hedef kitle 

sorunu da çalışmada ortaya çıkan bir gerçekliktir.  Halkla ilişkiler ise temelde bir iletişim faaliyeti 

olduğundan hedef kitle olarak farklı kültürlerin de kendilerini diğer toplumlara anlatabilmelerini, 

anlaşabilmelerini ve bir arada yaşayabilmelerini sağlayan en doğru araç olarak halkla ilişkilerin 

doğru anlaşılması ve uygulanması gereği olduğu karşımıza çıkmaktadır. 

Bir başka boyutuyla halkla ilişkilerin idealliği yolunda önümüze çıkan farklı bir sorun ise 

eylem ve söylemlerin tutarlı olması gereğidir.  Mükemmel halkla ilişkiler gerçek demokrasi ve 

sivil toplumdur. Bu anlamda hem çalışmaya başlamadan önce gerçekleştirilmiş olan literatür 

çalışmasındaki diğer araştırmalarda hem de bu araştırmada görüldüğü gibi halkla ilişkiler teoride 

ideali yansıtma çabasına yaklaşsa da pratikte söylem ve eylemler arasında çatlaklar bulunmaktadır. 

Bu çatlakların giderilmesi için ulaşmaya çalıştığımız mükemmel halkla ilişkiler ile gerçek halkla 

ilişkiler kriterlerini karşılaması ve kucaklaması gerekmektedir.  



 

174 

 

Çalışma genelinde özellikle yerel yönetimler için genel bir değerlendirme ve öneriler 

sunulacak olursa, kentte yaşayan farklı etnik yapı ve kültüre sahip vatandaşlara yönelik halkla 

ilişkiler stratejisi geliştirme ihtiyacıyla ilgili gelişen halkla ilişkiler teorisinin araştırılması dahil 

olmak üzere daha sonraki çalışmalar için bir “Kamu Sektörü İletişim Modeli” ortaya çıkmaktadır. 

Bu model ile yerel yönetimlerde halkla ilişkiler uygulamalarının mükemmel halkla ilişkiler modeli 

ile olması gereğine vurgu yaparak, özellikle çok kültürlü kentlerde bu stratejileri kurgularken 

kültürel filtrelerin de dikkate alınması gereği açısından yerel yönetimlerin uygulaması gereken bir 

model olduğu düşünülmektedir. Bu yapıya destek olabileceği düşünülen çeşitli öneriler aşağıda 

sunulmuştur; 

• Mükemmel halkla ilişkiler uygulamalarını mümkün kılabilmek amacıyla yerel yönetimlerde 

çok kültürlü iletişimi içinde barındıran bağımsız halkla ilişkiler birimleri kurulması ve kentteki 

iletişim stratejisini yöneten birimlerin yetkileri konusundaki tanımların netleşmesi, 

• Yerel yönetimlerde kapsayıcı iletişim stratejileri için farklı kültürlere yönelik koordinasyon 

birimleri kurulması ve halkla ilişkiler birimlerinin standardizasyonun sağlanarak entegre 

hizmetler oluşturulması, 

• Kentin kültürel dinamikleri ve ihtiyaçları düşünülerek toplumsal kabul ve uyum için kültürel 

duyarlılığı içeren söylemlerin çeşitlendirilmesi, 

• Sivil toplum kuruluşlarıyla daha fazla ilişkili olarak farklı etnik yapıdaki vatandaşların algı ve 

tutumlarına etki edecek halkla ilişkiler stratejilerinin geliştirilmesi, 

• Göç hizmetleri birimlerinin iletişim koordinasyonu birimi ve halkla ilişkiler birimleri ile birlikte 

çalışması ile birimler arası etkin veri paylaşımı sağlanması; bu çalışmaların 

standardizasyonunun gerçekleşmesi ve bu politikaların da merkezi yönetime raporlanması, 

• Farklı etnik yapıdaki vatandaşların yoğunluklu olarak yaşadığı bölgelerde, ideolojik kaygılar 

gözetilmeksizin halkla ilişkiler faaliyetlerinin gerçekleştirilmesi, 

• Yerel yönetimlerin kültürlerarası iletişim odağında farklı kültürlerin içinde bulunduğu koşullar 

ve ihtiyaç duydukları hizmetleri içeren araştırmalar ve incelemeleri artırması, 

• Yerel yönetimlerin farklı kültürlere yönelik çalışmalarının sosyal yardım, kültürel ve sosyal 

hizmetler faaliyetlerinden ayrı tutarak kapsayıcı temelli bir bakış açısıyla halkla ilişkiler 

çalışmalarının sunulması, 

• Yapılacak hizmetlerin etkililiğini arttırmak adına sivil toplum kuruluşları personelinin 

belediyelerde görevlendirilmesi ya da etkin bir konsorsiyum oluşturulması yoluyla işbirlikleri 

kurulması. 



175 

• Toplum içinde yaşayan kültürel olarak farklı olan topluluklara yönelik bizzat yerel

yönetimler tarafından ya da merkezi yönetimin yanında yürütülen çalışmalara destek olarak bir 

dizi mükemmel halka ilişkiler uygulama pratikleri gerçekleştirilmesi, 

Farklı kültürel yapıların toplum içinde bir arada yaşama zorluğu ve bu doğrultuda güvenli bir 

ortam arayışı da üzerinde durulması gereken konulardandır. Bu ortam ve atmosferin 

oluşturulması yine iletişim faaliyetlerinin etkili ve stratejik olabilmesiyle mümkündür. 

Dolayısıyla, yerel yönetimler tarafından merkezi yönetimle iş birliği içerisinde halkla ilişkiler 

hizmetlerinin takibi yapılmalıdır. Bu konuda yerel yönetimlerin sorumluluk bilinciyle hareket 

etmesi ve mükemmel halkla ilişkiler rolü benimsemeleri de son derece önemlidir. Yerel 

yönetimlerin mükemmel halkla ilişkiler kapsamında simetrik dünya görüşünü içinde barındıran 

uygulamalar topluma ilişkin sorumluluklarını yerine getirmede ve etik değerlerin aktarılmasında 

etkili olacaktır.  

Tüm bu öneriler ışığında yerel yönetimler ve paydaşlarının halkla ilişkiler stratejilerini kültürel 

filtreleri de dikkate alarak mükemmel halkla ilişkiler kriterleri ile de uyumlandıracak bir hizmet 

modeli değerlendirilmiştir. Bu bağlamda, kültürel filtrelere ilişkin ortaya çıkan davranış ve 

algılar da geribildirimler ile ölçülmeli ve bunlar simetrik olmalıdır. Bu mümkün olduğu takdirde, 

mükemmel halkla ilişkiler çalışmada vurgulanan modelle etkili olabilecektir.  



 

176 

 

 

Bir iletişim dizgisi çerçevesinde ele alınan bu modelde, iletişimin nasıl gerçekleşmesi gerektiği 

genel iletişim modeli ele alınarak geliştirilmeye çalışılmıştır. Dolayısıyla birçok değişkenin devreye 

girdiği bu model önermesinde, değişkenlere bakılması ve modelde ele alınan başlıkların açıklanması 

gereği ortaya çıkmıştır.  

Yerel yönetimler: Bir yerleşim yeri sınırları içerisinde yaşayanları aşısından ihtiyaçlara yönelik 

aynı zamanda sosyal ve kültürel yaşam alanı geliştirme, önlemleri belirleme ve uygulama yetkisi 

olan bir otorite olarak yerel yönetimler, çalışma kapsamında ilçe bazında değil İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi olarak ele alınmak üzere karakterize edilmiştir. Yerel yönetimlerin farklı 

kültürlere mensup vatandaşlara yönelik halkla ilişkiler stratejileri ile ilgili performansını etkileyen 

faktörleri belirlemek yerel yönetimlerin bu hedef kitleye yönelik uyguladığı stratejileri analiz 

etmek amacıyla bu başlık açılmıştır.  

Kültürlerarası uyum stratejileri ve kriterleri: Bu çalışmada kullanılan kuram ve kavramlar 

kültürlerarası iletişim, kültürlerarası iletişim yetkinliği, kültürlerarası iletişimdeki engeller ve 

kültürel farklılıklara uyumlu olması açısından literatürde ele alındığından, yerel halklar ve farklı 

kültürler arasında kültürlerarası iletişim ilişkilerindeki sorunların veya engellerin üstesinden 

Şekil 12: Mükemmel Halkla İlişkiler Teorisine Göre Yerel Yönetimlerde İdeal Halkla İlişkiler 

Stratejilerinin Oluşturulması Modeli 



 

177 

 

gelmek için kültürlerarası uyum stratejilerine ihtiyaç olduğuna inanıldığı için bu modelde ele 

alınmıştır.   

Halkla ilişkiler ve mükemmellik kriterleri: Mükemmellik çalışmasına dayalı halkla ilişkiler 

prensipleri  ve uygulamaları halkla ilişkilerin halkla ilişkilerin kültürlerarası iletişimi yönetmedeki 

rolü açısından kurumun halkla ilişkiler davranışını nasıl şekillendirdiği üzerine araştırmaya dahil 

edildiği için kapsama alınmıştır.  Çünkü bu araştırmada Mükemmellik teorisi, stratejik bir yönetim 

işlevi olarak genel bir halkla ilişkiler teorisine dönüşmüştür ve stratejik bir rolde hizmet veren 

halkla ilişkiler profesyonellerinin kullanabileceği kavramlar ve araçlar önermesi içermektedir.  

Çok kültürlü hedef kitle, kültürel çeşitlilik: Yerel yönetimde kültürel çeşitliliğe yönelik 

iletişim stratejileri geliştirilmesine yardımcı olmak için ne yapılabilir sorusuyla yola çıkılan bu 

çalışmada en önemli başlıklardan biri hedef kitleyi oluşturan bu adımdır. Tek renkli yönetim tipleri 

daha geniş düşünme, deneyim, bakış açısı ve girdilere sahip olanlardan daha düşük başarı 

seviyelerine ulaşacaktır. Daha kapsayıcı olmaya çalışan bir halkla ilişkiler yöntemi geliştirmek 

için hedef kitleyi iyi analiz etmenin önemini vurgulamak amacıyla bu başlık çalışma modelinde 

ele alınmıştır.  

Beklenen çıktı, davranış ve algı: İletişimi tanımlarken çizgisel model olarak temel aldığımız 

modelin son ayağı olan bu başlıkta, çıktılar ve davranışlar olmak üzere iki temel varsayıma dayalı 

olarak gelişim göstermektedir. Davranış ve ortaya çıkacak algılar bireylere yönelik 

gerçekleştirilen stratejiler ve hizmet sonucunda karar verme süreçlerine dahil ederek karar verme 

süreçlerinde kullandıkları akıl yürütme kalıplarının daha gerçekçi olarak anlaşılmasını 

amaçlamaktadır.  

Kültürel filtreler: Bu başlıkta farklı etnik yapıdaki bireylerin yaşam deneyimleri, algısal 

farklılıkları, farklı kültürel alışkanlıkları sonucunda ortaya çıkmış toplumsal süzgeçlerin kültürel 

manada yaşam deneyimlerine yansımaları anlaşılmalıdır.  Farklı kültürlerin bir arada yaşama 

konusunda kültürlerarası iletişimi yönetmenin bir şemsiyesi olarak halkla ilişkiler,  kültürel 

filtrelerin  dikkate alınması yoluyla kültürler arası karşılaştırmalara izin veren etik bir mercekten 

süzülerek bireysel kültürel etkiler hakkında daha fazla bilgi edinmeyi mümkün kılan emik bir 

yaklaşım benimsemiştir. 

Ortaya çıkan modelde görüleceği üzere; kültürlerarası farklılıklar yalnızca dil, inanç ve 

coğrafya gibi birtakım ortak unsurlarla değil aynı zamanda o kültüre ilişkin düşünce, tutum ve 

davranışlarla da oldukça ilişkilidir. Bu bakımdan farklı kültürler arasında sınırlar 

oluşabilmektedir. Kültürlerarası farklılıkları algılamak ve yorumlamak küresel dünyada bir arada 

yaşamak için vazgeçilmez bir unsur olarak değerlendirilebilir. Kültürlerarası farklılıklar hakkında 



 

178 

 

farkındalık oluşturamamak çeşitli yanlış anlamalara, dışlayıcı uygulamalara ve şiddet olaylarına 

dönüşebilmektedir. Bu doğrultuda, başarılı bir halkla ilişkiler stratejisi oluşturmada yerel 

yönetimler de rol ve sorumluluklar üstlenmelidir. Dolayısıyla oluşturulan bu model aynı zamanda 

araştırma modelimizin temelini oluşturmaktadır.  

Kültürel çeşitliliğe saygı göstermede, kültürel farklılıkları anlamak, çeşitli halkla ilişkiler 

uygulayıcıları için hayati önem taşımaktadır. Çok kültürlü konuların yerel yönetimlerce halkla 

ilişkiler stratejisini nasıl etkileyebileceğini açıklayan bir kültürel çeşitlilik politikası ve vaka 

çalışmalarını geliştirmeye ihtiyaç vardır. Türkiye gibi çok kültürlü bir ülkede çok kültürlülüğün 

zenginliği açısından toplumun farklı kültürel dokularının birbirlerinden öğrenecekleri büyük bir 

alan vardır ve yerel yönetimler hizmetlerini geliştirirken buna gerekli duyarlılığı göstermelidir.  

Organizasyonların etkili olabilmesi için mükemmel halkla ilişkiler uygulamasını 

gerçekleştirebilecek personele de ihtiyaç vardır. Yerel uygulayıcılara mükemmel halkla ilişkiler 

uygulamaları konusunda farkındalık kazandırmak için bu çalışmada vurgulanan dinamiklere 

dikkat eden bu modelle ilişkili eğitimler oluşturulmalı ve bunlar yaygınlaştırılmalıdır.  

Kültürlerarası iletişim açısından yerel yönetimler bir kaynak olarak görülebilir. Onlar kültürel 

filtrelere dikkat ederek bir mesaj olarak uyum stratejileri kriterleri ve mükemmel halkla ilişkiler 

kriterleri bakımından alıcı konumunda olan farklı etnik yapıdaki bireyler gibi farklı kültürel 

geçmişlere sahip olanlara yönelik çalışmalar gerçekleştirebilir. Bunun sonucunda algı ve 

davranışlarda çıktı olarak olumlu değişimler sağlayabilir ve bunun ölçümünü de geribildirimler 

yoluyla mümkün kılabilir. Bu kapsamda çalışmada yerel yönetimler ve paydaşlarının halkla 

ilişkiler stratejilerini kültürel filtreleri de dikkate alarak mükemmel halkla ilişkiler kriterleri ile de 

uyumlandıracak bir hizmet modeli değerlendirilmiştir. Bu bağlamda, kültürel filtrelere ilişkin 

ortaya çıkan davranış ve algılar da geribildirimler ile ölçülmeli ve bunlar simetrik olmalıdır. Bu 

mümkün olduğu takdirde, mükemmel halkla ilişkiler çalışmada vurgulanan modelle etkili 

olabilecektir.  

Sonuç olarak, bu çalışmada yerel yönetimler ve paydaşlarının halkla ilişkiler stratejilerini 

kültürel filtreleri de dikkate alarak mükemmel halkla ilişkiler kriterleri ile de uyumlandıracak bir 

hizmet modeli ortaya konmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda, kültürel filtrelere ilişkin ortaya çıkan 

davranış ve algılar da geribildirimler ile ölçülmeli ve bunlar simetrik olmalıdır. Bu mümkün 

olduğu takdirde, mükemmel halkla ilişkiler çalışmada vurgulanan modelle etkili olabileceği 

düşünülmektedir. 



 

179 

 

Bu vaka çalışmasının amacı, mükemmel halkla ilişkiler ilkelerinin belirli bir bağlama nasıl 

uygulanacağına dair daha derin bir anlayış kazanmaktır. Bu araştırma, kentte yaşayan farklı etnik 

yapı ve kültüre sahip vatandaşlara yönelik halkla ilişkiler stratejisi geliştirme ihtiyacıyla ilgili 

gelişen halkla ilişkiler teorisinin araştırılması dahil olmak üzere daha sonraki çalışmalar için bir 

“Kamu İletişim Modeli” ortaya çıkarmıştır. Bu model ile yerel yönetimlerde halkla ilişkiler 

uygulamalarının mükemmel halkla ilişkiler modeli ile olması gereğine vurgu yaparak, özellikle 

çok kültürlü kentlerde bu stratejileri kurgularken kültürel filtrelerin de dikkate alınması gereği 

açısından yerel yönetimlerin uygulaması gereken bir model olduğu ve bundan sonra 

gerçekleştirilecek olan çalışmalara rehber olacağı düşünülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

180 

 

KAYNAKÇA 

Kitaplar 

Alioğlu, F., Evler, M. Ş. D. (2000), Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı Yayınları. 

Anderson, G. (1990), “A Global Look at Public Relations”, Canton, W.  (Ed.), Experts in Action, 

Ny: Longman. 

Asante, M. K. (1998), The Afrocenric Idea. Philadelphia, Ct: Temple University Press. 

Asna, A. (1998), Public Relations: Temel Bilgiler, İstanbul: Der Yayınları. 

Bardhan, N., Weaver, C. K. (2011), Public Relations in Global Cultural Contexts: 

Multiparadigmatic Perspectives. New York, NY: Routledge. 

Barnlund, D. (1982), “Communication in A Global Village”, Porter, R. (Ed.), Intercultural 

Communication: A Reader, Belmont, Wadsworth. 

Baron, R. A. (2012), Entrepreneurship: An Evidence-based Guide. Cheltenham, UK: Edward Elgar. 

Baskin, O. W., Aronoff, C. E., Lattimore, D. (1997), Public Relations: The Profession and The 

Practice. McGraw-Hill Humanities, Social Sciences & World Languages. 

Becerikli, S. Y. (2005), Uluslararası Halkla İlişkiler, Ankara: Nobel Yayınları. 

Bella, M., Mody, W. B. G. B. (2002), Handbook of International and Intercultural Communication. 

Sage. 

Berry, J. W. (1998), Acculturation and Health: Theory and Research. 

Berry, J. W. (2003), “Conceptual Approaches to Acculturation”, Chun, K., Balls-Organista, P., 

Marin, G. (Ed.), Acculturation: Advances in Theory, Measurement and Applied Research. 

Bizumic, B. (2015), “Ethnocentrism”, Segal, R. A., von Stuckrad, K. (Ed.), Vocabulary for the study 

of religion, Leiden, The Netherlands: Brill Academic Publishers: 533–539 

Bourdieu, P. (1984), Distinction: A Social Critique of The Judgement of Taste, London: Routledge. 



 

181 

 

Brislin, R. (1982), Cross-cultural Encounters, New York: Pergamon. 

Brislin, R., Cushner, K., Cherrie C., Yong, M. (1986), Intercultural Interactions: A Practical Guide, 

Beverly Hills, Ca: Sage. 

Burke, P. (2019), What is cultural history? John Wiley & Sons.  

Byram, M. (2021), Teaching and Assessing Intercultural Communicative Competence, Multilingual 

Matters. 

Chen, N. (2013), “Public Relations in China: The Introduction and Development of An Occupational 

Field”, International Public Relations, Routledge: 131-164. 

Chen, G. M., Starosta, W. (1998), Foundations of Intercultural Communication. Needham Heights, 

MA: Allyn and Bacon. 

Chen, G. M., Starosta, W. J. (2007), “Intercultural Communication Competence: A Synthesis”, The 

Global Intercultural Communication Reader, Routledge: 235-258. 

Cohen, R. (1991), Negotiating Across Cultures: Communication Obstacles in International 

Diplomacy (No. 31). Washington, DC: United States Institute of Peace. 

Condon, J. (1995), Good Neighbors: Communicating with Mexicans. Chicago: Intercultural Press. 

Croucher, S. M. (2011), “What Does It Mean to Be Moral? A Cross-Cultural and Cross-Religious 

Analysis of Morality Among Muslims and Christians in Britain and France”, Ethical 

Issues in International Communication, London: Palgrave Macmillan: 35-51. 

Croucher, S. M., Cronn-Mills, D. (2011), Religious Misperceptions: The Case of Muslims and 

Christians in France. Hampton Press. 

Culbertson, H. (1996), “Introduction”, Culbertson, H., Chen, N. (Ed.), International Public 

Relations: A Comparative Analysis, Mahwah, Nj: Lawrence Erlbaum. 

Culbertson, H. M., Chen, N. (2013), International Public Relations: A Comparative Analysis, 

Routledge. 



 

182 

 

Cupach, W. R., Imahori, T. T. (1993), “Identity Management Theory: Communication Competence 

in Intercultural Episodes and Relationships, Wiseman, R.L., Koester, J. (Ed.), Intercultural 

communication competence, Newbury Park, Ca: Sage: 112-131 

Cutlip, S. M., Center, A. H., Broom, G. M. (1994), Effective Public Relations (7. baskı), Prentice 

Hall: Upper Saddle River. 

Daniels, N. (1975), The Cultural Barrier: Problems in the Exchange of Ideas, Edinburgh: Edinburgh 

University Press. 

Deetz, S. (1984), “Metaphor Analysis”, Gudykunst, W., Kim, Y. (Ed.), Methods of Intercultural 

Communication Research, Beverly Hills: Sage. 

Delaney, R. (1968), “Introduction”, Hoffmann, A. S. (Ed.), International Communication and the 

New Diplomacy, Bloomington: Indiana University Press. 

Dinges, N. (1983), “Intercultural Competence”, Landis, D., Brislin, R.W. (Ed.), Handbook of 

Intercultural Training (1. Baskı), New York, Ny: Pergamon: 176-201. 

Dodd, C. (1982), Dynamics of Intercultural Communication, Dubuque: Wm. C. Brown. 

Eagleton, T. (2005), İdeoloji Giriş (Çev. M. Özcan), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Erdoğan, İ. (2011), İletişimi Anlamak, Ankara: Savaş Yayınları. 

Ewen, S. (1996), PR!: A Social History of Spin, New York: Basic Books. 

Fisher, G. (1980), International Negotiations: A Cross-Cultural Perspective, Chicago: Intercultural 

Press. 

Fleischacker, S. (1994), The Ethics of Culture, Ithaca, Ny: Cornell University Press.  

Gökalp, Z. (1964), Hars ve Medeniyet, Ankara. 

Göksel, A. B., Göksel, A. B., Yurdakul, N. B. (2006), Temel Halkla İlişkiler Bilgileri, İzmir: Ege 

Üniversitesi. 



 

183 

 

Grunig, J. E. (1992), Excellence in Public Relations and Communication Management, Hillsdale, 

N.J.: L. Erlbaum Associates. 

Grunig, J. E. (2005), Halkla İlişkilerde ve İletişim Yönetiminde Mükemmellik. (Çev. E. Özsayar), 

İstanbul: Rota Yayınları. 

Grunig, J. E., White, J. (2005). Halkla İlişkiler Kuram ve Uygulamasında Dünya Görüşlerinin Etkisi. 

Halkla İlişkiler ve İletişim Yönetiminde Mükemmellik, Elif Özsayar (Çev.), İstanbul: Rota Yay., 43-78. 

Grunig, J. E., Hunt, T. (1984), Managing Public Relations, NY: CBS College Publishing.  

Grunig, J. E., White, J. (1992), “The Effect of Worldviews on Public Relations Theory and Practice”, 

Grunig, J. E. (Ed.), Excellence in Public Relations and Communication Management, 

Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates. 

Grunig, J. E., Dozier, D. M. (2003), Excellent Public Relations and Effective Organizations: A Study 

of Communication Management in Three Countries, Routledge. 

Gudykunst, W. B. (1983), International and Intercultural Communication Annual (7.baskı), Beverly 

Hills, Ca: Sage. 

Gudykunst, W. B. (1993), “Toward A Theory of Effective Interpersonal and Intergroup 

Communication: An Anxiety/Uncertainty Management (Aum) Perspective”, Wiseman, R. 

L., Koester, J. (Ed.), Intercultural Communication Competence, Newbury Park, Ca: Sage 

Publications: 33-71. 

Gudykunst, W. B. (Ed.), (1994), Bridging Differences: Effective Inter-group Communication, 

Newbury Park, Ca: Sage Publications. 

Gudykunst, W. B., Kim, Y. Y. (1984), Communicating with Strangers: An Approach to Intercultural 

Communication, Addison Wesley Publishing Company. 

Gudykunst, W. B., Kim, Y. Y. (Ed.) (1984), Methods for Intercultural Communication Research. 

International and Intercultural Communication Annual, Vol. 7: 1984, Beverly Hills: Sage.  



 

184 

 

Gudykunst, W. B., Nishida, T. (1989), “Theoretical Perspectives for Studying Intercultural 

Communication”, Asante, M., Gudykunst, W. (Ed.), Handbook of International and 

Intercultural Communication, Newbury Park, Ca: Sage Publications: 17-46. 

Güvenç, B. (2002a), İnsan ve Kültür, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Güvenç, B. (2002b), Kültürün Abc’si, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Güvenç, B. (2003), İnsan ve Kültür, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Hall, E.T. (1958), The Silent Language, New York: Anchor. 

Hall, E.T. (1966), Hidden Dimension, New York: Anchor. 

Hall, E. T. (1976), Beyond Culture, New York: Anchor. 

Hall, S., Hobson, D., Lowe, A., Willis, P. (2003), Culture, Media, Language: Working Papers in 

Cultural Studies, 1972-79, Routledge.  

Harris, P., Moran, R. (1982), “Understanding Cultural Differences”, Samovar, L., Porter, R. (Ed.), 

Intercultural Communication: A Reader, Belmont: Wadsworth. 

Henslin, J. M. (2001),  Sociology: A Down to Earth Approach. Boston: Allyn and Bacon. 

Hofstede, G. (2001), “Culture's Consequences: Comparing Values, Behaviors, Institutions, and 

Organizations Across Nation”s, Sage publications. 

Huntington, S. (2005), Medeniyetler Çatışması, (4. baskı), İstanbul: Okuyan Us Yayınları.  

Altunok H., Gedikkaya, F.G. (Ed.) (2016), “Siyasal Kültür”, Kamu Politikaları Ansiklopedisi, 

Ankara: Nobel Yayınları. 

Kartari, A. (2014), Kültür, Farklılık ve İletişim (1. baskı), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kartari, A. (2016), Kültür, Farklılık ve İletişim (2. baskı), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kazancı, M. (1980), Halkla İlişkiler. Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Yayınları. 



 

185 

 

Kazarian, S. S., Evans, D. R. (1998), Cultural Clinical Psychology: Theory, Research, and Practice, 

London: Oxford University Press. 

Kim, M. S. (1993), “Culture-based Interactive Constraints Inexplaining Intercultural Strategic 

Competence”, Wiseman, R. L., Koester, J. (Ed.), Intercultural Communication 

Competence, Newbury Park, Ca: Sage Publications: 132-152. 

Kim, Y. Y. (1991), “Intercultural Communication Competence: A Systems-Theoretic View”, Ting-

Toomey S., Korzenny, F. (Ed.), Cross-Cultural Interpersonal Communication, Newbury 

Park, Ca: Sage Publications: 259-275. 

Kim, Y. Y. (1992), “Intercultural Communication Competence: A Systems-Theoretic View”, 

Gudykunst, W. B., Kim, Y. Y. (Ed.), Readings on Communicating with Strangers: 

Anapproach to Intercultural Communication, New York, Ny: Mcgraw-Hill, Inc.: 371-381. 

Kim, Y. Y. (2001), Becoming Intercultural: An Integrative Theory of Communication and Cross-

Cultural Adaptation (Current communication), Sage Publications. 

Kim, Y. Y. (2017), Cross-cultural adaptation. Oxford Research Encyclopedia of Communication. 

Kluckhohn, F. (1953), “Dominant and Variant Value Orientations”, Kluckhohn, C., Murray, H. 

(Ed.), Personality in Nature, Society, and Culture, Ny: Alfred A. Khopf: 342-357. 

Kluckhohn, F. R., Strodtbeck, F. L. (1961), Variations in Value Orientations, Evanston, IL: Row, 

Peterson.  

Koester, J., Wiseman, R. L., Sanders, J. A. (1993), “Multiple Perspectives for Intercultural 

Communication Competence, Wiseman, R. L., Koester, J. (Ed.), Intercultural 

Communication Competence, Newbury Park, Ca: Sage Publications: 3-15. 

Kramer, E. M. (2000), “Cultural Fusion and The Defense of Difference”, Asante, M. K., Min, E. 

(Ed.), Socio-cultural conflict between African Americans and Korean Americans, Lanham, 

Md: University Press of America: 183-230. 

Kymlicka, W. (1995), Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights, Oxford, 

Clarendon Press. 



 

186 

 

Lee, W. S. (1994), “Communication About Humor as Procedural Competence in Intercultural 

Encounters”, Samovar, L. A., Porter, R. E. (Ed.), Intercultural Communication: A Reader, 

Belmont, Ca: Wadsworth Publishing Company: 373-381, 

Levine, D. (1985), The flight from ambiguity, Chicago: University of Chicago Press. 

Lustig, M. W., Koester, J. (1993), Intercultural Competence: Interpersonal Communication Across 

Cultures, New York, Ny: Harper Collins College Publishers. 

Lustig, M. W., Spitzberg, B. (1993), “Methodological Issues in The Study of Intercultural 

Communication Competence”, Wiseman, R. L., Koester, J. (Ed.), Intercultural 

Communication Competence, Newbury Park, Ca: Sage Publications: 153-167. 

Martin, J. N. (1993), “Intercultural Communication Competence: A Review”,  Wiseman R. L., 

Koester, J. (Ed.), Intercultural communication competence, Newbury Park, Ca: Sage 

Publications: 16-29. 

Martin, J., Nakayama, T., Flores, L. (1998), Readings in Cultural Contexts. Mountain View, Ca: 

Mayfield. 

Mole, J. (1966), Decoding Body Language. Cambridge: Cambridge University Press. 

Mole, J. (2003), “Mind Your Manners”, Utley, D. (Ed.), Intercultural Resource Pack, Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Mutlu, E. (2004), İletişim Sözlüğü, Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları.  

Nager, N., Truitt, R. (1987), Strategic Publicrelations Counseling, New York: Longman. 

Nydell, M. (1987), Understanding Arabs: A Guide for Westerners, Chicago: Intercultural Press 

Oaks, Ca: Sage. 

Okabe, R. (1983), “Cultural Assumptions of East and West: Japan and The U.S.” Gudykunst, W. 

(Ed.), Intercultural Communication Theory, Beverly Hills, Ca: Sage. 

Okay, A., Okay, A. (2005), Halkla İlişkiler Kavram Strateji ve Uygulamaları, İstanbul: Der 

Yayınları. 



 

187 

 

Oliver, R. (1962), Culture and Communication, (2. baskı), Springfield, Il: Thomas. Organizations 

Across Nations. 

Peltekoğlu F. B. (2018), Halkla İlişkiler Nedir? İstanbul: Beta Yayınları. 

Rebeil Correra, M. A., Herrera B., M. V. (2012), “Public Relations in Mexico: Culture and 

Challenges Vis-à-vis Globalization”, Sriramesh, K., Vercic, D. (Ed.), Public Relations: 

Links and Implications, New York, NY: Routledge.  

Renwick, G. (1991), A Fair Fo for All: Australian and American Interactions, Pittsburgh: 

Intercultural Press. 

Richmond, Y. (1996), Fromnyet Toda: Understanding the Russians, Chicago: Intercultural Press. 

Riggio, R. E., Riggio, H. R. (2001), “Self-report Measurement of Interpersonal Sensitivity”, Hall, J. 

A., Bernieri, F. J. (Ed.), Interpersonal Sensitivity: Theory and Measurement, Mahwah, Nj: 

Erlbaum: 124-142. 

Samovar, L. A., Porter, R. E., McDaniel, E. R., Roy, C. S. (2016), Communication between cultures, 

Cengage Learning, Wadsworth Press, Boston. 

Scruton, R. (1998), An Intelligent Person's Guide to Modern Culture, St. Augustine’s Press. 

Seitel, F. (2004), The Practice of Public Relations, Upper Saddle River, NJ: Pearson Education.  

Smith, A. (Ed.) (1966), Communication and Culture, Ny: Holt, Rinehardtand Winston.  

Soydaş, A., U., (2010), “Kültürlerarası İletişim: Farklı Kültürel Ortamlarda Çalışma ve İletişim”, 

Parşömen Yayınları, İstanbul 

Spitzberg, B. H. (1994), “A Model of Intercultural Communication Competence”, Samovar, L. A., 

Porter, R. E. (Ed.), Intercultural Communication: A Reader, Belmont, Ca: Wadsworth 

Publishing Company: 347-359. 

Spitzberg, B. H., Changnon, G. (2009), “Conceptualizing Intercultural Competence”, Deardorff, D. 

(Ed.), The Sage Handbook of Intercultural Competence, Thousand Oaks, Ca: Sage: 2-52. 



188 

Spitzberg, B. H., Cupach, W. R. (1984), Interpersonal Communication Competence, Beverly Hills, 

Ca: Sage. 

Sriramesh, K. (1996), “Power Distance and Public Relations: An Ethnographic Study of Southern 

Indian Organizations”, Culbertson, H., Chen, N. (Ed.), International Public Relations. 

Sriramesh, K. (2012), “Culture and Public Relations: Formulation the Relationship and Its 

Relevance to the Practice”, Sriramesh, K., Vercic, D. (Ed.), Public Relations: Links and 

Implications, New York, NY: Routledge. 

Sriramesh, K., Vercic, D. (Ed.) (2009), The Global Public Relations Handbook: Theory, Research, 

and Practice, New York: Routledge. 

Sriramesh, K., White, J. (1992), “Societal Culture and Public Relations”, Grunig, J. E. (Ed.), 

Excellence in Public Relations and Communications Management: Contributions to 

Effective Organizations, Hillsdale, Nj: Lawrence Erlbaum Associates: 597-616. 

Stahl, G. K. (2001), “Using Assessment Centers as Tools for Global Leadership Development: An 

Exploratory Study”, Mendenhall, M.E., Kühlmann, T. M., Stahl G. K. (Ed.), Developing 

Global Business Leaders: Policies, Processes, and Innovations, Wesport, Ct: Quorum 

Books: 197-210. 

Starosta, W. (1984), “Intercultural Rhetoric”, Gudykunst, W., Kim, Y. (Ed.), Methods for 

Intercultural Communication, Beverly Hills:Sage. 

Stewart, E. (1972), American Cultural Patterns, Chicago: Intercultural Press. 

Stocking, G. W. (1968), Franz Boas and the Culture Concept in Race, Culture, and Evolution: Essay 

in the History of Anthropology, New York: Free Press and London: Collier Macmillan. 

Storey, J. (2017), “The Popular and the Material”, Malinowska, A., Lebek K. (Ed.), Materality and 

Popular Culture, New York: Routledge. 

Syed, M. (2013), “Assessment of Ethnic Identity and Acculturation”, Geisinger, K. (Ed.), Handbook 

of testing and assessment in psychology. Apa, 393-405. 

Şeker, B. D., Sirkeci, İ., Yüceşahin M. (2015), Göç ve Uyum, London: Transnational Press 



 

189 

 

Tannen, D. (1990), You Just Don't Understand: Women and Men, New York: Ballantine books. 

Tanno, D. V., González, A. (Ed.) (1998), Communication and Identity Across Cultures, Sage. 

Tayeb, M. (1988), Organizations and National Culture: A Comparative Analysis, London: Sage. 

Teaker, A. (2006), Halkla İlişkilerin El Kitabı (Çev. M. Yaz), İstanbul: Mediacat Kitapları. 

Theaker, A. (2004), Public Relations Handbook, London: Roudledge. 

Ting-Toomey, S. (1988), “Intercultural Conflict Styles: A Face-Negotiation Theory”, Kim, Y. 

Gudykunst, W. (Ed.), Theories in Intercultural Communication, Beverly Hills, Calif.: 

Sage: 213-238. 

Ting-Toomey, S. (1993), “Communicative Resourcefulness: An Identity Negotiation Perspective. 

Wiseman, R.L., Koester, J. (Ed.), Intercultural Communication Competence, Newbury 

Park, Ca: Sage: 72-111. 

Toksöz, F. (2008), İyi Yönetişim El Kitabı, İstanbul: Tesev Yayınları. 

Vercic, D., Grunig, L. A., Grunig, J. E. (1996), “Global and Specific Principles of Public Relations: 

Evidence from Slovenia”, Culbertson, H. M., Chen, N. (Ed.), International Public 

Relations: A Comparative Analysis, Mahwah: Lawrence Erlbaum: 31-65. 

Watson, W. E., Cuban, S. (2003). The Emerging Monoculture: Assimilation and the Model Minority, 

Greenwood Publishing Group. 

Wells, C. (1972). Sosyal Antropoloji Açısından İnsan ve Dünyası (Çev. E. Onur), İstanbul: Remzi 

Kitapevi. 

Wenzhong, H., Grove, L. (1991), Encountering the Chinese: A Guide for Americans, Chicago: 

Intercultural Press.  

Wilcox, D. L., Philip H. A., Warren K. A. (1986), Public Relations: Strategies and Tactics, 

Philadelphia: Harper & Row. 

Williams, R. (2005), Culture and Materialism, London: Verso. 



190 

Williamson, J. (2001), Reklamların Dili, Reklamlarda Anlam ve Ideoloji (Çev. A. Fethi), Ankara: 

Ütopya Yayınevi. 

Wiseman, R. L. (2002), “Intercultural Communication Competence”, Gudykunst, W. B., Mody, B. 

(Ed.), Handbook of International and Intercultural Communication, Thousand Oaks, Ca: 

Sage: 207-224. 

Wiseman, R. L., Koester, J. (Ed.) (1993), Intercultural Communication Competence, Thousand 

Oaks, Ca, Us: Sage Publications, Inc. 

Yıldırım, İ. (2004), Demokrasi Sivil Toplum Kuruluşları ve Demokrasi, Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Zaharna, R. S. (2009), “An Associative Approach to Intercultural Communication Competence in 

the Arab World”, Deardorff, D. (Ed.). The Sage Handbook of Intercultural Competence, 

Thousand Oaks, Ca: Sage: 179-195. 

Zammito, J. H. (2002), Kant, Herder, and the Birth of Anthropology, Chicago, Il: University of 

Chicago Press. 



191 

Makaleler 

Abdullah, Z. (2007), “Towards International Cultural Diversity Management of Public Relations: 

Viewpoints of Chairmen/CEOs”, Journal of Economics and Management, 1/2: 285-299. 

Alpaydın, Y. (2007), “Kültür ve Kişilik: Yapı-aktör Paradoksu Bağlamında Bir Değerlendirme, İlem 

Yıllık, 2/2: 79-89. 

Arasaratnam, L. A., Doerfel, M. L. (2005), “Intercultural Communication Competence: Identifying 

Key Components From Multicultural Perspectives”, International Journal of Intercultural 

Relations, 29/2: 137-163. 

Arasaratnam, L. A. (2007), “Research in Intercultural Communication Competence: Past 

Perspectives and Future Directions”, Journal Of International Communication, 13/2: 66-

73. 

Arasaratnam, L. A., Banerjee, S. C. (2007), “Ethnocentrism and Sensation Seeking as Variables 

That Influence Intercultural Contact-seeking Behavior: A Path Analysis”, Communication 

Research Reports, 24/4: 303-310. 

Arasaratnam, L. A., Banerjee, S., Dembek, K. (2010), The Integrated Model of Intercultural 

Communication Competence (IMICC)”, Australian Journal of Communication, 37/3:103-

116. 

Arasaratnam, L. A., Banerjee, S. C., Dembek, K. (2010), “Sensation Seeking and the Integrated 

Model of Intercultural Communication Competence”, Journal of Intercultural 

Communication Research, 39/2: 69-79. 

Banks, A., Banks, S. R. (1995), Cultural Identity, Resistance, and “Good Theory”: Implications for 

Intercultural Communication Theory from Gypsy Culture”, Howard Journal of 

Communications, 6: 146–163.  

Baumann, Z. (2001) “Identity in the Globalising World”, Social Anthropology, 9/2: 121-129. 



 

192 

 

Bekiroğlu, O., Balcı, Ş. (2014), “Kültürlerarası İletişim Duyarlılığının İzlerini Aramak: “İletişim 

Fakültesi Öğrencileri Örneğinde Bir Araştırma”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, 1/35: 429-459. 

Benedict, R. (1934), “Anthropology and the Abnormal”, Journal of General Psychology, 10: 59–

82.   

Benessaieh, A. (2016), “Boas Goes to Americas: The Emergence of Trans-American Perspectives 

on ‘Culture’”, Mobile and Entangled America (s), 301. 

Bennett, A. (1999), “Subcultures or Neo-tribes? Rethinking the Relationship Between Youth, Style 

and Musical Taste”, Sociology, 3/3: 599-617. 

Bennett, M. J. (1986), “A developmental Approach to Training for Intercultural 

Sensitivity. International Journal of Intercultural Relations, 10(2), 179-196. 

Berger, C. R., Calabrese, R. J. (1974), “Some Explorations in Initial Interaction And Beyond: 

Toward A Developmental Theory of Interpersonal Communication”, Human 

Communication Research, 1/2: 99-112. 

Berkes, N. (1941), “Ziya Gökalp’in Sosyolojisi”, Yurt ve Dünya, 1: 277-292.  

Berry, J.W. (1997), “Immigration, Acculturation, and Adaptation”, Applied Psychology: An 

International Review, 46/1: 5-68. 

Berry, J. W. (2005), “Acculturation: Living Successfully in Two Cultures”, International Journal 

of Intercultural Relations, 29/6: 697-712. 

Berry, J. W. (2006), “Mutual Attitudes Among Immigrants and Ethnocultural Groups in 

Canada”, International Journal of Intercultural Relations, 30/6: 719-734. 

Bhimani, R. (1986), “Status of Pr in India: The Image of a Peacock and The Status of an Ostrich”, 

International Public Relations Review, 1/2: 19-23. 

Bodo, S., Da Milano, C. (2008), “Council of Europe, White Paper on Intercultural Dialogue: Living 

Together as Equals in Dignity Ericarts, Sharing Diversity: National Approaches to 

Intercultural Dialogue in Europe”, Economia Della Cultura, 18/3: 460-461. 



 

193 

 

Bostan, H. (2016), “Antropoloji, Kültür ve Güvenlik”, Güvenlik Bilimleri Dergisi, 5/2: 1-31. 

Botan, C. (1992), International Public Relations: Critique and Reformulation”, Public Relations 

Review, 18/2: 149-159. 

Bowen, S. A. (2004), “Expansion of Ethics as The Tenth Generic Principle of Public Relations 

Excellence: A Kantian Theory and Model For Managing Ethical Issues”, Journal of Public 

Relations Research, 16/1: 65-92. 

Bozkaya, M., Aydın, İ. E. (2010), “Kültürlerarasi İletişim Kaygısı: Anadolu Üniversitesi Erasmus 

Öğrencileri Değişim Programi Örneği”, İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, 

1/39: 29-42. 

Budin, G. (2003), “Theory and History of Culture”, Encyclopedia of Life Support Systems (Eolss), 

Unesco. 

Cai, D. A., Rodriguez, J. I. (1997), “Adjusting to Cultural Differences: The Intercultural Adaptation 

Model”, Intercultural Communication Studies, 2: 31-42. 

Cameron, G. T., McCollum, T. (1993), “Competing Corporate Cultures: A Multi-method, Cultural 

Analysis of The Role of Internal Communication”, Journal of Public Relations 

Research, 5/4: 217-250. 

Carbaugh, D. (1987), “Communication Rules in Donahue Discourse”, Research on Language & 

Social Interaction, 21/2-4: 31-61. 

Carbonell G. A., Beverly, R. (2006), “Culture and Communication”, College of Management 

Georgia Institute of Technology, 23-40, Atlanta, Georgia. 

Casmir, F. L., Asuncion-Lande, N. C. (1989), “Intercultural Communication Revisited: 

Conceptualization, Paradigm Building, and Methodological Approaches”, Annals of the 

International Communication Association, 12/1: 278-309. 

Chen, G. M. (2002), “Culture and Communication: An East Asian Perspective” [Special 

issue], Intercultural Communication Studies, 11/1: 1-171. 



194 

Chen, N., Culbertson, H. M. (1996), “Guest Relations: A Demanding But Constrained Role for Lady 

Public Relations Practitioners in Mainland China”, Public Relations Review, 22/3: 279-

296. 

Chen, G. M., Starosta, W. J. (1996), “Intercultural Communication Competence: A Synthesis”, 

Annals of the International Communication Association, 19/1: 353-383. 

Chen, G. M., Starosta, W. J. (2000), “The Development and Validation of the Intercultural 

Sensitivity Scale”, Human Communication, 3: 1-15. 

Collier, M. J. (1988), “A Comparison of Conversations Among and between Domestic Culture 

Groups: How Intra‐and Intercultural Competencies Vary”, Communication 

Quarterly, 36/2: 122-144. 

Collier, M. J. (1989), “Cultural and Intercultural Communication Competence: Current Approaches 

and Directions for Future Research”, International Journal of Intercultural 

Relations, 13/3: 287-302. 

Crespy, C. T. (1986), “Global Marketing is the New Public Relations Challenge”, Public Relations 

Quarterly, 31/2: 5-8. 

Croucher, S. M. (2008), “French-Muslims and the Hijab: An Analysis of Identity and the Islamic 

Veil in France”, Journal of Intercultural Communication Research, 37/3: 199-213. 

Croucher, S. M. (2009), “French-Muslim Reactions to the Law Banning Religious Symbols in 

Schools: A Mixed Methods Analysis”, Journal of International and Intercultural 

Communication, 2/1: 1-15. 

Croucher, S. M. (2013), “Integrated Threat Theory and Acceptance of Immigrant Assimilation: An 

Analysis of Muslim Immigration in Western Europe”, Communication Monographs, 80/1: 

46-62.

Croucher, S. M., Kramer, E. (2017), “Cultural Fusion Theory: An Alternative to 

Acculturation”, Journal of International and Intercultural Communication, 10/2: 97-114. 

Croucher, S. M., Rahmani, D. (2015), “A Longitudinal Test of the Effects of Facebook on Cultural 

Adaptation”, Journal of International and Intercultural Communication, 8/4: 330-345. 



 

195 

 

Cui, G., Awa, N. E. (1992), “Measuring Intercultural Effectiveness: An Integrative 

Approach”, International Journal of Intercultural Relations, 16/3: 311-328. 

Cui, G., Van Den Berg, S. (1991), “Testing the Construct Validity of Intercultural 

Effectiveness”, International Journal of Intercultural Relations, 15/2: 227-240. 

Çalışkan, K. (2016), “Siyasal Kültür: Yeni Yaklaşimlara Genel Bir Bakış”, Marmara Üniversitesi 

Siyasal Bilimler Dergisi, 4/2: 23-46. 

Dahlgren, P. (2002), “In Search of the Talkative Public: Media, Deliberative Democracy, and Civic 

Culture”, Javnost-The Public, 9/3: 5-25. 

Dalib, S., Harun, M., Yusoff, N. (2014), “Reconceptualizing Intercultural Competence: A 

Phenomenological Investigation of Students’ Intercultural Experiences”, Procedia-Social 

and Behavioral Sciences, 155: 130-135. 

Deardorff, D. K. (2006), “Identification and Assessment of Intercultural Competence as A Student 

Outcome of Internationalization”, Journal of Studies in International Education, 10/3: 

241-266. 

Dervin, F., Paatela-Nieminen, M., Kuoppala, K., Riitaoja, A. L. (2012), “Multicultural Education in 

Finland: Renewed Intercultural Competences to the Rescue?”, International Journal of 

Multicultural Education, 14/3: 1-13. 

Dillon, R. K., McKenzie, N. J. (1998), “The Influence of Ethnicity on Listening, Communication 

Competence, Approach, and Avoidance”, International Journal of Listening, 12/1: 106-

121. 

Driskill, G. W., Downs, C. W. (1995), “Hidden Differences in Competent Communication: A Case 

Study of an Organization with Euro-Americans and First-Generation Immigrants from 

India”, International Journal of Intercultural Relations, 19/4: 505-522. 

Durant, A., Shepherd, I. (2008), “‘Culture’ and ‘Communication’ in Intercultural Communication”, 

European Journal of English Studies, 13/2: 147-162. 

Eğinli, A. T. (2011), “Kültürlerarası Yeterliliğin Kazanılmasında Kültürel Farklılık Eğitimlerinin 

Önemi”, Öneri Dergisi, 9/35: 215-227. 



196 

Eğinli, A., Yalçın, M. (2016), “Kültürlerarası Yeterliliğin Gelişmesi ve Kültürlerarası 

Uyum”, Global Media Journal TR Edition, 7/13: 6-27. 

Erdoğan, İ. (2004), “Popüler Kültürün Ne Olduğu Üzerine”, Bilim ve Aklın Aydınlığında Eğitim 

Dergisi, 5/57: 1-18. 

Falkheimer, J., Heide, M. (2006), “Multicultural Crisis Communication: Towards A Social 

Constructionist Perspective”, Journal of Contingencies and Crisis Management, 14/4: 

180-189.

Farinelli, J. L. (1990), “Needed: A New US Perspective on Global Public Relations,” Public 

Relations Journal, 46/11: 19-42. 

Fitzpatrick, K., Whillock, R. (1993), “Assessing the Impact of Globalization on U.S. Public 

Relations”, Public Relations Review, 19/Winter: 315-325. 

Folb, E. (1994), “Who's Got the Room at the Top? Issues of Dominance and Non-Dominance in 

Intracultural Communication,” Intercultural Communication: A reader, 119-127. 

Geertz, C. (2000), “The World in Pieces: Culture and Politics at the End of the Century”, Available 

Light: Anthropological Reflections on Philosophical Topics, 2:18-263. 

Gerritsen, M. (1998), “The Role of Culture in Communication: How Knowledge of Differences in 

Communication between Cultures May Be the Key to Successful Intercultural 

Communication”, South African Journal of Linguistics, 16/sup35: 28-50. 

Gönenç, E. Ö. (2012), “İletişimin Tarihsel Süreci”, İletişim Fakültesi Dergisi, 28: 87-102. 

Grandin, J. M., Hedderich, N. (2009), “Global Competence for Engineers”, The SAGE Handbook of 

Intercultural Competence, 362-373. 

Grunig, J. E. (1984), “Organizations, Environments, and Models of Public Relations”, Public 

Relations Research & Education, 1/1: 6-29. 

Grunig, J. E. (1993), “Implications of Public Relations for Other Domains of Communication”, 

Journal of Communication, 43/3: 164-173. 



197 

Grunig, J. E. (2006), “Furnishing the Edifice: Ongoing Research on Public Relations as a Strategic 

Management Function”, Journal of Public Relations Research, 18/2: 151-176. 

Gudykunst, W. B. (1998), “Applying Anxiety\Uncertainty Management (AUM): Theory to 

Intercultural Adjustment Training”, International journal of Intercultural Relations, 22/2: 

227-250.

Gudykunst, W. B., Hammer, M. R. (1984), “Dimensions of Intercultural Effectiveness: Culture 

Specific or Culture General?”, International Journal of Intercultural Relations, 8/1: 1-10. 

Gudykunst, W. B., Nishida, T. (1978), “The Intercultural Communication Workshop: Foundations, 

Development and Affects”, Communication, 7: 72-91. 

Günay, Ü. (2006), “Kuramsal Yaklaşım ve Türk Sosyolojisi”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 1/21: 509-542. 

Hall, B. J. (1992), “Theories of Culture and Communication”, Communication Theory, 2:50−70. 

Hall, J., Rosenthal, R. (1991), “Testing for Moderator Variables in Meta-Analysis: Issues and 

Methods”, Communication Monographs, 58: 437-448. 

Halualani, R. T., Mendoza, S. L., Drzewiecka, J. A. (2009), “‘Critical’ Junctures in Intercultural 

Communication Studies: A review”, The Review of Communication, 9/1: 17–35. 

Hammer, M. R., Gudykunst, W. B., Wiseman, R. L. (1978), “Dimensions of Intercultural 

Effectiveness: An Exploratory Study”, International Journal of Intercultural Relations, 

2/4: 382-393. 

Hodges, C. (2006), “PRP Culture”: A Framework for Exploring Public Relations Practitioners as 

Cultural Intermediaries”, Journal of Communication Management, 10: 80–93 

Hoffman, D. M. (1989), “Self and Culture Revisited: Culture Acquisition among Iranians in the 

United States”, Ethos, 17/1: 32-49. 

Hofstede, G. (1980), “Motivation, Leadership, and Organization: Do American Theories Apply 

Abroad?” Organizational Dynamics, 9/1: 42-63. 



198 

Hofstede, G. (1983), “National Cultures in Four Dimensions: A Research-Based Theory of Cultural 

Differences among Nations”, International Studies of Management & Organization, 13/1-

2: 46-74. 

Hofstede, G. (1994), “Management Scientists are Human”, Management Science, 40/1: 4-13. 

Hofstede, G. (2011), “Dimensionalizing Cultures: The Hofstede Model in Context”, Online 

Readings in Psychology and Culture, 2/1. 

Holmes, P., O’Neill, G. (2012), “Developing and Evaluating Intercultural Competence: 

Ethnographies of Intercultural Encounters”, International Journal of Intercultural 

Relations, 36/5: 707-718. 

Hui, C. H., Triandis, H. C. (1986), “Individualism-Collectivism: A Study of Cross-Cultural 

Researchers”, Journal of Cross-Cultural Psychology, 17/2: 225–248. 

Imahori, T. T., Lanigan, M. L. (1989), “Relational Model of Intercultural Communication 

Competence”, International Journal of Intercultural Relations. 13/3: 269-286. 

İlbars, Z. (1987), “Kişiliğin Oluşmasındaki Kültürel Etmenler”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi, 31/1-2: 201-211. 

Kanso, A. (1992), “International Advertising Strategies: Global Commitment to Local Vision”, 

Journal of Advertising Research, 32: 10-14. 

Kawar, T. I. (2012), “Cross-Cultural Differences in Management”, International Journal of 

Business and Social Science, 3/6: 105-111. 

Kaya, A. (1989), “Halkla İlişkilerin Yönetimde Veri ve Önemi”, Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 3: 141-154. 

Kent, M. L., Taylor, M. (2002), “Toward a Dialogic Theory of Public Relations”, Public Relations 

Review, 28/1: 21-37. 

Kılıçoğlu, G., Acat, M. B., Karadağ, E. (2015), “İngiltere’deki Türk Öğrencilerin Kültürleşme 

Tercihleri ve Bu Tercihlerin Okula Aidiyet Duygusuyla İlişkisi”, İstanbul University 

Journal of Sociology, 3/30: 195-225. 



199 

Kim, M. S. (2010), “Intercultural Communication in Asia: Current State and Future 

Prospects”, Asian Journal of Communication, 20/2: 166-180. 

Knutson, T. J., Komolsevin, R., Chatiketu, P., Smith, V. R. (2003), “A Cross-Cultural Comparison 

of Thai and Us American Rhetorical Densitivity: Implications for Intercultural 

Communication Effectiveness”, International Journal of Intercultural Relations, 27/1: 63-

78. 

Kraidy, M. M. (2002), “Hybridity in Cultural Globalization”, Communication Theory, 12/3: 316-

339. 

Lakey, S. G., Canary, D. J. (2002), “Actor Goal Achievement and Sensitivity to Partner as Critical 

Factors in Understanding Interpersonal Communication Competence and Conflict 

Strategies”, Communication Monographs, 69: 217–235.  

Lee, S. K. (2018), “Refining a Theory of Cross-Cultural Adaptation: An Exploration of a New 

Methodological Approach to Institutional Completeness”, Asian Journal of 

Communication, 28/3: 315-334. 

Lee, S., Sobal, J., Frongillo, E. (2003), “Comparison of Models of Acculturation: The Case of 

Korean Americans”, Journal of Cross-Cultural Psychology, 34: 282–296. 

Leeds-Hurwitz, W. (2014), “Kültürlerarası İletişim”, Key Concepts in Intercultural Dialogue, 5/1. 

Leeds‐Hurwitz, W. (1990), “Notes in the History of Intercultural Communication: The Foreign 

Service Institute and the Mandate for Intercultural Training”, Quarterly Journal of Speech, 

76: 262–281. 

Leonard, K. M., Van S., James R. (2011), “Examining Media Effectiveness across Cultures and 

National Borders: A Review and Multilevel Framework”, International Journal of Cross-

Cultural Management, 11/1: 83–103. 

Lim, S., Goh, J., Sriramesh, K. (2005), “Applicability of the Generic Principles of Excellent Public 

Relations in a Different Cultural Context: The Case Study of Singapore”, Journal of Public 

Relations Research, 17/4: 315–340. 



200 

Lin, Y., Rancer, A. S. (2003), “Ethnocentrism, Intercultural Communication Apprehension, 

Intercultural Willingness‐to‐Communicate, and Intentions to Participate in an Intercultural 

Dialogue Program: Testing a Proposed Model, Communication Research Reports, 20/1: 

62-72.

Lonner, W. J., Berry, J. W., Hofstede, G. H. (1980), “Culture's Consequences: International 

Differences in work-related values”, University of Illinois at Urbana-Champaign's 

Academy for Entrepreneurial Leadership Historical Research Reference in 

Entrepreneurship. 

Maltz, D. N., Borker, R. A. (1982), “A Cultural Approach to Male-Female Miscommunication”, A 

Cultural Approach to Interpersonal Communication: Essential Readings, 168-185. 

Mandler, P. (2004), “The problem with cultural history”, Cultural and Social History, 1/1: 94-117. 

Martin, J. N. (1987), “The Relationship Between Student Sojourner Perceptions of Intercultural 

Competencies and Previous Sojourn Experience.”, International Journal of Intercultural 

Relations, 11/4: 337-355. 

Martin, J. N., Hammer, M. R. (1989), “Behavioral Categories of Intercultural Communication 

Competence: Everyday Communicators' Perceptions”, International Journal of 

Intercultural Relations, 13/3: 303-332. 

Mathur, N. (2007), “Diffusion of Culture: British, German-Austrian, and American Schools”, 

Reader in Sociology 

Matsumoto, D., LeRoux, J. A., Bernhard, R., Gray, H. (2004), “Unraveling the Psychological 

Correlates of Intercultural Adjustment Potential”, International Journal of Intercultural 

Relations, 28/3-4: 281-309. 

McKay-Semmler, K., Kim, Y. Y. (2014), “Cross-cultural Adaptation of Hispanic Youth: A Study 

of Communication Patterns, Functional Fitness, and Psychological 

Health”, Communication Monographs, 81/2: 133-156. 

McKay-Semmler, K., Semmler, S. M., Kim, Y. Y. (2014), “Local News Media Cultivation of Host 

Receptivity in Plainstown”, Human Communication Research, 40/2: 188-208. 



 

201 

 

Mellow, C. (1989), “Remaking PR's Image across the Board”, Public Relations Journal, 33-39. 

Merino, M. E., Tileagă, C. (2011), “The Construction of Ethnic Minority Identity: A Discursive 

Psychological Approach to Ethnic Self-Definition in Action”, Discourse & Society, 22/1: 

86-101. 

Miike, Y. (2003), “Beyond Eurocentrism in the Intercultural Field: Searching for an Asia-centric 

Paradigm”, Ferment in the Intercultural Field: Axiology/value/praxis, 243-276. 

De Mooij, M., Hofstede, G. (2010), “The Hofstede Model: Applications to Global Branding and 

Advertising Strategy and Research”, International Journal of Advertising, 29/1: 85-110. 

Moon, D. G. (1996), “Concepts of “culture”: Implications for Intercultural Communication 

Research”, Communication Quarterly, 44/1: 70-84. 

Morgan, S., Arasaratnam, L. (2003), “Intercultural Friendships as Social Excitation: Sensation 

Seeking as a Predictor of Intercultural Friendship Seeking Behavior”, Journal of 

Intercultural Communication Research, 32/3/4: 175-186. 

Mueller, B. (1992), “Standardization vs. Specialization: An Examination of Westernization in 

Japanese Advertising”, Journal of Advertising Research. 32/1: 11-23. 

Nadeem, M. U., Mohammed, R., Dalib, S. (2017), “A Proposed Model of Intercultural 

Communication Competence (ICC) in Malaysian Context”, International Journal of 

Educational Research Review, 2/2: 11-20. 

Nadeem, M. U., Mohammed, R., Dalib, S. (2017), “Religion and Intercultural Communication 

Competence”, Journal of Philosophy, Culture and Religion, 28/3: 25-29. 

Nar, M. Ş. (2014), “Yapısalcılık Kavramına Antropolojik Bir Yaklaşım: Levi-Strauss ve 

Yapısalcılık”, Antropoloji, 27: 29-46. 

Nessman, K. (1995), “Public Relations in Europe: A Comparison with the United States”, Public 

Relations Review, 21: 151-160. 

Neuliep, J. W. (2012), “The Relationship among Intercultural Communication Apprehension, 

Ethnocentrism, Uncertainty Reduction, and Communication Satisfaction During Initial 



 

202 

 

Intercultural Interaction: An Extension of Anxiety and Uncertainty Management (AUM) 

Theory”, Journal of Intercultural Communication Research, 41/1: 1-16. 

Neuliep, J. W., Chaudoir, M., McCroskey, J. C. (2001), “A Cross‐Cultural Comparison of 

Ethnocentrism among Japanese and United States College Students”, Communication 

Research Reports, 18/2: 137-146. 

de Oñate, M. C. L., Amador, M. V. (2013), “The Intercultural Component in Business English 

Textbooks”, Ibérica, Revista de la Asociación Europea de Lenguas para Fines 

Específicos, 26: 171-194. 

Önder, B. (2017), “Halkla İlişkiler ve Göçmen Sorunu: Ticari Kurumların Göçmenlere Dönük 

Halkla Ilişkiler Faaliyetleri”, Ulakbilge, 5/14: 1227-1245. 

Özer, M. A. (2006), “Yönetişim Üzerine Notlar”, Sayıştay Dergisi, 63: 59-89. 

Özgen, E. (2022), “Sürdürülebilirlik İletişimi ve Halkla İlişkiler”, Türkiye İletişim Araştırmaları 

Dergisi , Halkla İlişkiler ve Sürdürülebilirlik Özel Sayısı , s.1-4 

 

Özoran, B. A. (2020), “Halkla Ilişkileri Sosyo-Kültürel Perspektiften Değerlendirmek: Kültürel 

Aracı Bir Meslek Olarak Halkla İlişkiler”, Galatasaray Üniversitesi İletişim Dergisi, 32: 

220-240. 

Panggabean, H., Murniati, J., Tjitra, H. (2013), “Profiling Intercultural Competence of Indonesians 

in Asian Workgroups”, International Journal of Intercultural Relations, 37: 86-98. 

Pham, T. B., Harris, R. J. (2001), “Acculturation Strategies among Vietnamese-

Americans”, International Journal of Intercultural Relations, 25/3: 279-300. 

Poyraz, E. & Kuruoğlu, K. (2016), “İletişim Çatışmalarının Çözümü İçin Bir Araç: Birleştirici Bir 

Güç Olarak Müzakere” . Intermedia International E-journal, 3(4),162-177. 

Poyraz, E. & Yöndemli, K. (2016), “Yerel Yönetimlerde Yükselen Halkla İlişkiler İhtiyacı”, 

Intermedia International E-journal , 2 (2) , 0-0 . Retrieved from Erişim Tarihi 12.06.2022, 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/intermedia/issue/45358/568468 



 

203 

 

Pratt, C. (1985), “Public Relations in the Third World: The African Context”, Public Relations 

Journal, 41/11-12: 15-16. 

Rathje, S. (2007), “Intercultural Competence: The Status and Future of a Controversial Concept”, 

Language and Intercultural Communication, 7: 254-266. 

Rogers, E. M., Hart, W. B., Miike, Y. (2002), “Edward T. Hall and the History of Intercultural 

Communication: The United States and Japan”, Keio Communication Review, 24: 3−26. 

Rorty, R. (1986), “On Ethnocentrism: A Reply to Clifford Geertz”, Michigan Quarterly Review 25: 

525– 534. 

Ruben, B. D. (1989), “The Study of Cross-cultural Competence: Traditions and Contemporary 

Issues”, International Journal of Intercultural Relations, 13/3: 229-240. 

Rudmin, F. W. (2003), “Critical History of the Acculturation Psychology of Assimilation, 

Separation, Integration, and Marginalization”, Review of General Psychology, 7/1: 3-37. 

Sarı, E. (2004), “Kültürlerarası İletişim: Temeller, Gelişmeler, Yaklaşımlar”, 

Folklor/edebiyat, 3/39: 1-31. 

Saygın, S., Hasta, D. (2018), “Göç, Kültürleşme ve Uyum”, Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, 10/3: 

302-323. 

Scollon, Ron. (1996), “Discourse Identity, Social Identity, and Confusion in Intercultural 

Communication”, Intercultural Communication Studies 1/1: 1-16. 

Sha, B. L. (2006), “Cultural Identity in the Segmentation of Publics: An Emerging Theory of 

Intercultural Public Relations”, Journal of Public Relations Research, 18/1: 45-65. 

Shuang, L. (2014), “Becoming Intercultural: Exposure to Foreign Cultures and Intercultural 

Competence”, China Media Research, 10/3: 7–14. 

Signitzer, B., Coombs, T. (1992), “Public Relations and Public Diplomacy”, Public Relations 

Review, 18: 137-147 



204 

Sitembölükbaşı, Ş. (1997), “Siyasal Kültürün Kavramlaştırılmasında Karşılaşılan Bazı Güçlükler,” 

Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 2: 249-266. 

Sommier, M. (2014), “The Concept of Culture in Media Studies: A Critical Review of Academic 

Literature”, The French Journal of Media Studies, 5. 

Spitzberg, B. H. (1989), “Issues in the Development of a Theory of Interpersonal Competence in the 

Intercultural Context”, International Journal of Intercultural Relations, 13/3: 241-268. 

Spitzberg, B. H., Brunner, C. C. (1991), “Toward a Theoretical Integration of Context and 

Competence Inference Research”, Western Journal of Speech Communication, 55: 28-29. 

Sriramesh, K. (1992), “Societal Culture and Public Relations: Ethnographic Evidence from India”, 

Public Relations Review, 18/2: 201-211. 

Sriramesh, K. (2002), “The Dire Need for Multiculturalism in PR Education: An Asian Perspective”, 

Journal of Communication Management, 7/1: 54–70. 

Sriramesh, K. (2009), “Globalisation and Public Relations: The Past, Present, and the Future”, 

PRism 6/2. 

Sriramesh, K., White, J. (2005), “Toplum Kültürü ve Halkla İlişkiler”, Halkla İlişkiler ve İletişim 

Yönetiminde Mükemmellik, 1: 623-640. 

Stanton, E. (1991), “Pr's Future is Here: Worldwide, Integrated Communications,” Public Relations 

Quarterly, (Spring), 46-47. 

Suppan, Ş. (2012), “Kültürlerarası Diyalogun Geliştirilmesinde Tiyatro Yoluyla İletişim”, Tiyatro 

Eleştirmenliği ve Dramaturji Bölümü Dergisi, 13: 97-109. 

Susar, A. F. (2005), “Çok Kültürlü Ortamlarda Karşılaşılan İletişim ve Kültür Engelleri, Çok 

Kültürlü Ortamlarda Halkla İlişkiler, Kurumsal İletişim ve Yönetim”, İstanbul Ticaret 

Üniversitesi Yayınları. 

Şenel, A. (1982), “İlkel Topluluktan Uygar Topluma Geçiş Aşamasında Ekonomik Toplumsal 

Düşünsel Yapıların Etkileşimi”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları. 



205 

Taylor, E. W. (1994), “A Learning Model for Becoming Interculturally Competent”, International 

Journal of Intercultural Relations. 18/3: 389-408. 

Taylor, M. (2000), “Cultural Variance as a Challenge to Global Public Relations: A Case Study of 

The Coca-Cola Scare in Europe”, Public Relations Review, 26/3: 277-293. 

Taylor, M., Kent, M. L. (1999), “Challenging Assumptions of International Public Relations: When 

Government is the Most Important Public”, Public Relations Review, 25/2: 131-144. 

Ting-Toomey, S. (2007), “Researching Intercultural Conflict Competence”, Journal of International 

Communication, 13: 7-30. 

Topuz, H (1998b), “Unesco’nun Kültür Politikaları Konferanslarında Kültür Kimliği”, Adam Sanat, 

155: 23-26. 

Tüfekçi, E. M. (2003), “Yapısalcı Yöntem ve Uygulama Alanları”, Tiyatro Araştırmaları 

Dergisi, 17/17. 

Tyma, A. (2008), “Public Relations through a New Lens-critical Praxis via the “Excellence 

Theory””, International Journal of Communication, 2: 193-205. 

Van Leuven, J. K., Pratt, C. B. (1996), “Public Relations’ Role: Realities in Asia and in Africa South 

of the Sahara”, International public relations: A comparative analysis, 93-106. 

Varol, A. (2012), “Kültürlerarası Diyalogda Halkla İlişkilerin Rolü”, Sosyal Bilimler Dergisi, 1. 

Wagener, A. (2014), “Creating Identity and Building Bridges Between Cultures: The Case of 9gag”, 

International Journal of Communication, 8, 15. 

Ward, C., Kennedy, A. (1993), “Where's the" culture" in Cross-cultural Transition? Comparative 

Studies of Sojourner Adjustment”, Journal of Cross-Cultural Psychology, 24/2: 221-249. 

Washington, M. C., Okoro, E. A., Thomas, O. (2012), “Intercultural Communication in Global 

Business: An Analysis of Benefits and Challenges”, International Business & Economics 

Research Journal (IBER), 11/2: 217-222. 



206 

Wennersten, P. (1999), “The Politics of Inclusion: The Case of the Baltic States”, Cooperation and 

Conflict, 34/3: 272-296. 

White, R. (1986), “Beyond Berlitz: How to Penetrate Foreign Markets through Effective 

Communications”, Public Relations Quarterly, 32: 12-16. 

Wiseman, R. L., Hammer, M. R., Nishida, H. (1989), “Predictors of Intercultural Communication 

Competence, International Journal of Intercultural Relations, 13/3: 349-370. 

Witteborn, S. (2003), “Communicative Competence Revisited: An Emic Approach to Studying 

Intercultural Communicative Competence”, Journal of Intercultural Communication 

Research, 32/3: 187-203. 

Wu, M. Y., Taylor, M., Chen, M. J. (2001), “Exploring Societal and Cultural Influences on 

Taiwanese Public Relations”, Public Relations Review, 27/3: 317-336. 

Yayınoğlu, P. (2005), “Yerel Yönetim Kuruluşlarında Halkla İlişkiler İşlevi ve Yeni 

Yaklaşımlar”, Selçuk İletişim, 3/4: 41-52. 

Yeşil, S. (2013), “Kültür ve Kültürel Farklılıklar: Liderlik Açısından Teorik Bir Değerlendirme”, 

Electronic Journal of Social Sciences, 12/44: 52-81. 

Yolcu, M. A., Aça, M. (2017), “Yapısal İşlevselcilik Açısından Folklorda Değişme ve İşlevsel 

Zorunluluklar Modeli, Uluslararası Kıbrıs Üniversitesi Folklor/Edebiyat Dergisi, 23/92: 

13-28.

Yoo, B., Donthu, N., Lenartowicz, T. (2011), “Measuring Hofstede's Five Dimensions of Cultural 

Values at the Individual Level: Development and Validation of CVSCALE”, Journal of 

International Consumer Marketing, 23/3-4: 193-210. 

Yoshitake, M. (2002), “Anxiety/Uncertainty Management (Aum) Theory: A Critical Examination 

of An Intercultural Communication Theory”, Intercultural Communication Studies, 11/2: 

177-193.

Yum, J. O. (2012), “Communication Competence: A Korean Perspective”, China Media 

Research, 8/2. 



 

207 

 

Zagefka, H., Brown, R., Broquard, M., Martin, S. L. (2007), “Predictors and Consequences of 

Negative Attitudes toward Immigrants in Belgium and Turkey: The Role of Acculturation 

Preferences and Economic Competition”, British Journal of Social Psychology, 46/1: 153-

169. 

Zaharna, R. S. (1995), “Understanding Cultural Preferences of Arab Communication Patterns”, 

Public Relations Review, 21/3: 241-255. 

Zaharna, R.S. (2001), ““In-Awareness” Approach to International Public Relations”, Public 

Relations Review, 27: 135-148. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



208 

Tezler 

Ağcagül, G. (2019), Değer Beklenti Kuramı Bağlamında Halkla İlişkiler Mesleği: Halkla İlişkiler 

Bölümü Öğrencileri Üzerine Bir Araştırma, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, Marmara 

Üniversitesi. 

Bilgiçer, M. C. (2011), Kültürler Arası Yönetim: Konaklama İşletmeleri Çalışanlarının Kültürler 

Arası Uyum Becerileri Üzerine Bir Çalışma, Doktora Tezi, İzmir, Dokuz Eylül 

Üniversitesi. 

Boynueğri, E. (2018), Türkiye’de Uluslararası Öğrencilerde Kültürleşme Stratejileri ile Kimlik 

Statüleri Arasındaki İlişki, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Ankara Üniversitesi. 

Browning, N. (2010), Beyond Excellence Theory: A Critical Examination of the Grunigian Model, 

Doktora Tezi, University of Georgia. 

Çevik, H. (2018), Yabancı Uyruklu Hastalara Bakım Veren Hemşirelerin Empati Düzeylerine Göre 

Kültürlerarası Duyarlılıkları, Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep, Gaziantep Üniversitesi. 

Doğan, A. (2015), Mükemmel Halkla İlişkiler Kriterleri Bağlamında Türkiye’deki Halkla İlişkiler 

Uygulamaları: Fortune Dergisi Türkiye’nin En İyi 500 Şirketi Örneği, Doktora Tezi, 

Erzurum, Atatürk Üniversitesi. 

Erdoğan, B. (2018), Sınıf Öğretmenlerinin Kültürlerarası Duyarlılıkları ve Çocuk Haklarına Yönelik 

Tutumlarının İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, Adana, Çukurova Üniversitesi. 

Güven, G. S. (2013), Halkla İlişkilerde Meslekleşme Olgusu: Kamu ve Özel Sektör Karşılaştırmalı 

Bir Uygulama, Yüksek Lisans Tezi, Erzurum, Atatürk Üniversitesi. 

Kubat, U. (2013), Çift Kültürlülerde Kültürleşme, Kültürel Açıdan Simgesel Markalar Ve Marka 

Tutumu Arasındaki İlişkinin İncelenmesinde Reklam Dilinin Rolü, Antalya, Akdeniz 

Üniversitesi. 

Kuş, O. (2019), Suriyeli Mültecilerin Sosyal Entegrasyonunda Halkla İlişkilerin Rolü, Doktora Tezi, 

İstanbul, İstanbul Üniversitesi. 



 

209 

 

Masudah, D. (2019), Kültürlerarası Adaptasyonda Eğitim Konumu ve Anne Konumunun Rolü: 

Türkiye’deki Endonezyalı Anneler Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli, Kocaeli 

Üniversitesi. 

Obuz, E. (2019), 1975 Yılında Türkiye’den Kktc’ye Göç Etmiş Bireylerde Kültürlerarası 

Adaptasyon ve Benlik Saygısı İlişkisi, Yüksek Lisans Tezi, Lefkoşa, Yakın Doğu 

Üniversitesi. 

Öğüt, N. (2017), Kültürlerarası Duyarlılık Düzeyi ile Etkin Merkezcilik, Yaşam Doyumu ve 

Mutluluk Düzeyleri Arasındaki İlişkinin İncelenmesi, Doktora Tezi, Konya, Selçuk 

Üniversitesi. 

Özbükerci, İ. (2015), Halkla İlişkiler Meslek Örgütleri Açısından Sanal Ortamda Halkla İlişkiler 

Yönetimi: Halkla İlişkiler Dernekleri Web Siteleri Üzerine Bir Araştırma, Yüksek Lisans 

Tezi, İzmir, Ege Üniversitesi. 

Özdemir, K. (2019), Kültürel Zekanın Kültürlerarası Duyarlılık Üzerindeki Etkisi, Yüksek Lisans 

Tezi, Gaziantep, Hasan Kalyoncu Üniversitesi. 

Schimdt, L. (2018), A Cross-Cultural Comparison of Perceptions by Public Relations Practitioners 

in The United States and Germany, Yüksek Lisans Tezi, Illinois State University. 

Schmitz, K. L. (2014), “NO ON 26” and @MS4HealthyFams: A Study of Excellence Theory Public 

Relations in the Magnolia State, Tez, The University of Southern Mississippi. 

Şimşek, B. (2006), Kadınlararası Konuşma Sürecinde Toplumsal Cinsiyetin Dil Üzerinden 

Sergilenmesi, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Ankara Üniversitesi  

Tabakçı, N. (2008), Kültürlerarası İletişim Sürecinde Alt Kültürlerde Kimliğin Oluşumu: 

Türkiye’deki Karaçay Topluluğu Örneği, Doktora Tezi, Konya, Selçuk Üniversitesi. 

Timcheva, E. (2017), Kültürlerarası İletişim: Makedonya’da Yaşayan Türkler ve Makedonlar 

Arasındaki İletişim, Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir, Eskişehir Anadolu Üniversitesi. 

Ummak, H. (2018), Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğretiminde Kullanılan "Kolay Gelsin" ve 

"İstanbul" Ders Kitaplarında Kültürlerarası Öğrenme, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 

İstanbul Üniversitesi  



210 

Yılmaz, B. (2011), Mükemmel Halkla İlişkiler Yaklaşımı Açısından Türkiye’deki Kalkınma 

Ajanslarının Halkla İlişkiler Faaliyetleri: Baka Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Antalya, 

Akdeniz Üniversitesi. 

Yılmaz, T. (2015), Türk Takı Sektöründe Uygulanan Halkla İlişkiler Faaliyetlerinin Mükemmel 

Halkla İlişkiler Kuramı Bağlamında İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul 

Aydın Üniversitesi. 

Yurttaş, Ş. A. (2009), Yerel Yönetimlerde Halkla İlişkiler Üzerine Karşılaştırmalı Bir Çalışma: 

Çatalca ve Nanterre Belediyeleri, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi. 



 

211 

 

İnternet Kaynakları 

BBC News (2016). How İs The Migrant Crisis Dividing Eu Countries? 

https://www.Bbc.Com/News/World-Europe-34278886 adresinden alınmıştır. 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2011, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2011.pdf, Erişim Tarihi: 

26.01.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2012, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2012.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2013, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2013.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2014, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2014.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2015, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2015.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2016, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2016.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2017, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2017.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2018, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2018.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

https://www.bbc.com/News/World-Europe-34278886
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2011.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2012.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2013.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2014.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2015.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2016.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2017.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2018.pdf


212 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2019, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2019.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Faaliyet Raporu Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2020, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2020.pdf, Erişim Tarihi: 

07.02.2022 

İBB Stratejik Planı Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2015-2019, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/stratejikplan15-19.pdf, Erişim Tarihi: 

09.02.2022 

İBB Stratejik Planı Basın Yayın ve Halkla İlişkiler Daire Başkanlığı, 2020-2024, 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/ibb-stratejik-plan-2020-2024.pdf, Erişim 

Tarihi: 09.02.2022 

Türk Dil Kurumu https://sozluk.gov.tr, Erişim Tarihi: 12.02.2021 

https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2019.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/faaliyet-raporu-2020.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/stratejikplan15-19.pdf
https://ibb.istanbul/BBImages/Slider/Image/ibb-stratejik-plan-2020-2024.pdf
https://sozluk.gov.tr/


213 

Sempozyumlar 

Burrowes, C.P. (1993), The Functionalist Tradition and Communication Theory [Sözlü Sunum], 

Annual Meeting of the Association for Education in Journalism and Mass Communication, 

Kansas City, Mo. 

Çobaner, A. (2017, 2-3 Kasım), Kültürlerarası İletişim Çerçevesinden Kültürlerarası Bir Karşılaşma 

Olarak Sağlık Turizmi, Sempozyum bildiriler kitabı içinde [Sempozyum]. 3. Uluslararası 

Sağlık İletişimi Sempozyumu, Atatürk Üniversitesi, Erzurum. 

Issa, A. A., ZaraAli-Garga, F., Yunusa, M. (2015), Explain the Meaning and Theories of 

Intercultural Communication and How it Promotes Peace among Countries of the World, 

[Working Paper], Bayero University, Kano. 

Lynch, J., Mosier, L. (1996, November), Intercultural Communication Competence: A Brief 

Synopsis [Sözlü Sunum], International and Intercultural Division, San Diego, Ca. 

Miyahara, A. (1991), Interpersonal Communication Competence: A Japanese Perspective [Sözlü 

Sunum], The Speech Communication Association of Puerto Rico conference, San Juan, 

Puerto Rico. 

Nadeem, M. U., Mohammed, R., Dalib, S. (2018, March), Historical Development and Models of 

Intercultural Communication Competence (Icc) [Sözlü Sunum], The Smmtc Postgraduate 

Symposium, University Utara Malaysia, Malaysia. 

Taylor, M. (1994), A Cultural Approach to Public Relations Research: Anexten- Sion of Hofstede's 

Variables to Grunig's Models of Public Relations [Sözlü Sunum], The Speech 

Communication Association, New Orleans, Louisiana. 

Zaharna, R. S. (1998), Integrating Intercultural Communication and International Public Relations: 

An In-awareness Model [Sözlü Sunum], The association for education in journalism and 

mass communication, Baltimore. 



215 

EK 2- ARAŞTIRMA SORULARINI İÇEREN KİŞİSEL TANITIM BİLDİRİSİ 

VE GÖRÜŞME REHBER FORMU 

Sayın ; ........... ........... 

Ben, Marmara Üniversitesi İletişim Fakültesi Halkla İlişkiler Bölümü Doktora Öğrencisi 

Özgenur Reyhan Güler. Doktora çalışmam kapsamında, İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin, 

çok kültürlü hedef kitlesine yönelik gerçekleştirdiği, halkla ilişkiler faaliyetleri deneyimini 

incelemekteyim Amacım; kültürlerarası iletişimin gerçekleşmesinde, çok kültürlü bir metropol 

olan İstanbul’u yöneten yerel yönetimin, farklı etnik yapılardaki vatandaşlarına yönelik stratejik 

bir iletişim çalışması yapıp yapmadığını ortaya koymaktır. İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin, 

çok kültürlü hedef kitlesine yönelik gerçekleştirdiği, halkla ilişkiler faaliyetleri deneyimini 

incelemek için bu vaka çalışmasında benimle paylaşacağınız bilgileri sadece tez çalışmam için 

kullanacağım. İsminizin, çalıştığınız kurumun ve diğer kişisel bilgilerinizin gizli kalacağını 

belirtmek isterim. Araştırmanın herhangi bir aşamasında vazgeçmekte özgürsünüz. İzninizle 

görüşmeyi kaydetmek istiyorum. Böylelikle zamanı daha iyi kullanarak sorulara vereceğiniz 

yanıtların kaydını daha ayrıntılı tutabilirim. Araştırmama katılmayı kabul ettiğiniz için şimdiden 

teşekkür ederim. Sizin bana görüşmeye başlamadan önce sormak istediğiniz bir soru varsa, bunu 

yanıtlamak isterim. Şimdi araştırmada yer alan soruları sormak için izninizi rica ediyorum.  

Görüşülen Kişinin 

Adı Soyadı:  

Görüşme Tarihi:  

Görüşme Yeri:  

Görüşme Süresi:  

Cinsiyeti: 

Eğitimi: 

Şu Anda Çalıştığı İşi (Faaliyeti) : 

Çalıştığı Kurum: 



216 

ÖZGEÇMİŞ 

1. Adı Soyadı: Özgenur Reyhan KURTULDU 

2. Doğum Tarihi: 09.11.1986 

3. Doğum Yeri: İstanbul 

4. Ö̈ğrenim Durumu: Doktora 

5. Ünvanı: Öğretim Görevlisi 

6. Email:

7. Öğrenim Durumu

Derece Bölüm/Program 
Üniversit

e 
Yıl 

Lisans 

Sanat ve Tasarım Fakültesi, 

Sanat Yönetimi Bölümü 

(Yüksek Onur Öğrencisi) 

İstanbul 

Kültür 

Üniversitesi 

2004-2008 

Lisans 

Açık Öğretim Fakültesi  

Halkla İlişkiler ve Reklamcılık 

Programı 

Anadolu 

Üniversitesi 
2017- 2022 

Yüksek 

Lisans 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İletişim Bilimleri Anabilim Dalı, 

Kültür Yönetimi Bölümü 

İstanbul 

Bilgi 

Üniversitesi 

2010-2013 

Doktora 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İletişim Fakültesi, Halkla İlişkiler 

Bölümü 

Marmara 

Üniversitesi 
2016- 2022 



 

217 

 

ALES - 

SÖZ 
 

Sınav Tarihi 

08.05.2016 

Puanı 

81,03286 

Kontrol 

Kodu 

5SY7S005 

 

 

 

8. Yüksek Lisans/Doktora Tez Başlığı ve Tez Danışmanı :  

"İstanbul İlçelerindeki Demografik Yapının, Yerel Yönetimlerin Kültür Politikaları 

Üzerindeki Etkileri 'Bayrampaşa Belediyesi Örneği' "  

                                                                                Prof. Dr. Asu AKSOY ROBINS 

“Kültürlerarası İletişim Bağlamında Halkla İlişkilerin Rolü; İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Örneği ” 

       Prof. Dr. Emel POYRAZ 

 

9. Profesyonel Görevler:  

 

Görev Unvanı Görev Yeri Yıl 

Küratör / Kültür 

Sanat Koordinatörü 

Beyoğlu Belediyesi Kültür ve Sosyal 

İşler Müdürlüğü 
2008-2010 

Küratör / Kültür 

Sanat Koordinatörü 

Bayrampaşa Belediyesi Kültür ve 

Sosyal İşler Müdürlüğü 
2010. 2017 

Proje Danışmanı 

 

İstanbul Aydın Üniversitesi Türkiye 

Araştırmaları Merkezi  
2012- 2017 

Proje Danışmanı 

 

Marmara Üniversitesi, Sağlık, Kültür 

ve Spor Daire Başkanlığı 
2012-2014 

Öğretim Görevlisi 
 

İstanbul Aydın Üniversitesi, Anadolu 

BİL MYO. Yönetim ve Organizasyon 

Bölümü, Yerel Yönetimler Programı 

2012- 2017 

 

Öğretim Görevlisi 

 

 

İstanbul Aydın Üniversitesi, İletişim 

Fakültesi, Halkla İlişkiler ve Tanıtım 

Bölümü 

 

2016 - 2017  



 

218 

 

 

Öğretim Görevlisi 

(Yarı Zamanlı) 

Marmara Üniversitesi, Atatürk Eğitim 

Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi 

Anabilimdalı 

2016-2019 

Öğretim Görevlisi 

(Tam Zamanlı) 

Altınbaş Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi, Radyo Tv ve Sinema Bölümü 

2017-2021 

 

 

10. Projelerde Yaptığı Görevler:  

 

• Beyoğlu Belediyesi, Altıneller El Sanatları Festivali Koordinatörü (2008,2009) 

• Beyoğlu Belediyesi, Galata Moda Festivali Koordinatörü (2008,2009) 

• Beyoğlu Belediyesi, Yerel Tatlar Festivali Koordinatörü (2008,2009) 

• Beyoğlu Belediyesi, Sahaf  Festivali Koordinatörü (2008,2009) 

• Beyoğlu Belediyesi, Galata Tasarım Festivali Koordinatörü (2008,2009) 

• Beyoğlu Belediyesi, Beyoğlu Dergisi Yazar  (2011,2012,2013,2014) 

• Bayrampaşa Belediyesi 7 İklim 7 Renk Festivali Etkinlik Koordinatörü 

(2011,2012,2013,2014) 

• Bayrampaşa Belediyesi Yöresel Geceler Festivali Etkinlik Koordinatörü (2015) 

• Bayrampaşa Belediyesi 7 İklim 7 Renk Festivali Etkinlik Koordinatörü 

(2011,2012,2013,2014) 

• Bayrampaşa Belediyesi Liseler Arası Müzik Festivali Jürisi ve  Etkinlik Koordinatörü (2013) 

• Bayrampaşa Belediyesi Gençlik Orkestrası Kurucu Genel Sanat Yönetmeni  (2011-2012) 

• Bayrampaşa Belediyesi Ramazan Etkinlikleri Canlı Yayın Sorumlusu (2014,2015,2016,2017) 

• İAU Türkiye Araştırmaları Merkezi, Birleşmiş Kentler Okulu 1 “Kentin Şifreleri” Proje 

Danışmanı (2012) 

• İAU Türkiye Araştırmaları Merkezi,  Birleşmiş Kentler Okulu 2 “Kentin İzleri” Proje 

Danışmanı (2013) 

• İAU Türkiye Araştırmaları Merkezi,  Birleşmiş Kentler Okulu 3 “Kentin Serüveni” Proje 

Danışmanı (2015) 

• İAU Türkiye Araştırmaları Merkezi,  Siyaset Akademisi 3 Proje Danışmanı (2013) 

• İAU Türkiye Araştırmaları Merkezi,  Siyaset Akademisi 4 Proje Danışmanı (2014) 



 

219 

 

• İAU Türkiye Araştırmaları Merkezi,  Siyaset Akademisi 5 Proje Danışmanı (2016) 

• İAU Türkiye Araştırmaları Merkezi, Uluslararası Kent Konseyleri ve Kentler Kongresi 

Kongre Düzenleme ve Koordinasyon Kurulu Üyesi (2016) 

• Marmara Üniversitesi, Sağlık, Kültür ve Spor Daire Başkanlığı Gösteri Sanatları Projesi, 

“Keşanlı Ali Destanı” Yönetmen (2014) 

• Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Müzik Bölüm Başkanlığı, Çanakkale 2015 

100. yıl Etkinlikleri Proje Koordinatörü & Yönetmen (2015) 

• Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İletişim Fakültesi, Dijital Gerçeklikte Halkla 

İlişkilerin Evrimi Çalıştayı Düzenleme Kurulu Üyesi (2017) 

• İstanbul Aydın Üniversitesi İletişim Fakültesi Halkla İlişkiler ve Tanıtım Bölümü “Yerel 

Yönetimlerde Halkla İlişkiler” Konferansı – Konuşmacı (2017) 

• Altınbaş Üniversitesi Meslek Yüksekokulu Meslekte Altın Kariyer ve Liderlik Akademisi 

Proje Danışmanı (2018) 

• Altınbaş Üniversitesi Meslek Yüksekokulu Kent ve Yaşam Akademisi Proje Genel 

Koordinatörü (2018) 

• Zeytinburnu Belediyesi, Zeytinburnu Kültür ve Sanat Merkezi Etkili İletişim ve Diksiyon 

Eğitmeni (2018-2019) 

• Altınbaş Üniversitesi Meslek Yüksekokulu Kent ve Siyaset Akademisi Proje Sorumlusu 

(2018) 

• Avcılar Belediyesi 25 Kasım Kadına Şiddetle Mücadele Günü Etkinliği Proje Sorumlusu 

(2018) 

• Altınbaş Üniversitesi Meslek Yüksekokulu Meslekte Altın Kariyer ve Liderlik Akademisi 2 

Proje Danışmanı (2019) 

• Altınbaş Üniversitesi Meslek Yüksekokulu “Yerel Seçimler 2019’a Doğru” Proje Danışmanı 

(2019) 

• Galatasaray Üniversitesi / TİKAD işbirliği Kadın Girişimciliği Projesi Eğitmen/Mentör (2019-

2020) 

• Altınbaş Üniversitesi, Toplumsal Cinsiyet Eşitliği Araştırma Merkezi , 2. Uluslararası Kadın 

ve Siyaset Kongresi, Düzenleme ve Koordinasyon Kurulu Üyesi (2019-2020) 

• Kobi Aktüel Dergisi Yazarı (2019-2020) 

• Erasmus Eğitim Alma Hareketliliği, Morocco Uluslararası Rabat Üniversitesi (2020) 

• Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü İstanbul Şubesi “İmaj,Protokol ve Sosyal Davranış 

Kuralları Eğitimi” Eğitmen (2020) 

 



 

220 

 

 

11. Uluslararası bilimsel toplantılarda sunulan ve bildiri kitaplarında (proceedings) 

basılan bildiriler  

 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan (2017).  Güzel Sanatlar Eğitiminde Uygulamalı Ve Teorik 

Yaklaşımlarla Sanat Tarihi Olgusu.  Müzik Eğitimi Yayinlari N0.89 Kültür Kitapları Serisi 

No.26, Isbn 978-605-4957-42-2, 2(1), 467-475. (Tam Metin Bildiri/Sözlü Sunum)(Yayın 

No:4508198) 

• Oğuzcan Anil Uğur,Kurtuldu Özgenur Reyhan,Karav Cahide (2018).  Dijital Ortamda 

Gündem Belirleme Ve Yönetimi Aracı Olarak Google’ın Kullanımı.  Yıldız Teknik 

Üniversitesi Uluslararası Sosyal, Beşeri Ve Idari Bilimler Sempozyumu,  (Özet Bildiri/Sözlü 

Sunum)(Yayın No:4616065) 

 

• Oğuzcan Anil Uğur,Kurtuldu Özgenur Reyhan,Karav Cahide (2018 Yeniliklerin Yayılması 

Modeli” Bağlamında Black Mirror Dizisinin Analizi.  1st International Cicms (Cultural 

Informatics, Communication&Media Studies) Conference,  (Özet Bildiri/Sözlü Sunum 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan, Oğuzcan Anil Uğur, (2019).  Dijital Pazarlamada Yeni 

Yönelimler: Dijital Skor Örneği.  Üsküdar Üniversitesi 6. Uluslararası İletişim Günleri Dijital 

Dönüşüm Sempozyumu,  (Özet Bildiri/Sözlü Sunum) s. 82-83 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan; Oğuzcan Anil Uğur, (2019).  Dijital Çağda Gerçekliğin Inşasında 

Halkla Ilişkileri Yeniden Düşünmek.  Anadolu Üniversitesi, Iletişim Bilimleri Fakültesi, Yeni 

Zamanlar Ve Halkla Ilişkiler Sempozyumu,  (Özet Bildiri/Sözlü Sunum) 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan; Tüccar, Esin, (2019).  Engelli Ve Aileleri Ile Iletişim Kurmada 

Halkla Ilişkilerin Rolü; Bayrampaşa Örneği.  4. Uluslararası Bilimsel Araştırmalar Kongresi 

(UBAK),  (Özet Bildiri/Sözlü Sunum) 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan (2019).  Yeni Bir Uygulama Alani Olarak Kamu Diplomasisi 

Faaliyetlerinin Dijital Diplomasi Perspektifinden Incelenmesi.  Orta Doğu Uluslararasi 

Multidisipliner Çalişmalar Kongresi /Beyrut,  (Özet Bildiri/Sözlü Sunum) Cilt:1, Sayı:1 

 

 

12. Yazılan ulusal/uluslararası kitaplar veya kitaplardaki bölümler 

 



 

221 

 

• Halkla Ilişkiler Ideali ”Alanın Keşfi” (2019)., Özgen Ebru, Kurtuldu Özgenur Reyhan, Oğuzcan 

Anil Uğur, Palacı Havva,  Pozitif Yayınları, Basım Sayısı:1, Sayfa Sayısı 152, 

Isbn:6057531049, Türkçe(Bilimsel Kitap), (Yayın No: 4713277) 

• Herşeyin Bir Tarihi Var 1 (2021), Güler, Özgenur Reyhan, Nesil Yayınları, Sayfa Sayısı: 152, 

ISBN: 786051833279 

• Kurumsal İletişimde Güncel Yaklaşımlar (2021), İtibar Yönetimi Stratejileri Kapsamında 

Sosyal Medyada Kurumsal İletişim Çalışmaları “Linkdln Platformu Üzerinden Bir İnceleme”, 

Kriter Yayınları, Basım Sayısı:1, Sayfa Sayısı 246,  

Isbn: 9786257669405, Türkçe(Bilimsel Kitap) Kitap Bölümü 

 

 

13. Uluslararası/ Ulusal hakemli dergilerde yayımlanan makaleler  

 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan (2015).  Bayrampaşa İlçesindeki Demografik Yapının, Bayrampaşa 

Belediyesi’nin Kültür Politikaları Üzerindeki Etkileri.  Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt:1, Sayı:1, s. 67-88 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan (2017).  Güzel Sanatlar Eğitiminde Uygulamalı Ve Teorik 

Yaklaşımlarla Sanat Tarihi Olgusu.  Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Eğitimi, Toplum 

Bilimler Etkileşimi Uluslararasi Sempozyumu, Müzik Eğitimi Yayinlari N0.89 Kültür 

Kitapları Serisi No.26, Isbn 978-605-4957-42-2, Cilt 2, Sayı 1, S. 415-423 

• Kurtuldu, Özgenur Reyhan (2018).  Kültürlerarası İletişimde Müziğin Yeri ve Toplumsal 

Yansıması, "Türk- Macar Kültürü Üzerine Bir Değerlendirme. Müzik’te; Stratejik 

Yaklaşımlar Uluslararası Sempozyumu “Eğitim, Kurumlar, Kültür Politikaları, Yayıncılık, 

Terminoloji" Bildiriler Kitabı, s. 209-219 

• Kurtuldu Özgenur Reyhan (2019).  Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği Ve Kadina Karşi Aile Içi 

Şiddetle Mücadele Kampanyalari; Sabanci Vakfi “Iş Dünyasi Aile Içi Şiddete Karşi” Projesi 

Analizi  Marmara Üniversitesi Kadın ve Toplumsal Cinsiyet Araştırmaları Dergisi, Cilt:, 

Sayı.:2, s. 97-110 

 

 

 

 

https://dergipark.org.tr/en/pub/rteusbe/issue/26019/274050
https://dergipark.org.tr/en/pub/rteusbe/issue/26019/274050


 

222 

 

14. Verilen lisans ve lisansüstü düzeydeki dersler  

  

 



 

223 

 

 

 

 

1. Üyelikler :  

• İstanbul Topkapı Üniversitesi TOKAMER Toplumsal Cinsiyet ve Kadın Araştırmaları 

Merkezi Danışma Kurulu Üyesi 

• TURİNG (Türkiye Turing ve Otomobil Kurumu) Üyesi 

• UDRS/DURS Kentsel Gelişim ve Sosyal Araştırmalar Derneği Başkan Yardımcısı 

• Fütürizm Derneği Eğitim Komisyonu Üyesi 

• İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kent Konseyi Göç Komisyonu Üyesi 

 

 


	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	İÇİNDEKİLER TABLOSU
	KISALTMALAR
	TABLO LİSTESİ
	ŞEKİLLER LİSTESİ
	GRAFİKLER LİSTESİ
	GİRİŞ
	1. KÜLTÜR
	1.1. Kültürün Tanımı
	1.1.1. Sosyolojik Anlamda Kültür Terimi
	1.1.2. Etimolojik Anlamda Kültür Terimi
	1.1.3. Antropolojik Anlamda Kültür Terimi

	1.2. Kültürün Sınıflandırılması
	1.2.1. Gerçek Kültür ve İdeal Kültür
	1.2.2. Yüksek Kültür ve Yaygın Kültür
	1.2.3. Alt Kültür ve Karşıt Kültür
	1.2.4. Çok Kültürlülük
	1.2.5. Kültür Şoku ve Etnosentrizm
	1.2.6. Siyasal Kültür
	1.2.7. Popüler Kültür


	2. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM
	2.1. Kültürlerarası İletişimin Tarihçesi
	2.2. Kültürlerarası İletişim Kuramları
	2.2.1. Davranışsal Bileşenler Kuramı
	2.2.1.1. Hall’ın Kültürel Antropoloji Yaklaşımı
	2.2.1.2. Hall’ın Dil Bilimi Yaklaşımı
	2.2.1.3. Hall’ın Etoloji Yaklaşımı
	2.2.1.4.  Hall’ın Freud’cu Psikanalitik Teorisi Yaklaşımı

	2.2.2. Kültürel Boyutlar Kuramı
	2.2.2.1.  Güç Mesafesi
	2.2.2.2. Bireyselci Yapı
	2.2.2.3.  Belirsizlikten Kaçınma
	2.2.2.4.  Maskülen/Feminen Toplum
	2.2.2.5.  Uzun/Kısa Vadeli Oryantasyon

	2.2.3. Kültürel Kimlik Kuramı
	2.2.3.1. Mole’nin Dil Yaklaşımı
	2.2.3.2.  Mole’nin Bölgecilik Yaklaşımı
	2.2.3.3.  Mole’ye Göre Kuşak Farkı
	2.2.3.4.  Mole’nin Cinsiyet Yaklaşımı
	2.2.3.5.  Mole’ye Göre İş Ahlakı
	2.2.3.6.  Mole’nin Çalışma Etiği Yaklaşımı
	2.2.3.7.  Mole’nin Gelecek Yaklaşımı
	2.2.3.8. Mole’nin Beklentiler Yaklaşımı
	2.2.3.9.  Mole’nin Hazırlık Yaklaşımı
	2.2.3.10. Mole’nin Katılım Yaklaşımı
	2.2.3.11. Mole’ye Göre Zaman ve Dakiklik
	2.2.3.12.  Mole’ye Göre Yerleşim

	2.2.4.  Farklılık Anlayışı Kuramı
	2.2.5.  Söylem Kuramı
	2.2.6.  Kültürleşme Kuramı
	2.2.6.1.  Bütünleşme Stratejisi
	2.2.6.2.  Erime Stratejisi
	2.2.6.3.  Ayırma Stratejisi
	2.2.6.4.  Aykırılaşma Stratejisi

	2.2.7. Kültürlerarası Uyum Kuramı
	2.2.8.  Kültürel Adaptasyon Kuramı
	2.2.9. Kültürlerarası İletişim Yeterliliği

	2.3. Kültürlerarası İletişim Çalışmalarında Diğer Kuramsal Yaklaşımlar

	3. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM STRATEJİLERİNDE MÜKEMMEL HALKLA İLİŞKİLERİN UYGULANMASI VE YEREL YÖNETİMLER AÇISINDAN ÖNEMİ
	3.1. Mükemmel Halkla İlişkiler
	3.1.1. Tanım
	3.1.2. Model

	3.2.  Mükemmel Halkla İlişkilerin Uygulama Sürecindeki Aktörler
	3.2.1. Yerel Yönetimler
	3.2.2. Sivil Toplum Kuruluşları
	3.2.3. Medya
	3.2.4. Hükümet

	3.3. Halkla ilişkilerin Kültürel Farklılıkların Uyumu Sürecindeki Rolü ve Görevi
	3.4. Yerel Yönetimlerde Halka İlişkiler
	3.5.  Yerel Yönetimlerin İletişim Stratejilerinin Mükemmel Halkla İlişkiler Stratejileri İle Uyumlandırılması

	4. KÜLTÜRLERARASI İLETİŞİM VE MÜKEMMEL HALKLA İLİŞKİLERİN YEREL YÖNETİMLERDE UYGULANMASINA YÖNELİK BİR ARAŞTIRMA
	4.1.  Araştırmanın Amacı
	4.2.  Araştırmanın Problemi
	4.3.  Araştırmanın Yöntemi
	4.4.  Veri Toplama Süreci
	4.5.  Araştırma Kapsamı ve Sınırlıklar
	4.6.  Araştırma Bulguları
	4.7. Araştırmanın Sonucu

	SONUÇ
	KAYNAKÇA
	EKLER
	ÖZGEÇMİŞ

