
T.C. 

YILDIZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

DİLLER VE KÜLTÜRLERARASI ÇEVİRİBİLİM DOKTORA 

PROGRAMI 

 

DOKTORA TEZİ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÇEVİRİ BAĞLAMINDA ANADOLU’YA ÖZGÜ 

ANONİM ESERLERİN METİNLERARASI 

KAVRAMLAR VE YÖNTEMLERLE İNCELENMESİ 
 

 

 

 

 

 

 

PINAR TEKİN 

14726005 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. FÜSUN ATASEVEN 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL 

2022 



T.C. 

YILDIZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

DİLLER VE KÜLTÜRLERARASI ÇEVİRİBİLİM DOKTORA 

PROGRAMI 

 

 DOKTORA TEZİ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÇEVİRİ BAĞLAMINDA ANADOLU’YA ÖZGÜ 

ANONİM ESERLERİN METİNLERARASI 

KAVRAMLAR VE YÖNTEMLERLE 

İNCELENMESİ 
 

 

 

 

 

 

PINAR TEKİN 

14726005 

ORCID NO: 0000-0002-1664-9440 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. FÜSUN ATASEVEN 

 

 

 

 

 

İSTANBUL 

2022 



T.C. 

YILDIZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

DİLLER VE KÜLTÜRLERARASI ÇEVİRİBİLİM PROGRAMI 

 

DOKTORA TEZİ  

 

 

 

 

 

 

ÇEVİRİ BAĞLAMINDA ANADOLU’YA ÖZGÜ 

ANONİM ESERLERİN METİNLERARASI 

KAVRAMLAR VE YÖNTEMLERLE 

İNCELENMESİ 
 

 

 

PINAR TEKİN 

14726005 

 

 

Tezin Savunulduğu Tarih: 25.02.2022 

Tez Oy Birliği ile Başarılı Bulunmuştur 

 

                                  Unvan Ad Soyad                             İmza 

 Tez Danışmanı  :  Prof. Dr. Füsun ATASEVEN  

 Jüri Üyeleri   :  Prof. Dr. Emine BOGENÇ DEMİREL  

    Doç. Dr. Seda TAŞ İLMEK  

    Doç. Dr. Lale ÖZCAN  

    Dr. Öğretim Üyesi Aslı ARABOĞLU 

 

 

İSTANBUL 

MART  2022



iii 

ÖZ 

ÇEVİRİ BAĞLAMINDA ANADOLU’YA ÖZGÜ ANONİM 

MESERLERİN METİNLERARASI KAVRAMLAR VE 

YÖNTEMLERLE İNCELENMESİ 
Pınar Tekin 

Mart, 2022 

 

Bu tez çalışmasında, çeviribilim bağlamında Anadolu medeniyetlerine özgü anonim 

eserler ve bu eserlerin Avrupa’daki karşılıklarına varan geniş bir uzamda yazınsal, 

kültürel ve bağlamsal değişimlerinin – dönüşümlerinin izi sürülmeye çalışılmaktadır. 

Özellikle metinselaşkınlığı oluşturan “metinlerarasılık”, “anametinsellik” ve 

“yanmetinsellik” bağlamında incelenen eserlerin çeviri ürünü olarak eklemlenerek ya 

da dönüşerek konumlandığı noktalar saptanmaya çalışılmaktadır.  Tezin ana hatları: 

“Halkbilimi bağlamında Anadolu medeniyetleri ve müzik kültürü”, “çeviribilim 

ışığında metinlerarasılık ve müzik”, “dillerarası uygulama çalışması olarak 

metinlerarasılık bağlamında anonim halk eserleri örnek inceleme” ve “dil-içi 

uygulama çalışması olarak metinlerarasılık bağlamında anonim halk eserleri örnek 

inceleme” olmak üzere dört ana bölümden oluşmaktadır. Öncelikle incelenen anonim 

eserlerin bağlı olduğu halkbilimi disiplini ve Anadolu’daki tarihçesi hakkında bilgi 

verilmektedir. Ardından metinlerarasılığın anonimeserler ile kesiştiği müzik kültürü 

ve anonim halk eserleri türlerine göre incelenmektedir. Daha sonrasında eserlerin 

çeviribilim bağlamında ele alınabilmesi sorgulanarak çevirinin bir disiplin olarak 

geldiği eklektik konum vurgulanmaktadır. Bu çalışmadaki anonim eserleri çeviri ile 

buluşturan metinlerarasılık kavramı ise bir sonraki aşamada kuramsal gelişimi ve 

uğradığı değişimleri bağlamında incelenmektedir. Ardından da metinlerarasılık ile 

müziklerarasılık gibi çok daha yeni bir kavramın ilişkisine çeviribilim penceresinden 

bakıldığında ortaya çıkan bulgular sorgulanmaktadır. Bu aşamada Anadolu ve 

Avrupa’daki anonim eserlerde tespit edilen metinlerarası ögeler kıyaslanmakta ve dil-

içi ve diller arası olmak üzere iki farklı açıdan yorumlanmaktadır. Araştırmanın 

sonucunda müzik eseri olarak tanımlanabilecek bu anonim metinlerin aktarımda 

uğradığı dönüşüm ve değişimler; göçler savaşlar vb. coğrafi unsurlardan etkilenmiş 

çok katmanlı palimsest bir yapıda olduğu, ayrıca söz konusu metinlerarası ilişkiselliğin 

ve sosyo-kültürel etkileşimin aktaran (çevirmen) tarafından da biçemsel farklılıklarla 

değişikliğe uğratıldığı gözlenmektedir.  

 

 

Anahtar Kelimeler: Anonim, Çeviri, Dönüşüm, Çeviride Metinlerarasılık, 

Müziklerarasılık.  

 



iv 

ABSTRACT 

ANALYZING ANATOLIAN ANONYMOUS MUSIC WITH NOTIONS AND 

METHODS OF INTERTEXTUALITY WITHIN THE CONTEXT OF 

TRANSLATION 

Pınar Tekin 

March, 2022 

 

This thesis is to reveal and trace the literary, cultural and contextual changes – 

transformations of anonymous works unique to Anatolian civilizations and their 

European equivalents within the context of translation studies.  In particular, it is tried 

to determine the points where the works examined in the context of "intertextuality", 

"maintextuality" and "paratextuality" are positioned by being articulated or 

transformed as a translation product. The outline of the thesis comprises of four main 

chapters: "Anatolian civilizations and music culture within the context of folklore", 

"intertextuality and music in the light of translation studies", "anonymous folk works 

case study within the context of intertextuality as an interlingual case study" and 

"anonymous folk works case study in the context of intertextuality as an intralinguistic 

case study”. First of all, information is given about the discipline of folklore and its 

history in Anatolia, to which the anonymous works examined. Then, musical culture 

and anonymous folk works are elaborated according to the genres that intertextuality 

intersects with anonymous works. Afterwards, the eclectic position of translation as a 

discipline is emphasized by questioning whether the works can be examined in the 

context of translation studies. The concept of intertextuality, which brings together 

anonymous works with translation in this study, is examined in the next step within 

the context of its theoretical development and changes. Then, the relationship between 

intertextuality and a newer concept such as intermusicality is examined from the 

perspective of translation studies, and the findings are questioned. At this stage, the 

intertextual elements identified in the anonymous works in Anatolia and Europe are 

compared and interpreted from two different perspectives, intralinguistic and 

interlingual. As a result of the research, the transformations and changes in the transfer 

of these anonymous texts, which can be defined as musical works; changes such as 

migrations and wars. It is observed that it has a multi-layered palimsest structure 

influenced by geographical factors, and that the intertextuality and socio-cultural 

interaction in question have been modified by the translator with stylistic differences. 

 

Key Words: Anonymous, Translation, Transformation, Intertextuality in Translation, 

Intermusicality. 

 



v 

ÖN SÖZ 

Oldukça uzun ve zorlu bir sürecinden ardından ortaya çıkan bu tez çalışması; değerli 

hocalarımın, sevgili babamın ve dostalarımın bana olan inancı, sabrı ve desteği 

olmaksızın yazılamazdı. Öncelikle doktora ders sürecinden çalışmanın konusunun 

belirlenmesine kadar her aşamada bana yol gösteren, tükendiğimi hissettiğim her 

anımda bana desteğini esirgemeyen, tüm içtenliği ile yüreklendiren ve motive eden, 

değerli bilgi ve deneyimlerini benimle paylaşan çok değerli danışmanım Prof. Dr. 

Füsun Ataseven’e bana olan inancı, sabrı ve emeği için en içten teşekkürlerimi 

sunarım.  

Derslerini zevkle dinlediğim, tez çalışması boyunca değerli görüş ve önerilerini 

benimle paylaşan, düşüncelerime hep zengin, farklı bir algı ve bakış açısı kazandıran 

çok değerli hocam Prof. Dr. Emine Bogenç Demirel’e ve tez izleme komitesi üyem 

değerli Doç. Dr. Seda Taş İlmek’e çok teşekkür ederim. Ayrıca, doktora programı 

boyunca ders aldığım çok kıymetli hocam Prof. Dr. Ayşe Banu Karadağ’a ve sayın 

hocam Prof. Dr. Sündüz Öztürk Kasar’a da şükranlarımı sunmak isterim. 

Varlığı ile yaşam amacım olan ve bana çalışma fırsatı vermese bile mutluluk kaynağı 

olan canım oğlum Kutay Küçük’e sevgilerimi sunarım. Doktora tezi sürecinde kolum 

kanadım olan, hiç vakit ayıramadığım oğlum Kutay’a hem dedelik hem annelik eden, 

hayatımın tüm zorluklarında yanımda olan canım babam Mahmut Tekin’e yürekten 

minnettarım. 

Bu çalışmayı, doktora ders sürecinde her konuda benimle zevkle çalışmış, kendime 

olan güvenimi ve gücümü yitirmeksizin kendimle gurur duymam konusunda bana güç 

veren, çalışmanın ortaya çıkışı ile anısını yaşatacak azmi veren 11.11.2017’de 

aramızdan ayrılan sevgili eşim, canım oğlum Kutay’ın biricik babası Ahmet Can 

Küçük’e ithaf ediyorum. 

 

İstanbul; March, 2022                    Pınar Tekin 

 



vi 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 
ABSTRACT ............................................................................................................... iv 
ÖN SÖZ ....................................................................................................................... v 
İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... vi 
TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................ viii 

ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................ xi 
KISALTMALAR ..................................................................................................... xii 

 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

2. HALKBİLİMİ BAĞLAMINDA ANADOLU MEDENİYETLERİ VE MÜZİK 

KÜLTÜRÜ .................................................................................................................. 6 

2.1. Tarihçe............................................................................................................... 6 

2.2. Anadolu Medeniyetlerinde Müzik………………………………………...…...7 

   2.2.1. Geçmişten Günümüze Anadolu Türküleri……………………………..…..9 

2.3. Halkbilimi ve Anonim Eserler Kavramı.………………….……………….....11 

       2.3.1. Türlerine Göre Türküler…………………………….…………………....12 

             2.3.1.1. Maniler……………………….……………………………….……12        

             2.3.1.2. Ninniler…………….………………………………………………12     

             2.3.1.3. Ağıtlar………………………………………………………..…….13 

    2.4. Âşıklar……………………………………………………………………..…13       

       2.4.1. Âşık Geleneği ve Anadolu………………………………………….…....14   

       2.4.2. Anadolu'dan Avrupa'ya Âşıklar……...…………………………………..15 

    2.5. Bölüm Değerlendirmesi……………………………………………………...15 

3. ÇEVİRİBİLİM IŞIĞINDA METİNLERARASILIK ve MÜZİK ................... 16 

3.1. Çeviribilim ...................................................................................................... 16 

3.2. Çeviribilim ve Metinlerarasılık……..………………………………………..20 

3.2.1. Geçmişten Günümüze Metinlerarasılık ................................................... 21 

3.2.2. Yapısalcı Dönem……………...…………………………………………26 

3.2.2.1. Michael Riffaterre ve Yapısalcı Hermenötik .................................... 26 

3.2.2.2. Julia Kristeva ve Metinlerarasılığın Sahnesi…...…………….….….30 

3.2.2.3. Gerard Genette ve Metinselaşkınlık……………………….……..….37 

        3.2.3. Yapısalcılık Sonrası Dönem…………………...……………………..….51   

            3.2.3.1. Jacques Derrida ve Logosun Yapısökümü……….……….………...52   

            3.2.3.2. Harold Bloom ve Metinlerarasılıkta Amerika Etkileşimleri……..…54 

            3.2.3.3. Homi K. Bhabha ve Sömürgecilik Sonrası Metinlerarasılık….….....55 

            3.2.3.4. Postmodernite Bağlamında Metinlerarasılığa Bakış……………......56 

     3.3. Metinlerarasılık-Müzikleraasılık İlişkisi……………………...……………..60 

     3.4. Bölüm Değerlendirmesi………………………………………………..……62 

4. DİLLER ARASI UYGULAMA: METİNLERARASILIK – 

ANAMETİNSELLİK BAĞLAMINDA ANONİM HALK ESERİ ÖRNEK 

İNCELEMELER ...................................................................................................... 64 
4.1. Anadolu “Türkü”leri ve Avrupa “Balad”larında Tespit Edilen Metinlerarası 

Ögeler ..................................................................................................................... 64 



vii 

4.1.1. Anıştırma .................................................................................................. 64 
4.1.2. Palimpsest ................................................................................................ 69 

   4.1.2.1. Örnek İnceleme: Anadolu’dan Avrupa’ya “Zalım Ana ve Kaynana” 

Palimpsesti ......................................................................................................... 69 

   4.1.2.2. Örnek İnceleme: Anadolu’dan Avrupa’ya “Gelin” Palimpsesti ........ 80 

     4.2. Anadolu “Türkü”leri ve Avrupa “Balad”larında Anametinsel Ögeler .......... 86 
4.2.1. Dönüşüm-Dönüştürüm ............................................................................. 86 

4.3. Ninnilerde Tespit Edilen Metinlerarası Ögeler ............................................... 88 
4.3.1. Örnek İnceleme: Now I lay Me Down to Sleep / Yattım Sağıma, Döndüm 

Soluma Ninnileri ................................................................................................ 88 
4.3.2. Gönderge ................................................................................................. .91 

    4.4. Anadolu'dan Avrupa'ya Ağıtlar ve Tespit Edilen Metinlerarası Ögeler ......... 92 
4.4.1. Anıştırma .................................................................................................. 92 

4.4.2. Gönderge .................................................................................................. 96 
4.5. Anadolu'dan Avrupa'ya Ağıtlar ve Anametinsel Ögeler ............................... 105 

4.5.1. Çeviri ...................................................................................................... 105 

4.6. Bölüm Değerlendirmesi ................................................................................ 108 

5. DİL İÇİ UYGULAMA: METİNLERARASILIK – ANAMETİNSELLİK 

BAĞLAMINDA ANONİM HALK ESERİ ÖRNEK İNCELEMELER ........... 110 
5.1. Anadolu “Türkü”lerinde Tespit Edilen Metinlerarası Ögeler ....................... 110 

5.1.1. Anıştırma ................................................................................................ 110 
    5.1.1.1. Kültürel anıştırma............................................................................ 110 

5.1.2. Öykünme-Pastiş ..................................................................................... 113 
5.2. Anadolu “Türkü”lerinde Tespit Edilen Anametinsel Ögeler ........................ 115 

5.2.1. Biçimsel Dönüşüm/Dönüştürüm ............................................................ 115 

        5.2.1.1. Çeviri ............................................................................................... 115 

5.3. Anadolu Ağıtlarında Tespit Edilen Metinlerarası Ögeler ............................. 122 
5.3.1. Anıştırma ................................................................................................ 122 
5.3.2. Gönderge ................................................................................................ 132 

5.4. Anadolu Ağıtlarında Tespit Edilen Anametinsel Ögeler .............................. 146 
5.4.1. Yansılama (Parodi)................................................................................. 146 

5.5. Ninnilerde Tespit Edilen Metinlerarası Ögeler ............................................. 151 

5.5.1. Anıştırma ................................................................................................ 152 
5.6. Ninnilerde Tespit Edilen Anametinsel Ögeler .............................................. 154 

5.6.1. Yansılama (Parodi)................................................................................. 154 
5.6.2. Biçimsel Dönüşüm ................................................................................. 157 

            5.6.2.2. Cover ............................................................................................... 164 

5.7. Bölüm Değerlendirmesi ................................................................................ 166 

6. SONUÇ ve DEĞERLENDİRME ...................................................................... 167 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 175 
 
 

  

 



viii 

 

TABLOLAR LİSTESİ  

Tablo 1:     Yansılama ve İşlevsel Dağılımı Üzerine ................................................ 43 

Tablo 1.2:  Yansılama ve Biçemsel Dağılımı Üzerine .............................................. 43 

Tablo 2.1:  The Wife of Usher’s Well-1…..….…………………………………......65 

Tablo 2.2:  The Wife of Usher’s Well-2…..….…………………………………......66  

Tablo 2.3:  The Wife of Usher’s Well-3…..….…………………………………......66  

Tablo 2.4:  The Wife of Usher’s Well-4…..….…………………………………......67  

Tablo 2.5:  The Wife of Usher’s Well-5…..….……………………………………...67  

Tablo 2.6:  The Wife of Usher’s Well-6…..….………………………………..…....68 

Tablo 2.7:  Yoruldum Da Yol Üstüne Oturdum (Bozlak)………………………..….68 

Tablo 2.8:  Bir Kuzu Taş Dibinde Meliyor (Çamşıhı Ağzı)……………………...….69 

Tablo 2.9:  Ganatlı Kapinin Çifte Sunası………………………….……………..….69 

Tablo 2.10: Felek Getirdi Gene Benim Özümü…………………………..………….71 

Tablo 2.11: Dağlar Seni Delik Delik Delerim (Bozlak)…………….…………..…...72 

Tablo 2.12: Geline Kına Yakılırken……………………………………………..…..72 

Tablo 2.13: Gelin Övme……………………………………………………….…....72 

Tablo 2.14: Kına Türküleri 1…………………………………………………….….73 

Tablo 2.15: Kına Türküleri 2…………………………………………………....…..74 

Tablo 2.16: Kına Türküleri 3………………………………………………….…….74 

Tablo 2.17: Kına Türküleri 4………………………………………………….…….74 

Tablo 2.18: Ana - Kız Arasında Söylenen Manîlerimiz……………………….……75 

Tablo 2.19: Gelin Kaynana Arasında Söylenen Manilerimiz…………………….…77 

Tablo 2.20: La Mala Suegra………………………………………………………...78 

Tablo 2.21: Lady Isabel and the Knight…………………………………………….81 

Tablo 2.22: The Cruel Mother……………………………………………………....83 

Tablo 2.23: The Wife of Usher’s Well………………………………………….…..87 

Tablo 2.24: Gelin Ayşem ve Çevirisi…………………………………………….…88 

Tablo 2.25: Enter Sandman…………………………………………………..….….89 

Tablo 2.26: The Soldier’s Lament ve Donald Rayfield Çevirisi………………..…..94 

Tablo 2.27: Bayram Geldi Benim Yârim Kaçıyor ……………………………..…...94 



ix 

Tablo 2.28: Bosna'dan Bize Haber Geldi ……………………………………..……95 

Tablo 2.29: Kışlanın Üstünde Kurdum İskele (Asker Ağıdı)………...……………..95 

Tablo 2.30: Rus Asker Ağıdı ve Donald Rayfield Çevirisi………………………....96 

Tablo 2.31: Girit Cenaze Ağıdı……………………………………………………...98 

Tablo 2.32: Girit Düğün Ağıdı……………………………………………………...98 

Tablo 2.33: Bir Güzel Kız Gördüm Tutmuş Yolunu……………………………….100 

Tablo 2.34: Boğazına Takmış Da Bir Dizge Hakık………………………….…….100 

Tablo 2.35: Çık Yokarı Ben Bağlayım Başını……………………………………..101 

Tablo 2.36: Çıktım Çiçek Dağına Aygar Görünür………………………………...101 

Tablo 2.37: Emine'm Oturmuş Yolun Üstüne (Bozlak)…………………………...102 

Tablo 2.38: Erken Düşer Şeker Dağın Gırcısı (Şeker Dağı Bozlağı-Ağıt)………...103 

Tablo 2.39: Gelini Gelini Köyün Gelini ve Gelini Gelini Köyün Gelini 

Karşılaştırması……………………………………………………………………..105 

Tablo 2.40: Her Ana Doğurmaz Böyle Mollayı (Ağıt)……………………………105 

Tablo 2.41: Malımız Kaçak Uğratman Gümrüge (Ezo gelin 2) (Ağıt)……………106 

Tablo 2.42: Zahide Kurbanım N'olacak Halim (Bozlak)………………………….107 

Tablo 2.43: “Soldier's Lament” ve Donald Rayfield Çevirisi 1……………….…..108 

Tablo 2.44: “Soldier's Lament” ve Donald Rayfield Çevirisi 2…………………...109 

Tablo 2.45: “Soldier's Lament” ve Donald Rayfield Çevirisi 3…………………...110 

Tablo 3.1: Hekimoğlu Derler Benim Aslıma……………………………………...115 

Tablo 3.2: Drama’nın İçinde Bre Komit Hasan…………………………………...116 

Tablo 3.3: Drama Köprüsünü Gece Mi Geçtin……………………………………117 

Tablo 3.4: Kara Çadir İsmi Tutar 1………………………………………………..120 

Tablo 3.5: Kara Çadir İsmi Tutar 2………………………………………………..121 

Tablo 3.6: Bir Tel Vurdum Yemende Gardaşıma…………………………………122 

Tablo 3.7: Bir Tel Vurdum Yemende Gardaşıma 2……………………………….123 

Tablo 3.8: Yemen Yemen Şanlı Yemen 1………………………………………....123 

Tablo 3.9: Yemen Yemen Şanlı Yemen 2………………………………………....124 

Tablo 3.10: Havada Bulut Yok Bu Ne Dumandır…………………………………125 

Tablo 3.11: Havada Bulut Yok…………………………………………………….126 

Tablo 3.12: Ak Evime Kara Taban Yaptırdım (Nurettin Ağıdı)…………………..127 

Tablo 3.13: Atına Binmiş Elinde Dizgin (Şahin Bey Ağıdı)……………………....128 

Tablo 3.14: Gece Gündüz Ninnisini Söyledim (Ağıt)……………………………..129 

Tablo 3.15: Irakkadan Beri Gelen Gaziler(Ağıt - Bozlak - Barak)………………...130 

Tablo 3.16: Kışlanın Üstünde Kurdum İskele (Asker Ağıdı)……………………....130 



x 

Tablo 3.17: Şahin Bey Vuruldu (Ağıt)…………………………………………..…131 

Tablo 3.18: Vilayetim Antep Köyüm De Sultan (Ağıt)…………………………....131 

Tablo 3.19: Ağlayalım Atatürk'e…………………………………………………..133 

Tablo 3.20: Harpten Döndüm Yurda Ben……………………………………….…134 

Tablo 3.21: Karşıdan Karşıya Bozan'ın Yurdu (Bozan Bey Türküsü)…………….135 

Tablo 3.22: Erken Düşer Şeker Dağın Gırcısı (Şeker Dağı Bozlağı-Ağıt)………....141 

Tablo 3.23: Kurban Olurum Mezeriyin Taşına (Bozlak-Ağıt)…………………….142 

Tablo 3.24: Bağrek Dağı Dumanın Var Karın Var (Bozlak)……………………….143 

Tablo 3.25: Ben Giderim Adım Kalır…………………………..………………….143 

Tablo 3.26: Bu Yalan Dünyaya Geldim Geleli……………..……………………...144 

Tablo 3.27: İtikatın Tam Tut Yolunu Tanı………………………………………...145 

Tablo 3.28: Hatça Kızın Ağıdı……………………………………………………..146 

Tablo 3.29: Neyneyim Yalan Dünya Malı Ziyneti (Bozlak)……………………….147 

Tablo 3.30: Nice Güzelleri Kara Toprak Gizliyor (Gurbet Havası)……………..…147 

Tablo 3.31: Salınıp Gelir Gelin Yayla Yolundan………………………………..…148 

Tablo 3.32: Şu Dağlar Olmasaydı……………………………………………….…148 

Tablo 3.33: Hey Onbeşli……………………………………………………….…..150 

Tablo 3.34: Kiraz Aldım Dikmeden…………………………………………….…152 

Tablo 3.35: İp Attım Ucu Kaldı…………………………………………………...153 

Tablo 3.36: Bebek (Bebeğin Beşiği Çamdan) 1…………………………………..161 

Tablo 3.37: Bebek (Bebeğin Beşiği Çamdan) 2…………………………………..162 

Tablo 3.38: Bebek (Bebeğin Beşiği Çamdan) 3…………………………………..162 

Tablo 3.39: Bebeği Nazlı Büyüttüm………………………………………………163 

Tablo 3.40: Beşiğimin Altı Bakır………………………………………………….164 

 

  

 



xi 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1:     Dünya Savaşı Döneminden bir Amerikan Propaganda Posteri ................ 89 

Şekil 2:     Altın Gün Grubu ..................................................................................... 114 

 

  



xii 

KISALTMALAR 

 

 

TRT    : Türkiye Radyo Televizyon Kurumu 

THM  : Türk Halk Müziği 

 



1 

1. GİRİŞ 

İnsan hayatı boyunca bulunduğu topraklarda temsil ettiği bir topluluk ve dolayısı ile 

bu topluluğa ait bir kültürü içinde barındırmaktadır. Günümüze ait örneklerde 

sınırlarının çok daha değişiklik gösterdiği ve daha çok birbirine geçmiş bir ilişkiyi öne 

çıkaran kültür kavramı, en salt haliyle bir “aitlik” metası ile karşımıza çıkmaktadır. 

Toplumların kendi içinde benimsediği kültürünün ve ait olduğu uygarlığının, tarihinin 

yanı sıra kültürlerinin de birbiri ile kesiştiği ortak bir uzamın varlığından 

söyleyebiliriz. Bahsi geçen bu etkileşimin de yine bu uzamda dil, din gibi toplumsal 

olguların yanı sıra müziğin, geleneklerin ve günlük hayat pratiklerinin de içerisinde 

yer aldığı bir dönüşümü içinde barındırmaktadır. Değişen ve birbiri ile iç içe geçerek 

dönüşen bu etkileşimlerin içerisinde yer alan en doğal olgulardan birinin de müzik 

olduğunu söylemek mümkündür. Geçmiş medeniyetlerin kimliklerinin günümüze dek 

taşınmasını sağlayan ve bu sürekliliğin farklı coğrafyalarda yayılmasına neden olan 

müzik, aynı zamanda bu medeniyetler arasındaki en doğal bağı oluşturmuştur. Ahmet 

Say (Say 2003, 29) müziğin tanımı şu şekilde dile getirmektedir: 

“Kendi sesine düzenli bir biçim vermek isteyen insan, iki değişik, daha doğru bir deyişle iki 

karşıt anlatım yolu buldu: Biri sözlerin egemen olduğu, sesin salt bir araç gibi kullanıldığı 

logogenik yoldur. Öteki, sözlere çok az bağlı, taşkın, içten gelen, kızgınlığın, gerginliğin başıboş 

bırakılmasıyla ortaya çıkan müziktir. Buna da pathogenik, coşkunluğun müziği diyoruz.” 

 

Müziğin de kültürel bir pratik olduğunu varsayarak özellikle çeviribilin bağlamında 

kültürel örüntülerin coğrafya üzerindeki dağılmaları da kuşkusuz birbiri ile bağıntılı 

olmuştur. Bu bağları, ‘müziği kültürü içinde’ incelemek üzere ele alınabilecek en iyi 

yöntemlerden biri de metinlerarasılık-müziklerarasılık olacaktır. 

Bu doktora tezinin amacı özellikle geçmişten günümüze dek Anadolu topraklarında 

hüküm sürmüş farklı medeniyetlere ev sahipliği yapan ve tarih boyunca göçlerle 

dönüşüme uğramış Anadolu’nun en önemli ve kendine has zenginliklerinden biri olan 

anonim eserlerin çeviribilim bağlamında ele alarak eserlerdeki süregelen kültürel 

değişimlerin sonucunda ortaya çıkan metinsel dönüşümlerin incelenmesidir.  Müziğin 

metinle ilişkisi bağlamında çevirinin müzik ile buluşmasının yanı sıra bu konudaki 

araştırma sayısının da azlığı göz önünde bulundurulduğunda, bu çalışma ile araştırma 



2 

konusunu ve çalışmanın genel hatlarını belirleyen başat unsur olarak disiplinlerarası 

bir alan çalışması özelliği ile alana katkı sağlaması amaçlanmaktadır.  

Özellikle çeviribilim kuramları bağlamında çeviride metinlerarasılığın başat ögeleri 

ile Gérard Genette’in / Dönüşüm/dönüştürüm, Yansılama/Aşkın-estetik /metinsel 

dönüştürme) kavramları ile ele alınması hedeflenen bu konuda, Anadolu 

medeniyetlerinin anonim eserlerinin, isimlendirilişi ve yerlileştirerek 

değiştirdiklerinin / dönüştürdüklerinin ele alınması amaçlanmaktadır. Nufüs 

değişimleri, göçler, mübadeleler, savaşlar ve coğrafi yakınlığın yarattığı geçişliliğe 

örneklerin çeviribilim çerçevesinde incelenecek olması, alandaki geçmişe dönük 

sınırlı sayıdaki araştırmalar göz önünde bulundurulduğunda, kendine özgülüğüyle ayrı 

bir önem teşkil etmektedir. Gérard Genette’in Dönüşüm/dönüştürüm, 

Yansılama/Aşkın-estetik/metinsel dönüştürme kuramı araştırmanın bel kemiğini 

oluşturacaktır. Aşkın metinsellik bağlamında değişen sözlü müzikteki karşılaştırmalar 

ve kültürel yansımaları; metinsel dönüştürme ile dönüşen/değişen/çevrilen müzik 

ürünleri /sözler ele alınarak müziklerarasılığın çeviribilim ile keşiştiği noktalara 

dokunmaya çalışılacaktır. 

Çalışmanın sınırları göz önünde bulundurulduğunda, incelenen eserlerin ezgiselliği 

hariç tutularak tamamen metinsel unsurlar ele alınacaktır. Müzikbilimciliğin çalışma 

alanının dışında tutularak eserlerin metinselliği ve eserlerde yer alan kültürel 

göndermeler üzerinde yoğunlaşılacaktır. 

Çalışma kapsamında, araştırma yöntemi olarak nitel araştırma yöntemi ve alan 

çalışması (medya tarama ve röportaj, kayıt vb.) kullanılacaktır ve çeviribilimdeki 

yöntemlerin değişik alanlarda (etnomüzikoloji gibi) kullanılması hedeflenerek 

özellikle uygulama kısmında tarihsel müzikoloji kapsamında görsel belgeler (Türkiye 

Radyo Televizyon Kurumu eser arşivi, otobiyografi, fotoğraf, belgesel v.b.) de 

başvurulacak veri kaynaklarıdır.  

 Araştırma soruları bağlamında; 

o Anadolu müziğini etkileyen toplumlar, hangileridir? Bu toplumlara ait 

her göçün bıraktığı kültürel ve müzikal izlerin çeviribilim ışığında ele 

alınması, bu izlerin dönüştürdüğü/çevirdiği ürünlerin neler olduğu, 

o Kültürel etkileşim ile çevrilen ve değişime uğrayan müziğin Anonim 

eserler üzerindeki etkilerinin neler olduğu, 

o Anadoluya özgü anonim eserlerin günümüze gelirken uğradığı 



3 

dönüşümlerin metinsel açıdan etkileri, 

 derinlemesine incelenerek ele alınacak ana başlıklardır. 

Tezin ilk bölümünde, ele alınacak eserlerin Anadolu’ya özgü anonim eserler olması 

göz önünde bulundurulduğunda, kapsam alanına giren halkbiliminin tanımı, tarihçesi 

ve Anadolu’daki gelişimi üzerinde durulmaktadır. Aynı zamanda “folklor” olarak da 

adlandırılan halkbilimi, oluştuğu formlar bağlamında mitler, halk hikayeleri, efsaneler, 

türküler, atasözleri, tekerlemeler-bilmeceler, oyunlar ve danslar gibi türler ile 

Avrupa’dan Anadolu’ya gelişimi ele alınacaktır. Tarih öncesi dönemden günümüze 

dayanan müzik kültürünün Anadolu medeniyetlerindeki değişimi ve gelişimi 

örneklerle açıklanacaktır. Ardından halkbilimi ve anonim eserler kavramlarının 

açıklancağı bu bölümde, anonim eserin tanımı ve türleri üzerinde durulacaktır. 

Uygulama bölümünde incelenecek eserlerin sınırları bakımından türkü, ninni, mani ve 

ağıt türlerinin ağırlıklı olarak ele alınması hedeflenmiştir. Diller arası karşılaştırmalı 

eserlerin de inceleneceği uygulama bölümüne istinaden Anadolu ve Avrupa’da halk 

şarkılarının gelişimine ve değişimine de yine bu bölümde değinilecektir. Son olarak 

eserlerin icracıları, türkülerin yakıcıları olan âşıkların ve âşıklık geleneğinin üzerinde 

durularak Anadolu ve Avrupa’daki âşıklık geleneğinin benzer ve farklı yönlerine 

değinilecektir. 

Tezin ikinci bölümünde çeviribilimin tanımı, gelişimi ve metinlerarasılık ile olan 

ilişkisinin yanı sıra metinlerarasılığı oluşturan temeller ve günümüze dek uğradığı 

kuramsal devinimler ele alınacaktır. 1972 yılında James Holmes’un öne sürdüğü 

tanımıyla çeviribilim ve çalışmalarına kronolojik açıdan irdelenerek yapısalcı 

dönemden yapısalcılık sonrası ve postmodern yaklaşımlar üzerinde durulacaktır. 

Dilbilimsel bir açıdan kurtulup daha kültürel bir anlama bürünen çeviri eyleminin 

kültürel dönüşümü, metinlerarasılık ile kesiştiği noktalar bağlamında sorgulanacaktır. 

Ele alınacak eserlerin metinlerarasılık ve çeviribilim ışığında değerlendirileceği göz 

önünde bulundurularak metinlerarasılık kavramı üzerine öne sürülen kuram ve 

görüşlerin önemi irdelenmektedir. Saussure ve Bakhtin’in söyleşimciliğinden Julia 

Kristeva’nın ilk defa metinlerarasılık ifadesini kullandığı bu kuramsal gelişmelerde 

sırasıyla Roland Barthes, Jacques Derrida, Michael Riffaterre ve Gerard Genette gibi 

kuramcıların yaklaşımları açıklanmaktadır. Çalışmanın kuramsal temelini oluşturan 

Gerard Genette ve metinlerarasılığa kuramsal bakış açısı üzerinde yoğunlaşılarak 



4 

ortaya attığı metinsel aşkınlık ve alt sınıflandırmalarının vurgulanması 

amaçlanmaktadır. Bu bağlamda metinlerarasılığın çeviri ile kesiştiği “metin” olgusu, 

çalışmanın uygulama bölümünü oluşturan eserler bakımından bir “metin” olarak 

müzik eseri ile ortak paydası ve Serge Lacasse –Robert Hatten (1985) ortaya attığı 

“müziklerarasılık” ilişkisi irdelenmesi planlanmaktadır. Bu doğrultuda Gerard 

Genette’in ortaya koyduğu aşkın metin/metinselaşkınlık yöntemlerinin 

“müziklerarasılık” ile sentezlendiği yeni yaklaşımların eklemlenebilme olasılığı 

beklentiler arasındadır. 

Tezin üçüncü bölümünde, “dillerarası uygulama çalışması olarak metinlerarasılık -

anametinsellik bağlamında anonim halk eserleri örnek inceleme” başlığı altında 

anonim halk eserlerinin Anadolu ve Avrupa örnekleri üzerinden karşılaştırmalı 

incelenmesi hedeflenmektedir. Gerard Genette’in metinsel aşkınlık yöntemlerinden 

olan metinlerarasılık ve anametinsellik bağllamında ele alınacak eserler türlerine göre 

“türkü”, “ninni” ve “ağıt” şeklinde sınıflandırılarak elde edilen sonuçlar çeviribilim 

penceresinden irdelenecektir.  

Tezin dördüncü bölümünde, “dil-içi uygulama çalışması olarak metinlerarasılık - 

anametinsellik bağlamında anonim halk eserleri örnek inceleme” başlığı altında 

anonim halk eserlerinin Anadolu’daki örnekleri değerlendirilmektedir. Çalışmanın 

sınırlarını belirlemek adına seçilen eserler TRT THM arşivinden elde edilmiş olup bir 

önceki bölümde yer alan “türkü”, “ninni” ve “ağıt” şeklindeki tür sınıflandırmasına 

sadık kalınmıştır. Seçili eserlerin dil-içi çeviri unsuru olarak ele alınmasının yanı sıra 

yine Gerard Genette’in metinsel aşkınlık yöntemlerinden olan metinlerarasılık ve 

anametinsellik ogeleri ve alt yöntemleri ile değerlendirilecektir. 

Tezin kuramsal çerçevesi bağlamında, seçili anonim eserler metinselaşkınlık 

yöntemleri ile müziklerarasılığın çeviri eylemindeki yeri konumlandırılmaya 

çalışılacaktır. Gerek dil-içi gerekse diller-arası uygulama örneklerinde belirtileceği 

gibi çeviri sürecinde metinlerarası ve anametinsel ogelerin etkisinin irdelenmesi 

amaçlanmaktadır. Söz konusu anonim eserler olduğu düşünüldüğünde, özellikle 

coğrafya, göç ve savaşların metinlerin yeniden çevrilmesi ya da yorumlanmasındaki 

etkinin de sorgulandığı bu metinlerin palimpsest bir yapı oluşturdukları da 

öngörülebilir. 



5 

Bu doğrultuda çalışmanın çeviribilim çalışmalarına metinlerarasılık ve müziğin 

sentezlendiği yeni bir bağlamında yeni açılımlar yaratması ve bu alanda 

disiplinlerarası zenginliğini geliştirecek farklı bir bilimsel araştırma alanı sunabilmesi 

amaçlanmaktadır. 



6 

2.  HALKBİLİMİ BAĞLAMINDA ANADOLU MEDENİYETLERİ VE 

MÜZİK KÜLTÜRÜ 

2.1. Tarihçe 

Günümüzde farklı kaynaklarda ‘Folklor’ tanımı ile de karşımıza çıkan Halkbilimi, 

konusunu çoğunlukla geleneksel açıdan türetilmiş sözlü ve ya benzer şekilde aktarılan 

bir yazın türü olarak gelişmemiş toplumlarda karşımıza etnoloji ve budunbilim 

disiplinlerine ait karşılaştırmalı bir çalışma şeklinde çıkarken gelişmiş ülkelerde 

malzemesini halktan ve kültürü oluşturan alt katmanlardan alan akademik bir 

disiplindir. Terim olarak folklor, ağırlıklı olarak sözlü yazın geleneği ile sınırlıdır.  

Folklor kavramının 19. yüzyılın ortalarında Avrupa'da ortaya çıktığı düşünülmektedir. 

Başlangıçta geleneklerin, eski gelenekler ile süregelen efsaneler, mitler, masallar, 

kutlamalar, ninniler ve eski türküler/ baladlar arasındaki ilişki öne çıkarken tamamen 

deneyimin ve sağduyunun sınamasından geçerek mantığın sorgulanmadığı konuları – 

ki bunlara örnek olarak periler, hayaletler, cinler, şeytanlar, alametler ve tılsımlar 

gösterilebilir – da işlemektedir. Kentli yazınçıların gözünden bakıldığında 

geleneklerin ağır bastığı ve mantığın sorgulanmadığı bu iki özellik ilkel toplumlar ile 

özdeştirilebilmektedir. Bu yaklaşım da folklor kavramının ‘kırsallık’ niteliği taşıması 

ile ilişkilendirilmiştir. Folklor için adeta açık bir üreme alanı olarak görülen kırsal 

bölgeler ve vahşi doğa alanları, insanın doğa ile gerçekleştirmekte olduğu yakın 

temasın, şiirlerin ve mitinin nihai kaynağı olarak görülmüştür. Kent yaşamı, sanayi ve 

ticaret öncesinde insanın doğa ile en saf ve doğal bir ifadesi olarak düşünülen folklor, 

insan hayatının da şehirleşme öncesi saflığını vurgulamaktadır. 

Halkbilim çalışmasının amaçlarından biri, kuramsal öncülün gerçekleştirilmesidir. 

İnsanoğlunun geleneklerin ne olduğunu bilmeksizin dünya üzerinde var olan tüm 

geleneklerden herhangi birini seçmesi beklenmemektedir. Başka bir deyişle, 

gelenekleri ve diğer folklor biçimlerini bir araya getirme, sınıflandırma ve analiz etme 

noktasında araştırmacının kendi yaşam biçiminden başka bir yaşam biçimini seçmesini 

gerektirmemektedir. Farklı kültürlerde dile getirilmiş Pamuk Prenses`in, bir çocuk 

şarkısı, ağıt ya da ninninin yüzlerce versiyonunu gözlemleyip benzerlikleri ve 



7 

farklılıkları belirleyerek, belirli coğrafyaya ya da tek bir topluma ait insan 

deneyimlerinde birbirine benzeyen ve muhtemelen bilinmeyen halkbilimine özgü 

paralellikler, uluslararası anlayışı geliştirmek için etkili bir şekilde kullanılabilecek 

faydalı veriler olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Anadolu’ya bakıldığında da, halkbilimin çeşitli formları olarak karşımıza çıkan mitler, 

halk hikâyeleri, efsaneler, türküler, atasözleri, tekerlemeler-bilmeceler, oyunlar, 

danslar ve daha niceleri Anadolu halkının dünyasını, gündelik durumunu ve 

ritüellerinden geleneklerine kadar geniş bir yelpazede daha iyi anlamak adına hep daha 

etkili olmuştur. Bunun temelinde belki de halkbiliminin kendine özgü biçimde 

insanların kendini açıkladıkları bir otobiyografik etnografi olması yatmaktadır 

diyebiliriz. Sosyologların, siyaset bilimcilerinin, antropologların insanı açıklayan 

diğer tanımları ve incelemelerinin aksine insanların şarkıları, türküleri, ağıtları, 

atasözleri, oyunları ve benzerleri ile ifade edildiğinde çok daha zengin verilerin elde 

edilebileceğini düşünebiliriz. Bir kültür aynası olarak halkbilim, özel ilgi alanlarını 

sıklıkla ortaya koyması açısından verilerinin analizleri ve halkbilim çalışmasının 

sağladığı fırsatlardan yararlanan bireye, bir toplumun olağan konumunu, dışarıdan içe 

değil, içeriden dışarıya açılan başka bir kültür gibi görmek için bir yol da sağlayabilir.  

 

2.2. Anadolu Medeniyetlerinde Müzik 

Anadolu'da etkili şekilde süregelen kültürel temas, kültürün birbiri ile karışımı, 

şimdiki ve geçmişteki diğer kültürel gruplarla olan bağını sürekli kılan Anadolu 

halklarının konumlanması açısından en önemli özelliklerden birini oluşturmaktadır.  

Yüzyıllar boyunca Anadolu toprakları farklı medeniyet topluluklarına ev sahipliği 

yapmış ve her yeni yerleşim ile birlikte veya mevcut gruplar geri döndüğünde, eski 

şehirleri yeniden inşa etmenin etkinliğini haklı çıkarmak için yeterli konum ve kaynak 

avantajı sunan bir zenginliğe sahiptir. Bu bağlamda, Anadolu'nun topraklarına 

yerleşen halkın benimsediği atalarının anıtları ve yerleşimleri arasında yaşayarak 

kendi kültürel geleneklerine bağlı kalmıştır.  

Antik dönemde Anadolu, coğrafi, dilsel ve etnik çeşitlilik açısından zenginliği 

bünyesinde barındırmaktadır. Coğrafyası ve topografyası nispeten değişmeden 

kalmasına ve bugün hala oldukça çeşitlilik göstermesine rağmen, dil ve etnik gruplar 

bu manzara içerisinde hareket etmiş, diğer gruplardan etkilenmiş ve etkilenmiştir. En 



8 

yaygın tarihsel olaylardan biri, özellikle ulaşım ve iletişim teknolojilerindeki 

gelişmeler ve daha büyük ve daha yakın birleşik politikaların büyümesiyle, zaman 

içinde kültürel ve dilsel homojenlikte bir artıştır. 

Bütün bu zenginliğinin içerisinde Anadolu, uçsuz bucaksız bir müzik mirasına ev 

sahipliği yaptığı hic şüphesizdir. Medeniyetlerin beşiği olarak adlandırılmakta olan bu 

topraklar, yaşanan binlerce yıllık dönem boyunca kültürlerin zengin müzik birikimine 

de ev sahipliği yapmıştır. Yüzyıllar boyu hem doğudan hem de batıdan aldığı göçlerle 

harmanlanan Anadolu toprağı, bu zaman zarfında üretilen ve geliştirilen pek çok 

düşünce ve sanat kavramının yanı sıra, müzik ve müzik alanında birikerek gelişen 

çalışmaların da kültürlerarası etkileşim bağlamında adeta merkez konumundadır. 

Günümüzden binlerce yıl öncesine dayanan antik dönemde, yerleşik yaşamın ilk 

oluşumlarının temellerinin atıldığı ve tarımın, hayvancılığın geçim kaynağı olarak 

ortaya çıktığı süreçte, müzik açısından da hiç şüphesiz önemli bulgulara kaynaklık 

etmiştir. Özellikle MÖ 10.000 – 3000 yılları arası elde edilen bulgular, kemikten ve 

pişmiş topraktan üretilen müzik aletlerinin Anadoluda yaşayan insanlar tarafından 

tören ve ritüllerde kullanılmak üzere bu dönemde üretildiği öngörülmektedir (Say, 

2010) Anadoludaki medeniyetlerin kemik ve pişmiş toprak ve taşların ardından metal 

ve metal alaşımları kullanarak döneme uygun materyallerle dünyanın en eski zilleri 

üretmişlerdir. Binlerce yıl öncesinde üretilen bu çalgılar uygarlıkların müzikte ne 

kadar yol kat edebildiklerinin kaynağına yönlendirmektedir.  

Tarih öncesi dönemlere bakıldığında, müziğin Anadolu’daki evriminde özellikle 

Sümerler ve Hititlere ait bulgulardan yola çıkılarak edinilen bilgiler önemli bir yere 

sahip olmuştur (Say, 2010, 35). Sümerlilerin M.Ö. 4000 li yıllarda şiir biçimindeki 

dini yakarılarının giderek dini şarkılara dönüştüğünü belirtmektedir. Sözü geçen bu 

dini ezgiler o dönemde “sir” olarak adlandırılmıştır.  

Ahmet Say (2006) “Müzik Tarihi” adlı eserinde M.Ö. 2000 yıllarında Sümer 

dualarının koro eşliğinde ve rahip ile karşılıklı olarak söylendiği şeklini “responce”; 

bu koroların değişim halinde icra ettikleri halini de “antiphone” adı verilen şekilde 

yapıldığını belirtmiştir. Yine bu dönemdeki dini şarkıların “ersamma” ve bu dini 

ezgilerin icrasında yer alan kavalların da “sem” olarak adlandırıldığı düşünülmektedir. 

Özellikle M.Ö. 2000 li yıllardan elde edilen bulgulardan yola çıkılarak öngörülen ve 

Anadolu medeniyetleri arasında özgün ve yüksek bir düzeyde uygarlık sahibi 



9 

Hititlerde ise, farklı kültürler ile etkileşim yoğun şekilde gerçekleşmiş, müziğin yeri 

ve işlevi ayrıca öne çıkmıştır. Lir, davullar, ziller gibi pek çok dönem çalgısı daha da 

geliştirilmiştir. Lirlerden daha sonra Anadolu’da ortaya çıkan bağlama ise törenlerde 

kullanılan diğer çalgılara göre daha fazla ilgi çekmiş ve kullanılmıştır. Günümüze 

kadar farklı türlerini de barındırarak Anadolu müziğinin simgesi haline gelmiştir. 

2.2.1. Geçmişten Günümüze Anadolu Türküleri 

Söz konusu incelemede TRT (Türkiye Radyo Televizyon Kurumu) arşivinin THM 

(Türk Halk Müziği) repertuarında bulunan türküler (4491 adet) künyelerinden 

faydalanılarak tasnif edilmiş  (yöre, derleyen, kaynak, repertuar no. ve derleme tarihi 

v.b.) ve ağırlıklı vurgulanan düğün, ölüm, savaş gibi motiflerine göre incelenmiştir. 

Söz konusu yapıtların daha net bir şekilde ele alınabilmesi bağlamında TRT THM 

repertuarından seçili anonim halk eserleri türlerine göre ayrılarak türkü, ninni ve ağıt 

olmak üzere üç ana başlıkta belirtilerek detayları ile incelenmiştir.  

 

2.3. Halk Bilimi ve Anonim Eserler Kavramı 

Halkbilimi (folklor) kavramı halkın ortak ürünü olarak hem yazılı hem de sözlü 

ifadelerde halkbiliminin parçası haline gelen özellikler meydana getirdiğini 

gözlemleyebiliriz. Toplumun kültürel mirası bağlamında meşru kabul edilen bu 

özellik, nesillerarası aktarımın yazandan öte yazılmış ve söylenmiş olana olan bağını 

koruyan anonimliktir. Yaratıcısının bilinmediği bu eserler, yaratıcısının kimliğinin 

aksine kaybolmadan izi sürülebilen ve hatta her aktarımda yenilenen, eklemlenen, 

yeniden icra edilebilir olma durumuna sahiptirler. Türkülerde, atasözlerinde, masal ve 

halk hikâyelerinde kaynağın kökeni ardındaki gizlilik aslında halkbiliminde nesilden 

nesile aktarılan anonimliğin önemli bir imgesi haline gelmesini sağlamaktadır.  

Tekerlemelerin, bilmece ve halk anlatılarının anonimliği, yaratıcısının bilinemediği ya 

da hak iddia edebilecek herhangi bir kişinin yokluğu sözkonusu olduğunda sorumluluk 

halka verilmiştir. Bu nedenle anlatıcı ya da şarkıları icra eden kişiler öyküleri tek bir 

kişiye değil, halkın kendisine ve halkın geleneğine ithaf etmiştir. Ayrıca herhangi bir 

ifadenin folklor olarak düşünülebilmesi için halkın onayından geçmesi gerekmektedir. 

Bu aynı zamanda, toplum olma özelliğinin herhangi bir öykü ya da şarkı ile atfedilmesi 

süreçlerini da oldukça karmâşık hale getirmiştir. Halk hikâyeleri ve halk şarkılarının 

(türkülerin) topluma mal olma sürecindeki toplum – folklor arasındaki bağını hangi 

yönleri ile geliştirdiği tam olarak toplumun geneli ile ilgilidir. İzleksel açıdan, dil, 



10 

formlar veya belirli masallar, türküler ve atasözleri de bu gelişimin farklı 

yönlerindendir. Bu noktada folklorun önemini ortaya koyan nokta, çeşitli bakış 

açılarından, toplumsal niteliği, toplumsal yaradılışı ve yeniden yaradılışı basit bir dille 

ifade etmesi ya da ima edebilmesidir. 

Toplumsal yaratım süreci olarak bakıldığındada halkın paylaştığı mitler, efsaneler, 

hikâyeler, şarkılar ve sözler birlikte yaratılmışizleklerın ürünü halindedir. Buizleklerın 

halk arasında yayılması, fikirlerin ve davranışların özümsenmesi gibi birtakım 

süreçlerde folklorun doğasını ve varolduğu koşulları etkilemektedir. Tarih boyunca 

aktarılan bu değerler kapsamında müzik de – kökün özgünlüğünün yanı sıra - 

tekrarlayan alıntılarla, doğaçlama ve süslemelerle ait olduğu dönemin etkilerini 

barındırmış ve şekil değiştirmiştir. Bu bakımdan folklor, halkın adeta bir aynası gibi 

sürekli devinim halinde olan toplumsal deneyiminin yansımasıdır. 

Ancak folklor sadece belirli bir topluma özgülüğünün dışında evrensel debir yapı 

taşımaktadır. Farklı kıtalarda, birbirinden uzak topraklarda ve tamamı ile farklı dilleri 

konuşan toplulukların hikâye, şarkı ve sözlerinde konu aldığıizlekler şaşırtıcı derecede 

benzerlik gösterebilmektedir. Yaradılış ve Tanrı hikâyeleri, göç, savaş ve ölüm 

gibiizlekler bu topluluklar hakkında bilgi vermektedir. Anlatının aynı fakat imgelerin, 

kültürel göndermelerin ve konumlandırmanın farklı olabileceği bu evrensellik özelliği, 

folklorun sadece tek bir toplum açısından ele almanın ötesinde çok daha zengin ve 

geniş bir pencereden bakarak yorumlanabilmesini sağlamaktadır. İnsan uygarlığının 

başlangıcından bu yana, tarihin en derinliğinden çıkan metaforlar, semboller ve mitler 

ile folklor, modernin en ham hali ile ifade edilişinin başlangıç noktası olduğunu da 

varsayabiliriz. Aksi halde, okuma ve yazma bilinmeksizin sadece ezberlenen ve söz 

ile iletilen bu metinlerin folklorun bu ham halinden modern zaman toplumuna erişmesi 

pek düşünülemezdi. Buna ilaveten, folklordaki hikâyelerin, şarkıların ve mitlerin 

okuryazarlıktan önceki haliyle nesillere sözlü olarak aktarılması özgünlük özelliğinin 

folklorun doğasında var olduğunu doğrulamaktadır. 

Sonuç olarak folklor gerek gelenekselliği gerekse anonim nitelikleri içinde barındıran 

bir iletişim biçimi olarak her toplumda mevcut olduğunu söyleyebiliriz. Kültürü 

yerelde inşa ederken uzak topraklardaki benzerlikleri ile evrensel bir zihin ürünüdür. 

Halkın değer ve düzenine paralel olarak devinim kazanan ve bu özelliği ile toplumu 

güçlendiren bir işlevi olan folklor (Halkbilimi), dayatma değerlerden kaçış 

sağlamaktadır. Kültürel ve sanatsal değerleri bağlamında müzikte de kendine özgü 



11 

ifade şekli ile varlığını her dönemde sürdürmüştür. Bu bağlamda Bela Bartok 

halkbilim ile ilgili şu sözleri dile getirmiştir: 

“Halk musıkisi doğanın sesidir (...) Bu doğa eseri, yeryüzündeki çiçek, hayvan benzeri öteki 

canlı varlıklar gibi sere serpe gelişir. Halk musikisi işte o yüzden bu denli güzel, bu denli 

mükemmeldir. Yalın, anlam yüklü biçimi ve zengin araçları ile olsun, taptazeliği, çıplaklığı ile 

olsun, bizi şaşırtan, o katıksız musıki duygusunun cisimlenişidir.” (Sipos, 2009, 13). 

2.3.1. Türlerine Göre Türküler  

M. Fuad Köprülü (Köprülü, 1989) “Edebiyat Araştırmaları” adlı eserinde, “türkü” 

sözcüğünün ilk defa Ali Şir Nevai’nin “Mizan-ül Evzan” adlı eserinde bahsedildiğini 

öne sürmüştür. Ayrıca bir halk ürünü olarak ezgiselyönüne de vurgu yapan Köprülü 

(1966), bu ürünlerin Türkler tarafından bir beste ile icra edilen eserler olduğunu 

belirtmiştir. Pertev Naili Boratav (Boratav, 1982, 50) ise türkünün herhangi bir ezgi 

ile koşulan şiirler olduğunu ve zaman içerisinde geleneğinde de genişleme, daraltılma, 

bozulma gibi çeşitli değişimlerin gerçekleştirildiği şiirler olarak tanımlamaktadır. 

Türkülerin Avrupa’daki karşılığı olarak karşımıza çıkan Balad sözcüğüne 

bakıldığında, genellikle müziğe göre ayarlanmış ya da uyarlanmış bir anlatı biçimidir. 

Balladlar, orijinal olarak "dans şarkıları" olan orta çağ Fransız “chanson balladée” 

veya “ballade”den türemiştir. Balladlar, özellikle Orta Çağlardan 19. yüzyıla kadar 

Britanya ve İrlanda'nın popüler şiir ve şarkılarının genel özellikleri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Latince’de ise dans etmek anlamına gelen “ballare” olarak adlandırılan 

bu baladlar, başlangıçta dans ederek eşlik edilen bir şarkı olarak ortaya çıkarken 17. 

yüzyılda anlatıma dayalı kısa şiir/şarkı şeklinde tanımlandığını görmekteyiz. 

Avrupa’ya ait baladları ve Anadoluya özgü karşılıkları olan türküleri incelediğimizde; 

bu eserlerin özgün bir kültüre ait ezgi ve çalgılar ile icra edilmesi, halka ait olması ve 

belirli bir olayı ya da konuyu ele alması bağlamında ortak özelliklere sahip olduğunu 

görebiliriz. Söz konusu bu eserler, birbirinden farklı topluluklara ait kültürlerin 

yaratılarak yayılmasında ve sürdürülmesinde de oldukça kritik bir rol oynadığını 

söylemek mümkündür. Kullanılan motifler ve izlekler bağlamında da ölüm, savaş, 

kahramanlık, asker, gelin-kına, ok-yay, at-silah gibi birbirine yakın motifleri ele alarak 

benzer izlekler ortaya çıkardıklarını söylemek mümkündür.   

 

2.3.1.1. Maniler   

Etimolojisine bakıldığında kesin bir sonuca ulaşılamayan mâni kelimesi Arapça ma‘nâ 

anlamında ve Farsça’da ma‘nî kelimesinden geldiği (Köprülü, 1981,  273) ve ayrıca 



12 

mâninin mâna kelimesinden geldiği de savunulan görüşler arasındadır (Boratav, 1995, 

171). Günümüze dek belirtilen tanımlar ve sebepleri göz önüne alındığında mâni ile 

mânalı söz arasında bir ilişki olduğu söylenebilir. Mâni farklı yörelerdeki adlandırılışı 

ile ilgili olarak Türk İslam Ansiklopedisinde şu şekilde belirtilmiştir: 

 
“Mâniye Denizli ve yöresinde “mâna”; Urfa’da kadınların söylediğine “meani”, erkeklerin 

söylediğine “hoyrat”; Kars, Erzurum ve Artvin yöresinde “meni”; Erzincan ve yöresinde 

“ficek”; İç ve Batı Anadolu’da “mâni”; Trabzon yöresinde “atma-koşma”; Irak Türkleri’nde 

“hoyrat-horyat”; Azerbaycan Türkleri’nde “bayatı, mahnı”; Kırım Tatarları’nda “mane”; 

Tatarlar’da ayrıca “çinik, çinig, cing, şın”; Kazan Türkleri ve Kırgızlar’da “ay tipa, kayım, 

öleng, ülenek”; Özbekler’de “koşuk, aşula” denir.” (Akın, 1987) 

 

Şükrü Elçin, “Türkiye Türkçesinde Mâniler” adlı eserinde mâniyi, “hece vezninin 

daha çok yedili veya sekizlisiyle dört mısralık bir bütün içinde kendine mahsus ezgiyle 

söylenen manzume” şeklinde tanımlamıştır (Elçin,1990, 7). Mâninin bir ezgi eşliğinde 

söylendiği kabul edilmekte ve günümüz anlamıyla ne zaman kullanılmaya başlandığı 

ile ilgili kesin bir bilgi bulunmamaktadır. Anadolu’da en çok kadınlar tarafından 

söylenen mâni, âşıklar ve atışmalar dâhilinde erkekler tarafından da icra edildiği 

görülmektedir. Yöre yöre değişen mâni söyleme tanımı halk arasında “mâni yakmak, 

mâni düzmek, mâni atmak” şeklinde dile getirilmiştir. Mâniyi icra eden kişiler, diğer 

bir deyişle mâniciler günlük hayatın çeşitli yönlerini duygulu ve içli bir şekilde dile 

getiren kişiler oldukları için mânilerin de halkın hayatını olduğu gibi, doğrudan 

yansıtan güçlü ve etkili örnekler arasında yer aldığı söylenebilir.   

2.3.1.2. Ninniler 

Ninni, tanımının dilden dile değiştiği ve birbirinden tamamen farklı birçok kültürde 

insanların bebeklerini kalıplaşmış şarkılar ile uyuttukları br uygulama olarak 

tanımlanabilir. Ait olduğu dile ve kültüre özgü özelliklerinin yanı sıra, amaç ve 

uygulama (icrası) açısından diğer kültürler ile ortak özelliğe sahiptir. Şiirsellikleri, 

tekrarlanışı ve anlamsal bütünlükleri ile ninniler, günümüze dek varlığını sürdürmüş 

ve nesilden nesile halkın gündelikleri arasındaki yerini korumuştur. 

Özellikle ebeveynlerin ya da büyükannelerin seslendirdiği bu ninniler, tekrarlanışı ve 

belirli bir ahenk yaratan aliterasyon içerikli yapısı olması ile birlikte kalıplaşmış sabit 

bir yapı barındırmamaktadır. Çocukları sakinleştirip rahatlatarak uyutmak üzerine 

söylenen bu ezgiler bebeğe aktarılan en yalın ve dolaysız haliyle karşımıza 

çıkmaktadır. Çocuğu uykuya hazırlamak adına bir avutma- hatta annenin anlık 

doğaçlamayla duygu ve dileklerini de içeren sözlerin - dört dizelik bir yapının 



13 

oluşturduğu bu ninniler, genellikle “e-e-e-, tıpış tıpış yürüsün,  ninni gibi sözlerle 

bitirilmektedir. Bununla birlikte, ninnilerin manilerden ve ilahi ezgilerden de 

etkilenerek doğaçlama bir yapıda da dile getirildiğini görebiliriz. Hiç şüphesiz anne ile 

bebek arasındaki ilk iletişim kaynaklarından biri olan ninni, müziğin insanların 

yaşamının başlangıcından sonuna kadar beraberinde getirdiği bağın bir parçasıdır. 

 

2.3.1.3. Ağıtlar 

Yas, dünyanın farklı yerlerinde ve farklı tören ve uygulamalara dayalı olsa da evrensel 

bir ritüeldir. Genellikle toplumlarda ölülerin ardından tutulan yas, kaybedilenlerin yanı 

sıra (zorunlu) göç ve evlenmek üzere olan gelinlerin ardından da ifade edilen bir ağıttır. 

Pertev Naili Boratav (1969) “100 Soruda Türk Halk Edebiyatı” adlı eserde ağıt için 

şunları söylemiştir: 

Metinde ağıda konu olan kişi ile anası, babası, yakınları konuşturulup duyguları dile getirilir; 

yani ağıtların da, yukarda değindiğimiz duğun turkuleri gibi, bağlı oldukları törenle ilgili belirli 

icerikleri vardır: ölüm, geride kalanlarda olumun yarattığı yas, dunyadan ayrılmak zorunda 

kafanın duyduğu acı... — Ağıt kanlı bir ölümden yakınıyorsa, ya da özel nitelikte bir felaketi, 

afeti anlatıyorsa, dile getirdiği olaylara özgü ögelerle zenginleşir.” (Boratav, 1969, 169). 

 

Yitirilen vatan, baba evinden ayrılan genç bir gelin ve sevgilinin (sevilen kişinin) 

ölümü ardına yakılan ağıtlar ritüelleri bakımından ülkelere ve hatta yörelere göre de 

değişiklik göstermektedir. Genellikle doğaçlama olarak yakılan bu ağıtlar, yüksek 

sesle ağlama ve feryat şeklindeki şarkılar olarak karşımıza çıkmaktadır. Birçok 

kültürde olduğu gibi Anadolu kültüründe de ağıtların daha çok kadınlar tarafından 

yakıldığı gözlemlenmektedir.  

2.4. Âşıklar 

Âşıklık, Orta Asya’ya uzanan tarihi ile farklı tanımlara sahiplik etmiştir. Kendine özgü 

yapısı ile sanatını icra eden bu halk sanatçıları Altay Türklerinde “kam”, Kırgızlarda 

“baksı”, Yakutlarda “oyun” ve Oğuzlarda “ozan” şeklinde adlandırılmışlardır (Dağlı, 

2018, 12).  Anadolu’da 15. Yüzyıldan sonra “ozan” yerine kullanılan “âşık” tanımı, 

genellikle saz/bağlamanın eşlik ettiği şiir okurluğun getirdiği “saz şairleri” olarak da 

karşımıza çıkmaktadır. 

Köyden köye, kahvehaneden kahvehaneye ve hatta tekkeden tekkeye gezinerek 

şiirlerini icra eden bu âşıkların çoğunluğu eğitim almamış ya da edindikleri bilgileri 

kendi kendini eğiterek ve geliştirerek elde etmiş kişilerdir. 



14 

Sözlü kültür geleneğinin zenginleşmesi ve günümüze taşınmasında âşıklar çok önemli 

bir role sahiptir. 

2.4.1. Âşık Geleneği ve Anadolu 

Tanımının değişmesinde göçebe hayattan yerleşik hayata geçişin etkisi önemli 

olmakla birlikte, 16. Yüzyılın sonlarına kadar yaygın olan “ozan” kullanımı yerini 

İslamiyet sonrası “âşık” tanımı yaygınlaşmıştır. 

Âşık geleneği çok eski yıllardan günümüze uzanan ve halkın içinden evrilerek bugün 

bile değerini koruyan bir konuma sahiptir. Destanları, şiirleri ya da bir efsaneyi çeşitli 

müzik aleti aracılığıyla halka taşıyan adeta sanayi/teknoloji dönemi öncesi dünyanın 

iletişim aktörleri görevi görmüşlerdir.  

2.4.2. Anadolu'dan Avrupa'ya Halk Şarkıları  

Yüzyıllar boyunca uygarlıklar hayatlarını sürdürmek için sadece yerleşik olduğu 

topraklarındaki düzen dâhilindeki ürettiklerinin yanı sıra, erişim dâhilindeki ülkelere 

dek uzanan ticaret, göç ve savaşlardan beslenerek devinim kazanmıştır. Bu devinim 

ve gelişimin, hiç şüphesiz müziklerine de etkide bulunduğunu söyleyebiliriz. Dünyada 

kaynağına 15. Yüzyıldan itibaren ilk erişilen folklor ürünlerinin de Anadolu ve 

Avrupa’daki halkın eserleri olduğu gözlemlenmiştir. Birbirinden farklı ve uzak 

topraklarda da olsa bu halkların ortak özelliğinin halk şarkılarının birleştirici, 

geliştirici, ortak duyguları ifade edici ve ait oldukları topraklardaki birlik duygusunu 

pekiştirmesi olduğu gözlemleyebiliriz (Azadovski, 2002, 1-12). 

Her toplum, kendine ait halk şarkılarını, kullanmış oldukları diller göz önünde 

bulundurarak, farklı şekilde adlandırmıştır. Anadolu topraklarında “türkü” adını 

verdiğimiz halk şarkılarına İngiltere’de “balad”, Almanya’da “volkslied” (Gottfried 

von Herder, 1803) denmektedir.  

2.4.2. Anadolu'dan Avrupa'ya Âşıklar 

Bilinen en eski döneminin orta çağ olduğu âşıklar, Avrupa’da karşımıza “minstrels” 

olarak çıkmaktadır. Minstrel’ler, aşk ve kahramanlık olmak üzere iki ana 

izleküzerinden müziğini icra etmektedirler.  

Orta çağ Avrupa’sında minstrel (âşık), seyahat eden ve ud, harp vb. çalgılar ile dolaşan 

bir müzisyen olarak tanımlanmaktadır. Bu nedenle geçimini şiir ve müzik ile sağlayan 

bu âşıklar çoğunlukla gerçeğe dayanan tarihi olayları ya da hafif abartarak tarihi 



15 

unsurları zengin şekilde kullanmıştır. Asıl görevleri şarkı söylemek olan ve genellikle 

trabadour olarak da adlandırılan bu âşıklar çoğu zaman kendi balladlarını üreterek 

efsaneleri dile getirmişlerdir. 

Özellikle Fransa ve İngiltere’de eğlendiren gezgin âşıklar olarak bilinen minstreller 

ortaya çıkışı ve gelişimi itibariyle Anadolu âşıklarından çok farklı bir imge ile 

karşımıza çıkmaktadır. 

2.5. Bölüm Değerlendirmesi 

Tezin bu bölümünde Anadolu Medeniyetleri ve Halkbilimi (Folklor) bağlamında yer 

alan anonim eser kavramı incelenmiş ve Anadolu’ya ait anonim eserler detaylı olarak 

türlerine göre alt başlıklar halinde belirtilmiştir. Çalışmanın uygulama bölümünde de 

yer alacak olan karşılaştırmalı eserler bağlamında Anadolu’ya özgü anonim eserin 

yanı sıra Avrupa’daki muadil eserler ve bu eserlerin icracıları olan âşıklar detaylı 

olarak ele alınmıştır. Uygarlıkların en temel yansıması olan müziğin başat unsur 

olduğu bu anonim eserler ve türleri üzerine çeviribilim bağlamının dışına çıkmamak 

adına yazınsal kısmı vurgulanarak örneklendirilmiş ve ezgisel yaklaşımlar konunun 

dışında tutulmuştur. Medeniyetlerin ait oldukları topraklar her ne kadar birbirine uzak 

ya da yakın da olsa dile getirilen folklor ürünü ve teması aslında ele alında ya da icra 

edildiği tarihsel dönem göz önüne bulundurulduğunda halkına sunuş biçimi ile birbiri 

ile benzerlik gösterdiği söylenebilir. 



16 

3. ÇEVİRİBİLİM IŞIĞINDA METİNLERARASILIK ve MÜZİK  

3.1. Çeviribilim  

Bir eylem olarak çeviri çok eskilere dayanmasına rağmen bir disiplin olarak ele alınıp 

çalışılması çok daha yakın zamana dayanmaktadır. İngilizce “translation” olan 

“çeviri” kelimesi (trans) “karşı”(ya) + (ferre) “taşımak” ya da “karşı”(dan) “getirmek” 

anlamına gelen “translatio” (Latince) kelimesinden türemiştir.Bir bakıma “anlamın 

aktarımı”, “karşıya aktarımı” olarak erek ve hedef metin ilişkisinin tanımlandığını 

görebiliriz. Bu iki uçlu “karşı”lık ve insanların ihtiyacını hissettiği “aktarım”, 

insanlığın cennetlerine ulaşmak için bir kule inşa ederek kibirlerini ortaya çıkarması 

nedeniyle yeryüzündeki tüm insanlığın dilini binlerce parçaya ayırıp paramparça 

edildiği Babil Kulesi mitinin de kaynağıdır. Birbirinden farklı dillere sahip bu ırkların 

diğerleri ile iletişimi, ticareti ve etkileşimi için bu ayrımın çözüm yollarını bulmaları 

da gerekmiştir. 

Tarihteki en eski çeviriler Mezopotamya ve Mısır’daki insanların tercüme ettikleri dini 

metinler ve MÖ 2.000'de, ilk edebi yazılı çeviri olarak belirtebileceğimiz Sümerlilerin 

destansı şiiri 'Gılgamış'tır. İncil’de yer alan bazı kısımlara olan paralelliği ve Yunan 

şair Homeros’un Odessa (Odyssey) adlı eserine ilham kaynağı olmuş ölümsüzlük 

arayışı ile Gılgamış destanı bilinen en eski edebi eserlerden biridir. M.Ö. 2. Yüzyılda 

bilinen en eski çeviri Rosetta Stone olarak bilinmektedir. Tarihteki erek odaklı bir 

yaklaşım içeren çevirinin Livius Andronicus’un Odysseia çevirisi olduğu 

belirtilmiştir. Kutsal kitap çevirisi ile kaynak ve erek metin arasındaki tutarlılığı 

vurgulayan orta çağ çevirmenlerinden St Jerome olmuştur. 

Tarihi çok eskilere dayanmasına rağmen akademik disiplin olarak çeviribilim 

çalışmaları çok daha yakın zamanda ortaya çıkmıştır. 1900’lü yılların başında çeviri, 

edebi eserler bağlamında ve uluslara ait dillerin inşasında işlevsel bir yaratıcı güç 

olarak görülmektedir. Yirminci yüzyılın başlarında daha modernist bir açıdan bakılan 

çeviri, felsefeden ve edebi eserlerden bağımsız kendine özgü olduğu ileri sürülerek 

metnin bağımsız bir statüye sahip olduğu yeni bir yorumlama ile kendini göstermiştir. 

Çevirinin bu özerk konumu Ezra Pound (1911) tarafından iki şekilde açıklanmaktadır. 



17 

Birinci olarak çeviri, erek metinde yorumlayıcı şekilde görülerek okuryu kaynak dilin 

metin özelliklerine yönlendiren dilsel özellikleri içinde barındırır. İkincisi ise, çeviri 

erek dilin edebi açıdan barındırdığı standartları kaynak dildeki metni yeniden yazmak 

üzere yönlendirici bir unsur olarak görmektedir. 1940’lı yılların başında ise çeviriye 

yeni bir bakış açısı yaratan ve çevirinin kendisine ait normları olan ve hedeflediği 

sonuçları itibariyle dilsel ve kültürel farklılıkların ortaya çıktığı bir uygulama olarak 

görülmektedir (Ortega y Gasset, 1992, 109). Bu görüşe göre okur kaynak dilde aşina 

olduğu olgulardan farklı olarak erek dilin (erek dildeki yazarının) ortaya koyduğu 

özellikler üzerinden hareket eder. Bunu takip eden dönemde özellikle dilbilimciler 

arasında tartışmaya yol açan kaynak ve erek metin arasındaki dilsel ve kültürel 

faklılıkların ele alınması ve buna ilişkin farklı yöntemler türetilmesidir. Buna bağlı 

olarak disipliner eğilimler de değişiklik göstermiş ve kaynak dilin çevrilebilirliği ve 

erek dilde amaçlanan anlama karşılık gelip gelmeyeceği üzerinde görüşlere yol 

açmıştır. Çevirinin sorununa ilişkin çevirmenin “erek dile ait kültürel bilgiye" ne kadar 

hâkim olduğu ile ilgili olduğunu öne süren Eugene Nida (1945), buna bağlı olarak 

çevirmenin kaynak dildeki metnin “kültürel eşdeğerini” ortaya koyan bir çevirinin 

sözü geçen farklılıklara ortak bir referans sağlayarak “çevrilebilirlik” üzerine erek 

dilde daha anlaşılır sonuçlar elde edileceğini öne sürmektedir. Çeviriye göstergebilim 

üzerinden yorum getiren Roman Jakobson (1959) ise çeviriyi üç ana tür üzerinden ele 

almaktadır. Bunlar; tek bir dilde yenidenyazım ya da başka ifadeler kullanarak ifade 

etmeyi niteleyen “diliçi çeviri, iki dil arasında gerçekleşen çeviri olan “diller arası 

çeviri” ve göstergeler aracılığıyla yorumlanan göstergeler arası çeviridir. Jakobson, 

kaynak dil ve erek dil arasındaki dilbilimsel ve kültürel farklılıkları sebebiyle bu 

dillerdeki sözcüklerin eşdeğer olmasının imkânsızlığına vurgu yaparken iki farklı 

koddaki dilin çeviri süreci de eşdeğer bir kodlamayı gerektiğini savunur. 

Çevrilebilirlik kavramı üzerine ise farklı dillerdeki eşdeğerliğin hiçbir zaman 

sağlanamayacağı ve iletinin ancak eşanlamlılardan faydalanarak – yeniden kodlanarak 

– aktarılabileceğini öne sürmektedir. Jakobson’dan farklı olarak Jean-Paul Vinay ve 

Jean Darbelnet (1958) ise çeviri yöntemlerini tanımlarken dilbilimsel ve kültürel 

farklılıkların anlambilime de indirgendiğini savunarak çeviri türlerini “doğrudan 

çeviri” ve “dolaylı çeviri” olarak ikiye ayırmaktadır. Bunların da içerdiği altı farklı 

çeviri süreci olduğunu öne sürmektedir.  



18 

1960 – 1970 yılları arasında çeviri üzerine yapılan çalışmalar “denklik” kavramı 

üzerinde yoğunlaşmaktadır. Uygulama dâhilinde bu kavram, çevirinin kaynak dil ile 

bir kimlik ilişkisi yaratılması yoluyla erek dilin kaynak dil ile iletişim kurma süreci 

olarak görür. Özellikle George Mounin (1963) çeviride “görelilik” kavramının 

olanaksız olması sebebiyle reddetmekte ve çevirinin dil ve kültürün evrensellerine 

bağlı olduğunu belirterek “eşdeğerlik” kavramını savunur. Bu dönemde özellikle 

Eugene Nida ve Werner Koller (1979) gibi kuramcılar metnin sabit ve aynı zamanda 

değişmez biçimde tanımlanmış birimler ve ayrıştırılabilen dil kategorileri ile 

tanımlanabilir birimler olduğunu öne sürmektedir. 

Geçmişte öne sürülen çeşitli terimlere rağmen genel olarak kabul edilen “Çeviribilim” 

tanımı, Holmes 1972 yılındaki  “Çeviribilimin Adı ve Doğası” makalesi ile karşımıza 

çıkmaktadır. Yeni bir akademik disiplin olarak gelişmesinin yanı sıra, var olan çeviri 

çalışmalarının kapsam alanını da tanımlanmaktadır. Uygulamalı alanlar ile araştırma 

odaklı alanlar arasındaki ayrımı da belirtmektedir. Çeviriye bilimsel alanda kendine 

özgü bir disiplin olarak benimsenmesinin temellerini atan Holmes, bu eseri ile 

çeviribilimde adeta bir paradigma değişimi yaratmıştır. Kendisini takip eden pek çok 

kuramcılara da yol gösterecak akademik sınırları belirlemiş olduğunu söylebiliriz. 

Çeviribilimi betimleyici kuramsal çerçevede değerlendiren Holmes, çevirinin 

‘sürecine’, ‘işlevine’ ve ‘metne’ odaklanmıştır. "After Babel" eseri ile George Steiner 

(1975) ise çevirinin işlevsel ve iletişimsel açıdan benimsendiği dil odaklı kuramların 

aksine Alman hermenötik (yorumbilim) geleneğe geri dönerek modern dilbilime 

felsefi bir bakış açısıyla karşı çıkar. Bu yaklaşımda dilin amacı anlamı iletmek değil 

anlamı yeniden inşa etmede temel unsur olması gerektiğini savunur. 

Çeviri çalışmaları kitabı ile çevirinin yazın, felsefe ve dilbilim ile örtüşen ayrı bir alan 

olduğunun altını çizen Susan Bassnett, bu eseri ile çeşitli çeviri araştırma alanlarını da 

bir araya getirmiştir. Yine aynı dönemde çevirinin yoğunlaştığı eşdeğerlik tanımı 

giderek yerini bir iletişim biçimi olarak görülen çevirinin kendi kurallarının ve 

kodlarının olduğunu savunulmaktadır. 

Çeviriyi bir "eylem" olarak vurgulayan Justa Holz-Mäntärri (1984) ise çevirinin 

yalnızca uyarlama, açıklama olmadığını ve kültürlerarası iletişim biçimlerini de 

kapsadığını savunmaktadır. Bu bağlamda, çeviride denklik sözkonusu olmaksızın 

ihtiyaç dâhilinde metnin nasıl üretilmesi gerektiğindeki karar çevirmene aittir. 

Çeviribilimin diğer disiplerden bağımsız olarak ele alınmasını öne süren Mary Shell-



19 

Hornby (1988), bu alanda çeşitli tartışmalara da öncülük etmiştir. Çevirinin işlevsellik 

yönünün vurgulayan diğer bir kuramcı ise çevirmenin "skopos"unu - diğer bir deyişle 

amacının önemli bir unsur olduğunun altını çizen Hans Vermeer (1989) dir. Temel 

anlamda skopos kuramı, işlevsel açıdan yeterli sonuca ulaşmak için kullanılacak olan 

çeviri yöntem ve stratejilerinin belirlendiği çevirinin amacını vurgular. Bunun 

sonucunda Vermeer tarafından çeviri olarak belirtilen erek dildir ve çevirmenin 

odaklanması gereken iki temel unsur kaynak metnin ne amaçla çevrileceği ve erek 

dildeki işlevinin ne olacağını kavramaktır. Çeviriyi topluma ait dizgeleri oluşturan 

belirli normların etkisi altında gerçekleşen eylem olarak gören Andre Lefevere (1992) 

ise edebi dizgede çeviriyi “yeniden yazma” ve “tahribi” olarak ele almaktadır. 

Lefevere’e göre çevirinin işlevininin bulunduğu edebi dizgenin erek dizgede yer alan 

patronaj, ideoloji ve yazınbilim kontrolünde olduğunu savunur. Çeviriye ilişkin alan 

araştırmaları, eleştiri ve yazın kuramlarında sömürgecilik-sonrası düşüncenin 

belirginleştiğini de yine bu dönemde gözlemleyebiliriz.  

1990’lı yıllardaki temel eğilimin kültür odaklı araştırmalar olduğunu Lawrence 

Venuti’nin (2004) çevirinin kültürel farklılıklar ve sosyal değişimle olan ilişkisini 

açıklayan çalışmalarında da görebiliriz. Venuti (1995) görünmezliği “yerlileştirme” ve 

“yabancılaştırma” olarak iki tür çeviri stratejisiyle açıklamaktadır. Venuti, metnin erek 

dile ait kültürel değerlere indirgenmesi ile ortaya çıkan yerlileştirme olgusundan 

yakınmaktadır. Bu bağlamda erek metnin yabancılığını en aza indirgeyebilmek 

çevirmenin şeffaf, görünmez ve aynı zamanda akıcı bir şekilde çeviri yapmasını 

gerektiğini savunur. Yabancılaştırmada ise erek dilde baskın olan kültürel değerlerin 

dâhil edilmediği bir dizgede kaynak (yabancı) metin seçerek çeviri yönteminin 

geliştirilmesi gerekmektedir. Venuti’nin aynı zamanda dirençlilik olarak da dile 

getirmiş olduğu çevirideki yabancılaştırma yönteminde, kaynak dilin yabancı kimliği 

olabildiğince vurgulanarak erek kültürün ideolojik hâkimiyeti karşısında dirençlilik 

sergilemesidir. Ardından Mona Baker (1997a) pek çok kuramcının yer aldığı 

“Routledge Encyclopaedia of Translation Studies” kitabında çeviibilimin diğer bilim 

dallarından bağımsız ve etkin yeni bir disiplin olarak vurgulamaktadır.  

Çeviri çalışmalarına kronolojik açıdan bakıldığında bir diğer önemli gelişme de 

disiplin alanlarını edebi kuram, eleştiri, budunbilim şeklinde sentezleyen "kültürel 

dönüş" kavramıdır. Dilbilimsel çevirinin salt bir birim olarak metnin ötesine 

geçmediğini savunarak dilin ötesinde, çeviri ile kültür arasında yer alan etkileşimin 



20 

şekline ve bağlamına odaklanırlar. Bu açıdan bakıldığında, metnin çevirisine 

dilbilimsel açıdan yaklaşan görüş kendini çeviri kültürü ve politikası gibi konulara 

bırakması başlı başına kültürel dönüşe işaret etmektedir. Susan Bassnett ve Andre 

Lefevere tarafından da öne sürülen eğretileme için de zemin hazırlamış olduğu 

söylenebilir. Çeviri kuramlarının kültürel çalışmalara yönelmesi ile birlikte çeviri 

incelemelerine kültürel, politik, tarihsel ve ideolojik bir bakış açısının da gelmesini 

sağlamıştır. (Lefevere, Bassnett, 1990, 8) Bassnett (1991), çevirmenin kaynak 

kültürden başka bir erek kültüre aktardığı metnin ideolojik sonuçlarını da göze alması 

gerektiğini savunmaktadır.  

3.2. Çeviribilim ve Metinlerarasılık  

Yazınsal bağlamda şüphesiz hiçbir metin birbirinden bağımsız düşünülmemiştir. 

Toplumların ya da bireyin geçmiş olgulara ve düşüncelere dayandırdığı her fikir, yine 

metin öncesi herhangi bir deneyimin bulunmamasından kaynaklıdır. Bu nedenle 

metinlerarasılğı da edebi parçalar arasındaki ilişkiler bütününü oluşturan bağ olarak de 

dile getirilebilir. Metinlerin arasındaki ilişkiyi açıklamada ve sahip oldukları bağların 

kapsam ve boyutuna açıklık getirilebilmesi için yine metinlerarasılık kavramından 

yararlanılmaktadır.  

Fransız dilbilimci Ferdinand de Saussure’ün fikirlerinden ve Rus yazın kuramcısı 

Mikhail Bakhtin'in söyleşimcilik kuramından yola çıkarak "metinlerarasılık" terimini 

kavram olarak ilk defa dile getiren Fransız göstergebilimci Julia Kristeva olmuştur. 

1960'lı yılların sonunda ortaya atılan bu kavram, Roland Barthes, Michael Riffaterre, 

Gerard Genette ve Umberto Eco gibi birçok dilbilimci ve göstergebilimci tarafından 

ele alınmış ve kısa sürede yazın eleştirisinde etkili bir fikir haline gelmiştir: 

“Metin çözümlemelerinde metinlerarasının öne çıkarılmasıyla çizgisel, bir bütünlük sunan, 

tümüyle yazarın bir ürünü gibi görülen klasik yazı düşüncesi derinden derine değişerek 

metinlere yeni bir görüngüde yaklaşılır. Artık metinlerarası bir görüngüde tanımlanan 

metin, bir alıntılar mozaiği, son derece farklı, ayrışık unsurların bir araya geldiği bir uzam 

olarak tanımlanır. Metinlerarasının yaratılmasıyla yazardan bölünmüş, parçalanmış bir 

özne anlayışına, bir kaynak ya da etki anlayışından söylemde ayrışık unsurların genel ve 

belirsiz bir oluş içerisinde olduğu anlayışına, gelişimin sürdüğü anlayışından metnin başka 

metinlere ait parçaların bir değiş tokuş yeri olduğu, başka metinlere ait gösterge 

dizgelerinin yeniden dağıtıldığı, ayrışıklık özelliğiyle belirlenen bir metin anlayışına 

geçilir. (Aktulum, 2000, 83). 

Metinlerarasılığın kökeninin modern yazın ve kültür teorisinin kendisi gibi, özellikle 

İsviçreli dilbilimci Ferdinand de Saussure çığır açan çalışmalarında, yirminci yüzyıl 

dilbilimine uzandığı söylenebilir. Bununla birlikte, metinlerarasılık dilin belirli 

toplumsal koşullar içerisindeki varlığı ile Saussure’ün vurguladığından çok daha ilgili 



21 

kuramlardan da ortaya çıkmaktadır (Allen, 2006, 3). Rus Yazın Kuramcısı M. M. 

Bakhtin’in bu konudaki çalışmaları oldukça önemli olmak ile birlikte, Metinlerarasılık 

kavramını ilk defa dile getiren Saussure Saussure’ün anlamı metnin yapısıyla 

ilişkilendirdiği göstergebilimsel kavramı ile Bakthin’in heteroglossia (çok dillilik/çok 

söylemlilik) ve diyalog kavramlarını birleştirerek yorumlayan Julia Kristeva’dır.  

Julia Kristeva ile kavramı somutlaştırılan ve yazınsal çözümlemenin olmazsa olma 

denebilecek bir çözümleme aşaması olarak benimsenen metinlerarası tanımı, iki yada 

daha fazla metnin konuşma ya da söyleşim biçimi olarak düşünülmelidir. Aktulum’un 

(2011) da vurguladığı üzere bu kavram, bir yeniden yazma işlemi olarak da görülebilir. 

Bu bağlamda yazar, başka bir yazarın metninden edindiğini örtülü ya da açık bir 

biçimde kendi metninde yeniden yaşatır. Kuramcılara göre bu “alıntısal” yapısı ile 

metin, eski yapıtlardan aldığı parçaları anlam çerçevesinde bir bütün haline getirdiği 

ve hiçbir metnin tam anlamıyla bağımsız olamayacağı öne sürülmüştür. Metinlerarası 

düzlemde daha önce bahsi geçmemiş bir söz yoktur ve “her şey daha önce 

söylenmiştir”. 

3.2.1 Geçmişten Günümüze Metinlerarasılık 

Bir metni başka metinlerden bağımsız olarak ele almanın imkânsızlıklarının temelleri, 

bir bakıma metinler arasındaki bağın, bir eserin kendinden önceki gelenek ve sistem 

kodlarıyla inşa edildiği gerçeğini özellikle edebi eserler için ortaya koymaktadır. 

Metinlerin taşıdıkları anlamların izini sürerken yorumlamak, anlamlarını keşfederken 

diğer metinler ile olan ilişkilerin izini sürmek geçmişten günümüze birçok kuramcının 

odak noktasında olduğunu ifade edebiliriz. Okuma eyleminin aynı zamanda 

anlamlarının arayışı ile metinlerin arasında hareket etmesi şeklinde geliştiği bir süreci 

de doğurmaktadır. Bu süreçte anlam bir bakıma bağımsız bir metinden 

ilişkilendirildiği diğer metinler arasında var olan metinsel ilişkiler ağının bir parçası 

haline gelmektedir.  

Çağdaş yazın kuramında olduğu gibi metinlerarasılığın da köklerinin yirminci yüzyıl 

dilbiliminin önde gelen kuramcılarından İsviçreli dilbilimci Ferdinand de Saussure'ün 

çalışmalarına dayandırabiliriz. Dilbilime ait “Saussure”cü bir yaklaşım ile 

metinlerarasılığın desteklendiği örnekleri de yine bu dönemde görebilmek 

mümkündür. Dilin sistematik bir çerçevede ele alarak vurgulayan Saussure (1985), 



22 

metinlerarası ilişkilerin doğasında yer alan anlamı detayları ile ele alır. Modern 

dilbilimin doğuşu olarak da tanımlanabilecek çalışmaları ile göstergebilimin öncüsü 

Ferdinand de Saussure, ilk kez 1915'te yayımlanan derslerinin bir derlemesi olan 

“Genel Dilbilim Dersleri” ile genel olarak yazın kuramının köklerinin de uzandığı 

çalışmaların sahibi olduğunu öne sürülebilir. Göstergeyi dilbilimsel açıdan sorgulayan 

Saussure, göstergenin (sign) bir gösterilen (signified) ve bir göstereni (signifier) 

birleştiren iki taraflı bir sistem şeklinde düşünülebileceği yönünde bir tanım ortaya 

atmıştır. Bu bağlamda bakıldığında dilbilimsel gösterge kavramı, anlamının 

göndergesel olmadığını vurgular. Yani bir gösterge, bir sözcenin herhangi bir nesneye 

göndermesi değil, olabilecek en uygun bir şekilde kabul görmüş gösteren ile 

gösterilenin birleşimi olduğunu vurgular (Saussure, 1985, 45). 

Saussure’e göre göstergeler kasıtlı değil rastlantısaldır ve bir gönderge işlevinden 

dolayı değil, zamanın herhangi bir anında var olan bir dil sistemi içindeki işlevleri 

nedeniyle anlam taşırlar (Saussure, 1985, 72). Zamanın herhangi bir anında var olan 

dil, zaman içinde gelişen artsüremli dil öğesinden ziyade, dilin eşsüremli sistemi 

olarak adlandırıldığını öne sürer. İnsanların yazarken veya konuşurken göndermede 

bulunduklarına inanabileceklerini ancak aslında mevcut eşsüremli dil dizgesinden 

(langue) belirli dilsel iletişim eylemleri (parole) ürettiklerine savunan Saussure, 

göstergenin göndermesi doğrudan dünyaya değil, sisteme yönelik olduğunu da 

belirtir. Bu durumda dilsel iletişimin rastlanısal veya göndergesel olmayan doğasının 

böyle bir kabulü aynı zamanda dili kullanmanın ne anlama geldiğine dair geleneksel 

fikirler için birçok çıkarımlara sahip olduğunu varsaymak da mümkün olabilir. 

Geleneksel kavramların konuşmacı bireyin kendisine ait seçtiği sözcüklerin anlamı 

üzerinden söz konusu kişinin görüşlerini ifade ettiğini düşündüğümüzde, Saussure'ün 

dilbilimi bağlamında tüm iletişim eylemlerinin, herhangi bir konuşmacının önceden 

var olduğu bir sistem içinde yapılan seçimlerden kaynaklandığının kabul edilmesi ile 

bu görüşü değiştirdiğini görmek mümkündür.  

Göstergeler göndergesel oldukları için değil, yalnızca diğer göstergeler ile olan 

çağrışımsal ilişkileri nedeniyle sahip oldukları anlamlar sebebiyle ve hiçbir 

göstergenin kendine ait bir anlamı olmadığını söylemek mümkündür. Yer aldıkları bir 

system bulunan göstergeler diğer göstergeler ile olan benzerlikleri ve farklılıkları asıl 

bir anlam ortaya çıkmasına olanak sağlayabilir.  



23 

“Genel Dilbilim Dersleri” eserinde Saussure, "göstergelerin toplum içindeki 

yaşamını" inceleneceği yeni bir bilim tasavvur ederek göstergebilim kavramını öne 

sürmüştür (Saussure, 1974, 16). 1950'lerden itibaren, Saussure’cü göstergebilim 

kavramlarına dayanan eleştirel, felsefi ve kültürel bir hareket olan yapısalcılık, 

Saussure'ün gösterge ve dilsel yapıyı yeniden tanımlamasını model alan gösterge 

sistemleri açısından insan kültürünün devrimci bir yeniden tanımını üretmeye 

çalışmıştır. Beşerî bilimlerde "dilsel dönüş" (linguistic turn) olarak adlandırılan bu 

düşünce hareketinin metinlerarasılık kuramının da köklerinden birini oluşturduğu 

söylenebilir. Bir kuram olarak "metinlerarasılığın” farklı kuram ve kavramlar ile 

eklemlenmesinde önemli yere sahip diğer kişinin Rus yazın kuramcısı M. M. Bakhtin 

olduğunu öne sürebiliriz. Özgül dil görüşünün yaratıcısı olarak da 

adlandırabileceğimiz Bakhtin, Saussure'den çok farklı bir yaklaşım getirerek 

sözcelerin toplumsal bağlamları ile daha fazla ilgilenmiştir. Bununla birlikte 

"metinlerarasılık"ı terim olarak ilk kez kullanan Julia Kristeva hem Bakhtinci hem 

de Saussurecü modellerden etkilenerek onların anlayışlarını ve temel kuramlarını 

birleştirmeye çalışmıştır. Kristeva “Word, Dialogue, Novel” ve ardından “The 

Bounded Text”çalışmaları ile metinlerarasılığı ilk kez terim olarak Fransızca’da 

kullanmıştır (Kristeva, 1980, 36-63). Bu çalışmaları ile hem metinlerarasılık terimini 

kullanan hem de yirminci yüzyılın en önemli yazın kuramcısı olarak anılan Mikhail 

Bakthin’i de tanıtarak metinlerarasılık ile Bakhtin’in çalışmaları arasındaki ayrılmaz 

bağı vurgulamıştır.   

Rus biçimciler olarak Bakhtin-Medvedev (1978), Saussure’cü dilbilimini dili 

“eşsüremli bir sistem” olarak açıklamasını eleştirir ve buna alternative olarak dili 

sadece farklı lehçe ve ağızlardan oluşan bir olgu değil, aynı zamanda belirli 

toplumsal ogeleri içeren dilin belirli toplumsal durumlarda var olduğu ve dolayısıyla 

belirli sosyal değerlendirmelere bağlı olduğunu vurgular. Biçimcilerin ilgilendiği 

yazının içeriğinden çok, yazının oluşmasını mümkün kılan dil ve dil sistemi ile edebi 

dilin veya herhangi bir dilin soyut bir açıklamasını üretmenin dilin belirli toplumsal 

bağlamlarda bireyler tarafından kullanıldığını unutmak olduğunun altını çizerler. Bu 

noktada vurgulanan dilim toplumsal açıdan özgül yönünü yakalamış olan sözcedir 

(utterance). Yalın bir sözce ya da edebi bir söylem olmasına bakmazsızın hiçbir 

sözün tek başına var olmadığı bir bağlamda Bakhtin, tekçil (monolojik) bir unsur 

olarak sunulan sözcenin aslında kendinden önceki eserlere yönlendiren karmâşık 



24 

yapısından çıkmak üzere toplumsal ve kurumsal bağlamda yanıt aradığını savunur. 

Bakhtin’e gore tüm sözceler söyleşimcidir (diyalojik) ve anlamları ve mantığı daha 

önce söylenenlere ve başkaları tarafından nasıl karşılanacaklarına bağlıdır (1984b). 

Söyleşimcilik (Dialogism) 

Bakhtin'in (1984a) en önemli kavramlarından biri olan söyleşimciliğe göre belirli bir 

durum için seçilen sözcüklerin ait oldukları belirli konuşma türleri hep bir "ötekiliği" 

yansıtmakta ve önceki sözcelerin izlerini taşıması özelliği ile de belirli ilgililere; yani 

“ötekilere” yöneliktir. Daha kısa haliyle dil türleri ve sözceler arasındaki ilişkinin 

söyleşimci olduğunu belirten Bakhtin, metinlerarasılığın ortaya çıkışında rol alan 

doğasındaki “ötekilik” duygusunun önemini açıklar. Bakhtin (1984), söyleşimin 

(diyalog) tüm dillerin kurucu bir öğesi olduğunu belirtir. Yazarın dayatmadığı doğal 

bir biçemde ortaya çıkan söyleşimci dil, farklı toplumsal biçemlerin birbiri ile 

etkileşimi/birleşimi ile ortaya çıkmaktadır. 

Karnaval 

Rabelais ve Dünyası kitabında (Bakhtin, 1984b), Rönesans ve orta çağ döneminde 

toplumsal hayata işlenen bütün insan ilişkilerinin altında yatan karnaval ruhunu 

açıklar. Karnaval, sarhoşluk, şişkin mideler gibi türlü imgeler aracılığıyla, halkın 

kolektif bedeninin coşkusunu dile getirirken iktidar ideolojisine ve söylemine karşı 

durur. Başka bir deyişle, egemen toplum düzeninin altüst olduğu, son derece hicivli 

ve yansılamacı, söyleşimci geleneğinin modern mirasçısının bu karnaval ruhunda 

bulunduğunu öne sürer.  

Dostoyevski Poetikasının Sorunları adlı çalışmasında Bakhtin (Bakhtin, 1984a), 

söyleşimcilik (dialogism) terimini tamamlamak üzere çeşitli kavramlar ortaya 

atmıştır. Bu kavramların başında "çok-seslilik", "heteroglossia", "çift-sesli söylem" ve 

"melezleştirme" kavramlar gelirken aynı zamanda Bakhtin’in metinlerarasılığa dair 

görüşünü de netleştirebileceğimiz bir kaynak olduğunu söyleyebiliriz. Terim olarak 

parçaların, ögelerin ya da seslerin eşzamanlı birleşimi anlamına gelen çokseslilik 

(polyphony), Bakhtin'in Dostoyevski'nin romanları için öne sürdüğü ve 

açıklamalarında sıklıkla karşımıza çıkan bir terimdir. Bakhtin, çoksesli/söyleşimci 

romanın ilk örneğinin Dostoyevski’nin romanı olduğunu öne sürerken kendisini 

söyleşimci yazının yaratıcısı olarak görmektedir. Bilincin başladığı yerde söyleşimin 

başladığını savunan Bakhtin, (1984a, 40) bu unsurların sadece romanda geçen 



25 

karakterler arası söyleşim ve yanıtlar olmadığının da altını çizer. Söyleşimci 

romandaki her karakterin kendine özgü bir kişiliği vardır ve kendine has ifadesi, 

görüşleri, ideolojik ve sosyal konumlandırmasının da yer aldığı bu kişilikte hepsi 

karakterin sözleriyle ifade edilir. Bakhtin bu karakterleri kendine ait bir fikri ya da 

dünya görüşünü kendine özgü söylemi ile dile getirdiğini ve bu karakterlerin 

bilinciyle ilişkili ses imgesinden bahseder (Bakhtin, 1984a, 53).  

Yeni bir roman türü olarak çoksesli romanda, yazarın sesini hissedemediğimiz ve 

karakterler arasındaki ilişkileri ve söyleşimleri nesnel biçimde sunmak yerine tüm 

karakterlerin ve hatta anlatıcının kendisinin kendi söylemsel bilinçlerine sahip olduğu 

bir anlatı ile karşılaşırız. Bakhtin çoksesli romanın, hiçbir bireysel söylemin nesnel 

olarak diğer herhangi bir söylemin üzerinde duramayacağı bir karnaval sunduğunu; 

tüm söylemlerin birbiri ile etkileşimli yorumları, diğer söylemlere verilen yanıtlar ve 

çağrılar olduğunu belirtir. 

Heterglossia  

Dilin çok yönlü yapısının vurgulandığı "heteroglossia" kökünde “hetero” Yunanca 

'öteki' anlamına gelen kelimeden ve glot'un da 'dil' ve 'ses' kelimesinden türediğini 

göz önünde bulundurduğumuzda, heteroglossia'yı dilin birçok sesi, kendi ve diğer 

sesleri içinde barındırma yeteneği olarak tanımlayabileceğimiz gibi Türkçe’de 

“çokdillilik-çoksöylemlilik”, “çoksözlülük” şeklinde karşılıklarını da görmek 

mümkündür. Bakhtin'in çalışmasında temel alınan argüman, dilin söyleşimsel, 

heteroglot yönlerinin her türlü otoriter ve hiyerarşik toplum, sanat ve yaşam 

anlayışını tehdit ettiğidir. Bu bağlamda dil toplumsal olarak özgül olduğu 

düşünülürse, herhangi bir dönemde toplumda varolan tabakalaşmaları, ideolojik 

konumları, sınıf-odaklı çatışmaları barındırıyorsa, dil ve sanat soyut, 

genelleştirilebilir ilişki ya da bağlar sistemi ile açıklanabilir girişimi barındırmadığı 

için dil, söz edimi ya da sanatı anlamak isteyenler için uygun değildir. 

 

 

 

 

 



26 

3.2.2. Yapısalcı Dönem 

Yapısalcılıktaki temel eğilim, edebi metinler ya da diğer sanat eserleri olsun, birleşik 

nesnelerin varlığının reddedildiği, sistematik ve ilişkisel doğasının vurgulaması 

bağlamında metinlerarası olana doğrudur. Yapısalcılar, bir metin ile diğer metinler 

arasındaki metinlerarası bir ilişki ile ilgili olsa bile, eleştirinin bir metnin önemini 

belirleme, tanımlama ve böylece sabitleme yeteneğine olan inancını korurlar. Bu 

görüşte altı çizilen nokta metinlerin anlamının, temel birimlerin ve bunların sistematik 

veya tekrar eden ilişkilerinin betimlenmesiyle kapsanabileceğini ve tamamen 

açıklanabileceğini varsaymasıdır (Morgan, 1985, 9).  

Metinlerarasılık, Saussure’ün yanı sıra söyleşimcilik kuramı ile gelecek dönemlere 

ışık tutan Rus yazın kuramcısı Mikhail Bakhtin'in dil ve yazın alanındaki çalışmaları 

da terimin geliştirilmesi ve üzerinde çalışılması bakımından büyük öneme sahiptir. 

Genel anlamıyla metinlerarasılığı bir terim olarak ilk eklemlenişi sağlayan Fransız 

göstergebilimci Julia Kristeva, 1960'ların sonlarında Ferdinand Saussure’ün dilbilim 

ve Rus Yazın kuramcısı Mikhail Bakhtin’in yazın kuramlarını birleşimi ile alanda 

çalışmalarını gerçekleştirmiştir. Bulunduğu dönem itibariyle yapısalcılıktan 

postyapısalcılığa geçiş olarak tanımlanan bu süreçte Kristeva, çalışmalarını 

Saussure’ün anlamı metnin yapısıyla ilişkilendirdiği göstergebilimsel kavramı ile 

Bakthin’in heteroglossia (çok dillilik/çok söylemlilik) ve diyalog kavramlarını 

birleştirerek yorumlamıştır. Yapılsalcı ve yapısalcılık sonrası döneme geçişte değişime 

uğrayan ve yerini yeni açılımlara bırakan özelliklerin başında; rasyonelliğin ve 

nesnelliğin ağır bastığı kavramların, öznel, belirsiz ve iletilemezliğin, oyun ve zevkin 

vurgulandığı kavramlara devretmesi göze çarpar.  

3.2.2.1 Micheal Riffaterre ve Yapısalcı Hermenötik 

Her ne kadar Michael Riffaterre'nin çalışmaları yapısalcılık, postyapısalcılık ve 

göstergebilim ve diğer okuma kuramlarını desteklemiş olsa da yapısalcı olarak 

adlandırılan metinsel anlam ve metinlerarası ilişkilerin istikrarlı ve doğru bir 

açıklamasına olan inancına dayandığı söylenebilir. 

Riffaterre'nin göstergebilimsel yaklaşımının özü, edebi metinlerin göndergesel 

(mimetik) olmadığı inancıdır. Aksine, onların kendi sözcüklerini, sözcük öbeklerini, 

tümcelerini, anahtar imgelerini, izleklerini ve sözbilim araçlarını birbirine bağlayan 

göstergebilimsel yapılar nedeniyle anlam kazandıklarını öne sürer. Özellikle 



27 

“Semiotics of Poetry” adlı çalışmasında okurun “taklit/benzetme engelini aşma” 

ihtiyacından bahseder (Riffaterre, 1978, 6). Riffaterre'nin çalışmasında 

metinlerarasılığın merkeziliği, bu anti-gönderimsel yaklaşım tarafından ima edilmiştir. 

Metinlerarası kuram, metinlerin ve göstergelerin öncelikle kavramlara değil, diğer 

metinlere, diğer göstergelere göndermede bulunduğunu iddia eder. Riffaterre sık sık 

"göndergesel yanılgı" dediği şeye gönderme yapar ve "metnin kendi dışındaki 

nesnelere değil, bir metinler arası göndermeye göndermede bulunduğunu" ileri sürer. 

Bununla birlikte, "taklit/benzetme engelini" aşmak, aynı zamanda, Riffaterre için 

"kendi kendine yeten metne" saygı göstermek anlamına gelir. Riffaterre için gerçek 

analiz, edebi metnin benzersizliğini tanımlamaya çalışır.  

Riffaterre’in okuma stratejisi, ilk başta metinsel bir taklit/benzetme arayan okurun, 

metnin belirsizlikleri tarafından, metnin göndergesel olmayan yapılarının daha derin 

bir incelemesine zorlandığı bir stratejidir. Bu bağlamda okuma birbirini izleyen iki 

düzeyde gerçekleşmektedir. İlk olarak, metinsel göstergeleri dış göndergelerle 

ilişkilendirmeye çalışan ve doğrusal bir biçimde ilerleme eğiliminde olan bir mimetik 

düzeyken; ikincisi ise doğrusal olmayan bir tarzda, metnin göndergesel olmayan 

anlamını üreten göstergebilimsel birimleri ve yapıları ortaya çıkarmak için ilerleyen 

geriye dönük bir okuma şeklindedir. 

Riffaterre, geleneksel yazın eleştirisinin “anlam karmaşası” kavramına ve bu kavramın 

çeşitli postyapısalcı ve yapısökümcü versiyonlarına direnir. Anlam karmaşası veya 

müphemlik gibi kavramlar metinsel anlamın karar verilemezliğini vurgulamaya 

hizmet ederken, Riffaterre, mimetik düzeyde anlam karmaşası veya dilbilgisel 

olmayanlıktan göstergebilimsel bir düzeyde nihai karar verilebilirliğe geçiş kavramını 

pekiştirmek için çalışan alternatif açıklayıcı kavramları uygulamayı tercih eder. Anlam 

karmaşası terimine karşı Riffaterre, bir bağlamda bir şey ifade eden ve başka bir 

bağlamda zıt veya çatışan bir anlama sahip olan bir kelime olan sözbilimsel “çiftleme” 

(syllepsis) terimini öne sürer. Riffaterre tarafından sıklıkla kullanılan bir başka terim 

olan "yorumcu" (interpretant) ise karar verilemeyen metinsel birimleri başka, yapısal 

olarak daha tutarlı bir boyuta geçerek çözme olasılığını vurgular.  

Riffaterre'ye göre metinler, anlamlarını “toplumsal değişke” (sosyolect) olarak 

adlandırdığı toplumsal olarak normatif söylemin dönüşümlerinden üretir. Bir metnin 

anlamının, toplumsal değişkenin tanınabilir bir öğesini tersine çevirme, dönüştürme, 

genişletme veya yan yana getirme yoluyla dönüştüren bir "bireydil"e (idiolect) bağlı 



28 

olduğu söylenebilir. Okurun bu dönüşümü ve dolayısıyla metnin göstergebilimsel 

birliğini tanımasının yolu, Riffaterre'in şiirin 'matrisi' dediği şeyi, metnin kendisinde 

zorunlu olarak var olmayan, ancak metnin çekirdeğini temsil eden bir sözce, deyim 

veya tümce birimini keşfetmektir. Metnin göstergebilimsel sisteminin dayandığı şey 

Riffaterre'e göre "Matris varsayımsaldır, bir yapının yalnızca dilbilgisel ve sözcüksel 

gerçekleşmesidir" (Riffaterre, 1978, 19). Metnin yapısal bütünlüğü bu matrisin 

dönüştürülmesiyle oluşturulur.  

Ancak matrisi tanıdığımız ve metnin göstergebilimsel önemine geçtiğimiz zaman, 

metnin çeşitli görünen "dilbilgisi kurallarına aykırılıkları", "değişmez" bir yapıya 

gönderme yaparak anlaşılabilir hale geldiğinin farkına varılabilir. Değişmez yapı, 

metnin tüm öğelerinin matrisi dönüştürerek çalıştığı söylenebilir. Metnin bu temel 

düzeyi, matris olmasa da, onu bir şekilde işaret eden veya somutlaştıran yönlerle 

işaretlenebilir.  

Riffaterre, bir metnin anlamının kökeninin bulunamadığını ima ederek, arkasında 

yatan bir metin ya da metinler grubunu keşfeder; belirli önceki metinlere yalnızca, söz 

konusu metin tarafından dönüştürülen toplumsal değişkenin yönünü yeterince 

niteleyen bu tür metinler varsa başvurulmalıdır. Belirli bir metnin anlam oluşumunda 

tartışmasız bir metinden metne ilişki söz konusu olduğunda bile, yorumlayıcı 

vurgunun noktası mutlaka bu ilişki değil yapısal homolog (homologus: aynı ilişkiye, 

orantıya, göreli konuma sahip olmak; karşılık gelmek) olduğunu vurgular. 

Metinlerarası, belirli bir metin veya metinler grubundan ziyade toplumsal değişkenin 

bir yönü olduğu için, Riffaterre, göstergebilimsel yorumun gerçekleşmesi için gereken 

tek şeyin, metinlerarası önvarsayım dediği şey olduğunu savunur. Başka bir deyişle 

okuduğumuz metinlerin ardındaki belirli metinlerarasını keşfetmemize gerek yoktur; 

yeterli bir yorum üretmek için yapmamız gereken tek şey, bu tür bir ara metnin- ister 

belirli bir metin ister toplumsal olarak anlamlı bir dil parçasının- söz konusu metin 

tarafından dönüştürüldüğünü varsaymaktır. Riffaterre, metnin kendisinin ötesinde 

metinsel birimlerin karşılaştırılmasının genişletilmesi eylemi hakkında vurguladığı 

nokta şöyledir: 

“Metinlerarası okuma, metinden metne benzer karşılaştırmaların algılanmasıdır; ya da 

karşılaştırılabilirliklerin bulunabileceği bir arametin yoksa böyle bir karşılaştırmanın yapılması 

gerektiği varsayımıdır. İkinci durumda, metin bir yerde bekleyen tamamlayıcı bir arametne 

ilişkin ipuçlarını (biçemsel ve izleksel boşluklar gibi) tutar” (Riffaterre, 1980a, 626). 



29 

Riffaterre'nin yorumlayıcı pratiği, metinlerin toplumsal olarak paylaşılan kodları, 

klişeleri, karşıtlıkları ve betimleyici sistemleri dönüştürerek göstergebilimsel birlik 

üretme yollarını keşfetmeye bağlıdır; yine de böyle bir yaklaşım, toplumsal değişkeye 

böyle bir güvenin, metni kendi kendini üreten sisteminden, kendine özgü ve 

dolayısıyla benzersiz öneminden başka herhangi bir şeyi içerdiğini kabul etmeyi 

reddeder. Barthes, Kristeva ve diğer postyapısalcı metinsel veya göstergebilimsel 

analistler metinden dışarı doğru genel veya toplumsal metin dediğimiz şeye doğru 

hareket ederek geleneksel metinsel birlik fikrini ortaya atarken, Riffaterre metinden 

metinsel değişmeze, geriye doğru bir hareketle okur. Bununla ilgili olarak Riffaterre 

şunu söylemiştir: “Bir şiir, şiirsel olarak tersten okunur” (Riffaterre, 1978, 19). Bu 

anlamda şiirin önemi, okurun metne, başlangıçta gizli anlamlarını açığa çıkaracak bir 

toplumsal değişke bilgisini getirmesine bağlıdır. Metinler, okurun daha sonra metnin 

göstergebilimsel okuması içinde gerçekleştirmesi gereken metinler arasını varsayar. 

Bu bağlamda kuram yalnızca metinlerin kendi terimleriyle düzgün bir şekilde 

çözülebileceğine dair bir inanç değil, aynı zamanda böylesine başarılı bir kod çözme 

gerçekleştirmelerine izin verecek yazın geleneği sunmaktadır. 

Riffaterre, edebiyat eleştirisinin ünlü bir kuramcı ve uygulayıcısı olmasının yanı sıra 

dilsel edinç veya yazın edinci kavramına dayanması, bir dizi eleştiriyi de üretmiştir. 

Belirli metinler arasının kültürel olarak kaybolduğunda ne olduğu sorusu, 

Riffaterre'nin çalışmasında Gerard Genette'inkinden çok daha sık bir şekilde geri 

döner. Riffaterre, böyle bir sorunun, kendi dilbilimsel/yazınsal edinç kuramı ve 

dolayısıyla okurnun metinler arasını varsayma yeteneği tarafından aşıldığını öne sürer. 

Genel olarak, Riffaterre'nin yazar ve okur rolünü çıkarmasına yönelik eleştiriler de 

Hartman ve Culler gibi kuramcılar tarafından genişletilmiştir (Hartman, 1987, 129-

51). Hartman’a göre Riffaterre, yalnızca belirli ve gelişigüzel metinlerarasılık 

meselelerini karıştırmakla kalmaz, aynı zamanda okurun bir metinden önce varsaydığı 

şeylerden, okurunun varsayımlarının tüm doğasından kaçınır. De Man ve Culler'in öne 

sürdüğü gibi, metnin okuru belirli bir şekilde okumaya zorladığını ileri sürmek, metnin 

kendi kendine yeterliliğine yapılan biçimci bir vurgu ile metnin hayati rolünü kabul 

ederek yorumlayıcı bir kuram ve pratik arasındaki gerilimden kaçınmak olduğunu ima 

eder. Bu bağlamda Riffaterre'in kuramı, metinsel ve metinlerarası çalışmalar 

alanındaki tüm önemine rağmen, "hermenötik döngü" olarak adlandırılan şeyin bozucu 

etkisine karşı kör kalır. Bu ifade, okumanın metinsellik kuramını üretip üretmediğini 



30 

veya okumanın bu kuram tarafından desteklenip desteklenmediğini belirlemenin 

imkânsız olduğu gerçeğine atıfta bulunmak için kullanılmıştır. Okurlar çok sayıda 

geçmişe sahiptir ve çok sayıda okuma deneyimine sahip olduğundan tek bir “toplumsal 

değişke” paylaşmazlar. Bu nedenle, okurların varsayımından sanki tekil veya tahmin 

edilebilir bir olgu gibi söz edilememektedir.  

3.2.2.2. Julia Kristeva ve Metinlerarasılığın Sahnesi 

Yapısalcı teorisyenler için, bir metni varsayılan sistemine geri yerleştirmek, 

postyapısalcı metinlerarasılık ve metin kuramlarında bulunmayan bir bilgi ve 

istikrarlı okuma biçimi ürettiği söylenebilir. Saussurecü dilbilime bağlı yapısalcı 

kuramın eleştirildiği 1960lı yılların ortalarında postyapısalcılığa geçişte önemli rolü 

olan Bulgar asıllı-Fransız uyruklu kuramcı Julia Kristeva; felsefeyi, psikanalitik 

kuramı ve siyaseti de eklemleyerek dönüşüm sürecinde etkin rol oynamıştır. Bu 

dönemde Paris’e geldiği sırada yazmış olduğu “Word, Dialogue, Novel” ve “The 

Bounded Text” makaleleri ile eleştirel sürecin doruk noktası olarak postyapısalcı bir 

bakış açısı ile geleneksel yazarlık kavramlarının ölçütlerini de pekiştirmiştir 

(Kristeva, 1966, 67). Kristeva'nın özellikle anlamlandırma kavramlarına 

odaklanması, Saussure'ün göstergebilim fikrinin dönüşümü üzerine olmuştur. 1960lı 

yılların Fransa’sının göstergebilimcileri nesnelliklerini savunmak üzere langue gibi 

Saussurecü kavramları kullanmışlardır. Bu yaklaşıma göre edebi metin ya da sözlü 

kültür gelenekleri gibi herhangi kültürel bir metin gösterenler için belirlenebilir 

gösterilenler sağlayan eşsüremli bir sistem içinde işlev gördüklerinden bilimsel 

açıdan incelenebilmektedir.  

Kristeva'nın metinlerarasılık üzerine çalışması, ağırlıklı olarak 19. yüzyılın 

sonlarında ve 20. yüzyılın başlarında avangard yazıya odaklanır. Kristeva ve Roland 

Barthes'a göre, yazının bu tür açıkça metinlerarası biçimleri, bunların eşi benzeri 

olmayan yazarlar tarafından yazılmış özgün eserler değil, ayrı öznelerin ürünü 

oldukları gerçeğidir. 

Julia Kristeva’nın özellikle postyapısalcı eleştiriye psikanalitik yaklaşmaya çalıştığı 

dönemi kapsayan Tel Quel grubu öne çıkmaktadır. Yapısalcılığın en parlak dönemini 

oluşturan postyapısalcı kuramın kilit isimlerinin de yer aldığı Tel Quel grubunun 

oluşmasından önce Philippe Sollers ve Jean-Edern Hallier tarafından kurulan ve 

1960-1982 yılları arasında Éditions du Seuil tarafından yayımlanan Fransız edebi 



31 

inceleme dergisi Tel Quel, klasik yazın tarihine saldıran ve 20. Yüzyıl yazınını 

inceleyen avangard bir yaklaşımı yansıtmayı amaçlamıştır. Julia Kristeva’nın da 

katıldığı komite ile bir grup olarak anılan Tel Quel, gösteren ile gösterilen arasındaki 

sürekli ilişkiyi ve egemen ideolojinin gücünü korumanın ve radikal ya da alışılmışın 

dışında olan düşünceyi bastırmanın başlıca yolu olarak görmüşlerdir.  

3.2.2.2.1. Göstergeçözümleyim (Semianalysis) ve Anlamlama (Signifiance) 

Kristeva, yeni bir göstergebilim çeşidi olarak, göstergebilim ve psikanalizin bir 

birleşimi olan “göstergeçözümleyim” (semianalysis) olarak adlandırdığı yeni bir 

yöntem geliştirmiştir. Göstergeçözümleyim anlayışına göre metin sürekli bir üretim 

hâlindedir, baaşka bir deyişle metin hızla tüketilmek üzere üretilmemiştir ve sürekli 

üretim süreci halindedir. Kristeva’ya göre fikirler tüketilebilir üretimler olarak 

sunulmazlar, okur metni kendi algısısüzgecinden geçirir ve anlamlandırır (Kristeva, 

1986, 86). Kristeva, bu tür çalışmalarda fikirlerin bitmiş, tüketilebilir ürünler olarak 

sunulmadığını, ancak okurları anlam üretimine adım atmaya teşvik edecek şekilde 

sunulduğunu ima eder.  

Kristeva’ya göre, iletişim ve iletişimi parçalayan şeyin “anlamlama” (signifiance) 

olarak adlandırdığı birbirleriyle sürekli olarak uzlaşmaz bir ilişki içinde olmasıdır. 

Metin bu mücadelenin alanıdır ve Kristeva'nın yeni göstergebilimi, ona tabi olurken 

aynı zamanda onu analiz etmeye çalışır. Kristeva’ya göre metindeki anlam, yazardan 

okura doğrudan aktarılmaz; yazarın ve okurun diğer metinlerden edindiği kodlar 

aracılığıyla yine yazarın ve okurun süzgecinden geçirilip anlamlandırılır. Kristeva, bu 

yeni göstergebilimde, bilimsel ve mantıksal söylemleri sürekli olarak sanatsal ve 

kurgusal bağlamlara yerleştirir, böylece kasıtlı olarak ayrımı bulanıklaştırır ve bilim 

ya da mantık ile hayal gücü ve arzunun dili ya da gücü arasındaki mücadeleyi sahneler.  

Kristeva, bir metnin var olan söylemden nasıl oluşturulacağını belirlemekle ilgilenir 

ve yazarlar metinlerini kendi özgün zihinlerinden yaratmadıklarını, daha çok onları 

önceden var olan metinlerden derlediklerini savunur. Kristeva'ya göre, bir metin ''diğer 

metinlerden alınan, kesişen ve birbirini etkisiz hale getiren birkaç sözce ve metinlerin 

bir permütasyonu, verili bir metnin uzamndaki bir metinlerarasılık” tır (Kundu, 2008, 

383).  

Bu bağlamda metinler, kültürü oluşturan yapı ve sistemlerden oluşmasının yanı sıra, 

yalıtılmış bir nesne değil, kültürel metinselliğin bir derlemesidir. Kristeva Bakhtin'in 



32 

söyleşimciliğinden farklı olarak metin ve metinselliğin ideolojik yapılar içerisinde 

göstergebilimsel açıdan ifade etmiştir. Kristeva’ya göre tüm metinler, toplumda söylem 

yoluyla ifade edilen ideolojik yapıları ve mücadeleleri içinde barındırmaktadır. 

3.2.2.2.2. Düşünyapıbirim (ideologeme) 

Metinlerarasılık, bir metnin topluma ait – toplum-odaklı bir metinden ortaya çıkışıyla ve 

yine aynı toplum ve tarih içindeki varlığını devam ettirmesi ile ilgilidir. Bir metnin 

yapıları ve anlamları kendine özgü değildir ve kendinden once gelen metinler ile 

süregelen bir ilişki sözkonusudur. Kristeva metni ve onu oluşturan parçaların her birini 

bir “düşünyapıbirim” (ideologeme) olarak görür. 

Aktulum da “Metinlerarası İlişkiler” kitabında “düşünyapıbirim”i (ideologeme); 

“Sözcelerin bir bütün içerisinde dönüşümünü inceledikten sonra, bu bütünün tarihsel 

ve toplumsal metin içerisine sokulması işlemi” olarak dile getirmiştir (Aktulum, 2007, 

46). Örneklemek gerekirse, “hak” , “eşitlik” ya da “özgürlük” gibi sözcüklerin çok 

büyük toplumsal çatışma ve gerilimlerin öznesi olduğunu varsaydığımızda, bunların 

herhangi bir metindeki varlıkları bir yapıdüşünbirimi temsil edeceği çıkarımı yapılabilir. 

Metinlerin bu şekilde tanımlanması aynı zamanda metinlerin kendi başlarına bir birliği 

veya birleşik anlamı olmaksızın süregelen toplumsal ve kültürel süreçlerle tamamen 

bağlantılı olduğu düşündürebilir. 

3.2.2.2.3. Yatay Boyut (Horizontal Dimension) – Dikey Boyut (Vertical Dimension) 

Kristeva (1980, 66); yatay boyut (horizontal dimension) ile metin hem yazan özneye 

hem de alıcısına ait olduğu ve dikey boyutta (vertical dimension) ise metnin kendinden 

önceki metinlerden ya da kendiyle eşsüremli var olan yazınsal metinlerden oluşan bir 

bütünceye ait olduğunu ima eder. Kristeva, Bakhtin'in söyleşimciliğindeki dilin 

toplumsal ve çift sesli doğasını bu yeni göstergebilimine dâhil ederek yazar ve okur 

arasındaki iletişimin sözceler ve geçmiş metinlerdeki sözceler arasındaki metinlerarası 

ilişki ile ortak olduğunu vurgular. Bu bağlamda yazar-okur ilişkisi, metin-geçmiş 

metinler arasındaki ilişki ile eşsüremlidir. 

Kristeva'ya göre özne bilinç ve bilinçsizlik, akıl ve arzu, mantıklı-mantıksız, 

toplumsal-toplumöncesi, ifade edilebilen-edilemeyen arasında bölünmüştür ve 

metinler, mantıksal ve mantıksız, sembolik ve göstergebilimsel güçler arasındaki aynı 

bölünmüş hareketi takip eder. Ne kadar radikal olursa olsun hiçbir metin salt 



33 

göstergebilimsel değildir; göstergebilimsel her zaman sembolik içinde kendini gösterir 

(Kristeva, age). 

3.2.2.2.4. “Phenotext” – “Genotext” 

Kristeva, metinlerin bölünmüş doğasını vurgulamak için “olgu metin” (phenotext) ve 

“ürem metin” (genotext) olmak üzere iki yeni terim öne sürer: 'Olgu metin', metnin 

iletişim diliyle, tanımlanabilir bir yapı sergileyen ve tekil, birleşik bir öznenin sesini 

sunuyor gibi görünen yeterlik ile edimin vurgulandığı iletişimi sağlayan dile işaret 

eder. Ürem metin, metnin bilinçdışından yayılan itki ve enerjisi'nden kaynaklanan ve 

ritm ve tonlama, melodi, tekrar ve hatta anlatı düzenlemesi türleri gibi 

“sesbirimbilimsel” (phonematic devices) araçlar açısından tanımlanabilen kısmıdır 

(Kristeva, 1984a 86-87). 

Özne metinde, yazıdaki öznenin asla öznenin kendisiyle özdeş olmadığı bağlamda 

kaybolmuştur. Dilsel özne, içinde konuşulduğu anlamlandırma sistemi tarafından her 

zaman bölünür, konumlanır ve yapılandırılır. Dolayısıyla Kristeva’nın Bakhtin'in çift 

sesli söylem, diyalogizm, heteroglossia ve melezlik analizine psikolojik bir boyut 

yerleştirdiği söylenebilir. Ayrıca, dürtülerin öznesi olan simge-öncesi özne, içinde 

konuştulup yazıldığı anlamlandırma sistemlerini parçalayarak ya da yeniden 

yapılandırarak sürekli olarak yazın dilinde kendini yeniden ifade ine bu bağlamda ima 

edilmektedir. Diğer bir deyişle metinlerarasılık kuramı Kristeva'nın çalışmalarında 

yeniden ifade edildiği söyleyebiliriz. 

Metinlerarasılık, Kristeva'nın tanımlamaya çalıştığı yazınsal dil türü için nihai bir 

terim olarak gözükmekte ve metinlerarasılık kavramının başlangıcından itibaren, 

ötekiliği somutlaştırması nedeniyle monolojik dilin ötesi ve hatta buna karşı çıkan 

dirençli bir dili belirtmek anlamına geldiği varsayılabilir. Metinlerarasılık, edebi ve 

diğer metin türlerinin akla, anlam bütünlüğüne veya insan öznesine karşı mücadele 

eden ve onu altüst eden ve bu nedenle mantıksal ve sorgulanamaz tüm fikirleri alt üst 

eden yönünü kapsar. Bu nedenle diyalektik, insan düşüncesinin ve toplumunun, önceki 

çatışmaları ve müphemlikleri çözen bir bilgi bütününe, üçüncü bir konuma 

geçebileceğini veya sıçrayabileceğini ima eder.  

Metinlerarasılık kavramı üzerine diğer yazarlara göre çok daha net bir şekilde 

kendisini ifade ettiği ve yapıtlarının büyük değişiklikleri sunmuş olduğu 

söyleyebileceğimiz Fransız kuramcı Roland Barthes ise 1970li yıllara kadar yapısalcı 

bir yaklaşım ile yazılar yazmıştır. Barthes, içerdiği tüm önermelere çarpıcı biçimde 



34 

meydan okuyacak yeni bir göstergebilimsel yaklaşıma kapı açacak bir geleneksel 

bakış açısı kurmuştur. Bu sürekli değişkenlik içinde değişmeyen bir yan varsa, o da 

her şeyi indirgediği dil gerçekliğidir. Barthes (1979), yararlı olabileceğini düşündüğü 

geleneksel dilbilimsel kavramlarını ele aldığı “Göstegebilimin İlkeleri” adlı 

çalışmasında, göstergebilim üzerine kısa bir kuramsal deneme gerçekleştirmiştir. Bu 

yapıtta Barthes’ın dil dizgesi (langue) ve dilsel iletişim eylemleri (parole) arasında 

yaptığı ayrımda langue dilsel bir dizge, bir kişinin bir dili öğrenirken öğrendiği şeydir; 

parole ise bir dile ait konuşmadır, yazılı ve sözlü sayısız sözcedir (Barthes, age).  

Barthes'ın açıklamasındaki her şey, Batı'nın gösterge ve anlamlamaya ilişkin uzun 

süredir devam eden anlayışı nedeniyle sağduyulu olmakla birlikte Saussurecü 

dilbilim ve yaratılan yapısalcılık bu anlayışın mantıksal son noktasıdır. Somut yazı 

olarak metin, amaçlanan anlam olarak esere istikrar ve güvenlik anlayışını verir, 

çünkü maddi gösterenin gösterilen olarak eserle ilişkisi içindedir. 

Barthes'ın işaret ettiği "ortak" mantıkta eser birincil, metin ikincildir. Metin, 

kendisinden önce geldiği varsayılan bir şeye istikrar kazandırmak için vardır; yazmak 

sadece yazarın düşüncesinin kalıcılık kazanmasına yardımcı olur. Bu bağlamda 

geleneksel "eser" ve "metin" terimlerine yeni tanımlar vererek; "eser" terimi şimdi, bir 

zamanlar "metin"in bulunduğu yerde, anlam, kapatma ve dolayısıyla yorumlama 

olasılığını sunan somut bir kitap gibi durduğunu, 'metnin' ise gösterenin eser içindeki 

oyununu, onun, yazının yıkıcı ama yine de oyuncu gücünü serbest bırakmasını ifade 

ettiğini dile getirir. 

Barthes'ın bu ayrımı için Kristeva'nın olgu metin ve ürem metin üzerindeki çalışması 

ile ilgili olduğunu ve hatta buradaki “eser” tanımı ile sadece sabit anlam, iletişim ve 

yazar niyeti fikrini değil, aynı zamanda somut bir nesneyi de temsil ettiğini ve “metin” 

ile hiçbir şekilde bu eserlerin malı olmayan yazının gücünü temsil ettiği düşünülebilir. 

Barthes aynı zamanda, Derrida'nın yazıya ilişkin açıklaması ve Kristeva'nın Bakhtinci 

söyleşimciliğinin aktarması dâhil olmak üzere çeşitli dil kuramlarını birleştirmiştir. 

Metin, farklı anlamında görülen yazının gücü nedeniyle kökten çoğuldur (age, 54). Bu 

nedenle, metnin kuramı bir metinlerarasılık teorisini içerir, çünkü metin yalnızca bir 

anlamlar çoğunluğu oluşturmakla kalmaz, aynı zamanda sayısız söylemden örülür ve 

zaten var olan anlamdan evrilir ve eklemlenir. Metnin çoğulluğu ne tam olarak bir "iç" 

ne de bir "dış"tır, çünkü metnin kendisi, üzerine bir "iç" ve bir "dış"ın sabitlenebileceği 

birleşik, yalıtılmış bir nesne değildir.  



35 

3.2.2.2.5. Yazarın Ölümü 

Roland Barthes’ın özellikle etkili olduğu diğerbir düşünce etmeni de 1968’de yazmış 

olduğu “yazarın ölümü” denemesiyle, kendisinin “yazarın ölümü” olarak adlandırdığı 

şeyin, yazarın yazın araştırmalarından ve eleştirel düşünceden çıkarılması olmuştur. 

Barthes’a göre metinlerarasılık, metnin sadece yazarın yarattığı eser değil, aynı 

zamanda diğer metinlerle olan kendi içindeki parçalardan ayrı sahipsiz ve öznel bir 

yapıt olması sebebiyle “yazarın ölümü” dür.  Bununla ilgili olarak Roland Barthes 

şunu söyler: 

“Artık biliyoruz ki, metin tek bir “tanrıbilimsel” anlamı (Tanrı konumundaki yazarın 

“mesaj”ını) ortaya koyan bir sözcükler dizisi olmayıp hiçbiri de özgün olmayan çeşitli yazıların 

karışıp çarpıştığı çok boyutlu bir uzamdır. Metin, kültürün sayısız kaynaklarından alınma 

alıntıların bir dokusudur.” (Barthes, 2008, 97). 

Barthes sıklıkla yazarların değil de metinleri okunması gerektiğini ileri sürer. 

Barthes'ın metinlerarası dünyasında, duyguların metinsel betimlenmesinden önce 

hiçbir duygu, düşüncelerin metinsel temsilinden önce hiçbir düşünce, halihazırda 

metinleştirilmiş ve kodlanmış eylemlerin dışında anlam ifade etmeyen hiçbir anlamlı 

eylem yoktur; déjà' nın kültürel uzamında, konuşulan, yazılan, okunan kodlarda 

hisseder, düşünür ve hareket ederiz (Barthes, 1987, 47). Yazar her zaman önceden 

yazılmış olanı ve hiçbiri özgün olmayan pek çok yazının harmanlandığı, çok boyutlu 

bir uzamda okunanı düzenleyip derler. 

Barthes (Barthes, 1987) yazarın derlediği bu uzamda okurun anlamını öngördüğü 

metinlerin aslında okurun kendisine benimsetilmeye çalışılan tek bir anlam yetkesinde 

olduğunu savunur. Diğer anlamların ezildiği bu metnin sadece bir ileti olarak 

görülmesi gerektiğini ima eder. İleti olarak ele alınan bu metinlerin anlamlarının da 

alıcısı olduğu okurdan değil, derleyen yazardan sorulabileceğini vurgular. Yazarın 

ölümü düşüncesi ise bu bağlamda anlamdaki tekilliğin önüne geçecek bir çoğulluğu 

güvence altına alabileceğini savunur. Okur, benimsetilen anlamdan uzaklaşabilir, 

parçalara ayrılmış bir bütünlükten her biri farklı yola çıkan parçalar ile anlam 

bütünlüğünün kaybolabileceğini ve artık metnin kapalı bir yapı olmaktan çıkıp 

tamamlanmamış açık hale geldiğini belirtir. Kendisinden başka metinlerin de yer 

aldığı bu alıntılar örgüsünde okur sonsuz bir anlamlandırma sürecinde kendini bulur. 

Doksa (Doxa) – Paradoksa (Paradoxa) 

Metinlerarasılık ve metin çözümleme bağlamında Barthes'ın metinleri doksa ve para-

doksa arasındaki bitmeyen mücadeleyi araştırmakla birlikte aynı zamanda bilinçli 



36 

olarak da somutlaştırmıştır. Bu gerilimler ve çelişkiler, Barthes'ın metinlerinin 

keşfedip somutlaştırdığı söylemler ve ideolojik konumlar arasındaki mücadele ve 

çatışmanın onaylarıdır. Kapalı olarak değerlendirilen pek çok yapıttan bile açık 

metinlere yolculuğun mümkün olduğunu Balzac’ın Sarrasine adlı öyküsünü incelediği 

S/Z adlı denemesi ile kanıtlamıştır (“Barthes”, “Kasar Ozturk, 2002). 

Balzac'ın Sarrasine'i üzerine yaptığı çalışmada Barthes, okunabilir metin olarak ve 

yazılabilir metin ayrımı ile "eser" ve "metin" arasındaki karşıtlığa daha özel bir ad 

vermiştir. Okunabilir metin temsile yöneliktir ve Barthes'ın yaklaşımında on 

dokuzuncu yüzyılın realist romanıyla çok bağlantılıdır; Barthes onu sıklıkla "modern" 

metin yerine "klasik" olarak sınıflandırır. Okunabilir metin, okuru bir anlama doğru 

yönlendirerek tekil bir ses tarafından üretildiği yanılsamasını yaratır ve metinlerarası 

olanın gücünü hafife alır (Barthes ve Kasar Ozturk, 2002). Okurun görevi, anlatılan 

olayların arkasında yattığı varsayılan hakikat ortaya çıkana kadar hikâyenin doğrusal 

gelişimini izlemek olduğunu ima eden Barthes, okunabilir metinlerin doksa terimiyle 

simgelediği kültürel mitleri ve ideolojileri pekiştirir. Burada doksa, sabit anlamın 

mümkün olduğu, başka bir deyişle metnin gösterenleri için bir gösterilenin 

bulunabileceği, dilin dünyayı karmâşık bir şekilde temsil edebileceği bir gerçeğin 

nihayet bir yazar tarafından bir okura aktarılabileceği fikrini önererek aynı zamanda 

bir bakıma da somutlaştırır. 

S/Z denemesi ile Barthes (2002) , eserin farklılığını ve sonsuz değişkenliğinin altını 

çizerken metni parçacıklara ayırarak bunların dayandığı kodları tanımlamıştır.  Okuru 

yönlendiren bu kodları, gizem ve gerilimi yöneten “yorumsamacı kod”, okurun 

karakter yaratmak için bilgi parçacıklarını toplamalarını sağlayan kültürel ipuçları 

sağlayan “göstergesel kod” ve metinsel ayrıntılardan simgesel yorumlara giden 

tahminler olarak da “simgesel kod” şeklinde tanımlar. 

Barthes’ın postyapısalcı anlayış ile yazdığı bir diğer eser “Metnin Hazzı” (The 

Pleasure of the Text), kendisinin tat için duyduğu okuma ve hazzı dile getirmiştir. 

Yalnızca doksa'ya dayanan tutucu, tekil söylemlerin bile tartışılmaz gösterilenleri 

olduğunu açıklarken bedene ve kişisel hazza da bu argüman içerisinde yer vermiştir.  

Barthes'ın metinlerarasılığı konumlandırması, çoğulluğu ve tüm okurların 

kısıtlamalarından kurtulmasını kutlaması, şekil açısından olarak postyapısalcıdır.  

 



37 

3.2.2.2. Genette ve Metinlerarasılık 

Yapısalcı ve göstergebilimsel düşüncenin önde gelen isimlerimden Fransız kuramcı ve 

eleştirmen Gérard Genette, geliştirmiş olduğu kavramlar ile metinlerarasılığa çok daha 

geniş bir pencereden bakılmasını sağladığını söyleyebiliriz.  

Genette makalesi "Yapısalcılık ve Yazın Eleştirisi"nde (Structuralism and Literary 

Criticism), yazın eleştirmeninin pratiğinin yapısalcı bir açıklamasını ortaya çıkarmak 

için Claude Lévi-Strauss'un brikolaj kavramını detaylandırır (Strauss, 1966). 

Genette’e göre Lévi-Strauss'un ilkel mit yaratıcılarından biri ya da Batılı bir yazın 

eleştirmeni olsun, incelemesinin nesneleri içinde zaten düzenlenmiş olan öğeleri 

yeniden düzenleyerek önceki bir yapıdan yeni bir yapı yaratır ve yeniden 

düzenlemenin yarattığı eser de özgüni ile özdeş değildir, ancak yeniden düzenleme 

eylemiyle özgün eserin bir tanımı ve açıklaması işlevi görür. Özgün edebi eseri yazın 

eleştirisi terimlerine göre yeniden düzenleyen eleştirmen daha sonra eserin inşa 

edildiği edebi sistemi oluşturan “temalar, motifler, anahtar kelimeler” sistemiyle olan 

ilişkisini gösterebilir. Genette edebi eserlerin özgün, benzersiz, birleşik bütünler değil, 

kapalı bir sistemin belirli eklemlenmeleri olduğunu savunur. Okur edebi metinleri 

"tutarlı bir sistem içinde" düzenleme eğilimindedir Yazar edebi sistem veya yapının 

unsurlarını alarak ve eserin sistemle ilişkisini gizlerken eleştirmen ise eseri alır ve 

sisteme geri verir, eser ile yazar tarafından gizlenen sistem arasındaki ilişkiyi 

aydınlatır. 

The Architext adlı kitabı ile Genette (Genette, 1992), Platon ve Aristoteles'ten bu yana 

yazınbilim tarihinin yeniden gözden geçiren ve yazınbilimi alt üst eden bir çalışma 

olarak ele alınabilir. Genette, özellikle kavram yanılgılarının Platon'da ve özellikle 

Aristoteles'in Yazınbilim'inde epik, lirik, dramatik şeklinde üç ana türün tanımına 

kadar uzandığını öne sürerken Aristoteles'in trajedi kelimesini hem bir türün bir yönü 

hem de trajik insan durumlarını işleyen bir izlekanlamında oldukça esnek 

kullanıldığını ima etmiştir. Bu bağlamda, Aristoteles sonrası yazınbilimin de türsel 

veizleksel arasında herhangi bir ayrımı her zaman göz önünde bulundurmadığı 

düşünülebilir.  

Genette'in bir diğer vurguladığı konu, kipler ve türler arasında genel olarak birbirine 

karıştırma olduğudur. Edebi kategorilerin türlerin özü olduğunu dile getiren Genette, 

kiplerin dilin kendisinin yönleri olduğunu ve “anlatı” ve “söylem” olarak ikiye 



38 

ayrılabileceğini dile getirir. Bahsi geçen anlatı olay ya da gerçekleri ve anlatıcının göz 

ardı edildiği fakat söylemin odağının anlatıcı ya da konuşan kişi ve kişinin içinden 

konuştuğu durum ile özdeşleştirdiği iki farklı "sözceleme kipi" olarak karşımıza çıkar. 

Genette edebi sistemin temel yapı taşları olaran geçerli bir izlek, tür ve kip yazınbilim 

kurma arzusu olduğunu iddia eder. Bir yandan postyapısalcıların şekillendirdiği 

çoğulluk çağrısı ya da yapısökümcü çözülümler ve sorgulamaları ile evrim halinde 

olan bu kategoriler arasında Genette, yazınbilim kavramı üzerinde yoğunlaşarak 

yazınbilimin tüm alanını metinlerarasılık çerçevesinde yeniden tanımlamayı 

hedeflemiştir. 

Genette’in metinselaşkınlık ve üst metinsellik ile vurguladığı, nesnesinin metin değil, 

üstmetin olduğu sonsuz şekillenerek kendini yenileyen bir yazınbilime izin verir (ibid: 

84). Bu, Barthes veya Kristeva tarzında radikal bir çoğulculuk değil, Genette'in The 

Architext kitabından sonraki iki çalışmada örneklemeye devam ettiği edimsel bir 

yapısalcılıktır. 

Metinselaşkınlık veya aşkın-metinsellik, Genette’e göre, yazınbilimin tartışılan 

araçlarının yanıltıcılığı ile anlatmaya çalıştığı şeydir ve geleneksel yazınbiliminin 

sınıflandırılmalarını içermektedir. Özellikle sözü geçen değişiklikler Genette’in 

Palimpsests (Genette, 1997a) adlı eseri ile yazınbilimin tarihi ve güncel durumunun 

incelenmesini tamamladığı söylenebilir. Başka bir deyişle, edebi öğelerin sabit 

reddedilemeyecek şekilde bir sınıflandırılması yerine metnin anlamını ürettiği 

üstmetinsel bir ağ ile bağlayan ilişkileri inceler. Üstmetin aslında metnin her 

yerindedir ve ağını metnin çevresi, altı-üstü ya da ötesinde her yerine dokuma gibi 

işleyerek oluşturmuştur (Genette, 1992, 83–4). Metinselaşkınlık ve üstmetinsellik, 

nesnesinin salt metin olmadığı sonsuz bir yazınbilim değişimi ve evrimine fırsat 

tanıdığı edimsel bir yapısalcılık olarak da öne sürülebilir. 

3.2.2.2.1. Metinsel Aşkınlık  

Gerard Genette’in öne sürdüğü bu kavrama göre iki ya da daha fazla eser arasında yer 

alan açık ya da kapalı her türlü ilişki ve metni aşarak yazının tümüne varılan soyut bir 

ulam olarak karşımıza çıkar ve her metnin gönderdiği metinsel aşkınlık olduğu 

belirtilmektedir. Temel olarak metinselaşkınlık, Genette’in metinlerarasılığın da 

aralarında olduğu ve postyapısalcı yaklaşımlardan uzak ve sistemli bir açıklama ve 

anlayışa dayandırarak beş alt kategori ile metni ele aldığı kavramdır. Genette, 



39 

Palimpsests eserinde yazınbilime ilişkin yeni yaklaşımını yeniden vurgulayarak 

metnin tekillik çerçevesinde değil üstmetinsel öğelerin tek bir metinden çıkabildiği 

aşkın sınıflandırmalar ve sözceleme türleri olduğunu dile getirir (Genette, 1997a, 1).  

Julie Kristeva’nın tanımı ile pek çok sayıda kuramcının ‘metinlerarasılık’ (ara 

metinsellik şeklinde de bilinmektedir) olarak ele aldığı kavram Gerard Genette 

tarafından “metinselaşkınlığın” dört alt kategorisi nin yanı sıra- ana metinsellik 

(hypertextuality), yan metinsellik (paratextuality), üst metinsellik (architextuality) ve 

yorumsal üst metinsellik (metatextuality)– daha sınırlandırılmış bir alt kategoride 

tanımlanarak değerlendirilmektedir. Genette’e göre metinlerarasılık iki ya da daha 

fazla metin arasındaki ilişki olarak öne çıkarken yine metinlerarasılık bağlamında, bir 

metnin başka bir metindeki varlığını “alıntı”, “uyarlama”, “anıştırma” vb. şekilde 

karşımıza çıkmaktadır.  

Metinselaşkınlığın çeşitli biçimleri aslında herhangi bir metinselliğin yönleridir, ancak 

bunlar aynı zamanda potansiyel olarak ve değişen derecelerde metinsel türler olduğu 

için, her metin alıntılanabilir ve bu nedenle bir alıntı haline gelebilir, ancak alıntı, 

açıkça her biri kendi işlevi ve özgün özelliklere sahip belirli birer aşkın yazınsal 

uygulamadır. Örneğin, herhangi bir sözcenin yanmetinsel işlevi olabilirken bir önsöz 

ya da başlık bir (yorumsal) üstmetin olarak türdür ve muhtemelen bazı metinler 

diğerlerine göre daha fazla üstmetinsel özelliğe sahiptir. 

Ana Metinsellik (Hypertextuality) 

Metinselaşkınlığın alt bir türü olan  “anametinsellik” (hypertextuality) de bir 

dereceye kadar yazınsalın evrensel bir özelliğidir: Başka bir edebi eseri çağrıştırmayan 

(bir dereceye kadar ve nasıl okunduğuna göre) hiçbir edebi eser yoktur ve bu anlamda 

tüm eserler anametinseldir. Bazı eserler diğerlerinden daha fazla anametinsel ya da 

diğerlerinden daha görünür, daha kitlesel ve açıktır.  Belirli bir çalışmanın 

anametinselliği ne kadar az kapsamlı ve açıksa, analizi o kadar kurucu yargıya, yani 

okurun yorumlayıcı kararına bağlıdır. 

Genette, ana metinselliği (hipermetinsellik olarak da karşımıza çıkmaktadır) “bir B 

metnini ondan türeyen bir A metni’ne öykünme (pastiş) ya da dolaylı/yalın şekilde 

dönüşümü ile gerçekleşen ilişki” olarak ele almış ve burada bahsi geçen ana metni 

oluşturan unsur, önceki metinden dönüştürüm (yalın ya da dolaylı biçimde) yolu ile 

türemiş olmasıdır. Ana metinselliği belirleyen şey ise iki metin arasındaki aktarım 



40 

ilişkisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Anametinsellik bağlamında metnin taklidi ya da 

farklı bir dönüştürümü gibi ilişkiler bu aktarımın örnekleri olarak görülebilmektedir. 

(Aktulum, 2011, 29) 

Genette’in anametin (hypertext) olarak adlandırdığı şey, önceki bir metinden basit 

dönüştürme yoluyla ya da taklit olarak adlandırdığı dolaylı dönüştürme yoluyla 

türetilen herhangi bir metindir. Genette bunları detaylı olarak açıklarken, beş alt tür 

olarak sınıflandırdığı metinselaşkınlığın birbirinden mutlak şekilde ayrılan bağımsız 

türler olmadığına da ayrıca dikkat çeker. Aksine bu alt türler arasındaki ilişki oldukça 

fazla olmakla birlikte önemli de olduğunu ima eder. Buna örnek olarak Genette, 

kapsamlı bir üstmetnin tarihsel açıdan neredeyse her zaman taklit yoluyla 

oluşturulduğunu (Virgil anametinsellik yoluyla Homer’i taklit etmesini örnekleyerek) 

belirtir (1997, 8). Belirli bir çalışmanın yanmetinsel içeriği, sıklıkla yan metinsel 

ipuçları yoluyla duyurulur. Bunlar kendi içlerinde genellikle bir üstmetin ("bu kitap 

bir romandır") ile başlar ve yanmetin, ister önsöz ister başka bir şekilde, daha birçok 

yorum biçimi içerir. Eleştirel üstmetin de düşünülebilir, ancak destekleyici olabilecek 

alıntı gibi bir ara metnin kullanımı olmaksızın neredeyse hiç uygulanmaz. Ana metin 

bu uygulamadan metinsel anıştırmalardan faydalandığındı için tamamen olmasa da 

kaçınma eğilimindedir. 

Genette, bir yapıt türü olarak anametinselliğin kendi içinde bir türsel bir üstmetin 

olmasını yansılama (parody), öykünme (pastiche), alaycı dönüştürüm (travesty) gibi 

belirli türleri bütünüyle kapsayan ve muhtemelen diğer tüm türlere de değinen bir 

metin türü olduğunu savunur. 

Anametinselliğin kendisinin bir metin türü olarak tanımlayan Genette, genel olarak 

okurun metinsel aşkınlığı, metinlerin bir sınıflandırması olarak değil (metinsel 

aşkınlığı olmayan hiçbir metin olmadığı için hiçbir anlam ifade etmeyen bir kavram), 

daha çok metinselliğin bir yönü olarak gördüğün koşulda onun çeşitli bileşenlerini de 

(metinlerarasılık, yanmetinsellik, vb.) metin kategorileri olarak değil, metinselliğin 

yönleri olarak düşünmeleri gerektiğini açıklar. 

Genette tarafından öne sürülen ve “Palimpsest” kitabının ilgi odağını oluşturan 

anametinsellikte Genette'in alt metin olarak adlandırdığı şey, diğer eleştirmenlerin 

çoğu tarafından metinler arası, yani bir metin için kesinlikle ana anlamlandırma 

kaynağı olarak yerleştirilebilecek bir metin olarak adlandırılır (Genette, 1997a, 5). Bu 



41 

bağlamda örneklendirmek gerekirse, Homer'in Odyssey'i Joyce'un Ulysses'i için 

önemli bir ara-metin veya Genette'in tabiriyle alt metin olarak karşımıza çıkar. Genette 

anametinsellik kullanımında özellikle bilinçli şekilde metinlerarası yazın biçimlerine 

atıfta bulunur. Genette, bir metnin genel kavramını ikinci dereceden, yani önceden var 

olan başka bir metinden türetilen bir metin olarak kabul ederken Palimpsest yazı 

katmanları önerir ve bu tanımı kullanarak, edebiyatın "ikinci derecede" varlığını, daha 

önce yazılmış olanı özgün olmayanın yeniden yazımını belirtmeyi amaçladığı da 

söylenebilir. 

Bu noktada Genette'in ilgilendiği şey, metinlerarasındaki amaçlanmış, kasıtlı ya da 

bilinçli ilişkilerdir. Anametinsellik, özünde önceki eserlerle ilişkilerinde yatan bir 

edebi eserler alanına işaret eder. Bununla birlikte anametinselliği üstmetinsellikten 

ayıran nokta, öykünme ve yansılama gibi ögeler kasıtlı olarak anametinsel olsa da 

trajedi, komedi ya da lirik gibi belirli alt metin lerden ziyade modellerin taklidi 

kavramına dayanmasıdır. Genette anametinsel çalışmaların anlamının, okurun 

anametnin alaycı olarak dönüştürdüğü veya öykünme/pastiş amacıyla taklit ettiği alt 

metin bilgisine bağlı olduğunu savunmaktadır. 

Genette'in anametinsel aktarımları bağlamındaki çalışmasının büyük kısmı, belirli alt 

metinlerden yapılma biçimiyle ilgilidir. Metinler öz-sansür, kesme, kısaltma, 

genişletme gibi süreçlerle dönüştürülebilir. Bu bağlamda Genette yalnızca metinlerin 

diğer metinlerle ilişkili olarak okunma biçimlerini keşfetmeye çalışır. Bu denli açık 

bir yaklaşımı, "metnin kapanmasıyla ve iç yapılarının deşifre edilmesiyle ilgilenen" 

kapalı bir yapısalcılık olarak adlandırabileceğimiz şeyle karşılaştırır (Genette, 1997). 

Genette, okur ve metin arasındaki ilişkiyi daha toplumsal, planlı, daha açık ve bilinçli 

bir edimbilim ile ilgili bir ilişki olarak görür ve ayrıca tüm metinlerin potansiyel olarak 

anametinsel olduğunu, ancak bazen bir alt metnin varlığının anametinsel bir okuma 

için temel olamayacak kadar belirsiz olduğunu savunuyor. Bununla birlikte, Genette 

için tek bir metindeki belirsizlikler önemsizdir, çünkü onun görevi genel bir olasılıklar 

ve işlevler sistemi kurmaktır. Burada, yapısalcı bir yazınbilimin metinlerdeki 

metinselaşkınlığın doğasını ortaya çıkarmak zorunda olduğu iddiasına dayanan 

Genette'in çalışmasının, metinlerin ikili bir varoluşa sahip olduğu şeklindeki görünüşte 

sağduyulu bir argümana kolay bir şekilde geri çekilemeyeceği de ayrıca ileri 

sürülebilir 



42 

Yansılama teriminin kullanımının kökenini “Aristoteles'in Poetika'sı”na dayandıran 

Genette, şiiri insan eylemlerinin dizelerde bir temsil olarak tanımlayan Aristode 

üzerinden açıklarken aynı zamanda terimin etimolojisini de detaylı şekilde belirtir. 

Gazel anlamındaki “ode” ve ötesinde anlamında “para/paro” ile birleşmesi sonucu 

“ötesinde söylemek- başka bir seste söylemek-yapısını bozmak” tanımları ile 

özdeşleştirir. Bu tanımın metne uygulandığında ortaya çıkabilecek karşılığı olarak 

geleneksel sunumunun veya onun müzikal eşliğinin basit biçimde değiştirildiğini 

varsayar. Daha geniş bir yaklaşımda tanımlamak gerekirse, Fransızca “parodie” olarak 

adlandırılan yansılamanın, konuşmacının metnin kendisini etkilemesini - metni başka 

bir nesneye yönlendirmesini ve sadece birkaç küçük değişiklik pahasına ona yeni bir 

anlam (özellikle soylu bir metnin kabalaştırılması gibi) vermesini sağlaması olarak 

düşünülebilir. 

Yansılamanın üç farklı biçiminden bahseden Genette, bunlardan ilkinin, değiştirilmiş 

olsun ya da olmasın, soylu bir metnin, genellikle kaba olan başka bir konuya 

uygulanmasından kaynaklandığını; bir diğerinin soylu bir metnin kaba bir üsluba 

aktarılmasından; üçüncüsünün ise asil bir üslubun kaba veya kahramanca olmayan bir 

konuya uygulanmasından kaynaklandığını öne surer. İlk durumda, bir metni yalnızca 

gerekli derecede değiştirerek orijinal amacından saptırıldığını; ikinci durumda, bu 

üslupsal dönüşümün izin verdiği kadar öznesini olduğu gibi bırakırken, onu tamamen 

farklı bir üsluba aktardığını; üçüncüsünde ise tercihen etik olmayan bir konuyu ele 

alan başka bir metin oluşturmak için bu üslupla onun üslubunu ödünç aldığını savunur. 

Başlıklar ve sloganlar gibi kısa biçimler, ya eleştirel sorgulama ya da tarihsel canlanma 

çabasıyla anlambilimsel alana yeniden dahil edilir, işlevi hiciv olan üç biçimi (katı 

yansılama, alaycı dönüştürüm, karikatürel taklit) yansılama terimi altında yeniden 

toplayan daha kapsamlı bir resim ortaya çıkar.  

Yansılamanın kaçınılmaz biçimde hiciv ve ironiyi çağrıştırmasına karşın öykünmenin, 

daha tarafsız ve daha teknik bir terim olarak göründüğünü ima eden Genette (1982), 

yaygın olarak kabul edilen bu dağılımı, bilinçli veya bilinçsiz olarak, işlevsel bir 

kritere yanıt verdiğini öne sürerek dağılımı basit olarak gösterdiği tabloyu aşağıdaki 

şekilde belirtmiştir: 

 

 



43 

Tablo 1: Yansıma ve İşlevsel Dağılımı Üzerine 

Işlevi Hicivli: “yansılamalar” Hicivli olmayanlar 

Türü 

Özel 

Yansılama 

 

Alaycı 

dönüştürüm 

Hicivli 

Öykünme 
Öykünme 

Genette, Gerard. Palimpsests: Literature in the Second Degree. (Lincoln: University of Nebraska 

Press, 1982)  24’den uyarlanmıştır. 

Genette, bu çizelge ile ilgili aşağıdaki örnekte yer aldığı son hali ile, temelde alt metne 

uygulanan çarpıtma derecesinde farklılık gösteren ilk iki türü kapsamak için genel 

dönüşüm terimini ve yalnızca işlevleri ve kullanım dereceleri bakımından farklılık 

gösteren son iki türü kapsamak için taklit terimini kabul eder. Dolayısıyla, türleri 

ayırmak ve gruplandırmak için kriteri, anametin ve onun alt metni arasında yarattıkları 

ilişki tipi (dönüşüm veya taklit) olduğundan, artık işlevsel değil, yapısal olan yeni bir 

dağılım söz konusudur. 

Tablo 2: Yansıma ve Biçemsel Dağılımı Üzerine 

bağlantı dönüşüm taklit 

türü Yansılama 
Alaycı 

Dönüştürüm 
Karikatür Öykünme 

Genette, Gerard. Palimpsests: Literature in the Second Degree. (Lincoln: University of Nebraska 

Press, 1982)  25’den uyarlanmıştır. 

 

Bununla birlikte yapmış olduğu sınıflandırmayı açıklarken her ana ilişkisel kategorinin 

içinde bir yanda yansılama ve alaycı dönüştürüm arasında, diğer yanda karikatür ve 

öykünme arasında bir ayrımdan söz eder. Anlamsal bir dönüşüm olan yansılama ile 

biçemsel bir aktarım olan alaycı dönüştürüm arasındaki farkın tamamen biçimsel bir 

kriter tarafından oluşabileceğini; ama aynı zamanda işlevsel bir yönü de içerdiğini 

açıklar. Karikatür ile öykünme arasındaki ayrımı hicivli ve hicivli olmayan arasındaki 

karşıtlık olan işlevsel bir kritere dayandırır.  

Yansılama sözcüğü oldukça kafa karışıklığına sebep olan kullanım alanına sahiptir. 

Bazen bir metnin eğlenceli bir çarpıtmasını, bazen alaycı aktarımını ve bazen de bir 

üslubun hicivli taklidini belirtmek için kullanılmaktadır. Genette, bu karışıklığın ana 

nedeninin, her birinin genellikle metnin veya biçemin “yansılaması/parodisi” olması 



44 

pahasına komik bir etki yaratan üçünün de işlevsel yakınsaması olarak belirtir. Bu 

durumu da mutlak bir yansılama örneği ile açıklayan Genette, içeriği hem biçemsel 

hem de izleksel bir indirgeme dönüşümleri sistemi aracılığıyla bozulduğunu; abartma 

ve biçem büyütme süreci üzerinden alay edildiği hicivli öykünme / pastiş ile onu 

çarpıtan ve alçaltan bir nesneye alaycı bir şekilde uygulandığını vurgular. 

Genette’in alt metin incelemerinden bir diğeri olan taklit (imitation) ise, Pierre 

Fontanier'in tanımına göre, başka bir dilden bir cümle dönüşünü, bir cümle yapısını 

taklit etmekten oluşan; ya da artık kullanılmayan bir deyim, bir cümle yapısının 

dönüşümüdür. Taklit, aslında bir dil veya biçem durumu içinde üretilen ve başka bir 

dil veya biçem durumunu taklit eden tüm değişmeceleri içerir. Diğer değişmecelerden 

biçimsel süreciyle değil, yalnızca şu ya da bu şekilde bir dili ya da biçemi taklit 

etmekten oluşan işleviyle ayırt edilir. Kısaca taklit, sürece uygun olduğu bağlamda bir 

değişmece değil, herhangi bir şekle atfedilen mimetik işlev olduğu düşünülebilir.  

Taklit edilen bütünce ile taklit eden metin arasında bir ölçüt söz konusudur. Bu 

bağlamda, bir metni doğrudan taklit etmek kolaylığı sebebiyle imkansızlığı da 

önemsizliğinden geldiği düşünülebilir. Kendi deyimini kullanarak başka bir metin 

yazmak için ancak dolaylı olarak taklit edilebilir ve bu bireydilin kendisi, metni bir 

model olarak, yani bir tür olarak ele almak dışında tanımlanamaz. Bu bağlamda, türün 

hiçbir yerde geçmeyen yansılama ve gülünç/alaycı dönüştürüm olmasının ya da Türün 

yalnızca bir öykünmesi olmasının ve bireysel bir yapıtın, belirli bir yazarın, bir okulun, 

bir dönemin, bir türün taklitlerinin yapısal olarak özdeş işlemler olmasının sebebi 

bununla ilişkilendirilebilir. Yine bu bağlamda taklit olarak değil, metinlere dayatılan 

sınırlı ya da dizgesel dönüşümler olarak da tanımlanabilir. Yansılamanın ya da 

gülünç/alaycı dönüştürümün bir türü değil, tek bir metin ya da metinleri ele aldığı 

savunulabilir. 

Bir metin/yapıt, edebi olsun ya da olmasın, geçici olarak salt nicel, biçimsel ve izleksel 

olay olmaksızın, iki karşıt türde dönüşüme uğrayabilir. Aktulum (2011), altmetinlerin 

dönüşümleri ile ilgili olarak “anlamsal/izleksel” ve “biçimsel” olmak üzere iki 

dönüşümün varlığından söz eder. Belirli bir yapıtın biçimsel dönüşümü, altmetinde 

meydana gelen biçem değişimi dâhilinde biçemdönüşüm; biçemsel bağlamda bir 

yenidenyazım, “indirgeme” (reduction) ve “artırma/genişletme” 

(augmentation/expansion) yöntemleri gibi nicel dönüşümleri içinde barındırır. 

Anlamsal dönüşümde ise, altmetnin uğradığı anlamsal değişiklikler incelenir. Bu 



45 

yöntem kendi içinde, anlatılan öyküdeki değişimler anlamında öyküsel dönüşüm 

(diegetic transposition) ve olay örgüsü içindeki olayların ve eylemlerin değiştirilmesi 

anlamında edimsel dönüşüm (pragmatic transposition) olarak ikiye ayrılmaktadır. 

Ciddi dönüşüm /değiştirim ya da diğer bir deyişle bağlam değiştirme (transpositon), 

özellikle Genette’in vurguladığı, tüm anametinsel kılgılarının en önemlisidir. Bunun 

sebebi olarak Genette, sadece kendi başlığı altındaki bazı eserlerin tarihsel önemi ve 

estetik başarısının yanı sıra, gereken süreçlerin kapsamı ve çeşitliliğinden de 

kaynaklandığını savunur. Yansılama, sınırlı, hatta yalın bir değişiklik veya sözlüksel 

permütasyon gibi mekanik bir ilkeye indirgenebilerek şekillendiriebilir. Gülünç/alaycı 

dönüşüm/dönüştürüm, neredeyse tamamen tek tip bir biçem dönüşümü 

(önemsizleştirme) ile tanımlanır. Öykünme/pastiş ve karikatür yalnızca taklit kavramı 

altında tek bir kılgıya dayanan, nispeten karmâşık ama neredeyse tamamen modelinin 

doğası tarafından öngörülen işlevsel bükülmelerdir. Nasıl ki bir metnin 

küçültülmesi/indirgenmesi basit bir minyatürleştirme olamazsa, onun 

büyütmesi/genişletilmesi de basit bir büyütme olamaz; kesmeden küçültme, 

eklemeden büyütme yapılamaz ve her iki işlem de önemli çarpıtmalar içerdiği 

söylenebilir. 

Yan Metinsellik (Paratextuality) 

İngilizce tanımı “Paratextuality” olarak karşımıza çıkan yanmetinsellik, bir metne ait 

ve çoğunlukla metin dışı kalan önsöz, tanım, uyarı ve notlar gibi unsurlar ile olan 

ilişkisini ele almaktadır. Metnin alımlanlamasının yanı sıra metin-okur arası ilişki 

açısından katkıda bulunan fakat genel anlamda metin dışı unsur olarak görülüp ana 

metin-asıl metinden ayrı tutulmaktadır. Yanmetinsellik her ne kadar metinlerarası 

ilişkileri ya da ana metnin dışında kalan yan unsurları belirtse de okurun metin 

karşısındaki durumunda – özellikle bir eserde başlık, önsöz, resim, uyarı ve notların 

yanmetin unsuru olduğundan – çok önemli ve yönlendirici bir role sahiptir. Okuru 

yönlendirmesinin yanı sıra varsayılan eser ve eserlere göndererek hem izleksel yönden 

hem de köken bağlamında ilişkileri ortaya koymaktadır (Aktulum, 2011, 478-479). 

Aynı zamanda, söz konusu metnin 'dışındaki' röportajlar, tanıtım duyuruları, 

eleştirmenlerin incelemeleri ve eleştirilerine hitap eden adresler, özel mektuplar ve 

diğer yazar ve editör tartışmaları gibi unsurlardan oluşan bir dışmetin (epitext) içerir 

Yanmetin, dışmetin ve çevre metnin (epitext) toplamıdır.  



46 

Genette’e göre yanmetin, metnin eşiğini -hem içeride hem de dışarıda olan uzamı- 

basitçe işaretlemekle kalmaz, aynı zamanda işgal ederek kendisinden önce Jacques 

Derrida tarafından açıklanan bir mantıkta okurları için metni paradoksal olarak 

çerçeveler ve (Derrida, 1987b). Yanmetin, bir yapıtın metnine ait olduğundan asla 

emin olmadığımız, ancak metni hazırlayarak -ya da "öneren"- şeylerin bütününden 

oluşur ve sadece metin ile metin olmayan arasında bir geçiş bölgesini değil, aynı 

zamanda bir alışverişi de simgeler (Genette,1988, 63). Genette'in o, odağında Hillis 

Miller ve Derrida gibi yapısökümcüler tarafından metinselliğin bu yönünden türetilen 

felsefi problem türü değil, daha çok yan metnin işlemsel doğası bulunmaktadır. 

Genette'in belirttiği anlamda metin, yanmetinsel öğeler tarafından yoğun bir şekilde 

işaretlenmiştir. Örneğin, kapağın tasarımı anlamsız değildir, çünkü bu metnin bir dizi 

metin içindeki yerini işaret ettiği için, dipnot ve arka kapaktaki çalışma üzerine 

yapılmış açıklaması gibi bu metnin eşiğindeki çeşitli diğer öğeler, okurun ne tür bir 

metin ile karşılaşacağı ya da metnin nasıl okunacağı hususunda yardımcı olmak için 

tasarlanmış yan metinsel öğeler olarak hizmet eder.  

Genette için yan metin, metnin okurlarına rehberlik eden ve metnin kim tarafından ne 

amaçla yazıldığı ne zaman yayımlandığı gibi temel sorular açısından edimsel olarak 

anlaşılabilen türlü işlevleri yerine getirir ve tümü metnin varoluş biçimiyle ilgilidir. 

Bu tür yan-metinsel öğeler aynı zamanda metnin nasıl okunup okunamayacağı ile ilgili 

amaçlarını belirlemeye de yardımcı olur. 

Genette'in yanmetinleri boyunca yapılan önemli bir ayrım, yazarın imzasını taşıyan 

yanmetinler ile editör veya yayıncı gibi yazardan başka biri tarafından yapılan 

allografik metinler arasındaki farktır. Genette, otografik ya da allografik önsözün 

temel işlevinin, okuru metni okumaya teşvik etmek ve okuru metni doğru bir şekilde 

nasıl okuyacağını öğretmek olduğunu savunur. Bunlara örnek olarak; gazete ve dergi 

röportajları, yazarların halka açık performansları, yayınevlerinin kitap tasarımı üzerine 

kararları gibi olgular eklenebilir. Ayrıca, önsöz ve dipnot gibi çevre metinsel özellikler 

ve dış metinsel özelliklerle (özel mektuplar, günlük girişleri, incelemeler gibi) 

metinler, bir metnin statüsünü açıkça belirttiği için inceleme alanına girmektedir Bu 

tür baskıları metnin özgün okurlarından çok farklı bir şekilde okunarak metinler de bu 

yan metinsel unsurların eklenmesiyle kökten dönüştürülmektedir. 



47 

Genette'in böylesi bir yan-metinsellik açıklaması, metinlerarası kuramın önemli bir 

yönü olarak gözlemlenen yazarın amacının postyapısalcı reddinden açık bir şekilde 

ayırmaktadır. Genette aslında yan-metinselliğin tek ve en önemli yönünün metne 

yazarın amacı sayesinde tutarlılık sağlamak olduğunu savunur. Yazarın amacı ile 

vurgulanan şey hem postyapısalcı kuram ve pratiğe aykırıdır hem de dil dizgesinin 

(langue) dilsel iletişim eylemlerinin (parole) ayrıcalıklı olduğu ve dolayısıyla anlam 

ve işlevin ilk aşamada ayrıcalıklı olduğu yapısalcılığın ana hamlesine de ters düşer. 

Bununla birlikte, metinlerarası ilişkileri belirli ve belirlenebilir bir alan içinde tutmak 

için Genette'in metinlerarasılığın kökten yetkisizleştirici doğasını etkisiz hale 

getirmesi gerektiği de anlaşılabilir. Yan metnin yazarı, Genette tarafından titizlikle 

tanımlanan yanmetinsel sistemi ortaya çıkarmayabilir veya gerçekten etkilemeyebilir, 

ancak Genette, benimsediği edimsel, açık yapısalcı yaklaşımı korumayı amaçladığı 

somut şekilde, yine kendisinin metinlerarası ilişkiler incelemesinin yapı taşı olan 

Palimpsest ile gözlemlenebilir. 

Üst Metinsellik (Architextuality) 

Genette’in metinsel aşkınlık altında ele aldığı diğer başlık ise ait oldukları türün aynı 

olması bağlamında daha soyut bir ilişkiyi belirten üst metinselliktir. Üst metinsellik; 

bir metnin açık ya da kapalı bir şekilde ait olduğu söylem ve yazınsal türler gibi 

ulamların bütünü olarak belirtilmektedir. Eserde – özellikle başlık ya da kapak 

kısmında ait olduğu yazınsal tür açıkça belirtilmemişse – okur biçemsel göstergeler ile 

bağlı olduğu türe yönlendirilir ve kapalı bir üst metinsellik söz konusudur.  

Genette metnin üstmetinsel doğasında kapsayıcı, kipsel, izleksel ve değişmeceli 

beklentilerin olduğunu vurgularken metinselaşkınlığın her bir alt türünün mutlak bir 

ayrıma girmeksizin birbiri ile karşılıklı ve örtüşen ilişki içinde olduğunu da ima eder. 

Metnin bu yönünün, okurun beklentileri ve dolayısıyla bir eseri kabullenişi ile ilgili 

olduğunu öne sürer. Örneklemek gerekirse, çoğu gerçekçi romanda olduğu gibi, 

onların bu tür türlerle olan üstmetinsel ilişkilerini gizleyebilirken aşk şiirlerinin birinci 

tekil şahısta ve belirli bir muhataba yönelik olmasını beklerken, destansı şiirlerde bir 

dörtlükte bulabileceğimizden başka türde izlekler ve anlatı tarzları bekleriz.  

Yorumsal Üst Metinsellik (Metatextuality) 

Genette’e göre yorumsal üst metinsellik, bir metin ile diğer metin arasında bağı 

oluşturan yorumsal bir ilişkidir (eleştiri ve inceleme yazıları vb.) Tanım itibariyle 



48 

Yorumsal üst metinsellikte, iki metin arasında gerçekleşen yorumsal ilişki bağlamında 

ele alınmakta ve belirli bir metinde başka bir metnin herhangi bir şekilde adı 

geçmeksizin ya da alıntı yapılmadan birbirine ilişkilendirilmesi kapalı bir şekilde 

gerçekleşmektedir. Kapalı bir yorum ilişkisinin hâkim olduğu bu konumda dönüşüm 

ise çok daha iç içedir. (Aktulum, 2011, 486). 

Genette'e göre yorumsal-üstmetinsellikte bir metin başka bir metinle 'yorum' ilişkisine 

girdiğinde: belirli bir metni bir başka metinle birleştirir, ondan zorunlu olarak alıntı 

yapmadan, hatta bazen adını bile koymadan konuşur (Genette, 1997a, 4). Edebiyat 

eleştirisi ve yazınbilimin pratiğinin ta kendisi, Genette tarafından oldukça az gelişmiş 

olan bu kavramla açıkça ilişkilidir. 

Metinlerarasılık 

Metinlerarasılık kavramı ve metinlerarası bir bakış açısı 1960'larda ve 1970'lerde 

henüz tam olarak var olmayan bir dünyaya ilk kez dile getirilmiş ve köklerinde 

Saussure ve Bakhtin'i harmanlanmıştır. Roland Barthes'ın çalışmasındaki 

postyapısalcı yaklaşımın yanı sıra Genette ve Riffaterre'deki yapısalcı görüşün 

eklemlenmesi aracılığıyla başlıca kuramsal bağlamları aracılığıyla son olarak yazınsal 

olmayan sanatlardaki uygulamasına, mevcut kültürel çağa ve modern bilgisayar 

teknolojilerine kadar ulaşır. Metinlerarasılık kavramının tutarlı bir tarihini ortaya 

koymakta ve çeşitli yaklaşımlar arasındaki bağlantıları ve aralarındaki farklılıkları 

gösterebilmek için eserleri ve görüşleri kronolojik açıdan ele almak gerekir. Ayrıca 

metinlerarası okuma, metinlerin baştan sona pasif bir şekilde okunmasına direnmemizi 

teşvik eder. Bir metni okumanın asla tek veya doğru bir yolu yoktur, çünkü her okur 

farklı beklentilerini, ilgi alanlarını, bakış açılarını ve önceki okuma deneyimlerini 

beraberinde getirir. 

Genette, bu kavramı: "iki metin arasındaki veya birkaç metin arasındaki bir ortak 

birliktelik ilişkisine" ve "bir metnin diğerinin içinde fiili varlığı"na indirgediği için 

postyapısalcı yaklaşımdaki metinlerarasılıktan farklı olarak ele alır. Alıntı, intihal ve 

anıştırma gibi kavramlara indirgenen bu metinlerarasılıkta, kültürel ve metinsel 

anlamlandırmanın (signifiance) göstergebilimsel süreçleriyle ilgili değildir. Genette'in 

bu tanımlaması da birim birim metinlerin belirli öğeleri arasında oldukça edimsel ve 

belirlenebilir bir metinlerarası ilişkiyi ortaya çıkarır.  



49 

Genette metinlerarasılığı tanımlarken yaptığı bir resim sanatı benzetmesinde 

metinlerarası “iz” tanımı ile yapısal bir bütün – ki burada bahsi geçen ilgili ilişkilerin 

toplamı şeklindedir- olarak düşünülen eserden ziyade sınırlı resimsel ayrıntıya olan 

anıştırmaya daha yakın olduğunu vurgular.  

Palimpsest, metinlerarasılıkta kullanılan diğer bir tür olmakla birlikte yazınsal alanda 

ikiliği ve hatta ilişkisel okumaya yönlendiren, “her zaman başka metinin izleri” 

olduğunu öne süren kavramdır. Aktulum (2011, 464), çağdaş yazında palimpsesti: 

“üzerindeki ilk metnin (ya da yazının) kazınarak yerine yeni bir metin (yazı) yazılmış 

bir yaprak ya da aynı yaprak üzerinde, bir metnin başka metne eklendiği, üst üste 

geldiği ancak eski metnin görülebildiği bir imge, metinlerarası bir beti” olarak 

tanımlar. Bu bağlamda artık ilk metnin yerine kopya bir metin bulunduğu ve yapıta 

bağlı bir sahiplik sözkonusu olmaktan çıktığı öne sürülebilir. Özellikle postmodern 

kuramcılar tarafından metinlerarası bağlamda metnin palimsest olarak 

değerlendirildiği bu kanıya göre, yazınsal bağlamdaki ilişkisellik sonu gelmeyen bir 

bağlar zinciri olduğu ima edilir. 

Genette’in metinlerarasılık kavramı bağlamında kullandığı alt türlerden bir diğeri olan 

Gönderge (reference) ise, alıntı yapılmaksızın metnin yazarının adının anılması ile 

gerçekleştirilir. Başka bir deyişle, yalnızca esere ait bir başlık, yazar adı, eserde geçen 

bir kahramanın açık bir şekilde başka yapıt ya da metinde belirtilmesi ile gerçekleşir. 

Metinlerarasılığın türlerinden biri olan anıştırma (allusion), bir yapıta doğrudan bir 

alıntı yapılmaksızın sezdirerek gerçekleştirilen göndermedir. Anıştırmada “bir 

sözcüğün alıntılanması ya da başka bir yapıtın kimliği söylenmeden ya da açıkça 

bildirilmeden anılması” olarak belirten Aktulum (2011), bununla ilgili olarak farklı 

tanımlara da yer vererek şöyle belirtir: 

“…Charles Nodler, anıştırma konusunda benzer bir tanımlama önerir: Anıştırma, ‘bir 

düşünceyi söylemine olağanüstü incelikle katmaktır, öyle ki bu yönüyle anıştırma, herkes için 

bildik olan yazarın adına yaslanma gereksinimi duymaması bakımından, alıntıdan ayrılır; 

ayrıca alıntıladığı özellik, yetke düşüncesini fazla öne çıkarmaz; alıntı gibi okurun belleğine 

seslenir...’ …Pierre Fontainer, Les Figures du Discours’da anıştırmayı ‘söylenen bir şeyin 

söylenmeyen bir şeyle olan ilişkisive bu şey konusuna bu ilişkinin uyandırdığı düşünce’ olarak 

tanımlar.” (Aktulum, 2011, 420). 

Metinleraralıkta en sık başvurulan yöntemlerden biri olan alıntı (citation) ile gönderme 

yapılan eserin, yazarın, alıntılanan kısmın açıkça belirtilmektedir. Genette’e göre bir 

metnin başka bir metindeki varlığı anlamında kullandığı “ortakbirliktelik” ilişkisi 

bağlamında alıntı, yeni metinde yeni bir anlam kazanır. Alıntının gerçekleşmesi için 



50 

gerekli tipografik unsurlar “ayraç” ve “italik yazı”dır. Bu iki unsur arasındaki önemli 

farkı vurgulayan Aktulum (2011), aşağıdaki örneklemeye başvurur: 

“Yazar ayraçlarla yeniden gündeme getirdiği söylemin ya da sözcenin kendisine ait olmadığını 

açıkça bildirir. Ayraçlar ‘bunu söyleyen ben değilim’ demek isterler. İtalik yazıya başvuran 

yazar, alıntının üzerinde daha fazla durur, onu belirtitr, sözcelemi üstlenir. ‘Ben vurguluyorum’ 

demek ister ya da onu ‘bunu söyleyen benim’e eşdeğer olark kullanır.” (Aktulum, 2011, 416). 

Buradaki önemli nokta, metnin kültürel anlamlandırmanın tamamıyla ilişkisini tanıyan 

postyapısalcı bakış açısı ile sözde kapalı ya da en azından yarı-özerk yazın alanına 

daha sınırlı, yapısalcı yaklaşımdan ilham alan bir odaklanma arasındaki ayrımdır. 

Geçerli bir sistem içinde metinselliğin getirdiği karmâşık sistem çatışması aynı 

zamanda yayılma ve yeniden düzenleme arasındaki karşıtlığı da öne çıkarır. Genette’in 

yapısalcı yaklaşımını modern yazın ve kültür kuramının çok daha geniş sınırları içinde 

ele alabilmek üzere bu karşıtlığın farkında olmanın da önemli olduğu düşünülebilir.  

Metinlerarasılık gibi bir kavram, toplumun bir kesimi, hatta tarihin bir dönemi 

hakkında yorum yapmak, hatta özelliklerini yansıtmak için de kullanılabilir. Pek çok 

kuramcı, içinde bulunduğumuz tarihsel dönemi Postmodernizm kavramına göre 

şekillendirir ve kültürel, tarihsel bir terim olarak, bu genellikle pastiş, taklit ve 

hâlihazırda yerleşik stil ve uygulamaların karıştırılması kavramlarıyla ilişkilendirilir. 

Çağdaş kültürel eğilimlerin farkında olan herkes, modern müziğin türevi olduğu ya da 

film endüstrisinin Shakespeare ya da Jane Austen gibi klasik edebi metinlere nasıl bu 

kadar bağımlı göründüğü konusundaki tartışmalara aşina olacaktır. Çağdaş resim, 

sürekli olarak geçmiş klasik resimlerden tanınabilir görüntülere dayanıyor gibi 

görünüyor; çağdaş yazın bile eski hikâyeleri, klasik metinleri ve romantizm ve polisiye 

hikâye gibi köklü türlerin yansılamasını yapmak ve onlarla oynamakla ilgileniyor gibi 

görünebilir. Metinlerarasılık, Postmodern kuramın çağdaş kültür tartışmalarında 

önemli bir kavramdır çünkü bu kavram, modern kültürel yaşamda ilişkisellik, karşılıklı 

bağlılık ve karşılıklı bağımlılık kavramlarını ön plana çıkardığı için çok yararlı bir 

terim gibi görünmektedir. Postmodern çağda, kuramcılar genellikle ister bir resim ister 

bir roman olsun, sanatsal nesnenin özgünlüğünden veya benzersizliğinden 

bahsetmenin artık mümkün olmadığını, çünkü her sanatsal nesnenin zaten var olan 

parçalardan çok net bir şekilde bir araya getirildiğini savunur. Bir terim olarak 

metinlerarasılık, genel olarak bu tür çağdaş sanat ve kültürel üretim kavramlarının 

merkezinde yer alır. Barthes'ın bize hatırlattığı gibi, "metin" kelimesinin kendisi, 

özgün anlamlarını hatırlarsak, "bir doku, dokunmuş bir kumaş"tır (Barthes, 1977a: 



51 

159). Metin ve dolayısıyla metinlerarasılık fikri, Barthes'ın öne sürdüğü gibi, ağ 

şekline, dokumaya, 'zaten yazılmış' ve 'zaten okunmuş' ipliklerden dokunan giysiye 

(metne) bağlıdır. Bu nedenle, her metnin diğer metinlere göre bir anlamı vardır. Bu 

ilişkiselliğin kendisi de göstergenin radikal çoğulluğunu, göstergeler ve metinler ile 

kültürel metin arasındaki ilişkiyi, bir metin ile yazınsal sistem arasındaki ilişkiyi veya 

bir metin ile başka bir metin arasındaki dönüştürücü ilişki gibi çeşitli şekillerde ifade 

edilebilir. Nasıl kullanılırsa kullanılsın, metinlerarasılık terimi yeni bir anlam 

görüşünü ve dolayısıyla kökleşmiş özgünlük, benzersizlik, tekillik ve özerklik 

kavramlarına dirençli bir bakış açısını ile yazarlık ve okuma fikrini teşvik eder.  

3.2.3 Yapısalcılık Sonrası Dönem 

Metinlerarasılığın Kristeva ve Barthes'ınkilere taban tabana zıt zamanlarda ve 

aralarındaki farklılıklara rağmen, Fransız yazın eleştirmenleri Gérard Genette ve 

Michael Riffaterre, eleştirel kesinliği veya en azından edebi metinler hakkında kesin, 

sabit ve tartışılmaz şeyler söyleme olasılığını tartışmak için metinlerarası kuramı 

kullanır. Postyapısalcı eleştirmenlerin anlam kavramlarını bozmak için 

metinlerarasılık terimini kullanması, yapısalcı eleştirmenlerin ise edebi anlamı 

konumlandırmak ve hatta sabitlemek için aynı terimi kullanması, bir kavram olarak 

esnekliğinin yeterli kanıtıdır. 

Yapısalcı yazın eleştirmenleri, Saussurecü dilbilimin eleştirinin nesnel, hatta doğası 

gereği bilimsel olmasına yardımcı olabileceğine inanıyorsa, 1960'ların ve ötesinin 

yapısalcılık-sonrası eleştirmenleri, eleştirinin, yazının kendisi gibi, doğası gereği 

istikrarsız olduğunu, öznel arzuların ve dürtülerin ürünü olduğunu savunurlar. 

Metinlerarasılık kavramı başlangıçta postyapısalcı kuramcılar ve eleştirmenler 

tarafından sabit anlam ve nesnel yorum kavramlarını bozma girişimlerinde 

kullanılmıştır.  

Postyapısalcı kuramın en ünlü savunucularından biri olan Fransız kuramcı Roland 

Barthes'a anlamın üretiminde yazarın rolü ve yazınsal anlamın kendisinin doğası ile 

ilgili uzun süredir devam eden varsayımlara meydan okumak için metinlerarası 

kuramını kullanır. 

Barthes'a göre yazınsal anlam, okur tarafından asla tam olarak sabitlenemez, çünkü 

edebi eserin metinlerarası doğası, okurları her zaman yeni metinsel ilişkilere 



52 

yönlendirir.  Bu bağlamda yazarlar, okurların edebi metinlerde keşfedebilecekleri 

çoklu anlamlardan sorumlu tutulamaz. Barthes böyle bir durumu okurlar için artık 'ölü' 

olan 'yazar' figürünün geleneksel gücünden ve otoritesinden kurtuluş bir kurtuluş 

olarak görür 

3.2.3.1 Jacques Derrida ve Logosun Yapısökümü 

Yapısalcılığın değişiminde/dönüşümünde başat konuma sahip Roland Barthes, 

Jacques Lacan, Michel Foucault ve Jacques Derrida belirli ölçüde yapısalcılığı devam 

ettirirken mantıksal sonuçlar yönünde ilerleyerek ve post-structuralism (yapısalcılık-

ötesi/sonrası) olarak adlandırılan yeni bir düşünce tarzını ortaya atmışlardır. Özellikle 

Fransız filozof ve edebiyat eleştirmeni olan Jacques Derrida, “Yapısökümcülük” 

olarak bilinen eleştirel düşünce yöntemini ortaya atarak, geleneksel düşünce yapısınae 

yönelik saldırılarını dili “sökerek” geliştirmeyi amaçladığı terimler ile ele almıştır. Dili 

yeniden sorunsallaştırırken de tarihselliği bağlamındaki kaygan zeminde yer alışını ve 

anlamın belirsizliğini savunur. Eagleton’ın belirttiği üzere, Jacque Lacan’ın 

gösterilenin gösterenin altından kaymakta olduğunu öne sürmesi de aynı şekilde 

postyapısalcı yaklaşımın ürünüdür. Göstergeler dizgesinin sabit ya da durağan 

olmadığı bu bağlamda tek kaynağın dil olduğunu savunan Derrida, her ifadenin birden 

fazla gönderme yaptığını belirtir (Eagleton 1990, 150-51). 

Derrida'nın 1960'ların sonlarında çığır açan bir dizi çalışmasında da öne sürdüğü 

üzere, göstergenin bölünmesi ile anlam ve iletişim kavramlarının değil, aynı zamanda 

insan öznesinin kendi mevcudiyetinin de temelini oluşturur. Özne, düşüncelerinin ve 

konuşmasının aynı anda gerçekleştiğini kanıtlayarak varlığını, kendi mevcudiyetini 

ilan eder. Bu ifadede özne, göstereni (düşünce) gösterilenle (düşünenin varlığı) 

birleştirir ve bunu yaparak anlam üretme yeteneğini kanıtlar ve böylece anlam 

oluşturma dünyasında biricikliğini ve mevcudiyetini kanıtlar. Birlik, mevcudiyet, 

özerklik, özgünlük ve varlık kavramları, esere, göstergeye ve konuşmacıya ya da 

düşünürüne uygulanabilecek kavramların tümü bu hiyerarşiye bağlıdır. “Of 

Grammatology” adlı eserinde Derrida, konuşma ve yazı arasında kurulan hiyerarşi 

bağlamında bu geleneği ele alır. Dil, anlamın bu sistem içindeki gösterenlerin ilişkisi 

tarafından üretildiği farklı bir sistemse, konuşmadan (düşünce, amaçlanan anlam) 

ziyade yazı onun uygun ve birincil özelliğidir. Derrida, 18. yüzyıl filozofu 

Rousseau'nun eserinden bir cümle alarak yazının (écriture), ikincil görünen, ancak 



53 

gerçekte konuşmanın var olması için gerekli olan ve bu nedenle rahatsız edici bir 

şekilde birincil olan "tehlikeli ek" olduğunu ilan eder. Derrida, konuşma- yazı, 

gösteren- gösterilenle ilgili bu noktayı pekiştirmek için différance terimini kullanır 

(Derrida, 1973, 129-60). "farklı olmak" ve "ertelemek" anlamına gelen Fransızca 

fiilleri arasında asılı kaldığı için "gösteren düzeyinde bir rahatsızlık yaratır”. 

Derrida'nın différance terimini kullandığı zaman, onun "fark" mı yoksa "erteleme" mi 

yoksa her ikisini mi kastettiği anlaşılamaz. Différance, konuşmanın yazıdan önce 

gelmediğini, yazı üzerinde önceliği ve otoritesi olmadığını ortaya koymaktadır. 

Demek ki, "yazı" gibi, différance da sabit bir kavram değildir, sabit bir gösterilen 

olarak işlev göremez ve dolayısıyla gösterilen-gösteren, konuşma-yazı, iş-metin 

arasında geleneksel olarak kurulan hiyerarşiyi bozar ve yapısöküme uğratır. Anlamın 

güvence altına alındığı ve sabitlendiği bir araçtan ziyade bir anlam süreci olan yazı, 

göstergeyi patlayıcı, sonsuz ama sürekli ertelenmiş bir anlam boyutuna açar. 

Différance kelimesinin anlamı, sözlü veya yazılı olarak kullanılmadan önce zaten 

ertelenmiştir, olası anlamlar arasında kaybolmuştur.  

 

3.2.3.2. Harold Bloom ve Metinlerarasılıkta Amerika Etkileşimleri  

Daha önceki bölümlerde yer alan Avrupalı kuramcıların Amerika kıtasında yer alan 

kuramcı ve eleştirmen üzerinde de büyük etkiye sahip olduğunu söylemek 

mümkündür. Amerikalı yazın eleştirmeni Harold Bloom da metinlerarası kuram ve 

pratiğine adanmış bu kuramcılardan biridir. Bloom'un çağdaş yazın kuramı hareketine, 

yazınsal metinleri sanki tek başına anlam içeriyormuş gibi incelemenin ötesinde bir 

katkısı, metinlerarasılığa sözbilimsel ve psikanalitik bir yaklaşımı birleştirmesi olduğu 

öne sürülebilir. 

Bloom, 1970'li yıllardaki çalışmalarında genişleyen bir "yanlış okuma haritası" 

geliştirir. Bu harita, modern şiire egemen olan mecazi yanlış okuma türlerini saymak 

ve belirtmek içindir. Bloom’un yanlış okuma haritası, her aşaması belirli bir yanlış 

okuma tekniğiyle ilgili "yeniden düzenleme oranı" diye tanımladığı altı aşamadan 

oluşmaktadır. Her aşama, Bloom'un modern eleştirel teoriyi eski geleneklerle 

karıştırma ve birleştirme eğiliminin özelliği olan eskil bir terimce kullanımıyla 

sunulmaktadır. Ayrıca, özellikle Freudyen psikanaliz başta olmak üzere diğer modern 

sözlükleri de kullanır. Bloom'un tamamen gelişmiş yanlış okuma haritası, şiir ve 



54 

aslında tüm yazının hem mecazi dili hem de psikolojik savunma mekanizmalarını 

içerdiği başat noktalarından birini dile getirmesine olanak sağlar. Bloom, her tür yanlış 

okuma için Freudyen psikanalizden ve özellikle Anna Freud'un Ego ve Savunma 

Mekanizması’ndaki (The Ego and the Mechanisms of Defense) (Freud, 1948) 

savunma mekanizmalarını haritalandırmasından alınan bir savunma mekanizmasını 

ilişkilendirir. Savunma mekanizmaları, insanların bilinçaltında bastırmak zorunda 

oldukları şeylere karşı kendilerini savunma biçimleriyle ilgilidir. Bu bağlamda, 

"yansıtma", bilinçdışında bastırılan öğelerin başka bir kişiye veya başka bir dış olguya 

aktarılmasını içerir. Başka bir savunma mekanizması olan "tepki oluşumu"nda, 

insanlar bilinçaltında bastırılmış olarak kalması gereken fikrin karşıtı olan bir fikre 

sabitlenmeleri anlamında kullanılmıştır. Başkalarının yavaş çalışma hızından şikâyet 

eden biri, kendi çalışma hızıyla ilgili bilinçsiz bir kaygıya tepki gösteriyor olabilir. 

Bloom’a göre tüm metinler metinler arasıdır. Bloom Kabbalah and Criticism’de şöyle 

yazar: 'Tek bir metin bir anlamın yalnızca bir kısmına sahiptir; kendisi diğer metinleri 

de içeren daha büyük bir bütün için bir sentezdir. Metin ilişkisel bir olaydır ve analiz 

edilecek bir madde değildir” (1975b, 106). Bloom'u benzersiz kılan, edebiyatın bu 

ilişkisel özelliğiyle yaptığı şeydir. Bloom için metinlerarasılık, “etki kaygısının” bir 

ürünüdür. Bloom'un yazınsal yazma ve eleştirel okuma anlayışının temel taşı olan bu 

kaygı, yalnızca Barthes'ın üslubuyla "zaten yazılmış ve okunmuş" olan şeylerden 

kaçınamamayla değil, aynı zamanda yazarların ve okurların bu durumu kabul etmeyi 

reddetmeleriyle de ilgilidir. 

Bloom'un yaklaşımı ile Riffaterre'nin yaklaşımı arasında pek çok benzerlik vardır. Her 

iki kuramcı da metinlerarasılığı bir metin ve metinler arası modele indirgeyerek 

oldukça zorlayıcı okuma stratejileri üretir. Bununla birlikte, Riffaterre için böyle bir 

yaklaşım yorumsal kesinlik üretirken, Bloom için eleştirel okumanın kendisi her 

zaman bir yanlış okuma biçimidir ve "güçlü şiir" olarak adlandırmakta ısrar ettiği 

şeyde bulduğumuz aynı etki kaygılarından muzdariptir. Bloom'un bakış açısına göre, 

sosyal ve kültürel bağlamları yazınsal metinler için ilgili metinlerarası anlam alanları 

olarak kabul etmeyi reddedilir. Bloom, yazınsalmetinler, metinler arası olarak yalnızca 

başka belirli yazınsalmetinlere sahip olabileceğini savunur. Kendi edebiyat tarihi 

markasını "kişilerin karşılıklı etkileşimine biliçli bir şekilde indirgenen bir 

tarihselcilik" olarak tanımlamıştır (1975a, 71). 

 



55 

3.2.3.3.Homi K. Bhabha ve Sömürgecilik Sonrası Metinlerarasılık 

Kültürel konumlanış kitabında Homi K. Bhabha milliyet, ırk, sınıf ve cinsiyet gibi 

kavramların genellikle monolojik kullanımını ele alır ve modern öznelerin bu tür 

terimlerin "arasında" var olduğu gerçeğini ön plana çıkarmak için tasarlanmış bir dizi 

retorik soru sorar: 

"Ara-da/orta-da" veya (genellikle ırk/sınıf/cinsiyet vb. olarak tonlanmış) farkın "kısımlar"ının 

toplamını aşan özneler nasıl oluşturulur? Ortak yoksunluk ve ayrımcılık tarihlerine rağmen, 

değerlerin, anlamların ve önceliklerin değişiminin her zaman işbirlikçi ve söyleşimci 

olmayabileceği, ancak derinden düşmanca, çatışmalı olabileceği toplulukların rekabetçi ve hatta 

orantısız iddialarında temsil veya yetkilendirme stratejileri nasıl formüle edilir? (Bhabha, 1994, 2) 

Bhabha'nın soruları yalnızca sömürgecilik sonrası öznelerin "çifte" veya "ara-da/orta-

da" konumlarına atıfta bulunmakla kalmaz, aynı zamanda "söyleşim" teriminin 

Bakhtinci bağlamda anlaşılması gerektiğini de savunur. Söyleşimcilik, dil oyununda 

eşit derecede yetkilendirilmiş özneler arasında mutlaka bir 'konuşma' anlamına 

gelmez; diğer bir deyişle, yalnızca toplumsal bölünmeyi değil, aynı zamanda bireysel 

bir özne içinde radikal olarak bölünmüş bir söylemsel oluşumlar alanını da ön plana 

çıkarabilen diller ve ifadeler arasındaki bir çatışmaya atıfta bulunur.  

Örneklemek gerekirse; Faslı-Fransız, Afrikalı-Amerikalı ya da İran-Amerikalı bir 

kadın yazar, kendisini basitçe çözmesi mümkün olmayan rekabet halindeki 

söylemlerin "öznesi" olarak bulabilir. Böyle bir öznenin sözceleri, "çift sesli” ve hatta 

bazı durumlarda "üç sesli" bile olabilir ve bunların içindeki baskın ve bastırılmış 

söylemler arasında da bir çatışma olabilir. Bhabha'nın bu tür radikal biçimde bölünmüş 

bir 'söylemde olma' deneyimi için en etkili kavramı melezliktir (hybridity). Melezlik, 

'içeride' bir farklılık, bir 'ara/da-olma' 'gerçekliğinin sınırında ikamet eden bir özne'dir. 

Bu bağlamda, herhangi bir ortak topluluk olasılığının veya hatta birbirini dışlayan grup 

konumlanmaları arasındaki bir mesafenin ötesinde, sömürgecilik sonrası eleştirinin 

odak noktası, son derece metinlerarası görünmesinin yanı sıra, karşıt siyasal alanlarda 

sıklıkla meydana gelen kültürel ve siyasal karmâşık sınırların arttığı keşfedilmiştir. 

Diğer bir deyişle, postkolonyal yazar, örnekteki yazar gibi sözceleri her zaman "çift 

sesli", kendilerine ait ama yine de metinlerarasılık kavramının toplumsala yönelik bir 

"ötekilik"le dolu olan "bölünmüş" bir özne olarak varlığını sürdürür. 

3.2.3.4. Postmodernite Bağlamında Metinlerarasılığa Bakış 

Metinlerarasılığın ilham verdiği çeşitli eleştirel konumlarda ilerlerken, bunun 

kesinlikle yalnızca yazınsal eserlerle, hatta sadece yazılı iletişimle ilgili olmayan bir 



56 

terim olduğu da gözlemlenebilir. Metinlerarasılığın resim, müzik ve mimari gibi 

yazınsal olmayan sanat biçimlerinin eleştirmenleri tarafından uyarlamaları da bu 

disiplindeki devinimi artırdığı söylenebilir.  Başka bir deyişle metinlerarasılık bir terim 

olarak yazınsal sanat tartışmalarıyla sınırlı kalmamış; aksine, sinema, resim, müzik, 

mimari, fotoğraf tartışmalarında ve neredeyse tüm kültürel ve sanatsal üretimlerde 

bulunmuştur. Yazın ve "metin" kelimesi arasındaki sağduyulu ilişkiye rağmen, 

metinlerarasılığın yazınsal olmayan sanat formları araştırmalarında kullanımını 

anlaşılır kılmak için metinlerarası kuramının erken dönem ifadeleri ile Saussure'ün 

göstergebilime ilişkin kavramlarının gelişimi arasındaki bağlantıyı yeniden gözden 

geçirmek gerekir. Genel Dilbilim Dersleri'nde Saussure (Saussure, 1974, 16), "toplum 

içindeki göstergelerin yaşamını" inceleyecek yeni bir bilim olan göstergebilimi 

sabırsızlıkla beklediği öngörülebilir. Sinemanın, resmin ya da mimarinin “dillerinden” 

ya da geçmiş sistem ve kodların karmâşık kodlama, yeniden kodlama, anıştırma, 

yansılama, bağlam değiştirme kalıplarının üretimlerini içeren dillerden de söz etmek 

mümkündür. Bir tabloyu veya bir binayı yorumlamak için, kaçınılmaz olarak, o resmin 

veya binanın önceki resim veya mimari tasarım "dilleri" veya "sistemleri" ile ilişkisini 

yorumlama yeteneğine güveniriz. Filmler, müzikler/senfoniler, binalar ve resimler 

tıpkı yazınsal metinler gibi sürekli birbirleriyle ve diğer sanatlarla da konuşurlar. 

Pek çok eleştirmen, metinlerarasılığın bir terim olarak mevcudiyetini memnuniyetle 

karşılar ve kendi alanlarında daha yerleşik terimlere göre olumlu avantajını tartışır. 

Örneğin J. Michael Allsen, terimin müzikoloji için potansiyelini olumlu bir şekilde 

karşılaştırır ve onu 'taklit' ve 'ödünç alma'ya yönelik daha yerleşik müzikolojik 

referanslara tercih eder (Allsen, 1993, 175). Robert S. Hatten, bir bestecinin belirli 

müzik tarzlarındaki yetkinliğini ve aynı bestecinin bu stilleri, özellikle müzik eserlerini 

stratejik olarak kullanmasını, “ilgili metinlerarası ilişkilerin düzenleyicilerini” 

oluşturduğunu keşfederek bunu daha da ileri götürür (Hatten, 1985, 70). Bu anlamda, 

stiller besteci için mevcut yapı taşlarını temsil ederken, müziğin 'zaten yazılmış' 

versiyonu, stratejiler ise bestecinin bu tarzları özgün kompozisyonlara aktarma 

yeteneğini temsil eder. Hatten' bununla ilgili olarak şunu öne sürmüştür: 

Stratejiler, tam biçimselleştirmeyi veya basit öngörülebilirliği aştıkları ölçüde, anlaşılabilirlik 

için bir üsluba bel bağlasalar bile, bir eserin bireyselliğini öne sürerler. Bu nedenle, belirli bir 

çalışma, stratejik olarak onunla veya ona karşı oynarken, genel anlamda bir stilde olacaktır. 

(Hatten, 1985, 58) 

 



57 

Metinlerarasılık, çoğu zaman yazınsal olmayan sanat biçimlerinin yerleşik değerlerine 

radikal bir şekilde meydan okumaktadır. Metinlerarasılığın sanat içindeki yeri ile ilgili 

herhangi bir tartışma aslında modernizm ve Postmodernizm konusuna ile ilintilidir. 

Genel olarak Postmodern olarak ithaf edilen günümüzün yanı sıra, postyapısalcılık ile 

sıklıkla karşılaştırılan bu kavramın farkını da vurgulamak gerekmektedir. Bir eserin 

postmodern olarak ele alınmasında altı çizilen durum ait olduğu mevcut toplumsal ve 

kültürel çağ olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda postyapısalcılık da aslında 

Postmodern çağın sadece bir yönü olarak tanımlanabilir. Farklı disiplinler ile ele alınan 

Postmodernizmin tartışmalı yapısı pek çok büyük tartışmaların konusu olan çeşitli 

olumsuz ve olumlu çağrışımları olan söyleşimci bir kelimedir. 

Walter Benjamin'in " The Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction’ " adlı 

makalesi Postmodernizme dair yaklaşımlar bağlamında sıklıkla karşılaşılan 

açıklamalara sahiptir (Benjamin, 1968, 217). Benjamin, modern teknolojik üretim ve 

yeniden üretim tarzlarının sanat eserinin estetik değeriyle ilgili geçmiş görüşleri 

paramparça etme tarzına gönderme yaparken özellikle teknolojik dünyanın, eserin 

'aurasını' paramparça ederek dağıttığını öne sürer. Bu bağlamda teknolojik toplumu, 

özgün eserlerin yeniden üretimlerinin hâkimiyeti altında olduğu söylenebilir. 

Leonardo Da Vinci’nin bir tablosu paha biçilmez olması ya da bir operaya gitmek bir 

videoda izlemekten daha tercih edilebilir görünmesi, çağdaş toplumda bu ve diğer tüm 

sanatlarla ilgili deneyimlerimizin çoğunun genellikle teknolojik yeniden üretimleri 

olduğunu değiştirmemiştir. Film, müzik, video ve televizyon gibi yüzyılın yeni 

sanatsal medyası gerçekten de teknolojik yeniden üretim yöntemlerine dayanmaktadır. 

Örneğin Vatikan müzesini çevreleyen aura, internet üzerinden erişimi sağlanan bir 

müze hali ile bu tür sanat formları için kullanılamaz ve gerçekten oldukça da farklıdır. 

Yeni medyanın gerek yerelde, ulusal ve gerekse küresel bağlamda olaylara temel 

erişim yöntemlerini sağlamakta olduğu bu çağ ile gerçekliğin, temsil edildiği medya 

tarafından kısmen yaratılan bir şey olduğunu söyleyebiliriz. Bu durum, birçok kişinin 

gerçeklik ve temsili gerçeklik ya da gerçek ve kurgu arasındaki ilişkiye odaklanmasına 

neden olmaktadır. Özellikle İkinci Dünya Savaşı sonrası dönemde iletişim 

teknolojisinde meydana gelen inanılmaz artışın öncesinde bunları dile getiren 

Benjamin, kitle düzeyinde işleyen teknolojik temsil süreçlerinin toplumsal olarak 

ilerici olduğu kadar gerici güçler tarafından da konumlandırılabileceğini vurgular.   



58 

Benjamin’in de vurguladığı üzere, çağdaş dünyamızı şekillendiren bir dizi toplumsal 

ve tarihsel olgu, örneğin gelişmiş kapitalizm, küreselleşme ve hızlı teknolojik ilerleme 

ile işaretlenmiş ve. Postmodern metinler de doğrusal hikâye anlatımıyla meşgul 

olmama eğilimindedir. Ayrıca modern eserlere benzer şekilde, kurgu ve yazma eylemi 

ya da okuma eylemi olarak konumlarına dikkat çekerler.  Modernizmin aksine, 

postmodern metinler hem kendilerine hem de dış dünyaya atıfta bulunur. Başka bir 

deyişle, postmodernizm parçalayarak ve dağıtarak çalışır- birden çok anlatıcı, bakış 

açısı veya aynı hikâyeyi ele alır. Bu, tekil ve bütünleştirici anlatılara yönelik 

postmodern şüpheciliği temsil eder. Modernizm içselliğe ve odaklanırken, 

postmodernizm dışsal olanla ve dünyaların inşasıyla meşguliyeti geri alır. 

Terry Eagleton (1986) ve Fredric Jameson (1991) gibi Marksist eleştirmenler dâhil 

olmak üzere, pek çok kuramcı ve eleştirmen için Postmodern çağ, yeniden üretimin 

özgün üretimin yerini aldığı bir dönem gibi görünebilir. Bu bağlamda özellikle Jean 

Baudrillard gibi Postmodern kuramcıların çalışmalarına atıfta bulunularak 

argümanları genişletilebilir. Baudrillard’a göre Postmodern kültür, Platon'un 

çalışmasından alınan ve aslı olmayan bir taklide atıfta bulunan bir kelime olan 

“simülakr” (simulacrum) tarafından yönetilir (Baudrillard, 1988). Bu nedenle, modern 

sanat deneyimimiz, aslında bize gün geçtikçe farklı yeniden üretim biçimleriyle 

gelmektedir. Siyasi ve toplumsal olaylarla ilgili haberler, genellikle kendi siyasi ve 

toplumsal gündemleriyle birbiri ile rekabet içinde olan televizyon kanalları tarafından 

sağlanmaktadır. Bu haberler, yalnızca sunulana sahip olan izleyicinin karşı 

çıkamayacağı, görüntü ve konuşmanın şekillendirme, düzenleme ve diğer yeniden 

üretim süreçlerini kullanır. Böylece, kurgulanmış bir haber raporu, olayın herhangi bir 

gerçek deneyiminin yerini alır. Başka bir deyişle, “Simülakr”: taklit, 'gerçeğin' yerini 

alır. Artık direnilecek bir kültürel normun olmadığı böyle bir durumda, baskın 

normların yansılamasi imkânsızdır ve öykünmeye bırakır. Herhangi bir tanınabilir 

kültürel norma veya sosyal sınıfa bağlı olmayan bir görüntü ve tarz oyunu, insanların 

konuşma biçimlerine ve ürettikleri ya da tükettikleri sanata hâkimdir. Yansılama gibi 

söyleşimci, çift sesli bir olgu, resmi dilin resmi olmayan dil veya üslupla karıştırılması 

imkânsız hale gelir. Artık kökten bir çift-seslilik edimi olmayan metinlerarası pratiği, 

geçmiş tarzların ve geçmiş seslerin bir tür anlamsız dirilişine dönüşür. Aslında 

Postmodernizmin pek çok açıklaması Modernizmin teknolojik yeniliğin sanat 



59 

tarafından dizginlenebileceğine ve ideal bir kültürel gelecek beklentisi sunduğuna dair 

inancının temelsiz olduğu gerçeğine de bir bakıma gönderme yapar.  

Postmodern metinlerin metinlerarası oluşundaki en temel noktalardan biri olarak 

Postmodernizmin, geleneksel edebi geleneklere karşı çıkmak için öykünme, kara 

mizah ve yansılama kullanması da öne sürülebilir. Postmodernizm kalıcı bir paradoks 

halindedir: yansılama, geleneklerden güç alır ve aynı zamanda onları altüst eder.  

 

 

3.3. Metinlerarasılık ve Müziklerarasılık İlişkisi 

Bir dilde yaratılan bir müzik eseri erek dilde icra edildiğinde ortaya çıkan metin, bir 

çeviri ürünüdür. “Uyarlama”, “alıntılama” ya da “değiştirme- modülasyon” 

kavramlarından herhangi biri kullanılsa bile ortaya çıkan ürün erek kültüre aktarılması 

hedeflenmiş bir çeviri ürünüdür. 

Müzik eserlerine Gerard Genette’in metinsel aşkınlık çerçevesinden baktığımızda, 

kavramın alt kategorileri bağlamında çok çeşitli şekilde ele alınabilmektedir. Eserler 

arasındaki ilişkiler metin yönü ile ele alındığında en yaygın şekilde üzerinde çalışılmış 

olan uygulamalar “metinler arası” unsurlar içerisindedir. İlgili alanda araştırmaların 

yoğunlaştığı diğer bir uygulama da “ana metinsellik” unsurları; diğer deyişle bir 

önceki metinden öykünme ya da (yalın – dolaylı) dönüştürüm yoluyla yeni bir metin 

üretmeyi hedefleyen unsurlardır. 

Müziklerarasılık, sanat yaratmanın temel bir yönünün yalnızca önceki çalışmalardan 

yararlanmayı içerdiğini ima etmekle kalmaz, aynı zamanda sanatçıların (ve 

çalışmalarının) başarısının bu sahiplenmenin becerisiyle güçlü bir şekilde ilişkili 

olduğunu ima eder. Her ne kadar müzik ve metinlerarasılık kavramı arasındaki ilişki 

hatrı sayılır ölçüde zenginlik içerse de bu alandaki araştırmalar oldukça azdır. 

Özellikle son yıllarda dikkat çekici hale gelen metinlerarasılık kavramı, 

“müziklerarasılık” kavramının doğmasına da yol açtığı söylenebilir. Edebi metinlerin 

eleştirisinde göz önünde bulundurulan fikirlerden yola çıkarak müziklerarasılık müzik 

eserlerinin birbirleriyle uçsuz bucaksız ilişkiler örüntüsü ile anlam kazandığı da 

giderek daha çok kuramcı tarafından dile getirilmektedir.  



60 

Bir müzik eserini oluşturan notalar birer ölçü, nota ya da ses birimi olarak değil 

bütünüyle ezgisel açıdan ele alındığını düşündüğümüzde eseri oluşturan sözlerin 

aktarımını, başka bir deyişle bir eserin metnine de bütünlüğünü bozmadan incelemek 

ve hatta diğer kompozisyonlar ile olan metinlerarası ilişkilerini de gözardı etmemek 

gerekir. Bununla birlikte müziğin ezgiselliği dışında yazınsal kısmı ile ilgili çalışmalar 

oldukça kısıtlı kalmıştır. Serge Lacasse –Robert Hatten (1985) mmetinlerarasılık 

kuramının müzik açıdan ele alan oldukça kapsamlı bir çerçeve çizmektedir. Robert 

Hatten’a göre müzikte metinlerarasılığın, biçemsel ve stratejik olmak üzere iki 

düzeyde olduğunu öne sürerek eserin icrasının aynı biçemdeki bir çalışmaya gönderme 

yapmadan ayırt edici özelliklerini benimsemesiyle “biçemsel” metinlerarasılığın; 

kasıtlı olarak gönderme yaptığında ise stratejik metinlerarasılığın gerçekleştiğini 

savunmaktadır.  

Yine bu bağlamda, herhangi bir sanat eserinin ele alırken geçmiş ya da güncel eserlerle 

olan ilişkisinin de göz ardı edilemeyeceğini belirtmek gerekmektedir. Her ne kadar 

araştırmalar çoğunlukla ezgisel ilişkiler üzerinde yoğunlaşmışsa da müzik ve metnin 

tarihler öncesine dayanan geçmişi açısından bakıldığında, müzik dışı metinler ile olan 

ilişkileri de yine bu kavram üzerinden değerlendirebilmeyi kolaylaştırmaktadır. 

Müzikte metinlerarasılığı aramak – müziklerarasılığı incelemek – edebi eserler 

içerisinde düşünüldüğünde yansılama, alıntı, gönderme dâhil olmak üzere birçok 

yöntemin de gözlemleneceği birbiri arasına eklemlenmiş “bağlar zinciri” bir ilişkiyi 

de ortaya çıkarmaktır. Nasıl ki bir metni kendi başına düşünülmesini imkânsız kılan 

bir eklemlenmiş metinlerarası ilişkiler sözkonusu ise “müziklerarası” bağlamda da 

aynı zenginlikte bir etkileşim, bir bağ örüntüsü bulunacağını söylemek mümkündür.  

Bununla birlikte her bir soyut dönüşüm düzeyinde karşılaşılabilecek sıkıntı, 

başlangıçta sınırları katı bir şekilde çizilmiş olan terimin anlamını gittikçe bağlamdan 

uzaklaştırılarak anlamsız kılınmasıdır. Örneğin, Leonard Cohen'in "Hallelujah" 

şarkısının farklı kapak versiyonları üzerine yazdığı denemede Allan Moore, 

performansı bir metin olarak ele alıyor; Simon Zagorski-Thomas, elektronik ve akustik 

sesler arasındaki ilişki üzerine yazdığı denemesinde tını bir metin olarak ele alıyor; 

Serge Lacasse ve Andy Bennett'in karışık kasetler üzerine yazdıkları denemede, bir 

derlemedeki şarkıların seçimi ve sıralaması bir metindir; Eurythmics şarkısı I Need a 

Man'in müzik videosuna odaklanan Stan Hawkins için ise Marilyn Monroe'nun kişiliği 

bir metindir (Lacasse, 2008, 181). 



61 

Yazınsal bağlamda alıntı, belirli bir metne ait kısmın başka bir metne eklenmesi ile 

oluşmaktadır. Edebiyatta belirli bir metnin bir kısmını yazıya dökmek ve onu 

doğrudan bir başkasına eklemek mümkündür. Bu dâhil etme genellikle kesme 

işaretleriyle gerçekleşmektedir.   

Metinlerarasılığın müziklerarasılık ile olan ilişkisi kısmında ele alındığında bunun 

müzikte açıkça mümkün olmayan bir gösterge şekli olması sebebiyle iki tür alıntıdan 

söz edilmektedir. Serge Lacasse (Lacasse, 2000, 38), “Intertextuality and 

Hypertextuality in Recorded Popular Music” adlı makalesinde, bu iki tür alıntıyı 

“otosonik” ve “allosonik” olarak tanımlar. Alosonik alıntıda, bir müzik eserinde başka 

bir eserden “alıntı” yapılarak herhangi bir icracı tarafından farklı şekilde icra 

edilmektedir. Bu bağlamda özgün metin ile ara metin arasında paylaşılan, soyut bir 

yapıdan ibaret olduğu öngörülebilir.  

Bunun aksine, otosonik alıntıda ise, başka bir eserden alınan kısmın farklı bir döngüde 

yeni esere eklemlenmesi ile oluşmaktadır ve daha fizikseldir (hızlandırılabilir, 

yavaşlatılabilir ya da farklı ses efekti eklenebilir). Müziğin daha çok ezgisel kısmı ile 

ilgili olduğu için derinlemesine bir incelemeden kaçınarak eserlerin yazınsal ve metne 

özgü sınırları ile değerlendirme yapmak bu çalışmada başat unsurdur. 

Daha geniş bir açıdan bakıldığında, eserleri metinlerarasılık bağlamında incelemek 

yalnızca birbirine gönderme yapması kısmı ile değil müzik eserleri arasındaki biçemin 

sınıflandırılışı, kayıt altına alınışı ve ya kültürel çağrışımlarını da gözlemlemeye fırsat 

vermektedir. Bu noktada metinlerarasılığın eserlerin arasundaki bağları açığa 

çıkarmada ve yorumlamada oldukça güçlü olduğunu da belirtmek mümkündür. 

Müziğin basit bir yorumsal analizinden öte müziklerarası bir açıdan analiz 

edebilmenin çok daha zengin ve katmanlı bir anlam taşıdığını vurgulamaktadır. 

3.4. Bölüm Değerlendirmesi 

Tezin bu bölümünde çalışmanın kuram kısmını oluşturan çeviribilim ve 

metinlerarasılık üzerine incelemeler yapılmakta ve özellikle uygulama bölümünde ele 

alınan eserlerin metinlerarası ögeler bağlamında değerlendirilmesi göz önünde 

bulundurulduğunda hem bir disiplin olarak çevirinin hem de metinlerarasılık kavramı 

üzerine geliştirilen kuram ve görüşlerin kronolojik olarak gözden geçirilmesi elde 

edilecek sonuçların bu devinim içerisinde ele alınmasında başat bir unsur olduğu 

söylenebilir. Toplumsal ve tarihsel bağlamında metinlerarasılığın giderek yazın 



62 

kuramına ve kültürel, sanatsal ve hatta teknolojik üretim ve yeniden üretim 

kuramlarına ne şekilde eklemlendiğini gözlemlemek mümkündür. Genette, Riffaterre 

ve Bloom'un çalışmalarında, bu kavramın metinler arasındaki ilişkiler ve eleştirel 

sorgulama ve yorumlama alanı etrafında sınırları çizmek için nasıl kullanıldığı 

gözlemlenirken ayrıca metinlerarasılık kuramlarında kökeni ve sonrasında geliştirilen 

uyarlamalarına geçişte sürekli olarak yeniden öne sürülen noktanın birbiri ile bağlantılı 

olduğunu kanıtlamalarıdır. Yapısalcı, postyapısalcı ya da her ikisini de barındıran bir 

kavram dahi olsa metinlerarasılık bize tüm metinlerin potansiyel olarak çoğul, tersine 

çevrilebilir, okurnun kendi ön varsayımlarına açık ve tanımlanmış sınırlardan yoksun 

ve her zaman metnin ifadesinde veya bastırılmasında yer aldığını hatırlatır. Sürekli 

olarak tekilliğin, birliğin ve dolayısıyla sorgulanamaz otoritenin imkânsızlığına atıfta 

bulunan bir terim olan metinlerarasılık, herhangi bir okurnun kuram sözlüğünde güçlü 

bir araç olmaya devam etmektedir. Aynı şekilde, istikrar ve düzen üretmek isteyen ya 

da metin ya da diğer eleştirmenler üzerinde otorite iddiasında bulunmak isteyen 

okurlar tarafından kullanılamayacak bir araç olarak kalır. Kültürel tartışma hiç 

bitmediğinden, metinlerarasılığın yakın geçmişte olduğu gibi gelecekte de hayati ve 

üretken bir kavram olmayı vaat etmesinin nedeni belki de budur. Devinim halinde 

olan, akışkan zaman ve postmodern “karnavalda” yerini zamansız şekilde koruyan 

metinlerarasılık, yazınsalın ötesine de erişerek sanatın her yönünde (resim, müzik, 

video v.b.) birleştirici “ağ”ını ve eklemlenerek yarattığı dönüşümü ile alanda büyük 

bir zenginlik yaratmaktadır. 



63 

4. DİLLER ARASI UYGULAMA: METİNLERARASILIK- 

ANAMETİNSELLİK BAĞLAMINDA ANONİM HALK ESERLERİ ÖRNEK 

İNCELEMELER 

Bu bölümde Anadolu’dan ve buna karşılık gelen Avrupa’ya özgü seçili anonim eserler 

üzerinden metinlerarasılık ve ana metinsellik örnekleri ele alınmaktadır. Seçilen 

eserlerin tasnifi öncelikli olarak türlerine göre (ağıt, türkü, ninni) yapılmış olup her bir 

tür için değerlendirme yapılmaktadır. Genette’in metinselaşkınlık başlığı altında daha 

detaylı ve kapsamlı şekilde ele aldığı ana metinsellik ve metinler arasılığa odaklanarak 

ele alınacak eserler aynı zamanda karşılaştırmalı olarak incelenmektedir. Türlerine 

göre incelenen bu anonim eserler, özellikle anametinsel ve metinlerarası ögelerin 

zengiliği göz önünde bulundurularak metinselaşkınlık kavramına ait diğer tür ve 

unsurlar örnek incelemelere dâhil edilmemiştir. 

4.1. Anadolu “Türkü”leri ve Avrupa “Balad”larında Metinlerarası Ögeler 

Kuram bölümünde de belirtildiği üzere, metinlerarasılık, Gerard Genette tarafından 

'bir metinde yer alan başka bir metnin gerçek varlığı' olarak tanımlanır. Bunun 

örnekleri olarak da alıntıyı ve göndermeyi Genette, metinlerarasılığın örnekleri olarak 

alıntı ve gönderme örnekleri verir. Önceki bir metne ait unsurların bulunduğu “ara 

metin”ler de yine bu başlık altında incelenmektedir  

4.1.1. Anıştırma 

Genette'in "iki metin arasındaki veya birkaç metin arasındaki birliktelik ilişkisi" olarak 

belirttiği metinlerarasılık tanımı bağlamında: alıntı, intihal ve anıştırma olmak üzere 

üç olası birliktelik derecesi de bulunmaktadır. En açık ve gerçek biçimiyle 

metinlerarasılık, metinler arasında kaynağa özel referanslar olsun veya olmasın 

alışılagelmiş tırnak işaretleri ile bir alıntı yapma pratiğidir. Aynı zamanda gerçek bir 

ödünç alma olan intihalde ise daha az açık ve kurallı başka bir biçimde, ancak kaynak 

belirtilmeden uygulanmasıdır. Anıştırma pratiğinde ise, benzeri ancak daha az açık 

olanın yer almasıdır. Diğer bir deyişle anıştırma, bir şeyin ya da düşüncenin açıkça 



64 

belirtilmeden gönderme yaptığı başka bir metinle ilişkinin algılanmasını gerektiren bir 

sözcelemedir. 

Anıştırma söz konusu olduğunda hiç şüphesiz Andre Lefevere’in yazın çevirisinde adı 

geçen anıştırma türlerinden de bahsetmek gerekmektedir Lefevere’e göre (Lefevere, 

1992, 22-29), klasik, kültürel, yazın ve dini anıştırmalar olmak üzere dört tür anıştırma 

bulunmaktadır. Mitoloji ya da klasik edebiyata yapılan göndermeler klasik anıştırma 

olarak adlandırılırken; dinsel içeriklere göndermelerin yapıldığı dinsel anıştırmalar, 

belirli bir kültüre yapılan göndermelerde kültürel anıştırmalar ve başka bir yazın 

ürününe yapılan göndermelerin oluşturduğu yazınsal anıştırmalar Lefevere’in 

sınıflandırmasını oluşturmaktadır.  

Ünlü bir İskoç baladı olan “The Wife of Usher’s Well” eserinin farklı örnekleri 

incelendiğinde bütüncenin kültürel ve dini anıştırmaları içerdiği göze çarpmaktadır. 

Salem, Virginia'da Texas Gladden tarafından 1941’de söylenip Alan Lomax tarafından 

kaydedilen "Üç Bebek" baladı, ünlü İskoç baladı “The Wife of Usher's Well” baladının 

farklı bir varyantı olarak karşımıza çıkar. Baladın bu versiyonu bazı özelliklerde diğer 

en ünlü İskoç yapıtlarından farklıdır. 

 

Tablo 2.1: The Wife of Usher’s Well- 1 

The Three Babies 

There was a knight and a lady bright  

And three little babes had she  

She sent them away to a far countr-ee  

To learn their grammary.  

 

79A: The Wife of Usher’s Well 

 

THERE lived a wife at Usher’s Well, 

 

And a wealthy wife was she; 

 

She had three stout and stalwart sons, 

 

And sent them oer the sea. 

 

    Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 238. 

 

Örneklemek gerekirse; baladdaki şövalye gereksiz bir davetsiz misafirdir, işe yarar 

hiçbir şey yapmayan, ancak leydinin eski dokunaklı duygularından bazılarını çalan 

gereksiz bir davetsiz misafir gibidir. "Yiğit ve cesur oğul"un (three stout and stalwart 

sons) "küçük bebeklere" (three little babes) indirgenmesiyle dokunaklı halinin ve 

acıma durumunun arttırıldığı düşünülebilir. Bu değişiklik, belki de Amerika'ya özgü 

bir özellik olmakla birlikte çocukların ağzından konuşulan kısmın etkisi olmuştur. 

 



65 

 

Tablo 2.2: The Wife of Usher’s Well-2 

The Three Babies 

3. It was on a dark, cold Christmas 

night  

When everything was still  

She saw her three little babes come 

running  

Come running down the hill. 

79A: The Wife of Usher’s Well 

 

79A.5 It fell about the Martinmass, 

  

 When nights are lang and mirk, 

  

 The carlin wife’s three sons came 

hame, 

  

And their hats were o the birk. 

 

    Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 238. 

 

Bazı versiyonlarda, "soğuk Noel" (cold Christmas) daha çok "eski Noel" (old 

Chrismast/Martinmass) olarak belirtilmiştir. Bu durum, yüksek ihtimalle 1752'de 

İngiliz takvimindeki değişimi hatırlatan bir göndermedir ki "eski Noel"i, 25 Aralık’ta 

değil 6 Ocak'ta kutladıkları fikrini sezdirir. Bu bağlamda bir göndermenin de “dini bir 

anıştırma” olduğunu söylemek mümkündür. 

Tablo 2.3: The Wife of Usher’s Well-3 

The Three Babies 

4.She spread a table of bread and wine  

That they might drink and eat  

She spread a bed, a winding sheet  

That they might sleep so sweet.  

6. Cold clods, cold clods down by my 

side,  

Cold clods down at my feet  

The tears' my dear mother has shed for 

me  

 Would wet my winding sheet 

79A: The Wife of Usher’s Well 

 

79A.7 ‘Blow up the fire, my 

maidens, 

  

Bring water from the well; 

 

For a’ my house shall feast this night, 

 

Since my three sons are well.’ 

 

79A.8 And she has made to them a 

bed, 

 

She’s made it large and wide, 

 

And she’s taen her mantle her about, 

 

Sat down at the bed-side. 

 

    Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 238. 

 



66 

“Three Babies” baladında dördüncü dizedeki "winding sheet" söz öbeği, anlamını 

güçlendirmek üzere son dörtlükte öne çıkarıldığı söylenebilir. Diğer versiyonların 

aksine, baladın son ifadesinde "oğullar müzmin kederi yasaklamak için geri dönerler" 

şeklindeki olumlu önermeyi taşımamaktadır. Bu ifade ile aslında annenin kederinin 

giderek azalmasına izin verdiği için hissettiği suçluluk duygusundan kurtulması 

üzerine tasarlanan bir mekanizma olarak açıklanması da mümkündür. 

Tablo 2.4: The Wife of Usher’s Well-4 

79[C.12]‘ 
Go back, go back!’ sweet Jesus replied, 

 

‘Go back, go back!’ says he; 

  

‘For thou hast nine days to repent 

           

 For the wickedness that thou hast 

done.’ 

 

Geri dön, geri dön!' güzel İsa yanıtladı,  

'Geri dön, dön!' der;  

'Çünkü tövbe etmek için dokuz 

günün var.  

Yaptığın kötülükler için.' 

Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 238. 

 

Baladın üç versiyonunu da incelediğimizde, çocuklarını kaybeden kişinin tanımında 

da değişiklikler mevcuttur. Coğrafi açıdan da düşünüldüğünde, “lady bright” ve 

“widow-woman” sezdirmeleri de aslında Usher’s Well deki kadına (a wife at the 

Usher’s Well) göndermedir. 

Tablo 2.5: The Wife of Usher’s Well-5 

 

79A: The Wife of 

Usher’s Well 

 

79A.1 

 THERE lived a wife at 

Usher’s Well, 

And a wealthy wife was 

she; 

 

She had three stout and 

stalwart sons, 

 

And sent them oer the 

sea. 

 

79C The Wife of Usher’s 

Well 

79[C].1  

There was a widow-

woman lived in far 

Scotland, 

 

And in far Scotland she 

did live, 

 

And all her cry was upon 

sweet Jesus, 

Sweet Jesus so meek and 

mild. 

 

The Three Babies 

 

l. There was a knight 

and a lady bright  

And three little babes 

had she  

She sent them away to a 

far countr-ee  

To learn their grammary.  

    Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 238. 

 



67 

Bir diğer kişi anıştırması da annenin çocukları üzerine yapıldığı gözlemlenmektedir. 

“Yiğit ve cesur oğul" (three stout and stalwart sons) "küçük bebekler" (three little 

babes) indirgemeleri aslında “Joe, Peter ve John” isimli çocuklara gönderme olduğu 

da anlaşılabilir. 

Tablo 2.6: The Wife of Usher’s Well-6 

79A: The Wife of 

Usher’s Well 

79A.1 

                    *** 

She had three stout and 

stalwart sons, 

 

And sent them oer the 

sea. 

                *** 

 

79C: The Wife of 

Usher’s Well 

79[C.4]  

‘It’s you go rise up my 

three sons, 

Their names, Joe, Peter, 

and John, 

                     *** 

79[C.5]  

Then he went and rose up 

her three sons, 

Their names, Joe, Peter, 

and John, 

 

 

The Three Babies 

1. And three little babes 

had she  

She sent them away to a 

far countr-ee  

               *** 

2.  Till the Lord cal·led 

over this whole wide 

world  

And taken those babes 

away. 

Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 238. 

 

Hem Anadolu örnek türkülerinde hem de Avrupa ve Amerika baladlarında ortak 

görülen unsur, ölümün sezdirilerek yerine “yitirmek”, “kaybetmek” sözcelerinin 

kullanılması ve hepsinde de evladığını kaybedenin ağzından ele alınmış olması göze 

çarpmaktadır. Aşağıdaki “Yoruldum da Yol Üstüne Oturdum” türküsünde de yine 

çocuğunu kaybeden birinin ağzından söylenmiş orta Anadolu bozlağı örneği ile 

“ölüm”, “çocuğun/evladın ölümü” doğrudan verilmeden “yitirmek” sözcesi ile 

sezdirilmiştir.  

Tablo 2.7: Yoruldum Da Yol Üstüne Oturdum (Bozlak) 
 

Yoruldum da yol üstüne oturdum 

Derdim altmışıdı yüze getirdim 

Ben yavrumu Kırşehir'inde yitirdim 

Yitirdim yavruyu ben oldum deli 

Aşağıdan gele gele geldiler 

Hanımıza dolum dolum doldular 

Ağ bebeyi elimizden aldılar 

Yitirdim yavruyu ben oldum deli 

(Kınaman komşular ben oldum deli) 

 

   TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 401. 



68 

 

Aşağıda yer alan “Bir kuzu taş dibinde meliyor” türküsünde ise çocuğunu gölde 

kaybeden bir annenin feryadını yine ölümü açık bir şekilde dile getirmeden 

aktarılmaktadır. Üzüntüsünü feryat eden bir kuzuya benzeten ana, kendini kaderine 

teslim etmiş bir şekilde üzüntüsü ile başbaşa kaldığını dile getirir. 

Tablo 2.8: Bir Kuzu Taş Dibinde Meliyor (Çamşıhı Ağzı) 

 
 

Bir kuzu da taş dibinde meliyo 

Firkati de dağı taşı deliyo 

Komşular da bulamamış geliyo 

Yitirdim yavrumu göl kenarında 

Dağlara saldırdın seyipler gibi 

Anası ağlıyor geyikler gibi 

Ne dereler koydum ne de taş dibi 

Yitirdim yavrumu göl kenarında 

 
SEYİP : Kaderiyle başbaşa bırakılmış sahipsiz. 

FİRKAT : Feryat, figan 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No:103. 

 

Gerek “The Wife of Usher’s Well” baladında gerekse TRT arşivinden seçili yukarıdaki 

örnek türküler olsun, hepsinin ortak şekilde “ayrılık” ile sezdirdiği “ölüm” motifi ve 

“yitirilen çocuk(lar) – evlat(lar)” üzerinden gönderme yapıldığı gözlemlenmektedir. 

Bu bağlamdaki örnekleri “anıştırma” unsuru olarak ele almada en önemli sebeplerden 

biri, seçili balad/türkülerin “ağıt” sınıflandırmasında olmayışıdır. Ağıtlar ile ilgili 

örnekler ayrı bir başlık altında incelenmiştir. 

4.1.2. Palimsest 

4.1.2.1 Örnek İnceleme: Anadolu’dan Avrupa’ya “Zalım Ana ve Kaynana” 

Palimpsesti 

Genette’in belirttiği palimpsest kavramı, teoride ve pratikte herhangi bir çeviri 

biçimine uygun hale getirilebilir, ancak Genette kendi monografında çeviri sorunları 

üzerinde fazla çalışmamakla birlikte, yine de kısa bir formül oluşturarak şunu 

söylemek mümkün olabilir: 

 

palimpsest = bakış açısıyla altmetinden (hypotext) üstmetne (hypertext) geçiş 

 



69 

Konuyla ilgili kavramlar "altmetin" ve "anametin" iken, süreçle ilgili kavramlar her 

türlü "dönüştürme" ve "bakış açısı" olarak düşünülebilir. Buna bağlı olarak, süreç ile 

ilgili kavramlar bir çevirmenin bir metnin nasıl bir çeviri metnine dönüşeceğine ilişkin 

çok kişisel, öznel tutumunu veya kavrayışını içerebilir.  

Çalışmanın bu kısmında özellikle palimpsest kavramı bağlamında Anadolu’ya özgü 

türkü ve “atma türkü” olarak da tanımlanan manilerden örnek eserler ile Avrupa’dan 

seçili türküler ele alınmıştır.  

Türküler ve türleri özellikle halkın günlük hayatının yansıması olduğu için kendisini 

yitip gitmekten korumuş ve dilden dile yayılarak günümüze kadar geldiğini ve popüler 

bir kültür ürünü olmayı yitirmediğini söylemek mümkündür. İzleksel açıdan da 

bakıldığında içeriğinde gurbet, ölüm, aşk, düğün, kına, asker, savaş, göç gibi temel 

unsurların yanı sıra; kız/gelin kaçırma, zorla evlendirilme, sevdiğine 

varamama/verilmeme/razı gelmeme, ocağının sönmesi/ yitirme, nehir/pınar/çeşme 

başı hikâyeleri, kader/felek/alın yazısı isyanı, kuşlar/turnalar vb gibi hayvan türleri 

olmak üzere kara tren vb gibi unsurlara söylenen hikâyeler olmak üzere acının, 

mutluluğun, öfkenin ve isyanın ilmek ilmek halkın içinden gelen yoğun duygular 

olduğu gözlemlenmektedir. Yansıttığı hikâyeler anonim olmak ile birlikte aslında bir 

o kadar da ortak yaşanan/yaşanmış konuları ele almaktadır. Anadolu’ya özgü eserleri 

göz önünde bulundurduğumuzda bunun örneklerine açıkça rastlayabiliriz. 

 

TRT arşivinde yer alan “Ganatlı Gapının Çifte Sunası”, “Felek Getirdi Gene Benim 

Özümü” ve “Dağlar Seni Delik Delik Delerim” türküleri bu bağlamda ele alınmış ve 

türkülerde sözü geçen “zalım/zalim ana, zalım/zalim baba” ve “gelin” sözcükleri 

detayları ile incelenmiştir. 

Tablo 2.9: Ganatlı Kapinin Çifte Sunası 

Ganatlı kapının çifte sunası (yâr ölem ölem)  

Mosmor olmuş ağ ellerin gınası (ölem yâr ölem)  

Ne nazlı büyütmüş zalım anası (haksız anası)  

Dememiş ki el kapısı görecek (neydem görecek) 

 

Bağlantı: 

Bu nedir bu nedir düğün müdür bu nedir 

 Bayram mıdır bu nedir seyran mıdır bu nedir 

 



70 

                Odayı toz aldı dolabı duman  

                   Ölüyom vefasız uykudan uyan  

                Elin de elime değdiği zaman  

                    İsterse dünyada malım olmasın 

 
         TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No:185. 

 

Türküde bahsi geçen “Ganatlı Kapı”; avluya açılan iki büyük kapı anlamına gelmekte 

ve farklı versiyonlarında “Kanatlı Kapı” olarak da söylenmektedir. Kapının 

açıldığındaki hali adeta bir suna kanatlarına benzetilmiş (ördek, bkz. 

https://sozluk.gov.tr/) ve iki kanadı çifte suna olarak belirtilmiştir. “Mosmor olmuş ağ 

ellerin gınası (ölem yâr ölem)” dizesinde aslında genç kızın çalışmaktan ellerinin 

kınasının bile mosmor olduğunu dile getirirken “Ne nazlı büyütmüş zalım anası” 

dizesinde bir hicivle aslında annesinin kızına karşı acımasız ve zalim bir tavır 

izlediğini alaycı bir dille belirtirken ayraç içinde “(haksız anası)” derken de aslında 

kızcağızın haksız yere ne kadar zulüm gördüğünü vurgulamak istediği 

gözlemlenmektedir. Genel olarak Anadolu halkının çileli hayatının bir kesitini gözler 

önüne seren bu söyleyiş, çalışmaktan elleri (ellerindeki kınanın renginin) mosmor 

olması ile annesinin zalim davranışı ile bağlantı kurmaktadır. 

Tablo 2.10: Felek Getirdi Gene Benim Özümü 

 

(aman) Felek getirdi de gene benim özümü (gene benim özümü) 

(taman) Gudretten de gene sürmelemiş gözünü (kime ben nedem) 

Neyledim de gene özü tutmaz sözünü (sözünü) 

(taman) Gadir mevlam da gene kara yazmış yazımı 

Kime ben nedem aman aman aman dertliyim (aman) 

 

Süpürmen odamı da güzel oluyor duman 

Ataşına yandığım gene uykudan uyan (aman aman) 

Ar edip de gene güzel yanına geldiğim zaman 

(tamanın) Ölüm olsun da gene bu ayrılık olmasın 

 

Aman neneyle de Ezo Gelin neneyle neneyle (tamanın da)  

Adam sevdiğine eder mi böyle 

(tamanın da) Adam dostuna da eder mi böyle (aman) 

(amanın) Ben seni severdim de eller duymadı 

(tamanın) Ben istedim de zalım anan vermedi 

(tamanın da) Benim buraya geldiğimi de kimseler bilmedi 

 
         TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No:177. 

 

https://sozluk.gov.tr/


71 

Bu türküde de yine sevdiğine kavuşamamış birinin ağzından söylenen ve ayrılık yerine 

ölümün gelmesini dileyen bir aşk dile getirilmektedir. Anadolu’daki pek çok türküde 

sevdiğine kavuşamama, sevdiğine varamama, sevdiğine vermemeleri gibi konular 

sıklıkla işlenmektedir. Yukarıdaki türküde sevdiğini isteyip de vermeyen “anne”, 

“zalım ana” şeklinde dile getirilmiş ve burada iki seveni ayrı düşüren kötü karakter 

olarak resmedilmiştir. Benzer türkülerde – ki aşağıdaki “Dağlar seni delik delik 

delerim” türküsünde olduğu gibi- bu kişi “baba” da olabilmektedir. 

Tablo 2.11: Dağlar Seni Delik Delik Delerim (Bozlak) 

Dağlar seni delik delik delerim 

Kalbur alır toprağını elerim 

Zalım baban seni bana vermezse 

Koyun olur kız kapında melerim 

 

Sürmeli giderse ben de giderim 

Sürmelisiz bu dünyayı niderim 

Anadan babadan vefa yoğumuş 

Düş arkama kömür gözlüm gidelim 

 

Ağlama sevdiğim gine gelirim 

Güzeller içinde arar bulurum 

Bu dert beni iflah etmez ölürüm 

Beni yârin yağlığına sarsınlar 

Kefen kısmet olmaz gurbet ölene 

Beni yârin yağlığına sarsınlar 

 

Kimselere diyemiyom halımdan 

Eşim dostum yatmaz oldu zarımdan 

Yedi yıldır haber gelmez yârimden 

Ağlama sevdiğim gine gelirim 

Güzeller içinde arar bulurum 

        TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No:177. 

 

Bu türkü de, yine sevdiğine kavuşamayan birinin ağzından söylenmektedir. “Anası ya 

da babası” vermeyen kızın durumu aciz ve genellikle yine zalim anne ya da baba engeli 

ile karşılaştığı “vefasız ana ve baba” olarak vurgulanmaktadır. Çaresiz sevdalının 

onunla beraber kaçmasını istemesi de bir temennidir. 



72 

 

Ankara’nın Mamak ilçesine bağlı ve beşyüz yılı aşkın bir tarihi belde olan Kutludüğün, 

Anadolu’nun anonim eserlerine ev sahipliği yapan yörelerden sadece bir tanesidir. 

Saim Keskin’in (2001, 341) “Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı” adlı çalışmasında 

Kutludüğün’de icra edilen türkülerin, Ankara, Kınkkale, Kırşehir illerinde söylenen 

türkülerle de aynı özelliği gösterdiğini belirtmektedir. Çalışmasında yer alan aşağıdaki 

eser örnekleri özellikle palempsest özelliği gösteren motifler olan “gelin” “kaynana” 

ve “zalım/zalim ana, anası” bağlamında incelenmiştir.  

Tablo 2.12: Geline Kına Yakılırken 

Bismillah deyin kınaya 

Çağırın gelsin anaya 

Kınan al olsun 

Orda dirliği bal olsun 

Hani bu kızın anası 

Önünde mumlar yanası 

Hatladı çıktı eşiği 

Sofrada kaldı kaşığı 

Kız ananın tatlı danışığı 

Kınan al olsun 

Orda dirliği bal olsun. 

 
    Keskin, Saim. 2001. Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı. ERDEM, Türk Halk Kültürü Özel 

Sayısı. c. 13. s. 38: 341. 

 

Tablo 2.13: Gelin Övme 
 

Ah nedelim vah nedelim 

Bağ bahçeye gidelim 

Yol kalsın gönül kalmasın 

Kaynana kadına gidelim. 

 

Ah nidelim vah nidelim 

Eltisi kadına gidelim 

Görümcesi kadına gidelim. 

 
    Keskin, Saim. 2001. Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı. ERDEM, Türk Halk Kültürü Özel 

Sayısı. c. 13. s. 38: 341. 

 

Kına Türküleri Kutludüğün beldesinde yapılan kına gecelerinde söylenen türkülerden 

tespit edilenler aşağıda yer almaktadır. 

 

Tablo 2.14: Kına Türküleri 1 

Kınaya gelin kınaya 

Çağırın gelsin anaya 

Gelin kınan kutlu olsun 

Vardığın yer mutlu olsun. 



73 

Kınası kanlı tasta 

Oğlan evi pek havasta 

Kız anası baba yasta 

Gelin kınan kutlu olsun 

Orada dirliğin tatlı olsun. 

Hani bu gün kız anası 

Başın tamun anası 

Çağırın gelsin anası 

Gelin kınan kutlu olsun. 

 

Kınayı getirin ana 

Parmağı bastınn ana 

Bu gecede misafirim 

Koynunuzda yatırın ana 

Çakmağı çakmaya geldim 

Kınayı yakmaya geldim 

Her işi bitirmişim 

Kınayı yakmaya geldim. 

 

 
    Keskin, Saim. 2001. Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı. ERDEM, Türk Halk Kültürü Özel 

Sayısı. c. 13. s. 38: 342. 

 

Kız evladının evlilik ile geçiş yaptığı hayatı kendi evinde “misafir olma”sı ile dile 

getirilen türküde kına yakılması esnasında yeni hayatına dair iyi dilekler belirtilirken 

anne ve babanın kızına duyduğu yas da vurgulanmıştır.  

 

Tablo 2.15: Kına Türküleri 2 

Atladı geçti eşiği 

Sofrada kaldı kaşığı 

Kız ananın tatlı danışığı 

Gelin kına kutlu olsun 

Vardığın yer mutlu olsun 

 

Kafa aşlar kafa aşlar 

Yol yolunun yaslı taşlar 

Hakkınızı helâl edin 

Ben gidiyom kız kardeşler 

Hakkınızı helal edin 

Ben gidiyom kardaşlar 

 

Siniyi kırdın kuzu 

Almayın yaban kızı 

Olursa köylüm olsun 

Hem tadı var hem de tuzu. 

 

Kız anası gelmeyince 

Baş aşını vermeyince 

Gelin elin kınaya vermeyince 



74 

Kınan elin al olsun, al olsun. 

 

Damınızda asma yedim 

Sırtımızda yük yedim 

Bir canımda lokman etim 

Anam değil misafirim. 

 

 

 
    Keskin, Saim. 2001. Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı. ERDEM, Türk Halk Kültürü Özel 

Sayısı. c. 13. s. 38: 342. 

 

Tablo 2.16:  Kına Türküleri 3 

Keklik gelir seke seke 

Kulağında altın küpe 

Ben anamdan ayrılmazdım 

Ayırdılar çeke çeke. 

Ben babamdan ayrılmazdım 

Ayırdılar çeke çeke. 

 

Çayda çıralar yanıyor 

Yanıp yanıp sönüyor 

Kız elini kınaya verme 

Vay benim anam anam. 

 

 
    Keskin, Saim. 2001. Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı. ERDEM, Türk Halk Kültürü Özel 

Sayısı. c. 13. s. 38: 343. 
 

Tablo 2.17: Kına Türküleri 4 

 

Arap atım kırılmasın 

Kömüşümüz yorulmasın 

Kız evinde daralmasın 

Verin gelini gidelim. 

Kız evinde ağlamasın 

Verin gelini gidelim. 

Kara kazan kaynamasın 

Atam tüfek oynamasın 

Bu da Allah'ın emridir 

Canım anam ağlamasın. 

Bu da Peygamber sünneti 

Canım babam ağlamasın 

. 

Ah nedelim vah nedelim 

Bağa bahçaya gidelim 

Yol kalsın gönül kalmasın 

Kaynana kadına gidelim 

. 

Ah nidelim vah nidelim 

Bağa bahçeye gidelim 



75 

Yol kalsın gönül kalmasın 

Halatlı kadına gidelim. 

 

Ah nidelim vah nidelim 

Bağa bahçeye gidelim 

Yol kalsın gönül kalmasın 

Örümcekli kadına gidelim. 

 

Çöreğimiz yağlı mı ola 

Baklavamız mola mola 

Kaynana kadın yolla mola 

Yolla pişkeşe gidelim 

 

Ah nidelim vah nidelim 

Bağa bahçele gidelim 

Ah nidelim vah nidelim 

Bağa bahçeye gidelim 

 

Yol kalsın gönül kalmasın 

Yengesi kadına gidelim 

Yol kalsın gönül kalmasın 

Cümlesi kadına gidelim 

 
Keskin, Saim. 2001. Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı. ERDEM, Türk Halk Kültürü Özel Sayısı. 

c. 13. s. 38: 344. 
 

Farklı yörelerde atma-türkü olarak da geçen mâni ise, Anadolu halkına ait gündeliği 

yansıtan zengin bir geçmişe sahiptir. Tâhir ile Zühre, Ferhad ve Şirin gibi halk 

hikâyelerinde de mâni nazım biçiminin başka türlere tercih edilmesi de yine mâni 

türünün yaygınlığı bakımından öne çıkan bir özelliktir. Bu bağlamda bahsi geçen 

“zalim ana” ve “zalim/vincdansız kaynana” gibi “gelin – kaynana” çekişmesinin ya da 

“ana-kız” arasında geçen hüsumetin yer aldığı anadoluya ait örnekler Taşova 

Kaymakamlığı’na ait web sayfasında aşağıdaki şekilde belirtilmiştir: 

 

Tablo 2.18: Ana - Kız Arasında Söylenen Manîlerimiz 

                                           Sarı taksi geliyor 

Tozu duman ediyor 

Ana abim evlendi 

Sıra bana geliyor 

 

Anam anam garip anam 

Ben derdimi kime yanam 

Komşu kızını sevmişem 

Durmadan kanar yaram 

 

Ay hırsın insin ana 



76 

Elin gül dersin ana 

Göz görüp gönül sevdi 

İnsafın gelsin ana 

 

Bu gece ay doğacak 

Kız gelin oynayacak 

Benim zalim anam 

Düğüne koymayacak 

    Taşova Kaymakamlığı, Taşova Türkü ve Manileri, http://tasova.gov.tr/turku-ve-manileri. 

[18.05.2020]. 

  

 

Anne-kız arasında söylenen bu manide ise sevdiğine kavuşamayan bir kızın dilinden 

söylenen bir isyan barındırmaktadır. Anasının zalimliğinin, kızını sevdiğine 

vermemesinden kaynaklandığının vurgulandığı manide, “anam anam garip anam” 

söyleyişi ise yakarış niteliğinde olup aslında acısına olan bir göndermedir. Yine bir 

düğün vardır; yine bir gelin evlenip gitmektedir fakat evlenemeyen kızın üzüntüsünün 

katlanması annesinin kendisini düğüne koymayacak olmasıdır. 

 

Tablo 2.19: Gelin Kaynana Arasında Söylenen Manilerimiz 

 

Sokakta geziyorsun 

Oğlumu üzüyorsun 

Sende ne güzellik var 

Maymuna benziyorsun 

 

Çarşıda it kaynana 

Başında bit kaynana 

Biz oğlunla yan yana 

Dışarı git kaynana 

 

Başı saçaklı gelin 

İpten kuşaklı gelin 

Dün geldin adam oldun 

Leylek bacaklı gelin 

 

Çarşı biber kaynana 

Ne bu haber kaynana 

Oğlun beni boşamaz 

Çatla geber kaynana 

 

    Taşova Kaymakamlığı, Taşova Türkü ve Manileri, http://tasova.gov.tr/turku-ve-manileri. 

[18.05.2020]. 

 

Gelin – kaynana arasında söylenen bu manide ise anne-kız arasındaki söylemden daha 

sert bir dil ile çekişmeyi ifade etmektedir. Karşılıklı atışma şeklinde olan ve birbirini 

http://tasova.gov.tr/turku-ve-manileri
http://tasova.gov.tr/turku-ve-manileri


77 

yeren bir söylemi içeren bu manide oğul-eş kişisinin de çekişmeye alet edilerek 

kıskançlık konusu yaratılması ve “gelini boşatma ile tehdit etme/kaynanayı 

kıskandırma- çatlatma” hislerinin güdüldüğü dizelerde öfke ve beddua içerikli bir dil 

vardır. 

Aynı motiflerin Avrupadaki örneklerine bakıldığında yine benzer unsurlar karşımıza 

çıkmaktadır. Özellikle “kötü kaynana/zalim kaynana” örneğini incelediğimizde, 

İspanyol baladlarından biri olan Doğu topluluklarından Sefarad şarkıcılar tarafından 

uyarlanan baladlar da birçok Türk motifi içermektedir. Özellikle Estrea Aelion'un 

repertuarından alınan bazı örnekler, bu yayılım ile ilgili süreçler hakkında biraz da olsa 

fikir verebilir. Söz düzeyinde, metinleri (tabii diğer şarkıcılarınki gibi) Türkçe ve 

Balkan dillerinden ödünç alınmış, konuştukları Judeo-İspanyolca'da geçerli olan 

sözcükleri içerir. İbranice kelimeler de görünür. Yerel dokunuşlar da bulunmaktadır. 

Aşağıdaki eser La mala suegra'da “Cruel mother-in-law” (Kötü Kayınvalide) yine 

Anadoludaki eserlerde rastladığımız gelin-kaynana atışmasındaki “kötü/zalim 

kaynana” örneğini görmek mümkündür (Benneth, 2004): 

 

Tablo 2.20: La Mala Suegra 

Kaynak Metin Erek Metin Çeviri Önerisi 

La Mala Suegra 

 

Paseaba Doña Arbola de 

la sala al ventanal 

con los dolores de parto 

que la hacían suspirar. 

- Ay, quien estuviera 

ahora en mi palacio real. 

La suegra como maldita, 

lo acababa de escuchar, 

- Vete tú para allá 

Arbola, ya que te quieres 

marchar, 

que en cuanto venga el 

buen Conde, yo le daré 

de cenar. 

Yo le daré de mi vino, yo 

le daré de mi pan. 

Sale por la puerta 

Arbola, y al conde se oye 

llegar. 

- Deme usté el espejo, 

madre, donde me suelo 

mirar. 

Cruel mother-in-law 

 

Doña Arbola walked from 

the living room to the 

window 

with the labor pains that 

made her sigh. 

- Oh, who was now in my 

royal palace. 

The mother-in-law like 

damn, she had just heard 

it, 

- You go over there 

Arbola, since you want to 

leave, 

that as soon as the good 

Count comes, I will give 

him dinner. 

I will give him of my wine, 

I will give him of my 

bread. 

Arbola comes out through 

the door, and the count is 

heard coming. 

Zalim Kaynana 

 

Doña Arbola oturma 

odasından pencereye 

yürüdü 

iç çekmesine neden olan 

doğum sancılarıyla. 

- Ah, şimdi kraliyet 

sarayımda kim vardı. 

Kayınvalidesi lanet 

olsun, az önce duymuştu, 

- Madem gitmek 

istiyorsun oraya git 

Arbola, 

İyi Kont gelir gelmez ona 

yemek vereceğim. 

Ona şarabımdan 

vereceğim, ona 

ekmeğimden vereceğim. 

Arbola kapıdan çıkar ve 

kontun geldiği duyulur. 

- Bana genelde baktığım 

aynayı ver anne. 



78 

- ¿Cuál espejo quieres, 

hijo, el de oro o el de 

cristal? 

- No pregunto por el de 

oro, menos por el de 

cristal, 

que pregunto por mi 

Arbola, que ese es mi 

espejo real. 

- Tu buena Arbola, hijo 

mío, ha ido a su palacio 

real; 

a mí me ha llamado puta, 

a tí hijo de truhán. 

Monta el buen conde a 

caballo, para el palacio 

se va 

y al subir de una 

escalera, al aya vino a 

encontrar. 

- Bienvenido seas, conde, 

el infante nació ya. 

- Ni el infante beba leche, 

ni la madre como pan. 

Levántate de ahí Arbola, 

si te quieres levantar 

que si lo vuelvo a decir, 

ha de ser con mi puñal. 

- Mujer parida hace rato, 

¿cómo podá caminar? 

Se abriga con una saya, y 

a casa del conde va. 

En el medio del camino, 

Arbola se echa a llorar. 

- ¿Porqué lloras Doña 

Arbola? ¿Porqué tienes 

que llorar? 

- No lloro por el infante, 

-mi madre lo criará- 

las ancas de mi caballo, 

bañadas en sangre van. 

Mientras Arbola 

expiraba, el niño 

comenzó a hablar: 

Bendita sea mi madre, 

que en los cielos estará; 

Maldita sea mi abuela, 

que en los infiernos está, 

- Give me the mirror, 

mother, where I usually 

look. 

- Which mirror do you 

want, son, the gold one or 

the glass one? 

- I'm not asking about the 

gold one, less about the 

glass one, 

that I ask about my 

Arbola, that that is my 

real mirror. 

-Your good Arbola, my 

son, has gone to his royal 

palace; 

He has called me a 

whore, you son of a 

rogue. 

The good count rides on 

horseback, for the palace 

he goes 

and when climbing a 

ladder, the nurse came to 

find. 

- Welcome, count, the 

infant was already born. 

- Neither the infant drink 

milk, nor the mother like 

bread. 

Get up from there Arbola, 

if you want to get up 

that if I say it again, it 

must be with my dagger. 

-Woman born a while 

ago, how can she walk? 

She wraps herself up in a 

skirt, and goes to the 

count's house. 

In the middle of the road, 

Arbola starts to cry. 

- Why are you crying 

Doña Arbola? Why do 

you have to cry? 

- I do not cry for the 

infant, -my mother will 

raise it- 

bathed in blood go. 

As Arbola expired, the 

boy began to speak: 

- Hangi aynayı istersin 

oğlum, altın olanı mı 

yoksa cam olanı mı? 

- Altın olanı sormuyorum, 

cam olanı daha az, 

Arbola'm hakkında 

sorduğum şey, bu benim 

gerçek aynam. 

-İyi Arbola, oğlum, 

kraliyet sarayına gitti; 

Bana fahişe dedi, seni 

serseri. 

İyi kont, gittiği saray için 

ata biner 

ve bir merdiveni 

tırmanırken, hemşire 

bulmaya geldi. 

- Hoş geldin kont, bebek 

doğdu bile. 

- Ne bebek süt içer, ne de 

anne ekmeği sever. 

Kalk oradan Arbola, 

kalkmak istersen 

bir daha söylersem 

hançerimle olmalı. 

-Bir süre önce doğan 

kadın, nasıl yürüyebilir? 

Bir eteğe sarınır ve 

kontun evine gider. 

Yolun ortasında Arbola 

ağlamaya başlar. 

- Neden Doña Arbola 

ağlıyorsun? Neden 

ağlamak zorundasın? 

- Ben bebek için 

ağlamam, -annem 

büyütecek- 

Her yanı kana bulanmış 

halde gidiyor. 

Arbola son nefesini 

verirken çocuk 

konuşmaya başladı: 

Cennette olacak annem 

ruhu şad olsun; 

Kahretsin büyükannem, 

o cehennemde, 

ve iyi kontun ruhunun ne 

olacağını Tanrı bilir. 



79 

y del alma del buen 

conde, Dios sabe lo que 

seá. 

Blessed be my mother, 

who will be in heaven; 

Damn my grandmother, 

she is in hell, 

and of the soul of the 

good count, God knows 

what it will be. 
    Bennett, Philip E. 2004. The Singer and the Scribe European Ballad Traditions and European 

Ballad Cultures. Boston: BRILL 

 

Eserde adı geçen “kötü kaynana” gelininin yokluğunda güzel yemekler pişirerek 

oğluna dikkatle bakacağına söz verir. Annesinin son nefesinde konuşan çocuk da 

kayınvalidenin zalimliğine cehennemde olacağına dair lanet okuyarak; annesinin ise 

cennette olacağını dile getirir. Eserin İspanya yarımadası varyansyonlarında ise kaliteli 

şarap ve kaliteli ekmek sunuluyor, ancak Doğu Sefarad versiyonları doğal olarak bu 

topluluğun en sevdiği yemeklerini ya da tuzlu köfteyi vaat ediyor. Ayrıca, en son 

Samuel Armistead ve Joseph Silverman (Armistead, Samuel G., ave Silverman, 

Joseph H., 1982, 151-93.) tarafından 'El substrato cristiano del Romancero sefardí' 

başlıklı bir makalede incelenen İspanyol baladlardaki sık Hıristiyan göndermelerin ele 

alınışında da değişiklikler vurgulanmaktadır. Hristiyanlığa dair göndermeler ancak 

farklı bir anlamda, terimlerin Yahudiler tarafından kabul edilebilir bir terimle 

değiştirilmesi ile yeniden yazılmıştır. Örneğin bautizar (vaftiz), Las hermanas reina y 

cautiva eserinin Doğu versiyonlarında de nombrar (isim) ile değiştirilir “The Two 

Sisters: Queen and Captive” (İki Kızkardeş: Kraliçe ve Esir). 

4.1.2.2 Örnek İnceleme: Anadolu’dan Avrupa’ya “Gelin” Palimpsesti 

Lajos Vargyas’ın (1977, 79-81) belirttiği üzere Almanların Macarlardan aldığı öne 

sürülen “zorla evlilik” motifi ve buna bağlı olarak örnekteki "Lady Isabel and the 

Knight" (Leydi Isabel ve Şövalye =Madchenmorder) baladları arasındaki farklar 

dikkati çekmektedir. Bu fark ise Macarca ve Almanca ağaç altı sahneleri arasındaki 

farklılıklardır. "Lady Isabel ve Elf Şövalyesi" (Child Baladları No.4, 21), çok geniş bir 

Avrupa baladları sınıfının İngiliz ortak isim temsilcisidir. En sık elde edilen varyant, 

The Outlandish Knight veya May Colvin, kendisiyle evlenmeye söz veren  (ve bazı 

durumlarda onu cezbetmek için sihir kullanan) bir şövalyeyle kaçan, ancak daha sonra 

onu öldürmek için onu öldürmeye çalışan genç bir kadının hikâyesini anlatmaktadır. 

Zekice bir hileyle kendisini ölümden kurtararak yerine onu öldürmeyi başarır ve birçok 

versiyonda, becerikli bir papağan bu deneyimine yardım eder. En eski varyantların 



80 

İngiltere, İskoçya, İrlanda ve Kuzey Amerika'daki yerel şarkıcılardan toplandığı 

bilinmektedir. 

Tablo 2.21: Lady Isabel and the Knight 

Kaynak Metin 
 

Çeviri Önerisi 

4B: Lady Isabel and the Elf Knight 

4B.1 THERE came a bird out o a 

bush, 

On water for to dine, 

An sighing sair, says the king’s daughter, 

‘O wae’s this heart o mine!’ 

 

4B.2 He’s taen a harp into his hand, 

He’s harped them all asleep, 

Except it was the king’s daughter, 

Who one wink couldna get. 

 

4B.3 He’s luppen on his berry-brown 

steed, 

Taen ’er on behind himsell, 

Then baith rede down to that water 

That they ca Wearie’s Well. 

 

4B.4 ‘Wide in, wide in, my lady fair, 

No harm shall thee befall; 

Oft times I’ve watered my steed 

Wi the waters o Wearie’s Well.’ 

 

4B.5 The first step that she stepped 

in, 

She stepped to the knee; 

And sighend says this lady fair, 

‘This water’s nae for me.’ 

 

4B.10 ‘Seven king’s-daughters I’ve 

drownd there, 
In the water o Wearie’s Well, 

And I’ll make you the eight o them, 

And ring the common bell.’ 

 

4B.13 ‘Since seven king’s daughters 

ye’ve drowned there, 

In the water o Wearie’s Well, 

I’ll make you bridegroom to them a’, 

An ring the bell mysell.’ 

 

 

4B: Leydi Isabel ve Elf Şövalyesi 

 

4B.1 BİR çalıdan bir kuş çıktı, 

Yemek için su üzerinde, 

İç çekerek der ki kralın kızı, 

'Ah benim bu kalbim!' 

 

4B.2 Eline bir arp aldı, 

Hepsini uyuttu, 

Kralın kızı olması dışında, 

Kim bir göz kırpışı alamazdı. 

 

4B.3 Vişne rengi atının üzerinde 

luppen, 

Kendi kendine, 

Sonra yemine o suya indi 

Onların Wearie Kuyusu olduğunu. 

 

4B.4 'Geniş, geniş, güzel leydim, 

Sana zarar gelmez; 

Çoğu zaman atımı suladım 

Wearie Kuyusu'nun sularıyla.' 

 

4B.5 Attığı ilk adım, 

Dizine çıktı; 

Ve iç çekerek dedi ki bu güzel leydi, 

"Bu su benim için fena değil." 

 

4B.10 'Yedi kralın kızını orada 

boğdum, 

Wearie'nin kuyusunun suyunda, 

Ve seni onların sekizincisi yapacağım, 

Ve turnayı gözünden vuracağım.' 

 

 

4B.13 'Yedi kralın kızını orada 

boğduğunuza göre 

Wearie'nin kuyusundaki suda, 

Seni onların damadı yapacağım, 

Ve turnayı kendim gözünden 

vuracağım' 

 



81 

     Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 22. 

 

Ayrıca, aynı motiflerin Slavlar tarafından Macarlardan ödünç alınanan zorla evlilik 

temasının olmak üzere üç versiyonu vardır. Bu üç tip gelinin düğünden önce ya da 

düğün sürecindeki kaderini konu edinir. Macarlar için bu, zorla evliliğin trajik 

sonuçlarını gösteren iyi tanımlanmış bir temalar çemberidir. Anne-babası veya erkek 

kardeşi tarafından evlendirilen kız kendine lanet eder ve kimi türde damat geldiğinde 

çoktan ölür, diğerinde gelin alayı gelinin evine yaklaşırken ölür. Çatışmanın özü, kızın, 

özellikle uzak, yabancı bir ülkeye gitmek için zorla evliliği kabul etme konusundaki 

isteksizliğidir. Slav varyantlarının çoğu bu temel motifi bırakmıştır ya da mantıksız 

olarak görerek yerine tesadüfi bir ölüm iliştirmiştir. Başka bir deyişle ya gelin damat 

tarafından ya da başka bir kazadan dolayı yaralanır. Almanlar temayı bu şekilde kabul 

etmiş ve yaygın olarak kullanılan "Graf Friedrich" türü ortaya çıkmıştır. Diğer iki 

Alman çözümlemesi nadir ve yalnızca birbirinden ayrı, kısıtlı alanlarda bulunduğu 

öngörülmektedir. Çek sınırında yedi varyantta bulunan bir tanesi, bir yılana ya da bir 

dikene basan ve gelin alayı geldiğinde ölen bir gelinden bahseder. İsviçre, Ren eyaleti 

ve Wiirttemberg'den, yani Fransa sınırları boyunca uzanan üç varyanttan bilinen 

diğeri, Macar baladıyla aynı konuya sahiptir: kız evliliği kabul etmek istemez ve damat 

gelmeden önce ölür. Burada aslında zorla evlilik temasının Fransa'da Macaristan'dan 

zıt yönlerde yayılmasıyla karşılaşılmakta ancak bu durumda temalar Alman 

topraklarında sadece iki uç alanda ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda, Alman 

baladlarının Doğu-Orta Avrupa'da yayılması görüşü de bu durumu desteklemektedir. 

Özellikle "Madchenmorder" (Lady Isabel) ve "Die wiedergefundene Schwester" 

adlarındaki iki Alman baladının Slav bölgelerinde daha geniş bir dağılımı vardır: Slav-

Hırvat ve çok sayıda Polonya varyantı hem Güney hem de Kuzey Slavları arasında 

yaygındır ve çeşitli diğer unsurlarla farklı şekillerde birleştirilmiştir.  

Francis James Child’ın 29 numaralı baladı olan "The Cruel Mother" (Zalim Ana/anne) 

= "Die Rabenmutter"ın daha yeni ve benzeri bir versiyonu, birkaç Güney Slav 

ödünçlemesinde görünür. Ayrıca, iki Alman baladının motifleri, Güney ve Kuzey 

4B.14 And aye she warsled, and aye 

she swam, 

And she swam to dry land; 

She thanked God most cheerfully 

The dangers she oercame. 

 

4B.14 Ve evet savaştı ve evet yüzdü, 

Ve o karaya yüzdü; 

Tanrı'ya neşeyle şükretti 

Üstesinden geldiği tehlikeler için. 



82 

Slavları arasındaki çeşitli varyantlarda tanınabilir: bunlar ""Maid Freed from the 

Gallows" (Darağacından Kurtulmuş Hizmetçi) = "Die Losgekaufte" ve "Edelmann 

und Schafer"dir. Almanlardan Slavlara ve tam tersine gerçekleşen bu dağınık aktarım, 

baladların Macaristan ve Macaristan'dan daha erken yayıldığı fikrini desteklediği 

düşünülebilir. 

Tablo 2.22: The Cruel Mother 

Kaynak Metin 
 

Çeviri Önerisi 

20I: The Cruel Mother 

20I.1 THE minister’s daughter of 

New York, 

Refrain: Hey wi the rose and the lindie, 

O 

Has faen in love wi her father’s clerk. 

Refrain: Alone by the green burn sidie, 

O 

20I.2 She courted him six years and 

a day, 

At length her belly did her betray. 

20I.3 She did her down to the 

greenwood gang, 

To spend awa a while o her time. 

20I.4 She lent her back unto a thorn, 

And she’s got her twa bonny boys born. 

20I.5 She’s taen the ribbons frae her 

hair, 

Bound their bodyes fast and sair. 

20I.6 She’s put them aneath a 

marble stane, 

Thinking a maiden to gae hame. 

20I.7 Looking oer her castle wa, 

She spied her bonny boys at the ba. 

20I.8 ‘O bonny babies, if ye were 

mine, 

I woud feed you with the white bread 

and wine. 

20I.9 ‘I woud feed you wi the ferra 

cow’s milk, 

And dress you in the finest silk.’ 

20I.10 ‘O cruel mother, when we 

were thine, 

We saw none of your bread and wine. 

 

20I: Zalim Anne 

 

20I.1 New York'lu bakanın kızı, 

Nakarat: Hey gül ve lindie ile, O 

Faen babasının kâtibine âşıktır. 

Nakarat: Yeşil yanık tarafında tek 

başına, O 

 

20I.2 Altı yıl bir gün ona kur yaptı, 

Sonunda karnı ona ihanet etti. 

20I.3 Onu greenwood çetesine indirtdi, 

Zamanını biraz yalnız geçirmek için. 

 

20I.4 Bir dikene sırtını verdi, 

Ve iki güzel oğlunu doğurdu. 

 

20I.5 Saçını saran kurdeleleri taradı, 

Vücutlarını hızlıca sarmaladı. 

20I.6 Onları mermer bir direğin altına 

koydu, 

Evine bir bakirenin alacağını düşünerek. 

20I.7 Kalesine bakarak, 

Ba'da güzel çocuklarını gözetledi. 

20I.8 'Ey güzel bebekler, eğer benim 

olsaydınız, 

Sizi beyaz ekmek ve şarapla beslerdim. 

 

20I.9 'Sizi ferra inek sütüyle beslerdim, 

Ve sizi en iyi ipekle giydirirdim.' 

 

20I.10 'Ey zalim anne, biz seninken, 

Ekmeğini ve şarabını görmedik. 

 

20I.11 'Ferra inek sütünüzün hiçbirini 

görmedik, 



83 

    Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 218. 

 

Aynı baladın diğer versiyonunda ise “zalim anne” (cruel mother) deyimi yerine 

“yalancı/ikiyüzlü anne” (false mother) ifadesi kullanılmıştır. 

 

Tablo 2.23 - The Cruel Mother 1 

20I.11 ‘We saw none of your ferra 

cow’s milk, 

Nor wore we of your finest silk.’ 

20I.12 ‘O bonny babies, can ye tell 

me, 

What sort of death for you I must die?’ 

20I.13 ‘Yes, cruel mother, we’ll tell 

to thee, 

What sort of death for us you must die. 

20I.14 ‘Seven years a fowl in the 

woods, 

Seven years a fish in the floods. 

20I.15 ‘Seven years to be a church 

bell, 

Seven years a porter in hell.’ 

20I.16 ‘Welcome, welcome, fowl in 

the wood[s], 

Welcome, welcome, fish in the flood[s]. 

20I.17 ‘Welcome, welcome, to be a 

church bell, 

But heavens keep me out of hell.’ 

 

Biz de senin en iyi ipeğinden giymedik.' 

 

20I.12 'Ey güzel bebekler, bana 

söyleyebilir misiniz, 

Sizin için ne tür bir ölümle ölmeliyim?' 

20I.13 'Evet, zalim anne, sana 

söyleyeceğiz, 

Ne tür bir ölüm bizim için ölmelisin. 

 

20I.14 'Ormanda bir kümes hayvanı 

yedi yıl, 

Yedi yıl selde bir balık. 

20I.15 'Kilise çanı olmak için yedi yıl, 

Yedi yıl cehennemde hamallık.' 

20I.16 'Hoş geldiniz, hoş geldiniz, 

ormandaki kuş[lar], 

Hoş geldiniz, hoş geldiniz, akıntıdaki 

balıklar. 

 

20I.17 'Hoş geldiniz, hoş geldiniz, kilise 

çanı olmaya, 

Ama cennet beni cehennemden uzak 

tutsun.' 

20K: The Cruel Mother 

20K.1 LADY MARGARET looked 

oer the castle wa, 

      Refrain: Hey and a lo and a lilly O 

And she saw twa bonnie babes playing 

at the ba. 

      Refrain: Down by the green wood 

sidy O 

20K.2 ‘O pretty babes, an ye were 

mine, 

 I would dress you in the silks 

so fine.’ 

20K.3 ‘O false mother, when we 

were thine, 

 

20K: Zalim Anne 

 

20K.1 LADY MARGARET kaleye 

baktı, 

       Nakarat: Hey ve bir lo ve bir lilly O 

Ve ba'da oynayan iki bonnie bebek 

gördü. 

       Nakarat: Yeşil ahşap sidy O 

tarafından aşağı 

 

20K.2 'Ey güzel bebekler, siz 

benimdiniz, 

Sizi ipeklerle çok güzel giydirirdim.' 

 

20K.3 'Ey yalancı anne, biz seninken, 



84 

   Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 222. 
  

Her iki düzenlemede de bebeklerini terkeden annenin zalimliğini dile getirmek üzere 

hem bebeklerin hem de annenin ağzından farklı dizelerde konuşturulmuştur. 

İncelemenin sınırları bağlamında yaklâşık on iki adet olan diğer varyantları da benzer 

bir ifade ile yine bebeklerin ve annenin ağzından olmak üzere dörtlükler halinde dile 

getirilmiştir. Tıpkı Anadolu’daki atma türkülerde (maniler) olduğu gibi, bu örneklerde 

de karşılıklı bir atışma söz konusudur.  

Macar türküleri her yöne yayıldıktan sonra, Doğu-Batı yönünde bir yayılmanın çoktan 

başladığını gösterdiğini söylemek mümkündür. Bunun yanı sıra özellikle Osmanlı 

dönemindeki ait olan toprakların genişliği düşünüldüğünde, Türk motifleri (Türk 

karakteri, Türk esareti vb.) Güneydoğu Moravya'da oldukça sık, Batı'ya doğru Çekler 

arasında veya Kuzey'deki Polonyalılar arasında daha az sıklıkta ortaya çıkmakta ve 

yavaş yavaş kaybolup giderek yoğunluğunu yitirmektedir. Bu sınır çizgisi ve yayılma 

ikiliği, yalnızca Çek eyaletlerinde dikkate değer bir ölçüde, Moravyalılar arasında da 

çok daha düşük düzeyde saptanabilen, ancak çoğunlukla Slovaklar arasında 

bulunmayan Alman nüfuzuyla ilgili olarak da geçerlidir. Türk motifli türkülerin Macar 

kökenli olduğunu belirtmenin yanı sıra, yine bu bölgede Anadolu’nun izlerinin de 

bulunduğumu vurgulamak gerekir. Bu bağlamda Çek ve Moravya türkü alanları 

arasındaki sınır, Macaristan ve Almanya'dan gelen türküleri temsil ettiğini 

düşünülmektedir. 

 Ye did not dress us in silks so 

fine.’ 

20K.4 ‘O bonnie babes, an ye were 

mine, 

 I would feed you on the bread 

and wine.’ 

20K.5 ‘O false mother, when we 

were thine, 

 Ye did not feed us on the 

bread and the wine.’ 

 * * * * * 

20K.6 ‘Seven years a fish in the sea, 

 And seven years a bird in the 

tree. 

20K.7 ‘Seven years to ring a bell, 

 And seven years porter in 

hell.’ 

 

Bizi bu kadar güzel ipeklerle 

giydirmedin.' 

20K.4 'Ey bonnie bebekleri, siz 

benimdiniz, 

Sizi ekmek ve şarapla beslerdim.' 

 

20K.5 'Ey yalancı anne, biz seninken, 

 

Bize ekmek ve şarapla beslemedin.' 

 

 

* * * * * 

20K.6 'Denizde balık yedi yıl, 

Ve yedi yıl ağaçta bir kuş. 

20K.7 'Bir zil çalmak için yedi yıl, 

Ve cehennemde yedi yıl hamal.' 



85 

Yunanlıların da özellikle Yunan sınırları civarında diğer Balkan halklarının folklor 

geleneğine, birkaç unsuru aktarmışlardır: Güney Bulgarlardan kaydedilen “Kötü 

Kadın” (dans etmekten ölmekte olan kocasına dönmek istemeyen) gibi zalim/acımasız 

temalar işlenen örneklere rastlanmaktadır. İstisnai olarak Yunan çözümlemeleri, 

"Zalim Kayınvalide"nin (= La porcheronne) Arnavut çözümlemesinde ve aynı baladın 

iki veya üç Sırp-Hırvat varyantında, bunlardan biri edebi bir nakilde bulunur; ama aynı 

zamanda bu durumda Macar versiyonunu takip eden çok sayıda başka varyant vardır. 

Anadolu türkülerinde yer verilen “acımasız/zalim ana/kayınvalide” motiflerine bu 

topraklarda da rastlamak mümkündür. Orta çağ Avrupasındaki yayılımın yönüne 

bakıldığında, Anadoludaki eserlerin çoğunda rastlanan bu motiflerin bir palimpsest 

örneği olduğu fikrine ulaşmak çok mümkündür. Tıpkı bir palimpsest tanımında olduğu 

gibi, her bir eser katmanları altında diğer toprakların ya da kültürün izlerini taşıyan 

aynı motifi temsil ederken yeniden oluşan eserde eskinin izlerini hissettirmektedir. 

Ortaya çıkan resmin ana hatlarına bakıldığında, geç orta çağ döneminin komşuluk ve 

temas koşullarından kaynaklanan yayılma sırasındaki bir Fransız merkezine ve coğrafi 

bir düzene işaret edildiği görülmektedir. Bununla birlikte, bu sıralama, uç bölgelerde- 

İskandinavya'da, Alman-Slav, İtalyan-Slav, Yunan-Slav ilişkilerinde, hatta Orta 

Alman topraklarında bile, örtüşen Fransız-Macar dağılımı hâkim gözükmektedir. 

Dolayısıyla, orta çağ Avrupa'sındaki bu yayılma eğilimlerini dikkate almak baladların 

üzerine gerçekleştirilen karşılaştırmalı araştırmaların sonuçları açısından önem 

taşımaktadır (Vargyas 1977, 21-23). 

 4.2. Anadolu “Türkü”leri ve Avrupa “Balad”larında Anametinsel Ögeler 

Çalışmanın bu bölümünde, Anadolu ve Avrupa kültürlerinde özellikle yaygın olan 

seçili türküler Gerard Genette’in metinselaşkınlık kuramı altında belirttiği 

anametinselliği içeren ögeler bağlamında incelenmiştir. Diğer kavramların yanı sıra 

anametinsel unsurlar bu anonim metinlerde daha zengin biçimde kendini gösterdiği 

için tezin uygulama kısmında metinlerarası ögelerin yanı sıra ayrıca vurgulanmak 

istenmiştir. 

Genette, 1982 yılında yayımladığı kitabına Palimpsests adını vermiş olsa da bu terimi 

doğrudan bu şekilde tanımlamamıştır. Bunun yerine ve palimpsestlerin temel fikrine 

göre, anametinsellik terimi, palimpsestlere ilişkin tüm araştırmanın temellerini 

oluşturmak için tanıtıldı. Bu bağlamda Genette, aşağıdaki gibi bir tür geçici tanım 

sunmaktadır: 



86 

Anametinsellik ile, bir B metnini (ki buna anametin diyeceğim) daha önceki bir A metniyle 

(elbette ona altmetin diyeceğim) birleştiren herhangi bir ilişkiyi kastediyorum. Metaforların ve 

olumsuz belirlemenin kullanılması, bu durumun tanımdaki geçici statüsünün altını 

çizmektedir. Olayları farklı bir şekilde görmek için, genel bir metin kavramını ikinci derecede 

kabul edelim…: yani, önceden var olan başka bir metinden türetilen bir metin. (Genette, 1997, 

5) 

 4.2.1. Dönüşüm-Dönüştürüm 

Özellikle anametinsel kılgılarının en önemlilerinden biri olarak tanımlanan 

dönüşüm/dönüştürüm (Aktulum, 2011, 425) biçemsel ve izleksel olmak üzere ikiye 

ayrılmaktadır. Biçem odaklı değişimin gerçekleştiği dönüştürümde metnin yapısı 

çeşitli değişimlere uğrarken (çeviri, düzyazılaştırma, vezin değişimi vb.) izleksel 

dönüşüm/dönüştürümde ise anlam bilinçli ve kasıtlı olarak değişime uğratılarak 

çözümlemenin temelini oluşturur.  

Aşağıdaki ünlü balad “The wife of Usher’s Well” metninde göze çarpan izleksel 

değişimlerden biri de Usher’s Well de yaşayan eşin, diğer iki örneklerde “dul bir 

kadın” ve “bir leydi” olarak dönüşüme uğratılmasıdır.  

 

Tablo 2.23: The Wife of Usher’s Well 

 

79A: The Wife of 

Usher’s Well 

 

THERE lived a wife at 

Usher’s Well, 

And a wealthy wife was 

she; 

She had three stout and 

stalwart sons, 

 

79[C]: The Wife of 

Usher’s Well 

There was a widow-

woman lived in far 

Scotland, 

And in far Scotland she 

did live 

 

The Three Babies 

l. There was a knight and 

a lady bright  

And three little babes 

had she  

 

    Child, Francis James. 1965. The English and Scottish Popular Ballads. New York: Dover 

Publications. c. 2. s 79. 

 

Özellikle zaman ve kültürel dönüşümlerin de temel unsurlardan biri olduğu bu 

dönüşümlerde Amerika versiyonu olan “The Three Babies” baladındaki “lady” 

sözcüğünün eserin tarihi kökenine göndermede bulunarak ve “lady bright” diyerek de 

“Knight" (şövalye) sözcüğü ile kafiye sağlanması amaçlandığı düşünülebilir. Diğer 



87 

örnekte ise “dul bir kadın” diyerek yalnızca üç oğlunu kaybeden bir anne olmadığı, 

aynı zamanda kocasını da kaybetmiş bir kadın olmasına vurgu yapılmıştır. 

Bunun yanı sıra, “The wife of Usher’s Well” baladı ile aynı konuyu işleyen “Gelin 

Ayşe” türküsünün biçemsel dönüşüme örnek olarak Elmas Şahin’in (Şahin, 2011, 39) 

“English Ballads and Turkish Turkus a Comparative Study” adlı makalesinde yer alan 

çevirisi aşağıdaki şekildedir: 

 

Tablo 2.24: Gelin Ayşem ve Çevirisi 

Gelin Ayşem 

 
Elmas Şahin Çevirisi 

 

Koyun gelir yata yata  

Çamurlara bata bata,  

Gelin Ayşe’m sele gitmiş,  

Yosunları tuta tuta  

Aman Ayşe’m yaman Ayşe’m  

Dağlar başı duman Ayşem  

 

Sheep come by laying and laying 

In mud by sinking and sinking 

My bride Ayse fell in flood 

Moss by holding and holding 

Oh my Ayse, brave my Ayse 

Mist on mountain, my Ayse. 

 

    Sahin, Elmas. 2012. English Ballads and Turkish Turkus a Comparative Study. British Journal of 

Arts and Social Sciences. c. 11. s. 33.    

 

Burada da eserin anlamına odaklanılmaksızın tamamen biçemin dönüştürülerek 

çevrilmesi yönünde uğradığı değişim göze çarpmaktadır. Çözümlemenin odağının 

izleksel olmadığı bu dönüştürümde yalnızca doğrudan erek metne aktarım 

amaçlanmıştır.  

 

4.3. Anadolu'dan Avrupa'ya Ninniler ve Metinlerarası Ögeler 

4.3.1. Örnek İnceleme: Now I lay Me Down to Sleep / Yattım Sağıma, Döndüm 

Soluma Ninnileri 

 “Now I lay me down to sleep”- en eski örneği Joseph Addison tarafından 8 Mart 1711 

Tarihli “The Spectator” gazetesinde yayımlanan makalesinde geçen- klasik bir İngiliz 

çocuk ninnisidir. Bilinen en popüler örneği aynı zamanda İskandinav folklorunda 

(özellikle orta ve Kuzey Avrupa kesiminde) uyumaları için çocukların gözlerine kum 

serpiştiren bir mitoloji karekteri olan “Sandman” figürünü, “Metallica” grubunun 1991 



88 

yılına ait “The Black Album” isimli albümlerinde yer alan “Enter Sandman” şarkısı 

ile karşımıza çıkmaktadır. 

Tablo 2.25: Enter Sandman 

                                 Metallica “Enter Sandman” (dk. 3:26) 

Now I lay me down to sleep 

Şimdi yattım uykuya 

I pray the Lord, my soul to keep 

Ruhumu korusun diye dua ettim Tanrı’ya* 

If I die before I wake 

Uyanmadan ölürsem 

I pray the Lord my soul to take 

Ruhum emanet Tanrıya* 

    Enter Sandman, Metallica, https://www.metallica.com/songs/song-25920.html [18.01.2019]. 

Özellikle metinsel aşkınlığın türlerinden biri olan anametinsellik (hypertextuality), bir 

B metninde (alt metin), daha önce üretilmiş olan bir A metnine (hypertext) ilişkin açık 

ya da kapalı tüm veriler olduğu çalışmanın kuram bölümünde de detaylarıyla 

bahsedilmektedir. Bu bağlamda, Amerikalı rock grubu “Metallica” ve bu gruba ait 

‘Enter Sandman’ isimli şarkıda yer alan ‘Now I lay Me Down to Sleep’ adlı çocuk 

ninnisinin nakarat kısmındaki dizelerde alıntıyı da içeren bir metinsel aşkınlık örneği 

ile karşılaşılmaktadır. 

Yanmetinsel özelliklere de rastlanılan bu eserde göze çarpan bir diğer unsur da, 

Genette’in tanımıyla, söyleşi, röportaj, reklam ve duyuru gibi metnin dışında kalan 

tüm yanmetin unsurları olan dışmetindir. Bu tanımdan yola çıkarak da grubun vokalisti 

James Hetfield ın şarkının hikâyesine yönelik verdiği röportajı aslında bir dışmetin 

örneği olduğunu söylemek mümkündür. 

Bu örnek inceleme hem sahip olduğu anonim yapısı hem de çocuk ninnisi/uyku duası 

gibi çeşitli ifadelere de karşılık gelerek izleği bağlamında her iki dilde de dini unsurlar 

içermesi çeviri etiği açısından çevirmenin alması gereken konumu 

sorgulatabilmektedir. Meschonic’e göre (2011, 46), ‘dini metinler’ değil, ‘kutsal 

metinler’ vardır ve söz konusu çeviri herhangi dilde olursa olsun kişinin kendisini 

evrensel bir bakış açısıyla konumlandırması gerekmektedir. Buna bağlı olarak, hangi 

dilde olursa olsun, ‘Tanrı’nın evrenselliği sözkonusudur.  

https://www.metallica.com/songs/song-25920.html


89 

Bir çocuk baladı, ya da diğer bir deyişle ninnisi olarak ortaya çıkan ‘Now I lay me 

down to sleep’ eseri ayrıca I. Dünya Savaşı Amerikan propagandalarında 

posterlerinden birinde karşımıza çıkmaktadır: 

My Soldier. Now I lay me down to sleep I Pray the lord my soul to keep. God bless my brother 

gone to war across the seas, in France, so far. Oh, may his fight for Liberty save millions more 

than little me from cruel fates or ruthless blast,- and bring him safely home at last. Buy United 

States Government Bonds. Third Liberty Loan. 

Şekil 1. Dünya Savaşı Döneminden bir Amerikan Propaganda Posteri 

    Calisphere, Digital Collections Owning Institution: Hoover Institution,   

https://calisphere.org/item/d7dfff1b1fecd13f6eec8dc9c3b849ae/ [18.01.2019]. 

 

Özellikle Amerikalı kuramcı Lawrence Venuti’nin geliştirdiği yerlileştirme ve 

yabancılaştırma kavramları bağlamında da düşünüldüğünde, kültürel ve dilbilimsel 

açıdan çeviri sürecine yön veren iki temel çeviri stratejisi olan bu kavramlar yapılan 

örnek inceleme ile de karşımıza çıkmaktadır. Venuti’ye göre yerlileştirmedeki amaç 

erek kültürün değerlerini öne çıkaracak şekilde kaynak metnin içerdiği yabancılığın en 

aza indirgenerek erek metni olabildiğince şeffaf ve akıcı kılmaktır. Bunun aksine, 

yabancılaştırma ile kaynak metnin içerdiği çeşitli kültürel unsurları erek metinde 

kasıtlı olarak bırakıp metnin yabancılığını korumak ve böylece okuryu yazara 

yaklaştırmaktadır.  

Yonca Anzerlioğlu, (Anzerlioğlu, 2009, 177) Karamanlı Ortodoks Türkleri ele aldığı 

makalesinde, Ürgüp’e bağlı Ortodoks nüfusun ağırlıklı olarak yaşadığı ve günlük 

https://calisphere.org/item/d7dfff1b1fecd13f6eec8dc9c3b849ae/


90 

hayatta Rumca konuşulan Potamya-Başköy’den bahsetmektedir. Türkçe konuşabilen 

bu halkın pek çok kişinin yakından tanıdığı/bildiği bir uyku duasını 84 yaşındaki 

Suzanna Evyenidou’nun ağzından aşağıdaki şekilde örneklendirmiştir:  

“Anam söylerdi: Aman Panaiyam, tatlı panaiyam sağdan sola yokla panaiyam. 

Yoklayasında bekleyesin. Hristos efendinin kilitleri başıma yastık. Yattım sağıma döndüm 

soluma melekler şahad olsun datlı canıma, gümüş dinime, altın imanıma. Ben de proskinis 

edeyim gideyim mekânıma” (Anzerlioğlu, 2009, 177). 

Yukarıdaki örnekte, uyku duasının Potamya köyü sakinleri tarafından yerlileştirilerek 

(proskinis: secde etmek / Hristos Efendinin kilitleri vb.) Rum kültüründeki unsurları 

ile gündelik hayata eklemlendiğini gözlemlemek mümkündür. 

Anzerlioğlu (2009), uyku duası olarak belirttiği bu eserin Müslüman olan Türkler 

tarafından icra edildiği versiyonunu ise şu şekilde vurgulamıştır:  

Yattım sağıma, döndüm soluma 

Ş̧ahit olsun melekler, dinime imanıma 

Eşhedüenlailaheillallah 

                                            Ve Eşhedüenna Muhammedün Resulallah 

 (Anzerlioğlu, 2009, 178). 

 

Ayşe Duvarcı (2011) “Uyku Folkloru” isimli makalesinde ninnilerden “uyku duası” 

olarak bahsederek bu anonim eserlerin ayrıca çocuklar tarafından okunduğu 

belirtmiştir. Bu eserleri izleğine göre ikiye ayırarak dizelerin ‘şükür’ ve ‘teslimiyet’ 

ifadeleri ile sonlandığını da vurgulamaktadır.  

Eserin farklı versiyonlarını aşağıdaki şekilde görmek mümkündür: 

Allah'ım birsin 

Peygamberim nursun 

Yetmiş iki ayet 

Etrafımda kale gibi dursun 

Yattım sağıma, döndüm soluma 

Melekler şahit olsun, 

Dinime imanıma 

Ölürsem elhükmilillah  

Kalırsam elhamdülillah 

Gecemiz iyi olsun  

Uykumuz koyu olsun  

Taş gibi yatalım  

Kuş gibi kalkalım 

Yattım maşallah  



91 

Kalkarım inşallah  

Elhükmülillah  

                                                     Ya Bismillah haydi yallah 

(Duvarci, 2011, 501). 

 

 

4.3.2. Gönderge  

Aktulum (Aktulum, 2000, 101) gönderge kavramı için, üstmetinselligin alt özellikleri 

içerisinde yer alan ve metin üzerinden doğrudan doğruya yapılmayan, yalnızca eser 

adının ya da metne ait başlığın yer aldığı aktarım olduğunu ileri sürmüştür.  

‘Enter Sandman’ şarkısı ile başka bir eserin ya da metnin adını anmaksızın, İskandinav 

mitoloji figürü olan ‘Sandman’e gönderme yapıldığı görülmektedir. 

Eserin icra edildiği farklı varyantları ise şu şekildedir: 

 Örnek 1: 

 

Now I lay me down to sleep 

I pray Thee Lord, my soul to keep 

If I should die before I wake 

I pray Thee Lord, my soul to take 

If I should live for other days 

I pray Thee Lord, to guide my ways 

Amen 

Now I lay me down to sleep,  

I pray the Lord my soul to keep. 

May the angels watch me through the night, 

and keep me in their blessed sight. 
Lord I lay me down to sleep, 

I pray the Lord my soul to keep, 

thy angels watch me through the night, 

And keep me safe till morning's light  
(Neal ve Munger, 1994, 6). 

 

 

 Örnek 2: 

Matthew, Mark, Luke and John, 

Bless the bed that I lie on. 

Four corners to my bed, 

Four angels round my head; 

One to watch and one to pray 

And two to bear my soul away 

(Opie ve P. Opie, 1997, 357). 

 

 

 

 Örnek 3: 

 



92 

                   Now I lay me down to sleep,  

               I pray the Lord my soul to keep, 

His Love to guard me through the night, 

And wake me in the morning's light. 

    (Limburg, 2006, 103). 

 

 

4.4. Anadolu'dan Avrupa'ya Ağıtlar ve Metinlerarası Ögeler 

Yas, deneyimi itibariyle evrensel bir olgudur. Yasın ritüellerinin çok yönlü olduğunu 

da söylemek mümkündür. Bu ritüeller arasında belki de en ilginç ve en az 

anlaşılanlardan biri ağıttır. Ağıt dediğimizde, birçok farklı türden bahsediyoruz. Ağıt, 

yas tutmanın bir ifadesidir, ancak mutlaka ölüler için yas tutulması gerekmez. Binlerce 

yıllık medeniyete ev sahipliği yapan Anadolu haricinde zorunlu göçün yaygın olduğu 

kültürlerde ya sürgüne gidenler için ya da göçmenler tarafından geride bıraktıkları 

vatan ve aile için bestelenenler için ağıtlar karşımıza çıkmaktadır. Yalnızca 

Anadolu’ya ait kına gecelerinde değil; Finlandiya, Çin ve Yunanistan'da da gelinin 

ailesi tarafından (genellikle annesi vb.) ve genellikle kocasının evinin bir üyesi olmak 

için ayrılırken gelinin kendisi tarafından ağıtlar söylenir.  

Çalışmanın bu kısmında Anadolu’ya ve Avrupa’ya özgü seçili örnek eserler 

metinlerarasılık bağlamında detaylı olarak incelenmiştir. Çalışmanın sınırları 

kapsamında özellikle yaygın olarak bilinen ağıtlardan seçilen eserlere 

metinlerarasılığın yöntemleri ile çözümleme yapılmıştır. 

4.4.1. Anıştırma 

Karşılaştırmalı olarak incelendiğinde, özellikle ağıt türünde tarihi ve kültürel 

anıştırmalara yer verildiğini görmek mümkündür. Gerek Anadolu gerekse Balkanlar 

dahil olmak üzere Avrupa’da icra edilen ağıtların çoğunluğu kahraman-asker-savaş 

motiflerini işleyen ve genellikle savaşta yitirilen, veda edilen sevilenlere yöneliktir. 

Donald Rayfield’in (1988) “The Soldier’s Lament: World War One Folk Poetry in the 

Russian Empire” adlı makalesinde Birinci Dünya Savaşı döneminde farklı ülkelerin 

askerlerinin yaktığı türküleri dile getirmiştir. Rus askerlerinin şarkılarının özelliikle 

erlerin ağıtlarına (rekrutskiy plach), hizmet şarkılarına (sluzhivyye) dendiğini belirten 

Rayfield, geleneksel olarak ayrılmasını, Birinci Dünya Savaşı şarkılarına uygun 

olmayacak hızda değiştiğinin altını çizmiştir. Göreve çağrılan acemilerin şarkılarının 



93 

gelişmesine izin vermeyecek kadar hızlı olduğunu öne süren Rayfield; diğer formların, 

özellikle 1880'lerden itibaren çok popüler hale gelen “chastushka”nın, askerin hızla 

değişen ruh haline ve koşullarına daha duyarlı olduğunu kanıtladığını savunur. Tür 

artık zamanın ruhu tarafından belirlendiğini ve Türk-Rus savaşlarının duygularına ve 

özgüvenine sahip eski, kaderci marşlar ve baladlar koleksiyonundan, her zamankinden 

daha içe dönük ve hastalıklı bir melankoli yoluyla, alaycı bir mizahla sona erdiğini öne 

sürmüştür. Parodi ve politik hicivde ifade edilen, kabuklu veya anti-otoriter ve 

düpedüz öfkenin de yer aldığı bu ağıtlara örnekleri aşağıdaki şekilde vermiştir: 

Tablo 2.26: The Soldier’s Lament ve Donald Rayfield Çevirisi 

Soldier’s Lament 
Donald Rayfield Çevirisi 

Our regiment battled for three days and 

three nights 

And lay down destroyed entirely near 

Warsaw 

The ranks collapsed and our regiment is 

destroyed 

And the standard fell, the standard-

bearer was killed 

 

And tomorrow at very first light / my 

whole family will weep 

 My brother, my sisters, my mother 

and father will weep,   

So will my dear one/ whom I was soon 

to marry 

Alayımız üç gün üç gece savaştı  

Ve tamamen Varşova yakınlarında 

yıkıldı  

Saflar çöktü ve alayımız yok edildi  

Ve sancak düştü, sancaktar öldürüldü 

 

  

Ve yarın ilk ışıkta / bütün ailem 

ağlayacak 

 Ağabeyim, kız kardeşlerim, annem ve 

babam ağlayacak, 

 Yakında evleneceğim sevgilim de öyle 

olacak 

    Rayfield, Donald. 1988. The Soldier’s Lament: World War One Folk Poetry in the Russian Empire. 

The Slavonic and East European Review. c. 66. s. 1: 70. 

 

Tarihi bir anıştırmanın gerçekleştirildiği bu ağıt, cephedeki Rus askerinin ağzından 

dile getirilmiştir. Benzer bir ağıt da Anadolu Askerinin ağzından dile getirilmiş ve yine 

benzer şekilde ailesinin ve sevdiğinin ardından ağlayacağı vurgulanmıştır: 

 



94 

Tablo 2.27: Bayram Geldi Benim Yârim Kaçıyor  
. 

Bayram geldi benim yârim kaçıyor 

Arkadaşlar gelmiş helallaşıyor 

Bana ne diyonuz gonu gomşular 

Gideceğim askerliğim geliyor 

 

Coşkun sular gibi çağlayıp akma 

Yeşil çimen gibi kabarıp kalkma 

Ne dedim de nazlı yâr gusura bakma 

Yâr da yârin gusuruna bakar mı 

 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 68. 

 

TRT THM arşivinden örnek alınan “Bosna’dan bize haber geldi” adlı başka bir eserde 

ise yine kendi ağzından icra edilen ve savaşa çağrılan askerin ailesi ve sevdiğini arkada 

bırakıp gitmesini konu almıştır: 

Tablo 2.28: Bosna'dan Bize Haber Geldi 

Bosna'dan bize haber geldi 

Geldi de sol böğrümü deldi 

Bugün bize asker dendi 

 

Kalk gidelim Bosna üstüne hey 

Ah açılsın Bosna'nın gülleri hey 

 

Annem ağlar melil melil 

Ver babam öpeyim elin 

Size de emanet olsun bu telli gelin 

 

Çek gidelim Bosna üstüne hey 

Ah açılsın Bosna'nın yolları hey 
 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 931. 

 

Bir diğer asker ağıdı da TRT THM arşivinde yer alan “Kışlanın üstüne kurdum iskele” 

adlı eserdir. Yine askerin ağzından dile getirilmiş olan bu ağıtta “gurbet”, “sevgili” ve 

“ana” motifleri işlenerek geride bırakılan sevdiklerine hasreti ve kederi 

vurgulanmıştır: 

Tablo 2.29: Kışlanın Üstünde Kurdum İskele (Asker Ağıdı) 

Kışlanın üstüne kurdum iskele 

Onsekiz yaşımda geldim askere 

Üç yıl demeyince vermez teskere 

 



95 

 Bağlantı:  

Bu sebepten arz ederim ben de sılamı 

Anam ağlama ciğer dağlama 

Attın beni gurbete mekân bağlama 

 

Kışlanın önünde bir pınar akar 

Oturmuş askerler çamaşır yıkar 

Sılada sevdiğim yollara bakar 

-Bağlantı- 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 670. 

 

Birinci Dünya Savaşının patlak verdiği 1914 yılının vurgulandığı Rus asker ağıdı ise 

Rayfield tarafından aşağıdaki şekilde belirtilmiştir: 

Tablo 2.30: Rus Asker Ağıdı ve Donald Rayfield Çevirisi 

Rus Asker Ağıdı 
Donald Rayfield Çevirisi 

The sad year fourteen came,   

for I got a summons to the war  

On Saturday evening  

I was still at home, 

Early on Sunday  

I said goodbye. 

Üzücü on dört yılı geldi, 

çünkü savaşa çağrı var 

Cumartesi akşamı 

hala evdeydim, 

Pazar günü erkenden 

Hoşçakal dedim. 

    Rayfield, Donald. 1988. The Soldier’s Lament: World War One Folk Poetry in the Russian Empire. 

The Slavonic and East European Review. c. 66. s. 1: 82. 

 

Geleneksel bir dile sahip ağıtlar, bir labirentten kaçmak için bükülmüş bir iplik gibi, 

zamanları ve yerleri işaretlemeye çalışan şarkıların “haritalanmasına” yol açar ve 

özellikle esker ağıtlarında tarihi ve kültürel anıştırmaların ortaya çıkmasında önemli 

rol oynar. Geleneksel metaforlar, daha doğrudan, olgusal ve özlü ifadeler lehine atılır. 

Rus askerinin ruh hali ve kelime hazinesi, ortak bir kızgınlığı ifade etmek için dil 

engelini aştığını belirten Rayfield (1988, 87), ilgili dillerdeki halk gelenekleri 

hakkında uygun bir bilgi olmadan genelleme yapmak doğru olmasa da, pek çok eserin 

incelemede bir çözülme sürecini gösterdiğine dair şüphe duyduğunu öne sürer. Buna 

örnek olarak da, karşıt Türk ordusunda da yer adlarında uygun değişikliklerle yaygın 

olarak söylenecek kadar geleneksel bir Kırım Tatar eseri olduğunu öne süren Rayfield 

(1988), eserin çevirisini aşağıdaki şekilde belirtmiştir: 



96 

Sivasdobuldan çiktim sauluh selamet, 

Yermanin granisasinda kopti kiyamet. 

Kiyma Gyerman, kiyema, yazikdir bana,- 

Austiria majarlari kiydi ganimi. 

Akti kanim, akti çagil daşlare, 

Benden Suk puk selam ulsun arkadaslare. 

Eyvah, balam, eyvah, nasil uruldun, 

Yermanyanin granitsasinda ahlen bulundum 

(Rayfield, 1988, 87). 

Rayfield’a göre İstanbul şehrinin Sebastopol; Çanakkale’nin ise Almanya şeklinde 

değiştirildiğinin altını çizmektedir: 

... kimisi yavelenüyur, kimisi öleyur,  

köpürün dibinde bir sivre derek,  

kurşun yarasina dayanmaz yürek.  

Kemalin ayaginda kurşun yarasi,  

artik yansin Austriyanin karpat arasi, 

 

Austriya dedikleri bir küçük uşak  

omuzunda martini, belinde bıçak.  

Urusun saldatlari geri kaytmayur,  

Austriya kurşunlari millet kinayur,  

Yüksek derelerden, anem, atlab olmadim,  

patronum suya düştü, toblab olmadım 

(Rayfield, 1988, 88). 

 

Yukarıdaki ikinci eserde ise, Sivastopol'dan Ukrayna'ya ve cepheye aynı yolculukla 

başlayan ve aynı zamanda bir ıstırap çığlığıyla biten ancak retorikten kaçınarak, 

görüleni, hissedileni ve olanı birbirine bağlamaya çalıştığı görülmektedir. “Martini” 

sözcüğü ile ikinci kısmın ikinci dizesinde “Martin Tüfek” anıştırmasının yapıldığı da 

ayrıca görülmektedir. Eserin “kurşun yarası” ve “dayanmayan yürek” tanımları ile 

etkili ve düzensiz bir şekilde ayrılık ve umutsuzluk arasında kalan düşünceyi yansıttığı 

görülmektedir. 

4.4.2 Gönderge   

Ölenin ardından yakılan ağıtların yanı sıra biçem olarak en yakın ağıtlar, özellikle 

gelinin babasının evinden çıkarken söylenenlerdir. Benzerlikler özgünlük 

eksikliğinden değil, hem düğün ve hem de cenaze töreni geleneğindeki süregelen 

paralellikten de kaynaklanmaktadır. Gelin ve damadın özenli giyinmesi, evlilik çelengi 



97 

ve meşalelerin kullanımı ile son yolculuğuna çıkmak üzere olan ölülerin cenaze 

töreninde giyinilen kıyafet özeni ve çelenk kullanımları gibi örneklerin hepsi oldukça 

yakından ilişkilendirilebilir.  

Bununla birlikte, genç yaşta ölenleri düğün kıyafetleriyle giydirme geleneği, hem eski 

hem de modern gelenekte kasıtlı ve bilinçli olarak yapılan bir kaynaşmanın 

göstergesidir. Bu bağlamda popüler inancın ölümü ve evliliği temelde benzer durumlar 

olarak gördüğü ve buna yapılan bilinçli bir gönderge olarak düşünülebilir. İnsan 

varoluşunun bir aşamasından diğerine geçişi işaret eden bu göndergede gelin yeni bir 

hayata başlamak için evden çıkar ve bir kız olarak son kez eşikten atlarken, ailesi 

yitirilenler için olduğu gibi ona veda ederken, yitip giden sevdiklerine yaktıkları gibi 

ağıt ile yolcu ederler. Düğün ve cenazeye yönelik ağıtların arasındaki yapısal ve 

kalıplaşmış benzerlikler ile ilgili Margaret Alexiou (2010, 64) Olympia'dan bir cenaze 

ağıdı ve Girit'ten bir düğün ağıdı olmak üzere iki örnek göstermiştir: 

Tablo 2.31: Girit Cenaze Ağıdı  

Girit Cenaze Ağıdı Çeviri Önerisi 

Today the sky is black and the day is 

gloomy, 

today the eagle and the dove take 

leave, 

today children take leave of their 

father. 

Four columns of the house, I bid you 

goodnight, 

tell my wife I’ll come at night no more; 

four columns of the house, I bid you 

good evening 

tell my father I’ll come at evening no 

more. 

Bugün gökyüzü siyah ve gün kasvetli, 

bugün kartal ve güvercin ayrılıyor, 

bugün çocuklar babalarından 

ayrılıyor. 

Evin dört bir yanı, sana iyi geceler 

diliyorum, 

karıma söyle artık geceleri 

gelmeyeceğim; 

evin dört bir yanı, sana iyi akşamlar 

diliyorum, 

babama söyle artık akşam 

gelmeyeceğim. 

    Alexiou, Margaret, Dimitrios Yatromanolakis, Panagiōtēs Roilos. 2010. The Ritual lament in 

Greek Tradition. Lanham, MD: Rowman & Littlefield. 
 

Yukarıdaki ağıtta ikinci ve üçüncü dizelerde adı geçen “ayrılık” motifi ile “ölüm”e 

gönderme yapılarak aynı zamanda “kartal” ve “güvercin” gibi uçup gitmesini temsil 

eden bir ayrılığı temsil etmektedir. Beşinci ve son dizelerde “geceleri/akşam artık 



98 

gelmeyeceğim” sözleri ile de aslında terkedişin “ölüm” olduğu üstü kapalı olarak 

sezdirilmiştir.  

Tablo 2.32: Girit Düğün Ağıdı  

Girit Düğün Ağıdı 
Çeviri Önerisi 

Today the sky is black, today the day is 

black, 

today a mother takes leave of her 

daughter. 

The seven skies have opened the twelve 

gospels, 

and have taken my child from out of 

my arms. 

You are leaving, daughter, and I shall 

never laugh again, 

nor wash on Saturdays, nor change for a 

festival. 

Bugün gökyüzü siyah, bugün gün siyah, 

 

bugün bir anne kızına veda ediyor. 

 

Yedi gök on iki müjdeyi açtı, 

 

ve çocuğumu kollarımdan aldı. 

 

Gidiyorsun kızım ve bir daha asla 

gülmeyeceğim. 

ne cumartesileri yıkanacak, ne bayram 

için değişeceğim. 

     Alexiou, Margaret, Dimitrios Yatromanolakis, Panagiōtēs Roilos. 2010. The Ritual lament in 

Greek Tradition. Lanham, MD: Rowman & Littlefield. 

 

Her iki örnekte de yas duygusu, ayrılık motifi ile vurgulanmıştır. İkinci örneğin ikinci 

dizesinde “bir annenin kızına vedası” ölüm ile sonuçlanmayan bir ayrılık olsa da 

düğünlerde ağıtlara yer verilmesi oldukça yaygındır. Özellikle genç yaşta ölenler için 

cenaze ağıtlarının imgelerinin düğün şarkılarının imgeleriyle dolu olduğu bu ağıtların 

kinayeli niteliği, Yunan geleneğindeki evlilik olarak ölüm temasının antik çağ trajedisi 

ile ilişkilendirilebilir. Antolojinin özdeyişlerinden, retorik ve anlatı çalışmalarından ve 

en çok da mezar yazıtlarından zengin bir şekilde örneklendirilebilir. 

Evlenmek için evden ayrılan genç kızlara ve ölenin ardından yakılan ağıtların çoğu 

ritüel inançlara derinden kök salmıştır. Sadece kendi başlarına değil, aynı zamanda 

tüm cenaze ağıt geleneğinde ilham verdikleri şiirsel tepkinin kapsamı ve derinliği için 

de ilginçtirler. Aşağıdaki Anadolu’da örneklerinde sırasıyla “gelinlik çağdaki kız” 

vurgusunun yapıldığı “ölümler” sezdirilmiş ve “gelin olup giden” kızların evlerinden 

ayrılığını vurgulandığı ağıtlar incelenmiştir. Aşağıdaki “Bir güzel kız gördüm tutmuş 

yolunu” türküsünde kendisi ile evlenmeyen bir kıza atfedilmiştir. Eserin son dizesinde 

“varsam öldürürler varmasam öldüm” sözleri ile de zorla evlendirilmiş olabileceği 



99 

öngörülür. Özellikle Anadolu’da “sevdiği ile evlenemeyen” ya da “zorla başkası ile 

evlendirilen” kızların ağzından söylenen mevcut türküler de buna örnek gösterilebilir. 

 

Tablo 2.33: Bir Güzel Kız Gördüm Tutmuş Yolunu  
 

(aman) Bir güzel kız gördüm tutmuş yolunu 

Uzatmış gerdana (zalım of) eğri telini 

Geldi geçti bilmem kimin gelini 

Sorsam öldürürler sormasam öldüm 

 

(aman) Dön beri güzel de yüzün göreyim 

Gerdanda benine (zalım of) yüzün süreyim 

Dedi gel yanıma da haber vereyim 

Varsam öldürürler varmasam öldüm 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 572. 

 

“Boğazına takmış da bir dizge hakık” eserinde ise yine bir başkası ile evlenen geline 

yakılan ağıt yer almaktadır. Türkünün dördüncü ve sekizinci dizesinde geçen “Söz 

verdin de gelin oldun ellere” sözleriyle de yine bir yas duygusu pekiştirilmiştir. 

Tablo 2.34: Boğazına Takmış Da Bir Dizge Hakık  

 

Boğazına takmış da bir dizge hakık 

Ne dedim sevdiğim kaşların yıkık 

Ela göz üstüne dökülmüş kirpik 

Söz verdin de gelin oldun ellere 

 

Yedi sene sığır güttüm senin ucunda 

Çok habar yolladım güççük bacınla 

Bana geleydin de ölür müydün acından 

Söz verdin de gelin oldun ellere 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 441. 

 

Aşağıdaki örnekte ise ilk iki eserden farklı olarak “Bozlak” olarak da bilinen orta 

Anadoluya özgü dokunaklı ve acıklı bir ezgi ile söylenen türkü olmasıdır. TRT THM 



100 

arşivinden alınan bu eserde not olarak “gelini ağlatmak için koro halinde söylenen 

uzun hava” olduğu da belirtilmiştir. Yukarıdaki örneklerde geçen ve Margaret 

Alexiou’nun (2010, 64) yazısında bahsettiği Girit'e ait bir düğün ağıdında olduğu gibi 

Anadolu’da da gelini ağlatmak üzere söylenen ağıtlardan biri olarak bu örnek 

gösterilebilir. 

Tablo 2.35: Çık Yokarı Ben Bağlayım Başını 

 

Çık yokarı ben bağlayım başını 

Ağladıkça sil gözüyün yaşını 

Yazıdamı buldun gelin eşini 

Bağlantı: 

Ah neyleyim yârin de ellere yâr olmuş 

Eller al geyinmiş gız sana ar olmuş 

Çık yokarı sandık sepet yüklensin 

Ağırlıklar gıratlara yüklensin 

Yiğit olan bu cefaya gatlansın 

Bağlantı 

Sel önünden toplamışlar odunu 

Bilemiyom gelin de gız senin adını 

Bağlantı 

NOT: Bu Uzun Hava gelini ağlatmak için koro halinde söylenir. 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 953. 

 

Düğünlerde ya da kına gecelerinde gelini ağlatmak için söylenen ağıtların işlediği 

diğer bir durum da aşağıdaki “çıktım çiçek dağına Aygar görünür” türküsünde olduğu 

gibi “ellerine kına yakılan gelin” motifidir. Bununla birlikte, “evinden çıkan” ve 

“ellerine kınaları yakılan gelin” ifadeleri ile yine bir ayrılık ve yas ifadeleri yer 

almaktadır. 

 

 

 

 



101 

Tablo 2.36: Çıktım Çiçek Dağına Aygar Görünür  

 

Çıktım Çiçekdağı'na Aygar görünür 

Güzel olan sarı yazma bürünür 

Size diyom size duyun ahbablar 

Sevdiğini alamayan sürünür 

 

Kırşehir tarafından çıktı bir gelin 

Gınalanmış boğum boğum ak elin 

Yazdırmış fermanın almış eline 

Buzluk sana uğradı mı bir gelin 

 

Eline vurmuş da boğum gınayı 

Nerde bulam senin gibi sunayı 

Gözle Çiçekdağ'ı hanen veran sunayı 

Çiçekdağ'ı sende galdı bu gelin 

 

AYGAR : Bir yer adı 

BUZLUK : Bir yer adı 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 130. 

 

Bozlak türünde karşımıza çıkan diğer bir örnek ise “Emine’m oturmuş yolun üstüne” 

türküsüdür. Gelini ağlatmak için icra edilen türkülerden biri olan bu eserde “gelin 

Emine’m”, “gelin oluyor Emine’m” ve “çok mu ağlattılar Eminem” sözleri ile gelin 

olup evden ayrılışın yasını ve genç kızın ağlatılması eylemi üzerine vurgu yapılmıştır. 

Tablo 2.37: Emine'm Oturmuş Yolun Üstüne (Bozlak) 

Emine'm oturmuş yolun üstüne 

Taramış zülfünü kaşın üstüne 

Selamın gelirse aman Emine'm 

Başım üstüne gelin Emine'm 

 

Emine'm oturmuş çorap örüyor 

Çorabın üstünü güller bürüyor 

Emine'm ellere aman ellere 

Gelin oluyor salın Emine'm 



102 

 

Kapılar ardındayım görmedin beni vay beni 

Çok mu ağlattılar Emine'm seni vay seni 

Urganlar getirin aman getirin 

Bağlayın beni gelin Emine'm 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 603. 

 

Aşağıda yer alan “erken düşer Şeker dağın gırcısı” adlı türküde ise yukarıdaki 

örneklerden farklı olarak şehit düşen asker ağzından icra edilen bu ağıtta geride kalan 

“taze gelin” ile yeni evlenmiş delikanlının yasını vurgularken aynı zamanda “ağla 

bacım ağla” ve “ağlıyor başucumda çifte bacısı” sözleri ile de yine geride kalan ailenin 

yasını öne çıkarmaktadır. 

Tablo 2.38: Erken Düşer Şeker Dağın Gırcısı (Şeker Dağı Bozlağı-Ağıt) 

  Erken düşer (de) Şeker dağın gırcısı 

Çıkar mı yürekten de (ah aman oy of) ciğer acısı 

(aman) Ağlıyor başucumda (da ah zalım vay of) çifte bacısı 

 

Ağla bacım ağla ben öldüm kalan 

Güvenme dünyanın ahiri yalan 

 

Siper almış Tuzgölü'nün yolunu 

Ağır yareli'di kaldıramaz (ah aman oy of) kolunu 

(aman) Evde koydun (zalım da vay of) neyleyim taze gelini 

 

Ağla bacım ağla ben öldüm kalan 

Güvenme dünyanın ahiri yalan 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 604. 

 

TRT THM’ye ait diğer bir örnek de iki farklı versiyonunun yer aldığı “gelini gelini 

köyün gelini” ve “gelini gelini kürdün gelini” eserleridir. Malatya ve Tunceli 

yörelerinden edinilen bu eserlerin yöresel farklılıkları özellikle “gardaş/kardaş”, 

“aney/babam” gibi seslenişlerin yanı sıra Malatya yöresinde “oy” diye seslenilen 

kısımlar Tunceli yöresinde “uy” şeklinde aktarılmıştır. Sevdiğine kavuşamayan bir 



103 

kişinin ağzından söylendiğinin “alamaz oldum ben bu gelini” ve “görmez olaydım ben 

bu gelini” dizelerinden anlaşılabileceği bu türkülerde kavuşamama, ayrılık acısı 

vurgusu ile kadersizliğe (kara baht) göndermede bulunulmaktadır. Ağıtların çoğunda 

gözlemlenen “kader” motifi ve deneyimlenen acının “kader” sözü ve benzeri ifadeler 

ile (felek, baht vb.) sezdirilmesi oldukça yaygındır. 

 

Tablo 2.39: Gelini Gelini Köyün Gelini ve Gelini Gelini Köyün Gelini 

Karşılaştırması 

 

Gelini gelini (kardaş) köyün gelini 

Saramaz oldum (da aney) ince belini 

Görmez olaydım da ben bu gelini 

Gelin ağlarım (oy oy)  

Söyler ağlarım (oy oy) 

Bahtı karalım (oy oy) 

Ben de bu gelini (kardaş) yaralı 

gördüm 

Saçları boynunda (aney) dolalı gördüm 

Ben de bu bahtımı karalı gördüm 

Gelin ağlarım (oy oy)  

Söyler ağlarım (oy oy) 

Bahtı karalım (oy oy) 

 

 

 

Gelini gelini (babam) kürdün gelini 

Saramaz oldum (da gardaş) ince belini 

Alamaz oldum da (babam) ben bu 

gelini 

Bağlantı: 

Yanar ağlarım (uy uy) 

Söyler ağlarım (uy uy) 

Yanar ağlarım (uy uy) 

Bahtı garalım (uy uy) 

Ben de bu gelini (babam) belalı gördüm 

Zülfünü boynuma (gardaş) dolalı 

gördüm 

Ben de bu bahtımı (gardaş) karalı 

gördüm 

-Bağlantı- 

Evlerinin önünden (babam) akıyor 

seller 

Yanıyor yüreğim (babam) ne bilsin eller 

Başım alıp da gitsem (gardaş) delidir 

derler 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Malatya, Repertuar No: 

618. 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Tunceli, Repertuar No: 619. 

 

TRT THM arşivinden bir diğer örnek ise Çankırı yöresine ait “gine bahar geldi” 

bozlağıdır. Niğde öyresine ait “Emine’m oturmuş yolun üstüne” bozlağında olduğu 



104 

gibi “gelin Emine” motifinin yer aldığı eserde özellikle ikinci dizede geçen “derdim 

içerimde ne bilir eller” sözleri ile ayrılığa göndermede bulunarak sevdiğine 

kavuşamayan bir gencin yasını dile getirmektedir.  

Tablo 2.40: Gine Bahar Geldi (Bozlak) 

  

(yâr yâr) Gine (de) bahar geldi (anam vay geldi) akar bulanık seller 

(de anam vay seller) 

Derdim içerimde (içerimde de) ne bilir eller (ey ey gelin Emine'm) 

(yâr yâr) Emine'm (de) oturmuş da taşın üstüne (de gelin vay üstüne) 

Taramış kehkili de kaşın üstüne (ey gelin Emine'm) 

KEHKİL = KAKÜL: Saçın alına düşen kısmı, perçem 

   TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Tunceli, Repertuar No: 

410. 

 

Kırıkkale yöresine ait “her ana doğurmaz böyle mollayı” adlı ağıtta ise molla Mehmet 

adlı kişiye yakılmış olduğu düşünülmektedir. “Kanlı gömleği bölüşen gelinler” 

motifinden de anlaşılacağı üzere ölümü sezdirilmiş (buldum ama cansız imiş dizesinde 

olduğu gibi) ve ayrıca yine ardından yasını tutan “gelinler” motifi kullanılmıştır.  

Tablo 2.41: Her Ana Doğurmaz Böyle Mollayı 

(Ağıt) 

 

Her ana doğurmaz böyle mollayı 

Biner atına oynar değneği 

Gelinler bölüşür kanlı gömleği 

Buldum ama cansız imiş neyneyim 

Sel geldi de mânâ özü bürüdü 

Çaldı bireyi de evler yörüdü 

Köyümüzde molla Mehmet biridi 

Buldum ama cansız imiş neyneyim 

MOLLA : Büyük alim 

   TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Kırıkkale, Repertuar No: 

444. 

 



105 

TRT THM arşivinden Gaziantep yöresine ait “Ezo Gelin” ağıdı düğün ve kına 

gecelerinde gelini ağlatmak için söylenen ağıtların aksine, sınırın ötesinde yitirilen Ezo 

isimli geline atfedilmiştir. “Sahiplerin seni sattı mı dersin” ve “telinde Şibibe seni attı 

mı dersin” dizeleriyle de yitirilen gelinin ardından duyulan yasın vurgusu yapılmıştır. 

Ölümün ve kaybın ele alındığı ağıt başlığı altında incelenmiş daha önceki eser 

örneklerinde de görüldüğü gibi yine “kara baht” motifi işlenerek tutulan yasa kader 

imgesi ile bir teselli ifadesi olarak yer verilmiş olabileceği düşünülebilir. 

Tablo 2.42: Malımız Kaçak Uğratman Gümrüge 

(Ezo gelin 2) (Ağıt) 

Malımız kaçak uğratman gümrüge 

Geç kara kuyudan otur düynüge 

Dönek ver Özo Gelin eski yurda 

Acap sahiplerin seni sattı mı dersin 

 

Bir durna kaldırdım Uruş gölünden 

Tisavet suyuna battı mı dersin 

Bir gümanım kaldı Zanbur köyüne 

Telinde Şibibe seni attı mı dersin 

 

Kerpiçtendir şu kozbaşın yapısı 

Bostandır da penceresi kapısı 

Kurban olsun sana Surya'nın hepisi 

Neneyle de ceren Özo Gelin neneyle 

 

urğumuzda Sacır keser arayı 

Avcılar arar da bahtı karayı 

Uruç'tan kaldırdılar gözü karayı 

Gitti bir gece kozbaşda yattı mı dersin 

 
URUŞ : Sınırın ötesinde bir gölün ismi 

TİSAVET : Bir köy ve suyun ismi 

ZANBUR: Sınırın öte tarafında bir köy ismi. Arapça Arı demektir. 

SURYA : Suriye 

SACIR : Türkmen iskânı sırasında, aşiretlerin ihtiyacını gören 

yegâne suyun ismi. Bu havaliyi sulıyan küçük bir nehir. 

   TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar No: 

795. 



106 

 

Kırşehir yöresine ait ve Neşet Ertaş tarafından derlenen “Zahide kurbanım n’olacak 

halim” adlı bozlakta da gurbet imgesi ile sevdiğine kavuşamamış birinin ağzından 

Zahide isimli bir kıza yakılmış olduğu gözlenmektedir. Burada gönderme yapılan 

ayrılık “ölüm” ile değil “gurbet” ile gerçekleştiği vurgulanmıştır. Dördüncü dizesinde 

yer alan “Zahide’m bu hafta oluyor gelin” sözleri ile de sevdiğine kavuşamadığı 

vurgulanmıştır. “Gurbet ellerde (of) esirim esir” dizesi ile de vurgulanan bu ayrılık 

üzerine tutulan bu yas ile bozlak türündeki bu ünlü eser yine bir “gelin” motifi üzerinde 

yoğunlaşmıştır. 

Tablo 2.43: Zahide Kurbanım N'olacak Halim (Bozlak) 

 

 

Zahide kurbanım n'olacak halim 

Gine bir laf duydum kırıldı belim 

Gelenden gidenden (of) haber sorarım 

Zahide'm bu hafta oluyor gelin 

 

Ezeli de deli gönlüm ezeli 

Çiçekdağ'da döktü m'ola gazeli 

Dolaştım gurbeti (of) alemi gezeli 

Bulamadım Zahide'mden güzeli 

 

Gurbet ellerde (of) esirim esir 

Zahide kurbanım hep bende kusur 

Eğer anan seni bana verirse 

Nemize yetmiyo el kadar hasır 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Kırşehir, Repertuar No: 756. 

4.5. Anadolu'dan Avrupa'ya Ağıtlar ve Anametinsel Ögeler 

4.5.1. Çeviri 

Anametinsel ögeler arasında yer alan biçemsel dönüşüm/dönüştürümün bir yöntemi 

olarak çeviri, diller-arası uygulama bağlamında diğer anonim eserlerde olduğu gibi 

ağıtlarda da karşımıza çıkmaktadır. Her ne kadar dini unsurları uluslara göre değişiklik 

gösterse de motif ve imgelerin coğrafi özelliklere göre değişiklik pek fazla 



107 

göstermediği bu eserler “ölüm”, “ayrılık”, “kader” olgularının evrenselliği bağlamında 

oldukça benzer ögeleri barındırmaktadır. Evrensel bir dile sahip olan ağıtlar aynı ülke 

toprakları içerisinde farklı yörelerde değişmesinin yanı sıra ülkeler arasında da ortak 

bir eser olarak karşımıza çıkabilmektedir. “The Soldier's Lament: World War One 

Folk Poetry in the Russian Empire” adlı makalesinde Donald Rayfield (1988), birinci 

dünya savaşı dönemi Rus askeri tarafından söylenen ve ayrıca Kırım Tatar eseri 

olduğunu öne sürdüğü türkünün Türk askeri tarafından da icra edildiğini öne sürmüştür 

(Rayfield. 1988, 87). Aşağıdaki tabloda görüldüğü şekilde İngilizcesi ile birlikte 

açıklamalarını veren Rayfield, Türkçe çevirisini de kendisi yaptığını belirtmiştir:  

Tablo 2.44: “Soldier's Lament” ve Donald Rayfield Çevirisi 2 

Donald Rayfield Çevirisi Kaynak Metin 

Sivasdobuldan çiktim sauluh selamet,  

Yermanin granitsasinda kopti kiyamet.  

Kiyma Gyerman, kiyema, yazikdir 

bana,  

Austiria majarlari kiydi ganimi.  

Akti kanim, akti çagil daşlare,  

Benden Suk puk selam ulsun 

arkadaslare.  

Eyvah, balam, eyvah, nasil uruldun,  

Yermanyanin granitsasinda ahlen 

bulundum. 

From Sebastopol I set off healthy, well;  

hell broke out on the German border./  

Don't hack, German, don't hack, pity 

me,  

Austria's Magyars have hacked my 

soul./  

My blood flowed, flowed onto the 

cobblestones,  

many many greetings go from me to 

friends. /  

Alas, my child, alas, how were you 

killed,  

on Germany's border I got to know woe. 

Rayfield, Donald. 1988. The Soldier’s Lament: World War One Folk Poetry in the Russian Empire. The 

Slavonic and East European Review. c. 66. s. 1: 87. 

 

Rayfield’a göre İstanbul şehri Sebastopol; Çanakkale şehri ise Yermanya (Almanya) 

şeklinde değiştirilmiştir. Bu bilgilerin yanı sıra ağıdın içerisinde yer alan “selamet” ve 

“koptı kıyamet” gibi ifadelerin “Çanakkale Türküsü” ve varyantlarına olan benzerliği 



108 

de dikkat çekmektedir. Özellikle Eray Cömert’in (2011) “Kültürlerarası Etkileşim 

Sürecinde Tarihi Kimliği ile Çanakkale Türküsü ve Varyantları Üzerine Analitik Bir 

Bakış” adlı Yüksek Lisans Tezinde bu varyantların örneklerine detaylı bir şekilde 

rastlamak mümkündür. Seçili örnekler ile Rayfield’ın çeviri ile karşılaştırıldığında 

aşağıdaki benzerlikler ortaya çıkmaktadır:  

 Örnek 1:  

 

Sivasdobuldan çiktim sauluh selamet, 

Yermanin granitsasinda kopti kiyamet. 

(Rayfield. 1988, 87). 

 Örnek 2:  

1.Varyant: Chanakale  

Plevne’den çıktım aklım selamet (ah) 

Çanakkale varmazdan koptu da kıyamet 

(Cömert. 2011, 74) 

 Örnek 3:  

2.Varyant:  

Çanakkale’den çıktım başım selamet 

Anafarta’ya varmadan koptu kıyamet 

(Cömert. 2011, 110) 

 Örnek 4:  

3.Varyant: İstihkamın İçinde 

İstihkamdan çıktım başım selamet 

Selaniğ’e ermeyince koptu kıyamet 

(Cömert. 2011, 112) 

 Örnek 5:  

4.Varyant: Çanak Kal’a Marşı 

1. Edirne’den çıkdım başım selamet 



109 

Harbe dâhil olmadan koptu kıyamet 

11.İstanbul’dan çıktım başım selamet 

Çanak Kal’a’ya varmadan koptu kıyamet 

(Cömert. 2011, 436) 

Rayfield çevirisinde değiştirilen ilk dizedeki  “İstanbul’dan çıktım sauluh selamet” 

ifadesi ilk varyantta “Plevne’den çıktım aklım selamet” olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Diğer varyantlarda ise “İstanbul’dan, Edirne’den ve İstihkâmdan çıktım başım selamet

 ” şeklinde ifade edilmiştir. Eserin Birinci Dünya Savaşı döneminde ortaya 

öıktığı düşünüldüğünde söyleyen kişilerin de farklı yörelerden cepheye gittiği 

düşünülebilir. Asker ağıtlarının ve türkülerinin bilinen eski örneklerinin çoğu 

Balkanlar, Acem ve Kars gibi sınır hattında karşılaşıldığı bilinmektedir. Bunun 

sebeplerinden biri olarak da Kırım Savaşı (1853-1856), Balkan Savaşı (1912) ve 

Plevne Savaşı (1877) gibi cephelerde gerçekleştirilen muharebeler verilebilir. Aynı 

metnin farklı yörelerden varyantlarının sayıca fazla olmasının nedenlerinden biri de 

bu cephelere farklı yörelerden giden askerlerin olması çıkarımını yapmak mümkündür.  

Rayfield’in (1988, 87) Birinci Dünya Savaşı döneminde icra edildiğini belirttiği Türk 

asker ağıdı olarak çevirdiği eserlerden bir diğeri de şu şekildedir: 

Tablo 2.45: “Soldier's Lament” ve Donald Rayfield Çevirisi 3 

Erek Metin Kaynak Metin 

... kimisi yavelenüyur, kimisi öleyur, 

köpürün dibinde bir sivre derek,  

kurşun yarasina dayanmaz yürek.  

Kemalin ayaginda kurşun yarasi,  

artik yansin Austriyanin karpat arasi 

 

Austriya dedikleri bir küçük uşak 

omuzunda martini, belinde bıçak. 

 

Some are wounded, some dying, /  

at the foot of the bridge is a sharp stake. 

A bullet wound doesn't stop the heart. / 

On Kemal's (my) foot is a bullet wound, 

now let Austria's Carpathian land burn,/  

 

the so-called Austrians are little lads, / 

a Martini rifle on the shoulder,  a knife 

at the waist. /  



110 

Urusun saldatlari geri kaytmayur, 

Austriya kurşunlari millet kinayur, 

Yuksek derelerden, anem, atlab 

olmadim,  

patronum suva düştü, toblab olmadim 

Russia's soldiers do not return, / 

Austria's bullets torment a nation, / 

 from the high valleys, mother, I couldn't 

make the leap, /  

my cartridges fell in the water, I couldn't 

retrieve them. 

Rayfield, Donald. 1988. The Soldier’s Lament: World War One Folk Poetry in the Russian Empire. The 

Slavonic and East European Review. c. 66. s. 1: 87. 

 

Oldukça bozuk bir Türkçe ile yapılmış bu çeviride ilk göze çarpan dördüncü dizede 

yer alan “Kemal” ile kişi anıştırması ve yedinci dizede yer alan “martini” ile kültürel 

bir anıştırma olan “Martini-Henry tüfek” türüne yapılan göndermedir. Bunun yanı sıra 

tarihi ve kişi anıştırması sınıflandırmasına girebilecek diğer anıştırmalar da sırasıyla; 

altıncı dizede yer alan “Austriya dedikleri bir küçük uşak” ile gönderme yapılan 

“Avusturya askeri”, sekizinci dizede yer alan “Urusun saldatları” ile “Rus askeri” ve 

dokuzuncu dizedeki “Austriya kurşunlari” ifadesi ile yapılan “Avusturya askeri” 

göndermesidir. 

Tablo 2.46: “Soldier's Lament” ve Donald Rayfield Çevirisi 4 

… 

Austriya dedikleri bir küçük uşak 

omuzunda martini, belinde bıçak. 

Hekimoğlu derler benim aslıma 

Aynalı Martin yaptırdım da (narinim) 

kendi neslime 

Hekimoğlu derler ufak bir uşak 

Bir omuzdan bir omuza (narinim) on 

arma fişek 

Rayfield, Donald. 1988. The Soldier’s Lament: World War One Folk Poetry in the Russian Empire. The 

Slavonic and East European Review. c. 66. s. 1: 87. 

 

Altıncı dizede yer alan “Austriya dedikleri bir küçük uşak” ifadesi ile Hekimoğlu 

türküsünün üçüncü dizesinde yer alan “Hekimoğlu derler ufak bir uşak” ifadesi de 



111 

benzerlik göstermektedir. Her iki türküde de “martin” ifadesinde “Martini-Henry 

tüfek” göndermesi ile kültürel anıştırma yapılmıştır. 

4.6. Bölüm Değerlendirmesi 

Tezin bu bölümünde Anadolu’ya özgü seçili anonim eserler ile Avrupa’dan seçilmiş 

anonim eserler dillerarası bir uygulama olarak metinlerarası ve anametinsel ogeler 

bağlamında ele alınmıştır. Anonim eserlerin detaylı bir şekilde ele alınabilmesi için 

türküler, ninniler ve ağıtlar olmak üzere üç kısma ayrılarak her bir tür hem 

metinlerarası hem de anametinsel ögeler bağlamında incelenmiştir.  

Anadolu ve Avrupa’da icra edilmiş seçili örnek türkü incelemelere bakıldığında 

metinlerarası ögeler bağlamında pek çok ortak unsuru barındırdığı gözlemlenmektedir. 

Seçili eserlerdeki örnek motifler (ana-kız/gelin-kaynana çatışması, sevdiğine 

kavuşamama, zorla evlendirilme/kaçırılma vb) her iki bölgede de benzerlik 

göstermekte olduğu görülür. Bu eserlerin Avrupa boyunca yayılımının yönü 

incelendiğinde, Anadolu’daki eserlerindeki ortak kültürel izlerin benzerlği yönünden 

palimpsest bir yapıda olduğunu söylemek mümkündür. Eserlerde karşılaşılan izleksel 

benzerliklerin yanı sıra Avrupa boyunca doğu-batı yönünde Macarlardan Slavlara 

yayılımın gerçekleştiği eserlerdeki dini, kültürel ve tarihi anıştırmalar Anadolu’daki 

örnekler ile benzerlik göstermektedir. Macar ve Yunan eserlerin yanı sıra Anadolu’dan 

İspanya’ya göç eden Sefarad baladlarındaki Türk motifi örnekleri gibi pek çok 

metinlerarası ilişkisellik ortaya çıkmaktadır. Eserlerin Avrupa’daki yayılımı 

bağlamında ve Anadoludaki eserlerde ortaya çıkan motifler ile benzer özellikleri kendi 

kültüründe yeniden ortaya çıkaran palimpsest motiflere rastlanmaktadır. Aynı 

geleneksel ifadelerin farklı coğrafyada farklı katmanlarda yeniden ifade edildiği 

palimsest yapılar seçili örneklerde karşımıza çıkmaktadır. 

Anadolu ve Avrupa karşılaştırmalı seçili anonim türkü ve baladlar anametinsel ögeler 

bağlamında incelendiğinde “The wife of Usher’s Well” baladı ile benzer temanın 

işlendiği “Gelin Ayşe” türküsünün biçemsel dönüşümü salt çeviri olarak erek metne 

aktarım şeklinde karşımıza çıkmaktadır. İzleksel dönüşümün göz ardı edilerek metnin 

doğrudan aktarımına vurgu yapıldığı açıkça ifade edilebilir. Benzer şekilde, seçili 

ağıtların erek metne doğrudan çevrilerek izleksel ereğin dikkate alınmadığı bir aktarım 

göze çarpmaktadır. 



112 

Karşılaştırmalı incelenen Anadolu ve Avrupa’ya özgü ağıtlarda metinlararası ögeler 

bağlamında öne çıkan unsurlar kültürel ve tarihi anıştırmalar üzerine yoğunlaştığı 

gözlemlenmektedir. Kahraman asker ve savaş motiflerinin işlendiği bu metinlerde 

hem Anadolu hem de Balkan-Rus topraklarında icra edilen benzer eserlerin ait olduğu 

coğrafyadaki dönüşümleri öne çıkmaktadır.  

Anametinsel ögeler bağlamında seçili anonim eserler incelendiğinde ağıtların evrensel 

dilini öne çıkaran “ayrılık, ölüm, kader” gibi motiflerin coğrafi açıdan fazla değişiklik 

göstermediği, eserlerde bahsi geçen yerler dışında farklılık göstermediği söylenebilir. 

Savaş ve gurbet motiflerinin işlendiği asker ağıtlarının biçemsel dönüşümü özellikle 

çevirileri bağlamında erek kültüre aktarımda çevirmenin kültürel ve dilbilgisel 

birikimi ile sınırlandırıldığı gözlemlenmektedir.  



113 

5. DİL-İÇİ UYGULAMA: METİNLERARASILIK-ANAMETİNSELLİK 

BAĞLAMINDA ANONİM HALK ESERLERİ ÖRNEK İNCELEMELER 

5.1. Anadolu “Türkü”lerinde Metinlerarası Ögeler 

Yüzyıllar boyunca medeniyetlere ev sahipliği yapan Anadolu topraklarının eserleri de 

barındırdığı uygarlıklar kadar zengin bir çeşitliliğe sahiptir. İzini sürmenin sonsuz bir 

metinlerarası ilişkiler ağına yönlendirdiği bu çeşitlilikte çalışmanın sınırları çizmek 

adına TRT Türk halk müziği arşivi ile kısıtlı tutulmuştur. Bir önceki bölümde 

Anadolu’dan Avrupa’ya uzanan türkü ve balad ilişkisinin ele alınmasının ardından bu 

bölümde ise Anadolu’ya özgü seçili anonim eserler (türkü, ağıt, ninni v.b.) 

metinlerarasılık yöntemleri ile detaylı şekilde ele alınmıştır.  

5.1.1. Anıştırma 

Aktulum (2011) anıştırmayı bir metindeki örtük göndermeler olarak tanımlamaktadır. 

Bir metindeki anıştırmalara doğrudan işaret eden bir gösterge olmadığı için, okurun 

zengin bir kültürel ve yazınsal geçmişe sahip olması gerekmektedir. Aktulum (2011) 

anıştırmaların bir edebi esere, sanata, tarihe, bilimsel gerçeklere, kişilere, şarkılara, 

ortak bir duygu ya da siyaset bağlamında gerçekleşebileceğini vurgular.  

5.1.1.1. Kültürel anıştırma  

Önceki bölümlerde belirtildiği gibi anıştırma, tarihi, kültürel, yazınsal veya politik 

önemi olan bir kişiye, yere, şeye veya fikre kısa ve dolaylı bir göndermedir. Bahsettiği 

kişi veya şeyi ayrıntılı olarak açıklamaz. Kültürel anıştırma ise, belirli bir topluluk 

veya kültür içindeki bir kişinin, yerin veya olayın bir birleşimidir. Yine kültürel 

anıştırma türünde de okurun/çevirmenin belirli bir kültürel geçmişe sahip olması 

beklenir. Aşağıdaki seçili türkülerde kültürel anıştırma bağlamında çözümlemeler 

yapılmıştır. 

Karahasanoğlu (2012) makalesinde ve TRT Türk halk müziği (THM) arşivinde yer 

alan “Kara Çadır İs mi Tutar” adlı türkünün ilk dörtlüklerine karşılaştırmalı olarak 

bakıldığında kültürel bir anıştırma olan “Martin rifle” ve “Mauser” tüfeklerinin 

karşılıklarını gözlemleyebiliriz. 



114 

 Örnek 1:  

Kara çadır ismi tutar 

Martin tüfek pas mı tutar 

Ağlayalım aman bacım 

Elin kızı yas mı tutar 

       (Karahasanoğlu, 2012)   

İkinci dizede sözü geçen “Martin tüfek” ile sezdirilmek istenen asıl geliştiricilerinin 

Friedrich von Martini ve Alexander Henry olan Martini-Henry rifle şeklinde bilinen 

tek kurşun atılabilen ingiliz tüfeğidir. Bu silah türünün özellikle Osmanlı döneminde 

de anadoluda kullanıldığı bilinmektedir. Türküye de ayrıca konu olması da bu savı 

doğrular niteliktedir.  

 Örnek 2:         

Kara çadır ismi tutar 

Yağlı mavzer pas mı tutar 

Anam ağlar bacım ağlar 

Elin kızı yas mı tutar 

(Karahasanoğlu, 2012)   

TRT THM arşivinden alınan örnekte türkünün ikinci dizesinde bahsi geçen yağlı 

mavzer ile sezdirilen Alman marka silah firması Mauser’e ait “Mauser Model 1871” 

olarak da bilinen piyade tüfeğidir. Osmanlı döneminde sürgülü tüfek olarak da 

kullanılan “mavzer” tanımı buradan gelmektedir. 

Martin tüfek ile yapılan kültürel anıştırmanın bir diğer örneğine yine TRT THM 

arşivinden alınan “Hekimoğlu” türküsünde rastlamaktayız. 

Tablo 3.1: Hekimoğlu Derler Benim Aslıma 

Hekimoğlu derler benim aslıma 

Aynalı Martin yaptırdım da (narinim) kendi neslime 

 

Hekimoğlu derler ufak bir uşak 

Bir omuzdan bir omuza (narinim) on arma fişek 

 

Konaklar yaptırdım mermer direkli 



115 

Hekimoğlu dediğin de (narinim) aslan yürekli 

 

Konaklar yaptırdım döşeyemedim 

Ünye Fatsa bir oldu da (narinim) baş edemedim 

 

Ünye Fatsa arası Ordu’da kuruldu 

Hekimoğlu dediğin (narinim) o da vuruldu 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1971, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Ordu, Repertuar No: 110. 

 

Hekimoğlu türküsünün ikinci dizesinde yer alan “aynalı martin” sözcesi ile yine 

“martini-henry” tüfeğine anıştırma yapıldığı gözlenmiştir.  Özellikle kahramanlık 

motifinin vurgulandığı bu türküde martin tüfek ile çatışmaya giden bir yiğit 

delikanlının vurulması konu alınmıştır. 

Tablo 3.2: Drama’nın İçinde Bre Komit Hasan 

1. 

Drama’nın içinde (bre) komit Hasan çınar da ağacı 

Kurşun da yarasının (bre) komit Hasan yok mudur ilacı 

-Bağlantı- 

Atsana (bre) Hasan komita Hasan martini atsana 

Candarmalar saracak seni Balkana kaçsana 

2. 

Drama mapsanesi (bre) komit Hasan kireçle sıvalı 

  Komita Hasan’ın martini de sedeften sırmalı 

3. 

Drama’nın içinde (bre) komit Hasan martin de patladı 

Hasan’ı görünce Şumkarda Yaris paytondan atladı 

- 

Şumkar: Eşkıya                     Yanis: Bir erkek adı 

                                  Komit: Efe, milis                    Balkan: Ormanlık alan 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Rumeli, Repertuar No: 

4381. 

Martin tüfek anıştırmasının gerçekleştirildiği “Drama’nın içinde (bre) komit Hasan” 

ve “Drama köprüsünü gece mi geçtin” türküleridir. İlk türküde “martini atsana”, 



116 

“martini sedeften sırmalı” ve “martin patladı” sözceleri ile tüfeğin türünden söz 

edilmiştir.  

Tablo 3.3: Drama Köprüsünü Gece Mi Geçtin 

Drama köprüsünü (bre) Hasan gece mi geçtin Hasan 

Ecel şerbetini (bre) Hasan ölmeden içtin 

Anadan babadan (bre) Hasan nasıl vazgeçtin Hasan  

-Bağlantı- 

At martini Debreli Hasan dağlar inlesin 

Drama mahpusunda (bre) Hasan namın yürüsün 

 

Drama köprüsü (bre) Hasan dardır geçilmez Hasan 

Soğuktur suları (bre) Hasan bir tas içilmez 

Anadan geçilir (bre) Hasan yardan geçilmez Hasan 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Rumeli, Repertuar No: 1982. 

 

İkinci türküde ise “at martini Debreli Hasan” sözcesi ile “martin atmak” aynı zamanda 

ateş etmek anlamında kullanılmıştır. “Silah patlatmak” ve “ateş etmek” anlamlarında 

dile getirilen bu sözceler, aynı zamanda da silah (tüfek) türüne anıştırmada bulunarak 

döneminin yaygın kullanılan tüfek markasına da gönderme yapılmıştır. 

5.1.2. Öykünme-Pastiş 

Öykünme, ya da diğer tanımı ile pastiş (pastiche), bir müzik tekniği olarak, daha 

önceki bir dönemden veya başka bir ülkeden (amacı değişebilen şekilde) bir eserin ya 

da eser stilinin samimi bir şekilde çağrıştırılmasını içermektedir. Özellikle 

müzikallerde görüleceği gibi türkü ve baladlarda da kullanımı sadece bu yüzyılın ilk 

dönemlerinde ortaya çıktığına dair örneklere rastlamak mümkündür. 'Ciddi' eser 

alanında pastişin kullanımı en az on yedinci yüzyıla kadar uzandığı bilinmektedir. 

Genette’e (1997) göre öykünmede yazar, söz konusu biçimsel yapılandırmayı gösteren 

tamamen yeni bir metin oluşturmak için belirli bir biçemsel özellikler kümesini 

tanımlar ve özümser. Bu, aynı zamanda, ana metnin kesin bir altmeninin olmadığı 

anlamına geldiği de düşünülebilir. Burada, ana metnin tamamen yeni olmasıyla, 

yansılamaden farklıdır. Diğer bir deyişle, ana metinde ortak içerik yoktur ve 

varsayılmış altmetni, yalnızca biçimsel bir benzerliktir.  



117 

Yine müziklerarasılıktan örnek vermek gerekirse, eski bir destandan türemiş bir 

anonim bir türküyü/baladı alıp rock tarzında yeni bir şarkı kaydeden bir grup hayal 

etmek mümkündür ve hatta türkü/balad yapıtlarına pek aşina olmayan bazı 

okur/dinleyiciler, aslında yeni bir şarkıyı dinlediklerine inanabilirler. Bu duruma 

güncel bir örnek olarak da kendilerini “Anadolu Rock” grubu olaran tanımlayan “Altın 

Gün” grubu öne sürülebilir. Üyelerinin Hollanda ve Türk olduğu bu grup, Anadolu’ya 

özgü eserleri (Cemalim, Ordunun dereleri, Süpürgesi Yoncadan, Gelin Halayı vb.) 

batıya özgü enstrümanlar ile yeniden düzenleyerek bambaşka bir eser gibi gözüken 

anonim eserlerin dönüşümünü gerçekleştirmişlerdir. Bu bağlamda, böyle bir altmetne, 

benzer üslup özelliklerini paylaşan ve dolayısıyla ortak bir genel bütünceye ait olan, 

bir değil, birçok altmetne sahip olduğunu düşünebiliriz. Bu altmetin topluluğundan, 

öykünmenin yazarı, yeni eserini şekillendiren özellikleri çıkaracaktır.  

 

Şekil.2: Altın Gün Grubu 

        ATO Records, “Altin Gün Announce New Album ‘Yol’, Out February 26”, 

https://atorecords.com/news/altin-gun-announce-new-album-yol-out-february-26/  [15.12.2020]. 

 

Grubun eserleri şekillendiren en büyük özellikleri, özellikle 60’lı ve 70’li yılların 

“saykodelik” olarak tanımlanan “bohem” havasını sadece ezgilerde değil kıyafet ve 

görünüşleri ile de tamamlamaları olmuştur. Kullanılan entrümanlar ile de anonimi, 

eskiyi ve günceli batının yenisi ile buluşturmuşlardır. Ezgisel kısmın çalışmanın 

sınırları dışında bırakıldığı düşünüldüğünde, müziklerarasılık bağlamında 

gerçekleştirilen bu öykünmenin metinden bağımsız düşünülmesi oldukça imkânsızdır. 

https://atorecords.com/news/altin-gun-announce-new-album-yol-out-february-26/


118 

Genette, bu durumu şöyle özetlemektedir: yansılama ya da yansılama yazarı bir metni 

ele geçiriyor ve bunu şu ya da bu biçimsel kısıtlama ya da izleksel niyete göre 

dönüştürüyor ya da tek tip ve sanki mekanik olarak başka bir biçeme aktarıyor. 

Öykünme yazarı tarzı ele geçirir ve bu biçem metni belirler. Öyleyse öykünme, doğası 

tamamen soyut bir özelliğe dayandığı için, yalnızca allosonik bir bakış açısından 

düşünülebilir: üslup. Bu bizi bazen Genette'in isimlendirmesinden ayrılmaya ve 

popüler müzik bağlamında kabul edilebilir terimler bulmaya da zorlayabilir.  

5.2. Anadolu Türkü”lerinde ve Anametinsel Ögeler 

Bu bölümde amaçlanan, Anadolu’ya özgü anonim türkülerde yer alan ifadelerin ve 

motiflerin Genette'in ana metinselliği açısından yorumlamaktır. Dil-içi bir uygulama 

bağlamında bu bölümde ele alınan eserler ağırlıklı olarak izleksel ve biçimsel 

dönüştürümlerine odaklanarak incelenmiştir. 

5.2.1. Biçimsel Dönüşüm/Dönüştürüm 

Biçimsel dönüşüm/dönüştürüm, anametinsellik kavramının alt başlığında incelenen 

metnin çeşitli şekilde biçeminin uğradığı değişikliklerdir. Biçimsel dönüşümler 

arasında çeviri, düzyazılaştırma, koşuklaştırma, biçem (üslup) değişimi olan 

indirgeme ve genişletme kavramları yer almaktadır. Çeviri ile metni kaynak dilden 

erek dile aktarma amacı güdülür. Koşuklaştırma ile düzyazının kafiyeli bir hale 

gelmesi amaçlanmaktadır. Biçem değişiminde ise metnin dilbilgisel süreçler ile 

yeniden yazılması ve indirgeme yöntemi ile altmetnin belirli olay örgülerini atarak 

kısaltılması ya da genişletme yöntemini kullanarak altmetne olay örgüsü ya da kişiler 

ekleyerek genişletilmesi ile gerçekleşir. Tüm bu değişiklikler ile metnin içeriği 

değişmekle kalmaz aynı zamanda altmetin (hypotext) de birtakım değişikliklere 

uğramaktadır. 

 

5.2.1.1. Çeviri 

Biçimsel çözümleme bağlamında ele alınan çeviri kavramı ile Karahasanoğlu’nun 

(2012) Yemen Türkülerini ele aldığı makalesinde yine kendisinin çevirmiş olduğu 

türkü örnekleri TRT repertuarındaki karşılıkları ile aşağıdaki şekilde incelenmiştir:  

 

 

 



119 

 Örnek 1: 

Tablo 3.4: Kara Çadir Ismi Tutar 1 

Kaynak Metin Erek Metin 

Kara Çadir Ismi Tutar  

Kara çadır ismi tutar  

Martin tüfek pas mı tutar  

Ağlayalım aman bacım  

Elin kızı yas mı tutar  

 

Tarlalarda biter kamış  

Uzar gider vermez yemiş  

Şol yemen de can verenler  

Biri Memet biri Memiş  

The Black Tent Wouldn’t Keep The Soot 

The black tent wouldn’t keep the soot 

The martin rifle wouldn’t keep the rust 

Let us all cry sister 

Don’t think a stranger’s daughter will be 

mourning with us! 

The reed grows in the fields 

Grows tall but wouldn’t bear fruit 

The ones who die in Yemen 

One is Memet one is Memiş! 

 

      Karahasanoğlu, Songül. 2012. Anatolian Folk Songs for Soldiers Who Died in Yemen. Cuadernos 

De Etnomusicología. s. 2: 282. 

 

Türkünün ikinci dizesinde yer alan “Martin tüfek” silahı TRT arşivindeki 

versiyonunda “yağlı mavzer” olarak geçmektedir. Detayları ile incelendiğinde, asıl adı 

Mauser (Mavzer) olan Alman tüfek firması, Paul Von Mauser tarafından 1874 yılında 

Prusya ordusu için tüfek üretmek amacıyla kurulan bir firmadır 

(https://tr.wikipedia.org/wiki/Mauser). Martin tüfek ise asıl adı Martini–Henry olan ve 

İngiliz ordusunda 1871 yılından beri kullanınan tek kuşun atan bir tür tüfektir. Asıl 

adını Friedrich von Martini ve Alexander Henry'den alan bu tüfek markası Osmanlı 

ordusu tarafından 93 Harbi'nde kullanılmıştır. Çevirmen burada TRT arşivinde 

olmayan başka bir yöre ağzından “Martin tüfek” tanımını kullanmıştır ve bunu uygun 

olarak “rifle” sözcüğü tüfeğin birebir çevirisini yapmıştır. Yine TRT arşivindeki 

versiyonunda yer alan birinci dörtlüğün üçüncü dizesinde geçen “anam ağlar bacım 

ağlar” sözcesi yerine “ağlayalım aman bacım” sözcesi ile dinleyene bir seslenişte 

bulunmuştur. İkinci dörtlükte ise TRT arşiv versiyonundan tamamen farklı bir sözce 

yer almaktadır. Ayrıca bağlantı adı da verilen “köprü” kısımlarının da olmadığı bu 

çözümlemede sözcüklerin birebir sözlük anlamları kullanılarak (tarla=field, kamış, 

reed, uzar gider= grows tall, yemiş vermek=bear fruit, biri=one vb.) birebir çeviri 



120 

yapılmıştır.  

Tablo 3.5: Kara Çadır İsmi Tutar 2 

 

Kara çadır ismi tutar 

Yağlı mavzer pas mı tutar 

Anam ağlar bacım ağlar 

Elin kızı yas mı tutar 

 

Bağlantı 

Halimi kimse sormaz 

Derdime ortak olmaz 

Sen gurbete gideli 

Akar gözyaşım durmaz 

 

Adım dillerde söylenir 

Ahbaplar benle eylenir 

(Bir hafta geçmez evlenir) 

Elin kızı yas mı tutar 

 

Bağlantı 

Kebabı köz öldürür 

Sürmeyi göz öldürür 

Yiğidi kılıç kesmez 

Bir acı söz öldürür 

 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Kayseri, Repertuar No: 4386. 

 

 Örnek 2: 

Karahasanoğlu’nun (2012) makalesinde çevirisini yaptığı diğer bir eser ise “Bir Tel 

Vurdum Yemen’de Gardaşıma” adlı türküdür. Türkünün Karahasanoğlu’nun 

makalesinde yer alan ve TRT arşivindeki versiyonları aşağıdaki örnekte göründüğü 

gibi aynıdır.  

 

 

 

 

Tablo 3.6: Bir Tel Vurdum Yemende Gardaşıma 

Kaynak Metin Erek Metin 

BİR TEL VURDUM YEMENDE  

GARDAŞIMA  

I SENT A CABLE TO MY 

BROTHER IN YEMEN 



121 

Bir tel vurdum Yemen'de gardaşıma  

Tez yetişsin cenazemin başına  

 

Suçum varsa yazsın mezar taşıma  

 

Yazık oldu yazık şu genç yaşıma  

Şu gençlikte neler geldi başıma  

 

Çarşafım çivide asılı kaldı  

Çeyizim sandıkta basılı kaldı  

Bizim şu mahkeme mahşere kaldı 

  

Yazık oldu yazık şu genç yaşıma  

Şu gençlikte neler geldi başıma  

 

I sent a cable to my brother in Yemen 

I asked him to come to my funeral 

quickly  

I asked him to write on my tombstone 

if I was wrong 

It was a pity to my young age 

What a lot of things had I lived so early! 

 

My coat was left hanging on hook 

My trousseau was left in my trunk 

Our settlement is left to the assembly 

 

It was a pity to my young age 

What a lot of things had I lived so early! 

     Karahasanoğlu, Songül. 2012. Anatolian Folk Songs for Soldiers Who Died in Yemen. Cuadernos 

De Etnomusicología. s. 2: 282. 

 

Türkünün ilk dizesinde yer alan yöresel ağız ile icra edilmiş “gardaşıma” sözcüğü erek 

dile yerelleştirilmeksizin sözlük anlamı ile “my brother” olarak çevrildiği 

görülmektedir. İkinci ve üçüncü dizelerde de kipleri değiştirerek erek dile yakın bir 

anlam yakalanmak istendiği düşünülebilir. “Çarşaf” sözcüğü de sözlük anlamı “ceket” 

olan “coat” olarak erek dile çevrilmiştir. Özellikle kültürel ögelerin işlendiği “çeyiz” 

ve “sandık” sözcüklerinin yanı sıra dini bir öge olan “mahşer” sözcüğü, erek dildeki 

versiyonunda “meclis” anlamında kullanılan “the assembly” sözcüğü ile aktarılmış ve 

bu noktada anlam kaygısı taşımadığı, dini unsurların karşılığı olan “Judgment day” ya 

da “dooms day” gibi tanımlar göz ardı edilmiştir.  

 

Tablo 3.7: Bir Tel Vurdum Yemende Gardaşıma 2 

 

Bir tel vurdum Yemen’de gardaşıma 

Tez yetişsin cenazemin başına 

Suçum varsa yazsın mezar taşına 

 

Bağlantı- 

Yazık oldu yazık şu genç yaşıma 

Şu gençlikte neler geldi başıma 

 



122 

Çarşafım çivide asılı kaldı 

Çeyizim sandıkta basılı kaldı 

Bizim şu mahkeme mahşere kaldı 

 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Elazığ, Repertuar No: 4058. 

 

 Örnek 3: 

Biçimsel dönüştürüm bağlamında çeviri çözümlemesi yapılan Karahasanoğlu’nun 

(2012) makalesinden üçüncü örnek ise “Yemen Yemen Şanlı Yemen” türküsüdür. 

TRT arşivinden iki farklı versiyonu dahil olmak üzere erek dile çevirisi ve 

karşılaştırmalı incelemesi aşağıdaki gibidir:  

Tablo 3.8: Yemen Yemen Şanlı Yemen 1 

Kaynak Metin Erek Metin 

Yemen Yemen Şanlı Yemen  

Yemen Yemen şanlı yemen  

Toprakları kanlı yemen  

Ben Yemen'e dayanamam  

Sürün beni eğlenemem  

 

Gitme Yemen'e Yemen'e  

Yemen sıcak dayanaman  

Tan borusu çalınınca  

Sen küçüksün uyanaman  

 

Yemen Yemen Glorious Yemen 

Yemen Yemen glorious Yemen 

The soil of Yemen is bloody 

I cannot stand Yemen 

I cannot leave my delicate love, 

 

Do not go to Yemen 

Yemen is deadly hot; you cannot stand 

When the horn is blown in dawn 

You cannot wake, as you are so young! 

      Karahasanoğlu, Songül. 2012. Anatolian Folk Songs for Soldiers Who Died in Yemen. Cuadernos 

De Etnomusicología. s. 2: 282. 

 

Çevirmen rolündeki yazar yukarıdaki örnekte de doğrudan çeviri yaparak sözcüklerin 

anlamı ve yöresel ağızlarını gözetmeksizin birebir karşılıklarını aktarmaya çalıştığı 

gözlenmektedir. Yine de, ilk dörtlüğün son dizesinde yer alan “sürün beni eğlenemem” 

sözcesinde ayrılığa dayanamayan biri olarak sürgüne gönderilmek istemesi dile 

getirilirken “I cannot leave my delicate love” dizesiyle narin sevgilisini bırakamayan 

biri olarak tamamen farklı bir anlam ile çevrilmiş olduğu görülmektedir.  

Tablo 3.9: Yemen Yemen Şanlı Yemen 2 



123 

1. YEMEN YEMEN ŞANLI YEMEN 

Yemen yemen şanlı Yemen 

Taşı toprağı kanlı Yemen   

Ben Yemene dayanamam 

Verin beni Edirneye   

 

Elma attım eziliyor 

Asker yola diziliyor 

Ben bu gece misafirim 

Helal eyle sütün bana 

 

2. YEMEN YEMEN ŞANLI YEMEN 

Yemen yemen şanli Yemen 

Topraklari kanli Yemen 

Ben yemene dayanamam 

Nazli yardan ayrilamam 

 

İstihkâma indirdiler 

Allı gömlek giydirdiler 

Bir ananın oğlunu 

Ta yemene gönderdiler 

1. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Batı Trakya, 

Repertuar No: 3329. 

2. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Rumeli/Kırcaali, 

Repertuar No: 3747. 

Aynı eserin batı Trakya ve Rumeli versiyonları ise ilk iki dizesi haricinde birbirinden 

tamamen birbirinden farklı olduğu gözlenmektedir. Özellikle batı Trakya yöresine ait 

eserin dördüncü dizesi, eserin icra edildiği bölgeye dair göndermede bulunur. Diğer 

ilginç örnek ise Karahasanoğlu (2012) çevirisinde tamamen farklı şekilde aktarılan bu 

dördüncü dize aslında Rumeli yöresine ait versiyonun dördüncü dizesinin (Nazlı 

yardan ayrılamam – I cannot leave my delicate love) birebir çevirisidir. 

 Örnek 4: 

Aynı makaleden çözümlenen dördüncü örnekte “Yemen Türküsü” olarak da bilinen 

“Havada Bulut Yok” adlı türkünün Karahasanoğlu (2012) tarafından çevirisi ve TRT 

Türk Halk Müziği arşivinden alınan örnek ile karşılaştırmalı incelemeleri 

gerçekleştirilmiştir. 

Tablo 3.10: Havada Bulut Yok Bu Ne Dumandır 

Kaynak Metin Erek Metin 

Havada Bulut Yok Bu Ne Dumandır 

Havada bulut yok bu ne dumandır 

Mehlede ölüm yok bu ne şivandır  

Şu yemen elleri ne de yamandır  

 

There Are No Clouds In The Sky 

There is smoke in the sky but there is no 

clouds 

Why is everyone crying though no 

one is dying? 



124 

Ah o Yemen’dir, gülü çemendir  

Giden gelmiyor, acep nedendir  

 

Kışlanın önünde bir sürü kazlar,  

Ayağım yalnayak yüreğim sızlar,  

Yemen’e giden ağlıyor kızlar,  

 

Burası Muştur, havası hoştur,  

Giden gelmiyor, acep nedendir  

 

Kışlanın önünde redif sesi var, 

Açın bakın çantasında nesi var,  

Bir çift kundurayla bir de mesi var, 

Yemen, oh, how hard you are? 

Here is Yemen, there is no rose 

everywhere grass 

We wonder why they never return 

There are geese in front of the 

barracks 

My feet are bare; my heart is 

aching 

Girls are crying for Yemen soldiers 

We are in Muş where the climate is 

mild 

We wonder why they never return 

We hear more soldiers in front of 

barracks 

See what he has in his back sack?  

A pair of shoes and socks all you find 

      Karahasanoğlu, Songül. 2012. Anatolian Folk Songs for Soldiers Who Died in Yemen. Cuadernos 

De Etnomusicología. s. 2: 282. 

 

Biçimsel dönüştürüm yöntemi olarak çeviri olmasının yanı sıra, yukarıdaki örnekte 

olduğu gibi anlamına da dikkat edilmeden birebir gerçekleştirilmiş bir çeviri olduğunu 

özellikle üçüncü kısımda gözlemlemekteyiz. Ev içerisinde de giyilebilen deriden 

yapılmış bir ayakkabı olan “mes”, erek dile “socks” (çorap) olarak çevrilmiştir. Aynı 

dizenin aşağıda görüldüğü üzere TRT arşivinden alınan örneğinde, “kundura ve mes” 

– “pabuç ve fes” olarak dile getirilmiştir.  

Tablo 3.11: Havada Bulut Yok  

 

Havada bulut yok bu ne dumandır 

Mehlede ölüm yok bu ne şivandır 

Şu Yemen elleri ne de yamandır 

(Bağlantı) 

Anom yemendir gülü çemendir 

Giden gelmiyor acep nedendir 



125 

 

Şu dağın ardında redif sesi var 

Varın bakın çantasına nesi var 

Bir çift pabuç ile bir de fesi var 

(Bağlantı) 

Burası muştur yolu yokuştur 

Giden gelmiyor acep nedendir 

 

Kışlanın önünde çalınır sazlar 

Ayağım yalnayak yüreğim sızlar 

Yemene gidene ağlıyor kızlar 

(Bağlantı) 

Burası muştur yolu yokuştur 

Giden gelmiyor acep nedendir 

        TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Muş, Repertuar No: 

341. 

     

5.3. Anadolu Ağıtlarında Metinlerarası Ögeler 

5.3.1. Anıştırma 

Anadolu’ya özgü türkü ve ninnilerde olduğu gibi ağıtlarda da kültürel, tarihi 

anıştırmalar ve kişi anıştırmaları karşımıza çıkmaktadır. Anonim halk eserleri arasında 

tarihi anıştırmaların en çok rastlandığı tür olarak ağıtları söylemek mümkün olabilir. 

Çalışmanın sınırlarını çizmek adına, anonim halk eseri bakımından zengin içeriğe 

sahip Anadolu’nun yalnızca TRT THM arşivinde yer alan eserleri üzerinden detaylı 

inceleme yapılmıştır. 

TRT THM arşivinde yer alan ağıtlar incelendiğinde özzellikle yoğun şekilde asker 

ağıdı olarak da adlandırılan ağıtlar ve bu eserlerde yer alan tarihi anıştırmalar göze 

çarpmaktadır. Aşağıdaki “Ak evime kara taban yaptırdım” adlı ve “Nurettin Ağıdı” 

olarak da anılan eserde savaşta yitirilmiş bir askere gönderme yapılırken aynı zamanda 

kişi anıştırması da yapılmaktadır.  



126 

Tablo 3.12: Ak Evime Kara Taban Yaptırdım (Nurettin Ağıdı) 

Ak evime kara taban yaptırdım 

Saya saya günlerini bitirdim 

Eller tezkiresin alıp gelirken 

Ben yavrumun künyasını yitirdim 

(Ben Nuri'min künyasını yitirdim) 

 

Tiren gelmiş iskelede seslenir 

Benim yavrum Erzurum'da yaslanır 

Keyfine'ya Nurettin'im gelmezse 

Tabancası sandığında paslanar 

 

Tiren gelsin şu tireni süreyim 

Açın yüzünü ben yavrumu göreyim 

Nuri'mi sağ salim gördüm diyene 

Evimi barkımı müjde vereyim 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Orta Anadolu, Repertuar 

No: 16. 

 

Eserin üçüncü dizesinde yer alan “tezkire” sözcüğü ile de tezkeresi beklenen bir asker 

olan “Nuri”nin dördüncü dizede “Ben yavrumun künyasını yitirdim” sözleriyle 

belirtildiği gibi künyesinin gelmediği ve beşinci dizede “Ben Nuri'min künyasını 

yitirdim” sözleri ile de yine kişi anıştırması yapıldığı gözlenmektedir.  Eserin yedinci 

dizesinde yer alan “Benim yavrum Erzurum’da yaslanır” ifadesi ile hem dönemin 

savaş cephesinde yer aldığını belirten tarihsel anıştırma söz konusudur. Eser bir 

annenin ağzından yazıldığı ve oğlunu (Nurettin) sağ salim görmek için evini, malını 

mülkünü müjde olarak vereceğini dile getirmektedir.  

Aşağıdaki Gaziantep yöresine ait ve “Şahin Bey Ağıdı” olarak da bilinen “Atına 

Binmiş Elinde Dizgin” adlı ağıt, tarihsel bağlamda benzer unsurlara vurgu yapmakta 

ve yine “asker” ve “savaş” motifini işlemektedir: 

 

 



127 

Tablo 3.13: Atına Binmiş Elinde Dizgin (Şahin Bey Ağıdı) 

 

Atına binmiş elinde dizgin 

Girdiği cephede hiç vermez bozgun 

Çeteler içinde 

Yılan Bey azgın 

-Bağlantı- 

Vurun Antep'liler namus günüdür 

Vurun Türk uşağı namus günüdür 

 

Sürerim sürerim gitmez kadana 

Düşmanın kurşunu değmez adama 

Kara haberimi verin babama 

-Bağlantı- 

Antep'in harbine onbir ay oldu 

Kanımız kurudu benzimiz soldu 

Analar bacılar saçların yoldu 

Bağlantı 

 
KADANA: Dayanaklı bir cins yük atı 

 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar 

No: 53. 

 

Eserin ikinci dizesinde geçen “girdiği cephede hiçvermez bozgun” ifadesi ile dönemin 

Kurtuluş savaşında cephede yer alan askere göndermede bulunulmuştur. Birinci 

bağlantı kısmında yer alan “vurun Antep’liler, vurun Türk uşağı” sözleri ile de ağıt ve 

türkünün içiçe geçtiği bir savaş motifi işlenmiştir. İkinci kısmın ikinci dizesinde 

“Düşmanın kurşunu değmez adama” sözlerinde kahramanlık motifi işlenirken 

ardından gelen “Kara haberimi verin babama” ifadesi ile ölüm ile eşanlamlı olarak 

“kara haber” söz öbeği kullanılmıştır. İkinci bağlantının ilk dizesinde yer alan 

“Antep'in harbine onbir ay oldu” ifadesinde gerçekleştirilen tarihsel anıştırma ile savaş 

döneminin Antep yöresinde deneyimlenen zorluklarını vurgulayarak cepheden 

gelecekleri bekleyen kişilerin- ki bunlar “ana-bacı” olarak belirtilmiştir – çektiği 

acıları betimlemiştir. 

Ninni ve ağıdın iç içe geçtiği bir eser olan “Gece Gündüz Ninnisini Söyledim” ağıdı 

ile yine asker ve savaş motiflerinin işlendiği anonim eserlere örnek teşkil etmektedir: 

 

 

 



128 

Tablo 3.14: Gece Gündüz Ninnisini Söyledim (Ağıt) 

Gece gündüz ninnisini söyledim 

Büyüttüm yavrumu asker eyledim 

Askerim gelecek diye gönül eğledim 

Umutlarım kül eyledin Mustafa'm 

 

Suzan yârin günü güne ekliyor 

Annen baban postaları yokluyor 

Kızın Edâ baba yolu bekliyor 

Umutlarım kül eyledin Mustafa'm 

 

Yollar ırak diye mi gelemedin 

Kendini vatana şehit eyledin 

Denizin kumuna nasıl belendin 

Umutlarım kül eyledin Mustafa'm 

 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Orta Anadolu, Repertuar 

No: 877. 

 

Eserin ilk dörtlüğünde ninnilerle yavrusunu büyüten ve asker eyleyen annenin 

ağzından söylenen bekleyiş ve asker evladının gelmeyişi üzerine bir yas ifadesi yer 

almaktadır. Dörtlüklerin son dizesinde yinelenen “Umutlarım kül eyledin Mustafa'm” 

sözüyle yapılan anıştırmada bahsi geçen askerin adı ya da dönemin askerlerine hitap 

edilen “Mehmet, Mustafa” gibi bir adlandırma da olabileceği düşünülebilir. Bununla 

birlikte diğer dizelerde kızının ve eşinin de isimlerinin belirtilmesi sebebiyle sözü 

geçen “Mustafa” askerin kendisi olduğu ve genel bir adlandırma olmadığı açıktır. 

Eserin son dörtlüğünde yer alan “kendini vatana şehit eyledin” ifadesi ile de askerin 

şehit olduğunu vurgulamaktadır. 

Gaziantep yöresine ait “Irakkadan Beri Gelen Gaziler” eserinde de kişi anıştırmaları 

ve tarihsel anıştırmalar karşımıza çıkmaktadır: 

 

 

 



129 

Tablo 3.15: Irakkadan Beri Gelen Gaziler 

(Ağıt - Bozlak - Barak) 

 

Irakka'dan beri gelen gaziler 

Irakka'nın gonca gülü soldu mu 

Yenilen bir habar doydum aradan 

Öldü derler Cerit Bekir öldü mü 

 

Cerit Bekir öldüse açıldı kilit 

Yolumuz bağladı bir kara bulut 

Kürdülü Kerim'le Bayındır Halit 

Kolu bağlı cellatlara vardı mı 

 

Hükmümüz de geçerdi Kafdan Kafa 

Şu yalan dünyada kalmamış vefa 

Ulaşlıoğlu da Hacı Mustafa 

Alayları bölük bölük böldü mü 

 

Kul Haydar'ım der ki gönül sıralar 

Yeniledi bu sinamda yaralar 

Şimden sonra kılınç bizi aralar 

İlbeyli Türkmeni bunu bildi mi 

 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar 

No: 818. 

 

Yukarıdaki eserin farklı dizelerinde “Cerit Bekir”, “Kürdülü Kerim”, “Bayındır Halit” 

ve “Ulaşlıoğlu Hacı Mustafa” kişi anıştırmaları ile cepheden dönüp dönmediğini 

sorgular bir yakarış ile “alayların bölük bölük edilişi” üzerine kahramanlık söylemi 

yer almaktadır.  

TRT THM arşivinde yer alan diğer bir asker ağıdı “Kışlanın Üstünde Kurdum İskele” 

ise asker ağzından söylenmiş bir eserdir. Dönemin onsekiz yaşında cepheye çağrılan 

genç delikanlılarından biri olarak düşünülen bu seslenişte yine tarihsel anıştırma ile 

savaşın izlerini taşıyan ağıt Amasya’nın Taşova yöresinde şekillenen haliyle aşağıdaki 

gibidir:  

Tablo 3.16: Kışlanın Üstünde Kurdum İskele (Asker Ağıdı) 

                                          Kışlanın üstüne kurdum iskele 

Onsekiz yaşımda geldim askere 

Üç yıl demeyince vermez teskere 

 

Bağlantı: 

Bu sebepten arz ederim ben de sılamı 

Anam ağlama ciğer dağlama 

Attın beni gurbete mekân bağlama 



130 

 

Kışlanın önünde bir pınar akar 

Oturmuş askerler çamaşır yıkar 

Sılada sevdiğim yollara bakar 

 

Bağlantı 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Amasya, Repertuar No: 

670. 

 

Eserin üçüncü dizesinde belirtildiği üzere savaş döneminin askerlik süresi ve tezkere 

süresi üç yıla kadar sürmektedir. Yine askerin ağzından betimlenen askerlerin kışlanın 

önünden akan pınarda çamaşır yıkaması detayları ile işleyen eser gurbette, kışlada 

tezkere bekleyen bir askerin gözünden ele alınmıştır. 

Kişi ve tarihsel anıştırmalara bir diğer örnek de Gaziantep yöresine ait “Şahin Bey 

Vuruldu” ağıdıdır. Savaşın Antep cephesinden yansımasını ele almıştır. Eserin son iki 

dizesinde otuz yaşlarındaki Şahin beyin köprü başında süngüyle vurulduğunu 

betimlemiştir. 

Tablo 3.17: Şahin Bey Vuruldu (Ağıt) 

 

Şahin bey vuruldu yollar açıldı 

Antep'in üstüne matem saçıldı (matem saçıldı) 

O güzel Antep'e düşmanlar doldu 

Uyan Şahin uyan bak neler oldu 

 

Şahin'i sorarsan otuz yaşında 

Süngüyle delindi (vuruldu) köprü başında (köprü başında) 

 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar 

No: 897. 

 

Asker ağzından yakılmış ağıtlara bir örnek de Kırşehir'li Âşık Hacı Osman'a ait olduğu 

TRT THM arşivinde belirtilen “Vilayetim Antep Köyüm de Sultan” eseridir. Kaynağa 

göre, yıllar önce askerliğini Kırşehir'de yapmış Adana ve Antep'li iki jandarma erinin 

kar altında kalıp donmaları üzerine yakıldığı bilinmektedir. 

Tablo 3.18: Vilayetim Antep Köyüm De Sultan (Ağıt) 

 

Vilayetim Antep köyüm de Sultan 

 Ağla anam ağla ayrıldım senden 

Bundan sonra mektup beklemen benden 

Ezrayil gurbette geldi ağlarım 



131 

 

İlimi sorarsan yeşil Adana 

Künyemi yazın da verin babama 

Felek doyurmadı beni dünyama 

Ezrayil gurbette geldi ağlarım 

 

Üç ay kaldı tezkeremi almaya 

Çekindik çavuştan geri dönmeye 

Felek kasteylemiş canım almaya 

Ezrayil gurbette geldi ağlarım 

 

İsmimi sorarsan yaralı Halit  

Gençliğe doymadım 

Allahım şahit Vazife uğruna olmuşam şehit 

Ezrayil gurbette geldi ağlarım 

 

 

Araplı köyüne serdik postları 

Kayıp ettik anne baba dostları 

Bulunmaz başıma mezar taşları 

Ezrayil gurbette geldi ağlarım 

 

Söyleme Hacı Osman söyleme yeter 

Bülbülün dalında serçeler öter 

Ocağım söndü de dostlar yas tutar 

Ezrayil gurbette geldi ağlarım 

 

         TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Kırşehir, Repertuar 

No: 814. 

 

Yukarıdaki eserde yinelenen “Ezrayil gurbette geldi ağlarım”, “felek kasteylemiş 

canım almaya”, “felek doyurmadı beni dünyama” ve “Allahım şahit” ifadelerinde 

bahsi geçen “felek”, “Azrail” ve “Allah” sözleri Müslümanlık dinine özgü unsurlar 

olduğu için dini anıştırma örneği oldukları ileri sürülebilir. Şehit düşmüş olmanın 

kadere bağlanarak dini bağlamda “felek” motifi ile vurgulanmakta ve Azrail meleğin 

canını almak üzere gurbette görevdeyken geldiğini belirtmektedir. Ayrıca eserin son 

dörtlüğünün ilk dizesinde yer alan “Söyleme Hacı Osman söyleme yeter” ifadesiyle 

eserin icracısı olan Âşık Hacı Osman’a göndermede bulunulmuştur. 

Sivas yöresinden Âşık Veysel Şatıroğlu’nun kaynak alındığı “Ağlayalım Atatürk’e” 

eseri ise Mustafa Kemal Atatürk’e ağıt niteliğinde yakılmış bir türkü olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Eserin içerisinde yinelenen “Atatürk” ifadesi ile Mustafa Kemal 

Atatürk’e göndermede bulunularak yapılan kişi anıştırmasına örnektir.  



132 

Tablo 3.19: Ağlayalım Atatürk'e 

 

Ağlayalım Atatürk'e 

Bütün dünya kan ağladı 

Başbuğ'u almıştı ecel 

Geldi ecel can ağladı 

 

Şüphesiz bu dünya fani 

Tanrının aslanı hani 

İnsu-cinni cem'i mahluk 

Hepisi birden ağladı 

 

Doğu batı cenup şimal 

Aman tanrım bu nasıl hal 

Atatürk'e erdi zeval 

Amir memur altun kürsü 

Yas çekip insan ağladı 

 

İskender'i zülkarneyin 

Çalışmadır bunca neyin 

Her millet Atatürk deyin 

Cem'i cümle hep ağladı 

 

Atatürk'ün eserleri 

Söylencek bundan geri 

Bütün dünyanın her yeri 

Ah çekti vatan ağladı 

 

Fabrikalar icad etti 

Atalığın ısbat etti 

Varlığın Türke terketti 

Döndü çark devran ağladı 

 

Bu ne kuvvet bu ne kudret 

Var idi bunda bir hikmet 

Bütün Türk'ler İnönü İsmet 

Gözlerinden kan ağladı 

 

Tiren hattı teyyareler 

Türk'ler geydi hep garalar 

Semergand'ı Buhara'lar 

Eşitti her yan ağladı 

 

Siz sağ olun Türk gençleri 

Çalışanlar galmaz geri 

Maraşal Fevzi'nin askerleri 

Ordular teğmen ağladı 

 

Zannetme ağlayan gülmez 

Aslan yatağı boş kalmaz 



133 

Yalınız gidenler gelmez 

Melek-ül mevt'in elinden 

Her gelen insan ağladı 

 

Uzatma Veysel bu sözü 

Dayanmaz herkesin özü 

Koruyalım yurdumuzu 

Dost değil düşman ağladı 

 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Sivas/ Şarkışla, Repertuar 

No: 12. 

 

Eserin dördüncü dizesinde “geldi ecel” ifadesiyle ölüm sezdirilmiş ve “can ağlaması” 

motifiyle de ölüm ile ruhun bedenden ayrılması üstü kapalı aktarılmıştır. İkinci 

dörtlüğün birinci dizesinde yer alan “şüphesiz bu dünya fani” sözleri ile dini bir 

anıştırma olan Müslümanlık dininde inanılan dünya üzerindeki hayatın geçiciliği ve 

ölümden sonraki (ahiret) hayatın kalıcılığı üzerine “fani dünya” motifi işlendiği 

görülmektedir. Ayrıca altıncı dörtlüğün üçüncü dizesinde yer alan “İnönü İsmet” ile 

“Mustafa İsmet İnönü”; sekizinci dörtlüğün üçüncü dizesinde yer alan “Maraşal 

Fevzi” ifadesiyle “Mareşal Fevzi Çakmak” kişilerine göndermede bulunulmuştur. 

Eserin beşinci dörtlüğünün üçüncü dizesinde yer alan “Varlığın Türke terketti” 

sözlerinde geçen “Türk” ifadesi ile tüm Türk milletine (gençliği) gönderme 

yapılmıştır. Eserin son dörtlüğünün ilk dizesinde yer alan “uzatma Veysel bu sözü” 

ifadesiyle, çoğu âşığın eserinin son dörtlüğünde yinelediği gibi, Âşık Veysel kendisine 

göndermede bulunarak eseri sonlandırmaktadır. 

Şanlıurfa yöresine ait “Harpten Döndüm Yurda Ben” eseri asker ağıdı olarak 

nitelendirilen türkülere bir diğer örnektir. Eserin bir askerin ağzından söylenir şekilde 

ele alındığı ve savaştan memleketine dönen bir çoban olduğu belirtilmiştir.  

Tablo 3.20: Harpten Döndüm Yurda Ben 

 

Harpten döndüm yurda ben 

Oldum orda hurda ben 

Ben bir Türk çobanıyam 

Koyun vermem kurda ben 

 

Bağlantı: 

Ben ölüm düşman kurşununan ben ölüm 

Ay yıldızlı bayrak için ben ölüm 

(Vallah anam) Dumanlı dağlar güllü bahçalı bağlar 

Şirin Urfa'm için ben ölüm 



134 

Gerib Urfa'm için ben ölüm 

 

Hasretim var bugüne 

On bir nisan gününe süslenmiş çetelerin 

Girerler birbirine 

 

-Bağlantı- 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Şanlıurfa, Repertuar 

No: 235. 

 

Eserin ilk dörtlüğünün son iki dizesinde geçen “Ben bir Türk çobanıyım, koyun 

vermem kurda ben” ifadesi ile “kurt-düşman askeri” benzetmesi ile düşmana aman 

vermeyen bir kahramanlık motifi sezdirildiği görülmektedir. Benzer kahramanlık 

motifi ikinci dörtlükte daha belirgin şekilde “düşman kurşununan ben ölüm, Ay 

yıldızlı bayrak için ben ölüm, Urfa’m için ben ölüm” sözleri ile vurgulanmıştır. “Ay 

yıldızlı bayrak” sözü ile Türk bayrağına göndermede bulunulmaktadır.  

Gaziantep yöresine ait “Bozan Bey Türküsü” olarak da anılan “Karşıdan Karşıya 

Bozan’ın Yurdu” adlı eserde “Deli Bozan” olarak nitelendirilen Bozan Bey adına 

yakılmış ağıtta özelliklikle “üstüme gelemez bir bölük ordu” ve “kaldırırım asker 

beyin adını” ifadesiyle – asker ve kahramanlık motifleri –işlendiği görülmektedir.  

Tablo 3.21: Karşıdan Karşıya Bozan'ın Yurdu (Bozan Bey Türküsü) 

 

Karşıdan karşıya Bozan'ın yurdu 

Üstüme gelemez bir bölük ordu 

Aslımı sorarsan çöllerin kurdu 

Ölüm sana da lâyık değil Deli Bozan 

 

Alamadım şu dünyanın dadını 

Deli Bozan çağırsınlar adımı 

Kaldırırım Asker Beyin adını 

Ölüm sana da lâyık değil Deli Bozan 

 

Atımı bağladım bir dal tikene 

Ömrümü tükettim ömrün tükene 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar 

No: 820. 

 

Ayrıca kültürel anıştırmaya örnek nitelikte bir eser TRT THM repertuarında yer alan 

Çukurova yöresinin “Kara Şalvar Ildır Ildır” ağıdıdır. Eserin ilk dört dizesi aşağıdaki 

şekilde karşımıza çıkmaktadır: 



135 

 
Kara şalvar ıldır ıldır 

Gardaş martinini doldur 

El içinde arlaynıyom 

Gidek evimizde öldür 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 792) 
 

Eserin ikinci dizesinde yer alan “martini” sözü ile dönemin “Martini-Henry” marka 

tüfeklerine göndermede bulumakta ve bu bağlamda kültürel anıştırmaya örnek 

oluşturmaktadır. Benzer şekilde pek çok türküde kullanımı yine bu şekilde olduğunu 

gözlemlemek mümkündür. 

TRT THM arşivinden bir diğer eser ise Burdur yöresine ait “Gümüşlü Cezvelerim 

Gaynar Ocakta” adlı ağıttır: 

Gümüşlü cezvelerim gaynar ocakta (of of) 

Fişeklik de belimde (de) martin gucakta (efeler of of) 

Gine galmışın da sarı sarı sıcakta (of of) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 230) 

 

Yukarıdaki eserin ikinci dizesinde “martin gucakta” ifadesi ile yine bir gönderme 

yapılarak bambaşka bir eser olmasına rağmen kültürel anıştırmaların aynı zamanda 

dönemin yaygın kullanılan deyişlerini de yansıtığını düşünebiliriz. Bahsi geçen tüfek 

markası olmasına rağmen tamamen bir silah olarak “tüfek” sözcüğünün de yerine 

kullanılmıştır.  

5.3.2. Gönderge 

Aktulum’a göre gönderge (Aktulum, 2011, s.435) “bir yapıtın başlığını ya da yazarın 

adını anmakla yetinmek”tir. Başka bir alıntı yapılmaksızın okurun metne 

yönlendirildiği göndergede yalnızca yazarın adı, roman ya da kutsal kitap adlarının, 

tarihi bir kahramanın, trajedinin, şiirde adı geçen kişinin anılması söz konusudur.  

TRT THM arşivinden derlenen aşağıdaki örneklerde tarihi kahrman olarak 

varsayılabilecek “Leyla ile Mecnun” göndergelerinin yer aldığı eserler belirtilmiştir. 

Erzurum yöresine ait “Aşığın Tarihi Geldi Yaklaştı” eserinde Leyla ile Mecnun 

anlatısına gönderge aşağıdaki şekilde yapılmıştır: 

Leyla arz eyledi dağ ile taşa 

İrşad'ı attılar yanan ateşe 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 46) 



136 

 

Eserin devamında yer alan Kerem ile Aslı karakterlerine yapılan gönderge ile devam 

etmektedir: 

Aslı elleriyle saçın serdi ateşe 

Aslı'nın ardından geçen çağlar da ağlar (oy oy) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 46) 

 

Çorum yöresine ait “Aşka Düşen Âşık Elbet Kan Ağlar” eserinde ise yine âşıkların 

konu alındığı Yusuf ile Züleyha anlatısına gönderge ile başlamaktadır: 

Yusuf'un cemali benzerdi mah'a 

Kul edip sattılar yeter mi baha 

Yusuf'u zindana salan Züleyha (of) 

Ayrılık derdinin dermanı nedir (dost) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 4406) 

Ayrılık motifinin işlendiği eserin devamında Kerem ile Aslı anlatısına da gönderge yer 

almaktadır: 

Terketti elini de İsfihan'ını 

Aldırdı elinden Aslıhan'ını 

Kerem'den sorayım müşkül halını 

Ayrılık derdinin dermanı nedir (dost) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 4406) 

Eserin son dörtlüğünde ise Leyla ile Mecnun göndergesi ile ayrılık acısı motifi 

işlenmiştir: 

Sahrada bir derviş gezerdi dargın 

Aslanlar niyazbend olurdu hergün 

Leyla Leyla diye ağlayan mecnun 

Ayrılık derdinin dermanı nedir (dost) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 4406) 

Sivas yöresine ait Muzaffer Sarısözenin derlemesi ile “Benim Mecnun Kim Ol 

Hayranı Leyli" eseri ise hem eser adında hem de eserin içerisinde Leyla ile Mecnun 

anlatısına göndergede bulunmuştur: 

Benim mecnun kim ol hayran-ı Leyli 

Esir-i zülfü müşk efşan-ı Leyli (amman) 

Seher vaktında çıktım seyr-i bağa 

Okur bülbülleri destan-ı Leyli (aman) 

Acep bencileyin Mecnun olur mu 



137 

Kimi görsem sanıram anı Leyli 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 87) 

Kırşehir yöresinden Neşet Ertaş’ın kaynak kişi olduğu” Bir Anadan Bu Dünyaya 

Gelince” eserinde “gönül mecnun oldu Leyla bahane” ifadesinde Leyla ile Mecnun 

göndergesi yanı sıra “mecnun olma” eylemi olarak belirtilmiş aşk acısı kişileştirilmiş 

ve hatta üçüncü dizede “sanki Kerem oldum” ifadesi ile Aslı ile Kerem anlatısı 

anılmaktadır: 

Sığdırmadı felek beni cihane 

Gönül mecnun oldu Leyla bahane 

Sanki Kerem oldum ben yane yane 

Yandı bağrım için için eridi (vay) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 94) 

Gaziantep yöresi “Bir Söz İle Ben Duzağa Tutuldum” eserinde de aynı şekilde 

“mecnun olma”, “gönlün mecnun olması” eylemi olarak belirtilmiş aşk acısı 

kişileştirilmiş ve ayrılık acısına düşmüş sevdiğini arayan kişinin durumu “Leyla’sını 

aryaan Mecnun’a” benzetilmiştir: 

Ne sabra takat ne dilde karar (oy) 

Gönül mecnun olmuş Leyla'sın arar (oy) 

Vazgeçsem seni bir kötü sarar (oy) 

Görünce divâne etti yâr beni (oy) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 537) 

Sivas yöresi “Bozulmuş Havalar Kış İmiş Meğer” eserinde yalnızca “Leyla ile 

Mecnun” anlatısına değil ayrıca “Kerem ile Aslı” ve “Şah İsmail ile Gülizar” anlatıları 

da anılmaktadır: 

Kara gözlüm gel suna boylum sen gel 

Kerem yetmedin Aslı'nın ardından 

Mecnun gezerimiş Leyla yurdundan (hey) 

Şah İsmail de Gülizar'ın ardından 

Çektiği cefalar aza mı düştü gel 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 851) 

Gaziantep yöresine ait olan ve sevdiğini aşk acısıyla arayan kişinin örneklendiği “Çeke 

Çeke Bu Dert Beni Öldürür” eserinde de benzer şekilde “Leyla ile Mecnun” anlatısına 

gönderge yer almaktadır: 

Bulana kadar mecnunlar arıyıp 



138 

Leyla'sını bulana kadar 

(vala) Dostlar bu dert beni diyar diyer gezdirir 

Yaşım kemalini bulana kadar 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 906) 

Erzurum yöresine ait “Ey Rüzigâr Gidersen Canana Söyle Beni” eserinde de aynı 

ayrılık motifi işlenmiş ve iki aşığın birbirine kavuşma anlatısı benzer bir şekilde 

anılmıştır: 

Ey rüzigâr gidersen canana söyle beni 

Onda merhamet varsa yakmasın böyle beni 

Ben buraya uğrayalı bana mecnun dediler 

Ben nasıl mecnun'um bilmem aramaz Leyla beni 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 906) 

Hatay yöresi “Göğala Gözünü Sevdiğim Döndü” eserinin ilk dizesinde yer alan 

“Leyla'nın bekçisi Mecnun ben oldum” ifadesi ile aşkı uğruna bekleyen kişinin 

benzetilmesi ile Leyla ile Mecnun anlatısı anılmıştır: 

Leyla'nın bekçisi Mecnun ben oldum 

Gark oldu gemim deryaya daldım 

Esef etme kömür gözlüm ben geldim 

Sen ağlama yak kınanı ağ ele 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 629) 

Kırşehir yöresine ait Neşet Ertaş tarafından icra edilen “Hele Bakın Şu Feleğin İşine” 

eserinde aşk ve ayrılık acısının örneklemesi “Leyla ile Mecnun” ve “Kerem ile Aslı” 

anlatısı anılarak gerçekleştirilmiştir: 

Hele bakın şu feleğin işine 

Ne çileler vermiş gulun başına 

Mecnun'u Leyla'ya hasiret etmiş 

Kerem yanmış Aslıhan'ın aşkına 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 241) 

Şanlıurfa yöresine ait “Leyla'sı Var Mecnun'un Leyla'sı Var” eseri ise hem eser adı 

olarak hem de dizelerinde “mecnun gezen” eylemi ile kişiselleştirilmiş “sevdiği için 

aşk ve ayrılık acısıyla gezen kişi” anlamında “Leyla ile Mecnun” anlatısının 

göndergesine bir örnektir: 

Leyla'sı var 

Mecnunun Leyla'sı var (oy) 

Böyle mecnun gezenin (oy) 



139 

Valla helbette bir Leyla'sı var (oy) 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 297) 

TRT THM arşivinden incelenen bir diğer eser ise Kars yöresine ait “Neyine Güvenem 

Yalan Dünyanın” adlı eserdir. Eserin ilk dörtlüğünün ikinci dizesinde ayrılık acısının 

“Kerem ile Aslı”daki Kerem gibi yakıp kül ettiği benzetmesi yapılmıştır: 

Neyine güvenem yalan dünyanın 

Keremi yandırıp kül etmedi mi 

Onbir ay bir güle eyledi feryad 

Gül için bülbülü lâl etmedi mi 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 690) 

Aynı eserin ikinci dörtlüğünde ise aşkı için çöllere düşen Mecnun’un anlatıldığı “Leyla 

ile Mecnun” anlatısı ve yine aşkı için dağları delen Ferhat’ın konu edildiği “Ferhat ile 

Şirin” yapıtları anılmıştır: 

Bülbül âşık idi gonca güllere 

Arzusun söylerdi esen yellere 

Mecnun Leyla için düştü çöllere 

Ferhat'a dağları yol etmedi mi 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 690) 

Çukurova yöresine ait “(Öksüz Ali Bozlağı) olarak da bilinen “Ela Gözlerini Sevdiğim 

Dilber” ise sevdiğini bekleyen kişinin “Leyla ile Mecnun” anlatısındaki sevdiğini 

(Mecnun) bekleyen “Leyla”ya gönderme yapılarak ifade edilmiştir: 

Leyla'nun Mecnun'u bekler ben oldum 

Kalmadı gemim de deryaya kaldım 

Söylen nazlı yâre işte ben geldim 

Ağlamasın kına yaksın ağ ele 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 766) 

Yukarıdaki eserlerin ortak noktası olan ayrılık acısı motifi, yöreleri birbirinden farklı 

olmasına rağmen aynı göndergenin aynı amaçla işlendiğinin göstergesi olduğunu 

söylemek mümkündür. Coğrafi açıdan farklı yöreler olmasına rağmen aşk, ayrılık ve 

özlem konusunda anılan anlatının da evrenselliği ve zamansızlığından bahsetmek 

mümkündür. 

Bunun yanı sıra göndergede her zaman yapıt adı ya da kahramanı anılmadan sadece 

döneminin yaygın bilinen değerlerinin ya da daha genel bir deyişle geleneğinin de 

anıldığı gönderge örneklerinden söz edebiliriz. Aktulum’a göre (2011) göndergede 

aynı zamanda “bir çağın, bir geleneğin” de metnin içinde anılması söz konusudur. Bu 



140 

bağlamda aşağıdaki eser örneklerinde ele alınan ortak nokta, ağıtlara konu olan 

ölümün kadere bağlanarak hatta dini unsurların ağır bastığı “felek” motifinin 

işlenmesidir. Buna bağlı olarak eserlerin çoğunda yinelenen “hayatın geçiciliği” ve 

“hayatta deneyimlenen her şeyin son bulacağı, ölüm dışında her şeyin biteceği, 

herkesin ölümü tadacağı” sezdirilmektedir. 

Orta Anadolu yöresine ait Neşet Ertaş’ın kaynak kişi olarak gösterildiği “Şeker Dağı 

Bozlağı-Ağıdı” olarak da bilinen “Erken Düşer Şeker Dağın Gırcısı” ağıdının son 

dizelerinde yinelenen “güvenme dünyanın ahiri yalan” sözleriyle ölümün ardında 

kalan her şeyin yalan olduğu sezdirilerek hayatın geçiciliği üzerine vurgu yapılmıştır. 

 

Tablo 3.22: Erken Düşer Şeker Dağın Gırcısı (Şeker Dağı Bozlağı-Ağıt) 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Orta Anadolu, Repertuar 

No: 604. 

 

Ankara yöresine ait “Kurban Olurum Mezeriyin Taşına” eserinde de benzer bir “felek” 

vurgusu yapıldığı görülmektedir. Eserin dördüncü dizesinde yer alan “gülüm 

goncayken soldurdu felek” ifadesiyle “gülün henüz yetişmemiş gonca hali” ile “genç 

yaşta henüz hayatının erken dönemlerinde olma” durumu altmetinden çıkarılmakta ve 

“kaderinde ölümün olduğu” sezdirilerek “feleğin gonca gülü soldurması” dile 

getirilmiştir. Benzer vurguyu eserin onuncu dizesinde yer alan “kaderimde (de) bir 

okunmaz yazı var” ifadesinde görebiliriz.  

Bunun yanı sıra dini anıştırmaların yoğun olduğu bu ağıtlarda gerçekleştirilen “Tanrı” 

göndergesi çeşitli şekillerde eserlerde yer almaktadır. Aşağıdaki eserde olduğu gibi 

 

Erken düşer (de) Şeker dağın gırcısı 

Çıkar mı yürekten de (ah aman oy of) ciğer acısı 

(aman) Ağlıyor başucumda (da ah zalım vay of) çifte bacısı 

Ağla bacım ağla ben öldüm kalan 

Güvenme dünyanın ahiri yalan 

 

Siper almış Tuzgölü'nün yolunu 

Ağır yareli'di kaldıramaz (ah aman oy of) kolunu 

(aman) Evde koydun (zalım da vay of) neyleyim taze gelini 

Ağla bacım ağla ben öldüm kalan 

Güvenme dünyanın ahiri yalan 

 



141 

“Kadir Mevlam” deyimi de tanrıya seslenilen adlardan ikisi olarak “felek” motifi ile 

eserlerde sıkça kullanıldığı görülmektedir. 

Tablo 3.23: Kurban Olurum Mezeriyin Taşına (Bozlak-Ağıt) 

 

Kurban olurum (da kuzum) mezeriyin taşına 

Ulu kuşlar (da) yuva yaptı başına 

Merhamet etmedin (de kuzum) gözlerimin yaşına 

Gülüm goncayken soldurdu felek 

Merhamet etmedin (de guzum) gözlerimin yaşına 

Güllerin toprakta soldu neyleyim 

 

Kadir Mevlam (da) gel insaf eyle 

Kuzumu gördün mü hey dağlar söyle 

Her ana yandı mı acep böyle 

Kaderimde (de) bir okunmaz yazı var 

Merhamet etmedin (de guzum) gözlerimin yaşına 

Güllerin toprakta soldu neyleyim 

 

      TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Ankara/ Şereflikoçhisar, 

Repertuar No: 673. 

 

Çukurova yöresine ait “Yarmı'ya Vardım Da Bir Kanlı Kürek” ağıdında yine “felek” 

motifi ile “ölümü hak etmediği için kadere isyan etme” altmetninin sezdirildiği 

görülmektedir. Ölüm ile ayrılmayı istemediğinin vurgulandığı üçüncü dizedeki “Kadir 

Mevlam senden bu muydu dilek” ifadesi ile de “zamansız, haksız ölümün tanrıya 

isyanı” olarak da açımlanabilir: 

Yarmı'ya vardım da bir kanlı kürek 

Ben sana neyledim ey zalım felek 

Kadir mevlam senden bu muydu dilek 

Yâri benden beni yârdan ayırdın 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 382) 

 

Orta Anadolu bölgesine ait “Bağrek Dağı Dumanın Var Karın Var” eserinde ise 

yinelenen son dizelerinde “Dünya yalan ayrılık var ölüm var” ifadesi ile hayatın 

geçiciliğinin ve asıl ayrılığın ölüm ile gerçekleştiğinin vurgusu yapılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 



142 

Tablo 3.24: Bağrek Dağı Dumanın Var Karın Var (Bozlak) 

 

Bağrek dağı dumanın var karın var 

Kız koynunda turuncun var narın var 

Seviyor diye de gel naz eyleme 

Dünya yalan ayrılık var ölüm var 

 

Eteğinde mor menekşe gülün var 

Yârimden ayrıldım ah u zârım var 

Seviyo diye de gel naz eyleme 

Dünya yalan ayrılık var ölüm var 

 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Orta Anadolu, Repertuar 

No: 60. 

Sivas yöresinin yaygın şekilde bilinen ve Âşık Veysel Şatıroğlu’na ait olan “Ben 

Giderim Adım Kalır” eseri de benzer motiflerin öne çıktığı örneklerdendir. Eserde 

yinelenen “ben giderim adım kalır, dostlar beni hatırlasın” sözleri ile ölümün ardından 

geriye kalanın yalnızca adı olacağını vurgulamaktadır. Eserin ikinci dörtlüğünün ikinci 

dizesinde geçen “dünya bir han konan göçer” sözleri ile diğer eserlerde olduğu gibi 

“dünyanın geçiciliği” yalnızca gelip geçip uğranan bir “han”a benzetilmektedir. “Can 

kafeste durmaz uçar” ve “can kafesten ayrılacak” dizeleriyle insan bedeninin bir kafes 

gibi olduğu ve ölümün gelip ruhun bu bedenden ayrılacağı “uçup giden kuşa” 

benzetilmektedir. Beşinci dörtlüğün ilk dizesinde yer alan “açar solar türlü çiçek” 

sözleri ile de hayatın döngüsünün devam ettiği sezdirilerek “murat yalan ölüm gerçek” 

ifadesi ile hayat döngüsünün ölüm ile son bulacağı gerçeği vurgulanmıştır. 

Tablo 3.25: Ben Giderim Adım Kalır 

 

Ben giderim adım kalır 

Dostlar beni hatırlasın 

Düğün olur bayram gelir 

Dostlar beni hatırlasın 

 

Can kafeste durmaz uçar 

Dünya bir han konan göçer 

Ay dolanır yıllar geçer 

Dostlar beni hatırlasın 

 

Can Kafesten ayrılacak 

Tütmez baca yanmaz ocak 

Selam olsun kucak kucak 

Dostlar beni hatırlasın 

 

Ne gelsemdi ne giderdim 

Günden güne arttı derdim 



143 

Garip kalır yerim yurdum 

Dostlar beni hatırlasın 

 

Açar solar türlü çiçek 

Kimler gülmüş kimler gülecek 

Murat yalan ölüm gerçek 

Dostlar beni hatırlasın 

 

Gün ilkindi akşam olur 

Görki başa neler gelir 

Veysel gider adı kalır 

Dostlar beni hatırlasın 

 

TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Şarkışla/Sivrialan Köyü, 

Repertuar No: 291. 

 

Malatya yöresine ait “Bu Yalan Dünyaya Geldim Geleli” eserinin ilk dizesinde geçen 

“bu yalan dünyaya geldim geleli” ifadesi ile hayatın geçiciliği vurgulanmıştır. Benzer 

şekilde ikinci dörtlüğün ilk dizesindeki “dünyaya misafir geldiğim gibi” sözleri ile de 

geçici bir yerde konaklayan “misafir” motifi ile belirtilmiştir. 

Tablo 3.26: Bu Yalan Dünyaya Geldim Geleli 

 

Bu yalan dünyaya geldim geleli 

Ne ağlayabildim ne gülebildim 

Kadir mevlam bana türlü dert verdi 

Ne kurtulabildim ne gülebildim (ben ölüm ölüm) 

 

Dünyaya misafir geldiğim gibi 

Her nere gittimse misafir kaldım 

Bostan ektim meyvasını almadım 

Gül diye sarıldım dikene daldım (ben ölüm ölüm) 

 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Malatya/Arguvan, 

Repertuar No: 419. 

Sivas yöresine ait “İtikatın Tam Tut Yolunu Tanı” eserinde de yine dünyanın geçiciliği 

ikinci dizedeki “fani dünya” sözleri ile vurgulanmıştır. Ardından gelen “kara toprak 

yedi bu kadar canı, bir gün olur sıra gelir bizlere” sözleriyle yaşayan herkesin ölümle 

yüzleşeceği ve “kara toprak” benzetmesinin yapıldığı gibi toprak olup gidecek 

bedenlerin hayatın geçiciliğindeki herhangi bir kişi olabileceği sezdirilmektedir. Bu 

geçicilik ve insanın toprağa dönüşümü “insan dediğin bir tek yapraktır” dizesi ile 

pekiştirilmiştir. Hayatın bir ağaç ve insanın yaprak olduğu varsayılan bir yaşamda tıpkı 

yaprakların dökülüp toprağa karışması gibi insan vücudu da öldükten sonra gömülerek 



144 

toprak olduğu betimlenmiştir. Son dörtlükte yer alan “ne var ki dünyada gam edilecek, 

bir gün olup can bedenden gidecek” sözleri ile de dünyanın geçiciliği üzerine ölüm 

dışında dert edilmeye değer bir şeyin söz konusu olmadığı vurgulanmıştır. 

Tablo 3.27: İtikatın Tam Tut Yolunu Tanı 

 

(aman aman) İtikatın tam tut yolunu tanı 

Fanidir şu dünya gelenler hani 

Kara toprak yedi bu kadar canı 

Bir gün olur sıra gelir bizlere 

 

Bağlantı: 

Aman aman aman yavrum aman aman 

Aman amman ammaney 

 

(aman aman) İnsan dediğin bir tek yapraktır 

Evveli âhîri kara topraktır 

Bu dünyada benlik satan ahmaktır 

Daim ölüm kuşu döner başımda 

 

Bağlantı: 

 

(aman aman) Harabeye döndü gayri bu canım 

Şimdi bir virane tüter ocağım 

Karanlık mezarım yok kalkacağım 

Akibet yerine koydular beni 

 

Bağlantı: 

 

(aman aman) Ne var ki dünyada gam edilecek 

Bir gün olup can bedenden gidecek 

Oğlun kızın hani babam diyecek 

Geldi geçti şimdi yalana benzer 

 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Sivas/Zara, Repertuar 

No: 252. 

Osmaniye yöresinden Âşık İmami kaynak kişisinin “Hatça Kızın Ağıdı” adlı eserinde 

sele kapılarak yaşamını yitiren “Hatça” kıza yakılan ağıdı konu almıştır. Genç yaşta 

ölen kızlar için ifade edilen “henüz gelin olmadan”, “düğünü olmadan” ifadeleri bu 

eserin özellikle ikinci dörtlüğünde vurgulanmıştır. İlk dörtlükte yinelenen “yalanmış 

yalan dünya” ifadesi ile yitirilen genç kızın ardından ölüm dışında hayatın geçici ve 

kalıcı bir anlam ifade etmeyen yalan olduğu altmetin olarak sezdirilmiştir.  

Tablo 3.28: Hatça Kızın Ağıdı 

 

Maraş'tan seğmen yörüdü 



145 

Aksu'ya geldi oturdu 

Yalanımış yalan dünya 

Hatça Kız'ı sel götürdü 

 

Seğmen gedikten aşmadan 

Düğün yemeği pişmeden 

Kurumamış yaş duruyor 

Kına çapı çeşmede 

 

Elinde gümüş bardağı 

Gelmiş çıkıyor çardağı 

Varın söylen güveyisine 

Boş gerdeği beklemesin 

 

Kim ola güvey vekili 

Mevlâm'dan almış akılı 

Hatça'm gelin oldum diye 

Akşamdan kesmiş kekili 

 

Ağlar gözüm söyler dilim 

Ben görmedim böyle ölüm 

Soyka galdı Hatça Kız'dan 

On beş halı yedi kilim 

 

Âşık Hüseyin'im kanmıyor 

Bülbül boş dala konmuyor 

Varın bakın Hatça Kız'a 

Guşluk olmuş uyanmıyor 

 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: OSMANİYE / Düziçi, 

Repertuar No: 787. 

 

Kırşehir yöresine ait “Neyneyim Yalan Dünya Malı Ziyneti” bozlağında da benzer 

şekilde “yalan dünya” motifinin eserde yinelendiği görülmektedir. Bir önceki eserde 

olduğu gibi ölüm ile yaşam kıyaslamasının “ölümden sonra her şey yalan” vurgusu 

ile metnin içerisinde belirtildiğini söylemek mümkündür. 

Tablo 3.29: Neyneyim Yalan Dünya Malı Ziyneti (Bozlak) 

 

Neyneyim yalan dünya malı ziyneti 

Akıbeti ölüm olduktan keyri 

İsterim bahçanda bülbülün ötsün 

Benim gonca gülüm solduktan keyri 

 

Yalandır bu dünyanın ahiri yalan 

Aldadıp gül yüzlüm elinden alan 

Mısır'a sultan etsen de istemem kalan 

Ben ölüp ellere kaldıktan keyri 



146 

 
KEYRİ = GAYRİ : Sonra 

KALAN : Bundan sonra 

 

         TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Kırşehir, Repertuar 

No: 318. 

 

Burdur yöresine ait bir gurbet havası olan “Nice Güzelleri Kara Toprak Gizliyor” eseri 

“yalan dünya” motifinin yinelendiği bir diğer örnektir. Önceki örnek eserlerde olduğu 

gibi bu ağıtta da yaşayan her varlığın ölümü tadacağı ve hayatın geçiciliğinin “yalan” 

olarak vurgulandığı görülmektedir. Ölümün “kara toprakta gizli güzeller” ifadesi ile 

sezdirildiği eserde dünyaya ait olanların önemsizliği de ifade edilmiştir. 

Tablo 3.30: Nice Güzelleri Kara Toprak Gizliyor (Gurbet Havası) 

 

Nice güzelleri kara toprak gizliyor 

Yandı ciğerim yüreğim sızlıyor 

Gitti yârim yollarımı gözlüyor 

Gözleme yârim birgün ben de gelirim 

 

A kız zülüflerine güller mi değmiş 

Gülün kokusuna menekşe boynun eğmiş 

Şu yalan dünyada zengin güzel kim kalmış 

Er geç ölüm bizlerin de yoludur 

 

      TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: BURDUR / Dirmil, 

Repertuar No: 319. 

 

Burdur yöresine ait bir diğer eser de TRT THM tarafından derlenen “Salınıp Gelir 

Gelin Yayla Yolundan” ağıdıdır. Eserin üçüncü dizesinde yer alan “korkmaz mısın 

ayrılıktan ölümden” sözleri ile yitirilenin ardından oluşan ayrılığın vurgusu ve dini 

anıştırma olan “mahşer” ifadesi ile kavuşmanın ölüm ve sonrasını dile getirmektedir. 

Eserin ikinc dörtlüğünün ikinci dizesinde yer alan “bilmem şu feleğin bizim ile gastı 

ne” sorusu ile yaşanan ayrılığın ya da ölümün “kadersizlik” ile ilişkilendirilerek 

“feleğin kasıtlı bir sonucu” olarak belirtilmiştir. 

Tablo 3.31: Salınıp Gelir Gelin Yayla Yolundan 

 

Salınıp gelir (de) gelin yayla yolundan 

Zekât da vermez misin ince belinden (ah) 

Korkmaz mısın da ayrılıktan ölümden 

Yâr seviler mahşere kaldı (a kömür gözlüm sevdiğim) 

 

Garmı da yağmışda Garaman'ın üstüne 



147 

Bilmem şu feleğin bizim ile gastı ne 

Bülbül yuva yapmış ta top zülüfün üstüne 

Yâr çok salınmada gelin zülüflerin bozulur (sevdiğim ah) 

 

        TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Burdur, Repertuar No: 

1032. 

Kastamonu yöresine ait “Şu Dağlar Olmasaydı” ağıdında da “ayrılık ile ölüm 

kıyaslaması” yapılarak deneyimlenen ayrılık acısının üstünlüğü vurgulanmıştır. 

Ağıtlarda sıklıkla rastlanan dini anıştırmalara bir örnek olarak üçüncü dizede yer alan 

“ölüm Allah’ın emri” ifadesi verilebilir. Ölümün Allah tarafından emredilen ve 

kaderde yazılan yazı olarak gerçekleştirilen göndermede kişinin deneyimlediği 

“teslimiyet” duygusu üzerinde durulmuştur. 

Tablo 3.32: Şu Dağlar Olmasaydı 

 

Şu dağlar olmasaydı 

Yaprağı solmasaydı 

Ölüm Allah'ın emri 

Ayrılık olmasaydı (sunam ey) 

Dağlar ey dağlar ey ey 

 

Dağı duman olanın 

Hali yaman olanın 

Gözüne uyku gelir 

Yâri nihan olanın (sunam ey) 

Dağlar ey dağlar ey ey 

 
      TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Kastamonu, Repertuar 

No: 457. 

 

Benzer bir teslimiyet vurgusu Niğde yöresine ait “Girdim Mahpus Damlarına Gül 

Benzim Çalık” adlı ağıdında da şu şekilde yer almaktadır: 

(of of) Girdim mahpus damlarına gül benzim çalık 

Benim ciğerim eskiden yanık (of) 

(of of) Ölüm Allah'ın emri ille ayrılık (aman) ayrılık 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 627). 

 

Ayrılık ve ölümün kişiye verdiği acının kıyaslandığı br diğer eser, Tokat yöresi 

“Göremedim Gündüzlerim Gec'oldu” ağıdıdır: 

Göremedim gündüzlerim gec'oldu 

Bu ayrılık ölümden de güç oldu 

Neredesinde kömür gözlüm nerede 

Canım canım cananım oy oy 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 872). 



148 

 

Benzer şekilde Diyarbakır yöresine ait “Karşımda Durdun Yeter” adlı eserinde de 

ayrılık acısının ölümden daha zor olduğu şöyle ifade edilmiştir. 

(yâr) Senin bu ayrılığın 

Bana ölümden beter (aman) 

Felek ey ey ey 

Hayın ey ey ey 

(TRT THM Arşivi, 1973, Repertuar No: 664). 

 

5.4. Anadolu Ağıtlarında Anametinsel Ögeler 

Çalışmanın kuram bölümünde de belirtildiği üzere, Genette ana metinselliği 

(hypertextuality), bir önceki metinden (alt metin) yeni bir metnin (hypertext) 

üretilmesi olarak tanımlamaktadır. Genette’in bu tanımına göre, herhangi bir metni 

başka bir metinle bir şekilde veya biçimde ilişkilendirmenin mümkün olabileceğinin 

farkına varır. 

Bu nedenle, metni alt metnine bağlayan bir tür “uzlaşma”nın bulunması gerektiğini 

iddia eder. Bu türde bir uzlaşım, başlıkta veya başka bir ara metin öğesinde (örneğin, 

bir eserin satır notları gibi) görünebilir. Bütüncenin bir şekilde sınırlarının belirlenmesi 

sebebiyle üstü kapalı da olsa (bir yerde kısa bir gönderme gibi) bir şekilde orada olması 

gerekmektedir. 

5.4.1. Yansılama (Parodi)  

Yazınsal bağlamda yansılama (parodi), belirli bir yazarın veya yazarlar okulunun 

biçeminin taklidi sonucu ortaya çıkmaktadır. Genellikle eserin aşırılıklarına dikkat 

çekmek üzere kötü niyetle yapıldığı belirtilse de yapıcı bir amaca da hizmet 

edebilmektedir. Sadece bir komik amaç da güdebilen yansılama pratiği (parodi) kelime 

kökeni Yunanca parōidía'dan türetilmiş olup, "bir şarkının bir başkası ile birlikte 

söylenmesi" anlamına gelmektedir.  

Bu kısımda göz önünde bulundurulması gereken ilk nokta bu pratiğin çeviri 

bağlamında ele alınan eserler üzerinde yoğunlaşılan kısmıdır. Genette, yansılamanın, 

yeterince etkili şekilde farkedilebilmesi için özellikle iyi bilinen "kısa metinlere 

yöneldiğini belirtmektedir. Bu bağlamda yansılama, konusunu başka yöne çevirirken 

özgün metnin üslup özelliklerini korumak olarak nitelendirilmektedir. Okurda belirli 

bir etkiyi tetiklemeyi amaçlayan her türlü dönüşüm veya taklit olarak yansılamada 

Genette, eserin kabulünden çok yazarın niyetine daha fazla önem vermektedir.  



149 

Çalışmanın bu kısmında seçili ağıt örneklerinin oyun havasına dönüşümü ile ortaya 

çıkan yansılamanın çözümlemeleri yapılmıştır. 

 Örnek 1: “Hey Onbeşli” 

Türkünün hikayesine bakıldığında, hicri takvime göre 1315 doğumlu (1898-1899 

yıllarında doğmuş) olan 15-19 yaş arası delikanlıların seferberlik ilanı ile Çanakale’ye 

cepheye çağrılmasını konu almakta ve “Onbeşli” sözcüğünün buradan geldiği 

varsayılmaktadır. İlk derlemelerine Tokat’ta rastlanan bu ağıtta sevdiklerini cepheye 

gönderenlerin yaktığı bir ağıt olarak dile getirilmiştir. Ağıdın ikinci dörtlüğünün ilk 

dizesinde yer alan Hediye ismi de sözlüsü Tokatlı Halil’i cepheye gönderen genç bir 

kızın ardından yaktığı ağıt iken geldiği değişimin örneklerinden biridir. Aşağıdaki 

TRT arşiv örneğinde olduğu daha sonrasında ezgisi de değişerek zamanla düğün ve 

kına gecelerinde oynanarak söylenen bir oyun havası haline dönüşmüştür. 

Tablo 3.33: Hey Onbeşli 

Hey onbeşli onbeşli 

Tokat yolları taşlı 

Onbeşliler geliyor 

Kızların gözü yaşlı 

 

-Bağlantı- 

Aslan yârim kız senin adın Hediye 

Ben dolandım sen de dolan gel gediye 

Fistan aldım endazesi on yediye 

- 

Giderim elinizden 

Kurtulam dilinizden 

Yeşil baş ördek olsam 

Su içmem gölünüzden 

-Bağlantı- 

- 

Gidiyom gidemiyom 

Sevdim terkedemiyom 

Sevdiğim pek gönüllü 

Gönlünü edemiyom 



150 

-Bağlantı- 

           TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Tokat, Repertuar No: 

1616. 

 

Çalışmanın sınırları bağlamında eserin uğradığı ezgisel değişimin belirtilmediği bu 

örnekte ağıt yapısından çıkıp düğünlerde söylenen popüler bir oyun havasına 

dönüşmüştür. Kimi zaman bir evlat kimi zaman da sevgili ya da kahraman bir asker 

olarak dile getirilmiş yitirilen kişinin kaybının dile getirildiği ağıtlardan biri olan “hey 

onbeşli” ağıdı aslında metinselaşkınlık bağlamında bir parodi, bir yansılama örneği 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 Örnek 2: “Kiraz aldım dikmeden” 

Merdan Güven’in (2013) “Anadolu Ağıtlarının Türküleşme Süreci ve Üç Ağıt Örneği” 

adlı makalesinde, yukarıda adı geçen “Hey Onbeşli” ağıdının oyun havasına dönüşüne 

benzer bir dönüşümün “Kiraz aldım dikmeden” adlı ağıt ile de gerçekleştiğini şu 

şekilde vurgular: 

“Ezgisi zaman içinde değişime uğramış olan bir diğer ağıt örneğinde ise küçük bir köyde, 

birbirlerini çok seven iki gencin acılı aşk hikâyesi vardır. İki sevdalı gencin çeşitli sebeplerden 

dolayı kavuşamayıp çok hazin bir şekilde ölmeleri üzerine “Kiraz Aldım Dikmeden” adlı ağıt 

söylenmiştir. Bu ağıdın ortaya çıkışına, köyün çok güzel kızı Halime’nin, fakir bir genç ile olan 

aşkına rağmen babasının Halime’yi şehirde yaşayan varlıklı bir adam ile evlendirmeye 

zorlaması ve buna karşı koyamayan genç kız ile oğlanın her gün buluştukları kayalıktan 

atlayarak birlikte ölüme gitmeleri sebep olmuştur.” (Güven. 2013, 123) 

Sözkonusu ağıdın TRT arşivindeki versiyonu aşağıdaki gibidir: 

Tablo 3.34: Kiraz Aldım Dikmeden 

-1- 

Kiraz aldım dikmeden 

Halimem – dallarını bükmeden 

Bir armağan ver bana 

Halimem – ben gurbete gitmeden 

-Bağlantı- 

Tombulacık Halimem, yar başına gel 



151 

Ben gidiyorum Bolu’ya, düş peşime gel 

-2- 

Ocak başında kaldım 

Halimem – ince fikire daldım 

Kapılar açıldıkça  

Halimem – seni geliyor sandım 

-Bağlantı- 

Alçaklara kar yağıyor üşümedin mi 

Sen bu işin sonunu düşünmedin mi 

-3- 

Tütün aldım Hendekten 

Halimem –hekim gelir Devrekten 

Hekim buna ne desin 

Halimem –yangımız yürekten 

-Bağlantı- 

Algın mısın Halimem baygın mısın gel 

Hiç haberin gelmiyor dargın mısın gel 

   TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Bolu, Repertuar No: 727. 

 

Özellikle kına gecesi ve düğünlerde “tombalacık Halimem” türküsü olarak bilinen bir 

oyun havasına dönüşen bu türkü, anametinsellik bağlamında yansılamanın açık bir 

örneği olduğu da söylenebilir. Bir ağıt olarak yakılmış bir türkü iken oyun havasına 

dönüşümü/dönüştürümü ile açık bir şekilde öneminin ya da değerinin düşürülerek 

başka bir deyişle komik bir hale dönüştüğü yansılama (parodi) örneği olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

 Örnek 3: “İp Attım Ucu Kaldı”  



152 

Ağıt olarak yakılmış ve zamanla dönüşerek/dönüştürülerek yapısının yanı sıra 

ezgisinin de değişerek oyun havası halini aldığı bir diğer eser de “İp attım ucu kaldı” 

adlı türküdür. Eserin TRT THM arşivindeki hali aşağıdaki gibidir:  

Tablo 3.35: İp Attım Ucu Kaldı 

İp attım ucu kaldı 

Elimde tacı kaldı 

Ben bekledim el aldı 

Yürekte acı kaldı 

-Bağlantı- 

Dallar solar mı 

Hele güzel 

Bana kıyar mı 

 

Gidin durnalar gidin 

Yârime selam edin 

Yârim uykuda ise 

Uykusun haram edin 

-Bağlantı- 

Gömlek giyer birmandan 

Usandırdı bu candan 

Ne de tatlı dili var 

Geçemiyom bir yandan 

-Bağlantı- 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Zonguldak / Bartın, 

Repertuar No: 2651. 

 

Yitirilen bir sevgiliye yakılmış bu ağıt, zaman içerisinde oyun havasına dönüşen, hatta 

daha popüler adı ile “Ankara’nın bağları” olarak bilinen “Ankara havası/oyun 

havası”na dönüşerek popüler hale gelmiştir. 

 

5.5. Ninnilerde Metinlerarası Ögeler 

Anadolu’da süregelen medeniyetlerin günümüze dek aktardığı en özgün eser 

türlerinden biri de hiç kuşkusuz ninnilerdir. Anonim özelliği bağlamında günümüze 



153 

dek ulaşması ve eserlereerişim bağlamında etnografik çalışmaları gerektiren 

çalışmalar olduğu söylenebilir. Tanım olarak ninni, farklı araştırmacılar tarafından 

çeşitli yönleri vurgulanarak ele alınmıştır. “Anonim Halk Şiiri” çalışmasında Doğan 

Kaya (1999), ninni tanımını şu şekilde öne sürmüştür: 

“Ninniler uyutulmaya çalışılan çocuğa veya çocuğu hoplatıp severken söylenen ve bir takım 

duygu, düşünce, inanç, umut ve hayalleri, sevinç ve acıları ihtiva eden; çoğunlukla dört mısra 

ile söylenen ve mısra sonlarına bir takım klişe sözler ilave edilerek ezgi ile terennüm edilen 

manzum sözlerdir.” (Kaya. 1999, 341) 

Daha kapsamlı bir tanımlama yapan Çelebioğlu (1995) ise ninni ile ilgili şunları ifade 

etmektedir: 

“Ninniler en az iki-üç aylıktan üç-dört yaşına kadar annenin çocuğuna, onu kucağında, 

ayağında veya beşikte sallayarak daha çabuk ve kolay uyutmak yahut ağlamasını susturmak 

için hususi bir beste ile söylediği ve o andaki halet-i ruhiyesini yansıtır mahiyette, umumiyetle 

mâni türünde bir dörtlükten meydana gelen bir çeşit türkülerdir.” (Çelebioğlu, 1995, 9).  

Çalışmanın bu bölümünde anonim ninniler metinlerarasılık bağlamında incelenmiş ve 

seçili eserlerdeki metinlerarası ögeler detayları ile ele alınmıştır.  

5.5.1. Anıştırma 

Esma Şimşek’in (2016) “Anonim Halk Şiiri İçerisinde Ninnilerin Yeri” adlı 

makalesinde yer alan “geçmişte yer alan olayları konu eden ninni” olarak 

sınıfılandırdığı ninni ile tarihsel anıştırma örneğiyle şu şekilde karşımıza çıkmaktadır: 

Annesi bir hasta oldu 

Babası cephede öldü 

Dedesi gurbette kaldı 

Ninni bebek ninni bebek oy  

(Şimşek 2016, s.52) 

İkinci dizede yer alan “babası cehpede öldü” ifadesiyle büyük ihtimalle Birinci Dünya 

savaşı döneminde cepheye giden babaya gönderme yapılmıştır. Yine Osmanlı dönemi 

göçlerini konu alan üçüncü dizede ise “dedesi gurbette kaldı” ifadesiyle ile dönemin 

yoğun olarak temsil ettiği gurbet motifi işlenmiştir. Şimşek’in  (2016) makalesinde yer 

alan tarihi anıştırma örneğinden diğeri de aşağıdaki gibidir: 

Dandini dandini dedesi geldi 

Gelmeden gidesi geldi 

Dedesi alıyo gucağına 

Dedesinin adı Durali 



154 

Bu yıl da buralı gelecek yıl da buralı 

 (Şimşek 2016, 52) 

Anonim ninnilerde tarihsel anıştırmaların yanı sıra dini anıştırmalara da rastlamak 

mümkündür. Özellikle çocuğunu ya da bebeğini uykuya yatıran annelerin söylediği bu 

uyku duaları çok sayıda dini anıştırmaya sahiptir. Kimi zaman huzurlu bir uyku kimi 

zaman da sağlıklı ve mutlu bir yaşam gibi dilekleri dile getiren bu ninniler tıpkı bir 

duada olduğu gibi Tanrı’ya dileklerini sunarken aynı zamanda çocuğun uyutulmaya 

çalışıldığı ezgi ile söylenen eserlerdir. Dini anıştırmalara örnek olarak Kaya’nın (1999) 

“Anonim Halk Şiiri” eserinden seçili ninniler şu şekildedir: 

Hu der de gider idim (ninni) 

Zikrullah eder idim (ninni) 

İsmail Peygamber’in (ninni) 

Devesin güder idim (ninni) 

Ninni yavruma ninni  

Yukarıdaki ninninin ikinci ve üçüncü dizelerinde yer alan “zikrullah” ve “peygamber” 

ifadeleri ile dini bir anıştırma yapılarak müslümanlığa göndermede bulunulmuştur. 

Ninni ile uyuturum 

Allah diye büyütürüm 

Tevhid ile yürütürüm 

Uyusunda büyüsün ninni 

Beşiği hurma dalından 

Örtüsü yeşil halıdan 

Bunların kılıçları 

Kaldı Hazret’ Ali’den 

Mini mini yavrum ninni  

Yukarıdaki dizelerde ise “Allah, tevhid” ve “Hazreti Ali’nin kılıcı gibi ifadeler ile dini 

göndermeler yapılmıştır. 

Tarlalarda olur ahlat 

Analar çekiyor zahmet 

Medine’de ol Muhammed 

Söyle bana uyku versin 

Ninni yavruma ninni 

 (Kaya 1999: 354) 

Bu eserde ise “Medine’de ol Muhammed” ifadesiyle hem yavrusuna uyku vermesini 

dilerken hem de “Muhammed Peygamber” göndermesinde bulunulmuştur. 

 



155 

5.6. Ninnilerde Anametinsel Ögeler 

5.6.1. Yansılama (Parodi)  

Lacasse (2000), bir müzik eseri olarak bakıldığında bu dönüşüm türünü, Genette'in 

'özgün' bir metnin temel içeriği koruyan yeni bir metin olarak yeniden yazılması ve 

'küçültmek' için başka bir tarzda sunulan şeklinde tanımlanan 'yansılama' ogesine 

oldukça benzetir. Bazı sözler çıkarılsa bile, asıl amacının iyi bilindiği bir eseri 

tamamen farklı bir tarzda sunmak mümkündür.  

Altmetni  'değerini düşürmeyi/alçaltmayı' amaçlayan bu dönüşümlerin Genette 

tarafından  “hiciv” (burlesque) olarak tanımlandığını öne süren Lacasse, yansılamanin 

mizah uyandırma gücünün büyük ölçüde okurun/dinleyicinin kendi bakış açısına ve 

sosyo-kültürel geçmişine bağlı olduğuna dikkat çeker. Bu bağlamda bir eser olan 

Candan Erçetin’e ait “Ninni” şarkısı örnek olarak gösterilebilir 

Ninni 

Uyusun da büyüsün ninni 

Tıpış tıpış yürüsün ninni 

Dertlerini sürüsün ninni 

Oğlum, kızım uyusun ninni 

 

Evvel zaman içinde, kalbur saman içinde 

Çok da uzun olmayan belli bi' zaman önce 

Çok da uzak olmayan çok güzel diyarın birinde 

Bereketi dillerden düşmeyen bi' köy varmış 

 

Denizi de bilirmiş dağı da bilirmiş bu güzel köyün insanı 

Yağmurda yürür, karda kayar ama güneşli günleri severmiş 

Meze yaparmış bu köylüler iki kadehin tüm acılarını 

Böylece birden unutuverirmiş geçmiş dargınlıklarını 

 

Aslına bakacak olursan çok zenginmiş tarlaları 

Ama nedeni bilinmez bu köylüler her daim fakir 

Yokmuş galiba köydeki kargaların bunda bir etkisi 

Böyle gelmiş böyle gidermiş, ne de olsa alın yazısı 

 

Dayanamamış biri sonunda, kargalara başkaldırmış 

"Hakkımızı yiyorlar!" diyip bütün köyü ayaklandırmış 

Sonunda başa çıkmış köyü istila eden kargalarla 



156 

Ama kendisi de göçüp gitmiş tabii eninde sonunda 

 

Uyusun da büyüsün ninni 

Tıpış tıpış yürüsün ninni 

Dertlerini sürüsün ninni 

Oğlum, kızım uyusun ninni 

 

Ardından ağlamış köydeki herkes çok uzun yıllarca 

Ağlarken ağlarken köy unutmuş kargaları tamamıyla 

Üzülüp dövünüp dururken birden övünmeye başlamış 

Ancak övünüp durduğu sadece hatıraymış 

 

Günün birinde köyün üstüne kapkara bulutlar yerleşmiş 

Kimse bulutları kargaların getirdiğini fark etmemiş 

Köydekiler yaz yağmurudur gelir geçer zannetmişler 

Ama bu kara bulutlar kopacak fırtınanın habercisiymiş 

 

Kargaların çalacağı emekten medet uman bazı kurnazlar 

Köylüye ninniler söyleyip apaçık hedef şaşıtmışlar 

Soytarısıyla yalancısı bu köyün bi' gün gelmiş el ele vermiş 

Bildik beyaz camın içine girip siyah yalanlar söylemiş 

 

Onların baktığı yerden bütün köy çok aptalmış 

Çünkü aptal olmasalar böyle aldanmazlarmış 

Değil mi ki bütün köy olana bitene ses çıkarmadan bakmış 

O zaman başlarına gelenlere müstahaklarmış 

 

Ah ne güzel ninniymiş bu cehalet 

Herkes dalıp uyumuş niyahet 

Top atsan uyanmazmış ne rehavet 

E benim köyüme ee ee 

 

Aslında köyün akıllısı çokmuş, âlimi dedesi filozofu çokmuş 

Var diye bas bas bağırıyorlar ama hiçbirinin söz hakkı yokmuş 

Çünkü bilene, düşünene, yazana kargaların itirazı çokmuş 

Ve onlardan öğrendikleriyle kurnazlar herkesi uyutmuş 

 

Güzel köyüm ne zaman uyanırsın? 

Bu duruma ne kadar dayanırsın? 

Sanma ki uyurken kazanırsın 



157 

Hadi köyüm ne zaman uyanırsın? 

(Anonim, Erçetin 2009) 

 

Sanatçının eserinde anonim halk edebiyatndan ninniyi alarak ve aynı zamanda masal 

ile ilişkili ifadelere yer vererek ortaya çıkardığı altmetni ile anametinselliğin biçemsel 

dönüşümünün bir örneği ile karşımıza çıkmaktadır. Sözlü kültürün ogelerinin alt metin 

olarak iç içe geçtiği eserde ortaya çıkan eser metni çoklu kültür ögelerinin dönüşümü 

ile oluşan hibrit bir müzik eseridir. 

Ninninin hikâye ile birleştirildiği bu eserde halkın tepkisiz kaldığı toplumsal konulara 

ilişkin “uykuda” olduğunu vurgulayarak yinelenen ninni göze çarpmaktadır. Bunun 

yanı sıra halkın uyanması için temennileri de içeren eser biçemsel olarak ninniyi 

tamamen dönüştürerek farklı bir yapıda dikkat çekmek adına gerçekleştirilmiş bir 

eylem olarak da görülebilir.  

Bir kişi “uyusun da büyüsün” ninnisinin Candan Erçetin tarafından “rap” türünde bir 

şarkı olarak icra edilen halini ilginç (veya sadece eğlenceli) bulabilirken, başka bir 

dinleyici/okur bu eseri sadece komik de bulabilir. Üstelik bunun tam tersi şeklinde, 

özgün ninni halini daha doğru bir biçem bulup rap versiyonunu “saçma, küçültücü” 

bulabilecek okur/dinleyici ile de karşılaşılabilir.  

5.6.2. Biçimsel Dönüşüm 

Anadolu’ya özgü anonim eserler arasında gerçekleşen biçemsel dönüşüme sıklıkla 

rastlamak mümkündür. Ölenin ardından yakılan bir ağıdın düğünlerde icra edilen bir 

oyun havasına dönüşmesi ya da bir efsanenin türküleşmesi ile bu eserlerin zaman 

içerisinde geçirdiği dönüşümlerin izlerini günümüze taşımaktadır. Benzer şekilde 

efsanelerin de bu dönüşüme uğrayarak türküye/niniye dönüştüğü örnekler 

bulunmaktadır. Bunlardan biri de Anadoluda yaygın olarak bilinen “taş bebek 

efsanesi”dir. Yörelere göre değişen anlatımıyla taş bebek efsanesi Doğan Kara’nın 

(1980) “Türk Folkloru” adlı makalesinde şöyle aktarılmıştır: 

“Vaktiyle, bir köyde yaşayan güzel bir kız vardır. Köyün eşrafından birisi, bu kızı oğluna alır. 

Ne var ki aradan beş-altı sene geçtiği halde bu gelinin çocuğu olmaz. Şiddetli derecede torun 

arzulayan aile, oğullarına ikinci bir gelin getirmeyi düşünür. Aramalar sonucunda bir kız 

bulurlar ve kısa zamanda düğün yaparlar. Düğün gecesi, bahtsızlığına ağlayan kadın, bundan 

çok müteessir olur. Dışarı çıkar, harman taşı üzerinde ağlamaya başlar. Bu sırada yanında bir 

ihtiyar derviş peyda olur. Niçin ağladığını sorar, o da olup biteni anlatır. Derviş koynundan 

uzun, gök renginde bir taş çıkarıp geline verir. “Bu taşı al. Yatsıdan evvel taşı kundak yap, bir 



158 

beşiğe koy, ninni söyle. Allah belki seni muradına erdirir.” deyip gözden kaybolur. Gelin 

hemen odasına gelir. Dervişin dediği şekilde hazırlığını yapar. Taşı kundağa sarıp, beşiğe kor. 

Gün batımına kadar ağlar. Ağladıkça söyler, söyledikçe ağlar. Mevlâ’sından bu taşa can 

vermesini niyaz eder. Allah’a dua eder, önemli sahabenin, velinin ve ulu kişilerin ruhlarına 

sığınır. Yakarışları, sonunda Allah tarafından kabul olur, taş canlanır.”  (Kara, 1980, 26-27) 

Çocuğu olmayan kadının taş bebeğe bir dua bir yakarış niteliğindeki ninnisi de bu 

efsane üzerinden dönüşerek aşağıdaki halini almıştır: 

Al elekten elediğim nenni 

Al kundağa doladığım nenni 

Seni Hak’tan dilediğim nenni 

Mevlâ’m buna bir can versin nenni 

Beşiğime koydum taşı nenni 

Didemden akıttım yaşı nenni 

Cümle evliyalar başı nenni 

-Bağlantı- 

Tarlalarda yeşirir ot nenni 

Analar çekerler zahmet nenni 

Medine’de ol Muhammed nenni 

-Bağlantı- 

(Küçükbezirci, 2009). 

 

Üçüncü dizeden başlayarak “Seni Hak’tan dilediğim Mevla’m buna bir can versin 

beşiğime koydum taşı” devam eden dizelerde efsanede belirttiği gibi Tanrıdan ona bir 

çocuk vermesini dileyen bir gelini ifade eder. Dizelerin sonuna eklenen “nenni” ifadesi 

ile türkü ile ninni arasında iç içe bir yapıda gösterilmektedir.  

Aynı efsanenin Konya yöresindeki anlatımı Küçükbezirci’nin (2009) Konya 

Halkbilimi Folklor Güldestesi eserinde şu şekilde yer almaktadır: 

Bir gelinin yedi yıl çocuğu olmaz... Kocası; "Senin çocuğun olmuyor, ille evlenecem" diye 

tutturur. Gerisi şöyle anlatılır halk arasında: Gelinin gocası gine böle sözlerle eziyet ettiği bir 

günün sabahında camiye namaz gılmaya gitmişti. Gelin bebek büyüklüğünde bir taşı bebek 

gibi giydirmiş beşiğe yatırmış, sallamaya başlamış. O anda beşikte yatan taş bebek, Allah 

tarafından canlanmış... (Küçükbezirci, 2009). 

Yine bu efsaneye göre canlanan bebeğe gelinin söylediği ninni/türkü aşağıdaki gibidir: 

Vardım tandırın başına 

Başımı goydum daşına 

Bak şu Tanrının işine 



159 

Dil verdi mermer daşına 

 

Nenni daş bebeğim neni 

Emek boş bebeğim neni 

 

Vardım çamaşırhaneye 

Oturdum çamaşır yumaya 

Dua ettim ben Mevlâya 

 

Nenni daş bebeğim neni 

Emek boş bebeğim neni 

 

Daş bebek beşikten düştü 

Annesinin aklı şaştı 

Babası odadan gaşdı 

 

Nenni daş bebeğim neni 

Emek boş bebeğim neni 

 

Daş bebek beşikte ağlar 

Südüm güldür güldür çağlar 

Nenni daş bebeğim neni 

Emek boş bebeğim nenni (Küçükbezirci, 2009) 

Eserin üçüncü ve dördüncü dizelerinde yer alan “Bak şu Tanrının işine, dil verdi 

mermer daşına” ifadeleri ile efsanede yer alan gelinin dualarının kabul olduğu 

hikâyesini yinelemektedir.  

Her iki anlatımda da çocuğu olmayan kadının umutsuz şekilde bir taşı bebek olarak 

gördüğü ve kederini dile getirdiği türküye/ninniye dönüşümü ve taş bebek imgesinin 

aynı zamanda çocukları uyutmak üzere dile getirilen “nenni, ninni” ifadelerinin sıkça 

yer aldığı hüzünlü bir türkü halini almıştır. Yapısı bağlamında ninniye dönüşen bu 

eserler izleksel olarak da bir bakıma “hiç sahip olamadıkları bebeğe ağıt” niteliğinde 

bir acıyı barındırır.  

Benzer şekilde bazı lirik türküler çoğu yönden ninni ile benzerlik göstermektedir. Bazı 

eserlerde sadece nakarat kısmında ninni motifinden yararlanılırken kimi türküler ise 

tamamen ninni formunda karşımıza çıkmaktadır. Annenin çocuğu ile konuşur ahenkte 

dileklerini, hislerini ve hatta dertlerini ifade ettiği bu ezgiler anadoluda yaygın şekilde 



160 

icra edilmektedir. Bu ninni-türkü dönüşümüne en güzel örneklerden biri de “Bebeğin 

beşiği çamdan” türküsü ve varyantlarıdır. Aynı türkünün Erzincan, Elâzığ ve Bayburt 

yörelerine ait varyantları aşağıdaki gibidir: 

Tablo 3.36: Bebek (Bebeğin Beşiği Çamdan) 1 

-1- 

Bebeğin beşiği çamdan 

Yuvarlandı düştü damdan 

Ben bebeği çok severdim 

Hem anamdan hem babamdan 

-Bağlantı- 

Oy, şirin oy, narin oy 

Bebek oy 

-2- 

Bebek beni haleyledi 

Esir etti maleyledi 

Bir kapıya kuleyledi 

Aldı aklım deleyledi 

    TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Elâzığ, Repertuar No: 

776. 

 

Özellikle türkünün ilk iki dizesi ve son dörtlüğü diğer varyantları ile ortak ifadeleri 

barındırmaktadır. Esere ninni ile iç içegeçmiş bir özellik katan “nenni” yinelemesine 

ise Bayburt yöresindeki varyantında rastlanmaktadır: 

Tablo 3.37: Bebek (Bebeğin Beşiği Çamdan) 

-1- 

Bebeğin beşiği çamdan 

Yuvarlandı düştü damdan 

Bey babası gelir Şamdan 

-Bağlantı- 

Nenni de nenni de 

Nenni de bebek 

-2- 

Kızlar gelin çaydan geçek 



161 

Çay bulanık nerden içek 

Bebek ölmüş nere gidek 

-3- 

Bebek beni deleyledi 

Yaktı beni küleyledi 

Her kapıya kuleyledi 

       TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Bayburt, Repertuar No: 

777. 

 

Elâzığ ve Bayburt yörelerinin son dizeleri aynı olmakla birlikte Bayburt yöresi 

varyantının ikinci kıtasında yer alan “bebek ölmüş nere gidek” ifadesi ile aynı zamanda 

bir ağıt unsurunu da içinde barındırdığını söylemek mümkündür. 

Tablo 3.38: Bebek (Bebeğin Beşiği Çamdan) 3 

-1- 

Bebeğin beşiği çamdan 

Yuvarlandı düşdü damdan 

Bey babası gelir Şamdan 

-Bağlantı- 

Nenni bebek oy oy 

-2- 

Bebek beni deleyledi 

Yavrum guzim bebek oy 

Yaktı yaktı küleyledi 

Her gapuya gul eyledi 

Ne guzum ne bebek 

Ne yavrum ne bebek 

-3- 

Deveyi deveye çattım 

Yuların boynuna attım 

Bebeği dallara attım 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Erzincan/Kemaliye, 

Repertuar No: 2988. 

 



162 

Erzincan yöresine ait yukarıdaki varyantta ise özellikle yöresel şive ağır basmakta ve 

“guzim”,  “gapuya” ve “guzum” gibi ifadeler de bu zenginliği göstermektedir. Diğer 

iki varyanttan farklı olarak üçüncü kısımda yer alan son dizeler ise tamamen farklı bir 

anlam barındırmaktadır. “Bebeği dallara attım” ifadesi ile gönderme yapılan unsur çok 

belirli olmamakla birlikte “taş bebeğin canlanması” efsanesine ithafen bir 

beklentininde var olduğunu sezdirir. 

Bu varyantların yanı sıra içerisinde adı geçen ve yinelenen ifadeler bağlamında ortak 

sözcelerin yer aldığı bir diğer ise Doğu Anadolu yöresine ait “Bebeği nazlı büyüttüm” 

türküsüdür. “Bebeğin beşiği çamdan” türküsünün bir varyantı olmamakla birlikte 

ikinci kısımdaki “bebek ben, deleyledi, yaktı yaktı kül eyledi, ….. kul eyledi” 

sözlerinin ortak olduğu gözlemlenmektedir. Eserin ilk kısmının son dizesinde yer alan 

“ben yavrumu kaybettim” ifadesinden de yitirilen bir bebeğe/çocuğa yakılmış bir ağıt 

ile iç içe geçmiş bir türkü olduğunu varsayabiliriz. Bağlantı kısmında yer alan “nenni” 

yinelemeleri ile de ninni-türkü ilişkisinin ne kadar iç içe geçtiği görülmektedir. 

Tablo 3.39: Bebeği Nazlı Büyüttüm 

-1- 

Bebeği nazlı büyüttüm 

Ninni söyledim uyuttum 

Ben yavrumu kayıbettim 

-Bağlantı- 

Bebek oy nenni 

Yavrum oy nenni 

Sebebim oy oy 

-2- 

Bebek beni deleyledi 

Yaktı yaktı küleyledi 

Muhannete kul eyledi 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Doğu Anadolu, Repertuar 

No: 2909. 

 

Aşağıdaki Ordunun Ünye yöresine ait “beşiğimin altı bakır” türküsünde ise yine aynı 

bağlantı bölümü yinelenmiştir. Yörelerinin birbirinden farklı olduğu bu eserlerin 

birebir aynı olan dizelerinin yanı sıra “Haktan/Tanrıdan dilemek”, “beşiğe belemek”, 

“bebeğe ninni söylemek” gibi ifadeler ile anne/gelin kişisi olduğu öngörülen bu türkü 



163 

yakıcılarının hislerinin, dileklerinin, acılarının ve yaslarının ortak bir anlam 

bütünlüğünü oluşturduğunu söylemek mümkündür.  

Tablo 3.40: Beşiğimin Altı Bakır 

-1- 

Beşiğimin altı bakır 

Ben üğrürem takır takır 

İçindeki oğlan Bekir 

-Bağlantı- 

Bebek beni pareledi 

Muhannete kul eyledi 

-2- 

İnc’elekten elediğim 

Al beşiğe belediğim 

Seni haktan dilediğim 

 

     TRT Türk Halk Müziği Arşivi, 1973, TRT Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Ordu/Ünye, Repertuar 

No: 4347. 

 

5.6.2.2.Cover 

Biçimsel dönüşüm bağlamında inceleen bir diğer ana metinsel uygulama ögelerinden 

biri de “Cover” terimidir. Eserin taklit edilmesinden daha farklı bir anlama sahip olan 

ve yorumlama ya da okuma fikri ile ilişkilendirilebilir bir terim olan “cover”, bir müzik 

eserinin dönüşümü/değişimini odağına alır. Başka bir deyişle, önceden kaydedilmiş ya 

da önceki halinin bilindiği bir müzik eserinin üslup değiştirilerek sunulması olarak 

görülebilir. Başka bir deyişle, aslında “cover”, bir altmetnin sunumu ile oluşan 

(alozonik) bir anametin olduğu söylenebilir. Aynı zamanda biçemini değiştirme 

yöntemlerinden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bir müzik eserinin sözlerinin başka bir dile çevrilmesi başka bir ana metinsel 

uygulama olmakla birlikte, çevirinin çeşitli yöntemlerini de göz önünde bulundurmak 

gerekmektedir.  Ayrıca cover'ın eser ile dalga geçme ya da onu yüceltme niyetinde 

olmadığını varsayabiliriz.  Biçem biraz farklıdır, ancak özgün eseri 'küçültmek' veya 

'değerini artırmak' için net bir niyet göstermez ve bir yansılama ya da bir taklit de 

değildir. Bu noktada belirli bir altmetinden belirli başka bir altmetne nasıl 



164 

ulaştığımızın net bir açıklamasını sağlamak için daha detaylı biçimsel analize ihtiyaç 

duyulacağından böyle bir süreç kesinlikle müzikle ilgili belirli toplumsal davranışların 

değerlendirilmesi için yararlı olabilecek alt sınıfları çözümlemeye yönlendirmektedir. 

Bu noktada anametinsel yöntemlerin sınırlarında kalarak incelemede bulunulmuştur. 

Bu bağlamda ninniyi biçemsel dönüşüme uğratarak rap tarzında bir şarkı yapan 

Candan Erçetin’in 1995 yılında piyasaya sürdüğü “Hazırım” albümünde geçen 

“Ninni” şarkısı uygun bir örnektir: 

Uyusun da büyüsün ninni 

Tıpış tıpış yürüsün ninni 

Dertlerini sürüsün ninni 

Oğlum, kızım uyusun ninni 

(Erçetin, 2009) 

Şarkının girişinde yer alan “uyusun da büyüsün ninni, tıpış tıpış yürüsün ninni” dizeleri 

yaygın şekilde bilinen bir ninniye ait dizelerdir. Şarkının devamında hikâye biçeminde 

anlatım sergileyen sanatçı aynı zamanda nakarat bölümünde “ee-e benim köyüm ee-

ee” seslenişi ile eserini “uyumakta olan halka ninni” göndermesinde bulunmuştur: 

Ah ne güzel ninniymiş bu cehalet 

Herkes dalıp uyumuş niyahet 

Top atsan uyanmazmış ne rehavet 

E benim köyüme ee ee 

(Erçetin, 2009) 

 

Bu eser örneğinde gerçekleştirilen dönüşüm her ne kadar müzik eseri olduğu için 

“cover” olarak değerlendirilse de şarkının icracısı da aslında özgün anonim eser olan 

bir ninninin hikâyeler ve halka mesajlar içeren bir şarkı metnine dönüştüren çevirmen 

olarak düşünülebilir. 

 

5.7. Bölüm Değerlendirmesi 

Tezin bu bölümünde dil-içi uygulama olarak Anadolu’daki anonim eserlerin yer aldığı 

TRT Türk halk müziği arşivi çerçevesinde seçili örnekler türkü, ağıt ve ninni 

bölümlerine ayrılarak metinlerarasılık ve anametinsellik yöntemleri ile detaylı şekilde 

incelenmiştir. 

Örnek türkülerde metinlerarası bağlamda kişi anıştırmaları, kültürel anıştırmalar ve 

göndermeler öne çıkan unsurlardan biridir.  Bununlabirlikte, biçemsel dönüştürümün 



165 

yöntemlerinden biri olan çeviri, örnek türkülerde izleksel bir kaygı taşımaksızn 

doğrudan erek kültüre aktarım şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Kaynak kültürde yer 

alan dini ve kültürel unsurların erek metinde tam karşılığını vermeyen 

tanımlamalarının yapıldığı görülmektedir.  

Anadolu’ya özgü ağıtların TRT THM arşivinde yer alan örnekleri incelendiğinde 

ağırlıklı olarak dini unsurların ve “kader-felek” motifinin işlenerek ölümün sezdirildiği 

görülmektedir. Benzer şekilde, örnek eserlerde çeşitli şekillerde ifade edilen “Tanrı” 

göndergesi “kader-felek” motifi ile birlikte ifade edilmektedir. Ayrıca seçili örnek 

ağıtların oyun havasına dönüşümü ile yansılama örnekleri karşımıza çıkmaktadır.  

Ağıtlarda olduğu gibi anonim ninnilerde metinlerarası yöntemler incelendiğinde çok 

sayıda tarihi ve dini anıştırma örnekleri ile karşılaşılmaktadır.  

Anametinsel yöntemler bağlamında ninnilerde özellikle biçemsel dönüşüm açısından 

zengin örneklere Candan Erçetin’in masal ile ilişkilendirilen altmetni ile anonim halk 

edebiyatından ninni ile birleştirerek ortaya çıkardığı “Ninni” şarkısı da eklenerek 

anonim eserlerin sözlü kültürün ögeleri ile iç içe geçen hibrit oluşumuna vurgu 

yapılmıştır. Biçemsel dönüşüme bir diğer örnek olarak Anadolu’ya ait efsanelerin (taş 

bebek efsanesi gibi) türküleşmesi (hatta bazılarının ninniye dönüşmesi) de örnek 

gösterilmiştir. Bu dönüşümün ortaya çıkardığı yeni metinler de yörelere göre 

değişiklik gösterdiği ortaya çıkmıştır. 

Müziklerarasılık ve anametinselliğin iç içe yorumlandığı “cover” terimi, biçimsel 

dönüşüm bağlamında incelenen bir anametinsel yöntem olarak “ninni” şarkısında ele 

alınmıştır. Bir ninninin üslubunun değiştirilerek masal alt metninin de kullanıldığı bu 

metinde biçem değiştirilerek tamamen farklı bir anametin ile ifade edildiği 

gözlenmektedir. 



166 

6. SONUÇ ve DEĞERLENDİRME 

Folklor, sadece anonim içeriğiyle bir kaynak eser değil, aynı zamanda halkın 

toplumsal durumunu dönüştürmenin sanatsal bir aracı ve düzene karşı duruşunu ifade 

eden bir "sanatsal damar" olarak kendini göstermiştir. Folklor, başka bir deyişle 

halkbiliminin çalışma alanına giren anonim eserler de popüler kültürlerde postmodern 

dönüşümlerin ve toplumsal belleğin nasıl korunduğunu, sahiplenildiğini ve nasıl 

yenilendiğini anlamak için değerli bir kaynak oluşturur. Anonim eser kültürlerinin 

dinamiklerinin ve bu tür kültürlerin uzun vadede sosyal kimliklerin inşasındaki 

rolünün analizine olanak sağlamaktadır. Bu eserleri incelemek bir topluluğun toplu 

olarak geçmişi nasıl hatırladığına ve yeniden yapılandırdığına, başka bir deyişle 

toplumsal belleğe odaklanmaya davet etmektedir. Bu tez çalışmasında, özellikle 

Anadolu’ya özgü anonim eserlerin çeviribilim disiplini çerçevesinde ve 

metinselaşkınlığın yöntemlerinden olan “metinlerarasılık” ve “anametinsellik” ogeleri 

ile incelenerek metin odaklı dönüşümlerin diliçi ve dillerarası çeviri ürünü olarak 

ortaya çıkan örnekleri irdelenmiştir. Anadolu ve Avrupa karşılaştırmasının yapıldığı 

bu eserlerin metinlerarasılık odağında uğradığı dönüşümler irdelenerek farklı coğrafya 

ve kültürlerin dönüşüme etkisi bu bağlamda irdelenmiştir. Bu tez çalışması; 

“Halkbilimi Bağlamında Anadolu Medeniyetleri ve Müzik Kültürü”, “Çeviribilim 

Işığında Metinlerarasılık ve Müzik”, “Diller Arası Uygulama: Metinlerarasılık- 

Anametinsellik Bağlamında Anonim Halk Eserleri Örnek İncelemeler”, “Dil-İçi 

Uygulama: Metinlerarasılık- Anametinsellik Bağlamında Anonim Halk Eserleri 

Örnek İncelemeler” olmak üzere dört ana bölümden oluşmaktadır. 

Tezin birinci bölümünde halkbilimi bağlamında Anadolu medeniyetleri ve müzik 

kültürü tanımlarına değinilerek Anadolu’daki müziğin tarihçesi irdelenmiştir. 

Halkbiliminin tanımı ve kapsadığı alanın zenginliği ifade edilerek geçmişten 

günümüze anadolu’daki müzik kültürünün gelişimi incelenmiştir. Çalışmanın 

belkemiğini oluşturan anonim eserleri oluşturan ögeler ve anonim halk eserleri 

türlerine göre sınıflandırılarak detaylı şekilde ele alınmıştır. Çalışmanın sınırları 

dâhilinde ele alınan eserler; türküler, ninniler, mâni ve ağıtlar olmak üzere türlerine 



167 

göre ayrılarak tanımlanmıştır. Aynı zamanda söz konusu eserlerin icracıları olan 

âşıklar ve Anadoluda âşıklık geleneği öne çıkarılmıştır. Müziğin Anadoludaki 

değişimi ve gelişiminin vurgulanmasının yanı sıra, Anadoludan Avrupaya anonim 

halk şarkılarının gelişimine de değinilmiştir. Çalışmanın uygulama kısmını oluşturan 

karşılaştırmalı inceleme göz önünde bulundurularak Anadolu ve Avrupa’daki âşıklık 

geleneği arasındaki benzerlik ve farklılıklar vurgulanmıştır. 

Tezin ikinci bölümünde çeviri çalışmalarının tarihi ve ortaya çıkan bu disipline yönelik 

yaklaşımların geçmişten günümüze gelişimi tartışmaya açılmıştır. Diğer yaklaşımların 

ve eğilimlerin gelişmesi için sıçrama tahtası olan 1950'lerden itibaren, her on yılda 

çevrilebilirlik, eşdeğerlik gibi baskın kavramlar damgasını vurmuştur. Yirminci 

yüzyıldan önce çeviri, dil öğrenmenin bir unsuru iken, bu alanla ilgili çalışma, yalnızca 

yirminci yüzyılın ikinci yarısında, yani bu alan belli bir kurumsal otoriteye ulaştığında 

ve ayrı bir disiplin olarak geliştiğinde akademik bir disipline dönüştü. Bir disiplin 

olarak çeviri günümüze doğru ilerledikçe, karmâşıklık ve yaratıcılık seviyesi giderek 

artarak bu disiplinle etkileşime giren yeni kavramlar, yöntemler ve araştırma projeleri 

geliştirilmiştir. Kısacası çeviri çalışmaları artık geniş bir dil ve kültür çalışmalarından 

yaklaşımları bir araya getiren, kendi kullanımı için değiştiren ve kendi ihtiyaçlarına 

özel yeni modeller geliştiren bir alan olduğunu söylemek mümkündür. Ardından 

çeviribilimin metinlerarasılık ile olan ilişkisini daha detaylı ele alabilmek adına 

“Geçmişten Günümüze Metinlerarasılık” başlığı altında metinlerarasılığın kuramsal 

temelinin oluşumu ve gelişimi ele alınmıştır.  Dili sistematik şekilde ele alan 

Saussure’den sözcelerin söyleşimci yapısını vurgulayan Bakhtin’e ve bu iki 

kuramcının görüşlerini diyalog kavramı ile birleştirerek yapısalcılık ve postyapısalcı 

dönemde kilit rol oynayan Julia Kristeva’nın görüşlerine yer verilmiştir. Bu iki dönem 

arası geçiş ile yapısalcılıkta yer alan rasyonel ve nesnel kavramların yerini öznel, 

belirsiz ve iletilemezliğe bıraktığı gözlemlenmektedir. “Michael Riffaterre ve 

Yapısalcı Hermenötik” başlığı altında Riffaterre’in metinlerarasılığı toplumsal bir 

değişkenin yönü olduğunu ve metinlerarasılıkta yorumlayıcı vurgunun aynı orantıya 

göreli konuma sahip olan ya da karşılık gelen bir yapıda olduğunu vurguladığı 

belirtilmiştir. Kavram olarak ilk kez öne çıkaran Julia Kristeva’nın tanımlamaya 

çalıştığı metinlerarasılığın metindeki “ötekiliği” öne çıkararak insan öznesine karşı 

çıkan ve sorgulanamaz fikirleri alt üst eden yapısı ile monolojik dilin ötesine geçtiği 

varsayılabilir. Ayrıca metnin yazarından bağımsız öznel bir yapıt olduğuna öne süren 



168 

Roland Barthes’a göre metinlerarasılık, sahipsiz ve öznel yapısı ile “yazarın ölümü”nü 

ilan etmektedir. Bu tez çalışmasının kuramsal temelini oluşturan ve uygulama 

bölümlerinde de yöntemlerine başvurulan Gerard Genette’in (Genette, 1997a) 

metinselaşkınlık başlığı altında sınıflandırdığı kavramlar “Genette ve 

Metinlerarasılık” adlı kısımda detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Geleneksel 

yazınbilimin sınıflandırılmalarını içeren metinselaşkınlık, metnin üstmetinsel bir ağ ile 

bağlanan ilişkilerini detayları ile ele alır. Çeviribilim uygulamalarında sıklıkla 

başvurulan bu yöntem yazınbilimin evrimine fırsat tanıyan edimsel bir yapısalcılık 

olduğunu söylemek mümkündür. “Yapısalcılık Sonrası Dönem” başlığı altında Fransız 

eleştirmen Jacques Derrida’nın anlam kavramlarını bozmak üzere metinlerarasılıktan 

faydalandığı söylenebilir. “Yapısökümcülük” kavramı ile dili yeniden sorunsallaştıran 

Derrida, anlamın belirsizliğini ve bağlamın yer aldığı kaygan zemini vurgulamaktır. 

Eagleton (1990) aynı postyapısalcı yaklaşımın ürünü olarak Jacque Lacan’ın 

gösterilenin gösterenin altından kaymakta olduğunu savunmasını belirtir. Durağan 

olmayan bu göstergeler dizgesinde ifadelerin çok sayıda gönderme yaptığını savunan 

Derrida, kaynak alınabilecek tek şeyin dil olduğunu öne sürmektedir. Ardından “Homi 

K. Bhabha ve Sömürgecilik Sonrası Metinlerarasılık” başlığı altında Bhabha’nın öne 

sürdüğü diller ve ifadeler arasındaki çatışmaya değinilerek Baktinci “söyleşimciliğin” 

toplumsal ve bireysel anlamda bölünmüş söyleşimsel oluşum alanlarını öne 

çıkarılmaktadır. Buna ek olarak metinlerarasılığın postmodernite bağlamında yeniden 

üretimin eleştirmenler için özgün üretimin yerini alan bir çağ olarak görülebileceği 

ifade edilmiştir. Bu çalışma kapsamında ele alınacak eserlerin ayrıca birer müzik yapıtı 

olduğu göz önünde bulundurularak “Metinlerarasılık ve Müziklerarasılık İlişkisi” 

başlığı altında metinlerarası yöntemler ile müziğin de dâhil olduğu metinlerin ele 

alınması sorgulanmıştır. Ezgisel bağlamının çalışmanın kapsamı dışındatutulan bu 

müzik eserlerinin her biri içerdiği metinler itibariyle aralarındaki ilişkiselliğin 

metinlerarasılık yöntemleri ile açımlanarak aynı zamanda “müziklerarası” bir ilişkinin 

varlığı tartışmaya açılmıştır. Bir metnin kendi başına düşünülmesini imkânsız kılan 

“metinlerarası” ilişkinin söz konusu müzik eserleri arasında da “müziklerarası” bir 

ilişkiler ağı yarattığı ifade edilebilir. Çeviri ile metinlerarasılığın kesiştiği “metin” aynı 

zamanda bir müzik eseri olarak Serge Lacasse – Robert Hatten (1985) tarafından ilk 

defa ortaya atılan “müziklerarasılık” kavramına da ışık tutmaktadır. Bu bağlamda tez 

çalışmasının kuramsal temelini oluşturan Gerard Genette’in metinlerarasılık 



169 

yöntemlerini “müziklerarasılık” kavramı ile sentezlenen yeni yaklaşımlar ile 

değerlendirebilmenin mümkün olduğu söylenebilir. 

Tezin üçüncü bölümü olan diller arası uygulama kısmında “Anadolu Türküleri ve 

Avrupa Baladları arasında Metinlerarası Öğeler”, “Anadolu'dan Avrupa'ya Ağıtlar ve 

Metinlerarası Öğeler” ve “Ninnilerde Tespit Edilen Metinlerarası Öğeler” olmak üzere 

Anadolu ile Avrupa’dan seçilmiş anonim eserler dillerarası bir uygulama olarak 

metinlerarası ve anametinsel ogeler bağlamında ele alınmıştır. Söz konusu eserlerin 

detaylarıyla incelenebilmesi amacıyla türküler, ninniler ve ağıtlar olmak üzere üç 

kısma ayrılmıış ve her bir tür hem metinlerarası hem de anametinsel ögeler bağlamında 

incelenmiştir. Gerek Anadolu’ya özgü TRT THM arşivinden seçili türkülerde gerekse 

Avrupa baladlarında ortak olduğu gözlemlenen ogeler; “ölüm” motifinin “yitirilen 

çocuk(lar) – evlat(lar)” üzerinden gönderme yapılması ve tümünde evladını yitiren 

kişinin ağzından ele alınmış olmasıdır. İzleksel açıdan bakıldığında ise göç, ölüm, 

düğün, asker, savaş gibi motiflerin yanı sıra; zalim ana/kaynana, kız/gelin kaçırma, 

zorla evlendirilme, sevdiğine varamama/verilmeme/razı gelmeme, ocağının sönmesi/ 

yitirme, nehir/pınar/çeşme başı hikâyeleri, kader/felek/alın yazısı isyanı gibi öfke, acı, 

mutluluk vb. yoğun duyguların aktarıldığı hikâyeleri barındırmaktadır. Coğrafi açıdan 

farklılık gösteren bu eserler yaşanan ve yaşanmış konuları itibariyle ortak unsurlara 

sahip olduğu söylenebilir. İncelenen eserlerin Avrupa topraklarındaki yayılımının 

yönü bağlamında, Anadolu’ya özgü anonim eserler ile ortak kültürel izler yönünden 

palimpsest bir yapıya sahip olduğu da gözlemlenmiştir. Bu eserlerin izleksel açıdan 

benzerliklerine ek olarak incelenen örneklerdeki dini, kültürel ve tarihi anıştırmalar da 

benzerlik göstermektedir. Bu incelemelerde, Geleneksel olarak kabul edilebilecek 

ifadelerin kendi kültürel sınırlarının dışında farklı bir coğrafyada ve farklı katmanlarla 

yeniden ifade edildiği palimpsest örneklere rastlanmıştır. “Anadolu Türküleri ve 

Avrupa Baladları arasında Anametinsel Öğeler” bağlamında ise izleksel dönüşümün 

göz ardı edildiği “The wife of Usher’s Well” baladı ile benzer temanın işlendiği “Gelin 

Ayşe” türküsünün biçemsel dönüşümü salt çeviri şeklinde erek metne aktarım şeklinde 

öne çıkmaktadır. “Ninnilerde Tespit Edilen Metinlerarası Öğeler” başlığı altında 

“Metallica” grubuna ait “Enter Sandman” isimli şarkı içerisinde geçen “Now I Lay Me 

Down to Sleep” adlı ninni ile “Yattım Sağıma Döndüm Soluma” adlı ninni 

karşılaştırmalı olarak incelenmiştir. Her iki dilde de dini anıştırmaların yer aldığı bu 

örneklerde çevirmenin konumlanması gereken bakış açısı tartışmaya açılmıştır. 



170 

Anonim bir çocuk baladı, Anadolu’daki tanımıyla uyku duası ya da diğer bir deyişle 

ninni olmasının yanı sıra I. Dünya Savaşı Amerikan propagandalarındaki posterlerde 

yer alması bağlamında biçemsel dönüşüme uğramıştır. “Anadolu'dan Avrupa'ya 

Ağıtlar ve Metinlerarası Öğeler” başlığı altında yapılan örnek incelemelerde 

Anadolu’daki ve Avrupa’daki ağıtlarda metinlararası ögeler bağlamında öne çıkan 

unsurların özellikle kültürel ve tarihi anıştırmalar üzerine yoğunlaştığı ifade edilebilir. 

Ağırlıklı olarak kahramanlık, asker ve savaş motiflerinin öne çıktığı bu metinlerde 

Anadolu, Balkan ve Rus topraklarında icra edilen eserlerin benzerliği, icra edildiği 

coğrafyaya ait dönüşümleri vurgulanmıştır. Örnek eserler anametinsel ogeler 

bağlamında incelendiğinde ise “ayrılık, ölüm, kader” gibi ağıtların evrensel yönünü 

öne çıkaran motiflerin farklılık göstermediği gözlemlenmiştir. Ağıtların biçemsel 

dönüşümü göz önünde bulundurulduğunda kaynak kültürden erek kültüre aktarımın 

çevirmenin kültürel ve dilbilgisel birikimi ile sınırlandığını söylemek mümkündür. 

Tezin dil-içi uygulama kısmı olan dördüncü bölümünde, Anadolu’daki anonim halk 

eserlerinin yer aldığı TRT THM arşivinden seçili örnekler dil-içi çeviri bağlamında 

metinlerarası ve anametinsel yöntemlerle ele alınmıştır. Anadolu’ya özgü anonim 

türkülerdeki metinlerarası tespitler göz önünde bulundurulduğunda, kişi anıştırmaları, 

kültürel anıştırmalar ve göndermeler öne çıkmaktadır. Benzer şekilde ağıtlarda öne 

çıkan metinlerarası tespitler bağlamında, dini unsurlarla ve “kader-felek” motifi 

işlenerek ölüm sezdirilmiştir. Ayrıca, seçili örnek metinlerde sıklıkla ifade edilen 

“Tanrı” göndergesinin “kader-felek” motifi ile birlikte ifade edildiği gözlemlenmiştir. 

“Hey Onbeşli”,” İpi Attım Ucu Kaldı” ve “Kiraz Aldım Dikmeden” adlı ağıtların 

zaman içerisinde oyun havasına dönüşümü ile yansılama örnekleri öne çıkmaktadır. 

Ardından ninnilerde tespit edilen metinlerarası yöntemler bağlamında, ağıtlarda ve 

türkülerde de karşılaşılan tarihi ve dini anıştırma örnekleri gözlemlenmiştir. Tespit 

edilen anametinsel yöntemler bağlamında biçemsel dönüşüme örnek olarak masal alt 

metninin kullanılarak üslubunun değiştirildiği “Ninni” şarkısı ve Anadolu’ya ait 

yaygın efsanelerden biri olan “Taş Bebek Efsanesi”nin türküleşmesi (hatta bazılarının 

ninniye dönüşmesi) karşımıza çıkmaktadır. Söz konusu dönüşümün gözlemlendiği 

metinler yörelere göre değişiklik gösterdiği söylenebilir. Biçemsel dönüşümün bir 

diğer örneği ise, müziklerarasılık ve anametinselliğin iç içe yorumlandığı “cover” 

terimi başlığı altında incelenen “Ninni” şarkısıdır.  Genel olarak incelenen bu anonim 

eserlerin çoğunun söylendiğinin anlaşılması da özel bir öneme sahiptir; bu, metnin 



171 

nasıl değiştiğine bakılmaksızın türkülerin temel kökeninin, aktarılan temel anlamın 

korunduğu anlamına gelir. Yörelere göre değişen sözcelerin, yerlerin, kişilerin ve 

maddelerin olmasına rağmen örnek eserlerde işlenen motif aynıdır. 

Bu tez çalışmasında çeviribilim bağlamında Anadolu’ya özgü anonim eserler 

metinlerarasılık yöntemleri ile Avrupa’daki anonim eserler ile karşılaştırılarak 

incelenmiştir. Tezin kuramsal çerçevesi bağlamında, seçili anonim eserler 

metinselaşkınlık yöntemleri ile müziklerarasılığın çeviri eylemindeki yeri 

konumlandırılmaya çalışılmıştır. Dil-içi ve diller-arası uygulama şeklinde iki ayrı 

bölümde incelenen örneklerde belirtildiği gibi çeviri sürecinde metinlerarası ve 

anametinsel ogelerin etkisi her iki durumda da öne çıkmaktadır. Anadoluya özgü 

anonim eserlerin günümüze gelirken uğradığı dönüşümlerin metinsel açıdan etkileri 

bağlamında incelenen örneklerde en çok rastlanan tespitler, metinlerarası 

yöntemlerden anıştırma ve parodi üzerine olmuştur. Söz konusu anonim eserlerin 

farklı coğrafyalardan olmasının yanı sıra, göç ve savaşların eserlerin yayılımındaki 

yönü ve dönüşümüne etkisi özellikle göze çarpmaktadır. Metinlerin yeniden 

çevrilmesi ya da yorumlanmasındaki etkinin de göç ve savaşlar ile doğru orantıda 

ilerlediği tespit edilmiş olup bu metinlerin çok katmanlı palimpsest bir yapı 

oluşturduklarını da söylemek mümkündür. Bu bağlamda Anadolu müziğini etkileyen 

toplumların, ağırlıklı olarak Balkan ülkeleri (Macarlar vb.) ve Rusya olduğu seçili 

örnek eserlerde öne çıkmaktadır. Kültürel etkileşim ile çevrilen ve değişime uğrayan 

müziğin anonim eserler üzerindeki etkilerinden en belirgin örnekler ise seçili ağıtların 

zaman içerisinde oyun havasına dönüşümünü gösteren biçemsel dönüşümler ve farklı 

yörelerde bu dönüşümün ufak sözce farklılıkları ile kabul edilerek benimsenmiş 

halleridir. Bahsi geçen toplumlara ait her göçün bıraktığı kültürel ve müzikal izlerin 

çeviribilim ışığında metinlerarasılık yöntemleri ele alındığında, metinsel aşkınlık 

üzerine uygulamalar ile müziğin hem soyut unsurları (melodi, ses, performans vb.) 

hem de somut yönleri (söz, biçimi, üslup vb.) üzerinde hareket etmenin mümkün 

olduğunu gösteriyor. Bu noktada vurgulamak istediğim, aşkınmetin bağlantılarının 

izini sürebiliyor olmamız, tüm eserleri birbirine bağlayabileceğimiz anlamına 

gelmemesidir. Ancak, her koşulda, bu ilişkisellik 'eserler', 'şarkılar', 'metinler' veya 

'performanslar' adını verme kararı, karmâşık olanı tanımlamak ve anlamak diğer insan 

faaliyetlerinin yanı sıra müziğin insanlarla etkileşimleri ancak daha önemli bir 

projenin bir parçasını oluşturuyorsa geçerli hale geldiği söylenebilir. Metinselaşkınlık 



172 

kendi içinde etkileşim fikrini içermekte olduğundan bize bunu yapmak için oldukça 

yeni ve ilginç bir araç sağlayabileceği savunulabilir.  

Bu doğrultuda bu tez çalışması çeviribilim çalışmalarına hem kültürel hem de 

müziksel açıdan sentezlenen bir bağlamda ve metinlerarasılığın müziklerarasılık gibi 

yeni açılımlar yaratarak bu alanda disiplinlerarası zenginliğini geliştirecek farklı bir 

bilimsel araştırma alanı sunacaktır. 



173 

KAYNAKÇA 

BİRİNCİL KAYNAKLAR 

Akbaba, Ergönenç Dilek. 2008. Nogay Türklerinde Ölüm İle İlgili İnançlar ve Ağıtlar. 

Milli Folklor. c.20. s. 80: 77-84. 

Aksoy, Bülent. 1994. Avrupalı Gezginlerin Gözüyle Osmanlılarda Musıki.  

Beşiktaş, İstanbul: Pan. 

Aktulum, Kubilay. 2000. Metinlerarası İlişkiler. Ankara: Öteki Yayınları. 

_______. 2004. Parçalılık Metinlerarasılık. Ankara: Öteki Yayınevi. 

_______. 2011. Metinlerarasılık / Göstergelerarasılık. Ankara: Kanguru Yayınları. 

Allen, Graham. 2006. Intertexuality. London: Routledge. 

Alexiou, Margaret, Dimitrios Yatromanolakis, Panagiōtēs Roilos. 2010. The Ritual 

lament in Greek Tradition. Lanham, MD: Rowman & Littlefield. 

Altin Gün Announce New Album ‘Yol’, Out February 26 [10.06.2019]. 

https://atorecords.com/news/altin-gun-announce-new-album-yol-out-

february-26/ 

Anadolu'da Türk Müzik Kültürünün Yükselişi: Selçuklular. [10.02.2017] 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,80314/anadoluda-turk-muzik-kulturunun-

yukselisi-selcuklular.html 

Anzerlioglu, Yonca. 2009. Karamananian Ortodox Turks on Historical Datas. Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi. s. 51: 177-178. 

Avcı, Haydar, Ali. 2004. Zeybeklik ve Zeybekler tarihi. Cağaloğlu, İstanbul: E 

Yayınları. 

Ayan, Dursun. 2011. Bela Bartok’un Türk Halk Müziği Derlemesi Üzerine 

Çalışmalar. İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

Ayhan, Ece. [12.05.2018]. Göç Yollarında İlahiler. 

https://muziktekalmaz.org/2015/01/16/goc-yollarinda-ilahiler/ 

Balkaya, Adem. 2016. Modernleşmenin Mitten Arınma Problemi. TÜRÜK 

Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi. 2016, c. 4. 

s. 7: 195-202. 

Bartók, Bela. 1949. On Collecting Folk Songs in Turkey. Tempo. c. 3. s. 13: 15-19.  

Başgöz, İlhan. 2016. Âşıkların Yaşamlarıyla İlgili Türk Halk Hikâyeleri. çev. Serdar 

Uğurlu. TÜRÜK Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları 

Dergisi. 2016, c. 4. s. 7: 287-296. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,80314/anadoluda-turk-muzik-kulturunun-yukselisi-selcuklular.html
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,80314/anadoluda-turk-muzik-kulturunun-yukselisi-selcuklular.html
https://muziktekalmaz.org/2015/01/16/goc-yollarinda-ilahiler/


174 

Başgöz, İlhan. (1952). Turkish Folk Stories about the Lives of Minstrels.The Journal 

of American Folklore. c. 65. s.258: 331-339.  

Bekki, Salahaddin. 2010.  “Saraybosna ve Anadolu’daki Bazı Türkülerin Benzerlikleri 

Üzerine”. Türklük Bilimi Araştırmaları. s. 28: 79-116  

_______. 2013. Makedonya ve Anadolu’da Söylenen Bazı Türkülerin Benzerlikleri 

Üzerine. Kültürümüzde Türkü Sempozyumu Bildirileri, 21-25 Ekim 2011. 

Sivas: Sivas Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yayınları: 257-284. 

Bennett, Philip E. 2004. The Singer and the Scribe European Ballad Traditions 

and European Ballad Cultures. Boston: BRILL.  

Boratav, Pertev N. 2013. 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. İstanbul: Bilgesu 

Yayıncılık.  

Caya, Sinan. 2015. Sacred Rituals at a Chepni Village in Western Anatolia. 

           Humanities and Social Sciences Letters. c. 3 s. 2: 72-86.    

Cömert, Eray. 2011. Kültürlerarası Etkileşim Sürecinde Tarihi Kimliği ile Çanakkale 

Türküsü ve Varyantları Üzerine Analitik Bir Bakış. Yüksek Lisans Tezi. İTÜ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

 

Çolakoğlu, Sarı, G. 2014. Asya’dan Avrupa’ya Yaylı Çalgılar Tel Üzerinde Ses Elde 

Etme Tekniğine Göre Sınıflandırma. International Journal of Social Science. 

s. 25: 35-50.  

Çelebioğlu, Amil. 1995. Türk Ninnileri Hazinesi. İstanbul: Kitabevi Yayınları.  

Çökertme Zeybeği. [23.12.2017]. https://www.turkyazıni.org/forum/konular/965-

cokertme-zeybegi-halilim-turkunun-hikayesi 

Derrida, Jacques. 1981. Positions. çev. Alan Bass. Chicago: The University of 

Chicago Press. 

Dillon, Sarah. 2017. Palimpsest. Edebiyat, Eleştiri, Kuram. çev. Ferit Burak 

Aydar. İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Drößiger, Hans-Harry. 2008. On Palimpsests: How to Use this Concept for Translation 

Studies. In Memoriam Gérard Genette (1930-2018). Athens Journal of 

Philology. c.5.s.4: 261-284. 

Duvarcı, Ayşe. 2011. Uyku Folkloru. V. Prof. Dr. Mine Mengi Adına Türkoloji 

Sempozyumu, 20-22 Ekim 2011. Adana: Cukurova Üniversitesi Türk Dili ve 

Yazın Bolumu: 495-496. 

Eroğlu, Furkan Balategin. 2014. Türk Halk Müziğinde Yöre, Üslûp Ve Tavır 

Kavramları Üzerine. TÜRÜK Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları 

Dergisi. c. 2 s. 3: 231-238. 

Eroğlu, Erol, Zehra Özkanat. 2014. Unutulmaya Yüz Tutmuş Bir Gelenek “Duvak 

Töreni”. TÜRÜK Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi. c. 2 s. 

3: 272-278. 

Genette, Gérard. 1992. The Architext: An Introduction. Berkeley: University of 

California Press. 

https://www.turkedebiyati.org/forum/konular/965-cokertme-zeybegi-halilim-turkunun-hikayesi
https://www.turkedebiyati.org/forum/konular/965-cokertme-zeybegi-halilim-turkunun-hikayesi


175 

 

_______. 1997. Palimpsests. çev. Channa Newman, Claude Doubinsky. Lincoln: 

University of Nebraska Press. 

Güven, Merdan. 2013. Anadolu Ağıtlarının Türküleşme Süreci ve Üç Ağıt Örneği. 

Folklor/Edebiyat. c. 19. s.75: 117-128. 

Halman, Talat S. 2009. Popular Turkish Love Lyrics & Folk Legends. Syracuse, 

N.Y: Syracuse University Press. 

Jansen, Wm. Hugh. 1957. A Cultures Stereotypes and Their Expression in Folk 

Clichés. Southwestern Journal of Anthropology. c. 13. s.2: 184-200.  

Kaleş, Damla. 2015. İngilizce Şarkıların 1965 - 1980 Yılları Arasında Türkçe'ye 

Çevirisinin ve Uyarlamalarının Çoğuldizge Kuramı ve Şarkı Çevirisi 

Stratejileri Açısından İncelenmesi. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Kaplan, Ayten. 2005. Kültürel Müzikoloji. İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Karahasanoğlu, Songül. 2012. Anatolian Folk Songs for Soldiers Who Died in      

          Yemen. Cuadernos De Etnomusicología. s. 2: 282. 

Kaya, Doğan. 1999. Anonim Halk Şiiri. Ankara: Akçağ Yayınları. 

 

Keskin, Saim. 2001. Kutludüğün’de Türk Halk Edebiyatı. ERDEM, Türk Halk 

Kültürü Özel Sayısı. c. 13. s. 38: 327-360. 

Köktan, Yavuz. 2014. Mitoloji Dans ve Müzik. TÜRÜK Dil, Edebiyat ve Halkbilimi 

Araştırmaları Dergisi. c. 2 s. 3: 261-271.  

Köprülü, M. Fuad.1981. Türk Edebiyatı Tarihi. İstanbul: Ötüken. 

Köktan, Yavuz, Gülşen Duyku. 2017. TRT Repertuvarında Yer Alan Kastamonu 

Türkülerinde Söz Unsuru. TÜRÜK Dil, Edebiyat ve Halkbilimi 

Araştırmaları Dergisi. c. 5. s. 11: 470-491. 

Kristeva, Julia. 1969. Sèméiotikè, Recherches Oour Une Sémanalyse. Paris: Seuil 

(Aktaran: Aktulum, Kubilay. 2007. Metinlerarası İlişkiler. 3. bs. İstanbul: 

Öteki Yayınevi). 

_______. 1986. Word, Dialogue and Novel. The Kristeva Reader. New York: 

Columbia University Press: 34-61.  

Kurt, Begüm. 2017. Kadın Âşık Kavramı Ekseninde Malatyalı Âşık Sülbiye Kutlu’nun 

Hayatı ve Kadın Söylemli Şiirleri Üzerine Bir İnceleme. TÜRÜK Dil, 

Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi. c. 5. s. 11: 330-351.  

 

Lacasse, Serge. 2000. Intertextuality and hypertextuality in recorded popular 

music. The Musical Work: Reality or Invention? Cambridge University 

Press: 35-58. 

 

Lefevere, Andre. 1992. Translating literature: Practice and Theory in a 

Comparative Literature Context. New York: Modern Language Association 

of America. 

 



176 

Leiser, Garry, M. Fuat Köprülü. 2012. Early Mystics in Turkish Literature. 

London: Routledge. 

 

Lefevere, André. 1977. Translating Literature: the German Tradition from 

Luther to Rosenzweig. Assen & Amsterdam: Van Gorcum. 

Lévi-Strauss, Claude. 1969. The Savage Mind: Claude Levi-Strauss. Chicago: The 

University of Chicago Press. 

Limburg, James. 2006. Encountering Ecclesiastes: A Book for Our Time. 

Cambridge: Wm. B. Eerdmans Publishing. 

Lomax, John A. 1915. Some Types of American Folk-Song. The Journal of 

American Folklore. c. 28. s. 107: 1-17. 

Meschonnic, Henri. 2011. Religious Texts in Translation, God or Allah. In Ethics and 

Politics of Translating. ed. Pier-Pascale Boulanger. Amsterdam: John 

Benjamins. 

Miller, Terry E., Sean Williams. 2008. The Garland Handbook of Southeast Asian 

Music. New York: Routledge. 

Muhaceri, Malta, Nuran, Yıldız Şare. 2017. Makedonya Türkleri Tarafından Söylenen 

Aşk ve Ayrılık Konulu Türküler Üzerine Bir İnceleme. TÜRÜK Uluslararası 

Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi. c. 5. s. 9: 347-356. 

Opie, Iona, Peter Opie. 1997. The Oxford Dictionary of Nursery Rhymes. Oxford: 

Oxford University Press. s. 60: 357. 

Popescu-Judetz, Eugenia. Panayiotes Chalatzoglou, Kyrillos Marmarinos. 2000. 

Sources of 18th-century music: Panayiotes Chalathzoglou and Kyrillos 

Marmarinos' Comparative Treatises on Secular Music. İstanbul: Pan 

Yayıncılık. 

Rama Kundu. 2008. Intertext: A Study of the Dialogue Between Texts. New Delhi: 

SARUP&SONS. 

Riffaterre, Michaël. 1980. la Trace de l’intertexte. La Pensée. s. 215. (Aktaran: 

Aktulum, Kubilay. 2007. 3. bs. Ankara: Öteki).  

_______. 1981. L’Intertexte inconnu. Literature. s. 41:5. (Aktaran: Aktulum, 

Kubilay. 2007. 3. bs. Ankara: Öteki). 

Körükçü, Çetin. [10.02.2017]. Türk Müziği Tarihi ve Dönemleri.  

http://www.turkishmusicportal.org/history.php?id=1&lang2=tr  

Küçükbezirci, Seyit. 2009. Konya Halkbilimi Folklor Güldestesi. Konya: 

Bahçıvanlar Basım San. A.Ş.  

Öç, Efe 2019. Altın Gün: Anadolu rock ve folk müziğini dünyaya sevdiren grup. 

[20.12.2019]. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-49745366 

 

https://books.google.com/books?id=O2qBfPnB4VAC&pg=PA103&dq=lay
http://www.turkishmusicportal.org/history.php?id=1&lang2=tr
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-49745366


177 

Rayfield, Donald. 1988. The Soldier’s Lament: World War One Folk Poetry in the 

Russian Empire. The Slavonic and East European Review. c. 66. s. 1: 66–

90.  

 

Robert S. Hatten. 1994. Musical Meaning in Beethoven: Markedness, 

Correlation, and Interpretation. Bloomington: Indiana University Press.  s. 

349. 

 

Roland, Barthes. 1979. Göstergebilim İlkeleri. çev. Berke Vardar-Mehmet Rifat, 

Ankara: Kültür Bakanlığı. 

_______. 1998. The Pleasure of the Text. çev. Richard Miller. 23. bs. New York: 

Hill and Wang.  

_______. 1986. From Work to Text. The Rustle of Language. çev. Richard Howard. 

2. bs. New York: Hill and Wang: 56-64. 

_______. 2008. Barthes. Akt. Jonathan Culler, Barthes, çev: Hakan Gür, Ankara: 

Dost Yayınları. s.  97. 

 

_______.  2002. S/z: Inceleme. çev. Sündüz Öztürk Kasar. İstanbul: YKY. 

 

_______. 2015. Yazının Sıfır Derecesi. Yeni Eleştirel Denemeler. çev. Tahsin 

Yücel. 2. bs. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

_______. 2016. Yazı Üzerine Çeşitlemeler. Metnin Hazzı. çev. Şule Demirkol. 3. 

bs. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Sahin, Elmas. 2012. English Ballads and Turkish Turkus a Comparative Study. British 

Journal of Arts and Social Sciences. c. 11. s. 33.    

Saygun, Ahmet. A. 1951. Authenticity in Folk Music. Journal of the International 

Folk Music Council. s. 3: 7.  

Sipos, Janos. 2009. Anadolu'da Bartok'un İzinde. çev. Sonat Deliorman. İstanbul: 

PanYayıncılık. 

Szekeres-Farkas, Marta. 2000. Studia Musicologica Academiae Scientiarum 

Hungaricae. Register. Tomi XXI–XL (1979–1999). Studia Musicologica      

Academiae Scientiarum Hungaricae. c. 1. s. 41: 1-56.   

Stone, Ruth M. 2008. The Garland Handbook of African Music. New York: 

Routledge. 

Şimşek, Esma. 2016. "ANONİM HALK ŞİİRİ İÇERİSİNDE NİNNİLERİN YERİ". 

AKRA Kültür Sanat ve Edebiyat Dergisi.  s. 4: 33-64. 

Tewari, Laxmi G. 1972. Turkish Village Music Recorded in Turkey. New York: 

Nonesuch.  

Tietze, Andreas. 1950. “Some Recent Turkish Publications on Anatolian Dialects.” 

Oriens. c. 3. s. 2: 316–18.  

Trafton, O'Neal Debbie. 1994. Now I Lay Me Down to Sleep: Action Prayers, 

Poems, and Songs for Bedtime. Minneapolis: Augsburg Books.  



178 

Trehub, Sandra E. and Rebekah L. Prince. 2010. Lullabies and other Women's Songs 

in the Turkish Village of Akçaeniş. UNESCO Observatory E- journal c.2. s. 

1: 1-19.  

Toury, Gideon. 1995. Descriptive Translation Studies and Beyond. Amsterdam: 

John Benjamins. 

Türkü ve Manileri. [12.03.2020]. Taşova Kaymakamlığı.  http://tasova.gov.tr/turku-

ve-manileri 

Türkülerde Anonim ve Beste Kavramı. [10.02.2017]. 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,80857/turkulerde-anonim-ve-beste-

kavrami.html 

Varnalı, Kaan. 2013. Dijital kabilelerin izinde: Sosyal Medyada Netnografik 

Araştırmalar. İstanbul: Mediacat. 

Venuti, Lawrence. 1995. The Translator’s Invisibility. A History of Translation. 

Londra & New York: Routledge. 

Vikár, Laszlo. 1987. Collection of Finno, Ugrian and Turkic Folk Music in the Volga, 

Kama, Belaya Region (1958-1979). Studia Musicologica Academiae 

Scientiarum Hungaricae. c. 1. s. 4: 355-422.  

Yaltırık, Hüseyin. (n.d.).  Halk Bilimi Açısından “Anonim” ve “Ferdî” Türkülerin 

Yaratılış Bağlamında Mukayesi.  http://www.musikidergisi.net/?p=2038 

[10.02.2017]. 

Yöre, Seyit. 2005. Müzikoloji, Etnomüzikoloji ve Müziğin Bilimsel İncelenimi. 

Müzik Ve Bilim Dergisi / Journal of Music and Science. c. 4. s. 2.  

Yücel, Haluk. 2017. Türk Halk Müziğinde Ağıt Yakma Geleneği Üzerine Bir 

İnceleme: Amasya Yöresi. Social Science Studies. c. 5. s. 9: 158-171. 

 

 

 

 

 

http://tasova.gov.tr/turku-ve-manileri
http://tasova.gov.tr/turku-ve-manileri
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,80857/turkulerde-anonim-ve-beste-kavrami.html
http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/TR,80857/turkulerde-anonim-ve-beste-kavrami.html
http://www.musikidergisi.net/?p=2038


179 

 

 

 

 

ARŞİV KAYNAKLAR 

Ağlayalım Atatürk'e, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Yöre: Sivas/ Şarkışla, Repertuar No: 12. 

Ak Evime Kara Taban Yaptırdım, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Orta Anadolu, Repertuar No: 16. 

Atına Binmiş Elinde Dizgin, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar No: 53. 

Aşığın Tarihi Geldi Yaklaştı, 1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 46. 

Aşka Düşen Âşık Elbet Kan Ağlar, 1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 4406. 

Bayram Geldi Benim Yârim Kaçıyor, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT 

Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 68. 

Benim Mecnun Kim Ol Hayranı Leyli, 1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 87. 

Bir Anadan Bu Dünyaya Gelince, 1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 94. 

Bir Güzel Kız Gördüm Tutmuş Yolunu, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT 

Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 572. 

Bir Kuzu Taş Dibinde Meliyor, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 103. 

Bir Söz İle Ben Duzağa Tutuldum, 1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 537. 

Bir Tel Vurdum Yemende Gardaşıma, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT 

Müzik Dairesi Yayınları, Yöre: Elazığ, Repertuar No: 4058. 

Boğazına Takmış Da Bir Dizge Hakık, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT 

Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 441. 

Bosna'dan Bize Haber Geldi, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Repertuar No: 931. 

Çeke Çeke Bu Dert Beni Öldürür, 1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 906 

Çıktım Çiçek Dağına Aygar Görünür, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT 

Müzik Dairesi Yayınları, Repertuar No: 130. 

Çık Yokarı Ben Bağlayım Başını, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 953. 

Drama Köprüsünü Gece Mi Geçtin, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Rumeli, Repertuar No: 1982. 

Drama’nın İçinde Bre Komit Hasan, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Rumeli, Repertuar No: 4381. 



180 

Emine'm Oturmuş Yolun Üstüne, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 603. 

Erken Düşer Şeker Dağın Gırcısı, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 604. 

Felek Getirdi Gene Benim Özümü, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 177. 

Ganatlı Kapinin Çifte Sunası, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 185. 

Gece Gündüz Ninnisini Söyledim, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Orta Anadolu, Repertuar No: 877. 

Gelini Gelini Köyün Gelini, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Yöre: Malatya, Repertuar No: 618. 

Gelini Gelini Köyün Gelini, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Yöre: Tunceli, Repertuar No: 619. 

Gine Bahar Geldi, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi Yayınları, 

Yöre: Tunceli, Repertuar No: 410. 

Gümüşlü Cezvelerim Gaynar Ocakta,1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 230. 

Harpten Döndüm Yurda Ben, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Şanlıurfa, Repertuar No: 235. 

Havada Bulut Yok, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Yöre: Muş, Repertuar No: 341. 

Hekimoğlu Derler Benim Aslıma, 1971 TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Ordu, Repertuar No: 110. 

Her Ana Doğurmaz Böyle Mollayı, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Kırıkkale, Repertuar No: 444. 

Irakkadan Beri Gelen Gaziler, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar No: 818. 

Kara Çadır İsmi Tutar, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Yöre: Kayseri, Repertuar No: 4386. 

Kara Şalvar Ildır Ildır, 1973. TRT THM Arşivi, Repertuar No: 792. 

Karşıdan Karşıya Bozan'ın Yurdu, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar No: 820. 

Kışlanın Üstünde Kurdum İskele, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 670. 

Kışlanın Üstünde Kurdum İskele, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Amasya, Repertuar No: 670. 

Malımız Kaçak Uğratman Gümrüge, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar No: 795. 

Şahin Bey Vuruldu, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik Dairesi 

Yayınları, Yöre: Gaziantep, Repertuar No: 897. 

 



181 

Vilayetim Antep Köyüm De Sultan, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Kırşehir, Repertuar No: 814. 

Yemen Yemen Şanlı Yemen, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Batı Trakya, Repertuar No: 3329. 

Yemen Yemen Şanlı Yemen, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Rumeli/Kırcaali, Repertuar No: 3747. 

Yoruldum Da Yol Üstüne Oturdum, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Repertuar No: 401. 

Zahide Kurbanım N'olacak Halim, 1973. TRT Türk Halk Müziği Arşivi, TRT Müzik 

Dairesi Yayınları, Yöre: Kırşehir, Repertuar No: 756. 

 

 

 


