
BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN KAVRAMSAL SORUNSALI VE 

RESİM SANATINDAKİ YORUMU  

ÖZLEM ERGENE 

IŞIK UNİVERSİTESİ 

NİSAN, 2023



BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN KAVRAMSAL SORUNSALI VE 

RESİM SANATINDAKİ YORUMU 

ÖZLEM ERGENE 
Işık Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Resim Yüksek Lisans Programı 

2023 

Bu tez, Işık Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’ne Yüksek Lisans (MA) 

derecesi için sunulmuştur. 

IŞIK ÜNİVERSİTESİ 

NİSAN, 2023



 

IŞIK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

RESİM YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN KAVRAMSAL SORUNSALI VE RESİM 

SANATINDAKİ YORUMU  

ÖZLEM ERGENE 

ONAYLAYANLAR: 

 
 
 
 
Dr. Öğr. Üyesi Eren Koyunoğlu Işık Üniversitesi  _____________ 

(Tez Danışmanı) 

Prof. Dr. Evangelia Şarlak  Işık Üniversitesi  _____________ 

Prof. Dr. A. Nilüfer Öndin  Mimar Sinan Güzel  

Sanatlar Üniversitesi  _____________ 

ONAY SAYFASI 

ONAY TARİHİ: 25/ 04 /2023 



ii 

THE CONCEPTUAL PROBLEMATIC OF MAGICAL REALISM 

AND ITS INTERPRETATION IN PAINTING 

ABSTRACT 

Magical Realism originated in Latin America as a literary movement and is frequently 

used as a term in painting. Magical Realism first emerged in the field of painting during 

the Weimar period in Germany between 1919 and 1933.The Weimar era constituted a 

significant period in the history of art, wherein artists embarked on diverse stylistic 

approaches and aesthetic quests as a response to the prevailing social, political, and 

cultural transformations. During this period, this concept which is considered within 

the New  Objectivity (Neue Sachlichkeit) movement in Germany, has not gained a 

clear definition in the history of art. In this thesis, German art critic Franz Roh's theory, 

which led to the emergence of the term Magical Realism, is discussed in detail, and 

the works of artists called Magical Realists are included. By examining the 

applications of Magical Realism in the literary field, the common features, and 

differences in the context of painting are analysed. This tendency, which is associated 

with the Italian metaphysical movement, continued its development in different 

geographies with the migration of artists to the American continent after the Nazi 

period in Germany. Along with intercultural interaction. The multicultural nature and 

political influences of Latin America have paved the way for the development of 

Magical Realism in both literary and visual arts. Within the framework of American 

art, which is predominantly characterized by action and formalism, the positioning of 

figurative Magical Realism has been challenging. Magical Realism approaches have 

been labeled under different names and acquired meanings. There is an 

epistemological uncertainty in determining the elements that can be evaluated in the 

context of the concept of Magical Realism. Throughout history and in contemporary 

times, significant art institutions have curated exhibitions under the framework of 

Magical Realism. However, the classification of the artists included in these 

exhibitions lacks a definitive criterion, as each artist presents their unique and varied 

approaches within the realm of Magical Realism. In this thesis, the changes and 

terminological confusion that cause the ambiguous status of Magical Realism in 



iii 

painting are discussed. The aim of this study is to find answers to all these conceptual 

problems and to determine the place of Magical Realism in the history of art. 

 

Keywords: Franz Roh, Magical Realism, Weimar Republic, New Objectivity, 

Metaphysics. 

 



iv 

BÜYÜLÜ GERÇEKLİĞİN KAVRAMSAL SORUNSALI VE 

RESİM SANATINDAKİ YORUMU 

ÖZET 

Büyülü Gerçekçilik, edebi bir akım olarak Latin Amerika kökenlidir ve resim 

sanatında da bir terim olarak da sıklıkla kullanılmaktadır. Resim alanında Büyülü 

Gerçekçilik ilk olarak Almanya’da 1919-1933 yılları arasında Weimar döneminde 

kendini göstermiştir.  Weimar dönemi resim sanatı, sanatçıların toplumsal, politik ve 

kültürel değişimlere yanıt olarak çeşitli tarzlar ve estetik arayışlarla geliştirdikleri bir 

dönemdir. Bu dönemde Yeni Nesnelcilik (Neue Sachlichkeit) hareketi içinde ele 

alınan bu kavram, sanat tarihinde net bir tanımlama kazanamamıştır. Bu tez içerisinde, 

Büyülü Gerçekçi teriminin ortaya çıkışını sağlayan Alman sanat eleştirmeni Franz 

Roh'un kuramı detaylı bir şekilde ele alınmış, Büyülü Gerçekçi olarak adlandırılan 

sanatçıların eserlerine yer verilmiştir. Büyülü Gerçekçilik'in edebi alandaki 

uygulamaları da incelenerek, resim bağlamındaki ortak özellikler ve farklılıklar 

irdelenmiştir. İtalya’da Metafizik hareketi ile ilişkilendirilen bu eğilim, Nazi dönemi 

sonrası sanatçıların Amerika kıtasına göç etmesi ile farklı coğrafyalarda gelişimini 

sürdürmüştür. Latin Amerika'nın zengin kültürel dokusu ve siyasi etkileri, Büyülü 

Gerçekçilik akımının hem edebiyat hem de resim sanatında gelişimi için uygun bir 

zemin oluşturmuştur. Büyülü Gerçekçilik, Amerikan sanatının eyleme ve formalizme 

dayalı yapısı içinde figüratif bir tarzı benimsemesi nedeniyle kendini konumlandırma 

sürecinde zorluklarla karşılaşmıştır. Kültürlerarası etkileşim ile, Büyülü Gerçekçi 

yaklaşımlar farklı isimler altında adlandırılmış ve anlamlar kazanmıştır. Büyülü 

Gerçekçilik kavramı bağlamında değerlendirilebilecek öğelerin belirlenmesi 

konusunda bir epistemolojik belirsizlik mevcuttur. Geçmişte ve günümüzde, Büyülü 

Gerçekçilik başlığı altında önemli sanat kurumları sergiler düzenlemiştir. Ancak, 

burada yer alan sanatçıların sınıflandırılmasında belirleyici bir faktör 

bulunmamaktadır; zira her biri kendi içerisinde farklı yaklaşımları sergilemektedir. 

Tezde, Büyülü Gerçekçilik yöneliminin resim sanatındaki belirsiz durumuna sebep 

olan değişimler ve terminolojik karmaşa ele alınmıştır. Bu çalışmanın amacı, tüm bu 



v 

kavramsal sorunların cevaplarını bulmak ve Büyülü Gerçekçilik'in sanat tarihi içindeki 

yerini belirleyebilmektir.  

 

Anahtar Kelimeler: Franz Roh, Büyülü Gerçekçilik, Weimar Cumhuriyeti, Yeni 

Nesnelcilik, Metafizik.  



vi 

TEŞEKKÜR 

Yüksek lisans tezimin belirlenmesi ve tez çalışmam süresince sanat tarihi konusunda 

derin bilgisi ve tecrübeleri ile bana rehberlik eden değerli danışmanım Sayın Dr. Öğr. 

Üyesi Ömer Eren Koyunoğlu'na öncelikle teşekkür ve saygılarımı sunmak isterim.  

Akademik yolculuğum boyunca Sayın Prof. Dr. Evangelia Şarlak'ın kıymetli bilgi 

birikimi, engin hayat tecrübesi, yol gösterici desteği ve pozitif yaklaşımı, akademik 

gelişimim ve başarılarıma önemli katkılar sağlamıştır, kendisine sonsuz teşekkürlerimi 

sunuyorum. 

Ayrıca, Prof. Dr. Nilüfer Öndin'in katkılarından dolayı büyük bir minnettarlık 

duyuyorum. Kendisi, zengin entelektüel ve sanatsal birikimine ek olarak disiplinli 

yaklaşımıyla da dikkat çeken bir akademisyendir. Eğitimim süresince kendisinin 

öğrencisi de olma şansını elde etmiş olmanın yanı sıra, tez çalışmam sırasında 

eserlerinden ve görüşlerinden oldukça istifade ettiğimi belirtmek isterim.  

 

 

Özlem ERGENE 

 



vii 

İÇİNDEKİLER 

ONAY SAYFASI ......................................................................................................... i 

ABSTRACT ................................................................................................................ ii 

ÖZET .......................................................................................................................... iv 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................. vi 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

TABLOLAR LİSTESİ .............................................................................................. ix 

ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................. x 

BÖLÜM 1 .................................................................................................................... 1 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

1.1 Araştırmanın Amacı ........................................................................................... 5 

1.2 Araştırmanın Kapsamı ....................................................................................... 6 

1.3 Araştırmanın Yöntemi ........................................................................................ 7 

BÖLÜM 2 .................................................................................................................. 12 

2. BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK’E GENEL BİR BAKIŞ VE ORTAYA ÇIKIŞI ........ 12 

2.1 Büyülü Gerçekçilik Kavramı ........................................................................... 12 

2.1.1 Büyü’nün Tanımı ...................................................................................... 12 

2.1.2 Büyülü ‘nün Tanımı .................................................................................. 16 

2.1.3 Gerçekçilik Tanımı ................................................................................... 18 

2.2 Büyülü Gerçekçilik ve Edebiyat Bağlantısı ..................................................... 23 

2.2.1 Massimo Bontempelli (1878-1960) ve Edebi Büyülü Gerçekçilik ........... 23 

2.2.2 Büyülü Gerçekçilik ve Latin Amerika Edebi Gerçeklik Bağıntısı ........... 25 

BÖLÜM 3 .................................................................................................................. 33 

3. ALMAN SANATIYLA BAĞLANTILI OLARAK BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK 

KAVRAMI ................................................................................................................. 33 

3.1 Weimar Cumhuriyeti Dönemi (1919-1933) ..................................................... 33 

3.1.1 Weimar Cumhuriyet Dönemi’nin Siyasi Yapısı ....................................... 33 

3.1.2 Weimar Döneminde Sanat ve Büyülü Gerçekçilik Kavramı .................... 35



viii 

3.1.3 Franz Roh ve Büyülü Gerçekçilik Kuramı ............................................... 42 

3.1.4 Franz Roh’un 1925 Tarihli Makalesi ve Büyülü Gerçekçilik Yaklaşımı . 46 

3.1.5 Franz Roh’un Büyülü Gerçekçiliğinde Tekinsizlik Kavramı ................... 55 

3.1.6 Franz Roh ve Dışavurumculuk Sonrası: Büyülü Gerçekçilik Kitabında 

(1925) Yer Alan Sanatçı Listesi ......................................................................... 56 

3.1.7 Franz Roh Kuzey Grubu Büyülü Gerçekçi Sanatçıları (Verizm) ............. 61 

3.1.8 Franz Roh İtalyan Metafizik ile İlişkili Olanlar Büyülü Gerçekçi Sanatçılar 

Grubu ................................................................................................................. 79 

3.1.9 Franz Roh Rousseau’dan Etkilenen Büyülü Gerçekçi Naif Grubu Sanatçıları

 ............................................................................................................................ 92 

3.2 Gerçeküstücülük ve Büyülü Gerçekçilik Arasındaki Bağıntı ........................ 101 

4. BÖLÜM ............................................................................................................... 111 

4. ALMANYA DIŞINDAKİ ÜLKELERDE RESİM SANATINDA BÜYÜLÜ 

GERÇEKÇİLİK ....................................................................................................... 111 

4.1 İtalya’da Resim Sanatında Büyülü Gerçekçilik ............................................. 111 

4.2 Amerika’da Resim Sanatında Büyülü Gerçekçilik ........................................ 127 

4.3 Latin Amerika’da Büyülü Gerçekçilik ........................................................... 150 

BÖLÜM 5 ................................................................................................................ 155 

5. SONUÇ ................................................................................................................ 155 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 163 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 174 

 

 

 



ix 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 3.1 Franz Roh’un Dışavurumculuk-Sonrası ve Dışavurumculuk arasındaki 

farkları gösteren tablosu ............................................................................ 44 

Tablo 3.2 Franz Roh: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. Europäischen 

Malerei Sorunu; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, sayfa 133, 134 59 

Tablo 3.2 (devamı) Franz Roh: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. 

Europäischen Malerei Sorunu; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, 

sayfa 133, 134 ............................................................................................ 60 

 



x 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 2.1 Caravaggio, Bakirenin Ölümü (Morte della Vergine), 369x245 cm. 

yağlıboya, Louvre Müzesi.......................................................................... 20 

Şekil 2.2 José de Ibarra, Bakire’nin hayatından sahneler, 17. yüzyıl, bakır folyo üzerine 

yağlıboya, Museo Nacional de Arte, Meksiko ........................................... 30 

Şekil 3.1 ''Dışavurumculuk-Sonrası, Büyülü Gerçekçilik: Son Avrupalıların Sorunları'' 

Nach-Expressionismus, Magischer Realismus: Probleme der neuesten 

Europdischen Malerei ................................................................................ 37 

Şekil 3.2 Yeni Nesnelcilik Sergisi, 1925, Mannheim Devlet Sanat Müzesi .............. 38 

Şekil 3.3 Marc Chagall, Ben ve Köy, 1911, tuval üzerine yağlıboya, 192,1 x 151,4 cm, 

The Museum of Modern Art, New York ................................................... 47 

Şekil 3.4 Albrecht Altdorfer (1480-1538), 1529, Panel üzerine yağlıboya, 158,4 cm × 

120,3 cm, Alte Pinakothek, Münih, İskender’in İssos Savaşı .................... 53 

Şekil 3.5 Johannes Vermeer, Dantel İşleyen Kız, 1669-1670 dolayları, Tuval üzerine 

yağlı boya, 24 x 21 cm, Musée du Louvre, Paris, Fransa .......................... 54 

Şekil 3.6 Roh, Franz: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. Europäischen 

Malerei; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, sayfa 133 ..................... 57 

Şekil 3.7 Roh, Franz: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. Europäischen 

Malerei; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, sayfa 134 ..................... 58 

Şekil 3.8 George Grosz ''Daum, Mayıs 1920'de Bilgiç Otomatı "George" ile Evlenir. 

John Heartfield bundan çok memnundur'', tuval üzerine karışık teknik, 

Suluboya, kurşun kalem, tükenmez kalem ve suluboya tahta üzerine kolaj, 

42 cm × 30,2 cm, The Berlinische Galerie , Berlin Berlinische Galerie ... 65 

Şekil 3.9 Francesco Mazzola, Parmigianino olarak bilinen 216.5 x 132.5 cm, panel 

üzerine Uzun Boyunlu Madonna Floransa, Palazzo Pitti (1534 – 40) ....... 67 

Şekil 3.10 Otto Dix, Kibrit Satıcısı, 1920, tuval üzerine karışık teknik, 141.5 x166 cm, 

Stuttgart Kent Galerisi, Stuttgart ................................................................ 68 

Şekil 3.11 Otto Dix, Uluslarası Binicilik Sahnesi, 1923, kâğıt üzerine suluboya, kalem 

ve mürekkep, 38.1 x 27.6 cm. .................................................................... 72 

Şekil 3.12 Georges Seurat, Sirk (Le Sirk), 1891, 186x152cm. © Musée d'Orsay, Dist. 

RMN-Grand Palais / Patrice Schmidt, ....................................................... 73 

Şekil 3.13 Max Beckman, Karnaval: Çift Portresi, 125, 1925, Frankfurt am Main, Öl 

auf Leinwand   160 x 105,5 cm, Signatur rechts unten, deutsche Schrift: 

Beckmann F. Sommer 25. Im Museum, Düsseldorf Museum Kunstpalast76



xi 

Şekil 3.14 Max Beckmann, Karnaval Triptik (Carnival, Triptych), 1942-1943 

Bayerische Staatsgemäldesammlungen, Fotoabteilung, Museum of Art, 

University of Iowa, Iowa City © VG Bild-Kunst, Bonn 2015 .................. 77 

Şekil 3.15 Carlo Carrà, İnşaatçının Oğlu, 1917-1921, tuval üzerine yağlıboya, 121 95 

cm., özel koleksiyon................................................................................... 80 

Şekil 3.16 Heinrich Maria Davringhausen, Kara Pazarcı, Der Schieber, 1920-1921, 

120 × 120 cm, yağlıboya, LACMA. Los Angeles County Museum of Art, 

Stiftung, Museum Kunstpalast, Düsseldorf, .............................................. 83 

Şekil 3.17 Alexander Kanoldt, Olevano II , 1925, yağloboya, 61.5 x 82.5 cm Essen 

Museum Folkwana ..................................................................................... 84 

Şekil 3.18 Alexander Kanoldt, Sürahiler ve kırmızı çay kutusu ile natürmort, Stilleben 

mit Krügen und roter Teedose, 1922, 75.5 x 88.5 cm................................ 85 

Şekil 3.19 Alexei Jawlensky (Russian, 1864–1941), Baş (Head), c. 1910, Karton üzeri 

tuval üzeri yağlı boya, 41 x 32.7 cm. MoMA Number: 415.1953 ............. 86 

Şekil 3.20 Georg Schrimpf, Uyuyan Kızlar, Schlafende Mädchen, 1926 ................. 87 

Şekil 3.21 Johann Friedrich Overbeck (1789-1869), 1828, İtalya ve Almanya, Tuval 

üzerine yağlı boya, 94,5 x 104,7 cm, 1832'de Kral I. Ludwig tarafından 

Frankfurt kitapçısı Johann Friedrich Wenner Inv.'nin mülkünden alındı .. 89 

Şekil 3.22 Carlo Mense (1886-1965), ''Don Domenico Portresi'', 53.6 x 42 cm, Karton 

Üzerine Yağlıboya ..................................................................................... 90 

Şekil 3.23 Anton Räderscheidt, Ressam ve Model, 1926, kayıp veyahut yok edilmiş.

 .................................................................................................................... 91 

Şekil 3.24 Henri Rousseau, Uyuyan Çingene, 1897, 129.5 x 200.7 cm, Museum of 

Modern Art, New York .............................................................................. 94 

Şekil 3.25 Georg Scholz,  Gündüz Vakti Küçük Bir Baden Kasabası, 1922-1923, panel 

üzerine yağlıboya, 99,7 × 74,3 cm , Art Institute of Chicago, Chicago .... 96 

Şekil 3.26 Walter Spiess, Veda, 1921, tuval üzerine yağlıboya, 75 x 95 cm, Museum 

Arma,Bali ................................................................................................... 97 

Şekil 3.27 Georg Schrimpf, “Landscape in the Bavarian Forest." 1933. (Bayerische 

Staats- gemaldesammlungen. Munich) Bavyera Devlet Resim 

Koleksiyonları ............................................................................................ 98 

Şekil 3.28 Max Peiffer Watenphul, Weimar, 1920, Von der Heydt-Museum Wuppertal

 .................................................................................................................... 99 

Şekil 3.29 Max Beckmann, Demir Yaya Köprüsü, Der Eiserne Steg (1922), 84 x 120 

cm ............................................................................................................. 100 

Şekil 3.30 Rousseau, Ben, Portre-Manzara, (1890), Prag Ulusal Galerisi............... 101 

Şekil 3.31 Salvador Dalí, Belleğin Azmi, 1931, tuval üzerine yağlıboya, 24 x 33 cm., 

The Museum of Modern Art, New York ................................................. 104 

Şekil 3.32 Max Ernst, Güzel Bahçıvan, 1923, tuval üzerine yağlıboya, nerede olduğu 

bilinmiyor ................................................................................................. 106 

Şekil 3.33 Max Ernst, Söz (Dişi Kuş), 1921, kolaj ve guaj, 18.5 x 10.6 cm., Gallery Le 

Bateau Lavoir, Paris ................................................................................. 107 



xii 

Şekil 3.34 René Magritte, İmgelerin İhaneti (Bu Bir Pipo Değildir), 1928-1929, tuval 

üzerine yağlıboya, 63,5 x 93,9 cm, Los Angeles County Museum of Art, Los 

Angeles..................................................................................................... 108 

Şekil 3.35 René Magritte, Yaz Yürüyüşleri, tuval üzerine yağlıboya, 1939, 73 x 60 cm, 

Musée d'Art Moderne de Paris, Paris ....................................................... 110 

Şekil 4.1 Ubaldo Oppi, Armatörün Oğlu, 1926, tuval üzerine yağlıoya, 131 x 96 cm, 

özel koleksiyon. ....................................................................................... 112 

Şekil 4.2 Gian Emilio Malerba, Maskeler (Maschere), 161x210cm. Tuval Üzeri 

Yağlıboya,Galleria Nazionale d'Arte Moderna ........................................ 113 

Şekil 4.3 Virgilio Guidi, 1923, Tramvayda, tuval üzerine yağlıboya, 160 x 190 cm., 

Ulusal Modern ve Çağdaş Sanat Galerisi, Roma ..................................... 114 

Şekil 4.4 Felice Casorati (1883-1963), 1922 Silvana Cenni (Private Collection). 

Tempera on canvas; 205 x 105 cm ........................................................... 115 

Şekil 4.5 Piero della Francesca, Kutsal Sohbet, Madonna della Misericordia,180cm., 

(1415-1492),  1460–1462, Tempera and panel üzeri yağlıboya, Pinacoteca 

Comunale, Museo Civico, Sansepolcro ................................................... 116 

Şekil 4.6 Antonio Donghi, Carnevale, 1923, 151x151 cm, özel koleksiyon ........... 117 

Şekil 4.7 Piero Della Francesca,  Gerçek Çarmıhın Keşfi ve Kanıtlanması, 1460, 356 

x 747cm, Cappella Maggiore Basilica di San Francisco Arezzo, Duvar üzeri 

tempera ..................................................................................................... 118 

Şekil 4.8 De Chirico, Tuhaf Gezginler, 1922........................................................... 121 

Şekil 4.9 Otoportre, DE Chrico Neue Pinakothek, Munich, Germany, 50 x 39.5 cm, 

1920 .......................................................................................................... 121 

Şekil 4.10 Endişeli Yolculuk, 1913, 74.3 x 106.7 cm, yağlıboya tablo, Museum of 

Modern Art (MoMA), New York City, NY, US ..................................... 123 

Şekil 4.11 Carlo Carrà, (1881-1966) Batının Süvarisi, ARS. NY. Horseman of the 

West, 1917. Private Collection, Milan. Photo Credit: Scala/Art Resource, 

NY. Carlo Carrà, © 2016 Artists Rights Society (ARS), New York / SIAE, 

Rome ........................................................................................................ 124 

Şekil 4.12 Carlo Carrà, Metafizik Musa, Carlo Carrà 1917, Tuval üzerine yağlıboya

 .................................................................................................................. 125 

Şekil 4.13 Massimo Campigli, Çingene, 1928, tuval üzerine yağlıboya, 96.4 x 76 cm., 

Museo di Arte Moderna e Contemporanea, Trento ................................. 127 

Şekil 4.14 Edward Hicks, Barışçıl Krallık, 1826, tuval üzerine yağlıboya, 83,5 x 106 

cm., Philadelphia Museum of Art, Philadelphia ...................................... 129 

Şekil 4.15 Raphaelle Peale, Banyodan Sonra (ya da Denizden Yükselen Venüs), 1822, 

tuval üzerine yağlıboya, 73.98 x 61.28 cm., The Nelson-Atkins Museum of 

Art, Kansas City ....................................................................................... 130 

Şekil 4.16 Erastus Salisbury Field, Amerikan Cumhuriyeti Tarihi Anıtı, y. 1876, tuval 

üzerine yağlıboya. 114.30 x 63.50 cm., Michele & Donald D'Amour 

Museum of Fine Arts, Springfield ........................................................... 131 



xiii 

Şekil 4.17 Georgia O'Keeffe, Aya Merdiven, 1958, tuval üzerine yağlıboya, 102.1 × 

76.8 cm., Whitney Museum of American Art, New York ....................... 133 

Şekil 4.18 Joan Miro, Aya Karşı Havlayan Köpek, 73 x 92 cm, Dog Barking at the 

Moon ........................................................................................................ 134 

Şekil 4.19 Hans Finsler, Vantilatör, jelatin gümüş baskı, 8,8 x 11,7 inç. ................ 136 

Şekil 4.20 Charles Sheeler, Üst Güverte, y. 1928, jelatin gümüş baskı, 25,3 x 20,2 cm., 

(Amerikan, Philadelphia, Pennsylvania 1883–1965 Dobbs Ferry, New 

York), Üst Güverte, The Met Museum, New York ................................. 137 

Şekil 4.21 Charles Sheeler, Üst Güverte, tuval üzerine yağlıboya, 73 x 55,3 cm., 

Harvard Museums, New York. ( Amerikan (Philadelphia, PA 1883 - 1965 

Dobbs Ferry, NY), ................................................................................... 137 

Şekil 4.22 Edward Hopper, Sabah Güneşi, 1952, tuval üzerine, yağlı boya, Columbus 

Museum of Art, Columbus....................................................................... 139 

Şekil 4.23 Grant Wood, Amerikan Gotiği, 1930 tuval üzerine yağlıboya, 74 x 62 cm, 

Art Unstitute of Chicago, Chicago ........................................................... 140 

Şekil 4.24 Grant Wood, Taş Şehir, 1930, ahşap üzerine yağlıboya, 76.84 x 101.6 cm, 

Joslyn Art Museum, Omaha..................................................................... 141 

Şekil 4.25 Ivan Albright, Dünyaya Ida Adında Bir Ruh Geldi, 1929-1930, tuval üzerine 

yağlıboya, 142,9 × 119,2 cm., Art Unstitute of Chicago, Chicago .......... 143 

Şekil 4.26 Andrew Wyeth, Hindi Akbaba, 1942, mürekkep, kalem, guaj; Kış Tarlaları, 

1942, gesso pano üzerine tempera, The Museum of Modern Art arşivleri, 

New York ................................................................................................. 145 

Şekil 4.27 Andrew Wyeth, Yükselen, 1942–50, masonit üzerine tempera, 48 x 87 in. 

Shelburne Museum, Shelburne. ............................................................... 147 

Şekil 4.28 Alex Colville, Sporcular, 1961, yağlıboya ve sentetik, 1961 ................. 148 

Şekil 4.29 George Tooker, Çamaşırhane, 1952, masonit üzerine yağlıboya, Schoen 

Koleksiyonu ............................................................................................. 149 

Şekil 4.30 Frida Kahlo, Umut Ağacı, 1946, Masonit üzerine yağlı boya, 55.9 x 40.6 

cm, Collection of Daniel Filipacchi, Paris, Fransa .................................. 152 

Şekil 4.31 Tarsila do Amaral, Siyah Kadın, 1923, tuval üzerine yağlıboya, 100 x 81,3 

cm. Museo de Arte Contemporânea de Universidade de São Paulo ........ 154 

 

 

 



1 

BÖLÜM 1 

1. GİRİŞ 

Savaş yıllarında ve sonrasında, ülkelerin içinde bulundukları buhranlı dönemler 

ve zorluklar tüm insanlığı ve dolayısı ile sanatı da etkilemiştir. Sanat dünyanın sürekli 

değişen döngüsü içerisinde sosyal, siyasal ve felsefi hayatında yadsınamaz bir role 

sahip olmuştur. Alman Yazar Anna Seghers (1900 – 1983) ''Sanatın Görevleri'' başlıklı 

denemesinde Almanya’nın İkinci Dünya Savaşından sonraki konumunu, yıkılmış 

değerler sisteminin ardından ''Günümüzde dünyanın soluğunu kesen savaşın ortasında 

sanatın rolü nedir? '' diye sorar (Seghers, 1984, s. 9). Toplumlar bu dönemlerde büyük 

değişimler geçirirler ve sanatçıların ortaya koyduğu eserler bu değişimler içerisinde 

anlam kazanırlar. Sanat bir toplumsal olgu olarak düşünüldüğünde, sanat tarihinin 

görevi toplumun bir yapıdan başka bir yapıya geçerken strüktüründeki değişimin 

sanata yansıyışını görüp anlamaktır (Mülayim, 2020). Herhangi bir sanat eserinin 

gerçek değerini idrak edebilmek için onu yaratan kültürel, sosyal, ekonomik ve politik 

çevre açısından değerlendirmek önemlidir.  

 Büyülü Gerçekçilik teriminin resim sanatıyla ilişkisi, günümüzde sanat tarihi 

açısından tartışmalı bir konudur. Bunun yanında resim bağlamında Büyülü 

Gerçekçilik'in sanat tarihinde kendisine bir akım olarak yer edinip edinmediği de 

problematik bir konu olmuştur. Büyülü Gerçekçilik, literatürde Birinci Dünya Savaşı 

sonrası Almanya’sında sosyal ortamın sorgulandığı Yeni Nesnelcilik akımı içerisinde 

bir kavram olarak ortaya çıkmıştır. O dönemin kuramcıları ve eleştirmenleri tarafından 

kimi zaman ayrı yönelim ve ayrışma olarak değerlendirilmiştir, kimi zaman da Yeni 

Nesnelciliğin karakteristiği olarak benzer anlamlarda sadece terim olarak 

kullanılmıştır.  Müzik, sinema, fotoğraf ve özellikle de edebiyat gibi farklı 

disiplinlerde de bu tarz kendisine oldukça yaygın bir uygulama alanı bulmuştur. 



2 

Edebiyat alanında Büyülü Gerçekçilik farklı coğrafyalarda; postkolonyal ülkelerde ve 

batıda edebi bir tarz haline gelmiştir.  Resim bağlamında da çağımızda ''Büyülü 

Gerçekçilik'' başlığı içeren MoMA, Tate Modern gibi çok önemli sanat kurumlarında 

sergiler açılmış ve açılmaya devam etmektedir. Yirminci Yüzyıl resimlerine ilişkin 

yayınlarda, 1920’lerin ortalarından beri Büyülü Gerçekçilik terimi sıklıkla kullanılmış, 

ancak bugüne kadar temel olarak netleştirilmemiştir.  

Birçok ressam için, Birinci Dünya Savaşı öncesi Dışavurumculukla 

ilişkilendirilen biçim ve renk özgürlüğü, savaş sonrası çekiciliğini yitirmiştir (Barron, 

2015, s.7). Dışavurumculuğun hemen ardından gelen dönemde bu akımı tamamen 

reddeden yeni bir sanat eğilimi oluşmuştur. Ancak o dönemde sanatçılar tutarlı bir 

grup oluşturmamıştır ve bu eğilim adına bir teori önermemişlerdir; bu da eğilimin 

kolay kategorize olabilecek tanımının oluşturulmasını güçleştirmiştir. Büyülü 

Gerçekçiliğin özellikleri, bu dönemde Almanya’da üretilen birçok sanat eserinde 

tanımlanabilmektedir. Bunun yanı sıra, farklı akımlar içerisindeki sanatçıların bazı 

eserlerine Büyülü Gerçekçilik olarak atıfta bulunulmuştur.  Bu sebeplerle, Büyülü 

Gerçekçiliğin resim sanatına uygulandığı şekliyle tanımlamak oldukça zorlu ve de 

anlaşılması güç bir iştir. 

1920’li yıllardan sonra Almanya’da modernistler arasında hayat bulan bu 

eğilime sanat tarihinde farklı isimler addedilmiştir. Almanca’da ''Magischer 

Realismus'', İngilizce’de ''Magic Realism'', ''Magical Realism'' ve ''Marvellous 

Realism'' ve Türkçe karşılığı olarak ‘'Büyülü Gerçekçilik'', ''Büyüleyici Gerçekçilik'' 

ve ''Harika Gerçekçilik'' gibi farklı terimler ile karşılaşmaktayız. Bu terimleri 

tanımlamak oldukça zor olmakla birlikte tarihsel süreç içerisinde sık sık birbirinin 

yerine kullanılmıştır. Felsefe alanında terim Novalis tarafından ''Büyülü Idealist'' ve 

''Büyülü Gerçekçi'' ifadeleri ile 1798’de kullanılmıştır. Resim bağlamında ise terim ilk 

defa 1925 yılında Alman sanat eleştirmeni Franz Roh (1890-1965) tarafından 

''Dışavurumculuk-Sonrası: Büyülü Gerçekçilik: Yakın Dönem Avrupa Resminin 

Sorunları'' (Nach-Expressionismus: Magischer Realismus: Probleme der Neuesten 

Europäischen Malerei) kitabında yer alan aynı başlıklı makalesinde kullanılmıştır. 

Büyülü Gerçekçiliğin kesin ve net tanımını yapmamış olan Roh makalesinde (1925) 

bu eğilimin özelliklerini daha çok Dışavurumculuk ile kıyaslayarak anlatmayı tercih 

etmiştir.  

Roh’un Büyülü Gerçekçilik terimi Weimar döneminde (1919-1933) 

Almanya’da hiçbir zaman yaygın olarak kullanılmamıştır. Weimar Cumhuriyeti'nin 



3 

sanat üzerindeki hoşgörülü politik yaklaşımı farklı görüşteki sanat gruplarının ortaya 

çıkmasına olanak sağlamıştır. Weimar dönemi boyunca, sanatçılar sosyal, politik ve 

ekonomik koşulların değişmesine bağlı olarak kendi yaklaşımlarını farklı şekillerde 

uyarlamışlardır. Bu dönemdeki yeni sanat eğilimleri çeşitli kuramcılar tarafından      

değişik isimler ile ortaya konulmuş olup, terminolojik olarak da kullanımda farklılıklar 

oluşmaktadır. Bu da Büyülü Gerçekçiliğin apayrı anlamlarının oluşmasına sebep 

olmuş ve netlik kazanmasını engellemiştir.  

Büyülü Gerçekçilik’in ''Weimar Döneminde Sanat ve Büyülü Gerçekçilik 

Kavramı'' bölümünde ayrıntılı bir biçimde anlatılmış olan 1920’lerin başındaki çok 

biçimliliği zamanla daralmış ama farklı coğrafyalarda bir dizi varyasyonla 

süregelmiştir. Almanya’da Büyülü Gerçekçilik 1930 yıllarda kaybolmaya başlarken, 

İtalya’da 1930 ve 1940’lı yıllar boyunca savaş sonrası yıllara kadar devam etmiştir.  

İtalya’da ‘900’ Dergisi (900: Cahiers d'Italie et d'Europe) aracılığı ile yazar Massimo 

Bontempelli (1878-1960) çalışmalarında ortaya çıkmıştır. Bu terimi Bontempelli, hem 

sanatsal hem de edebi anlamda kullanmıştır. Terim dergi sayesinde geniş kitlelere 

ulaşarak Almanya ve İtalya’da daha yaygın kabul görmüştür. 1927 yılının başlarında 

Güney Amerika’da Roh’un kitabının ''Dışavurumculuk-Sonrası: Büyülü Gerçekçilik: 

Yakın Dönem Avrupa Resminin Sorunları'' (Realismo Mágico Post Expresionismo: 

Problemas de la Pintura Europea más Reciente) İspanyolca çevirisi yapılarak bu 

coğrafyada da etkileri görülmeye başlamıştır.  

Yirminci yüzyıldaki farklı resimsel stillerin karışıklığı, aynı terimlerin 

''Gerçekçiliğin'' çok farklı tezahürlerine uygulanması gerçeği ile daha da artmıştır. 

Roh’un gerçekçi fenomenini kapsamaya çalıştığı Dışavurumculuk-Sonrası içerisinde 

sol ve sağ eğilimli birbirinden farklı her iki grubun da aynı resim biçimini kullanması 

sanatsal gelişim bulmacalarından biri olarak değerlendirilmiştir. Sanat tarihinde, 

zamanla Birinci Dünya Savaşı sonrasındaki gerçekçiliğin restorasyon dönemi, 

Fransa’da André Lhote (1885- 1962) tarafından ilk olarak tanımlanan ''Düzene 

Dönüş'', ya da "Düzene Çağrı" hareketi ile başlamıştır. Bu noktada, gerçekçilik ile 

natüralizm arasında terimler ve kavramlar açısından bir karışıklık meydana geldiği 

konusunu vurgulamak gerekmektedir. Daha sonrasında, Birinci Dünya Savaşı ile artan 

Almanya düşmanlığı ve bu milliyetçi atmosfer, Alman romantik düşüncesinin olduğu 

modernizmin terk edilerek, On dokuzuncu Yüzyıldaki Yeni-Klasikçilik (Neo-

Klasisizm)’e dönüşü savunmuştur.  



4 

Büyülü Gerçekçilik, bazı durumlarda diğer sanat akımlarıyla eşleştirilmiştir. 

1924 yılında André Breton (1896-1966) tarafından yayınlanan manifestosuyla 

Gerçeküstücülük, diğer yirminci yüzyıl sanatsal gelişmelerine kıyasla öne çıkan bir 

sanat hareketi olmuştur.  Sigmund Freud (1856-1939) 'un psikanaliz kuramı, özellikle 

"bilinçaltı" kavramının sunabileceği zengin olanaklardan ilham alan 

Gerçeküstücü'lerin, dünya çapında daha iyi anlaşıldığı yıllar takip etmiştir. Diğer 

yandan özellikle Amerika’daki bazı otoritelerin, Büyülü Gerçekçilik'i Gerçeküstücüler 

ile ilişkilendirdiği bazı yorumlar ile karşılaşılmaktadır. Bunun yanı sıra, Lincoln 

Kirstein (1907-1996) ve Alfred H. Barr, Jr. (1902-1981) gibi otoritelerin Roh’un 

Büyülü Gerçekçiliğini, özellikle İtalyan Metafizik resmi gibi diğer Avrupa akımlarını 

da içerecek kadar geniş olduğunu belirterek, Büyülü Gerçekçiliği, Fantastik Sanat ile 

eşitlemişlerdir (Dow, 1965). 

Büyülü Gerçekçilik, 1930 ile 1945 yılları arasında çeşitli ülkelerde değişik 

kültürel kimlik ve politik iklim sebebiyle, farklı şekillerde gelişmiştir. Özellikle İtalya 

ve Amerika’da bölgesel türlere dönüşmüştür. Nazi baskısından kaçan bazı sanatçıların 

Amerika’ya yerleşmeleri ile oluşan etkileşimle eğilimin izleri Amerika’da görülmeye 

başlamıştır. 1920'li yıllarda Amerikan sanatında fenomen açıkça görülmüş olmasına 

rağmen, resim sanatında terim olarak ilk defa Amerika’da 1943 yılında kullanılmıştır. 

1960'lardan itibaren Avusturyalı sanat tarihçisi Wieland Schemied’in (1929-2014) 

çabalarıyla hem Avrupa'da hem de Amerika'da daha genel kabul görmüş ve giderek 

sanat tarihinde bir terim olarak daha dikkatli bir şekilde tanımlanmıştır (Scrase, 1981). 

Büyülü Gerçekçilik terimi farklı coğrafyalarda ve dönemlerde kullanılmış olup 

her kullanımı kendine özgü bir bağlama sahiptir. Roh tarafından gerçekliğe yakın yeni 

bir resimsel eğilimi anlatmak için kullanılmış olan terim, 1940 ve 1950’lerde Latin 

Amerika’da hem edebi kurguda hem de sanat alanında yaygın olarak kullanılmaya 

devam etmiştir. Bu arada terim, birçok çeviri varyasyonundan geçmiştir. Her çeviride 

terimler ve kökenleri arasındaki bağlantılar bulanıklaşmıştır. Terimin ilk kullanıldığı 

1925 yılından bu yana Büyülü Gerçekçilik genel kabul görmüş bir etiket olarak karışık 

bir varlığa sahip olmuştur.  Kronolojik olarak farklı kültür ve coğrafyalarda sanata 

uygulanma şekli ve yer edinmesi ile bir anlamlar karmaşası oluşturmaktadır. 

Yirminci yüzyılda Paris’ten yayılarak dünya sanatına etki eden Gerçekçilik 

akımı günümüze kadar Gerçekçilik, Yeni Nesnelcilik, Yeni Gerçekçilik, Büyülü 

Gerçekçilik, Klasik Gerçekçilik, Kapitalist Gerçekçilik, Amerikan Gerçekçiliği, 



5 

Sosyalist Gerçekçilik, Fantastik Gerçekçilik, Hiper Gerçekçilik, Foto-Gerçekçilik gibi 

pek çok hareket ile kendini ortaya koymuştur.  

1.1 Araştırmanın Amacı 

Bu tezin ana amacı, tarihsel süreç içinde Büyülü Gerçekçilik'in neden bir sanat 

akımı olarak kabul edilmediğini incelemek ve tüm doneler ile ortaya koymaktır. Bunun 

yanısıra terimin farklı kullanımları ve anlam çağrışımları dilin esnekliği ile birleşerek 

kavramsal bir sorun olarak ortaya çıkmaktadır. Büyülü Gerçekçilik kuramının tanım 

sorunsalı, karmaşık, eksik ve birbirleriyle kapsam bakımından uyumsuz unsurları 

içermektedir. Ayrıca, bu eğilimin ifadesinde büyü ve gerçekçilik gibi iki zıt kelime 

yan yana kullanılmıştır.  İlk etapta büyü terimi, halk arasında büyücülük yapma gibi 

tabiattaki bir güce yönelen eylemleri çağrıştıran bir ifade olarak algılanmaktadır ve 

anlam karmaşası yaratabilen bir kelimedir. Diğer bir yönden bir şey büyülü ise, onda 

varoluşsal bir derinlik yatar ve görünenin ötesindeki dünyaya işaret eder. Gerçekçilik 

terimi ise On dokuzuncu yüzyılda Gustave Courbet (1819-1877) tarafından literatüre 

kazandırılmıştır. Bu sebeple tez içerisinde, ''Büyü'' ve ''Gerçeklik'' terimlerinin bir 

arada kullanılmasının ve tercih edilmesinin gerekçeleri ve olası teorileri üzerinde 

durulmuştur. Tezin amacı, tüm bu unsurları anlamlı bir bütün haline getirmektir. 

On sekizinci yüzyılda, kavramın felsefe alanında ilk ortaya atıldığı andan 

başlayarak, Yirminci yüzyılın başlarında resim sanatına uygulanmasına ve Yirminci 

yüzyılın ikinci yarısından sonrasında edebi kurguda ön plana çıktığı döneme kadar 

gelişen hareketler dizisi arasındaki bağlantılar veya ayrımlar ortaya konmuştur.  

Büyülü Gerçekçilik edebi alanda öne çıkan ve kabul görmüş bir akımdır. 

Resimde alanında ise sanat tarihinde yeteri kadar üzerine düşülmemiş bir başlık olarak 

belirsizliğini korumaktadır. Edebiyat, sinema, fotoğraf gibi farklı disiplinlerde kendine 

uygulama alanı bulmuş olan Büyülü Gerçekçiliğin, resim sanatındaki uygulama şekli 

ile öncelikli olarak edebiyattaki uygulaması arasındaki ortak veya bağımsız bir şekilde 

ayrıştığı yönlerinin, aynı zamanda da birbirlerine olan etkilerinin açığa çıkartılması 

önemlidir. Edebi Büyülü Gerçekçi özellikler, resim alanındaki eserleri tariflendirmede 

ve ayrıştırmada bir yol gösterici olarak değerlendirilmiştir.   

Ülkeler arasında değişen politik görüşlerin yanı sıra ekonomik, teknolojik ve 

bilimsel gelişimlerin sanat eserlerine yansıması da dikkate alınarak, Büyülü Gerçekçi 

özellikler gösteren sanatçıların eserleri incelenmiş ve değerlendirilmiştir. Bu 



6 

değerlendirmeler yapılırken dönemin sanat otoritelerinin görüşleri, sanatçıların kendi 

yaklaşımları, o dönem içerisinde öne çıkan Büyülü Gerçekçilik ile ilişkili sanat 

hareketleri dikkate alınmıştır.  Farklı disiplinlerdeki ve dönemlerde kullanımları ile 

ortaya çıkan ayrı tanımların doğru bir şekilde yapılabilmesi için, bu terimlerin nelerle 

ilişkili olduğu tezde açıklayıcı bir şekilde ortaya koyulmuştur.  

Sanat tarihinde Büyülü Gerçekçilik ile ilgili çok fazla araştırma yapılmamıştır. 

Bu sebeple bu tezde Büyülü Gerçekçiliğin temel özelliklerinin neler olabileceği ile 

ilgili bir yol haritası çıkartılması hedeflenmiştir. Roh’un Büyülü Gerçekçi kuramı esas 

alınarak bu sanatın temel prensiplerinin daha açık ve net bir şekilde tanımlandığı bir 

formülasyon oluşturulmuştur. Farklı coğrafyalardaki kültürel varyasyonlar sebebiyle, 

bu eğilimin uygulanması da çeşitlilik gösterir ve bu çeşitlilikler de anlaşmazlık veya 

karışıklığa yol açabilir. Bu tez, bu farklılıkların anlamlarını inceleyerek ayırt etmek ve 

örneklerle açıklamak üzerine odaklanmaktadır. 

Tüm bunların yanısıra, Büyülü Gerçekçilik'in günümüz sanatına olan etkilerini 

de araştırılması hedeflenmiştir. Yirmi birinci yüzyılda Büyülü Gerçekçilik ismi altında 

farklı coğrafyalarda açılan sergilerdeki sanatçıların bu başlık altında toplanmasının 

sebepleri ile terimin ilk çıktığı dönemdeki anlamı arasındaki farklar olup olmadığı 

tezin önemli bir sorgulama alanını oluşturmaktadır.  

Bu tez, Büyülü Gerçekçilik’e yeni bir bakış açısı sunarak, resim sanat tarihi 

içinde muğlak kalan bir konuya ışık tutmuştur. Aynı zamanda bu çalışma Büyülü 

Gerçekçilik eğiliminin kavramsal sorunlarını çözme amacıyla, dil kullanımına bağlı 

tutarsızlıklar ile sistemsel belirsizlikler içeren konuları ele alarak, olası doğru yerlerine 

yerleştirme önerilerinde bulunmuştur. Bu sayede, eğilimin bilişsel zorluklar yaratan 

unsurları aşılmış ve daha net bir çerçeve ortaya konulmuştur. 

1.2 Araştırmanın Kapsamı  

Büyülü Gerçekçilik'in resimsel yolculuğu literatüre göre Almanya’da 

başlamıştır.  Bu sebeple araştırmanın ana eksenini, resim sanatında ilk olarak yer 

almaya başladığı Almanya’da 1918-1933 yılları arasındaki Weimar Dönemi 

oluşturmaktadır. Weimar Cumhuriyet’indeki Alman sanatına yakından bakmak 

Büyülü Gerçekçi eğilim için net bir kimlik oluşturmada önemli bir odak noktasını 

oluşturmaktadır. Ayrıca, Dışavurumculuk sonrası yeni bir eğilim olarak ortaya çıkan 

Büyülü Gerçekçiliğin Dışavurumculuk ile kıyaslaması ve arasındaki farklar da 



7 

araştırılmıştır. Bunun yanısıra, bu bağlamda Büyülü Gerçekçi eserlerin kullanımı ile 

karışmaması için Gerçeküstücülük akımının aynı dönemlerde kullandığı fantastik 

öğeler ve resim anlayışı ile arasındaki ayrım incelenmiştir. Özellikle, terimin orijinal 

yaratıcısı olan Roh'un Büyülü Gerçekçi resim hakkındaki felsefesi, yol gösterici bir 

unsur olarak çalışmanın kapsamına dahil edilmiştir.  

Nazi rejimi ile sanat hayatının Almanya’da baskılanması sonrası, eğilimin 

1930’lardan itibaren İtalya’da yansımaları ve gelişmelerine yer verilmiştir.  Büyülü 

Gerçekçi sanatın temellendiği ve etkilendiği Metafizik Sanat ve Alman sanatçıları ile 

olan etkileşimi örnekler ve tarihsel kurgusu içerisinde değerlendirilmiştir. Mussolini 

dönemi faşist sanat ve Büyülü Gerçekçi arasındaki bağıntı hem edebi hem de sanata 

uygulanışı tezin kapsamında araştırılmıştır.   

1940’lı sonrası yıllarda Amerika kıtasındaki yönü ele alınarak kapsam daha 

geniş bir coğrafyaya taşınmıştır. Bu tarihlerde Avrupa'dan New York'a taşınan 

sanatçıların modern sanatın şekillenmesindeki rolü, Amerika’da Soyut 

Dışavurumculuk akımının hüküm sürdüğü dönemde, Büyülü Gerçekçilik'in yerinin 

sorgulanarak tezin kapsamının içine alınması önem arz etmektedir.   

Diğer yandan, Roh’un kitabının 1927 yılında İspanyolcaya çevrilmesi 

sonrasında, Latin Amerika’da özellikle edebiyat alanında Büyülü Gerçekçi atılımlar 

yapılmıştır. 1935 yılında, edebiyat alanında ilk Büyülü Gerçekçi eseriyle Jorge Luis 

Borges (1899-1986) diğer tüm Latin Amerikalı yazarlara yol açmıştır. Latin 

Amerika’da, 1940'lardan itibaren büyülü unsurların gerçeklikle eşit bir şekilde var 

olduğu bir anlatı geleneği başlamıştır. 1960’lardan sonra ''Boom'' hareketi ile Büyülü 

Gerçekçi yazarlar kendilerini daha iyi ifade etmek olanağı buldukları için buna bağlı 

olarak sanat hayatındaki Büyülü Gerçekçilik'in Latin Amerika’daki dönüşümü 

irdelenmiştir. Bu yıllar bu kıta sanatının kendini sorguladığı ve yeni ifade şekilleri 

aradıkları bir dönem olmuştur. Büyülü Gerçekçilik Latin Amerika’daki birçok yazar 

arasında zemin kazanırken, Meksikalı, Arjantinli, Brezilyalı, Kolombiyalı pek çok 

ressam da hareketle ilişkilendirilmiştir. Bu sanatçıların Büyülü Gerçekçi özellikler 

taşıyan eserlerinden bir seçkiye de yer verilmiştir.  

1.3 Araştırmanın Yöntemi  

Büyülü Gerçekçilik'in resim alanında ilk defa kullanıldığı dönem, Almanya’nın 

Weimar Cumhuriyeti dönemi olmuştur. Bu bağlamda terim ve içeriğini derinliği ile 



8 

anlamak için Alman tarihinin bu önemli dönemi sosyo-politik, sosyo-kültürel ve 

sosyo-ekonomik açıdan incelenmiştir. Büyülü Gerçekçilik'in o dönemdeki diğer 

akımlar arasındaki farklar karşılaştırmalı olarak sunulmuştur. Dönemin ruhuna uygun 

olarak ortaya çıkan ve başlığı altına alınabilecek eserler Roh’un tanımlamalarına ve 

kitaplarında Büyülü Gerçekçilik olarak referans verdiği ressamların eserleri arasındaki 

seçki tez çalışmasının araştırma sorularını en doğru şekilde cevaplandırmak amacıyla 

oluşturulmuştur. Özellikle bu sanatçıların, yönelimlerini oluştururken Avrupa 

sanatında çağdaşlarının etkileri göz ardı edilmemiştir. Bu sebeple, etkilendikleri 

akımlar, politik coğrafya ve Avrupa sanatının akım ve oluşumlarına da açıkça yer 

verilmiştir. Naif sanat, Metafizik Sanat, Gerçeküstücülük gibi akımların Birinci Dünya 

Savaşı sonrası yıllar içerisinde, Avrupalı ve Amerikalı sanatçılar üzerindeki etkisini 

değerlendirmek Büyülü Gerçekçilik'in tam olarak anlaşılmasında önemli bir araştırma 

olmuştur. 

 ''Büyülü Gerçekçiliğin Kavramsal Sorunsalı ve Resim Sanatındaki Yorumu'' 

başlıklı bu çalışma, ''Giriş'', ''Büyülü Gerçekçiliğe Genel Bir Bakış ve Ortaya Çıkışı'', 

‘'Alman Sanatıyla Bağlantılı olarak Büyülü Gerçeklik Kavramı'', ''Almanya Dışındaki 

Ülkelerde Büyülü Gerçekçilik ve Yorumları'' ve ''Sonuç'' olmak üzere beş ana 

bölümden oluşmaktadır.  

''Büyülü Gerçekçiliğe Genel Bir Bakış ve Ortaya çıkışı'' başlıklı ikinci bölüm 

daha çok kavramlar ve dayandığı temeller üzerine şekillenmiştir. Terimin resim 

sanatında uygulanmadan önce, hangi felsefi yaklaşımları esas alabileceği üzerindeki 

düşünce sinopsisleri ile ana konuya bir ön hazırlık aşaması oluşturulması 

hedeflenmiştir. Bu bölümde ayrıca terminolojinin uygun bir şekilde yerleştirilmesi için 

büyü ve büyülü kavramlarının tanımlamaları yapılmıştır. Tezde kullanılan Gerçekçilik 

terimi ile Gerçeklik ve Natüralizm terimi arasındaki kullanım farklılıkları, literatürde 

tartışmalı bir konu olarak ele alınmaktadır. Bu terimlerin sanat tarihindeki 

kullanımlarına ''Gerçekçilik Kavramı'' başlığı altında odaklanarak, yorum ve kullanım 

farklılıklarının net bir şekilde anlaşılmasına yönelik bir yaklaşım benimsenmiştir. 

Dilin geçirgenliği sebebi ile kavramların Türkçe bağlamlarının sürekli açıklanması 

gerekliliği doğmaktadır, bu açıklamalar için zaman zaman Türk Dil Kurumu 

sözlüğüne de başvurulmuştur.  

Sanatta disiplinler arası ilişki ve etkileşim, dönemin ruhunu da içine alarak 

edebiyat, resim, müzik, sinema gibi hatta bilim dalları arasında görülebilmektedir. 

İkinci bölümde bu disiplinlerden sadece edebiyat alanına yaygın olarak öne çıkan 



9 

Büyülü Gerçekçilik’ye yer verilmiş olup ile resim bağlamındaki yansımaları ile 

aralarındaki ilişkiyi analiz etmek yönünde değerlendirmeler yapılmıştır. Bu yansıma, 

iki farklı başlık altında ele alınmıştır; bunlardan biri Büyülü Gerçekçiliğin edebiyat 

alanında dünya çapında yaygınlaşmasına neden olan Latin Amerika coğrafyasına 

odaklanmaktadır. Bu tezde, Latin Amerika coğrafyasında Büyülü Gerçekçilik 

akımının gelişimine katkı sağlayan kültürel ve siyasi yapı ele alınmış olup, türünün 

örneklerinden bazı seçkilere yer verilmiştir. Bu bağlamda, Gabriel Garcia Marquez 

(1927-2014)’in Nobel ödüllü ''Yüzyıllık Yalnızlık'' adlı kitabı disiplinler arası ilişkileri 

ortaya koymak için ana kaynaklardan biri olmuştur.  Bu bölümdeki diğer başlıkta da 

İtalya Faşist dönemi boyunca öncülük eden Massimo Bontempelli (1878-1960) 

tarafından geliştirilen Büyülü Gerçekçilik yaklaşımı da edebiyat alanında ele 

alınmıştır. 

Çalışmanın ana eksenini teşkil eden, ''Alman Sanatıyla Bağlantılı olarak Büyülü 

Gerçekçilik Kavramı'' başlıklı üçüncü bölümde, Alman sanat eleştirmeni ve tarihçisi 

Roh’un felsefi zeminden sanata taşıması ve Büyülü Gerçekçilik'in tanımlanmasında 

en önemli figürlerden biri olduğundan yazı ve kitapları bu bölümün ana kaynaklarını 

oluşturmuştur. Bu bölümde,  Dışavurumculuk ile Büyülü Gerçekçilik'in arasındaki 

farklar, aynı dönem içerisindeki farklı sanat akımları ile bağıntıları, zaman içerisinde 

eğilimleri kendi içerisindeki ayrışmaları, dönemin sanatçılarının Büyülü Gerçekçilik'e 

yaklaşımları tartışılmıştır.  

Roh’un, 1968 basımı ''Yirminci Yüzyılda Alman Resmi'' (German Painting in 

the 20th Century) kitabı da önemli bir referans kaynağı olmuştur. Bu eserinde Roh, 

1900’lü yıllardan itibaren Alman Sanatı ve akımlarına yer verilmiştir. 1968 tarihli bu 

kitap, 1968'de New York Graphic Society tarafından yayınlanan ''Yirminci Yüzyılda 

Alman Sanatı'' (German Art in the 20th Century)’'nın ilk bölümünün bir kısaltmasıdır. 

Orijinal olan Almanca baskısı, 1958'de Alman Yayıncı Friedrich Bruckmann (1814 -

1898) tarafından kurulan Bruckmann Verlag, Münih yayınevi tarafından, ''Almanya 

1900'den günümüze Alman sanatının tarihi-Franz Roh'' (Geschichte der Deutschen 

Kunst von 1900 bis zur Gegenwart-Franz Roh) adıyla yayınlanmıştır. İngilizce baskı 

için Roh’un eşi, aynı zamanda bir Alman sanat tarihçişi ve yazarı olan Juliane Roh 

(1909-1987) tarafından da 1955'ten 1968'e kadar olan dönemi kapsayan ek 

materyallerle katkıda bulunmuştur (Roh, 1968, s.2). Bu kitapta, Almanya 

coğrafyasında doğan sanatçılar değil Alman topraklarında gelişen sanatçılar 

değerlendirmeye alınmıştır. Yeni Nesnellik bölümü altında, Büyülü Gerçekçilik ile 

https://de.wikipedia.org/wiki/1814
https://de.wikipedia.org/wiki/1898


10 

Dışavurumculuğu karşılaştırarak Roh, onun en önemli üslup özelliklerini 

tanımlamıştır. Bu kitaptan önce yayınladığı, 1925 yılındaki kitabında,      

Dışavurumculuk (Expressionism) ile sonrasında çelişen Yeni Dışavurumculuk (Post-

Expressionist)'un yirmi iki özelliğini sıralamıştır ancak bu kitapta on beşe indirmiştir. 

Tezde, konunun daha derinlemesine anlaşılması için bu yirmi iki karşılaştırmalı 

özelliğe tablo halinde yer verilmiştir (Scrase, 1981). Aynı zamanda, 1928'de Roh'un 

kitabının İspanyolcaya çevrilmesiyle başlayan süreç sonrası, ilişkilendirilen Latin 

Amerikalı sanatçılara da tezin kapsamında yer verilmiş olup, hangi bileşenleri ile 

örtüştüğü elde edilen veriler ışığında araştırmanın kapsamında tespit edilmeye 

çalışılmıştır.   

Roh’un Büyülü Gerçekçilik kuramı araştırmasında yukarıda belirtilen ana 

kaynak dışında, en önemli referansı olarak ''Büyülü Gerçekçilik: En son Avrupa 

resminin sorunları'' başlıklı makalesi ele alınmıştır.  Roh, kitabı (1925)’nı 1927 yılında 

İspanyolcaya çevrilerek, ''Realismo Mágico, post expresionismo: Problemas de La 

Pintura Europea más Reciente'', çev. (Almanca'dan) Fernando Vela (Madrid: Revista 

de Occidente, 1927) olarak yayınlanmıştır. İspanyolca basımı içerisinde yer alan 

makalesi Magical Realism, Theory, History, Community kitabının yazarlarından biri 

olan Wendy F. Paris tarafından ''Realismo Magico: Problemas de la Pintura Europea 

mas Reciente'', çev. Fernando Vela, Revista de Occidente 16 (Nisan, Mayıs, Haziran 

1927): 274-301 (Roh, 1995, s.31) İspanyolca’dan İngilizce’ye çevrilmiştir (Roh, 1995, 

s.31). Bu bölümündeki kuramı için İngilizce çevirisi esas alınmıştır.  

Üçüncü bölümde kullanılan diğer önemli bir kaynak, bir otorite olarak Tate 

Modern'in 2019 tarihli "Büyülü Gerçekçilik Sanatı Weimar Almanya 1919-33" sergi 

kataloğudur. Bu katalogda, Weimar Dönemi'nde Büyülü Gerçekçi olarak 

değerlendirilen sanatçıların eserlerine yer verilmiştir. Büyülü Gerçekçilik’yi ele alma 

gerekçelerini anlamak açısından, Tate Modern'in sunduğu bu kaynak tezin belli bir 

yön alması için önemli bir referans niteliğindedir. 

Tezin dördün bölümünde ''Almanya Dışındaki Ülkelerde Büyülü Gerçekçilik ve 

Yorumları'' başlığında İtalya, Amerika ve Latin Amerika alt başlıklarına yer 

verilmiştir. İtalya bölümünde Roh’un kitabında yer alan İtalyan sanatçıların 

yapıtlarındaki Büyülü Gerçekçi unsurlar açığa çıkartılmıştır. Ayrıca, Roh’un Büyülü 

Gerçekçilik'inin etkilendiğini söylediği metafizik sanatçılarının da bu eğilim ile olan 

bağlantısı ve özellikleri analiz edilmiştir. Bu bölümde ana kaynaklardan biri olan ‘900’ 

Dergisine ve burada yayınlanan makalelerden referanslarına yer verilmiştir.  



11 

Faşizmin Almanya’da sanat üzerine baskısı sonrası, dönemin sanatçılarının 

başka ülkelere gitmesi ile bu yaklaşımın Amerika’daki etkileşimine ve resim 

sanatındaki yansımalarına yer verilmiştir. Edebiyat alanında Büyülü Gerçekçilik 

konusunda oldukça fazla araştırma, makale, kitap, tez olmasına rağmen resim sanatı 

alanında kısıtlı kaynağa rastlanmıştır. Bu konuda önemli referanslardan bir tanesi de 

Yirminci yüzyıl Amerikan ve Avrupa tarihinde uzmanlaşmış olan Irene Guenther’dir.  

Resim ve Büyülü Gerçekçilik ilişkisini inceleyen doktora tezi kapsamında kullanılan 

ana kitabı ''Büyülü Gerçekçilik: Teori, Tarih, Toplum'' olmuştur.  

Yirminci yüzyılda Amerikan modern sanatında en etkili insanlardan biri olan 

MoMA direktörü Dorothy C. Miller, Amerikan sanat piyasasında Büyülü Gerçekçilik 

terimini gündeme getirmiştir. Miller, bu yaklaşımın Amerikan sanatındaki 

yansımalarını değerlendirmiş ve konu ile ilgili olarak, Alfred H. Barr, Jr. ile birlikte 

1943 yılında “Amerikalılar 1943: Gerçekçiler ve Büyülü Gerçekçiler'' (Americans 

1943: Realists and Magic-Realists) başlıklı bir sergi düzenlemiştir. Bu serginin 

kataloğu önemli bir referans kaynağı olarak titizlikle incelenmiştir.  Özellikle sergide, 

Büyülü Gerçekçilik ile ilişkilendirilen eser örneklerine gerekçeleri ile tez içerisinde 

yer verilmiştir. Katalog içerisinde, Miller Amerikan folklorik sanatın bazı 

özelliklerinin Büyülü Gerçekçilik ile ilişkilendirmiştir. Amerikan halk resmine kısa bir 

bakış ve örnek eser incelemeleri yapılmıştır. Yirminci yüzyılda, önde gelen bir sanat 

otoritesinin bu meseleye yaklaşımı ve içeriği, araştırmamızın tez amacına yönelik 

önemli bir kılavuz niteliğindedir. 

Sonuç bölümü de ortaya konulan problematiğe tezin diğer bölümlerinde sunulan 

cevap arayışları bağlamında ortaya çıkan sonucun olumlu ve olumsuz açılardan 

tartışılması ile oluşturulmuştur. Aynı zamanda Büyülü Gerçekçi bir resmin 

özelliklerinin neler olabileceğine ilişkin bir değerlendirmeye sonuç bölümünde yer 

verilmiş, oluşturulan bu gruplama kavramın süreç içerisinde dönüşen ve farklılaşan 

anlayışlar arasındaki ortak noktaların izleğini oluşturmak için yapılmıştır. 



12 

BÖLÜM 2 

2. BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK’E GENEL BİR BAKIŞ VE ORTAYA 

ÇIKIŞI 

2.1 Büyülü Gerçekçilik Kavramı  

2.1.1 Büyü’nün Tanımı 

Türkçe dahil olmak üzere diğer dillerde Büyülü Gerçekçilik tanımı, dilin 

geçirgenliği nedeniyle terimlerin farklı anlamlar içermesi ve değişkenlikleri sebebiyle 

literatürde sorunlar yaratmaktadır. Çoğu kaynakta (Magic Realism: Art in Weimar 

1919-33 by Gale&Wan, Magical Realism: Theory, History, Community by Zamaro & 

Faris), Magic(al) Realism by Bowers) (magic (al) realism), (büyü (büyüleyici) 

gerçeklik) olarak kullanılmakta olan terim hem ''magic'', ''büyü''  hem de ''magical'' , 

''büyüleyici'' terimlerini içermektedir. Büyü ve büyülünün tanımının yapılabilmesi için 

bu terimlerin nelerle ilişkili olduğunu ortaya koymak gerekmektedir. ''Magic 

Realism''deki ''büyü'' (magic) terimi hayatın gizemlerini ifade etmektedir. ''Marvellous 

and Magical realism'' deki ''büyü'' (magic) herhangi bir olağanüstü olayı ve özellikle 

akılcı bilim tarafından açıklanamayan herhangi bir şeyi ifade etmektedir (Özsevgeç, 

2015, s.19). ''Mistik''(mystic)'e karşın ''Büyü''(magic) terimi, ''Gizem''(secret)'ın 

gerçekçi olarak tasvir edilen dünyaya girmemesi, kendisini bu dünyanın gerisinde 

tutması gerektiği anlamına gelmektedir (Guenther, 1995, s.35). Anlam karmaşasının 

çoğu,  ''Büyü Gerçekçilik' (Magic Realist) sanat ve edebiyat eleştirisinin ve  ''Büyülü 

Gerçekçilik''(Magical Realist) kurgu eleştirisinin birleştirilmesinden dolayı meydana 

gelmiştir (Bowers, 2004). Bu terimlerin uygulamalarının çeşitliliği ve değişen 

anlamlarından dolayı eleştirmenler, onları tek bir birleştirici tür olarak ele almanın zor 



13 

Olduğunu, bunun yerine belirli anlatı modlarını oluşturduklarını bulmuşlardır 

(Bowers, 2004). Bu bölümde teriminin karışıklığa sebep verecek kullanımları 

gidermek amacı ile büyü (magic)’nün anlamı ve yaygın kullanımları araştırılmıştır, 

böylece Büyülü Gerçekçilik bütünsel anlamının çerçevesi daha belirginleşmiş 

olacaktır.  

Büyü (Magic) terimi ''Tanrıların hizmetkarı'' ve uzantısı olarak ilahi insan 

anlamına gelen ''Magus'' terimi kökünü oluşturmaktadır. Klasik antikçağda büyü 

sözcüğü, öncelikle Mecusi din adamlarının (magus-magi) sanatları için kullanılmıştır 

(Kieckhefer, 2004, s.28). İlkel büyü teorileri daha çok kehanet teorileri, kurban ve 

cenaze törenleri gibi anlamlarda kullanılmıştır. Modern büyü kavramı ise onu belirli 

bir zihinsel tutum olarak kabul edilmiştir. Magus terimi klasik Yunan’da aşağılayıcı 

olarak algılansa da özellikle Yeni-Platonculuğun ortaya çıkması ile daha olumlu bir 

değerlendirmenin kaynağı olmuştur (Cahen-Maurel, 2019). Büyü sözlük anlamı ile 

sözde doğaüstü güçlerin yardımı sağlanarak istenilen erekleri elde etmek umudu ile 

yapılan birtakım gülünç ve boş eylemler, füsun olarak tanımlanmıştır (TDK, sayı 403, 

1981). Büyü biçimleri mutlak bir şekilde değişmez değildir; kültürün, deneysel bilim 

gibi diğer alanlarıyla ilişkileri zaman içinde dönüşüme uğramıştır. Büyünün nasıl 

tanımlanacağı, bilim ve din karşısında nasıl konumlandırılacağı, antropologlar ve 

tarihçiler arasında uzun süre tartışma konusu olmuştur (Kieckhefer, 2004, s.7).  

Büyü konusunda görüşlerini dile getiren psikanaliz biliminin kurucusu Sigmund 

Freud (1856-1939), insanları ilk kozmik sistemleri yaratmaya iten şeyin dünyaya 

hükmetmek gibi pratik bir ihtiyaç olduğunu varsaymaktadır. Bunun için animist 

sistemin, insanlara, hayvanlara ve eşyaya, daha doğrusu bunların tinlerine hükmetmek 

için nasıl hareket edilmesi gerektiğini gösteren ''Sihir ve Büyü'' adıyla bilinen bir 

talimatlar takımını animizm tekniği olarak gördüğünü yazmıştır (Frued, 2014, s.118). 

Animizm ruh hakkındaki tasavvurlar ve spiritüel varlıklar ile ilgilidir. Doğanın bir 

bütün olarak ve her varlığın teker teker maddi varlığının ötesinde bir de ruha sahip 

olduğunu kabul eden bu görüş, cansız doğanın canlandırılması, canlı olarak görülmesi 

doktrinidir. Antropolog Sir Edward Burnett Tylor, (1832, 1917) büyünün tanımını; 

fikri bir bağlantı ile gerçek bir bağlantı kurmak olarak yapmıştır (Frued, 2014, s.119).  

Freud, sihir ve büyü arasında ilkesel bir fark bulunduğunu belirtmiştir. Ona göre, 

sihir esas itibarı ile, tinler üzerinde etki yapma sanatı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Sihir bu işi insanlara davrandığı gibi tinlere de öyle davranarak yapmaktadır; bazen 

onlarla uzlaşır, bazen onları sindirir, güçlerinden kuvvetlerinden soyutlar, kendi 

https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565
https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565


14 

iradesine kılar ve bütün bunları yaparken de canlı insanlar üzerinde etkinliği denenmiş 

yollara başvurur. Büyü ise tinleri bir kenara bırakır ve alelade psikolojik metodu değil 

de bazı prosedürleri kullanır. Freud örnek olarak, bir tini gürültülü ve haykırışlarla 

ürkütmenin tamamen sihir prosedürü olduğunu ama tinin ele geçirip kullanarak 

üzerinde baskı yapmanın tine karşı bir büyü prosedürü kullanmak olduğunu yazmıştır 

(Freud, 2014, s.118,119). Büyü çok çeşitli amaçlara hizmet etmektedir; doğal olguları 

insanın iradesine bağımlı kılar, kişiyi düşmanlarından ve tehlikelerden korur ve ona 

düşmanlarına zarar verebilecek gücü sağlar. Bir düşmana zarar vermek için en çok 

kullanılan büyü prosedürlerinden biri, herhangi bir maddeden onun tasvirini 

yapmaktır. Şu ya da bu nesnenin, o düşmanın suretini temsil ettiğine de 

''hükmedilebilir''. Bu tasvire verilecek her türlü zarar verilen aslının başına da aynen 

gelecektir (Freud, 2014, s.120).  

İlkel kavimlerin hayatında daima önemli bir rol oynamış olan ve daha ileri 

kavimlerin mitoslarında ve kültlerinde kısmen korunmuş bulunan bazı ortak büyü 

şekilleri bulunmaktadır. Büyüye etkinliğini veren şey yapılan işle, meydana gelmesi 

istenen olay arasındaki benzerliktir. Eğer yağmur yağmasını istiyorsan yağmura 

benzeyen ya da onu hatırlatan bir şey yapılması gerekir. Örneğin, yağmur büyüsünde, 

yağmur ve hatta bulutlar ve fırtına taklidi yapılarak yağmur yağdırılmaya çalışılır. 

Uygarlığın daha ileri bir aşamasında bu büyü prosedürünün yerine, bir tapınağın 

çevresinde dolanan ayin alayları ve bu tapınakta barınan azizlere hitaben okunan 

dualar konulmuştur. Benzerlik ilkesinin yanısıra diğer bir büyü ilkesi de temas 

büyüdür. Büyü üzerine araştırmalar yapan sosyal antropolog James George Frazer 

(1854-1941)’göre, ''Bir zamanlar birbirine bağlı olan parçaların hatta sonradan 

birbirlerinden tamamen ayrılmış olsalar bile birindeki değişiklik, ötekini de etkileyen 

sempatik bir bağlantı içindedir'' (Frazer, s.54 aktaran Örnek,1995, s.143). Parça bütüne 

aittir ilkesi parçaya sahip olanın bütüne de sahip olacağı düşüncesini doğurur. 

(Örnek,1995, s.143). Örneğin, düşmana zarar vermek için, düşmanın saç, tırnak 

kırpıklarını, hatta giysilerinden bir parçayı ele geçirmek ve bu nesneler üzerinde 

düşmanca bazı eylemlerde bulunmaktan ibarettir. Sanki söz konusu kişi, kendisine ait 

yapılan kötülüğü kendi üzerinde duyacakmış gibi (Frued, 2004, s.123).  

Freud’un bahsettiği şekilde ilkel sanatta da insan kendisi ve doğanın içinde 

barındırdığı her şey arasında benzerlik ve özdeşlik kurarak büyünün gücü ile doğayı 

kendi gereksinimleri doğrultusunda değiştirme amacı gütmüştür. Sosyal antropolog 

James George Frazer (1854-1941)’un büyü tanımı; ''İnsanlar fikirlerinin düzenini 



15 

doğanın diye sanmış ve fikirlerini kontrol edebildiklerine göre, eşyayı da kontrol 

edebilecekleri hayaline kapılmışlardır'' yönündedir (Magic art, I. s.420 vd. aktaran 

Freud, 2014, s.123). İlkel halklar daima insanüstü kuvvetlere bağlı olarak 

yaşamışlardır. Bu yüzden sanatları da büyü ve dinleri ile tayin edilmektedir. Kısacası, 

primitif (ilkel) sanat, bu iki etkenin yani büyü ve dinin hizmetindedir. Bu nedenle sanat 

ana köklerini büyü ve din kültürü içine salmıştır (Turani, s. 37,39).    

Amerikalı orta çağ uzmanı Richard Kieckhefer’e göre, büyü kendi amacı için 

mekanik bir şekilde ruhları ya da doğadaki, akışkan kişiliği olmayan spiritüel güçleri 

kullanmaya çalışır. Ona göre, bu eylemin elektrik düğmesini açıp kapayarak elektriği 

kullanmaktan pek bir farkı yoktur. Bu açıdan din ve büyü arasındaki sınırı ayırt etmek 

güçleşmektedir (Kieckhefer, 2004, s.34) Kieckhefer büyüyü dinin bilimle birleştiği, 

popüler inançların eğitimli sınıfın inançlarıyla kesiştiği ve kurmacanın oluşumunun 

günlük yaşamın gerçeğiyle buluştuğu bir kesişme noktası olarak açıklamaktadır 

(Kieckhefer, 2004, s.17). Kitabında, doğal büyünün ve demon büyüsünden bahsetmiş, 

ancak bunlar arasındaki ayrımın net olmadığını ifade etmiştir.  Romalı veya Yunan 

paganlar gelecekten kehanette bulunmak ya da hastaları iyileştirmeyi kendi Pagan 

Tanrıları yardımı ile yapmaktadırlar. Hıristiyanlık bakış açısında Pagan Tanrıları 

gerçek olmadığı için Demon’dur. Bu nedenle Yunan-Roma paganizminin 

gerçekleştirdiği kerametler açıkça demon büyüsü olarak görülmüştür (Kieckhefer, 

2004, s.29). 

Antropolog Bronisław Kasper Malinowski (1884-1942) ye göre ise büyü, ilkel 

insan "bilgisinin ve ussal tekniğinin yetersizliğini kabul etmek zorunda" (Tombioh, 

2002, s.102) kaldığında sahneye çıkmaktadır.  Başka bir deyişle, büyüye, insanın 

doğayı teknik olarak kontrolünün yetersiz kaldığı noktada başvurulur. Böylece büyü, 

pratik etkinliklerin başarısını etkileyen kontrol edilemez aracılara yöneltilir. Bu, 

"korkunun azaltılması" ve "telafi edici edim" olarak nitelendirilebilecek bir açıklama 

türüdür (Tombioh, 2002, s.103).  Papua Yeni Gine'nin güneydoğu tarafında yer alan 

adalardan oluşan Trobriand Adalarında bir süre yaşamış ve ada halkını yakından 

incelemiştir. Malinowski'nin Trobriand'daki büyünün uygulanmasındaki bir örneği şu 

şekilde vermiştir; ''gölde balık tutmak güvenlidir, bu yüzden büyü gerektirmez; ama 

derin denizlerde balık tutmak tehlikelidir ve sağı solu belli olmayan okyanus öğeleri 

kolaylıkla kontrol edilemez, bu yüzden büyüsel ritlere başvurulur'' (Tombioh, 2002, 

s.102,103).  

https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565
https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565
https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565
https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565
https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565


16 

Tüm bu görüşler ve açıklamalar ışığında Büyülü Gerçekçilik’teki anlamın çok 

ötesinde bir büyü tanımlaması ve uygulamalar ile karşılaşmaktayız. Litaratürde ve 

dilin kullanımında büyü ve büyülü ifadeleri birbirine karıştırılmaktadır, bu sebeple 

büyülü teriminin büyü kavramındann ayrılarak ayrıca tanımlanması gerekli olmuştur.  

2.1.2 Büyülü'nün Tanımı 

Büyülü teriminin ilk defa kullanan sanat tarihçisi Roh ''büyülü'' terimini ne 

etnolojik anlamda ruhsal olana bir dönüşü ne de şeytani usdışıcılık veya naif 

dirimselcilik olarak açıklamaktadır (Guenther, 1995). Bunun yerine, ''Varlığın 

Büyüsü'' (Magic of Being) dünyanın akılcıl organizasyonuna bir mucize olarak saygı 

duyan otantik bir akılcılığa atıfta bulunur; büyülü bir akılcılık (ein Magischer 

Rationalismus) (Guenther, 1995). Bazen, ampirik olan artık yeterli olmadığında, 

''varlığın büyüsü (magic) karşısında hayrete düşer'' (Guenther, 1995, s. 35). 

Almanca ''Magischer Realismus'', Flemenkçe ''Magisch-Realisme'', İngilizce’de 

''Magic Realism'', İspanyolca’da ''Realismo Mágico'' terimlerine çevrilmiştir. 

İspanya’ya girişinden sonra ''Lo Real Maravilloso'' dan İngilizce versiyonu olan 

''Marvellous Realism'' hem de ''Marvellous Reality'' isimlerini almıştır.  Daha sonra, 

İspanyolca ''Realismo Mágico'' terimi aynı zamanda ''Magical Realism'' ve bazen de 

''Magico Realism'' olarak çevrilmiştir (Bowers, 2004). Bowers bu terimlerin 

kökenlerin izini sürerken üç bölümde değerlendirmiştir; 

Birinci bölüm; 1920 yılında, Roh’un Weimar Döneminin resmiyle ile ilgili 

olarak kullandığı "Magischer Realismus" veya ''Magic Realism'' (Büyülü 

Gerçekçilik)’tir (Bowers, 2004). Roh’un ''Magischer Realismus''u edebi eleştiride 

''Magical Realism'' olarak kullanılmış, çoğu sanat ve kültür tarihçisi bu terimi Büyülü 

Gerçekçilik ''Magic Realism'' olarak çevirmiştir.  

Bowers, On sekizinci yüzyılda felsefe alınında ''Magical Idealist'' ve ''Magical 

Realist'' yazan Novalis olarak bilinen Alman Romantik yazar ve filozof Georg Philipp 

Friedrich Freiherr von Hardenberg (1772-1801)’e değinmemektedir. Halbuki Irene 

Gunther terimin ilk kullanımı için aslında ''On Sekizinci yüzyılın sonunda, felsefe 

alanında "Büyülü Idealist" ve "Büyülü Gerçekçi" hakkında yazdı. '' diye belirterek 

Novalis’e atıfta bulunmuştur (Guenther, 1995, s. 34). Novalis, Alman Romantizmi’nin 

önde gelen düşünürlerinden biridir ve felsefesi, insanın doğanın ve kendisiyle 

ilişkisinin bütünsel bir bakış açısıyla anlaşılmasını savunur. 1798’de Novalis gerçekle 



17 

temasını kaybetmeden yaşayabilecek, aydınlanmış söylemin dışında "Büyülü İdealist" 

(Magischer Idealist) ve "Büyülü Gerçekçi"(Magischer Realist) olarak iki tür elçi 

tasavvur etmiştir. Bu kavramlardan Büyülü İdealist (Magischer Idealist) üzerinde 

durmuş, Büyülü Gerçekçi (Magischer Realist) fikrini geliştirmemiştir. Ünlü Alman 

metafizikçi Nicolai Hartmann (1882-1950), Romantikler kitabında Novalis’e göre 

idealist olanların mucizevi bir hareketi yapmaya çalıştıklarını, mucizevi bir özneyi 

aradıklarını yazmıştır.  Buna karşılık gerçekçiler bir mucize nesnesinin, mucizevi bir 

figürün ardından giderler (Hartmann, 2021, s.67). Novalis’e göre insan dar sınırlara 

hapsolmuş anlaması ile kavranamaz olanın karşısında, onu kendi kökü olarak 

duyumsar ve bir şekilde onu pratik olarak kendisinin kılmanın, ona egemen olmanın 

bir yolunu bulmalıdır. Büyü, Novalis için bu hâkimiyet sanatıdır; ruhun karanlık 

kudretini uykusundan uyandırma ve onunla tinin meydana gelişinde kendini gösteren 

mucizeyi hayata geçirme yeteneğidir (Hartmann, 2021, s.65,66) Novalis felsefesi 

bağlamında, bahsedilen hakimiyet, sadece insanın kavrayamadığı gerçeklik üzerinde 

kontrol etme arzusunu ifade etmez, aynı zamanda insanın yaratıcılık ve hayal gücünü 

de işaret etmektedir. Onun için büyü gerçeğin gizemli ve mistik yönlerine işaret eden 

bir kavramdır. Büyülü, insanın gerçekliğinin sınırlarını aşabilmesi ve dünyanın ruhsal 

boyutlarını keşfetmesini sağlar.  

Franz Roh ise bu terimi yayınladığı ''Dışavurumculuk-Sonrası Büyülü 

Gerçekçilik: Yeni Avrupa Resminin Sorunları'' ile Büyülü Gerçekçilik (Magischer 

Realismus) terimini sanatsal bir bağlamda kullanılmıştır (Roh, 1995). Warnes, Roh’un 

bu terimi Novalis’ten ödünç alıp almadığının belli olmadığını ancak aldığı akademik 

eğitim sebebi ile aşina olabileceğini söylemiştir (Warnes, 2009’dan aktaran Asayesh 

& Arargüҫ, 2017, s. 30-31).  Bu tez içerisinde büyülü anlamı, ''temsil edilen dünyaya 

inmeye, daha çok onun arkasında saklanan ve kalbi çarpan gizem'' kavramı olarak 

Roh’un belirttiği şekilde (Roh’tan aktaran Bowers, 2004) kullanılmıştır.  

Bowers’a göre terimin ikincisi "Lo Real Maravilloso" veya "Marvellous Realism 

" ifadeleri ile 1940 yılında Latin Amerika’da tanıtılmıştır. Farklı kültürlerin sanat ve 

edebiyat yolu ile gerçekçi ve büyülü yaşam görüşlerinin karışımını ifade etmek için 

kullanılmıştır.  

Üçüncü terim ise, 1950 yılında Latin Amerika kurgusu ile ilgilli olarak 

kullanılan ''Realismo Mágico'' veya ''Magical Realism'' dır. Gerçekçi bir olgusal 

anlatıdaki büyülü olayları içeren tüm anlatı kurgularına atıfta bulunmak için kullanılan 

bir ana terim haline gelmiştir.  ''Büyüleyici Gerçekçilik’ (Magical Realism) totaliter 



18 

rejimlere karşı ve sömürgecilik gibi bu tür sistemleri destekleyen tanımlara saldırmak 

için bir araç sunduğu için bir anlatı tarzı olarak popülaritesi artmıştır (Bowers, 2004). 

Bu anlatıları esas alarak, büyülü olanın daha çok görünenin arkasındaki ifade 

ettiğini anlıyoruz. Bu nedenle tez içerisinde de Roh’un terimi esas alınarak Büyülü 

Gerçekçilik ifadesi kullanılmıştır.  

2.1.3 Gerçekçilik Tanımı  

Klasik Antik Çağ’dan bu yana Sanat tarihi boyunca farklı gerçekçi eğilimler var 

olmasına rağmen, gerçekçilik hareketi Fransa’da 1840’larda başlamıştır. Tarihsel 

süreçte bu üslubun görsel biçimlendirme şekli olarak hemen hemen her dönemde 

kullanıldığı söylenebilir. Bu sebeple, gerçekçilik terimi insan zihninde farklı açılımlar 

yaratarak karışıklığa sebep olmaktadır. Bu karışıklığı gidermek ve Büyülü Gerçekçilik 

ifadesindeki bütünsel kullanımındaki anlamını doğru konumlandırmak üzere 

gerçekçilik teriminin kullanımına yönelik uygulamalara bu bölümde yer verilmiştir.  

İlk önce felsefi tartışma yoluyla ortaya çıkan gerçekçilik, sanat ve edebiyatta On 

Dokuzuncu yüzyılın ortalarında yaygın olarak kullanılmaya başlanmıştır. Sanatta 

gerçek eylemleri tasvir etme fikri ilk olarak yaşamı taklit etme eyleminin veya 

mimesis'in insanların doğal bir içgüdüsü olduğunu iddia eden Aristoteles tarafından 

tartışılmıştır. Aristotales, yaşamın evrensel gerçeklerini öğrenmek için sanata tanık 

olmanın önemli bir yol olduğuna dair Antik Yunan inancını açıklamıştır. Bunun için 

sanatın kendisi, var olan, var olmuş veya var olabilecek veya olması gereken bir şeyi 

tasvir ederken okuyucu ya da izleyici için gerçek gibi görünmelidir (Bowers, 2004). 

Terim, dış gerçekliğin gerçeğe yakın yeniden üretimine yönelik bir girişimi ifade 

etmek için kullanılmıştır. Bu anlamda gerçekçilik ile resimde görünür gerçekliğin 

aslına uygun tasvirine yönelik her türlü girişimi kastedilmektedir. Temsili sanat 

konusundaki görüşlerini Terry Michael Barrett (1945-) ''Sanat Üretimi Form ve 

Anlam'' kitabında şu şekilde ifade etmiştir: 

Sanatta farklı derecelerde gerçekçilik mevcuttur. Gerçekçilik ya da Naturalist 

sanat, betimlediği şeyin görünen boyutlarına çok yakın durduğu için gözü 

“aldatan” trompe l’œil sanatta olduğu gibi izleyiciyi aldatmaya bile yaklaşabilir 

ki Fransızca terimin Türkçe tercümesidir bu. Trompe l’œil her ne kadar Barok 

bir buluş olsa da (On Yedinci yüzyıl dönümü) Batı sanatında gözü aldatma 

girişimleri oldukça eskiye dayanır (Barrett, 2022, s.25). 

Burada bahsi geçen Fransızca bir terim olan Trompe l'œil ''göz yanıltması'' 

anlamına gelir. Sanatta Trompe l'œil teknikleri kullanılarak gerçekçi bir illüzyon 



19 

yaratılır ve bu illüzyon izleyicinin nesneyi gerçek zannederek aldanmasına neden 

olabilir. Söz konusu terimi Sözen ve Tanyeli, ''Bir düzlem üzerinde sanat içeriği olan 

resimsel bir etki amaçlamaksızın, gerçeklik izlenimi vermeye çalışan her türlü çizim, 

boyama vs.'' olarak açıklamıştır (Sözen ve Tanyeli, 1992, s.240). Trompe l'œil, 

Gerçekçilik ve Natüralizm, sanatta kullanılan farklı terimlerdir ve birbirinden farklı 

anlamlara sahiptirler. Trompe l'œil, Gerçekçilik ve Natüralizm gibi gerçek dünyanın 

doğru bir şekilde temsil edilmesine odaklanan bir sanat anlayışı değildir. Bunun 

yerine, sanatçılar gerçek hayattan alınmış nesneleri ve manzaraları yaratıcı bir şekilde 

yeniden oluştururlar, onların gerçekte olduklarından farklı görünmesi 

amaçlanmaktadır.  Gerçekçilik ise, sanatın gerçek dünyayı doğru bir şekilde temsil 

etme amacına odaklanan bir sanat anlayışıdır. Gerçekçi eserler, doğayı gözlemleyerek 

perspektifi ve orantıları kullanarak nesnelerin gerçekçi görünmesini sağlamaya 

çalışmaktadır.  

On beşinci yüzyılda Rönesans ve sonraki dönemlerde dünyadaki nesnelerin 

taklidi başlamıştır. Buna örnek olarak, Rönesans dönemini izleyen On altıncı 

yüzyıldakı Barok sanatın önemli temsilcisi İtalyan Caravaggio (1571-1610) 

gerçekçilik anlayışına örnek olabilecek eserler vermesiyle tanınmaktadır.  

Caravaggio’nun tuvallerinde görünen sahneler, kutsal sahneler ya da pagan görüntüleri 

olmaktan öte, model olarak idealize edilmiş değil sıradan gerçek insanların kullanıldığı 

kesitlerdir. Onun karakterleri normal hareketleri yapan sıradan ifadeler takınır. 

Resimler o yıllarda ifade edildiği gibi ''doğal tarzda'' doğalcı (natüralist) üslupla 

yapılmış resimlerdir. Olaylar ve durumlar her zaman rastlanabilen durumlar olarak 

görünür; tuvallerinde Tanrısal müdahale bile somut ve dünyevi olaylara dönüşmüştür 

(D’orazio, 2015, s.10). Burada ifade edilen doğal tarzda terimi dönemin sanat 

anlayışındaki gerçekçiliği vurgular. Göze gerçekçi gelen resim anlayışı doğalcı 

(natüralist) bir üslup olarak tanımlanır.  

Gerçekçilik ise içinde olunan/yaşanan bir durumun gerçek olması ile ilişkilidir; 

gerçek bir olay, insan, ekonomik, sosyal, siyasi durum gibi. Elbette bu gerçeğin plastik 

olarak kurgulanmasında üslup olarak doğalcılık kullanılmaktadır fakat doğalcı üslupta 

yapılan her eser, gerçekçi olmak durumunda değildir. Örneğin idealizmin kullanıldığı 

eserler, doğalcı olmalarına rağmen gerçekçi değillerdir. Lukas’a göre ise sanat bir 

yansımadır ve yansıtma sistemleri ikiye ayrılır; Gerçekçilik ve Doğalcılık. Caravaggio 

bu yansıtma yöntemlerinin her ikisini de başarı ile kullanmıştır (Aria, 2018). 



20 

Caravaggio, resimlerinde Gerçekçilik'i ve Doğalcılık (natüralizmi) birleştirmiş ve 

ışığın kullanımı konusunda önemli bir etki yapmıştır.  

Bakirenin Ölümü tablosunda (Şekil 2.1) Caravaggio Madonna’nın tasvirinde 

sahne acımasız bir gerçekçilik ile sanki ''bölgede yaşayan halktan birinin ölümü'' nü 

betimlemiştir. D’orazi başının üstünde görünen hale orada olmasa İsa’nın annesi 

olduğuna inanmakta güçlük çekeceğimizi ifade eder (D’orazio, 2015, s. 146). 

 

Şekil 2.1 Caravaggio, Bakirenin Ölümü (Morte della Vergine), 369x245 cm. 

yağlıboya, Louvre Müzesi   

Kaynak: https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010062304 

Gerçekçilik, bazı dönemlerde düşünsel ve toplumsal anlamda ifade aracı olarak 

(görsel biçimlendirme şekli olarak değil ideolojik olarak), bazen de salt biçimsel 

kaygılarla ele alınmış ve sanatın tarihsel gelişmesinde etkili olmuştur. Bir akım olarak 

ilk kez On dokuzuncu yüzyılda ortaya çıkan Gerçekçilik akımı ile üslup bakımından 

benzerlikleri görülen, daha önceki dönemlere ait sanat üretimlerinin çıkış noktaları, 

akım ile ideolojik olarak uyuşmamaktadır. Bu akımının ortaya çıkmasında On 

dokuzuncu yüzyıldaki endüstriyel gelişmeler dolayısı ile oluşan toplumsal değişimler 

etkili olmuştur. Gerçekçilik akımının önemli bir temsilcisi, daha doğru bir ifade ile 

Doğacı (natüralist) akımın önemli temsilcisi Gustave Courbet (1819-1877)’dır. 

Courbet Paris’e gelip kendisini İlk Gerçekçi (İlk Realist) olarak ilan ettiği dönemde 



21 

fotoğrafın da keşfedilmesi aynı zamana denk gelmiştir. Gerçekçilik anlayışı, aynı 

fotoğrafta olduğu gibi, doğayı sadık bir şekilde yansıtmayı hedeflemiştir. Courbet’in 

Gerçekçilik (Realism) hareketi yoluyla yaptığı şey sanatın yalnızca güzel olanı 

yansıtmasına yönelik geleneksel bakış açısını sorgulamaktır. Onun yerine, gerçek 

dünyanın çirkinlikleri de dahil olmak üzere sanatın gerçekliği yansıtması gerektiğine 

inanmıştır. Akademi tarafından öğretilen idealize edilmiş formların, gerçek hayatla 

hiçbir ilgisi olmadığını düşünmektedir. Bu durum, yoksulluk, işçi sınıfı hayatı ve doğal 

manzaralar gibi daha önce göz ardı edilmiş konuların sanatın merkezine yerleşmesine 

yol açmıştır. Bu sanatçılar günlük olanın ifadesini ele aldığından, idealize etme kaygısı 

taşımadan gerçekçiliğe bağlı kalmışlar ve hem konu hem de biçim açısından kent 

soyluları şaşırtmışlardır (Gombrich, 1997, s.508). Turani’ye göre gerçekçi anlatım 

kavramı aslında natüralist gözlemin yanlış değerlendirilmesinden kaynaklanmıştır. Bu 

durum, doğanın yüzeyindeki görüntüsünün sadece aktarılmasıyla gerçekliğin 

yansıtılamayacağı ve gerçekle yüzeydeki görüntü arasındaki karışıklığın eseri 

gerçekten uzaklaştırdığı gerçeğinden kaynaklanmaktadır (Turani, 1995, s. 509).  

Natüralizm terimi ise sanat eleştirisinde oldukça sıkıntılı ve karmaşık bir tarihe 

sahiptir; Gerçekçilik ve Natüralizm terimleri sık sık birbirine karıştırılır. Bölüm 

içerisinde ifade edildiği üzere Doğalcılık (Natüralism) nesneleri gerçekçi görünen bir 

anlayışla doğal bir şekilde tasvir etmeyi hedeflemiştir. Gerçekçilikte ise içinde 

yaşanılan durumu ve nesnelerin toplumsal, politik veya psikolojik bağlamlarını da ele 

almaktadır. Natüralizm, On yedinci yüzyıldan beri konusunun gerçekliğini, geleneksel 

kısıtlamalardan ve güzellik kavramlarından bağımsız olarak sunmaya çalışan herhangi 

bir sanat eserine atıfta bulunmak için kullanılmıştır. Natüralizm özellikle ışığın ve 

doğanın etkilerine dikkat çeker ve Gerçekçilikten daha ayrıntılı bir şekilde nesnelerin 

doğal özelliklerini ele alır. Natüralist eserler, Gerçekçilikte olduğu gibi doğru 

perspektif ve boyutlar içermesine rağmen, daha organik bir his yaratır ve detaylara 

daha fazla odaklanır. 1800’lerden sonra özellikle manzara resminde doğalcı bir eğilim 

Avrupa’ya yayılmıştır (Turani, 1995, s.496) Terim On dokuzuncu yüzyılın 

sonlarından bu yana, Fransa’da ortaya çıkan resim içerisinde bir harekete atıfta 

bulunmak için de kullanılmıştır.  

Günümüzdeki kullanımda olan Natüralist sanat ile Soyut sanat da birbirinin iki 

karşıt ucu olarak kullanılmaktadır. Natüralist sanat anlayışı doğal dünyayı gerçek bir 

varlık olarak görür ve sanatçının görevi bu gerçek varlığı teknik bir ustalıkla tuvale 

aktarmaktır. Ancak soyut sanat anlayışı için sanatçının örnek alabileceği bir varlık 



22 

yoktur. Bunun yerine sanatçı, kendi faaliyetleri ve yetenekleriyle objesini yaratmak 

durumundadır. Soyut sanat hakiki varlığı arar ve bu gerçek varlık doğanın 

görünüşünden öte bir yerdedir.   

Yirminci yüzyıla gelindiğinde özellikle ikinci yarısında, çağdaş konuların 

natüralist olarak işlenmiş görüntülerini resmeden yeni nesil sanatçılar ortaya çıkar. Bu 

dönemde Almanya’da dışavurumculuktan uzaklaşan küratörlüğünü Hartlaub yapmış 

olduğu ''Yeni Natüralism'' başlıklı sergiler açılmıştır. Bu sergilere tezin üçüncü 

bölümünde daha detaylı olarak yer verilmiştir. Hartlaub tarafından orjinal adı ile bu 

dönem sanatçılarına Neue Sachlichkeit adı verilmiştir, yaygın kullanım olarak Yeni 

Nesnelcilik olarak tercüme edilmiştir. Sachlichkeit, "şey", "olgu", "özne" veya "nesne" 

anlamına gelen kökü Sach ile anlaşılmalıdır. Sachlich en iyi şekilde "olgusal", 

"gerçeğe dayalı", "tarafsız", "pratik" veya "kesin" olarak anlaşılabilir; Sachlichkeit, 

sıfatın/zarfın isim biçimidir ve genellikle "gerçeklik" anlamına gelmektedir (Crockett, 

1999).  

Roh ise Büyülü Gerçekçiliği tanımlarken, Courbet ve Wilhelm Leibl (1844-

1900) tarafsız gerçekçiliği ile karışıklığa sebep olmamak için Yeni Nesnelcilik (New 

Objectivity) veya Yeni Gerçekçilik (New Realism) tabirlerini kullanmaktan 

kaçınmıştır. Roh, Büyülü Gerçekçi çalışmaları On dokuzuncu yüzyıl Natüralizminden 

de ayırmıştır (Gale & Wan, 2018, s. 15). Kendisi aslında Büyülü Gerçekçilik teriminin 

gerçekçilik ile birleşmesinden ziyade ayrılmasına işaret etmektedir (Roh, 1995, s. 16). 

Büyülü Gerçekçilik ile gerçekçi manevi fenomenler aracılığı ile gerçeklik yeniden inşa 

edilmektedir (Guenther, 1995). Roh’un tasvir ettiği boyalı nesneler dünyası, doğanın 

kopyaları gibi değildir; doğayı içgüdü yoluyla yeniden üretmez, onu yeniden yaratır 

(Guenther, 1995). 

Johann Wolfgang von Goethe (1749 -1832) felsefesinde sanatın tanımını 

yaparken iki çeşitli tabiattan bahseder. Birincisi kudret olarak ele alınan tabiattır. 

Tabiat yaratır fakat yarattığını devam ettiremez her şeyi geçici kılmaktadır. Bir de 

ruhun hayatı olarak içimizde olan bir tabiat vardır. Bu varlık insanın iç tabiatı kavrayış 

tarzına göre dış dünyayı yeniden yaratır. Özne ile nesnenin birleşmesinden büsbütün 

ayrı bir varlık ortaya çıkar. Goethe, ''Her şeklin, en belli olanın bile, bilinmeyen bir 

tarafı vardır'' (Özgü, 1943, s. 22) diye bahsederken sanatçının tabiatı seçtiğini, onu 

kavrayıp şekillendirerek üslûbunu kattığını açıklamıştır. Çıplak gerçek, umumi 

olandan ayrılarak daha yüksek olan fakat yine gerçek bir mıntıkaya girer. Güzel, 

kendinde ideal ile gerçeği, kutsal olan ile dünyaya ait olanı bütünleştirir, karşıtların 



23 

birliği ve dengesi hayatın bütünlüğünü oluşturmaktadır (Özgü, 1943). On dokuzuncu 

yüzyılın gerçekçiliğinden farklı olarak Büyülü Gerçekçilik ise burada anlatıldığı gibi 

iç hareket noktasını daha saf bir şekilde ortaya koymuştur (Roh, 1995, s. 23). 

2.2 Büyülü Gerçekçilik ve Edebiyat Bağlantısı  

Avrupa’dan yola çıkan Büyülü Gerçekçilik, evrilerek farklı coğrafyalarda ve 

ülkelerde kendini ortaya koymuştur. Birinci Dünya Savaşı sonrası toplum yeni bir mit 

oluşturma gerekliliği ile farklı arayışlara girmiş, edebiyatta ve sanatta eski karşıtı bir 

söylem oluşturma ihtiyacı duymuştur. Bu yeni söylemin karşılığı Almanya’da resim 

alanında, İtalya'da ise faşist düzen içerisinde hem resim hem de edebiyat alanında 

kendine alan açmıştır. Kültürlerarası etkileşim sayesinde bu oluşumun izleri Latin 

Amerika’ya kadar uzanmış, orada edebiyat alanında kendine yepyeni bir yol açmıştır.  

2.2.1 Massimo Bontempelli (1878-1960) ve Edebi Büyülü Gerçekçilik 

Massimo Bontempelli (1878 – 1960), Büyülü Gerçekçiliğin İtalya’da en önemli 

edebi uygulayıcısı, destekleyicisi yazar ve eleştirmendir (Jewell, 2008, s. 725). 

Bontempelli, sıradan ve gündelik hayatın ortasında mucizeler bulan bir sanat 

önermiştir (Bontempelli, 1974, s. 351). Yazar insanın doğa üzerindeki hakimiyetini 

''büyü'' olarak adlandırmıştır (Buttignon, 2013).  

On dokuzuncu yüzyıldaki edebi gerçeklik, spekülatif kurgu ve doğaüstü 

unsurlardan kaçınarak konuyu doğru ve gerçekçi bir şekilde temsil etmeye çalışan bir 

sanat yaklaşımı olmuştur. İngiltere’de başlayan toplumsal değişim ve sonrasında 

Fransız ihtilali ile devam eden özgürlük bilinci Almanya’da modernleşme hareketine 

dönüşmüş ve tüm dünyayı etkilemiştir (Güvenç, 2020, s.111). Bu toplumsal değişimler 

ve dönüşümler sırasında sosyolojinin babası olarak tanımlanan August Comte (1798-

1857) tarafından Olguculuk (Pozivitizm) kavramı ortaya sürülmüştür. Olguculuk, 

Amprist (deneyci) deney ve gözleme dayanarak bilginin kaynağını ve geçerliğini 

kabul etmektedir. Yirminci yüzyılda Olguculuğun Metafiziği dışlaması görüşünden 

yola çıkarak mantıksal pozitivizm düşüncesi ortaya çıkmıştır. Mantıkçı olgucuların 

kıstası doğrulama ilkesine dayanmaktadır, bu da sadece bilimsel bilginin ispatlanmış 

önermelerden çoğaldığını iddia etmektedir, doğrulanamayan veya metafizik olan tüm 

önermelerin anlamsız olduğunu bildirmişlerdir (Güvenç, 2020, s. 112). Bontempelli, 

Olguculuğa bağlı olarak, gerçekliğin artık ne estetik ne de epistemolojik bir temele 



24 

dayanmadığını düşünmektedir (Jewell, 2008, s.727). Birinci Dünya Savaşı sonrası 

yazar gerçekçi anlatı geleneklerine karşı çıkmak için, mini roman ve kısa komik 

diyalog gibi edebi formları eserlerinde kullanmıştır (Jewell, 2008). Zaman ve mekân 

ile ilgili gerçekçi varsayımlara meydan okuyan bir çoklu bakış açısı sergilemiştir. 

Romanın On dokuzuncu yüzyıldaki teolojik kesinliğinden kaçınması yapıtlarının 

gizem alanında daha derinleşmesini sağlamıştır (Jewell, 2008).   

Bontempelli göre, dış ve bireysel gerçekliğin yeniden inşası, hayal gücünün tek 

aracı olan sanat ile yapılmalıdır (Buttignon, 2013). Bu Yeni Gerçekçiliğin 

betimlemesinde edebiyat, sanat ve müzik gibi yaratıcı faaliyetler aracılığı ile, sihirle 

eşleşen bir güç olarak yorumlandığı bir benzerlik kurulmaktadır.  Jewell makalesinde, 

Bontempelli’nin tüm bu sanatsal pratiklerin kendi söylemsel gerçekliklerini ve bu 

mantıkla kendi gerçekliklerini ürettiği düşüncesinde olduğunu belirtmiştir 

(Bontempelli, 1938’ten aktaran Jewell, 2008, s.727). Genç İtalyan yazarların 

gerçekçiliği mi yoksa fanteziyi mi teşvik ettiğini soran gazetecilere sanatın her ikisini 

de kendi dünyalarını yaratmak için kullandığını söylemiştir (Buttignon, 2013).  

Bontempelli aktif hayal gücünün eski bir düzenden yenisine geçen bir çağın 

durgunluğunun çözümü olduğunu düşünmektedir: ''Yıllardır yeni yazarları aktif hayal 

gücüne teşvik etmek için en asil çabaları sarf ettim'' (Jewell, 2008, s. 728).  Yazar, 

faşizmi ve komünizmi yeni çağın yeni sistemi olarak görmektedir. İtalya’da Benito 

Mussolini liderliğinde Ulusal Faşist Parti 1922 yılında iktidara gelmiştir, İkinci Dünya 

Savaşı'nda İtalya’nın mağlup olması ile bu diktatörlük sona ermiştir.  Faşist yönetim 

iktidara geldikten sonra toplumsal hayatın her alanını kontrol altına almak istemiş ve 

buna yönelik adımlar atmıştır (Artun, 2016). Rejimin önemli özelliklerinden birisi 

erkek egemen bir hareket olmasıdır. Bontempelli, 1920’lerin ortalarından sonlarına 

kadar Ulusal Faşist Yazarlar Birliği’nde başkan olarak görev yapmıştır (Jewell, 2008, 

s. 725). 1926'da yazar, Curzio Malaparte (1898 - 1957) ile geçmiş ile günümüz 

arasındaki sürekliliğe saygı gösterecek sanatta betimsel bir mitoloji ilerletme arzusunu 

dile getirdiği 900, Cahiers d'Italie Et d'Europe dergisini çıkarmıştır (Bontempelli, 

1974). 900 dergisi rejimin yaratmayı amaçladığı sanat alanında daha erkeksi ve güçlü 

büyülü bir gerçekçiliğin temsilcisi haline gelmiştir.  

Derginin ilk sayfasında, ''Uzay'' ve ''Zaman''ın hayal gücü ile yeniden inşasının 

önerildiği bildiri yayınlamıştır (Buttignon, 2013). 

İnsandan sonsuza doğru uzaklaşan nesnel ve mutlak bir Zaman ve Uzaya 

yeniden inandığımızda, maddeyi ruhtan ayırmak ve uyumlarının sayısız 

https://it.wikipedia.org/wiki/Pseudonimo
https://it.wikipedia.org/wiki/Pseudonimo
https://it.wikipedia.org/wiki/19_luglio


25 

varyasyonunu yeniden birleştirmeye devam etmek kolay olacaktır. Bu noktada, 

bireyin keşfi olacak, kendinden emin, kendisi olduğundan emin, başkası değil 

kendisi olduğunu, bazı kesinlikler ve bazı sorumluluklarla kendini bulmasını 

sağlayacak ikinci görevle güvenle karşı karşıya kalabiliriz; kendine has tutkuları 

ve evrensel ahlakı ile ve her şeyin üstünde belki de dua etmek ya da savaşmak 

için bir Tanrı bulacağız (Bontempelli, 1974, s. 9). 

Bontempelli, anlatılarında farklı zaman takvimi kullanarak nispeten net bir 

zamansal yönsellik inşa etmeye çalışmıştır. Yazara göre, sanatçı kitle toplumundaki 

sorunlu ve karmaşık gerçekliği basitleştirerek ve modern mitler yaratarak, insanların 

ve şeylerin günlük yaşamındaki büyülü duyguyu ortaya koymalıydı. Büyülü söylemin 

incelenmesine yönelik olarak büyüleri, iksirleri, tılsımları, simyayı ve felsefe taşı gibi 

konuları araştırmıştır. Yazarın yapıtlarında gizemler ve mucizeler tipik olarak olay 

örgüsünü yönetmektedir. Kurgulanan dünya bu şekilde tanıdık zaman dizininden ve 

şeklinden uzaklaşır.  

Yazar eserlerinde kendine özgü anlatı yapıları ile sosyal uzlaşma hakkında 

dramalar sahnelemiştir. Anlatılarda temsil edilen uzlaşma oluşumu birçok faktöre 

bağlıdır.  Bontempelli günlük yaşam dünyasında olay örgüsünde uzlaşmayı devreye 

sokacak anlatıyı büyü ile harekete geçirmektedir. Jewell, yazarın ''İki Anneli Oğul 

(1929)'' romanında geçen bir kurguyu örnek olarak sunmuştur; Eser iki kez doğmuş 

olan bir çocuğun hikayesini anlatmaktadır. Ölü bir çocuğun ruhu, iki annesi olması 

için yaşayan bir çocuğa aktarılır. Hortlağın gizemi bir dizi farklı görüş ile neler 

olabileceğine dair bir dizi görüş üretir, ardından büyük ölçüde farklı çözümlere yönelik 

olay örgüsüne hâkim olur. Hikâyenin sonunda hiçbir somut uzlaşma çözümü ortaya 

çıkmaz ve hiçbir olay örgüsü çözümüne ulaşmaz (Jewell, 2008, s. 728). 

2.2.2 Büyülü Gerçekçilik ve Latin Amerika Edebi Gerçeklik Bağıntısı 

Almanya’da 1925 yılında Roh tarafından resim alanında ortaya atılan Büyülü 

Gerçekçilik sonrasında Latin Amerika’da edebi Büyülü Gerçekçilik olarak ortaya 

çıkmıştır.  İki önemli etkenin buna sebep olduğunu söyleyebiliriz. Öncelikle Roh’un 

makalesi ve kitabı İspanyolcaya çevrilerek bu coğrafyada yayımlanmıştır.  Söz konusu 

olan makale 1927 yılında ''Revista de Occidente'' kültür dergisinde yer almış, akabinde 

Roh’un 1925 tarihli kitabı ‘'Dışavurumculuk Sonrası: Büyülü Gerçekçilik: Yeni 

Avrupa Resminin Sorunları'' kitabı İspanyolca’ya çevrilmiştir (Roh, 1995, s. 15). 

İkinci sebebi de Irene Gunter’e göre, Nazi Almanya’sının 1933 yılında başa gelmesi 

ile ‘'Üçüncü Reich'' döneminde çok fazla sayıda aydının Amerika’ya göç etmesi 



26 

olabilir. Bunların beşte birinden fazlası Orta ve Güney Amerika’ya yerleşmiştir 

(Guenther, 1995). 

Latin Amerika, Amerika Birleşik Devletleri (ABD)’nin güneyinde kalan ''Orta 

Amerika'' denilen kuzey ve güney kıta arasındaki Salvador, Guatemala, Nikaragua, 

Kosta Rika, Honduras, Panama'nın ve Meksika'nın da dahil olduğu ulusların kendi 

kıtasal birliklerini ifade etmek için kullanılmaktadır (Uyanık, 2014, s.17). İspanyol 

fethi içerisinde yer alan Arjantin, Uruguay, Peru, Bolivya, Şili, Ekvador, Kolombiya, 

Venezuela, Meksika, Küba, Nikaragua, Panama, Kosta Rika ve Karayipler'deki diğer 

adalar İspanyol Amerika'sı anlamında "Hispano América" olarak adlandırılmıştır 

(Uyanık, 2014, s. 7). Üç asırdan fazla bir süre esaret altında kalan kıta, 1800’lerin 

başında bağımsızlığına kavuşmuştur. Bağımsızlığından sonra bile, tarih boyunca 

önemli politik ve sosyal olaylara sahne olmuş, siyasi birliğine ulaşamamış, sayısız 

savaş, etnik temizlik ve darbeler geçirmiştir.  Değişik kültürden ve dilden insanı 

birleştiren bu coğrafya çok fazla sayıda kültürel zenginliğe ve çeşitliliğe sahiptir. 

Latin Amerika’da modern sanata geçişte milliyetçilik olgusu önemli bir etkendir. 

1910 yılında başlayan ve yaklaşık otuz yıl kesintisiz biçimde süren Meksika 

Ayaklanması, zamanın diktatörü Porfirio Díaz (1830-1915)’a karşı halk tarafından 

gerçekleştirilmiştir. O dönemde tüm ulusal zenginlikler emperyalizm tarafından 

yağmalanmış ve köylülerin topraklarından atılarak yeni bir sömürge düzeni 

oluşmuştur. Halkın bu yeni sömürgeye karşı direniş hareketi diğer Güney Amerika 

ülkelerinde de büyük ilgi uyandırmıştır. Devrim hareketleri yenilse bile geriye büyük 

kazanımlar ve Latin Amerika halklarının üzerinde yükseleceği tarihsel bir miras 

bırakmıştır (Uyanık, 2014, s. 118). Baskıcı ve sömürgeci rejimlerin toplumun 

bilincinden kültürel bellek kodlarını yok etmeye çalıştığı bu belirsiz ve güvensiz 

dönemler, farklı kültürel yapıdaki insanın kimlik arayışı içerisine girmesine, kendi 

milli özüne ve geçmişine dönmesine vesile olmuştur. Amerikan yerli halklarının 

mitolojisinin gizemli ve açıklanamaz yönleri, efsaneleri ve halk anlatıları, günlük 

yaşamın içerisine yedirilmiş batıl inançları, coğrafyanın sosyo-politik tarihi ile 

bütünleşerek edebi alanda Büyülü Gerçekçilik'in ortaya çıkmasına zemin 

hazırlamıştır. 

Latin Amerika edebiyatında Büyülü Gerçekçilik, üç farklı şekilde gelişmiş ve 

Muhteşem Gerçekçilik, Büyülü Gerçekçilik, Fantastik Gerçekçilik olarak farklı 

isimler ile adlandırılmıştır.  Her birinin özellikleri ve temsilcileri birbirinden ayrıdır 

(Kostadinović, 2018, s. 9). 



27 

1940’lı yıllarda Arturo Uslar Pietri (1906 – 2001) ve Alejo Carpentier (1904- 

1980) Büyülü Gerçekçilik'i Avrupa ile olan temasları sayesinde Avrupa’dan Latin 

Amerika’ya taşımışlardır.  Pietro, Bontempelli ile Paris’te tanışmıştır ve Büyülü 

Gerçekçilik terimini Roh’tan aldığı söylenmektedir (Kostadinović, 2018, s. 120-121). 

Pietro, 1948’deki “Letras y hombres de Venezuela ‘Men and Letters of Venezuela’ 

makalesinde Büyülü Gerçekçilik'i ''Gerçekliğin şiirsel bir kehaneti veya şiirsel bir 

yadsıması" olarak tanımlamıştır (Guenther, 1995, s. 61). 

Carpentier, 1949 tarihli romanı ''Bu Dünyanın Krallığı'' (The Kingdom of This 

World)' önsözünde, Büyülü Gerçekçilik (Magical Realism) terimi yerine ‘'Lo Real 

Maravilloso Americano'', ''Marvelous Real'', ''Muhteşem Gerçek'' adlı harika bir 

gerçeklik teorisini dile getirmiştir. Harika Gerçeklik ile Büyülü Gerçekçilik'in ortak 

yönleri olsa da Avrupa Büyülü Gerçekçi ile ruh ve uygulama açısından farklılıklar 

bulunmaktadır. Harikulade Gerçekçilik, Amerika'da karışan farklı kültürlerin tarihi ile 

doğa arasındaki ilişkisini ortaya koyar.  Guenter’e göre Carpentier’in teorisi genellikle 

farklı etnik ve kültürel geçmişlerden gelen ilgisiz ve zıt arasındaki gerçeküstü bir ilişki 

duygusunu yansıtmaktadır (1995, s 61). Muhteşem; gerçeğin beklenmedik bir şekilde 

değişmesinden (mucize), gerçekliğin ayrıcalıklı bir ifşasından, gerçekliğin 

beklenmedik zenginliği tarafından özellikle tercih edilen alışılmamış bir içgörüden, 

gerçekliğin ölçeğinin ve kategorilerinin büyütülmesinden kaynaklandığında onu bir 

tür aşırı duruma götüren ruhun yüceltilmesi sayesinde muhteşem olmaya başlar 

(Carpentier, 1995).  

Büyülü Gerçekçilik'in Buenos Aires’teki yazarlara yansıması ''Fantastik 

Gerçekçilik'', ''Realismo Fantástico'' olarak olmuştur. Yazar Angel Flores, İspanyol 

Amerikan Kurgusunda Büyülü Gerçekçilik adlı makalesinde, edebiyatta Büyülü 

Gerçekçilik'in Jorge Luis Borges (1899- 1986)’ın 1935 tarihli öykü ''Kötülüğün 

Evrensel Tarihi'' (Historia universal de la infamia) koleksiyonu ile ortaya çıktığını 

söylemiştir (Flores, 1995, s. 113). Fantastik Gerçekçilik'te Alman Romantizm'inin 

belirli izleri ve Kafka gibi bazı Avrupalı yazarların etkisi görülmektedir. Marquez, 

Avrupalıların fantastik olarak nitelendirdiği Latin Amerika’daki günlük hayatın ''dili 

aşan çok büyük bir gerçeklik'' olduğu için gündelik dilde ifade edilemeyeceğini dikkat 

çekmiştir (Kostadinović, 2018, s. 11). Borges ve onun etrafında her biri farklı kişiliğe 

sahip kendi yolunda ilerleyen parlak bir grup yazar gelişmiştir, hepsinin ortak yönü 

Büyülü Gerçekçi olmalarıdır. Borges kısa öyküler yazmasına rağmen roman yazma 



28 

sanatı hakkında bazı düşünceleri Marquez gibi günümüzün diğer anlatıcılarını da 

etkilemiştir (Flores, 1995, s. 113).  

Amerika Kıtası edebiyatının karşılaştırmalı çalışmasında söz sahibi olan Prof. 

Lois Parkinson Zamora Houston Universitesi’ndeki bildirisinde, Roh’un büyülü, 

Borges’in ideal ve Márquez'in Barok nesneleri’ni karşılaştırmıştır. Borges’un Roh’un 

nesne anlayışını Büyülü Gerçekçilik'ten daha iyi etiketlenmiş Büyülü İdealizm 

şeklinde tersine çevirdiğini anlatmıştır. Büyülü Gerçekçi resimlerde nesneler 

soyutlama sonrası yeni bir önem kazanmıştır. Zomaro’ya göre tanıdık dünyanın 

yeniden kavranışı aynı zamanda tanımın da kendisi olmuştur. Roh bu tanımı şu şekilde 

yapmıştır; görüntünün yapısı kristal, entelektüel ve duygusal enerjilerin dinamik bir 

modeli, referansı hem dünya hem de onun ötesinde olan keskin odaklanmış bir nesne 

olacaktır. Edebiyatta bunun benzerini Borges’un "Metafor" olarak imgenin 

yaratılmasını karşılık gelmektedir; "... bir kristal veya gümüş yüzük gibi saf ve 

bağımsız sözel nesneler" (Zomaro, Houston University). Borges bu arada Buenos 

Aires’te modernizme karşı çıkma düsturu ile yola çıkan Ultraist hareketine katılmıştır. 

1922 yılında hareketin hedeflerinden bir tanesini Borges lirik öğelerin ilkel unsurlara 

indirgenmesi (metafor) olarak bahseder (Maier, 1996). Roh’un resimde kutladığı 

nesnelliğin aynısını Ultraist’ler şiirsel imgenin duyusal materyali nesnel, kristalin 

formlarda iletme kapasitesini uygulamayı amaçlamışlardır (Zamora, Houston 

University). 

Latin Amerika literatüründeki bir diğer tür ise Büyülü Gerçekçilik'tir. Büyülü 

Gerçekçilik, açık ve kesin bir nesirle ve çoğu zaman döngüsel bir anlatım tarzıyla 

karakterize edilir. Büyülü ve olağanüstü unsurlar içiçe geçmiştir.  Latin Amerika 

tarihine dayanan bu yazımda gündelik hayat bir hayal ve illüzyon olarak 

anlatılmaktadır, aynı zamanda akıl almaz olaylar gerçeğe dönüşmektedir. Gerçek ile 

gerçeküstü olan arasında net bir sınır bulunmamaktadır, gerçeklik beklenmedik bir 

şekilde değişerek daha çok uzamsal ve zamansal ilişkilere odaklanmıştır. 

Büyülü Gerçekçiliğin en önemli temsilcilerinden biri olan Kolombiyalı yazar 

Gabriel García Márquez (1927- 2014). Marquez, 1982 yılında Yüzyıllık Yalnızlık 

kitabı ile Nobel ödülü almıştır. Kitabın arka kapağındaki yazısında yazarın gerçeklik 

algısını ve bu romanı ile ilgili görüşlerine yer vermiştir. Marquez, büyülü metnin 

çelişkili bir şekilde gerçek metinlerden daha gerçek olduğunu savunmaktadır:  

Yüzyıllık Yalnızlık’ı yazmaya başladığımda, çocukluğumda beni etkilemiş olan 

her şeyi edebiyat aracılığıyla aktarabileceğim bir yol bulmak istiyordum. Çok 



29 

kasvetli, kocaman bir evde, toprak yiyen bir kızkardeş, geleceği sezen bir 

büyükanne ve mutluluk ile çılgınlık arasında ayrım gözetmeyen, adları bir örnek, 

bir yığın akraba arasında geçen çocukluk günlerimi sanatsal bir dille ardımda 

bırakmaktı amacım. Yüzyıllık Yalnızlık’ı iki yıldan daha az bir sürede yazdım. 

Ama yazı makinemin başına oturmadan önce bu kitap hakkında düşünmek on 

beş, on altı yılımı aldı…Büyükannem en acımasız şeyleri, kılını bile 

kıpırdatmadan, sanki yalnızca gördüğü şeylermiş gibi anlatırdı bana. Anlattığı 

öyküleri bu kadar değerli kılan şeyin, onun duygusuz tavrı ve imgelerindeki 

zenginlik olduğunu kavradım. Yüzyıllık Yalnızlık’ı, büyükannemin işte bu 

yöntemini kullanarak yazdım…Bu romanı büyük bir dikkatle ve keyifle okuyan 

ve hiç şaşırmayan sıradan insanlar tanıdım. Şaşırmadılar, çünkü ben onlara 

hayatlarında yeni olan hiçbir şey anlatmamıştım. Kitaplarımda gerçekliğe 

dayanmayan tek satır bile bulamazsınız (Marquez, 1967, arka kapak). 

Marquez’in çocukluğunun geçtiği Kolombiya mitlerin, kehanetlerin, efsanelerin 

ve modernliğin iç içe geçtiği bir yerdir. Mocando adında terkedilmiş bir kasaba, oraya 

sahip çıkan Buendo ailesini ve onların akraba evliliği sebebi ile onların yüzyıl süren 

bir lanetle yaşamalarını konu almaktadır. Marquez, bir paradigma kullanarak ve onu 

sonradan tersine çevirerek okuyucuya dünyanın büyülü bir boyut içerdiği 

duygusundan kaçamadığı bir kurgu oluşturuyor. Bu büyülü dünya arasında siyasi bir 

söylemle de karşılaşmaktayız. Kuzey Amerika kapitalizminin olumsuz etkilerini ve 

Latin Amerika’daki adaletsizliğini göstermektedir. Güçlüler ile güçsüzler arasında 

derin bir uçurumla karakterize edilen, derinden çatlaklara ayrılmış bir dünya 

vizyonuna dayanmaktadır (Hart & Ouyang, 2005, s.4). 

Sömürge döneminde Barok kültürler arası etkileşim ile Latin Amerika’ya 

taşınmıştır. Latin Amerika mimari ve sanatında barok etkilerine rastlamaktayız. Barok 

genellikle görsel imgeler, inananı görünmeyen gerçeklerin düşünüşüne 

yönlendirmiştir. İzleyicinin duyularına ve duygularına hitap etmek için figürler 

olabildiğince gerçekçi bir şekilde boyanmıştır. Böylece, görünür dünyanın tasviri ile 

görünmeyene aşkın gerçeklik görüşüne ulaşmayı amaçlamıştır. Büyülü Gerçekçi edebi 

eserlerde barok, gotik ve hicivsel unsurlar kullanılmıştır. Bu unsurların kullanılması 

olay örgüsünün anlatıda hızlı bir akıcılık kazanmasını sağlamaktadır. Bu özellik 

sayesinde trajedi yerini daha olağan ve önemsiz gibi görünen gerçekler olarak görünen 

düşsel unsurlara bırakmaktadır (Önder, 2013, s. 18). Zamoro, Marquez’in Büyülü 

Gerçeklik'indeki büyü’nün aslında Barok olan bir gerçeklik görüşünden geldiğini 

savunmaktadır (Zamora). ''Güzel Remedios''un yeni yıkanmış çarşafları kapıp dalya 

çiçekleri ve ağustos böcekleri arasında göğe yükselişini, bir uçurtmayı 

seyrediyormuşçasına seyre dalar’’ (Marquez, 1967’den aktaran Atar, 2015, s.376). 



30 

Zamoro, On sekizinci yüzyıl Meksikalı Barok ressam José de Ibarra (1688–

1756)’in Barok dini portrelerinin yer aldığı ''Bakire’nin Hayatından Sahneler'' (Şekil 

2.2) resimleri ile Marquez’in güzel Remedios’un göğe yükselmesi arasında bir bağıntı 

kurmuştur. Her ne kadar Marquez yaklaşımı dini değil toplumsal olsa da dalgalanan 

çarşaflar üzerindeki metinsel vurgusunun Bakire’nin göğe yükselmesi ile ortaklık 

gösterdiğini savunmaktadır. Savını da hiçbir Barok bakire gösterişli perdeler etrafa 

saçılmadan cennete yükselmediği açıklaması ile yapmıştır. Marquez’in özünde Barok 

olan bir gerçeklik görüşünden hareket ettiği anlatılmak istenmektedir. 

 

Şekil 2.2 José de Ibarra, Bakire’nin hayatından sahneler, 17. yüzyıl, bakır folyo 

üzerine yağlıboya, Museo Nacional de Arte, Meksiko  

Kaynak:http://munal.emuseum.com/objects/30/escenas-de-la-vida-de-la-virgen-8-

recuadros?ctx=6d2e2575-1a69-479a-94ff-500a7eadca07&idx=2 

Yüzyıllık Yalnızlık’taki nesneler, aynı tezin üçüncü bölümünde anlatıldığı 

Roh’un açıklamalarındaki gibi büyülü olarak tanımlanır ve içsel yaşamları vardır. 

Marquez’in daha gerçekçi estetiği, büyünün gerçekten de Roh’un tabir ettiği gibi 

''saklanıp titrediği'' görünür bir dünyaya izin verir (Roh,1995). 

Büyülü Edebi Gerçekçilikte hem kültürel bellek hem de kişisel bellek referans 

alınmaktadır. Bireysel bellek yaklaşımında, bireyin belleğinde var olan anılardan 

hareketle bir hatırlama kavramı gelişir. Kültürel bellek yaklaşımı ise aynı olaya şahitlik 



31 

eden bireylerin durumlar karşısında yaşadıkları hatıraların kesişim noktasında oluşur. 

Bireyin belliği kişisel arşiv iken, toplumun belleği kültürel arşivdir. Roh Büyülü 

Gerçekçi resmi metafizik ile ilişkilendirerek, metafizik resmi Büyülü Gerçekçi resmin 

birçok özelliğinin kökleri olarak sunmuştur. Metafizik resmin önemli temsilcisi 

Giorgio de Chirico’ya (1888-1978) göre "insan hayatında, çocukluktan kalma ilk 

imajlar zamanla derin düşüncelere dönüşür". Bu derin düşünceler bir tür kişisel 

mitoloji oluşturmaktadır (Artun, 2016, parag.17). De Chirico’nun resimlerinde 

kullandığı tren onun çocukluğunun geçtiği evlerinin arka bahçesinden geçen raylara 

ait bir kişisel mitoloji oluşturmaktadır. Marquez de romanlarında çocukluğuna ait 

anılara, özellikle babaannesinin anlattığı öyküler ile oluşturduğu kişisel mitolojisini ve 

yaşadığı toprakların kültürel mirasını bir aktarım aracı olarak kullanmıştır. De 

Chirico’nun mimarlıkla cisimleşen bir kişisel mitoloji kurma ilgisi hafıza sanatı ile de 

ilişkilendirilebilir (Artun, 2016). Antik zamanlarda insan hafızası bir sanat olarak 

algılanıyordu. Hafıza sanatı Rönesans’ta bütün bilginin mimarlığa aktarıldığı 

tasavvurlar olarak gelişmiştir. Yüzyıllık Yalnızlık romanındaki ana karakter Jose 

Arcadio Buendia arkadaşları ile Macondo kasabasını kurmuştur, bir süre sonra hafızası 

silinip gider ve her şeyi unutmaya başlar. Büyülü Gerçekçilik için hem edebi hem de 

resim sanatında hafızanın kaydı ve kullanımının ortak yönlerinden biri olduğunu 

söyleyebiliriz. 

Büyülü Gerçekçilik alanında eleştirmen Brenda Cooper (1960-…) Büyülü 

Gerçekçi yazarın üçüncü gözle her şeyin arkasındaki söylemselliği görebilmesinden 

bahsetmiştir. Arargüç’e göre bu bakış açısı Roh’un Büyüleyici Gerçekçilik'ini 

anımsatır (Asayesh & Arargüҫ, 2017, s. 70). Diğer yandan da yazarın üçüncü bir gözle 

bakarak eski – yeni, modern –geleneksel, yaşam – ölüm gibi karşıtlıklar arasında ayrım 

yapmadan yaşamın görü(l)(n)en ve görü(l)/(n)meyen, akılcı ve gizemli boyutlarını 

irdelemesi Novalis’i hatırlatmaktadır (Asayesh & Arargüҫ, 2017, s. 70). 

Benzeşmezlik ve çeşitliliği bir arada sunan, uzlaşmaz görünen dünyaların birbiri 

içerisine girmesine izin veren Büyülü Gerçekçilik Latin Amerika kıtasının çok 

katmanlı ve değişken yapısı ile birbirine kısa sürede entegre olmuştur. Ülkelerin 

birbirinden ayrı gelişen ekonomik, siyasi, sosyal ve kültürel yapılarında ortak bir anlatı 

kurgu modeli olarak popüler olmuştur. Büyülü Gerçekçi eserler Latin Amerika’da 

başarılı bir şekilde uygulansa da başka coğrafyalarda da günümüzde kullanılmaya 

devam etmektedir. Almanya’da resim alanında başlayan bir yönelim, edebi Büyülü 

Gerçekçilik sosyo-politik, etnografik, edebi-tarihsel ve kültürel faktörler nedeniyle 



32 

birbirinden ayrık olarak gelişmiştir. Yine de bu yönelimin ortak özelliklerini 

sistematize etmek mümkündür: 

1. Tuhaf Olanın Sıradanlaştırılması; Büyülü Gerçekçi metinlerde büyülü 

unsurlar olağan sıradan günlük hayatın bir parçası olarak sunulur. Bu büyülü 

şeyler karşısında okur şaşkınlığa düşmez.  

2. Kendi benliğine ve özüne dönüş; Büyülü Gerçekçi'ler, halklarına ait özgün 

uzamları kullanarak evrenselliğe ulaşmaya çalışırlar. 

3. Mantığın sınırlarını zorlayan olaylar; Büyülü Gerçeklik ampirik düşünce ile 

açıklanamayan yine de yaşamda olabilecek durumları temsil etmeye çalışır. 

Tüm öyküler her şeyin mümkün olduğu bir dünyaya kurulmuştur. 

4. Tarihi bağlam ve Toplumsal Kaygılar; Gerçek dünyadaki siyasal olaylar ve 

toplumsal eylemler; ırkçılık, tahammülsüzlük ve diğer insanlık ayıplarını 

ortaya çıkarmak üzere büyülü unsurlarla birleşir. 

5. Değiştirilmiş zaman ve sıralamalar; Büyülü Gerçekçilik'te zaman çizgisel 

biçimde değil dairesel bir biçimde ilerler. Bir zaman diliminden başka bir 

zaman dilimine atlanabilir. 

6. Gerçek Dünya Mekanları; Büyülü Gerçekçilik, tarihsel verileri ve belgesel 

materyalleri kullanarak eylemi, mekânı ve zamanı gerçekçi bir şekilde tasvir 

eder.  

7. Gerçekçi Üslup; Edebi Gerçeklikte, insanın insanla ve insanın doğa ile 

ilişkisi, sıradan ve olağan unsurları ve olayları doğrudan veya olgusal bir 

tarzda, dünyanın somut gerçekleri ile değil, edebiyatın kendine özgü 

gerçekleri ile dile getirir. 

8. Sembol Kullanımı; Büyülü Gerçekçilik gerçekliği yansıtırken sembollerden 

faydalanarak yansıtır. Büyülü Gerçekçi romanlar gerçekliğin psikolojik, 

ruhsal veya ahlaki boyutlarını semboller yardımıyla aktarır. 



33 

BÖLÜM 3 

3. ALMAN SANATIYLA BAĞLANTILI OLARAK BÜYÜLÜ 

GERÇEKÇİLİK KAVRAMI  

3.1 Weimar Cumhuriyeti Dönemi (1919-1933)  

Weimar Cumhuriyeti yılları Alman Resim Sanatında Büyülü Gerçekçilik'in ana 

dönemini teşkil etmiştir.  Bu dönemdeki sanat eğilimleri ve siyasi yapısının Büyülü 

Gerçekçilik üzerindeki etkileri bu bölümde ortaya konulmuştur.  

3.1.1 Weimar Cumhuriyet Dönemi’nin Siyasi Yapısı 

Birinci Dünya Savaşı sırasında Almanya’nın durumu 1917 yılında, grevler, 

maden işçilerinin silah altına alınması ile üretimin azalması, savaşın yol açtığı olumsuz 

sonuçlar gibi sebeplerle kötüleşmeye başlamıştır. 1917 yılında Kiel’de askerlerin 

başlattığı isyan büyümüş, Almanya’nın her tarafında kurulan işçi ve asker komiteleri 

birçok şehirde askeri ve kamu idari merkezlerini ele geçirmiştir (Öndin, 2019, s. 199). 

11 Kasım 1918’da Alman İmparatorluğu, Fransa ve İngiltere arasında imzalanan 

Compiègne Ateşkesi ile Birinci Dünya Savaşı'nın Batı Cephesi'ndeki mücadelesi fiilen 

sona ermiştir. Daha sonrasında, Almanya’da 1918 yılında cumhuriyetin 

kurulmasından 1933 yılında Adolf Hitler (1889 – 1945)’in şansölye ilan edilmesine 

kadar olan siyasi dönem Weimar Cumhuriyeti olarak adlandırılmıştır. 

İmparatorluk döneminde başbakanlık yapmış olan Friedrich Ebert (1871-1925) 

yönetiminde, Alman Sosyal Demokrat Partisi (SDP), Bağımsız Sosyal Demokratlar 

(USPD), Soldatenrat (Asker Komiteleri) grubun oluşumu ile bir halk komitesi 

kurulmuştur. 20 Aralık 1918’de Weimar’da toplanan kurucu meclis, yeni Weimar 

Anayasasını onaylayarak tek meclisli parlamenter rejime geçmiştir. Weimar 



34 

Demokrasisin de, bölünmüş toplumun ve imparatorluğunun otorite yanlısı siyasi 

kültür mirası sonrası çözüm olarak sunulan anayasa yeni devletin farklı vizyonları 

arasında beklenen uzlaşmayı sağlayamamıştır. Weimar Anayasası, Alman 

toplumundaki, en azından halkın taleplerini karşılayacak ekonomik ve toplumsal 

eşitsizliklerin bir kısmını dengeleyecek yasaları kapsamayı hedeflemiştir. Weimar 

Cumhuriyeti’nin siyasi kültürü çok parçalıdır, bunun yanı sıra ideoloji, sınıf ve 

mezhebe dayalı birbirine düşman pek çok alt kültürü bünyesinde barındırmaktadır. 

Weimar’ın siyasi partilerinin ortak görüşü olarak geleneksel bağlılıkları aşan bir 

Vokspartei (halk partisi) haline gelmek istemesine rağmen her biri kendi siyasi 

görüşüne bağlı kalmıştır (Storer, 2013). Bu yönetime geçici bir yapı olarak 

bakılmaktadır. SPD, 1912 ile 1932 yılları arasında istikrarlı bir şekilde en büyük parti 

olarak yönetimde yerini almıştır. SPD’nin savunduğu işçi sınıfı ve Ortodoks Marksist 

ideoloji sebebi ile kendi ideolojisini paylaşmayanlarla iş birliğine gitmekte güçlük 

çekmiştir (Storer, 2013). 

Radikal bağımsız sosyalistler (USPD), savaş ve cumhuriyet sonrası varoluş 

sebeplerini zaman içerisinde kaybetmiştir. Almanya Komunist Partisi (KPD) 

kurulması ile 1920 yılında parti bölünerek çoğunluğu KPD’ye katılmıştır, diğerleri de 

bir süre sonra SPD’ye transfer olmuşlardır (Storer, 2013, s. 86). KPD, kuruluşundan 

itibaren parlamenter demokrasiye karşı çıkarak komünist ütopyayı savunmuştur. KPD, 

SDP ile birleşik bir cephe oluşturması yönündeki Sovyet baskısı diğer yandan da 

toplumsallaşmaya çalışan hatta sendikalar ile iş birliği anlamına gelen güçler birliği 

politikasını izlemiştir. KDP, Alman işçi sınıfının çoğunluğuna ulaşmayı başaramamış, 

seçimlerde SPD ve Nazilerin gerisinde kalmıştır. Böylece işçi sınıfının özgürleşmesi 

ve sosyalist bir toplumun kurulması amaçlarına ulaşmak için siyasi sol farklı 

yöntemler benimseyen iki parti arasında bölünmüştür (Storer, 2013, s. 87). 

Merkez partileri de aynı şekilde çok bölünmüş bir gelişim göstermiştir.  İlerici 

bir toplum siyasetini benimseyen ve cumhuriyeti destekleyen Alman Demokrat Partisi 

(DDP) ve anayasal monarşi ve cumhuriyet arasında ikirlik yaşayan Alman Halkçı Parti 

(DVP) orta sınıfın oyları için sağ kesim partileri ile rekabet etmektedir. DVP, 

1920’lerde oylarını orta sınıf hizip partilerine kaptırmaya başlayınca Milliyetçi Devlet 

Partisi olarak isim değiştirmiştir (Storer, 2013, s. 87). 

Sağ kesim ise daha net ve tutarlı bir tutum sergilemiştir. Farklı sağ görüşlü 

partinin birleşimi ile oluşan Alman Nasyonel Halkçı Partisi (DNVP) partisi liberalleri 

dışında bırakan bir birleşme sağlamıştır. Diğer yandan, her türden sağcı ve cumhuriyet 



35 

karşıtı görüşü bünyesine aldığı için ideolojik ve destek açısından yine de bölünmüş 

olarak kalmıştır. Sağ kesimde savaş ve devrim ardından ortaya çıkan cumhuriyete daha 

kökten karşı olan aynı zamanda Yahudi karşıtı (Völkische) gruplar bulunmuştur. 

1920’lerde bu topluluklar sosyalist ve cumhuriyetçi sola karşı ''kapsamlı bir kültürel 

savaş'' açmıştır. (Fritzche’den aktaran Storer, 2013, s. 90). 

1919 yılında Münih’te Alman İşçi Partisi (DAP) kurulmuştur. DAP, işçi sınıfına 

Yahudi karşıtlığı ve milliyetçilik vaat etmiştir. Hitler bir süre sonra partiye katılmış ve 

adına Nasyonal Sosyalist (NSDAP) ibaresi eklenmiştir. 1921 yılında Hitler başkanlığa 

geçmiş ve Halkın Sözcüsü gazetesini çıkarmaya başlamıştır. NSDAP, Weimar 

döneminde çok fazla destek almamış, marjinal ve bölgesel bir güç olarak kalmıştır. 

1929 yılında başlayan Dünya Ekonomik Buhranı (Büyük Buhran) ile bu partinin 

yükselmesine ve orta sınıftan destek alması için zemin hazırlamıştır. 1923 yılında, 

parti SDP’nin yerini almıştır (Storer, 2013, s. 89-90). 

28 Haziran 1919 yılında, Almanya ile İtilaf Devletler arasında Versay Barış 

Antlaşması imzalanmıştır. Bu anlaşma ile Almanya savaştan sorumlu tutulmuş ve ağır 

tazminatlar altında bırakılmıştır. Bu bozgunun sorumlusu olarak sağcı partiler 

Yahudileri, demokratları ve sosyalistleri suçlamışlardır (Öndin, 2019, s. 201). Sağcılar 

Versay antlaşması karşıtı şiddetli kampanyalar yürütmüşlerdir. 1930’lu yıllar ile 

Büyük Buhran etkilerini ağır bir şekilde göstermeye başlamış, ülkede ekonomik ve 

sosyal bir kaos ortamı oluşmuştur. Bu yeni ekonomik kriz, herşeyini kaybetmiş 

burjuva ve halk kitlelerini, yükselen işsizliği kontrol altına alamayan yerleşik partilere 

radikal bir alternatif olarak sunan Nazi’lere doğru yöneltmiştir. 1932 yılında Nasyonal 

Sosyalist Alman İşçi Partisi mecliste en çok üyesi olan parti durumuna geçmiştir. 30 

Ocak 1933’te Hitler Alman Devletinin şansölyeliğine gelmiştir.  

3.1.2 Weimar Döneminde Sanat ve Büyülü Gerçekçilik Kavramı  

Birinci Dünya savaşı sonrasında tüm ülkelerde olduğu gibi yaşanan kayıplar 

sebebi ile Almanya’da genel erkek nüfusunda büyük bir azalma olmuş, toplum savaşın 

travmalarını yaşamıştır. Savaş yıllarının hemen ardından bu dehşet deneyimi sanatsal 

tutumların gözden geçirilmesine yol açmıştır. Savaşa katılan pek çok sanatçının acı 

deneyimleri ya da doğrudan dönemin olaylarından etkilenmesi sonucunda sanata 

yaklaşımlarında da farklılıklar oluşmaya başlamıştır.  



36 

1920’den itibaren devrin geniş, yaygın kültürel ve politik kaosuna tepki olan 

dışavurumculuğun hemen ardından yeni bir sanatsal eğilim oluşmuştur (Guenther, 

1995, s. 33). Birçok ressam için, savaş öncesi dışavurumculukla ilişkilendirilen biçim 

ve renk özgürlüğü savaş sonrası çekiciliğini yitirmiş, onun yerine resimde 

''gösterişsizlik'' ve ''alaycılık'' tercih edilmiştir (Gale & Wan, 2018, s. 7-8).  Weimar 

döneminde, Dışavurumcular tarafından uygulanan soyutlama eğilimi 

sürdürülmemiştir. Weimar’ın hoşgörülü kültür politikası farklı görüşlerde sanat 

gruplarının ortaya çıkmasına imkân sağlamıştır (Öndin, 2019). Liberal hukuk düzeni 

içerisinde hükümet tarafından sanata herhangi bir baskı yapılmamıştır. Bu nedenle, 

toplumun içindeki sağ ve sol grupların devrimci ve kültürel hareketleri sanat üzerinde 

etkili olmuştur (Öndin, 2019, s. 201). O dönemde sanatçılar tutarlı bir grup 

oluşturamamıştır ve bu yeni eğilim adına bir teori önermemişlerdir (Guenther, 1995, 

s. 33).  

Bu dönemde Gerçekçilik ile ilişkilendirilen bir ressam kuşağı öne çıkmıştır. 

Almanya’nın Savaş sonrası genel moral bozukluğu, Weimar yönetiminin başarısız 

bulunması, tanık oldukları toplumsal yozlaşma gibi yaşananlardan son derece rahatsız 

olan birçok sanatçı, avangardın Kübizm, Dışavurumculuk ve Soyutlama gibi biçimsel 

yeniliklerini reddettiklerini ve enerjilerini etraflarındaki dünyanın aklı başında, 

dönemin gerçekleri ile direkt olarak ilişkili natüralist bir üslup kullanan tasvirlere 

odakladıklarını belirtmişlerdir. Gerçekliğin yeniden çağdaş olabileceği kabul 

edilmiştir. Günümüzde halen Tate Modern direktörü olarak görev yapmakta olan 

Frances Morris’e göre Gerçekçilik'in yeniden yapılanması savaş zamanı büyük 

değişimin bir süreci olarak görülebileceğini ifade etmiştir (aktaran Gale & Wan, 2018). 

Yazar ve yayıncı Paul Westheim (1886 – 1963), Almanya’da çağdaş sanat üzerine 

önde gelen dergilerden biri olan Das Kunstblatt'ın Eylül 1922 sayısında görsel 

sanatlarda yeni bir eğilimin; ''Yeni Naturalizm'' (Neue Naturalismus) hakkındaki anket 

sonucunu içeren bir makale yayınlamıştır. Bu yeni Naturalizm'in Dışavurumculuk'un 

yerini alıp almayacağı konusunda eleştirmenler ve sanatçılar arasında bir görüş birliği 

oluşmamıştır (Makela, 2007, s. 133).  

Akabinde Roh, 1925 tarihinde ''Dışavurumculuk-Sonrası, Büyülü Gerçekçilik: 

Son Avrupalıların Sorunları'' (Nach-Expressionismus, Magischer Realismus: 

Probleme der neuesten Europdischen Malerei) adlı kitabını yayınlamıştır (Şekil 3.1). 

Litaratürde Roh’un Büyülü Gerçekçilik terimini keşfettiği ana kaynak olarak 1925 

tarihli bu kitabından alıntı yapılmaktadır (Roh, 1995, s.30).  Roh tüm Avrupa’da ortaya 



37 

çıkan Gerçekçilik'e yakın bu yeni sanat tarzının ifade etmek için Büyülü Gerçekçilik 

terimini kullanmıştır. Kitabında, bu yeni sanat anlayışını formüle etmiştir. Ayrıca kitap 

bu yeni eğilimin özelliklerini ortaya koymamış, Dışavurumculuk ile farklarını 

listelenmiştir. Büyülü Gerçekçi sanatçılara ve eserlerine yer vermiştir.   

 

Şekil 3.1 ''Dışavurumculuk-Sonrası, Büyülü Gerçekçilik: Son Avrupalıların Sorunları'' 

Nach-Expressionismus, Magischer Realismus: Probleme der neuesten Europdischen 

Malerei  

Kaynak: https://www.artist-info.com/blog/neue-sachlichkeit-franz-roh-exhibitions-

and-their-artists/ 

Diğer yandan Roh’un 1958 tarihindeki ''Yirminci Yüzyılda Alman Resmi'' 

kitabında, Büyülü Gerçekçilik terimini icat ettiğini ve 1924 yılında yazdığı 

makalesinde bu terimi kullandığını ifade etmiştir (Roh, 1968, s.70). Ancak bu 

makalenin ne zaman yayınlandığı yahut yayınlanıp yayınlanmadığını belirtmemiştir. 

Aslında terimin ilk kez hangi tarihte kulanıldığı konusunda kuramcılar arasında bir 

uzlaşı yoktur. Örneğin Roh üzerine araştırma yapmış olan edebiyat tarih Profesörü 

Michael Scheffel (1958-) terimin ilk defa Roh’nun 1925’te değil, 1923’te Karl 

Haider’in resimlerini değerlendirdiği ve Der Cicerone isimli sanat dergisinde 

yayımlanan yazısında kullandığını söylemiştir. Hatta Scheffel, Roh’nun kendisinin 

bile kavramı ilk kez bu denemede kullandığını belirtmesine rağmen, yanlışlıkla tarihi 

1924 olarak verdiğini tespit etmiştir (Schefell,1990, s. 7, 117-118 aktaran Aragüç, 

2017, s.26). Bu tez içerisinde sanatçının kendi beyanı esas alınarak terimin ilk 

https://en.wikipedia.org/wiki/Frankfurt_am_Main


38 

kullanılma tarihi akıbeti belli olmayan 1924 tarihli makalesi olarak kabul edilmiştir. 

Daha sonra Roh, tanım sorununu ''Ruckblick auf den Magischen Realismus," in Das 

Kunstwerk 6.1 (1952): 7-9" isimli makalesinde yeniden gündeme getirmiştir (Roh, 

1995, s.30). Sanat Eleştirmeninin, Büyülü Gerçekçilik felsefesi bu tez içerisinde 

''Franz Roh ve Büyülü Gerçekçilik Kuramı'' başlıklı bölümde daha kapsamlı bir şekilde 

ele alınmıştır.    

Roh’un kitabını (1925) yayınladığı yıl, sanat tarihçisi Gustav Friedrich Hartlaub 

(1884-1963) küratörlüğünde, Mannheim Devlet Sanat Müzesi’nde ''Yeni 

Nesnelcilik''(Neue Sachlichkeit) başlığı ile önemli bir sergi açılmıştır (Şekil 3.2). 

Sergide otuz iki sanatçının yüz yirmi dört resmi sergilenmiştir.  Hartlaub serginde, 

Roh’un kitabında (1925) Büyülü Gerçekçi sanatçılar listesine dahil ettiği Otto Dix, 

George Grosz, Karl Hubbuch, Alexander Kanoldt, Carlo Mense, Rudolf Schlichter, 

George Scholz, Georg Schrimpf gibi birçok sanatçının işlerine de yer verilmiştir.  

Sonraki yıllarda, Hartlaub’un 1925 yılında Mannheim’da başlayan sergisi ilgi görmüş 

ve Almanya’da farklı şehirlerinde varyasyonları ile devam etmiştir.  Özellikle 

Hartlaub’un açmış olduğu sergi sonrasında Yeni Nesnelcilik (Neue Sachlichkeit) 

terimi, çok sayıda sergi ile desteklenerek bilinirliği arttığından, Roh’un Büyülü 

Gerçekçilik (Magischer Realismus) ve Dışavurumculuk-Sonrası (Nach-

Expressionismus) terimlerini gölgede bırakmıştır. 

 

Şekil 3.2 Yeni Nesnelcilik Sergisi, 1925, Mannheim Devlet Sanat Müzesi 

Kaynak: https://de.wikipedia.org/wiki/Neue_Sachlichkeit_Ausstellung 



39 

Roh’un Büyülü Gerçekçiliği ve Hartlaub’un Yeni Nesnelciliği olarak belirtilen 

her iki tanımı da Birinci Dünya Savaşı sonrası ortaya çıkan yeni sanat tarzını ifade 

etmiştir (Guenther, 1995, s. 36). Buradan anlaşıldığı üzere, aynı yönü gösterdiği 

anlaşılan iki terim yaratılması sanat terminolojisinde karmaşıklığa yol açmıştır.  1958 

yılında Roh kendisi de yayınladığı ''Yirminci Yüzyılda Alman Sanatı'' kitabında 

Dışavurumculuk-Sonrası (Nach-Expressionismus) başlığını Yeni Nesnelcilik (Neue 

Sachlichkeit) olarak değiştirmiştir (Roh, 1968, s.70). 

Hartlaub Neue Sachlichkeit terimini ilk olarak Mayıs 1923’te açılması planlanan 

Neue Sachlichkeit. Ekspresyonizmden Beri Alman Resmi (Neue Sachlichkeit. 

Deutsche Malerei seit dem Expressionismus) sergi başlığında kullanmıştır, ancak sergi 

istikrarsız siyasi ve ekonomik durum sebebi ile Haziran 1925’e ertelenmiştir. Hartlaub 

sergi programı girişinde yeni sanatsal eğilim hakkındaki görüşlerini belirtirken en son 

görsel sanatı sağ ve sol kanatlara kategorize ederek tanımlamıştır. Hartlaub’un Verist 

olarak adlandırdığı sol kanadın, hedefi çağdaş gerçekler dünyasından koparan, mevcut 

deneyimi temposu ve hararetli sıcaklığı ile yansıttığını ifade etmiştir. Neo-Klasikçiler 

olarak değerlendirdiği sağ kanat ise varoluşun ebedi yasalarını sanatsal alanda 

somutlaştırmak için zamansız geçerlilik nesnesini daha çok aradığını belirtmiştir. 

Hartlaub’a göre sağ kanat sanatçıları klasik geleneğe güçlü bir şekilde bağlıdır. 

Michelangelo, Ingres, Genelli hatta Nasıralıların bile kilit tanıklar olduğunu ifade 

etmiştir.  

Neo-Klasizm (Yeni Klasisizm)’in kuramsal temelleri Yunan ve Roma sanatını 

canlandırma gayreti içinde olan Almanya’da sanat tarihçisi ve arkeolog olan Johann 

Joachim Winckelmann (1717-1768) tarafından atılmıştır. Winckelmann 1755 yılında 

yayımladığı Türkçe karşılığı ''Yunan Resim ve Heykel Sanatındaki Yapıtların Taklit 

Edilmesi Üzerine Düşünceler'' isimli kitabında sanatın Yunan’ın özü olan "soylu 

yalınlığı ve sakin yüceliği'' amaçlaması gerektiğinin altını çizmiştir (Eczacıbaşı Sanat 

Ansiklopedisi, 1997, s. 1933). Neo-Klasizm doğa gözlemine ve us aracılığıyla ortaya 

çıkan güzellik anlayışında gelişen antikiteye öykünmüştür. Neoklasik üslupta çizgisel 

bir anlatım, pürüzsüz boya sürüşü ve kapalı form kullanımı kullanılmıştır (Şentürk, 

2012, s. 168-169). Işık-gölge tekniği, klasik oranlar ve gerçekçi perspektif resmin 

temel öğeleri haline gelmiştir.  

Hartlaub da sağ kanadın Neo-Klasik ile bağıntısına vurgu yaparak; ''Bunca 

savurganlık ve kaostan sonra bir kez daha sağlıklı, fiziksel ve uygulanabilir olanı 

kutsal kılmak isteyen, tamamen doğadan esinlenen, belki de hala doğal ve canlı olanı 



40 

abartan, zamansız bir şeye kök salmış klasisizm kadar muhafazakâr olan'' olarak 

tanımlamıştır (Schneide, s.149 aktaran Plumb, 2006, s.49).  

Hartlaub’un bu dönemde açtığı sergiler ile Yeni Nesnelcilik olarak adlandırdığı 

yeni sanat eğiliminin yaygınlaşmasında, Roh’a göre daha baskın bir rol oynadığını 

söyleyebiliriz. Hartlaub tarafından Neue Sachlichkeit termini sağdaki Neo-

Klasikçi'lerden soldaki Verist’lere kadar yüz yirmi dört eserden oluşan sergideki tüm 

yelpazeyi kapsamak için kullanılmıştır. Sol görüşlüler çağdaş modern anlayışları 

benimsemiş, sağ görüşlüler daha geleneksel yaklaşımları takip etmişlerdir (Plumb, 

2006, s.12). Aslında Hartlaub, Dix ve Grosz’un politik sarsıcı sanatının gücünü 

desteklerken, Roh, Münih’teki ressamların klasisizmini tercih etmiştir (Gale & Wan, 

2018, s. 18).  

Andreas Fluck tarafından Büyülü Gerçekçilik ve Yeni Nesnelcilik terimlerini 

anlama ve kullanma yolları, ''Büyülü Gerçekçilik- 20. Yüzyıl Resminde'' (Magischer 

Realismus in der Malerei des 20.Jahrhunderts) adlı çalışmasında ele alınmıştır. Fluck, 

Almanya’da Büyülü Gerçekçilik kavramına ilişkin anlayışı üç farklı zaman dilimine 

ayırmıştır.  1925-1926 dönemi, Roh’un Yeni Nesnelcilik etiketine alternatif olarak 

Büyülü Gerçekçilik terimini ortaya attığı birinci dönemdir. 1926-1930 yılları arası 

ikinci aşamada ise, Yeni Nesnelcilik’in Büyülü Gerçekçilik’e üstün geldiğini ifade 

etmiştir. 1930 sonrası Fluck’un kitabının yayınlandığı 1994 yılına kadar geçen üçüncü 

ve son evre (bu süreyi günümüze kadar süregelen- olarak da yorumlayabiliriz), 

Gerçeküstücülerin İtalyan Metafizik resminin etkisinde, eserlerinde kullanmaya 

başladıkları Natüralist (Doğalcı) yaklaşımı tanımlamak için Büyülü Gerçekçi 

teriminin kullanımının uygun olacağını ifade etmiştir (Fluck, 1994 aktaran Vondrová, 

2008, s.8).  Turani’ye göre, Avrupa’nın modern ressamlarının soyut resmi yapmakta 

birbirleriyle yarış ettikleri bir dönemde, İtalyan sanatçılar de Chirico ve Carrà’nın 

Antik atmosferi tuvallerine sokmaları şaşırtıcıdır. Aynı zamanda, 1919 yıllara doğru 

Picasso’nun Ingres’i hatırlatan resimler yaptığı, Andre Derain’nin klasik bir 

gerçekçilik karakteri olan resimler boyadığının da bilinmekte olduğunu belirtir.  

Roh, sadece Yeni Nesnelcilik (Neue Sachlichkeit) sergisinde yer alan sanatçıları 

ele almamıştır. Kitabında (1925)’ki sanatçı listesinde (Tablo 3.2) yer alan ve aynı 

zamanda diğer Avrupa ülkelerindeki Fransız Andre Derain, İtalyan Metafizik 

sanatçıları, naif sanatı temsil eden Rousseau gibi çeşitli sanatçılara da yer vermiştir.  

Roh, bu sanatçıları daha çok Dışavurumculuk sonrası yeni sanata etkileri olanlar olarak 



41 

değerlendirilmiş (Plumb, 2006, s. 44) ve bir sınırlandırma getirmemiştir. Bu sebeple, 

Roh’un Dışavurumculuk-Sonrası felsefesi daha kapsayıcı olmuştur.   

Büyülü Gerçekçilik, birçok eleştirmen ve yazar tarafından tartışılmış ancak 

hiçbir zaman nihai olarak tanımlanmamıştır (Bowers, 2004, s. 23). İşin aslı Roh da 

Büyülü Gerçekçilik'in öz ve kesin bir tanımını yapmamıştır (Guenther, 1995, s. 35). 

Roh, kitabına dahil ettiği sanatçılar için nedenler ortaya sunmamıştır. Yukarıda 

görüldüğü üzere bu terim ve kavramların neyi, kimi niye kapsadıkları ucu açık olup 

kuramsal olarak sınırları belirtilmemiştir. Schmied bu sorunu bir zamanlar aynı anlama 

gelen Yeni Nesnelcilik ve Büyülü Gerçekçilik artık Yeni Nesnelcilik hareketinin sol 

kanadını, Büyülü Gerçekçilik de sağ kanadı olarak anlaşılması gerektiği savını öne 

sürerek (Crockett, 1999) açıklığa kavuşturmaya çalışmıştır.  

Turani ise Büyülü Gerçekçilik ve Yeni Nesnelcilik arasındaki ifade sorununa 

kitabında şu şekilde açıklık getirmiştir (Turani, 1995, s. 610,611). Ancak burada altının 

çizilmesi gereken bir durum söz konusudur; şöyle ki Turani Neue Sachlichkeit’nin 

Türkçe karşılığı olarak Yeni Nesnelcilik ifadesini kullanmamış bunun yerine Yeni-

Gerçekçilik olarak başlık açmıştır. 1960’larda eleştirmen Pierre Restany (1930-2003) 

tarafından kurulan ve Pop Art’ın Avrupa'daki muadili olarak görülebilecek bir Fransız 

hareketi olan Yeni Gerçekçilik (Nouveau Réalisme) ile karışmaması gerektiği için 

burada ifadeye tezde Yeni Nesnelcilik olarak ele alınmıştır. Turani, Shrimpf, Grosz, 

Dix, Kanoldt vb. birkaç Alman ressamın bu dönemde ''pozitif anlaşılabilen bir 

gerçeğe'' döndüklerini ve bu anlayışa Yeni-Gerçekçilik (Neue Sachlichkeit) dendiğini 

belirtmiştir. Buna ayrıca ''Büyüleyici Gerçekçilik'' de dendiğini söyleyerek aynı 

anlayışı ifade eden iki tanım olarak kitabında yer vermiştir. Ancak iki ifade arasındaki 

ayrımı da şu şekilde yapmıştır;  

Yeni-Gerçekçilik eşyayı temsili olarak gereğinden çok açık bir kesinlik ile 

tekrardan değerlendirir. Bu bakımdan Yeni-Gerçekçilik hem Dışavurumculuk 

hem de Dışavurumculuk'a karşı bir tepki sayılır.  Büyülü Gerçekçilik'in amacı, 

Burjuva gerçekçiliğinden uzak, gerçek bir resme ulaşmak için çalışmaktır. Bu 

anlayış, insana dehşet veren bir gerçekçilik kaygısı ile olanaklı idi ve aldatıcı 

görünüşün arkasında kalan gerçeklere ulaşabildiğinden, büyüleyici bir karaktere 

de sahipti (Turani, 1995, s. 610, 611).  

1933 yılında Nazilerin Almanya’da iktidara gelmesi ile Weimar Cumhuriyeti 

sona ermiştir. Naziler, tüm modern sanat hareketlerine ''Alman karakterine ve 

geleneğine uygun olmaması'' sebebi ile son verilmesine karar vermişlerdir. Birkaç yıl 

içinde Yeni Nesnelcilik'in önde gelen sanatçılarının birçok eseri Alman kültürünü 

bozan dejenere eserler olarak ilan edilmiş, 1937 yılında açılan Dejenere Sanat 



42 

sergisinde sergilenmiştir.  Böylece, Büyülü Gerçekçilik teriminin kullanımı yeniden 

dönüşerek Dışavurumculuk sonrası dönemi ile aldığı herhangi bir isimle sekteye 

uğramıştır. Yeni Nesnelcilik’in gerçek algısı, Nasyonel Sosyalist İktidarın yönettiği 

sanat anlayışı kapsamında taraflı bir gerçekliğe dönüşmüştür. Weimar dönemine ait 

yürütülen sanat artık yalnızca evlerde saklanan veya yurtdışına giden sanatçılar 

aracılığı ile varlığını sürdürmüştür (Gale & Wan, 2018, s. 18-19). 

3.1.3 Franz Roh ve Büyülü Gerçekçilik Kuramı  

Franz Roh (1890-1965) bir Alman tarihçisi, fotoğrafçı ve aynı zamanda önemli 

bir sanat eleştirmenidir. Almanya’da Thüringen’de doğmuştur. Leipzig, Berlin, and 

Basel’deki üniversitelerde felsefe, edebiyat, tarih ve sanat tarihi okumuştur. 1920 

yılında doktorasını On yedinci yüzyıl Hollanda resimleri üzerine yapmıştır. Serbest 

eleştirmen ve yazar olarak çalışmış, Almanya’da Der Cicerone, Das Kunstblatt gibi 

çeşitli dergilerde sanat eleştirileri yazmıştır. Almanya’nın modernist sahnesinin ana 

figürlerinden biri haline gelmiştir.  

Roh, Büyülü Gerçekçilik (Magischer Realismus) teriminin ortaya koymuş ancak 

tam olarak bu terime bir açıklık getirecek ve daraltacak bir tanımlama yapmamıştır. 

Özellikle kitabında yer alan (1925) sanatçıları niye dahil ettiğini 

detaylandırmadığından kuramsal olarak tartışmalara neden olmuştur. Kuramcılar 

Roh’un yaklaşımına kendilerince açıklamalar getirmeye çalışmıştır. Amaryll 

Chanady, Seymour Menton, Lois Parkinson Zamora ve Wendy Faris gibi çağdaş 

eleştirmenlerin çoğunluğu arasındaki fikir birliği, Alman sanat eleştirmeni Roh'un bu 

terimi Weimar Cumhuriyeti sırasında yeni bir Dışavurumculuk sonrası resim biçimine 

atıfta bulunmak için tanıttığı yönündedir (Bowers, s.8). Bu terimi daha soyut olan 

Dışavurumculuk’tan Gerçekçilik' dönüşü anlatmak için kullanmıştır (Roh, 1968, s.70). 

Eleştirmen, Büyülü Gerçekçilik terimini ancak bu yeni sanatta bulunan eğilimlerin 

çokluğunu değerlendirmeye aracı olacak şekilde daha geniş kapsayıcı bir biçimi tercih 

etmiştir (Roh, 1995). Roh, yeni vizyonun tanınabilir olana demirlendiğini, ancak 

dönüştürülmüş bir gerçekliğe açılan büyülü bir bakış elde etmeyi amaçladığını öne 

sürmüştür (Gale & Wan, 2018, s. 4). Roh’un aslında birbirinden çok farklı eğilimleri 

özellikle bir kalıba sokma yaklaşımından mümkün olduğunca uzak durmaya çalıştığı 

yorumunu yapabiliriz. Buna rağmen kitabında (1925) yer alan makalesinde, Büyülü 

Gerçekçi resmin bazı özelliklerinin neler olduğuna ilişkin felsefesini kısmen ortaya 



43 

koymuştur. Bu tezin ''Franz Roh’un 1925 Tarihli Makalesi ve Büyülü 

GerçekçilikYaklaşımı'' bölümünde daha detaylı bir şekilde bu yaklaşım ele alınmıştır. 

Bu kuram bize tüm çerçeveyi vermese de tezde yer verilen sanatçıların hangi kriterlere 

göre Büyülü Gerçekçi bağlantılarının kurulacağına ilişkin önemli bir yol haritası 

olarak rehberlik etmiştir.  

Hartlaub, 1925 yılındaki sergi katalog girişinde yeni sanatı Dışavurumculuk'un 

yerini alan bir sanat olarak görmediğini ve tüm eğilimleri kapsamadığını belirtmiştir 

(Gale & Wan, 2018, s. 15). Bunun yanısıra Roh yeni sanatı Dışavurumculuk'un yerini 

alan ve daha geniş bir Avrupa fenomeni olarak görmüştür (Gale & Wan, 2018, s. 15). 

Roh kitabında yeni sanat anlayışını formüle ettiği özellikler ve sıfatlar listesi yer 

almıştır (Roh, 1995). Bu kaynakta Dışavurumculuk ile çelişen Dışavurumculuk-

sonrasının yirmi iki özelliğini sıralamıştır. Ancak, bu özellikleri 1958 yılındaki 

''Yirminci Yüzyıldaki Alman Sanatı'' kitabında on beşe indirgemiştir (Guenther, 1995, 

s. 35). Roh, Dışavurumculuk- Sonrası (Nach-Expressionismus) ile kendinden önceki 

Dışavurumculuk arasındaki farkları aşağıdaki şekilde detaylandırmıştır (Roh, 1968).  

Modernizm ile gelen yabancılaşma duygusunun artması, sanatçıların geleneksel 

olandan kopmasını beraberinde getirmiştir. Yerleşik biçim ve gelenekseli reddeden 

sanat öznel ve içsel olana yönelmiştir. Dışavurumculuk, Nietzsche’nin rasyonaliteye 

ve geleneğe karşı görüşlerinden etkilenmişlerdir (Öndin, 2019). Bu karşı akım 

içgüdüsellik ile nesneye öznellik katarak gerçekliği dönüştürür. İçgüdüselliğin 

göstergesi olarak öznel gerçekliği ifade etmek için renk, ışık-gölge, oran gibi biçim 

oluşturulan öğeler özgür bırakılır (Öndin, 2019, s. 88). Dışavurumculuk fantastik, 

dünya dışı, uzak nesneler için abartılı bir tercih yapmıştır. Miller’e göre ise, Büyülü 

Gerçekçi sanatçılar izlenimler ile değil tamamen elde edilen görsek gerçekle 

ilgilenmişlerdir. Onlar her zaman kontrollü ve spontane olmayan bir şekilde eserlerini 

icra etmişlerdir. Konularını abartmadan ve çarpıtmadan, seçici hayal gücüyle 

dönüştürülmüş gerçek eşdeğerlerini sunmuşlardır (Miller & Barr, Jr., 1943).  

Roh’un tablosu bize Dışavurumculuk-Sonrası ile ilgili olarak genel bir izlenim 

sunmuştur (Tablo 3.1). Sanatçıların ortak bir argümanı ve yolu olmadığı için her biri 

farklı olarak değerlendirilmelidir. Roh tablo ile ilgili sözlerini ''ilkel / uygar'' (primitive 

/ civilized) karşıtlığıyla anlamlı bir şekilde bitirmiştir (Gale & Wan, 2018, s. 16). 

 



44 

Tablo 3.1 Franz Roh’un Dışavurumculuk-Sonrası ve Dışavurumculuk arasındaki 

farkları gösteren tablosu 

Expressionismus Dışavurumculuk 
Nach- 

Expressionismus 
Dışavurumculuk-

Sonrası 
Ekstatische 

Gegenstände 
Kendinden 

geçmiş nesneler 
Nüchterne 

Gegenstände 
Ayık nesneler 

Viel religiöse 
Vorwürfe 

Çok sayıda dini 
iddia 

Sehr wenig religiöse 
Vorwürfe 

Çok az dini iddia 

Objekt unterdrückend Baskıcı nesne Objekt verdeutlichend 
Nesneyi 

netleştirmek 
Rhythmisierend Ritim verme Darstellend Gösteri 

Erregend Canlandırmak Vertiefend Derinleşme 
Ausschweifend Çöz Eher streng, puristisch Oldukça katı, saf 

Dynamisch Dinamik Statisch Statik 
Laut Göre Still Sessiz 

Summarisch Özetle Durchführend Gösteri 

Vordergründig 
(Nahbild) 

Yüzeysel (yakın 
çekim) 

Vorder- und 
Hintergründig  

(Nahbild + Fernbild 

Ön plan ve arka 
plan  

(yakın çekim + 
uzak görüntü 

Nach vorn treibend 
İleriye doğru 

sürmek 
Auch zurückfliehend 

Ayrıca geri 
kaçıyorum 

Großformig Şeklinde büyük Großformig + vielspälti 
Büyük + çok 

katmanlı 
Monumental Anıtsal Miniaturartig Minyatür 

Warm Ilık, hafif sıcak Kühl, bis kalt Soğuktan soğuğa 

Dicke Farbsubstanz 
Kalın renkli 

madde 
Dünne Farbschicht İnce boya tabakası 

Aufrauhend Pürüzlendirme Glättend, vertrieben 
Pürüzsüzleştiriyor, 

kovulmuş 
Wie unbehauenes 

Gestein 
Kesilmemiş rock 

gibi 
Wie blank gemachtes 

Metall 
Cilalı metal gibi 

Arbeitsprozeß 
(Faktur) spüren  

lassend 

İş sürecini 
(fatura) 

hissettirmek 

Arbeitsprozeß 
austilgend  

(reine Objektivation) 

İş sürecini ortadan 
kaldırmak  

(saf 
nesnelleştirme) 

Expressive 
Deformierung der  

Objekte 

Nesnelerin 
etkileyici 

deformasyonu 

Harmonische 
Reinigung der  
Gegenstände 

Nesnelerin 
uyumlu temizliği 

Diagonalreich (in 
Schrägen),  

oft spitzwinklig 

Çapraz olarak 
zengin 

(yamaçlarda),  
genellikle dar 

açılı 

Eher rechtwinklig, dem  
Rahmen paralle 

Daha ziyade dik 
açılarda,  

çerçeveye paralel 

Gegen die Bildränder 
arbeitend 

Resmin 
kenarlarına karşı 

çalışmak 
In ihnen festsitzend Onlara sıkışmış 

Urtümlich Orijinal Kultiviert Ekili 

Kaynak: Plumb, S. (2006). Neue Sachlichkeit 1918-33 Unity and Diversity of an Art 

Movement. Amsterdam: Rodopi.  



45 

1978 -1979 tarihlerinde Londra’daki Hayward Gallery’de ''Yirminci Yıllarda 

Yeni Nesnelcilik ve Alman Gerçekçiliği'' başlıklı bir sergi açılmıştır. Bu sergi 

kataloğunda eleştirmen Wieland Schmied (1929-2014) Yeni Nesnelciliğin uslüp 

özelliklerini aşağıdaki şekilde sıralamıştır. Aslında Schmied’in yapmış olduğu tablo 

Roh’un tablosu ile özdeşleşmektedir: 

1. Dışavurumcuların hareketli, genişleyici, genelleştirici tarzıyla özellikle 

çelişen nesnelerin ana hatlarına yeni ve kasıtlı bir sadakat, 

2. Görsel ayıklık ve keskinlik, duygusal olmayan, büyük ölçüde duygusuz bir 

görme biçimi, 

3. 'Çirkin' olandan hiçbir tiksinti duymadan gündelik şeylere, banal, önemsiz 

ve gösterişsiz konulara odaklanma, 

4. Nesnenin herhangi bir bağlamsal ilişkiden yalıtılması, böylece kimliğinin 

sorgulanması, 

5. Statik resimsel yapı, genellikle havasız, parlak bir alan ve dinamik yerine 

statik için genel bir tercih öneren, 

6. Organik bir bütün oluşturmayan heterojen ayrıntılardan bir resmin açık bir 

şekilde inşası ('deneyim parçacıklarının' kolaj benzeri bir araya getirilmesi, 

hiçbir deneyimsel bağlantı önermez, birleşik bir perspektif tarafından 

onaylanmaz ve tek bir ışık kaynağı tarafından aydınlatılmaz), 

7. Resim sürecinin izlerinin silinmesi ve olabilecek tüm jest unsurlarının 

ortadan kaldırılması. Bireysel ressamın eline ihanet etmek, 

8. Nesneler dünyası ile yeni bir zihinsel ilişki (Plumb, 2006, s. 45) 

 Menton ise Schmied tarafından yapılan değişiklikleri ve Roh’un 1925 tarihli 

tanımını temel alarak Büyülü Gerçekçilik'in kesin ve özlü bir şekilde tanımı vererek 

ortaya çıkıyor: Olağan (günlük) gerçekliğin bakış açısından, garip, tekinsiz, olanı, 

tüyler ürpertici, rüya benzerini- ama fantastik olanı değil- tasvir etmesidir (Scrase, 

1981, s. 281). Yazar, kitabının ilk bölümünde Büyülü Gerçekçi sanatın göze çarpan 

özelliklerini şu şekilde özetlemiştir; ultra keskin odak, nesnelcilik, soğukluk, aynı anda 

hem yakın hem uzak ifade (Dışavurumculuk'un yakın plan yakın plan görüşünün 

aksine), boyama aşamalarının silinmesi ve ince bir boya yüzeyi elde edilmesi, 

pürüzsüz boya yüzeyi, naif, minyatür (oyuncak gibi) bir dünya, temsili (soyuttan 

ziyade) konular (Menton, 1983, s.282).  

 Schmied, Menton gibi kuramcıların yukarıdaki açıklamalarından da görüldüğü 

üzere Roh’un yaklaşımı farklı yorumlara sebep olmuştur. Bu nedenle Roh’un Büyülü 



46 

Gerçekçilik’i bu dönemin sanatının anlamlandırılmasına katkı sağlasa da sonraki 

dönemler için kullanıldığında sanatsal okumalarda problematik bir duruma 

evrilmektedir.  

3.1.4 Franz Roh’un 1925 Tarihli Makalesi ve Büyülü Gerçekçilik Yaklaşımı  

Büyülü Gerçekçi terimini ilk icat eden ve bu konuda görüşlerini bildiren Roh’un 

konuyu ne şekilde ele aldığı kavramsal olarak yaşanan karmaşıklığa açıklık getirmek 

açısından önemli bir değerlendirmedir. İlk başta Roh bu yeni sanatsal eğilimi daha çok 

estetik ve üslupla ilgili olarak analiz etmiştir.  

Kitabında (1925) yer alan makalesinde, Büyülü Gerçekçi resmin özelliklerini 

beş ana başlık altında; Yeni Nesneler, Nesnelcilik, Nesnenin Yakınlığı ve Ruhsal 

Yaratım, Yeni Uzay, Doğaldan Daha Küçük (Minyatür) olarak açıklamıştır.  Roh bu 

tanımlamaları yaparken Dışavurumculuk ile arasındaki farkları örnekleri ile ortaya 

koyarak kıyaslama yöntemini tercih etmiştir.  

Roh yeni nesneler başlığında altında Büyülü Gerçekçilik ile nesneler dünyası ile 

kurulan yeni bir ilişkiden bahsetmektedir. Eleştirmen nesnenin cazibesinin yeniden 

keşfedildiğini, Dışavurumculuk'un aksine çevremizdeki nesnel dünyanın özerkliğinin 

bir kez daha tadına varacağımızı yazmıştır. Dışavurumculuk'ta tercih edilen nesnelerin 

dünyasını örnekler üzerinden izah etmiştir. Ona göre, izlenimcilik tepkisinde fantastik, 

dünya dışı, mümkün görünmeyen nesneler için abartılı bir tercih göstermişlerdir. Roh, 

dışavurumculuğun nesneyi uzaklaştırmak, şok edici bir egzotizmle donatmak için 

gündelik ve sıradan olana da başvurduğunu belirtir. Birdenbire birçok dini tema da 

ortaya çıkmıştır ve kilisenin nadiren değiştirdiği dini semboller kullanılmaya 

başlanmıştır. Marc Chagall’ın (1887-1985)’ın resimlerini örnek vererek hayvanlarının 

gökyüzünde yürüdüğünü söylemiştir (Roh, 1995, s.17).  

Dışavurumcu ressam Marc Chagall’ın (1887-1985) ''Ben ve Köy'' resminde 

(Şekil 3.3) bir keçi ve bir adamın gözleri buluşur, göz bebekleri soluk ve düzensiz bir 

çizgi ile birbirine bağlanmıştır. Bunun dışında kompozisyon boyunca serpiştirilmiş 

yüzen figürler ve süslemeler yer alır. Bu figürler nesnel gerçekliklerinde izleyiciyi 

dünyada deneyimlenemeyenin ötesine taşımaktadır. Sanatçının Belarus’taki evini 

anılarından öykünerek çizdiği fantastik renkler ve folklorik imgeler karakterize edilen 

bir soyutlama sergilenmiştir.  



47 

 

Şekil 3.3 Marc Chagall, Ben ve Köy, 1911, tuval üzerine yağlıboya, 192,1 x 151,4 cm, 

The Museum of Modern Art, New York 

Kaynak:www.moma.org/collection/works/78984?artist_id=1055&page=1&sov_refe

rrer=artist 

Büyülü Gerçekçilik ile bu fantastik rüya manzarası tamamen ortadan kalkmış ve 

gerçek dünya yeniden ortaya çıkmıştır. Bu yolla bildiğimiz dünyaya artık yeni bir 

gözle bakılabilecektir. Dini ve aşkın temalar resimde büyük ölçüde önemini yitirmiştir. 

Buradaki aşk hizvesi dünyevi şeylerin parçalanmış ve sınırlı doğasına yönelmiştir. 

Böylece dünyaya ait ve sıradan olanı kutlayan yeni bir tarz sunmuştur. Roh’un 

tanımladığı gibi bu kendinden geçmiş, mutlu edici, sevinç dolu hal yerini derin bir 

dinginliğe bırakmıştır. Dışavurumculuk'ta sarsıcı yaşamı ve ateşli coşkuyu ifade eden 

nesneler kısaca gergin olan ne varsa bu yeni sanat ile her şey şüpheli hale gelmiştir. 

Yeni sanat anlayışında, dinç bir hayatın medeni, metalik ve ölçülü olduğu tasavvur 

edilmiştir (Roh, 1995, s. 17,18). 

Nesneler dünyası ile kurulan yeni ilişki ile nesnelcilik Dışavurumculuk sonrası 

resim bir kez daha elle tutulan dışsallığın aynası olmuştur (Roh, 1995, s.19). 

Dışavurumculuk mimetik ve nesnel olanı reddetmiştir. Dışavurumcu yaklaşım belirli 

bir nesnelliğin maneviyattan yoksun olduğundan şüphelenmektedir. Roh’a göre 1909 



48 

yılında, İtalya’da Filippo Marinetti öncülüğündeki fütürizm ile nesnel dünya yeniden 

ortaya çıkmıştır; soyut sanatın ortasında fütürizm ile gerçekçi tasvir mucizesi görünür 

olmasına rağmen bu nesnenin varlığının kalıcılığı şüphelidir, tekrardan kendini 

kaybetme riski ile karşı karşıyadır.  Roh’un burada fütürist Carrà’nın metafizik 

döneminden bahsettiği anlaşılmaktadır. Büyülü Gerçekçilikte ruhun formları ile 

nesnenin kalıcılığı arasındaki karşıtlık ve gerilim yan yana durmaktadır ve uzlaşma 

içerisindedir. Dışavurumculukta ruh kendini kolaylıkla gösterir ve özneldir çünkü 

dünyanın tutarlılığı neredeyse tamamen kolektif öznenin özel ritimlerine dönüşmüştür. 

Büyülü Gerçekçilik aşırı uçlar arasında, belirsiz duygusallık ile yüksek düzeyde 

yapılandırılmış şemalar arasında kararlı bir şekilde yer almaktadır (Roh, 1995, s. 22). 

Büyülü Gerçekçilikte, varoluş mucizesine vurgu yapılarak nesnenin anlamı daha 

varoluşsal ve kalıcı bir yapı içerisinde sunulmuştur. Roh makalesinde ''Varlığın 

büyüsüne, şeylerin zaten kendi yüzlerine sahip olduğuna duyulan sakin hayranlık, 

dünyadaki en çeşitli fikirlerin kök salabileceği zeminin yeni yollarla da olsa yeniden 

fethedildiği anlamına gelir'' ifadesini kullanmıştır (s.19).  Hareketli ve titreşen 

moleküllerin yani değişken bir kargaşanın berrak sabitler kümesine kristalleşmesi 

mucizesi Büyülü Gerçekçilik'in yola çıkış noktası olmuştur. Roh, bu yeni sanatın kaba 

çizimi ve ''keskin, içe işleyen, nüfuz eden'' uygulaması sebebi ile kötü eleştirilere 

maruz kaldığını ifade etmiştir. Bu eleştiri, sağlam bir şekilde modellenmiş bir figürün, 

sanki bir mucize eseri, en karanlık kaynaktan çıkarak kendini kristalleştirmesini, 

boşluktan ayırmanın varlığını hissetme olasılığını hesaba katmayacaktır. Roh’a göre 

buradaki belki de arka planın, içinden bir şeyin çıktığı ve enerji yoğunluğuyla titreştiği 

son sınır, mutlak hiçlik, mutlak ölümdür (Roh, 2015, s.19-20).  

Bu kalıcılık meselesini Roh bizlere, yapılan bilimsel araştırmalar sonucunda 

Yirminci yüzyıldaki değişen zaman ve mekânın algısı paralelinde daha farklı bir bakış 

açısı ile sunmuştur. Daha öncesinde uzay ve zaman, içinde olayların gerçekleştiği ve 

de gerçekleşen olayların kendisini etkilemediği sabit bir saha olarak düşünülmüştür. 

Ancak, Einstein’ın genel görelilik kuramına göre durum bundan bütünüyle farklıdır. 

Uzay ve zaman artık dinamik niceliklerdir. Uzay ve zaman yalnızca evrende olup biten 

herşeyi etkilemekle kalmaz, olup biten her şeyden de etkilenir (Hawking, 2019, 

s.52,53). 1908 yılında Alman matematikçi Hermann Minkowski, mekân ve zamanın, 

dört boyutlu tek bir mekân-zaman yapısının bileşenleri olarak görülebileceğini ve 

“Bundan böyle, kendi başına zaman mekân, yalnızca kendi başına, sadece gölgeler 

içinde kaybolmaya mahkumdur ve bu ikisinin birliği, bağımsız bir gerçeği koruyacak” 



49 

demiştir (Casasanto ve Boroditsky, 2008, s:13). Roh, fizik alanında yapılan 

yeniliklerden yola çıkarak nesneye yeni bir bakış açısı ile yaklaşılmasını önermiştir ve 

bilim ile resim arasında nasıl bir köprü kurulabileceğini şu sözler ile açıklamıştır: 

Eğer tüm madde özünde hareket halinde olan çok küçük soyut parçacıklardan 

oluşuyorsa, o zaman şaşırtıcı, hatta mucizevi olduğu ilan edildi, bu tür 

dalgalanmalar göz önüne alındığında, madde kristalleşip katılaşarak bizim şey 

diyebileceğimiz şeye dönüşmelidir. Dolayısıyla şey, nesne yeniden 

biçimlendirilmelidir. Açıklama açısından, statik, anti-dinamik resimsel biçim, 

modern fiziğin onunla dinamik olan her şeyi varlık hallerine indirgeyebileceği 

''katı dördüncü boyutun'' bir koordinatı olarak kabul edildi (Roh, 1968, s. 70). 

Bunun yanı sıra, Dışavurumculuk'un büyük soyut sistemi izleyiciyi uzaktan 

etkileyecek geniş yüzeyleri duvar resmine yöneltmiştir.  Dışavurumcular daha çok 

manevi bir dünya ve duygular ile ilgilendikleri için gerçek doğadan ve doğadaki 

sihirden, tanrısal oluşumdan/sistemden etkilenseler de resimlerinde kabul 

etmemişlerdir. Büyülü Gerçekçilik ile şövale resmi, çerçeveli resimler ve kolay 

taşınabilir duvar resimlerine olan rağbet artmıştır. Taklit edilen bir gerçeklik, 

temsilinden sonra onu aşıp büyülü bir bakış açısı oluşturuyorsa anlamlıdır (s.20). 

Dışavurumculuk ile karşılaştırdığımızda Büyülü Gerçekçilik’in daha dünyevi gibi 

görünse de yapmış olduğu tinsel yolculuğun izlerini taşıdığını söyleyebiliriz.  

Roh, nesnelciliğin tüm sanatlarda eşit derecede önemli olmadığını bu başlık 

altında belirtmiştir. Müzik nesneleri yeniden üretmez; fenomenlerinin gerçekten 

doğaya atıfta bulunmaya çalışmadığı gerçeği göz önüne alındığında, yoktan yaratır. 

Roh’a göre bu yeni hareketle resim Dışavurumcu'ların müzikle olan rekabetinden 

uzaklaşmıştır. Yeni sanatta nesnelerin temsilinden bahsediyorsak o zaman 

Dışavurumculuk'ta özellikle kullanmış olduğu müziğin temsili olamayacağı için, 

müzik ile olan irtibat arık söz konusu olmayacaktır. Roh’a göre, Wassily Kandisky 

(1866 -1944) ile resim, müziğe göre ikinci sırayı almak zorunda hissetmiştir. Bunun 

gerekçesi müziğin zaman içinde gelişen asla durmayan ardışık bir zaman sanatı olması, 

şövale resminin ise kısa bir zaman diliminde kucaklanabilecek bir eşzamanlılık sanatı 

olmasıdır. Müziğin karşılığını ruhsal yolculukta arayan Kandisky’nin çalışmaları 

nesnel olmayan formlar ve çeşitli renkler ile dolu olmasına rağmen resimlerinde bir 

denge mevcuttur (Plumb, 2006). Ayrıca Kandinsky renk, şekil ve çizgiler ile müziğin 

ruhumuzda yarattığına benzer bir duygulanım yaratmak istemiştir, bunu yaparken de 

izleyicinin bu duyguyu okuyabilmesi için renk, şekil ve çizgilerden bir alfabe 

oluşturarak kuramsal olarak yaklaşmıştır. Bu alfabeyi öğrendiğimiz zaman 

resimlerinde yansıtmak istediği duyguyu okumak mümkündür. Miller’e göre, Büyülü 



50 

Gerçekçi hareketinin önem taşıdığı Almanya’da, bir yandan Kandinsky ve Mondrian 

(1872-1944)’ın soyutlamalarına, diğer yandan Emil Nolde (1867-1956) ve Oskar 

Kokoschka (1886 -1980) duygusallığına karşı açık bir tepki olarak kabul edilmiştir 

(Miller ve Barr, 1943). Büyülü Gerçekçi resim yalnızca uyumlu bir ifade biçimi değil, 

aynı zamanda nesnelerin bir temsili, müziğin asla gerçekten olamayacağı bir şey 

olmuştur (Roh,1995, s.21). 

Roh’un nesnelcilik yaklaşımı ile büyülü olan ve nesne arasındaki bağıntıyı daha 

iyi anlayabiliyoruz. Büyülü Gerçekçi resimlerdeki sakinlik ve dinginliğin, nesnenin 

daha kalıcı bir yapısını ortaya koymak ve görünenin arkasındakine ulaşabilme gibi 

daha varoluşsal bir oluşum içerisinde olduğunu söyleyebiliriz. Bu durumu dönemin 

içerisinde olduğu kaos ortamına bir çözümü alternatifi olarak da değerlendirmek 

mümkün olabilir. Anlamsızlaşan bir dünya ile karşı karşıya olsa da Büyülü Gerçekçilik 

bu dünyadan kaçmak yerine ona anlam yükleyerek tutunmaya çalışmıştır.  Wendy B. 

Faris benzer bir görüşle Büyülü Gerçekçi eserlerin sanki aklın çözemediği 

kördüğümlere çözüm olabilmek için herşeyin olağanüstü bir hal aldığı savaş veya kriz 

dönemlerinde çoğaldığını düşünmüştür (Faris, 2004, s.83). Örneğin tez içerisinde 

detaylı yer verilmiş olan Marquez’in ''Yüzyıllık Yalnızlık'' Büyülü Gerçekçi romanı 

Kolombiya’nın kargaşa ve acılarla dolu tarihinin üzerine yazılmıştır. Günter Grass’ın 

Teneke Trampet’i (1959) ise Hitler’in vahşi Nazi Almanya’sı ve sonrasını ele almıştır.   

Roh Büyülü Gerçekçi resmin nesne ile olan ilişkisini daha derinleştirerek 

nesnenin yakınlığı ve ruhsal yaratım başlığı altında irdelemeye devam etmiştir. Bu 

bölümde de Dışavurumculuk ile kıyaslayarak konuyu bizlere anlatmıştır. Ona göre, 

Dışavurumculuk nesnenin varlığını bariz hesaba katarak anlamını güçlü ve şiddetli, 

insan ruhunun her şeyi içine aktarabileceği ritimlerde aramıştır. Büyülü Gerçekçilik 

daha genel ve daha derin bir temeli keşfetmeye çalışmıştır. Roh bu konuyla ilgili 

yaptığı yorumunda;    

Resim artık nesnenin ve mekânın gerçekçiliğini, doğanın kopyaları gibi değil, 

başka bir yaratım gibi hissediyor görünüyor…Gerçekçi, bir şekilde betimlemek, 

tasvir etmek veya kopyalamak değil, daha ziyade titizlikle inşa etmek, dünyada 

var olan nesneleri belirli ilkel biçimleriyle inşa etmektir. Eski Aristotelesçi taklit 

fikri daha şimdiden manevi bir netlik kazanmıştır. Yeni sanat için bu, dış 

dünyanın gerçeğini, içsel figürünü gözlerimizin önünde sezgisel bir şekilde 

temsil etme sorunudur (Roh, 1995, s. 23-24).  

Bu söyleme göre, Büyülü Gerçekçilik nesneleri gerçekçi bir şekilde tasvir etmek 

yerine, onları belirli ilkel biçimleri ile yeniden yaratmaktadır.  Yaratıcı süreç, ancak 

içten dışa amacına ulaştığında, en fazla parçalar halinde inşa edilmiş, asla bir bütün 



51 

olarak taklit edilmemiş yeni gerçeklik görüşleri üretilebilir (s.25) Roh, varlığın 

temelinde basit formlardan, devinimsiz, soğuk, katı ve sert olduğuna inanmıştır 

(Gibson, 2006, s. 23). Bu yeni nesnel dünya var olan dünyaya benzemektedir, ancak 

daha saf ve atıfta bulunan bir dünyadır (Roh, 1995, s. 24). Roh, dışavurumculuk 

sonrası yeni sanatın var olan dünyayı şekillendirmemiz gerektiği söylemini taşıdığına 

inanmıştır. Dışavurumcu sanatçılar nesnenin taklidine tepki olarak doğaya uygun 

betimleme anlayışından uzaklaşmışlardır. Roh, Dışavurumculuğun sadece nesnenin 

içsel yönüne baktığı için gerçek varoluştan yoksun kaldığını düşünülebileceğini de 

vurgulamıştır.  

Büyülü Gerçekçilik'te, yaratım sürecinde sanatçı bütün halinde bir taklit değil de 

parçalar halinde yeni gerçeklik görüşleri inşa etmektedir (Roh, 1995). Bu yaratım 

süreci içgörüden dışa doğru gerçekleşir ve tuvale aktarılır. Kendi iç dünyasında izole 

eden sanatçı yarattığı bu büyünün ve olağanüstü halini var olan ile karıştırılabilecek 

gerçekçilik ile ortaya koymuştur. Bu da izleyiciyi sıradan ve tanıdık bir şey olarak 

etkilemektedir (Roh,1995). Bu durumda, Büyülü Gerçekçi ressamın kendi gerçekliğini 

yarattığını söyleyebiliriz. Tıpkı, terimin edebi kullanımında okurun tuhaf olan 

karşısında şaşkınlığa düşmeden olağan kabul etmesi gibi, burada da izleyici ressamın 

ortaya koyduğu bu yeni gerçekliği olağan ve sıradan olarak algılamaktadır.  

Roh’a göre, Büyülü Gerçekçilik ile değişen diğer bir yaklaşım ise yeni uzay 

olmuştur. Eleştirmen, On Dokuzuncu yüzyıl duyusal Gerçekçilik'in yandaşları 

tarafından, yeni resmin şematik, entelektüel, inşa edilmiş, durağan, soğuk olması 

sebebi ile reddedildiğini söylemiştir. Aslında ona göre değişen resimdeki boşluk 

hissidir. Bu değişimi anlatabilmek için, İzlenimciler, Dışavurumcular ve Büyülü 

Gerçekçi resim manzara resimlerini karşılaştırmıştır (Roh, 1995, s.26)  

İzlenimciler uzayı havanın buharlı atmosferin perspektifinden temsil etmişlerdir. 

Bu şekilde uzayın düzleşmesini başarmışlardır. Şekil ve renk olarak görselleştirilen 

madde, resim düzleminde gaz halindeki bir maddede olduğu gibi yakalanmıştır. 

Dışavurumculuk'ta yüzeyin talepleri azalarak mekânsallık arzusu yeniden ortaya 

çıkmıştır. Resimlerde kısalmış figürler geriye doğru değil farklı yönlerde hareket 

ediyor görünmektedir. Bu ilkeden hareketle dışavurumcu resmin kaba ve çoğu zaman 

vahşi saldırganlığı ortaya çıkmıştır. Büyülü Gerçekçi resim farklı olarak klasik duruşu 

benimsemiştir. Tıpkı On beş ve On altıncı yüzyılda olduğu gibi manzaralar kuvvetli 

bir şekilde ileriye doğru hareket ederken, aynı zamanda uzak mesafelere doğru 



52 

çekilirler. Böylece, küçük ile büyüğün yanyanalığı tekrardan kurulmuş olur, bir 

uzlaşma sağlanmış olur (Roh, 1995, s. 26).  

Roh’un aynı burada anlatmış olduğu gibi Büyülü Gerçekçilik'e daha büyük 

ölçekte baktığımızda bir uzlaşma zemininden bahsedildiği algılanmaktadır; düş ile 

gerçek, küçük ile büyük, görünen ile görünmeyen, uzak ile yakın, yaşam ile ölüm gibi 

hep karşıtlıklar arasında gidip gelen bir yapı içerisinde uzlaşmaya varılan bir noktada 

sabitleniyor gibidir. Büyülü Gerçekçi sanatçı da sanat aracılığı ile birbiriyle çelişik 

bilinen şeyler arasındaki gizli bağı izleyiciye göstermeye çalışmaktadır (Scheffel, 

1990, s.8 akt. Aragüç, 2017, s.29). Bu esrarengiz durum fantastik ya da doğaüstü bir 

unsurun varlığından değil, sanatsal yollarla yan yana görmeye alışık olmadığımız 

zıtlıkların bir araya getirilişinden oluşan gerilimden kaynaklanır.  

Roh’un yeni bir özellik olarak aktardığı bu mekânsal betimlemeden yola çıkarak, 

"en yakın olanla uzak olanın karşı karşıya geldiği" argümanına göre pek çok 

kuramcının bahsettiği yakın ve uzak görüş özelliğini de açıklığa kavuşturabiliriz. 

Merkezi perspektiften kaçınılan Büyülü Gerçekçi resimlerin makro ve mikro 

kozmosu, sanki uzak ve yakın dürbün ile mikroskop keskinliğinde gözlenip 

sentezlenmeye çalışıldığı için, iç içe girmiştir (Scheffel, 1990, s.8 akt. Aragüç, 2017, 

s.29). Eşzamanlı olarak hem yakın hem de uzak görüşle merkezden uzak bir 

kompozisyon kurulmaktadır.  

Roh makalesinde belirtmiş olduğu diğer bir özelliği doğaldan daha küçük 

(Minyatürcülük) başlığı altında detaylandırmıştır. Minyatürcülük ve Anıtsallık 

Kavramlarından, sanat tarihi içerisindeki örneklerinden bahsetmiştir. 

Dışavurumculuk'un anıtsal olana yöneldiğini, nesneye gösterilen titiz bağlılığın 

Büyülü Gerçekçilik'te farklı şekillerde işlev gördüğünü ancak neredeyse her zaman 

minyatür biçiminde kendini gösterdiğini açıklamıştır. Ona göre bu şekilde dünyaya 

ilişkin bilgisinde ve idealizminde çoğu zaman üstün ve dikkatsiz olan izleyiciye, nüfuz 

edici ve titiz bir açıklık kazandırmayı amaçlamıştır (Roh, 1995, s. 27)  

Roh’un söylediği minyatür ile dilimizdeki anlamı birbiri ile aynı değildir, bu 

sebeple aradaki farklılığı ortaya koymak açısından Türk Dil Kurumu tanımına da 

başvurulmuştur. Minyatürün sözlük anlamı; eski yazma kitaplarında görülen, ince bir 

sanatla işlenmiş olan, küçük, renkli resimlere verilen ad ve aynı zamanda bu biçimde 

yapılmış küçük resim olarak tanımlanmıştır (TDK, 1981, s.574).  Burada ifade edilen 

resim tekniğinde yüzeylerin zengin renkler ve son derece ayrıntılı bir teknik ile tasvir 

edilmesi anlamına gelmektedir. Roh, minyatür tanımını dışsal ve içsel (esas) olarak iki 



53 

farklı şekilde ele almaktadır.  Ona göre, minyatür ile çok küçük bir yüzeyde yürütülen 

ince ve kesin bir resim kastedilmektedir, ancak bu dışsal ve yüzeysel minyatür 

kavramından daha fazlası değildir. İçsel minyatür ise sonsuzlukları küçük şeylerde 

bulmaya çalışarak üretilen sanattır. Ebat olarak da büyük resimleri de 

kapsayabilmektedir. Roh, içsel minyatürü anlatabilmek için Alman sanatçı Albrecht 

Altdorfer (1480-1538)’ün ''İskender’in İssos Savaşı'' resmini örnek göstermiştir (Şekil 

3.4).  

 

Şekil 3.4 Albrecht Altdorfer (1480-1538), 1529, Panel üzerine yağlıboya, 158,4 cm × 

120,3 cm, Alte Pinakothek, Münih, İskender’in İssos Savaşı 

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/The_Battle_of_Alexander_at_Issus 

Resim, Büyük İskender ile Pers Kralı III. Darius ile yapmış olduğu M.Ö. 

333’teki İssus Savaşını tasvir etmektedir. Bu savaş, Pers İmparatorluğunun 

durdurulduğu ve İskenderin imparatorluğunu Doğu’ya doğru hızla genişletmesini 

sağlayan tarihteki önemli savaşlardan bir tanesidir. Bu savaş Batı Uygarlığının Doğu 

Uygarlığına karşı, bir anlamda Hristiyanların Müslümanlığa karşı elde ettiği bir zafer 

olarak görülmüştür. Savaşın önemi gökyüzünde de vurgulanmıştır.  Savaş sahnesi son 

derece detaylı şekillendirilmiştir. Resimde yüzlerce binlerce asker betimlenmiştir. 

Askerleri tek tek ve en ince ayrıntısına kadar görebiliyoruz. Resimde zırhlarının 

üstlerindeki tüylere kadar detaylı bir şekilde resmedilmiştir. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Alte_Pinakothek
https://en.wikipedia.org/wiki/Munich


54 

Roh, minyatüre karşı fikri olan anıtsallığın da dış boyutlar ile sınırlı olmadığını 

belirtmiştir.  Örnek olarak, Johannes Vermeer (1669-1670)'in ''Dantel İşleyen Kız'' 

resmini vermiştir (Şekil 3.5).  Bir ev boyutunda bir poster izlenimi veren bir tabak 

boyutlarındaki küçüklükte bir tablo olduğunu söylemiştir (Roh, 1995, s.28). İç 

mekânın ayrıntılı gösterildiği eserlerinin aksine bu resimde sadece tezgâhı 

kompozisyonuna dahil etmiştir, bu şekilde izleyicinin ilgisi doğrudan kızın işine 

yönelmiştir (Öndin, 2018, s.249)   

 

Şekil 3.5 Johannes Vermeer, Dantel İşleyen Kız, 1669-1670 dolayları, Tuval üzerine 

yağlı boya, 24 x 21 cm, Musée du Louvre, Paris, Fransa 

Kaynak: https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010064918  

Roh, bilimde gezegensel mikro kozmosunun, astronominin makro kozmosundan 

daha az olmayan bir gizem içerdiğini belirtmiştir. Aslında bu benzetmeyi resimde 

minyatürün tek başına maksimum gücü ifade edebileceğini anlatmak için kullanmıştır. 

Minyatürcü resim, küçük şeylerin mikrokozmosun sonsuzluğuna yönelik bir 

yönelimini ima etmektedir.  

Roh’a göre, Dışavurumculuk geniş sistemleri ile insanın fantezisini, kişisel 

çağrışımlarını ve yaratımlarını harekete geçirmeyi amaçlayan heyecan verici, şaşırtıcı 

ve düşündürücü bir sanatın peşindedir. Bunun yanı sıra, Büyülü Gerçekçi resim 

ebediyen parçalanmış ve sürüklenen hayatlarımıza karşı, en ince ayrıntısına kadar 

tamamlanmış bir şeyin görüntüsünü sunmak istemektedir. Bazı insanlar da bu fikrin 

mükemmelliği içinde kendini yeniden yaratabilecektir (Roh, 1995, s.30).  

https://en.wikipedia.org/wiki/Johannes_Vermeer


55 

Bu durumda, Büyük Gerçekçi sanatçıların görünmeze ulaşmak için nesnelerin 

küçük detaylarını incelediklerini söyleyebiliriz. Alman Ressam Ernst Thoms (1896 -

1983) bu durumu ''dışarıdan içeriye doğru boyadılar'' olarak açıklanmıştır (Guenther, 

1995, s. 53). Nesneyi detaylı bir şekilde tasvir ederek daha derinine doğru inmeye 

inmeye çalışmışlardır. Böylece daha derin bir katman ile büyü ve gerçeğin arkasındaki 

tekinsizi ortaya çıkarmak mümkün olacaktır.  

3.1.5 Franz Roh’un Büyülü Gerçekçiliğinde Tekinsizlik Kavramı  

Tekinsizlik, 1920 ile 1960 yılları arasında üretilen eserlerde Büyülü 

Gerçekçilik'in yaygın olarak kullanılan önemli bir bileşeni olmuştur. Roh’un Büyülü 

Gerçekçi yaklaşımında nesnelerin içinde ama dışındaki varlığının (sunumu), insan 

kontrolü, koşulsuz özerkliği içinde hem tekinsiz hem de trajik ve ciddi olacak şekilde, 

temellerine kadar sıyrılmış bağımsız bir öteki’nin tarafsız bir gözlemi olarak 

aktarılmıştır (Gale & Wan, 2018, s. 94). Sanat eleştirmeni Misch Orend (1896-1976) 

yeni sanat anlayışındaki nesnellik vurgusunu aşağıdaki sözler ile açıklamıştır: 

Bu yeni büyü, insan dünyasına atıfta bulunmadan kendi içlerinde korudukları 

şekliyle nesnelerin kendilerinin görünür varoluşudur. Bu, onları çevreleyen 

tekinsiz sükunetle benzersizliği ve dolayısıyla sonsuzluğudur (Orend, 1928’den 

aktaran Gale & Wan, 2018, s. 94). 

Yirminci yüzyılın başlarında psikanaliz tekinsiz kavramını araştırmaya 

başlamıştır.  1919 yılında Sigmund Freud (1856 -1939) korkuların kaynağı olarak ele 

aldığı ''Tekinsiz'' (Das Unheimliche)’de, eve ait, tanıdık, yakın anlamlara gelen 

''heimlich'', gizemli, korkutucu, alışılmadık, güvenilmez arasındaki ayrımı 

araştırmıştır. Freud'a göre, tekinsizlik hem yabancı hem de tanıdık olandır. Tekinsiz 

olan karanlık, sessizlik, yabancılık ve bilinmezlik karşısında yaşadığı korkuya neden 

olan tanıdık olanın bastırılmasının bir sonucu olarak yabancı bir tezahürle ortaya 

çıkmasıdır. Örneğin, bastırılan bir anı zihinden tamamen silinmez ve onu çağrıştıracak 

başka etkenler söz konusu olduğunda farklı bir görünüm için tekrardan canlanmış olur. 

Tekinsizin büyü veya mistik ile olan bağlantısını felsefeci Richard Kearney’nin 

aşağıdaki sözlerinden daha iyi anlayabiliyoruz: 

Tekinsiz, tekin olanın diğer yüzüdür; tekin olanın sır olarak saklanıp iyice gizli 

kapaklı bir şey hâline dönüşmesiyle bilinçten uzaklaşması, bilinçdışına atılması 

olayı gerçekleşir. Mahrem olan bilince yabancı bir hâl alır. Bu şekilde tekinsiz 

“gizli veya güvenilmez” anlamına gelmeye başlar, Latince “occultus” veya 

“mysticus”un mistik eşdeğeri hâline gelir (Kearney, 2002, s.97).  



56 

Büyü ile gerçeğin bir araya gelmesi, insanların içindeki ve modern teknolojik 

çevrelerinin doğasında var olan canavarca ve harikulade Unheimlichkei’yi 

(tekinsizlik) yansıtmıştır (Guenther, 1995, s. 36). Guenther makalesinde Birinci Dünya 

Savaşı sonrası sanatın amacının, soğuk bir şekilde vurgulanmış, klinik olarak parçalara 

ayrılmış ve mikroskobik olarak çizilmiş nesnenin yeni tanımı olduğunu yazmıştır. 

Aşırı teşhir edilmiş, izole edilmiş, alışılmışın dışında işlenen tanıdık, olağan hale 

gelmiştir. Bu korku ve merak uyandıran bir tekinsizlik ile donatılmıştır (Guenther, 

1995, s. 36).  

Tuhaf olanın sıradanlaşması tüm Büyülü Gerçekçi olarak bilinen disiplinlerde 

ortak özelliği olarak karşımıza çıkmaktadır. Resim alanında ise bu özelliğe aracılık 

eden mefhumun tekinsizlik olduğunu söyleyebiliriz. Büyülü Gerçekçilik dünyevi gibi 

görünse de yapmış olduğu tinsel yolculuğun izlerini taşımaktadır. Yaşamın içinden 

odaklanıp ayrıntısına yoğunlaşılarak yansıtılan sıradan şeyler ''tuhaf gölge veya 

hayaletler'' (Guenther, 1995, s.35) gibi görünmektedir; tekinsizlik bunun en belirgin 

yansımasıdır.  

3.1.6 Franz Roh ve Dışavurumculuk Sonrası: Büyülü Gerçekçilik Kitabında 

(1925) Yer Alan Sanatçı Listesi  

Roh kitabına (1925) dahil ettiği elli iki sanatçının listesine yer vermiştir (Roh, 

1925, s.133) (Şekil 3.6). Bu sanatçıların sadece yirmi dördü sanat tarihinde kendine 

yer bulmuştur ve on sekiz tanesi önemli olarak değerlendirilmektedir (Guenther, 1995, 

s.133,134).  



57 

 

Şekil 3.6 Roh, Franz: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. Europäischen 

Malerei; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, sayfa 133  

Kaynak: https://www.artist-info.com/blog/neue-sachlichkeit-franz-roh-exhibitions-

and-their-artists/ 

Buna ek olarak da, kitaba dahil etmediği Büyülü Gerçekçiliğin Gerçekçilik'in 

belirli eğilimlerini örnekleyen elli sekiz sanatçının ek bir listesini de yayınlamıştır. Bu 

sanatçıların az bir kısmı sanat tarihinde iz bırakmış, gerisi de büyük ölçüde 

unutulmuştur (Roh, 1995, s. 21) (Şekil 3.7).  



58 

 

Şekil 3.7 Roh, Franz: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. Europäischen 

Malerei; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, sayfa 134  

Kaynak: https://www.artist-info.com/blog/neue-sachlichkeit-franz-roh-exhibitions-

and-their-artists/ 

Kitabın ilk birkaç sayfasında Dışavurumculuk ile Büyülü Gerçekçilik arasındaki 

karşıtlığı gösteren karşılaştırmalı eşleştirmelerden oluşmuştur. Kandinsky Carrà ile, 

Delaunay, de Chirico ve Citroen ile, Metzinger, Schrimpf ile ve Schmidt-Rottluf, 

Mense ile yan yana durmuştur (Roh, 1995, s.17).  

  



59 

Tablo 3.2 Franz Roh: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. Europäischen 

Malerei Sorunu; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, sayfa 133, 134 

Tablo 

 

Sayfa 133 Sayfa 134 

1  Yves Alix, Fransız (1890 - 1969)   Christian Arnold (1889 - 1960) 

2  Ivan Babij, Ukraynalı (1896 - 1974)  Paul Bodmer (1886 - 1983) 

3  Max Beckmann, Alman  (1884-1950)  Marc Bruno (1901 - 1942) 

4  Péter Benedek (1889 - 1984)  Fritz Burmann (1892 - 1945) 

5  Gideon Börje, İsviçre (1891-1965)  Felice Casorati, İtalyan (1883 - 1963) 

6  Sándor [Alexander] Bortnyik, Macar (1893 - 

1976) 

 Theodor Champion (1887 - 1952) 

7  Carlo Carrà (1881 - 1966)  Primo Conti (1900 - 1988) 

8  Giorgio de Chirico (1888 - 1978)  Erna Dinklage (1895 - 1991) 

9  Paul Citroën (1896 - 1983)  Antonio Donghi (1897 - 1963)   

10  Otakar [Othon Coubine] Kubín, Çek (1883-

1969) 

 Alois Erbach (1888 – 1972 

11  Ewald Albin Filip Dahlskog (1894- 1950)  Adolf Erbslöh (1881- 1947),  

12  Nils von Dardel, İsveç (1888- 1943)  Reinhold Ewald (1890- 1974) 

13  Heinrich Maria Davringhausen (1894- 1970)  Nicolas Gloutchenko, Ukraynalı (1901- 

1977) 

14  André Derain (1880- 1954)  Benjamin Johann Godron (1902- 1965) 

15  Otto Dix (1891- 1969)  Virgilio Guidi (1891- 1984) 

16  Max Ernst (1891- 1976)  Carl Gunschmann (1895- 1984) 

17  Léonard Tsuguharu Foujita (1886- 1968)  Eric [Cornelius Efraim] Hallström 

(1893- 1946) 

18  Ernst Fritsch (1892- 1965)  Karl [Carl] Hofer (1878- 1955) 

19  Achille Funi (1890- 1972)  Willy Illmer (1899- 1968) 

20  Dimitrios Emmanuel Galanis, Yunan (1879- 

1966) 

 Johannes Itten, İsviçre (1888- 1967) 

21  George [Georg Ehrenfried] Grosz (1893- 

1959) 

 Alexandre Yevgenievich Jacovleff, Rus 

(1887- 1938) 

22  Wilhelm Heise (1892- 1965)  Arthur Kaufmann (1888- 1971) 

23  Auguste Herbin, Fransız (1882- 1960)  César Klein (1876- 1954), 

24  Karl Hubbuch (1891- 1979)  Rudolf Kremlička, Çek (1886- 1932)   

25  Hermann Huber (1888- 1967)  Wilhelm Lachnit (1899- 1962) 

26  Alfréd Justitz (1879- 1934)  Louis Lozowick (1892- 1973) 

27  Alexander Kanoldt (1881- 1939)  Alberto Magnelli, İtalyan (1888- 1971) 

28  Georges Kars, Çek (1882- 1945)  Gian Emilio Malerba, Italyan (1880- 

1926)  

29  Moïse Kisling (1891- 1953), Polonya Asıllı 

Fransız Ressam  

 Giorgio Morandi, Italyan (1890- 1964)  

30  Bernhard Kretzschmar (1889- 1972)  Axel Nilsson, İsveç (1889- 1981) 

31  Per Lasson Krohg, Norveç (1889- 1965)  Wilfried Otto (1901- 1989) 

32  Léopold Lévy, Fransız (1882- 1966)   Tommi Parzinger (1903- 1981) 

33  Hilding Linnqvist, İsveç (1891- 1984)   Werner Peiner (1897- 1984) 

34  Józef Tadeusz Makowski, Polonya (1882- 

1932)  

 Alfred Heinrich Pellegrini, İsviçre 

(1881- 1958) 

35  Jacques Mauny (1893- 1962)  Rudolph Charles von Ripper, Romanya 

(1905- 1960) 

36  Carlo [Otto Marto] Mense (1886- 1965)  Otto Ritschl (1885- 1976) 

37  Jean Metzinger, Fransız (1883- 1956)  Otto Rodewald (1891- 1960)  

38  Joan Miró (1893- 1983)  Karl Rössing (1897- 1987) 

39  Otto Nebel (1892- 1973)  Olga Nicolaevna Sacharoff (1889- 

1967) 

40  Ubaldo Oppi, İtalyan (1889- 1942)  Erich Schilling (1885- 1945) 

41  Pablo Picasso (1881- 1973)  Rudolf Schlichter (1890- 1955) 



60 

Tablo 3.2 (devamı) Franz Roh: Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. 

Europäischen Malerei Sorunu; Leipzig, Klinkhardt & Biermann, 1925, sayfa 133, 134 

42 Anton Räderscheidt (1892- 1970)  Wilhelm Schmid (1892- 1971) 

43 Georg Scholz (1890- 1945)  Wilhelm Schnarrenberger (1892- 1966) 

44  Georg Schrimpf (1889- 1938)  Ewald Schönberg (1882- 1949) 

45  Vasily Ivanovich Shuchayev (1887-1973)  Fritiof Schüldt, İsveçli (1891- 1978) 

46  Gino Severini, İtalyan (1883- 1966)  Walter Schulz-Matan (1889- 1965) 

47  Otte Sköld, İsveçli (1894- 1958)  Richard Seewald (1889- 1976) 

48  Percy John Delf Smith (1882- 1948)  Heinrich Stegemann (1888- 1945) 

49  Walter Spies (1895- 1942)  Niklaus Stoecklin (1896- 1982) 

50  Jacques Thévenet, Fransız (1891- 1989)  Oskar Trepte (1890- 1969) 

51  José María de Togorès (1893- 1970)  Johann Wilhelm von Tscharner (1886- 

1946) 

52  Edita Walterowna [Zur Mühlen] Broglio (1886- 

1977) 

 Max Unold (1885- 1964) 

53   Maurice Utrillo (1883- 1955) 

54    Max Peiffer Watenphul (1896- 1976) 

55    Evarist Adam Weber (1887- 1968) 

56    Evgeny Savelievich Zak (1884- 1926) 

57    Eugen Zeller (1889- 1974) 

58   Siegfried Ziegler (1894- 1971) 

Roh, listelenen tüm çalışmaların Dışavurumculuk-Sonrası olmadığını, pek çok 

ressamın bu sürece hemen dahil olduğunu, bazılarının geride durduğunu, bazılarının 

da ara sıra bu zemine adım attığını yazmıştır. Tabloda (Tablo 3.2) Pablo Picasso, Max 

Beckmann, Andre Derain, Max Ernst, Carlo Carrà, Gino Severini ve Joan Miro gibi 

sanatçılar da yer almıştır. Kendisi fotoğraflar çok geç çekildiği için, Carrà’nın yalnızca 

iki ilgili eseri ile Picasso’nun önemli olmasına rağmen bir eserle temsil edildiğini 

ayrıca açıklamıştır (Roh, 1925, s. 133). Buradan tüm listelenen sanatçıların Büyülü 

Gerçekçi özellikleri barındırmadığı sonucunu çıkarmak mümkündür. Bu da kavramın 

tam olarak tanımlanmasındaki sorunsalın çözümü konusunda sıkıntılara sebep 

olmaktadır. Roh bizlere rehberlik edecek şekilde bu sanatçıların hangi özellikleri 

sebebiyle Büyülü Gerçekçi listesinde yer aldığını tarif etmemiştir. Listeye 

incelediğimizde günümüzde Dışavurumculuk, Gerçeküstücülük, Fütürizm, Metafizik 

gibi çok farklı farklı sanatsal grup ve eğilimlerden gelen sanatçılar ile 

karşılaşmaktayız.  Her ne kadar o dönemin koşulları ve düşünce yapısı içerisinde 

analizler yapılarak değerlendirilse de bu farklılıklar Büyülü Gerçekçi resmin 

tanımlamasında karışıklığa sebep olmaktadır.  

Roh kitabında (1925) sanatçıların detayında bir tariflendirme yapmasa da Roh, 

bu yeni gerçekçi hareketleri birkaç gruba ayırmıştır (Roh, 1995). Klasistler, Veristler, 

''Saf Rousseau Okulu'' ressamları, Valori Plastici’nin İtalyan sanatçılarını merkezde 



61 

olarak saymıştır. Merkez dışında gördüğü sanatçılar ise, Dışavurumcu-ilhamlı 

renkçiler, Max Beckman gibi Dışavurumcular; Oskar Schlemmer gibi 

Konstrüktivistler oluşturmuştur.  

1958'e gelindiğinde Roh, Alman Büyülü Gerçekçileri'ni coğrafyaya ve 

birbirinden farklı estetik niteliklerine göre değerlendirmiştir. Objektif yaklaşımı 

vurgulayan ressamları üç gruba ayırmıştır. Birinci grupta, toplumsal düzenin yeni bir 

tür resimle değişeceğine inanan Kuzey ve Doğu Almanya’da George Grosz (1893- 

1959), Wilhelm Heinrich Otto Dix (1891- 1969) ve Kurt Günter (1893-1955) gibi 

sanatçılara yer vermiştir. Güney’de Münih’teki ikinci grupta yer alan ve daha 

melankolik olan sanatçılar İtalyan ''Arte Metafisica'' ile ilişkilidirler. Georg Scholz ve 

Walter Spiess'in de dahil olduğu üçüncü bir grup, Rousseau'nun bazı tablolarına benzer 

şekilde ayrıntılı, titizlikle boyanmış idili tercih etmiştir (Roh, 1968, s. 71). Roh, 

ifadelerinde idil’i kullanmaktadır, idil’in sözlük anlamı, kır yaşamı içinde aşk 

konusunu işleyen kısa şiirdir (TDK, 2023).  Resimde daha çok pastoral ve rüya gibi 

bir yorumdan bahsedebiliriz.  

3.1.7 Franz Roh Kuzey Grubu Büyülü Gerçekçi Sanatçıları (Verizm)   

Roh’un kitabında (1968) Verizm grubu olarak yer verdiği sanatçılar günümüzde 

Yeni Nesnelcilik akımı içerisinde değerlendirilmektedir. Aynı şekilde, Weimar 

döneminde Hartlaub, Veristleri Yeni Nesnelcilik'in sol kanadı olarak 

konumlandırmıştır. Bu durumda Büyülü Gerçekçilik ve Yeni Nesnelcilik arasındaki 

bağ ve kavram karmaşası özellikle Veristler için daha da iç içe geçmiş bir hal almıştır. 

Bu ayrışmayı yapabilmek için, Roh’un Verist grubunda olan ve öne çıkan 

sanatçılardan George Grosz (1893-1959), Otto Dix (1891-1969) ve Max Beckmann 

(1884-1950)’e bu bölümde yer verilmiştir. Bu sanatçıların ve eserlerinin Büyülü 

Gerçekçi özellikler ile ne kadar ilintili oldukları irdelenmiştir.  

Weimar Döneminde, Veristler olarak bilinen sanatçılar ülkenin ekonomik ve 

ahlaki çöküşünü Dada’dan gelen bir alaycılıkla ele almışlardır. İtalyanca ''verismo'' 

teriminden gelen Verizm cesur konu anlamında gerçekçiliği ifade etmektedir. Verizm 

genellikle sıradan olanı tercih ederek idealleştirme eğilimlerinden kaçınan ''ultra-

fiziksel gerçekçilik'' (Hinks,1934, s.232 aktaran Jackson, 1987, s.33) biçimi olarak 

karakterize edilmiştir. Resimde aynı zamanda, görünüşü yüksek derecede doğruluğa 

sahip nesneleri temsil eden modern anlamdaki gerçekçilik olarak da kullanılmaktadır 



62 

(Jackson, 1987, s. 33). Toplumun kendi gerçeği ile birebir yüzleşmesiyle kurtulacağı 

inancı savaş sonrasında ortaya çıkan kaotik ortamda sanatçıların ortak hareket noktası 

olmuştur. Veristlerin ateşli gerçekçi biçimi olumsuzu, kötü ve çirkin olanı 

vurgulamıştır, bu yolla olumlu olan idrak ettirilebilecektir (Öndin, 2019, s.209).  

Farklı bir yaklaşım olarak 1918 yılında Berlin’de Hermann Max Pechstein 

(1881-1955) ve Cesar Klien (1876-1954) tarafından Kasım Grubu (Novembergruppe) 

kurulmuştur. Bu grup, kargaşa ve ekonomik çöküş içerisindeki dönemde 

Dışavurumculuk'un duygusallığını reddederek, yaşamın daha gerçekçi bir 

görüntüsünü oluşturmayı hedeflemişlerdir. Grosz ve Dix ’in de dahil olduğu ve yüzden 

fazla sanatçının yer aldığı bu oluşumun amacı sanat ve insanların birliğini sağlamak 

olmuştur. Toplumun kamusal ve kültürel yönlerini etkilemeye çalışmışlardır. 1921 

yılında Grosz ve Dix grubun amaçlarını yerine getiremediği düşüncesi ile gruptan 

ayrılmıştır. Grosz daha sonra Komünist Parti’de aktif sanatçılardan oluşan bir 

organizasyon olan Red Group içerisinde yer almıştır. Bu grup toplumsal eşitsizlikler 

ve sınıf ayrımcılığı eleştirel bir şekilde ifade ederek, halkın bilinçlenmesi ve toplumsal 

değişimin sağlanması hedeflenmiştir. Grosz ve Dix’in eserleri, devrimci sanat 

topluluklarının yurtiçinden ve yurtdışında açtığı çeşitli sergilerde yer almıştır.  

Weimar’ın hoşgörülü politikası içerisinde sanatın toplumsal değişim sürecinde etkili 

olduğunu düşünen Nasyonalist Alman Sanatını destekleyen sanatçılar da o dönemde 

vardır.  Bunlardan bir tanesi olan ve 1920’li yıllarda kurulan Alman Sanat Derneği 

avangard sanatçılara karşı saldırılar başlatmıştır. Grosz ve Dix’in eserlerinin toplumu 

bozduğu iddia edilmiştir. Grosz, Aktif Hizmet için Uygun (1918) adlı eserinden dolayı, 

orduya hakaretten para cezasına çarptırılmıştır. Otto Dix ise ''Aynanın Önündeki Kız'' 

(1921) adlı resminden dolayı kamu ahlakına aykırı resim yaptığı iddiası ile 

yargılanmıştır (Öndin, 2019, s.207,.208).  

Almanya'da Otto Dix tarafından vahşice ifade edilen bu tutum, küratör Lincoln 

Kirsten (1907-1996) tarafından, 1943 yılındaki ''Amerikan Gerçekçileri ve Büyülü 

Gerçekçilik'' başlıklı sergi kataloğunda yer almıştır. Bu tutumun, Fransa'da oldukça 

çekingen bir şekilde Pierre Roy (1880-1950) ve İngiltere'de Edward Alexander 

Wadsworth (1889 – 1949) tarafından Neue Sachlichkeit'ini güçlü bir şekilde anımsatan 

yeni bir hareket, aslında yeni bir nesnellik olduğundan bahsetmiştir. Bu yeni 

nesnelciliğin insani ve somut, zalim, kesin, çoğuz kez fantastik ve neredeyse her 

zaman titiz olduğundan bahsetmiştir (Miller & Barr, Jr., 1943, s. 8). Grosz ve Dix bu 

yeni gerçekçilik anlayışını uygulayan öncü Alman sanatçılar arasındadır.  



63 

Grosz ve Dix her ikisi de gerçekçilik vurgusu ile savaşın ve bununla beraber 

gelen toplumsal çürümeyi gözler önüne seren resimler yapmışlardır.  Roh makalesinde 

(1995) Grosz ve Dix’in Büyülü Gerçekçilik ile olan bağıntısını minyatürcülük başlığı 

altında ele almıştır. Roh, onlardaki bu minyatürcülüğünün dünyanın korkunç yanını en 

kaba şekilde ve en ince ayrıntısına kadar sunmaya çalıştıklarını, ancak herhangi bir 

politik imada bulunmadıklarını ifade etmiştir. Politik anlamın daha sonra geldiğini ve 

bize toplumsal hastalıkların mikroskobik bir görüntüsünü vermeye çalıştıklarını, onları 

genellikle bu şekilde nahoş manzaralara bakmayı reddeden burjuvazinin burnunun 

dibine sokmaya çalıştığını belirtmiştir (Roh, 1995, s.29). Bu sanatçıların, insanların 

savaş sonrasında ebediyen parçalanmış ve perişan yaşamlarının karşısına, en ince 

ayrıntısına kadar tamamlanmış ve eksiksiz bir şeyin görüntüsünü sunmak istedikleri 

yorumunu yapabiliriz.  

Her iki sanatçı da bu dönemde Dışavurumculuk'un eleştirisini yapan Dadaizm’e 

ilk başlarda dahil olsalar da sonrasında akımın kavramsal yönünden uzaklaşmışlardır. 

Diğer yandan, Roh kitabında (1968) Grosz’un 1918 yılından beri Dadaist olduğunu 

söyleyerek Dadaizm akımının başlığı altında tanıtmış, Yeni Nesnelcilik başlığı altında 

ise Dix ile sadece adından bahsetmiştir (Roh, 1968, s. 78). Burada yine terimsel bir 

karmaşa söz konusudur. Roh ilk kitabında Dışavurumculuk-Sonrası ve Büyülü 

Gerçekçi olarak kullandığı terimi 1968 tarihli kitabında Yeni Nesnelcilik (The New 

Objectivity) başlığı olarak değiştirmiştir. Bu sebeple burada bahsi geçen Roh’un Yeni 

Nesnelciliği ile Hartlaub kullandığı terim aynı olup içeriklerinin farklı olarak ele 

alındığını söyleyebiliriz. Aslında bu terimi Roh’un sonradan neden değiştirdiğine dair 

herhangi bir açıklama veya yorum yapılmamıştır.  

Grosz, insan gerçekliğinden yola çıkarak toplumun yapısını sorgulayan eserler 

ortaya koymuştur. Grosz’un ahlaksız burjuvaları, militaristleri ve çok renkli fahişeler 

dünyasını acımasızca ortaya koyan eserlerinde militarizm ve dini ikiyüzlülük başlıca 

nesneleri olmuştur. Parçalanmış kısaltmalar ve kübist bir bakış açısı değişikliği ile 

acımasız bir verizm gerçekleştirmiştir (Roh, 1968, s. 78).   

Grosz, Berlin Dada sanatçısı John Heartfield (1891-1968) Grosz’un yakın 

arkadaşıdır. Heartfield, grafik ve fotomontajları ile hicivsel bir gerçekçilik 

geliştirmiştir. Grosz, Heartfield ile sık sık iş birliği yapmış ve kullandığı resimsel 

teknikler ile Heartfield’in hiciv ideolojisini aktarmıştır.  Grosz’un bu anlamda 

kullandığı tekniklerden bir tanesi de kolaj olmuştur. Kolaj kullanımı en basit şeylerin 

görünümlerinin ötesine geçmek için kullanılan bir yöntem oluşturmuştur. Bu da 



64 

Roh’un felsefesindeki büyünün ortaya çıkmasındaki yaklaşım ile örtüşmektedir. 

Fotoğraf ile de ilgilenen Roh’un özellikle fotoğraf deneylerine ve kolaja karşı sanatsal 

bir ilgisi bulunmaktadır. Onun bu ilgisini, izleri Roh’un kişisel hafızasındaki çocukluk 

deneyimlerine kadar giden yaşam biçimi ve zıtlıkların öğretici birlikteliği karakterize 

etmektedir; ''Yürümeye başlayan yaşlarımdan itibaren, parçalanmış ama birleştirici bir 

dünya deneyimledim…'' (Roh, 1963’ten aktaran Ingelmann, 2014). 

Grosz ''Daum, Mayıs 1920'de Bilgiç Otomatı "George" ile Evlenir. John 

Heartfield bundan çok memnundur'' (Şekil 3.8) farklı teknikleri kullanarak 

oluşturduğu bir kolaj tablosudur. ''Daum'' ünvanı Grosz’un eşine takmış olduğu Maud 

lakabın anagramıdır. Kadın canlı bir varlık olarak çizgi ve boya ile Grosz ise cansız 

mankenle mekanik robot arası bir kolaj figürü olarak temsil edilmiştir. De Chirico ve 

Carrà’nın resimlerindeki gibi cansız mankenler burada makinelere dönüşmüş olabilir. 

Erkek figürü, gelininin baştan çıkarıcı cazibesine hiçbir şekilde ilgi göstermez 

(Berlinische Galerie, parag.1). Kentsel arka plan De Chirico’yu andıran bir mekân 

perspektifi olarak kurgulanmıştır ve izleyici üzerinde Büyülü Gerçekçi resimdeki gibi 

bir tekinsizlik hissi yaratmaktadır. Ayrıca, Roh’un ''Franz Roh ve Büyülü Gerçekçilik 

Kuramı'' bölümünde tarif ettiği Büyülü Gerçekçi özelliklerinden biri olan nesnenin 

herhangi bir bağlamsal ilişkiden yalıtılması gibi, bu resimde kullanılan kolaj tekniği 

ile gerçekliği sorgulanan makine-insan figürü normal bağlamından izole edilerek bir 

araya getirilmesi sonucunda yeni bir gerçeklik olarak yaratıldığını düşünebiliriz.  



65 

 

Şekil 3.8 George Grosz, ''Daum, Mayıs 1920'de Bilgiç Otomatı "George" ile Evlenir. 

John Heartfield bundan çok memnundur'', tuval üzerine karışık teknik, Suluboya, 

kurşun kalem, tükenmez kalem ve suluboya tahta üzerine kolaj, 42 cm × 30,2 cm, The 

Berlinische Galerie 

Kaynak: https://berlinischegalerie.de/en/collection/specialised-fields/prints-and-

draw. 

Verist grupta yer alan diğer bir sanatçı olan Dix’e Roh kitabında (1968) oldukça 

geniş yer vermiştir (Roh, 1968, s.74-75). Sanatçı Yeni Nesnelcilik (Roh terimi) 

içerisinde merkezi bir konuma sahiptir ve Dix bu akım içerisinde kendisini 

konumlarken ''Yeni Nesnelcilik, benim icat ettiğim şey bu'' cümlesini sarfetmiştir.  

Roh, Dix’in gerçekçilik anlayışını şu şekilde ifade etmiştir;    

Yeni Nesnelcilğin saldırgan bir ressamı, proleter kökenli Otto Dix'di. Tıpkı 

Caravaggio'nun 1600'de Maniyerizm'in aşkın eğilimlerini yeryüzüne indirmesi 

gibi, Dix de abartılı bir Alman Dışavurumculuk'unu acımasızca gerçekçi bir 

yaşam anlayışına geri götürmek istedi. Dix için gerçeklik algısı korkunç bir 

şeydir ve asla idealistçe geçiştirilmemelidir (Roh, 1968, s. 74).  

Burada Roh’un Dix için söylediği sözlerin kökenine inildiğinde Maniyerizm'den 

kısaca bahsetmek gerekli hale gelmektedir. Maniyerizm, hümanizm ve idealizm 

kavramları üzerine kurulan ve bireycilik kavramı üzerinde yoğunlaşmış olan Rönesans 

anlayışının içinden çıkmış ve onunla zıtlaşır hale gelmiştir. Belirli bir hümanist kitleye 



66 

hitap eden ve dış dünya gerçekliğine yönelen Rönesans’ın sanat eseri gözlemle ve 

doğanın optik görüntüsüne paralel olarak gelişmiştir.  Rönesans ile antikite yeniden 

yorumlanmıştır; matematik ve geometriye dayanan perspektif ve anatomi Tanrısal 

mükemmelliğin sanata yansımasıdır. Boyutlar Tanrı ölçeğinden insan ölçeğine 

indirilmiştir. İtalya’da 1520 yılı dolaylarında, genç sanatçılar tarafından Rönesans’ta 

Michelangelo, Raffael, Correggio ve Leonardo gibi sanatçıların resim sanatının 

yetkinliğinin doruğuna ulaştıkları düşüncesi oluşmuştur.  Bu sanatçılar önceki 

jenerasyonun resmi mükemmelleştirdiğini, artık bu konuda tekrara düşmek yerine yeni 

arayışlara girmenin önemli olduğunu fark edip önceki jenerasyonun anlayışları ile 

zıtlaşan yeni bir öneri getirmişlerdir. Bu öneri bilimsel gözlem temelli Rönesans 

yaklaşımı yerine ruhani bir iç gözlemi dışarı çıkartmıştır. Biçimler natüralizmden içsel 

dürtü ile şekillenen biçimlere dönüşmüştür. Bu dönemde antikitenin öğelerine karşı 

bir tepki başlamıştır. Gotiğin o dini duygusu sanki yeniden görülerek klasik anlayış ile 

kaynaşmıştır. Böylece Hıristiyanlığın yücelme duygusu reformasyona tepki olarak yer 

yer dirilmeye başlamıştır. Yüksek Rönesans’ın içinden doğan ve 1590 dolaylarına 

kadar devam eden bir anlayış Maniyerizm (Tarzcılık) olarak adlandırılmıştır. Resim 

ve doğa gözlemi gene bu dünyaya bağlı kalmıştır. Bunun yanı sıra, insanı birinci plana 

alan bu yönelimde, yeni yücelme duygusu içinde figürler öbür dünya özlemi ile 

manevileştirilmeye başlanmıştır. Bu anlayış ile sanat Rönesans’ın idealist, mükemmel 

biçimlerinde, ruhani çoşkuyu sağlayacak şekilde biçim bozmalarına gitmiştir. 

Maniyerizm doğadan değil, insanın kişisel hayal gücünden hareket etmiştir. Ancak bu 

hayal gücü, doğanın hayali-optik görüntüsünü hedef alan bir resim sanatı yaratmıştır. 

Bu dönem sanatçısı hem doğa karşısında hem de hayal gücü ile çalışmıştır (Turani, 

1995, s.456). 

Maniyerizm’in mantığını anlatmak açısından iyi bir örnek Parmigianino (1503-

1540)'nun ''Uzun Boylu Madonna''sıdır (Şekil 3.9). Sanatçı, doğanın kurallarına 

uymayarak resimlerini inceltip uzatarak biçimleri bozmuş, sahteleştirmiş ve 

duygulaştırmıştır. Resimdeki Bebek İsa’nın duruşuna baktığımızda yerçekimi 

kuralları gibi bilimsel bir gerçeğin burada işlemediğini gözlemliyoruz, aksi taktirde 

kucaktan kayıp yere düşmesi gerekmektedir.  



67 

 

Şekil 3.9 Francesco Mazzola, Parmigianino olarak bilinen 216.5 x 132.5 cm, panel 

üzerine Uzun Boyunlu Madonna Floransa, Palazzo Pitti (1534 – 40) 

Kaynak: https://www.uffizi.it/en/artworks/parmigianino-madonna-long-neck 

Bu bağlam içinde ele alındığında Dix, 1915'ten itibaren Birinci Dünya 

Savaşı'nda yaşadıklarını sanatında ele aldığında Maniyerizm’de olduğu gibi, sanatçı 

savaş gerçeğini vahşi bir şekilde, bütün gerçekliği ile var olduğu şekilde, içsel 

süzgeçten geçirerek biçim bozmalarına gitmiştir.  

Diğer yandan, ruhani doğrular ve sanatçının arkasındaki ruhani itici gücün 

gerçek dünyanın doğrularının önüne geçmiş olduğu Maniyerizm, Caravaggio (1575-

1610) tarafından Barok anlayış içinde ''Tanrı’nın Yüce'dir'' ruhani yaklaşımını 

bozarak, yeryüzüne akılla algılanabilen insana indirgenmiştir. Caravaggio, 

Rönesansın’ın ideal güzellik anlayışını tümüyle yıkarak gerçekçi bir bakış açısı 

getirmiştir (Öndin, 2018, s. 48) Sanatçının gerçekçilik anlayışı figürlerin idealize 

edilmesine izin vermemiştir. Barok, Maniyerizm'in ruhani doğruları/itici gücü tekrar 

(biçim bozmaları yerine) natüralist bir üslupla bir araya getirmiştir.  

Tüm bu bilgiler ışığında Roh’un yukarıda yapmış olduğu Caravaggio’nun 

manyerizmin aşkın eğilimlerinin yeryüzüne indirmesi ile Dix’in gerçekçilik yaklaşımı 

karşılaştırmasındaki benzerliğini, gerçeklik algısının idealleştirilmemesi olarak 

yorumlayabiliriz.  

Dix, acımasız ifadeleri daha da yükseltmek için grafik sanatını kullanmıştır. 

Acımasız gerçekçiliği ve tüm yaşam biçimlerini kasvetli kabul etmesine rağmen 

eserleri sosyal eleştirmen olarak da görev görmüştür. Dix, portrelerinin yanı sıra 

https://www.uffizi.it/en/artworks/parmigianino-madonna-long-neck


68 

toplumun ve savaşın sert imgeleri ile Weimar Cumhuriyeti’ndeki koşullara eleştirel ve 

karikatürize edici tepkiler ile yeni bir estetik anlayışı sergilemiştir (Kunstmuseum 

Stuttgart). Roh, Büyülü Gerçekçi resimlerin büyülü yönünü, sanki hiçliğin ve ölümün 

içinden bir şeyin titreşerek varlığını bildirmeye çalışması olarak yansıtmıştır. Dix de 

tüm o renkli parıldayan gece hayatının ardında ölümün kaçınılmazlığını bizlere 

anlatmıştır (Roh, 1968, s. 74).  

Sanatçının en aktif olduğu yıllar 1919-1922 yılları arası ve sonrasında 

Düsseldorf ve Berlin’de geçirdiği dört sene olmuştur. Dix, neredeyse zamansız 

Dışavurumculuk türünü, daha önce hiç görülmemiş karamsar bir güç ve katılıkla 

abartmıştır. Ona göre dindirilemeyen savaşın korkusu ve dehşetini resimlerinde açıkça 

ortaya koymuştur. ''Kibrit Satıcı'' tablosunda (Şekil 3.10) ülkesi için savaşmış kör bir 

gazinin içine düşmüş olduğu durumu gerçekçi bir üslup ile resmetmiştir. Dix, Nazi 

sonrası dönemde Cranach, Brueghel ve Hollandalı ressamların etkilerinin 

hissedilebileceği saf manzara resimleri yapmıştır. Keskin, net, belirgin bir şekilde, yağ 

ve tempera tekniklerini ince bir cila ile karıştırıldığı resimlere adamıştır (Roh, 1968, s. 

75). Roh’un bu tanımlamaları felsefesinde Büyülü Gerçekçilik özellikler ile yakından 

bağlantılıdır.  

 

Şekil 3.10 Otto Dix, Kibrit Satıcısı, 1920, tuval üzerine karışık teknik, 141.5 x166 cm, 

Stuttgart Kent Galerisi, Stuttgart  

Kaynak:https://upload.wikimedia.org/wikipedia/en/8/84/Otto_Dix_The_Match_Sell

er_1920.jpg 

Menton’a göre, hareketle ilişkisi sıklıkla sorgulanan Grosz ve Dix, resim tekniği 

temelinde Büyülü Gerçekçiler olarak algılanmışlardır. Dix, 1920’lerin başından 



69 

itibaren, önce yumurta tempera ile üretilen ve daha sonra yağlarla tamamlanan bir 

katmanlama tekniği olan eski ustaların resim tekniklerini incelemiştir. Dix, eski ustalar 

üzerine yaptığı yoğun çalışma sayesinde, on yıl ilerledikçe çeşitli ve çarpıcı sonuçlar 

elde etmeyi başarmıştır. Grosz ise ona ''Otto Hans Baldung Dix'' (Alman eski usta Hans 

Baldung Grien'den sonra) lakabını kullanarak takılmıştır. Grosz Dix’in çizimi ince bir 

tempera ile yaptıktan sonra, ardından çeşitli soğuk ve sıcak tonlarda ince mastik 

sırlarla üzerinden geçtiğini ifade etmiştir (Menton, 1983, s.282). 

Verizm grubunun ortaya koyduğu çalışmalarında büyülü ile ilişkili bir yaklaşım 

olarak kültürel değişimlerin ve teknolojik gelişmelerin toplumsal yapı üzerindeki 

etkileri nedeni ile Büyülü Gerçekçilik meselesine sirk ve karnaval konusu üzerinden 

de bakılabilir. 1924 – 1929 yılları Büyülü Gerçekçiliğin Almanya’da en çok ses 

getirdiği ve parlak yılları olmuştur. Bu ortamı sağlayan en önemli etken, 1924 yılında 

Dawes planı uyarınca Amerikan yardımı ve Versay Antlaşması ile belirlenen 

tazminatların yeniden düzenlenmesi sayılabilmektedir. Ekonominin istikrara 

kavuşturulması ile kentsel bir kültür yükselişe geçmiştir. Büyülü Gerçekçilik de bu 

döneme paralel olarak gelişmiştir. Bu büyüme, 1929 yılında New York Wall Street’in 

çöküşü ile yarıda kesilmiştir. Ülkede yeniden ekonomik ve siyasi kaos geri dönmüştür. 

1933 yılında Nazilerin etkin olduğu tarihe kadar kaotik ortam devam etmiştir.  

Bu dönemde yaşanan teknolojik gelişmeler de Büyülü Gerçekçiliğin gelişmesine 

katkı sağlayan konulardan bir tanesi olmuştur.  1920’lerin ortalarında Almanya’da 

hızlı kent yaşamı içerisinde, teknolojinin gelişimi ile insanların angaryadan 

kurtarabileceği düşüncesi oluşmuştur. Kameralar, radyolar ve telefonlar, sinemalar ve 

motorlu arabalar, elektrikli süpürgeler ve yeraltı demiryolları, okyanus ve hava 

gemileri makine çağının metaları olarak kullanılmaya başlanmıştır. 1926 yılında, 

ressam Werner Graef (1901-1978) ''Keyifli Bolluk- Yeni Teknoloji Yoluyla'' başlıklı 

makalesinde, modern yaşamın zenginleştirilmiş dokusuna iyimser bir bakış 

sunmuştur. Bu teknolojik yönelim, Amerikanlaşma ile popüler olarak ilişkilendirilen 

karşı konulmaz teknolojik stratejik ilerlemenin bir sonucudur. Graef’in bu teknolojik 

devrime eşlik edecek düzenlemeyi, netlik, düzen, aşırı ekonomi amacıyla tüm yaşamın 

yeniden yapılandırılması gerektiğini tavsiye etmiştir. ''Bu modernlikti: Büyülü 

Gerçekçilik'in soğuk, pürüzsüz, incelikli niteliklerinin bir parçası olduğu 

pürüzsüzleştirilmiş, seri üretim, hijyenik modernite'' (Gale & Wan, 2018, s. 43). Graef 

Büyülü Gerçekçilik'in anlamını ilerleyen süreçte teknolojiye yerleştirilebilecek bir 

inanç duygusuna doğru yönlendirilmeye çalışılmıştır. Diğer yandan Menton, büyülü 



70 

ve tekinsiz olanın tercih edilmesinin, teknolojinin baskıcı hakimiyetine karşı bir 

protesto olduğu görüşündedir. Resmi ve tematik ağırbaşlılığının sistem için genel bir 

özlemi yansıttığını belirtir (Scrase, 1981).  

Diğer yandan Weimar döneminin yeniden inşasının bir parçası olarak, şehirler 

kırsal nüfus için cazip çekim alanlarını oluşturmuştur. Savaş sonrası dönemde kentsel 

metropol yükselişi, toplu eğlencelerin ortaya çıkışı, toplumun ahlak yapısının 

değişimi, geleneklerin ihlali, sirkler ile Almanya’nın ötesinde bir dünya hissi ve tüm 

bu değişimler karşısında sanatsal bir tepki olarak kendisine bir üretim alanı bulmuştur. 

Bu sanatçılar, kitlesel eğlencenin ve dış kültürel etkinliklerin sosyal kurallarının 

ihlallerine biçim vermişlerdir.  

1920’li yıllar boyunca sirk kamusal fantezi alanlarından birisi olmuştur. TV ve 

radyo gibi kitlesel eğlencenin hızla yükselişine rağmen bu çağın dışında gibi görünen 

sirk halk tarafından oldukça rağbet görmüştür. Sirkin bu yeni teknolojik kitle araçları 

ile nasıl rekabet ettiğine dair Büyülü Gerçekçi yaklaşım bir cevap bulmuştur. Sirk 

''gerçek'' toplumun hayali bir versiyonunun, abartılı bir mikro kozmosun dinamik bir 

yansıması olarak, mücadeleleri, becerileri ve başarıları ile günlük yaşamdan kopuk 

olmasına rağmen yine de garip bir şekilde onunla bağlantılıdır (Gale & Wan, 2018, s. 

22).  

Büyülü Gerçekçilik'in kullandığı özelliklerden birisi de kentsel ve kırsal ya da 

batı ve yerli gibi karşıtların uyumsuz arenalarında yer alan çoklu gerçeklik düzlemleri 

anlamına gelen melezliktir. Bu açıdan yaklaşırsak, kentsel bağlamda sirk bir yandan 

yabancıları barındırırken, diğer yandan bu egzotik ve müsamahakarlık duygusundan 

faydalanabilen sınırdaki bir alanı teşkil etmektedir. Akrobatlar, palyaçolar, eğitimli 

hayvanlar, trapezciler, cambazlar, tek tekerli bisikletçiler ve birtakım sanatçıların 

gösterileri her ne kadar sıra dışı olsa da Büyülü Gerçekçilik'in önemli bir özelliği olan 

tuhaf olanın sıradanlaştırılması paraleli olarak halk tarafından günlük hayatın bir 

parçası olarak kabul edilmiştir.  

On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısından itibaren Avrupa’da açılan Uluslararası 

Paris Sergileri gibi endüstri fuarları ile halk totemler, masklar içeren Afrika ve 

Avustralya sanatını ile tanışmıştır. Halk sirkler ile ülkenin dışından gelen hiç bilmediği 

bir dünyaya, vahşi hayata yani daha önce tanışmış olduğu primitif olana ilgi 

göstermiştir. Özellikle yüksek enflasyon yıllarında deneyimleri ve seyahat etmek 

fırsatları çok sınırlı olan izleyiciye egzotik ve öteki ile bağ kurma imkânı verdiği 

söylenebilir. Primitif sanat yaşamın görkeminden çok insanın ve yaşamın özünü ifade 



71 

eder. Sirkler bu anlamda büyü ile ilgili olarak hayatın özünün çoğu zaman su yüzüne 

çıktığı gerçek dışılığın sınır bölgelerini temsil etmiştir.  

Karnaval ortamları ise insanlara geleneksel hayatın engellemeleri dışında bir 

özgürlük ortamı sunmaktadır. Karnavallar, sirkteki bazı unsurları birleştiren geçit 

töreni, halk sokak partisi ve diğer eğlenceler gibi olayları içeren halk kutlamalarını 

içermektedir. Ayrıntılı kostümler ve maskeler, insanların günlük bireyselliklerini bir 

kenara koymalarını ve yüksek bir sosyal birlik duygusu yaşamalarını sağlar. 

Hıristiyanlıkta uzun ve renkli karnaval geleneği olan Mardi Gras çok önemlidir. 

Büyük Perhizin (Lent) arifesi olan salı gününde (Tövbe Salı’sı) gerçekleştirilen bu 

karnaval; neşe, ziyafet ve Oruç’un katı dayatmalarından önce zevk alınan özgür bir 

serbestlik alanı yaratmaktadır.  

Her iki eğlence de Verist kanadın alaycı gerçekçiliğiyle, sosyal ve ahlaki olarak 

ihlal ettiği düşünülen bireyleri tasvir etme yaklaşımına kolayca entegre edilebilecek 

konular olmuştur. Bu dönemde ortaya konulan portrelerde, bireyin dış görünüşünün 

bireyin kişiliğinin ve rolünün bir ifadesi olduğu açık bir şekilde gösterilmiştir. Sirk ve 

karnaval konusu, büyünün (deneysel dünyanın ötesindeki duygu ve arzunun) bu iç 

dünyasının sirk ve karnaval gibi kamusal alanlarda tezahür etmesi Büyülü Gerçekçilik 

ile gevşek bir şekilde ilişkilendirilen birçok sanatçı için tekrarlanan bir saplantı 

olmuştur (Gale & Wan, 2018, s. 21,22).  

Verist ressamlar eserlerinde aynı zamanda arşetipleri de kullanmışlardır. Carl 

Gustav Jung (1875-1961) tarafından kolektif (ortak) bir bilinçdışı benimseyerek, bu 

bilinçdışının kişisellikten uzak davranış örnekleri ve strüktürlerine Arşetip adını 

vermiştir. Jung, arşetiplerin doğrudan değilse bile dolaylı yoldan simgeler kılığında 

kendini açığa vurduğunu, bu bakımdan psikolojik bir önem taşıdığını ifade etmiştir 

(Jung, 2010, s. 243, 244). Jung, arşetiplerin mitolojik motifler içerdiğini tespit etmiştir; 

Bir arşetip, bir model gerek biçim gerek anlam bakımından arkaik karakter 

taşıyıp mitolojik motifler içeren, sınırları kesin belli bir düzendir. Katıksız 

mitolojik motiflere, masallarda, mitlerde, efsanelerde ve folklorda 

rastlamaktayız'' (Jung, 2010, s.51).  

Jung bu kolektif bilinçten yapılan okumaların ortak sembol dili ile ifade edildiği 

sonucuna varmıştır. Jung, Nekyia (bilinçdışına inme) kavramını bilinçli zihnin 

bilinçdışı ruhun daha derin katmanlarına içe dönüklüğü olarak kullanmıştır (Jung, 

2010).  

Verizm grubu altında daha önce de bahsi geçen Dix özellikle sirk tasvirinde 

ünlüdür. Onun sanatsal pratiğinde fizyonomi yani bireyin görünüşünün kişisel 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ge%C3%A7it_t%C3%B6reni
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ge%C3%A7it_t%C3%B6reni
https://tr.wikipedia.org/wiki/E%C4%9Flence
https://tr.wikipedia.org/wiki/Maske
https://tr.wikipedia.org/wiki/Arife
https://tr.wikipedia.org/wiki/Sal%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/T%C3%B6vbe_Sal%C4%B1s%C4%B1


72 

özelliklerinin ve rolünün göstergesi olduğu, aynı zamanda abartılı olabileceği 

görünümü eserlerine yansımıştır. 1922 yılında, her biri bir akşam eğlencesi için 

program hazırlıyormuş gibi on baskıdan oluşan bir sirk gravür serisini yayınlamıştır.  

Dix’in sirk sahnesini ele aldığı ''Uluslararası Binicilik Sahnesi''nde (Şekil 3.11) 

hareket halindeki bir atın üzerinde tek ayakta dengeyi sağlamanın gözü pek başarısını 

gösteren sarışın bir akrobat resmedilmiştir. Genel kanıya göre, tasvir edilen kadının o 

dönemin ünlü akrobatı Lillian Leitzel (1892-931) olabileceği düşünülmektedir.  Dix, 

akrobatı heykele benzer performatif bir modda tasvir etmiştir.  Eyersiz ve süslenmiş 

beyaz renkteki sirk atının, püsküllü başlığı ile dikkat çekmektedir ve şaha kalkmıştır. 

Siyah frak giymiş bir erkek figürü elindeki kırbaç ile atı yönetmektedir. Bu figürün 

arşetip olarak otoriteyi temsil ettiği yorumunu yapabiliriz. Arka planda sirk çadırının 

kumaş görüntüleri resmedilmiştir. Bu görüntüde dikkat çeken tehlike ve gizemin 

birleşimidir. Atın üstündeki kadın figürü ölüme karşı meydan okumaktadır. Tate 

Modernin, 30 Temmuz 2018 -14 Temmuz 2019 tarihlerinde ''Büyülü Gerçekçilik: 

Weimar Almanya’sında Sanat 1919-33 (Magic Realism Art in Weimar Germany 

1919-33) isimli açmış olduğu sergi kataloğunda; sirkteki ölümcül tehlike, savaşın 

anıları hala tazeyken kitlesel eğlence olarak sunulabilir, Weimar kültürünün 

paradoksal atmosferini yakalayabilir (Gale & Wan, s.31)  

 

Şekil 3.11 Otto Dix, Uluslarası Binicilik Sahnesi, 1923, kâğıt üzerine suluboya, kalem 

ve mürekkep, 38.1 x 27.6 cm.  

Kaynak: Gale, M. ve Wan, K. (2018). Magic Realism: Art in Weimar Germany 1919–

33. London: Tate. s. 33 



73 

Sirkler modern dönemden itibaren birçok sanatçının ilgisini çeken bir konu 

olmuştur. Bunun örnekleri İzlenimcilik'e kadar gitmektedir. Georges Seurat (1859- 

1891) da bu ressamlardan biridir. Ama yaklaşım açısından farkları şu şekilde ortaya 

konulabilir; Her ne kadar ayrı dönemlerde ve farklı teknikler ile ele alınmış olsa da 

Seurat ''Sirk'' (Şekil 3.12) ile Dix ''Uluslarası Binicilik Sahnesi'' (Şekil 3.11) resmi ile 

konu olarak ortaklıklar bulunmaktadır. Seurat da bir sirk çadırı içerisinde hareket eden 

eğersiz beyaz bir atın üzerinde kadın akrobatı ve elinde kırbacı ile frak içerisinde erkek 

terbiyecisini resmetmiştir.  

 

Şekil 3.12 Georges Seurat, Sirk (Le Sirk), 1891, 186x152cm. © Musée d'Orsay, Dist. 

RMN-Grand Palais / Patrice Schmidt.  

Kaynak: https://www.musee-orsay.fr/en/artworks/le-cirque-542  

Büyülü Gerçekçi sanatçılar listesinde (Tablo 3.2)’de yer alan Max Beckmann da 

1920'lerde, dünyayı şehir yaşamının, maskeli baloların, karnavalın ve sirkin 



74 

hastalıklılarını tasvir eden bir İnsan Komedisi olarak resmetmiştir. Paletinde 

kullandığı zengin renk çeşitlemeler ve güçlü deseniyle, kasvetli, ideolojik resimler 

meydana getirmiştir. Dr. Peter Howard Selz (1919 – 2019)'e göre, fantastik konulara, 

gözlemlenen gerçekliğin kesin bir çalışmasından elde edilen ayrıntıları içeren yeni bir 

kişisel sembolizm bahşetmektedir.  Selz, Max Beckman hakkında şöyle yazmıştır: 

Beckmann, rüyaya kusursuz bir yapı ve titiz bir ayrıntı vererek, paraleli Kafka 

ve Joyce'un yazılarında, de Chirico'nun resimlerinde, Bacon ve Antonioni ve 

Bergman'ın filmlerinde bulunan modernizmin ana akımına aittir. Tüm 

çalışmalarında, insanın yabancılaşması duygusu, katı fiziksel gerçekliğin 

kullanılmasıyla güçlendirilir" (Selz, 1964, s. 36). 

Roh, Beckman’ı aslında grubunda değil empresyonist-ilhamlı renkçiler, 

dışavurumcu kategorisinde değerlendirmiştir (Guenther, 1995). Dışavurumcuların 

daha öznel duygusalcılığının aksine, sanatçı görünür nesnenin önemine vurgu 

yapmıştır. Mavi Süvariler’in soyutlamacıları tinsel, ritimler ve kozmik uzayla 

ilgilenirken, Beckmann duyusal nesnenin kendisini keşfetmeye devam etmiş ve gizemi 

onun nesnelliğinde bulmuştur. Beckmann’a göre görünmez olan sınırsız, ebedi, 

korkutucu olan uzaydır. Onu uzayın karanlık kara deliği tarafından ezilmekten 

alıkoyacak olan nesnedir (Selz, 1964, s.19).  Beckmann, "görünenden görünmeyene 

götüren köprü" arayışında ve "sözde gerçekliğin arkasına saklanan fikri" göstermek 

istediğini açıkladığında, görünmeyene doğru bir hareketten söz etmiştir (Drei Briefe 

an eine Malerin, 1949, s.43-46 aktaran Selz, 1964, s.19). Bu arayışın Roh’un 

felsefesinde Büyülü Gerçekçilik ile örtüştüğünü söyleyebiliriz.   

Beckmann resimleri 1930’lu yıllardan sonra daha içe dönük hale gelmiştir. Antik 

mitlerde insan kaderinin ve eyleminin evrensel prototiplerini bulmayı umarak Yunan 

ve İskandinav mitolojisini araştırmıştır (Selz, 1964, s.53). Gerçek, nesnel dünyayla 

bağlantısını hiçbir zaman kaybetmese de "hayatımda ve sanatımda aradığım bu 

Öz'dür" diye ifade etmiştir (Selz, 1964, s.53). Bu yaklaşım, Roh’un varlığın büyüsü 

olarak bahsettiği nesnenin daha varoluşsal ve kalıcı yapısına bir atıf gibidir. Benliğini 

ve anlamını bulmak için insanlığın doğuşundan yararlanmıştır.  Sanatçı, Alman Gotik 

resmi ile yakından ilgilenmiştir. Berlin'de bir katalog girişinde şu şekilde yazmıştır;  

Yazacak çok şeyim yok: Zamanın çocuğu olmak. Kendi Benliğinize karşı 

Natüralizm. İçsel görüşün nesnelliği. Kalbim, eril mistisizmin dört büyük 

ressamına gidiyor Mäleßkircher, Grünewald, Bruegel ve Van Gogh 

(Stephan,1962, s.135 aktaran Selz, 1964, s.26).  

Bu dönemde, resimde ülkenin toplumsal kimliğinin istikrarsızlığının bir 

yansıması olarak evrensel tiplerin belirlenmesi zemin kazanmıştır. Bunlar şehirlerde 



75 

bulunan modaya uygun bayanlar ve dükkân kızları, satıcılar ve öğrenciler, fahişeler ve 

ayyaşlar gibi tiplerdir. Kent nüfusunun kütlesini oluşturdukları için genellikle 

isimsizdirler. Sanatçılar genellikle kendi portrelerinde kendilerini bu marjinal 

figürlerle özdeşleştirirler (Gale & Katy, s.49, s.54). Büyülü Gerçekçilik ile bağlantılı 

portrelerde, bireysellik ve anonimlik arasında bir denge kurulur (Plumb, 2006, s.97-

104). 

Max Beckman’ın da sirk ve karnaval tasvirlerinde, bireysel kimlik genellikle 

maskeye benzer çehreler ve şematik arşetiple güven tarafından gizlenmiştir. Anderson 

makalesinde, Beckman’ın belki de bireysel kimliğin önemli olmadığını ima etmek için 

yüzlerin maskelenmiş olabileceğini ifade etmiştir. Ona göre bunlar evrensel bir 

yüzleşme, aşk ve şiddet dramasını canlandıran evrensel kadın ve erkek figürleridir 

(Anderson, 1965, s. 220). Beckmann, ''Çifte Portre- Karnaval'' tablosunda (Şekil 3.13) 

şematik arşetip olarak kendisini Commedia dell'arte'nin acı ve gizemle çevrili ancak 

kendi kendini kontrol eden bir karaktere dönüştüren bir zamanlar soytarı olan Pierrot 

(Gilles) olarak tasvir etmiştir (Andersan, 1965, s.221). Commedia dell'arte, On Altıncı 

yüzyıldan On Sekizinci yüzyıla kadar popüler olan profesyonel tiyatronun ilk 

örneklerindendir. Bu tiyatronun önemli karakterlerinden biri olan Pierrot, ahmak ve 

beyaz kıyafetli bir palyaçodur. Karakter saf ve insanlara güvenen bir karaktere sahiptir.  

Pierrot’nun sevdiği Columbine, onu Harlequin için terk etmiştir. Beckmann hayatı 

boyunca kostüm partisini, maskeli baloyu, Pierrot ve Columbine hep sevmiştir 

(Selz,1964, s.15). Beckmann’ın ''Çifte Portre-Karnaval'' bilinçdışında Pierrot 

formunda ortaya çıkmıştır. Sanatçı sadece duruş olarak değil, psikolojik ve duygusal 

etki açısından da kendisini Pierrot (Gilles) ile aynı şekilde resmetmiştir.  



76 

 

Şekil 3.13 Max Beckman, Karnaval: Çift Portresi, 125, 1925, Frankfurt am Main, Öl 

auf Leinwand   160 x 105,5 cm, Signatur rechts unten, deutsche Schrift: Beckmann F. 

Sommer 25. Im Museum, Düsseldorf Museum Kunstpalast  

Kaynak: https://beckmann-gemaelde.org/240-doppelbildnis-karneval-max-beckmann-

und quappi  

Beckmann’ın Karnaval teması ile ilgili olarak diğer bir resim ise triptik olarak 

resmettiği ''Karnaval Triptik''tir (Şekil 3.14). Her üç panelde de sirk kıyafeti giymiş bir 

erkek ve kadın kahramanlar temayı belirler. Beckman bu resimlerde, Kadın ile Erkek 

karşılaşmasını ve kahramanların aralarındaki ilişkiyi öne çıkarmaktadır. Sanatçı özenle 

yapılandırılmış kompozisyonlarda insanın kaygılarını ve yabancılaşmasını 

resmetmiştir.  

https://beckmann-gemaelde.org/dusseldorf-museum-kunstpalast


77 

 

Şekil 3.14 Max Beckmann, Karnaval Triptik (Carnival, Triptych), 1942-1943 

Bayerische Staatsgemäldesammlungen, Fotoabteilung, Museum of Art, University of 

Iowa, Iowa City © VG Bild-Kunst, Bonn 2015  

Kaynak: https://kuenste-im-exil.de/KIE/Content/EN/Objects/beckmann karnevalen 

.html?catalog=1 

Sol panelde, ayakta duran siyah eldivenli çıplak ayaklı sarışın kadın umursamaz 

bir şekilde bir müzik aleti çalmaktadır. Sağ tarafında elinde hançer tutan yüzü gölgede 

kalan bir akrobat yer almaktadır.  Buradaki hançerin bir vahşet aracı olarak temsil 

edildiğini ve erkeğin kadın üzerindeki gücünü ifade etmek için ettiği şeklinde 

yorumlamak mümkün olabilir. Bu iki figürün arasında belirsiz ama garip bir şekilde 

bir erkek büstü göze çarpmaktadır. Arka planda perdeler ve oval bir ayna yer 

almaktadır; tıpkı bir tiyatronun giyinme odası izlenimi vermektedir. Akrobatın 

ayaklarının dibinde yarı gizli bir yazının parçası olarak A-M-S-T-E-R-D-A harflerini 

içeren gazete sayfasını andıran bir kâğıt parçası yer almaktadır (Anderson,1965, s.218)  

Sağ panelde, Zeus’un habercisi olan ve yeraltı dünyası ile ilişkilendirilen 

Harlequin (soytarı), üzgün bir ifade ile kadın partnerini sırtında taşımaktadır.  Arka 

planda yarı kuş, yarı kadın büyük gizemli bir yaratık elinde bir hançer tutmaktadır, 

diğer eli ile yasaklayıcı bir hareket ile kaldırmıştır. Harlequin'in solunda küçük bir cüce 

benzeri figür bulunmaktadır.  



78 

Orta panelde bir karnavalın anonim aktörleri gibi temsil edilmiş kadın ve erkek 

figürleri yer almaktadır. Palyaço kıyafeti giymiş bir erkek figürü resmedilmiştir. 

Maskeli palyaço, siyah ayakkabı, mayosu ve gelenekselin dışında siyah bir kasket 

giymiştir, elinde sarı renkte incelen sol paneldeki müzik aletini andıran farklı bir nesne 

tutmaktadır. Donup kalmış gibi görünen esmer kadın figürü elinde yuvarlak bir nesne 

tutmaktadır. Palyaço kadına sol eli tutarak kavramıştır. Çiftin arkasında "CARNIVAL 

AMSTERDAM" yazan bir afiş asılıdır. Ayaklarının dibinde bir trompet dikkati 

çekmektedir. Burada yer alan palyaço bir önceki resimdeki temsilde (Şekil 3.13)'de 

olduğu gibi Pierrotto yorumu olarak değerlendirmek mümkündür.   

 Bu bölümde yer alan Roh’un Verist grubuna giren sanatçıların örneklerini 

irdelememiz sonucunda Büyülü Gerçekçi kuramındaki özelliklere yer yer yaklaştığını 

söylemek mümkündür. Aslında Verizm’in Büyülü Gerçekçilik ile olan ilişkisine 

istinaden farklı görüşler bulunmaktadır. Bunlardan bir tanesi Misch Orend (1896 – 

1976) görüşü olmuştur. Orend, Yeni Nesnelcilik'ten ayrı bir terim olarak 

değerlendirdiği Büyülü Gerçekçilik için, ''Der magische Realismus'' kitabında (1928), 

Büyülü Gerçekçiliğin Verizmden çok Hartlaub’un sağ kanadı ile bağlantılı görünen, 

sanatta derinden ruhani bir şey ima ettiğini vurgulamıştır. Orend’e göre Verizm 

modern dünyayı konu alırken, Büyülü Gerçekçilik'in, daha derin, amprik olmayan 

özünü insan etkisinin müdahalesi olmaksızın aldığını ve onu yeni ve gizemli bir şey 

yaratmak için kullandığını öne sürmüştür (Plumb, 2006, s.50-51).  

Başka bir değerlendirme de Weimar Almanyası’ndaki sanat hayatına ve kültürel 

zenginliğe önemli bir bakış açısı sunan 2018 yılında açılan Londra’da Tate Modern 

Sanat Müzesinde açılan ''Weimar Almanya’sında Büyülü Gerçekçilik: 1919 – 1933'' 

sergisi olmuştur. Serginin önemli eserleri ''George Economou Koleksiyonu''ndan 

ödünç alınan parçalardan oluşmuştur (Gale & Wan, 2018). Bu koleksiyon Yirminci 

yüzyılın başlarında Avrupa sanatına odaklanarak oluşturulan, Yunanistan’ın Atina 

kentinde bulunan özel bir koleksiyondur. Alman Dışavurumculuk ve Yeni Nesnelcilik 

gibi akımların sanatçılarının eserleri koleksiyonda özellikle toplanmıştır. Büyülü 

Gerçekçilik başlığı altında Otto Dix, George Grosz’in de bulunduğu bir dizi sanatçıya 

yer vermiştir. Tate, Büyülü Gerçekçilik teriminin, dışavurumcu dönemin sanatından 

soğuk gerçekliğe ve rahatsız ediciliğe geçişi tanımlamak için Roh tarafından icat 

edildiğini belirtmiştir. Ayrıca terimin, büyüyen siyasi aşırıcılık bağlamında, Yeni 

Gerçekçilik, duygu ve büyünün iç dünyalarının yanı sıra akıcı bir deneyimini 



79 

yansıttığını beyan etmiştir (Tate, Magic Realism Art in Weimar Germany 1919-33, 

parag. 3).  

Tüm bu farklı görüşler sonucunda, Roh’un Dışavurumculuk Sonrası Yeni 

Gerçekçilik'i ifade etmek için bu gruptaki sanatçılara yer verdiğini, bu sanatçıların   

Büyülü Gerçekçilik özelliklerini tam olarak yansıtmadığını söyleyebiliriz.  

3.1.8 Franz Roh İtalyan Metafizik ile İlişkili Olanlar Büyülü Gerçekçi Sanatçılar 

Grubu  

İtalyan ressamların basılı yayın, sergi, seyahatler aracılığı ile Almanya’da 

tanınmaya başlaması ile dönemin ressamları üzerinde etkileri artmıştır. Almanya’da 

bulunan sanatçılar İtalyan metafizik ressamları ile çeşitli şekillerde temas halinde 

etkileşime geçmişlerdir. Örneğin, 1919 yılında Münih’te yayımlanan Das Kunstblatt 

dergisi metafizik eserlerine odaklanan İtalyan sanat dergisi Valori Plastici’nin 

yayımlanmaya başladığını belirten bir duyuru yayınlamıştır. Bu derginin, Alman sanat 

tüccarı Hans Goltz (1873-1927) tarafından Münih'teki Neue Kunst Galeri aracılığıyla 

dağıtılması Alman sanatçıların İtalyan ressamlar ile etkileşimine vesile olmuştur 

(Crockett, 1999). Ayrıca, 1920 yılında dergi Goltz'un dergisi olan Der Ararat’da da 

tartışılmıştır (Der Ararat, 1920, No:4, s.8,9). Sanatçılar arasında Giorgio de Chirico 

(1888 -1978), Giorgio Morandi (1890-1964) ve Roberto Melli (1885–1958) 

bulunmaktadır. Bu duyuruda sanatçıların ortak özelliğinin bireysel stili bastıran, kesin 

bir çizim tekniği uygulayan gerçekçi tasvirler olduğu söylenmiştir. Almanya'da 

George Grosz ve Heinrich Davringhausen aynı yolda ilerlediği de aynı zamanda 

vurgulanmıştır (Guenther, 1995). Max Ernst de 1919 yılında, Paul Klee ve Giorgio de 

Chirico'nun eserleri ile tanışmıştır. Aynı yıl Das Kunstblatt, Carrà'nın ''İnşaatçının 

Oğlu'' resminin (Şekil 3.15) bir reprodüksiyonunu yayınlanmıştır. 



80 

 

Şekil 3.15 Carlo Carrà, İnşaatçının Oğlu, 1917-1921, tuval üzerine yağlıboya, 121 95 

cm., özel koleksiyon  

Kaynak:https://www.wikiart.org/en/carlo-carra/il-figlio-del-costruttore-1921 

Roh tarafından kaleme alınan Yirminci yüzyılda Alman Sanatı kitabında da bu 

yeni yönün orjinal özelliğinin İtalyan arte metafisica’dan geldiğini açıkça belirtmiştir 

(Roh, 1968). 1980-1981 yıllarında, Centre Georges Pompidou, Musée National de 

l’Art moderne, Paris ve Staatliche Kunsthalle, Berlin’de ''Les Réalismes'' ismiyle 

açılan serginin makalesinde sanat tarihçisi Wieland Schmied (1929-2014), Chirico ve 

Carrà resimlerinin İtalyan dergisi Valori Plastici aracılığı ile Alman sanatçılar 

üzerindeki etkisini ''Bir Etkinin Tarihi'' (histoire d’une influence) olarak yer vermiştir 

(Bosco, 2020, s. 1). 1921 yılında Berlin’de gerçekleşen ''Das Junge Italian'' sergisi ile 

Almanlar fiziksel olarak bu eserler ile karşılaşmıştır. Metafizik Resimler adlı kitabını 

yayınlayan Carlo Carrà (1881-1966) özellikle Alman sanatçılar arasında ilgi odağı 

olmuştur. Grosz sade bir stil oluşturma çabası ile onu Carrà'ya yaklaştıran yeni bir 

resim serisi yayınladığını kendisi açıkça itiraf etmiştir (Bosco, 2020, s. 2-3). De 

Chirico da Alman sanatçıları ile olan tüm bu iletişimler sonrası doğrudan onları 

etkilemeyi başarmıştır. 



81 

Sanayi devrimi ve Birinci Dünya Savaşı sonrası sanatçıların varoluşsal 

sorgulamaları onların sanatlarını etkilemiştir. İtalyan ressamlar, tarihsel, ahlaki ve 

kültürel kargaşadan sonra ihtişam, mükemmellik ve uyum değerlerinin egemen olduğu 

Rönesans ve Klasisizmin sunduğu geleneğe dikkatlerini geri çevirmişlerdir. Bu 

nedenle gelenekten ilham alınarak portreler, kentsel ve endüstriyel manzaralar, 

natürmort, alegorik ve sembolik bir değere sahip motifler modern bir dille 

yorumlanmıştır. Bu resimlerin ortak özelliği kompozisyonlardaki sadelik, aşırıya 

kaçmamak gibi ilkeler olmuştur. Bu ilkeler, Roh’un dışavurumculuk ile yeni sanat 

versiyonun karşılaştırmalı tablosunda (Tablo 3.1) belirttiği özellikler olan; dingin, 

gösterişsiz, sade, aşırıya kaçmayan nesneler ifadesi ile örtüşmektedir. Roh açıkça 

kitabında bu özelliklerin İtalyan Metafizik sanatın ilgili yönlerinden geldiğini ifade 

etmiştir (Roh, 1968, s. 71). Aynı şekilde bu tabloda yer alan ''kapsamlı, ayrıntılı, titiz'', 

''pürüzsüz, düz'', ''boyama sürecini ortadan kaldıran'', ''ince boya yüzeyi'', ''statik ve 

durağan'' gibi özellikler de bu sanatçıların yarattıkları sanat formları ile ayrıca 

benzerlik gösterdiğini söylenebilir. Aynı şekilde Roh’un argümanında öne çıkan 

minyatür uygulamasını Quanttrocento’lu güneyli ressamlar, uzaktaki küçük 

ayrıntıların önüne güçlü bir şekilde ön plana çıkmış bir yakın bir şekil yerleştirerek 

vakıf olmuşlardır (Roh, 1995). Roh’un referans verdiği Quattrocento On beşinci 

yüzyılda İtalya’da meydana gelen kültürel ve sanatsal olay ve hareketlerin bütünü 

olarak ele alınmıştır.  On beşinci yüzyılın başında İtalya, toplumun tüm kesimlerini 

büyük ölçüde etkileyecek bir kültürel yeniden doğuş dönemi yaşamıştır.  Floransalı 

sanatçılar ortaya çıkan erken Rönesans’ın hümanist ve bireyci bir çağdaş çağa uygun 

olarak klasik sanatın ihtişamını yeniden canlandırmayı amaçlamışlardır.  

Roh ayrıca Güneyde Münih’te daha melankolik olan sanatçıların İtalyan 

Metafizik ile ilişkili olduklarını ifade etmiştir.  Büyülü Gerçekçiler arasında sayılan 

Heinrich Maria Davringhausen, Alexander Kanoldt, Georg Schrimpf, Anton 

Raderscheidt ve Mense eserlerini daha metafizik, heykelsi, mankene benzeyen 

figürlerle, biçim ve sınırları belirginleştirilmiş, birbirlerinden ve çevreden yalıtılmış 

sade biçimlerde işlemişlerdir. Genellikle soğuk ve statik olarak tanımlanan bir dil 

geliştirmişlerdir. Şair Theodor Däubler (1876-1934) de, 1920 yılında De Chirico’nun 

manken figürlerini Almanya’da Der Cicerone dergisindeki makalesinde Almanca 

konuşan kitle ile tanıştırmıştır (Der Cicerone, sayı 9, s.349). Bazı Alman sanatçılar 

mankenleri vekil varlıklar olarak benimsemiştir ve insanlıktan çıkarma atmosferi, 

gerçeğe yakın portrelere bile sızmıştır (Gale & Wan, 2018).  Bahsi geçen vekil 



82 

varlıkları Ortodoks Hıristiyanlık teolojisi ile açıklayabiliriz; Tanrının özü (zatı) insanın 

deneyim alanının ve anlayışının dışında kalır. Tanrının sıfatları ise insana geçebilir. 

Yaratılmamış kutsal olan Tanrı ile yaratılmış olan insan arasında ise bir uçurum vardır 

ki bu uçurumun köprüsü Tanrı’nın insan sureti ile tecelli etmesidir (Öndin, 2001, 

113,114).  

Roh’un Güney'de Münih grubunda İtalyan Metafizik ile bağlantılı grubunda yer 

alan Büyülü Gerçekçi sanatçılardan bir tanesi Heinrich Maria Davringhausen (1894-

1970)’dır. Sanatçının resimlerinde De Chirico’nun belirgin etkisi tekrar eden naif 

unsurların yanı sıra görülmektedir. Roh’a göre, karakteristik özelliği perspektif 

kısaltması olan Davringhausen, figürlerini De Chirico’nun erken dönem geliştirdiği 

türden doğrusal perspektifte, kutu benzeri yapılara, görünüşte havasız boşluklara 

yerleştirmiştir (Roh, 1968). Davringhausen’ın Büyülü Gerçekçi ''Kara Pazarcı'' (Şekil 

3.16) isimli tablosunda da bu özellikler ile karşılaşmaktayız. Resim, Weimar 

döneminin yaygın bir sosyal tipini, hiperenflasyon döneminde servet kazanan 

sömürücü iş adamını karikatürize etmektedir. Sanatçı adamı bir gökdelenin en üst 

katına, sanki açık bırakılmış gibi görünen pencereler ile dolu uzun dar bir kiremit 

kırmızısı ofis içerisine yerleştirmiştir. İyi giyimiyle iş adamı masasında oturmuş, bir 

kadeh şarap ve bir puro içer ve izleyiciye dönük olarak değil dışarıya doğru 

bakmaktadır (Lacma, 2016). De Chirico’nun ebedi olmak ile ilgili olarak kullandığı 

biteviye tekrarlara benzer bir şekilde pencerelerinin perspektif içerisinde 

yerleştirildiğini gözlemliyoruz. Roh’un Büyülü Gerçekçi özelliklerinde yeni uzay 

vurgusundaki klasik duruşu benimsediğini ve derinliği perspektif ile sağlayan On 

beşinci yüzyıl resminde olduğu gibi manzaraların arkaya doğru gittiğini söyleyebiliriz.  



83 

 

Şekil 3.16 Heinrich Maria Davringhausen, Kara Pazarcı, Der Schieber, 1920-1921, 

120 × 120 cm, yağlıboya, LACMA. Los Angeles County Museum of Art, Stiftung, 

Museum Kunstpalast, Düsseldorf,  

Kaynak:https://www.lacma.org/art/exhibition/new-objectivity-modern-german-art-

weimar-republic-1919-1933 

1920’lerde Weimar dönemi ressamlarından Alexander Kanoldt (1881 -1939) ve 

Georg Schrimpf (1889-1938) da Roh’un belirttiği İtalyan sanatçılarından etkilenen 

Münih grubunda yer alan diğer Büyülü Gerçekçi sanatçılardır.  

İtalyan manzaralarını konu alan Kanoldt çoklu perspektif mantığında bir araya 

getiren resimler yapmıştır. Sanatçı, Chirico, Carrà ve Derain’den etkilenmiş 

olabileceği bu resimlerde kullandığı yaklaşımlar sonucunda ortaya çıkmaktadır. 

Manzaralarını kendi stüdyosunda herhangi bir modele veya eskize bağlı kalmaksızın 

çizmiştir. Konu bağlamında sanatçının yaklaşımlarını açıkça ortaya koyan ''Olevano 

II’ (Şekil 3.17) tablosu bir İtalyan kasabasının tasviridir. Sanatçı tarafından sık 

kullanılan Kübist etkinin yanı sıra alışılmadık bir perspektif uygulanmıştır. Bu 

perspektif sanatçının ortaya koymaya çalıştığı gerçeklik algısında herhangi bir 

değişikliğe yol açmamıştır. Kanoldt Kübizmin getirdiği etki ile önden görünüşle 

yukarıdan görünüşü çok perspektifli bir şekilde birleştirmiştir, resim içindeki bölgeleri 



84 

ve seviyeleri kaydırmış ve üst üste bindirmiştir (Michalski , 2003, s.64 aktaran Plumb, 

2006, s.106-107). 

 

Şekil 3.17 Alexander Kanoldt, Olevano II , 1925, yağloboya, 61.5 x 82.5 cm Essen 

Museum Folkwana  

Kaynak:https://www.artnet.com/artists/alexander-kanoldt/olevano-ii-8Yqd8MMAp 

RSz34dyYKSEhQ2 

Roh’a göre, Kanoldt nesnenin manevi içeriğinden emin bir şekilde nesnenin 

gücünü vurgulamıştır. Böylece içten dışa doğru amacına ulaşan yaratıcı süreç, asla bir 

bütün olarak taklit edilmemiş Yeni Gerçeklik görüşleri üretebilmiştir (Roh, 1995). 

Resimdeki özne olarak alınan kasabanın çevresi ile ilişkisinin olmaması Büyülü 

Gerçekçilik'teki tekinsizlik durumunu yaratmaktadır.  

Sanatçının resimlerinde tekinsizlik hissi natürmort ve manzara tasvirlerinde aynı 

şekilde çalışmaktadır. ''Sürahiler ve Kırmızı Çay Kutusu ile Natürmort'' tablosundaki 

(Şekil 3.18) tablolarında perspektifteki hafif bozulmalar izleyicide rahatsızlık duygusu 

yaratmaktadır. Masanın üzerinde dikkati çeken kırmızı bir kutu, saksı içerisinde bir 

kaktüs ve arka tarafta yeşil yapraklı bir bitki, tuzluk, sürahi benzeri bazı mutfak 

malzemeleri, meyve, fincan gibi nesneler tasvir edilmiştir. Bu nesneler, herhangi bir 

bağlamsal ortam hissini ortadan kaldırmak için karanlık bir arka planla bir bağlamdan 



85 

izole edilmiştir. Plumb’a göre, bu tekinsizlik hissi burada dünyanın bir değişim halinde 

olduğu ama bu değişimin ne olduğunun bilinmediği, resmin yarattığı tedirginlik 

duygusunun değişimin insan varlığı için bir tehdit oluşturduğunu düşündürmektedir 

(Plumb, 2006, s.152).  

 

Şekil 3.18 Alexander Kanoldt, Sürahiler ve Kırmızı Çay Kutusu ile Natürmort, 

Stilleben mit Krügen und roter Teedose, 1922, 75.5 x 88.5 cm  

Kaynak: https://www.kunsthalle-karlsruhe.de/kunstwerke/Alexander-Kanoldt/Gros 

ses%20Stilleben-mit-Kr%C3%BCgen-und-roter-Teedose/B561B9BA4286503FCFF 

08EB44DA9B29A/ 

Michalski ise bu nesnelerin yarattığı tekinsizlik hissini ve büyülü olan ile olan 

ilişkisini şu cümleler ile ifade etmiştir;  

Kısıtlı renk kulanımının oluşturduğu atmosferde, boyanın yumuşatılmış ve 

pürüzsüz uygulanışı ile dozu arttırılmış bir sakinlik ve büyülü bir değer kazanır. 

Belirsiz bir perspektifin sebep olduğu uzamsal ilişkiler, göze batan 

süpergerçekçilik ile aynı şekilde vurgulanmış olan gerçekdışılık arasındaki 

gerilimi daha da tırmandırır (Michalski, 2003, s.85). 

Kanoldt, en çok İtalyan Metafizik ressamlarının Quanttrocento örneklerine atıfta 

bulunan kalıcılık vizyonuna sempati duymuştur (Gale & Wan, 2018). Daha grafiksel 

bir stil ile tüm nesneleri tek tek sertleştirerek ve onları pürüzsüz bir metalik yüzeyle 

kaplamıştır. Çarpıcı bir şekilde sessiz ve ağır, hiper-natüralist renkler kullanmıştır. 



86 

Dışavurumcu ressam Alexej von Jawlensky (1864-1941) tarzına benzer bir şekilde 

koyu konturlarla basitleştirilmiş ve stilize edilmiş bir yöntemi benimsemiştir.  

Örneğin, Jawlensky ''Baş'' (Şekil 3.19) de siyah kontur ve renk kullanımındaki tarz 

benzerliğini gözlemlemek mümkündür.  

 

Şekil 3.19 Alexei Jawlensky (Russian, 1864–1941), Baş (Head), c. 1910, Karton üzeri 

tuval üzeri yağlı boya, 41 x 32.7 cm. MoMA Number: 415.1953  

Kaynak: https://www.moma.org/s/ge/collection_ge/objbyartist/objbyartist_artid-28 

96_tech-6_role-1_sov.html  

 İtalyan Metafizik sanatından etkilenen diğer bir sanatçı da Georg Schrimpf 

(1889-1938)’dir. 1920’de Alman sanat yazarı ve eleştirmen Willi Wolfradt (1892-

1988) Schrimpf’i ''sürekli ince, doğrusal, metalik olarak sert silüetli çizimi'' ve ''yerel 

renkli hızlı tempolu resmi'' nedeniyle Alman ressamlar arasındaki “en İtalyan” olarak 

nitelendirmiştir (Bosco, 2020). Sanatçının eserleri, 1925 yılında Hartlaub sergisinde 

yer almış ve yapıtları, Dürer’den On dokuzuncu yüzyıl Romantiklerine kadar uzanan 

ulusal bir gelenek içerisine yerleştirilmiştir (Vangen, 2017, s. 74, n. 90). Otuzlu 

yıllarda Schrimpf'in manzara resimleri çağdaş sanat eleştirisinin odak noktası olarak, 

Alman Romantik manzara resmi ekolünün lideri olarak sunulmuştur (Vangen, 2017, 

s. 74, n. 89).  



87 

Schrimpf’in en olgun resimlerinde kasıtlı bir yapısal anıtsallık bulunmaktadır. 

Ancak resimlerinde anıtsal olan ile Roh’un felsefesindeki doğaldan daha küçük 

şeylerin evrenin sonsuzluğuna yönelimini ima eden minyatür arasında bir sentez 

bulunmaktadır. Bu şekilde geniş kompozisyonlarda düzenli aralıklarla yerleştirilmiş 

minyatür dünyasını bulmak mümkündür. 1926 tarihli ''Uyuyan Kızlar'' (Şekil 3.20) 

olduğu gibi büyük bedenleri çimenlerin küçüklüğüne indirmiştir. Roh'a göre sanatçı, 

Quattrocento'nun Güneyli İtalyanlarının yapmaktan hoşlandığı gibi, uzaktaki küçük 

ayrıntıların önüne güçlü bir şekilde ön plana çıkmış bir yakın şekli yerleştirmekten 

keyif alabilir (Roh, 1995, s.29)  

Bu tabloda iki kız sıcak bir günde tarlada dinlenirken görülmektedir. Resim iki 

kızın modern dünyanın veya diğer dış güçlerin kendilerine yönelik oluşturduğu 

herhangi bir tehditten ziyade, birbirlerinin arkadaşlığında buldukları huzuru ele 

almıştır. Schrimpf'in insan hayatının mahremiyetine konsantre olmayı seven bir 

sanatçı olduğu söylenmektedir (Plumb, 2006, s.70). Roh’a göre sanatçı günlük 

yaşamın mahremiyetini kesin bir sadakatle kutlamıştır. Dünyayı bir avuç çimen, bir 

karınca yuvası olarak tasavvur etmiş ve sanattaki küçüğün (minyatürün) çoktan 

unutulmuş ve büyülü niteliğini bir kez daha hatırlatmak istemiştir (Roh, 1925, s.29)  

 

Şekil 3.20 Georg Schrimpf, Uyuyan Kızlar, Schlafende Mädchen, 1926  

Kaynak: https://indestilte.blog/2020/02/20/de-stilte-in-stormachtige-tijden-georg-sch 

rim pf-1889-1938/ 



88 

İtalyan sanatçılarının resimlerinde izolasyon ve yalnızlaştırmayı kullandığı gibi 

stüdyosundaki odasında sağladığı izolasyon sayesinde büyülü olanı yakalamak 

istemiştir. Sanatçının, Roh’un Büyülü Gerçekçi felsefesinde manevi yaratılış olarak 

nesnenin yakınlığı ile oldukça örtüşen bir yaklaşımı bulunmaktadır. Dış dünyayı en 

hassas şekilde yaratmaya çalışan Schrimpf gibi bir ressam, dış mekânda resim 

yapmamaya, maket kullanmamaya bunların yerine her şeyin iç görüntüden tuvale 

akmasına çok önem verir. Bu nedenle manzaralarını stüdyosunda, neredeyse hiçbir 

zaman bir model ve hatta bir eskiz olmadan çizmiştir. Yine de bu hayali manzaralarının 

hep var olan bir manzarayla karıştırılabilecek gerçek bir manzara olması konusunda 

ısrar etmiştir. Sanatçı manzaralarının gerçek olmasını, sıradan ve tanıdık bir şey olarak 

etkilemesini istemiş, resimlerinde sessiz ve arınmış bir biçim yakalamak için 

çabalamıştır. Roh’a göre, son küçük çimen bile ruha atıfta bulunabilir, bununla beraber 

Roh ressamın her zaman bunu başaramadığını ifade eder. Ancak yaratıcı süreç, 

amacına içten dışa ulaştığı zaman, en fazla parçalar halinde inşa edilen ve hiçbir zaman 

bir bütün olarak taklit edilmeyen Yeni Gerçeklik görüşleri üretebilir (Roh, 1925, s.24, 

s.25)  

Roh, Güney Alman ressamların çalışmalarında Nazarenlerden (Nasıralılardan) 

de bir etki görmüştür; 

Güney'de, Münih'te sanatçılar daha melankolikti ve tıpkı Almanya'nın On 

dokuzuncu yüzyıl Nazaren'lerinin erken Rönesans İtalyan sanatıyla bağlantı 

kurmaya çalışması gibi İtalyan arte metafica'sıyla ilişkilendiriliyordu. Bununla 

birlikte De Chirico'nun erken dönem çalışmalarındaki yeni İtalyan üslubu, 

gerçeküstü yapılara nüfuz etmiş ve zenginleştirilmişken, Münih'teki ilgili 

hareket daha basit ve daha dekoratifti (Roh, 1968, s.70-71).  

Bu etki Schrimpf'in çalışmaları için de geçerlidir.  Plumb'un, ''Uyuyan Kızlar'' 

(Şekil 3.20) resmi ile Johann Friedrich Overbeck (1789-1869)’ın ''İtalya ve Almanya'' 

(Şekil 3.21) eseri arasında pek çok ortak ortaya sahip olduğunu ifade etmiştir. Resimde 

biri sarışın, biri siyah saçlı iki genç kadın birbirine bakmaktadır. Elleri, yakın 

bağlarının bir işareti olarak birbirine kenetlenmiştir. Ellerin açılma ve kapanma 

arasındaki sakin denge, iki kadının samimi ilişkisini ifade etmektedir (Die 

Pinakotheken, 2023).  Schrimpf kullandığı renkler parlak ve düzdür. Her iki resmin de 

ortak noktası her ikisinin birlikteliği duygusunu aktarmalarıdır, herhangi bir dış etki 

olmadan bir anı paylaşmaktadırlar (Plumb, 2006, s.70). 

 



89 

 

Şekil 3.21 Johann Friedrich Overbeck (1789-1869), 1828, İtalya ve Almanya, Tuval 

üzerine yağlı boya, 94,5 x 104,7 cm, 1832'de Kral I. Ludwig tarafından Frankfurt 

kitapçısı Johann Friedrich Wenner Inv.'nin mülkünden alındı  

Kaynak: https://www.pinakothek.de/kunst/meisterwerk/friedrich-overbeck/italia-und 

-germania 

Carlo Mense (1886-1965) de sanat tarihçisi Roh'un çevresindeki Münih 

çevresinin bir parçasıdır. Onun ve arkadaşları Davringhausen ve Kanoldt’un 

çalışmaları, Roh'un Büyülü Gerçekçilik hakkındaki yazılarına ilham vermiştir 

(Hemingway, 2017, s.268). 1921-1924 yılları arasında Roh, Münih'in Büyülü 

Gerçekçi ressamları Mense, Schrimpf ve Kanoldt ile arkadaş olmuş ve ilerici sanat 

dergileri Das Kunstblatt ve Der Cicerone için onlar hakkında yazılar yazarak kitabının 

temelini oluşturan fikirler geliştirmiştir (Das Kunstblatt 7, 1923, s.264-268 aktaran 

Hemingway, 2017, s.268).  

Mense'nin ''Don Domenico Portresi'' gibi daha sonraki çalışmalarında, çağdaş 

İtalyan resmine olan ilgisini yansıtan esrarengiz gerçekçi bir tarz geliştirmiştir (Şekil 

3.22). Sanatçı yeni objektifliği, renk olarak daha az saf ama belirli bir dekoratif 

incelikte, oldukça boğucu bir İtalyan Romantizmi ile birleştirmeye çalışmıştır (Roh, 

1968, s.73).  



90 

 

Şekil 3.22 Carlo Mense (1886-1965), ''Don Domenico Portresi'', 53.6 x 42 cm, Karton 

Üzerine Yağlıboya  

Kaynak: Gale, M. ve Wan, K. (2018). Magic Realism: Art in Weimar Germany 1919–

33. London: Tate.   

1911 yılından itibaren Dışavurumcu resimler yapan Mense, 1918 yılından 

itibaren bu eğilimden uzaklaşarak onun için önemli olan, Roh’un da Büyülü Gerçekçi 

resimlerin özelliği olarak tanımladığı sakinleştirici biçimlere yönelmiştir. Daha 

önceden kısaltmayı tercih ettiği derin uzamsal etkiye sahip parçalı biçimsel yapılar 

artık nazikçe birbirinden ayrı bedenler ve figürler halinde bir tasvire dönüşmüştür. 

Akabinde, sanatçı kendi de dahil portreler yapmaya başlamıştır. ''Don Domenico 

Portresi''inde (Şekil 3.22) olduğu gibi aşkın renklilikte, hafif bir ışığın gelişi özellikle 

dikkat çekicidir. Yüz hatları, gerçeküstü bir bileşene sahip spot ışıkları gibi ortaya 

çıkar ve oturan kişiye gizemli, neredeyse kukla benzeri bir görünüm verir. Bunun 

sonucunda, etkileyici ve büyüleyici bir portre resmedilmiş olur (Ketterer Kunst, 2021, 

s.149). Ayrıntıların betimlenmesindeki soğukkanlılık ve yalıtılmışlık durumu ile bu 

resim Büyülü Gerçekçi özellikleri barındırmaktadır.  

Savaş sonrasında konstrüktivist resimler yapan Anton Räderscheidt (1892- 

1970) 1926’da uslüp değiştirerek Konstrüstivist resimlerin yerine Büyülü Gerçekçi 

resimler yapmaya başlamıştır. Räderscheidt, 1926 yılında Roh’a bir mektup yazarak, 

Max Ernst’in de içinde olduğu yeni bir sanatçılar derneğini kuracaklarını, çalışmalarını 

https://en.wikipedia.org/wiki/Constructivism_(art)


91 

Richmond Galerie’de sergileyeceklerini ve gelişmelerden kendisini haberdar 

edeceğinin bilgisini verir (Tate, parag.6). Sanatçının mektubunda duyurduğu bu yeni 

yaklaşımı iyi bir şekilde örnekleten ''Ressam ve Modeli'' (Şekil 3.23) tablosunda 

manken benzeri figürlerin çevrelerinden ve birbirlerinden kopuk duruşlarında 

Metafizik sanatın etkisi belirgindir. Raderscheidt eserlerini daha metafizik, heykelsi, 

mankene benzeyen figürlerle, biçim ve sınırları belirginleştirilmiş, birbirlerinden ve 

çevreden yalıtılmış basit biçimlerde işlemiştir.  

 

Şekil 3.23 Anton Räderscheidt, Ressam ve Model, 1926, kayıp veyahut yok edilmiş.  

Kaynak:https://www.tate.org.uk/research/tate-papers/19/august-sander-and-the-artis 

ts-locating-the-subjects-of-new-objectivity 

Resmin arka planda podyum üzerinde resmedilmeyi bekleyen çıplak bir model 

konumlanmıştır. Bu model sanatçının kendisi de ressam olan sanatçının eşi ressam 

Marta Hegemann (1894-1970)’dır. Siyah smokin, beyaz gömlek ve papyon giyen 

sanatçı, modele sırtını dönmüş tuvalin ön düzleme ile aynı hizada izleyiciye 

bakmaktadır. Elinde temiz bir palet tutmaktadır. Sanatçının ayakları ile şövalenin tahta 

ayaklarında arasında bir bağlantı kurularak harmanlanmıştır, sanatçının bacakları 

şövale tutan tahtalar arasında kaybolmaktadır. Erkek ve kadın arasındaki fiziksel 

https://en.wikipedia.org/wiki/Metaphysical_art


92 

karşıtlıklar, ressam ile modeli arasındaki tuhaflığı ve mesafeyi hem duygusal hem de 

mekansal olarak pekiştirmektedir. Birbirlerine yabancılaşmışlar, ressam ve model 

rollerinde donup kalmış, oyunculuk yapamaz hale gelmişlerdir. Tabloda, siyah 

smokini ile şövale ve tuval arasında sıkışan sanatçının pozisyonu perspektif olarak 

imkânsız olması gibi bazı tuhaflıklar dikkati çekmektedir, bu da resme tekinsiz 

hissiyatı katmaktadır.  

Räderscheidt'in resimlerinin karakteristik özelliği olan boş alan, temiz çizgiler 

ve uzaklaşan perspektif yanılsaması bu tabloda da görülmektedir.  Boş alanın eğimli 

perspektifi ve donmuş figürler nedeniyle sahne bir tür rüyaya dönüşmüştür, bu da 

resme gerçek dışı ve baskıcı bir atmosfer vermektedir. Gerçeklik ve Gerçeküstülük'ün 

bu birleşimi, resmin tamamını temsil eder ve Räderscheidt'in Büyülü Gerçekçilik'i ile 

sanat anlayışını tanımlar (Nentwig, 2011, s. 239-242 aktaran Tate, 2013, parag.2)  

3.1.9 Franz Roh Rousseau’dan Etkilenen Büyülü Gerçekçi Naif Grubu 

Sanatçıları  

Büyülü Gerçekçilik’te naif unsurları eklemek Dışavurumculuk'tan uzaklaşmak 

için kullanılan önemli bir strateji yaklaşımı olmuştur. Bu yönde verilen ilk eserlerin 

çoğu naif öğeler içermektedir, bu da birçok durumda resimde büyülü bir ruh hali 

yaratmıştır. Bu sebeple naif grup öne çıkan bir kategoriyi oluşturmaktadır. Bu sanat 

ile ilgili Almanya’da Münih ve Hannover’de önemli gruplar oluşmuştur. Roh 

kitabında (1968) Rousseau’ya benzer şekilde resim yapan iki ressama atıfta 

bulunmuştur; Georg Scholz (1890-1945) ve Walter Spiess. Bu sanatçıların ayrıntılı ve 

özenle boyanmış bir idili tercih ettiklerini yazmıştır (Tez, Bölüm 3.1.6, s.60).  

Büyülü Gerçekçi sanatçılar için naif ve primitif resimler yapan Fransız ressam 

Henri Julien Felix Rousseau (1844-1910) önemli bir ilham kaynağı olmuştur 

(Guenther,1995, s.64).  Rousseau, amacının modern yaşamın gerçek temsili olduğunu 

ve kendisinin en iyi gerçekçi ressamlardan biri olma yolunda olduğunu beyan etmiştir 

(Lanchner & Rubin, 1985, s. 256). Sanatçı kendine atıfta bulunduğu Gerçekçilik ile 

ilkel aileleri, düzenli banliyöleri çocuksu bir şekilde doğal olmayan canlı renkler, tek 

noktalı perspektif, basit şekiller, tek tipte aydınlatma ile tasvir etmiştir. Bu eserleri 

yaratırken, özellikle Büyülü Gerçekçilik'te teknik olarak bilinen keskin fırça işçiliğini 

kullanmıştır. Rousseau’nun bu tür özellikleri resminde kullanması eserlerine bir gizem 

katmıştır. Biçimsel mükemmelliği, kütlelerin düzenindeki titizliği, konturlarının 



93 

kesinliği, her çizginin, her yüzeyin ve her vurgunun kafiyesini kompozisyonun 

kendisinde bulduğu neredeyse mucizevi yerleşimi özellikle çarpıcıdır (Moma, 1985, 

s.140). Kendi kendini yetiştirmiş Rousseau, Salvador Dali ve René Magritte gibi 

gerçeküstü sanatçılar tarafından desteklenerek onlar için çok önemli bir emsal 

olmuştur. Breton Büyülü Gerçekçilik'in Rousseau bağlantısını şu sözler ile net olarak 

açıklamıştır: ''Büyülü gerçekçiliği ilk kez Rousseau ile konuşabiliriz…Büyülü 

nedenselliğin müdahalesi'' (Tate Modern, parag. 4). 

Rousseau, Almanya’da bilinen bir sanatçıdır ve 1910 yılındaki ölümünden sonra 

pek çok önemli yayında yer almıştır. 1912'de Kandinsky, Rousseau'yu ''Büyük 

Gerçekçilik’in babası olarak övmüştür'' (Plumb, 2006, s. 16). Köln'deki Doğu Asya 

Müzesi'nin küratörü Alfred Salmony (1890-1958)’e göre, Rousseau küçük-burjuva 

sadeliği içinde, romantik özlemi ve peri masalı benzeri gizemi istisnai ve büyük sanat 

eserlerinde birleştirmeyi ustaca başarmıştır. Gerçeklik alemleri, duygusal 

komplekslerin taşıyıcıları olmak üzere yeniden güçlendirilir. Bu, insanı gözün 

değişken yüzeyini, görünüşünü kavramaya döndürmez. Yalnızca karanlık bilinçdışına, 

belleğe doğrudan bir derinlik rehberliğiyle retina üzerindeki izlenim değil ama 

hafızadaki görüntüsü yeniden boyanabilir. Tıpkı çocuk çizimleri, köylü resmi gibi ve 

geçen yüzyılın ustaları gibi tasarımda sınır tanımadan resim yapabilmek gerektiğini 

ifade etmiştir. Dünyanın yeni yakınlığı ve sevgisi de karşılığını resimde Rousseau ile 

bulmuştur (Salmony, 1921, s.272). 

Roh, Rousseau o kadar önemsemektedir ki ''Uyuyan Çingene'' (Şekil 3.24) 

resmini ''Dışavurumculuk-Sonrası Büyülü Gerçekçilik: Son Avrupa'nın Sorunları'' 

kitabının ön kapağı yapmıştır. 1924 yılında Der Cicerone dergisinde (Der Cicerone, 

no. 16, Temmuz 1924, s. 713-716) Yeni bir Henri Rousseau: Sanat tarihinde ustanın 

konumu üzerine "Ein neuer Henri Rousseau: Zur kunstgeschichtlichen Stellung des 

Meisters" başlıklı bir makale yayınlamıştır (Moma, 1985, s.140). Roh’un Büyülü 

Gerçekçilik teması gerçek biçimlerin günlük gerçekliğe uymayan bir şekilde 

birleştirildiği basit bir resimdir. Uyuyan Çingene, tıpkı edebiyatta büyülü unsurların 

sıradan günlük hayatın bir parçası gibi sunulması gibi gerçek olmayan, imkânsız ama 

yine de orada sabitlenmiş gibi görüntüsü ile seyirciye büyülü bir gerçekçilik sunmuştur 

(Carpendier, 1995, s.102-103). 

John Quinn Sale kataloğunda (1926) önsözünde Fransız film yönetmeni Jean 

Cocteau (1889-1963) sanatçının resminin eşsiz ve şaşırtıcı atmosferi hakkında 

aşağıdaki şekilde bir yorumda bulunmuştur;  



94 

Çöldeyiz. Orta yerde yatan çingene rüyada kaybolmuş ya da bir rüyaya kapılmış, 

o kadar uzak ki -arka plandaki nehir gibi- arkasındaki aslan ona ulaşamadan onu 

kokluyor. Gerçekten de aslan ve nehir uyuyan kadının rüyası bile olabilir. Böyle 

bir barış! Gizem kendine inanır ve çırılçıplak durur, açığa çıkar. . .. Çingene 

uyuyor, gözleri kapalı...Bu hareketsiz akan figürü, bu unutkanlık nehri nasıl 

anlatılır? Su altında dalgıçlar gibi gözleri açıkken ölümde nasıl uyuyacağını 

bilen Mısır'ı düşünüyorum. ... Böyle bir şey nereden düşer? Ay'dan...Ve belki de 

hiçbir ayrıntıyı gözden kaçırmayan ressamın, uyuyan ayakların etrafındaki 

kumda herhangi bir baskıyı atlamamaya özen göstermesi sebepsiz değildir. 

Çingene yattığı yere gelmedi. O orada. O burada değil. Hiçbir insan bölgesini 

işgal etmiyor. Önceden kübist natürmortları yansıtan aynalarda yaşıyor (Moma, 

1985, s.140).  

 

Şekil 3.24 Henri Rousseau, Uyuyan Çingene, 1897, 129.5 x 200.7 cm, Museum of 

Modern Art, New York 

Kaynak:Hemingway, A. (2017). Franz Roh's Nach-Expressionismus and the 

Weltanschauung of the Weimar Republic. German Studies Review, 40(2), 276. 

Fransız müze küratörü ve sanat eleştirmeni Didier Ottinger (1957-) göre, Birinci 

Dünya Savaşı’ndan sonraki bütün bir nesil boyunca, Rousseau’nun çalışmaları hem 

erişilebilir hem de şiddetle değiştirilen bir kültürün normlarından kopan beklenen bir 

sanat programını karşılamıştır. Onun saflığı çok kişiye ulaşmayı amaçlayan bir sanatı 

ve bir kültürü yeniden tasarlama projesi ile uyumludur. Scholz, naif bir üslup aracılığı 



95 

ile sanatın toplumsal ve politik biçimiyle yeniden bağ kurmuştur (ArtPress, Ottinger, 

2022). Her ne kadar salt gerçekçi bir sanatçı olsa da bu bağlamda Rousseau’dan 

etkilenen naif grup altında yer verilmiştir.   

Scholz’un Alman köyleri naif sanatçıları hatırlatacak şekilde oyuncak evleri 

andırır. Sanatçı, toplumun hastalıklarının en iyi şekilde, Eski Usta’ların titizlikle 

boyanmış gerçekliği aracılığı ile ortaya çıkarılacağını düşünmüştür. ''Gündüz Vakti 

Küçük Bir Baden Kasabası'' (Şekil 3.25) resminde Weimar Cumhuriyetinin siyasi ve 

sosyal bir eleştirisini sunmuştur. Savaşçı gibi görünen ama işlerini oyuncak bebek gibi 

yapan yetişkinler ile kurgusal küçük kasaba yaşamını ironik bir şekilde ele almıştır. 

Köy sanki bir kürenin üzerine yerleştirilmiştir veya Roh’un yorumunda bir istasyon 

şefinin oturma odası minyatür bir cennet gibi tasvir edilmiştir. Roh, Münih’te 

ressamlar arasında dünyalarını bir oyuncak kutusunun içindeymiş gibi gören bir 

eğilimden bahseder. Dışavurumculuk'un anıtsallaştırıcı yönüne tepki olarak bu yeni 

stilde sanki bir karınca tepesini büyüteçle izliyormuş gibi resme yakınlık sağlanmıştır. 

Art Institute Chicago Galerisi eserin yorumunda, Almanya’nın inanç, aile, ülkenin 

büyük mirası ve ulusal semboller gibi ideallerinin bu resimde bize hatırlatıldığını 

belirtir. Arabayı iten kadın ve düzenli bir çizgide yürüyen bir grup kaz aile hayatını 

sembolize ederken, Büyük Frederick’in büstü ülkenin büyük mirasını 

çağrıştırmaktadır. Sanatçı 1925 yılına gelindiğinde üslubunu Neo-Klasizm yönüne 

doğru çevirmiştir. 



96 

 

Şekil 3.25 Georg Scholz, Gündüz Vakti Küçük Bir Baden Kasabası, 1922-1923, panel 

üzerine yağlıboya, 99,7 × 74,3 cm, Art Institute of Chicago, Chicago  

Kaynak: www.artic.edu/artworks/234972/small-town-by-day-badische-kleinstadt-bei-

tage  

Roh’un belirtiği gibi, aynı zamanda müzisyen ve dansçı da olan ressam Walter 

Spiess (1896-1947) Rousseau’nun naif sanatından etkilenen diğer bir sanatçıdır.  

Sanatçının çalışmaları daha çok mistik, pürüzsüz, soğuk ve statik nitelikler 

taşımaktadır. Sanatçının zarif ve egzotik bir stille yapmış olduğu ''Veda''sı yüksek bir 

yerden aşağıya doğru, bütün genişliği içine alacak biçimde sanki aydan görülüyormuş 

gibi hissi uyandırır (Şekil 3.26). Roh bu resim tasvirinde, Spiess’ın da sevdiği 

Chagall’a atıfta bulunmuştur. Sanatçı bir halk festivalinin küçük betimlemesinin 

boyutlarını öyle bir değiştirmiştir ki resme Chagall'ın fantezilerinden bir şeyler girmiş 

gibidir. Roh’a göre bu resim, Mozart’ın zamanının müzik kutusu tonuna, uzaktan 

duyulan gümüşi bir melodiye sahiptir (Roh, 1968, s. 76).  



97 

 

Şekil 3.26 Walter Spiess, Veda, 1921, tuval üzerine yağlıboya, 75 x 95 cm, Museum 

Arma,Bali 

Kaynak:http://www.artnet.de/k%C3%BCnstler/walter-spies/der-abschied-the-fare 

well-ETivRJeS6v3fXxcn74-IRQ2  

Münih çevresinde sanatın pastoral ve biraz duygusal olan bir sağ kanat ile daha 

yaygın olarak karşılaşılmaktadır. Georg Schrimpf ve Carlo Mense gibi biraz 

duygusallığa, gerçeklerden kaçmaya ya da Rousseau’nun sade üslubuna meyleden 

bazı sanatçılar bulunmaktadır ancak Guenther’e göre onların başlangıç noktası her 

zaman nesnel gerçekliğin mikroskobik analizi olmuştur (Guenther, 1995, s. 46). Roh, 

Schrimpf’in naifliğinde aşırı bir içsellik duygusuna dayalı olan bir tür dindarlık 

hissettiğini söylemiştir (Michalski, 2003, s.78).  Eleştirmen, Schrimpf’in resimlerinde 

Tanrı’nın annesi yerine tarlalardaki çobanın saflığı görüldüğünü söylemiştir (Roh, 

1995, s.17). Gerçekten de Büyülü Gerçekçilik ile dini ve aşkın temaların yerine sıradan 

olanı kutlayan bir stil gelmiştir.  

Schrimpf’in ''Bavyera Ormanındaki Manzara'' isimli (Şekil 3.27) pastoral 

manzarası Roh’un Büyülü Gerçekçi kuramındaki fikirleri ile örtüşmektedir. Bavyera 

manzarasında, ön planda ağaç manzarası ve arka planda tepelerde geniş bir gökyüzü 

yer alır. Perspektifin etkisi, Roh’un Büyülü Gerçekçiliğin hem uzak hem de yakın bir 

görünüm ve minyatürü içermesi gerektiği önergesini izler. Bu durumda minyatür, 



98 

gökyüzüne karşı manzaranın küçüklüğünde ve ağaçların detayında ortaya çıkar. 

Rousseau’da olduğu gibi detaylar en ince ayrıntısına kadar işlenmiştir. Bu, izleyicinin 

kendi gözlerinin bir bakışta sağlayacağından daha gerçekçi bir ayrıntıya erişimini 

sağlayan bir manzara resmidir. Bu tipik gerçekçi sahnede büyülü yön ayrıntılı 

ağaçların ürkütücü doğruluğunda yatmaktadır. Gerçek detayları abartarak büyülü bir 

atmosfer sağlanmıştır (Bowers, 2004, s.111-112) Amatör bir ressam olarak naifliğini 

hiç kaybetmeyen sanatçı pasif renkli alanlar ve net sağlama yakın çekim görüntüler ile 

pastoralin eski temasına yeni bir yön vermiştir (Roh, 1968).  

 

Şekil 3.27 Georg Schrimpf, “Landscape in the Bavarian Forest." 1933. (Bayerische 

Staats- gemaldesammlungen. Munich) Bavyera Devlet Resim Koleksiyonları 

Kaynak:https://www.sammlung.pinakothek.de/de/artwork/we4koar4z5/georgschrim

pf/landschaft-im-bayerischen-wald 

Roh’un sanatçı listesinde yer alan Alman sanatçı Max Peiffer Watenphul (1896 

-1976) de Rousseau ile bağlantılıdır. Sanatçı, nesnenin dış kabuğuna ve konturların 

keskinliğine eserlerinde yer vermiştir. Resmin iki boyutlu yapısı, güçlü renkleri ve 

konuların kasıtlı olarak naif uygulanması Rousseau’yu anımsatır.  Alman sanat 

tarihçişi Mario-Andreas von Lüttichau (1952 - )’ya göre, ''Sanatçının temsilindeki bu 

ağırlıklı olarak nesnel ağırbaşlılık ve basitleştirme, görünür bir gerçekliğin kilidini 

açma anı, "saf" resmin Büyülü Gerçekçilik ile gönüllü ve bariz birleşimi modern bir 

https://de.wikipedia.org/wiki/1952


99 

yorum almış olsa bile, yeniden Rousseau'nun resimsel düşüncesine geri döner.'' 

(Lüttichau, 2020, parag.14). Watenphul genellikle gizemli, melankolik ve büyülü olan 

kendisine ait başka bir gerçeklik yaratır. Salmony, genç Max Peiffer Watenphul'un 

erken dönem manzaralarının ve natürmortlarının ruhunu “farklı bir varlık türü, 

eğlenceli ama sembolik olarak bağlantılı, bir şekilde uzun zamandır tanıdık ama yine 

de yeni” olarak tanımlamıştır (Salmony, 1921, s.272).  

Watenphul'un ''Weimar'' isimli pastoral resminde (Şekil 3.28) geniş doğa ve park 

manzarası ile çevrelenmiş, sık ağaçların arkasında konumlanmış evleri ve devasa çan 

kuleli bir kilise yer almaktadır. Ön planda beyaz bir koyun ve siyah bir at seyrek çiçekli 

çayırların üzerinde betimlenmiştir. Bir araya toplanmış koyu duman hafif bulutlu 

gökyüzüne yükselir ve sağ üst tarafta beyaz zambaklar belirmiştir. Gökyüzünde sarı 

harfler ile WEIMAR yazılmıştır. Bu resimde her şey detaylı bir şekilde görülmektedir. 

Sanatçının Büyülü Gerçekçi olarak kabul edebileceğimiz resminde inandırıcı bir 

gerçekliğe dayanmaktan çok, görülenleri tekrardan düşüncelerinde canlandırarak yeni 

bir gerçeklik oluşturmuştur. Bu resimsel düşüncede Büyülü Gerçekçi edebi 

yorumunda olduğu gibi bir tuhaflık olarak karşımıza çıkmaz ve hayata karşı yeni bir 

tavır yaratır gibidir.  

 

Şekil 3.28 Max Peiffer Watenphul, Weimar, 1920, Von der Heydt-Museum Wuppertal  

Kaynak:https://peifferwatenphul.de/en/texte/italy-is-what-matters/ 



100 

Steve Plumb kitabında, Beckman’ın ''Demir Yaya Köprüsü’nü resmini (Şekil 

3.29) Rousseau’ya gönderme yapmış, hatta Rousseau’nun ''Ben, Portre-Manzara'' 

(Şekil 3.30) resmi ile arasında ortaklıklar olduğunu ileri sürmüştür. Frankfurt şehrini 

tasvir edildiği bu resimde şehrin ortasındaki Main nehrinin üzerindeki demir köprü ön 

plana çıkmaktadır. Arka taraftaki modern endüstriyel şehir manzarasında havayı 

kirleten bir baca ve nehrin üzerinde yoğun bir trafik ve kirlilik betimlenmiştir. 

Çarpıtılmış perspektif, bu şehir manzarasında bir şeylerin tam olarak doğru olmadığı 

hissine katkıda bulunmaktadır, Plumb’a göre, buna rağmen açıkça Beckmann'ın 

iletmek istediği bir izlenim olsa da tablo tamamen tehdit edici değildir. Bu çarpıtılmış 

perspektif resme, tıpkı Rousseau'nun bir tablosunun büyüleyici olması gibi aynı 

zamanda bir tür çekicilik de katmaktadır. Ona göre, bu resimde bariz bir şekilde 

Rousseau etkisi hissedilmektedir, özellikle insan figürlerinin Rousseau'yu çok 

andırdığını ileri sürmektedir. Figürler bu resimde yalnız değillerdir, sağ alttaki iki 

adam ile köprüden geçen bir anne ile çocuk birbirleri ile etkileşime girmişlerdir 

(Plumb, 2006, s.93,94). 

 

Şekil 3.29 Max Beckmann, Demir Yaya Köprüsü, Der Eiserne Steg (1922), 84 x 120 

cm  

Kaynak: https://www.kunstkopie.de/a/max_beckmann/der-eiserne-steg-1.html?gc 

lid=Cj0KCQiApKagBhC1ARIsAFc7Mc5QZy3CoEdu6WWkE7AnKZs-1odAq02 

SB6yKVP_tMuJMGdN7AFCKi0MaAincEALw_wcB)  



101 

Rousseau'nun oto portresinde de uzakta yeni inşa edilen Eyfel Kulesi ve nehir 

kıyısında yalnız bir çift ile arka plana hâkim bir köprü gösterilmiştir. Tablonun geri 

kalanına göre Rousseau'nun boyutu da izolasyona işaret etmektedir ancak bu resimde 

herhangi bir eleştiri veya tehdit duygusu görülmez.  

 

Şekil 3.30 Rousseau, Ben, Portre-Manzara, (1890), Prag Ulusal Galerisi 

Kaynak: https://www.ngprague.cz/o-nas/novinky/mezinarodni-den-celniku-celnik-

rousseau 

3.2 Gerçeküstücülük ve Büyülü Gerçekçilik Arasındaki Bağıntı  

Büyülü Gerçekçilik, Yeni Nesnelcilik ve Gerçeküstücülük Yirminci yüzyılın ilk 

yarısında gelişen sanat eğilimleridir. Gerçeküstücülük, insan varlığının pragmatik 

olmayan, gerçekçi olmayan yönlerini araştırdığı için genellikle Büyülü Gerçeklik ile 

karıştırılır.  Büyülü Gerçekçilik'le ilgili karmaşıklığın çoğu onun Gerçeküstücülük'le 

aynı zamanda ortaya çıkmasından kaynaklanmaktadır (Özsevgeç, 2015). 



102 

Yirminci yüzyılda psikoloji alanında yaşanan gelişmeler ile bilinçdışı 

gerçekliğin daha hakiki bir gerçeklik olduğuna ilişkin veriler ortaya koymuştur. Freud 

ve Jung öğretileri sanat çevrelerinde etkin olmuştur. Gerçeküstücülük bu dönemde 

toplumsal önyargı ve sınırlayışa, dar bir nesnellik ve akıl anlayışına başkaldırmış, 

düşün ve imgelem yolu ile bilinçaltının gücünü ön plana çıkarmıştır.  Gerçeküstücülük 

1919'dan 1939'a kadar süren ve uygulayıcıları tarafından bir manifesto aracılığıyla 

tanımlanan sanatsal bir hareket olarak tanımlanmıştır. İnsansal bütünlüğü ve 

özgürlüğünü gerçekleştirme amacına yönelen Gerçeküstücülük kendini bir akımdan 

daha çok bir devrim hareketi olarak görmüştür (Hilav, Ertem, & Kutlar, 1962, s. 9).  

Freud yöntemleri ile bilincin koyduğu engelleri kaldırmak için şiir ve resmi bir araç 

olarak kullanmıştır. Nesnel gerçekliği yıkmak için gerçeküstü nesneler ve imgeler 

kullanılmıştır. Zamanla kullanılan araçlar, varılmak istenen amaca uygun düşmemiş 

beklenilen devrim gerçekleşmemiştir. Gerçeküstücülük kitabında bu başarısızlığın 

gerçeküstücülüğün, düşünce ile gerçek, imgesel ile nesnel, salt olan ile görece 

arasındaki diyalektik birliği kesin olarak kuramamış olması olarak ifadelendirilmiştir 

(Hilav, Ertem, & Kutlar, 1962, s. 10).  

Gerçeküstücülükte fanteziler, düş gibi imgeler karmaşık arzuların fiziksel 

göstergesi olarak bilinçaltı görselleştirilir (Öndin, 2019, s. 250). Bu sanat akımı, 

keşfettiği yönleri hayal gücü ve zihinle ilişkili olduğu ve özellikle sanat yoluyla insanın 

''iç yaşamını'' ve psikolojisini ifade etmeye çalıştığı için Büyülü Gerçekçilik'ten 

farklıdır. Büyülü Gerçekçilik'te olağanüstücülük bir rüya ve psikolojik deneyim 

şeklinde sunulması durumunda maddi gerçeklikten uzaklaşarak onu hayal dünyasına 

yerleştirir. Büyülü Gerçekçilik'in büyüsünün sıradanlığı, somut ve maddi gerçeklikteki 

kabul edilen ve sorgulanmayan konumuna dayanmaktadır (Bowers, 2004). 

Gerçeküstücü ressamlar, doğanın basit taklidini geride bırakarak duyguyu ve 

kişisel deneyimlerin ifadesini öne sürmüşlerdir. Onlar için gerçek, esinlerine göre 

düzenleyebilecekleri öğeleri sağlayan bir araçtır. Bu akım içerisinde üretilen eserler 

doğrudan doğruya gerçek dünyaya saldırmaktadır. Nesnel bir bakış açısı ile dışsal 

gerçekliğe bağlı olan Realizm'e zıt olup öznel yapıya sahip kişisel gerçekler ile 

ilişkilidir. Roh, Gerçeküstücük'ü daha incelikli bir psikolojik metamorfozun yerini 

alan nesnelerin kendilerinin ''çalkantılı söylemler'' (tumultuous interjections) yolu ile 

fiilen dönüşümün gerçekleştiği bir hareket olarak görmüştür (Gee, 2013, s. 67).   

Aragon’un göre ''Zihnin kavradığı tek şey gerçekten ibaret değildir. Bundan 

başka şeyleri de kavrayabilir'' (Hilav, Ertem, & Kutlar, 1962, s. 37). Gerçek var olan 



103 

ile ilgili olup nesneldir, Gerçekçilik ise kişisel algılanan ile ilgilidir ve özneldir. Büyülü 

Gerçekçilik'in edebiyat alanında ilk örneklerini veren Alejo Carpentier (1904-1980)’a 

göre Gerçeküstücüler, tuhaflık duygusunu yaratmak için yapıtlarında olağanüstüden 

yararlanmışlar ama onu gerçeklikte nadiren aramışlardır (Guenther, s. 103). Salvador 

Dali’nin ''Belleğin Azmi'' (Şekil 3.31) örneğinde olduğu gibi tuhaflık hissini yaratmak 

için önceden tasarlanmış ve üretilmiş bir gizem (mystery) bulunmaktadır.  Büyülü 

Gerçekçilik, irrasyonel de olsa düzenli bir perspektife dayalıyken, Gerçeküstücülük 

“yapay” kombinasyonlar getirmiştir (Bowers, 2004). 

 Dali, bilinçaltına özgü usdışı görüntülerin olabildiğinde eksiksiz bir şekilde ele 

alındığı paranoyak-eleştirel yorum metodunu kullanarak resmetmiştir. Bu yöntem ile 

bilinçaltı verilerini, düşlerini, hayallerini hiçbir estetik, etik ve mantıksal denetimden 

geçirmeden aktarabilmektedir (Öndin, 2019). Sanatçı'nın ''Belleğin Azmi'' (Şekil 3.31) 

tablosu, resim yolu ile hayatın bir yönünü, hafızayı yani psikolojik olanı resmetmeye 

çalışmaktadır (Bowers, 2004, s. 22). Dalí'nin ünlü Eriyen Saatler'ini betimleyen 

tablosunun düzeni, tanıdık unsurlara sahiptir, ancak genel kompozisyonunda gerçek 

dışı olan bir manzara görülmektedir.  Gerçeküstücülük'ün tipik bir örneği olarak, 

resmin tüm unsurları kendi içlerinde tanıdıktır ve yine de yaşamın fiziksel olmayan bir 

yönünü ifade etmek için çarpıtılmıştır veya bağlam dışına yerleştirilmiştir. Bu resim, 

Gerçeküstücülük'ün çelişkilere dayanması ve paradoksların birleştirilmesi yönünü 

ortaya koymaktadır. Büyülü Gerçekçilik anlatının yaratılmasıyla birleştirilen bir 

paradokstur, büyü kusursuz bir şekilde gerçeğe dahil edilir. Büyülü Gerçekçilik'in, 

gerçeğin ve büyünün yönlerini bir araya getirmek için, Gerçeküstücülük'ün bu yönü 

ile uyumlu olduğu söylenebilir. Ancak, bu resim, Büyülü Gerçekçilik'ten ayıran 

psikolojik ve gerçek dışı olanla ilişkisini de ortaya koymaktadır. Saatler, paradoksal 

olarak metalden yapılmış görünmekle birlikte kumaş kadar esnektirler (Bowers, 2004). 



104 

 

Şekil 3.31 Salvador Dalí, Belleğin Azmi, 1931, tuval üzerine yağlıboya, 24 x 33 cm., 

The Museum of Modern Art, New York  

Kaynak:https://www.moma.org/collection/works/79018  

Gerçeküstücülük’ün teorik gelişmlerini yakından takip eden diğer bir ressam 

Max Ernst (1891-1976)'dir. Ernst, Gerçeküstücü hareketin temel doktrini sayılabilecek 

sanat ile hayatı uzlaştırmayı gerçek anlamda uygulayabilmiş sanatçılardan birisidir. 

Ernst, ''kendi içinde gören şey'' deyimi ile sanatçının rolünü gördüklerini ortaya 

çıkarmak olduğunu şöyle açıklamıştır (Hilav, Ertem, & Kutlar, 1962, s. 50). 1925 

yılında keşfettiği frotaj(frottage) tekniğini yazımdaki otomatizmin resimdeki karşılığı 

olarak yorumlamıştır (Öndin, 2019). Ernst sanat yapımına yönelik deneysel bir tutum 

sergilemiş ve frotaj tekniğini görüntüler oluşturmak için dokulu nesnelerin kalem 

sürtmelerini ve kabartma yüzeylerini kullanmıştır. Daha sonrasında da tuvalin altına 

yerleştirilen nesnelerin izlerini çıkarmak için boyanın tuval boyunca kazınması yani 

grataj(grattage) tekniğini yaratmıştır. Ernst’in sanat yaşamında özellikle kolaj ve 

fotomontaj karakteristiği olan görünür birleşmelerin ve malzeme çatışmasının 

yumuşatıldığı bireysel çalışmaları takip etmiştir (Gee, 2013). 

Ernst, düşler alanından imgeleri tuvale taşımıştır (Puccetti). Geleneksel sanat 

Ernst tarafından yozlaşmış bir kültürün bayrağı olarak teşhir edilmiştir. Ernst aynı 



105 

zamanda Köln Dada grubunun kurucu üyelerinden biri olmuştur. Roh’un dikkatini 

hem bu grubun ortak metinsel ve görsel kolajları ve hem de Ernst’in çalışmaları 

çekmiştir. 1934 yılında Ernst’in ''Gerçeküstücülük nedir'' başlıklı makalesinde 

Gerçeküstücülük'ün iç ve dış gerçeklik arasındaki ilişkiyi araştırmanın kendisine bir 

özgürlük duygusu sunduğunu vurgulamıştır (Gee, 2013, s. 67). Ernst’in bu tanımı 

nesne dünyası ile hayal gücü arasında dinamik hareketi vurgulaması bakımından 

Roh’un Büyülü Gerçekçilik savı ile örtüşmektedir. 

Roh, Ernst’i 1968 yılında yayınladığı kitabının sonundaki levha 

prodüksiyonlarına dahil etmiştir (Roh, 1968). Referans verilen sanat eserinin Büyülü 

Gerçekçi olarak değerlendirilmesini, Modernizm ve Dünya Sineması alanında kıdemli 

öğretim görevlisi, Felicity Claire Gee doktora tezinde Ernst’in çalışmalarının altında 

yatan dinamizm ve itici güç ile paralellik gösteren bir hareketten ziyade bir tema olarak 

ortaya çıktığını savunmaktadır (Gee, 2013). O'nun çalışmaları, Büyülü Gerçekçilik 

alanındaki çok çeşitliliğe ve odak eksikliğine rağmen, Roh’un ifade etmeye çalıştığı 

başkalaşımın bir örneği olarak değerlendirilebilir. Roh’un gözünde Ernst çalışmaları 

sorular ve gizemle dolu yeni bir gerçekliğin sürekli gelişen serbest bir temsil 

özgürlüğünün örneğidir (Gee, 2013). Ernst’in ''Dışavurumculuk-Sonrası Büyülü 

Gerçekçilik: Son Avrupa Resminin Sorunları'' kitabında yer alan resimlerinin ilki ek 

çizgi çizimi ile ''Güzel Bahçıvan'' resmidir (Şekil 3.32). Bu, Ernst'in çizimlerini daha 

önceki kolaj çalışmalarına dayandırdığı veya mevcut tabloları değiştirerek 

"çelişkilerin çözümlerini kaydeden parşömenler" yarattığı "üst boyamalarına" bir 

örnektir (Gee, 2013, s. 68). 



106 

 

Şekil 3.32 Max Ernst, Güzel Bahçıvan (La Belle Jardinière),1923, tuval üzerine 

yağlıboya, nerede olduğu bilinmiyor. 

Kaynak: Gee, F. C. (2013). The Critical Roots of Cinematic Magic Realism: Franz 

Roh, Alejo Carpentier, Fredric Jameson. (Yayımlanmamış doktora tezi). University 

of London/Graduate Faculty Media Art, London.  

Resmin arka planında bir iskele ve deniz manzarası bulunmaktadır. İskelenin 

kenarında bir kadın figürü yarı dengede bir halde durmaktadır. Kadının cinsel organı 

bir kuş figürü ile örtülmüştür. Göğsünün üzerinde bir pervane kuyruk yüzgeci 

durmaktadır. Arka planda çizgi ile çizilmiş, vücudunda meyse çelenkleri olan bir figür 

yer almaktadır. Roh bu resim ile ilgili olarak:  

Max Ernst. Gövde inceleme için açıldı; çıplak, yarı kuş, yarı pervanenin fantastik 

konfigürasyonu; kadına bir gölge gibi iliştirilmiş ağ benzeri figür- bunların hepsi 

Dada'nın yankılarıdır. Görünüşe göre Hieronymous Bosch'un yeniden doğmuş 

hali olan Max Ernst fantezilerine sadık kalıyor. Ancak buna ek olarak, bu genç 

Parisli ressam (şu anda Hindistan'da oturan Rheinlandlı bir çocuk) yeni, klasik 

özellikler ortaya koyuyor; mevcut durumda, sakin, doğal bir manzara üzerinde 

çıplaklığın ince bir şekilde uzantısı (Roh, 1925’ten aktaran Gee, 2013, s. 69). 

Ayrıca, resimdeki heykel benzeri bir figür ve hareketsiz bir manzara ile aynı 

Chirico’daki gibi klasisizme atıfta bulunduğu düşünülebilir.  



107 

Roh kitabında ayrıca ''Söz (Dişi Kuş)'' isimli baskı eserini de Büyülü Gerçekçi 

öğelere uygun olarak örnek olarak sunmuştur (Şekil 3.33).   

 

Şekil 3.33 Max Ernst, Söz (Dişi Kuş), 1921, kolaj ve guaj, 18.5 x 10.6 cm., Gallery Le 

Bateau Lavoir, Paris  

Kaynak: Gee, F. C. (2013). The Critical Roots of Cinematic Magic Realism: Franz 

Roh, Alejo Carpentier, Fredric Jameson. (Yayımlanmamış doktora tezi). University 

of London/Graduate Faculty Media Art, London. 

Hayali olan ile gerçek arasındaki karşıtlık olmasına rağmen, tüm bunlar günlük 

hayatta yaşayan ile bir araya geliyor gibi görünmektedir. Burada edebiyat alanında 

Büyülü gerçekçilik'in en önemli özelliklerinden biri olan tuhaf olanın sıradanlaşması 

ile bir ortaklık kurabiliriz. Walter Roland’ın “Magical Realism in Contemporary 

Chicano Fiction” belirttiği üzere; anlatıcının olağanüstü ve fantastik unsurlara belirli 

mesafede durarak doğaüstü ve gerçek olanın doğurduğu zıtlıkları sorgulamaması 

gerekmektedir (Walter, 1993, s. 13-21). Bu zıtlıklar içi içe ve uyum halinde bir bütün 

oluştururlar. Bu resimde de hayali ve yaşayan arasındaki karşıtlığa rağmen 

beklenmedik bir şekilde gündelik hayatta olanın bir araya geldiği söylenebilir. Roh, 



108 

Ernst’in modern dünyayı algısı ve yaratıcı sürecinden etkilenmiştir. Resimde yer alan 

cesetlerin anatomik detaylarına baktığımızda oldukça ayrıntılı ve gerçekçi olduğunu 

görmekteyiz. Roh bu özelliği şu sözler ile tanımlamıştır: ''Aynı anda en yüksek fantazi 

seviyesini korurken, ayrıntılı gerçekliğin pasajlarını gösteren bir baskı'' (Gee, 2013, s. 

71). Karşıtlıkların yok olduğu bu alanda, akıl almaz olaylar bu fantastik evrende insana 

olağan gelmektedir. Harikulade olan, olağan olanla en doğal bir tarzda karışarak 

büyülü olanı gerçekleştirir.  

Bazı kaynaklarda Gerçeküstücülük yanı sıra Büyülü Gerçekçi olarak 

değerlendirilen diğer bir sanatçı Belçika’lı René Magritte (1898-1967)’dir.  Sanatçı, 

olağandışı bağlamlarda sıradan görüntülerle duyumları gündeme getirmiştir; 

Gerçeküstücü resmin otomatizmi ve pervasız yanılsamasını takip etmeyi reddetmiştir 

(Jho, 2019). Sanatın yöntemlerinden çok felsefi yönleri ile ilgilenen sanatçının amacı 

gerçek ve hayali dünyalar arasına yerleştirilmiş resimler üretebilmektir. Sıradan 

imajları alışılmadık bağlamlara yerleştirmiştir.  

 Yirminci yüzyıldan beri birçok sanatçı nesne ve imge arasındaki ilişkiyi 

sorgulamıştır. Klasik resimlerde imge dünyadaki nesneyi tanımlayan bir araçtır.  Dini 

sanatta büyük ölçüde birçok ikon türü kullanılmıştır (Jho, 2019). Bir görüntü bir 

nesneye tabi olduğu için, resimdeki ikonografi anlamı önceden belirlenmiştir (Jho, 

2019). Gerçek ile temsil arasındaki ilişkiyi ortaya koyduğu en önemli eseri 

''Görüntülerin İhaneti'' adlı tablosunda bir pipo resminin altına Fransızca olarak "Ceci 

n'est pas une pipe" bir cümle yazmıştır: ‘Bu bir pipo değildir’ (Şekil 3.34)  

 

Şekil 3.34 René Magritte, İmgelerin İhaneti (Bu Bir Pipo Değildir), 1928-1929, tuval 

üzerine yağlıboya, 63,5 x 93,9 cm, Los Angeles County Museum of Art, Los Angeles  

Kaynak: https://collections.lacma.org/node/239578 



109 

Resim gerçekliği kopya etmez, bu sebeple yapıttaki pipo imgesi piponun kendisi 

değildir. İmgenin temsil ettiği imge ile doğrudan bir ilişkisi olduğu ortaya konulmak 

istenmiş ve ayrıca dilsel gösterge yolu ile de bu ilişki ifade edilmiştir. Magritte yapıtı, 

gösterge ile gönderge arasında ya da gösteren ile gösterilen arasında kurma eğiliminde 

olduğumuz bağlantıyı çözmektedir (Gültekin, 2017). Magritte amacı dil ile görüntü 

(imge) ya da gerçeklik arasındaki geleneksel bağıntıları bozmaktır (Gültekin, 2017). 

Gerçeklik kendi içerisinde temsil edilememektedir, bu anlamda temsil ancak 

düşüncenin temsili ile olabilmektedir. Dünyayı ve zaten var olan bir şeyi temsil etmek 

ancak gerçekliğe dayanan fakat gerçekte var olmayan gizemli bir ifade ile mümkündür.  

Magritte'in resimlerinde bir nesne ile bir görüntü arasındaki belirsiz ayrım 

bulunmaktadır. Resimdeki gerçeklik ile görüntüler arasında ilişkiyi kırmak için bir 

yanılsama duygusu uyandıran kendine özgü tekinsiz bir çizim tarzı yaratmıştır.  

Büyülü Gerçekçilik'e atıfta bulunan tarzı daha çok kelimeler, imgeler ve nesneler 

arasındaki belirsiz ilişkileri araştıran yapıtları olmuştur.  

Yirminci yüzyıl başlarında birçok bilim adamı teoriler ortaya çıkarmış, sanat 

alanın da ise geleneksel resim kurallarına meydan okuyan yepyeni fikirler ortaya 

atmışlardır. Max Planck (1858-1947), Albert Einstein (1879-1955), Niels Bohr (1885- 

1962) gibi fizikçiler tarafından bu tuhaf dünyayı anlamlandırmak üzerine kuantum 

fiziğinin temelleri atılmıştır. Nobel ödüllü Danimarkalı fizikçi Bohr tarafından 

kuantum mekaniği üzerine görüşler ve ilkeri oluşturan Kopenhag yorumuna göre, 

kuantum mekaniğinde izin verilen durumlar süreksizdir ve bir durumdan diğerine 

geçiş anlıktır. Magritte'nin yaklaşımında da nesne ile görüntü arasındaki ilişki keyfi ve 

belirsizdir. Bohr’un kuantum hipotezine uygun bir şekilde Magritte, ''Yaz Yürüyüşleri'' 

(Şekil 3.35) eserinde olduğu gibi temsili olarak farklı katmanlardan oluşan bir kadın 

vücudunu resmetmiştir. Dr. Öğretim Üyesi Hunkoog Jho'nin, 2019 yılındaki ''Bilim ve 

Sanatı Birleştirmek için Disiplinlerarası Yaklaşım: René Magritte'in Resimlerinin 

Kuantum Mekaniği Açısından Anlaşılması'' makalesinde Magritte'in resminin yanıltıcı 

ve esrarengiz tarzının kuantum mekaniğinin belirsiz ve olasılıksal doğasının yönlerine 

karşılık geldiğini yorumunu yapmıştır (Jho, 2019).  Benzer bir yapı Büyülü Gerçekçi 

romanlarda edebiyat alanında da karşımıza çıkmaktadır. Büyülü Gerçekçi romanlarda 

karakterler zamanda geriye doğru gidebilir, ileri bir tarihe sıçrayabilir veya geçmiş ile 

gelecek arasında dolanabilir. Buna en iyi örneklerden biri Mihail Bulgakov’un Büyülü 

Gerçekçi romanı ''Usta ve Margarita''dır. Roman, iki farklı zaman diliminde geçen üç 



110 

ayrı hikâyeyi anlatır. Bu hikayeler kendi içerisinde onlarca farklı etmeni 

barındırmaktadır, oldukça katmanlı bir roman olduğunu söyleyebiliriz.  

 

Şekil 3.35 René Magritte, Yaz Yürüyüşleri, tuval üzerine yağlıboya, 1939, 73 x 60 cm, 

Musée d'Art Moderne de Paris, Paris  

Kaynak: https://www.wikiart.org/en/rene-magritte/the-marches-of-summer-1939 

Magritte’nin gizemli ve çok katmanlı eserlerini bu yaklaşımlar çerçevesinde 

okuduğumuzda Büyülü Gerçekçilik özellikleri taşıdığını düşünebiliriz.  

Özet olarak, bilim, sanat, edebiyat ve felsefe gibi alanlarında aynı dönemdeki 

gelişmelerin farklı disiplinler arasında etkileşime sebep olduğunu ve yaratıcı 

düşünceyi geliştirmeye katkı sağladığı yönünde çıkarımlar yapılabilmektedir. Bu 

disiplinler görünüşte ilgisiz olsa da ortak bir sosyo-kültürel arka plan her birinin 

ilerlemesinde önemli bir rol oynamıştır. Yirminci yüzyılın başlarında aynı dönemde 

1924-1925 tarihleri gibi ortaya çıkan her iki Gerçeküstücülük ve Büyülü Gerçekçilik 

hareketinin arasındaki en önemli bağıntının aslında birbirinin çağdaşı olduğunu 

söyleyebiliriz. Aynı sanat akımının içerisinde olsa dahi her sanatçı kendi özgün 

farklılıklarını ve sanatsal yaklaşımını ortaya koymuştur. Magritte ve Ernst gibi 

gerçeküstü sanatçıların bazı eserlerindeki felsefi yaklaşım ve tarzları Büyülü 

Gerçekçilik esasları ile örtüşmektedir.  

https://collections.lacma.org/node/167952


111 

4. BÖLÜM  

4. ALMANYA DIŞINDAKİ ÜLKELERDE RESİM SANATINDA 

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK  

4.1 İtalya’da Resim Sanatında Büyülü Gerçekçilik 

Faşizm, İtalya'da 1922 yılında Benito Mussolini (1883-1945)’nin iktidara 

gelmesiyle İtalya’nın resmî ideoloji olarak kabul edilmiştir. Bu ülkedeki faşist sanatın 

büyü üzerine olan söylemi farklı siyasi çağrışımlara sahip olmuştur. Büyülü 

Gerçekçilik topluma İtalyan halkı ve manzaraları ile ilişkilendirmek için edebi bir 

varlık biçimini çağrıştıran bir faşizm önermiştir (Jewell, 2008). Menton, 1920’li 

yıllarda İtalyan ressamların Dışavurumculuk'u ve Soyut sanatı reddettiklerini buna 

karşılık olarak İtalya’ya özüne dönüşü savunduklarını belirtmiştir. Böylece ressamlar 

sosyal eleştiri ve tekinsizlik tercihleri ile Mussolini’ye yakın bir duruş sergilemişlerdir. 

Alman Büyülü Gerçekçilik'i 1930’lu yıllarda kaybolmaya başlarken, İtalyan Büyülü 

Gerçekçilik'i ''Realismo Mâgico'' savaş sonrası 1940’lı yıllara kadar devam etmiştir. 

İtalya’da Büyülü Gerçekçilik; Metafizik Resim (Pittura Metafisica), Büyülü 

Gerçekçilik (Realismo Mâgico), ''İtalyan: Yirminci yüzyıl'' (Novecento) oluşumlar ile 

kendini ifade etmiştir. 

1922 yılında Milano’da ''İtalyan: Yirminci Yüzyıl'' (Novecento) isimli bir 

ressam grubu Margherita Sarfatti (1880-1961) önderliğinde bir araya gelmiştir. 

Başlangıçtaki ressamları; Mario Sironi (1885 -1961), Anselmo Bucci (1887-1955), 

Piero Marussig (1879-1937), Leonardo Dudreville (1885 -1975), Achille Funi (1890-

1972), Ubaldo Oppi (1889-1942) ve Gian Emilio Malerba (1880-1926) olarak 

sıralayabiliriz. 1923 yılında ilk Novecento sergisi açılmıştır. Novecento’nun, Sarfatti 

Mussolini yakınlığı sebebi ile faşist bağlantıları bulunmaktadır. Buna rağmen 



112 

propaganda sanatını desteklememişler hatta birçok faşist tarafından eleştirilmişlerdir. 

Klasik değerleri yeniden keşfetme eğiliminde olan bu grup biçimde netlik ve anlayışta 

sakinliği benimsemişlerdir. 

1925 yılında yayımlanan Roh kitabında Büyülü Gerçekçi sanatçılar arasında yer 

alan ressam Ubaldo Oppi (1889-1942), Novecento Italiano'nun kurucularından biridir. 

Sanatçının, 1920’deki ''Armatörün Oğlu'' adlı portresini Rönesans örneklerine açıkça 

öykünerek tasarladığı anlaşılmaktadır (Şekil 4.1). Bu resimde, ayrıntıların 

tanımlanmasındaki soğukluk, figürün pasifliği ve izolasyonu, optik odaklanma gibi 

özellikler Büyülü Gerçekçi özellikler taşımaktadır.  

 

Şekil 4.1 Ubaldo Oppi, Armatörün Oğlu, 1926, tuval üzerine yağlıoya, 131 x 96 cm, 

özel koleksiyon.  

Kaynak:https://www.artnet.com/artists/ubaldo-oppi/il-figlio-dellarmatore-SDx9 

vfiM-JpkiZ9RAw2ZrQ2 

Oppi gibi Gian Emilio Malerba da (1880-1926), Novencento'nun kurucularından 

biri olarak kabul edilir. Sanatçının ''Maskeler'' eseri İtalyan figüratif alanındaki ilk 

örneklerden biri olduğu iddia edilir (Şekil 4.2). Fotoğrafik bir kurgu aracılığıyla 

gerçekliği dondurarak ve soyut ve sembolik bir boyuta yerleştirerek görüntüyü 

yeniden yaratmıştır. Kültür Varlığı Katalogu (Catalogazione dei beni culturali) 'na 

göre, maske motifinin bu eserde kullanımı, 1920'lerin genel tarzını yansıtır ve aynı 



113 

zamanda Büyülü Gerçekçilik kültürünün tipik bir örneği olarak kabul edilebilir 

(Catalogazione dei beni cultura, Maschere) 

  

Şekil 4.2  Gian Emilio Malerba, Maskeler (Maschere), 161x210cm. Tuval Üzeri 

Yağlıboya,Galleria Nazionale d'Arte Moderna  

Kaynak:https://lagallerianazionale.com 

İtalya'da, Büyülü Gerçekçilik (Realismo Magico) eğilimi ise, faşizmin öne 

sürdüğü büyü politikasının resim sanatındaki yansıması olarak Ferruccio Ferrazzi 

(1891-1978), Gisberto Ceracchini (1899-1982), Felice Casorati (1883-1963), Virgilio 

Guidi (1891-1984) gibi ressamların eserlerindeki çalışan insanların güçlü varlığında 

bulanmaktadır (Jewell, 2008).  

Büyülü Gerçekçilik'e örnek olarak 1923 yılında Venedik Bienali’nde de 

sergilenmiş olan Guidi 'nin "Tramvayda" adlı tablosunu değerlendirebiliriz (Şekil 4.3). 

Bu eserde tramvayın içerisinde seyahat eden mütevazi bir halk resmedilmiştir. 

Resimde bir şehir manzarasından ziyade, pencerenin arkasında, dağların berrak, 

durgun ve efsunlu bir görünümü uzanmaktadır. Resmin konusu ve tramvayın varlığı 

ile modern bir hayatın izlerini taşırken ve jeolojik manzaraların edebi tasviri ile iki 

farklı zaman aralığını aynı anda bizlere sunmaktadır (Jewell, 2008, s. 725). Farklı 

zaman aralıklarının aynı anda sunulması edebi Büyülü Gerçekçilik'in en öne çıkan 

özelliklerinden biridir.   

https://catalogo.beniculturali.it/Agent/301d2a037b049852f378a870c6ae9620


114 

 

Şekil 4.3 Virgilio Guidi, 1923, Tramvayda, tuval üzerine yağlıboya, 160 x 190 cm., 

Ulusal Modern ve Çağdaş Sanat Galerisi, Roma  

Kaynak:https://www.scuolaromana.it/opere/ope157.htm  

Resimde İtalyan işçilerinin ön planda olduğunu görüyoruz. İşçilerin bu şekilde 

yüceltilmesi, Bontempelli'nin, faşizmin ana ilkelerinden biri haline gelen ve sınıflar 

arasında iş birliğini savunan faşist ''Sendikacılık'' içindeki aktivizmiyle önemli bir 

bağlantı sağlamaktadır. Faşist işçi hareketi iktidara gelirken ve devrim statüsünü iddia 

ederken rejimin önemli bir bileşenidir. Bu nedenle, sendikacılık ve Büyülü Gerçekçilik 

pratiği arasında bir bağlantı olduğunu düşünmek mümkündür. 

Mussolini’nin faşist rejimi, İtalya'nın ulusal kimliğinin ve geleneklerinin 

yeniden vurgulanmasını desteklemiştir. Bu doğrultuda faşist hükümet, İtalyan 

kültürünü, tarihini ve mitolojisini vurgulayan propaganda faaliyetleri yürütmüş ve bu 

kültürel öğeleri sanat, mimari ve diğer alanlarda kullanmıştır. Bu yaklaşım, faşist 

ideoloji ile tutarlı bir şekilde, İtalya'nın güçlü ve gururlu bir ulus olarak yeniden 

doğuşunu vurgulamaktadır. Faşist rejim aynı zamanda, Avrupa'da Birinci Dünya 

Savaşı sonrasında ortaya çıkan ve aşırı avangard sanatı reddeden Düzene Dönüş 

(Retour à l'ordre) hareketiyle ideolojik olarak uyumlu bir tutum sergilemiştir. Bu 

hareket, klasik sanattan esinlenerek Klasisizm'in yeniden canlanması ile 

ilişkilendirilir. Platon'un ve Pisagor'un sayılara, orantılara, geometriye, düzene dayalı 

estetiğini kutsayan bu yönelim Valori Plastici dergisinde 1918 ile 1922 yılları arasında 

yansıtılmış ve teşvik edilmiştir. İtalyan sanatındaki modernizme karşı çıkan bu 

hareket, geleneksel sanatın ve kültürün yeniden canlandırılmasını savunmuştur. Bu 

nedenle, faşist rejim, sanatın geleneksel ve ulusal özelliklerine odaklanan bu harekete 



115 

destek vermiştir ve sanatın politik amaçlar için kullanılması için bir fırsat olarak 

görmüştür. ''Düzene Dönüş'', sanatın geleneksel değerlerini yeniden keşfetme arayışı 

içinde olup, sakinlik, kesinlik, denge ve ölçülülük gibi özelliklerin pratiğe dökülmesini 

savunmaktadır.  

Felice Casorati (1883-1963), ''Düzene Dönüş'' yaklaşımı içerisinde gerçekçi bir 

sanat anlayışını benimseyen sanatçılardan biridir. Sanatçı sadece görsel gerçekçiliği 

değil, resimlerinde anlam ve sembolizmi de kullanarak eserlerine gerçekçi bir tasvir 

olmaktan öte anlamlar yüklemiştir. Bu özelliği nedeniyle, Roh kitabında (1925) 

Büyülü Gerçekçilik akımı içinde değerlendirilebilecek bir ressam olarak tanıtıldığını 

söyleyebiliriz. Sanatçının en önemli eseri resmi 1922 tarihli ''Silvana Cenni'' (Şekil 

4.4) olarak kabul edilir. Tabloda boşlukların geometrik bölünmesi, formların uyumu 

ve net hacimler gibi klasik antik çağın unutulmuş değerleri yeniden keşfedilmiştir. 

Silvana Cenni'nin dolaysız ikonografik referansı, kadının hareketsiz pozu, yüzün sert 

ifadesi ve aşağıda dönük bir bakışı ile ''Kutsal Sohbet''de (Şekil 4.5) Piero della 

Francesca (1415-1492) tarafından temsil edilen Madonna figürüne atıfta bulunur 

(Emmer, 2015, s.16) Antik modele uygun olarak ciddi ve kutsal niteliği olan Silvana 

Cenni figürü sessizlik içerisinde bir iç mekânda tasvir edilmiştir.  İnsan vücudu hatta 

gölgeler de dahil olmak üzere geometrik düzene göre oluşturulmuştur. Simetriler 

ustaca dengelenmiştir. Odada iki farklı kaynaktan gelen ışık kadının boynunda ve 

yüzünde buluşur. Tasvirdeki belirgin kesinlik ve netlik, açıkça Büyülü Gerçekçi tarzın 

özelliklerini yansıtmaktadır. 

 

Şekil 4.4 Felice Casorati (1883-1963), 1922 Silvana Cenni (Private Collection). 

Tempera on canvas; 205 x 105 cm  

Kaynak:https://www.wikiart.org/en/felice-casorati/silvana-cenni-1922 



116 

 

Şekil 4.5 Piero della Francesca, Kutsal Sohbet, Madonna della Misericordia,180cm., 

(1415-1492),  1460–1462, Tempera and panel üzeri yağlıboya, Pinacoteca Comunale, 

Museo Civico, Sansepolcro  

Kaynak:http://casavacanze.poderesantapia.com/arte/pierodellafrancesca/polittico 

dellamisericordia1.htm  

Resimde ayrıca gündelik nesneler (kitaplar, giysiler vb.) rastgele bir şekilde 

yerlere bırakılmış gibi görünmektedir. Bu unsurlar, Casorati'nin "Düzene Dönüş" 

sanatsal fenomeninin tipik atmosferinin bilinçli bir şekilde oluşturulmasına katkıda 

bulunan unsurlardır, bu olguyu Büyülü Gerçekçilik olarak yorumlayabiliriz. Bu olgu, 

İtalyan Rönesans sanatının klasik değerlerinin yeniden kazanımına, büyülü ve baskıcı 

bir eylemsizliği eşlik eden metafizik bir kalıba sahiptir. Büyülü Gerçekçi bu resimde, 

gerçekliğin makul ve olası bir şekilde çelişmediği fakat hayret verici bir büyülenme, 

hafif bir tedirginlik ve zar zor ima edilen hislerin aktarıldığı, aşırı berraklık ve 

keskinlikle karakterize edilen bir resim tekniği kullanılmıştır. Casorati bu eserinde 

geleneksel bir resim tekniği kullanarak en sıradan günlük hayatın harikulade ve 

esrarengiz yanını ortaya çıkarmıştır.  

1920'lerde ortaya çıkan bu neoklasik hareketin İtalya'daki önde gelen 

figürlerinden biri olarak kendini tanımlayan Antonio Donghi (1897-1963) eserleri de 

Büyülü Gerçekçilik ile ilişkilidir. Sanatçının resimleri, gerçeküstü bir atmosfer yaratan 

teatral ve fantastik unsurlar içerir. Donghi özellikle kasvetli, boş sokak manzaraları ve 



117 

gizemli iç mekanlar gibi konulara odaklanmıştır. Sanatçının Büyülü Gerçekçilik ile 

bağlantısı, Roh’un gerçekliği sorgulayan ve yeni bir gerçeklik yaratmaya çalışan 

felsefesi ile uyumludur. 1925'te Roh O’nu yeni Büyülü Gerçekçilik eğiliminde önde 

gelen İtalyan sanatçılar arasında göstermiştir (Roh,1925, s.134).  

Donghi'nin Büyülü Gerçekçilik tarzındaki eserlerinden biri olan "Karnaval" 

tablosunda (Şekil 4.6), adından da anlaşılacağı gibi, bir karnaval sahnesini konu 

almıştır. Tabloda, İtalyan Commedia Dell'arte’nin karakterleri Harlequin (Soytarı) ve 

Pietro yanyana ayakta durmaktadır. Pierrot arkası izleyiciye dönüktür ve sağ tarafında 

gitar çalan siyah takım elbiseli ve şapkalı müzisyene bakmaktadır. Harlequin oyunun 

sahnesini değiştirmek için kullandığı sihirli bir değnek olan batte’ı elinde tutmuş, sağ 

ayağını topuğu yerde olacak şekilde havaya kaldırmıştır. Bir gözünü kırpmış olan 

Harlequin tablonun dışına doğru bir bakış sergilemektedir. Figürlerin önünde durduğu 

duvarın arkasında sağ tarafa doğru şehir manzarası gözükmektedir. Bu tabloda ön 

plandaki figürler ve çevresi arasındaki renk dengesi ve kompozisyon karışımının 

başarılı bir şekilde kullanıldığını söyleyebiliriz. Son derece rafinere bir tekniğe, güçlü 

kompozisyona ve uzamsal netliğe sahip olan Donghi’nin bu tablosu melankolik bir 

bakışın çevrelediği bir hareketsizlikle karakterize edilmiştir.  

 

Şekil 4.6 Antonio Donghi, Carnevale, 1923, 151x151 cm, özel koleksiyon  

Kaynak: https://www.scuolaromana.it/opere/ope039.htm  

Sanatçı, bireysel portreler yerine genellikle figürleri bir arada gösteren grup 

sahnelerini resmetmeyi tercih eder. Bu grup sahnelerindeki figürlerin statik duruşları, 

https://www.wikiart.org/en/antonio-donghi


118 

ağırbaşlı arkaik katılıkları, Piero Della Francesca (1415-1492) resimlerini anımsatır. 

Sanatçının ''Gerçek Çarmıhın Keşfi ve Kanıtlanması'' duvar resmi, bu özelliğinin bir 

örneği olarak kabul edilebilir (Şekil 4.7).  Karnaval tablosunun yüzeyde basit görünen 

tarzının altında ilgi çekici bir gizem olduğunu ifade edebiliriz. Resimdeki figürlerin 

durağan ve katı duruşları ile gerçekçi nesne tasvirleri arasındaki denge, eserin Büyülü 

Gerçekçi özelliklerini yansıttığını belirtilebilir. 

 

Şekil 4.7 Piero Della Francesca,  Gerçek Çarmıhın Keşfi ve Kanıtlanması, 1460, 356 

x 747cm, Cappella Maggiore Basilica di San Francisco Arezzo, Duvar üzeri tempera 

Kaynak:https://www.istanbulsanatevi.com/unlu-sanatcilarin-hayati/soyadi-f-unlu-

sanatcilarin-hayati/piero-della-francesca-1416-1492/ 

İtalya’da Büyülü Gerçekçilik’in diğer bir yansıması olan Metafizik Sanatı, 

Avrupa perspektifinde İtalya'da Gioergio de Chirico (1888-1920) ve Carlo Carrà 

(1881-1966) ile bağlantılıdır. Roh’un Büyülü Gerçekçiliği ve Metafizik her ikisi de 

gerçekliği olduğu gibi yansıtmak yerine, gerçekliğin ötesine geçmeyi hedefler. 

 Metafizik aslında felsefenin bir dalı olup, varlık, varoluş, evren, uzay, zaman, 

mekân, tanrı, nedensellik, özdeşlik gibi kavramları ele almaktadır. Redhouse sözlükte 

Metafizik (metaphysic) karşılığı, tabiattan üstün hadiselere veya ideallere ait, tabiattan 

üstün, muğlak anlaşılmaz, hakiki mevcudiyet ve bilgi hakkında nazari felsefe şubesi, 

metafizik olarak tanımlanmıştır (Birge, Riggs, & Tietze, 1972, s. 660).  



119 

Kant’a göre metafizik ise bilginin kaynağının deneysel olamayacağı zaten onun 

kendisinde olduğu teorisi ile açıklanmıştır. ''Gerçek ya da varsayılmış nesnelere ilişkin 

her türden farkındalığımız (bütün bilgimiz), onlar hakkındaki yargılarda ifade edilir'' 

(Altuğ, 2016, s. 17). Kant geleneksel metafiziğin iddialarını ''sentetik a priori yargılar'' 

olarak adlandırır ve mevcut haliyle dünya hakkında deneyimden bağımsız a priori bir 

şey bilmemizin imkânsız olduğunu ortaya atmıştır. Ontolojik biliş deneyimden 

kaynaklanmayan nedenlere göre bir yargı vermelidir. A priori biliş yetimize Kant ''saf 

akıl'' demektedir. Saf akıl, ''bir şeyi haddizatında a priori olarak bilmenin prensiplerini 

içeren'' akıldır (Heidegger, 2021, s.37) Saf aklın özünün kavranması ise, onun özünün 

ne olmadığını ayırt ederek belirlenmesidir. Ontolojinin özünün açığa çıkarılması 

olarak metafiziğin temellendirilmesi Kant’da ''Saf Aklın Eleştirisi''ne dönüşmüştür. 

Saf aklın Eleştirisi deneyimin değil, bilakis ontolojik bilişin teorisidir (Heidegger, 

2021) 

Metafiziğin felsefeden resim sanatına geçişi, 1910 yılında De Chirico 

öncülüğünde ''Pittura Metafisica'' olarak İtalya’da gerçekleşmiştir. Daha sonrasında 

fütürist bir ressam olan Carrà, de Chirico’ya katılmıştır. De Chirico ve Carrà ile 

“Valori Plastici” isimli sanat dergisinde Metafizik resim sanatı hakkında makaleler 

yazmışlardır. De Chirico, Pittura Metafisica dergisinde Metafizik resmin özelliklerini 

tanımlamıştır. Sanatçı tuvallerinde gizemli, olağandışı, gerçeküstü ve metafiziği tasvir 

etmiştir (Kostadinović, 2018). Artun’a göre De Chirico'nun sanatının Yunanca 

soruşturmak anlamına gelen ironi’den (eironein) ibaret olduğunu düşünmektedir. 

Görünüşlerin ardındaki gizemi keşfederek ve ifşa ederek oluşturduğu ironi, şeyleri 

görünüşleriyle sergileyen fenomenal olmaktan çıkarıp bir noumenal dönüştürmektedir 

(Artun, 2016). 

De Chirico geleneksel sanat yaklaşımına farklı bir yorum getirmiştir. Sanatçı, 

resimdeki her güzelliğin ve derin melankolinin yansıması için geleneksel resmin 

prensiplerinin ve bunu oluşturan geometrik altyapı ve mekân anlayışının temel 

olduğunu vurgulamıştır. Günlük yaşamdan, sıradan bilindik nesneler boş mekanlarda 

bir araya gelirler. De Chirico, düşlerdeki imgelemleri gerçek dünyadaki nesnellikle 

somutlaştırmıştır. O’nun sanatında kişisel hafızasında yer eden çocukluğunun geçtiği 

Yunanistan’nın mitolojisi ve mimarisinin etkin olduğunu söyleyebiliriz. Ressam, 

mekân olgusunun ön plana çıkmasını sağlamış ve resmin genel yapısı içerisinde bir 

özne haline getirmiştir. 



120 

Roh Büyülü Gerçekçi yaklaşımında gerçekliğin derinliklerine ulaşmanın yolunu 

nesnenin arkasındaki anlam olarak görürken De Chirico, gölge, ışık ve perspektif 

kullanarak görünmeyeni görünür kılarak metafiziği resimlerine yansıtır. De Chirico bu 

ilişkiyi şu sözleriyle ifade etmiştir:  

Biz Metafizik ressamlar, Metafizik dünyanın işaretlerini taşıyoruz. Hangi 

neşelerin ve hangi acıların bir kemerin içinde, bir sokak köşesinde, bir odanın 

duvarları arasında ya da bir sandığın içinde kapalı olduğunu biliyoruz…Biz 

Metafizik ressamlar, gerçeği kutsallaştırdık (Turani, 1992, 1995, s.607).   

De Chirico, Münih’te eğitim aldığı sırada Arnold Böcklin (1827-1901) resimleri 

ile tanışmış ve etkisinde kalmıştır. Yaşanan dönemin ruhuna uygun olarak Böcklin 

kaotik ve ölüm temaları, Chirico’nun varoluşsal bakış açısına rehberlik etmiştir 

(Özgenç Erdoğdu & Caymaz, s. 1148). De Chirico’ya göre Böcklin’nin tekniği o kadar 

istisnaidir ki gerçeği gerçek dışı, gerçek dışını da gerçekmiş gibi gösteren bir 

ressamdır. Moma’da 1955 yılında açılan De Chirico sergi kataloğunda sanat tarihçişi 

James Thrall Soby (1906-1979); "Böcklin Alman eleştirmen Franz Roh'un 1920'lerin 

ortalarında "Büyülü Gerçekçi" olarak tanımladığı türden bir sanatçıydı- yani uygulama 

kesinliğinin fantastik önerinin bir aracı olduğu bir ressam." olarak yazmıştır (Moma, 

Soby, 1955, s.25). Soby, Böcklin’in başlıca başarılarından birinin kesinlikle fantaziye 

gündelik olayların çabuk inanılırlığını vermek olduğunu ayrıca belirtmiştir. Böcklin'in 

hassas işçiliği ve ayrıntılarına olan dikkati, hayali dünyaları ve varlıkları yüksek 

gerçekçilikle tasvir etmesine olanak tanımış ve eserlerine rüya gibi bir nitelik katmıştır. 

De Chirico da bu sanat yaklaşımının etkilerini kendi sanatına taşımıştır.  

 Guenter’e göre de Chirico'nun savaş öncesi döneme ait eserleri Büyülü 

Gerçekçilik'in öncüleri olarak kabul edilmiştir (Guenther, 1995, s. 38). Roh’un 

''Dışavurumculuktan Sonra: Büyülü Gerçekçilik: Son Avrupa Resminin Sorunları'' 

kitabında da Chirico ve Carrà'nın tablolarına yer vermiştir. Özellikle Chirico’nun 

tekinsizlik, ürkütücülük çağrıştırması, kesin zıtlıklar kullanması, renklerin netliği, 

kesinliği ve düzeni Roh’un Büyülü Gerçekçiler olarak adlandırdığı sanatçıların 

resimleri ile örtüşmektedir.  De Chirico'nun "Tuhaf Gezginler" (Şekil 4.8) ve 

"Otoportre" (Şekil 4.9) adlı iki eseri Roh'un 1925 tarihli kitabında yer almıştır;  



121 

 

Şekil 4.8 De Chirico, Tuhaf Gezginler, 1922  

Kaynak:https://www.wikiart.org/en/giorgio-de-chirico/strange-travelers-1922 

 

Şekil 4.9 Otoportre, DE Chrico Neue Pinakothek, Munich, Germany, 50 x 39.5 cm, 

1920 

Kaynak:https://www.wikiart.org/en/giorgio-de-chirico/self-portrait-1920   

De Chirico ''Otoportre''sinde (Şekil 4.9) kendisini bir kapı setinin önünde, eli bir 

kaideye dayanmış şekilde tasvir etmiştir. Arka plan, açık bir gökyüzüne sahip bir 

pencere ile dışarıya açılan bir manzara ve uzakta görünen bir yapıdan oluşmaktadır. 

Tablo, sanatçının basit geometrik şekiller, soluk renkler ve rüya gibi bir atmosfer 

kullanımını ile karakterize edilmiştir.  



122 

De Chirico’nun 1922 yılında tamamladığı ''Tuhaf Gezginler'' (Şekil 4.8) adlı 

eseri ise, Metafizik sanatın bir örneği olup yine rüya gibi bir atmosfer ve bilinçaltı 

zihnini keşfetme ile karakterize edilebileceği söylenebilir. Tablonun arka tarafında 

Böcklin resimlerini andıran üzeri ağaçlar ile kaplı bir dağ yükselmektedir. Sol tarafta 

bulutların üzerinde heykelimsi bir figür oturmuş, sol eli ile yüzünü tutmuş aşağı doğru 

bakmaktadır. Figürün oturduğu bulutun altında gökyüzünde bir uçurtma 

belirivermiştir. Ön planda, iki tane yan yana konumlanmış bina yer alır. Resmin 

solundaki bina, doğrusal bir perspektif kullanımı ile arkadaki dağa doğru 

uzanmaktadır. Binanın üst bölümünde bulunan teras katına mimarinin bir parçası 

olarak heykeller yerleştirilmiştir. Teras bölümünde üç tane insan figürü yer alır, 

bunların iki tanesi iletişim halindedir ve bir tanesi ileriyi işaret eder. Diğer insan figürü 

yalnızdır ve terastan manzarayı seyretmektedir. Soldaki bina ile sağ taraftaki bina 

arasında yer alan balkon gibi bir uzantı üzerinde de iki figür oturmuştur. Yine 

üzerindeki mimari heykel ile donatılmış soldaki binanın üst katındaki pencereden bir 

kadın hüzünlü bir şekilde başı eğik bir şekilde dışarı seyretmektedir. Yalnız kadının 

melankolisi resme yansımıştır. Bu resim çok katmanlı anlamı ile gizemli ve 

düşündürücü bir eserdir.  

Büyülü Gerçekçi resim eğilimde fiziksel ve metafiziksel iki dünya birleştirilir. 

De Chirico’nun renkleri "son şeylerin mistik bir nostaljisine doğru gizemli, sihirli bir 

parlaklık açısından zengindir" (Bosco, 2020, s. 2). Sanatçının bahsi geçen her iki 

tablosunda da mimari ve nesne manzaralarında gerçeküstü öğelerin yer alması, gizemli 

bir atmosfer yaratmıştır.  Bu resimlerin tekinsizliği Büyülü Gerçekçilik kriterleri ile 

örtüşmektedir. Ayrıca, bu eserlerin gerçekliğin sıra dışı bir yönünü ortaya koymayı 

amaçladıkları düşünülebilinir. Büyülü Gerçekçilik'te olduğu gibi bu resimlerde de 

gerçekliğin sıradan dünyasında, rüya gibi imgeler ile birleşen, gizemli bir gerçeklik 

yaratıldığını söyleyebiliriz. Sanatçının resminde kullandığı sıcak renkler, tanıdık 

ikonlar, hayali iç ve dış mekanlar anlaşılmaz bir biçimde tanıdıktır. Boş meydanları, 

gölgeli kemerleri, yalnız heykelleri ürkütücü bir rüya gibidir. Guenter’in belirttiği 

üzere De Chirico'nun resimleri tıpkı Böcklin’de olduğu gibi ''Gerçeği gerçek dışı, 

gerçek olmayanı gerçekmiş gibi gösterme'' etkisi yaratır (Guenther, 1995, s. 39). 

Geçmişten gelen anılar ve bulunduğu mekâna yabancı, ardındaki gizemi cevaplamaya 

çalışan nesneler bambaşka bir varoluşu tanımlamaktadır. 

Metafizik resimlerde ayrıca birbiri ile alakasız gibi görünen nesneler ve 

soyutlanmış insan figürleri göze çarpmaktadır. İzleyicide bir tedirginlik yaratan 



123 

gölgeler, durgun ve koyu renkler kullanılmıştır. De Chirico’nun ''Endişeli Yolculuk'' 

(Şekil 4.10) resmindeki lokomotifi, tuğla duvar arkasında konumlandırması izleyicide 

psikolojik bir gerilim yaratmaktadır. 1912-1913 yıllarında yapmış olduğu resimlerin 

hemen hepsinde bu tren mevcuttur. Lokomotif resmin durağan ve anti modern yapısına 

oldukça yabancıdır, bazıları tarafından tehditkâr kafeslenmiş bir canavar olarak 

tanımlanmıştır. Bu görüntü izleyici de bir endişe duygusu yaratır. Freud’un 

unheimlichkeit ile çağrışım yaparak resimdeki nesnelerin gündelik hayatın 

içerisindeki tekinsizliğe işaret ettiğini düşünebilmek mümkündür. 

 

Şekil 4.10 Endişeli Yolculuk, 1913, 74.3 x 106.7 cm, yağlıboya tablo, Museum of 

Modern Art (MoMA), New York City, NY, US  

Kaynak: https://www.moma.org/collection/works/78736 

Roh kitabında Valori Plastici grubunu örnek alan sanatsal formları savunmuştur. 

Valori Plastici için Büyülü Gerçekçi "hareketimizin çekirdeği" ve "genel olarak tüm 

Avrupa dönüşünün belirleyici dürtüsü" olarak ifade ederek Metafizik hareketin önemli 

temsilcilerinden olan Carlo Carrà (1881-1966)’nın ‘'Batı’nın Süvarisi'' resmine de 

örnek olarak kitabında yer vermiştir (Şekil 4.11). (Roh, Nach-Expressionismus, s.76-

77 aktaran Hemingway, 2017, s.274,275) 



124 

  

Şekil 4.11 Carlo Carrà, (1881-1966) Batının Süvarisi, ARS. NY. Horseman of the 

West, 1917. Private Collection, Milan. Photo Credit: Scala/Art Resource, NY. Carlo 

Carrà, © 2016 Artists Rights Society (ARS), New York / SIAE, Rome  

Kaynak: Hemingway, A. (2017). Franz Roh's Nach-Expressionismus and the 

Weltanschauung of the Weimar Republic. German Studies Review, 40(2), 275. 

Carrà’nın Metafizik resimleri, Büyülü Gerçekçilik felsefesi ile uyumlu bir 

estetik anlayış taşımaktadır. Sanatçının resimlerinde, gerçekçi bir şekilde tasvir edilen 

nesneler hayali ve fantastik unsurlar da içermektedir. Roh'un Büyülü Gerçekçilik'inin 

önerdiği nesnenin anlamını daha varoluşsal ve kalıcı bir yapı içinde sunma yönergesi 

gibi, bu unsurlar izleyicinin algısını zorlayarak gerçekliğin ötesine taşıyan bir etki 

yaratır. Sanatçı, nesneleri beklenmedik bağlamlara yerleştirerek düşsel bir atmosfer 

yaratır. Bunun yanı sıra, Carrà’nın resimlerinde aynı edebi Büyülü Gerçeklik'teki 

günlük hayatın içerisindeki karakterler gibi hayatın içerisinde daha olağan figürler ile 

karşılaşmaktayız. Büyülü Gerçekçilik'in farklı zaman dilimlerini aynı anda kullanan 

edebi yapısı ile Carrà’nın mekân içerisinde mekân algısı yaratan farklı zaman 

dilimlerine ait öğeler kullanması örtüşmektedir. Zaman ve mekânı katmanlı bir ilişkiye 

sokan sanatçı mekân içerisine taşıdığı mekanlar ile idealar ile uzamsal bir bağ 

kurmuştur. Klasik perspektif kurallarını bilinçli olarak bozmaya ve dönüştürmeye 

çalışmıştır.  

Sanatçı, ‘Metafizik Musa’ isimli tablosunda birbirinden alakasız düşsel imgeleri 

gizemli bir atmosfer yaratarak bir araya getirmiştir (Şekil 4.12). Bu resimde ifadesiz 



125 

bir yüzü olan ve tenis toplu ile raket tutan bir kadının alçıdan yapılmış gibi duran 

heykeli, bir kaide üzerine yerleştirilmiş olarak tasvir etmiştir. Ön plandaki mankenin 

terzilikte kullanılan mankenlerden biri olduğunu ve tenişçi kıyafetleri giydiğini 

söyleyebiliriz. Yerde sağ tarafta denizle kıyıyı gösteren harita benzeri yeşil bir pano 

ve içinde sol tarafta ise bir hedef görülmektedir. Arkaya doğru uzanan başka nesneler 

de vardır. Resimde bir depo yığınına benzeyen bir iç mekân betimlenmiştir. Resimdeki 

öğeler, farklı zaman dilimlerini yansıttığı için mekân algısı katmanlı bir şekilde oluşur. 

Ayrıca, resmin arka planındaki karartılmış kapı aralıklarının da zaman ve mekânı 

katmanlı bir ilişkiye sokarak geçit açtığını söyleyebiliriz. Sanatçının 

kompozisyonlarında, imgeler belirli bir zaman algısından yoksundur. Carrà’nın bu 

çalışması, bilinç, mekân ve zaman arasındaki ilişkiyi keşfettiği, klasik kurallardan 

ayrıldığı Büyülü Gerçekçilik felsefesine uygun bir eserdir.  

 

Şekil 4.12 Carlo Carrà, Metafizik Musa, Carlo Carrà 1917, Tuval üzerine yağlıboya  

Kaynak: https://fototeca.fondazioneragghianti.it/scheda/OA/56618 

Roh'un felsefesinde açıklandığı gibi Metafizik resimlerde, Carrà ve De 

Chirico'nun eserlerinde de gördüğümüz gibi, boş mekanlara yerleştirilmiş ilgisiz 

figürlerin kompozisyonlarıyla zaman ve mekân kavramları belirsizdir. Metafizik 

resimlerde olduğu gibi figüratif resimler yapan Massimo Campigli (1895-1971)’nin 



126 

Çingene tablosunda (Şekil 4.13) da şimdiki zaman ve gelecek aynı mekân kurgusu 

içerisinde yer almıştır (Denizkan, 2019, s. 30). 1930-1960 yılları arasında İtalya’nın 

kendi kendini yetiştirmiş ve uluslararası başarıya erişmiş sanatçılarından birisidir. 

Başta fütürist olan ilgisinden sıkılıp freskleri çağrıştıran resimler yapmaya başlamıştır.  

Roma’da Museo di Villa Giulia’yı ziyaret ettikten sonra, efsanevi zamansızlık ve 

arkaik bir kompozisyon açısından tarzını güçlü bir şekilde etkileyen Etrüsk sanatı ile 

tanışmıştır. Okyanus ve Avustralya yerli uygarlıklarına ait sanatsal ifadelerinden 

etkilenmiştir. Portrelerinde müzelerde gördüğü hayal gücü ile yarattığı zamansız 

kadınları temsil etmiştir. Tasvir ettiği figürlerin özünü yakalamaya çalışmıştır.  

Jewell, Bontempelli’nin ''İki Anne ve Oğul'' (Figlio di due Madri) romanındaki 

Solwanah karakterinin konumlandırmasını Campigli’nin ''Çingene'' resmindeki 

Büyülü Gerçekçi temel klişe ile karşılaştırmıştır. Edebi Büyülü Gerçekçilik'te öne 

çıkan zıtlıklar arasında müzakereye en çok uyan karakter romanda Solwanah çift 

cinsiyetlidir. Roman karakterlerinden inanan kadın ve inanmayan erkek arasında 

ayrımı yumuşatan cinsiyet, sınıf, etnik ve ırksal çizgilerini aşamalı olarak olarak 

bulanıklaştırılmasının bir parçasıdır. Böylece Campigli’nin Zingari’nin Büyülü 

Gerçekçi tablosunda gösterdiği gibi özünde hareketli, melez, değişime açık, akışkan 

hale getirmiştir. Arka planda, hareketsiz bir atın üzerinde çıplak, göçebe bir erkek 

figürü yer almaktadır. Resmin ön planında iki abartılı çingene kadın yer almaktadır. 

Kadınlar açılan kartlar ile geleceği okuyorlardır. Figürler eski bir geçmişe antik 

hafızanın bir Roma su kemerinin bulunduğu manzaraya yerleştirilmişlerdir. Hareketsiz 

beyaz bir atın üzerinde çıplak, göçebe bir erkek figürü belirir ve iki abartılı çingene 

kadın, büyülü ikililiğin ve zamansal aşkınlığın figürleri haline gelir. Geleceği okuyan 

kadın figürleri ve sergilenen kartlar aynı şekilde eski bir geçmişe, antik hafızanın 

terakota renklerinde bir Roma su kemerinin bulunduğu bir manzaraya yerleştirilmiştir 

(Jewell, 2008, s. 737). 



127 

 

Şekil 4.13 Massimo Campigli, Çingene, 1928, tuval üzerine yağlıboya, 96.4 x 76 cm., 

Museo di Arte Moderna e Contemporanea, Trento  

Kaynak: Jewell, K. (2008). Magic Realism and Real Politics: Massimo Bontempelli's 

Literary Compromise. Modernism/Modernity, 15(4), 738. 

İtalyan Metafizik sanatı, Büyülü Gerçekçilik akımının temelini oluşturan önemli 

bir sanat akımıdır. Bu konu, özellikle Roh’un kuramı Metafizik'ten etkilenen Alman 

sanatçılar bölümünde detaylı bir şekilde incelenmiştir (Tez, Bölüm 3.1.8). İtalya’da 

faşist rejimin etkisi ve avangard sanata yönelik tepki olarak sanatçılar tekrar figüratif 

resme yönelmiştir. Eski ustaların biçimsel anlayışını benimseyerek kendi üsluplarını 

ortaya koyan bu sanatçıları İtalyan Büyülü Gerçekçiler olarak adlandırabiliriz. Roh'un 

kitabında (1925) yer alan on İtalyan sanatçı, bu akımın en özgün ve etkileyici 

örneklerini sunmaktadır. Roh’un Büyülü Gerçekçiliği ile İtalyan versiyonu arasında 

örtüşen ortak yönleri; resimlerdeki nesnelcilik, sadelik, kesinlik, soğukluk, tekinsizlik, 

olağan nesnelerin kullanılması, farklı mekân ve zaman izdüşümleri, gizemli bir 

atmosfer yaratarak büyülü olanın ortaya konması olarak sıralayabiliriz. 

4.2 Amerika’da Resim Sanatında Büyülü Gerçekçilik 

Büyülü Gerçekçilik Amerikan Sanat Tarihçisi ve New York’daki Museum of 

Modern Art direktörü Alfred Hamilton Barr Jr. (1902 – 1981) tarafından "Tam 



128 

gerçekçi bir teknikle, olanaksız, düşsel ya da fantastik vizyonlarını akla yatkın ve 

inandırıcı kılmaya çalışan ressamların eserlerine bazen uygulanan bir terim" olarak 

tanımlamıştır (Miller & Barr, Jr., 1943, s. 5). 

1920’li yıllarda Amerikan Sanatında Büyülü Gerçekçilik görünür olmasına 

rağmen, terim ilk defa 1943 yılında Barr, jr. tarafından MoMA’da "1943: Amerikan 

Gerçekçileri ve Büyülü Gerçekçilik" sergisinde kullanılmıştır. Sergi On dokuzuncu 

yüzyıl sanatçıları ve ağırlıklı olarak çağdaş sanatçıları içeren iki bölüme ayrılmıştır. 

Bu sergide seçilen eserlerin ortak özelliği, sanatçıların fırça ve kalemi kullanma 

biçiminde geliştirdikleri ortak bir tekniktir. Bu ortak özellikler keskin kenarlar, 

formların sıkıca belirtilmesi ve malzeme yüzeylerinin taklit edilmesidir.  

1942'den 1969'a kadar Moma küratörü olan Dorothy C. Miller (1904-2003), 

gerçekçi üsluplara halkın ilgisinin hiçbir zaman kaybolmadığını ve bu yaklaşımın 

insanların çoğunluğuna doğal bir şekilde hitap ettiğinden bahsetmiştir. Küratör sergi 

kataloğunun (1943) ön yazısında, gerçekçiliğin sanatçı ile eğitimsiz göz arasında 

hiçbir teknik engel sunmayan, gerçekten demokratik bir stil olduğu yönünde görüş 

bildirmiştir (Miller & Barr, Jr., 1943). Miller Büyülü Gerçekçilik ile Gerçekçilik 

arasındaki ayrımı ''Konu ister dış dünyada gözlenmiş gerçeklikte, isterse hayal gücüyle 

uydurulmuş Büyülü Gerçekçilikte olsun esas olarak keskin odak ve kesin temsil 

resimleriyle sınırlıdır'' olarak ortaya koymuştur. Bunun yanı sıra, Miller belirtilen 

tekniklerin kombinasyonu ile gerçek ya da hayali olarak yapılanın gerçekliğine 

inandırılmak için gözlerimizin aldandığını da söylemiştir. Ona göre, Büyülü 

Gerçekçilik bu tekniğin fantastik özneye uygulanmasıdır. Büyülü Gerçekçi 

sanatçıların olağanüstü şeyleri sadece sanki varlarmış gibi resmedilmesi ile mümkün 

olduğuna bizi ikna etmeye çalıştıklarını anlatmıştır (Miller & Barr, Jr., 1943, s. 2).  

Miller’e göre, Büyülü Gerçekçilik Amerikan halk resminde sıklıkla 

görülmektedir (Miller & Barr, Jr., 1943). Amerikan sanat tarihine bakıldığında 

sömürgecilik döneminde yapılan On sekizinci yüzyıl ustalarının portrelerinde, keskin 

tasvirler ve ayrıntılara çok dikkat çeken bir gerçeklik duygusu bulunmaktadır. Küratör 

On dokuzuncu yüzyıl sanatçılarından Büyülü Gerçekçi özellikler sergileyen bazı 

sanatçılara sergide (1943) yer vermiştir. Bu sanatçılar; John Singleton Copley (1738- 

1815), Edward Hicks (1780 -1849), Raphaelle Peale (1774 -1825), Erastus Salisbury 

Field'ın (1805- 1900) ve Thomas Cole (1801-1848)’dır.   

Sömürge dönemi sanatçısı ve On sekizinci yüzyılın en büyük Amerikan ressamı 

olarak kabul edilen Copley natüralist bir şekilde ve küçük ayrıntılara dikkat ederek 



129 

yakaladığı gerçekçi bir stil geliştirmiş ve portreye bir nesnellik düzeyi getirmiştir. 

Eserlerinde genellikle On sekizinci yüzyıl Amerikan resmi ile ilişkilendirilmeyen bir 

canlılık ve kesinlik kazandıran portre d’apparat (Konuyu günlük yaşamında 

kendisiyle ilişkili nesnelerle tasvir eden bir Rokoko eğilimi) tekniğini kullanmıştır. 

Ressam izleyiciye güçlü bir fiziksel varlık ve doğrudanlık duygusu aktarmıştır. 

İmgelerini Amerika’daki İncillerden ve Yaşeya kitabından betimleyen Hicks ''Barışçıl 

Krallık'' eseri halk resimlerine iyi bir örnek oluşturmaktadır (Şekil 4.14). Sadeliğin 

hâkim olduğu Barışçıl Krallık tablosunda, Pensilvanya’nın, William Penn (1644- 

1718) tarafından bir Amerikan kolonisi olarak kuruluş hikayesi anlatılmaktadır. Resim 

iki farklı sahneden oluşmaktadır. Hicks’in, birkaç mevsimi aynı anda resmetmesi, 

edebi Büyülü Gerçekçilik’in temel öğelerinden olan farklı zaman dilimlerinin aynı 

anda kullanımı ile paralellik göstermektedir. Çocuğun ve hayvanların olduğu bölüm 

sonbahar mevsimini yansıtmaktadır. Arka planda ise bir ilkbahar yaz havası hakimdir. 

 

Şekil 4.14 Edward Hicks, Barışçıl Krallık, 1826, tuval üzerine yağlıboya, 83,5 x 106 

cm., Philadelphia Museum of Art, Philadelphia 

Kaynak: https://www.philamuseum.org/collection/object/56662  

Miller’e göre, 1820’li yıllarda Peale’nin titiz natürmort resminde ayırt edici 

Büyülü Gerçekçi özellikler ustalık noktasına ulaşmıştır. Ayrıca eleştirmen, ''Banyodan 

Sonra'' (Şekil 4.15). Miller, Amerikan sanatının küçük de olsa eşsiz bir başyapıtı yapan 



130 

o keskin tadı ve Büyülü Gerçekçilik'ini sadece bir iz ile sanatçının çok iyi gösterdiğini 

vurgulamıştır.  

 

Şekil 4.15 Raphaelle Peale, Banyodan Sonra (ya da Denizden Yükselen Venüs), 1822, 

tuval üzerine yağlıboya, 73.98 x 61.28 cm., The Nelson-Atkins Museum of Art, 

Kansas City  

Kaynak: https://art.nelson-atkins.org/objects/30797/venus-rising-from-the-seaa-

deception 

On dokuzuncu yüzyılda Büyülü Gerçekçilik ile ilişkilendirilen sergideki diğer 

bir eser Field'ın hayal gücünde gözlemlediği ve özenle tuvale kopyaladığı ''Amerikan 

Cumhuriyeti Tarihi Anıtı''dır (Şekil 4.16). Bu eser, Amerikan tarihinin önemli 

yönlerinin fantastik mimari bir tasvirini içermektedir (Miller ve Barr, 1943).  



131 

 

Şekil 4.16 Erastus Salisbury Field, Amerikan Cumhuriyeti Tarihi Anıtı, y. 1876, tuval 

üzerine yağlıboya. 114.30 x 63.50 cm., Michele & Donald D'Amour Museum of Fine 

Arts, Springfield 

Kaynak: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Erastus_Salisbury_Field_-

_Historical_Monument_of_the_American_Republic.jpg  

Miller’e göre, Field’da olduğu gibi, Amerikan vahşi doğasının temsilinde 

Yüce’yi dramatik formlar ve güçlü teknikler kullanan Cole’un da fantastik manzarası 

da Büyülü Gerçekçilik ile ilişkilidir. Cole, aynı zamanda romantizmden etkilenen 

Hudson Nehir Ekolü (1826-1870) Amerikan sanat hareketi kurucusu olarak da 

bilinmektedir. 

Yirminci yüzyıla gelindiğinde Amerika’da Büyülü Gerçekçilik'in gelişimi kendi 

kimliğini oluşturmaya çalışan Amerikan sanatının Avrupa avangardı ile tanışması ile 

başlamıştır. 1913 yılında Armany Show olarak bilinen ilk Uluslararası Modern Sanat 

Sergisi açılmıştır. Bu sergi kendilerine ait bir sanat dilini oluşturmak isteyen Amerikalı 

sanatçılar üzerinde etkili olmuştur. Amerikalılar Avrupa’daki modern sanat 

hareketlerini tanımaya başlamasından sonra kübizmden gelen geometrik bir plastik 

dile sahip Kesinlikçiler (Presizyonistler) ismi ile anılan yeni biçim anlayışı ortaya 

çıkmıştır. Kesinlikçi sanatçılar, ulusal geçmişi modern bir ulusal kültürü keşfetmek 

için değerli bir kaynak olarak görmüşlerdir. Bu grup sanatçıları Amerika’nın sanayi ve 



132 

mühendislik alanlarının modern manzaralarını resmetmişlerdir. Bu sebeple, Amerikan 

gökdelenleri, köprü, fabrika cepheleri, su kuleleri, elektrik hatları, duman bacaları, 

demiryolu ve karayolu ağlarının bulunduğu manzara görüntülerini konu edinmişlerdir. 

Sanatçılar, insansızlaştırılmış sahneleri, keskin odak, sıkı kırpma teknikleri, 

basitleştirilmiş geometrik formları, fırça darbelerinin kaldırıldığı pürüzsüz yüzeyler ile 

Amerikan endüstrisini ve teknolojisini destansı bir görkem içerisinde betimlemeye 

çalışmışlardır.  

Kesinlikçilik hareketinin önemli bir sanatçısı olan Charles Demuth (1883- 1935) 

Amerikan Halk Sanatı ile Avrupa'daki modern sanat ilkelerini bir araya getirmiştir 

(Demuth Museum, parag. 10). Demuth, halk sanatından gelen geleneksel öğretiler ve 

uyguladığı sert kenarlı biçim anlayışı ile Büyülü Gerçekçilik'in özelliklerini 

resimlerinde kullanmıştır. Miller’in ''Hayal gücü ile uydurulmuş'' tanımına bu hareket 

içinde konumlandırılan, William Preston Dickinson (1889- 1930)’in hayali makine 

manzaraları iyi bir örnek olarak sunulabilinir. Dickinson makinelerin insan ilerlemesi 

için yararlarının idealize edilmiş ve romantikleştirilmiş bir görünümünü izleyicilere 

sunmuştur.  

 1920 ve 1940 yıllar arasında Kesinlikçi hareket içinde çalışmalarını devam 

ettiren Charles Sheeler (1883-1965) ve Georgia O'Keeffe (1887-1986) bu kültürel 

yeniden değerlendirmeye katkıda bulunan modernist sanatçılardandır. O'Keeffe, Paul 

Strand (1890-1976)’ın fotoğraflarında kullandığı kırpma tekniğinden esinlenerek, son 

derece ayrıntılı soyut olan nesnelerin yakın çekimlerini oluşturarak resme yeni bir 

yaklaşım getirmiştir. 1929'da Güneybatı'ya yaptığı ilk uzun gezi sonrasında, sanatsal 

ilgi alanları New York binalarından New Mexico'nun doğasına yönelmiştir. O’Keeffe 

yüzeyleri fırça izlerinin görülmeyeceği şekilde pürüzsüz bir şekilde boyamıştır. 

Uygulamada gösterdiği titizlik ve hassaslık ile çizgileri net ve keskindir. 

Duygusallıktan arındırılmış, hareketsiz ve figürsüz tekniği ile Büyülü Gerçekçi resmin 

özelliklerini taşımaktadır.  

O'Keeffe, 1958'de Metropolitan Sanat Müzesi'ndeki ''On Dört Amerikalı Usta'' 

sergisinde yer almıştır. Sergide, sanat tarihçisi Nancy J. Scott, O’Keeffe’nin o zamana 

kadar en gerçeküstü olarak nitelendirdiği ''Aya Merdiven'' (Şekil 4.17) eserinin Büyülü 

Gerçekçi motifler içerdiğini yazmıştır (Scott, 2015, s.181). 



133 

 

Şekil 4.17 Georgia O'Keeffe, Aya Merdiven, 1958, tuval üzerine yağlıboya, 102.1 × 

76.8 cm., Whitney Museum of American Art, New York  

Kaynak: https://whitney.org/collection/works/37900 

Bu resimde ayrıca edebi Büyülü Gerçeklik'te daha yaygın kullanılan, mitolojik 

sembol kullanımlarına yer verilmektedir. O’Keeffe, hayatının çeşitli zamanlarında 

incelediği bilinen Pueblo kültüründeki merdiveni yerli Pueblos ve kozmik güçler 

arasındaki bağlantıyı sembolize etmek için kullanmış olabileceği söylenmektedir. Bu 

resim, Joan Miró (1893-1983)’nun, ''Ay'a Karşı Havlayan Köpek'' (Şekil 4.18) 

eserinde kullandığı öğeler ile benzerlikler göstermektedir. Sanat tarihinde Gerçeküstü 

olarak konumlana Miro, imge ile sembol arasında ilişki kuran bir sanatçıdır. Figüratif 

imgeleri giderek sadeleşerek belirli bir figür, duygu veya durumun sembolleri haline 

gelmektedir. Philadelphia Müzesinde Miro’nun resminin basit bir yaklaşım olduğu ve 

sanatçının İspanya'daki köyündeki aile çiftliğinin bu ortamının gizemli ve hayali 

görünmesini sağladığı bilgisi paylaşılmıştır (Philadelphia Museum of Art, parag. 1).  



134 

 

Şekil 4.18 Joan Miro, Ay’a Karşı Havlayan Köpek, 73 x 92 cm, Dog Barking at the 

Moon 

Kaynak: https://philamuseum.org/learn/educational-resources/dog-barking-at-the-

moon  

Kesinlikçiler, resim, baskı ve fotoğrafçılık gibi pek çok alanda çalışmalar 

yapmışlardır. Herhangi bir konuya ilişkin kesinlikçi görüntüler gerçek nesneye sadık 

kalmaktadır. Temiz çizgiler, basitleştirilmiş konturlar ve soyutlanmış geometriye 

yapılan vurgu tüm bu disiplinlerde ortak olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

çalışmalardaki soyutlama üslubu, Kübizm, Gerçeküstücülük, Pürizm, Yeni 

Nesnelcilik ve Bauhaus gibi pek çok çağdaş akımla yakından ilgilidir. Kesinlikçilerin, 

Almanya'daki eşdeğeri Yeni Nesnelcilik olduğu söylenmektedir. Sanat tarihçişi Romy 

Golan’a göre, Yeni Nesnelcilik'in netlik, düzen ve "temizlenmiş alan" üzerindeki 

vurgusu, açıkça Kesinlikçi çabalarla ilgilidir Kesinlikçilerin insansızlaştırılmış 

resimlerinin aksine Büyülü Gerçekçilik insan figürününün birçok örneğini 

içermektedir (Golan’dan aktaran Richardson, 2005, s. 69). Yeni Nesnelcilik ve Büyülü 

Gerçekçilik arasındaki terimsel bağlantının anlatıldığı (Tez, Bölüm 3.1.2) atıfta 

bulunarak bu açıklamayı Kesinlikçiler'in Büyülü Gerçekçilik ile doğrudan ilişkili 

olduğu şeklinde ele alabiliriz. Tüm bu ifadelerin ışığında, Kesinlikçi sanatçıların 

Amerika'da Büyülü Gerçeklik uygulayan sanatçılar olduğunu belirtebiliriz. 

Büyülü Gerçekçilik'in özelliklerini taşıyan eserler üreten Kesinlikçi Sheeler 

fotoğraflarını ve daha önceki soyut resimlerini birleştirerek gerçekliğe yeni bir 

yaklaşım getirmiştir (Miller & Barr, Jr., 1943, s. 6). MoMA sergisinde (1943) 



135 

Sheeler’e Büyülü Gerçekçi çağdaş sanatçı olarak yer vermiştir.  Sheeler'ın en sevdiği 

konu, binanın içinde bulunduğu doğal ortama yapılan tüm göndermelerle birlikte, 

küboid kütlelere ve yüzey dokularına indirgenmiş ahırlar olmuştur. Sanatçı bu 

resimlerde resmin tasarımı için vazgeçilmez olduğuna inandığı formları koruyarak, 

doğal formları soyutlamanın sınırına indirgemeye çalıştığını belirtmiştir. Roh'un 

felsefesine bahsettiği gibi, sanatçı daha statik formlar aracılığıyla görünmeyenin 

arkasındaki sonsuz yapıya ve gize odaklanarak çalışmalarını oluşturmaktadır. 

Büyülü Gerçekçilik eğiliminde, özellikle resim sanatı ve fotoğrafçılık arasında 

bir paralellik bulunduğunu ifade etmek mümkündür. Sanat tarihçisi Sergiusz 

Michalski (1951-…) Yeni Nesnelcilik/Büyülü Gerçekçilik’te fotoğraflardan hareketle 

ortaya çıkan bir esin sürecinden bahsetmiştir (Michalski, 2003, s.192). 1920’li yıllarda 

fotoğraf küçük Leica 1 model kameraların ve 35mm.lik rulo filmlerin piyasaya 

sürülmesi ile teknik bir devrim geçirmiştir (Stirton, 2022). Fotoğraf modernitenin özü 

olarak yeniden değerlendirilirken pek çok uluslararası sergiye de sahne olmuştur. 

1929'da büyük uluslararası Film und Foto ‘Fi/Fo’ Stuttgart'ta fotoğraf sergisi 

açılmıştır. Pek çok uluslararası fotoğraf avangardının diğer üyelerinin çalışmaları da 

yer almıştır.  Fi/Fo sergisinde yer alan fotoğraflar bir seçki içerisinde derlenerek, Roh 

ve tipograf Jan Tschichold (1902-1974) tarafından der Foto-Auge (Foto-göz) adında 

yeni fotoğraf hakkında bir kitap yayınlanmıştır. El Lissitzky, László Moholy-Nagy 

gibi pek çok tanınmış sanatçı yanı sıra Ernst ve Grosz’un fotomontajlarına da yer 

verilmiştir. Kapağında ise Roh tarafından seçilen Lissitzky'nin otoportre fotomontajını 

bulunmaktadır. Kitapta ayrıca Roh’un modern fotoğrafçılığın alabileceği gerçek 

fotoğraf, fotomontaj gibi çeşitli olası biçimleri de anlattığı ''mekanizma ve ifade'' 

başlıklı bir metin yer almaktadır. Mekanizma burada kameranın mekaniğini 

anlatmaktadır ve ifade ise sanatsal ifade anlamını taşımaktadır. Roh fotoğrafı tüm 

deneysel olasılıkları içinde barındıran bir sanat olarak görmüştür. (Roh, 1930’dan 

aktaran Ingelmann, 2014). Roh'un argümanına göre, fotoğrafın sanatsal değeri 

gerçekçiliğinden kaynaklanmaktadır. Bu düşünceden yola çıkarak, fotoğrafın 

gerçekçilik özelliği Büyülü Gerçekçilik ile ilişkilendirilebilir. Bu bağlamda, fotoğraf 

sanatının gerçekçilik vurgusu, Büyülü Gerçekçilik anlayışı ile örtüşmektedir. 

Sheeler de aynı zamanda başarılı bir fotoğraf sanatçısıdır. Sanatçı fotoğrafın 

deneysel olasılıkları ile resmini birleştirmiştir. Sheeler sık sık gemilerin bacalarını 

fotoğraflamış ve bu motiflerden de çok sayıda resim çalışması da yapmıştır. Roh’un 

değerlendirmesinden geçerek Sheeler’ın ''Beyaz Ahır'' (Side of White Barn, Bucks 



136 

County, Pensilvanya) fotoğrafı da Fi/Fo sergisinde yer almıştır. Finsler’ın gemi 

bacaları ile (Şekil 4.19) ile Sheeler ''Üst Güverte'' fotoğrafı arasında (Şekil 4.20) çok 

büyük benzerlikler bulunmaktadır (Michalski, 2003, s.192). Her iki sanatçı da makine 

çağından ilham almıştır. 

 

Şekil 4.19 Hans Finsler, Vantilatör, jelatin gümüş baskı, 8,8 x 11,7 inç.  

Kaynak: https://www.invaluable.com/artist/finsler-hans-ioxh9ucjvy/sold-at-auction-

prices/  

Sheeler, ''Üst Güverte'' isimli bu çalışmasında özneyi bütünü ile sergilememiştir. 

Bunun yerine, geminin motorlarına, egzoz fanlarına ve vantilatör yığınlarına 

odaklanmıştır. Gerçekçi bir şekilde tasarlanmış resimlerde bile alttaki soyut yapıyı 

ortaya çıkarmaya çalışmıştır. Sheeler’a göre, ''Bir resim, soyutlamada ima edilen 

yapısal tasarımı içine alabilir ve tamamen gerçekçi bir şekilde sunulabilirdi'' (Harvard 

Art Museums, parag.1). Sanatçı, bir yıl sonra aynı fotoğrafın yağlıboya tablosunu 

yapmıştır (Şekil 4.21).  



137 

 

Şekil 4.20 Charles Sheeler, Üst Güverte, y. 1928, jelatin gümüş baskı, 25,3 x 20,2 cm., 

(Amerikan, Philadelphia, Pennsylvania 1883–1965 Dobbs Ferry, New York), Üst 

Güverte, The Met Museum, New York  

Kaynak: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/283297  

 

Şekil 4.21 Charles Sheeler, Üst Güverte, tuval üzerine yağlıboya, 73 x 55,3 cm., 

Harvard Museums, New York. Amerikan (Philadelphia, PA 1883-1965 Dobbs Ferry, 

NY),   

Kaynak: https://harvardartmuseums.org/art/299846  

Sheeler bu resminde kübizmin indirgeyici geometrisini keskin bir şekilde 

tanımlanmış ve basitleştirmiş formları ile birleştirmiştir. Sanatçı resmin ana kaynağı 



138 

olan (Şekil 4.20) üzerinde oynayarak insan varlığına ait işçiler, buharı, perçinler gibi 

pek çok ayrıntıyı resim üzerinden silmiştir. Bu tabloda sanatçı Büyülü Gerçekçi 

özellikleri insansız bir yapı ve kurgu üzerinden bizlere sunmuştur.  

Edward Hopper (1882-1967) ise, Sheeler ile aynı dönemde 1925'lerde daha az 

keskin bir odaklama tekniği ve daha net bir gerçekçilik anlayışı sergilemiştir (Miller 

& Barr, Jr., 1943). Miller ve Barr, Hopper ve Sheeler’ın 1920’li yıllarda yeni yönün 

öncüleri oldukları söylemişlerdir (Miller & Barr, Jr., 1943, s. 9). Her iki sanatçının da 

Büyülü Gerçekçilik'in Amerika’da gelişimine katkı sağladığını söyleyebiliriz.  

Alman sanat tarihçisi Werner Haftmann (1912-1999), Hopper'ı 1923'teki 

çalışmalarından itibaren Büyülü Gerçekçi olarak kabul etmektedir (Haftmann, 

1961’den aktaran Bucarelli, 2015, s.7). Hopper’ın resimlerinde Büyülü Gerçekçi 

özellik olan keskin odak bulunmasa da keskin tasvirin soğukluğunu yakalamak 

mümkündür. Sanatçı modern şehirdeki insanın izolasyonunu resmetmiştir. Onun izole 

figürleri ve boşaltılmış sokakları gerçek hayatın esrarengiz birer anları gibi 

görünmektedir. Hopper’ın resimlerinde, Amerikan tipi yaşam içerisinde iletişimsizlik 

ve güçlü bir yalnızlık da hissedilmektedir. 1952 tarihli ''Sabah Güneşi'' (Şekil 4.22) 

tablosunda, başı pencereye dönük, yatağın üstünde oturan, yüzü ifadesiz bir kadın 

resmedilmiştir. Duvarlarında hiçbir kişisel detaya yer verilmeyen odada sadece 

düzenli beyaz bir yatak bulunmaktadır. Kadın kendi iç dünyasına hapsolmuş gibi 

düşüncelerine dalmış gözükmektedir. Odanın iç mekânı oldukça soğuk olmasına 

rağmen pencere dışından gözüken tuğla binanın güçlü sarı tonu resimde sıcak bir etki 

yaratmaktadır. Roh, Büyülü Gerçekçik'i yüzeysel görünümlerin altında gizli değerler 

öneren bir stil olarak tanımlamıştır (Bucarelli, 2015). Hopper’ın gerçekçiliğini 

bilinçaltının gerçekliği yapan da görünmezi göstermek amacı ile görünür olana nüfus 

etmesidir. Bu resim iç gerçeklik ile dış dünya arasındaki ilişkiyi başarılı bir şekilde 

tasvir etmiştir (Stremmel, 2004, s. 58). Hopper resimlerine bakarken içimizde oluşan 

rahatsızlık hissi, adını koyamadığımız bir tedirginlik hali, ışık ve karanlığın keskin 

kontrastları ile Büyülü Gerçekçi resimlerdeki tekinsizi bize çağrıştırmaktadır.  Ayrıca, 

Menton Hopper’ın resimlerinin sessiz ve akılda kalıcı yoğunluğa sahip oldukları için 

Büyülü Gerçekçi kategorisine yerleştirdiğini yazmıştır (Menton, 1983’ten aktaran 

Bucarelli, 2015, s.7). 



139 

 

Şekil 4.22 Edward Hopper, Sabah Güneşi, 1952, tuval üzerine, yağlı boya, Columbus 

Museum of Art, Columbus.  

Kaynak: https://www.columbusmuseum.org/blog/2020/05/12/pocketguide-to-cma-

edward-hoppers-morning-sun/ 

1930’larda ortaya çıkan Amerikan Bölgeselci'liği de Amerikan sanatında 

Büyülü Gerçekçilik izleri taşıyan diğer bir eğilimdir. Bölgesel sanatçılar genellikle 

kırsal alanları ve küçük kasabaları tasvir ederler ve her bölgenin özgün niteliklerini 

vurgularlar. Amerikan Bölgeselciliği Büyülü Gerçekçi kriterleri kullanarak bölgesel 

kültürleri ve manzaraları daha büyülü ve masalsı bir şekilde anlatmaya çalışmıştır. 

Bölgesel sanatçılar, yerel gelenek ve değerleri vurgulayan temsili resimlere öncelik 

verirken, soyut veya avangart tarzları tercih etmemişlerdir.  

Grant Wood (1891-1942) Bölgeselcilik hareketinin önde gelen figürlerinden 

birisidir ve Thomas Hart Benton, (1889-1975) ve John Steuart Curry (1897-1946) gibi 

diğer sanatçılarla birlikte Bölgeselcilik hareketini oluşturmuştur. Menton'un ''Büyülü 

Gerçekçilik Yeniden Keşfedildi 1918-1981'' kitabında (1983), Bölgeselcilik 

sınıflandırmasının tematik olarak oldukça doğru kabul edilse de Büyülü Gerçekçilik 

ve Kesinlikçilik'le açıkça ilişkili olduğunu yazmıştır. O’na göre Bölgeselci’lerin 

pürüzsüz ve yuvarlak alanları, kusursuz şekilde pürüzsüz manzaraları, natürmortları 

ve portreleri Büyülü Gerçekçi tarzın mükemmel bir ifadesidir (Menton, 1983 aktaran 

Bucarelli, 2015, s.4). Bu özellikleri çok iyi bir şekilde yansıtan Wood’un ''Amerikan 

Gotiği’‘ulusal bir simge haline gelen önemli bir eserdir (Şekil 4.23). Tablo, kırsal bir 

bölgedeki bir evin önünde duran bir çiftçi ve kızını, arka planda gotik tarzda bir 

pencere ile göstermektedir. Büyülü Gerçekçi resimlerde olduğu gibi tablodaki figürler, 

sert ve duygusuz bir tavırla tasvir edilmiştir. Pencere, gotik mimari tarzının sembolik 



140 

çağrışımlarına işaret eder. Gotik tarz genellikle kilise mimarisiyle ilişkilendirilir ve 

çoğu zaman karanlık, hüzünlü ve melankolik bir havayı yansıtmaktadır. Bu nedenle 

pencere, resimdeki karakterlerin iç dünyaları veya durumları hakkında bir ipucu 

sağladığı söylenebilir. Kırsal yaşamın sertliği ve zorluklarıyla mücadele eden 

karakterleri gösteren tabloda, pencerenin içinde yaşadıkları dünyadan kopukluklarını 

ve bir tür hayali dünyanın varlığını vurguladığını düşünülebilir. Tüm bu unsurlar ve 

gerçekçi betimleme resme büyülü bir atmosfer katmaktadır.  

 

Şekil 4.23 Grant Wood, Amerikan Gotiği, 1930 tuval üzerine yağlıboya, 74 x 62 cm, 

Art Unstitute of Chicago, Chicago  

Kaynak: https://www.artic.edu/artworks/6565/american-gothic  

Wood 1930'lardaki Amerikan folkloru, halk hikayeleri ve yerel konuları, 

Amerikan ruhunu ifade etmenin en etkili aracı olarak Büyülü Gerçekçi dilini ortaya 

koymuştur. Sanatçının kendi tarzının oluşturmasında Kuzey Rönesans Flaman ve 

Alman eski ustalarının titiz teknik ve keskin görüntü odakları ilham vermiştir (Hughes, 

1970’ten aktaran Bucarelli, 2015, s.10). Bunun yanı sıra 1928 yılında Münih’te Büyülü 

Gerçekçi sanatçılarının eserleri ile bir etkileşim yaşamış olma ihtimali yüksektir.  ''M. 

Grant Wood: A Study in American Art and Culture, New York'' kitabının yazarı James 

Dennis, Wood ile Alman Büyülü Gerçekçi'ler arasındaki bağıntıyı ortaya koymak için 



141 

"Düzlemde paralel bir arka plana karşı tam olarak konturlanmış" figürleri arasındaki 

ilişkiyi özellikle vurgulamıştır (Dennis, 1975’ten aktaran. Bucarelli, 2015, s.11)  

Wood aynı zamanda Amerikan peyzaj geleneğine parallel manzaralar yapmıştır. 

''Taş Şehir'' (Şekil 4.24) manzara resminde tüm nesneleri eşit düzeyde odaklanmaya 

sahip olduğu ultra keskin odak tekniği kullanılmıştır. Resmin bütününü kavramaya 

izin verilmeyen ve gözün tuvalin her yerinde hareket ettiren merkezcil bir kuvvet 

(Bucarelli, 2015, s.13) ve Roh’un makalesinde (1925) belirttiği minyatür benzeri bir 

yaklaşım dikkati çekmektedir. Wood aşırı derecede ayrıntılı boyaması ile belirgin fırça 

darbelerini ortadan kaldırarak, sıradan nesnelere kendi Büyülü Gerçekçilik'lerini 

kazandıran görünür bir nesnellik kazandırmıştır. Roh’un vurguladığı gibi daha derine 

inebilmek ve ötesini görebilmek için en ince ayrıntısına kadar detaylandırılmıştır.  

 

Şekil 4.24 Grant Wood, Taş Şehir, 1930, ahşap üzerine yağlıboya, 76.84 x 101.6 cm, 

Joslyn Art Museum, Omaha.  

Kaynak: https://www.joslyn.org/collections-and-exhibitions/permanent-collections 

/american/grant-wood-stone-city-iowa/ 

Wood’un resmini şekillendiren diğer bir husus da mensup olduğu Protestan 

dinidir. Protestan dininde ilahi olan ile doğrudan bir ilişki söz konusudur, her bireyin 

gündelik olandaki ilahi olanı görmesini savunmaktadır. Sıradan olan gerçekten de 

olağanüstü ve büyülüdür (Bucarelli, 2015). Protestanlık dini figürleri kullanmadığı 

için soyut düşünceyi anlatmaktadır, daha mistik bir yönü vardır.  



142 

Kirstein, MoMA sergi kataloğunda (1943), Büyülü Gerçekçilik'in Kuzey ve 

Güney kökenlerini örneklediğinden bahsetmiştir. Tarihsel olarak bu tür resmin Aşağı 

Ülkeler (Belçika, Hollanda, Lüksemburg) ve İtalya’dan kaynaklandığını yazmıştır. 

Kuzeyde Jan van Eyck (1395 -1441) ve Jerome Bosch (c.1450-1516) gibi sanatçılara 

vurgu yapar. İtalya’da Carlo Crivelli (c. 1430-1495), Giovanni Bellini (c.1430-1516) 

ve Michelangelo Merisi da Caravaggio (c.1571-1610) adını vermiştir. Hollanda 

Quentin Matsys (1466-1530), Pieter Bruegel (c. 1525–1530 -1569) üzerinden bu 

izlerin Jan van Huysum (1682-1749), Jean-Baptiste Oudry (1686 -1755) gibi 

Hollandalı ve Fransızlarına kadar gidebileceğini de yazmıştır (Moma, 1943, s.7).  

Fransız sanat tarihçişi Henri Focillon (1881-1943) da ''Art d'Occident'' (1939)’ 

de Van Eyck ’ın ultra keskin ve büyülü tekniği ile ilgili olarak şu sözleri yazmıştır: 

Belirli bir anlamda, Van Eyck için gerçekliğin her yönü mistik bir niteliğe 

sahiptir; bir nesneyi ilk kez keşfediyormuşçasına karşı karşıya bulur insan 

kendini. Sanki ondan bir muammanın çözümünü çıkarmak, ona ''büyü yapmak'' 

ve imgelerine ona yeni ve sessiz bir hayat aşılamak istercesine, vizyoner bir 

sabırla inceler onu (Hughes, 1970’ten aktaran Bucarelli, V., 2015, s.10). 

Diğer yandan Wood’un Büyülü Gerçekçilik ile ilgili bağlantısı sıradan olanın 

olağanüstü olduğunu söyleyen Transandantal (Deneyüstücülük) felsefe köklerine 

dayanmaktadır. Aşkıncılığın temeli olan görüşleri, Tanrı'nın gerçeği açıklamak 

zorunda olmadığını, doğrudan doğadan sezgisel olarak deneyimlenebileceğini öne 

sürmektedir. Wood’un konu ve teknik açıdan yapmış olduğu seçimlerin onun kişisel 

deneyimlerinden, yaşadığı çevreden, Amerikan dini, felsefi ve kültürel geçmişinden 

derin ve önemli ölçüde etkilenmiş olduğunu söyleyebiliriz (Bucarelli, 2015, s.17).  

Aynı dönemlerde, Wood’un yanı sıra Ivan Le Lorraine Albright (1897-1983) ve 

Paul Cadmus (1904 -1999) gibi başka gerçekçi ressamlar da Büyülü Gerçekçilik'in 

yönlerini keşfetmeye başlamıştır. 1930'larda Chicago'dan Albright Büyülü 

Gerçekçilik'in önemli Amerikalı ressamlarından biri olarak kabul edilmektedir. Sergi 

kataloğunda Albright’ın Süper-Gerçekçilik'in herkesi büyülediği yazmaktadır (Miller 

& Barr, Jr., 1943). Resimlerinde hayatın tekinsiz gerçekliğini yakalamak istemiştir. 

Gündelik hayatın sıradan yönüne gizemli bir açıdan yaklaşmıştır. Sanatçı korkunç 

konuların zengin ayrıntılı resimleri ile ünlüdür. Birinci Dünya Savaşı sırasında tıbbi 

asker olarak görev yapmıştır. Sanatçı kariyeri boyunca çürüyen insan vücudunu takıntı 

haline getirmiştir. Bu deneyimlerinden yola çıkarak, insan vücudunun kırılganlığı ve 

nihai çürümesi duygusunu ''Dünyaya Ida Adında Bir Ruh Geldi'' resminde tasvir 

etmiştir (Şekil 4.25). Makyaj masası başında sandalyede bir kadın oturmaktadır, bir 



143 

elinde ayna tutarken diğer eli ile göğsünü pudralamaktadır. Halı, sandalye ve küçük 

masa açısı kafa karıştırıcı ve rahatsız edicidir. Kadını çürümüş ceset olarak resmeden 

sanatçı aslında bir kadını değil de varoluşu, geçip giden zamanı ve zihin-beden 

arasındaki ilişkiyi anlatmaya çalışmıştır. Albright yaşamı olduğu gibi göstermiştir. 

Kullandığı son derece gerçekçi teknik resme aynı zamanda bir yabancılaşma hissi 

yaratmaktadır.  

 

Şekil 4.25 Ivan Albright, Dünyaya Ida Adında Bir Ruh Geldi, 1929-1930, tuval 

üzerine yağlıboya, 142,9 × 119,2 cm., Art Unstitute of Chicago, Chicago 

Kaynak: https://www.artic.edu/artworks/93811/into-the-world-there-came-a-soul-

called-ida 

1926 yılından sonra, Roh’un Büyülü Gerçekçi olarak nitelendirdiği Grosz ve 

Beckmann gibi sanatçıların Almanya’dan Amerika’ya taşınmaları da Büyülü 

Gerçekçilik'in Amerika’da yayılmasında bir etken olmuştur. Beckman 1926 yılında 

New York’daki Leipzig Kunstverein and J.B. Neumann’s Art Circle Galeri’de kişisel 

bir sergi düzenlemiştir (Crockett, 1999, s.194). 1931 yılında Modern Sanat 

Müzesi’nde açılan ''Alman Resmi ve Heykeli'' sergisinin kataloğunda müze direktörü 

Alfred H.Barr, Beckmann'ı yaşayan en önemli Avrupa sanatçılarından biri olarak 

övmüştür (Price, Kort, & Topp, 2002, s. 299). New York’daki The Weyne Galeri 1931 

yılında Grosz’un on iki eserini sergileyerek Amerikan sanat dünyasına tanıtmıştır 

(Price, Kort, & Topp, 2002, s. 329). Almanya'nın ulusal sağdan ''Kültürel Bolşevik''i 

olarak giderek artan tiz saldırılarla çöken bir sanat piyasasıyla karşı karşıya kalan 



144 

sanatçı, gelen davet üzerine 1932 yılında New York’daki the Art Students League 

Board’da 1932 tarihinde öğretmenlik yapmaya başlamıştır. Grosz, Weimar dönemi 

hicivsel yanını bir yana bırakarak, New York tipi ve kentsel çevrenin nazik 

karikatürlerine yönelmiştir (Price, Kort, & Topp, 2002, s. 330). 1935 yılında, Alfred 

Stieglitz’in 'American Place Gallerisi'nde Grosz’un Amerika'da ürettiği çalışmalarını 

sergilemiştir. Grosz, 1937 yılından İkinci Dünya Savaşı sonuna kadar olan dönemdeki 

sanatında, 1920'lerin sonlarında ayrıntılı olarak keşfetmeye başladığı Kuzey Rönesans 

geleneğinin titreyen çizgisini ve kasvetli paletini benimsemiştir (Price, Kort, & Topp, 

2002, s.331). Figüratif çalışmaları maalesef Gerçeküstücülük ve Soyut 

Dışavurumculuk'un mevcut üstünlüğü olan Amerika sanat piyasasında alıcı açısından 

az rağbet görmüştür.  

1940-1950’li yıllarda dönemin iki önemli kuramcısı Clement Greenberg (1909-

1994) ve Harold Rosenberg (1906-1978) tarafından yönlendirilen Soyut Dışavurumcu 

eylem ve renk alanı resmi ile Avrupa Sanatından tamamen kopuş yaşanmıştır. Bu 

durunda Amerika’nın Doğu Yakasında Büyülü Gerçekçilik'in gelişmesi için uygun 

ortam bulunmamaktadır. Aynı dönemde Batı Yakasında Körfez Bölgesi’nde David 

Park (1911-1960) Greenberg'in dayattığı formalizm ve soyutun ressamlar için 

sınırlayıcı olduğunu düşünmüştür. Önceleri soyut resimler yaparken tepkisel bir 

şekilde figüre dönmüştür. Konusu olan resmin kendisine duygu ve düşünceyi 

oluşturmasında manevra yapabileceği alan sağladığını söylemiştir. Sanat Derneğinin 

yarışmasında tek figüratif resim olan ''Bisikletli Çocuklar'' resmi ile birincilik ödülü 

almıştır, bu durum Amerikan resminde bir kırılmaya sebep olmuştur. Park, her ne 

kadar Soyut Dışavurumcuk'u eleştirel olarak yaklaşsa da onun çok yakınında duran 

yeniden kurgulanan modern bir figüratif yaklaşım geliştirmiştir. Resimlerine 

dikkatlice bakıldığında, figürler söküp alındığında geriye Amerikan Soyut 

Dışavurumculuk'uğundan çok da farklı olmayan bir görsel ortaya koyduğu 

anlaşılmaktadır. 1950’lerin başında Büyülü Gerçekçilik kendini Sosyal Gerçekçilik 

veya Gerçeküstücülük hareketlerinden ayırmıştır. Bu dönemlerde bu eğilim Soyut 

Dışavurumculuk'un altın çağında gerçekçilik bayrağını taşımaya yardımcı olmuştur.  

Bu yıllara Andrew Wyeth (1917-2009) ve Honoré Desmond Sharrer (1920 – 

2009) gibi Büyülü Gerçekçilik'e yakın sanatçılar sanata daha sessiz ve içe dönük bir 

bakış açısı ile yaklaşmışlardır. Wyeth, Büyülü Gerçekçilik ile ilişkilendirilen en 

başarılı Amerikalı sanatçı olarak değerlendirilmiştir  



145 

MoMA Sergisinde (1943), Wyeth’ın iki farklı kuş resmi bir enstalasyon şeklinde 

(Şekil 4.26) görüldüğü gibi sergilenmiştir. ''Kış Tarlaları'' resminde (Şekil 4.26) uzakta 

bir çiftlik gözükmektedir ve tarlanın ortasında ölü ve donmuş bir karga resmedilmiştir. 

''Hindi Akbaba'' resminde (Şekil 4.26) ise kuşun öne bakan bir duruşu pozlanmıştır. 

Hindi akbabası (Cathartes aura)  Amerika'da en yaygın kuş türlerinden biridir. 

Ağırlıklı olarak leş yiyen bir hayvan olan hindi akbabası hassas koku alma duyusu 

sayesinde çok yükseklerden hayvan cesetlerini hissedebilmektir. Aynı zamanda, 

akbaba avını ararken oldukça yükselebilmektedir. Wyeth, 1941 yılında Amerika’nın 

savaşa girmesinden sonra kuş konulu ve hava bakış açılarından oluşan resimler 

üretmiştir. Sergide (1943) resimler, yukarıda sağda avını arayan bir akbaba ile solda 

aşağıda çaresiz yatan avı arasındaki doğal bir etkileşim sahnesi gibi yerleştirilmiştir. 

Sanatçı izleyicinin hayvanlar ile temas ederek kuşlar üzerinden ölümü 

deneyimleyebileceği bir vurgu yapmıştır. Wyeth ifadesinde bu vurguyu şu şekilde 

betimlemiştir; ''Savaşı yakalamak için tankları ve silahları boyamak zorunda 

değilsiniz. Onu ağaçtan düşen ölü bir yaprağa resmedebilmelisin'' (Junker, 2017’den 

aktaran Whiting, 2021, s. 2). 

 

Şekil 4.26 Andrew Wyeth, Hindi Akbaba, 1942, mürekkep, kalem, guaj; Kış Tarlaları, 

1942, gesso pano üzerine tempera, The Museum of Modern Art arşivleri, New York  

Kaynak: https://www.moma.org/calendar/exhibitions/2854?installation_image_ 

index=3 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Amerika


146 

Wyeth'in Büyülü Gerçekçi olarak değerlendirilen ''Yükselen'' (Şekil 4.27) en 

önemli eserlerinden birisidir. Doğrusal ve ayrıntılı tarzı ile sanatçının resimleri 

gerçekçi özellikler taşır. Bu gerçekçilik hissi, resimlerindeki Büyülü Gerçekçi öğelerle 

birleşerek farklı bir boyut kazanır. Bu resimde üç hindi akbabası yalnız bir evin ve 

izole edilmiş bir ahırın üzerinde geniş boş bir manzarada uçmaktadır. Sanatçının 

resimlerinde her nesne yüksek şekilde detaylandırılır; bu resimde de alanın tamamının 

kaplayan, kanatları açık akbaba figürünün ayırt edici işaretlerini en ince ayrıntısına 

kadar betimlenmiştir. Wyeth, resme bakan kişiyi doğayı yakından izleyerek onu yoğun 

bir şekilde incelemeye teşvik etmiştir. Hayvanlar ile insani olarak özdeşerek gördüğü 

şeyi mümkün olduğunca özenli bir netlikte yeniden yaratmıştır.  Wyeth resimleri 

Amerika kıtasının keşfedildiği dönemlerden kalma kişisel yalnızlık ve çevreden 

kopukluk duygusunu hatırlatmaktadır (Karabulut, s.54), başlıkları dışa dönük olsa da 

basit konuların içsel önemini ortaya koymaktadır. Kaliforniya Üniversitesi'nde Prof. 

Cécile Whiting’ın makalesinde mecazı bir anlamda savaşın yükselen hava 

bombardımanı ile koalisyonundan bahseder, onun yorumuna göre savunmasız küçük 

çiftlik evi korkunç kuşlar tarafından tehdit edilmektedir (Whiting, 2021). Wyeth bu 

tabolarda olduğu gibi doğayı doğal güzelliğiyle birlikte resmederken, doğal 

unsurlarıyla birlikte figüratif öğeleri de bir araya getirmiştir. Böylece, resimleri gerçek 

dünyayı ve gerçek insanları gösterirken, aynı zamanda hayal gücüne ve fantastik 

unsurlara da yer verir. Resimlerindeki atmosferik etki, seyirciyi sahneye dahil eder ve 

hissettikleriyle bütünleştirir. Sonuç olarak, Wyeth'in Büyülü Gerçekçi resimleri, 

gerçekçilik ve fantastik unsurların bir araya geldiği güçlü ve etkileyici bir sanat 

anlayışını yansıtır. Büyülü Gerçekçilik, sıradan konuları keskin şekilde odaklanmış 

olarak ele almaktadır. Düşündürücü bir belirsizlik unsuruna sahiptir. Wyeth resimleri 

de aynı şekilde ürkütücü bir gizeme sahiptir. 



147 

 

Şekil 4.27 Andrew Wyeth, Yükselen, 1942–50, masonit üzerine tempera, 48 x 87 in. 

Shelburne Museum, Shelburne.  

Kaynak: https://arthur.io/art/andrew-wyeth/soaring  

Amerikan sanatında, 1930 ile 1950 arası yılları arasında George Tooker (1920-

2011), John Wilde (1919-2006), Henry Koerner (1915-1991), Robert Vickery (1926-

2011) ve Alex Colville (1920- 2013) Büyülü Gerçekçi resimler üretmişlerdir.  

Resimleri, titiz sanat nesneleri olarak hazırlanmıştır ancak imgelemleri metaforik ve 

sembolik unsurlar içermektedir. Resimlerinin çoğunda gerçeküstü veya rüya benzeri 

nüanslar bulunmaktadır. Bu sanatçılar büyüyü günlük gerçeklikler ile daha doğrudan 

ilişki kurmanın yolu olarak benimsemişlerdir.  

Hopper’dan derinden etkilenen Büyülü Gerçekçi ressam Colville gerçekliği 

analiz ederek izleyiciye sunmuştur. İmgelerinin gerçekçi yüzeyinin ardında bir 

gerçeküstü olan gizlenmektedir ancak bu gizem herhangi bir tiyatro sahnesi ya da 

psikanalizden ödünç alınan bir gerçeküstücülük değildir (Walther, 1998, s. 339). Aynı 

zamanda sanatçı, bütün ve sağlam bir biçim tanımı elde etmek için uzay-zaman 

sürekliliğini kullanmıştır. Bu yaklaşım da Roh’un temelini Yirminci yüzyıldaki dört 

boyutlu zaman ve mekân teorileri oturttuğu Büyülü Gerçekçilik resim anlayışına 

paralellik taşımaktadır. Colville’in resim stilinin gelişmesinde Avrupa sanatı üzerine 

yapmış olduğu çalışmalar etkili olmuştur. 1945 yılında Louvre Müzesini ziyaret 

ettiğinde tanıştığı eski Mısır sanatı kesinlik ve kalıcılık nitelikleri onun sanatını da 

etkilemiştir. Colville, 1961 yılında ''Sporcular'' (Şekil 4.28) üçlemesinde uzay-zaman 

sürekliliğine tamamen yeni bir yorum eklemiştir (Dow, 1965).  



148 

 

Şekil 4.28 Alex Colville, Sporcular, 1961, yağlıboya ve sentetik, 1961   

Kaynak: https://www.wikiart.org/en/alex-colville/athletes-1960 

Eser üç ayrı panelden oluşmaktadır. Sol tarafındaki panelde bir yüzücünün 

başlangıç anı görülmektedir.  Ortadaki panelde yüksek atlayan bir sporcunun bariyer 

üzerindeki eylem anına şahit olunmaktadır. Sağ taraftaki panelde ise koşuyu 

tamamlayan bir sporcu yer almaktadır. 

Her üç panelde de zaman ortak olan bir unsurdur. Modern fiziğin görüşüne göre, 

zaman ve uzay birbirinden ayrılamaz, ancak aynı zamanda sınırlıdır ve dolayısı ile 

ölçülebilir.  Zaman figürün içinde hareket ettiği uzayın tarifi için gerekli bir unsurdur. 

Her paneldeki sentezlenmiş bir hareket bir engele göre ondan uzakta, ona doğru ya da 

onun etrafında gerçekleşmektedir. Sonsuz arka planda yuvarlaklıklar 

bulunmamaktadır. Arka planın gerçekçi renk şeması ön planın indirgenmiş anahtarına 

göre yoğunlaştırılmıştır. Böylece arka planın varlığı gerçek dünyadaki gökyüzü gibi 

hissedilmektedir. Ayrıca düzeni belirleyen geometrik ağı oluşturmak için modüler bir 

şema yerleştirilmiştir. Sonuç olarak dört boyutlu kompozisyon, kendisi iki boyutlu 

olan bir mimari yapı temelinde düzenlenmiştir. Colville, günlük deneyimin nesnel 

dünyasını sakin ve rasyonel bir şekilde, tüm yaratılışın düzenli bir yere sahip olduğu 

gerçekçi bir geleceğe giden yapıcı yolu göstermiştir (Dow, 1965).  

2021 yılında Georgia’da, Georgia Sanat Müzesinde, ''Olağanüstü: Amerikan 

Gerçekçiliğinde Büyü, Gizem ve Hayal Gücü'' başlıklı bir sergi düzenlenmiştir. Bu 

sergide, George Tooker, Ivan Albright, Cadmus, Philip Evergood, Jared French, Henry 

Koerner ve John Wilde'ın önemli eserlerini ve daha az bilinen birkaç sanatçıyı bir 

araya getirmiştir. Sergi ile ilgili metinde bu ressam grubunun tek bir tarz altında 

kategorize etmenin kaygan bir görev olduğunu, ancak küratörler Alfred H. Barr, 



149 

Dorothy C. Miller ve Lincoln Kirstein gibi küratörlerin bir dizi sergide bu sanatçıları 

için Büyülü Gerçekçi kriterini daha önceden ortaya koydukları yazılmıştır.  

Bu sergide yer alan Tooker'ın "Laundry" adlı eseri, Büyülü Gerçekçilik tarzının 

özelliklerini gösteren iyi bir örnektir (Şekil 4.29). Resimde, bir çamaşırhane sahnesinin 

detaylı bir şekilde resmedilmesi sıradan bir görüntü yerine neredeyse bir rüya gibi bir 

atmosfer yaratır. Resimdeki kadınlar ve çocuklar, hareket etmeyen makinelerle birlikte 

tuhaf bir statiklik içinde tasvir edilirler ve bu da resmin gerçeküstü bir havası olmasını 

sağlar. Tooker'ın eserlerinin çoğunluğunda, kent yaşamındaki izolasyon ve 

umutsuzluk temaları işlenmiştir. Sanatçı bunun yanı sıra politik sistemler ile ilgili 

olarak hayal kırıklıklarını dile getirmiştir. Rönesans sanatçılarından etkilenen Tooker 

yumurta temperanın ince ve ayrıntılı tekniği kullanmıştır. Bu resimde arka planda 

çamaşırların asılı olduğunu görüyoruz, kiremit duvarlarla çevrilmiş avlu gibi bir 

alanda yer alıyorlar. Kiremit duvarların arkasından gökyüzü gözükmektedir. Oturan 

bir kadın figürü ve ikisi erkek bir kız çocuğu resmedilmiştir. Yerde çömelmiş olan 

erkek çocuğu tebeşir ile bir kuş çizmektedir. Kız çocuğu annesi olarak 

yorumlanabilecek kadının arkasına saklanmış izleyiciye doğru bakmaktadır. Figürler, 

kendi iç dünyalarında izole bir şekilde dış dünya ile bağlantıları yokmuş gibi 

durmaktadırlar.  Figürlerin durgun hali sanki sonsuza kadar devam edecekmiş gibi 

gözükmektedir. 

 

Şekil 4.29 George Tooker, Çamaşırhane, 1952, masonit üzerine yağlıboya, Schoen 

Koleksiyonu  

Kaynak:https://www.artandantiquesmag.com/all-too-real/  



150 

Amerikan sanatında Büyülü Gerçekçilik olarak adlandırılan eğilimler ve 

sanatçılar mevcut olmasına rağmen, bu yönelim Amerikan sanatı içerisinde tamamen 

arka plana itilmiştir. Bu durumun en önemli sebebi, Greenberg ve Rosenberg gibi önde 

gelen isimlerin, özgün Amerikan modernizmi yaratma girişimleri doğrultusunda 

Amerikalı sanatçılarını yönlendirmesi ve böylece Amerikan sanatının eyleme ve 

formalizme dayalı bir yapıya bürünmüş olmasıdır. Bu sanat anlayışında, konusu 

olmayan ve içeriği biçimden gelen bir anlatım tercih edilerek, mekân ve figür gibi 

konular ikinci plana atılmıştır. 

4.3 Latin Amerika’da Büyülü Gerçekçilik 

Latin Amerika resmindeki Büyülü Gerçekçilik, harikulade karışımların ve olası 

olmayan yan yana gelmelerin var olduğu, kıtanın çeşitli tarihi, siyasi ve coğrafi yapısı 

etkisinde şekillenmiş doğal ve insani gerçeklerinden beslenmiştir (Carpentier, 1995, s. 

75). 1930’larda Latin Amerika’da Büyülü Gerçekçilik'e ait olduğu yaygın olarak kabul 

edilen pek çok sanatçı bulunmaktadır. Bu sanatçılar dünyada algıladıkları büyüyü 

tasvir etmek için onları semboller ile birleştirerek daha gerçeküstü nitelikler kullanma 

eğiliminde olmuşlardır. Bu coğrafya sanatının karmaşıklığı, ülkeler bazında ifade 

çeşitliliği ortaya koymuştur. 

Meksika sanatı Maya ve Aztek uygarlıklarına kadar uzanmaktadır. Aztekler On 

dört ve On altıncı yüzyıl arasında yaşamış gelişmiş bir uygarlığa sahip Amerikan 

halkıdır. Bugünkü Orta Meksika olarak bilinen Mezo Amerika'da sanatlarını icra 

etmişler, günümüze zengin bir mitoloji ve kültürel miras devretmişlerdir. Bir Orta 

Amerika uygarlığı olan Maya Uygarlığı ise, binlerce yıl boyunca Meksika’nın 

güneyinden başlayarak Guatemala’ya kadar Mezo Amerika bölgesinde hüküm 

sürmüştür. Maya kültüründe doğal olarak ezoterik içerikli sembol kullanımı 

görülmektedir. Bu semboller hem mitolojiye hem de sanatlarına yansımıştır. 

Mezoamerikan çağından sonra, On dokuzuncu yüzyılda İspanyolların fethinden sonra 

kolonyal döneme girerek yaklaşık üç yıl yıl kilisenin etkisinde dine bağlı bir şekilde 

yaşamışlardır. Geç sömürge dönemi sanatçılarının tamamı Avrupa geleneğinde 

ilerlemiştir. On dokuzuncu yüzyılda Meksika'nın gelişimi ve Meksika Devrimi 'den 

(1910-1920) sonra modern Meksika sanatı gün yüzüne çıkmaya başlamış, kendi 

farklılıklarını ortaya çıkartabilmek için özgün eserler üretmeye başlamışlardır.  



151 

Kirstein katalog yazısında Meksika resmini son yarım yüzyılın sosyal ve 

ekonomik devriminden ayrı anlamanın mümkün olmadığını belirtmiştir. Meksika’daki 

popüler sanatın sıradan insanların, Kızılderili'lerin veya Mestizo'ların güçlü bir ifadesi 

olarak kaldığını vurgulamıştır (Kirstein, 1943, s. 56). 1920’lerden sonra Meksika 

Duvar Haraketi ile halk iletişim aracı olarak üretilen eserlerde yerli tarihi, kültürü ve 

geleneksel yaşamlarından motifleri ele almışlardır. Marquez 1982 yılında Nobel ödülü 

konuşmasında Floransalı denizci Antonio Pigafetta’nın (1491-1531) Amerika’nın 

Güney kıyılarına geldiğinde bu serüveni tam tamına yazdığını söylemiştir. Bu 

kitaptaki yazımda, karınları uyluklarında domuzlar, dilleri olmayan kaşık ağızlı 

pelikanlar, garip yaratıklar ve yerlileri ait daha pek çok hikâyede o çağdaki gerçekliğin 

hiç de hayrete düşürücü olmayan bir anlatısı olduğunu söylemiştir (Márquez, 2014).  

 Frida Kahlo (1907-1954) Meksika sanatının en ünlü figürlerinden biridir ve 

sanat eserleri Büyülü Gerçekçilik akımının örnekleri olarak kabul edilir. Kahlo'nun 

eserleri, kendisinin çektiği acı ve yaşadığı zorluklarla dolu olan hayatına ve 

Meksika'nın kültürüne dayanarak, gerçeküstü unsurların yer aldığı şaşırtıcı ve 

karmaşık bir dünya yaratır. Onun sanatı Meksika kültürüne ve geleneklerine sıkı sıkıya 

bağlıdır ve Büyülü Gerçekçi yaklaşımı Meksika sanatının bir parçası olarak ortaya 

çıkmıştır.  

Meksika kültüründen beslenen Kahlo’nun resimlerindeki Büyülü Gerçekçilik, 

gerçeküstü unsurların ve sembollerin kullanımı yoluyla gerçekliğin ötesine geçer. 

Sanatçının, ''Umut Ağacı'' (Şekil 4.30) resmi statik ve zamansız duruşu ile Büyülü 

Gerçekçilik'in özelliklerini taşıyan önemli bir eserdir. Yapıtta hasta ve sağlıklı olan iki 

farklı Frida tasviri yapılmıştır. Geleneksel Meksika kıyafetler içerisinde sağlıklı olan 

Frida, bir elinde çelik bir korse ve diğerinde "Umudun ağacı sağlam durur" yazan bir 

bayrakla oturmaktadır. Hasta olan Frida ise hastane sedyesinde yaraları açıkta çıplak 

bir halde uzanmaktadır. Sanatçı resimde hayatın ikilemlerini ortaya koymaktadır; 

ölüm ve yaşam, ay ve güneş, gece ve gündüz, sıcak ve soğuk, aydınlık ve karanlık, 

büyük ve küçük, çıplak ve giyinik, yatay ve dikey, arka ve ön, yeryüzü ve gökyüzü, 

hasta ve sağlıklı bir beden yan yana aynı sahnede yer almaktadır (Conaty, 2015, s.3). 

Frida, iç dünyasının karmaşık hâlet-i rûhiyesini uyumsuz ortamlarda tasvir ettiği mit, 

metafor ve alegoriler ile birleştirmiştir. Frida’nın imgeleri çoklu anlam katmanlarının, 

karşıtlıklarının ve dualizmin sık kullanıldığı Aztek din ve kültürüne sahiptir (Milner, 

1995’ten aktaran Tanır, 2015, s. 195). Yaşadığı kişisel acı ve deneyimlerin yanı sıra 

https://www.luggat.com/halet-i%20ruhiye/1/1
https://www.luggat.com/halet-i%20ruhiye/1/1


152 

Frida, Meksika’nın sömürgeci geçmişinin yıkıcı doğası, yoksulluğun ve siyasi 

kargaşanın da ülkede derin bir travma bıraktığını öne sürmektedir. 

 

Şekil 4.30 Frida Kahlo, Umut Ağacı, 1946, Masonit üzerine yağlı boya, 55.9 x 40.6 

cm, Collection of Daniel Filipacchi, Paris, Fransa  

Kaynak: https://www.jhrehab.org/2015/07/08/frida-kahlos-body-confronting-trauma 

-in-art 

Marquez, 1973 yılında The Atlantic'e verdiği röportajda, Meksika'da 

Gerçeküstücülük'ün sokaklarda dolaştığını ve bu akımın Latin Amerika 

gerçekliğinden kaynaklandığına işaret etmiştir (Fetters, 2014, parag.1). Bu dönemde 

Frida’nın kocası Diego Rivera (1886-1957) gibi devrimci sanatçıların öncülük ettiği 

duvar resimleriyle tanınan bir sanat hareketi de yaygınlaşmıştır. Kahlo'nun sanatı ise, 

bu yönelimin Büyülü Gerçekçilik özelliklerini taşıyan benzersiz bir tarzda ele 

alınmalıdır. Kahlo, sanatının gerçeküstücü olarak nitelendirilmesini reddetmektedir ve 

"Gerçeküstü olduğumu düşünüyorlardı, ama değildim. Asla rüya ve kâbus çizmem. 

Kendi gerçekliğimi resmediyorum" şeklinde beyan etmektedir (Conaty, 2015, s. 2). 



153 

Kahlo'nun eserleri, gerçekliği büyülü ve fantastik unsurlarla birleştirerek 

somutlaştırmakta ve Büyülü Gerçekçilik’in özelliklerini taşımaktadır. Bu nedenle, 

Kahlo'nun sanatı, Latin Amerika gerçekliği ile büyülü öğelerin bütünleştiği bir sanat 

olarak Büyülü Gerçekçilik akımı içinde ele alınabilir. 

Brezilyalı sanatçı Tarsila do Amaral (1886-1973) da sanat eserleriyle Büyülü 

Gerçekçilik ile yakından ilişkilidir. Meksika'da Kahlo'da olduğu gibi, Amaral da yerel 

kültürden ilham alarak Avrupa avangardının yeniliklerini yerel bir duyarlılıkla 

sentezlemiştir. Bu sentez, Amaral'ın eserlerinde büyülü ve gerçekçi unsurların 

birleştiği, yerel ve küresel unsurların uyumlu bir biçimde işlendiği bir sanat tarzını 

ortaya çıkarmaktadır. Resimlerinde çarpıtılmış ve abartılmış bedenler, devasa kollar, 

manzaralarındaki tropik görüntüler, güçlü renklere sahip pürüzsüz figürler, sosyal-

politik fikirler ortak özellikler olarak ortaya çıkmaktadır.  Günümüzde resim São Paulo 

Çağdaş Sanatlar Müzesinde bulunan 1923 tarihli ‘Siyah Kadın’ resmi Büyülü 

Gerçekçi özellikler taşımaktadır (Şekil 4.31). Resim, Tarsila’nın kendi ülkesinin 

zenginliğini ve çeşitliliğinin daha fazla tanınmasını temsil etmektedir. Siyah bir özne 

ile ırksal ve politik olarak kurtuluşu çağrıştırmaktadır. Arka planda yeryüzü ve 

gökyüzünü çağrıştıran basit renk bantları ile boyamıştır, sağ tarafına Brezilya 

manzarasının her tarafında bulunan bir muz ağacının soyutlanmış yaprağının ifade 

eden yeşil bir şekil eklemiştir. Sonuç olarak, Amaral'ın resimlerinde gerçekçi ve 

fantastik unsurların bir arada kullanımı, canlı ve sıra dışı renk paleti, mistik ve gizemli 

bir ortam yaratması ve yerel Brezilya kültürüne atıfta bulunması gibi Büyülü Gerçekçi 

öğeler belirgin bir şekilde yer almaktadır. 



154 

 

Şekil 4.31 Tarsila do Amaral, Siyah Kadın, 1923, tuval üzerine yağlıboya, 100 x 81,3 

cm. Museo de Arte Contemporânea de Universidade de São Paulo  

Kaynak:https://www.moma.org/audio/playlist/48/733  

Bu iki sanatçıya ek olarak, çeşitli ülkelerden, Büyülü Gerçekçi unsurlar içeren 

resimler üreten diğer sanatçılar da mevcuttur. São Paulo’daki Büyülü Gerçekçilik 

hareketine öncülük eden Wesley Duke Lee (1931-2010) figüratif sanata dönüşe 

öncülük etmiştir. Arjantinli sanatçı Lino Eneas Spilimbergo (1896-1964) Büyülü 

Gerçekçi tarzda büyük gözlere, ellere vurgu yapan bir dizi portreler ve manzalar 

çizmiştir. Perulu Ressam Bill Caro (1949-) keskin tanımlanmış gerçekçi eserler 

üretmiştir. Kolombiyalı Fernando Botero (1943-) resimlerinde sosyo-politik bir mesajı 

iletmek için Büyülü Gerçekçi teknikleri kullanmıştır. Tüm bu sanatçılar, gerçekçi 

unsurlarla fantastik öğeleri harmanlayarak özgün ve etkileyici eserler ortaya 

çıkarmışlardır. Her birinin kendine özgü bir tarzı ve sanat anlayışı vardır ve Latin 

Amerika'nın kültürel zenginliğini Büyülü Gerçekçi bir uslüpla yansıtan sanatçılar 

olarak kabul edilirler. Latin Amerika'da, Büyülü Gerçekçilik edebiyat dalında öne 

çıkmıştır. Bu yönelimin resim sanatındaki ünlü temsilcileri ise dünya çapında azdır ve 

çoğunluğu yerel düzeyde tanınmaktadır. 



155 

BÖLÜM 5 

5. SONUÇ 

Varoluşsal sorular ve kaygılar insanı tanımlayamadığı şeyleri bildik alanlar 

içerisine yerleştirme ve sınıflandırma ihtiyacına yöneltmektedir. Böylece insan sınırlı 

algısı içerisinde sorularına bir yanıt bulmuş olacak ve tüm gizem ortadan kalkacaktır. 

Büyülü Gerçekçilik ilk ağızda çok aşina gelen ancak tam olarak resim alanında 

karşılığını bulamamış, terminolojik karmaşa ve uygulanışta farklılıklar yaratan bir 

kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Araştırmada, Büyülü Gerçekçilik'in kökenine 

inilerek ona daha yakından yaklaşma ve anlama çabası gösterilmiştir. 

Terim olarak bakıldığında resim alanında Büyülü Gerçekçilik Almanya’da ilk 

olarak Dışavurumculuk sonrası yeni sanat eğilimlerini ifade etmek için türemiştir. 

Aynı dönemde farklı bir sanat tarihçisi tarafından benzer eğilimler gösteren sanatçılar 

için Yeni Nesnelcilik (Neue Sachlichkeit) ifadesi baskın olarak kullanılmaya 

başlanmıştır. Terimi ilk kullanan Roh’un Büyülü Gerçekçilik (Magischer Realismus) 

kavramı süreç içerisinde terimsel olarak yerini Hartlaub’un Yeni Nesnelcilik (Neue 

Sachlichkeit) kavramına bırakmıştır. İlerleyen yıllarda Roh kendisi de kitabında 

Büyülü Gerçekçilik'e alt başlık olarak Yeni Nesnelcilik ifadesini kullanmıştır. Bu 

durumda aynı dönemde ortaya çıkan farklı iki adlandırmanın aslında benzer eğilimleri 

gösteren sanatçılar için kullanıldığını yorumu çıkmaktadır.  

Eğer burada aynı yönelime sahip sanatçılardan bahsediliyorsa, adlandırma 

yöntemi olarak tutarlı ve belirleyici bir yaklaşım benimsenmelidir. Tez içerisinde bu 

yaklaşımın uygulanması, öncelikle Yeni Nesnelcilik ve Büyülü Gerçekçilik 

terimlerinin kullanımının netleştirilmesiyle başlamıştır. Roh’un terimsel olarak ifadesi 

aynı olsa da içerikte Büyülü Gerçekçi savı Yeni Nesnelcilikten farklılıklar 

göstermektedir. Günümüzdeki Hartlaub terimi Yeni Nesnelcilik, bir akım olarak sanat 



156 

tarihi alanında kendine yer edinmiştir.  Ancak çalışmada bu ayrışmayı o dönemim 

bakış açısı göz önünde bulundurularak yapmaya öncelik verilmiştir. Bu ayrımlardan 

biri, Roh'un yaklaşımının tüm Avrupa fenomenlerini içeren daha kapsamlı bir yapıya 

sahip olmasıdır. Değerlendirmeler sonucunda ortaya çıkan bir diğer ayrım ise Büyülü 

Gerçekçilik hareketin sağ kanadını ve Yeni Nesnelcilik'in ise sol kanadını oluşturduğu 

yönündedir.  

Yeni Nesnelcilik 1918-1933 yılları arasında Weimar döneminde edebiyat, müzik 

ve görsel kültürde ağırlıklı olarak ortaya çıkan Alman fazı olmuştur. Yeni Nesnelcilik 

unsurları Birinci Dünya Savaşı'ndan sonra yapılan çalışmalarda görülebilmesine 

rağmen, görsel sanatlarda 1920'lerin ortaları ile 1930'ların başları arasında en yaygın 

olarak işlev kazanmıştır. Almanya’da 1920’lerin ortaları politik ve ekonomik olarak 

en istikralı dönem olmuştur. Bu dönemde statükonun korunması için 

Dışavurumculuk'un aşırılıklarından ve enflasyon yıllarındaki ekonomik baskısından 

uzaklaşmanın bir yolu olarak Yeni Nesnelcilik'in ruh hali teşvik edilmiştir.  

Roh'a göre, yeni sanat hem temsil ettiği nesneler açısından karakteristik 

seçimlerle hem de yerleşik temaları tasvir etme biçimiyle ayırt edilmektedir. 

Sanatçıların eğilimlerine göre kategorizasyon sağlamak için, Roh üç farklı başlık 

altında onları gruplandırmaya çalışmıştır.  

Toplumsal düzenin değişimine yönelik hicivsel ve nüktedan yaklaşımları ile 

Kuzey ve Doğu Almanya sanatçılarını bir başlık altında değerlendirmiştir. Grosz ve 

Dix gibi sanatçıların yer aldığı Verist’ler olarak tanımadığı bu grup aslında yeni 

yönelimin sol kanadını oluşturmakta ve Büyülü Gerçekçilik ile gevşek bir şekilde 

ilişkilendirilmektedir.   Roh'un 1925 tarihli kitabında Verist sanatçılara yer vermesinin 

nedeni, Büyülü Gerçekçilik kuramındaki belirli özelliklerin Verist sanatçıların 

eserlerinde örtüştüğü noktalarda yatmaktadır. Verist sanatçılar gerçekçilik anlayışını 

keskin, net ve belirgin figüratif kullanımları ile ifade etmişlerdir. Resimlerindeki en 

küçük ayrıntılara kadar dikkatlice işlenmiş detaylar bir yandan tamamlanmış hissi 

diğer yandan tekinsizlik hissi uyandırmaya yönelik bir etki oluşturmaktadır. Roh’a 

göre gerçeklik algısını idealleştirmeyen Dix eserlerinde hiçliğe aynı zamanda ölümün 

arkasındaki arayışa doğru bir tutum sergileşmiştir. Grosz ve Dix kullandıkları tempera 

gibi teknikler ile Büyülü Gerçekçi olarak algılanmışlardır. Beckman ise gerçekliğin 

arkasındaki özün arayışı ile Büyülü Gerçekçilik ile paralellik göstermektedir.  

Roh’un tanımlamasında sağ kanadını oluşturan Büyülü Gerçekçilik özellikleri 

içerisinde barındıran Münih grubu ise İtalyan de Chirico ve Carrà'nın Metafizik'inden 



157 

doğrudan etkilenmiştir. Davringhausen, Kanoldt, Schrimpf, Raderscheidt gibi 

sanatçıların yer aldığı bu grup siyasetin biraz daha dışında kalmayı tercih etmiştir. 

Araştırmanın sonuçlarına göre, bu grup tarafından yapılan çalışmalarda, tanıdık ve 

sıradan nesnelerin kullanılarak tasarlanan yeni bir gerçeklik ortaya koyulmuştur. Bu 

bağlamda, nesnenin varlığının kalıcılığının sağlanması için daha sade ve dengeleyici 

bir yapıya sahip tasarımlar yapılmıştır.  

Daha naif unsurları bünyesinde barındıran ve Scholz, Spiess, Schrimpf, 

Watenphul gibi ressamların yer aldığı diğer grup primitif bir yaklaşımı benimsemiştir. 

Bu gruptaki sanatçılar eserlerinde naif unsurları kullanarak gizemli, melankolik ve 

büyülü bir atmosfer yaratmışlardır.  

Elde edilen sonuçlar, Büyülü Gerçekçilik yöneliminin daha iyi anlaşılmasına 

katkıda bulunur. Bu bulgular, sanatçıların tekinsiz ve ayrıntılı anlatım teknikleri 

kullanarak kendilerine özgü yarattıkları gerçeklik ile yeni bir sanatsal ifade ortaya 

çıkardıklarını göstermektedir. Yeni sanat varlığın büyüsüne, şeylerin zaten kendi 

yüzlerine sahip olduğunun keşfine dair sakin bir hayranlık sunmaktadır. Nesnenin en 

saf ve değişmeyen hali ile var olmasına aracılık eder. Burada bahsi geçen büyülü veya 

gizemli olma durumu temsil edilen dünyada atıfta bulunmaz, onun ardında 

saklanmaktadır. Yeni sanat, her şeye daha derin bir anlam kazandıran, basit ve ustaca 

şeylerin güvenli huzurunu tehdit eden gizemleri ortaya çıkaran çeşitli teknikler 

kullanmaya başlamıştır. Yeni sanat da sezgisel bir şekilde, dış dünyanın gerçeğini, iç 

figürünü temsil etme meselesi olarak kullanılmaktadır. Yaratım sürecinde sanatçı, 

bütün halinde bir taklit değil parçalar halinde yeni gerçeklik görüşleri inşa etmektedir. 

Bu çalışma, kendi yaratmış olduğu büyünün ve olağanüstü durumun var olan gerçeklik 

ile karıştırılabilecek bir etki yaratması sonucu izleyiciye bir tanıdıklık hissi vererek 

tuhaf olan sıradanlaşmasını yönünde bir etki oluşturur.  

Bütün bu verilerin birleştirilmesiyle, Büyülü Gerçekçilik eğiliminin ayırt edici 

sanatsal ifade tekniklerini tarif etmek artık mümkündür. Bu özellikler; son derece 

keskin oda, nesnellik, ayrıntılı anlatım, netlik, soğukluk,hem yakın hem de uzak görüş 

alanlarını aynı anda yaratılabilmesi, pürüzsüz boya yüzeyi, temsili konuları 

içermektedir.  

Roh sadece Avrupa avangardını tanımlamak ile kalmamış hem eleştirmen hem 

de sanatçı kimliği ile fotoğraf üzerine yapmış olduğu çalışmalar ile günümüzde 

fotoğraf tabanlı eserlerin çoğunda görülen kolektif eğilimleri etkilemiştir. Roh, sanatçı 

olarak yeni vizyonu tanımlayacak çok fazla sayıda vintaj fotoğrafı ve kolaj eseri 



158 

bulunmaktadır. Fotoğraf mekanizmasının gerçekliğinin yeniden yaratılmasında, bir 

dizi deneysel tekniği tekil olarak ele alan Roh'un Büyülü Gerçekçi yaklaşımının etkisi 

olduğu yadsınamaz. Bu eğilim teknolojik gelişmeleri kullanan günümüz 

fotoğrafçılığına kadar uzanmaktadır.  Örneğin, Büyülü Gerçekçilik içine alınan çağdaş 

fotoğrafçı Karl Hammer (1969-), fotoğrafçılığını sembolizm ve gizli mesajlarla dolu 

hikayeler anlatmak için kullanan bir otodidaktirdir.  Günümüzde Latin Amerikalı 

Pedro Mayer (1935-)'ın dijital fotoğrafçılığı Büyülü Gerçekçilik'in yeni bir 

yorumlaması olarak değerlendirilmektedir. 

Roh'un resimsel formülasyonları zaman içerisinde o kadar değişmiştir ki çağdaş 

edebi tür olan Büyülü Gerçekçilik üzerindeki gerçek etkisi tartışmalıdır, ancak 

karşılıklı yakınlıklar bulmak mümkündür. Edebi Büyülü Gerçekçilik Latin 

Amerika’dan başlayarak gelişmiş ve günümüzde tüm dünyada kabul edilen bir üslup 

haline dönüşmüştür. Latin Amerika köken olarak ve sosyo-politik yapısı ile Büyülü 

Gerçekçilik'e çok uygun bir altyapı sağlamıştır. Çok kültürlü yapısı ile bu coğrafyada 

yer edinen sanatçılar, Maya ve Aztek’lere kadar uzanan atalarının mitolojik ve 

sembolik mirasını kullanarak kendi özgün dilini oluşturmayı başarmıştır. Sömürge 

altında geçirdikleri üç yüz yıl boyunca Katolik dini etkileri görülmüş ve Avrupa 

sanatına doğru bir eğilim yaşanmıştır. Ancak, devrim ile beraber yapı değişerek, kendi 

özlerini bulmaya yönelme arzusunda olan ve arayış içerisindeki sanatçılar için Büyülü 

Gerçekçilik önemli bir aracı olmuştur. Latin Amerikalı resim alanındaki Büyülü 

Gerçekçi sanatçılarını incelediğimizde ortak özelliklerinin kendi yerel kimliğini 

özünde barındıran, mitler ve halk folkloründen temellenen, sembol kullanımının 

ağırlıkta olduğu, olağanüstü şeylerin sıradan olarak kabul ve temsil edildiği, ayrıca 

kültürel-siyasi eleştiriyi içeren resimlerden oluştuğunu özetleyebiliriz. Sonuç olarak, 

bazı özelliklerin coğrafyaya özgü yaklaşımlar içerdiği dikkate alındığında, bu 

özellikler kısmen Büyülü Gerçekçi özellikler kapsamına dahil edilebilir. 

Tezde yapılan araştırmanın sonucuna bağlı olarak, edebiyat ve resim sanatı 

disiplinleri karşılaştırıldığında, bazı edebi Büyülü Gerçekçi özelliklerin resim 

sanatında da karşılık bulabileceği görülmüştür. Edebiyatta Büyülü gerçekçi unsurlar 

olağan sıradan hayatın bir parçası olarak sunulmaktadır. Bu kurgu içerisinde yazarın 

kişisel bir yönlendirmesi veya duygu yükü barındıran bir ifadesi yer almamaktadır, 

olayları tüm çıplaklığı ile olduğu gibi yansıtmaktadır. En çarpıcı, tuhaf olan olası 

mümkün görünmeyen tüm hikayeler olağan veya gerçekmiş hissi yaratan bir tablo 

içerisinde sunulur.  Resim sanatındaki örneklerine incelediğimizde daha statik, 



159 

ressamın jestlerini içermeyen pürüzsüz ve kesin olan bir tekniğin ağırlıklı olarak 

kullanıldığını gözlemliyoruz. Sanatçının kendi gerçekliğini yeniden yaratarak izleyici 

üzerinde bir tanıdıklık hissi uyandırması olası olmayan kombinasyonların ve 

izdüşümlerin, olan veya olağan olarak algılanmasına imkân tanımaktadır. 

Bunun yanısıra, edebi alanda kendi benliğine ve özüne dönen yazar, kollektif 

hafızaya ait uzamları kullanarak evrenselliğe ulaşmaya çalışmaktadır. Resimdeki 

büyülü olan ise daha çok varoluşa ait olan tasvir edilen dünyanın arkasındaki gizemi 

(Geheimnis) ve duyularımız ile algıladığımız dünyalık arasında bir köprü görevi 

görmektedir. Bunun sonucunda oluşan bütünlük ile varoluşun tüm vasıflarına 

erişebilmek daha mümkün hale gelmektedir. Kendi halkının mitlerine ve doğasına 

yönelen yazar ile ve kendi iç benliğine dönen ressamın, içten dışa doğru yönelimi 

sayesinde yeni bir gerçeklik yaratılmış olur. Her iki sanat disiplini de gerçek dünya 

mekanlarını kullanmaya özen gösterirken, yapılan çalışmalar sonucunda ortaya çıkan 

veriler, Büyülü Gerçekçi edebiyat ve resim sanatı arasındaki benzerlikleri ve ortak 

özellikleri açıkça göstermektedir.  

Resim ve edebiyatta bulunan ortak özelliklerden bir diğeri ise değiştirilmiş 

zaman algısıdır. Bir edebiyat eseri olan Usta ve Margarita’da olduğu gibi 1930’lu 

yıllarda Moskova’sına İsa’nın gerçekten yaşayıp yaşamadığını tartışan iki yazarın 

yanına, geleceği okuma yetisine sahip biri yanaşır ve bir kehanette bulunur.  Kehanete 

göre akıl hastanesine kapatılan yazarlardan biri orada Usta ile karşılaşmıştır. Diğer 

zaman dilimi de Usta’nın, İsa’nın çarmıha gerilmesinde büyük rolü olan Pontius 

Pilarus’un valiliği altındaki eski Kudüs’te geçmektedir. Moskova'da geçen hikâyenin 

dili ile Kudüs’te geçen hikâyenin dili ve üslubu birbirinden farklıdır. Pontius 

Pilatus’un yaşadıklarını anlatan kısım gerçekçi bir temel üzerine kuruluyken, 

Moskova'da yaşayanlar aklın sınırlarını aşan bir temel üzerine kurulmuştur. Resim 

sanatında da edebiyatta olduğu gibi değiştirilmiş zaman algısı görülmektedir. Örneğin, 

Frida Kahlo'nun "Umut Ağacı" adlı eserinde (Şekil 4.30), geçmiş ve gelecek, gündüz 

ve gece gibi farklı zaman dilimleri aynı anda sunularak, izleyicinin zaman algısında 

bir değişim yaratılmıştır. Bu özellik, Büyülü Gerçekçi resmin farklı zaman dilimlerini 

bir araya getirerek yeni bir zaman algısı yaratma potansiyeline sahip olduğunu 

göstermektedir. 

Büyülü Gerçekçilik kuramında yer alan "tekinsizlik" (Unheimlichkeit) terimi, 

edebiyat ve resim sanatı arasındaki önemli bir ortaklık noktasıdır. Sanatçılar en ince 

ayrıntısına kadar dışarıdan içeriye kadar boyarlar, böylece nesnenin ayrıntılı bir 



160 

incelemesini izleyiciye sunarlar. Bu katmanlı yapı sayesinde görünenden 

görünmeyene giden bir köprü kurularak arka taraftaki gizeme ulaşabilme olasılığı 

yaratılır. 

Bu yeni sihir, insan dünyasına atıfta bulunmadan kendi içlerinde korudukları 

şekliyle şeylerin kendilerinin görünür varoluşudur. Bu onların benzersizliği ve 

bu nedenle onları çevreleyen tekinsiz sakinlik ile sonsuzluğudur! (Plumb, 2006, 

s. 494). 

Tekinsizlik geçmişe dahil olan bir durumun zihinde bastırılması, araya giren 

zamansal mesafenin akabinde tekrar bu durumla bir şekilde karşılaşmanın 

deneyimlenmesi ve bu deneyimden kaynaklanan huzursuzluk, kaygı, dehşet, rahatsız 

ya da üzüntü hissinin yeniden yaşanması olarak tanımlanmıştır. Sonuç olarak, 

"tekinsizlik" terimi, her iki disiplinde de sanatçıların gerçek ve hayali öğeleri bir arada 

kullanarak izleyicinin zaman ve mekân algısını değiştirme amacını yansıtmaktadır. Bu 

özellikle İtalyan sanatçı De Chirico'nun resimlerinde sıkça karşılaşmaktayız. 

İtalya’da Büyülü Gerçekçilik daha çok faşist yönetim tarafından sanat eserleri 

üzerinden halka ulaşabilmek amacıyla önemli bir propaganda aracı olarak 

değerlendirilmiştir. Bontempelli'nin Büyülü Gerçekçilik (Realismo Magico) terimi 

işçi sınıfının yüceltilmesi için hem edebi hem de resimsel alanda aktif olarak 

kullanılmıştır. Gerçek dünyadaki siyasal olaylar ve toplumsal eylemler büyülü 

unsurlar ile birleşmektedir. Bu çalışmada İtalya’da olduğu gibi Grosz ve Dix'in hiciv 

dolu resimleri, Frida'nın tabloları ve Marquez'in romanları gibi pek çok eserde büyülü 

unsurların tarihi bağlam ve toplumsal kaygılarla birleştirilerek sunulduğu ortaya 

çıkarmıştır. 

Araştırma Nazi zulmünden kaçan Büyülü Gerçekçi sanatçıların Amerika'ya göç 

etmesi sebebi ile Büyülü Gerçekçilik eğiliminin Amerika'daki gelişimine de 

odaklanmaktadır. Amerika'da terim ancak 1943 yılı itibarı ile kullanılmaya 

başlanmıştır. İlk başlarda Amerika’nın naif halk sanatı ile ilişkilendirilmiştir, daha 

sonra Moma tarafından (1943) tanımı keskin odak ve kesin temsil içeren hayal gücü 

ile uydurulmuş gerçekçi resimler olarak yapılmıştır. 1930’larda öne çıkan Amerikan 

Sosyal gerçekçiliği çeşitli sosyal konulara odaklanan natüralist bir gerçekçilik 

önermiştir. Kesinlikçiler, Büyülü Gerçekçilik eğilimi ile en güçlü şekilde 

ilişkilendirilen bir grup olarak kabul edilmektedir. Bu bağlamda, Demuth, Sheeler ve 

O'Keeffe gibi Kesinlikçi sanatçıların eserlerinde Büyülü Gerçekçi unsurların varlığı 

muhtemeldir.  



161 

Bu araştırma, Wood'un eserlerinin Bölgeselci akımın bir örneği olmasının yanı 

sıra, aynı zamanda Büyülü Gerçekçilik akımının özelliklerini de barındırdığını ortaya 

koymuştur. Wood, Amerika'nın Orta Batı bölgesindeki Protestan kültürüne olan 

yakınlığı sebebi ile kültürü resimlerinde yansıtmıştır. Özellikle, Amerikan kırsal 

yaşamının ve Protestan inancının temsilcisi olarak kabul edilen "Amerikan Gotiği" adlı 

resim (Şekil 4.23) , bu bağlantının en bilinen örneğidir. Büyülü Gerçekçi resim 

anlayışı, Protestanlığın günlük hayattaki ilahi arayışa ve sıradan şeyleri bile büyülü bir 

şekilde kabul etmeye yönelik yaklaşımıyla örtüşmektedir. Bu bağlamda, Büyülü 

Gerçekçi resmin, günlük olanı aşarak olağanüstü olanı arama amacı taşıdığı ifade 

edilebilir.  

Tarihsel olarak Büyülü Gerçekçilik'in On yedinci yüzyıl Hollandalı sanatçılara 

kadar uzanan bir geçmişi olduğunu ve bağıntısına tezdeki araştırma içerisinde yer 

verilmiştir. Araştırmanın bulgularına göre, Büyülü Gerçekçilik Kuzey ve Güney'deki 

Ustalar ile bir şekilde etkileşimde temas etmiştir ve etkilenmiştir. Roh, 1920 yılında 

doktorasını Münih’te On yedinci yüzyıl Hollanda resimleri üzerine yapmıştır. Her ne 

kadar literatürde Roh’un Hollandalı gerçekçilerden etkilendiği yönünde bir vurgu yer 

almasa da eleştirmenin bu konudaki uzmanlığının Büyülü Gerçekçiliği ortaya 

koyarken doğal olarak o dönemdeki ustaların önemli bir etken olabileceği fikrini 

aklımıza getirmektedir. Bu bulguların ışığında, Büyülü Gerçekçi resmin Hollanda 

Barok sanatının açık bir mirası olduğu iddiasını ileri sürebiliriz. 

Büyülü Gerçekçilik, İkinci Dünya Savaşı sonrasında Amerika'da çeşitli 

açılardan gelişim göstermiştir, ancak Savaş sonrası dönemde, New York'un sanatsal 

gücünün oluşumu, halk sanatından ve gerçekçilikten uzaklaşarak Soyut Sanatı bir 

propaganda aracı olarak benimsemesi, Büyülü Gerçekçilik akımının Amerika'da 

gelişimini engellemiştir. Büyülü Gerçekçilik eğilimi Amerika’da bazı bireysel 

sanatçılar tarafından uygulanmaya devam edilmiş ve zamanla Pop Art ve Foto-

Gerçekçilik gibi akımları da etkileyerek onlara öncülük etmiştir. Günümüzde, Peter 

Doig (1959-…) gibi çağdaş sanatçılar, bu yönelimin izlerini taşımayı 

sürdürmektedirler. 

Tezde yapılan tüm araştırma ve anlatımların sonucuna bağlı olarak, ortaya çıkan 

verilerin ışığında şu sonuca varılmıştır; Büyülü Gerçekçiliği bir akım olarak 

tanımlamak yerine, bir üslup olarak tanımlamanın daha uygun olacağı söylenebilir. On 

yedinci yüzyıldan günümüze kadar uygulanan farklı dönemdeki sanatçıların 

eserlerinde Büyülü Gerçekçi özellikleri yakalamak mümkündür. Bu özellikleri; 



162 

durağanlık, sessizlik, sanatçının  kimliğini belli etmeyen ince ve pürüzsüz boyama 

yüzeyi, keskin odak, kesin temsil, minyatür benzeri bir yaklaşım, uzak-yakın 

ilişkisinde aynı netliği koruyan, kimi zaman toplumsal ve kültürel eleştiriyi 

bünyesinde barındıran, sanatçının gündelik olan banal önemsiz konulara yönelik 

vizyonu, naif bir yaklaşım içerisinde, zıtlıkları kucaklayan, farklı zaman dilimlerini 

aynı anda bizlere sunan, mit ve sembol kullanımına önem veren, tekinsiz olarak 

betimlenen dünyanın ardındaki gizemi arayan resimler olarak sıralayabiliriz. Tüm bu 

özelliklerin aynı anda bir resmin Büyülü Gerçekçi olarak tanımlanmasında bir arada 

bulunması mümkün gözükmemektedir. Resim sanatı alanında Büyülü Gerçekçilik’in 

tanımını "Sanatçının kendi gerçekliğini yaratmak için Büyülü Gerçekçi resim 

unsurlarını kullanmak” şeklinde tanımlamak daha doğru olacaktır. 



163 

KAYNAKÇA 

Alexander Kanoldt, Olevano II, 1925, Yağlıboya, 61.5 x 82.5 cm. 11.03.2023 tarihinde 

https://www.artnet.com/artists/alexander-kanoldt/olevano-ii-8Yqd8MMApRSz 

34dyYKSEhQ2 adresinden alındı.  

Alexei Jawlensky (Russian, 1864–1941), Baş (Head), c. 1910?, Karton Üzeri Tuval 

Üzeri Yağlı Boya, 41 x 32.7 cm. MoMA Number: 415.1953. 11.03.2023 

tarihinde ttps://www.moma.org/s/ge/collection_ge/objbyartist/objbyartist_artid-

2896_tech-6_role-1_sov.html adresinden alındı. 

Altdorfer A. (t.y.). 1529, Panel Üzerine Yağlıboya, 158,4 cm × 120,3 cm, Alte 

Pinakothek, Münih. 24.02.2023 tarihinde https://en.wikipedia.org/wiki/ 

The_Battle_of_Alexander_at_Issus adresinden alındı. 

Altuğ, T. (2012). Son Bakışta Sanat. İstanbul: Yapı Kredi. 

Altuğ, T. (2016). Kant Estetiği. İstanbul: Payel. 

Anderson, E. (1965). Max Beckmann's Carnival Triptych. Art Journal, 24(3), 218-

225. doi:10.2307/774695.  

Aria, Ü. Ö. (2018). Caravaggio Dönemi-Yaşamı-Eserleri. İstanbul: Hiperlink.  

Artun, A. (2016, 2 Mayıs). De Chirico'nun Mimari Evreni. 25.12.2022 tarihinde 

http://www.aliartun.com/yazilar/de-chiriconun-mimari-evreni/ adresinden 

alındı. 

Asayesh, M. E. ve Arargüҫ, M. F. (2017). Magical Realism and its European Essence. 

Journal of History Culture and Art Research, 6(2), 25-35. 

Atar, Ö. (2015). Yaşar Kemal ve Gabriel Garcia Marquez'i Anmak. Hacettepe 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Kültürel Çalışmalar Dergisi, 2(1), 363-382. 

Barrett, T. (2022). Sanat Üretimi – Form ve Anlam. Ebru Berrin Alpay (Çev.). 

İstanbul: Hayalperest  

Barron, S. (2015). New Objectivity: Modern German Art in the Weimar Reublic 1919-

33. Los Angeles: Los Angeles County Museum of Art. 

Beşen, A. A. (2016, 29 Nisan). Alman Aydınlanması. 26.12.2022 tarihinde 

https://www.tesadernegi.org/alman-aydinlanmasi.html adresinden alındı.

https://en.wikipedia.org/wiki/Alte_Pinakothek
https://en.wikipedia.org/wiki/Alte_Pinakothek
https://en.wikipedia.org/wiki/Munich


164 

Birge, J., Riggs, C. ve Tietze, A. (1972). Redhouse Sözlük: İngilizce–Türkçe. İstanbul: 

Redhouse.  

Bontempelli, M. (1974). L’avventura Novecentista. Florencia: Vallecchi. 

Bosco, F. (2020). Italienspielerei: Italian and German painting from Metafisica to 

Magischer Realismus. Italian Modern Art, (4), 1-30.   

https://www.italianmodernart.org/journal/articles/italienspielerei-italian-and-

german-painting-from-metafisica-to-magischer-realismus/ adresinden alındı 

Bowers, M. A. (2004). Magic(al) Realism. New York: Routledge. 

Bucarelli, V. (2015). Magic Reality: Grant Wood’s 1930s Works. ATINER'S 

Conference Paper Series (ART2014-1387), s. 3-38. 

Buttignon, I. (2013, 19 Ağustos). Massimo Bontempelli e la ricetta Novecentista: 

Magia, Giovinezza, Europeismo. 16.1.2022 tarihinde 

https://www.mirorenzaglia.org/2013/08/massimo-bontempelli-e-la-ricetta-

novecentista-magia-giovinezza-europeismo/ adresinden alındı. 

Cahen-Maurel, L. (2019). Novalis’s Magical Idealism: A Threefold Philosophy of the 

Imagination, Love and Medicine. Symphilosophie: International Journal of 

Philosophical Romanticism, 1, 129-165. 

Carpendier, A.  (1995). Baraque and the Mravelous Real, Magic Realism, New 

Objectivity, and the Arts during the Weimar Republic. Lois Parkinson Zamora 

ve Wendy B. Faris (Ed.), Magica Realism, Theory, History, Community içinde 

(s. 33-74). Durham: Duke University Press. 

Carpentier, A. (1995). On the Marvelous Real in America. Lois Parkinson Zamora ve 

Wendy B. Faris (Ed.), Magica Realism, Theory, History, Community içinde (s. 

75-89). Durham: Duke University Press. 

Casasanto, D., Boroditsky, L. (2008). Time in the Mind: Using Space to Think about 

Time. Cognition (106), 579-593.doi: 10.1016/j.cognition.2007.03.004. 

Catalogazione dei Beni Cultura (t.y.). Maschere. 07.04.2023 tarihinde 

https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1200489793 

adresinden alındı. 

Conaty, S. M. (2015, 8 Temmuz). Frida Kahlo’s Body: Confronting Trauma in Art. 

31.12.2022 tarihinde https://www.jhrehab.org/2015/07/08/frida-kahlos-body-

confronting-trauma-in-art/ adresinden alındı. 

Crockett, D. (1999). German Post-Expressionism: The Art of the Great Disorder 

1918–19. Pennsylvania: Penn State University Press. 

Çakmak, M. (2011). Kant’ın Numen-Fenomen Ayrımı ve Metafizik Eleştirisinin John 

Hick’in Din Felsefesine Etkileri. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 

11(1), 187-200. https://dergipark.org.tr/tr/pub/daad/issue/4491/61875 

adresinden alındı. 



165 

D’orazio, C. (2015). Caravaggio’nun Sırrı Sanatın Gücü. Çiğdem Arlı Cengiz (Çev.). 

İstanbul:Dedalus.  

De Chirico, Tuhaf Gezginler, 1922. 11.03.2023 tarihinde 

https://www.wikiart.org/en/giorgio-de-chirico/strange-travelers-1922 

adresinden alındı. 

Demuth Museum (t.y.). Charles Demuth. 24.12.2022 tarihinde 

https://www.demuth.org/charles-demuth adresinden alındı. 

Denizhan, A. (2019). Tasarlanmış Mekân ve Doğanın Sanatla Tecrübe Edilmesi. 

(Yayılanmamış yüksek lisans tezi). Gazi Üniversitesi / Güzel Sanatlar Enstitüsü, 

Ankara. 

DeVolson Wood, G. Amerikan Gotiği, 1930, Yağlıboya, 78 × 65,3 cm. 11.03.2023 

tarihinde https://www.artic.edu/artists/37343/grant-wood adresinden alındı. 

Die Pinakotheken (t.y.). Italia und Germania, İtalya ve Almanya. 11.03.2023 tarihinde 

https://www.pinakothek.de/kunst/meisterwerk/friedrich-overbeck/italia-und-

germania adresinden alındı.  

Dow, H. J. (1965). The Magic Realism of Alex Colville. Art Journal, 24(4), 318-329. 

Emmer, M. (2021). Imagine Math 3. New York: Springer. 

Er Bıyıklı, N. ve Gülen, L. (2018). Hayal Gücü ve Yaratıcılık Kavramlarının Tasarım 

Sürecine Etkisi. İdil: Sanat ve Dil Dergisi, 7(50), 1273-1277.  

https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1539594269.pdf adresinden alındı. 

Erasedculture (2020). Carlo Mense, Tate Modern [Youtube]. 

https://www.youtube.com/watch?v=VCVO8jlLW7M  

Fetters, A. (2014, 18 Nisan). The Origins of Gabriel Garcia Marquez's Magic Realism. 

31.12.2022 tarihinde https://www.theatlantic.com/entertainment/archive 

/2014/04/the-origins-of-gabriel-garcia-marquezs-magical-realism/360861/ 

adresinden alındı 

Flores, A. (1995). Magical Realism in Spanish American Fiction Lois Parkinson 

Zamora ve Wendy B. Faris (Ed.), Magica Realism, Theory, History, Community 

içinde (s. 109-118). Durham: Duke University. 

Fullerton, E. (2015, 18 Aralık). The World Goes Pop’ at Tate Modern. ARTnews. 

https://www.artnews.com/art-news/reviews/the-world-goes-pop-at-tate-

modern-5571/ adresinden alındı. 

Gale, M. ve Wan, K. (2018). Magic Realism: Art in Weimar Germany 1919–33. 

London: Tate.  

Gee, F. C. (2013). The Critical Roots of Cinematic Magic Realism: Franz Roh, Alejo 

Carpentier, Fredric Jameson. (Yayımlanmamış doktora tezi). University of 

London/Graduate Faculty Media Art, London. 

https://www.artic.edu/artists/37343/grant-wood
https://www.pinakothek.de/kunst/meisterwerk/friedrich-overbeck/italia-und-germania
https://www.pinakothek.de/kunst/meisterwerk/friedrich-overbeck/italia-und-germania


166 

Georg Schrimpf, Uyuyan Kızlar, 1926. 11.03.2023 tarihinde 

https://indestilte.blog/2020/02/20/de-stilte-in-stormachtige-tijden-georg-

schrimpf-1889-1938/ adresinden alındı. 

Gibson, M. (2006). Symbolism. New York: Taschen. 

Gotti, S. (2015). Wesley Duke Lee. 31.12.2022 tarihinde https://www.tate.org.uk/ 

whats-on/tate-modern/world-goes-pop/artist-biography/wesley-duke-lee 

adresinden alındı. 

Gökberk, M. (1996). Felsefe Tarihi. İstanbul: Remzi 

Gökova, H. (2015). Alman Yeni Nesnellik (Neue Sachlichkeit) Akımının Çağdaş Resme 

Yansımaları ve Leipzig Okulu Sanatçıları (Yayımlanmamış sanatta yeterlik 

tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi/Güzel Sanatlar Enstitüsü, İzmir. 

Guenther, I. (1995). Magic Realism, New Objectivity, and the Arts during the Weimar 

Republic. Lois Parkinson Zamora ve Wendy B. Faris (Ed.), Magica Realism, 

Theory, History, Community içinde (s. 33-74). Durham: Duke University 

Guilbaut, S. (2016). New York Modern Sanat Düşüncesini Nasıl Çaldı: Soyut 

Dışavurumculuk, Özgürlük ve Soğuk Savaş. Elif Gökteke (Çev.). İstanbul: Sel. 

Gültekin, A. C. (2017). Michel Foucault’nun Magritte Yorumu ve Sözcük Nesne 

Kopukluğu. Dört Öge, (12), 49-63.  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/dortoge/issue/40213/478874  

Güvenç, C. (2020). Sosyal Bilimlerde Yöntem Olarak Pozitivizm Bakış Açısı ve 

Değerlendirmesi. İşletme Ekonomi ve Yönetim Araştırmaları Dergisi, 3(2), 109-

112. https://dergipark.org.tr/tr/pub/baybem/issue/55128/672257 adresinden 

alındı 

Hart ve Ouyang, W.C. (2005). A Companion to Magical Realism. Rochester, N.Y.: 

Tamesis.  

Hartmann, N. (2021). Romantikler: Schlegel, Hölderlin, Novalis, Schleiermacher. 

Ankara: Fol. 

Harvard Art Museums. (t.y.). 24.12.2022 tarihinde https://harvardartmuseums.org 

/art/299846 adresinden alındı. 

Hawking, S. (2019). Zamanın Kısa Tarihi. İstanbul: Alfa. 

Heidegger, M. (2021). Kant ve Metafizik Problemi. Kaan H. Ökten (Çev.). İstanbul: 

Alfa. 

Heinrich Maria Davringhausen, Kara Pazarcı, Der Schieber, 1920-1921, 120 × 120 

cm, Yağlıboya, LACMA. Los Angeles County Museum of Art, Stiftung, 

Museum Kunstpalast, Düsseldorf. 10.03.2023 tarihinde 

https://www.lacma.org/art/exhibition/new-objectivity-modern-german-art-

weimar-republic-1919-1933 adresinden alındı.  



167 

Hemingway, A. (2017). Franz Roh's Nach-Expressionismus and the Weltanschauung 

of the Weimar Republic. German Studies Review, 40(2), 267-288. 

Hilav, S., Ertem, E. ve Kutlar, O. (1962). Gerçeküstücülük (Surréalisme). İstanbul: 

De. 

Hollis, R. (2006). Swiss Graphic Design: The Origins and Growth of an International 

Style, 1920-1965. New Haven: Yale University. 

https://www.artist-info.com/blog/wp-content/uploads/2018/04/F.Rohpage133_500 

.jpg  

https://www.artist-info.com/blog/wp-content/uploads/2018/04/F.Rohpage134_ 

500.jpg  

https://www.artist-info.com/blog/wp-content/uploads/2018/04/FranzRoh1925_500-

1.jpg  

ICAA. (t.y.). Documents of Latin American and Latino Art. 31.12.2022 tarihinde 

https://icaa.mfah.org/s/en/item/1293440#?c=&m=&s=&cv=&xywh=0%2C-

150%2C2199%2C1999 adresinden alındı. 

Ingelmann, I. G. (2014). Mechanics and Expression: Franz Roh and the New Vision —

 A Historical Sketch. 24.12.2022 tarihinde 

https://www.moma.org/interactives/objectphoto/assets/essays/GraeveIngelman

n.pdf adresinden alındı. 

Jackson, D. (1987). Verism and the Ancestral Portrait. Greece & Rome, 34(1), 32-47. 

https://www.jstor.org/stable/642970  

Jewell, K. (2008). Magic Realism and Real Politics: Massimo Bontempelli's Literary 

Compromise. Modernism/Modernity, 15(4), 725-744. doi:10.1353/mod.0.0033 

Jho, H. (2019). Interdisciplinary Approach to Combine Science and Art: 

Understanding of the Paintings of René Magritte from the Viewpoint of 

Quantum Mechanics. Foundations of Science, (24), 527-540. doi: 

10.1007/s10699-019-09600-z 

Johann Friedrich Overbeck (1789-1869), 1828, İtalya ve Almanya, Tuval Üzerine 

Yağlı Boya, 94,5 x 104,7 cm. 11.03.2023 tarihinde 

https://www.pinakothek.de/kunst/meisterwerk/friedrich-overbeck/italia-und-

germania adresinden alındı. 

Jung, C. G. (2010). Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri. Kamuran Şipal (Çev.). İzmir: 

Cem. 

Kara, A. (2021). Tekinsizin Geri Dönüşü. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 14(35), 

1144-1160. doi:10.12981/mahder.926920 

Karabulut, N. (2008). 1945 Öncesi Süreçte Amerikan Sanatına Genel Bakış. Güzel 

Sanatlar Enstitüsü Dergisi, (20), 35-57.  https://dergipark.org.tr/ 

tr/pub/ataunigsed/issue/2558/32964 adresinden alındı. 

https://www.artist-info.com/blog/wp-content/uploads/2018/04/FranzRoh1925_500-1.jpg
https://www.artist-info.com/blog/wp-content/uploads/2018/04/FranzRoh1925_500-1.jpg


168 

Karnaval: Çift Portresi, 125, 1925, Frankfurt am Main, Öl auf Leinwand   160 x 105,5 

cm. 18.03.2023 tarihinde https://beckmann-gemaelde.org/240-doppelbildnis-

karneval-max-beckmann-und-quappi adresinden alındı. 

Kearney, R. (2002). Yabancılar, Tanrılar ve Canavarlar. Barış Özkul (Çev.). İstanbul: 

Metis. 

Khan Akademi (t.y.). Albrecht Altdorfer'in "İssos Savaşı" İsimli Tablosu Videosu. 

24.12.2023 tarhinde https://tr.khanacademy.org/humanities/renaissance-

reformation/northern/cranach-altdorfer/v/altdorfer-the-battle-of-issus-1529 

adresinden alındı. 

Kieckhefer, R. (2004). Orta çağda Büyü. Zarife Biliz (Çev.). İstanbul: Alkim. 

Kirstein, L. (1943). The Latin-American collection of the Museum of Modern Art. New 

York: The Museum of Modern Art. 

Kostadinović, D. (2018). Unexpected Alternation of Reality: Magical Realism in 

Painting and Literature. Facta Universitatis, 4(2), 35-48. 

doi:10.22190/FUVAM1802035K 

Kuehn, M. (2001). Immanuel Kant. Bülent O. Doğan (Çev.). İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür. 

Kunst, K. (2021). Klassische Moderne. 03.03.2023 tarihinde 

https://www.kettererkunst.de/downloads/KettererKunst-517KM_518K19.pdf 

adresinden alındı. 

Kunstmuseum Stuttgart (t.y.). 15.12.2022 tarihinde https://www.kunstmuseum-

stuttgart.de/ausstellungen/das-auge-der-welt adresinden alındı. 

Lanchner, C. ve Rubin, W. (Ed.). (1985). Henri Rousseau. New York: The Museum 

of Modern Art. 

Maier, L. S. (1996). Borges and the European Avant-garde. New York: Peter Lang. 

Makela, M. (2007). Politicizing Painting: The Case of New Objectivity. Patrizia C. 

McBride, Richard W. McCormick ve Monica Žagar (Ed.), Legacies of 

Modernism Art and Politics in Northern Europe, 1890-1950 içinde (s. 133-147). 

London: Palgrave Macmillan. 

Márquez, G. G. (2014, 22 Nisan). Nobel Konuşması: Latin Amerika’nın Yalnızlığı. 

Öykü Didem Aydın (Çev.).https://birikimdergisi.com/guncel/764/nobel-

konusmasi-latin-amerikanin-yalnizligi adresinden alındı.  

Max Beckmann Carnival, Triptych, 1942-1943 Bayerische Staatsgemäldesamm 

lungen, Fotoabteilung, Museum of Art, University of Iowa, Iowa City 

https://kuenste-im-exil.de/KIE/Content/EN/Objects/beckmann-karneval-en.htm 

l ?catalog=1 adresinden alındı. 

https://beckmann-gemaelde.org/240-doppelbildnis-karneval-max-beckmann-und-quappi
https://beckmann-gemaelde.org/240-doppelbildnis-karneval-max-beckmann-und-quappi
https://www.dr.com.tr/yazar/richard-kieckhefer/s=298565


169 

Max Peiffer Watenphul, Weimar, 1920, Von der Heydt-Museum Wuppertal. 

06.03.2023 tarihinde https://peifferwatenphul.de/en/texte/italy-is-what-matters/ 

adresinden alındı. 

Merrifield, A. (2011). Magical Marxism: Subversive Politics and the Imagination. 

London: Pluto. 

Metropolitan Museum of Art (1958). 14 American Masters: Paintings Exhibition 

Spanning Two Centuries, Looks Backward to Reveal the Strong Personality of 

American Art. New York: Metropolitan Museum of Art. 

Michalski, S. (2003). New Objectivity: Painting, Graphic Art and Photography in 

Weimar Germany 1919-1933. Koln: Taschen. 

Michalski, S. (2003). New Objectivity-Neue Sachlichkeit-Painting,Graphic Art and 

Photography in Waimar Germany 1919 /1933. Roma: Taschen 

Michalski, S. (2003). New Objectivity: Painting, Graphic Art and Photography in 

Weimar Germany 1919-1933. M. Claridge (Çev.). Köln: Taschen.  

Mildenberger, H. (2019). L’Allemagne Romantique 1780-1850: Romantic Germany 

Drawings from Weimar’s Museums. Paris: Paris Musées. 

Miller, D. ve Barr, A. (Ed.). (1943). Realists, American Realists and Magic. New 

York: The Museum of Modern Art. 

MoMA. (t.y.). George Grosz. 24.12.2022 tarihinde 

https://www.moma.org/collection/works/35058 adresinden alındı. 

Museum of Modern Art. An odd Couple.  27.03.2023 tarihinde 

https://berlinischegalerie.de/en/collection/specialised-fields/prints-and-

drawings/george-grosz/ adresinden alındı.  

Museummore (2019). De Broers Barraud. 4.5.2022 tarihinde 

https://www.museummore.nl/tentoonstelling/de-broers-barraud adresinden 

alındı 

Mülayim, S. (2020). Sanat Tarihi Metodu. İstanbul: Platform. 

Nentwig, T. (2011). Yeni Nesnellikte Çıplak Temsil” Başlıklı Tezinden, Frankfurt ve 

diğerleri. 13.03.2023 tarihinde https://www.raederscheidt.com/en/painter-with-

model/ adresinden alındı.  

Ottinger, D. (2022). Art Press. J. Pawys (Çev). 03.03.2023 tarihinde 

https://www.pressreader.com/france/artpress/20220823/282170769942373 

adresinden alındı. 

Önder, Ş. (2013). Büyülü Gerçekçilik Akımının Edebiyattan Tiyatroya Uyarlanması: 

Yüzyıllık Yalnızlık Romanından Esinlenerek Yazılan ''100'' Oyununun Reji 

Denemesi (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Kadir Has Üniversitesi/Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

https://berlinischegalerie.de/en/collection/specialised-fields/prints-and-drawings/george-grosz/
https://berlinischegalerie.de/en/collection/specialised-fields/prints-and-drawings/george-grosz/


170 

Öndin, N. (2018). Barok Resim ve Heykel Sanatı. İstanbul: Hayalperest. 

Öndin, N. (2019). Modern Sanat. İstanbul: Hayalperest. 

Örnek, S. V. (1995). 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane.İstanbul : Gerçek. 

Özgenç Erdoğdu, N. ve Caymaz, Ö. (tarih yok). 20. Yüzyılda Metafizik Resimlerde 

Mekân ve Zaman İlişkisi. İdil: Sanat ve Dil Dergisi, (71), 1147-1158. 

doi:10.7816/idil-09-71-08 

Özgü, M. (1943). Goethe'nin Sanat Görüşü. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi, 1(3), 19-28. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/dtcfdergisi/issue/66691/1043279 adresinden 

alındı. 

Özsevgeç, Y. (2015). Büyülü Gerçekçi Kurgu Üzerine. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 168-194. https://www.sosyalarastirmalar.com/articles/on-

magical-realist-fiction.pdf adresinden alındı. 

Philadelphia Museum of Art (t.y.). 22.12.2022 tarihinde 

https://philamuseum.org/collection/object/53949? adresinden alındı. 

Plumb, S. (2006). Neue Sachlichkeit 1918-33 Unity and Diversity of an Art Movement. 

Amsterdam: Rodopi. 

Price, R., Kort, P. ve Topp, L. (2002). New Worlds: Germand and Austrian Art 1890-

1940. New Haven: Yale University. 

Puccetti, L. (t.y.). Max Ernst’s The Robing of the Bride, 1940. 5.4.2022 tarihinde 

https://www.academia.edu/16108478/Max_Ernst_s_The_Robing_of_the_Bride

_1940_ adresinden alındı. 

Richardson, R. (2005). Modernism Meets the Farm: Precisionist Paintings and 

Photographs of Vernacular Architecture, 1915-1940 (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). The City University of New York/Graduate Faculty in Art History, 

New York. 

Roh, F. (1923). Georg Schrimpf und die Neue Malerie. Das Kunstblatt, 9, 264-268. 

Roh, F. (1968). German Painting in the 20th Century. Catherine Hutter (Çev.). 

Greenwich: New York Graphic Society Ltd. 

Roh, F. (1995). Magic Realism: Post-Expressionism (1925). Lois Parkinson Zamora 

ve Wendy B. Faris (Ed.), Magical Realism, Theory, History, Community içinde 

(s. 15-32). Durham: Duke University. 

Roh, F. (t.y.). Nach-Expressionismus. Magischer Realismus. Europäischen Malerei 

Sorunu. Leipzig: Klinkhardt & Biermann. 

Rousseau, Ben, Portre- Manzara (1890). 09.03.2023 tarihinde 

https://www.ngprague.cz/o-nas/novinky/mezinarodni-den-celniku-celnik-

rousseau adresinden alındı.  

https://www.ngprague.cz/o-nas/novinky/mezinarodni-den-celniku-celnik-rousseau
https://www.ngprague.cz/o-nas/novinky/mezinarodni-den-celniku-celnik-rousseau


171 

Ruskin, J. A. (1990). Thomas Cole and the White Mountains: The Picturesque, the 

Sublime, and the Magnificent. Bulletin of the Detroit Institute of Arts, 18-25. 

https://www.jstor.org/stable/41504836 adresinden alındı. 

Salmony, A. (1921). Das Kunstblatt.  03.03.2023 tarihinde 

https://peifferwatenphul.de/wp-content/uploads/2018/08/das-kunstblatt.pdf 

adresinden alındı. 

Scott, N. J. (2015). Georgia O'Keeffe. London: Reaktion Books. 

Scrase, D. (1981). Review of Magic Realism Rediscovered. 1918-1981 by S. Menton. 

Comparative Literature Studies, 22(2), 281-283. 

Seghers, A. (1984). Gerçekliğin Evrensel Mirası. Ahmet Cemal (Çev.). İstanbul: De. 

Selz, P. (1964). Max Beckmann. New York: The Museum of Modern Art. 

SIK ISEA (t.y.). 4.5.2022 tarihinde https://www.sikart.ch/KuenstlerInnen. 

aspx?id=4001719&lng=de adresinden alındı. 

Sigmund, F. (2015). Totem ve Tabu, Büyü, Gelenek, Korku ve Yasak. İstanbul: Kabalcı. 

Sirk, Le Sirk, 1891, 186x152cm. © Musée d'Orsay, Dist. RMN-Grand Palais / Patrice 

Schmidt. 11.03.2023 tarihinde https://www.musee-orsay.fr/en/artworks/le-

cirque-542 adresinden alındı. 

Soby, James Thrall (1955).  Giorgio de Chirico. 03.03.2023 tarihinde 

https://www.moma.org/documents/moma_catalogue_1967_300298679.pdf 

adresinden alındı. 

Sözen, M.,Tanyeli, U. (1992). Sanat: Kavram ve Terimleri Sözlüğü (1.Baskı). 

İstanbul: Remzi. 

Stirton, P. (2022, 29 Haziran). Jan Tschichold and El Lissitzky: Foto-Auge (Photo-

Eye). 24.12.2022 tarihinde https://drawingmatter.org/jan-tschichold-el-

lissistzky-foto-auge-photo-eye/ adresinden alındı. 

Storer, C. (2013). Weimar Cumhuriyeti’nin Kısa Tarihi. Sedef Özge (Çev.). İstanbul: 

İletişim. 

Stremmel, K. (2004). Realism. Koln: Taschen. 

Sümer, B. A. (2012). Erken Alman Romantiklerinin Aydınlanma’ya İlişkin Tutumları 

Üzerine. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 52(1), 

133-145. https://dergipark.org.tr/tr/pub/dtcfdergisi/issue/66785/1044353 

adresinden alındı. 

Sürahiler ve Kırmızı Çay Kutusu ile Natürmort, Stilleben mit Krügen und roter 

Teedose, 1922, 75.5 x 88.5 cm 11.03.2023 tarihinde https://www.kunsthalle-

karlsruhe.de/kunstwerke/Alexander-Kanoldt/Grosses-Stilleben-mit-Kr%C3% 

BCgen-und-roter-Teedose/B561B9BA4286503FCFF08EB44DA9B29A/ 

adresinden alındı. 

https://peifferwatenphul./
https://www.musee-orsay.fr/en/artworks/le-cirque-542
https://www.musee-orsay.fr/en/artworks/le-cirque-542
https://www.moma.org/documents/moma_catalogue_1967_300298679.pdf


172 

Şentürk, L. (2012). Varlık: Analitik Resim Çözümlemeleri. İstanbul: Ayrıntı. 

Şulul, C. (2003). Metafiziğin Tarihsel Evrimi. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 11(11), 57-69. https://dergipark.org.tr/tr/pub/harranilahiyatdergisi/ 

issue/26233/276302 adresinden alındı. 

Tambiah, S. J. ve Akın, U. C. (2002). Büyü, Bilim, Din ve Akılcılığın Kapsamı. 

Ankara:Dost. 

Tanır, A. K. (2015). Frida Kahlo'nun Umut Ağacı Adlı Yapıtı: Bir "Göstergebilim" 

Anali. Sanat Yazıları, 185-197. https://openaccess.mku.edu.tr/xmlui/bitstream 

/handle/20.500.12483/2371/Kaynar%20Tanir%2C%20Ayben%202015.pdf?se

quence=1&isAllowed=y adresinden alındı. 

Tate Moderm (t.y.). 12 24, 2022 tarihinde https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-

modern/henri-rousseau-jungles-paris adresinden alındı. 

Tate. (t.y.). Magic Realism Art in Weimar Germany 1919-33. 21.02.2023 tarihinde 

https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/magic-realism adresinden alındı.  

TDK (t.y.). Türkçe Sözlük. 04.03.2023 tarihinde https://sozluk.gov.tr/ adresinden 

alındı. 

The Museum of Modern Art. (1985) Henri Rousseau: Essays by Roger Shattuck. 

https://www.moma.org/documents/moma_catalogue_1706_300296456.pdf  

Thomas Cole National Historic Site. (t.y.). 21.11.2021 tarihinde 

https://thomascole.org/ adresinden alındı. 

Türetken, M. (t.y.). Alman Aydınlanması ve Romantizmi (Kant, Fichte, Herder, 

Novalis, Scheling). 25.12.2022 tarihinde https://www.academia.edu/44868543/ 

Alman_ayd%C4%B1nlanmas%C4%B1_ve_Romantizmi_Kant_Fichte_Herder

_Novalis_Scheling_ adresinden alındı. 

Türk Dil Kurumu (1969). Türkçe Sözlük. TDK Yayınları (5.Baskı).  

Türker, A. (2020). Kant'ın Cogito Eleştirisi (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). 

İstanbul Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Uffuzi (t.y.). Francesco Mazzola, Parmigianino Olarak Bilinen 216.5 x 132.5 cm, 

Panel Üzerine Yağlıboya. 25.02.2023 tarihinde https://www.uffizi.it 

/en/artworks/parmigianino-madonna-long-neck adresinden alındı. 

Unframed (2015). New Objectivity: Modern German Art in the Weimar Republic, 

1919–1933 Exhibition. 11.03.2023 tarihinde https://unframed.lacma.org/ 

2015/10/02/weekend-lacma adresinden alındı. 

Uyanık, Ö. (2014). Latin Amerika’nın Devrimci Tarihi. İstanbul: Kaynak. 

Vangen, M. (2017). Left and Right: Politics and Images of Motherhood in Weimar 

Germany (Yayımlanmamış doktora tezi). The City University of New 

York/Graduate Faculty in Art History, New York. 



173 

von Lüttichau, M. A. (2000). Italy is what Matters: Max Peiffer Watenphul, from the 

Bauhaus to the Villa Massimo. 03.03.2023 tarihinde adresinden alındı. 

https://peifferwatenphul.de/en/texte/italy-is-what-matters/  

Vondrová, S. (2008). Magický Realismus, Masarykova Univerzita 

https://is.muni.cz/th/zou7s/Magicky_realismus.pdf 

Walter, R. (1993). Magical Realism in Contemporary Chicano Fiction. Frankfurt: 

Vervuert. 

Walther, I. F. (1998). Art of the 20th Century, Volume I: Painting. Koln: Taschen. 

Warnes, C. (2006). Magical Realism and the Legacy of German Idealism. The Modern 

Language Review, 101(2), 488-498. https://www.jstor.org/stable/20466796 

adresinden alındı. 

Wesley Duke Lee Art Institute (2020). 31.12.2022 tarihinde 

https://wesleydukelee.com.br/ adresinden alındı. 

Whiting, C. (2021). Andrew Wyeth and Birds of War. Panorama: Journal of the 

Association of Historians of American Art, 7(2), 1-18. https://journal 

panorama.org/wp-content/uploads/2022/04/Whiting-Andrew-Wyeth-and-

Birds-of-War.pdf adresinden alındı. 

Yeni Klasikçilik (1997). Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi içinde (Cilt 3, s. 1933). 

İstanbul: Yem. 

Yıldırım, Ö. (2019, 15 Kasım). Alman İdealizmi Nedir? 26.12.2022 tarihinde 

https://www.felsefe.gen.tr/alman-idealizmi-nedir/ adresinden alındı. 

Zamora, L. P. (t.y.). Swords and Silver Rings:Objects and Expression in Magical 

Realism and the New World Baroque. 12.9.2022 tarihinde 

https://uh.edu/~englmi/ObjectsAndSeeing_intro.html adresinden alındı. 



174 

ÖZGEÇMİŞ 

İTÜ Mimarlık Fakültesi, Şehir ve Bölge Planlama Bölümünden mezun oldu. İstanbul 

Liseler Arası resim yarışmasında plaket aldı.  Prof. Dr. Teymur Rzayev atölyesinde 

resim çalışmalarına devam etti. Işık Üniversitesi Resim Tezli Yüksek Lisans 

Program’ında, Prof. Dr. Balkan Naci İslimyeli atölyesinde eğitim aldı. Ümraniye 

Belediyesi’nin ''Kent Yaşamı ve Engelli Vatandaşlarımız'' konulu dördüncü 

Geleneksel Resim yarışmasında “Vapur” isimli eseri sergilenmeye değer görüldü.  


