
 
 

        

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslami Bilimleri Bölümü 

Tasavvuf Anabilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

YÂRESÂNÎLİK (EHL-İ HAK) VE YÂRESÂNÎLİKTE  

TASAVVUFÎ UNSURLAR 

 

 

Abdullah İDARE 

19949050 

 

Danışman 

Prof. Dr. Abdurrahim ALKIŞ 

 

 

Diyarbakır 2022 



 

 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslami Bilimleri Bölümü 

Tasavvuf Anabilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

YÂRESÂNÎLİK (EHL-İ HAK) VE YÂRESÂNÎLİKTE  

TASAVVUFÎ UNSURLAR 

 

 

Abdullah İDARE 

19949050 

 

Danışman 

Prof. Dr. Abdurrahim ALKIŞ 

 

 

 

Diyarbakır 2022 

 



II 

 

TAAHHÜTNAME 

 

SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğine göre hazırlamış 

olduğum “Yâresânîlik (Ehl-i Hak) ve Yâresânîlikte Tasavvufî Unsurlar” adlı tezin/projenin 

tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve tez yazım 

kılavuzuna uygun olarak hazırladığımı taahhüt eder, tezimin/projemin kâğıt ve elektronik 

kopyalarının Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde saklanmasına izin 

verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin ilgili maddeleri uyarınca 

gereğinin yapılmasını arz ederim. 

 

    Abdullah İDARE 

        İmza 



I 

 

ÖN SÖZ 

Yâresânîlik, başta Müslüman toplumları olmak üzere farklı inanç ve 

kültürlerin yaygın olduğu bir coğrafyada ortaya çıkan, Şiî/bâtinî ve tasavvufî yanı 

güçlü olan inançlardan biridir. Tarihi süreç içeresinde siyasi, dinî, sosyolojik bazı 

nedenlerden dolayı Yâresânîlerin iç içe kapalı bir toplum olmaya itmesi ve bunun 

doğal bir sonucu olarak takiyye/gizlilik anlayışını dinî bir prensip olarak kabul 

etmeleri onlar hakkında net bilgiler edinmemizi zorlaştırmıştır. Tez yazım süresi 

boyunca konu ile ilgili yazılmış bütün kaynaklara ulaşmaya çalışarak literatür 

taraması yaptık. Ancak bu inanç ile ilgili yapılan modern bilimsel çalışmaların bir 

bölümünün Rusça, Fransızca olması bizi daha çok tercüme edilen kaynaklara 

itmiştir. Bunun yanı sıra bu inancın mensuplarının konuştukları ve temel dini 

kaynaklarının yazıldığı Goranice ve Farsça ulaşabildiğimiz ‘‘Serancâm, Şâhnâme-i 

Hâkîkat, Burhan-u’l Hak, Defter-i Rumûz-u Yarestân, Meşâhîr-i Ehl-i Hak, 

Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, Tarih-î Felsefe-i Serencâm, Hârim-i Hak,’’gibi 

Yâresânîlerin klasik temel eserlerinin orijinal dilinden yararlandık. Bazı konuların 

daha iyi anlaşılması için cemaat mensuplarıyla bir dizi görüşmeler gerçekleştirdik. 

Bu inanç üzerinde dini açıdan bazı modern çalışmalar yapılmış olsa da tasavvufî 

açıdan herhangi bir çalışma yapılmadığını gördük. Tasavvufî unsurların çok yoğun 

olduğu bu inancın, tasavvufî açıdan değerlendirmeden anlaşılamayacağını fark ettik. 

Biz de bu mülâhazalarla yaşadığımız coğrafyada ortaya çıkan ve binlerce mensubu 

olan bu inancı tanımak, diğer inançlarla bağlantısını kavramak ve özellikle tasavvufî 

boyutunu irdelemek gerektiğini düşünüyoruz. 

Yâresânîlerin inançlarını daha çok sözlü kültürle aktardıklarını bilmek 

gerekir. Bu sözlü aktarım geleneği onları anlamak için bir tür arşiv mahiyetindedir. 

Yâresânîlik üzerinde bilimsel olarak az çalışma yapılması, bu inancın gizli yapısı, 

kültürel aktarıma dayalı bir inanç oluşu, bulunduğu jeopolitik konumu gibi farklı 

nedenlerden dolayı Yâresânîliğin kökenine dair farklı tezler ortaya atılmıştır. 

Dolayısıyla Yâresânî inancının tarihî kökeni hakkında fikir birliği bulunmamaktadır. 

Araştırmalar Yâresânî fikirlerinin hicri VIII. yüzyılda sonlarında ve IX. yüzyılın 

başlarında şekillendiğini göstermektedir. 



II 

 

 Behlül Mahî ile ortaya çıkan ve Şâh Hoşin ile kendini gösteren bu inanç 

Sultan Sâhak ile ise sistemli/kurumsal bir yapıya dönüşmüştür.  Ancak Yâresanî 

inancını, İslam dininin öncesine dayandıran yaklaşımlar olduğu gibi, Şiîliğin bir kolu 

olarak görenler de vardır. Fakat bu iki temel yaklaşımın dışında bu inanç grubunun 

kökenine dair çok farklı tezler olmakla beraber dikkatlice bakıldığında tasavvuf ile 

ciddi bir etkileşiminin olduğu ve bu inançta tasavvufî ögelerin çok yoğunlukta 

olduğu görülecektir. Yaptığımız araştırmalar sonucu Yâresânî inancı bünyesinde pek 

çok tasavvufî unsur barındığını gösteriyor. Her ne kadar farklı inanç ve kültürlerin 

izlerini taşısa da bu inancın temelinde tasavvufî ilkeler yattığını ve dolayısıyla 

Yâresânîliğin, İslam tasavvufunun değişime uğramış bir devamı niteliğinde olması 

ihtimali yüksek olduğunu düşünüyoruz. Ancak bu durum, bu inancın tamamıyla 

tasavvufî bir tarikat olduğu anlamına gelmez. Bu inanç birçok tasavvufî düşünce 

barındırsa da günümüzde kendilerine özgü özellikleri olan, tasavvufla bağdaşmayan 

inanç ve ibadetleri de bulunduğu ve farklı bir dinî yaklaşım olduğunu ifade etmek 

gerekir. 

Bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümünde Yâresâniliğin tarihsel 

arka planını, ikinci bölümünde Yâresâniğin temel inançlarını, dini metinlerini ve 

ibadetlerini, Üçüncü bölümde ise Yâresânilikte bulunan tasavvufî unsurları tespit 

ederek onun tasavvuf ile olan bağını irdelemeye çalıştık. Sonuç bölümünde ise elde 

ettiğimiz bulguları ve Yâresânîlikte bulunan tasavvufî malzemeyi özetle vermeye 

çalıştık.  

Tez çalışması boyunca değerli vaktini ayırıp bana yardımcı olan, değerli 

fikirlerini esirgemeyen, konuya yönelmemi sağlayan, yol gösteren kıymetli 

danışmanım Prof. Dr. Abdurrahim ALKIŞ hocama teşekkürü bir borç bilirim. 

          

          Abdullah İDARE 

            Diyarbakır 2022 



II 

 

ÖZET 

Bu çalışmada, mensuplarının ekseriyeti İran ve Irak arasında bulunan 

bölgelerde yaşayan, Yâresân, Ehl-i Hak, Kakaî, Rê-ya Hak, Ali İlahî, Din-î Yâri, 

Tayife-i Sân gibi isimlerle anılan ve ezoterik yapısıyla dikkat çeken bir inanç ele 

alınmıştır. Yâresânîlik, Müslüman toplumların yoğun yaşadığı bir coğrafyada ortaya 

çıkan ve Şiî/bâtınî/tasavvufî yanı ağır basan senkretik bir inançtır. Bu inancın 

günümüzde yaklaşık olarak bir buçuk milyon mensubu olduğu tahmin edilmektedir.  

Diğer dinler ve inançlarda olduğu gibi Yâresânîlik de tarihi süreç içerisinde iç 

içe yaşadığı inanç ve kültürlerle etkileşimi olmuştur. Bu bakımdan diğer inançlardan 

birçok öğe barındıran Yâresânîlik eklektik bir yapı arz etmektedir. Bu inancın 

bilhassa tasavvuf ile sıkı bir ilişkisi bulunmaktadır. Yâresânîlik, yoğun tasavvufî 

öğeler, semboller, figürler barındırmakla beraber, günümüzde farklı yorumlanan 

dûnadûn, tenâsüh, ikili evren düşüncesi, düalizm, bıyık uzatmak, müzik eşliğinde 

ibadetler yapmak gibi farklı inanç ve gelenekleri de barındırır.  

Yâresânîlik inancının geliştiği bölge, tarihsel olarak siyasî, dinî, mezhebî, 

kültürel gibi birçok alanda değişime sahne olduğundan doğal olarak bu inanç tarihî 

süreç içerisinde bazı değişimler yaşamıştır. Bu bakımdan tarihsel bir olayı, akımı, 

inancı doğal tarihî seyri içerisinde geçirdiği değişimleri, tarihsel bağlamları göz 

önünde bulundurarak daha iyi anlaşılacağını düşünüyoruz. Bu bağlamda özellikle 

Moğol istilası, bölgesel göçler, bâtınî hareketlerin gittikçe yayılması, bölgeyi 

Şiîleştirme girişimleri gibi nedenler bölgedeki birçok inancın şekillendirmesinde 

etkisi olduğu gerçeği, bu inancı anlamaya çalışırken göz önünde bulundurulması 

gerekir. 

Anahtar Sözcükler: Yâresân, Ehl-i Hak, Kakaî, Sultan Sâhak, Serencâm, Dûnadûn 

 

 



III 

 

ABSTRACT 

In this study, a belief whose members live in the regions between Iran and 

Iraq that draws attention with its esoteric structure and which is known by names 

such as Yâresân, Ehl-i Hak, Kakaî, Rê-ya Hak, Ali İlahî, Din-î Yâri, Tayife-i Sân is 

discussed. Yaresanism is a syncretic belief with a predominant Shia/esoteric/Sufi 

side and has emerged in a geography where Muslim societies live intensely. Today, it 

is estimated that there are approximately one and a half million members of this 

belief. 

As with other religions and beliefs, in historical process Yâresanism has also 

interacted with the beliefs and cultures that it has lived together. In this regard, 

Yaresanism, which contains many elements from other beliefs, has an eclectic 

structure. This belief has a close relationship with Sufism. In addition to having 

intense Sufistic elements, symbols and figures, Yarsanism also has different beliefs 

and traditions such as dûnadûn, reincarnation, dual universe thought, dualism, 

growing a mustache, and praying accompanied by music, which are interpreted 

differently today. 

Yaresanism has naturally experienced some changes in the historical process 

because the region where the Yâresanî belief developed has historically been the 

scene of changes in many areas such as political, religious, sectarian and cultural. For 

this reason, we think the changes that a historical event, movement or belief 

underwent in its historical process can be better understood by considering historical 

contexts. In this regard, when trying to understand this belief reasons which had an 

impact on the shaping of many beliefs in the region such as the Mongol invasion, 

regional migrations, the gradual spread of esoteric movements, attempts to make the 

region Shia needs to be taken into account. 

Keywords: Yarsanism, Ahl-i Hak, Kakaî, Soltan Sâhak, Serencâm, Dûnadûn



V 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ......................................................................................................................... I 

ÖZET............................................................................................................................ II 

ABSTRACT ................................................................................................................. III 

KISALTMALAR ....................................................................................................... VIII 

GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................ 3 

YÂRESÂNÎLİĞİN TARİHÎ ARKA PLANI ................................................................. 3 

1. 1.1. İSMİNİN KAYNAĞI VE KÖKENİ .............................................................. 3 

2. 1.2. FIRKALARI ................................................................................................... 7 

3. 1.3. TARİHÎ DÖNEMLERİ ............................................................................... 11 

1.3.1. Behlûl Devri ............................................................................................... 15 

1.3.2. Şâh Fazl Devri ............................................................................................ 17 

1.3.3. Baba Serheng Devri .................................................................................... 17 

1.3.4. Şâh Hoşin Devri .......................................................................................... 18 

1.3.5. Baba Navûs Devri ....................................................................................... 19 

1.3.6. Sultan Sâhak (San Sâhak) Devri ................................................................. 20 

4. 1.4. DEĞİŞİM SÜRECİ ...................................................................................... 26 

5. 1.5. SULTAN SÂHAK’TAN GÜNÜMÜZE YÂRESÂNÎLER ........................ 31 

İKİNCİ BÖLÜM .........................................................................................................35 

DİNÎ METİNLERİ, ESASLARI, AYİN VE İBADETLERİ ........................................ 35 

6. 2.1. DİNÎ METİNLERİ ....................................................................................... 35 

2.1.1. Serencâm .................................................................................................... 35 

2.1.1.1. Barge Barge ............................................................................................. 37 

2.1.1.2. Devre-yi Heftevane: Hevtewan ................................................................ 39 

2.1.1.3. Gılem ve Kol ............................................................................................ 41 

2.1.1.4. Devre-yi Çilten ......................................................................................... 41 

2.1.1.5. Devre-yi Abidin-î Câf .............................................................................. 42 



VI 

 

2.1.1.6. Küçük Serencâm ..................................................................................... 43 

2.1.2. Defter-i Rumuz-i Yârestan ......................................................................... 44 

2.1.3. Şâhnâme-i Hâkîkat ..................................................................................... 46 

2.1.4. Burhan’ul-Hak ........................................................................................... 48 

7. 2.2. İNANÇ ESASLARI  ..................................................................................... 49 

2.2.1. Dûnadûn ve İlahî Tecellî ............................................................................. 49 

2.2.2. Melek İnancı ve Reenkarnasyon ................................................................. 57 

2.2.3. Düalizm ...................................................................................................... 60 

2.2.4. Ahiret İnancı ve Tenâsüh ........................................................................... 62 

2.2.5. Takiyye ve Sır ............................................................................................. 67 

2.2.6. İmamet ....................................................................................................... 70 

8. 2.3. AYÎN VE İBADETLERİ ............................................................................. 73 

2.3.1. Cem ve Cemhâne ........................................................................................ 73 

2.3.2. Nezr (Adak)  ve Kurban ............................................................................. 75 

2.3.3. Oruç ve Fitre .............................................................................................. 77 

2.3.4. Abdest, Namaz, Vaftiz ................................................................................ 80 

2.3.5. Dua ............................................................................................................. 82 

2.3.6. Evlilik ......................................................................................................... 83 

2.3.7. Zekât ve Hac .............................................................................................. 84 

2.3.8. Bıyık Bırakmak .......................................................................................... 86 

2.3.9. Ser Sıporden ve Yâresân İnancına Girme Durumu .................................... 87 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ..................................................................................................... 89 

YÂRESÂNÎLİK İNANCINDA TASAVVUFUN İZLERİ ............................................ 89 

9. 3.1. YÂRESÂNÎLİĞİN OLUŞTUĞU DÖNEM VE COĞRAFYADA 

TASAVVUF ......................................................................................................... 89 

10. 3.2. YÂRESÂNÎ METİNLERİNDE GEÇEN ÖENMLİ MUTASAVVIFLAR

 .............................................................................................................................. 94 

3.2.1. Ca’fer es- Sâdık .......................................................................................... 94 

3.2.2. Hallac-ı Mansur ......................................................................................... 95 

3.2.3. Baba Tahir-i Uryan .................................................................................... 97 

3.2.4. Ebu’l-Vefâ ................................................................................................. 100 

3.2.5. Hacı Bektaş-ı Velî ...................................................................................... 105 

11. 3.3. İSLAM TASAVVUFUNDA VE YÂRESÂNÎ METİNLERİNDE GEÇEN 

BAZI OLAYLARIN BENZERLİKLERİ ....................................................... 107 

3.3.1. İlk Yaratılış ............................................................................................... 107 

3.3.2. Evren Algısı ve Mutlak Geçek Olarak ‘Hak’ Kavramı .............................. 112 



VII 

 

12. 3.4. YÂRESÂNÎ METİNLERİNDE GEÇEN BAZI TASAVVUFÎ 

KAVRAMLAR .................................................................................................. 115 

3.4.1. Çarçıvan: Temizlik, Sıdk, Fenâ, Rızâ ........................................................ 115 

3.4.1.1. Pakî: Temizlik ........................................................................................ 116 

3.4.1.2. Rastî: Sıdk .............................................................................................. 118 

3.4.1.3. Nistî: Tevâzu ........................................................................................... 118 

3.4.1.4. Reda: Rızâ .............................................................................................. 120 

3.4.2. Tevhid, Nübüvvet,  Mebde ve Meâd .......................................................... 121 

3.4.2.1. Tevhid .................................................................................................... 121 

3.4.2.2.  Nübüvvet ............................................................................................... 122 

3.4.2.3.  Mebde ve Meâd...................................................................................... 123 

3.4.3. Vahdet-i Vücûd ......................................................................................... 125 

3.4.4. Dört Kapı: Şeriat, Tarikat, Mârifet, Hâkîkat ............................................ 129 

3.4.5.1. Şeriat ...................................................................................................... 130 

3.4.5.2. Tarikat ................................................................................................... 130 

3.4.5.3. Mârifet ................................................................................................... 131 

3.4.5.4. Hâkîkat ................................................................................................... 131 

3.4.5. Handanha-yi Hâkîkat: Manevi Rehberler ................................................. 132 

3.4.6. Padişâh: İnsan-ı Kâmil .............................................................................. 134 

3.4.7. Pir, Şeyh, Mürşid....................................................................................... 135 

3.4.8. Müzik ve Semâ .......................................................................................... 138 

13. 3.5. BAZI TASAVVUFÎ KUŞ SEMBOLLERİ ............................................... 142 

3.5.1. Sîmurg ....................................................................................................... 143 

3.5.2. Şâhin ile Şehbâz ......................................................................................... 147 

SONUÇ ...................................................................................................................... 149 

KAYNAKÇA ............................................................................................................. 152 

 

 

 

  



VIII 

 

KISALTMALAR 

 

A.g.e.  : Adı geçen eser 

C.  : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

Bkz.  : Bakınız 

Ed.  : Editör 

Hz.  : Hazret 

İ.A.  : İslam Ansiklopedisi 

s.  : Sayfa 

S.A.V.  : Sallallâhu Aleyhi ve Sellem  

T.D.V.  : Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.  : Ve benzeri 

Yay.  : Yayınları 

yy.  : Yüzyıl 

 



1 

 

GİRİŞ 

İnsanoğlu tarih boyunca bir taraftan fiziği, diğer taraftan metafiziği anlamaya, 

anlamlandırmaya çalışmıştır. İnsanın fıtratında var olan bu anlam arayışı tarih 

boyunca farklı yaklaşımlarla varlığı tanımaya, anlamaya çalışmış bu anlama 

sonucunda farklı teoriler ortaya koymuş ve buna paralel olarak farklı bakış açıları 

gelişmiştir. Yâresânîlik te insanoğlunun bu anlam arayışının sonucunda ortaya 

çıkmış, tasavvufî boyutu baskın olan mistik/bâtınî ve kadim bir inançtır. 

Ortadoğu sahip olduğu konum itibariyle birçok dine ve kültüre ev sahipliği 

yaptığı kozmopolit bir yerdir. Yâresânîlik inancı bu kozmopolit bölgede neşvünema 

bulmuş kadim ve önemli inançlarından biridir. Burada içi içe yaşayan kültür ve 

dinler ister istemez birbirinden etkilenmişlerdir. Diğer dinler gibi Yâresânilik te iç 

içe yaşadığı inanç ve kültürlerden etkilenmiştir. Yâresâniliğin sistematik bir yapı 

olmaması, daha çok bir halk inancı olarak varlığını sürdürmesi diğer inançların bu 

inanca nüfuz etme zeminini kolaylaştırmıştır. Dolayısıyla Yâresânîlik içinde 

yeşerdiği inanç ve kültürlerle ortak/benzer öğelere sahiptir. Bu bağlamda 

Yâresâniliğin Zerdüştilik, Hristiyanlık, Hinduizm, Mistisizm, Gnostisizm, Şiîlik, 

Alevîlik gibi inanç ve kültürlerden etkilendiği ve bu inançlardan çeşitli unsurlar 

barındırdığı şeklinde tezler olmakla birlikte biz bahsedilen bu etki ve unsurların 

genellikle tasavvufî eksenli olduğunu ancak bu inancın tasavvufla bağı iyi 

çözülemediğinde araştırmacıların bu ve buna benzer farklı inançlara yorduğunu 

düşünüyoruz. Bu konunun daha anlaşılması için zikredilen inançları da yer yer 

inceleyerek bu iddiaların temeline inmeye çalıştık. Zira Yâresânîliğin geliştiği 

coğrafyada etki gösteren bu ve diğer inançları bilinmesinde Yâresâniği inancını 

anlamamızı ve bu inançlarla olan bağını çözmeyi kolaylaştıracaktır. 

Diğer inanç, kültür ve değerlere nasıl yaklaşılması gerektiğine dair Hz. 

Muhammed’in Medine’de bulunan diğer dini gruplarla yaptığı ‘’Medine Vesikası’’ 

bizim için tarihî bir belge niteliğindedir. Bu tarihî belgeyi rehber edinerek 

coğrafyamızda var olan bu inancı tanımaya, anlamaya gayret ettik. Zira bizim 

insanlık ailesi olarak birbirimizi tanımak gibi bir sorumluluğumuz vardır. Tanımanın, 



2 

 

bilgi alışverişinin olduğu yerde merhamet, hoşgörü, sevgi gibi hasletler gelişirken, 

yabancılaşmanın, birbirine karşı duyarsızlığın olduğu yerde kin ve düşmanlık gibi 

hasletler gelişir. Birbirleriyle iletişimi kesen, birbirini dinlemeyi unutan toplumların, 

birbirlerinin acılarını, sevinçlerini anlama anlayışını da zamanla kaybettiklerini 

müşahede ediyoruz. Birbirine temas etmeyen toplumların, inançların, birbirine 

düşman kesilmesi ve birbirini dışlayıp ezmesi gibi durumların zamanla gün yüzüne 

çıkması tarihî ve sosyolojik bir gerçektir. Çünkü insan tanıdığı ve anladığına kolay 

kolay düşmanlık yapmaz. İnsanın ötekiler hakkında bilmediklerinden ileri gelen 

kaygıları, ötekine karşı olan korkularını besler. İnsan birbirini ne kadar tanırsa o 

ölçüde birbirinin niyetinden emin olur. Biz de bu mülâhazalarla coğrafyamızın kadim 

ve bir gerçeği olan Yâresânîk inancını ve bu inancın barındırdığı tasavvufî öğeleri 

tanımaya, anlamaya, irdelemeye çalıştık. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

BİRİNCİ BÖLÜM                                                         

YÂRESÂNÎLİĞİN TARİHİ ARKA PLANI 

1.1. İSMİNİN KAYNAĞI VE KÖKENİ 

‘’Yâresân’’ kavramının kaynağı ile ilgili birçok farklı tanımlar yapılmıştır. 

‘‘Yâresân’’ terimi, ‘’yâr’’ ve ‘‘sân’’ kelimelerinin bir araya gelmesiyle oluşmuştur.1 

‘’Yâr’’  Kürdçe ve Farsça’da kullanılan bir kelime olup yoldaş, arkadaş, partner, 

taraftar, dost, yardımcı gibi anlamlara gelir.2 Nitekim dost olmayan, düşman olana da 

‘’neyar’’ denmiştir.  Bu inancın mensupları ‘’Yâr’’ sözcüğünü, genellikle Allah’ın 

sevgilisi ve yardımcısı şeklinde göstermek için de kullanırlar. O halde onlara göre 

Allah’ın yoldaşları da ‘’Yâr’’ namıyla anılır ve böylece bu inancın taraftarları bu 

isimle kendilerine ‘’Allah’ın yoldaşları’’ olarak göstermek istemektedirler. 

Yâresân inanışına göre  ‘‘İlahi öz’’ diğer ifade ile ‘’Hak’’  ilk olarak ‘’Ya’’ 

şeklinde tecellî etmiştir.3 Bu ‘’Yâr’’ ile aynı şeyi ifade eder. Ancak zamanla ‘’r’’ 

harfini yitirdi ya da daha anlamlı olması için bu harf sonradan eklendiği rivayet 

edilir. Dini merasimlerinde, dualarında hemen hemen her zaman şu ifadeyi 

kullanırlar: ‘‘Evvel ve Ahir Yâr’dır’’.4 Bu tabir aynı zamanda Kur’an’da da 

geçmektedir.5 Burada ifade edilen ‘‘yâr’’ kavramının büyük ihtimalle Hakk’ın ilk 

tecellîsi anlamında ‘’Ya’’ olduğunu bazı düşünürler ifade etmişlerdir.6 Buna göre 

‘’Ya’’ Hakk’ın hiçbir şey yaratmadan önceki suretiydi.7 Dolayısıyla Yâresânlar, 

düşünce olarak ezelden beri var olduklarını bu şekilde dile getirmektedirler. 

‘’Sân’’ kavramı için ise kaynaklara bakıldığında farklı anlamlarda 

kullanıldığını görmekteyiz. Genel olarak ‘’Sân’’ kelimesi ‘’Yâresân’’ literatüründe 

Sultan ya da Padişah anlamında kullanılır.8 Bu kavram Hewraman gibi bazı 

 
1 Sıddık Sefîzade, Serencâmnâme (Tahran: Hirmend, 1357), 22-23. 
2 Mehrdad R. Izady, Kürtler: Bir El Kitabı, çev. Cemal Atila, 2011, 266; M. Reza Hamzehʼee,  

Yâresân (Ehl-i Hak): Bir Kürt Cemaati Üzerine Sosyolojik Tarihsel ve Dini-Tarihsel Bir İnceleme 

(Istanbul: Avesta, 2008), 72. 
3 Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler, 400. 
4 Sefîzade, Serencâmnâme, 550. 
5 Hadîd 57/3. 
6 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 72-73. 
7 Sefîzade, Serencâmnâme, 252-53. 
8 Shahab Vali, Kurdên Yâresân: Dîrok û Mîtolojî (İstanbul: Avesta, 2018), 17. 



4 

 

bölgelerde birebir ‘’Sultan’’ kavramıyla eş anlamda kullanılır.9 Burada kullanılan 

‘’Sultan’’ kavramıyla bazen ‘’Yaratıcı, Hak, Rab, İlah’’10 bazen de ‘’Sultan Sâhak’’ 

(Yâresân inancının kurucusu ve Yâresân inanışında en büyük ilahi tecellîye mazhar 

olmuş kişi) kastedilir.11 Dolayısıyla ‘’Yâresân’’; Sultan Sâhak’a inanmış, bu inanca 

gönül bağlamış kişiler olarak tanımlanabilir. 

Yâresânlar için en çok kullanılan isimlendirmelerin başında ‘’Ehl-i hak’’ 

kavramı gelmektedir. Genel olarak Yâresân, ‘’Ehl-i Hak’’ denilen inancın diğer bir 

adı olarak karşımıza çıkmaktadır. Arapçada  ‘’ehl’’ ve ‘’Hak’’ kelimelerinin 

terkibinden oluşan bu terim, tasavvuf kültüründe, bilgilenme sürecinin ilk 

aşamalarını geride bırakıp en yüksek dereceye (Hâkîkat makamı) ulaşmış kişiler için 

kullanılır.12 Dolayısıyla Yâresânlar kendilerini Hak ve Hâkîkat yolcuları olarak ta 

tanımladıklarını görmekteyiz.13 

Yâresânların metinlerine baktığımızda ilk dini önderlerine dayandırılan 

defterlerde özellikle ‘’Yârsân’’ ve ‘’Rê-ya Hak’’ kavramlarının geçtiğini 

görmekteyiz. Bu inancın ilk kurucularından biri olan Şâh Hoşin’e dayandırılan bir 

kelâmda bu iki kavram aynı dörtlükte geçmektedir: 

‘‘… 

Yârsân wera, Yârsân wera 

Ray Hakk rasiyan bırna wera 

Pakî û rastî û nîkî û rîda 

Qadem ve qadem ta ve menzilega…”14 

‘‘Yârsânlar gelin Yârsânlar gelin 

 
9 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 73. 
10 Sefîzade, Serencâmnâme, 96-97. 
11 Vali, Kurdên Yâresân, 16-17; Hamzehʼee, Yâresân Ehl-i Hak), 73. 
12 Mehmet Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler: Belgelerle Kürdistan’da Gizli Dinler, 1. basım, 

Özge yayınları 42 (Ankara: Özge, 2014), 391. 
13 Muhammed Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme :( Tarihçe, Akaid, Fiqh), 1.baskı (Kum, t.y.), 

52. 
14 Nezîr Ocak, Dîn û Mîtolojî, 1.baskı (Ankara: Sîtav, 2021), 126. 



5 

 

Gelin! Hak yoluna girmemiz gerekir. 

Temizlik, dürüstlük, iyilik, rıza ile 

Adım adım ta menzilgâha kadar.” 

Yaptığımız saha çalışmalarında da Yâresânların kendilerini ifade etmek için 

bu iki kelimeyi (Yâresân ve Rê-ya Hak) tercih ettiklerini çokça müşahede ettik. 

Ancak genel olarak kendi aralarında daha çok ‘‘Yârsân’’ kavaramını, dışarıya karşı 

ise ‘Ehl-i Hak’’ kavramını tercih ettikleri ifade ettiler. 

Tarih boyunca ‘’ Yâresânîlik’’ ile ilgili yaşadıkları bölgelere nispetle çok 

farklı isimler de kullanılmıştır.15 Bazı araştırmacılar Yâresânîlik için yirmiye aşkın 

farklı isim kullanıldığını ifade etseler de16 günümüzde sadece birkaç isim ön plana 

çıkmaktadır. Mensuplarının etnik olarak çoğunlukla Kürd olan Yâresân dinsel 

grubunun müntesipleri ve dinî temsilcileri, genellikle İran ve Irak’ta yaşamışlar ve 

hala yoğun olarak bu bölgelerde yaşamaktadırlar. Bunlara İran'da genellikle 

‘’Yâresân’’ (yer yer Yârsân ya da Yârîstân şeklinde de karşımıza çıkar), ‘’Dini 

Yârî’’( dostluk, kardeşlik dini) ve ‘’Ehl-i Hak’’ (kelime anlamı ile Hak ve gerçek 

taraftarı, hâkîkat sahibi insanlar) denmektedir. Irak'ta ise bunlar Kakaî17 ismiyle 

 
15 Philip G. Kreyenbroek ve Christine Allison, ed., Kürt Kimliği ve Kültürü, 1. baskı, Avesta Kürt 

Araştırmaları, 237 6 (İstanbul: Avesta, 2008), 168; Vali, Kurdên Yâresân, 16; Khanna Omarkhali ve 

İbrahim Bingöl, ed., Kürdistan’da Dini Azınlıklar: Ana-Akım Dışında Kalanlar, Avesta 

Mezopotamya kültürü, 504 16 (İstanbul: Avesta Yayınları, 2014), 21. 
16 Yalçın Çakmak ile KIYMIK, Prof. Dr. Kadri Yıldırım ile “Serencâm’dan 72 Şart’a Ehl-i Hak 

Aleviliği ve Baba Tâhir-i Uryân”, 2020, 7-10, https://www.youtube.com/watch?v=2swK5qjzwHI. 
17 Kakaî sözcüğü, Kürdçe’nin Soranice ve Goranîce lehçelerinde kardeş anlamına gelen Kaka 

kelimesinde türetilmiştir. Kürtçe’de ‘’kaka’’ sözcüğü ağabey ya da bey anlamlarına gelip bazen 

saygı ve sevgi ifadesi olarak ta kullanılır.  Kardeşlerler abilerine seslenirken kullandıkları gibi, 

tanıdık olmayan birini çağırmak için “(Kaka! Ya da Keko! (Ey kardeş!)” şeklinde hitap edilir. Bkz 

Es-Senedi, Bedirhan, Tabiatu’l Muctema el-Kurdi Min Edebih, Kerkük 1967,s. 5 Ayrıca bu inanç 

mensupları bu sözcüğün nerden geldiğine dair şöyle bir efsane anlatmaktadırlar: Rivayetlere göre 

Berzence köyünde bulanan Şeyh İsa’nın küçük mâbedi tamir edilmekteydi. Fakat çatı için düşünülen 

yeri direk duvardan yükseltildiğinde duvarla çatı arasına yetişemeyecek kadar kısa olduğu 

görülmüştü. Babasının buna üzüldüğünü gören İsa’nın büyük ve gözde oğlu duvarlardan birinin 

üzerine tırmanıp direğin ucundan kavrar diğer ucunu da kardeşine verip ona: “Kardeş çek (Kake 

Bikêşe)!” diye bağırır. Bu şekilde direği mucizevi bir şekilde uzatırlar ve yerine yerleştirirler. Bkz. 

Mehmet Bayrak, Êzidî, Kızılbaş, Yâresân Kürtler. S. 398. Bu inanca bu ismin (Kakaî: Kardeşlik ve 

yardımlaşma dini)  verilmesinin bu olaya dayandırılır. Bu inanç grubunun Yâresânîliğin bir kolu 

olup olmadığı noktasında bazı tartışmalar olsa da, dini metinlerinin ve kutsal kabul edilen dini 

rehberlerin ve ibadetlerinin çoğu benzer ve aynı olması onların Yâresânîlik inancının bir kolu 

olduğu yönündeki tezlerin daha doğru olma ihtimalini göstermektedir. Shahab Vali de, Kakaîliğin, 

Yâresânîliğin bir kolu olduğunu belirterek bunu destekleyen birkaç kelâm da zikretmektedir. Bkz. 



6 

 

bilinirler.18 İran'da Yâresânî inancının mensupları çoğu zaman kendilerine Tayîfe 

(aşiret, grup) de dediklerine denk gelmekteyiz. Bunlar çoğunlukla Irak’ta Germiyan, 

Goran, Behdinan bölgelerinde İran'da ise Hevremanda ve Kirmanşah kırsalında 

yaşarlar.  

Tasavvuf literatüründede yaygın olarak kullanılan Ehl-i Hak terimi, 

Yâresânlar için ilk defa XIX yüzyılda Comte Gobineau tarafından kullanıldığı19 

bilinmektedir. Bu terim daha çok Müslüman sûfiler tarafından kullanılmaktadır. 

Tasavvuf terminolojisinde Hak kavramı ‘‘adalet’’ gibi farklı farklı anlamları 

içermekle birlikte genel olarak  ‘‘ Gerçek hâkîkat’’ ve ‘’İlahi varlık’’ gibi anlamlarda 

kullanılır.20 Yâresânlar mensupları Hz Ali’yi ön plana çıkarttıkları için genelde 

onlara ‘’Ali-İlahi’’ de denmiştir. Bunun yanı sıra bu inancın temel öğretisinden 

dolayı bunlara Din-ê yâri (Yâr’ın dini, Allah’ın sevgili dostunun dini) de denmiştir.21 

Bazı kaynaklarda bunlar için ‘’Nemiriyye, Nusayriyye’’ gibi isimler de 

kullanmışlardır.22 Kimi kaynaklar ise Yâresânîği Alevîlik ile23 ilişkilendirmişlerdir. 

Hatta Alevîlik ile Yâresânliğin aynı kaynaklara dayandığını ve bunu ortaya koymak 

için bilimsel makale yazan araştırmacılar da olmuştur.24 Bazı kaynaklar ise 

Zerdüştîlik gibi eski inançlarla ilişkilendirmektedirler.25 

Yaptığımız kaynak taramalarının ve saha çalışmalarının sonucunda 

Yâresânîliğin, belli bir grubu/fırkayı/inancı gösteren özel bir kavram iken ‘’Ehl-i 

Hak’’  daha geniş bir anlamı ifade ettiğini gördük. Yâresânîlik aslında belli kural ve 

dini uygulamaları olan bir inanç topluluğunun adıdır. Belli ritüelleri yerine getiren 

belli bir grubu ifade etmek için bu isim kullanılır. ‘‘Ehl-i Hak’’ terimi ise bir cemaat 

 
ShahabVali, Kurdên Yâresân, 17-18. Kakaîlik ile ilgili daha geniş bilgi için bkz. Abbas el Azzâv, El 

Kakaiyye Fi’t Tarih, C. J. Edmonds, Kurds, Turks and Arabs  
18 Martin Van Bruinessen, Aǧa, Şeyh ve Devlet (İstanbul: İletişim Yayınları, 2003), 44. 
19 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 72. 
20 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 167. 
21 Kreyenbroek ve Allison, 168. 
22 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 20. 
23 Martin Van Bruinessen, Kürtlük, Türklük, Alevîlik: Etnik ve Dinsel Kimlik Mücadeleleri, çev. 

Hakan Yurdakul, 11. baskı, İletişim yayınları Araştırma - inceleme dizisi, 629 99 (İstanbul: 

İletişim, 2015), 45-70. 
24 Muhammed Ali Soltanî ve Esra Doğan Turay, “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevîlerin 

Ortak İnançları”, Alevîlik–Bektâşilik Araştırmaları Dergisi, sy. 16 (01 Aralık 2017): 245-95, 

https://doi.org/10.24082/2017.abked.12. 
25 Sıddık Sefîzade, Serencâmnâme ya da Hazine Kitabı, çev. Muhammed Ronahi, 1.baskı (Ankara: 

Sîtav, 2021), 23. 



7 

 

ya da topluluktan ziyade bir yolu ifade eder. Ehl-i Hak kavramı onlar açısından 

hâkîkat yolunu ifade ettiği için evrensel bir anlam içermektedir. Onlara göre 

yeryüzünün neresinde olursa olsun, hangi inanç ve dinde olduğu fark etmeksizin 

herkes bu yolun yolcusu olabilir. Bu inançta önemli bir yeri olan Elahi’nin: ‘‘Hâkîkat 

yolunda mezhepler/dinler arasında bir fark yoktur, milletlerin ve renklerin yeri 

yoktur’’26 sözü onların bu konudaki yaklaşımlarını anlamak için önemlidir. Onlara 

göre peygamberler, veliler, Buda gibi kişiler hâkîkat erişmiş kimselerdir. Dolayısıyla 

bunlar Yâresânî inancına mensup olmayabilirler; fakat bunlar Hak yolcularıydı ve bu 

kişiler onlara göre ‘’Ehl-i Hak’’ içerisinde değerlendirilebilir.27 Bu bağlamda 

incelendiğinde ‘’Yâresânîlik’’ özel ve dar bir anlamı ifade ederken, ‘’Ehl-i hak’’ 

daha geniş ve genel bir anlamı ifade eder. Burada bir din ile bu dinin içinde kendi has 

özellikleri olan bir tarikat benzetmesi yapılabilir. 

1.2. FIRKALARI 

Din mensupları arasında gruplaşma birçok inançta var olan doğal bir olgudur. 

Pek çok dinde olduğu gibi Yâresanîlik inancı da tarih boyunca birçok farklı gruba 

ayrılmıştır. Dolayısıyla Yâresânîlik inancının homojen bir yapı olduğunu 

söyleyemeyiz. Bu inanç, bünyesinde birçok farklı fırkaları barındıran heterojen bir 

yapı arz etmektedir. 

Yâresânî fırkalarının arasındaki yaşam ve inanç farklılığını birçok yerde 

görmek mümkündür. Yâresânî fırkalarının tamamı tarafından kutsal sayılan, üzerinde 

ittifak edilen ortak bir defter/kelâm/dinî metin bulunmadığı gibi dinî konularda 

herhangi bir şeriat/kanun birliği de bulunduğunu ifade etmek güçtür. Yâresânîlik 

daha çok bir halk inancı olarak yayılmıştır. Bu inanç daha çok, birbirine sıkı bir 

şekilde bağlı çeşitli akımların, handanların ve handanlara bağlı ailelerden oluşan bir 

topluluk özelliği taşıdığı söylenebilir. Ayrıca bu inancın mensupları, aralarındaki 

dinî, sosyal gruplaşmalar nedeniyle merkezî ve sistemli bir yapı oluşturduklarını 

söylenemez. Bunun doğal bir sonucu olarak birbiriyle uyumlu bir toplum da 

meydana getirememişlerdir. Birbirine yakın iki Yâresân köyünde bile dini inanç ve 

uygulamalarda açık bir şekilde farklılık gösterdiği bilinen bir durumdur. Dolayısıyla 

 
26 Nur Ali Elahî, 100 Goftar (Robbert Laffont, 1995), 21. 
27 Reza Salihî, Kişisel Görüşme, 10 Mayıs 2020. 



8 

 

bu inanç sistemli bir yapıya dönüşememiştir. Köylerde onları temsil eden “seyyid’’ 

ya da ‘‘pir” denilen dinî önderlerin ellerinde bulunan kelâmların/defterlerin önemli 

oranda farklılık gösterdiği de bilinen bir gerçektir.28 

Araştırmacılar Yâresânîlik inancını farklı şekillerde sınıflandırdıklarını 

görmekteyiz.29 Yâresân toplumundan bazı eleştirilere neden olmakla birlikte30 Şiî 

kaynaklarında genel olarak Yâresânî fırkalarını şu alt başlıklar altında 

sınıflandırdıklarını görüyoruz: 

A. Şeytan-Perestan (Şeytana Tapanlar): Yaptığımız araştırmalar böyle bir 

fırkanın geçmişte var olduğunu ancak zamanla müntesipleri kalmadığını gösteriyor. 

Ancak bu grubun var olduğunu, şeytanı kutsadıklarını, domuz etini kutsal 

saydıklarını ve bazı temizlik kurallarına karşı olduklarını ifade eden Şiî kaynaklara 

rastlanmaktadır.31 

Yaptığımız saha çalışmalarında kendilerine böyle ifade eden bir kişiye ya da 

gruba denk gelmedik. Kanaatimizce bu adlandırma muhtemelen bu inancı 

benimsemeyenler, ona muhalif olanlar, onları düşman olarak belleyenler tarafından 

onları dışlamak için kullandıkları bir isimlendirmedir. Bu konuda önemli bazı 

tespitleri olan Martın Van Bruınessen da, kendisi Kırmanşah’ta görüştüğü onlarca 

Yâresânî mensuplarının bu isimlendirmeyi benimsemediklerini ifade 

etmektedir.32Yaptığımız kişisel görüşmelerde de kendi aralarında böyle bir inancın 

olmadığını, Müslümanların, Yezidiler için kullandıkları bazı tabirleri kendileri için 

de kullandıklarını ifade ettiler. Bu konuda farklı çalışmaları olan İbrahim Karaca, bu 

bağlamda konuya bilimsel olarak yaklaşılması gerektiğini belirterek şöyle 

demektedir:  

‘‘Ehl-i Haklar günümüzde; Sünni-Şafi Müslümanların, On İki İmam Şiî 

Müslümanların, Hristiyanların, Zerdüştilerin ve hatta Yahudilerin yaşadıkları 

 
28 Hamid Algar, “Ehl-i Hak’’, TDV İslâm Ansiklopedis, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1994), 10/513-515. 
29 Izady, Kürtler, 265; Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 179-80; Vali, Kurdên 

Yâresân, 19. 
30 Vali, Kurdên Yâresân, 19-20. 
31 Vali, 19. 
32 Martin Van Bruınessen, “Veneration Of Satan Among The Ahl-e Haqq Of The Gûrân Region”, 

2014, 9. 



9 

 

bölgelerde yaşamaktadırlar. Bu durum zaman zaman gerginliklere sebep olmuştur. 

Bu gerginliklerin sonuçları olarak onlara verilen isimlendirmeleri ve iftiraları 

göstermek bilimsel bir yaklaşım olarak gereklilik arz etmektedir. Ehl-i Haklara, Ehl-i 

Hak, Yârsân ve Taife dışında verilen isimlerin tamamı kendilerinden farklı olan 

topluluklar tarafından yapılmıştır. Şiî ve Sünni Müslümanlar genelde Ali Allahî ve ya 

Ali İlahî adıyla bu topluluğu anmaktadırlar. Bu isimlendirmeler Ehl-i Haklar için ilk 

başlarda yani yapılan ilk çalışmalarda da görülmektedir. Yine Müslümanlar 

tarafından Şeytan perest yani şeytana tapanlar olarak tanıtılmaları da bu duruma 

örnek olarak gösterilebilir.33 

İbrahim Karaca’nın yaptığı bu tespitler doğru olmakla beraber, Yârsânlara 

olan bu yaklaşımın özellikle siyasi boyutuna da değinmesi gerektiğini düşünüyoruz. 

Devletlerin, yöneticilerin tavır ve utumları toplumu bilinçli bir şekilde manipüle 

ederek yönlendirdikleri tarihsel bir olgudur. Bu bağlamda tarih boyunca siyasetin 

zaman zaman teolojileştirilmesi34 gerçeğini görmek gerekir. Bu durumun Anadolu da 

Aleviler için söylenen ve temeli olmayan ‘mum söndü’ olayının zamanla toplumsal 

bir kabule dönüşmesi örnek verilebilir. Aynı durum Yârsânlar içinde geçerlidir. 

B. Ali-İlahî (Ali’yi Kutsayanlar): Yâresânlar içerisinde de mensubu oldukça 

fazla bulunan bir gruptur. Bazı araştırmacılar, bu fırkanın dinlerini İslam’dan farklı 

ve bağımsız gördüklerini, dolayısıyla bunların Müslümanlık iddiası olmadığını 

belirtir. Bu isimlendirme yukarıda da ifade ettiğimiz gibi dışarıdan yapılan bir 

adlandırmadır. İbrahim Karaca’nın da belirtiği gibi bunlar kendileri için daha çok 

‘’Din-î Yâri’’, ‘’Tayife-i San’’, Yâresân’’ ‘’Yarisan’’  gibi isimler kullanırlar. Bunlar 

ayrıca kendi içlerinde de ‘’sırrı’’ çok önemsediklerinden bunlara ‘’Ehl-i Sır’’ da 

denmiştir.35  

Bazı araştırmacılar da ‘’Ali- İlahî’’ şeklindeki tanımlamayı onlar hakkında 

gerçekleri yansıtmadığını, mantıksal açıdan hatalı bir yaklaşım olduğunu ifade 

ederler. Zira Yâresânî inancının merkezinde ‘’Ali’’ değil ‘’Sultan Sâhak’’ bulunur.36 

 
33 İ̇brahim Karaca, “Ehl-i Haklar’da Toplumsal İlişkiler”, Asya Studies, 19 Aralık 2020, 53, 

https://doi.org/10.31455/asya.796895. 
34 Simon Critchley, İmansızların İmanı: Siyasal Teoloji Deneyleri, Çev. Erkal Unal, 2013, 34. 
35 Vali, Kurdên Yâresân, 16. 
36 Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler, 391. 



10 

 

Soltanî, Yâresânlar üzerinde yaptığı önemli çalışmada, hiç bir Yâresân mensubunun 

rehberinin Hz. Ali’yi mutlak ilah olarak kabul etmediklerini ifade eder.37 Ancak 

kırsal ve dağlık alanda yaşayan bazı Yâresân mensuplarının Hz. Ali’yi ilah kabul 

ettiğini belirten araştırmacılar da vardır.38 Bunların Hz. Ali’ye yaklaşımları 

Nusayrîlerin ve Alevîlerin yaklaşımına oldukça benzerlik gösterdiği söylenebilir. 

Yâresânları ötekileştiren, düşman olarak belleyen çevredeki dinî/sosyal 

gruplar, Yâresânlar hakkında yaptıkları bu tarz yaklaşımlar günümüzde de devam 

ettiği bilinen bir durumdur. Bunun yanında Yâresânların bu topluluklara saygıyla 

yaklaştığı da bilinmektedir. İbrahim Karaca, Yâresânların Müslümanlara karşı 

olumlu tutumlarını iki sebebe dayandırmaktadır: Birincisi Müslümanların ‘‘Şeriat 

evresin’’de bulunmaları, ikinci neden ise, Sultan Sâhak gibi ilk dönem Yâresânların 

büyüklerinin, Yâresân olmadan önce Müslüman olmaları.39  Karaca, devamında 

Yâresanların bu olumlu tutumunun Sünnilere karşı olduğunu, Şiîlere ve Zerdüştîlere 

karşı ise negatif bir tutum sergilediklerini ifade etmektedir. Ancak gerek yaptığımız 

araştırmalarda ve gerekse yaptığımız saha çalışmalarında böyle bir ayrıma denk 

gelmedik. 

Bu fırka da kendi içerisinde Davudî, Tavusî, Nosarî diye üç gruba ayrılır.40 

Bunlar ibadetleri yerine getirmede, bazı temel esaslarda birbirinde farklı gözükseler 

de temelde birbirine çok yakındırlar ve aralarında ciddi bir ayrım yoktur. 

C. Şiîliğin On iki İmam Ca’feri Koluna Bağlı Olan Yâresânlar: Bu grup, 

Hacı Nimetullah Ceyhunbadî ile birlikte ortaya çıkan bir fırka olduğu söylenir. İlkin 

Hacı Nimettullah tarafından kurulan bu grup daha sonra oğlu Nur ‘Ali tarafından 

geliştirilip sistemleştirilmiştir. Nur Ali’nin yazdığı ‘’Burhan el-Hakk’’ ve 

Ma’rifetü’r-Rûh’’ kitaplarıyla düşüncelerini daha da yaymıştır.41 

Yâresânlar arasında önemli bir yeri işgal eden Hacı Nimetullah’ın diğer 

Yâresâni pirlerinden farklı olarak eserlerini daha fazla insana ulaşması için Farsça 

kaleme almıştır. Zira Goranice sınırlı sayıda kişiler tarafından konuşulmaktaydı. 

 
37 Muhammed Ali Soltanî, Herim-i Hakk (Tahran: Pazine, 1336), 38. 
38 İriç Behramî, Usture-i Ehl-i Hak (Tahran: Ahmedî, 1958), 25-26. 
39 Karaca, “Ehl-i Haklar’da Toplumsal İlişkiler”, 19 Aralık 2020, 53. 
40 Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler, 387. 
41 Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini Azınlıklar, 68; Izady, Kürtler, 265. 



11 

 

Dolayısıyla Hacı Nimetullah, Yâresânî inancına evrensel bir boyut kattığını 

söyleyebiliriz. Zaten kendisi Yâresâni inancına getirdiği reformlarla bilinir.42 Bunun 

eserleri incelediğimizde her biri birer tasavvufî eser görünümünde olduğunu 

rahatlıkla söylenebilir. ‘’Zebur-u Hâkîkat’’ bunun en bariz örneğidir. Zira bu kitap 

incelendiğinde baştan sona kadar tasavvufî bir görünüm arz ettiği görülmektedir.  

Yaptığımız bireysel görüşmelerde bu fırkanın dışında kalan pek çok Yâresân 

mensubunun Hacı Nimetullah’ın Yâresân dinin tahrif etmekle suçladıklarına da denk 

geldik. Hatta onun, Yâresân dinini bozmak için görevlendirilmiş bir ajan olduğunu 

da ifade edenler oldu. Hacı Nimetullah’ın bu inanca yeni reformlar getirdiği bilinen 

bir durumdur. Ancak ona dönük bu suçlamaların duygusal ve gerçeği yansıtmadığını 

düşünüyoruz. 

Burada şu noktaya değinmekten fayda vardır. Günümüzdeki Yâresân inanışı 

(bazı gruplar hariç) İslam dininden farklı olan ve İslam ile bağdaşmayan birçok farklı 

düşünce barındırdığı bir gerçektir. Her ne kadar bazı araştırmacılar bu inanışı Şiîliğin 

ya da Sünniliğin bir kolu olarak kabul etse de, günümüzde Yâresân mensupları bir 

kısmı bunu kabul ederken diğer önemli bir kısmının bunu kabul etmemektedirler. Bu 

inancın geçmişine bakıldığında tasavvufî bir görünüm arz ettiği inkâr edilemez. 

Gerek inanç esasları ve gerekse ibadetleri incelendiğinde bu durum net olarak ortaya 

çıkmaktadır.  Bu bağlamda Yâresân inancında Şiî mezhebinin  (özellikle İslam’ın 

tasavvufî boyutundan) ciddi öğeler barındırmakla birlikte Hinduizm, Zerdüştîlik, 

Hristiyanlık vb. inançlarla bağdaşan bazı ortak noktaları da vardır. Bu bağlamda 

İsmail Numan Telci’in:  ‘’Yârsan inanışının takipçileri İslam’ın temel pratiklerini 

uygulamasalar da, Şiîliğin altındaki heteredoks bir mezhep olduğu43 şeklindeki 

değerlendirmelerinin eksik olduğu, gerçeği tam olarak yansıtmadığını düşünüyoruz. 

Bu farklılıkları ilerdeki bölümlerde ele alacağız. 

1.3. TARİHÎ DÖNEMLERİ 

Yâresânların ismi kadar kökeni ile ilgili de farklı görüşlerin olduğu bir 

gerçektir. Bu inancın kökenine dair tarih kitaplarında, milel ve nihal kaynaklarında 

 
42 Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini Azınlıklar, 23. 
43 İsmail Numan Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı: Tarihî, Esasları ve 

Bugünkü Durumu”, e-Makalat Mezhep Araştırmaları Dergisi 10, sy 2 (30 Aralık 2017): 439-41, 

https://doi.org/10.18403/emakalat.339754. 

https://doi.org/10


12 

 

net bir bilgi bulunmamaktadır. Yâresânîlik inancı ile ilgili araştırmalara bakıldığında, 

inancının kökeni ve eskilere uzanan erken dönem tarihî üzerine farklı görüşler 

mevcut olduğunu görmekteyiz. Bu inancın gizli yapısı (takiyye inancı) 

araştırmacıların onlar hakkında net bilgiye ulaşmalarını zorlaştırmıştır. Bu inancın 

ezoterik yapısı göz önünde bulundurulduğunda aslında onlar hakkında son sözü 

söyleme olanağımız kalmamaktadır. Fakat genel olarak bu inancın İran ve Irak 

arasındaki bölgesinde yaygın olan tasavvufun bir türü olarak başladığı, göçebe kabile 

mensuplarına ve köylere çekici gelerek halk arasında zamanla yayıldığı iddia edilir.44 

Bu konuda çok farklı görüşler olsa da genel olarak araştırmacıların iki guruba 

ayrıldığını söylemek mümkündür. Bir grup bu inancı, İslami bir geleneğin ve 

özellikle Şiî mezhebinin bir parçası olarak görmekte ve yükselişi ve yayılışını 

izlerini, aşırı ve uç noktalara varan Şiî hareketlerinin (Gulat-ı Şia) devamı olarak 

düşünmektedirler.45 İkinci grup ise Yâresânîliği eski İran köklerine dönmek için bir 

kılıf olarak görmektedir. Diğer bir ifadeyle İslam’ın gelişiyle birlikte yenilgiye 

uğrayan ve geleneklerini/kültürlerini kaybeden Pers toplumu, bu eski inançlara 

dönme özlemini yaşamıştır. Dolayasıyla bu araştırmacılara göre Yâresânîlik kökü 

Zerdüştlüğe dayanan ve bu inancı tekrar yaşatmak için ortaya çıkmıştır.46 Bu 

yaklaşıma göre Yâresânîlik inancı eski İran inançlarına geri dönmek için bir 

özlemdir. Bu iki yaklaşımın yanı sıra Yâresânîlik inancını İslam öncesi Yezdanizm 

inancına dayandıran bazı araştırmacılar da vardır.47 Mezhebin bazı mensupları da 

İslam'da uzak durarak Yâresânlîğin ayrı bir inanç olarak kabul ederken, diğerleri ise 

inançlarını tasavvufî yönüne önem vererek Şiî mezhebiyle ortak bir paydada 

buluşturmaya çalışmaktadır.48 Ceyhumbadî ve Elahi ikinci yaklaşımı temsil ettiğini 

söyleyebiliriz.  

Yâresânîlik kökenine dair bu iki farklı yaklaşım birçok kaynakta da tartışma 

konusu olduğunu görüyoruz.49  Görüldüğü gibi bu konu da farklı görüşler olmakla 

birlikte temel olarak iki görüşün ön plana çıktığını görmekteyiz. Kimileri bu inancın 

 
44 Keyamurs Âzimî, Tarih-i Teşeyyu’ Der Kurdistan (Kum: Pıjuheşgâh-ê Hewzê ve Danışgâh, 1395), 

72-73. 
45 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 171-74. 
46 Ocak, Dîn û Mîtolojî, 121. 
47 Izady, Kürtler, 253-56. 
48 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 171. 
49 Gulmurad Muradi, Nigah-i Gozera Bı Tarih-i ve Felsefe-i Ehl-i Hakk (Almanya Haidelberg, 1986), 

43; Vali, Kurdên Yâresân, 24. 



13 

 

kökenini İslam’dan önceki döneme dayandırırken kimisi İslam’ın Şiî mezhebinin 

yorumu olarak görmektedir. Yaptığımız bireysel görüşmelerde de bu temel farklı 

yaklaşımlara denk geldik. 

Yâresân mensuplarının arasında da temel olarak bu iki yaklaşım bulunmakla 

birlikte farklı görüşleri ön plana çıkartanlar da vardır. Bu konuda farklı hipotezleri 

geliştirdiklerini görüyoruz. Onların dinî metinlerinde de bu farklı yaklaşımları 

görebilmekteyiz. Serencâm’a göre Yâresânîlik ezelden başlar.50 İnancının kökenini 

olabildiğince eskilere dayandırma eğilimi Yâresânlara oldukça benzerlik gösteren 

Alevîlikte de görmekteyiz.51 Benzer bir yaklaşım Yezidilik inancında da görmek 

mümkündür.52 Burada kanaatimizce bilimsellikten uzak mitolojik bir yaklaşım 

sözkonusudur. Bu ve buna benzer birçok inançta olduğu gibi Yâresâniler de bu 

inancın kökenini olabildiğince eskilere dayandırmak istemektedirler.  Elahi ise, 

Yâresânların kökenini Hz Ali’de var olan bir ‘’sırr’’a (bazı Şiî kaynakları buna 

imamet sırrı derler) dayandırır. Ona göre Hz. Ali’de olan bu ‘’sır’’ daha sonra Ca’fer 

es-Sâdık’a, ondan da ilk Yâresân azizi olduğu varsayılan Behlül Mahî’ye, ondan da 

Yârsânların gerçek yol erenlerine (hak yolunda olanlar) geçmiştir.53 Dolayısıyla 

Elahi, Yâresân inancının kökenini Hz. Ali’ye dayandırmaktadır.  Ancak yazılı 

kaynaklardan hareketle dikkatli bir şekilde bakıldığında Yâresânîlik inancı, düşünce 

olarak eskilere dayandırılsa da ilk olarak miladi XIII. asrın sonlarında Barzan’da 

dünyaya gelen Sultan Sâhak tarafından sistemleştirildiği görülür. Bu dönem, tarihsel 

olarak düşünüldüğünde, Abbâsî Devleti’nde parçalanmanın, dağılmanın eşiğine 

gelindiği, felsefi, mezhebi, siyasal ve genel olarak sosyal çekişmelerin zirveye 

ulaştığı, yöneticilerin devletin parçalanma sürecine karşı direnmekten zorlandıkları, 

toplumun giderek hizipleştiği bir döneme denk gelmektedir. Bu dönemde Şehrizor ve 

Kırmanşah bölgeleri Yâresâniliğin merkezi konumundaki yerler olarak 

bilinmektedir.54 

 
50 Sefîzade, Serencâmnâme, 582-85. 
51 Erdoğan Çınar, Alevîliğin Gizli Tarihî: Demirin Üstünde Karınca İzi, 11. baskı, Kalkedon yayınları 

Adonis kitaplığı, 30 4 (İstanbul: Kalkedon yayınları, 2009), 27-38. 
52 Esra Gülnı̇hal, “Yezidiliğin Oluşum Sürecinde Tasavvufun Etkisi” (Dicle Üniversitesi, 2017), 9-12. 
53 Nur Ali Elahi, Burhan-u’l el Hakk (Tahran, 1967), 15-18. 
54 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 114-16. 



14 

 

XIII. yüzyıllar aynı zamanda bu bölgelerde tasavvufî tarikatların gittikçe 

yayılmaya başladığı, geliştiği bir dönemdir. Tasavvufun dönemleri göz önünde 

bulundurulduğunda tarihsel olarak ‘’Tasavvuf Dönemine’’ denk gelir.55 Ayrıca bu 

bölgelerde ve çevresinde bulunan Farslar, Lorlar ve Kürtler, Türkler gibi farklı 

kültürel ve etnik kökenli öğelerin arasında mezhebi ve etnik çatışmaların da yoğun 

olduğu bir dönemdir. Yâresânî inancı da böyle bir tarihsel bir dönem içerisinde 

neşvünema bulmuş ve Sultan Sâhak tarafından sistemleştirilerek yayılmıştır. 

Yâresânîlik inancında hâkîkat dönemine tekabül eden Sultan Sâhak, fıkıh, felsefe ve 

ilahiyat gibi birçok ilim tahsil etmiştir. O dönemde yaşayan âlim olarak bilinen 

birçok önde gelen din adamlarını da etkisi altına almış, onların sempatisini kazanmış, 

onları etkileyerek dinin bu yorum ve anlayışına çekmeyi başarmış ve bu şekilde 

Yâresânî inancını daha hızlı yayılmasının zeminini oluşturmuştur.56 

Bütün bu yorumlara rağmen tarikatın kökenlerine dair kesin bir tarih halen 

bilinmemektedir. Birçok bilim adamı kuruluşunu, XV. yüzyılın öncesi döneme 

dayandırma eğilimi taşıyor57 olsa da onların dini metinlerine bakıldığında net bir 

tarih ifade etmek mümkün gözükmemektedir. 

Yâresân inanışını tarihsel gelişimini göz önünde bulundurursak tarihsel olarak 

beş farklı evrede şekillendiğini söyleyebiliriz. Bazı kaynaklar bu inancın tarihîni 

farklı şekillerde tasnif etmişlerdir. Örneğin Gulmurad Muradi’ye göre, Yâresân tarihî 

Hz Ali ile başlar ve Seyyid Baraka ile son bulur.58 Ancak böyle farklı tasnifler olsa 

da araştırmacılar genel olarak Yâresân inancının tarihîhni miladi VII. yüzyılda 

yaşadığı rivayet edilen Behlül Mahî ile zuhûr ettiği daha sonra Şâh Fezl ve Baba 

Serheng gibi Yâresâniler tarafından kutsal kabul edilen kişilerle devam ettiğini, 

Sultan Sâhak döneminde ise önemli oranda şekillendiğini söylenebilir. Yâresânî 

inancını ve tarihsel arka planını genel olarak şu dönemlere ayırabiliriz: 

 
55 Tasavvuf dönemleri için daha geniş bilgi için bkz; H. Kâmil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve 

Tarîkatlar, 20. basım, Temel kültür dizisi 9 (İstanbul: Ensar, 2015), 81. 
56 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 111-13. 
57 Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini Azınlıklar, 47; Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 90-91. 
58 Gulmurad Muradî, “Nigah-i Gozera Bı Tarih-i ve Felsefe-i Ehl-i Hakk”, 1976, 47-330. 



15 

 

1.3.1. Behlûl Devri 

Yâresânî temel metinlerine göre, cemaatin ilk önderi Behlûl adında bir bilge 

idi.59 İsmi kaynaklarda daha çok Behlûl-ê Mahî60 şeklinde geçmektedir. Kaynaklar, 

Hemedan’ın doğusunda bulunan ‘’mah-î kûfe’’ kasabasına atfen bu lakapla anıldığını 

söylese de61 bu konuda net bir şey ifade etmek güçtür. Yâresân inancında İslam’dan 

sonra ilk sıradan adı geçen Behlûl’ün62 aynı zamanda ilahi tecellîye ilk mazhar 

olanlardan biri olduğuna63 inanılmaktadır. Behlûl’ün, Loristan’da dünyaya geldiği, 

şiirlerini Goranî ve Lorî lehçesiyle yazdığı bazı kaynaklarda geçmektedir.64 Selim 

Temo’nun araştırmaları da bu tezleri destekler mahiyettedir.65 

Yâresân metinlerine göre Behlûl, Abbasî halifesi Harun er- Reşid döneminde 

(Miladi 786’dan 888’e kadar) yaşamıştır. Yâresâniler üzerinde yapılan çalışmalarıyla 

tanınan Sıddık Safizade, ‘‘Yâresân Meşhurları’’ adlı eserinde Behlûl’ün ve diğer 

Yâresâni büyüklerine geniş yer vermektedir.66 Bazı araştırmalara göre Behlûl, 

Yâresân inancının ilk asıl kurucusu ve teorisyenidir.67 Onun Yâresan inancının ilk 

temsilcisi olduğunu destekleyen bazı cümleler Yâresân temel dini metinlerinde de 

geçmektedir: 

…“ 

Behlûl Zatîwen Zatî yekdane  

Amiyan maçan Behlûl dîwan e  

Kî dî dîwane wîtewr dana bûwe  

Merkew ne meydanê gerdûn rana bûwe 

 
59 Sıddık Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak (Tahran, 1361), 18. 
60 Feqi Huseyn Sağnıç, Dîroka Wêjeya Kurdî, Çapa 1, Weşanên Enstîtuya Kurdî ya Stenbolê 29 

(Beyoğlu, İstanbul: Weşanên Enstı̂tuya Kurdı̂ ya Stenbolê, 2002), 52. 
61 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 42.  
62 Sefîzade, Serencâmnâme, 580-81. 
63 Vali, Kurdên Yâresân, 45. 
64 Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler, 38. 
65 Selim Temo, Kürt Şiiri Antolojisi, (İstanbul: Agora Kitaplığı, 2007), 1/1335-36. 
66 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak, 19-30. 
67 Hamzehʼee, Yâresân (Ehli Hak), 91. 



16 

 

…”68 

“Behlül zatın cevheridir, zatın ilk tecelîsidir 

Bunu bilmeden onu divane olduğunu söylerler 

Bu kadar bilge bir deli nerden görülmüş? 

Zira kendi binek atını semalar meydanında gezdiriyor.” 

 Ama burada söz edilen Behlûl’ün gerçekten ‘’Bilge Abdal’’ diye bilinen 

Behlûl mü yoksa isimleri birbiriyle karıştırılıyor mu konusunda kesin bir bilgiye 

sahip değiliz. Ancak meşhur olan bilge Abdal Behlûl’ün kabrinin Bağdat’ta, 

Yâresânların dini bir rehber olarak gördükleri ve Behlül’ü Mahî olarak bahsettikleri 

kişinin kabri Kırmanşah’ta bulunduğunu ve bundan dolayı farklı kişiler olabileceği 

ihtimali yüksek olduğunu söyleyenler vardır.69 

 ‘’Behlûl’’ ismine birçok Arapça ve Farsça kitapta rastlamak mümkündür. Şiî 

Müslümanlar onu mistik bir uyarıcı ve akıl hocası olarak tarif etmektedirler. Arapça 

bir peri masalında, halifenin sarayındaki bir abdal olarak ismi geçer.70 Bazı 

kaynaklarda Behlül’ün, Şiî’lerin yedinci imam olarak kabul ettikleri İmam Ca’fer’in 

döneminde yaşadığı ve onunla birkaç kez görüştüğü ifade edilmektedir.71 Hatta 

Sıddık Safizade bir kaynakta onun Ca’feri ed-Sâdık’a bağlandığını ve onun 

hizmetine girdiğini72 dile getirir. 

  Özetle, Behlül Mahî’nin çok büyük bir âlim olduğu, dışarıdan deli gibi 

görünse de çok akıllı bir veli olduğu ve aynı zamanda bu bilgenin cemaate seslenip, 

ayinleri icra ettiği birçok kaynakta yer almaktadır.73 Ayrıca onun bilgin, şâir, ârif biri 

olduğu birçok kaynakta geçmektedir.74 Dolayısıyla Behlûl Mahî, Yâresân 

 
68 Sevda Orak Reşitoğlu, “Helbestvanên Jin Di Edebîyata Yâresânan De” (Artuklu Üniversitesi, 

2016), 11. 
69 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak, 20; Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 93. 
70 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 92. 
71 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak, 19-22; Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 93-94. 
72 Sıddık Sefîzade, Niviştehay-e Perakende-i Derbare-i Yâresân-e Ehli Hakk, Muesese-i Matbuâti-ye 

Âtâî (Tahran, 1371), 8-9. 
73 Vali, Kurdên Yâresân, 47. 
74 Ocak, Dîn û Mîtolojî, 121. 



17 

 

düşüncesinin ilk temsilcisi olarak görülebilir. Fakat bu kişinin hayatına dair herhangi 

tarihî bir kaydın bulunmadığını da bilmek gerekir. 

1.3.2. Şâh Fazl Devri 

Bazı kaynaklara göre Şâh Fazl Hicri III. yüzyılın sonlarında yaşamıştır.75 

Serencâm’a göre de bu zat hicri III. yüzyılın sonlarında yaşayan Hintli bir 

âlimdir.76Şâh Fazl-ı Veli olarak ta bilinen bu zatın Yârsan cemaatinin ikinci önderi 

olarak kabul etmek mümkündür. Onu Yâresân cemaatinin ilk önderi kabul eden bazı 

araştırmacılar da vardır. Bazı kaynaklarda İslamiyet sonrası ilk ilahi tecellîye mazhar 

olan kişi olarak adı geçer.77 Ancak bu tecellînin gizli ve nakıs olduğunu da 

belirtirler.78 

 Yâresanîlerin metinlerinde Şâh Fezl ile ilgili fazla bilgi yoktur. Onun 

hayatına dair sadece bazı menkıbeler vardır. Onun ne zaman dünyaya geldiğini ne 

zaman nerelerde yaşadığına dair Yâresân kaynaklarında net bir bilgiye ulaşamıyoruz. 

Fakat Nur Ali Elahi, onun hicri III. yüzyılda Hindistan’da yaşamış olma ihtimalinin 

yüksek olduğunu aktarır.79  

Yâresânîler ile ilgili mevcut araştırmalar, bu cemaatin gelişim süreç içerisinde 

üç farklı evrede geçtiğini gösteriyorlar: ilk evre İslam hâkimiyeti ile başlar ve Türk 

istilâsı kadar sürer. Diğer bir ifadeyle miladi VIII. yüzyıldan XI. yüzyıla kadar sürer. 

Yâresânî inancının ilk kurucuları sayılan Behlûl ve onun ardında gelen Şeyh Fezl’ın 

bu döneme denk geldiğini söyleyebiliriz.80  

1.3.3. Baba Serheng Devri 

Yâresân cemaatinin önemli azizlerinden biri de Baba Serheng’tir. Onun da 

cemaatin İslam hâkimiyeti döneminde yaşadığı varsayılabilir. Elahi, onun hicri IV. 

yüzyılda yaşadığını ifade etse de81 onun doğum ve ölüm tarihî hakkında kesin bilgi 

vermemektedir. 

 
75 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak26. 
76 Sefîzade, Serencâmnâme, 137-38. 
77 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 94. 
78 Vali, Kurdên Yâresân, 47. 
79 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 30-32. 
80 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 95. 
81 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 30. 



18 

 

Yâresan metinlerde Baba Serheng hakkında az bilgi mevcuttur. Yâresânî 

kadim metinlerinde ismi sadece birkaç yerde geçer. Bazı kaynaklarda onun hicri III. 

yüzyılın başında Senendec civarında yaşadığı aktarılır.82 Burada ona ait olduğu 

birkaç şiir de dile getirilir.83 Ayrıca bazı kaynaklarda onun oldukça dindar biri 

olduğunu ve hayatının sonunda kendisinin ilahi tecellîye mazhar olmuş kişi olarak 

ilan ettiğini belirtirler.84 Yaptığımız bireysel görüşmelerde de bu kişi hakkında 

sadece bazı menkıbeler anlatılsa da hayatı hakkında kesin bir bilgiye denk gelmedik. 

1.3.4. Şâh Hoşin Devri 

Şâh Hoşin’in hayatı ve yaşadığı dönem tarihsel olarak belli değildir. Ancak 

onun hicri IV. yüzyılda dünyaya geldiğini söyleyen kaynaklar vardır.85 Serencâm’da 

ismi ‘’Mübârek Şâh’’ olarak ta geçer.86 Yâresan kaynakları onu mitolojik bir varlık87 

şeklinde anlatır. Yâresânî efsanelerine göre Şâh Hoşin, Mamam Celale adında bakire 

bir kadından mucizevi bir şekilde dünyaya gelmiştir.88 Otuz iki yaşındayken Hak 

kendisine tecellî etmiştir.89 Bu bakımdan Yâresân inancında Şâh Hoşin’in çok önemli 

bir yeri vardır. Onun gelişi ve yaşadığı dönem Yâresân inancında ‘’Mârifet’’ dönemi 

olarak adlandırılır.90  Hz. Ali dönemi ‘’Şeriat’’ , Sultan Sâhak dönemi ise ‘’Hâkîkat’’ 

dönemi olarak kabul edilir. Bu üç kavram tasavvuf kültüründe oldukça yaygındır. 

Tezimizin son bölümünde bunu detaylı bir şekilde ele alacağız. 

Şâh Hoşin, Hz.Ali’den sonra Yâresân inancının ilk teofanisi kabul edenler de 

vardır. Yâresânilere göre o, aynı zamanda Ali’den sonra Şiîliğin ilk imamıdır.91 Bu 

durum, onun döneminin, bu inancın gelişiminde belirleyici aşamalardan biri olduğu 

söylenebilir. 

 
82 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak, 37-39. 
83 Sefîzade, 38. 
84 Vali, Kurdên Yâresân, 47. 
85 Sıddık Sefîzade, Pişguha-i Derviş Ocak ( Şâh Hoşin Loristanî ) (Tahran, 1371), 11. 
86 Sefîzade, Serencâmnâme, 120. 
87 Ocak, Dîn û Mîtolojî, 122. 
88 Vali, Kurdên Yâresân, 48. 
89 Sefîzâde, Serencâmnâme, 572-73. 
90 Vali, Kurdên Yâresân, 48-49. 
91 Vali, Kurdên Yâresân, 45. 



19 

 

Yâresân inancı üzerinde önemli çalışmaları olan Muradî, Şâh Hoşin 

döneminin Yâresâni tarihînin ikinci evresinin başlangıcı olarak kabul eder.92 Muradî 

söyleşinin devamında Şâh Hoşin’in daha hayatta iken, Baba Tahir-i Üryan’ın da 

içinde bulunduğu dokuz yüze aşkın müridi bulunduğunu, müritlerine dünyaya 

yeniden gelmeyi vadettiğini ve iki yüz yıl sonra bir derviş kılığında tekrar dünyaya 

geldiğini aktarır. 

Şâh Hoşin aynı zamanda ‘’tenbûr’’ dedikleri ve cem ayinleri sırasında 

çaldıkları enstrümanı eline ilk alan, bunun eğitimini veren ve kutsal gören kişidir. 

Yâresân kültüründe ‘‘Şâh Hoşin Sazı’’  diye meşhur olmuştur. Onunla beraber bu saz 

Yâresân kutsal metinlerinde yer almaya başlamıştır.93 

Birçok yönüyle dikkat çeken Şâh Hoşin, Yâresân kültüründe basiretiyle 

(didedâr) de bilinir. Tasavvuf literatüründe eşyanın iç yüzünü kavrama olarak ta tarif 

edilen basiret, çeşm-i bâtın-bîn, didedar, mârifet gözü ve kalp gözüne sahip olduğuna 

inanılır. Sıddık Safizade bu bağlamda, Şâh Hoşin’in tasavvufî yönünden dolayı 

basiretinin açıldığını ve onun basiretinden hareketle dile getirdiği şiirlerini bir kitapta 

toplamıştır.94 Bu kitap Şâh Hoşin’in pek çok öngörüsünü içermektedir. Kendisinden 

yüzlerce yıl sonra gerçekleşen Çarlık Rusya’nın dağılması,95ABD’nin Irak’ı işgali, 

Hiroşima olayı96 gibi birçok siyasi ve sosyal hadiseye sembolik/işarî bir yolla dile 

getirdiğine inanılır. Onun, Yâresâni inancındaki yerini kavramak için bu kitap 

incelemeye değerdir. 

Sayısız müridi bulunduğu söylenen Şâh Hoşin, miladi 1074 yılına hayatını 

kaybettiği kaynaklarda97 geçse de bu konu da net bir bilgi vermek güçtür. 

1.3.5. Baba Navûs Devri  

Bu Yâresân pirinin doğumu tarihî kesin olmamakla beraber 477/1084 yılında 

dünyaya geldiği rivayet edilir.98 Babası büyük bir âlim olan İbrahim Câf’tır. 

 
92 Gulmurad Muradî, “Yok Edilmek İstenen İnanç ve Kültür: Ehl-i Hak”, erişim 17 Kasım 2021, 

https://silo.tips/download/yok-edilmek-istenen-inan-ve-kltr-ehl-i-hak. 
93 Vali, Kurdên Yâresân, 49. 
94 Sefîzade, Pişguha-i Derviş Ocak ( Şâh Hoşin Loristanî ). 
95 Sefîzade, 15. 
96 Sefîzade, 39. 
97 Sefîzade, Serencâmnâme, 120. 
98 Sefîzade, 583. 



20 

 

Rivayetlere göre Şâh Hoşin kaybolmadan önce müritlerine kendi sazının çalındığı bir 

yere denk geleceklerini söyler. Onun takipçileri onun vefatından sonra o yeri bulmak 

için arayışa çıkarlar. Günün birinde Hewreman’da bulunan ‘’Serget’’ köyünde bir 

ağacın gölgesinde dinlenirken Şâh Hoşin’in sazının sesi gelir. O vakit Şâh Hoşin’in 

kendini göstermek istediğini düşünürler. Köyün içine girdiklerin Şâh Hoşin’in, Baba 

Nawus bedeninde zahir olduğunu görürler.99 Bu menkıbenin farklı versiyonları da 

Yâresân metinlerinde geçmektedir.100 

Serencâm’a göre Baba Navûs birkaç dostuyla halk içinde deliler gibi yaşayan 

bir kalenderîydi. Onun ve yarenlerinin yaşadığı döneme dair ‘’Baba Navûs Dönemi’’ 

adlı kelâmı yazdıkları rivayet edilir. Ona atfedilen ve onun adının da geçtiği bazı 

kelâmlar vardır.101 Serencâm’da onun döneminde yaşayan yarenlerin hepsinin adı 

zikredilemese de Qazî Nebi, Hemze, Salih, Ehmed, Nemet, Qumrî102  gibi bazı 

Yâresân pirlerinin ismi geçmektedir. Onun ne zaman öldüğü bilinmemektedir. 

1.3.6. Sultan Sâhak (San Sâhak) Devri 

Bazı kaynaklar Şâh Hoşin’den Sultan Sâhak’a kadarki dönemde Pir 

Şehriyâr103 ve Baba Navûs Câf104 gibi birkaç Yâresân pirinin yaşadığını 

aktarmaktadır. Shahab Vali, Pir Şehriyâr’ın Babek-i Mecusî ve Ebû Müslim’in 

yolunda olan bir bilge olduğunu105 aktarır. Bazı araştırmacılar da Pir Şehriyar’ın, 

Zerdüşti bir din âlimi olduğunu ve Sultan Sâhak ile görüştüğünü 106 ve hatta ondan 

ders aldığını107 iddia etseler de bu söylentiler kesin bir bilgi içermemektedir. Zira 

bunların hayatı hakkında Yâresân kaynaklarında ve Yârsânlar hakkında yapılan 

modern çalışmalarda fazla bilgi mevcut değildir.  

 
99 Orak Reşitoğlu, “Helbestvanên Jin Di Edebîyata Yâresânan De”, 13. 
100 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak46.  
101 Sefîzade, 45-47. 
102 Sefîzade, Serencâmnâme, 583-84. 
103 Serencâm’a göre Pir Şehriyar, VII. Yüzyılın sonunda Hewraman bölgesinde yaşamıştır. Daha 

çocuk iken edebiyat, hikmet, felsefe gibi birçok alanda tahsil görmüştür. Belli bir yaştan sonra 

Sultan Sâhak’ın müridi olur ve halka rehberlik yapmaya başlar. 768/1336 da vefat ettiği 

sanılmaktadır. Bkz: Safîzade, Serencâmnâme,165,Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 103. 
104 Vali, Kurdên Yâresân, 49. 
105 Vali, Kurdên Yâresân.50 
106 Mehmet Sait Taşkıran, “İran: Gorani Kürtleri, Pirler’in Düğünü – Atlas”, 2013, 

http://www.atlasdergisi.com/kesfet/kultur/pirlerin-dugunu.html. 
107 Orak Reşitoğlu, “Helbestvanên Jin Di Edebîyata Yâresânan De”, 19. 



21 

 

Yâresân inancının en önemli dini temsilcisinden biri olan Şâh Hoşin ile 

günümüzde bilinen son şeklini veren ve Yâresânliğin kurucusu kabul edilen Sultan 

Sâhak’ın ortaya çıkışı arasında iki yüzyıla aşkın bir zaman olduğu108 söylenir.  

Sultan Sâhak’ın kesin doğum tarihî ile ilgili farklı rivayetler bulunmakla 

birlikte109 tarihî kaynaklarda genel olarak miladi 1270 tarihîni ön plana 

çıkmaktadır.110 Serencâm’a göre ise, 1270 ile1400 yılların arasında yaşamıştır.111 

Bazı kaynaklarda onun miladi XIV. yüzyılın ikinci yarısında XV.yüzyılın ilk yarısına 

kadar yaşadığını  söylese de112 bu konuda net bilgi vermek imkânsızdır. Serencâm’a 

göre annesi, Şeyh İsa’nın eşi Remzbar (sır taşıyan) lakaplı Dayrek Xatun’dur. Bu 

kadın hakkında fazla bilgi bulunmakla birlikte onun tanbur çalmakta hünerli olduğu 

ve 745/1344 yılında Şêxan’da öldüğü rivayet edilmektedir.113 Elahi, Sâhak’ın 

Şehrizor bölgesinde bulunan Berzencî köyünde doğduğunu aktarır.114 Burası, 

Süleymaniye eyaletine bağlı Halepçe kazası sınırında bulunan bir bölgedir.  

Sultan Sâhak Serencâm’da ismi daha çok ‘‘San Sâhak’’ olarak geçmektedir. 

‘’San’’ kavramının Yâresân inancında neye tekabül ettiğini yukarıda belirtmiştik. 

Sultan Sâhak adının önündeki ‘’sultanlık’’ sıfatına geldiğimizde ilk etapta dünyevi 

otorite gibi gözükse de bu anlamda bir sultanlık ifade etmez. Bu ruhani anlamındaki 

büyüklük anlamında kullanılan bir sıfattır. Bu manevi ve ruhani bir olgunluğu, 

derinliği ifade eden115 bir benzetmedir. Ayrıca bu minvalde kendisi için Sultan-ı 

Hâkîkat (hâkîkatin sultanı), Sahib-i Kerem (kerem sahibi)116 gibi sıfatlarla da 

anılmıştır. 

Sultan Sâhak’ın etnik kökeniyle ilgili farklı rivayetler olmakla birlikte Kürd 

bir aileden dünyaya geldiği birçok Yâresân metninde geçmektedir. Kendisine 

dayandırılan bir kelâm da bu düşünceyi desteklemektedir; 

 
108 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 109. 
109 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak55-56. 
110 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 437. 
111 Sefîzade, Serencâmname, 17. 
112 Vali, Kurdên Yâresân, 50; Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 110-11. 
113 Sefîzade, Serencâmnâme, 247-48. 
114 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 43. 
115 Felakettin Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”, 09 Mart 2013, 

https://alevinet12.com/guncel-haberler/kardeslik-ve-yardimlasma-dini-kakailik/. 
116 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak, 54-56. 



22 

 

‘‘… 

Eslîmân Kurd, eslîmân Kurd 

Ne jîrê gûl da, sazanem heft nerd 

…’’117 

‘‘Aslımız Kürt’tür, aslımız Kürt’tür 

Gûl’ün altında, 118 yedi güçle (heftewane) var edildim.’’ 

Sultan Sâhak, Hz. Meryem örneğinde olduğu gibi tertemiz bir anlayışla 

bakire bir kadından doğduğu söylenilir.  Rivayetlere göre annesi bir gün nar ağacının 

altında uyuduğu bir sırada bir kuş gelip meyveyi doğrudan onun üzerine çekmiş ve 

ağzına bir meyve çekirdeği düşmüştür. Böylece ilahi bir işaretle Sultan Sâhak’a 

hamile kalmış ve bu şekilde dünyaya gelmiştir.119  Bu mitolojik yaklaşım gerçeği 

yansıtmasa bile Yâresânların Sultan Sâhak hakkındaki düşüncelerini anlamak ve bu 

dini figürün Yâresân mensupların algısında neye tekabül ettiğine kavramak açısından 

önemlidir. 

Sâhak, fakir köylü bir aileden dünyaya geldiği bazı rivayetlerde geçmektedir. 

Babası, hacca gidenlere eşlik eden bir köle olduğu söylenir. Aynı zamanda Sultan 

Sâhak’ın ailesinin belli bir eğitim geleneğine sahip olduğunu dair bazı 

çıkarsamalarda bulunabilir. Zira oldukça iyi eğitildiği birçok Yâresâni kutsal 

metinlerinde de geçmektedir. Sâhak, ilk önce felsefe, metafizik, edebiyat ardında da 

din ve din hukuku gibi bilimler öğrenmiş olduğu rivayet edilir. Serencâm’a göre 

Sâhak, tasavvuf ilmini görmüş ve tasavvufî bir çevrede büyümüştür.120 Onun 

 
117 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 57. 
118 ‘’Gûl’’ Loristan bölgesinde bulunan bir köydür. Loristan eyaleti eskilerden Kırmanşah, Şehrezur 

gibi Kürtlerin yaşadığı bölgeleri de kapsıyordu. Dolayısıyla o bölgede yaşayan Kürtler için de 

‘’Loristanî’’ ifadesi kullanılırdı. Muhammedî, Sâhak’ın annesinin, Lorîstanlı Huseyin Bîk 

Kurdistanî’in kızı olduğunu ve bu bilgilerin Firdevsî’nin Şâhnâme’sinde geçtiğini aktarmaktadır. 

Bkz. Muhammedî, Manzume-î Ehli Hak Nâme s.57-58 
119 Muhammed Hadi Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 280, 288. 
120 Sadık Safîzade, Serencâmnâme (Tahran: Hirmend, 1357), 17-18. 



23 

 

yaşadığı dönemde sadece yaşadığı bölgede değil aynı zamanda diğer ülkelere kadar 

adının yayıldığı Yâresâni metinlerinde geçmektedir.121 

Burada Sultan Sâhak ve Yâresânlarlar ile ilgili bazı yanlış anlaşılmalara 

değinmek gerektiğini düşünüyoruz. Tarih boyunca bunların “Ali İlahi” oldukları ve 

bu nedenle sahte, yoldan çıkmış Müslümanlar olarak düşünenler olmuştur. Ancak 

gerçek şu ki Yâresânların kutsadıkları kişinin Hz. Ali’ den ziyade Sultan Sâhak 

olduğu gerçeğidir. Yâresâni metinleri göz önünde bulundurulduğunda ya da Yâresâni 

mensuplarıyla görüşüldüğünde bu gerçek daha iyi anlaşılmaktadır. Dolayısıyla 

Yâresâni inancının merkezinde bulunan kişi ‘‘Ali’’ değil ‘‘Sultan Sâhak’’tır.  

Sultan Sâhak ile ilgili bilinmesi gereken önemli şeylerden biri onun takiye 

anlayışına verdiği önemdir. O, kendi yolunda gelenlerden sahip oldukları inancı 

gizlemelerini, hiçbir şekilde hiç kimseye açıklamamaları gerektiğini onlara 

bildirmiştir. Çünkü o, insanların ilahi hâkîkatleri bilmediklerinden dolayı, bu inancı 

müritlerin kalbinde bir sır olarak kalması gerektiğini savunuyordu.122 Sırra dair bu 

yaklaşım hala Yâresâni mensupları arasında görmek mümkündür. Bu durum 

Yâresânîler hakkında net bilgi alınmasına ve onların doğru anlamaya engel teşkil 

etmektedir. Zira olabildiğince dışarıya kapalıdırlar. Din ve itikat sırlarını asla 

söylemezler. Onlara göre bu sırlar sıradan olmayıp derin mevhumları içermektedir. 

Sultan Sâhak kendi takipçileri ile birlikte doğduğu yer olan Berzence’den 

Havraman ve Şehrizor bölgesine hicret ettiği rivayet edilir. Bu hicretin nedeni kendi 

kardeşleri ile bir anlaşmazlıktan kaynaklanmış olduğu söylenir. Sultan Sâhak gittiği 

yerde yerliler tarafından hoş karşılanmamıştır. Buna rağmen yerleştiği köyde 

Yâresâni düşüncesini yavaş yavaş yaymaya çalışmıştır. Bölge insanları ise zamanla 

bu düşüncelere ilgi göstererek olumlu yanıtlar verdikleri söylenir. Bu şekilde 

zamanla Yâresânilik inancı yaygınlaşmaya, olgunlaşmaya başlamıştır. Bunun 

sonucunda Yâresânilik fikri Şehrizor ve Havraman bölgelerinde yayılarak buradan 

başka köylere ve şehirlere, özellikle Irak ve İran sınırlarında bulunan bölgelere 

yayılmıştır. Bölgedeki insanların geçimi hayvancılıkla sağlandığı ve göçebe yaşam 

tarzında yaşadıkları için bu inanç devamlı çevreye yayılarak daha da büyümüştür. 

 
121 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak, 36. 
122 Mohammed Mokri, Raz Megu ve Seng-i Siyah (Paris, 1968), 70-73. 



24 

 

Özellikle İran sınırında yaşayan aşiretler arasında yaygınlık kazanmıştı. Bu sürecin 

devamında Yâresânilik inancı o dönemde geniş sınırlara ulaşmış, Osmanlı devleti ve 

Orta Asya’daki çeşitli çevrelere ulaşarak bazı kesimler tarafından kabul görmüştür. 

Yâresânilik düşüncesinin bu şekilde bölgede hızla yayıldığı kaynaklarda 

geçmektedir.123 

Sıddık Sefîzade’nin aktardığına göre Sâhak, düşüncesinin sistemleştirirken 

İslamiyet’in yanı sıra Zerdüştîlik, Mazdekilik, Hristiyanlık gibi inançlardan da 

yararlanarak eklektik bir öğreti hazırlamıştır.124 Sultan Sâhak daha sonra yaptığı 

çalışmalarla, İran ve Irak’ta gittikçe zayıflanan, gittikçe yok olmaya yüz tutan 

Yâresâni inancını tekrar canlandırmış ve onları bir araya getirip güçlü bir toplumsal 

yapı meydana getirmiştir.125 Bu açıdan bakıldığında Sâhak, Yâresânilik açısından çok 

önemli tarihî bir figürdür. Zira bu inancın yok olmasının önüne geçmiş ve yeniden 

diriltmiştir. 

Sultan Sâhak’ın önemi sadece üstlendiği bu tarihî misyonundan ileri 

gelmemektedir. O, diğer taraftan Yâresân mensuplarına göre hem Allah’ın tecellîsi126  

hem de Hz. Ali’in soyundan gelmiştir. Dolayısıyla Yâresâni inancında Sultan Sâhak 

tabir yerindeyse iki kez kutsal kabul edilir. Çünkü onlara göre Sultan Sâhak aynı 

şekilde ruhsal olarak en yüksek otoriteyi temsil etmektedir.127 Onun dönemi 

Yâresânilik tarihî açısından ‘’ Kemâl Dönemi’’128 olarak kabul edilir. Allah, ezel 

günü Yâresânlarla antlaşma yapmasına rağmen Sultan Sâhak, Yâresân ilkelerini 

kendi döneminde yeniden ikmal ve ihya etmiştir.129 Sulatan Sâhak’ın Yâresâni 

inancındaki otoritesine dair Felakettîn Kakaî verdiği bir röportajda: ‘’ Sultan Sâhak 

şu andaki sistemi yaklaşık 700 sene önce oluşturdu ve biz onun oluşturduğu son 

sistem üzerinden hareket ederiz’’130 sözleri konunun anlaşılması açısından önemlidir. 

 
123 Ali Zeynel ve Hasan Onat, “Kakaîyye Hareketı̇” (Ankara Üniversitesi, 2004), 25-26. 
124 Sefîzade, Serencâmnâme, 18-20. 
125 Abdulcebbar Kavak, “Kuzey Irak’ta Tasavvuf ve Tarikatlar”, 31, erişim 08 Aralık 2021, 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/akademiar/issue/30819/333385. 
126 Sefîzade, Serencâmnâme ya da Hazine Kitabı, 267. 
127 Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler, 402. 
128 Sefîzade, Serencâmnâme, 554. 
129 Sefîzade, 544-45. 
130 Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”. 



25 

 

Burada Sultan Sâhak ile ilgili bir başka önemli bir noktaya değinmek 

gerektiğini düşünüyoruz. Sultan Sâhak isim benzerliğinden dolayı Anadolu’da 

yaşamış ‘’Baba İshak’’131ile genellikle karıştırılmaktadır. Bu algıdan dolayı 

Yâresânilik Babaîliğin bir devam olarak gören araştırmacılar olmuştur.132 Ancak 

Sâhak’ın yaşadığı tarih ve coğrafya göz önünde bulundurulduğunda bu iddiaların 

asılsız olduğu görülecektir. Yâresâni dini metinlerinde Sâhak, Bektaşi suretinde 

Anadolu’da zuhûr etmiştir. Dolayısıyla Sâhak’ın Anadoluyla olan ilişkisini 

Bektaşilik üzerinde okunması gerekir. Hatta bazı kaynaklarda Hacı Bektaşı Velî’in 

Sultan Sâhak’ın öğrencisi olduğu rivayet edilir.133 Ayrıca kaynaklar Baba İshak’ın 

1240 yılında Anadolu’da gerçekleşen Malya Savaşı’nda öldüğü134 aktarmaktadır. 

Sultan Sâhak ise 799/1396 tarihînde135Hawraman bölgesinde öldüğü136 rivayet edilir. 

Günümüzde de mezarı Hawraman’a yakın bir bölgede bulunmaktadır. Bu tarihsel 

veriler de bunların aynı kişi olma ihtimalini düşük olduğunu göstermektedir.  

Sultan Sâhak dönemi, Abbasî Devleti’nde felsefî, dinî, siyasî ve genel sosyal 

çekimelerin duruğa ulaştığı bir zaman dilimine denk gelmektedir. Bu dönemde 

Yâresânların merkezi konumundaki Şehrizor, Kırmanşah, Loristan bölglerinde başta 

Bâtınîlik olmak üzere farklı dinî oluşumların ortaya çıkmaya başladığı ve yayıldığı137 

rivayet edilir. Tarihçiler bâtınîliğin bu dönemde ortaya çıktığını ve ve bu dönemde 

yayıldığını138 söylemektedir. Sultan Sâhak’ın bu dönemin dini atmosferinden 

etkilendiğini, bu dönemde ivme kazanan bâtınî fırkaların Yâresâni inancını 

 
131 Babaî isyanı sırasındaki mevkii ve yaptıkları dışında bu şahsiyetin hayatı hakkında hiçbir bilgi 

yoktur. Bu kişinin Babaî Ayaklanması’nın ikinci ve fiili başlatıcısı, idare edicisi olduğu dışında 

hakkında sadece bir kaynak günümüze ulaşmıştır. Bu kaynağa (Hüseyin Hüsameddin, “Amasya 

Tarihî”) göre Baba İshak Trabzon doğumludur ve asıl adı Izak’dır. Aynı kaynakta Baba İshak’ın, 

Trabzon’da bir Rum imparatorluğu kurmak amacıyla Müslüman görünümü altında faaliyet gösterdiği 

ileri sürülmekte, fakat herhangi bir tarihî belge gösterilmemektedir. Bu yüzden bu kaynakta Baba 

İshak hakkındaki bilgilerin bir olasılık olarak görülmesi daha doğru olacağını düşünüyoruz. 
132 Saffet Sarikaya, “Güneydoğu Anadolu’da Görülen Gâli Fırkaların Bektaşilikle İlişkisi”, Dini 

Araştırmalar 12, sy 33 (2009): 248. 
133 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 52. 
134 Ahmet Yaşar Ocak, “Babaîler İsyanından Kızılbaşlığa: Anadolu’da İslâm Heterodoksisinin Doğuş 

ve Gelişim Tarihîne Kısa Bir Bakış”, Belleten 64, sy 239 (Nisan 2000): 137. 
135 Feqi Huseyn Sağnıç, Dîroka Wêjeya Kurdî, Çapa 1, Weşanên Enstîtuya Kurdî ya Stenbolê 29 

(Beyoğlu, İstanbul: Weşanên Enstı̂tuya Kurdı̂ ya Stenbolê, 2002), 146. 
136 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 55. 
137 Necdet Yaşar Bayatlı, “Irak’ta Kakaîlik ve Bir Kakaî Türkmen Şairi Hicrî Dede”, Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi<br /> The Journal of International Social Research III, sy 12 (2010): 

70. 
138 Abdulkahîr el-Bağdadî, Mezhepler Arasındaki Farklar, 10.baskı (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2020), 221. 



26 

 

şekillendirmesinde etkisi olduğunu düşünüyoruz. Zira her birey, inanç, düşünce 

kendi döneminin izlerini taşır. Dolaysıyla bu tarihî şahsiyet de döneminden bağımsız 

ele alınamaz. Bu siyasi atmosferde bu inanca bazı farklı düşüncelerin sirayet etmesi, 

bu inancın bu iklimde etkilenmesi muhtemeldir. 

1.4. DEĞİŞİM SÜRECİ 

Bir toplumsal olguyu, inancı geçirdiği değişimlerini, teşekkül sürecini net 

olarak analiz etmek oldukça zordur.  Çünkü sosyal olaylar, oluşumlar, olgular hiçbir 

zaman tek bir sebeple açıklanamaz. Her olayda muhakkak birden çok etken/faktör 

yer alır. Dinler/inançlar/kültürler arasındaki geçişlerin ve değişimlerin psikolojik, 

tarihî, sosyolojik, coğrafik vb. birçok boyutu vardır. Yâresân inancını tarihsel süreç 

içerisinde geçirdiği değişim ve teşekkül süreci ile ilgili bazı veriler sunsak ta bu 

konuda son sözü söyleme olanağımız yoktur. Çünkü Yâresânî inancının da 

farklılaşmasında birçok etken rol oynamıştır. Tarihsel süreç göz önüne alındığında 

Yâresânların yaşadıkları bölgelerde kültürler, dinler ve siyasi yapılar arasında hep 

geçiş noktası olmuştur. Her inanç ve kültürün oluşmasında doğal olarak bölgesel 

faktörlerin etkisi büyük olmuştur. Bu gibi tarihî süreçler her inancı anlamak için göz 

önünde bulundurulması gereken bir durumdur. Tarihsel, coğrafik ve kültürel 

durumların bu inanç ve topluluğun yaşayışı ve bu inancı üzerinde etkileri olduğu 

tarihî bir olgudur. 

Bazı araştırmacılara göre, Yâresânilerin ilk kurucuları (Behlül Mahî, Baba 

Yadigâr, Sultan Sâhak vb.) tasavvufî yanı güçlü kişilerdi. Dahası bu inancın 

kurucusu sayılan Sultan Sâhak’ın babası Şeyh İsi (İsa) ve kardeşi Şeyh Musi’nin 

önemli sûfî şeyhlerinden olduğu aktarılır.139 Ancak bu şahsiyetlerin hayatına dair 

kayıtlı belgeler olmadığında bu konuda net bir şey ifade etmek zordur. Dolayısıyla 

Yâresânların geçirdiği değişimi bazı tarihsel verilere dayanarak sadece bazı 

çıkarımlarda bulunabilir. 

Yukarıda zikredilen durumlar açısından incelendiğinde Yâresânî inancı, tarihî 

süreç içerisinde bazı değişim yaşadığını söylemek mümkündür. Muhammed 

Muhammedî; bu bağlamda tarihsel olarak özellikle Abbâsî dönemine dikkat 

 
139 Ali Rıza Özdemir, “Alevilik ve Ehl-i Hak (Yâresân): Benzerlikler ve Farklılıklar”, Alevilik 

Araştırma Dergisi, sy. 10 (2015): 260. 



27 

 

çekmektedir. Ona göre Sünnî olan bazı Abbâsî halifelerin zulmü, bölgede Şiî 

karakterli fırkaların (İsmailiye, İmamiyye vs.) yayılmasına ön ayak olmuştur.140 Bu 

tarihî sürecin Yâresânlara da etkisi olduğu muhakkaktır. Bu tarihler Yâresânîliğin 

yayıldığı bölgelerde başta Bâtınîlik olmak üzere farklı dini akımların boy gösterdiği 

bir dönemdir. Abbâsî Devleti’in zulmünün artığı, sosyal, felsefî, dinî çekişmelerin 

yoğun olduğu, tasavvufî ekollerin geliştiği bu dönemin etkisiyle ’’tenâsüh, düalizm, 

takiyye, imamet vb. farklı inanç ve düşüncelerin Yâresâni inancına da sirayet etmiş 

ve zamanla kendini hissettirmiş olma ihtimali bulunur. Dolayısıyla bu dönem 

Yâresâni inancı için değişim ve dönüşümün, kopmaların olduğu bir zaman dilimi 

olarak görülebilir. 

Bu bölgede yaşayan inançları şekillendiren en önemli etmenlerden biri de 

uzun süre bu bölgede hüküm süren ‘’Muşa’şaiyye’’  devletidir. Muhammed İbn 

Falah (v.1461) tarafından kurulan bu devlet miladi XV. yüzyıldan XIX. yüzyıla 

kadar hüküm sürmüştür. Bu devlet Hz. Ali’yi kutsama ve Mehdi inancını merkeze 

alan aşırı Şiî fikirlerini (Gulat-ı Şia) savunan siyasi bir yapıydı. Esra Doğan Turay, 

bu bağlamda şunları aktarmaktadır: Muşa’şa’iler İran’da Huveyze şehri etrafında 

yaşayan Lor Arap ve az sayıda da Kürd Alevilerdir. Zamanla Şiîleşmiş olan bu 

Aleviler, hicri sekizinci ve dokuzuncu asırlarda yaşayan Seyyid Muhammed bin 

Fellah’ın önderliğinde var olmuşlardır. Bu sebeple Muşa’şa’i diye anılırlar. Ali’nin 

uluhiyyeti bu meşrebin bağlıları arasında esastır. Muhammed bin Fellah ûluhiyet ve 

mehdeviyetin kendinde toplandığı zattır.141 Dolayısıyla bu devletin benimsediği 

inançların bölgedeki inançlara yansıması kaçınılmazdır.142 

Muhammed Muhammedî bu bağlamda ‘’Babek Hurremî’’143 olayına da 

dikkat çeker. Ona göre Yâresânî inancında da var olan tenâsûh inancının bu bölgeye 

getiren ve yayan kişi Babek’tir. Aynı düşünceyi başka araştırmalar da dile 

getirmektedirler.144 Bu düşünürlere göre Bizans-Abbâsî savaşlarında Bizans’a kaçan 

Babek, tenâsüh düşüncesinden etkilenmiş ve bu düşünceyi batı toplumundan alıp 

 
140 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 24. 
141 Esra Doğan Turay, “İran Alevı̇lerı̇ ve Ehl-i Haklar’da Kadın KirmanŞâh Baba Yadı̇gar’da 

Riyazette Bulunan Kadınlar”, Sbard, sy 14 (2016): 156. 
142 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 24. 
143 Muhammedî, 24. 
144 Mehmet Azimli, Abbâsîler Dönemi Babek İsyanı, 1. baskı, Araştırma-inceleme 20 (Ankara: 

İlâhiyât, 2004), 149. 



28 

 

doğuya yaymıştır.145 Yâresânlarda var olan tenâsüh düşüncesinin köklerini buraya 

dayanması muhtemeldir. Aynı zamanda Yâresân mensuplarının namaz, oruç, hac, 

kadın erkeklerin içi içe ayin düzenlemeleri gibi temel ibadetlere yaklaşımı, 

Hurremilik düşüncesindeki namaz, oruç, hac gibi ibadetlere yaklaşımı146 ile oldukça 

paralellik arz etmesi düşündürücüdür. Bu konuda çalışmaları olan Shahab Vali de bu 

bağlamda, Şâh Hoşin ile Hurremdîn arasında bir etkileşimin olduğunu ifade ederek, 

Yâresânilikte farklı yorumlara neden olan tenâsüh inancı ve ibadetlerin müzik 

şliğinde yapılması gibi uygulamaların bu dönemde ortaya çıktığı ve Yâresânîliğin 

Hurrumîliğin bir devamı olma ihtimali üzerinde durur.147 Bu konuda önemli 

çalışmaları olan Mehmet Bayrak da, Yâresânilerin dini törenlerinde erkek ve 

kadınların beraber katılmasında, Hurremîlik düşüncesinin etkisinin olduğunu ifade 

etmektedir.148 IX yüzyılın ilk yarısında Azerbeycan ve Kuzey-Batı İran bölgesinde 

ortaya çıkan Hurremîliğin149 bölge inançları üzerindeki tahmin edilmeyecek ölçüde 

kalıcı etkileri olmuştur. Dolayısıyla bu bölgede birçok inanç gibi Yâresâni inancının 

da bu durumdan etkilenmesi muhtemeldir. Ayrıca Mazdekizm ve Hristiyanlığın 

karışımı olarak bilinen Maniheizmin150 bölgede halk arasında uzun süre kaldığı ve 

buradaki inançlar üzerinde ciddi etkilerinin olduğu da bilinmektedir. Yâresâni 

inancında var olan farklı inanç ve kültürlerin, tarihî olarak buraya dayanma ihtimali 

vardır. 

Yâresânî inancını anlamaya çalışılırken kendi döneminde izlediği politikalarla 

birçok inancın şekillenmesi neden olmuş Safevî Hanedanlığının hüküm sürdüğü 

dönemi de göz önünde bulundurmak gerekir. Farklı dönemlerde (özellikle XVI. ve 

XVII. yüzyıllar) Safevi Hanedanlığı ve Osmanlı arasında gerçekleşen siyasi 

çekişmeler ve savaşlar da151 bölgede bulunun diğer dinî inançların üzerinde etkileri 

olmuş ve bu inançları şekillendirmiştir.152 Bu dönemde Osmanlı-Safevî arasında 

oluşan çekişmelerin Yâresâni inancını şekillendirmesinde etkisinin olduğu 
 

145 Azimli, 149. 
146 Azimli, 57. 
147 Shahab Vali, Kurdên Yâresân, 22-25. 
148 Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler, 41. 
149 Azimli, Abbâsîler Dönemi Babek İsyanı, 11. 
150 Azimli, 19. 
151 Sharaf Khan Bidlisi, Şerefnâme, çev. Osman Aslanoğlu, 2011, 204-42. 
152 Mehmet Saffet Sarıkaya, “Alevilik-Bektaşiliğin Tasavvufî Boyutu Üzerine”, Türk Kültürü ve Hacı 

Bektaş Velî Araştırma Dergisi, sy 82 (09 Haziran 2017): 2, 

https://hbvdergisi.hacibayram.edu.tr/index.php/TKHBVD/article/view/2047. 



29 

 

muhakkaktır. Konu ile ilgili çalışmaları olan İbrahim Karaca da, bu döneme dikkat 

çekerek günümüzdeki Yâresâniğin o dönemde şekillendiğini belirtir.153 Bu inancın 

yayılış süreci tarihsel olarak aynı zamanda Safevi Hanedanlığının kurulduğu ve 

etkisinin yayıldığı bir döneme denk gelmektedir. Bu dönemde farklı nedenlerden 

dolayı Yâresân mensuplarının çoğunun Safevi devletinin yanında yer alması, bu 

tarikatın içine zamanla Şiî unsurların girmesine ve Şiîleşmesine zemin 

hazırlamıştır.154 Şâh İsmail’in bölgeyi Şiîleştirme politikası,155 Şiî-İmamiyye 

mezhebini Safevlerin resmi mezhebi olarak ilan etmesi156 Şiîliği bir ideolojik olarak 

benimsediğini ve yaymaya çalıştığını da gösterir.157 Bu durum Yâresânların 

iradelerinin dışında bazı şeyleri istemeseler bile kabul etmelerine sebep olmuş 

olabilir. Bu dönemde Yâresânların yaşadığı coğrafyanın bir tampon bölge olması, 

siyasi çekişmelerden dolayı sürekli saf değiştirme158 durumunda kalmışlardır. 

Muradî, bu baskılara dikkat çekerek bazı Yâresân mensuplarının bundan dolayı 

inançlarını değiştirmek zorunda kaldıklarını belirtir.159 Diğer tarafta Moğol istilası, 

bölgesel göçler bu bölgenin üzerinde ciddi etkiler bırakmıştır. Yâresânilik inancı ve 

tarihî böyle bir coğrafyada teşekkül etmiştir. Dolayısıyla Yâresâniliğin teşekkül 

sürecini anlamaya çalışılırken bu tarihsel koşullar göz önünde bulundurulmalıdır. 

Yâresân inancının teşekkül sürecinde günümüze kadar etraftaki inançların 

onlara dair söylemleri de bu inancın şekillenmesinden etkili olan psikolojik bir yanı 

olduğunu düşünüyoruz. Yukarıda da geçtiği üzere etraftaki toplulukların onları  

‘’pis’’ “sapkın”, ‘‘Ali’ye tapanalar’’ ve “şeytana tapanlar” olarak tanımlamaları, yer 

yer onlarla çatışmaları, zorla Müslüman yapma girişimleri, bu inancı içe kapanık bir 

topluma dönüştürmüştür. 

 
153 İbrahim Karaca, “İran Ehl-i Hakları Örneğı̇nde; İnanç Merkezlı̇ Topluluklarin Sosyal Yapıları 

Oluşumunda Dı̇nı̇ İnanışların Etkı̇sı̇”, ZfWT, sy III. (2019): 281. 
154 Karaca, “Ehl-i Haklar’da Toplumsal İlişkiler”, 19 Aralık 2020, 55. 
155 Yavuz Ekinci, Anadolu Alaviliği’nin Tarihsel Arka Planı, 2.baskı (İstanbul: Beyan Yayınları, 

2010), 151. 
156 Hasan Onat ve Sönmez Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabı (Ankara: Grafiker Yayınları, 

2014), 564. 
157 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 171. 
158 Ehmed Xanî, Mem û Zîn, Çev. Kadri Yıldırım, 1. baskı, Avesta 340 (Beyoğlu, İstanbul: Avesta, 

2010), 120. 
159 Muradî, “Yok Edilmek İstenen İnanç ve Kültür”. 



30 

 

 Son zamanlarda bu inanç üzerinde yapılan bilimsel çalışmaların da Yâresân 

mensuplarının algısının değişimine neden olduğunu düşündüğümüz etmenlerden bir 

diğeridir. Avrupa merkezli bu çalışmaların orta doğudaki tarikatları, inançları farklı 

din olarak ön plana çıkartma eğilimi olduğunu görüyoruz. Bu çalışmaların etkisinden 

kalan Yâresân mensuplarının gittikçe toplumdan uzaklaşmalarına, kendilerini 

bağımsız görme gibi eğilimlerin oluşturduğunu düşünüyoruz.  Benzer bir durumu 

Yezidiler için de söylenir.160 

Bu değişimlere neden olan etmenlerden bir diğeri ise, ilk zamanlarda daha 

çok kırsal yerlerde yaşayan kapalı bir topluluk iken daha sonraları inanca farklı din 

ve kültürlerden olan kişilerin katılması bu inancın açık bir yapıya dönüşmesidir.  

Özellikle şehirlere göç etmeleri ve şehirlerde temasta bulundukları insanlardan 

etkilenmeleri,  toplumsal sosyalizasyona maruz kalmaları tabii bir durumdur. Zira bir 

kent dindarlığın algısı ile kırsal yerlerde yaşayanların algısının birbirinden farklı 

olduğu bilinen bir gerçektir. 

İnsanın inanç dünyasını ve algısını şekillendiren bir etmen de coğrafya 

olgusudur. ‘’Coğrafya kaderdir’’ tezi yüzde yüz olmasa da önemli oranda bir gerçeği 

yansıtmaktadır. Bu bağlamda bakıldığında coğrafi olarak Yâresânların yaşadıkları 

bölge tarih boyunca farklı kültür ve insanların uğrak yeri olmuştur. Bu durum, 

burada yaşayan inançlar arasında doğal bir etkileşime zemin hazırlamıştır. Diğer 

taraftan Yâresânliğin bir halk inancı olma özelliği taşıması ve sistematik bir inanç 

aşamasına geçememesi de onları dışarıya karşı daha korunaksız ve dışardan gelen 

fikirlerin bu inanca daha kolay dâhil olmasına zemin hazırlamıştır. Örneğin bazı 

araştırmacılar Kırmanşah’ın Kerbela’ya giden/gelen yolcuların güzergâhında 

bulunması, Yâresânlarda bu yolculardan etkilenip zamanla onlarda ‘’ehl-i beyt ve 

imamet’’ anlayışı geliştiği ifade etmektedirler.161 

İnsanların inanç dünyasın şekillendiren önemli faktörlerden biri de şüphesiz 

ki yönetim-idare şeklidir. Bu bakımdan İran İslam Cumhuriyeti’nin bazı politikaları 

da Yâresân iancının üzerinde etkileri olduğu bilinmektedir. Son dönemlere 

gelindiğinde (özellikle son 30 yılda) bütün çocuklara ve gençlere İslam 

 
160 Gülnihal, “Yezidiliğin Oluşum Sürecı̇nde Tasavvufun Etkı̇sı̇”, 10-14. 
161 Muhammedî, Manzume-i Eh-i Hak Nâme, 24. 



31 

 

Cumhuriyeti’nin değerlerinin öğretildiği ve genelleyici bir eğitim sisteminden 

geçtiğini bilmekte fayda var. İran medyası, resmi devlet değerlerini resmi dil olan 

Farsça ile en ücra köylere kadar ulaştırdığını da bilinen bir durumdur. Son 

zamanlarda  uydudan yayın yapan televizyon kanalları, Yâresân Cemaatinin dünyaya 

ilişkin görüşlerini değiştirmeye sebep olduğu bu konuda araştırma yapan bazı kişiler 

de ifade etmektedirler.162 

Yukarıda anlatılan bütün bu tarihî değişimlere rağmen Yâresân inancının belli 

bir dine indirgemek ya da birisiyle aynileştirmek bizi Yâresâniliğin yazılı ve sözlü 

kaynaklarındaki tarihsel gerçekliğini inkâr etmeye, hayali bir inanç kurmaya 

götüreceğinden konunun daha objektif ele alınması gerektiğini düşünüyoruz. Zira 

onca araştırmalara rağmen Yâresânilik ya da Ehl-i Hak denilen inancın ne zaman, 

nerede ve nasıl başladığı hala net olarak bilinmemektedir. Bütün inançlar ortaya 

çıktıktan sonra zamanla farklılaşmışlardır. İnanç esasları değişmese de hiçbir inanç 

başladığı gibi kalmamıştır. Her şeyden önce değişimin bu doğal seyrini unutmamak 

gerekir. 

1.5. SULTAN SÂHAK’TAN GÜNÜMÜZE YÂRESÂNÎLER 

Sultan Sâhak’ın vefatından sonra onun yolunu takip eden birçok Yâresân piri 

olmuştur. Ancak ondan sonra birçok pirin ismi geçmesine rağmen günümüzde Baba 

Yadigâr’ın isminin daha ön plana çıktığını görmekteyiz. Yaptığımız saha 

çalışmalarında en çok denk geldiğimiz isimlerin başında Baba Yadigâr gelmektedir. 

Onun hayatı hakkında fazla bilgi bulunmasa da Yâresan mensuplarının arasında 

Sultan Sâhak’ın halefi163 olarak görülür. Serencâm’a göre Baba Yadîgar 761/1360 

Şêxan köyünde dünyaya gelmiştir. İyi bir eğitim aldıktan sonra Sâhak’ın emriyle 

Hindistan ve Pakistan’a gitmiştir. Uzun bir süre burada kaldıktan sonra köyüne geri 

dönmüş bu burada öldürülmüştür164 

Yâresân inanışının en büyük önderlerinden biri de Sultan Sâhak’ın vefatından 

sonra yaşayan günümüzde de çokça anılan Seyyid Goran’dır. Seyyid Goran’ın 

öğretilerinin günümüzde de hala bu inanç mensuplarının üzerinde ciddi etkisi 

 
162 Muradî, “Yok Edilmek İstenen İnanç ve Kültür”. 
163 Muradî, “Nıgah Guzera Bı Tarixe ve Felsefe-i Ehli Hakk”, 138-39. 
164 Sefîzade, Serencâmnâme, 114. 



32 

 

bulunduğu bir gerçektir. Hatta onun ilahi tecellîye mazhar olan son Yâresân 

pirlerinden biri olduğu, kendisinin ilahî sırlarla donatıldığı rivayet edilmektedir.165 

Onun hakkında net bilgiler olmamakla birlikte bazı kaynaklarda onun hicri 1223 te 

Goran’da doğduğunu, burada insanlar arasında etkisinin giderek artığı, o dönemin 

yöneticileri tarafından uzun süre zindanda tutulduğu aktarılmaktadır. 166 

Yârsânlar, dini önderlerinin vefatından sonra onlar için bir takım türbeler 

yapmışlardır. Bu bağlamda günümüzde Yâresânlar için çok önemli iki 

türbe/ziyaretgâh olduğunu söyleyebiliriz. Bunlardan biri Perdiver’da bulunan Sultan 

Sâhak türbesidir. Diğeri ise Dohab şehrinde bulunan Baba Yadigâr’ın türbesidir.167 

Günümüzde de Yâresânlar açısından çok önemli olan bu yerler Kirmanşah ve 

Loristan bölgelerinin içerisinde bulunmaktadır. Bu iki türbe hâlâ Yâresânlar 

tarafından ziyaret edilen önemli dinî mekânlardır. 

Yâresân inancının günümüzde de özellikle Kürd etnik kökenine mensup 

kişiler tarafından kabul edildiği bilinmektedir. Bu bağlamda yukarıda Yâresân 

metinlerinde bazı pasajlar da verdik. İbrahim Karacan’ın bu bağlamda Yâresânların 

çoğunun Türk olduğu,168 başka bir yerde ise Yâresânları kendilerini herhangi bir 

millet ile ifade etmedikleri,169 yönündeki çelişkili açıklamaları gerçeği 

yansıtmamaktadır. Ancak az sayıda da olsa Yâresâni inancına mensup Türkmen, Fars 

ve Arap gibi diğer farklı etnik grupların da olduğu bir gerçektir. Yâresâniler 

günümüzde yaygın olarak İran’nın özellikle Kirmanşah, Senendec, Hemedan ve İlam 

şehirleri ile Loristan olarak isimlendirilen bölgede, Irak’ta ise Duhok, Musul, 

Süleymaniye, Hanikîn, Kerkük ve Diyala gibi bölgelerde yaşamaktadırlar. Bu 

bölgeler daha çok Goran denilen ve ekseriyeti Goranice konuşan topluluklarının 

yoğun olarak yaşadığı bölgeler olarak bilinir. Bu toplumun büyük çoğunluğu hala 

Yâresân inanışını taşıdığı da bilinmektedir. Bunun yanı sıra İran’ın Tahran, Tebriz, 

Kazvin ve Şiraz gibi illerinde de az miktarlarda da olsa Yâresân inancının 

benimseyenlerin yaşadığı bilinmektedir. Azerbaycan ile Ermenistan sınır 

 
165 Muhammed Ali Soltanî, Tarih-i Handanhay-i Hakîkat ve Meşahir-i Muteahîrî Ehl-i Hakk Der 

KırmanŞâh (Tahran: Seha, 1374), 212. 
166 Soltanî, 212-13. 
167 Telci, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 30 Aralık 2017, 439. 
168 İbrahim Karaca, “IV. Uluslararası Alevı̇lı̇k ve Bektaşilik Sempozyumu”, sy 1 (2018): 864. 
169 Karaca, “İran Ehl-i Hakları Örneğinde; İnanç Merkezli Toplulukların Sosyal Yapıları Oluşumunda 

Dı̇nı̇ İnanışların Etkı̇sı̇”, 287. 



33 

 

bölgelerinde de az sayıda Yâresân inanışına sahip kişilerin olduğu bilinen bir 

durumdur.170 

Günümüzde dünyanın farklı yerlerine dağılan Yâresânların sayısı bilinmediği 

gibi, İran yönetiminin politikalarından dolayı Yâresân inancı mensuplarının sayısına 

dair kesin bir veri aktarmak mümkün değildir. Bazı kaynaklar tahmini olarak 

günümüzde İran’da yaşayan Yâresân inancına mensup kişilerin sayısının 1 ile 3 

milyon arasında olduğu iddia ederken, bazı kaynaklarda ise günümüzde Yâresân 

inancına mensup nüfusun toplamının 1 ile 1. 3 milyon arasında olduğu ifade 

etmektedirler.171 

 Günümüzdeki Yâresânilerin yaşadığı coğrafik dağılımı hakkında net bilgiler 

vermek olanaksızdır. Yâresân inancının mensuplarının önemli bir oranının kırsal 

kesimlerde yaşadığı bilinmektedir. Bu nedenle ekonomik açıdan ekseriyeti dar gelirli 

sınıf kategorisinde olduğu yorumu yapılmaktadır. Onların kırsal kesimlerde ve 

dağınık yaşamaları, altında bulundukları ülke yönetimlerinin tutumu, yine onların 

dışa kapalı yapıları onların sayısını belirsizleştirmekte ve onlar hakkında sağlıklı bir 

istatistik tutulamamaktadır. Bu kapalı toplum olma özelliği, aynı zamanda bu inancın 

ilkeleri ve dini uygulamaları açısından da büyük önem taşıdığını da belirtmek 

gerekir. Yâresân mensuplarının, bu inancın öğretileri ve uygulamaları başka 

insanlarla paylaşılmamaya özen gösterildiğini daha önce ifade etmiştik. Bundan 

birçok faktör olmakla birlikte bilhassa İran İslam Cumhuriyetinin Yâresân inanışını 

resmi olarak kabul etmemesi, bu inanç mensuplarına yönelik baskıcı politikalar 

izlemeleri de etkili olan bir başka etmendir.172 İran yönetiminin bu sert 

politikalarından ötürü, Yâresân mensuplarının ayrıca yurtdışına göç etmesine de 

neden olduğu söylenmektedir. Özellikle son yıllarda bu durumda ciddi bir artış 

gözlemlendiği, binlerce Yâresân inananının Batı ülkelerine giderek burada mülteci 

statüsüne başvurdukları ve mülteci konumuna düştükleri bilinen bir olgudur.173 Bu 

politikalar karşısında Yâresân mensupları bir taraftan kendilerini gizleme ihtiyacı 

hissederken diğer taraftan zamanla dış dünyadan izole etme çabası içerisinde 

 
170 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 443. 
171 Telcı̇, 443-44. 
172 Telcı̇, 443-46. 
173 Telcı̇, 449-50. 



34 

 

olmuşlardır. Yâresâniğin bu gizli ve dışa kapalı yapısı, içerisinde yaşadıkları ülke 

yönetimleri tarafından kendilerine yönelik ayrımcı bir politika gütmeleri gibi 

durumlar bu inanç mensuplarında “takiyye” pratiğini daha da pekiştirmiştir. Bu 

nedenle Yâresân mensupları uzun yıllar kendilerini İran’da Şiî, Irak’ta ve diğer Sünni 

ülkelerinde ise kendilerini Sünni olarak göstermek durumunda kalmışlardır.174 Bu 

şekilde gerçek inançlarını saklayarak içerisinde bulundukları toplumdan dışlanma 

tehlikesinden kurtulmayı ve hayatta kalmayı ummuşlardır. Bu durum onların sayısını 

hakkında net bir bilgiye ulaşılmasını engellemektedir. 

Yâresân inanışı mensuplarının günümüzde farklı kollara ayrıldığı gerçeğini 

de bilmek gerekir. Daha geleneksel olan, Goran ve Kirmanşah gibi bölgelerde 

yaşayan Yâresânlar inancının Şiîliğin bir kolu olduğu tezlerini reddetme eğilimini 

göstermektedirler. Birçok inançta olduğu gibi kırsal kesimlerde yaşayan, geleneksel 

yaklaşan Yâresân mensupları genellikle daha tutucu ve dışa daha kapalı olmaları 

tabii bir durumdur. Dini ibadetlerini gizli yapmaya özen gösteren bu gruplar 

açısından, Yâresân inancına dair bilgilerin ve sırların diğer inanış mensupları ile 

paylaşılması dinen kabul edilecek bir durum değildir. Bununla birlikte Yâresân 

inanışı mensuplarının arasında nispeten daha modern ve reformcu gruplar da vardır. 

Bunlar daha ziyade şehirlerde yaşamaktadırlar. Aynı zamanda daha eğitimlidirler. 

Şehirlerde yaşayan ve daha eğitimli olan bu gruplar ise Yâresân inancının İslam’ın 

bir parçası olarak görme eğilimindedirler.175 Bu ve buna benzer sosyo-politik 

nedenlerden dolayı Yâresânlar hakkında net istatistikler sunmak olanağı 

bulunmamaktadır. 

 

 
174 Muradî, “Yok Edilmek İstenen İnanç Ve Kültür”. 
175 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 444. 



35 

 

İKİNCİ BÖLÜM                                                                                     

DİNÎ METİNLERİ, ESASLARI, AYİN VE İBADETLERİ  

2.1. DİNÎ METİNLERİ 

Yâresânîlikte tek bir kutsal metnin (kelâm) var olduğunu söyleyemeyiz. 

Bunun yerine Yâresan pirlerine dayandırılan birçok sözlü anlatı, hikâye, defter, 

kelâm bulunur ve bunlar genel olarak kutsal kabul edilir. Yâresân inancına mensup 

kişilerin çoğuna göre bu kelâmlar bir tür vahiydir ve Serencâm en kâmil dini 

kelâmlardan biri sayılır.176 Bu kutsal metinler çeşitli zaman ve dillerde yazılmıştır. 

Onların bu kelâmları kutsamaları dört kutsal kitabı reddettikleri anlamına gelmez. 

Yâresânlar kutsal kitapları kabul etmekle birlikte, bu kitapları ‘’Şeriat Dönem’’inin 

ürünü olduğunu düşünürler. Onlara göre Hz. Peygamber’den sonra da vahiy farklı 

şekillerde gelmeye devam etmiştir. Dolayısıyla bu kutsal metinler (kelâmlar) vahyin 

farklı tezahürleridir. Bu durum bize tasavvufta ‘’ ilham ve keşf’’ konusunu 

hatırlatmaktadır.  

Yâresân büyüklerinin gerek inanç ve gerekse amelî konulardaki söz ve 

emirlerini içeren ve şiirsel bir dille yazılan defterler (dini metinler) XIX. yüzyıla 

kadar daha çok şifahî olarak aktarılmıştır. Dolayısıyla bu metinlerin çoğu ancak XIX. 

yüzyıldan sonra yazıya geçirilebilmiştir.177 Bu konularda yetkili olan ve “kelâmhan” 

denilen kimseler de naklederken herhangi bir değişiklik yapmadan, olabildiğince 

metnin orijinalinde olduğu gibi ve yeni bir şey katmadan aktarmaya özen 

göstermişlerdir. Ancak daha sonra bu sözlü olarak aktarılan dini buyrukların 

yazılmasına karar verilmiş, son zamanlarda bunların basılması yoluna gidilmiştir. 

Elde bulunan en eski defter 250 yılından biraz önceki döneme aittir. Geri kalan diğer 

dinî metinler ise daha sonraki devirlerde kaleme alındığı söylenmektedir.178 

2.1.1. Serencâm 

Bir dini anlamanın en iyi yolu, o dindeki temel metinleri anlamaktan geçer. 

Yâresâniliğin gerçek inançlarını da kendi kitaplarında aramak gerekir. Yâresâniler 

 
176 Sefîzade, Serencâmnâme, 191. 
177 İbrahim S. Işık, A’dan Z’ye Kürtler: Kişiler - Kavramlar - Kurumlar, Birinci baskı (Vezneciler, 

İstanbul: Nûbihar, 2013), 164. 
178 Algar, “Ehl-i Hak’’, 10/514 



36 

 

dinî geleneği birçok inançta olduğu gibi kutsal metinlere (sözlü gelenek, kelâmlar) 

dayanır. Yâresânilerin inandıkları kutsal metinler her ne kadar vahye dayalı olmasa 

da teofani kabul ettikleri kişilerin aldığı ilhama dayandığı179 söylenebilir. Dolayısıyla 

onların nazarında bu kutsal metinler vahye dayalı kitaplarla eşdeğerdir. Yâresânların 

dini metinlerin çoğu ya Kürdçe ya da Farsça yazılmıştır. Eski kaynaklar daha çok 

Goranice yazılmıştır ancak modern dini metinleri daha çok Farsça yazılmışlardır. Biz 

çalışmamız boyunca bütün bu temel metinlerin orijinallerinden yararlanmaya özen 

gösterdik. 

Yâresânların birden çok kutsal metni olsa da bunların içerisinden en önemlisi 

şüphesiz ki Serencâm’dır. Bu kitap aynı şekilde Yâresânların en kadim kutsal metni 

kabul edilir ve Serencâm’ın gayb hazinelerinden geldiğine inanılır.  

‘‘… 

Xazânay gaybhan yârân-î kocha 

Gird âmâda bân pârê aw rocha 

Manba’i fayzan kelâm yârî 

Ne lây xâwandkâr âmâ wa diyârî. 

…’’180 

‘‘Bu kelâm gaybtan gelmiştir ey yaran! 

Hepiniz vadedilmiş gün için hazırlıklı olun 

Yârânların kelâmının menbaı feyzdir 

Allah’tan gelmiş bir armağandır.’’ 

Yukarıdaki dizelere bakıldığında da aslında Yâresânların kelâmı (özellikle 

Serencâm kitabı) vahiy ile eşdeğer tutulduğu görülecektir. Kelime olarak ‘’sonuç’’ 

anlamına gelen Serencâm, Yâresân düşüncesinde yaratılış, madde, doğa, hayat, 

 
179 Vali, Kurdên Yâresân, 64. 
180 Sefîzade, Serencâmnâme, 12. 



37 

 

yaşam ve inanışa ait kuralların ve dini vecizelerin içeren en temel dini metinleridir. 

Yâresânların en kadim kelâmı olan bu dini metinler bir nevi Yâresânilerin “kutsal 

kitabı” olarak kabul görülebilir. Yâresânların kendileri bu kitaba gayb âleminden 

geldiklerine inandıkları için ‘’Kelâm’’ ya da ‘’Kelâm-i Hazanâ’’ (hazine kitabı) diye 

adlandırmaktadırlar.181  

Serencâm, Yâresân tarihînin ve pirlerinin bütün zuhûr dönemleri, inaç 

esasları, ahlak, ibadet ve duaları gibi pek çok konuyu ihtiva eden bir kitaptır. Kutsal 

kabul edilen şâhısların zuhûr dönemlerini kendi inanç esasları çerçevesinde açıklayan 

bu eser, oldukça kapsamlı ve zengin bir içeriğe sahiptir. Serencâm’daki kelâmlarda 

kalp temizliği, herkesin huzurlu olduğu, kimsenin zarar görmeyeceği, haksızlığın 

olmadığı, sofranın eşit olarak paylaşılması, adab-ı muaşeret, hem ahlaki ve hem de 

paylaşımcı ideal bir toplum öngören ve birçok insani ve etik değerleri savunan 

metinler bulunmaktadır. Bunun yanında birçok tarihî, mitolojik ve felsefi şâhıslar 

hayatına dair bilgiler de bulunmaktadır. Ayrıca önemli bir bölümü Yâresân 

handanlarının ve bazı peygamberlerin hayatı182 ile ilgilidir. Bu eserin önemli bir 

kısmı farklı zaman dilimlerinde Rusça ve İngilizce gibi farklı dillerde de basılmıştır. 

Serencâm’da anlatılan konuların içeriğine bakıldığında birçok farklı dil ve 

kültürden izler taşıdığı görülmektedir. Özellikle, Zerdüştlerin kutsal kitabı Avesta’da 

anlatılanlarla Serencâm’da anlatılanların birçok açıdan benzerlikler taşıdığını ifade 

eden bazı araştırmacılar vardır.183  

Serencâm kitabı altı bölümden oluşmaktadır. Bu bölümler farklı zaman 

diliminde farklı Yâresân pirleri tarafından yazılmıştır. Bu bölümler kısacası şu 

şekildedir: 

2.1.1.1. Barge Barge 

‘’Barge’’ Goranice’de öz, temel, esas184 gibi farklı anlamlara gelir. Fakat 

Tasavvuf erbabı bu kavramı daha çok Yüce Allah’ın zat ve cevherinin dünyada 

 
181 Izady, Kürtler, 268. 
182 Sefîzade, Serencâmnâme, 50-80. 
183 Taşkıran, “İran: Gorani Kürtleri, Pirler’in Düğünü – Atlas”. 
184 Sefîzade, Serencâmnâme, 15. 



38 

 

tecellî etmesi, aydınlatması ve insanların ondan faydalanması185 gibi anlamlarda 

kullanırlar. Serencâm’a göre Hak, zât ve cevheri sınırsız denize tecellî ederken farklı 

dönemlerde, o denizde parlak ve aydınlık bir cevher ortaya çıkar ve müritler onun 

etrafından toplanarak ondan feyiz alıp nasiplenirler. 

Farklı başlıklar altında bir bölüm halinde yazılan bu kısım, Serencâm 

kitabının ilk ve en önemli bölümüdür. Bu bölüm, Sultan Sâhak, Pir Bunyamin, Şeyh 

Mir Ahmed, Şeyh Mustafa, Şeyh Ebu’l Vefâ, Şeyh Hebib Şâh, Haci Bavesi ve miladi 

XII. ve XIII. yüzyılda yaşayan diğer bazı Yâresân din âlimleri ve pirleri tarafından 

yazıldığı söylenmektedir. Bu pirlerin birçoğu farklı coğrafyalardan gelen insanlardan 

oluşmaktadır. Farklı coğrafyalardan gelerek Yâresânları inancını dinini kabul etmiş, 

pir seviyesine ulaşmış kişilerle beraber ‘’yetmiş iki’’ pir grubunu oluşturmuşlardır. 

Bazı araştırmacılar bu yetmiş iki sayısının tesadüfi olmadığını, bunun sembolik ve 

tarihî bir karşılığını olduğunu belirtirler. Zira Zerdüştîler ibadetlerinde  okunan edebi 

ve dini metinler toplam yetmiş iki Yasnadan oluştuğu söylenir. Bunların her birini 

okuyan değişik din âlimleri vardı. Aynı şekilde Zerdüştî dini uygulamalarda takılan 

kutsal kemerin, yetmiş iki iplikten oluştuğu rivayet edilir.186 Zira onlara göre 

Yâresânlar bu konuda Zerdüştîlik inancında etkilenmiş olabilirler. 

Bu bölümde toplamda yetmiş iki kelâm (defter) bulunur. Yâresâni teorisyeni 

ve kurucusu kabul edilen Sultan Sâhak tarafından yazılan Serencâm’ın en önemli 

bölümü olan bu kelâmların büyük bir kısmı, bu bölgelerden yaşayan başta Kürd 

pirler olmak üzere, Çin, Hindistan, Irak ve diğer memleketlerden yetmiş iki önemli 

şahsiyet tarafından ilahi ve şiirsel bir tarzda yazılmıştır. şiirsel bir biçimde yazılmış 

bu kelâmların her biri farklı anlamlar içermektedir. Bu bir tür birlik ve görev 

dağılımını ifade ettiği söylenebilir. Bunlar 66 altı pir, beş seyyid ve bir hac’dan 

oluşmaktadır. Serencâm kitabında bu kişilerin isimleri ve görevlere dair çok geniş 

bilgi yer almaktadır.187 

 
185 Sefîzade, 16. 
186 Ali K. Yıldırım, “Ehl’i Hak Mirası Serencâm - Ali K. Yıldırım”, Rûpela Nû, 07 Ekim 2021, 

http://www.rupelanu.org/ehli-hak-mirasi-Serencâm-950yy.htm. 
187 Sefîzade, Serencâmnâme, 15-185. 



39 

 

2.1.1.2. Devrey-i Heftevane: Hevtewan 

Bu defter, Serencâm’ın ikinci önemli bölümüdür. Serencâm’ın bu defteri ya da 

kitabı hicri VII. ve VIII. yüzyılda yaşamış Yâresân pirleri tarafından yazılmış on 

heceli deyişlerden oluşmaktadır. Dini metinlerinin bu şekilde yazmalarının farklı 

gereçeleri olabilir ama bu konuda çalışmaları olan Sıddık Sefizade, Yâresânî 

pirlerinin, dinde gizliliği (sırr) önemsedikleri için bu sırların dışarıya sızmaması için 

kitaplarını şiir ya da nesir şeklinde yazdıklarını188  belirtmektedir. 

Farsçada ‘’yedi güç’’ anlamına gelen ‘‘Heftewan’’, zuhûr eden Hak’ın 

yanında kutsal kabul edilen ve yedi melekten oluşan yardımcılar grubu diyebiliriz.  

Bu yedi güç (yedi melek) Allah’ın Hak olarak zuhûr ettikten sonra kendi cevherinden 

yarattığı ilk varlıklardır.189  Bazı kaynaklar bu ‘’ yedi melek’’ inancının İslam’dan 

önceki eski İran inancına dayandığını iddia ederler.190 Dolayısıyla ‘‘yedi melek’’ 

anlayışının Yâresân inancına daha sonra dâhil olma ihtimali vardır.  Aslında Farsça 

“Heften” (yedi) olarak da bilinen bu topluluğun sayısı tam olarak belli değildir. Bazı 

tecellî dönemlerinde beş, bazısında dört ve bazısında ise yedi olarak karşımıza çıkar. 

Bu kişiler her zuhûr döneminde farklı bedenlerle (dûn)  ile ortaya çıkarlar.191 

Bu pirlerin kimlerden oluştuğuna dair kaynaklarda farklı isimler geçse de192 

genel olarak ‘’Pir Bünyamin, Pir Davud, Pir Musi, Mustafa, Remzbar, İbram Şâh, 

Yadigâr’’193 isimleri daha çok ön plana çıkmaktadır. Tecellî dönemlerine göre 

sayıları değişen bu kişilerin listesi kaynaklar şu şekilde vermektedir: 

 

Havendegar Dönemi: Cebrail, Mikail, İsrafil, Azrail. 

Ali Dönemi: Salman, Nusayr, Fatma, Muhammed, Hasan, Hüseyin. 

 
188 Sefîzade, 189. 
189 Sıddık Sefîzade, Devre-yi Heftewane (Tahran: Kitaphâne-i Tahurî, 1982), 18-19.,22-23. 
190 Sıddık Sefîzade, Niviştehay-e Perakende-i Derbare-i Yâresân-e Ehl-i Hak, 89. 
191 İbrahim Karaca, “Ehl-i Haklar’da Yediler”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 

100 (13 Aralık 2021): 148-49, https://doi.org/10.34189/hbv.100.007. 
192 Karaca, 148-50. 
193 Hacı Ni’metullah Ceyhunbadî, Hakku’l Hakâyık ya Şâhnâme-i Hakîkât, II. Baskı (Tahran, 1982), 

357-65. 



40 

 

Şâh Hoşin Dönemi: Baba Bozorg, Kaka Reda (Rıza), Kara Fakıh, Baba 

Tahir, Mama Celale. 

Sultan Sâhak Dönemi: Pir Bünyamin, Davud, Pir Musa, Mustafa Davudan, 

Hatun Remzbar, Baba Yadigâr, Şâh İbrahim. 

Kırmızı Dönemi: Pir Kanber, Kaka Arap, Kaka Rahman, Kaka Pire, Hatun 

Zarbanu. 

Muhammed Bey Dönemi: Han Ateş, Han Abdal, Han Elmas, Han Cemşid, 

Perihan. 

Ateş Bey Dönemi: Han Abdal, Han Cemşid, Han Elmas, Dusti Hanım194 

 Bu isimler Yâresânların en yüce/pak melekleri195 olarak ta bilinir. Bu 

melekler farklı dönemlerde temiz bedenlere tecellî ettikleri Yâresân metinlerinde 

geçmektedir.196 Dolaysıyla bu yedi güç bazen melek bazen de insan olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

Bu bölüm ilahiyat açısından yorumlanabilecek çok farklı konular 

içermektedir. Yâresanların yaratılış düşüncesi, melek inancı, kurban ibadeti, dini 

ayinler, dûnadûn, simurg efsanesi, Hakk kavramı ve bazı Yâresân azizlerinin hayatı 

gibi farklı konular detaylı olarak bu bölümde ele almaktadır. Bu bölümü yazan pirler 

kısacası şunlardır: Sultan Sâhak, Pir Bünyamin, Halife Azizi Silemani, Halife 

Mehemed, Halife Şaşa, Halife Şâhabeddin, Halife Bapîr, Halife Emir, Halife Cebar, 

Davidi Kosuvar, Pir Musa Defterdar, Xatun Remzbar, Şâh İbrahim, Melek Geyar, 

Yar Zerdebam, Baba Yadigâr, Şeyh Mir Ahmed, Şeyh Bawesi, Şeyh Hebib Şâh, 

Seyid Mustafa ve Şeyh Ebul vefâ’dır.197 

Bu bölümde özellikle Sultan Sâhak’ın buyruklarına geniş yer verilir. Sultan 

Sâhak’ın bu inançtaki yerini anlamak için bu bölümün üzerinde daha çok durulması 

gerekir. 

 
194 Karaca, “Ehl-i Haklar’da Yediler”, 150. 
195 Sefîzade, Niviştehay-e Perakende-i Derbare-i Yâresân-e Ehl-i Hakk, 91-92. 
196 Sefîzade, 97. 
197 Sefîzade, Serencâmnâme ya da Hazine Kitabı, 190. 



41 

 

2.1.1.3. Gılem ve Kol 

Gılem ve kol, ‘’omuzda heybe’’ anlamına gelir. Bu bölümde önemli irfanî 

metinler bulunur.198 Ariflerin hasletleri, seyr-i sûluk, ruhun incelikleri, riyazet gibi 

birçok tasavvufî konu detaylı bir şekilde anlatılmaktadır. Tasavvuf edebiyatı 

bilinmeden bu bölümün anlaşılma imkânı yoktur. Zira oldukça edebi/tasavvufî 

terimler geçmekte ve sembolik bir dil kullanılmaktadır. Örneğin ‘’ O kâfirlerin 

evinde putları kırdı/Mısır’da dostun yurduna girdi’’199 dizelerinin anlaşılabilmesi 

için ‘’Put’’ kavramının tasavvufta neye tekabül ettiğini bilmek gerekir. 

Bu bölümde özellikle Pir Bünyamin’in tasavvufî kişiliği üzerinde 

durulmaktadır. Kitapta anlatılanlara göre Pir Bünyamin sırtında kilimiyle (heybe) alır 

ve inzivaya çekilir.200 Tezimiz konusu açısından bu karakter oldukça önemli 

olduğunu düşünüyoruz. Çünkü burada anlatın karakterin oldukça tasavvuf 

literatüründe kullanılan ‘’derviş’’ kavramıyla örtüşmektedir. Ayrıca burada oldukça 

başka tasavvufî kavramlar ve izahlar bulunmaktadır. 

Serencâm’ın bu bölümü ise hicri VIII. yüzyılda yazılmıştır. Bu bölümü ya da 

kitabı kaleme alan Yâresân rehberleri ise şunlardır: Sultan Sâhak, Pir Bünyamin, 

Davudi Kosivar, Şeyh Mir Ahmed, Şeyh Mustafa, Şeyh Muhammed Şarezorî, Şeyh 

Ebul’ Vefâ, Şeyh Hebib Şâh, Sey Şehabeddin ve Haci Bawesî.201 

2.1.1.4. Devrey-i Çilten 

 Serencâm’ın dördüncü bölümü olan ve ‘’kırklar dönemi’’ diye bilinen bu 

bölümdeki kelâm/defterler hicri sekizinci yüzyılda yaşayan Yâresânların büyük din 

âlimleri tarafından yazılmıştır. Bu bölümde de birçok irfanî konu ve kavramlar dile 

getirilmektedir. Safizade’ye göre bu bölüm önemli oranda İslam tasavvufunun 

etkisiyle yazılmıştır.202 Bu bölümü bakıldığında başta tasavvufun çok önemli bir 

kavramı olan vahdet-i vücûd, varlığın mertebeleri gibi konular ele almaktadır. 

Burada dikkatlice incelendiğinde bütün varlığın temelinde vahdet düşüncesi olduğu, 

hâkîkatin birliğe dayandığı düşüncesi görülür. Onlar gerçeğin bir ve tek olduğunu 

 
198 Sefîzade, Serencâmnâme, 311. 
199 Sefîzade, 251. 
200 Sefîzade, Serencâmnâme, 311-12. 
201 Sefîzade, Serencâmnâme, 314. 
202 Sefîzade, 390. 



42 

 

aynı zaman bu birliğin varlığın bütün aşamalarının kaynağı olarak tanımlıyorlar. 

Aynı şekilde varlığı hakkın sadece bir yansıması olarak görürler. ‘’Kırklar’’ı da 

Hakk’ın aydınlığının ışınları olarak düşünürler.203 

Çilten, Allah’ın kendi nurundan yarattığı kırk melektir. Heftevane’den sonra 

ve onlarla aynı cevherden yaratılan bu kişilerin Allah’a çok yakın olduğuna inanılır. 

Bu kişiler yeryüzünde huzur ve barışın elçilerdirler. Allah’ın muhtaç kullarının 

yardımına koşarlar. Bunlar, Sultan Sâhak döneminde ona inananlara tecellî 

etmişlerdir.204 

Burada şu noktaya değinmek gerekir. Çilten olarak bilinen bu kişilerin 

arsında Hasan Basrî, İbrahim Edhem, Abdurrahman Camî, Bayezid Bestâmî, Şeyh 

Cüneyd Bağdâdî, Şems Tebrîzî, Mevlânâ Celâleddîn-i Rumî, Şeyh Safiyeddîn 

Erdebîlî, Hacı Bektaşı Velî205 gibi tasavvuf alanında meşhur olmuş kişilerin ismi 

geçmektedir. Bu da bu inancın tasavvufla ne kadar hemhal olduğunu ve dolayısıyla 

tasavvuf ile olan yakınlığını gösteren başka bir kanıttır. 

 Bu kelâmları yazan Yâresân din âlimleri ise Sultan Sahak, Pir Bunyamin, 

Davud Kosivar, Pir Musa Defterdar, Remzbar, Mustafa Davdani, Baba Yadigar, Şâh 

İbrahim’den oluşmaktadır. Ayrıca Havraman halkından olan ve bu bölüme katkıda 

bulunan ekleme yapan başka âlimlerde vardır. Bunlar Kanun, Siyâd, Lamî, Pişeng, 

Avreng, Hezavî, Şimşal, Seykal, Ezazîl, İdrak, Hancı, Mestî, Kazî, Verdî, Nişan, 

Cerge, Seka, Biya, Merzî, Tevar, Saraf, Sirur, Zertâb, Kendil, Şemil, Tofik ve Herir 

gibi kişilerden oluşmaktadır.206 

2.1.1.5. Devrey-i Abidin-î Câf 

Abidin-i Câf, Yâresânların en büyük dinî önderlerinden biri olup 720/1340 

yılında Şehrizor’da dünyaya geldiği rivayet edilir.207 Yâresân metinlerine göre 

kendisi daha küçük yaşta ilim tahsil etmeye başlamış, felsefe, tasavvuf, bâtınî ilimler 

gibi birçok alanda eğitim almıştır. Abidin-i Câf, belli bir yaştan sonra Sultan 

 
203 Sefîzade, 389. 
204 Ocak, Dîn û Mîtolojî, 133. 
205 Karaca, “İran Ehl-i Hakları Örneğı̇nde; İnanç Merkezli Toplulukların Sosyal Yapıları Oluşumunda 

Dı̇nı̇ İnanışların Etkı̇sı̇”, 286. 
206 Sefîzade, Serencâmnâme, 491-542. 
207 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak133. 



43 

 

Sâhak’la tanışır, onun hizmetine girer. En son Sultan Sâhak’tan irşâd hırkasını alır. 

İnsanları irşâd etmeye başlayan Câf, ömrünün sonuna kadar Şehrizor’da yaşadığı ve 

hicri VIII. asrın sonlarına doğru vefat ettiği varsayılır.208 

Abdin-i Câf ile ilgili Serencâm’da yer alan bu bölüm otuz bir kelâmdan 

oluşmaktadır. Serencâm kitabının beşinci kısımda yer alan bent önemli bir bölümdür. 

Bu bölümde bazı temel dini konular ele alındıktan sonra o döneme ait tarım ve 

üretim biçimi ilgili bazı bilgiler de verilmektedir. Ayrıca o dönem toplumsal yapıyı 

oluşturan bazı aşiret ve kabilelerinin ismi de mevcuttur. Bu isimler ‘’Abidin-i Câf 

Dönemi’’ adlı bölümde geniş yer kaplamaktadır. Kitabın bu bölümünde Hak; tek ve 

eşsiz, her şeyi yaratan yüce bir varlık olarak geçmektetedir. Bu bölümde Sulatan 

Sâhak da Hak’ın mazharı ve ayinesi209 hem de Yaresânî inancının kurucusu ve 

düzenleyici olarak karşımıza çıkar. Bu bölümde de Sultan Sâhak’ın deyişlerine geniş 

ver vermiştir. 

Yâresâniliğin en temel ahlaki ilkeleri bu bölümde yer almaktadır. Rasti, paki,  

nisti, reda (Yâresâni inancının dört temel erkânı sayılır) bu bölümde geniş bir şekilde 

ele alınmaktadır.210 

Bu bölümde en çok vurgulanan ve ısrarla tavsiye edilen huy dürüstlüktür. 

Onlara göre ergenlik çağına erişen herkesin doğruluk ve dürüstlüğe yönelmesi 

gerekir. Her türlü yalanlardan ve yalancılardan uzaklaşılması gerekir. Çünkü yalanlar 

insanları belaya sürükler, doğrular ise insanı saflık ve güzelliğe eriştirerek onu 

kurtarır.211 Yâresânîlikteki bu inanç, tasavvufun en temel kavramlarından biri olan 

sıdk kavramıyla bir bağ kurulabilir. Tezimizin son bölümünde bunları detaylı bir 

şekilde ele alacağız. 

2.1.1.6. Küçük Serencâm 

Bu bölüm Serencâm’ın altıncı ve son bölümüdür. Bu bölüm özetle 

Yâresânların şeriatı anlatılır. Bu bölümde dine bağlılık, alçak gönüllülük, cem’, 

cemhâne, kurban ayinleri, çocukların isimlendirilmesi, ölülerin yıkanması, evlilik ve 

 
208 Sefîzade, 134-35. 
209 Sefîzade, Serencâmnâme, 392. 
210 Sefîzade, 391-400. 
211 Sefîzade, 491-512. 



44 

 

komşu ziyareti, temizlik gibi dini vecibeler üzerinde durulmaktadır.212 Bir bakıma bu 

bölüm Yâresânların ‘’ukubat’’ bölümüdür. Ayrıca Yâresâniliğin dört esası olan          

‘’rasti, paki, nısti, reda’’ kavramları bu bölümde tekrar ele alınmaktadır.213 Zira bu 

dört temel, Yâresâniler tarafından çok önemsenmektedir ve temel metinlerinden 

sıkça geçmektedir. 

  Bu bölüm ‘’Evvel ve Ahir yardır’’ cümlesiyle başlar. Bu cümleyi 

Yâresânların günlük hayatlarında da sıkça denk gelmekteyiz. Bu bir anlamda her 

zaman Allah’ı hatırlama, ona dayanıp tevekkül etme, sürekli kendini onun huzurunda 

hissetme düşüncesine dayanır. Bu cümle tasavvufta çokça kullanılan, ‘’Allah Evvel 

ve Ahir’dir’’ ayeti ile ilişkili olduğunu düşünüyoruz. 

2.1.2. Defter-i Rumuz-i Yârestan 

Yâresânî inancını anlamak için başvurulması gereken en önemli kaynaklardan 

biri de Defter-i Rumuz-i Yârestan’dır. Rumuz işaret anlamına gelen Arapça bir 

kelime olup remzin çoğuludur.214 Dolayısıyla bu kitap ‘’Yâresânî inancının sırları’’ 

anlamına gelir.  Bu kitap Yâresânların önemli pirlerinden biri olan Seyyid Şâh 

İbrahim'e ait metinler olmak üzere Yâresân metinlerinin çoğunun bir derlemesi 

şeklinde hazırlanmıştır. Bu kitap en erken dönemlerinde XIX. yüzyılda Yâresân 

pirlerinden olan Teymur dönemine kadar ki metinlerden oluşmaktadır. Kitaptaki 

müsveddelerin dört yüz yılı aşkın bir dönem önce yazıldığı söylenir.215 Her biri bir 

devri kapsayan bu kitap, yedi ayrı ciltten oluşur. Tümü Goranice ve nazım biçiminde 

yazılmıştır. Bu kitap şu şekilde ciltler halinde sınıflandırılmıştır: 

A. Birinci cilt:  Üç ‘’Defter’’ den oluşur. (Defter; Yâresâni kültüründe kitapçık 

için kullanılan bir terimdir). Bu cilt Sultan Sâhak’ın ilk dönemine ait olduğu 

rivayet edilir.216  Yâresânların çok önemsedikleri bir kitap olan ‘’Defter-i 

Divan-i Gewre’’ kitabı bu üç kitapçıktan oluşan defterlerin içinde yer alır.  

 
212 Vali, Kurdên Yâresân, 68-69. 
213 Sefîzade, Serencâmnâme, 553-54. 
214 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Anka Yayınları, 2004), 

515. 
215 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 64. 
216 Hamzehʼee, 64. 



45 

 

B. İkinci cilt: Şâh Hoşin  ve Perdivarî dönemine ait metinleri kapsamaktadır. Bu 

döneme ‘’Devre-i Zolal Zolal’’ da denmektedir. Bu bölüm özellikle o 

dönemin iki ana meleği Baba Yadigâr ve  Şâh İbrahim üzerinde durmaktadır. 

C. Üçüncü cilt, Sultan Sâhak döneminde yaşadığını rivayet edilen ve 

Yâresânların önemli bir dini lideri olarak kabul edilen Abidin-i Câf 

hakkındadır. Abidin-i Câf ile ilgili Serencâm kitabında da uzun bir bölüm 

mevcuttur. Serencâm kitabının beşinci kısımda Abidin-i Câf ile ilgili yer alan 

bu bölüm bazı temel dini konular ele alındıktan sonra o döneme ait tarım ve 

üretim biçimi ilgili çeşitli bilgiler verilmektedir. Ayrıca o dönem toplumsal 

yapıyı oluşturan bazı aşiret ve kabilelerinin ismi hakkında geniş bilgiler 

bulunur.  

D. Dördüncü ve beşinci ciltler: Bu bölüm Nevroz adında bir Yâresân pirinin 

tarafından şiirsel bir tarzda  yazıldığı söylenmektedir. Bu kişinin Hicri 1260’lı 

yıllarda yaşadığı söylense de217 onun doğum ve ölüm tarihîne dair net bir bilgi 

yoktur.  

E. Altıncı cilt: Bu cilt, Banyararı’lı Teymur tarafından şiirsel bir tarzda 

yazılmıştır. Kendisi’nin Seyyid Baraka’ın döneminde yaşadığı tahmin 

edilmektedir. Fakat onun hayatı ile ilgili Yâresân metinlerinde pek bilgi 

bulunmamaktadır. 

F. Yedinci cilt: Bu cilt, ilk Yâresân dini metinlerinden biri kabul edilir. Kimin 

tarafından yazıldığı tam olarak bilinmeyen bu bölüm ’’Devre-ê Damyarî’’ 

adıyla meşhur olmuştur. Bazı araştırmacılara göre bu defter Yâresânlar’ın en 

önemli dini ve tarihsel belgelerden biridir.218 

Yukarıda saydıklarımıza ek olarak sonraki dönemlerde yazılan ‘’Defter-i 

Perdiverî’’219  Yâresânların bir diğer önemli dini metnidir. Bu kitap ‘’Devrey-i Pîr 

Alî, Devrey-i Damyar, Devrey-i Şâh Veys Kulî, Defter-i Sava, Defter-i Zolal, Defter-

i Baba Yadîgar ve Şâh Îbrahîm’’220 gibi defterlerden oluşur. Bunların yanında farklı 

zamanlarda yazılan Defter-i Seyîd Hamûş  (1440), Defter-i Îl Beg-î Câf (1492-1553), 

 
217 Hamzehʼee, 64. 
218 Hamzehʼee, 64-65. 
219 Cansu Kılıçarslan, “Kürt Tarihî Dergisi”, İsmail Beşikçi Vakfı Yayınları, sy 11 (16 Aralık 2020): 

33. 
220 Shahab Vali, “Nasandina Giştî ya Edebîyata Dînî ya Kurdên Yâresânî”, Nûbihar Akademi, 2016, 

116. 



46 

 

Defter-i Han Elmas (1713), Defter-i Dervîş Zulfîkâr (1835-1915), Defter-i Dervîş 

Kolî221 gibi defterlerde bulunur. Bunlara ilaveten farklı defterler isimleri de 

Serencâm’da geçmektedir.222 Ancak bütün bu defterleri yazmak, açıklamak 

maksadımızın dışına çıkacağından en önemli olanları açıklamakla yetiniyoruz. 

2.1.3. Şâhnâme-i Hâkîkat 

‘’Şâhnâme-i Hâkîkat’’ ya da ‘’Hakk’ul Hakayık’’ Yâresân dinî önderlerinden 

olan Hacı Nimetullah Ceyhunbadî tarafından kaleme alınmış önemli bir Yâresân 

metnidir. Bu kitap yaklaşık olarak sekiz yüz sayfadan oluşmaktadır. Haci 

Ni’metullah (1288/1871) yılında Kırmanşah yakınındaki Ceyhunabad köyünde 

doğdu ve (1338/1920)’de vefat etti. 1909’da tamamladığı kitabında dininin hem 

yazılı he de sözlü geleneğini şiirsel bir dil ile ifade etmeye çalıştı.223 

Ceyhunbadî, pek çok açıdan Yâresân inancı üzerine damgasını vurmuş bir 

kişiliktir.  Bütün Yâresânileri bir çatı altında toplama ve bu inancı eski orijinal haline 

döndürmek gibi bir projesi olduğu söylenir.224 O da Sultan Sâhak gibi Yâresân 

inancını yeniden ihyâ etmeye çalıştı. Bunu yapmak için Yâresâni inancında önemli 

bir yer tutan ‘’Sahib-i Zaman’’ (Zamanın Sahibi)225 düşüncesini devreye sokmuştur. 

Zira bu şekilde söylediklerinin bağlayıcılığının daha fazla olacağını düşünmüş ve bu 

manevi makamdan yararlanmaya çalışmıştır. Bunun için Ceyhunbadî bir aydınlanma 

yaşadığının rivayet edilmektedir.226 Ancak onun bu çalışması bazı Yâresân 

mensupları tarafından benimsenirken, geri kalan önemli bir grubun eleştirilerine ve 

hatta ajanlıkla suçlamalarına neden olmuştur. Yâresânların önemli bir alt kolu olarak 

kabul edilen227 ve daha çok Irak bölgesinde yaygın olan Kakaîlerin, Ceyhunbadî’nin 

bu söylediklerine inandıklarını ve onun yolunda olduklarını bazı kaynaklar 

 
221 Vali, 116. 
222 Sefîzade, Serencâmnâme, 20. 
223 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 65. 
224 Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini Azınlıklar, 83. 
225 Yâresâni inancında ‘’sahib-i zaman’’ kavramı, Pir Bünyamin’in metafizik otoritesini ifade eden bir 

kavramdır. Bkz. Khanna Omarkhali ve İbrahim Bingöl, ed., Kürdistan’da Dini Azınlıklar: Ana-

Akım Dışında Kalanlar, (İstanbul: Avesta Yayınları, 2014), 78-79.Tasavvuf literatürüne göre 

Sâhib-i zaman; zamanın etkisinden kurtulmuş, geçmiş ve gelecek düşüncesinden sıyrılmış olan 

zamanın kutbudur. Bkz. Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: 

Anka Yayınları, 2004), 536. Dolaysıyla bu kişi zamanın hükmünden çıkmıştır. Böyle bir kimse 

birliğin hallerini tam idrak etmiştir. Dolaysıyla böyle bir kişi zaman ve mekânla mukayed olmaz. 

Abdürrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: iz Yayıncılık, 2004), 323. 
226 Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini Azınlıklar, 46-78. 
227 C.J. Edmonds, Kürtler, Türkler ve Araplar, 1.baskı (İstanbul: Avesta, 2003), 245-48. 



47 

 

söylemektedir.228 Ancak ciddi eleştirilere maruz kaldığını yaptığımız saha 

çalışmalarında da denk geldik. 

‘’Şâhnâma-i Hâkîkat’’ kitabını sadece Hacı Ni’metullah’ın en önemli eseri 

olarak görmek eksik olur. Bu kitap aynı zamanda bu inancın bir üyesi tarafından bu 

inanç hakkında yazılmış en temel eserlerden biridir. Dünyanın yaratılışından XIX. 

yüzyılın sonuna kadar, tarihsel bir bakış açısıyla kronolojik olarak ele alan ve bir 

araya getiren oldukça kapsamlı bir kitaptır.  Dolayısıyla bu eser, Yâresân inancının 

tarihîni, teşekkül sürecini, meramını anlamak için önemli bir kaynaktır.  

Bu kitabın içeriği bakıldığında tezimizin konusunun anlaşılması açısından 

oldukça önemlidir. Hz Âdem’in yaratılışı229 ile başlayan bu eser Yâresânların en 

önemli şiarı olan‘’ Evvel ve Ahir yardır’’230 cümlesiyle biter. Ceyhunbadî burada 

yaratılış düşüncesini tasavvufî bir bakış açısıyla ele aldığını görmekteyiz. Gerek 

kitabın konuların dizilişine ve gerekse kitabın içerine bakıldığında tam tasavvufî bir 

kitabı andırdığını rahatlıkla söyleyebiliriz. 

Ceyhunbadî bu kitapta, Suriye Alevîleri’nin (Nusayriler) Ehl-i Hak yolunda 

ve Şiî bir inanç olduğunu, dolayısıyla Müslüman olduklarını ispatlamaya çalıştığını 

da görmekteyiz231 Nusayrîler’i, Yâresânlar ile ilişkilendiren başka araştırmacıların 

olduğunu232 belirtmek gerekir. Ancak yaptığımız çalışmalara göre bu iki inancın 

ortak öğeleri olmakla beraber aynı inanç olduğu şeklindeki yaklaşımlar gerçeği 

yansıtmamaktadır. 

 Ceyhunbadî, Şâhnâme-i Hâkîkat kitabını yazmakla kalmamış, kendi yolunda 

gelenler için Furkan el-Ekber, Asar el-Hak gibi farklı eserler de yazmıştır. Bu 

kitaplarda kendi yolunda olanları dervişler, müritler ve tövbekârlar diye üç gruba 

ayırmaktadır.233 Bu kavramlar tasavvuf kültüründe sıkça kullanılmaktadır. Bu 

kavramları üçüncü bölümde detaylı bir şekilde ele alacağız. 

 
228 Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini Azınlıklar, 89. 
229 Ceyhunbadî, Hakku’l Hakâyık ya Şâhnâme-i Hakîkât, 7. 
230 Ceyhunbadî, 571. 
231 Algar, “Ehl-i Hak’’, 10/514 
232 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 30. 
233 Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini Azınlıklar, 91. 



48 

 

2.1.4. Burhan’ul-Hak 

Bu kitap, Hacı Ni’metullah Ceyhunabadî’nin oğlu olan Nur Ali Elahi 

tarafından yazılmış önemli bir Yâresân dinî metnidir. Nur Ali Elahi, Hazreti Elahi, 

Ustad Elahi gibi lakaplarla meşhur olmuştur. Felsefe, müzik, din vb. birçok alanda 

uzman olduğu söylenir.234 Elahi hem bir reformcu hem de bir konformist olarak 

düşünülebileceği gibi tasavvufa da oldukça ilgisi olan ve tasavvufta derinleşen biri 

olduğu söylenmektedir. Onun Burhan’ul-Hakk kitabı, şüphesizki Yâresânilerin dinî 

inanç ve ritüelleri ile ilgili en önemli belgelerden biri olduğunu söyleyebiliriz. Bu 

kitap Yâresânilerin ne ve kim olduklarını, temel düşüncelerinin ve amaçlarının ne 

olduğunu sade bir dille anlatır.  Burada ayrıca Yâresâni inanç ve ibadetlerine geniş 

yer verir. Kitap ‘’ Ehl-i hak nedir?’’235 sorusu ile başlar ve ‘’ Zât-ı mihman’’236 yani 

‘‘ilahi tecellî’’ konusuyla biter. Dolayısıyla kitap oldukça tasavvufî bir eser 

görünümü vermektedir. 

Burada şu noktaya değinmekten fayda görüyoruz. Söz konusu olan bu inancın 

ismi eski dinî metinlerin (Serencâm) daha çok ‘’Yâresân’’ olarak geçerken 

Ceyhunbadî ve Elahi’in kitaplarında ‘’Ehl-i Hak’’ kavramı daha sık geçmektedir. Bu 

onların tasavvufî kişiliklerinden ve tasavvufî bakışlarından kaynaklandığını 

düşünüyoruz. Zira bu kavram daha çok tasavvuf kültüründe kullanılmakta olup eski 

Yâresân kelâmlarında denk gelmemekteyiz. 

Nur Ali Elahi’in nasihatlerinden oluşan ‘’Sed Goftar’’(Yüz Nasihat) kitabı da 

onun tasavvufî yönünü anlamak açısından önemli bir kaynaktır. Zira bu kitap 

dikkatlice incelediğimizde neredeyse her cümlesinin tasavvufî unsurlar içerdiğini 

göreceğiz. Hemen ilk sayfalarında ‘’ İrfan; şeriatın neticesi, felsefe ve hikmetin 

gayesidir’’237 cümlesi ile başlar, ’’iman eden, inandıklarıyla amel eden herkes 

hâkîkate erer’’ 238 cümlesiyle son bulur. Özetle kitap baştan sona tasavvufî unsurlarla 

dolu olduğunu söylersek abartmış olmayız. 

 
234 Soltanî, Tarih-i Handanhay-i Hakîkat ve Meşahir-i Muteahîrî Ehl-i Hakk Der Kırmanşah, 194. 
235 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 5. 
236 Elahi, 633. 
237 Elahi, 100 Goftar, 5. 
238 Elahi, 150. 



49 

 

2.2. İNANÇ ESASLARI  

Yâresânîlerin, başta İslam olmak üzere diğer dinlerle ciddi bir etkileşimi 

olmuş ve dolayısıyla diğer inançlarla ortak inançları vardır. Bu açıdan bakıldığında 

bazı araştırmacılar kabul etmese de239 günümüzde eklektik bir yapıya sahip olduğu 

inkâr edilemez bir gerçektir. Sözlü kültür ile aktarılan ve sistematik bir yapıya 

dönüşmeyen bir inancın, birçok inanıştan etkilenmesi, motifler taşıması doğal bir 

durumdur. Bunun yanında Yâresanilerin kendilerine has bazı inançları ve gelenekleri 

de olduğunu daha önce ifade etmiştik. Her ne kadar farklı inançların/düşüncelerin 

izlerini taşısa da Yâresâniliğin tek tanrılı bir din kabul etmek mümkündür. Bu 

konuda önemli çalışmaları olan Hamzah’’ ee şöyle demektedir: 

‘’Yâresânilik tek-Tanrılı bir din kabul edilmelidir. Fakat onun tek-Tanrılık 

yapısı başlıca üç tek-tanrılı dinlerinkinden farklıdır. Yâresân’a göre yalnız bir Tanrı 

vardır lakin O insan biçiminde zuhûr eder. Şu ana kadar Tanrı’nın o türden yedi 

büyük ve çok sayıda küçük tecellîsi gerçekleşmiştir. Her teofaniye farklı bir grup 

melek eşlik etmiştir’’.240 

Hamzeh’ee burada Yâresânîlikte var olan dûnadûn düşüncesinde hareketle bu 

inancı diğer semavi dinlerden farklı olduğu sonucuna varmaktadır. Ancak ilk 

görünüşte İslam’dan farklıymış gibi görünen bu yaklaşım aslında tasavvuf 

terminolojisinde kullanılan tecellî düşüncesiyle paralellik arz ettiğini söylenebilir. 

Bunu dûnadûn başlığının altında detaylandıracağız. Ancak burada şu noktaya da 

değinmek gerekir. Yâresânilik düşüncesi ilk etapta tasavvufî bir hareket olarak ortaya 

çıkmış olma ihtimali yüksek olsa da günümüzdeki haliyle birçok farklı inançla ortak 

yanı bulunan ve diğer inançlardan öğeler barındıran bir inanç manzumesi görünümü 

vermektedir. Yâresânilerin inançları genel olarak şu şekilde ele alınabilir. 

2.2.1. Dûnadûn ve İlahî Tecellî  

Dûnadûn kavramı Yâresâni düşüncesinde önemli bir yer tutmaktadır. Dûn, 

Goranice de elbise, cam, libas241 gibi anlamlara gelir. Burada kast edilen şey Allah’ın 

sembolik bir şekilde kıyafet değiştirerek insanda tecellî etmesidir. Onlara göre her 

 
239 Vali, Kurdên Yâresân, 24. 
240 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 178. 
241 Hamzehʼee, 151. 



50 

 

insanda Allah’ın bir parçası bulunur. Bu parça (zerre) sürekli pak tenlerde 

gezinmektedir.242 Bazı araştırmacılar Yâresânilerde var olan bu inancı (dûnadûn) 

hulul ya da tenâsûh diye adlandırsalar da, bu kavram Yâresâni metinlerinde farklı 

anlam ve içeriği sahiptir.  Bu kavram oldukça İslam tasavvufunda yaygın olan tecellî 

kavramını çağrıştırmakta ve çoğu yerde aynı anlamda kullanılmaktadır. Kelime 

olarak zuhûr anlamına gelen tecellî, tasavvuf terminolojisine göre, mutlak olarak 

bilinmez olan Hakk’ın (gayb), kendini gitgide daha somut suretlerde izhâr etmesi 

sürecidir.243 Başka bir ifade ile Allah’ın ariflerin gönlünde zâhir olmasıdır. Tasavvuf 

düşüncesine göre insanlar hicaplara bürünmüştür. Dolayısıyla Allah ile kulları 

arasında yetmiş bin hicâb vardır. Bazı tarikatlarda bu hicaplar yedi nefse denk 

gelmektedir.244 Allah, farklı şekillerde tecellî ederek (tecellî-i zât, tecellî-i sıfat)245 bu 

hicapları kaldırır. Bu bağlamda Yâresâni kelâmlarında geçen dûnadûn kavramının 

oldukça tecellî kavramına yakın ve hatta yer yer aynı anlamda geçtiğini belirmek 

gerekir. Şâh Hoşin’e dayandırılan bir kelâmda şöyle geçmektedir: 

…‘‘ 

Mamam celalê kakam rengîne  

Don we don amam çine we çîne  

Ha êsta yorit û namim Xoşîne  

Her kes bişnasom pakiş mew kîne 

…’’246 

‘‘Annemin adı ‘’celal’’, abimin adı ‘’rengin’’dir 

 
242 Seyyid Haşim Ağacirî ve Hadi Ustuwerî, “Nigâh-i Nû Bı Ayin-i Ehl-i Hak Ba Tekiye Ber Kıtab-i 

Serencâm”, Hewarzehî, sy 3 (1392): 13. 
243 Toshihiko Izutsu İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar-Kavramlar, Çev. Ahmed Yüksel Özemre,  

1. basım, Kaknüs Yayınları Araştırma İnceleme serisi, 10 2 (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1998), 

207. 
244 Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 11. baskı, M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, nu: 82 

(İstanbul: M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2014), 197. 
245 Eraydın, 198-99. 
246 Shatav Naderi Moghadam, “Şı`rên Şaırên Yâresân û Hızrê Yarî”, 2016, 38, 

https://acikbilim.yok.gov.tr/handle/20.500.12812/706733. 



51 

 

Ruhum birkaç defa dûn değiştirmiştir. 

Şimdi de bu bedendeyim, adım Şâh Hoşin’dir 

Beni tanıyanın gönlünde kin ve nefret kalmaz.’’ 

Yukarıda da geçtiği gibi Yâresân kelâmlarında dûnadûn kavramı geçmekte ve 

bu kavram tecellîye kavramına yakın bir anlamda kullanmaktadır. Yâresân inancının 

temelinde Allah’ın art arda gerçekleşen bu tecellîlere olan inanç yatttığını 

söyleyebiliriz. Özellikle eski Yâresân metinlerinde tenâsûh ve hulul kavramlarına 

denk gelmemekteyiz. Onların inancına göre Allah, ezelde, denizin dibinde, bir 

incinin içerisinde bulunuyordu. Ardında ‘’Havenkar’’ (Yaratıcı bir güç) biçiminde 

zuhûr etti ve kendi özünü sergileyebileceği diğer bir ifadeyle tecellî edebileceği bir 

varlık (ruh)  yarattı.  Bu ilahi öz (Hak) Yâresâni kültüründe ‘’Zât’’ diye ifade 

edilir.247 

 ‘’Zât’’, Yâresânilik literatüründe çok önemli bir yer tutar. Bütün Yâresâni 

dini metinlerde bu kavram geçmektedir. Dolayısıyla ‘’Zât’’ kavramı Yâresâni 

doktirininde merkezi bir yere sahiptir.248 Bu inanca göre Allah, tarihîn farklı 

dönemlerinde bazı kişilere tecellî etmiştir.249 Yâresân inancında buna Allah’ın giysi 

(cam, cameh, lebas, dûn) değiştirmesi (dûnadûn) olarak ifade edilir. Yâresân dini 

metinlerinde bu kavramın ‘’ferr, kiras’’ şeklinde de geçtiğini görmekteyiz.250 Yâresân 

inancında ’’ilahi tecellî’’ dediğimiz bu durum farklı biçimlerde ve farklı yollarla 

gerçekleşir. Burada iki önemli noktaya değinmek gerekir: 

1. Yâresâni kültüründe ‘’İlahi tecellî’’ Hristiyanlıkta Hz İsa’nın dünyaya 

gelişi gibi ‘’bakirelik’’ düşüncesiyle ilişkilendirilir. Onlara göre ikinci teofani kabul 

edilen Hz Ali, Hakk’ın tecellîsine mazhar olmuştur. Burada Hz. İsa’nın Hz. 

Meryem’den hamile kaldığı gibi, Hz. Ali de, annesinden ‘’Hâkîkat’’te hamile kaldığı 

belirtilir. Benzer bir durum da Şâh Hoşin hakkında rivayet edilir. Yâresân dini 

 
247 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 151-52. 
248 Vali, Kurdên Yâresân, 33. 
249 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 151. 
250 Vali, Kurdên Yâresân, 33. 



52 

 

metinlerinde aktarılan rivayetlere göre Şâh Hoşin’in annnesi ağzına girilen bir 

nurdan hamile kalmıştır.251 

Kanaatimizce şifahi kültür ile aktarılan ve insanlar tarafından çok 

anlaşılmayan ‘’İlahi tecellî’’ ya da  ‘’Vahdet-i vücûd’’  gibi sembolik anlamlar ifade 

eden anlayışlar zamanla sadece zahiri ile anlaşılıp Hz. Ali’yi aşırı yücelten, onu 

Allah ile özdeşleştiren, Allah’ın yerine koyan ve Allah gibi gören algılara 

dönüşmüştür. Bu konunun "Mecaz, ilmin elinden cehlin eline düşse, hâkîkate inkılâp 

eder, hurâfâta kapı açar"252 düsturu açısından değerlendirilmesi gerektiğini 

düşünüyoruz. Bu gerçeğin farkında olmayan bazı araştırmacılar bu düşünceyi hulul 

ya da reenkarnasyonla karıştırmışlardır. Aynı durumun tarih süreç içerisinde 

Yâresâniliğe birçok açıdan benzerlik gösteren Alevîler için de gerçekleştiğini ifade 

eden bazı araştırmacılar vardır.253 

2. Yâresâniler ‘’İlahi tecellî’’ denilen bu durumu ifade etmek için bir takım 

farklı kavramlar kullanırlar. Bu konunun anlaşılması için bu kavramları irdelemek 

gerekir. Bu kavramlardan biri ‘’Zat-ı Mihman’’dır. Bu kavram, ‘‘Hak’ın kendisinde 

misafir olduğu kişi’’ anlamına gelir. Onların inancına göre Allah’ın kullarıyla farklı 

iletişim yolları vardır. Bazen farklı şekillerde tecellî ederek kulun kendisin farkına 

varmasını, kendini hatırlamasını sağlar. Bu kavaramın dışında bazı farklı terimlerin 

de kullandığına denk geliyoruz. ‘’Padişah tarafından ziyaret edilen kişi’’ anlamına 

gelen ‘’ Şâh-ı Mihman’’ ve ‘’Allah tarafından ziyaret edilen kişi’’ anlamına gelen 

‘’Hûda Mihman,’’254 Allah’ın nuru anlamına gelen  ‘’Fer-i İzadi, Fer-i Yazdan’’255 

bunlardan bir kaçıdır. Bu kavramlar farklı gibi gözükse de temelde aynı düşünceyi 

ifade ederler. Buna benzer yaklaşımlar tasavvuf edebiyatında da denk gelmekteyiz. 

Yâresânilerdeki bu anlatı ve ‘’Şâh-ı Mihman, Zât-ı mihman, Far-e Yazdan, 

Dûnadûn’’ olarak kavramsallaştırdıkları bu durum aslında tasavvuf literatüründe 

çokça kullanılan ‘’Nur-i Muhammediye’’, ‘’Hâkîkatı Muhammediye’’ düşüncesinin 

bir yansıması olarak gözükmektedir.  Tasavvuf edebiyatında Hakîkat-ı Muhammedî 

ya da Nûr-i Muhammediye olarak bahsedilen bu durum, Allah'ın ilk defa ve ilk 

 
251 Vali, 48. 
252 Said Nursî Bediüzzaman, Mektubat (istanbul: Zehra Yayıncılık, 2006), 537. 
253 Sarıkaya, “Alevilik-Bektaşiliğin Tasavvufî Boyutu Üzerine”, 14-15. 
254 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 151-53. 
255 Hamzehʼee, 154-55. 



53 

 

varlık olarak Hz. Muhammed'i kendi nurundan yaratması anlamında 

kullanılmaktadır. Bu tasavvufî düşünceye göre ilk yaratılan varlık Âdem değil, Hz. 

Peygamberin nurudur. Diğer bir ifade ile o, ilk taayyün ve tecellîdir.256 Bundan dalayı 

Hz. Muhammed’e ‘’Ebu’l-ervâh’’ (ruhların babası) denmiştir.257 Hatta ‘’levlake’’ 

gibi bazı hadisler de kaynak gösterilerek dünyanın bile O’nun yüzü suyu hürmetine 

yaratıldığı düşünülmektedir. Buna göre, ilk önce Hakîkat-ı Muhammedî var olmuş 

diğer bütün yaratıklar ise bu hâkîkattin nurundan ve onun için yaratılmıştır.258 İbn 

Arabi de “Vücûd-ı mutlak”ın taayyün ettiği ilk mertebeye (taayyün-i evvel), 

‘’Hakîkat-i Muhammediyye’’ olarak isimlendirmektedir. En büyük ruh ta denilen bu 

makam bütün tecellîlerin birleştiği nurdur.259  Bu nurun kişiden kişiye ve en son Hz. 

Abdullah’a kadar nasıl geçtiğini mevlitler edebi bir tarzda anlatmaktadır. Ayrıca 

kendisi bir Yâresân mensubu olan ve Yâresânlar üzerinde yaptığı çalışmalarla 

tanınan Hamzeh’ee de,  Yâresânilikte var olan  ‘’Nûr-i Yezdan’’ (Allah’ın nuru) 

düşüncesinin temelinde ‘’Nur-i Muhammediye’’ olduğunu belirtmektedir.260 

Serencâm’da da bu durumu dile getiren kelâmlar vardır.261 Bu durumu (dûnadûn) 

farklı kavramlarla dile getiren başka tasavvufî eserler de vardır. Ahmedê Xanî’nin (ö. 

1119/1707)  önemli bir eseri olan Mem û Zîn’deki şu dizeler bu bağlamda 

zikredilmeye değerdir: 

‘‘… 

Nînin te tecazzu’ û temekkun 

Emma tu di wan dikî tewettun 

…’’262 

‘‘Ne parçalanan, ne de belli bir yer kaplayansın 

Ama tüm varlıkları kendine vatan edinensin.’’ 

 
256 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 563-64. 
257 Kâşânî, 30. 
258 Mehmet Demirci, “Hakîkat-ı Muhammediyye’’  TDV İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1997),  15/179-180 
259 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 185. 
260 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 154-56. 
261 Sefîzade, Serencâmnâme, 136. 
262 Xanî, Mem û Zîn, 78. 



54 

 

Tasavvufî yönü güçlü olan Xanî’in burada özellikle vatan edinme (tewettun) 

kavramı konumuz açısında üzerinde durulmaya değerdir. Zira Xanî burada, 

Yâresânların kullanmış oldukları  ‘’Dûnadûn, Şâh-ı Mihman, Hûda Mihman’’ gibi 

kavramları kullanmamış olsa bile Hak için kullandığı vatan edinme (tewettun) 

kavramına aynı analamı yüklediğini söyleyebiliriz. 

Burada önemli bir noktaya daha değinmek gerekir. Yâresânilik ile ilgili 

yapılan çalışmalarda yukarıda da geçtiği gibi ‘’tecellî’’ ya da ‘’dûnadûn’’ kavramı 

yanlış anlaşılmış ve yanlış aktarılmaktadır. Konu üzerinde yapılan çalışmalar 

tecellîyi, hulul ve reenkarnasyon gibi inançlarla oldukça karıştırıldığına tanık 

oluyoruz. Öncelikle şuna değinmek gerekir: ‘’Hulul’’ ya da reenkarnasyon’’ 

kavramları Yâresân kaynaklarından nadiren rastlanır. Hulul ve reenkarnasyon daha 

çok modern zamanlarda Yâresânilik ile ilgili yapılan çalışmalarda denk 

gelmekteyiz.263 Bunu ya yanlış analama ya da bilinçli bir sapma olduğunu 

düşünüyoruz. Zira Yâresân dinî metinlerinde bu iki kavramın yerine genellikle  

‘’ilahi tecellî’’ ya da ‘’dûnadûn’’ kavramı geçtiğini görüyoruz. Yâresân pirleriyle 

yaptığımız kişisel görüşmede, Allah’ın tecellî etmesinn ‘’Zâti’’ olmadığını ifade 

ettiler. Zira Allah zatıyla değil, esma ve sıfatlarıyla tecellî eder. Allah’ın bin bir isim 

ile teceli etmesi264 olarak ta ifade edilen bu durum irfan edebiyatında çokça 

kullanılmaktadır.265 Shahab Vali de bu düşünceyi destekleyecek bazı çıkarımlarda 

bulunmaktadır. 266 Dolayısıyla yukarda da geçtiği gibi burada kullanılan ‘’Zât-ı 

Mihman’’ kavramına yüklenen anlam dikkat etmek gerekir. Onların en eski 

metinlerinde geçen ‘’Ben Ali’yi Allah olarak görmüyorum ve ondan ayrı da 

görmüyorum’’267 cümlesi bu bağlamda değerlendirilebilir.  

Elahi’in bu konuya getirdiği açıklamalar da bu konunun anlaşılması için 

oldukça önemlidir. Elahî, dûnadûn düşüncesini bir ilahi lütuf olarak görür ve ‘’Zât-ı 

Mihman ve Zat-ı Beşer’’268 diye bir ayrım yapar. Ona göre bu konu Yâresân 

 
263 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 199. 
264 Abdurrahim Alkış, “Vahdet-i Vücûd Ârı̇flerı̇ne Göre Eimme-i Sebâ (Ümmehât-ı Esmâ) İmâmü’l-

Eimme ve Cenâb-ı Hakk’ın Sayısız İsı̇mlerı̇”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 9, sy 31 (01 

Mayıs 2010): 235-37. 
265 Izutsu, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar-Kavramlar, 207-10. 
266 Vali, Kurdên Yâresân, 37. 
267 Behrami, Osture-i Ehl-i Hak, 33. 
268 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 177-78. 



55 

 

mensupları tarafından doğru anlaşılmadığı için tenâsûh ve hulul ile karıştırılmıştır. 

Ona göre ‘’Zat-ı Mihman’’ tenâsüh değil ‘’tecellî’’dir ve ‘’Zât-ı Beşer’’ ise hulul 

değil ‘’Dûn/cam’’dır.269 Elahi’nin tecellî dair bu sınıflandırmasına benzer bir 

sınıflandırma da İbn Arabi’de görmekteyiz. Ona göre de tecellînin ‘’feyz-i akdes ve 

feyzi mukaddes’’ diye iki ayrı veçhesi bulunur.270 

Yâresân inancına göre Hakk’ın farklı biçimlerde tekrar tekrar zuhûr etmesi 

(dûnadûn) insan ruhu için geçerli bir durumdur. Değişim sadece insan bedeni için söz 

konusudur. Dolayısıyla ruh farklı kalıplara girmez ve değişmez.271 Bu bakımdan 

ölüm denilen şey, onlar için bâtın dünyasına yapılan bir yolculuktur.  Dûnadûn 

denilen şeyin amacı ruhun kusursuzluğa diğer bir ifadeyle kemâle erişmesi ve içinde 

doğduğu ilahi kaynakla birleşmesidir. Elahi buna ‘’Seyr-i tekâmül’’ demektedir. 272 

Burada da tasavvuf kültüründe çokça kullanılan ‘’Biz Allah’ın kullarıyız ve biz O’na 

döneceğiz’’273 ayetinin anlama biçimiyle Yâresânların yaklaşımı oldukça örtüştüğünü 

söyleyebiliriz. 

 Yâresân inancına göre, tüm insanlık başlangıçtan günümüze kadar ve 

gelecekte bu manevi gerçeğe (dûnadûn) bir şekilde yöneldi, yöneliyor, yönelmeye 

devam edecektir. Dûnadûn’un amacı ise, insan ruhunu bir yaşamdan ötekine 

geçerken arınmasıdır. Her yaşamda kötülükten kaçınarak, iyilik yaparak bir sonraki 

yaşama ulaşmaktır. Daha fazla iyilik yaparak, doğru yolda yürüyerek sonuca 

ulaşmak, aslına dönmektir ki bu da Allah’ın ruhudur.274 Bu ruh bütün evreni 

kuşatmıştır. İnsanın en son aşaması zikredilen bu ruhla bütünleşmektir. Bu bir 

bakıma insanın aslına rücu’ etmesidir. Bu nedenle Yâresâniler, “Hiç kimseyi 

kötüleme, çünkü biz sadece insanın dışa yansıyan tarafını görebiliriz. Ama ruhunun 

pak olup olmadığını, ruhunun hangi temizlik evresinde bulunduğunu bilemeyiz” 

derler.  

Burada Yâresânların kötülük problemine değinmekte fayda görüyoruz. 

Yukarıda değinilen kötülük problemi ile tasavvufta kötülük probleminin de ele alınış 

 
269 Elahi, 177-78. 
270 Izutsu, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar-Kavramlar, 210-11. 
271 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 440-41. 
272 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 101. 
273 Bakara 2/56 
274 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 200. 



56 

 

biçimi oldukça örtüşmektedir. Kötülük problemi başta Gazalî’nin İhyâ eseri olmak 

üzere birçok tasavvuf klasiklerinde karşımıza çıkmaktadır. İbn Arabî de,  ‘’doğal 

kötülük’’ ve ‘’ahlâkî kötülük’’  şeklinde kötülüğü ikiye ayırarak bu konuyu etraflıca 

izah etmektedir.  Ona göre bu mükemmel evren Allah’ın tenezülgâhıdır. Burada 

çirkin olarak görülen şeyler de gerekli olup bu düzenin bir parçasıdır.275 Dolayısıyla 

tasavvuf kültürüne göre her şeyin görünen yüzü ve görünmeyen yüzü vardır. Bu 

açıdan bakıldığında Yâresân inancında da herhangi bir dine mensup olabilir. Çünkü 

tüm dinler aynı hâkîkati farklı şekillerde ifade edip bir tek hâkîkate doğru giderler. 

Hiç bir inanç, din, kültür, dil ve ırk kötülenmemeli, ya da hakaret edilmemelidir. Zira 

hâkîkatin kimde olduğunu bilemeyiz. Yâresân felsefesi ve ahlâkının esası da bu 

düşünceye dayanır. Bundan dolayı davranışlarda af edici, geniş kalpli olunması 

gerektiği düşünülür. Arınma (paki), alçakgönüllülük (nisti), dürüstlük (rasti), 

fedakârlık ve cömertlik (reda), Yâresâni inancının temel şartlarından olup bu 

minvalde değerlendirilebilir. 

Bir Yâresân piri olana Kakaî bu konu ile ilgili  ‘’ Var olan her şey Tanrı’nın 

tecellîsidir. Tanrı insan olamadığı gibi, insan da tanrı olmaz! Ama onun zatının 

gücünü yani enerjisinin tecellîlerini yeryüzünde görmek mümkündür’’276 şeklindeki 

sözleri konunun anlaşılması açısından önemlidir. 

Yâresânlara göre Hakk’ın zuhûr ve tecellî etmesindeki gaye, ruhun 

tasfiyesidir. Yâresânlar literatüründe buna ‘’Seyr-i tekâmül’’ denir. Seyr-i tekâmülün 

olabilmesi için en az “bin bir dûn değiştirme” aşamalarında geçmesi gerekir. Burada 

anlatılanlar ile tenâsûhten çok farklı olduğu muhakkaktır. Yâresânilikte öncelikle 

tenâsûhteki gibi insan ruhu her varlığın kalıbına girmez. Değişim sadece insan 

bedeni ile sınırlıdır. Tenâsûh inancında Yâresânilikteki inancın aksine seyr işlemi 

durmaksızın devam eder. Ayrıca geriye dönüş̧ mutlak bir zorunluluk değil, 

Hâvendigâr’a yaklaşma mesabesindedir.277  

 
275 İbn Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, 2.bs (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2006), c. 

VIII.338-345. 
276 Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakaîlik”.  
277 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 441. 



57 

 

2.2.2. Melek İnancı ve Reenkarnasyon 

Reenkarnasyon, Fransızca bir kavram olup yeniden beden tazelemek 

anlamına gelen (reincarnation) kökünden gelmektedir.278 Hint kültüründe bu kavram, 

bedenden ayrılan ruhun bir başka bedene tekâmül etmek üzere girmesi279 anlamında 

kullanılır. İncarnation kavramı batıda daha çok Hz. İsa için kullanılmıştır.280 Bu 

sözcüğün Arapça’da karşılığı ise “tenâsüh” olarak ifade edilir. Yer yer farklı 

anlamlara gelebilen bu kavram, Arapça’da biri diğerini takip edip yok etmek 

anlamında da kullanılır.281 Kaynaklar nskh (ruhun başka bir insana göç etmesi), 

meskh (ruhun bir hayvan bedenine göç etmesi), reskh (ruhun bir bitkiye göç etmesi) 

ve feskh (ruhun bir sürüngen, böcek gibi hayvanlara göç etmesi) diye dört tür 

tanâsühten bahsetmektedirler.282 

Reenkarnasyon, karma gibi inançlar genellikle Hint dinlerine dayandırılır. 

Hindular evrenin düzenli bir şekilde iş gördüğüne ve bu evreni yöneten bazı 

yasaların bulunduğuna inanırlar. Evren düzeyinde iş gören yasalar evrenin daha 

küçük parçalarına da bir şekilde yansıdığını düşünürler. Bu nedenle Hindular tıpkı 

evren gibi insanoğlunun ve diğer tüm canlı varlıkların da doğum, ölüm, yeniden 

doğum şeklinde bir döngünün olduğuna inanmaktadırlar. İşte yaygın olarak 

reenkarnasyon olarak söylenen bu tekrar tekrar dünyaya gelme olayı, Hindular 

tarafında samsara ya da karma inancı olarak ta tarif edilir.283 Yâresânî inancında 

oldukça tartışmalı bir yer alan bu düşüncenin (tenâsüh, reenkarnasyon) Yâresâni 

inancına ne zaman ve nasıl girdiği konusunda net bilgi bulunmamakla beraber bazı 

araştırmalara Yâresânların yaşadığı bölgelerde bu inancın Babek Hurremî üzerinden 

yayıldığını284  ifade etmektedirler. 

Genel olarak Yâresâni inancının merkezinde Allah düşüncesi bulunur. Ondan 

sonra ise dört melek ve yedi pir (heftan) düşüncesi ön pılana çıkar. Allah’ın tecellîsi 

 
278 Fikret Karaman, “Tenâsuh veya Reenkarnasyon Üzerine Bir Değerlendirme”, İ.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2017, 9. 
279 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 650. 
280 Karaman, “Tenasuh veya Reenkarnasyon Üzerine Bir Değerlendirme”, 10. 
281 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 650. 
282 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak). 
283 Mahmut Aydin, Ana Hatlarıyla Dinler Tarihî: Tarih, İnanç ve İbadet (Samsun: Ensar Neşriyat, 

2011), 75-76. 
284 Azimli, Abbâsîler Dönemi Babek İsyanı, 149. 



58 

 

olarak inanılan yedi pir’e, “Yârân-i çâr melek” denilen bu dört kutsal melek te eşlik 

etmiştir. Bu meleklerden her biri yeni zuhûr ile beraber isim değiştirmiş olsalar da 

her zaman aynı kalmış ve Allah gibi yedi farklı elbise/dûn giymişlerdir.285 Tarihte 

yaşamış birçok şahsiyeti melek olarak nitelendiren Yâresânîlere göre melekler 

Allah’ın insan biçimine girişini dört ya da beş kez olduğunu düşünmektedirler. 

Onlara göre İlah önce bir cevher içindeydi. Sonra ilk kez olarak dört melekle birlikte 

yaratıcı yani “Havendkar”, olarak zuhûr etti.  Daha sonra Cebrail, Mikail, İsrafil ve 

Azrail adındaki bu melekleri yarattı. Bu dört melek ismi birçok Yâresân metninde 

sıkça geçmektedir. Burada zikredilen dört meleğin isimleri İslam’daki dört melek 

ismi ile aynıdır. Bu meleklerin isimleri İslami gelenekten aldıkları apaçıktır. 

Havendkar, bu dört meleğin ardında Yâresânlarda kutsal kabul edilen Bünyamin, 

Davud, Musa ve Mustafa adındaki pirleri yarattı.  Yâresânlar Cebrail’in 

Bünyamin’de, Mikail’in Davud’da, İsrafil’in Musa’da ve Azrail’in de Mustafa’da 

zuhûr ettiğine inanırlar.286 İkinci kez olarak da Allah’ın nuru Ali bin Ebi Talibe, 

Cebrail’in ruhu Selmani Farsi’ye, Mikail’in ruhu Hz. Ali’nin atının hizmetçisi 

Kamber’e, İsrafil ruhu Hz. Muhammed’e ve Azrail’in nuru ise Nuseyr’e geçmtiğine 

inanırlar. Bu tecellî daha sonraki dönemlerde farklı kişilerde devam etmiştir.287 

Ayrıca dört meleğin yanında her tecellîye eşlik eden bir de kadın melek olduğu 

Yâresân metinlerinde ifade edilmektedir.288 

Yukarıda bahsedilen yedi ‘’pir’’  Yâresânî inancının yedi esası gibi 

görülmektedir. Bir evi ayakta tutan sütunlar neyse Yâresânlar açısından da bu yedi 

pir aynı anlamı ifade ederler. Yâresânlar Allah’ın nurunun yedi farklı biçimde 

insanlarda tezahür ettiğini (tecellî) inanmaktadırlar. Yâresânların neredeyse bütün 

fırkalarının aynı paydada buluştuğu en önemli inanç, Allah’ın yedi defa tecellî 

ettiğine dair bu inançtır. Allah zuhûr etmeden önce ezel âleminde kâinat denizinin 

dibindeki bir incinin içinde bulunuyordu. Daha sonra ‘’Hâvendigâr’’ şeklinde 

tezahür etmiştir. İkinci zuhûru ise Hz. Ali olmuş ve ardında Şâh Hoşîn takip etmiştir. 

Allah’ın dördüncü defa zuhûru da Yâresânîliğin kurucusu kabul edilen Sultan Sâhak 

şeklinde olmuştur. Allah’ın bu dört zuhûr dönemi konusunda ittifak olsa da Sultan 

 
285 Karaca, “Ehl-İ Haklar’da Yediler”, 148-49. 
286 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 298-99. 
287 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 163. 
288 Hamzehʼee, 163. 



59 

 

Sâhak’tan sonra Allah’ın kimlerde zuhûr ettiği hususunda Yâresân fırkaları arasında 

görüş birliği olduğu söylenemez.289 

 Yukarıda da geçtiği gibi Allah ilk önce ‘’Hâvendigâr’’ olarak zuhûr etti ve 

daha sonra ‘’Heften’’i (yedi yüce kişi, yedi kutsal melek) yarattı. Daha sonra ise 

‘’Heftavaneh’’ (Yedi güçler: Bunlar ikinci derecede önemli olan Yâresân 

melekleridir.) yarattı290. Bu iki yedili Yâresânlar için kutsal kabul edilir. Yâresân 

metinlerine göre Allah bu yedi meleği kendi öz cevherinden yaratmış ve evrenin 

idaresi bunlar yapmaktadır.291  Bu yedi pir bazen melek bazen de Yâresân büyükleri 

olarak karşımıza çıkmaktadırlar. Bunlardan sonra ise‘’çiltan’’ dedikleri kırklar 

yaratılmıştır. Kırklar da onlar için esas olup Allah’ın zâtının birer tecellîsi olarak var 

olduklarına292 inanırlar. 

İrfan edebiyatında da sıkça geçen bu rakamlar (dört, yedi, kırk vb.) farklı 

anlamlarda kullanılmaktadır. Örneğin birçok deyimde geçen ve birçok farklı anlamda 

kullanılan ‘’kırk’’ rakamı tasavvuf geleneğinde genel olarak Hz. Musa’nın Tûr 

Dağı’nda Allah ile olan kırk gün münâcattını sembolize eder.293 Yedi rakamı ise 

Zerdüştîlerin yedi baş meleği, Süleyman tapınağına çıkan yedi basamak, Yahudiler 

tarafından kullanılan yedi kollu şamdan gibi farklı inanç ve kültürlerde farklı 

sembolik değerleri vardır.  Bu rakam aynı şekilde Kur’ân’ın birçok ayetinde ve farklı 

anlamda geçmektedir :‘’Yedi semâ’’ (Bakara/29), ‘’yedi deniz’’(Lokman/27), ‘’yedi 

kapı’’ (Hicr/44), ‘’yedi gün’’(Bakara/196), yedi gece (Hakka/7), yedi başak 

(Yusuf/46) vs. Yedi rakamı aynı şekilde tasavvuf edebiyatında da çokça 

geçmektedir. İsimlerin anası (ümmehat-ı esma)294 yedi büyük veli (yediler)295 

bunlardan bir kaçıdır. Yâresânilerin bu rakamlara yükledikleri anlamların tasavvuf 

ile olan etkileşimlerinin sonucu gibi gözükmektedir. 

 
289 Algar, “Ehl-i Hak’’, 10/514 
290 Sefîzade, Serencâmnâme, 580-81. 
291 Sefîzade, Niviştehay-e Perakende-i Derbare-i Yâresân-e Ehl-i Hak, 89-90. 
292 Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”. 
293 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 372. 
294 Alkış, “Vahdet-i Vücûd Ârı̇flerı̇ne Göre Eimme-i Sebâ (Ümmehât-ı Esmâ) İmâmü’l-Eimme ve 

Cenâb-ı Hakk’ın Sayısız İsı̇mlerı̇”, 237-38. 
295 Cebecioğlu, Tasavvuf terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 712. 



60 

 

Burada özelikle Pir Bünyamin’nin Yâresânî inancındaki yerine de değinmek 

gerekir. Bu melek özellikle yüceltilir. Onların inancında bu melek Ezidîlikteki 

Melek-i Tavus’a, Hristiyanlardaki İsa Mesih’e, Zerdüştîlikteki Zerdeşt’e, denk 

geldiğini296 ifade edilmektedir. Bu bağlamda bakıldığında ona yüklenen anlam ile 

İslam inancında Cebrail’e yüklenen anlam ile de benzerlik göstermektedir. 

2.2.3. Düalizm 

Türkçeye ikicilik, katlamak, bükmek olarak tercüme edilen bu kavram, 

Latincde “iki” anlamına gelen “duo” sözcüğünden türetilmiştir. İslam kaynaklarına 

Seneviyye297 olarak tercüme edilen düalizm, birbirine indirgemeyen iki farklı 

tözün/cevherin olduğunu savunan felsefi/dinî bir yaklaşımdır. Bu iki cevher genel 

anlamda dişi-erkek, iyi-kötü, ruh-beden ya da aydınlık-karanlık gibi çiftler 

kastedilir.298 

Düalizmin birçok farkı boyutu vardır. Biz burada daha çok dini açıdan ele 

alacağız. Dinler açısından bakıldığında düalizm, kâinatı yaratıp idare eden karanlık- 

aydınlık veya iyilik-kötülük gibi temel prensiplere dayanana düşünce sistemi 

kastedilir. Bu düşünce birçok inanç ve kültürde olmakla birlikte genel olarak bu 

düşüncenin temelleri Zerdüştîlik inancına dayandırılır. Bunu Avesta’nın ‘’Gatalar’’ 

bölümünde görmek mümkündür. “Evet bunlar iki temel güçtürler (ruhturlar), ki 

bunlar kendilerini ikiz (zıt ikizler imişler gibi) açığa çıkarlar: Düşüncede, sözde ve 

eylemde; iyi ve kötü. Akıllı ve bilge kimse bu ikisinden doğruyu seçer, şaşkın ve cahil 

kimse ise böyle yapmaz ve yoldan çıkar.”299 Bu ve buna benzer birçok pasaj Zerdüştî 

metinlerinde görmek mümkündür. Ayrıca gnostik inançların çoğunda düalist 

düşünceler görülmektedir.300  

Zerdüştîlikteki ‘’düalizm’’ düşüncesi zamanla diğer inançlara da yansıdığı 

ifade edilmektedir.301 Benzer bir yaklaşım işrak felsefesinde de görmekteyiz. 

 
296 Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”. 
297 Mustafa Sinanoğlu, “Seneviyye’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2009) 36/521-22. 
298 Sinanoğlu, ‘’Seneviyye’’, 36/521-522. 
299 Sirac Bilgin, Zarathuştra Gathalar , (Ankara: Doz, 1996), 45-49. 
300 Ömer Mahir Alper, ‘’İrfâniyye’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, ( İstanbul; Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2000), 22/444-447. 
301 Mehmet Mekin Meçin, “Zerdüştîlik ile İşrak Hikmeti Arasında Düalizm Üzerinden Bir 

Mukayese”, Vankulu Sosyal Araştırmalar Dergisi, sy 2 (2018): 117. 



61 

 

Sühreverdi, nur ve karanlığı iki gerekli unusur olarak ela almaktadır. Ona göre bu iki 

unsur birbirini gerektirir. Varlık denilen şey bu ikisinden çıkar.302 Bunun izdüşümünü 

Yâresânî inancında da görmek mümkündür. Yâresânî inancında da her varlık özünde 

ya iyi ya da kötülük barındırır.303 Yâresânîler de asıl cevheri itibariyle insanoğlunun 

özünde iyi ve kötü olanlar diye iki gruba ayrıldığına inanırlar. Yani iyi ruhu ve kötü 

ruh vardır. Onlara göre her varlık özünde iyilik ya da kötülük barındırır. Yâresânilere 

göre Şeytan sadece tabiatları kötü olanlar için bir şer kaynağıdır. Dolayısıyla şeytan 

denilen yönlendirici güç insanın içinde olup insanı dışarda yönlendiren bir güç 

değildir.304 

Serencâm’da ‘’çılten’’ bölümünde bu konu detaylıca anlatılmaktadır. 

Özellikle karanlık ve aydınlık kavramaları Yâresânların temel kutsal metinlerinde 

sıkça geçmektedir.305 Karanlıktan maksat dünya yaratılmadan önceki dönemdir ki o 

dönemde sadece insanın ruhu vardır.306 İslam kültüründe de buna ‘’ervah âlemi’’ 

diye isimlendirilir. 

Düalizm fikri, İslam’a zıt gibi gözükse de tasavvuf düşüncesi ile paralel bir 

boyutu vardır. Tasavvuf edebiyatına göre de Allah zıtların birleşiminden 

oluşmaktadır. Hakk’ın bâtınî ve zahirî olmak üzere iki yönü vardır.307 Kâşanîye göre 

Hakk’ın önemli bir özelliği zıtlıkları (cem’ beyne’z-zıddeyn) içermesidir.308 Bu 

açıdan bakıldığında Hakk, hem Zahir hem Bâtın hem Evvel hem Ahir,(Hadîd 57/29), 

hem kahhâr (Zümer 39/4) hem de affedicidir. ( Zümer 39/53). 

Düalizm düşüncesi aynı şekilde Yâresânların evrene bakış açılarını da 

şekillendirmiştir. Evren yaratılmadan önce karanlık ve aydınlık vardı.309 Yâresâniler 

daha sonra dünyanın iki aşamada yaratıldığına inanırlar. Onlara göre ‘’Hakk’’ önce 

manevi dünya yarattı ve daha sonra maddi dünyayı yaratmıştır. Birebir düalizm 

olarak ifade edilmese de buna paralel bir yaklaşımda ilk filozoflardan biri olan 

 
302 Sefîzade, Serencâmnâme, 449. 
303 Vali, Kurdên Yâresân, 37. 
304 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 188. 
305 Sefîzade, Serencâmnâme, 390. 
306 Sefîzade, 434-35. 
307 Izutsu, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar-Kavramlar, 75. 
308 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 155. 
309 Ocak, Dîn û Mîtolojî, 132. 



62 

 

Platon’da da görmekteyiz. Platon’un mağara alegorisinde kullandığı ‘’idealar 

dünyası’’ ile ‘’görüngüler dünyası’’ aynı hâkîkatin farklı bir tarzda dile 

getirilmesidir. Platon’un düşüncesinde de görüldüğü gibi evrenin iki farklı katmanı 

bulunmakta ve ona göre asıl olan algılarımızın dışında kalan ve görünmeyen 

evrendir. Serencâm’a baktığımızda ise kavramların tasavvufî bir anlamda 

kullanıldığını görmekteyiz. Örneğin bir kelâmda nur ve aydınlık, ariflerin gönlündeki 

tevhid ışığığının yansıması olarak bahsedilir.310  Yâresânlar’ın ‘’zahir evren’’ ve 

‘’bâtın evren’’ diye kavramsallaştırdıkları bu düşüncenin tasavvufî bir boyutu 

olduğundan son bölümde daha detaylı ele alacağız. 

2.2.4. Ahiret İnancı ve Tenâsüh 

Yâresânî kelâmlarında yaşadığımız dünyaya daru’l-hurhur (kibir üreten 

dünya), ölümden sonraki hayata (ahiret) ise daru’l-surûr (mutluluk, huzur yurdu) 

denmektedir.311 Yâresânlardaki Ahiret inancı tanâsüh öğretisiyle bağlantılıdır. 

Tenâsüh ya da reenkarnasyon Yâresân dini metinlerine farklı anlamlarda (tecellî, 

mazhariyet, zuhûr) geçse de Yâresân inancının en önemli bir dini ilkesidir. Bu bu 

ilke genel olarak Yâresân metinlerinde geçmektedir.312 Yâresânîlerde dûnadûn 

kavarmının genel olarak  ‘’tecellî’’ kavramıyla yakın bir anlamda kullanıldığını ifade 

edildi. Ancak bu kavramın Yâresân kelâmlarında yer yer tanâsüh öğretisiyle aynı 

anlamda da kullanıldığını313 belirtmek gerekir. 

Genel olarak tenâsüh, ruhun bir bedenden başka bir bedene tekâmül etmek 

üzere intikal etmesi314 şeklinde yorumlanır. Ancak bazı araştırmacılara göre Yâresân 

tenâsüh öğretisi, sınırlı sayıda yeniden doğmayı içeren döngüsel bir yol olduğunu, bu 

bağlamdan klasik tenâsüh öğretisiyle bazı farkı anlamlar da içerdiğini görmekteyiz. 

Onlara göre tenâsüh süreci boyunca her bir kişinin ‘’bin bir’’ defa reenkarnasyondan 

geçmektedir. Ancak bu durum zahid bir ruh için asgari bir sayıyı ifade eder. 

Dolayısıyla normal bir insan ruhu daha çok reenkarnasyonu uğrar.315 Onlara göre son 

tecellî ise kıyamet gününde gerçekleşir. Bu dindar insanların ruhlarının günahlardan 

 
310 Sefîzade, Serencâmnâme, 124. 
311 Sefîzade, 474. 
312 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 101. 
313 Muhammedî, 99-115. 
314 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 650. 
315 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 199-200. 



63 

 

arındığı gündür. Bu gün dürüst ruhlar Allah’ın katına yükselerek ödüllendirilecektir. 

Onlar için bu süreç son bulur. Bu bağlamdan Hint tenâsühünden farklı olup bu 

sürecin bir nihayeti vardır.316 Günahkârlar ise tekrardan yeryüzüne 

gönderileceklerdir. Zira bu dünya cehennemdir ve cehennem ateşi de insanın 

kalbinde bulunur. Ruh tabiatı ve büyüklüğüne bağlı olarak başka bir varlıkta 

tecessüm eder. Yukarıda da geçtiği gibi onlara göre insanın ölümü bir ördeğin dalışı 

gibidir. Ruhun ne tür bir varlıkta tecessüm edeceği ise, günahın tabiatı ve 

büyüklüğüne bağlı olan bir durumdur. Bir insan, bedeninde fazladan tecessümlerle 

de cezalandırılabilir.317 Bu tarz tenâsüh inancı Nusayrîlerde de görmekteyiz.318 

Yâresânlara göre her bir günah fazladan bir tecessüm demektir. Çünkü kişi bu 

dünyada ne ektiyse onun karşılığını görecektir. Bu düşünceyi Yâresânîliği tasavvufi 

bir ekol olarak göstermek isteyen ve bu alanda kitaplar yazan Ceyhunbadî’nin 

eserlerinde bile görülmektedir. O, dûnadûn düşüncesine Allah’ın adaletinin bir 

sonucu olarak görmekte ve ona dayandırılan bir kelâmda şöyle demektedir: 

‘’Gerçekten eğer dûnadûn olmasa, Allah’a ve adaletinden nasıl söz edilebilirdi?319 

Serencâm’da da benzer kelâmlar vardır.320 Muhammed Muhammedî de bu bağlamda 

birçok Yâresân kelâmı nakletmektedir.321 Dolaysıyla onlara göre dûnadûn ilahi adlin 

bir gerekliliğidir. Dini özümsemiş ruhlar için bin birinci giysi, kişinin ebediyete 

kavuşmasıdır. Kulların yaptıklarına karşın buna verilecek ödül ise, Allah huzurunda 

ölümsüzlüğe ulaşmaktır. Bu bağlamda bakıldığında Yâresânlar inancında iki tür 

cennet algısı olduğu da görülür: Dünyevi zevklerle karakterize edilmiş fani cennet ve 

tasavvufî zevkle karakterize edilmiş ebedi cennet.322  Benzer bir yaklaşım tasavvufta 

da bulunur. Tasavvuf edebiyatında da fiiller cenneti (cennetü’l-ef’âl), verâset cenneti 

(cennetü’l-verâse), sıfatlar cenneti (cennetü’s-sıfât), zât cenneti(cennetü’z -zât)323 

gibi farklı cennetler söz konusudur. Kâşânî de buna benzer cennet çeşitlerinden 

bahsetmektedir.324 Ruh cenneti de denilen zât cenneti, tasavvuf edebiyatına göre 

 
316 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 95. 
317 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 199-200. 
318 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 318-22. 
319 Ağacirî ve Ustuwerî, “Nigâh-i Nû Bı Ayin-i Ehl-i Hak Ba Tekiye Ber Kıtab-i Serencâm”, 16-17. 
320 Sefîzade, Serencâmnâme, 190. 
321 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 52-95. 
322 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 200. 
323 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Anka Yayınları, 2004), 

125-26. 
324 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 191-92. 



64 

 

ehadiyet cemalinin müşâhedesinden ibaret olan en yüce yerdir. Yunus Emre’nin 

bilinen ‘’Cennet Cennet dedikleri, bir kaç ev ile birkaç huri…’’ şiirinde de dile 

getirdiği cennet te burasıdır.325 Dolayısıyla tasavvufa göre asıl amaç zât cennetine 

ermektir. Yâresânlara göre de fani cennet peşinde koşanlar, dindar da olsalar yok 

olacaklardır. Ebedi cennet ise, Allah katında olup ebedi huzurdur.326  Başka bir 

deyişle; ruh ya mutlu, huzurlu bir bedene geçer, sonsuza kadar huzura kavuşur ya da 

sıkıntılar içinde işkence çeker.  

Yukarıda da geçtiği gibi Yâresânlar ruhun intikali/devri bin bir kerede 

gerçekleştiğine inanırlar. Seyri tekâmül denilen bu döngünün son devresini bitiren bir 

kişinin ilahlık mertebesine yükseldiğine yani Allah’la bütünleştiğine inanırlar. Buna 

göre insanlar ölümden korkmamalıdır. Zira ölüm ördeğin suya dalması ve sonra 

tekrar çıkması gibidir.327  Bu bakımdan onlara göre Hz. Ali, ‘’birliğe’’ ulaşmıştır. 

Ondan sonra gelen Sultan Sâhak ta Allah’ın tecellîsine mazhar olmuş ve o da birliğe 

erişmiştir.328 

Yâresânilik homojen bir yapı olmadığı ve birçok kolu olduğu yukarıda 

belirtildi. Doğal olarak her konuda aynı düşünmemektedirler. Yâresânîlikte genel 

olarak Ahiret inancı olmakla birlikte bazı kelâmlarda ve bazı Yâresâni gruplarında 

tenâsüh inancı olduğundan, ruhların pek çok defa dünyaya geri geldiği inancı 

görülmektedir.329 Bunlara göre ruh insanın işlediği amellere bağlı olarak sürekli bir 

şekilde ya yükselir ya da daha alçak bir duruma düşer. Arınmış olan ruh, pek çok 

sefer dünya hayatında sınandıktan sonra yüce bir nura dönüşeceğine inanılır. Aynı 

şekilde kötü bir ruh da nihayetinde karanlıklara düşecektir. Bu durumun cennet veya 

cehennem olarak isimlendirildiği anlaşılmaktadır. Bâtinî ve karmaşık bir ahiret 

inancına sahip olan Yâresâniler; ölüm sonra, ruhani ve parlak bir dünyaya 

gidileceğine inanırlar. Ölüm onlara göre insanlığa dair özelliklerin ortadan kalkması 

ve ahiret kapısının girişidir.330  

 
325 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 126. 
326 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 199-209. 
327 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 186-87. 
328 Vali, Kurdên Yâresân, 26,51-52. 
329 Shahab Vali, Kurdên Yâresân: Dîrok û Mîtolojî , (İstanbul: Avesta, 2018), 29-43. 
330 Sefîzade, Serencâmnâme, 355. 



65 

 

Bunlar ayrıca tenâsüh inancına İslam tarihînde bazı referanslarla 

desteklemektedirler. Onlara göre Cebrail’in sahabelerden Dıhyetu’l Kelbi suretinde 

tezahür ettiğine göre, ruhani varlıkların da bedenler içerisinde görünebileceğine 

işarettir. Dolayısıyla onların bir kısmına göre Allah’ın bir bedende tezahür etmesi 

gayet tabiî bir durumdur.331  

Yâresânilere göre, insanlar ruhun dünyevi evrimci seyahatinin son 

ürünüdürler. Ruh cansız nesnelere girerek seyahatine başlar. Bu deneyim 

tamamlandıktan sonra, ruh önce bitki sonra da hayvanlarda yaşar. En sonunda ise ruh 

insan bedenine girer. Bu nedenle de insanoğlu dört yapıya sahiptir: Nesneler, bitkiler, 

hayvanlar ve insanlar.332 Benzer bir durum Ezidîlik inancında da görmek 

mümkündür.333 Ancak burada analatılanlar tenâsühten ziyade nefsin farklı boyutları 

gibi gözükmektedir. Zira Yâresânların bu yaklaşımına paralel bazı pasajlar 

tasavvufta da görmek mümkündür. Örneğin Mevlânâ’nın mesnevîsinde bu durum 

şöyle geçmektedir: 

‘‘… 

 از جمادی مردم و نامی شدم

 وز نما مردم به حیوان برزدم

 مردم از حیوانی و آدم شدم 

 پس چه ترسم کی ز مردن کم شدم

 حملهٔ دیگر بمیرم از بشر 

ملایک پر و سر تا بر آرم از   

…’’334 

Cemâdlıktan öldüm, nebat oldum 

 
331 Muhammed Emin Zeki Beg, Kürtler ve Kürdistan Tarihî: Tarihîn Eski Devirlerinden Günümüze 

(İstanbul: Nubihar, 2011), 271-73. 
332 Izady, Kürtler, 267. 
333 Zehra Işık ve Şinasi Gündüz, “Yezidilik Teolojisi” (İstanbul, İstanbul Üniversitesi, 2008), 54. 
334 Mevlânâ Celâleddîn Rûmî, Mesnevî-i Ma’nevî, II. Baskı (Tahran: Çapê Telayî, 1398), III/178. 



66 

 

Nebatlıktan öldüm, hayvan suretinde zâhir oldum 

Hayvanlıktan öldüm, âdem oldum 

O halde neden korkayım, ne vakit ölmekten noksan oldum? 

Bir daha ki sefer beşer olarak ölürüm 

Ta ki melekler arasında baş ve kanat kaldırayım. 

Mevlanâ’nın bu dizlerinde ilk etapta, insan cansız bir beden olarak hayata 

başlar ve diğer aşamaları geçtikten sonra meleklerin arasına girebilecek bir yüceliğe 

erişir şeklinde gözükmektedir. Ancak burada anlatılmak istenen gerek islam 

felsefesinde ve gerekse İslam tasavvufunda dile getirilen ruhun (nefs) farklı 

boyutlarıdır. İslam tasavvufuna göre ruhun yedi yön ya da boyutu bulunur. Bu 

konuda farklı tasnifler olmakla beraber genel olarak ‘’ madenî, nebatî, hayvanî, 

insanî, ruhî, sırrî ve sırların sırrı’’ şeklinde sınıflandırılır. Bunların her biri farklı 

bilinç düzeylerine sahiptir.335 Ahmed Avni Konuk ta, Kur’an’dan bazı ayetleri de 

delil göstererek hulul/tenâsüh//ittihad düşüncesini ret etmektedir.336 Dolayısıyla 

burada anlatılan şey hulul/tenâsüh//ittihad farklıdır. Burada anlatılan Yunus’un: ‘’Ete 

kemiğe büründüm, Yunus diye göründüm’’ şeklinde dile getirdiği düşünce gibi 

gözükmektedir. Bu düşüncenin temeli vahdet-i vücûd nazariyesidir. Zira hulul iki 

farklı varlığın varlığına (hulul eden ve hulul edilen) ihtiyaç duyar. Oysa vahdet-i 

vücûdta kişi Yunus’un dizelerinde de görüldüğü gibi vücûd-ı mevhumunda 

kaybolur.337  

Bu bakımdan bazı Yâresâni teorisyenleri, inorganik, bitkisel, hayvani, insani 

ve semavi (melekûtî) şeklinde beş ayrı tür ruhtan bahsederler.338 Burada kullanılan 

tasnif yukarıda anlatılan İslam tasavvufundaki tasnif ile oldukça örtüşmektedir. 

Yâresân inancına göre bahsi geçen ilk dört ruh fani olup baki olan sadece beşinci 

ruhtur. Bu ruh, semavi olmayan ilk dördünün izlerini taşır. Onlara göre dûnadûn ve 

 
335 Robert Frager, Kalp, Nefs ve Ruh: Tekâmül, Denge ve Uyumun Sûfîce Psikolojisi, çev. İbrahim 

Kapaklıkaya Gelenek Yayıncılık Tasavvuf, 54 6 (İstanbul: Gelenek, 2008), 32-33. 
336 İbn Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, yayına haz. Ahmed Avni Konuk 7.baskı (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 1999), I/56-58. 
337 Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, I/57. 
338 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 201. 



67 

 

muhakeme yalnızca semavi ruhla ilgilidir. Kıyamet gününde ilk üç ruh hazır 

bulunmayacaktır ve ancak insanî ruha eriştikten sonra muhakeme yapılacaktır.339 

Tenâsüh ya da daha doğru bir ifadeyle seyri tekâmül denilen bu olay ölümden yedi 

gün sonra gerçekleştiğine inanılır. Yâresân inanışına göre bu ruh sadece insana değil, 

doğada bulunan her şeye geçebilir. Ruhanî devri yukarıda da geçtiği üzere bin bir 

kere de tamamlanır. Dûnadûn devresi biten bir kişinin Allah’ın nurunun içine 

dolduğuna inanmaktadırlar. Dolayısıyla Yâresânilik inancında ölüm diye bir şey 

yoktur aslında. İnsan ölmez. Beden gider ama ruh bakî kalır. Ruh her zaman 

dönüşüm içerisindedir. Birçok insan ölünce geri dönüşümün olmadığını düşünse de 

onlara göre bu bir yanılgıdır. Onlara göre de asıl hayat ölümden sonra başlayan 

hayattır. Bundan dolayı ölen kişinin arkasında yas tutulmaz, ölen kişi tambur 

eşliğinde uğurlanır.  Onlar ölünün arkasında ağlamayı doğru görmezler. Ölü olan 

evde cem töreni düzenlenir. Mezarlıktan eve kadar tambur çalınır. Kakai: Bazen elli 

kişilik gruplar halinde tambur çalıp stran(şarkı) söyleriz. Biz zaten dünyaya türlü 

acılar çekmeye geldiği için doğarken ağlamak zorunda kalan insana, onu bu 

eziyetlerden kurtulup hafiflediği bir günde uğurlarken böyle davranmamız 

gerektiğini düşünürüz. Annesinden bu zorluklarla dolu dünyaya gelene ağlamalı! 

Ölüm özgürlüktür! Böyle algıladığımız için bizde ölüme ağlamak yoktur’’340 

şeklindeki sözleri konunun anlaşılması bağlamında önemlidir. Özetle Yâresâni 

inancında bu kavramlara (tenâsüh, tecellî) sadece bir anlam yüklediklerini ifade 

edemeyiz. Bunlar Yâresân dini metinlerinde oldukça farklı anlamlarda kullanılan 

müphem ve kompleks kavramlar olup kendileri de bu konuda net fikirler beyan 

etmemektedirler. 

2.2.5. Takiyye ve Sır 

Takiyye kavramı “sır tutma” veya “hâkîkati gizleme” “kendini koruma’’, 

‘’sakınma”341 gibi anlamlara gelir. İslam tarihînde ilk olarak Haricîler başlayan 

takiyye düşüncesi özellikle Şiilikte önemli bir yer tutmaktadır. Bazı Şiî imamları 

yakiye düşüncesini vacip saymış ve onu terk etmek, namazı terk etmekle eşdeğer 

 
339 Hamzehʼee, 200-203. 
340 Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”. 
341 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 209. 



68 

 

tutmuştur.342 Takiye düşüncesi daha sonra Muhammed el-Bâkır ve Ca‘fer es-Sâdık 

ile birlikte bir inanç haline getirip sistemleştirmişlerdir.343  

Takiyye, İslam tarihi boyunca birçok toplumda ve mezhepte görülse de 

özellikle Şiî karakterli inançlarda görüldüğü kabul edilir. Yâresânî kültüründe de 

takiyye önemli bir yer tutmaktadır. Hatta Gulmurad Muradi, Yâresânîlik inancının 

temeli sır olduğunu344 belirtir. Bundan dolayı bu inanca ‘’ehl-i sır’’345 yani ‘’sır ehli’’ 

de denmiştir. Bu inanç gizlilik özelliği taşıyan dini hususlar üzerinde önemle 

durmaktadırlar. Elbette bunun tarihsel, sosyolojik, politik, dinî pek çok nedeni vardır.  

Yâresânilik inancında sır tutma bir bakıma hayatta kalabilmenin şartı olarak 

görülmüştür. Bu sebeple onlar, inançlarını gizlemek için büyük bir çaba sarf 

etmişlerdir. Onlara göre gizlilik, bâtın ehlinin özelliğidir. Zira zahire göre hüküm 

verip davranmak, karanlık ehline has bir durumdur. Sırra sahip olmak çok önemli bir 

haslettir. Onlara göre sırra sahip olup ta bunu açığa vuranlar öldüklerinde toprak 

kabul etmeyecek ve farklı şekillerde cezalandırılacaklardır.346 

Yârsanlarda akidelerinin gizli tutulması çok önemsenen bir husustur. Öyle ki 

bu gizlilik ahd ve misak anlamında olup başkasına açıklanamaz. ‘’Ser veririz ama sır 

vermeyiz’’347 ‘’Raz mego’’, Sırr Mego’’348 Yâresân dini metinlerinde çokça geçen 

cümlelerdir. Yine Serencâm’ın girişinde yer alan bir dizede: 

‘‘… 

Râz nakarân fâsh, râz nakarân fâsh 

Hânâ ay yârân râz nakarân fâsh 

Ey wâcha wa ramz wâchin pare tâsh 

Nâka sarancâm puxta bin na dâsh 

 
342 Onat ve Kutlu, 209. 
343 Mustafa Öz,“Takiyye’’, TDV İslâm Ansiklopedisi”, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2010),  39/453-54. 
344 Muradî, Nigah-i Gozera, 30. 
345 Vali, Kurdên Yâresân, 16. 
346 Mokri, Raz Megu ve Seng-i Siyah, 70-74. 
347 Soltanî, Herim-i Hakk, 43. 
348 Vali, Kurdên Yâresân, 18. 



69 

 

’’…349  

‘‘Sırları söylemeyin, sırları ifaşa etmeyin 

Ey yarenler (Yâresânlar), sırları açığa vurmayın 

Hikmeti, dostlara remzlerle aktarın 

Sonunda o (sır) sizin davranışlarınızla olgunlaşacaktır.’’ 

Bu kelâm da geçen ‘’raz’’(sır) kavramı, konunun anlaşılması açısında 

önemlidir. Daha önce de ifade ettiğimiz gibi ‘’raz’’ Yâresânîlik düşüncesinde o kadar 

önemli ki Elahi, üzerinde her ne kadar konuşulsa da, kitaplar yazılsa da Yâresân 

felsefesinin temelinin burada (sır’da) aranması gerektiğini, dolayısıyla Yâresâniliğin 

bir sır olduğunu350 ifade etmektedir. Yâresânliğin bu karakteristik özelliğinden dolayı 

onlar hakkında kesin yargılar söylemek olanaksızdır. Yâresânlarda hala ‘’sır’’ olan 

bu ‘’sır’’ ile ilgili kendileri arasında özel toplantılar yaparlar. Yerden yere bazı 

değişiklikler görülse de genellikle bu toplantıya grubun şeyhlerinden ve iki kefil ya 

da iki şâhit katılır.351 

Yâresânîlikte sır saklamanın tasavvufî/mistik bir boyutu da vardır. Onlara 

göre sır saklama, gönül sezgisiyle duyular ötesi bilgiye ulaşılır. Kişi tarikat bilgilerini 

özümseyerek hâkîkate erer. Nefsin arzu ve isteklerinden sıyrılarak derin düşüncelere 

dalar, bu şekilde Allah’ın tecellîgâhı olan kalbe, halkın bilmediği gaybi bilgiler gelir. 

Bu kişinin erdiği bir sırdır. Bu sır sadece ehli olan kişilere açıklanabilir. Kişi bu 

durumu eriştiğinde takiyye etmesi gerekir. İrfan edebiyatında da ‘’sırlar perdesi’’ 

sırlar dünyası anlamına gelir. Yani maddenin ve maddi varlıkların ardında olan her 

şey Hak ile insan arasına girebilir. Yâresân kültüründe sır, âşık ve maşuk arasında bir 

perde şeklinde de yorumlanır. 352 Tasavvuf düşüncesine göre sır, kalpte bulunan 

rabbânî bir latifedir.  Ruh sevginin, kalp mârifetin, sır ise müşâhedenin mahalli353  

olarak görülür.  Yâresânlardaki bu sır düşüncesi bazı kaynaklar Hz Muhammed’e 

 
349 Sefîzade, Serencâmnâme, 22. 
350 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 15-18. 
351 Mokri, Raz Megu ve Seng-i Siyah, 36-40. 
352 Sefîzade, Serencâmnâme, 364. 
353 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 569. 



70 

 

dayandırılan: “Bilinmeyen gizli bir hazine idim, bilinmek istedim, bilineyim diye 

halkı (kâinat) yarattım” (Aclûnî, II, 132) hadisiyle ilişkilendirirler.354 Yâresânlara 

göre göre bu ‘’sırrı’’ sadece Hz Ali ve ondan sonra gelen başta Sultan Sâhak olmak 

üzere diğer Yâresân pirleri vakıf olmuştur.355  

Sultan Sâhak’ın ‘‘Sır saklama’’ ile ilgili buyruklarına yukarıda değinmiştik. 

Bu buyruklardan hareketle Yâresâniler ‘’sır’’ tutmayı kendi akidelerinin bir gereği 

sayarlar. Dolayasıyla ‘’sır’’ Yâresânların dini akidelerinin en önemli unsurudur.356 

Onlar halk arasında ‘’sır’’ saklamakla tanınırlar ve hiçbir şekilde bilgilerini 

vermezler. Yâresânilerin âlimleri, dini önderleri bu konuyla ilgili zaman zaman 

çeşitli toplantılar düzenledikleri bilinmektedir. Bu toplantılarda mensuplarını hiçbir 

‘’sırrı’’ ifşa etmeme hususunda çeşitli öğütler verirler ve onlara Yâresâniliğin 

inancının sırrını yabancılara anlattıkları takdirde, Yüce Allah tarafından 

cezalandırılacakları söyleyerek onları bu konuda yönlendirmeye çalışırlar. Hatta 

Yâresânların kutsal metinlerinin çoğunun şiir şeklinde yazılması Sıddık Sefîzâde 

‘‘sır’’ ile ilişkilendirmektedir. 357 

2.2.6. İmamet 

İmamet nazariyesi ağırlıklı olarak Şiî fırkalarında görülen bir düşüncedir. Şiî 

inancına göre Allah'ın lütfu, hikmeti ve şefkati sonsuzdur. Yüce Allah’ın bu 

sıfatlarının bir sonucu olarak son elçi Hz. Muhammed’den sonra da insanları başıboş 

bırakmayıp insanları yönlendirecek rehberler göndermiştir. Başka bir deyişle onların 

düşüncesine göre Hz. Peygamber’den sonra İslâm toplumunun ve bütün insanlığın 

hidayeti için onlara kılavuzluk edecek bir imamın varlığı gereklidir.  Hz. 

Peygamber’in vefatıyla birlikte vahiy kesilmiştir, fakat insanların ilâhî kılavuza olan 

ihtiyacı devam etmiştir. Dolayısıyla Şiî fırkalarının ekseriyetine göre Hz. 

Peygamber’den sonra onun yerine geçerek, Müslümanların liderliğini üstlenecek 

kişinin (imam) mâsum olup nas ile tayin edilmiştir. Onlara göre İmam nâsla tayin 

 
354 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 74. 
355 Muhammedî, Manzume-i Ehli Hak Nâme, 75. 
356 Sefîzade, Serencâmnâme, 253-54. 
357 Sefîzade, 189. 



71 

 

edildiğine göre ona itaat te farzdır. 358 Ancak imam olacak kişinin ismet, ilim, şecaat 

gibi bir takım sıfatlara sahip olması gerekir.359 

İmamet nazariyesinin ne zaman ortaya çıktığı ile ilgili kesin bilgi olmamakla 

birlikte ilk olarak bu tabirin hicri II. asrın sonlarına doğru Ali b. İsmâil b. Mîsem et- 

Temmâr için kullanıldığı ifade edilmektedir.360 Bu tabir daha sonraki dönemlerde 

Ali’nin soyunu ön plana çıkartan, Hz. Hüseyin’i imametle ilişkilendirilen ve altıncı 

imam olarak kabul edilen Ca’fer es- Sadık (8148-765) ismi tarafından şekillendiği361 

söylenmektedir. Bu nazariye onun vefatından da sonra bir inanç esası devam etmiş 

ve birçok fırkanın merkezi düşüncesi haline gelmiştir. Şiî Büveyhoğulları döneminde 

ise (334/447) artık kurumsallaşmıştır.362 Hamzeh’ee bu bağlamda bu düşüncenin 

yayılmasında Şuûbiyye Hareketi’nin etkisinden de bahseder.363  Bu inancı taşıyan 

tüm kesimler genel olarak Hz. Muhammed’den sonraki ilk “imam’’ın Hz. Ali olduğu 

yönünde bir kanıya sahip olmuşlardır. 

İmamet nazariyesi ile ilgili bir diğer önemli husus bu nazariye ile 

ilişkilendirilen ‘’gaybet’’ düşüncesidir. Şia düşüncesine göre 255/869 tarihinde 

doğduğu düşünülen ve 12. imam olan Muhammed Mehdi, 260/873 yıllarında 

öldürülme endişesinden dolayı ‘’küçük gizlilik’’(gaybet-i suğra) dönemine girmiştir. 

Bu durum 328/940 yılına kadar sürmüştür. Bu zaman diliminde imam ile onu takip 

edenler arasında çeşitli görüşmeler olmuştur. Bu tarihten sonra ise büyük gizlilik 

(gaybet-i kübra) dönemi başlamıştır. Dolayısıyla onlara göre 12. İmam hala sağ olup 

yeri ve zamanı geldiğinde taraftarlarına geri dönecek ve yeryüzünü adâletle 

dolduracaktır.364  

Yâresân inancında Ali’nin önemine ve Şiî inancıyla olan etkileşimlerine 

yukarıda değinildi. Yâresânî inancını benimseyenler Hz Ali’yi ön plana çıkarttıkları 

için onlara ‘’Ali-İlahi’’ dendiği de bilinen bir husustur. Ayrıca klasik Yâresân 

metinlerinde bu dinin ortaya çıkışı, Hz. Ali’ye dayanan bir ‘’sırr’’ olduğunu ve bu 

 
358 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 203-4. 
359 Onat ve Kutlu, 205-6. 
360 Metin Bozan, İmamiyye Şiası’nın Oluşumu, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, (Ankara: 2009),46 
361 Onat ve Kutlu, 185-86. 
362 Onat ve Kutlu, 195-98. 
363 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 222-23. 
364 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 206-7. 



72 

 

sırrın daha sonra silsile yoluyla Yâresân pirlerine geçtiği belirtilmektedir.365 Fakat 

Yâresânlar metinleri dikkatlice incelediğinde Hz. Ali’in daha çok mazhariyet 

yönünün üzerinde durulduğu söylenebilir.366 Şiîlik’te imamet aynı anda hem fakih, 

siyasi önder ve manevi rehberdir. Ama tasavvufta imametin manevi rehber 

fonksiyonu üzerinde durulur.367 Dolayısıyla Yâresânilikteki imamet anlayışı, 

Şiîlikteki imamet anlayışından ziyade tasavvuftaki imamet düşüncesine daha yakın 

bir bakış açısı mevcuttur. Bu açıda bakıldığında Elahi’ye göre Hz. Ali, Allah’ın 

isimlerine en çok mazhar olan, ona en çok benzeyen kişidir. Ona göre Yâresân inancı 

tevhit, adalet, nübüvvet, meâd ve imamet esaslarına dayanır.368 

Yârsanlar, Şiîler gibi kıyametten önce “sâhibü’z-zamân” olarak bilinen 

Mehdî’nin tekrar zuhûr edeceğine de inanmaktadırlar.369 Bu konuda önemli 

çalışmaları olan Shahab Vali, bu bağlamda Yâresân dini metinlerinde mehdi ile ilgili 

pek çok kelâm toplamıştır.370 Hatta yukarıda da ifade edildiği gibi Ceyhunbadî 

düşüncesini benimsetmek, kabul ettirmek için ‘’sahibü’z zamân’’ düşüncesinden 

yararlanmıştır. Dolayısıyla mehdilik Yâresân inanç sisteminin önemli bir 

parçasıdır.371 Ancak onların mehdi olarak bahsettikleri kişinin ismi kaynaklarda farklı 

geçmekle birlikte daha çok Sultan Sâhak’ın ismi ön plana çıkmaktadır. Onlara göre 

Hak üç defa tecellî edecektir: ilkin ışıktan bir kıyafet içerisinde ‘’ya’’ şeklinde zuhûr 

etmiştir; ikinci olarak insanlar arasında Sultan Sâhak şeklinde zuhûr etmiştir; 

üçüncüsü ise ahiret gününde önce evren 50.000 yıllık devrini tamamladıktan sonra 

gerçekleşecektir. Fakat burada kimin suretinde ve ne şekilde zuhûr edeceğine dair 

Yâresân metinlerinde belirtilmemiştir. Dolayısıyla son tecellî muammada 

kalmıştır.372 

Birçok dinde ve inançta olan imamet ve mehdilik düşüncesinin hangi tarihte 

Yâresân inancına dâhil olduğu net olarak bilinmemektedir. Ancak kimi araştırmacılar 

bu anlayışın Seyyid Muhammed b. Felâh (ö. hicri 744) ile Yâresâni inancına 

 
365 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 17-19. 
366 Elahi, 178. 
367 Muhammed Âbid el-Cabirî, Arap İslam Aklının Yapısı (İstanbul: İlim Yurdu, 2020), 445. 
368 Nur Ali Elahi, Burhan el-Hakk (Tahran: Tahori, 1354), 20. 
369 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 209-20. 
370 Vali, Kurdên Yâresân, 220-24. 
371 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 209. 
372 Hamzehʼee, 209-219. 



73 

 

girdiğini373 söylerken kimisi ise bu düşüncenin Yâresânların yaşadığı coğrafyada 

Safevîler üzerinde geliştiğini ifade etmektedir.374 Hamzeh’ee ise bu düşüncenin 

temelini Zerdüştîlikte var olan kurtarıcı (Tanrı’nın krallığı) düşüncesine 

dayandırmaktadır.375 

2.3. AYÎN VE İBADETLERİ 

İbadetler dinlerin bir parçasıdırlar. Her dinde olduğu gibi Yârasinik inancında 

da birçok dini ritüel vardır. Yâresânilikte bu dini ritüeller en az dini ilkeler kadar 

önemsemektedirler. Bu nedenle Yâresânilik düşüncesinin anlaşılması için ibadetleri 

de anlaşılması gerekir. 

 Yâresânlar ibadetlerde sembolik bir dil kullanarak yorumlamalarda 

bulunurlar ve ibadetlerine bâtinî anlamlar yüklerler. Dini önderlerinin (Sultan Sâhak, 

Şâh Hoşin vb.) dini yorumlama (içtihat) yetkisi olduğu içi namaz, zekât ve oruç gibi 

ibadetlerde bazı değişiklikler gerçekleştirmişlerdir.376 Ancak Yâresânilik inancı 

homojen bir yapı olmadığından bütün Yâresânların bu konuda da aynı düşündüğünü 

söyleyemeyiz. Burada Yâresânların temel ibadetlerine kısaca değinilecektir. 

2.3.1. Cem ve Cemhâne 

Yâresânların günlük ibadetleri yoktur. Bunun yerine ‘’Cem’’ diye 

adlandırdıkları ve onların toplumsal münasebetlerde düzenleyen çeşitli ayinler 

düzenlenir.377 Arapça bir kelime olup bir araya gelmek, toplanmak, biriktirmek 

anlamlarına gelen cem’378 Yâresânî inancında önemli bir yere sahiptir. Cem töreni bir 

bakıma Yâresân ibadetinin temel taşıdır. Ceme katılmak günlük ibadetlerden çok 

daha önemli bir yer işgal eder. Onların cem için toplandıkları özel mekânlara 

‘’Cemhâne’’ (toplanma yeri, toplanma evi) denir. Bu özel durumların dışında da yılın 

belirli vakitlerinde de cem merasimi yapılır.379 Fakat cem için özel mekân şart 

değildir. Cem ayini fiziksel ve ruhani açıdan sağlıklı olduğu düşünülen herhangi bir 

 
373 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 119-22. 
374 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 565. 
375 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 222-30. 
376 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 299. 
377 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 190-93. 
378 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 121. 
379 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 233. 



74 

 

yerde gerçekleştirilebilir. Dolayısıyla Yâresânlar saf bir yürekle nerede toplanırlarsa 

onlara göre cemhâne orasıdır.380 

Yâresânilikte ‘’cam cemi’’ denilen tasavvufî bir kavram geçmektedir. 

Serencâm’a göre cam cemi, Hakk’ın kutsal tecellîsidir.381 Tasavvuf literatüründe de 

farklı anlamlara gelen cem, Hak ile meşgul olmak, kulların mukaddes âleme 

yönelmesi ve onun sayesinden duyular aleminden yüz çevirmek gibi çeşitli anlamlara 

gelmektedir. Cem’ul cem’ ise Allah’ta bütünüyle silinmektir. Birliği çoklukta ve 

çokluğu birlikte görmektir.382 Dolayısıyla bu da Yâresânilikte farklı gibi gözüken 

cem ve cemhânenin temelinde tasavvufî malzeme bulunduğunu göstermektedir. 

Cem ayini, tanbur adı verilen müzik aleti ile kelâmhânlar tarafından okunan 

kelâmlar aracığıyla yerine getirilmektedir. Bu ibadet esnasında Allah’ın adı anılarak 

(esmaullah) tevazu ve içtenlikle secdeye gidilir.383 Tasavvufta da önemli bir yer tutan 

bu kavram bir bakıma kadim (öncesiz) ile hâdis (sonradan olan) arasındaki ayrılığın 

ortadan kalkmasıdır. Zira cem halinde iken insanın basireti açılarak Allah’ın 

cemâline yöneldiklerine384 inanırlar. Cem törenin esnasında Yâresân inancında farklı 

manevi makamlara sahip Seyid, Halife, Naip, Hadem, Kelâmhan gibi görevliler hazır 

bulunur.385 Cem töreni sırasında genellikle ‘‘Nezr’’ adı verdikleri adaklar 

sunmaktadırlar. Cem ibadetinin her ne kadar İslam’daki pratiklerle uyuşmuyor gibi 

gözükse de gerek Allah’ın isimleriyle başlıyor olması ve gerekse ibadet esnasında 

yapılan diğer uygulamalar bu ibadetin İslam tasavvufundan bağımsız ele 

alınmayacağını göstermektedir. Zira oldukça tasavvufî motifler içermektedir. 

Yâresânlarda buna benzer bir tören daha yapılır. Bu da dünya kardeşliği için 

yapılır. Cemhânede ‘’cem’’ adını verilen bu dini törende, töreni yöneten kişi olan 

‘’Pir’’in karşısına oturulur, onun duası da alınarak kardeş olunur. Buna ‘’Biray-ê 

Yâri’’ yani yardımlaşma kardeşliği derler. Bu dini merasimden sonra kız erkek fark 

edilmez kardeş olurlar. Pir, kardeş olacak kişilere bir mendil verir.  Onlara iki tas su 

 
380 Sefîzade, Serencâmnâme, 247. 
381 Sefîzade, 265. 
382 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 188-89. 
383 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 235. 
384 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 121-22. 
385 İ̇brahim Karaca, “Ehl-i Haklar’da Toplumsal İlişkiler”, ASYA STUDIES, 19 Aralık 2020, 52, 

https://doi.org/10.31455/asya.796895. 



75 

 

getirilir. Bu sular tek bir tasa konularak onlara içirilir. Bu şekilde kardeş olurlar. 

Bunlar kardeş olduktan sonra birbirlerine gözetip kollamaları gerekir.386 Çünkü 

onlara göre bu kardeşlik kan bağına dayalı kardeşlikten daha evladır. 

Yâresân inancının mensupları genel olarak namaz ibadetini yerine 

getirmezler. Onlarda namaz yerine niyazda (adak ya da yardım) bulunmaktadır.387 

Bundan dolayı Yâresân mensupları genel olarak camiye gitmezler. Dini metinlerinde 

cami/namaz ile ilgili pek olumsuz ifadeler olmamakla birlikte genellikle haftada bir 

gün cami yerine cem ibadeti için cemhâneye gitmeyi tercih ederler. Muhammed 

Muhammedî, bu bağlamada şunları aktarmaktadır: Hiçbir Yâresân kelâmında 

namazın kılınmaması gerektiğine dair bir söylem yoktur. Namaz yorumlanma yoluna 

gidilse de, namaz yerine farklı ibadetler yapılsa da namazın kılınmamması yönünde 

herhangi bir telkin bulunmammaktadır.388 Cemhânede özellikle Goranice’de ilahiler 

ve şiirler okunur. Cuma akşamları genellikle cem ayini düzenlenir. Cem ayininde 

tambur, def ve kemençe gibi farklı müzik aletleri kullanılır. Yâresân inancının bu 

dini törenlerine benzer Türkiye Alevîler, Iark’ta ise Kakaîler 

gerçekleştirmektedirler.389 

2.3.2. Nezr (Adak)  ve Kurban 

Türkçe’ye adak olarak tercüme edilen bu kavram (nezr) sözlükte, zorunlu 

olmadığı halde kişinin yerine getirmeyi kendisine vâcip kıldığı yani mecbur ettiği şey 

anlamına gelmektedir. Terim olarak Nezr,  kişinin dinen mükellef olmadığı halde, 

kişinin farz veya vâcip türünden bir ibadeti yapacağına dair Allah’a söz vermesi 

şeklinde tanımlanmıştır.390 Fakat bazı tasavvufî ekollerde bu kavram tecellî 

anlamında kullanılmıştır.391 Yâresân inancında ise bu terim, mensupları tarafından 

yapılan her türlü adak ve kurban anlamında kullanılır.392 Nezr, Yâresân cemaatinin 

başlıca özelliklerinden biri olup adak ve kurban diye ikiye ayrılır. Adaklar da 

‘’’Niyaz’’ ve ‘’Şükrane’’  diye ikiye ayılır. 

 
386 Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”. 
387 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 190. 
388 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 276-177. 
389 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 441. 
390 Ahmet Özel,’’Adak’’ TDV İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları,1988), 

1/337-340. 
391 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 481. 
392 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 243. 



76 

 

Niyaz; Allah’a şükür mahiyetinde sunulan et ya da her türlü pişirilmiş 

yemeği kapsayan bir ibadettir. Serencâm’a göre niyaz,  adak niyetiyle değerli bir şeyi 

sarf etmektir.393 Şükrane ise; Allah’a şükür mahiyetinde sunulan ikramdır. Bu 

Allah’a bir minnet göstergesi olup daha çok kalp ve zihinle yapılır.394 

Yâresânlarda günlük ibadetlerin yerine cemhâneye adak sunmayı (niyaz) 

daha makul görürler. Onlar için adaklar vermek ve bu şekilde cemhâneye katılmak 

günlük ibadetlerden daha önemlidir. ‘’Bir niyaz bin ibadet mesabesindedir’’395 sözü, 

niyazın Yâresânlar için neyi ifade ettiğini ortaya koymaktadır. Onlara göre bu ibadet 

Allah’a şükür mahiyetindedir. Burada verilen adaklar merasimden sonra zaman 

geçmeden tüketilmesi gerekir. 

Şükrane; Allah’a karşı bir minnet göstertergesi olan bir merasimdir. Niyaz 

için verilen yiyeceklerin aynısı burada da verilebilir. Fakat niyazdan farklı olarak 

burada verilen adaklar merasimden hemen sonra tüketme zorunluluğu yoktur. Kişi 

dilediği vakit bunu tüketebilir. Bu adaklar genellikle kişiyi mutlu eden bir olaydan 

sonra, ya da Allah’a ilgisini çeken herhangi bir durumda verilir.396 

Kurban ibadeti de Yâresâniliğin önemli dinî ibadetlerinden biridir. Ancak 

Bütün Yâresânların kurban konusunda benzer düşündükleri söylenemez. Elahi, 

kurban ibadetinin vacip olduğunu ve hatta besmelesiz kesilmemesi gerektiğini397 

ifade ederek İslam inancıyla örtüşen bir yaklaşım sergilemektedir. Ama aynı şeyin 

diğer Yâresân mensupları için söyleyemeyiz. Gerek dinin metinlerinde gerekse 

uygulamalarında farklı yaklaşımları olduğunu söyleyebiliriz.398 

Yâresâniler’in temel dini kitabı olan Serencâm’a göre dört farklı kurban 

çeşidi vardır.399 Bu kurbanlar şunlardır: 

Kan kurbanı: Deve, öküz, koyun gibi hayvanların kurban olarak kesilir. 

Burada Müslümanlardan farklı olarak horuz, ceylan, yaban koyunu gibi hayvanlar da 

 
393 Sefîzade, Serencâmnâme, 169. 
394 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 243-45. 
395 Hamzehʼee, 244. 
396 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 92-93.  
397 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 196. 
398 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 244. 
399 Sefîzade, Serencâmnâme, 568. 



77 

 

kurban edilir.  Müslümanlarda olduğu gibi bu kurbanların yaşlı, sakat, kör olmaması, 

sağlıklı olup zayıf olmaması, hadım edilmemiş olması gibi bazı şartları taşıması 

gerekir.400 

Kansız kurban: Bu kurbanlar, kan kurbanı olmadığı halde aynı öneme sahip 

olan ve kurban niyetine yerine getirilen bir ibadettir. Burada ceviz, nar ve ekmek gibi 

bazı şeyler verilir.401 

Kurban olmadığı halde kurban ayininde verilen bazı yiyecekler: Yâresânların 

kurbanın yanında sundukları badem, şeker, kavun gibi bazı yiyeceklerdir. Bunlara 

ilaveten en az yedi maddenin karışımında oluşacak bazı aromalı şeyler de verilir. 

Bunlar kurban yerini tutmaz ama onlar açısından önemli bir dayanışma ibadetidir.402 

 Hadmet: Hizmet anlamına gelen bu kavram kurban grubunda yer alan 

dördüncü maddedir. Yaklaşık üç kilograma denk gelen pirinç ve kurban etinden 

oluşan bir yemektir. Ayrıca bunun yanına ekmek te ilave edilir.403 

2.3.3. Oruç ve Fitre 

Oruç birçok inançta var olan, önemsenen dini bir ibadettir. İslam’da farklı 

oruç türleri olmakla beraber Ramazan ayında otuz gün oruç tutmak farzdır. Bu konu 

ile ilgili hüküm ayetlerle sabittir.404 Yâresânîler bu konuda Müslümanlar gibi 

düşünmemektedirler. Onlar Müslümanlar gibi otuz gün oruç tutmazlar. Muhammedî, 

Müslüman fırkaların arasında sadece Ezidîler ve Yâresânların orucu terk ettiğini 

nakleder.405 Ramazan ayında oruç tutmayan Yâresânlar bunun yerine Aralık ayında 

üç gün oruç tutarlar.406 

 Yâresânîlerin oruca yüklediği anlam da oldukça farklıdır. Birçok konuda 

olduğu gibi burada da bâtınî yorumlar yapmayı tercih ederler.  Kadın ve erkek her bir 

Yâresân cemaati mensubu yılda üç gün oruç tutarlar. Bu oruçları Sultan Sâhak ile 

 
400 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 245. 
401 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak). 
402 Hamzehʼee. 
403 Hamzehʼee, 245-46. 
404 Bakara, 183-187. 
405 Muhammedî, Manzume-i Eh-i Hak Nâme, 213. 
406 Sefîzade, Serencâmnâme, 386. 



78 

 

ilgili bazı rivayetlere dayanır.407 Yâresânlar Hz. Muhammed’in üç gün boyunca nur 

dağında oruç tuttuğunu, benzer bir durumun Sultan Sâhak’ın başında geçtiğini408 

naklederler. Dolayısıyla onların tuttukları bu üç günlük oruç bu yaşanan olaylara 

dayanır. Onlara göre dinî lider olarak kabul ettikleri Sultan Sâhak ve üç dervişin 

içinde kaldıkları Nur mağarasının, düşmanlar tarafından kuşatılmasının anısına bu 

oruçlar tutulur, Bu aynı zamanda tarihsel olarak Âdem’in cennetten çıkartıldığı, 

Yunus’un balık karnında düştüğü, Hüseyin’in Kerbela’da şehit edildiği üç güne 

tekabül eder.409 Burada görüldüğü gibi Yâresânlar Müslümlar gibi oruç tutmasalar 

bile tuttukları orucu İslamî referanslara dayandırmaktadırlar. Birçok dinî uygulamada 

olduğu gibi aslında onlarda tutulan üç günlük oruç ta İslamî bir iz taşımaktadır ve 

dolayısıyla onların oruç ibadetleri de İslam’dan bağımsız düşünmek zordur. 

Yâresân mensuplarının tuttukları üç günlük oruç Yâresânî inancında çok 

önemsenir. Konuyla ilgili Serencâm’da geçen bir pasaj burada zikretmeye değerdir: 

‘‘… 

Kasê ka rochay pâdishâm kal karo 

Ar rozhê sad jâr yânash nûr bâro 

Pâdishâm ja taqsîr, gonash nawyaro 

Har kas nagêro yarê roy yârân 

Sar barzîsh wa pây dîwân nâwarân 

Har kas nakaro da’wâtî shâhîy 

Bashish nimâdan xarmân dûchyâîy 

...’’410 

‘‘Şu üç günlük mağara orucunu tutmayıp onu çiğneyen kimse 

 
407 Hamzehʼee, 266-69. 
408 Muhammedî, Manzume-i Eh-i Hak Nâme, 215. 
409 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 300. 
410 Sefîzade, Serencâmnâme, 572. 



79 

 

Günde yüz kere evine nur yağsa bile  

Padişahım, onun günahını bağışlamaz 

 Mağaranın üç günlük orucunu tutmayan kimse 

Başı dik bir şekilde divâne gidemez 

Padişahın davetine (üç günlük oruç) icabet etmeyen 

Hak gününde hasılasız, Hakk’ın ikramından nasipsiz kalır.’’ 

Yâresan inancının önemli bir temsilcisi olan Elahi, orucun farziyeti ile ilgili 

Kur’an’daki ayeti göstererek Hz. Âdem’den itibaren bütün inanç ve toplumlarda bir 

şekilde var olduğunu, dolayısıyla ramazan orucunu tutulması gerektiğini411 ifade 

ediyor. Ancak Elahi’nin bu düşüncesi bütün Yâresânlar için geçerli olduğu 

söylenemez. O ayrıca Yâresânlarda şeriat orucu ve hâkîkat orucu diye iki çeşit özel 

oruç bulunduğunu ifade eder. Şeriat orucu kişinin kendisini aç bırakmasıdır. Hâkîkat 

orucu ise başkasına iftira atmaktan, haksızlık yapmaktan ve her türlü incitici hal ve 

hareketten kendini uzak tutmaktır.  Burada asıl olan hâkîkat orucudur.412 Benzer bir 

sınıflandırma tasavvufta da görülmektedir. Kaşânî, avamın arucu, hâssanın orucu, 

hâssati’l hâssa orucu, şeriat orucu, tarikat orucu, hâkîkat orucu gibi oruç türlerinden 

bahsederek, hâkîkat orucunu, uzuvları günah işlemekten korumak, gönlü sadece Hak 

ile meşgul etmek413 şeklinde açıklamaktadır. 

Ramazan, ay yılına göre hesaplandığı bir ay olduğu için hep aynı döneme 

denk gelmez. Bu yüzden Yâresânlar, içtihâd ile oruç zamanlarının güneş takvimine 

göre belirlemişlerdir. Oruç süresi de otuz gün değil üç gün olarak kabul edilmiştir. 414 

Yâresânlar ayrıca yattıkları sırada oruca niyet ederler. Gecenin on ikisinden 

önce, Müslümanların yaptığı sahur gibi bir tarz yemek yerler. Ama Yâresânlar on 

ikiden sonra hiçbir şey yememeye özen gösterirler. Yani Müslümanlardan farklı 

olarak sabaha doğru sahura kalkmazlar. Oruçlu iken dikkat edilmesi gereken şeylere 

 
411 Elahi, Burhan el-Hakk, 142. 
412 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 142-45. 
413 Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, 336-37. 
414 Muhammedî, Manzume-i Ehl Hak Nâme, 213. 



80 

 

özenle dikkat ederler. Orucu bozan her türlü davranıştan kaçınırlar. Ancak 

Müslümanlardan farklı olarak bazı içecekleri içerler. Yine Müslümanlardan farklı 

olarak onların iftar için belirledikleri net bir vakit yoktur. Onlar her günün orucu 

gökte on beş yıldız görünceye dek bozulmaması gerektiğine inanırlar.415 

Yâresân mensupları oruç sırasında olabildiğince Allah’a zikri ile meşgul 

olmaya özen gösterirler. Oruçlu iken yüzünü yıkamak hatta harman yerine gitmek 

bile orucun faziletini düşürdüğü düşüncesiyle bundan sakınırlar. Üç gün süren oruç 

huşu içinde ve Allah’a zikrederek geçirilmesi gerektiğini düşünürler. Gece boyunca 

kelâm denen dini ilahiler/şiirler okunur. Onlar oruçlu vakitlerde Hz. Ali, Sultan 

Sâhak, Şâh Hoşin, Baba Yadigâr gibi büyüklerini anarlar. Onlar, orucun üçüncü 

günden sonraki gün yani bayramın arifesi olan geceyi kutsal kabul ederler. Bu gece 

insanların yaptığı işlerin en ince noktasına kadar düşünüldüğü, kaderlerinin değiştiği, 

günahların affedildiği, bereketin yağdığı gecedir. Bu gece özellikle dualar yapılır, 

kurbanlar kesilir, yemek dağıtılır. Ertesi gün ise artık bayramdır. Bayram için çeşitli 

hazırlıklar yapılır. İnsanlar yıkanır, temiz kıyafetler giyer, çeşitli toplantılar yapılır, 

küslükler barıştırılır, kavgalar son bulur. Pir Musa (İslam inancındaki iyilik ve 

kötülükleri yazan yazıcı meleklerle eşdeğerdir) adına ayın sonunda yemek ziyafeti 

verilir. Ayrıca Yâresânlardan bazıları Muharrem Ayı’nın ilk on günü boyunca oruçlu 

geçirirler. Böylece Allah’a daha yaklaştığına inanırlar.416  

Fitre konusunda ise Müslümanlarla oldukça örtüşmektedirler. Fitre ile ilgi 

Nur Ali Elahi’ye sorulan bir soruya şöyle cevap verir: ‘’Her Yâresân ferdinin hatta 

henüz emzirme dönemin olan çocukların fitresi verilmesi gerekir. Bunun yanında 

imkânı olan ‘’serane’’(bir tür fitre)de vermesi gerekir’’.417 

2.3.4. Abdest, Namaz, Vaftiz 

Namazın kılınış biçimi ve kaç vakit olduğu ile ilgili İslam dünyasında 

tartışma konusu olmuşsa da onun farziyeti ayetlerle sabittir.418 Yâresânilerde ise 

Müslümanların kıldığı şekilde bir namaz ibadetinden bahsedilmeyeceğini 

belirtmiştik. Yukarıda da ifade edildiği gibi onlar namazın farz oluşunu inkâr 

 
415 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 299-300. 
416 Tezokur, 300-301. 
417 Muhammedî, Manzume-i Eh-i Hak Nâme, 221. 
418 Bakara, 2/43, 45, 110 



81 

 

etmemekle birlikte namazı yorumlamayı tercih ederler.419 Dolayısıyla Yâresâniler 

namaz kılmak için camiye gitme yerine cem evine, namaz yerine daha çok adak ve 

yardımda bulunurlar. Zira Yâresânlara göre asıl olan cömertliktir. Onlara göre 

insanlara yardım etmek, faydalı ir birey olmak daha elzemdir.420 Han Ateş’e 

dayandırılan bir kelâmda: ’’Peygamber bin rekât namaz yerine bir elma vermeyi 

(niyaz)tercih etti. Zira bir niyaz binlerce namazdır’’421demektedir.  

Ceyhunbadî ve Elahi ise namazı tasavvufî bağlamda ele alarak İslam 

düşüncesine yakın bir tutum sergilerler.  Elahi’ye dayandırılan bir sözde ‘’Namazın 

en büyük faydası insanları kötülüklerden alıkoymasıdır’’422demektedir. Yine 

Yâresânların önemli bir piri olan Han Elmas bu bağlamda: ‘’Namaz olmadan hâkîkat 

yolu(Yâresân yolu) kaybolur,  beş vakit namaz ile ancak din kemâle erer.423 Bu 

minvalde daha birçok kelâm olmakla birlikte bu yaklaşıma muhalif tutumlar da 

vardır. Han Elmas’ın biraderi Han Ateş ona itiraz ederek şunları ifade etmektedir:  

Niyaz olmasa namazın hacet yoktur, o halde eğer niyazı verirsen namaz kılman 

beyhudedir.424 Yâresânların genel yaklaşımı bu yöndedir. Onlar için Namaz Allah’a 

yürekten bağlılığın bir şiarıdır. Bundan dolayı namaz yerine insanlara yardım etmeyi, 

yemek dağıtmayı (niyaz) daha makbul görürler.  Ayrıca şekil ve içerik olarak ta 

önemli farklılıklar olduğu söylenebilir. Onlar namaz ibadetinin öncesinde abdest 

almazlar. Onlar, namaz ibadetini sesli ya da sessiz yapılan dua şeklinde yerine 

getirirler. Namazın ferdî olarak gizli yapılan bir dua şeklinde kabul ettikleri için 

namaz kılınacak belli ve zorunlu bir mekân ihtiyaçları da kalmamıştır. Ayrıca 

Yâresânların kıble şartı da yoktur. Bu nedenle kişi dua sırasında istediği yere 

dönebilir. Onlar bu durumu yürek kıblesi, akıl fikir kıblesi,  anlayış ve iman kıblesi, 

can kıblesi şeklinde tevil ederek bunların daha önemli olduğuna inanmaktadırlar.425 

Müslümanlarda olduğu gibi Yâresânilikte de abdest ibadeti vardır. Ancak 

onlar Müslümanlar gibi namazdan önce abdest almazlar. Abdest cinsel ilişkiden 

 
419 Muhammedî, 195. 
420 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 243-46. 
421 Muhammedî, Manzume-i Ehli Hak Nâme, 188. 
422 Muhammedî, 177. 
423 Muhammedî, 177. 
424 Muhammedî, 177. 
425 Soltanî, “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevilerin Ortak İnançları”, 315. 



82 

 

sonra, ölü bir hayvana dokunma ve benzeri durumlarda alınır.426 Bazı durumlarda da 

boy abdesti alınır. Onlarda bir hayvanın kurban olarak kesilmesinden önce ve cinsel 

ilişkiden sonra boy abdesti alınması zorunludur.427 

Yâresânlarda önemli törenlerinden biri de vaftiz törenidir. Vaftiz ibadeti daha 

çok Hristiyanlarda görülen dini bir uygulamadır. Bu dini uygulama birçok farklı 

inançtan unsurlar barındıran Yâresânların, Hristiyanlardan esinlenmeleri 

muhtemeldir. Rivayetlere göre Baba Yadigâr, Sultan Sâhak tarafından vaftiz 

edilmiştir. Baba Yadigâr’dan kalma ve onun anısına yerinene getirilen bu dini 

uygulama zamanla bir inanca dönüşmüştür. Sultan Sâhak tarafından vaftiz edilip 

hatıra anlamına gelen Yadigâr ve ondan kalma bu gelenekte,428 dünyaya yeni gelen 

çocuk, doğumundan üç veya yedi gün sonra, evde veya cemhânede, seyit tarafından, 

törene katılan şahitler ve vaftiz babası (kirve)  huzurunda vaftiz edilir ve ona isim 

takılır. Bu vaftiz etme ve çocuğa isim verme törenine çocuğun akraba ve komşuları 

da katılır.429 Tören sırasında töreni yöneten seyit, çocuğu kucağına alıp ismini 

kulağına seslendikten sonra, törene getirilen Hindistan cevizi parçalanır, herkese eşit 

şekilde verilir. Daha sonra kovadan alınan bir tas su çocuğun yüzüne ve başına 

serpilir ve böylece çocuk vaftiz edilmiş olur. Vaftiz işlemi bittikten sonra getirilen 

yemekler, tatlılar niyazlar dağıtılıp yenilir.430 Yâresânlarda görülen bu dini 

uygulamalar Müslümanlarınkinden bazı farklılıklar olduğu açıktır. 

2.3.5. Dua 

Sözlükte; çağırmak, seslenmek, istemek ve yardım talep etmek431 gibi 

anlamlara gelen dua kavramı kul ile yaratıcısı arasında olan özel bir iletişim 

biçimidir. Kutsal kitaplar insanların düalist bir yapıya sahip olup, insanların maddi 

gereksinimleri olduğu gibi manevi gereksinimleri bulunduğunu belirtirler. İçinde 

yaşadığımız evrenin bir yaratıcısı olduğuna inanan ve kendi eksiklerinin farkında 

olan insanlar, aczini ona arz etme ve onunla konuşma ihtiyacı hissederler. Bu 

 
426 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 271. 
427 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 301. 
428 Ali Kaya, Ehl-i Haklar ve Dersim, I. Baskı (İstanbul: Sonsuz Matbaa Kağıthanesi, 2014), 31. 
429 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 441. 
430 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 299. 
431 Osman Cilacı, “Dua’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1994), 9/529-530 



83 

 

bakımdan bakıldığında dua, inananlar için bir sığınak olarak görülmektedir.432 Kul ile 

Rab arasında manevi bir bağ oluşturan, kendisinin evren ötesi bir varlığın parçası 

haline getirildiği inanılan dua, Kur’ân-ı Kerim’de çokça geçtiğini görmekteyiz.  

Gerek kıssalarda ve gerekse peygamberler ile salih kişilere atfedilen birçok dua ayeti 

Kur’an’da geçmektedir. “De ki: Eğer sizin duanız (davanız, takvanız) olmasaydı, 

Rabbim size ne diye değer versindi?’’433 ayeti de İslam dininin duaya verdiği önemi 

göstermektedir. 

Yâresan inancında da duanın önemli bir yeri vardır. Bu inançta beş tür duadan 

bahsedilebilir.434 Bunlar: 

İbadet: Dini vecibelerin yerine getirilmesi için yapılan bir duadır. Bu 

duaların bir kısmı sesli bir kısmı sessiz yapılabilir. 435 

Hacet: Her işe başlamak için yapılması gereken bir duadır. Bu bir tür ihtiyaç 

duasıdır. Bu dua da sesli yapılabileceği gibi sessiz de yapılabilir. 

Vaaz: Bu dualar ahlakı temizleme ve ruhu arındırma için yapılan dualardır. 

Tasavvufî terminoloji ile ifade edecek olursak bu ‘’tezkiye-i nefs’’ için yapılan bir 

dua türüdür. Bu dualar sessiz yapılması tercih edilir. 

Cezbiyat: Ceme katılan kişilerin cezbe ve vecde girdikleri durumda yapılan 

ezgilerdir. Bu bir aşkınlık halidir ve bu dualar sesli yapılır. 

Teveccüh (Murakabet): Bu bir tür tefekkür dalma ve tasavvufî dansı ifade 

eder. Alçak gönüllülükle (tevazu’) niyetiyle yapılan bir dua olduğu için sessiz 

yapılması tercih edilir.436 Bu duada genellikle kelime-i tevhit söylenir.437 

2.3.6. Evlilik 

Yâresân inancına göre ergenlik çağına gelen her erkek ve kadın evlenmesi 

dini bir vacibe olarak görülür. Onlara göre bu evliliğin maksadı soyu sürdürmek ya 

 
432 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 173. 
433 Furkan, 25/77. 
434 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 77. 
435 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 238. 
436 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 77-78. 
437 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 239. 



84 

 

nefsi hevesleri dindirmek gibi basit gerekçelere dayanmamalıdır. Kadın ve erkek 

hâkîkatı yaymak için bir araya gelmeli ve birbirine vefalı olmalıdırlar. Bunlar 

gelecek için salih amel işleyecek ve mayası temiz çocuklar yetiştirmesi gerekir. Asıl 

olan topluma faydalı bir birey yetiştirmek olduğundan bu çocuklar kötülüklerden 

uzak tutularak iyi yetiştirilmelidir.438 

Evlenmeye karar veren çiftler akit için cemhâneye gitmek üzere bir gün 

belirlenir. Burada evlilik merasimi düzenlenir ve ardında Pir Musa’nın öğütlerinden 

bazı pasajlar okunur ve daha sonra bu pasajlar yorumlanır. Evlenecek çiftlere temiz 

kalpli olmayı, nefsi kötülüklerden arınmayı, yoldaşlık, Hakk’a ibadet, namusunu 

koruma gibi tembihlerde bulunulur.439 

Yâresânî inancındaki bu konu ile ilgili uygulamalar İslam’dan bazı farklılıklar 

gösterir. Yâresân inancı mensupları farklı din ve mezheplerden kişilerle evlenmezler. 

Son zamanlarda bazı esneklikler yapılmakla beraber genellikle başka dinlerden 

Yâresân inancına geçiş de olmamaktadır.440 Ancak yaptığımız bireysel görüşmelerde 

bazı konularda olduğu gibi bu konularda da eskisi gibi katı olmadıklarını, bazı 

esnemelerin olduğunu ifade ettiler. Dolayısıyla günümüzde artık farklı inançlardaki 

insanlarla evlenmek bir problem olarak görülmemektedir. Bu problem daha çok 

kırsal kesimlerde olmaktadır. 

Müslümanlara gelince, onların da Yâresânlarla evlenme ya da ya da kız 

verme konusunda farklı tutumlarının olduğu da bilinen bir durumdur. Kimisi 

‘’onlarla evlenilmez’’ diye katı bir tutum sergilerken kimisi daha esnek 

davranmaktadır.441 Kimisi bu konuda tutumunu dini emirlere dayandırırken442 kimisi 

kültürel yaklaşmaktadır. 

2.3.7. Zekât ve Hac 

Yâresânîlerde zekât ibadeti Müslümanlardaki gibi üzerinde fazla durulmaz. 

En çok kutsal kabul edilen kitapları Serencâm’da zekâta dair bir konu 

geçmemektedir. Ancak zekâta benzer bağış türünden paralar toplanır ve bu işlerde 

 
438 Sefîzade, Serencâmnâme, 560. 
439 Sefîzade, 560-61. 
440 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 442. 
441 Muhammedî, Manzume-i Eh-i Hak Nâme, 200-201. 
442 Muhammedî, 202-5. 



85 

 

sorumlu olan handan seyyitlerine verilir.443 Toplanan bu paralar toplumun/bireylerin 

ihtiyacına göre dağıtır. Seyyitler yetki kendilerinde olduğu için dilediği gibi bu 

paraları kullanabilir. Bu bağışların miktarı belli olmayıp bu konuda net bir emir/kural 

yoktur. Ancak genelde onlar yoksul Yâresânilere yardım için toplanır ve tespit edilen 

yardıma muhtaç kişilere dağıtırlar.444 

Yâresânlar zekât yerine genellikle ekonomik durumu müsait olan, gönüllü 

olarak yoksullara para ya da onlara istedikleri miktarda çeşitli hediyeler verirler. 

Seyyidler saygın, kutsal sorumlu olduklarında, müritler yapacak yardımları onlara 

verirler. Her ev halkına taze ya da kuru sebze-meyve tarzında bazı yardımlar 

yapılmaktadır.  İmkânı daha iyi olan varsa bir öküz, koyun, kuzu, horoz veya tavuk 

gibi yardımlar yapabilir. Getirilen yardımlar dindaşların arasında eşit bir biçimde 

dağıtılmaktır. Bu niyaz ortak ibadet için fırsattır. Niyaz töreni boyunca sessizlik 

kalınmaya dikkat edilmelidir.445 

Yâresânlari, Hac ibadetine de bâtınî yorumlar yüklemektedirler. Onlar Hac 

için de Mekke’ye değil, özellikle Sultan Sâhak’ın türbesini ziyaret ederler. Buraya 

giden onlara göre Hac’a gitmiş gibi olur.446 Dolayısıyla Yâresânların Hac yeri, 

Pîrdiwar’dir. Pirdiwar köprü anlamına gelen ‘’Pir’’ ve duvar anlamına gelen dîwar 

kelimelerin birleşmesinden meydan gelmiştir. Bu kavram Serencâm’da sık sık 

geçmektedir.447 Bahsedilen yerde Sirwan denilen bir nehir geçer. Rivayetlere göre 

Sultan Sâhak Sirwan denilen nehrin üzerindeki köprünün yakınlarında yaşamıştır. 

Onun orada manevi bir payitahtı/karargâhı olduğu rivayet edilir. Ayraca orada vefat 

ettiği varsayılır. Onun orada yaklaşık 300 sene yaşadığı dair abartılı rivayet vardır. 

Pîrdiwar, Irak ve İran sınırının üzerinde, Hawreman’da Şêxan ismi verilen bir köye 

yakın bir yerde bulunur. Hawreman’ı ikiye ayırmış durumda bulunan bu sınırın iki 

tarafında da Yâresân mensuplarının yaşadığı aktarılmaktadırlar.448 Dolayısıyla 

Yâresânlar Hac ibadeti için kendi pirlerinin türbelerini ziyaret ederler.449 

 
443 Muhammedî, 217. 
444 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 299-301. 
445 Tezokur, 299. 
446 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 190. 
447 Sefîzade, Serencâmnâme, 249. 
448 Kakai, “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”. 
449 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 300. 



86 

 

 Bunun yanında diğer büyüklerinin de türbelerini ziyaret etmeyi dini bir 

vecibe olarak görürler. Onlara göre Hacın sembolik anlamları olup iman edenlerin 

karışması, birbirlerini tanıması olarak ifade edilir. Serencâm’a göre Hac, Hak 

yolunda yürümektir ki inançlı bir şekilde fiziki şehirden çıkıp beklenmedik adımlarla 

yokluk çöllerine adım atmaktır.450   

2.3.8. Bıyık Bırakmak 

Yâresân inancına sahip olanların diğer dini gruplardan ayıran en belirgin 

özelliklerden birisi bıyık uzatmak inancıdır. Yâresân mensupları arasında bıyık 

uzatmak oldukça önemlidir. Bıyıkları olmayanların ayin ve ibadetlere katılması 

Yâresânlar arasında uygun görülmeyen bir davranış olarak görülür. Dolayısıyla 

Yâresânların bıyıklarını uzatması kendi inançlarının bir gereği olup Yâresân 

mensuplarının bıyık kesmeleri dinen caiz görülmemektedir. Hatta onların bıyık 

kesmeleri durumunda bir takım cezalar verilir.451  

Yâresânlardaki bıyık bırakma anlayışı hem dini metinlerinde geçer hem de 

bazı efsanelere dayandırılır. Onların rivayetlerine göre Hz. Ali savaş zamanında 

düşmana korku vereceğini düşünerek bıyık bırakılmasını emretmiştir.452 Rivayetlerin 

devamında Hz. Muhammed’in de gür bıyıkları olduğunu ve bunu teşvik ettiğini de 

aktarır.453 Ancak bu rivayetlerin sağlam bir senedi olmadığı aynı kaynakta 

zikredilmektedir. Bu konu ile ilgili farklı rivayetler de vardır. Onlara göre Sultan 

Sâhak mağarada iken ‘’Bâtın âlemin’’den üç derviş gelir ve onu korurlar. Onlara 

göre bu dervişlerin saçı, sakalı ve bıyıkları uzundu.454 Bazıları ise bu geleneğin Şâh 

İsmail’den alındığını şeklinde farkı rivayetler de vardır455 

Bu konuda çalışmaları bulunan İbrahim Karaca, pek çok konuda olduğu gibi 

kentlerde yaşayan Yâresânlar ile kırsalda yaşayan Yâresânlar arasında birçok fark 

bulunduğunu aktarır. Farklı kültür ve inançlara daha fazla maruz kalan şehirdeki 

Yâresânlar değişime daha açık olduklarını ya da değişmek zorunda olduklarını ifade 

 
450 Sefîzade, Serencâmnâme, 361. 
451 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 442. 
452 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 175. 
453 Muhammedî, 175. 
454 Moghadam, “Şı`rên Şaırên Yâresân û Hızrê Yarî”, 41. 
455 Moghadam, 42. 



87 

 

eder. Bunun bir sonucu olarak şehirde yaşayan Yâresânların bıyıklarını keserek 

takiyye yaptıklarını ifade etmektedir.456 

2.3.9. Ser Sıporden ve Yâresan İnancına Girme Durumu 

Farsçada, baş eğmek, kafa sunmak, adak457 gibi anlamlara gelen ser sıporden 

terimi, Yâresân inancında önemli bir dini ayindir. Serencâm’da ‘’cuz’’ olarak ta 

geçen bu kavram, başı teslim etmek anlamında olup Hakk’ın iradesi karşısında 

eğilerek saygı göstermek ve gurur gibi nefsani hevesleri mağlup etmek gibi irfani 

anlamlar da içermektedir.458 Ser sıporden, Yâresânilikte dini bir şart olarak kabul 

edilir. Ser sporden, Yâresâni inancına girme merasimidir aslında. Yâresân dini 

metinlerine göre bütün Yâresânların bu dini vecibeyi yerine getirme zorunluluğu 

vardır.459 Bu dini vecibenin önemine dair bir Yâresân metninde: 

‘‘… 

Gavê bê gavan bê gavê gavê  

Ta ser nesparîn kerde ve lavê  

Her serê ne lewh ew huzurî cem  

Ne swcde ve desit xalîfe xadem  

Bê şik ew sere ve tomar niyen  

Ne rojî hîsab ve şomar niyen  

Tomar pîr musa qelem baqîyen 

…’’460 

‘‘Çobansız sürüler çobansız sürüler 

Ser sporden yapmadan; huzura erişemez 

 
456 Karaca, “Ehl-i Haklar’da Toplumsal İlişkiler”, 19 Aralık 2020, 54. 
457 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 286. 
458 Sefîzade, Serencâmnâme, 169. 
459 Sefîzade, 197. 
460 Moghadam, “Şı`rên Şaırên Yâresân û Hızrê Yarî”, 42. 



88 

 

Her Yâresân ‘’cem’’e katılamaz 

Halife tarafından hadem seçilemez 

Şüphesiz bu kimselerin ismi bile anılmaz. 

Hesap günü Yâresânlar arasında gösterilmez 

Adı her dem baki olan Pir Musanın defterinde yazılamaz.’’ 

Ser sıporden ayini, Yâresân inancına göre kurban kesildikten sonra yapılan 

dinî bir törendir. Kurban törenleri bittikten sonra ser sıporden töreni başlar. Bu tören 

Pir’in halefi diğer ifadeyle Yâresân handanlarından bir seyyit ve delil ailelerinden ve 

selefinden birinin de hazır bulunduğu bir ortamda gerçekleşir. Delil bulunmadığında, 

dinde yetki sahibi olan seyyid onun yerine birini seçer.461 

Yukarıda zikredilen dinî ayin Yâresân mensupları için (Yâresân bir anne ve 

babadan dünyaya gelenler) yapılır. Zira bir bireyin Yâresân kabul edilmesi için anne-

babasının Yâresân olması yetmez. Yâresân mensuplarının içinde birinin Yâresân 

kabul edilebilmesi için ser sporden ayinine ek olarak, seyyid bir aileden olan bir pire, 

padişâha ya da delile bağlanması, bazı temel dini vecibeleri yerine getirmesi gibi 

birçok şart bulunur.462 Dışardan bu inanca katılmak isteyen kişiler için ise farklı 

şartları yerine getirmesi gerekir. Cemaatin içinde doğmuş olanlara çekideh 

(düşürülmüş olanlar) dışarıdan olup sonradan girenlere ise çespideh (eklenmiş, 

yapışmş) denmektedir.463 Dışardan bu inanca katılacak kişi için; kişinin iyi ve kötüyü 

birbirinden ayırt edecek yaş ve zihinsel kapasiteye sahip olması, temel İslami 

kuralları bilmesi (şeriat), tarikat ve mârifet denilen tasavvufî etüdün aşamalarını 

geçmesi gerekir. Bütün bunlara ilaveten kişi Hak’ı da idrak etmişse artık bu inancın 

bir üyesi olur.464 Bu bağlamda onlar peygamberleri, velileri, Buda gibi kişileri 

hâkîkat erişmiş kimseler olarak görmektedirler. 

 

 
461 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 286. 
462 Hamzehʼee, 285. 
463 Hamzehʼee, 291-92. 
464 Hamzehʼee, 290-91. 



89 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM                                              

YÂRESÂNÎLİK İNANCINDA TASAVVUFUN İZLERİ 

3.1. YÂRSÂNÎLİĞİN OLUŞTUĞU DÖNEM VE COĞRAFYADA 

TASAVVUF 

Tasavvuf sözcüğünün kökeni hakkında pek çok farklı tanımlar yapılmıştır. 

Genel olarak bu kavramın sûfi kelimesinden türediği şeklinde bir kanı bulunur. 

Kimileri bu isimlendirmeyi onların kalbinin saflığına bağlarken kimileri ise üzerine 

giydikleri kıyafetlere bağlamaktadır. Etimolojik olarak suf -yün- kökünden geldiği 

söylenen bu kavramın, tasavvuf kaynaklarında çok farklı tanımların da yapıldığına 

denk gelmekteyiz.465
 Dolayısıyla bu kavram oldukça zengin bir içeriğe sahiptir. 

 
465 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 36-44; Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 28-

53. 



90 

 

Bunun birçok nedeni olmakla beraber temel olarak tasavvufun kişinin derûnî 

hayatına dönük bir alan olmasıdır. 

Bu noktada tasavvufun ne anlama geldiğine kısaca değinmekten fayda vardır. 

Tasavvufla ilgili birçok tanım olmakla birlikte genel olarak tasavvuf; İslam 

Peygamberinin şahsında temsil ettiği manevî otoriteyi, İslam’ın manevi hayatı 

düzenleyen esaslar bütünü olarak değerlendirilebilir. Manevi otoriteden kastedilen;  

Hz. Peygamber için kullanılan  “en güzel model” şeklindeki örnek şahsiyetidir.466 

Tasavvuf; İslâmî ilimlerin özü, temeli, zirve noktası olarak kabul edilmiştir. 

Tasavvufun bir tür “hal” ilmi olup insanın manevi yolculuklarla edindiği içsel 

tecrübelerdir. İnsanın ahlâkî olgunluğunu kendine amaç edinen,  insanı kâmil olma 

yolunda yaşamayı prensip edinen İslâmî bir ilimdir.467 Tasavvufun gayesi ise, kişiyi 

bu ve buna benzer daha başka güzel huylar ile süsleyip insanı en mükemmel varlık 

haline getirmektir. Tasavvuf düşüncesi, Allah sevgisi (Muhabbetullah) ve Allah 

korkusu (Mehâfetullah) temeline dayanmaktadır. Bu korku aynı zamanda Allah’ı 

sevmekten kaynaklanan bir çekinmeyi ifade ettiği için bu iki kavram birbirini 

tamamlamaktadır. Dolayısıyla İslâm’a göre kullar ile Allah arasında karşılıklı sevgi 

olması gerekir. Bu bir bakıma Allah ile kul arasında ihsân olayının 

gerçekleşmesidir.468 

Yâresân dini metin ve defterlerinin içeriği ve kullanılan dilin genel olarak 

tasavvufî bir dil ve üslup olması sebebiyle İslam düşünce tarihinde tasavvufun 

geçirdiği tarihî evreleri burada kısaca değinmekten faydalı olacağını düşünüyoruz. 

Tasavvuf düşüncesinin tarihî seyri farklı şekillerde sınıflandırılsa da genel olarak üç 

aşamada ele alınır. Bu üç aşama sırasıyla:  

1.Zühd Dönemi: İlk sûfi eğilim ve kişiliklerin ortaya çıkışı (VII.-VIII.).  

2.Tasavvuf Dönemi: Tasavvufun bir kurum haline gelmesi ve 

kavramsallaşmanın tamamlanması ( IX-X. yüzyıllar). 

 
466 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 17. 
467 Yılmaz, 17. 
468 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 629-30. 



91 

 

3.Tarikatlar Dönemi: Tasavvufun sosyal hayatta varlığını belirginleştirmesi    

(XII. yüzyıldan günümüze kadar devam eden dönem).469 

İslam dünyasında sûfi hareketleri ilkin “Zühd” hareketi olarak ortaya 

çıkmıştır. Bu dönemde zahitler, farklı gerekçelerle toplumlarından uzaklaşıp dünyevi 

her şeyi bırakarak uzleti tercih etmişlerdir. Miladi VII. yüzyıl ile başlayan bu dönem,  

sahabe ve tabiîden büyük zâhidlerin bulunduğu ve VIII. yüzyıl sonlarına kadar 

zühdün genellikle ferdi olarak yaşandığı bir dönemdir. Bu dönemde ön plana çıkan 

tasavvuf erbabları ise Hasan Basri (ö.110/729), Ca’fer-i Sâdık (ö.148/766), İbrahim 

Edhem (ö.161/779) ve Râbiatu’l-Adeviyye (ö.185/802) gibi kişiliklerdir. Bu 

dönemde genellikle bireysel olarak zühdü yaşayan tasavvuf erbabı belli bir süre 

sonra çeşitli mekteplere dönüşmüştür.470  

Tasavvufun ikinci dönemi olarak ifade edilen ve aynı zamanda bu ilme ismini 

veren “Tasavvuf dönemi’’ IX.- X. yüzyılları kapsamaktadır.471 Bu dönem sûfiliğin 

kendine özgü terminolojisiyle bağımsız bir ilim dalı olarak şekillendiği ve bu alanda 

ilk ve temel eserlerin kaleme alındığı bir dönemdir. Dolayısıyla bu dönemde tasavvuf 

artık bir kurum haline gelmiştir. Bu yüzyıllar, İslâm dünyasında dinî, siyasî ve 

kültürel gibi birçok alanda hareketli geçen bir dönemdir. Bâtınî oluşumlar, amelî ve 

kelâm mezhepler, felsefi akımlar bu dönemde ardı sıra ortaya çıkmış ve yayılmıştır. 

Mısır’da Fatımî’ler (909-1171), Horasan ve Irak’ta Büveyhîler (932-1062), Musul ve 

Suriye’nin bir kısmında Hamdânîler (905-1007) gibi Şiî karakterli rejimler 

oluşmuştur. Şiîlik, bu rejimlerin yanında Karmatîler’in etkisiyle de hem dinî hem de 

siyasi olarak gelişti. Aynı zamanda bu dönemde Yâresânların yayıldığı bölgelerde 

Tahiriler (821-873), Saffariler (867-1003), Samaniler (875-1000), Ferigüniler (892-

1010) ve Gazneliler (963-1186) gibi hanedanlıkların kurulduğunu görmekteyiz.472 

Yaşanan bu tarihî değişimler bölgedeki tasavvufî hayatta ve tasavvuf erbabının 

algısında da önemli değişimler meydana getirdi. Zühd döneminde hâkim olan 

anlayış; ibadetlerin manalarını anlamak, ibadete yoğunlaşmak iken, tasavvuf 

 
469 H. Kâmil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 20. basım, Temel kültür dizisi 9 

(İstanbul: Ensar, 2015), 81. 
470 Yılmaz, 101-7. 
471 Yılmaz, 108-25. 
472 Ramazan Açıkgöz, “XI.-XIII. Yüzyıl Anadolu Tasavvuf Hayatının Teşekkülünde Horasan Tesı̇rı̇” 

(Sakarya Üniversitesi, 2019), 17. 



92 

 

döneminde bunun yanı sıra belki ondan daha ağırlıklı olarak “mârifet, mârifetullah, 

irfan” gibi ilimlerin ön plana çıktığını müşahede ediyoruz. İlham, keşf gibi kalbe 

doğan, mahiyeti ve kaynağı bilinemeyen bilginin de akılla elde edilen (kesbi) bilgi 

gibi değer gördüğü bir dönemdir. Aynı şekilde bu dönemde yol ve yönteme göre 

çeşitli tasavvuf ekollerinin ortaya çıktığını da görmekteyiz. Nişabur mektebi, Bağdat 

mektebi, Şam mektebi, Mısır mektebi gibi mektepler bu dönemde kurulmuştur.473 Bu 

dönemde aynı zamanda Cüneyd-i Bağdadi, Bâyezid-i Bistâmi, Hâllac, Ebbû Nasr es-

Sarr’ac, Gazz’alî474 gibi tasavvuf dünyasını şekillendiren önemli tasavvuf erbabı da 

yetişmiştir.475 Bölgede gittikçe yayılan bu tasavvuf ekolllerinin bölgede dini algının 

şekillendirmesinde ciddi etkileri bırakmıştır.  Yâresânî inancının ilk kurucuları kabul 

edilen Behlül Mahî, Şeyh Fezl gibi birkaç Yâresân piri bu dönemde ortaya çıktığı 

varsayılır. 

Tasavvufun üçüncü dönemi olan “tarikatlar dönemi” ise, XII yüzyıldan 

günümüze kadarki dönemi kapsamaktadır. Bu dönem tasavvufun artık 

kurumsallaştığı ve bir tür eğitim kurumları demek olan tarikatların ortaya çıktığı, 

sosyal hayatın bir parçası haline geldiği bir dönemdir.476 Tasavvuf tarihine damga 

vuran Abdülkadir Geylânî, İbn Arabî, Bahâeddîn Nakşbend, Sühreverdî, Mevlânâ 

Celâleddîn Rûmî gibi şahsiyetlerin de yaşadığı bir dönemdir. Günümüze kadar 

ulaşan Kâdirîlik, Yesevîlik, Rifâîlik, Kübrevîlik, Haydarîlik ve Sühreverdîlik gibi 

köklü tarikatların ortaya çıktığı zaman dilimi bu döneme dayandığı için tarikatlar 

dönemi tarihsel olarak bu yüzyılda başlatılır. Bu dönemde sufiler, tasavvufun Kur’an 

ve Sünnet’e dayalı temelleri pekiştirilmeye çalışmışlardır. İslam coğrafyasının 

sınırlarını aşan irşad faaliyetleri sufiler tarafından devam etmiştir. XII yüzyılda 

kurulmuş olan tarikatların çoğu sistemlerini sürekli yenileyerek ve yeni yeni kollara 

ayrılaraka günümüze kadar gelebilmiştir.477 

Gelişimi ve sistemleşmesi ‘’tarikatlar dönemi’’ne denk gelen Yâresânilik 

inancı da bu atmosferden etkilenerek şekillendiğini söyleyebiliriz. Yâresâniliğin 

ortaya çıkıp geliştiği yer ve dönem, miladi XIII ve XIV. yüzyıllara denk gelmektedir. 

 
473 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 108-19. 
474 Yılmaz, 81. 
475 Yılmaz, 120-21. 
476 Yılmaz, 81. 
477 Kaplan Doğan, “Buyruklara Göre Kızılbaşlık” (Selçuk Üniversitesi, 2008), 97-98. 



93 

 

Bu yüzyıllar Şiî-Bâtinî karakterli dini hareketlerin, tasavvuf ekollerin hızla yayıldığı 

ve insanlar arasında yaygınlık gösterdiği bir dönemdir. Bu dönem ayrıca, Şiî-İmamî 

ve İsmaîliliğin oldukça güçlendiği, İslam coğrafyasının önemli bir kısmanda hüküm 

sürdükleri bir dönemdir. Şiî yanı ağır basan Karmatiler, Büveyhiler, Fatimiler gibi 

devletler de bu yüzyıllarda etkili olmuştur.478 Bu açıdan bakıldığında Yâresâni 

görüşlerin yaygınlaştığı bu dönemin, gûlat denilen aşırı Şiî inanışların taraftar bulup 

oldukça yayıldıkları bir zaman dilimine denk geldiği söylenebilir. Yâresânilerin 

doğup geliştiği bu dönemin atmosferinden bağımsız ele alınamaz. 

Sultan Sâhak’ın yaşadığı döneme bakıldığında ise Timur’un Yakın Doğu’yu 

hâkimiyetinin altına aldığı bir dönemdir. Moğollar bu dönemde, bölgeyi birçok 

açıdan baskı altında tutmuştur. Sayısız kent kasaba bu dönemde yıkılmıştır. 

Yâresânilerin yaşadığı Kırmanşah bölgesi de bu yıkılan kentlerden biriydi.  

Bölgedeki birçok inançta olduğu gibi bu baskıların altında gelişen Yâresânilikte de 

bâtınî yorumlar gelişmiştir.479 

XVII. yüzyıla gelindiğinde ise Şiîliği bir ideoloji haline getiren Safevi 

Hanedenlığı bu bölgelerde etkin olmaya başlamıştır. Safevi Hanedanlığının zora 

dayalı ve yayılmacı özelliğinden dolayı bölgedeki birçok dini grup bundan nasibini 

almıştır.480 Bunun yanında Yâresân inancının gelişip yayıldığı bölgelere kronolojik 

olarak incelediğinde birbiriyle bağlantılı olduğu düşünülen Zurvanizm, Mitraizm, 

Zerdüştlük Mazdeizm, Maniheizm, Hürremilik ve Mazdekizm gibi din ve inançlar bu 

bölgede ortaya çıkıp yayıldığı tarihsel bir vakıadır. Yine, Hristiyanlık, Budizm ve 

Şamanizm, Yahudilik bu bölgelerde etkisini gösterdiği kaynaklarda geçmektedir.481 

Bu inançlar arasında ciddi bir dini ve kültürel etkileşim olduğundan oldukça iç içe 

geçmişlerdir. Bu din ve inanç sistemlerinin her birinin mistik boyutları olduğu 

gözönünde bulundurmak gerekir. Bütün bu tarihî veriler ışığında bakıldığında 

Yâresânilik inancının bu dönemin atmosferinden izler taşıması kaçınılmazdır.  

 
478 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 198.  
479 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 111-15.  
480 Hamzehʼee, 116. 
481 Açıkgöz, “XI.-XIII. Yüzyıl Anadolu Tasavvuf Hayatının Teşekkülünde Horasan Tesı̇rı̇”, 13. 



94 

 

3.2. YÂRESÂNÎ METİNLERİNDE GEÇEN ÖENMLİ 

MUTASAVVIFLAR 

Yâresânî inanç ve kültürlerine dair bilgiler, ilkin sözlü olarak aktarılmış ve 

daha sonra yazıya geçirilmiş temel dini defterlerinden elde edilebilmektedir. 

Yâresânların gerek dinî metinlerinde gerekse anlattıkları menkıbelerde birçok 

meşhur tasavvuf erbabına denk gelmekteyiz. Bu inanç mensuplarına bakıldığında 

tasavvuf tarihînin birçok önemli şahsiyetini benimseyerek içselleştirdiklerini ve hatta 

bununla yetinmeyip zaman zaman yeni şeyler katarak kendine ait kılmaya çalıştıkları 

görülecektir.  Tasavvuf dünyasına mal olmuş bu kişilerin Yârasanlar inancında bu 

denli önemsenmesi, kutsal görülmesi, onların algısında neye tekabül ettiği ve neyi 

ifade ettiği, Yâresânilik ile tasavvuf arasında bağı kavramak açısından önemli 

olduğunu düşünüyoruz. Nitekim aşağıda bahsedilecek olan Ca’fer es- Sadık, Hallâc-i 

Mansûr, Baba Tahir-i Uryan, Ebü’l–Vefâ’, Hacı Bektaşı Velî gibi mutasavvıflar 

Yâresâni dini metinlerinde azımsanmayacak ölçüde yer almaktadır. Biz burada 

bölgenin dini düşüncesini şekillendiren bazı tasavvuf erbabının düşüncelerinin 

Yâresânilikteki yerini ve etkilerini irdelemeye çalışarak bu inancın tasavvufla olan 

bağını anlamaya çalışacağız. 

3.2.1. Ca’fer es- Sâdık 

Ca’fer es- Sâdık’ın doğum ve ölüm tarihî konusunda farklı görüşler olmakla 

beraber genel olarak (700/765) yıllarında Medine’de yaşadığı rivayet edilmektedir.482 

Hadis, tefsir, fıkıh, akaîd, cedel, lügat ve tarih gibi alanların yanı sıra tasavvuf ilmini 

de öğrenip ve bu alana vakıf olduğu söylenir.483 

Ca’fer es- Sâdık’ın tasavvufi şahsiyetinden dolayı tasavvuf tarihinde önemli 

bir yere sahip olduğu, birçok mutasavvıfın üzerinde etkisi bulunduğu bir gerçektir.  

Onun, önemli bir tasavvuf erbabı olan Bâyezîd-i Bistâmî’nin müridi olduğu rivayet 

edilir. Bütün sûfîler onu evliyadan saydıklarını, ondan hürmetle bahsettiklerini 

görmekteyiz.  Bu tarihî şahsiyetin aynı zamanda başta Nakşibendiyye ve Bektaşiyye 

tarikatı olmak üzere pek çok tarikat silsilelerinde de önemli bir yeri olduğu bilinen 

bir durumdur. Örneğin Aşıkıyye mensupları, silsilelerini Ca’fer es-Sâdık’la 

 
482 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 185. 
483 Mustafa Necati Bursalı, İstanbul ve Anadolu Evliyaları (İstanbul: Şifa Yayınevi, 2015), 525-27. 



95 

 

başlatırlar. O aynı zamanda başta ‘‘Tezkiretü’l-evliyâ’’ olmak üzere birçok klasik 

tasavvuf eserinde de konu olmuştur.484 

 İslam dünyasında önemli bir yer işgal eden Ca’fer es- Sâdık, Şiî kültüründe 

aynı zamanda altıncı imam olarak kabul edilir. Bunun yanı sıra  ‘’kendisine itaat farz 

kılınan imam’’ ifadesi ilk onun için kullanılmaya başlanmıştır.485  

Ca’fer es- Sâdık bazı Yâresan metinlerinde ismi geçmektedir. Bir Yâresân 

piri olarak görülmese bile çok önem verilen bir isimdir. Hatta Yâresân metinlerin 

Yâresân fikirlerini ilk ortaya atan Behlül Mahî’nin ondan eğitim aldığı486 rivayet 

edilmektedir. 

Elahi, Yâresân inancının temelini Hz. Ali’ye dayanan bir ‘’sırr’’a dayandığını 

ifade ederek bu sırrın, daha sonra silsile yoluyla Ca’fer es- Sâdık’a geçtiğini, ondan 

da Yâresânların kurucularından Behlül Mahî’ye geçtiğini aktarır.487 Bu açıdan da 

bakıldığında Ca’fer es- Sâdık, Yâresân mensuplarının arasında önemli bir manevi 

rütbeyi temsil eden ‘’ehl-i sır’’lardan biridir. Hatta bu düşünceye katılmasak ta bazı 

araştırmacılar Ca’fer es- Sâdık’ın Yâresâni inancındaki konumundan dolayı bu 

inancın ‘Caferilik’ mezhebinin bir kolu olarak görmektedirler.488 Bütün bunlar onun 

Yâresânilik inancındaki yerine dair bize bazı fikirler vermektedir. 

3.2.2. Hallac-ı Mansur 

Hallac-ı Mansur’un doğum tarihiyle ilgili farkı rivayetler olsa da, kaynaklar 

onun miladi 857 de İran’ın Beyzâ şehrinde489 Tur kasabısında doğduğu490 aktarır. 

Ayrıca kendisinin tasavvuf alanında iyi eğitim gördüğü rivayet edilir.491 Serancâm’a 

 
484 Mustafa Öz, ‘’Ca‘fer es-Sâdık’’,TDV İslâm Ansiklopedisi, ( İstanbul; Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1993), 7/1-3. 
485 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabı, 185. 
486 Sefîzade, Serencâmnâme, 22-23. 
487 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 17-19. 
488 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 439-41. 
489 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 252. 
490 Al-Husayn ibn Mansur Hallaj, Tavasin: “Enel Hak:(Ben Tanrı’yım)”, çev. Yasar Günenç 

(İstanbul: Yaba Yayınları, 2004), 8. 
491 Hallaj, 8. 



96 

 

göre Hallac ile Nesimî aynı dönemde yaşamış ve bunlar Yâresânların önemli bir piri 

olan Şey Fezlî Velî’nin Yâranlarıdırlar.492  

İslam tasavvuf tarihînin en meşhur ve etkisi ençok olan şahsiyetlerden biri de 

Hallac olduğu şüphesizdir.  Tasavvufî düşüncesi uğrunda ölmeyi göze aldığı ve 

bunun sonucunda öldürüldüğü bilinen tarihî bir vakıadır. “Ene’l Hak” sözü ile 

meşhur olmuş bu sûfi, kendinden sonra gelen Aynülkudât el-Hemedânî, Ahmed el-

Gazzâlî, Attâr, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Ahmed Yesevî, Muhyiddin İbn Arabî 

gibi tanınmış birçok tasavvuf ehlini etkisi altında bırakmıştır. Ondan derin bir şekilde 

etkilenen bu ünlü tasavvuf erbabı, Hallac’ın düşüncelerini başta İran olmak üzere 

İslam dünyasının en ücra yerlerine kadar yaymışlardır.493 

Hallac’ın, kaynakların aktarıldığı kadarıyla trajik bir hayat yaşamıştır. 

Kendisi: ’’Ey Müslümanlar, beni Allah’tan kurtarınız, Allah, benim kanımı size helâl 

etmiştir; beni öldürünüz’’ diye çağrıda bulunmuştur. Zaten onun düşmanları da farklı 

gerekçelerle onun idamını talep ediyorlardı. Bu tarz sözleri kendisi müritleri ile 

birlikte tutuklanıp dokuz yıl boyunca hapsedilmesine neden olmuştur. «Ta Sin el-

Azal» ve «Miraç» adlı yapıtlarını, bu tutukluluk yıllarında yazdığı varsayılır. Hallac, 

daha sonra ölüm cezasıyla yargılanmıştır. “Ene’l- Hak” sözü tabir yerindeyse onu 

ölüme sürüklemiştir. Ancak ölümü de hayatı gibi trajik olmuştur. Rivayetlere göre 

tüm organları kesilmiş, sonrasında yakılarak külleri Dicle nehrine atılmıştır. Bunun 

gerekçesi ise; Allah'ın gücünü ele geçirip kötü amaçla kullanmak, mucizeler 

göstermek, kendini Allah gibi görmek olmuştur.494 

Böylesine olağanüstü bir hayat ve trajik bir ölüm, Hallac’ı efsanevi bir 

kişiliğe dönüştürmüştür. Bu durum etraftaki birçok topluluğu etkilediği gibi 

Yâresânları da etkilemiştir. Yâresân dini metinleri Hallac’a geniş bir yer verirler. 

Hatta bazı kaynaklarda Halac-ı Mansur, Yâresânların en büyük dini önderlerden biri 

olarak kabul edilir. 495  

 
492 Sefîzade, Serencâmnâme, 152-53. 
493 Süleyman Uludağ, Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (Trabzon: Kalem yay, 2006), 377. 
494 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak, 23-26. 
495 Sefîzade, 25. 



97 

 

Yâresanî inancında kutsal bir konumda olan Hallac, Yâresâni kaynaklarında 

ona dair pek çok menkıbe anlatılmaktadır. Onların defterlerinde geçtiğine göre 

Hallac darağacına götürülürken yüzbinlerce kişiler etrafında toplanmış. Kendisi o 

sırada bile etraftaki kalabalığa bakıp onu ölüme sürükleyen ‘’Ene’l hak’’ sözünü 

söylemeye devam etmiştir. İpi boynundan geçirmeden önce son haykırışı: ‘’Ölülerin 

miracı aşktır’’ olmuştur.496 Yâresân kitaplarında Hallac’a dair bu ve buna benzer 

birçok menkıbe bulunmaktadır. Bütün bu anlatılar Yâresânlar açısından Hallac’ın ne 

kadar önemli bir yeri olduğunu göstermektedir.  

3.2.3. Baba Tahir-i Uryan 

Baba Tahir-i Hemedânî hicri V. yüzyılda yaşamış olan en büyük ariflerden 

biridir.497 Büyük bir şair, mutasavvıf olan Baba Tahir Hemedânî sıfatından da 

anlaşılacağı gibi İran’nın Hemedân şehrinde dünyaya gelmiştir. Hemedânî’nin yanı 

sıra Baba, Uryân, Lorî, Kürdî gibi lakaplarla anılmıştır.498 Ancak kendi şiirlerinde 

klasik dönemin pekçok şaiiri gibi o da kendi adını kullandığı mahlaslar kullanmıştır. 

Kendisi için kullanılan neredeyse bütün sıfatları, şiirlerinde de geçmektedir. Dubeyti 

tarzı yazının öncüsü kabul edilen Baba Tahir, birçok şiirinde özellikle ‘’Uryan’’ 

ve‘’Tahir’’ mahlasını kullandığını görmekteyiz. Örneğin: 

‘‘… 

Xwudawenda be firyadê dilum res  

Kesê bêkes tûyî mû mande bêkes 

Heme goyend Tâhir kesî nedâre  

Xwuda yarê men e çi hacetî kes. 

…’’499 

‘’Kalbimin feryadını işit ey Rab! 

 
496 Sefîzade, 26-27. 
497 Sefîzade, 38. 
498 Kadri Yıldırım, Baba Tahirê Uryan (İstanbul: Avesta Yayınları, 2013), 13-18. 
499 Yıldırım, 141. 



98 

 

Sen kimsesizlerin kimsesisin, ben kimsesizim 

Herkes “Tâhir’in kimsesi yoktur.” diyor 

Dostum Allah’tır, başkasına ne hacet’’ 

Yukarıdaki şiirde de görüldüğü gibi şair burada ‘’Tâhir’’  ismini hem mahlas 

hem de ad olarak kullanmıştır. Onun hakkında kullanılan bütün bu sıfatların farklı 

nedenleri vardır.500 Bunları açıklamak konumuzun dışına çıkacağından sadece bu 

isimleri vermekle yetindik.  

Baba Tahir, daha çok şiirlerden oluşan ‘’divan’’ eseriyle bilinmektedir. 

Ancak onun tasavvufun temel konularını ele aldığı ve Arapça olarak yazdığı  ‘’el-

Kelimâtu’l-Kısâr’’ eserini de zikretmek gerekir. Zira bu kitap onun tasavvufî kişiliği 

ve düşünceleri hakkında bize bir dizi bilgi vermektedir. 

Baba Tahir’in doğum ve vefat tarihleri hakkında kaynaklarda kesin bir bilgi 

olmamakla birlikte bazı kaynaklar onun Büyük Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey (990-

1063) yaşadığı dönemde yaşadığını ve onunla görüştüğünü nakleder.501 Bazı 

kaynakların da onun İbn Sînâ (v.428/1037) ile çağdaş olduğu502 yönündeki tespitler 

onun yaşadığı dönem hakkında bize fikir vermektedir. Serencâm kitabında da onun 

Yâresân pirlerinden biri olan Şâh Hoşin (Hicri IV. yüzyılda yaşadığı varsayılır)  

döneminde yaşadığı, onunla görüştüğü, Şâh Hoşin’in en özel dostlarından ve ‘’kelâm 

sahibi Yâren’’lerden biri olduğu aktarılır.503 Konuyla ilgili geniş çalışmaları olan 

Kadri Yıldırım da, Pîr Qubadî Diwane’nin bir şiirine dayanarak onun, Şâh Hoşin’in 

evine gelip onunla görüştüğünü nakletmektedir.504 Hatta bazı araştırmacılar onun Şâh 

Hoşin’in yanında bulunan bir melek olduğunu aktarır.505 Gulmurad Muradi de onun 

 
500 Sağnıç, Dîroka Wêjeya Kurdî, 2002, 70; Yıldırım, Baba Tahirê Uryan, 14-18. 
501 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak,38-39. 
502 Haci Sağlık, “Kalenderî Bir Mutasavvıf Olarak Baba Tahirê Uryan”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmaları 

Dergisi/Journal of Oriental Scientific Research (JOSR), 30 Mayıs 2018, 713, 

https://doi.org/10.26791/sarkiat.368830. 
503 Sefîzade, Serencâmnâme, 583. 
504 Yıldırım, Baba Tahirê Uryan, 26-27. 
505 Yıldırım, 26. 



99 

 

Şâh Hoşin’in bir müridi olduğunu506 ifade etmektedir. Bütün bunlar, onun Yâresân 

inancıyla bir bağı olduğunu göstermektedir. 

Baba Tahir’in Yâresân öğretisinde ayrı bir rolü ve yeri olduğu bir gerçektir. 

Yâresânlar da bunun farkında olmalı ki neredeyse her yıl onun adına onun şiirlerinin 

okunduğu, bestelendiği çeşitli festivaller düzenlemektedirler. Serencâm’da da yer yer 

onun ismini geçtiğini görmekteyiz. Baba Tahir’in gerek yukarıda zikredilen şiirde ve 

gerek diğer şiirlerinde Allah için sıklıkla ‘’yâr’’ kelimesini kullanmasını da onun 

Yâresân öğretisiyle olan bir bağına işaret etme ihtimalinin olduğunu düşünüyoruz. 

Zira Yâresânlar kendilerini ‘’dini yarî’’ olarak tanımlamaktadır. Bazı araştırmacılar 

da onun Yâresân inancına mensup olduğunu direkt ifade etmektedirler.507 Ayrıca 

şiirleri dikkatlice incelendiğinde Hz. Ali ve on iki İmam’a vurguların yoğun 

olduğunu da görmekteyiz. Ancak bütün bu ihtimallere rağmen Baba Tahir’in şiirleri 

dikkatlice incelendiğinde, Yâresân öğretisinde önemli bir yeri olan başta tenâsüh 

olmak üzere diğer aşırı fikirlere denk gelmemekteyiz. Bu bağlamda onun İslam 

düşüncesinin yapısıyla çelişen pek bir yönü bulunmamaktadır. Bunlara rağmen onu 

net bir tarikatla/mezheple ifade etmek te zordur. Onun şiirlerinde kendisini daha çok 

‘’rind, kalender ve “dervîş” olarak ifade ettiğini görmekteyiz. Bunu onun şiirlerinde 

de görmek mümkündür: 

‘’… 

Mû an rind um namim bî qelender.  

Ne xan dîrum ne man dîrum ne lenger  

…’’508  

“Ben bir rindim ve kalenderim  

Ne evim barkım var ne de bir lengerim.’’ 

 
506 Muradî, “Yok Edilmek İstenen İnanç ve Kültür”. 
507 Sağnıç, Dîroka Wêjeya Kurdî, 2002, 70. 
508 Yıldırım, Baba Tahirê Uryan, 136. 



100 

 

Şairin kendini tarif etmek için kullandığı kalender, rind ve derviş gibi 

kavramlar birbirine yakın anlamları vardır.509 Tasavvuf edebiyatında gerek dünyayı 

ve dünyaya ait olan değerleri aldırış etmeyen, içinde yaşadıkları toplumun inanç ve 

geleneklerine karşı çıkan, acıyı-tatlıyı, üzüntüyü-neşeyi aynı gören, bunu kılık 

kıyafet, tutum ve davranışlarıyla yansıtan kişiler için kullanılır.510 Bu bağlamda 

bakıldığında Baba Tahir’i bir yere konumlandırmak oldukça güçtür. Yâresâni 

öğretisine yakın olmakla birlikte onu Yâresân olarak tarif etmek zor olduğu gibi 

tasavvufî bir kişiliği olmakla beraber onu bir tarikat mensubu şeklinde de 

değerlendirmek zordur. Dolayısıyla onu herhangi bir kaba sığmayan, ruhunu kayıt 

altına almamış bir kişi olarak görmek daha doğru olduğunu düşünüyoruz.  Şâh 

Sincan’a atfedilen aşağıdaki şiirin Baba Tahir’i yerini tanımlamak için en uygun 

dizeler olduğunu düşünüyoruz. 

‘‘Kuru yere oturmuş bir rint gördüm 

Ne küfür kaydındaydı, ne İslam 

Ne dünya umurundaydı ne din 

Ne Hakk’la mukayetti ne de hâkîkatle 

Ne tarikata bağlıydı ne yakıyne! 

İki âlemde de bu iş, kimin harcı?511’’ 

Baba Tahir’in ölüm tarihi ile ilgili farklı rivayetler olmakla birlikte onun 

1055’te veya sonraki bir tarihte ölmüş olma ihtimali yüksektir.512 

3.2.4. Ebu’l-Vefâ’ 

Seyyid Ebu’l-Vefâ’, Yâresânların büyüklerinde ve dönemin büyük 

alîmlerinden biri olan Seyyid Ahmed Şehrezurî’nin oğludur.513 Seyyid Ahmed 

 
509 Yıldırım, 24-26. 
510 Nihat Azamat, “Kalenderı̇yye”, TDV İslam Ansiklopedisi,  (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2001), 24/253-256. 
511 Hafız-ı Şirazî, Hafız Dîvânı, Hasan Ali Yücel klasikler dizisi (İstanbul: Türkiye İş Bankası, 

2011).(Önsöz) 
512 Yıldırım, Baba Tahirê Uryan, 21-22. 
513 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak,74-75. 



101 

 

Şehrezurî ise Sultan Sâhak’ın biraderidir.514 Ebu’l -Vefâ’nın gerçek adı Muhammed 

b. Muhammed Arîz’dir. Ebu’l Vefâ-i Kurdî, Sultan’ul Tâcü’l- Ârifîn, Şeyhu’l Kutup, 

Kâkis, Kâkîs El-Kurdî, Bakis, Bağdâdî, Daylami515 gibi birçok farklı isim ve sıfatla 

anılan bu tarihî şahsiyetin doğum tarihî net olarak bilinmemektedir. Bu konuda farklı 

rivayetler olmakla birlikte genel olarak (1026-1107) tarihler arasında yaşadığı 

varsayılır.516 Onun etnik kökeni hakkında farklı görüşler mevcuttur. Babasının 

Arap/seyyid, annesinin ise Kürd olduğu şeklinde bazı rivayetler olmakla birlikte 

genel olarak Kürd bir aileden olduğu kabul edilir.517  

Ebu’l-Vefâ’ ilk eğitimini babasının yanında almış daha sonra eğitimini 

dönemin önemli bir bilgini olan Şeyh Şenbeki’in yanında idame etmiştir.518 Ebu’l 

Vefâ’ dönemine göre iyi bir eğitim alarak tahsilinin önemli bir kısmını Bağdat'ta 

yapmıştır. Bağdat’tan da Buhara'ya giderek tasavvuf ilminin yanında farklı ilimler de 

öğrenmiştir. Rivayetlere göre babası belli bir yaştan sonra oğlu Ebu’l Vefâ’da 

gördüğü olağan üstü durumlarından dolayı gelir ve onun öğrencisi olur.519  

Kendini iyi yetiştiren ve tarikatını kuran Ebü'l Vefâ'nın zamanla ünü ve 

görüşleri de yayılmaya başladı. Bazı kaynaklar onun Kadir-Billah (991-1031) 

görüştüğü nakleder.520 Rivayetlere göre o dönemde Ebu’l Vefâ’ın şöhreti/etkisi o 

kadar yayılır ki bundan rahatsız olan Kadir-Billah ona çelitli tuzaklar kurmaya 

çaılışmıştır.521 

  Ebu’l Vefâ’, belli bir müddet sonra Şehrizor’a gider.  Daha sonra Sultan 

Sâhak’ın davetiyle Şeyhan Köyü’ne gelir ve ve onun müridi olur. Sâhak’ın isteği 

üzerine insanları irşâd etmek üzere Hemedan’a gider. Hemedan da irşat faaliyetine 

başlayan Ebu’l Vefâ’ hayatının sonuna kadar burada kalır ve burada vefat eder. 

Yâresânlar üzerinde araştırmalarıyla bilinen Safîzade’ye göre onun mezarı Baba 

Tahir’in kabrinin hemen yanında bulunuyordu ve insanlar eskiden burayı ziyaret 

 
514 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 57. 
515 Yalçın Çakmak ve İmran Gürtaş, ed., Kızılbaşlık, Alevilik, Bektaşilik: Tarih, Kimlik, İnanç, Ritüel, 

1. baskı, İletişim yayınları 2224 (İstanbul: İletişim, 2015), 142-43. 
516 Çakmak ve Gürtaş, 147. 
517 Çakmak ve Gürtaş, 144. 
518 Çakmak ve Gürtaş, 146. 
519 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak74. 
520 Çakmak ve Gürtaş, Kızılbaşlık, Alevilik, Bektaşilik, 148. 
521 Mehmet Bayrak, Alevilik ve Kürtler, 1.baskı (İstanbul: Öz-ge yayınları, 1997), 780. 



102 

 

ediyorlardı. Anacak yapılan restorasyon çalışmalarından sonra onun kabri yıkılmış 

ve kaybolmuştur.522 

Kaynaklar, Ebu’l Vefâ’nın (kesin olmamakla birlikte) miladî 1105 yılında 

öldüğü aktarmaktadır.523 Hiç oğlu olmayan Ebu’l Vefâ’nın ölümünden sonra onun 

düşünceleri Baba İlyas üzerinden yaygınlık kazanmıştır. Daha sonra Geyikli Baba, 

Dede Garkın, Hacı Bektaş-ı Velî, Sarı Saltuk524 gibi yol erenleri üzerinden başta İran 

ve Anadolu olmak üzere birçok bölgeye yayılmış ve yaşatılmıştır. Kimi 

araştırmacılara göre Baba İlyas ve Baba İshak Vefâîye tarikatına mensuptular.525 

Haşim Şahin de bu bağlamda bu şahsiyetin fikirlerinin Anadolu’nun özellikle kırsal 

kesimlerinde yayılmasında Dede Garkın’ın rolünün öneminden bahsetmektedir.526 

Yâresân klasik dini defterlerinde Ebu’l Vefâ’ ismi sıkça geçmektedir.527 

Yâresân inancına göre Ebu’l Vefâ’, yedi kurtarıcı (haftan-ı naciyan) olarak bilinen ve 

handan denilen dini sınıfın içinde yer alır.528 Ebu’l Vefâ’, handanların/ocakların 

içinde, ‘’Seyyid Abu’l Vefâ’ Handanı’’ olarak anılır. Aynı şekilde Serencâm’da ona 

atfedilen kelâmlar vardır. Burada onun düşüncelerini Yâresân inancına olan 

yakınlığını anlayabilmek için Serencâm’da ona dayandırılan birkaç kelâmını 

zikretmekte fayda görüyoruz. 

‘‘… 

Seyyîd Abulwafâ maramo: 

Yûrtiman nârîn, Yûrtiman nârîn 

Na yânay azal yûrtiman nârîn 

Yûrtim Rizwanân hâmpây qullay chîn 

 
522 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak,73-74. 
523 Ahmet Yaşar Ocak, Alevî ve Bektaşî İnançlarının İslâm Öncesi Temelleri (İstanbul: Iletişim 

yayınları, 2010), 26. 
524 Çakmak ve Gürtaş, Kızılbaşlık, Alevilik, Bektaşilik, 161. 
525 Ocak, “Babaîler İsyanından Kızılbaşlığa: Anadolu’da İslâm Heterodoksisinin Doğuş ve Gelişim 

Tarihîne Kısa Bir Bakış”, 136. 
526 Haşim Şahin, “Selçuklu ve Erken Osmanlı Dönemı̇nde Vefâı̇yye Tarı̇katı”, Türk Kültürü Ve Hacı 

Bektaş Velî Araştırma Dergı̇si, 2014, 44. 
527 Sefîzade, Serencâmnâme, 317. 
528 Sefîzade, 297; Muhammedî, Manzume-i Eh-i Hak Nâme, 57. 



103 

 

Qâpî bahashtî wa dast ez bîn 

Hawâdâranân az na koy mâchîn 

Mâmoy resûlîm Hamzanân yâmîn 

Azanân suwâr ma’rakay madîn 

Hâlâ nay parda wafâdârîm 

…’’529 

 ‘‘ Ebu’l Vefâ’ şöyle buyurur: 

 Ben ateşin mazharıyım, ben ateşin mazharıyım530 

 Yaratılış zamanında da ben ateşin mazharıydım 

Benim mazharım da Rıdvan idi, en üst tabakada mevkidaşım idi. 

Cennetin kapıları benim elimdeydi 

Ben Maçin dağının yardımcısıydım 

Bir zaman Hakk’ın elçisinin amcası Hamzan’ın gövdesinde parladım 

Medine savaşlarında süvari başı idim 

Şimdi de zaman perdesininde adım Ebu’l Vefâ’dır.’’ 

Tasavvufî öğelerin yoğun olduğu bu dizelerde aynı zamanda Yâresânların 

temel düşüncesi olan dûnadûn düşüncesini de görmekteyiz. Yine Ebu’l Vefâ’ya 

atfedilen bir kelâmda: 

‘‘… 

 
529 Sefîzade, Serencâmnâme, 297. 
530 Ateş, tasavvuf edebiyatında Hakkın aşkı demektir.  Yâresân metinlerinde oldukça tasavvuf 

edebiyatının söz sanatlarından yararlanmıştır. Dolayısıyla bu vb. dizeleri doğru anlaşılması için 

tasavvuf edebiyatının söz sanatlarını göz önünde bulundurulması gerekir. Bkz. Sefîzade, 

Serencâmnâme,298 



104 

 

Sarim dân wa âshq, sarim dân wa âshq 

Na mâwây Hijaz sarim dân wa âshq 

İbin zâhir bîm nâmim biyâ shark 

Na âshqî Husayn na hûn biyâm ghark 

Aw jawrimân gêlâ wa nûr nay rây haq 

Parda wergêryâ shaw bîva shawaq 

Âwmân ziyâwa na châh zanaq 

…’’531 

Başımı aşk yolunda feda ettim, yitirdim başımı 

 Hicaz yolunda, aşk yolunda yitirdim başımı 

Zahir’in oğlu idim, adım Şark idi 

Gark oldum Hüseyin’in aşkından 

Aydınlığa dönecek, Hak yolunda çektiğimiz acı ve ızdıraplar 

Karanlıklar umuda dönecek, zaman perdesi kalkınca 

Bizim yaşam suyumuz derin derin çukurdan çıktı…’’ 

Bu kelâmlarda da görüldüğü gibi Ebu’l Vefâ’ kelâm sahibi bir Yâresân piri 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Onun fikirleri günümüz Yâresâniği ile uyuşmayan 

yönleri olabilir. Ama bu tarihî şahsiyetin Yâresânilik düşüncesiyle yakın bir bağı 

olduğu ihtimali yüksektir. O sadece Yâresânlar üzerinde değil Anadolu’da gelişen 

pek çok tasavvufî akımı da etkilemiştir. Onun düşüncelerinin Anadolu’ya 

yayılmasına öncülük eden bazı şahsiyetler olmuştur.  Anadolu Aleviğinin 

şekillenmesinde Ebu’l Vafâ’ın rolünün büyük olduğunu ve fikirlerinin Dede Garkın 

 
531 Sefîzade, Serencâmnâme, 244-45. 



105 

 

üzerinde Anadolu’ya yayıldığını ifade eden bazı araştırmacılar vardır.532 Bazı 

araştırmacılar onun fikirlerinin yayılmasında onun müntesibi olan Geyikli Baba ve 

Rum Abdalları’nın rolünü ekleyerek Âşıkpaşazâde’nin de Vefâî tarikatına mensup 

olduğunu belirtir.533 Köprülü, Anadolu’da tasavvufî akımların yayılmasında, 

Alavîliğin şekillenmesinde daha çok Ahmet Yesavî’nin faktöründen söz eder.534 

Ancak Ahmet Yaşar Ocak, bu yazının devamında Anadolu’nun irfanının 

şekillenmesinde büyük rolü olan Vefâî’nin üzerinde yeterince araştırma 

yapılmadığında, Selçuklu ve Osmanlı üzerindeki rolünün farkına varılmadığı ve bu 

nedenlerden dolayı bilinmediğinden bu tarihî şahsiyetin ve onun kurduğu tarikatın 

göz ardı edildiğini dile getirmektedir.535 Bu bağlamda Vefâî’nin rolünün daha 

belirleyici ve sahici olduğunu düşünüyoruz.  

3.2.5. Hacı Bektaş-ı Velî 

 Doğum tarihi tam olarak bilinmeyen Hacı Bektaşı Velî’nin 1210 Nişaburda 

dünyaya geldiği536 1271 yılında ise vefat ettiği537 rivayet edilir.  Serencâm da buna 

yakın bir tarih geçmektedir.538 Mevlânâ ile aynı dönemde yaşayan bu zatın539 bazı 

kaynaklara göre kendisi Horasan erenlerinden olup Babâî müntesibi ya da Yesevî 

dervişlerinden biridir.540  

Hacı Bektaş-ı Velî henüz yaşarken onun ayin-erkânı ve sosyal örgütlemesi ile 

bir tarikat kurduğunu söylenemez, ancak daha hayatta iken etkili bir kanaat önderi 

 
532 Ali kemal Erdem, “Aleviliğin Şekillenmesinde Etkili Olan Ama Alevilerce Pek Az Bilinen Bir 

İsim: Ebü’l Vefa Kürdi”, İndependent Türkçe, 12 Aralık 2021, 

https://www.indyturk.com/node/446406/r%C3%B6portaj/alevili%C4%9Fin-

%C5%9Fekillenmesinde-etkili-olan-ama-alevilerce-az-bilinen-bir-isim-eb%C3%BCl. 

 
533 Ahmet Yaşar Ocak, “Türkı̇ye Selçukluları Dönemı̇nde ve Sonrasında Vefaî Tarı̇katı (Vefâîyye)” 

LXX, sy 257 (206M.S.): 120. 
534 Fuad Köprülü, Türk Edebiyatı’nda İlk Mutasavvıflar, 3.baskı (Ankara: Türk Tarihî Kurumu Basın 

Evi, 1976), 44-60. 
535 Ocak, “Türkiye Selçukluların  Dönemı̇nde ve Sonrasında Vefaî Tarı̇katı (Vefâîyye)”, 120-21. 
536 Bursalı, İstanbul ve Anadolu Evliyaları, 659. 
537 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 251. 
538 Sefîzade, Serencâmnâme, 149. 
539 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 56. 
540 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 251. 



106 

 

olduğu,541 başta Arnavutluk ve Makedonya olmak üzere etkisinin Balkanlarda 

yayıldığı söylenmektedir.542 

Hayatına dair az bilgi bulunan Hacı Bektaş Velî’nin bir derviş gibi yetiştiği, 

kesin olmamakla birlikte XIII. yüzyılın ilk yarısında, Baba İlyas’ın öldürüldüğü 1240 

tarihînden önce, Moğolların istilası zamanında Horasan’dan Anadolu’ya göç ettiği 

rivayet edilir.543 

Hacı Bektaş-ı Velî Makâlât, Makâlât-ı Gaybiyye ve Kelimât-ı Ayniyye gibi 

eserleri kaleme almış ve tasavvufî düşüncelerini bu eserlerinde izah etmiştir. XIII. 

yüzyılda yaşadığı düşünülen bu tarihî şahsiyet eserleri günümüze kadar gelmiş, 

öğretileriyle, hoşgörüsüyle, insanlığa verdiği değerle gönülleri fethetmiştir. Onun bu 

düşünceleri halk arasında “yetmiş iki millete bir gözle bakmak ve eşit hizmet etmek”  

cümlesiyle bilinmektedir. 

Hacı Bektaş-ı Velî Yâresân dini metinlerinde en çok ismi geçen 

mutasavvıflardan biridir. Bütün Yâresân dini önderleri Hacı Bektaş-ı Velî’nin bir 

Yâresân piri olduğu noktasında hemfikirdirler.544 Yâresân kelâmlarına göre o, hem 

Sultan Sâhak’ın halifesi hem de ona mazhar olmuş kişidir. Yâresân kelâmlarında ona 

dair birçok pasaj vardır. Örneğin bir Yâresân kelâmında ona dair şöyle bir pasaj yer 

almaktadır: < برون   دوباره  آمد  بیکتاشی  دون،  کرد  عوض  داود  که  زمانی  >> ‘’Davut dûn/libas 

değiştirdiğinde, Bektaşi ikinci kez göründü’’.545 Burada ‘’Davud’’tan kasıt Sultan 

Sâhak’tır. Ceyhunbadî’ye dayandırılan bu cümleye göre de Sultan Sâhak âlem-i 

gaybtan Hacı Bektaş-ı Velî suretinde zuhûr etmiştir.546 Hacı Bektaş-ı Velî’nin 

Yâresânilikte bu konumundan dolayı Yâresânliğin Bektaşîliğin etkisinde şekillenen 

bir inanç olarak göstermek isteyen bazı araştırmacılar olsa da547 bunun abartılı bir 

anlatı olduğunu düşünüyoruz. Bu iki inanç arasında benzerlik ve farklılıkların olduğu 

bir gerçektir. Ama birini diğerine indirgemek ya da eklemlemek bilimsel verilere ters 

 
541 Çakmak ve Gürtaş, Kızılbaşlık, Alevilik, Bektaşilik, 75. 
542 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 251-52. 
543 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 56. 
544 Muhammedî, 56-59. 
545 Muhammedî, 59. 
546 Muhammedî, 56. 
547 Özdemir, “Alevilik ve Ehl-i Hak (Yâresân): Benzerlikler ve Farklılıklar”, 274-76. 



107 

 

düşmektedir. Bektaş-ı Veli’yi de bu inançta var olan yüzlerce tasavvuf erbabında biri 

olarak görmek daha doğru bir yaklaşım olur.  

Yukarıda zikredilen isimlere ilaveten Yâresân metinlerinde Hasan Basri, 

İbrahim Ethem, Bayezid Bestami, Nesîmî, Ceyhunbadi, Nur Ali Elahi, Safiyüddin 

Erdebilî, Elmas Xanum, Liza Xanum, Ali Kalender, Baba Yadigâr gibi onlarca 

mutasavvıf ismi geçmektedir. Dolayısıyla Yâresânlar’in literatürlerinde, 

menkıbelerinde, kelâmlarında, kültür dünyalarında meşhur birçok İslam mutasavvıfı 

ve onlarla ilgili pek çok anlatı yer almaktadır. Yâresâni literatüründe bunlara ilaveten 

başka tasavvuf ehli isimleri de geçmektedir. Hatta hayatları araştırıldığında 

neredeyse bütün Yâresân pirlerinin tasavvufî bir hayat yaşadıkları görülmektedir. 

Yâresânların dini önderlerinin çoğunun tasavvuf ehli olması Yâresân inancının 

tasavvufî boyutunu anlamak açısından mühim bir noktadır. Bu bağlamda yüzlerce 

kişinin ismi zikretmek mümkündür. Safîzade ‘’Meşahir-i Ehl-i Hakk’’ adlı eserinden 

yüze aşkın548 isimi ele almıştır. Fakat bunların hepsini hayatına değinmek konumuzu 

aşacağından biz burada tasavvuf alanında daha çok meşhur olmuş birkaç 

tasavvufçuyu ele almakla yetindik. 

3.3. İSLAM TASAVVUFUNDA VE YÂRESÂNÎ METİNLERİNDE 

GEÇEN BAZI OLAYLARIN BENZERLİKLERİ 

Biz bu bölümde bir tür içerik analizi yaparak başta Serencâm kitabı olmak 

üzere Yâresânların temel dini metinlerinde geçen tasavvufî-ahlaki kavramları ve bu 

inancın tasavvufî boyutun ele almaya çalışacağız.  

3.3.1. İlk Yaratılış  

Yaratılışın başlangıcı tarih boyunca birçok bilim dalında tartışıla gelmiştir. 

Kutsal kitaplarından felseye, mitolojiden bilime pek çok alanda bu tartışmaların 

izlerini görmek mümkündür. Son yüzyılda ise özellikle bilimin odak noktası haline 

gelmiştir.  George Garnow, Albert Einstein düşüncelerinden yola çıkıp genişlettiği 

‘’evrenin başlangıcı kuramına’’ göre evren, günümüzden 12 milyar yıl önce sıcaklığı 

ve yoğunluğu çok yüksek ışıltılı bir yapının aşırı yoğunlaşması sonucu patlaması ile 

 
548 Sefîzade, Meşahîr-i Ehl-i Hak,18-170. 



108 

 

ortaya çıkmıştır (big bang). Bilim insanlarına göre günümüzden 12 milyar yıl önce 

gerçekleşen bu patlama sonucu evren doğmuştur.549 

Hilkat (yaratılış düşüncesi) ya da mebde (Allah’ın mahlukâtı ilkin yarattığı 

süreç) aynı zamanda İslâm'ın dünya görüşünün de dayandığı temel kavramlardan 

biridir. Bu kavram İslâm'da dinî düşüncenin bütün alanlarında önemli bir rol 

oynamıştır550 Felsefenin ilk çağlarına kadar giden âlemin menşei araştırılması 

konusunun İslam felsefesinde, kelâmda ve tasavvuf gibi alanlarda da İslam tarihi 

boyunca tartışıla gelmiştir. Henüz teoride olan bu düşüncenin tasavvufta ciddi 

tartışma konusu olduğunu görmekteyiz Bu açıdan bakıldığında tasavvufta âlemin 

yaratılışı  “İlk Akıl”  düşüncesiyle ilişkilendirildiğini görmekteyiz. Tasavvuf anlayışa 

göre Allah’ın ilk yarattığı şey akıldır. Akıl bazı yerlerde ise beyaz inci (dürre-i 

beyza) olarak ifade edilmektedir.551 İbn Arabî bu konudaki düşüncesini şöyle ifade 

eder: “Hak Teâlâ bir büyük beyaz inci yarattı; celâl ve heybetiyle ona baktı. O inci 

hayâdan eridi. Onun yarısı su ve yarısı ateş oldu. Ve ondan bir duman meydana 

geldi. Gökyüzünü dumandan ve yeryüzünü onun köpüğünden yarattı. Onun arşı su 

üzerinde oldu. Büyük beyaz inci’’den murâd ‘’Hâkîkat-ı İnsaniyye’’ mertebesi olan 

‘’Akl-ı evvel’’dir.”552 Burada da görüldüğü gibi İbn Arabi’in de düşüncesini 

dayandırdığı şey ‘’dürre-i beyza’’ hadisidir.  

Yâresân inancında da evrenin yaratılışı sırlarla dolu olup bu sırlar çeşitli 

sembollerle dile getirilir. Bu inanca göre yeryüzündeki yaratılmış her şeyin sembolik 

bir karşılığı vardır. Buna göre inek kutsal bir sembol olabileceği gibi ay da kutsal bir 

simge olabilir. Onlara göre inek ayı sembolize eder ve ay da Hz. Hasan’ı. Balık 

sırlarla dolu bir simge olup güneşi temsil eder ve güneş te dünyanın simgesi olup 

Hüseyin’i temsil eder.553  Kitabını önemli bir bölümünü evrenin ve insanın 

yaratılışına ayıran Ceyhunbadî’de de bu sembolleri fazlasıyla görmek mümkündür.554 

 
549 Stephen W Hawking, Zamanın Kısa Tarihî, (İstanbul: Alfa Yayınları, 2016), 153-60. 
550 Toshihiko Izutsu, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar-Kavramlar, çev. Ahmed Yüksel Özemre 1. 

basım, Kaknüs Yayınları Araştırma İnceleme serisi, 10 2 (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1998), 263. 
551 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 175. 
552 İbn Arabî, Fususul-Hikem Tercüme ve Şerhi, çev. Ahmed Avni Konuk ve Mustafa Tahralı 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fak Vakfı Yayınları 2002), I/46. 
553 Soltanî, “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevilerin Ortak İnançları”, 273-95. 
554 Ceyhunbadî, Hakku’l Hakâyık ya Şâhnâme-i Hakîkât, 38-123. 



109 

 

Dolayısıyla Yâresânların yaratılış felsefesini birçok kaynakta görmek mümkündür. 

Biz konunun anlaşılması için sadece bir metni vermekle yetineceğiz 

‘‘… 

Hefit duney beyan bowaçan pêtan  

Tehqîq bizanan melum bo lêtan  

Ewsa ne lew by, ne ariya by  

Ne eriş by ne feriş, cîhan derya by  

Ve dor ber ama cîhan kerid mehya  

Navê vêş niya ve xavenigar  

Eriş û qoriş û feriş, ewsa da qerar  

Heftad hezar sal tak û tenya ferid  

Ne ruy delyawe çogan bazy kerid  

Ne xakî bîsat saza cîbraîl  

Ta bî ve hemraz xaliqî celîl 

Evel îcad kerid çwar melek her çwar  

Asiman zemîn ewsa da qerar  

…’’555 

‘‘Ey yedi dûn (heftewane) gelin taki size söylensin 

Doğruluktan haberdar olun, sizin için apaçık olsun 

Ne levh-i ahfûz vardı, ne ateş 

 
555 Moghadam, “Şı`rên Şaırên Yâresân û Hızrê Yarî”, 36-37. 



110 

 

Ne yer vardı ne gök, evren suyla kaplıydı 

Mevla denizden çıktı 

Mercan çıktı ve evreni var etti 

Adını ‘’ Xwendkar’’ koydu 

Yeri, göğü ve eşyayı yaratı 

Yetmiş bin yıl boyunca yalnız kaldı 

Deniz üzerinde çomak oyunu oynuyordu 

Cebrail’i topraktan556 yarattı. 

Yalnız kalmasın diye 

Ardından dört meleği yarattı 

Daha sonra yer ve göğü döşedi’’ 

Şiirsel bir tarzda yazılmış bu metin Yâresânların yaratılış felsefesin özetler 

mahiyettedir. Burada da görüldüğü gibi diğer kutsal metinlerde de geçtiği üzere 

Yâresân yaratılış hikâyesi ezelden ( ُكُنْ فیَكَُون) başlamaktadır.557 Onların inanışına göre 

Ezelde hiçbir şey yoktu. Büyük bir kudret (Zat-ı Mutlak) vardı.558 Dünya sularla 

kaplıydı.559 Hak, ’’Ya’’ biçiminde ve bir beyaz incinin içerisinde bulunuyordu. 

Yukarıda İbn Arabî’nin ifade ettiği gibi ilk yaratılan şey olan beyaz inci bir deniz 

kabuğunun içinde bulunuyordu. Deniz kabuğu ise ezeli denizin derinliklerinde 

saklıydı.560 ‘’Ya’’ ilkin  ‘’Manevi‘’ ve daha sonra ‘’Maddi’’ dünyayı yarattı. Ardında 

Cebrail’i yarattı. Cebrail’in talebi üzerine diğer melekler de yaratıldı. Bu şekilde 

‘’heften’’ denilen yedi beden ya da yedi melek yaratıldı. İşte o zaman ‘’heften’’ 

 
556 Su, ateş, toprak ve hava Yâresân inancında kutsal olup mecâzi anlamlar içermektedir. Burada 

kastedilen maddeler dört meleğe mazhar olmak şeklinde yorumlanır. Aynı ifadeler Yâresânların 

birçok metninde görmek mümkündür. Bkz. Sefîzade, Serencâmnâme s. 430. 
557 Sefîzade, Serencâmnâme, 580. 
558 Ağacirî ve Ustuwerî, “Nigâh-i Nû Bı Ayin-i Ehl-i Hak Ba Tekiye Ber Kıtab-i Serencâm”, 11-12. 
559 Tayyib Tahirî, Tarih ve Felsefe-i Serencâm (Erbil: Rojhilat, 2009), 137. 
560 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 127; Izady ve Atila, Kürtler, 266. 



111 

 

Hakk’tan, incinin içinde meydana çıkmasını lisanı hal ile istedi. Bu talep kabul gördü 

ve Hakk,’’Havenkar’’ şeklinde zuhûr etti.561 Havenkar’dan sonra melekleri yarattı ve 

onların ismini yediler, kırklar, yedili, yedi halife koydu.562 Dikkatlice bakıldığında 

Yâresâni inancında yaratılış düşüncesi ile tasavvuftaki yaratılış düşüncesiyle oldukça 

paralellik arz ettiği görülmektedir. Bu bağlamda Ceyhunbadî’nin Şahnâme-i Hâkîkat 

kitabı, tezimiz açısından önemli bir örnek teşkil etmektedir. Zira bu kitap, yaratılış 

düşüncesini tasavvufî bir bakış açısıyla uzun uzun izah etmiştir. Yâresânilerin bu 

biçim yaratılış inancının Yezidilik ve daha başka inançlarda da görmek 

mümkündür.563 

Yaratılış düşüncesinin bir sonraki evresi ise insanın (Âdem) yaratılmasıdır. 

Vahye dayalı dinlere göre ilk insan ve ilk peygamber olan Hz.Adem’in hangi 

maddeden yaratıldığı, İblis’in secde etmeme olayı, Âdem’in yasak ağaçtan yemesi ve 

cezalandırılması, onun yaratılmadan önce yeryüzünde insan veya insana benzer akıllı 

ve şuurlu bir varlık olup olması ile ilgili konularda çok farklı anlatımlar olduğu564 

bilinen bir durumdur. Kuran’ın birçok ayetinde bu durum dile getirilmektedir.565 

Tasavvuf kaynaklarında da bu ayetlere paralel bir şekilde âlemin meydana 

gelmesinden sonra ilk insanın nasıl yaratıldığı, meleklerin var edilmesi ve İblîs 

konusu anlatılmaktadır.566 Tasavvuf kaynaklarında anlatılanlara göre Allah, Âdem’i 

yaratmayı dilediğinde, yerin her tarafından ve her çeşit topraktan getirmesi üzere 

Azrail’i görevlendirir. Hz. Âdem için getirilen birçok renkteki toprak birbirini 

tutmaz. Daha sonra diğer meleklerde devreye girer. Diğer meleklerin getirdikleri ile 

toprak, belli bir kıvam alır ve Allah, Âdemi bu topraktan yaratır. Daha sonra bilindik 

Hz. Âdem’e secde etme olayı gerçekleşir.567  

Tasavvufta olduğu gibi Yâresânilere göre de âlemin yaratılışından sonra 

insanın yaratılışı, Allah’ın Âdem’e secde etmeyi dilemesi, İblîs’in secde etmemesi ve 

 
561 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 128-29. 
562 Sefîzade, Serencâmnâme, 579. 
563 Onat ve Kutlu, İslam Mezhepleri Tarihî El Kitabi, 464466. 
564 Süleyman Hayri Bolay, “Âdem’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1988), 1/358-363. 
565 A‘râf 7/11; Hicr 15/29-31; İsrâ 17/61; Tâhâ 20/116; Sâd 38/72-74), Hicr 15/33; İsrâ 17/61. 
566 İbn Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, çev. Ahmed Avni Konuk ve Mustafa Tahralı 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 1999), 27-33. 
567 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 229-31. 



112 

 

onları isyana teşvik etmeye çalışması gibi konular anlatılmaktadır.568 Bu bakımdan 

Yâresâni kelâmlarına bakıldığında görülmektedir ki, insanlığın ilk atası olan 

Âdem’in yaratılışında yeryüzünün dört bir yanından toprak getirilmesi hususu, İblîs 

secde etmeme olayı da tasavvufî metinlerle benzerlik arz ettiğ görülecektir.569 

3.3.2. Evren Algısı ve Mutlak Geçek Olarak ‘Hak’ Kavramı 

Yâresâni kozmolojisinde, yukarıda geçtiği gibi dünya iki merhalede yaratıldı. 

İlkin, manevi dünya var edildi daha sonra maddi dünya yaratıldı. Bu dünya algısı 

birbirinden farklı fakat yine de bağlantılı iki dünya bölünmesidir :’’Dış (zahir) ve iç 

(bâtın)’’.570 Bu ikili evren algısının Platon’nun da düşüncelerinin merkezinde yer 

aldığını ifade etmiştik. Buna göre her iki dünyanın da kendine özgü bir düzeni vardır 

ve yine kendine özgü kurallar tarafından yönetilmektedir. Sıradan insanlar olarak dış 

dünyanın düzeninden haberimiz vardır ama hayatlarımız nihai kaderimizin yarattığı 

iç dünyanın kuralları tarafından yönetilmektedir. Dış dünya (zahir) geçicidir. Gerçek 

olan bâtın dünyadır. Hakk’ın gerçek simgesi olan bu âlemde her şey fani dünyanın 

(geçici) aksine bakidir. Yâresânların kozmolojik düşüncelerine göre sonsuz dünyayı 

belirleyen ve yöneten  sıfat (simgeler) değil zat (Hak) tır. Dolayısıyla Hak ve baki 

olan mecazi (aldatıcı) değil gerçektir. O dünyevi göçleri elinde bulunduranların 

aksine Hâkîkatin yegane sahibidir.571 

Bu gerçek ve gerçek olmayan dünya görüşünü Kur’an’ın birçok ayetinde 

görmek mümkündür.572 Ayrıca tasavvufta çok önemli bir yeri olan İbn Arabî’de de 

bu düşünceyi sıkça görmek mümkündür. Ona göre bizi kuşatan bu alêm hissî bir 

âlemden ibarettir. Ona göre gerçek denen eşya aslında, hayâlden ibarettir. Bizler 

hislerimizin aracılığıyla çok sayıda nesneyi farkına varıp bunları birbirlerinden ayırt 

ediyoruz ve bunları aklımızla bir bilgiye dönüştürüyoruz. Bilgiye dönüştürdüğümüz 

bu nesnelere kuşku duymayacak kadar gerçek sanıyoruz.573 

 
568 Ceyhunbadî, Hakku’l Hakâyık ya Şâhnâme-i Hakîkât, 6-8. 
569 Sefîzade, Serencâmnâme, 300-302. 
570 Ziba Mir-Hosseini, “The Two Worlds of the Ahl-i Haqq of Kurdistan”, International Journal of 

Middle East Studies, sy 26 (1994): 267. 
571 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 182-83. 
572 Âl-i İmrân 3/14, A’la 7/17. 
573 Izutsu, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar Kavramlar, 21-23. 



113 

 

Yukarıda geçtiği gibi İbn Arabî, yaşadığımız dünyaya dair algımızı 

eleştirerek "gerçek" olarak algıladığımız şeylerin gerçek anlamda gerçek 

olamayacağını belirtir. Bu gerçek dediğimiz şeyin aslında bir gerçekliğinin 

bulunmadığını aksine bu yaklaşımın gerçeği görmemize bir perde oluşturduğunu 

belirtir. O, hissî âlemde gerçekleşen bu durumu uyumakta olup ta eşyayı rüyasında 

gören bir kimsenin rüyasında gördüğü eşyadan farksız olduğunu ifade eder. Ona göre 

"gerçek" denilen şey belli bir varlığı ifade etse de bunlara hakikî gerçek gözüyle 

bakmak doğru bir yaklaşım olmaz. Diğer bir ifadeyle "gerçek" denilen şey, hakikî 

gerçeğin bizzat kendisi olmamakla birlikte onun, müphem ve belirsiz bir 

yansımasıdır. Hissi âlemdeki bu gerçeklere sembolik bir gözle bakılmalıdır. 

Rüyalardaki görüntülerin ardındaki gerçeği anlamak için nasıl sembollerden 

faydalanıyorsak, gerçeğin hayâl düzeyindeki bir yansıması olan ve "gerçek" 

dediğimiz nesneyi de kavramak için benzer şekilde yorumlamamız gerekir.574 

 İbn Arabî gerçeği ifade etmek için ‘’Hak’’ kavramından yararlanır. Yukarıda 

da geçtiği gibi ona göre "gerçek" denilen şey bir hayal/yansıma olmakla birlikte, 

bunu tamamıyla de kuruntu kabul etmek te doğru bir yaklaşım değildir.  Ona göre 

evren mutlak gerçeğin (Hak) bir yansıması ve tecellîsidir. Dolayısıyla İbn Arabî’ye 

göre gerçeğin sadece bir boyutundan bahsedilemez. Bunun birçok katmanı vardır. 

Ona göre bizin yaşadığımız evren gerçeklikle bağı en zayıf olan katmandır. Burada 

evrenin zahirine değil bâtınına bakmak gerekir. Zira asıl gerçek bâtın olandır.  

İbn Arabî’nin bu düşüncesinin benzerini Yâresânilikte de görmek 

mümkündür. Yâresânilere göre bâtın dünyası zahiri dünya kadar ve hatta ondan daha 

gerçek ve somuttur. Olaylar daima iki yönlüdür. Öykünün parçalarının görünmez bir 

sahnede yani bâtın dünyasında birer birer gözler önüne serildiği bir dram gibidir ve 

bu parçalar sadece iç gözleri açılanların görebileceği şeylerdir. Bu kişilere ‘’bâtın-

dar’’ ya da ‘’dide-dar’’yani bâtın dünyasını algılama kabiliyetine sahip olanlar 

denilmektedir.575 Kelâm (Yâresânların kutsal metinleri), bâtınî dünyayı yaşamış olan 

bu insanların kelimeleridir, diğerleri tarafından anlaşılması çoğunlukla zordur.576 

Aynı zamanda Yâresânilikte Hak kavramı,  İbn Arabî’nin varlığın beş mertebesi 

 
574 Izutsu, 21-42. 
575 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 183. 
576 Kreyenbroek ve Allison, 182-83. 



114 

 

(Hazerât-ı Hamse) olarak kavramsallaştırdığı evrerelerin ilkine (zât mertebesi, gayb-ı 

mutlak) denk gelmektedir. Yâresânilikte yaratılış evrelerinde biri olan ‘’Havenkar’’ 

da, İbn Arabî’nin varlığın beş mertebesinde biri olan ‘’İkinci Hazret’’(Allah olarak 

tecellî eden Hak) ile paralellik arz etmektedir. Zira daha önce bilinmezlerin en 

bilinmezi konumunda olan Hak, yaratıcı olan ‘’Allah’’ sıfatıyla zuhûr etmiştir.577 

Aynı düşünceyi Hallac-ı Mansur da görmek mümkündür.578 Burada da gördüğümüz 

gibi Hak, hem tasavvufta hem de Yâresânilik inancında Allah’a denk gelmez, onun 

bulunduğu makama denk düşmektedir. 

Tasavvuf kültüründe bahsedilen ‘’basîret’’ kavramı, yukarıda zikrettiğimiz 

‘’bâtın-dar’’ ve ‘’dide-dar’’ kavramıyla neredeyse aynı anlamda kullanılır. “Görme, 

bir şeyin iç yüzünden haberdar olma, kavrama, sezme” gibi anlamlara gelen basîret 

kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de genel olarak  “hâkîkati keşfetme, doğru yolu tanıma, 

gerçeği yanlıştan ayırma yeteneği” anlamlarında kullanılmış ve bunu mânevî körlük 

veya dalâletin zıddı olarak tarif etmiştir. Hak bu aşamaya gelen kişiyi doğruya 

erdirmek, eşyanın hâkîkatini ve iç yüzünü göstermek perdeleri açar.579 

Tasavvuf erbabı da, insanın dış âlemi gören bedendeki iki gözüne karşılık 

kalbin de iç âlemi gören iki gözü bulunduğuna inanırlar.  Tasavvuf literatüründe 

buna ‘’aynü’l-kalb, dîde-i cân, çeşm-i bâtın-bîn’’ gibi kavramlarla ifade edilir.580 

Onlara göre vücudumuzda bulunan göz müşahede âlemindeki mevcudatı, olguları, 

şekil ve renkleri görür. Ama ‘’kalp gözü’’ denilen göz ise dış âlemdeki nesne ve 

olayların gerçek yüzünü ve mânevî âlemde buna denk düşen gerçekleri kavrar, görür. 

Vücudumuzda bulunan göz insanlarda da hayvanlar da bulunur. Fakat gönül gözü 

insanlara mahsus bir durumdur. Tasavvuf literatüründe basîret gözü olarak 

adlandırılan bu göz her insanda kuvve şeklinde bulunmaktadır. Kimi insanların gönül 

gözü çabuk açılırken, kimilerinin ise geç açılabilir. Basîreti gözü için metafiziği 

kavramanın, gerçekleri görmenin farklı dereceleri mevcuttur. Bedendeki gözde 

olduğu gibi kalp gözü için nakıs ve yanlış görme durumu olabilir. Gönül gözü saflık 

 
577 Izutsu, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar-Kavramlar, 21-23. 
578 Hallaj ve Günenç, Tavasin, 53. 
579 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 85. 
580 Cebecioğlu, 71. 



115 

 

derecesine göre tam ya da eksik görme söz konusu olabilir581 Tasavvufta var olan bu 

anlatının neredeyse aynısının Yâresân inancında da olması Yâresân inancının 

Tasavvufla olan münasebetine dair bize bazı ipuçları ele vermektedir. 

Aynı zamanda Yâresânilikte kullanılan ‘’zahir’’ ve ‘’bâtın’’ kavramları da 

tasavvufta sıkça geçen ve Allah’ın iki ismi olarak karşımıza çıkmaktadır. Zahir 

kelime olarak; bir şeyin dış tarafı, görünen yüzeyi ve duyu organları ile hissedilip 

bilinen kısmı gibi anlamlara gelir. Bâtın ise bir şeyin gizli, iç, derunî, sırlı tarafı, 

tefekkür ve ferasetle bilinen manevi ciheti demektir. Bu açıdan bakıldığından her 

zahirin bir bâtın boyutunu olduğunu söylemek mümkündür.582 Tasavvuf anlayışa 

göre dinin birçok açıdan iki yönü olduğunu söylemek mümkündür. Din bir tarafta 

insanın dış âlemine (zahir) hitap ederken diğer tarafta insanın iç âlemine (bâtın) hitap 

eder. ‘’Şeriat’’ daha çok insanın zahirine hitap ederken ‘’Mârifet’’ ve ‘’Hâkîkat’’ 

insanın bâtınına hitap eder. Oruç, Hac, abdest gibi ameli ibadetler daha çok insanın 

zahirine hitap eder. İhlas, tevekkül, zikir daha çok insanın bâtınî yönüne hitap eder. 

Dolayısıyla her ibadetin farklı boyutları mevcuttur. 

3.4. YÂRESÂNÎ METİNLERİNDE GEÇEN BAZI TASAVVUFÎ 

KAVRAMLAR 

Yâresânî dinî metinlerini incelediğimizce pek çok tasavvufî kavramla 

karşılaşırız. Tasavvufi kavramlar o kadar yoğun ki bazı araştırmacılar bundan 

hareketle Yâresâni tarikatını tamamıyla bir tasavvuf ekolü olduğu düşüncesine 

varmışlardır.583 Yâresânların Serencâm, Şâhnâme-i Hâkîkat, Burhan’ul Hak gibi 

eserleri incelendiğinde bu kavramlar kolayca fark edilir. Biz burada daha çok ön 

plana çıkan birkaç kavramı zikredip tasavvufla ilişkilendireceğiz. 

3.4.1. Çarçıvan: Temizlik, Sıdk, Fenâ, Rızâ 

Yâresânik inancının dört temel ilke üzerinde inşa edildiği söylenebilir. 

Bunlar; ‘’pakî’’,’’rastî’’,’’nistî’’ ve ‘’reda’’dır.584 Bu dört kavram (çarçıvan: dört 

 
581 Süleyman Uludağ, ’’Basîret’’,  TDV İslam Ansiklopedisi, ( İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1992), 5/103 
582 Reza Areşteh, Aşkta ve Yaratıcılıkta Yeniden Doğuş, çev. İbrahim Demirkol (Ankara, 2000), 42-

43. 
583 Muhammedî, Manzume-i Eh-i Hak Nâme, 17. 
584 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 169; Omarkhali ve Bingöl, Kürdistan’da Dini 

Azınlıklar, 51; Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 277. 



116 

 

sütun) Yâresânların temel dini metinlerinde ‘’Yâresânların dini rükünleri’’585olarak 

ele alınır. Serencâm’ın ‘’Pir Abidin’’ bölümünde bu dört kavram ile ilgili: 

‘’Yâresânilerde dört mukaddes düstur vardır. Bu dört düsturu yerine getirdiğiniz 

oranda Hak’a yaklaşırsınız ve uzaklaştığınız ölçüde de Hak’tan uzaklaşırsınız’’586 

buyrulur. Yine Pir Bünyamin’in bu konuda söyledikleri zikretmeye değerdir: 

‘‘… 

Yarî çıhar çişt in baverî ve ca 

Pakî û rastî nistî û reda 

…’’587 

‘‘Dört esastır Yarî inancının temeli, 

Paklık, doğruluk, hiçlik (fenâ) ve rıza’’ 

Bu dizeler, bu dört temelin Yâresân inancındaki yerine ve önemini anlamak 

bakımında önemlidir. Yâresânların bu dört temelini daha iyi anlaşılması ve tasavvuf 

ile olan bağını kavramak için detaylı ele alacağız. 

3.4.1.1. Pakî: Temizlik 

Pakî, beden ve ruh saflığı, temizliği anlamına gelir. Temizlik Yâresân 

inancının temeli olarak görülür. Yâresânilik inancında ahlakın en önemli rüknüdür. 

Yâresân metinlerinde bâtınî ve zahirî temizlik588 diye ki tür temizlikten bahsedilir. 

Bâtınî temizlik iyi söz, iyi amel ve iyi fikirleri kapsar. Zahiri temizlik ise giysi, 

mekân, iş, içecek ve yiyecekleri kapsar.589 

Tasavvuf literatüründe benzer bir yaklaşım ve bu anlama gelebilecek birçok 

kavram vardır. Tecrid, nefsi arındırma, tasfiye, tezkiye, tahâret, mücâhede bunlardan 

birkaç tanesidir. Bu kavramlar genel olarak tasavvuf literatüründe, kalbi her türlü 

 
585 Sefîzade, Serencâmnâme, 573. 
586 Sefîzade, 492-93. 
587 Vali, Kurdên Yâresân, 17. 
588 Sefîzade, Serencâmnâme, 574. 
589 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 169; Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 277. 



117 

 

masivâdan arındırmak, Allah’tan başka şeylerden uzak tutmak590 anlamında 

kullanılır. Yine tasavvufta çokça kullanılan tasfiye, insanın iç temizlemesini, 

arınmasını ifade eder. Nefsin yedi mertebesinden biri olan, insanın tekâmül 

sürecinden geçmesi gereken  ‘’Nefs-i safiye’’ tasavvuf dilinde benliği aşmak, egoyu 

arındırma, ‘’ben’’i aşamayı ifade eder.591 Tasavvufta oldukça önemli bir yer tutan ve 

‘’Atvâr-ı Seb’a’’ olarak kavramlaştırılan bu kavrama dair birçok eser yazılmıştır.592 

Bu kavram özetle kişinin nefsini, kötü huylardan arındırılıp ruhun ilâhî sıfatlarıyla 

bezenmesi için, yedi merhaleden geçmesini ifade eder. ‘’Pakî’’ kavramını bu yedi 

mertebelerden biri olan ‘’Nefs-i Safiye’’ mertebesiyle ilişkilendirmek mümkündür.  

Yine bu bağlamda kullanılan kavramlardan biri olan mücahededir. Mücahede, 

bir bakıma tasavvufî hayatın pratik/amelî/ahlakî yönüdür. Esas yapısı itibarıyla 

tasavvuf, Allah yolcusunun, nefsini tam bir açıklık, azim ve samimiyetle ele aldığı ve 

azim ve samimiyet sahiplerinden başkasının güç yetiremeyeceği dinî-ahlakî bir 

sistemdir. Buna göre azmi ve samimiyeti olmayanlar bu işi yapamazlar, çünkü 

tasavvuf, nefis ve nefsi arzularla, kâinat ve güzelliklerinin karşıtı bir yöneliştir. O, 

mihverinde kendini feda etmek olan bir sistemdir; Allah için olan her şeyi nefsi için 

olan şeylere tercih (isar) etmektir.593 

Tasavvuf ehline göre insan, Allah'ın katında iken, tertemizdi. Allah katından 

dünyaya gelince nefs hırkasını giyer ve bu şekilde kirlenmeye başlar. İşte insanın bu 

dünyada, tekrar önceki temizliği kazanması, nefs kirinden temizlemekle mümkündür. 

Tasavvuf literatüründe bu temizliğe ‘’tasfiye’’ denir. Yer yer bunun yerine ‘’Tasfiye-

i nefs’’ tâbiri de kullanılır. Bunlar aynı anlamı ifade eder. Bu kavram, kişinin, 

Kur'ân-‘da gösterilen yaşam tarzına uygun bir şekilde hayat sürmek anlamında da 

kullanılmaktadır. Kişinin yaşamı boyunca davranışları, kafasından geçirdiği 

düşünceleri İslâm'a aykırı olmama durumunda kişi saflaşmış (tezkiye), 

 
590 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 641. 
591 Robert Frager, Kalp, Nefs ve Ruh: Tekâmül, Denge ve Uyumun Sûfîce Psikolojisi, Gelenek 

Yayıncılık Tasavvuf, çev. İbrahim Kapaklıkaya, (İstanbul: Gelenek, 2008), 98-99. 
592 Ramazan Muslu, “Halvetiyye’de Atvâr-ı Seb’a Yazma Geleneği ve Sofyalı Bâlî’nin Atvâr-ı Seb’a 

Risalesi”, 2007, http://acikerisim.istanbul.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12627/486; Leyla ALPTEKİ 

Sarioğlu, “Yedi Tavır Hakkında Yazılmış Bir Risale Tercümesi: Tercüme-i Risâle-i Etvâr-ı Seb‘a”, 

Marmara Türkiyat Araştırmaları Dergisi 4, sy 1 (18 Ağustos 2017): 143-58. 
593 Ebu’I-Ala Afifi, Tasavvuf: İslam’da Manevi Devrim, çev. H. İbrahim Kaçar ve Murat Sülüm, 

(İstanbul: Risale, 1996), 161. 



118 

 

olgunlaşmıştır. Özetle pakî, nefsi yerilen ahlâktan, övülen ahlâka yükselmeyi ifade 

eder .594  

3.4.1.2. Rastî: Sıdk 

Yâresân lüteratürüne göre rastî, bir kişinin kendine ve başkasına karşı doğru 

ve dürüst olmasıdır. Kişin hayatında doğru bir yol izleyerek hata ve günahtan 

sakınmasıdır.595 Onlara göre belli bir yaşa gelen her kişi doğruluğa 

yönlendirilmelidir. Hak ne durumda olursa olsun doğrululuktan taviz verenleri hoş 

karşılamaz.596 

Tasavvufta oldukça önemli bir yeri olan ‘’sıdık’’, ‘’rasti’’ kavramıyla aynı 

anlamı ifade eder. Sözlüklerde sıdk “duruma uygun hüküm ifade eden söz, gerçeklik, 

kalp temizliği, söz, fiil ve davranışlardaki tutarlılık, iç ve dışın birbirine uygunluğu597 

şeklinde tanımlanır. Âyet ve hadislerle ya da diğer İslâmî kaynaklarda geniş yer alan 

‘’Sıdk’’  kavramı, genel olarak “hâkîkati ifade eden, gerçeğe uygun olan söz, 

doğruluk, dürüstlük, güvenilirlik, verdiği sözü yerine getirmek anlamında 

kullanılmıştır.598 Hemen bütün ahlâk ve tasavvuf kitaplarında sıdk en temel ahlâkî 

erdemlerden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bazı âlimler sıdkı, bütün iyi ve güzel şeylerin temeli, takvanın neticesi olarak 

görmüşlerdir. Diğer taraftan bir kişinin yalanı alışkanlık haline getirmesini onu 

insanlıktan çıkaracağını söylemişlerdir. Çünkü konuşma yeteneği insana verilmiş bir 

haslettir. Yalancı olarak tanınanın sözüne itibar edilmez. İtibar edilmeyenin 

konuşması fayda sağlamaz; sözü fayda vermeyenin ise hayvanlarla bir farkı kalmaz 

ve hatta böylesi hayvandan da aşağı bir duruma düşer; zira yalan söyleyerek ancak 

zarar verir.599 

3.4.1.3. Nistî: Tevâzu 

Yâresânlara göre nisti, aklın ve ruhun tevâzusudur. Nistî; kibir, gurur, 

egoizm, bencillik, arzu, şehvet, tutku ve tüm kötü vasıflardan arınmaktır. Ruhu bu 

 
594 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 661. 
595 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 169; Hamzehʼee, Yâresân (ehl-Ihak), 277. 
596 Moghadam, “Şı`rên Şaırên Yâresân û Hızrê Yarî”, 27. 
597 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 168. 
598 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 566-67. 
599 Abdulkerim Kuşeyrî, Kuşeyri Risalesi, Sistem Matbaacılık, c. 1 (İstanbul, 2009), 189. 



119 

 

vasıflardan arındırıp onu yüceltmektir.600 Tasavvuf edebiyatına göre arifin temel 

görevi bu kötü hasletlerden sıyrılmaktır. Zira Nefisten meydana gelen arzulara 

uymak acizliktir.601 

Tasavvuf literatüründe çokça kullanılan ‘’ tevâzu‘’’ kavramı ‘’nisti’’ ile aynı 

anlamı ifade eder. Tevâzu sözlükte “kendi itibar ve derecesini düşük görmek, birine 

boyun eğmek” anlamına gelen ‘vaz‘ kökünden türemiştir. Tevâzu kişinin başkalarını 

aşağılayıcı duygu ve davranışlardan kendini uzak tutması anlamına gelir. 

Türkçede alçak gönüllülük sözüyle aynı anlama gelmektedir.602 

Yine buna paralel olarak tasavvufun temel taşı olan ‘’hiçlik’’ kavramı bu 

kavramla ilintilidir. ‘’Hiçlik‘’ tasavvufta en yüksek makamdır. ‘’İnsan-ı Kamil’’ 

derecesidir. Buna ‘’Fenafillah’’ ta demek mümkündür. Yâresân, kültüründe bu 

anlama gelebilecek farklı semboller de vardır. Serencâm’da bazen adı geçen 

‘’geyik’’ sembolü ‘’Fenafillah’’ ya da ‘’İnsan-ı Kâmil’’ anlamında kullanılır.603 

Tasavvuf her şeyden önce bir anlamda benlikten, hırslardan arınmayı ifade 

eder. Nefsini kontrol altına almadan, terbiye etmeden bunu hayata geçirmek mümkün 

olmamaktadır. Elahi’nin ‘’ İnsan benliği/egosu olduğu müddetçe Allah’ı sevemez, 

kendini aradan çıkartmalısın ki Allah gelebilsin’’604 sözü Yâresânilerin bu konudaki 

inançlarını özetler mahiyettedir. Elahi yine bunun devamında bu konu ile ilgili: 

‘’Seyr-i suluk yolculuğunda kendini beğenme, hodbinlik, hodgamlık en kötü yoldur’’ 

demektedir. 

Fani olma (fena’)  bazı eserlerde tasavvufta bir makam olarak zikredilir. 

Nefs-i emmâreyi fena potasında eritmek ve onun altında olan her şeyden fani olmak 

tasavvufun ön gördüğü merhalelerden biridir. Bu merhalede bulunan kişinin dili, bu 

dünyanın şeylerinden bahsetmez. Dilinde, Hak’ın adından başka bir şey yoktur. 

 
600 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 277. 
601 Ebu Ali Sina, İsaretler ve Tenbihler, çev. Muhittin Macit, (İstanbul: Litera Yayincilik, 2005), 188-

89. 
602 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü,201. 
603 Soltanî, “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevilerin Ortak İnançları”, 278-81. 
604 Elahi, 100 Goftar, 73. 



120 

 

Bedenleri, ancak O'na itaat etmek için hareket eder ve düşünceleri de, ancak O'nun 

için çalışır.605 

3.4.1.4. Reda: Rızâ 

Reda, başkalarına yardım etmek, kardeşlik, sadakat gibi anlamlara gelir. 

Yâresân literatürüne göre Allah’ın yarattıklarına karşı sorumlulukla yaklaşmak, 

onlara içten hizmet etmek anlamına gelir.606 Serencâm’a göre rızâ, tevekkül 

aşamasından sonra gelen bir aşama olup kaderin sıkıntılarına katlanmaktır.607 

Tasavvuf kültüründe kullanılan ‘’İsâr’’ ve ‘’Rızâ’’ kavramı bu kavramla 

oldukça benzemektedir. Îsâr sözlükte, bir nesneyi veya bir kimseyi diğerine üstün 

tutma, yeğlemek anlamına gelir. Tasavvufî bir terim olarak îsâr, bir kimsenin, kendisi 

ihtiyaç içinde bulunsa bile sahip olduğu olanakları başkalarının ihtiyacını karşılamak 

için kullanması, başkasının yararı için çabada bulunması, aşırı şefkat ve merhamet 

eseri olarak fayda ve zararda başkasının kârını, iyiliğini kendi önünde tutmak gibi 

anlamlara gelir.608 Kişinin kendinden önce başkasının yarar ve çıkarını düşünmesi, 

başkasını kendine tercih etmesi, diğergam olmasını ifade eder.  

Yâresâniler yardımlaşmaya oldukça önem vermektedirler. Onlardaki bu 

anlayış Alevilerdeki ‘’musâhiplik’’ kültürüne oldukça benzerlik göstermektedir. 

Elahi’in bu konudaki ‘‘Hâkîkat yolcularının düşüncesini iki kelime özetler: Ebede 

yönelmek ve insanlara iyi davranmak’’609 sözü bu konun önemini vurgulamaktadır. 

Elahi yine bu konu ile ilgili şöyle demektedir: ‘’Diyanetin aslı, Allah’a tapmanın ve 

insaniyetin ölçüsü, gücünün yettiği kadar toplama yardım etmektir.’’610 

 
605 Ḥusain Nasr, Tasavvufî Makaleler, çev. Sadık Kılıç, İkinci baskı, İnsan Yayınları Nasr kitaplığı, 

346 15 (İstanbul: İnsan Yayınları, 2007), 92. 
606 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 277. 
607 Sefîzade, Serencâmnâme, 358-59. 
608 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 318. 
609 Elahi, 100 Goftar, 42. 
610 Elahi, 36. 



121 

 

3.4.2. Tevhid, Nübüvvet,  Mebde ve Meâd 

3.4.2.1. Tevhid 

Tevhid, kelime olarak birleştirmek anlamına gelir.611 Tasavvuf kaynaklarında, 

Allah'ın kudretinin, başka hiçbir varlığın rolü olmadan bütün kâinatı kuşattığını; her 

şeyin sebebinin O'nun yaratması olduğunu fakat hiçbir şeyin O'nun yaratmasının 

illeti olmadığını; yer ve gökte bulunan her şeyde Allah'tan başka hiçbir planlayıcı 

bulunmadığını ve O’nun kendi vehminizde Allah olarak düşündüğünüz bütün 

şekillerden farklı olduğunu bilmek612 şeklinde tanımlanmaktadır.  Tasavvufun temeli 

bir bakıma tevhid inancına dayanır.613  

Yâresâni inancı her ne kadar farklı düşünceler barındırsa da tevhide dayalı bir 

inançtır. Daha öncede belirtiğimiz gibi Yâresânlarda var olan tevhid inancı tek tanrılı 

bir inanç olup,  yaratıcı ardı sıra bazı kişilere tecellî eder. Yâresânlar bu inanışa 

zuhûr da demektedirler.614 Elahi de, Yâresân inancının temelini ‘’Tevhid, adalet, 

nübüvvet, meâd ve imamet’’ üzerinde bina edildiğini ifade etmektedir.615 Ancak bu 

düşüncenin bütün Yâresân mensuplarını kapsamadığını da belirtmek gerekir.  

Yâresânların en önemli dini metni sayılan Serencâm’da ‘’tevhid’’ 

düşüncesine çok geniş yer verir.616 Burada Allah her şeyin yaratıcısı, bütün 

güzelliklerin kaynağı olarak ele almaktadır. Serencâm’a göre O,  feleğin çarkını 

döndüren, güneşin, ayın ve yıldızların sahibi, suyu, ateşi, toprağı ve insanın 

yaratandır. Bütün iyilik ve güzelliklerin kaynağı O’dur. Canlı cansız bütün varlıklar 

onun emrindedir. O insanların doğru yola bulması için peygamberler gönderir.617 

Ayrıca ‘’çilten’’ bölümü dikkatlice incelendiğinde bütün varlığın temelinde vahdet 

düşüncesi olduğu, her şeyin hâkîkatin birliğe dayandığı görülür.618 

 
611 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 659. 
612 Ebü’l Kâsım Zeynülislam Abdülkerim b. Hevâzin el-Kuşeyri, Kuşeyrî Risâlesi, çev. Dilaver Selvi 

(İstanbul: Yeni Şafak, 2009), 325-28. 
613 Mevlüt Özler, “Tevhîd”,  TDV İslam Ansiklopedisi, ( İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2012), 41/18-20. 
614 Karaca, “Ehl-i Haklarda Toplumsal İlişkiler”, 19 Aralık 2020, 52. 
615 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 20. 
616 Sefîzade, Serencâmnâme, 30-31. 
617 Sefîzade, 30. 
618 Sefîzade, 389. 



122 

 

Yâresânların önemli bir kesimine göre Hz. Ali, Allah’ın mucizesinin bir 

sembolü ve tecellîsidir. Diğer bir ifade ile eğer insan varlık âleminde Allah’ın 

görüntüsüne bürünecek olsaydı bu Hz. Ali’den başkası olamazdı. Bununla birlikte 

Yâresâniler ile ilgili Hz. Ali’yi ve Sultan Sâhak’ı Allah ile aynı görmek, onları Allah 

bilmek şeklinde bazı yakıştırmalar/suçlamalar yapılmışsa da Yâresânlar böyle bir 

düşünceyi kabul etmezler. Bu şekilde bir düşünce onlarda Allah’ın zatına yönelik 

fiziksel bir tecavüz ve aşırılık olarak görülür. Onların Hz Ali’yi ya da Sultan Sâhak’ı 

Allah’ın tecellîsi olarak görmesi onların Allah’ı inkâr etmek, ona ortak koşmak 

şeklinde bazı yorumların yapılmasına neden olmuştur. Ancak bu Ali’nin ulûhiyyeti 

şeklinde bir fikir/inanç değildir. Yâresânlar mensupları başlangıçtan günümüze böyle 

bir inancı içinde olmadıklarını hem dini metinlerinde hem de halk arasında müşahede 

edilebilir. Onlar böyle bir inancı reddetmişlerdir. Ceyhunbadî’nin  ‘’Ali, Allah değil 

ama Allah’tan gayrı da değil. Biz Allah değiliz ama Allah ile beraberiz’’619 

şeklindeki izahları onunun anlaşılması açısından önemlidir. Dolayısıyla Allah, 

Yâresân düşüncesinde vacib’ul vücûd ve sonsuz olan bir varlıktır. Kusurlardan ve 

eksiklerden münezzehtir, iki cihanın Rabbi’dir.620 Elahi’nin ‘’Allah beşer aklının 

sınırların ötesinde olan şeydir’’621 deyişi onların bu konuya yaklaşımı anlamak için 

önemlidir. 

3.4.2.2.  Nübüvvet 

Yâresânlar hakkında iyi bilgiye sahip olmayan kişilerde, onların Hz. 

Muhammed’in ve diğer peygamberlerin nübuvetini görmezden gelme, buna karşın 

Ali’nin uluhiyetini kabul etme ve onu yüceltme gibi yanlış bir kanı vardır.  Bu 

inanışın mensupları nübuvveti kabul etmemekle suçlanmışlar. Bu yersiz bir 

suçlamadır. Yâresânların yazılı kaynaklarında açıkça görüleceği üzere Hz. 

Muhammed’in son peygamber olduğu ve onun bütün peygamberlerden üstün 

olduğunu Yâresân mensupları kabul ederler. Yâresân mensuplarının mukaddes 

defterleri ve kelâmlarına bakıldığında Hz. Muhammed’in peygamberlik dönemi,  en 

gerçek ve en temel devrelerden biri olarak kabul edilir. Serencâm’da özellikle dört 

 
619 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 76-91. 
620 Soltani ve Doğan Turay, “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevilerin Ortak İnançları”, 301-

3. 
621 Elahi, 100 Goftar, 71. 



123 

 

büyük peygamberin (ulu’l azm) hayatına detaylı ver verir. 622 Buradan anlatılan 

peygamberin hayatı ve peygamberlere yaklaşım İslam’daki peygamber algısıyla 

birebir örtüştüğünü söyleyebiliriz. 

Onlar sadece İslam dinini ve Hz. Muhammed’i değil, Kuran’da yer alan 

önceki tüm peygamberleri de kabul ederler. Onlara göre bütün peygamberler ‘’Riy-a 

Hakk’ın’’ yolcularıydılar. Elahi bu konuda şunları ifade etmektedir :‘’Bütün 

peygamber ve evliyaları kabul ettiğin an irfana girmişsin demektir.’’623 Yâresânilerde 

tevhid gibi nübüvvet inancın bir temeli sayılmıştır.624 Ali Kaya bu bağlamda 

Yâresânların Hz. Peygamber’e ve onun soyunda gelenlere olan yaklaşımından dolayı 

bu inancın özünün İslam olduğu sonucuna varır.625. Ancak yukarıda da ifade edildiği 

gibi onlar peygamberleri şeriat döneminin rehberleri olarak görmektedirler. Sultan 

Sâhak devri onlar için daha belirleyicidir. 

3.4.2.3.  Mebde ve Meâd 

Yukarıda Allah’ın varlığı yaratma sürecine (mebde) değinildi. Dünya 

hayatının son bulmasıyla sonsuz olan âhiret hayatını başlatacağı zamanı ifade eden 

meâd626 düşüncesine gelince, Yâresan inancında dûnadûn öğretisiyle bağlantılı 

olduğu görülür. Farklı şekillerde anlaşılsa da dûnadûn, genel olarak Yâresân ileri 

gelenlerinin, âlimlerinin kabul ettiği bir düşüncedir. Dûndan dûna geçiş ile tenâsühün 

bir olduğu şeklindeki yaklaşımların eksikleri ve yanılgıları yukarıda anlatıldı. Farklı 

gerekçelerden dolay bu iki kavramın karıştırıldığı bir gerçektir. Konuya uzak olan 

bazı kişiler, karşı tarafın düşüncelerini reddetmek için dikkatsizce ya da bilerek 

saptırma yoluna gittikleri aşikârdır. Dûnadûn ile tenâsüh bazen aynı anlamda 

kullanılsa da temelde farklı şeyler olduğu yukarıda izah edildi. Bu bağlamda tenâsüh 

inancında,  âlemin ezelî olduğunu ve bir Yaratıcısının bulunmadığını savunan bir tür 

dehrilik düşüncesi olduğu ifade edilebilir. Burada başlangıç ve bitiş söz konusu 

değildir. Yâresân inancı incelediğinde ise bu düşüncenin aksine insanın evveline ve 

 
622 Sefîzade, Serencâmnâme, 41-47. 
623 Elahi, 100 Goftar, 30. 
624 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 20. 
625 Kaya, Ehl-i Haklar ve Dersim, 14. 
626 M. Sait Özevarlı,“Mebde ve Meâd’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2003), 28/211-212 



124 

 

ahirine yemin ederek söze başlanılır.627 Tenâsüh inancında yeniden diriliş ve hesap 

gününe inanma da söz konusu değildir. Bunun tam aksine Yâresân metinlerinde 

açıkça görüleceği üzere ruhun yükselişi, mutlak bir yüceliş seyri, yeniden dirilme ve 

hesap gününe kesin bir inanç bulunur. Yâresân inancında, ruhun yükseliş ve mertebe 

geçişlerinde her zaman bir başlangıç düşüncesi bulunur.  Bu bir tür tekâmül süreci 

olarak düşünülebilir. Muhammed Sultani’ye göre Yâresânların sık sık dualarında 

kullandığı “Evvel ve Ahir yardır” duası bu bağlamda değerlendirilmelidir. Zira  

‘’Evvel ve Ahir yardır’’ diyerek yapılan bu dua, tenâsüh inancına ters, onu ret eden 

bir anlamı içermektedir.628 ‘’Allah’tan geldik ve ona döneceğiz’’ ayeti bu dairesel 

hareket ve dûndan duna geçişle aynı şeyi ifade eder. Bu bağlamda Soltanî, 

Yâresâların ahirete inandıklarına dair onların dini metinlerinde onlarca kelâm 

toplamıştır.629 Ancak yukarıda da geçtiği üzere dûnadûn inancının bütün Yâresân 

metinlerinde aynı anlamda kullanıldığını söyleyemeyiz. Yer yer tenâsühe inancı ile 

aynı anlamda kullanıldığını da kelâmlarında görmek mümkündür.630 

Yâresânlaın mensuplarının bedenden bedene olan ve defalarca seyr ve sulük 

eden ruhların bin bir kere tekrar edeceğine inanırlar. Dolayısıyla onlara göre her 

ölüm başka bir doğum demektir.631 Onlar bu düşüncelerini Allah’ın bin bir ismiyle 

bir bağlantısının olma ihtimali yukarıda değinildi. Onlar da tasavvufî anlayışta 

olduğu gibi insanların Allah’ın bütün isimlerini kendi üzerinde göstermesi 

gerektiğine inanırlar.632 İnsan Allah’ın bütün esmasını kendi üzerinde tezahür 

etmeyene kadar (dûnadûn süreci) Allah’a kavuşma, onla bütünleşme de 

gerçekleşmeyecektir. Bu geçişler insanlığın ikmali için önemli fırsatlar sunar. 

Yaratılmışlar nihayetinde kendi asıllarına geri döneceklerdir. ‘’Allah’tan geldik ve 

yine ona döneceğiz’’ ayeti gereği kişinin kemâle erene kadar Hak’tan yine Hak’a 

yapılan bu yolculuğu durmadan devam edecektir. Hak’ın esma ve sıfatları bu şekilde 

 
627 Sefîzade, Serencâmnâme, 521. 
628 Soltanî ve Doğan Turay, “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevilerin Ortak İnançları”, 307-

8. 
629 Soltanî, 305-10. 
630 Muhammedî, Manzume-i Ehl-i Hak Nâme, 93-105. 
631 Sefîzade, Serencâmnâme, 201-2. 
632 Soltanî, “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevilerin Ortak İnançları”, 306. 



125 

 

tamamlanacak, insanlık ayrılıktan, başıboşluktan ve hicran ızdırabından 

kurtulacaktır.633 

Yâresân mensuplarının çoğu aynı şekilde kıyamet gününe,  yeniden dirilişe 

de iman ederler. Sâhak’ın günümüze kadar yazılmış metinlerde genel olarak bu 

yolun tevhit nübüvvet ve meâd üzerinde olduğu ifade edilir. Elahi de aynı şeyleri 

ifade etmektedir.634 Bu durum aynı şekilde İslami düşüncenin de temelidir. Bu usul 

ve kaideler sadece İslam’da değil bütün ilahi dinlerde ve tarihîn tüm dönemlerinde 

görmek mümkündür.  Bu bağlamda Serencâm’da sırat köprüsü anlamına gelen 

‘’Pirdîwer’’ tabiri de geçtiğini görmekteyiz. Sâhak’a göre sadece iyi amel işleyenler 

bu zorlu köprüyü geçip cennete gideceklerdir. Kötü ruhlar ise bu köprüyü geçemeyip 

cehenneme gideceklerdir.635 Sâhak’ın cümlelerinde anlaşılacağı üzere burada sırat, 

cennet ve cehennem kavramları geçmektedir. Bu da onlarda meâd düşüncesi 

olduğunu desteklemektedir. Ancak bu metni (Serencâm) farklı yorumlayan ve bu 

düşünceye katılmayan Yâresân mensupları da vardır. 

3.4.3. Vahdet-i Vücûd 

Her bilim dalı gibi tasavvufî düşüncenin de kendine has bazı problemleri ve 

konuları vardır. Tasavvufî düşüncenin en önemli konularında biri varlık 

düşüncesidir. ‘’Varlığın Birliği’’ olarak tercüme edilen ‘’vahdet-i vücûd’’ düşüncesi, 

değişik isimlerle dile getirilse de, tasavvuf edebiyatında en temel ilke636 olarak kabul 

edilir. İslam’ın tevhid anlayışı, bir bakıma tasavvufta da ‘’tevhid ve birlik’’ 

anlayışına zemin hazırlamıştır. İbn Arabî’nin (ö.638/1240) eserlerinde ortaya 

koymuş olduğu vahdet-i vücûd doktrini de, varlığın birliğine dayanan bir düşünce 

sistemidir. Buna göre varlık ne kadar çok ve dağınık gözükse de bir olan Allah’ın 

eseridir. Dağınık ve farklı düşüncelerin  ‘’Bir’’e giden yoldan insana engel olması, 

her şeyi ‘’Bir’’e dayandırma düşüncesini beraberinde getirmiştir. Bu yaklaşım farklı 

şekillerde karşımıza çıksa da genel olarak  ‘’vahdet-i Vücûd’’ adıyla meşhur 

olmuştur.637 

 
633 Soltani ve Doğan Turay, 305-7. 
634 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 8-21. 
635 Sefîzade, Serencâmnâme, 391-92. 
636 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 288. 
637 Yılmaz, 292. 



126 

 

Bazı âlimlere göre vahdet-i vücûd düşüncesi tasavvufun mihveridir.638  Buna 

göre hâkîkat, varlığın birliğindedir. Her şey Allah’ın birliğinden ibarettir. Allah’ın 

sınırsız ve sonsuz varlığı dışında hiçbir varlık gerçek değildir. Hakiki varlık yalnızca 

sonsuz olan Allah’ın varlığından ibarettir. Evren onun yansıması ve tecellîgâhıdır. 

Evren hakiki varlığın geçici bir gölgesidir.639 Dolayısıyla vahdet-i vücût, varlığı 

tamamen Allah’a has kılmak düşüncesine dayanan bir doktirindir. Bu bağlamda 

insan gerçek varlığı olmayan nesnelere ancak hak ettikleri kadar değer vermelidir. 

Kişi ancak bütün varlığıyla tek gerçek varlığa yönelerek, kâmil anlamda kulluğu 

yerine getirmiş olur. 

Vahdet-i vücûd felsefesi geçmişte tartışıldığı gibi günümüz araştırmalarında 

tasavvufun en ilgi çeken konularından biri olmaya devam etmektedir. Vahdet-i 

vücûdla ilgili yapılan çalışmalara bakıldığında öncelikle bu terimin ne zaman ve 

kimin tarafından kullanıldığı üzerinde durulduğunu görmekteyiz. Araştırmacılar bu 

terimin İbn Arabî tarafından kullanılmamış olduğu konusunda hemfikirdirler. Onlara 

göre vahdet-i vücûd, İbn Arabî’nin düşüncelerini anlatmak üzere onun takipçileri ve 

şârihleri tarafından geliştirilmiştir. Bu faaliyetlerinde dolayı bunlara vahdet-i vücûd 

ehli, vücûdiyye gibi isimler kullanılmıştır.640 

Vahdet-i vücûd, düşünce olarak eskilere dayansa da İbn Arabî ile birlikte 

anılmaya başlamıştır. Bu düşünce tarih boyunca sûfîler üzerinde önemli etkileri 

olmuştur. Hatta bu düşüncenin İbn Arabî’den sonraki tasavvufun gidişatını büyük 

ölçüde belirlemiştir. Fakat oldukça yaygınlaşmasına rağmen, yine de onu tam olarak 

anlamak kolay değildir. Varlığın birliği anlamına gelen bu düşünce, “Allah, Mutlak 

Varlık’tır”, “Allah’tan başka varlık yoktur” gibi cümlelerle dile getirilmiştir. 

Dolayısıyla vahdet-i vücûd düşüncesi, Allah-âlem ilişkisi bağlamında 

düşünüldüğünde Allah’tan başka gerçek varlık olmadığını kabul eden, âlemin 

varlığını Hak denilen mutlak varlığın çeşitli taayyün ve tecellîsi olup tek bir 

gerçekliği olan bir sistemdir.641 

 
638 Murtaza Mutahhari, Hafiz’da İrfan (İstanbul: İnsan, 1997), 53. 
639 Abdulbaki Turan, Melâyê Cızîrî Divanı ve Şerhi, Nubihar Yay. İstanbul 2012, s.669 
640 İbn Arabî, Fususu’l-Hikem Terccüme ve Şerhi, çev. Ahmed Avni Konuk 7.baskı (İstanbul: 

Marmara Universitesi Ilahiyat Fakültesiltesi, 2005). I/47. 
641 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 683-84. 



127 

 

İbn Arabî’ye göre bir tek varlıktan söz edilebilir, o da Hak’ın varlığından 

başkası değildir. Onun bu düşüncesi vahdet-i vücûdun en önemli dayanağını 

oluşturmaktadır. Vahdet-i vücûd üzerine yazılan bütün kitapların, vahdet-i vücûda 

yönelik eleştirilerin merkezinde bu düşünce yatmaktadır.642 

Yâresân dinî metinlerinde de vahdet-i vücûd düşüncesi çok yaygındır. 

Özellikle Serencâm’ın son bölümleri bu düşünceye geniş yer verir. Yâresân inanışına 

göre gerçek varlık birdir. O da Hak’tır. Onun dışında kalanlar onun sadece bir 

yansımasından ibarettir.643 Varlık denilen şey sonsuzluğun parıltılarıdır.644 Pek çok 

Yâresân kelâmlarında gecen bu nazarîye, konunun daha iyi anlaşılması için bir örnek 

vermekle yetineceğiz: 

‘‘… 

Morî xunkâr wâ la zârim 

Âsmân yârim, zawi yârim 

Yâra barz u nawî yârim 

Bâda yârim’ jad ham yârim 

Chirâ yârim, sham har yârim 

Dilbar yârim, yâwar yârim 

Ahraw yârim, dawâr yârim 

Haq haq yârim, dilbar yârim 

Yâr ne yârân rêbar yârim 

Hû hû yârim, saf saf yârim 

‘Abidîn bâda la kaf yârim 

 
642 Ekrem Demirli, ‘’Vahdet-i Vücûd’’, TDV İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2012), 42/432-435. 
643 Sefîzade, Serencâmnâme, 59. 
644 Sefîzade, 31. 



128 

 

Hawal yâra, âxir yâra 

Wa gisht chitê âgadâra 

...’’645 

‘‘Hakk’ın mührü dilimde 

Gök yârimdir, yer yârimdir 

Uçurumlar, koyaklar yârimdir 

Mey yârimdir, cem yârimdir 

Çıra yârimdir mum yârimdir 

Dilber de yaver de yârimdir 

Zahid yârimdir, Daver yârimdir 

Hak Hak yârimdir, dilber yârimdir 

Ey yarenler! Kılavuz yârimdir. 

Hepsi saf saf dizilmiş hu hu yârimdir 

Abidin mey almış eline yar için 

Evvel yârdır, Ahir yâr 

Her şeyden haberdar olan yârdır. 

Burada sık sık tekrarlanan ‘’yâr’’ kavramından kasıt olan Hak’tır. Bu 

dizelerde bariz bir şekilde vahdet-i vücûd düşüncesi görülmektedir. Zira yer ve gök, 

dilber, zahid, çıra, mum  vs. hepsi bir tek şeydir ve o da Yâr (Hak)’dır. 

 
645 Sefîzade, 517. 



129 

 

3.4.4. Dört Kapı: Şeriat, Tarikat, Mârifet, Hâkîkat 

Şeriat, tarikat, mârifet ve hâkîkat tasavvuf literatüründe dört kapı olarak 

geçmektedir. İlk dönem tasavvuf kaynaklarına baktığımız zaman dört kapı 

anlayışıyla ilgili bir bilgiye rastlamamaktayız. Sufiliğin geçmesi gereken aşamaları 

olarak ifade edilen dört kapı-kırk makam anlayışı, ilk olarak Ahmed Yesevi’ye 

(ö.562/1167) dayandırılan Fakr-nâme adlı esere dayandırılmaktadır.646 Ancak daha 

sonraki dönemlerde bu kavramlar tasavvuf kaynaklarında yer almaya başlamıştır. Bu 

kaynaklarda tasavvuf ehlinin Allah’a ulaşmak için dört merhaleden geçilmesi 

gerektiğini belirtilmektedir. Şeriat, tarikat, mârifet, hâkîkat şeklinde isimlendirdikleri 

bu merhalelerin ilkinin avam, ikincisini havass, üçüncüsünün havassu'l-havâss ve 

dördüncüsünün de ehass-ı havassü'l-havass'a ait olduğunu belirtilmektedir.647 Bu dört 

kavram, Yâresânilere oldukça ortak inançları olan Alevî kaynaklarında dört kapı 

olarak önemli bir yer işgal etmektedir. Şeriat, tarikat, mârifet ve hâkîkat olarak ifade 

edilen dört kapı, tasavvuf edebiyatındaki anlamıyla hamlıktan insan-ı kâmil olmaya 

kadar var olan süreçleri belirtir. Amaç üstün insan olmak, ahsen-i takvime 

ulaşmaktır. Alevilere göre de şeriatın ilk kapısı iman etmekle başlar ve hâkîkatin son 

makamı olan Allah’a ulaşmakla biter. Bu makamlar özetle maneviyat yolcusunun 

anlam arayışlarıdırlar.648 

Yâresânlar da bu dört kavram insanın gelişim sürecinde ele alınmaktadır. Onlar, 

dünyanın ve insanın gelişim süreci dört evrede ele alınmaktadır: 

1. Hz. Adem'den Hz. Muhammed'in peygamberliğine kadarki dinsel yasalara 

dayanan dönem: Şeriat Dönemi. 

2. Hz. Ali'den Şâh Hoşin’e kadarki dönem (661 - 1029): Tarikat Dönemi. 

3. Şâh Hoşin'den Sultan Sâhak'a kadar olan dönem ( 1270- 1400): Mârifet 

Dönemi. 

4. Sultan Sâhak'tan günümüze kadar olan dönem: Hâkîkat Dönemi.649  

 
646 Kemal Eraslan, “Yesevî’nin Fakr-nâmesi” İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve 

Edebiyatı Dergisi, XXII, (İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1977), s.66. 
647 Cebecioğlu, Tasavvuf terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 243. 
648 Kadir Özköse, “Ahmed Yesevi’nin Hikmetlerinde Dört Kapı ve Kırk Makam Anlayışı”, 

AKADEMİAR Akademik İslam Araştırmaları Dergisi 2, sy 2 (20 Haziran 2017): 100. 
649 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 6-8. 



130 

 

Yâresân öğretisinin en üst aşaması Sultan Sâhak’ın temsil ettiği Hâkîkat 

makamıdır. Elahi, Yâresân inancının esas amacı olan Hâkîkat'e ulaşmanın dört 

aşamadan (makam) geçilerek mümkün olacağı ifade eder. ''Her şeyin kemâle 

ulaşması için bazı merhaleleri kat etmesi gerekmektedir. Ehl-i Hak inancında da 

insanın kemale ve hâkîkat makamına ulaşması için Şeriat, Tarikat, Mârifet ve 

Hâkîkat mertebelerini sırasıyla kat etmesi gerekir''.650  Yâresânilikte var olan ve 

tasavvuf düşüncesiyle oldukça örtüşen bu makamları (dört kapı) sırasıyla ele alalım: 

3.4.5.1. Şeriat 

Arapça bir kelime olan şeriat, yol, su kanalı, suyun çıktığı yer651 gibi 

anlamlara gelir. Şeriat, dinin zahirî (dış şekil) yönüne ait kaideleri veya dinin hukuk 

kurallarını ihtiva eder. Yâresâni terminolojisine göre Hz. Muhammed’in kurduğu 

bütün dinî kural ve yasalara şeriat denir.652 Tasavvufa da ise şeriat, daha çok bâtınî 

hukuku ifade eder.653 Elahi’ye göre bu evrede; Allah'ın seçkin kulu Hz. Âdem'in 

dinine inanmak, Hz. İbrahim Halilullah'ın yolunda ve Hz.Muhammed Resulullah'ın 

ümmetinden olmak ve On İki İmamlar'ın mezhebinden (Ca’feri mezhebi) olmak ve 

bu mezhebe göre amel etmek gerekir.654 

3.4.5.2. Tarikat 

Arapça, yol demektir. Bu kelime bir bakıma metot, usûl anlamına gelir.655 

Şeyh denilen bir rehberin gözetiminde, müridin, Allah'a ulaşmak için takip ettiği 

metoda, tarikat adı verilir. Tarikat bir bakıma kişiyi Allah’a götüren bir yol olup656 

dinde takva boyutuna ağırlık verenlerin yaşadığı ve bu kişilerin ulaştığı merhaleleri 

ifade eder. 

İlk devirde tasavvuf ehli, kendilerinden daha tecrübeli/deneyimli durumda 

olanlardan faydalanmışlardır. Ancak bugün bildiğimiz şekliyle teknik anlamda 

tarikat kurmuş değillerdi. Yukarıda da geçtiği gibi tarikatlaşma hareketi, yaklaşık 

XII. yüzyıldan itibaren başlamıştır.  

 
650 Elahi, 6-7. 
651 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Anka Yayinlari, 2004). 
652 Sefîzade, Serencâmnâme, 296. 
653 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 607-8. 
654 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 6-8. 
655 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 627. 
656 Nasr, Tasavvufî Makaleler, 79. 



131 

 

Yâresânî inancında önemli bir yeri olan Elahi’ye göre bu makam, Allah'ın 

velisi olan Hz. Ali 'nin velayetine inanmak, nebevi şeriat ile amel etmek, on iki 

imamların velayetini ve Ehl-i Hak yolunu benimseyerek onların yolunda gitmek 

demektir.657 

3.4.5.3. Mârifet 

Arapça'da bilgi anlamına gelen mârifet,658 Yâresân kelâmlarına göre şeriatın 

istediklerini yerine getirip Hak’ın cevherini tanımaktır.659 Elahi bu bağlamda, 

Allah'ın elçisine itaat ederek mârifet makamını derk edilebileceğini ifade eder. Ona 

göre bu makama erişmenin yolu  '’Her kim nefsini tanırsa rabbini tanır’' hadisininin 

derinliğini kavramaktan ve pratize etmekten geçer.660 

Mârifet tasavvufta da her şeyin başı kabul edilir. Şeriat olmadan tarikat, 

hâkîkat ve ma'rifetten bahsedilmez. Şeriat herkesin gündelik hayatında kurallara 

uyarak yaşadığı islâm'ı ifade eder. Bazı tasavvuf ehli, şeriatı beden için, tarikatı kalp 

için, hâkîkatın ruh için, mârifeti Hak için olduğunu belirtmişlerdir.661 Dolayısıyla bu 

kavram hem tasavvuf edebiyatında hem de Yâresân inancında benzer anlamlara 

sahip olan önemli bir merhaleyi ifade eder. 

3.4.5.4. Hâkîkat 

Hâkîkat ‘’gerçek’’ manasına gelen Arapça bir kelimedir. Daha önce de 

belirtiğimiz gibi sûfîler Allah’a ulaşmak için şeriat, tarikat, mârifet ve hâkîkat 

şeklinde dört mertebeden bahsederler. Bu mertebelerin sonuncusu hâkîkat olup takva 

ve verayı titizlikle yerine getirilmekle ulaşılır. Bu evre, Hakk’ı görme, Tanrısal 

gücün içinde erime evresidir.662  

Elahi göre bu makam, hâkîkatı derk edip kemâle ulaşma makamıdır. Bu 

makam visal (Allah ' a kavuşma) ve bekayı fenafillahta görmek, bir zerre ve damla 

olan vücudunu sonsuz ilahi denize katmakla mümkündür. Ayrıca Elahi bu dört 

 
657 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 6-8. 
658 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 412. 
659 Sefîzade, Serencâmnâme, 137-38. 
660 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 6-8. 
661 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 243. 
662 Esat Korkmaz, “ 4 Kapı 40 Makam”, 10 Ağustos 2021, 103, https://www.kitapindi.com/genel/esat-

korkmaz-4-kapi-40-makam/. 



132 

 

tasavvufî kavramı ibadetler bağlamında da ele almaktadır. Örneğin orucun şeriat, 

tarikat, mârifet ve hâkîkat boyutunun olduğunun dolayısıyla orucu tutan kişilerin bu 

merhalelerden geçtiğini ve bunun bilinciyle yapılması gerektiğini söylemektedir.663 

Yâresân inancına göre bir bireyin Yâresân olabilmesi için bu manevi 

yolculuğun ilk üç merdiveninden (şeriat, tarikat, mârifet) geçmelidir. Kişi sonunda 

hâkîkati idrak ettikten sonra artık bir Yâresân mensubu olarak görülebilir.664 

Yâresânlara göre bu zorlu aşamaları geçen manevi gözleri açılır. Manevi göz 

dedikleri bu göz farklı inançlarda da görmek mümkündür. Örneğin Alevîler buna 

bâtınî göz derler. Budizm’e göre ise yaşamın çaklarında geçenin üçüncü gözü açılır 

ve aydınlanır.665 

Yâresânî inancında da asıl hedef hâkîkate ermektir. Elahi bu bağlamda: 

‘’Cennet bile tasavvur edilebilir ama kemâle/hâkîkate erme, tasavvur edilmeyecek 

kadar yüce bir makamdır’’666 şeklindeki değerlendirmeleri Yâresânların bu konuya 

bakışını özetler mahiyettedir. Tasavvufta kültüründe de şeriat muma, tarikat fitile, 

mârifet yağa, hâkîkat ise ışığa benzetilir.667 Tasavvufta da asıl olan ışığa (hâkîkate) 

kavuşmaktır.  

3.4.5. Handanhay-i Hâkîkat: Manevi Rehberler 

Farsça bir sözcük olan handan, eve ait, aile, hanedan gibi anlamlara gelir.668 

Kimi araştırmacılara göre ise bu kelime ‘’hanedan’’ kelimesinin değişime uğramış 

halidir.669 Yâresâni kültüründe handan, kalbi hâkîkat ışığıyla aydınlanmış kişi 

anlamına gelir. Kalbi hâkîkat nuruylala aydınlanmış bu kişiler genellik seyyid 

ailesinden olur. Handanlar Hak yolunda rehberlik yapacak yetkinlikte olup daha çok 

soya dayanır.670 

 
663 Elahi, Burhan-u’l el Hakk, 143-44. 
664 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 291-92. 
665 Aydin, Anahatlariyla Dinler Tarihî, 120-23. 
666 Elahi, 100 Goftar, 141. 
667 Ali Ağa Varlık, Allah Hedef - Can Nokta: Alevi-Bektaşilerde Tasavvuf, 3. basım, Can yayınları 41 

(İstanbul: Can Yayınları, 1997), 28. 
668 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 284. 
669 Özdemir, “Alevilik ve Ehl-i Hak (Yâresân): Benzerlikler ve Farklılıklar”, 276. 
670 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 284. 



133 

 

Yâresânîlerde Handanlar on bir kutsal suya ayrılırlar. Bunlardan yedisi (Şâh 

İbrahim, Ali Kalenderî, Yadigarî, Xamuşî, Mirsurî, Mustafa’î, Haci Babusî)  Sultan 

Sâhak döneminde meydana gelmiştir.671 Geri kalanlar ise (Zunurî, Ateşbegî, Şâh 

Hayasi, Baba Haydarî) daha sonra bunlara eklenmiştir.672 Bu handanların her birinin 

kendine has bir yolu/yöntemi vardır.673 Serencâm’da geniş yer verilen bu handanların 

her birinin başında pir denilen belli bir seyyid ailesi vardır. Handanların pek çok 

işlevi vardır. Bunlardan en önemlisi kutsal seyyid soyları ile halk arasında kişisel bir 

bağ kurmaktır. Ziba Mir Huseini, handanların çoğunun arif ve seyyidlerden oluşması 

Yâresân inancının sufi kökenlerine bir işaret olarak görmektedir.674 

Yâresân inancına mensup olan her fert, babasının bulunduğu handandan bir 

seyyidi, pir olarak tanımak zorundadır. Bağlılığa ilk adımı, baş koymak anlamına 

gelen ‘’ser-sporden’’ olarak adlandırılan uygulamadır. Bu kişinin hayatını Hakk’a 

adama konusundaki istekliğini ifade eder.675 

Tasavvufta irşad ehliyeti olan şeyhler de aynı görevi görürler. Tasavvuf 

erbabına göre Hak’tan gelen feyiz Hz. Muhammed vasıtasıyla velilere, onlardan da 

şeyhlere intikal eder. Dolayısıyla şeyhler bir bakıma bu feyzin kaynağıdırlar. Şeyhin 

doğrudan doğruya Hz. Peygamber vasıtasıyla Hak’tan aldığı feyze “feyz-i ilâhî”, 

silsile vasıtasıyla aldığı feyze “feyz-i isnâdî” denir.676 

Yâresâniler kültüründe Bünyamîn ‘’pir’’, Davut ise ‘’delil’’ olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu kutsal şahıslar hem evlenmemiş hem de yerlerine halef 

bırakmamışlardır. Durum böyle olunca Yâresân mensupları, her birinin başında bir 

pir bulunan yedi aileye ayrılmıştır. Bu ailelere ‘’ Hanedan-ı Heftegane’’denir. 677 Bu 

ailelerin başında bulunan ‘’pir’’e de ‘’Sâdât-ı Hanedan-ı Hâkîkat’’678 denir. Yâresân 

mensuplarının bu ailelerden herhangi birine bağlanması Yâresân inancının bir 

gereğidir. 

 
671 Sefîzade, Serencâmnâme, 50. 
672 Soltani, Tarih-i Handanhay-i Hakîkat ve Meşahir-i Muteahîrî Ehl-i Hakk Der Kırmanşah, 17-18. 
673 Sefîzade, Serencâmnâme, 24-28. 
674 Kreyenbroek ve Allison, Kürt Kimliği ve Kültürü, 187-88. 
675 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 296-98. 
676 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 214-15. 
677 Sarikaya, “Güneydoğu Anadolu’da Görülen Gâli Fırkaların Bektaşilikle İlişkisi”, 236. 
678 Sarikaya, 237. 



134 

 

3.4.6. Padişah: İnsan-ı Kâmil 

Yâresani dini metinlerinde Şâh ya da padişah şeklinde geçen kavram, kelime 

olarak ‘’kral, malik’’ anlamına gelir.679 Kâmil, Arapça’da olgun insan680 anlamına 

gelir. Yâresâni literatüründe Allah’ın bir ismi681 olarak kullanılan bu kavram, 

Yâresân teorisyenlerine göre, çeşitli aşamalardan geçtikten sonra nihayet 

mükemmellik şartını aşmış ve azizlik safhasına geçmiş, Allah’ın mazhariyet 

seviyesine ulaşmış kişidir. Böyle bir kişi artık tekâmül sürecinde paklanmış, Allah’ın 

sıfatlarına ve Allah’a ayna olmuş kişidir. Yâresâniler bunu, Hakk’ın zuhûr ettiği kişi 

olarak kabul ederler.682  

Yâresân inancına göre kâmil;  olgunlaşmak için gereken özelliklerin tümüdür. 

Onlara göre bu olgunluk madi ve amel olgunluğu diye ikiye ayrılır. Maddi olgunluk 

haram ve helale riayet etmektir. Amel olgunluğu ise mutluluk, gönül hoşluğu ve 

cömertliktir.683 Padişah en yüksel manevi olgunluğu ifade eder. 

Padişah kavramı, tasavvuf edebiyatında ‘’İnsan-ı kâmil’’ olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İnsân-ı kâmil anlayışı, tasavvuf düşüncesinin en önemli konularından 

biridir.  Kur’an’da rastlanmayan bu kavram, İbn Arabî ile gelişen tasavvufî gelenekle 

tasavvuf literatürüne girmeye başlamıştır.684 Tasavvuf edebiyatında kâinat ağacının 

meyvesi olarak görülen İnsan-ı kâmil, güneş, bulut, sîmurg, bahr-ı muhît685 gibi 

farklı isimlerle anılmıştır. İnsan-ı kâmil, Hak’ın aynası olup Allah’ın zât, sıfat, isim 

ve fiillerine mazhar ve tecellîgâhıdır. Tasavvuf edebiyatına göre kemâlin farklı 

dereceleri vardır. Allah’ın kemal sıfatlarını diğer varlıklara nazaran ancak insan-ı 

kâmil üzerinde tecellî edilebilir. Tasavvuf düşüncesine göre insanlar içerisinde de 

Hz. Muahmmed ekmel olup (Hakîkat-i Muhammediyye)  bütün tecellîlerin zuhûr 

ettiği kişidir.686  

 
679 Sefîzade, Serencâmnâme, 119. 
680 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 314. 
681 Sefîzade, Serencâmnâme, 586. 
682 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 284. 
683 Sefîzade, Serencâmnâme, 122. 
684 Mehmet S. Aydın, “İnsân-ı Kâmil’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2000 ), 22/330-331. 
685 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 315. 
686 Abdulkerim Ceylî, İnsan-ı Kâmil, çev. Abdulkadir Akçiçek , (İstanbul: Kurtuba, 1973), 602-3. 



135 

 

Yâresânilere göre insan, kemâl mertebelerini geçtikten sonra temizlenip 

Allah’ın nuruna erer.687 Onların İnsan-ı kâmile (padişah) yükledikleri anlam tasavvuf 

edebiyatındaki anlamla örtüşmekle beraber, onlar Hz, Ali, Sultan Sâhak gibi kişilerin 

de bu vasfa (tam mazhariyet) sahip olduklarını belirtirler. Sultan Sâhak, hakîkat 

dönemine tekabül ettiği için en mükemmel insan olup Allah’ın nurunun tam 

anlamıyla tecellî ettiği diğer ifadeyle kemâle erdiği kişidir.688 

3.4.7. Pir, Şeyh, Mürşid 

Hemen hemen her tasavvufî oluşumda ya da tarikatta, bir yola (tarikata) 

girmiş olan kişinin yol içinde gelişim süreci (seyr-i süluk) boyunca kendisine 

kılavuzluk edecek, kendisini yetiştirecek rehber, mürşid, pir vb. hiyerarşik bir 

seçilmişler grubu bulunur. Yâresân kelâmlarında da şeyh, pir, mürşit, mürebbi ve 

rehberden oluşan çeşitli yol göstericileri bulunmaktadır. Yâresân inancında bir yola 

giren kişinin rehbere ihtiyacı olduğu düşünülür. Bu dinî rehberler, tarikata girecek 

kişiye yol gösteren kişilerdir.689 

Bu kavramları neredeyse bütün tasavvuf kaynaklarında görmek 

mümkündür.690 Farsça ve Kürdçe bir kelime olan pir; veli, şeyh, mürşid gibi 

anlamlara gelir. Padişahın izni ve yardımıyla yeni üyelere rehberlik eder ve onları 

Allah’a sevk eden kişidir pir.691 Yâresânilerde pirler seçilirken genellikle seyyid 

ailesinden olmasına dikkat edilir.692 

Sözlükte “yaşlı kimse” anlamına gelen şeyh ise, tasavvufta velî, pir ve mürşid 

ile aynı anlamlarda kullanılmaktadır. Aynı zamanda Türkçe’de kullanılan er, eren ve 

ermiş kelimeleri de “şeyh” anlamında kullanılmaktadır.693 Her ne kadar farklı 

anlamlarda kullanılsa da tasavvufta genel olarak şeyh dendiğinde, sâliklere doğru 

yolu gösteren ve onları irşad eden kimse kast edilir. Bir bakıma şeyh öğretmen 

 
687 Sefîzade, Serencâmnâme, 576. 
688 Vali, Kurdên Yâresân, 34-35. 
689 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 284. 
690 Mutahhari, Hafiz’da Irfan, 48. 
691 Sefîzade, Serencâmnâme, 119. 
692 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 284. 
693 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 609-10. 



136 

 

görevini görmektedir.694 Tasavvuf kültüründe önemli bir yer tutan şeyh, paslanan 

gönüllerin cilası olarak görülür.695 

Mürşid ise Arapça bir kelime olup doğru yolu gösteren, uyaran, irşâd eden 

kimse696 anlamına gelir. Bütün tarikatlarda manevî terbiyede en önemli unsur 

mürşidtir. Mürşid, yukarıda bahsi geçen manevî merhalelerin geçmesinde sâlike 

öncülük eden kişidir. Mürşid ilahi sıfatlarla bezenmiş, kemâle ermiş kişidir. Bu 

bağlamda tasavvuf tarihi içerisinde bu görevi üstlenmiş çeşitli tarikatlara mensup 

sayısız mürşid-i kâmil bulunur. Onlar terbiyeleri altındaki sâliklere bizzat yaşayarak 

yol gösterip rehberlik ettikleri gibi, bazen mânevî terbiyelerine esas teşkil eden 

hususları yazılı olarak sonraki nesillere de bırakmışlardır.697 

Yukarıda zikredilen kavramlar Yâresân dinî metinlerinde sıkça karşımıza 

çıkmaktadır. Yâresân inancına göre her Yâresân mensubunun bir pir/şeyh/mürşid ya 

da delile bağlanması gerekir.698 On iki handandan her biri bir pire bağlanmayı 

sağlar.699 Bunlar “Ser sıporden” diye adlandırdıkları bu dinî törenlerde beş meleği 

temsil eden şahıslardır. Bunlar tören esnasında yeni doğmuş çocuğun etrafında 

çember oluştururlar. Başı sembolize eden küçük bir Hindistan cevizi, töreni yöneten 

kişi tarafından parçalanır. Bu parçalardan biri, muska haline getirilir ve çocuğun 

boynuna asılır. Bu şekilde hânedanların asıl pir olan Benyâmîn ve Dâvûd’a biat etmiş 

olduklarına inanırlar.700 

Yâresânlarda ayrıca kendi aralarında beş aileye bölünmüş olan şeyhler vardır. 

Her şeyh belli sayıda ailenin dini törenlerinden sorumludur. Şeyh ailelere cinsel 

eğitimi düzenleyen kuralları öğretmenin yanı sıra, onların sıhhati için çeşitli dualarda 

bulunur. Bu hizmetlerinin karşılığında ise zekât alırlar. Şeyhten sonra sırayı şeyhin 

vekili ve yardımcısı konumunda pir alır.701 

 
694 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 609-10. 
695 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 116-18. 
696 Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 455. 
697 Muslu, “Halvetiyye’de Atvâr-ı Seb’a Yazma Geleneği ve Sofyalı Bâlî’nin Atvâr-ı Seb’a Risalesi”, 

44. 
698 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 285. 
699 Sefîzade, Serencâmnâme, 24. 
700 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 290-98. 
701 Tezokur, “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 301. 



137 

 

Yâresan inanışında zikirler ise genellikle dervişler tarafından saz eşliğinde 

yapılır. Genel olarak her dervişin bir piri ve mürşidi bulunur. Yâresâni inancına göre 

her dervişin bir mürşidi ya da şeyhi olmalıdır.702 Benzer bir durum tasavvuf 

tarikatlarında da görülmektedir.  

Bütün bu tasavvufî kavramların yanında Yâresân metinlerinde bu kavramlara 

yakın bir anlamı bulunan ‘’baba’’ kavramına da çokça denk gelmekteyiz. Neredeyse 

bütün dini önderlerinin isminin başında ‘’baba’’ gelir. (Baba İshak, Baba Serheng, 

Baba Navûs, Baba Yadîgâr, Baba Tahir vb.) Mehmet Bayraktar bu kavramı Alevî 

kültüründe yaygın olduğunu belirterek Arapçada kapı anlamına gelen ‘’bab’’ ile 

ilişkilendirmektedir.703 Ancak Kadri Yıldırım’a göre saygı için kullanılan bu terim 

tasavvufî bir hüviyete sahip olup ‘’pir, mürşid, şeyh’’ ile eş anlamdadır.704 

Bu tasavvufî kavramlar göz önünde bulundurulduğunda Yâresân inancı 

mensupları ile tasavvuf kültürüyle oldukça benzerlik taşıdığı apaçıktır.  Bu tasavvufî 

kavramların yanı sıra tasavvuf kültüründe olduğu gibi Yâresânilerde de tarikat 

liderine güçlü bağlılık ta söz konusudur. Ayrıca kişinin inancındaki samimiyetine 

göre derece kazanması, diğer grup ve inanışlara karşı kapalı toplantılarında sesli ya 

da sessiz zikir gibi uygulamalar oldukça tasavvuftaki pratiklerle paralellik 

göstermektedir705 Hakeza Yâresânîlik inancında tasavvufta olduğu gibi şeyhin bazı 

göstergeleri bulunur. Yâresânlar göre şeyh denilen kişinin hâlinden haberdar olması, 

dünyada her ne varsa arayıp kendinde bulması ve ne sıkıntı varsa Hak’tan bilmesi, 

kimseyi azarlamaması, incinmemesi, ayrıca ağzından hoş olmayan sözlerin 

çıkmaması, kimsenin ayıbına bakmaması, kimsenin ayıbını yüzüne vurmaması gibi 

sıfatlara haiz olması gerekir. Ayrıca şeyh olan kişinin edep-erkânı bilmeli, yetmiş iki 

millete aynı gözle bakmalı, ârif olup silsilesi Hz. Ali’ye dayanmalı, şeriatı iyi bilmeli 

ve uygulamalıdır. Bu vasıflara sahip olmayanların şeyhlik makamında oturmaları 

uygun değildir. Dolayısıyla bu manevi rütbelere sahip olmak basit sıradan bir iş 

değildir. Herkes şeyh olamaz, şeyh olan; cömert, gönlü açık, cimri olmamalıdır. 

Allah’ın yaratıklarına karşı şefkatli olmalı, güzel ahlak sahibi, kendisi için ne isterse 

 
702 Muhammed Raûf Tevekkolî, Tarih-i Tasavvûf Der Kurdîstan (Tahran, 1976), 17. 
703 Bayrak, Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler, 39. 
704 Yıldırım, Baba Tahirê Uryan, 14-15. 
705 Telcı̇, “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı”, 442. 



138 

 

başkaları için de onu istemeli, kibirden uzak durmalı, her türlü sıkıntıya göğüs 

germelidir. Bir kimse bu sıfatlara sahip olduğunda ona şeyhlik helal, evliya 

makamında oturmak uygun olur.706 

3.4.8. Müzik ve Semâ 

Sözlükte işitmek, duymak, dinlemek; işitilen söz, güzel ses,707 kulağa gelen 

sesleri algılamak708  gibi anlamlara gelen Semâ terimi genellikle “şarkı, nağme, 

mûsiki, raks” anlamında kullanılır. İlk tasavvuf eserlerinde semâ “tasavvuf erbabının 

kendisine gelen virdleri işitmesi ve işittiğini kalbe yansıtması” şeklinde 

kullanılmıştır.709 

Semâ kelimesi tasavvufta musikî için kullanılmakla birlikte bundan daha 

genel bir anlamı içermektedir. Bundan dolayı sûfîler “gınâ”, “elhân” ve “musiki” 

yerine semâ kavramını kullanmışlardır. Bunun birçok nedeni olmakla birlikte en 

önemlisi “işitmek” fiilinden türeyen semânın sadece oyun ve eğlence amaçlı keyif 

veren ve insanı nefsanî duygulara yönelten musikîden farklı olmasıdır.710  

İlk devir sûfîlerinden başlamak üzere, meclislerinden Kur’an’dan sonra, güzel 

seslilerde Allah ve Hz. Muahammed’in sevgisini hatırlatan manzum ve ya mensur 

parçalar dinlenirdi. Ezgi ile okunan bu parçalar, mecliste bulunanlar üzerinde etkisi 

olmuş ve onlarda vecd halinin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Müslümanlar 

müziği sadece eğlendirici yönüyle değil, bunun yanı sıra tedavi edici yönünden 

yararlandıkları, dolayısıyla müziği tarihin farklı döneminde tıpta kullandıkları711 

bilinen bir durumdur. 

Bazı sûfiler ‘’Semâ’’yı dini bir raks olarak görmüşlerdir.712 Onlara göre semâ 

hâkîkati işitme ve işittirme zikridir.713 Tasavvuf tarihînde önemli bir yeri olan 

Gazzâlî’nin de semâ üzerinde çokça durduğunu görmekteyiz. Ona göre her sanat dalı 

 
706 Doğan, “Buyruklara Göre Kızılbaşlık”, 121-24. 
707 Ceylan Semih, “Semâ’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2009), 36/455-457. 
708 Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, 2015, 187. 
709 Semih, “Semâ’’, 36/455-457. 
710 Süleyman Uludağ, İslâm Açısından Müzik ve Semâ (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2005), 168. 
711 Xanî, Mem û Zîn, 91. 
712 Abdulbaki Turan ve Melayê Cizîrî, Melayê Cizîrî Divanı ve Şerhi, 1. baskı (Vezneciler, İstanbul: 

Nûbihar, 2010), 85. 
713 Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, 127. 



139 

 

gibi semâ ya da müzik Hak’ın yarattıklarının örnek alınması ve onları 

yansıtılmasıdır.714 O bazı ârızî durumların dışında semânın ‘’nass ve kıyas’’a uygun 

olduğunu belirterek bu konu ile ilgili birçok ayet ve hadisi delil olarak 

göstermektedir.715 Yine tasavvuf tarihînde önemli bir mutasavvıf olan Mevlânâ 

Celâleddîn-î Rûmî de sama üzerinde çokça durduğunu görmekteyiz. Onun 

döneminde belli bir düzene bağlı olmadan dinî ve tasavvufî bir coşkunluk için icra 

edilen semâ zamanla Mevlevîlerde tertipli olarak icra edilen dinî bir ayine 

dönüşmüştür. Semâ ayini esnasında kullanılan motiflerin, yapılan her hareketin, her 

sözün tasavvufî bir karşılığı vardır. Bu bağlamda bakıldığında Mevlânâ’nın Farsça 

olarak yazdığı en önemli eseri Mesnevî de ‘’ney’’  ile başlar ve bütün düşüncesine 

ney üzerinde temellendirir. Dolayısıyla semâ/müzik/ney gibi araçlar sûfî 

edebiyatında daha vecd ve istiğraka  götüren şeyler olarak görüldüğü söylenebilir. 

Yâresâni kültüründe müziğin hikâyesi ilk yaratılışa kadar gitmektedir. 

Yâresân metinlerine göre göre yeryüzünde henüz insan yaratılmamış iken Allah, 

meleklerden insanı balçıktan oluşturmasını arzuladı. İnsan vücudu oluştuktan sonra 

Allah, ruhun bedenin içine girmesini istedi. Ancak ruh buna razı olmadı. Allah daha 

sonra Ruhun bedene kavuşması için Pir Dâvud’u (Melek Mikail) yanına çağırır, 

ondan tanbur çalmasını ister.716 Melek Mikail de tanburu çalar ve insana ruhu bu 

şekilde ikna olup bedene akar.717 Bu durum Serencâm’da şöyle ifade edilir: 

‘‘… 

Zuhûrî rûy xâk kard shîn nâ bashar 

Az bîm naghma xwân pay qâllib bandar 

…’’718 

‘‘ Toprak insan olmamak için feryat û figan etti 

 
714 İmam Gazali, İhya’u Ulum’id-Din, çev. Mehmed A. Müftüoğlu, (İstanbul: Tuğrâ Neşriyat, 2008), 

II/619. 
715 Gazali, 635-39.  
716 Orak Reşitoğlu, “Helbestvanên Jin Di Edebîyata Yâresânan De”, 25. 
717 Sefîzade, Serencâmnâme, 300-301. 
718 Sefîzade, 241. 



140 

 

Onun cevherini kabul etsin diye insan gövdesine avazlar okudum.’’ 

Serencâm’da da görüldüğü gibi Yâresân inancında müziğin hikâyesi insanın 

hikâyesi ile başlar.  Bu dizelerde de görüldüğü gibi insan,  tanburun sesiyle ruhuna 

kavuşmuştur. Ruh müzik sayesinde bedeni kabul etmiştir. 

 Semâ, Yâresâni inancında da önemli bir yer tutar. Onlar bir tür tasavvufî 

dans anlamına gelen ve tefekkürü simgeleyen ‘’fakr û zikr’’719 kavramını kullanırlar. 

Bu aynı zamanda bir tür duadır. Bu dua esnasında genellikle kelime-i tevhid 

söylenir.720 Dolayısıyla Yâresânlar açısından sesler/müzikler bir bakıma yaratılışın 

farklı tecellîleri, Hakk’ın varlığının göstergesidirler.721 

 Yâresânlarda müziğin toplumsal bir kabule denk gelmesi, bu inaçla temel 

ilişkisi XI. yüzyılda yaşayan dini önderlerinden biri olan Şâh Hoşin’e dayanır. Bu 

cemaatin mensuplarına göre Şâh Hoşin, tanburu cemlerde ilk kez çalan, ona kutsal 

bir anlam yükleyen kişidir. Ayrıca Şâh Hoşin’in dokuz yüz tane talebeden oluşan 

‘’nohsed nohsed’’ adında bir müzik grubunu oluşturduğu rivayet edilir. Aynı şekilde 

Sultan Sâhak’ın da kelâmhanlarla birlikte yedi saz çalan bir ekibin bulduğu, 

aktarılır.722 Şâh Hoşin ile birlikte ‘’ tanbur’’ dini törenlerde, ibadetlerde kullanılan 

kutsal bir alete dönüştüğünü görmekteyiz. Son yüzyıla kadar sadece Yâresân 

mensuplarının arasında yaygın olan bu çalgı aleti, giderek daha fazla sayıda onların 

dışındaki topluluklar arasında da yayılmaya başlamıştır.723 

Yâresânlar müzikle hâkîkatın sırrına erdiklerine inanırlar. Dolayısıyla onlarda 

müzikle manevi merhalelere bir sıçrama düşüncesi vardır.724 Benzer bir düşünceyi 

birçok tasavvuf klasiğinde görmek mümkündür.  Bu bağlamda ünlü bir tasavvuf 

erbabı olan Melayê Cizîrî’nin (1570-1640) şu beyti zikretmeye değerdir: 

‘‘… 

 
719 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 238. 
720 Hamzehʼee, 239. 
721 Orak Reşitoğlu, “Helbestvanên Jin Di Edebîyata Yâresânan De”, 25. 
722 Tahirî, Tarih ve Felsefe-i Serencâm, 213-17. 
723 Pınar Ecevitoğlu, Ali Murat İrat ve Ayhan Yalçınkaya, ed. Uluslararası Hacı Bektaş Veli 

Sempozyumu Bildirileri: Hacı Bektaş Veli: Güneşte Zerresinden, Deryada Katresinden, 1. baskı 

(Uluslararası Hacı Bektaş Veli Sempozyumu, Ankara: Dipnot, 2010), 425-26. 
724 Hamzehʼee, Yâresân (ehl-i hak), 239. 



141 

 

Suhbet bi sazan hate saz pê mewwicî deryayê raz 

Da dil ji nû bayê mecaz wê keştiyê sukkan e reqs 

…’’725 

‘‘Raks musikî çalgılarla düzenlendi, sırlar denizi dalgalandı 

Kalbe aşk esintisi vurdu, kalp gemisinin dümeni raksa durdu.’’ 

Bu dizelerde de görüldüğü gibi Cezirî müzikle beraber Hak âşıklarının 

gönüllerinde gizli olan sırların nasıl ortaya çıkıp dalgalandığını ve bu âşıkların nasıl 

müzikle sarhoş olup sırları dile getirmeye başladıklarını dile getirmektedir. 

Yâresânların müzik ve sır arasında kurdukları bağlantının aynısını burada da 

görmekteyiz. 

Yâresânî kültüründe farklı çalgı aletleri olmakla beraber ‘’tenbur’’ daha ön 

plana çıkmaktadır. Genel olarak Yâresânlerde üç tür müzikten söz edilebilir: 

1. Cemhânede icra edilen ve sembolik anlamlar içeren, yetmiş ikiden fazla farklı 

kelâmın okunduğu ve renklerin kullanıldığı, farklı makam ve zikirlerin 

bulunduğu müzik türü. Bu sadece cemhânede icra edilir. 

2. On dokuz farklı makamla Yâresân meclislerinde icra edilen bir müzik 

türüdür. Bu müzikler genellikle hamasî, tasavvufî ve sosyal konuları dile 

getirir. Tasavvufî simgelerin kullanıldığı bu müzik cemhânede yapılabileceği 

gibi dışarda da icra edilebilir.  

3. Tamamıyla tasavvufî öğelerden esinlenerek icra edildiği bir müzik türüdür.726  

Yâresânî inancında önemli bir yeri olan Ceyhunabadî de müzik ve semâ 

üzerinde çok durur. Kitabının düzenleme şeklinde de bu kolay anlaşılmaktadır. 

Kitabının her bir bölümü ‘’saki-nâme’’ ile başlar. Bu da onun düşüncelerini 

kavramak için bize bazı ipuçları vermektedir. Zira bilindiği gibi ‘’saki’’ tasavvuf 

 
725 Turan, Melayê Cizîrî Divanı ve Şerhi, 88. 
726 Moghadam, “Şı`rên Şaırên Yâresân û Hızrê Yarî”, 54. 



142 

 

edebiyat kültüründe çokça kullanılan bir kavram olup genelde, müzisyenler eşliğinde 

manevi şarabı sunan kişi anlamına gelir.727 

Ustad Elahi’in de bu konudaki çalışmaları incelemeye değerdir. Elahi’nin 

tasavvuf musikisi üzerinde pek çok çalışması vardır. Müziğin öneminden 

bahsederken ‘’ Müziğin sayısız faydaları vardır ama beşer bunu henüz kavrayabilmiş 

değildir’’728 demektedir. O aynı şekilde müziğin ruhla, ruhun ise Allah ile bağlantılı 

olduğunu, insanın bunu kavrayamadıkları için müziği mecâzi aşk için kullandığını 

belirtir.729 

3.5. BAZI TASAVVUFİ KUŞ SEMBOLLERİ 

Öncelikle şunu belirtmek gerekir ki bazı yeryüzü cisimleri tabiatüstü 

simgeleri ifade ederler. Yeryüzünde kutsal kişiler ve anlamlarla hisler âleminde 

cisimleşerek sembolik bir renge bürünürler. Tasavvuf edebiyatının en önemli 

özelliklerinden biri, sembolizme dayanmasıdır. Tasavvuf erbabı varlığa dayalı derin 

gerçekleri, yaratılışındaki soyut hâkîkatleri, yanlış anlaşılmasın diye onu gizlemeye 

ya da farklı şekillerde (sembolizm) dile getirmişlerdir.  İşte insanlar tarafından 

anlaşılması zor olan meseleleri şairler, ârifler sembolik bir dille ifade etmişlerdir. Bu 

bağlamda birçok hikâyeden geçen yılan, şeytan, simurg, şâhin, tavus kuşu gibi 

varlıklar tasavvuf literatüründe de sembolik anlamlarla karşımıza çıkmaktadır.  

Başta Mevlânâ’nın “Mesnevî” eseri olmak üzere birçok tasavvufî eserde 

kuşlar ile ilgili sembolik anlatımlara denk gelmekteyiz. Mevlânâ, eserlerinde yoğun 

bir şekilde kuş sembollerinden faydalanmıştır. Bu kuşların her biri iyi ya da kötü 

vasıflara sahiptirler. Bunlar bir bakıma ruh ve maddeden oluşan insanların farklı 

yönlerini temsil etmektedirler.  Bunların dışında irfan edebiyatında gerçek ve maddi 

varlığı olmayan diğer bir ifade ile lâ-mekân yani yuvasız olup yuvaya muhtaç 

olmayan730 ankâ, sîmurg,  hümâ gibi mitolojik kuşlar da bulunur. Tasavvuf erbabı 

özellikle soyut olan metafizik âlemi daha iyi algılanması için bu tarz mitolojik 

sembollerden yararlanmışlardır. 

 
727 Hamzehʼee, Yâresân (Ehl-i Hak), 240. 
728 Elahi, 100 Goftar, 145. 
729 Elahi, 123. 
730 Ali Yıldırım, “Mevlânâ’nın Eserlerinde Kuş Sembolizmi”, Arka Kültür Sanat ve Edebiyat Dergisi, 

sy 6 (2013): 240. 



143 

 

Yâresân inancına bakıldığında evren sırlarla/sembollerle dolu olduğu görülür. 

Daha önce de geçtiği gibi ‘’Sır’’ bir bakıma bu inancın temelini oluşturur. Haliyle 

her varlık sembolik anlamlar içerir.  Zira insanın bu sınırlı madde boyutunu, sonlu ve 

sınırlı iradesi ile aşmasının en önemli tarafı sembolik anlatımlardır. Bu bağlamda 

bakıldığında bir yönüyle madde olan ve yere mahkûm varlıklar olan, diğer tarafıyla 

ise ötelere kanat açabilen kuşlar, insanı ifade etmek için en önemli semboller olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Yâresâni inanç ve geleneklerinde yer edilen bütün bu 

sembolleri açıklamak maksadımızın aşacağından sadece iki örneği vermekle 

yetineceğiz. 

3.5.1. Sîmurg 

Simurg simgesel anlamı olan ve birçok inanç ve kültürde karşımıza çıkan 

efsanevi bir kuştur. ‘’Otuz kuş’’ anlamına gelen Simurg için, ankâ, morğ-i morğan 

(Kuşların şâhı), morğ-i çâreger (çare bulan kuş), morğ-i dermanger (tedavi eden kuş) 

sîreng (otuz renk)731 gibi pekçok farklı isim kullanılmıştır. Kökleri genellikle eski 

fars mitolojisine dayandırılan bu kuş isimi Avesta’da ‘’saena’’, Pehlevice’ de ise 

‘’sênmuru’’732 olarak karşımıza çıkar. Şâhnâme’de de Simurg evsanesi farklı bir 

şekilde anlatılmaktadır. Farslar’ın sîmurg,  Arapların ise ankâ733adını verdikleri bu 

kuş, halk dilinde ‘Zümrüd-ü anka’ olarak ta bilinir. 

 Fars mitolojisinde önemli bir yeri olan Sîmurg tasavvuf edebiyatında da çok 

önemli bir yer işgal etmektedir. Tasavvuf edebiyatında ‘’veli, pir, insan-ı kamil, 

Cebrail,734 insanın ruh arkadaşı’’735 gibi anlamlarda kullanılan bu kavram, özellikle 

Feridüddîn Attaâr’ın yazdığı ve tasavvuf temel kaynaklarında sayılan ‘’Mantıku’t-

tayr’’ kitabıyla birlikt irfan edebiyatında daha da geniş yer almaya başlamıştır. Bu 

kitapla birlikte Simurg, görüntüsü olmayan ama Hakk’ı temsil eden metafizik bir 

varlık, vahdet-i vücût gibi anlamlarda da kullanılmaya başlanmıştır.736 Bu efsanevi 

 
731 Nimet Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü (İstanbul, 2008), 623. 
732 Yıldırım, 632. 
733 Yıldırım, 626. 
734 Yıldırım, 628.  
735 Vali, Kurdên Yâresân, 399-400. 
736 Yıldırım, Fars Mitolojisi Sözlüğü, 628. 



144 

 

kuş Attâr’dan sonra birçok tasavvufî esere de konu olmaya başlamıştır. Sühreverdi’in 

‘’Akl-i Sorh’’ düşüncesinin bunu üzerinde anlattığı737 bilinen bir durumdur. 

Burada konunun daha iyi anlaşılması için Mantıku’t-tayr kitabının konusunu 

özetle anlatmak faydalı olacaktır. Kitap özetle şöyledir: Yerini yurdunu kaybeden, 

yolunu şaşıran kuşlar kendi aralarında toplanıp Hakk’ı aramaya karar verirler. Fabl 

tarzı yazılmış hikâye bu kuşların kendilerine bir rehbere olan ihtiyacını dile 

getirmeleriyle başlamaktadır.  Hüdhüd bu konuda onları yönlendirerek en uygun 

rehberin ‘’Simurg’’ olduğunu onlara söyler. Fakat Simurg denilen kuş Kâf dağının 

arkasında yani ulaşılmaz bir yerde bulunur. Aralarında bulunan ve bir anlamda 

mürşidi temsil eden Hüdhüd, bu konuda onlara yol göstereceğini söyler. Kuşlar 

Hüdhüd’ün rehberliğinde toplanırlar. Hüdhüd, Simurg’a varmak için aşılması 

gereken zorlukları sıraladığında ise kuşlar yolculuğa çıkmamak için mazeret öne 

sürmeye başlarlar. Hüdhüd kuşu her birine hatasını, zaafını onlara bir şekilde gösterir 

ve onları ikna etmeye çalışır. Fakat çıkılan bu yolun hem uzak ve hem de zahmetli 

olduğunu anlaşılınca bazı kuşlar birer bahane ileri sürerek yolculuktan vazgeçmek 

istediklerini Hüdhüd’e bildirirler. Hüdhüd sonunda kuşların hepsine cevap vererek 

onları ikna etmeyi başarır. Bütün zorluklara rağmen Hüdhüd yolunu şaşırmış bu 

kuşlara rehberlik edebileceğini, onları Simurg’a ulaştıracağını söyler.  Sonunda bütün 

kuşlar Hüdhüd’ün rehberliğinde yola çıkarlar. Sîmurg'un bilgeliğine inanan bütün bu 

kuşlar ona ulaşmak, ondan yardım istemek, onun bilgeliğinden faydalanmak için 

çıktıkları yolculukta yorularak dökülmeye başlarlar. Çeşitli şüpheler onlarda peyda 

olur. Kuşlar Hüdhüd’ün yanına gidip şüphelerinin gidermelerini ister. Hüdhüd her 

birinin soru ve itirazlarına çeşitli cevaplar verir ve onları ikna eder. Yolculuk 

boyunca önlerinde zorlukları ve mertebeleri ifade eden yedi vadinin bulunduğunu 

bunları geçince padişahları olan Sîmurg’a ulaşacaklarını anlatır. Bunun üzerine 

kuşlar tekrar yola koyulur. Ancak yola çıkan bu kuşlardan sadece otuzu hasta ve 

bitap bir şekilde bu vadileri aşıp yüce bir dergâha ulaşırlar.  Kâf dağının ardına 

vardıklarında simurg’u beklemeye başlarlar. Bu sırada sîmurg da zuhûr eder. Fakat 

gördükleri sîmurg kendilerinin yansımasından başka bir şey değildir. Sîmurgda 

kendilerini, kendilerinde de sîmurg’u görürler. Hayretler içinde kalan bu kuşlar 

semada bir ses duyarlar: “Siz buraya otuz kuş geldiniz, otuz kuş göründünüz; farklı 
 

737 Yıldırım, 628. 



145 

 

sayılarla da gelmiş olsaydınız yine o kadar görünürdünüz; burası sizin için bir 

aynadır.” Sonunda kuşların hepsi sîmurgda fâni olup hâkîkate ulaşırlar. Bu aşamada 

artık ne yol ne yolcu ne de kılavuz kalmıştır.  Gölgenin güneşte kayboldoğu gibi 

hepsi kaybolur. Yedi vadiyi geçip ve asıl hedefe ulaşan otuz kuş aradıkları sîmurg’un 

kendileri olduğunu anlamış olurlar. Attar bu durumu şöyle anlatır: 

‘’… 

  هست وادی طلب آغاز کار

کنار وادی عشق است از آن پس، بی  

 پس سیم وادیست آن معرفت 

 پس چهارم وادی استغنی صفت 

 هست پنجم وادی توحید پاک 

 پس ششم وادی حیرت صعب ناک

 هفتمین وادی فقرست و فنا

د ترابعد ازین روی روش نبو   

İşin başlangıcında istek (arzu) vadisi bulunur 

Sonraki aşama aşk vadisidir, sınırsız 

Ardından mârifet vadisi gelir 

Sonrasında dördüncü vadi gelir, sıfatlardan istiğna  

Ardından beşinci vadi gelir, pak tavhid 

Sonrasında altıncı zorlu vadi gelir. 

Yedinci vadi ise fakr û fenadır. 

Sonrasında ne yol kalır ne de rehber. 



146 

 

“Mantıku’t-tayr” kavramını Attâr ile beraber yaygınlık kazanmış olsa da 

ondan önce İbn Sînâ, Gazzâlî gibi âlimler bu sembolden yararlanmışlardır. İbn Arabî 

vahdet-i vücûd düşüncesini temellendirirken bu sembolden yaralanmış ve ondan 

sonra gelen mutasavvıflar da muhtemelen ondan etkilenerek kendi eserlerinde 

kullanmışlardır. Örneğin Mevlânâ Celâleddin ankâyı yuvası Kâf dağı’nda olan çok 

değerli bir devlet kuşu olarak bahsetmektedir.738 Attâr, tasavvufî unsurlarla dolu olan 

bu sembolik anlatıyı, Hak yolcusunun (salik) çıktığı zorlu yolculukta 

karşılaşabileceği sıkıntıları, tehlikeleri fabl tarzında izah etmiştir. Yolculuğun yedi 

aşaması tasavvuf edebiyatında ‘’etvarı seba’’“  yani insanın tekâmül sürecinde 

aşması gereken nefsin yedi mertebesini ifade ederler. Çünkü insan ruhu bu dünyada 

gurbette olup bedende esir olduğunu fark ettiğinde aslına geri dönme eğilimi gösterir. 

Aslına geri dönmek isterken birçok engel ile karşılaşır. Burada anlatılan kuşlar 

(sîmurg) bir bakıma kendinin farkına varan, aslına dönmek isteyen insanları 

sembolize eder.739 

Eserde geçen bazı fabl kahramanları vardır. Bu kahramanlar üzerinde 

düşünüldüğünde bunlar anlamı bu geçici ve gerçek olmayan dünyanın geçiciliğinde 

aramışlardır. Her birisinin, dünyanın üzerinde bulunan farklı nesnelerin esiri 

oldukları fakat hiçbir zaman bu onların içinde bulunduğu boşluğu dolduramadıkları 

görüyoruz. Bu kuşlar bir anlamda dünyaya dalmış, gerçeklerden kopmuş insanları 

temsil ettiğini söyleyebiliriz  

Simurg, Yâresân metinlerinde sıkça geçen ve sembolik anlamları olan bir 

kavramdır. Yâresân metinlerde Simurg, tasavvufî bağlamda ele alınan, remzlerle 

dolu740 bir varlık olarak karşımıza çıkmaktadır. Bir Yâresân piri olan Seyîd 

Muhamed Goresi kendisini Sîmurg’un mazharı/tecellîsi gibi tanıtır.741 Farklı bir 

metinde ise Sultan Sâhak’ın annesinin ruhuna eşlik eden bir kuş742 olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Yâresânlarda  ‘’Sîmurg’un tecellîsi’’ mutlak aklı temsil eder.743  Onlara 

 
738 Sargon Erdem, “Anka’’ TDV İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1991), 3/198-200. 
739 Ferbud Ferinaz ve Sehil Fehimeh, “Berresi Tatbiki Simurg Der Metn-i Edebî, Hamasî, İrfanî”, 

Neşriy-i Huner, 1372, 27. 
740 Sefîzade, Serencâmnâme, 72. 
741 Sefîzade, 202-3. 
742 Vali, Kurdên Yâresân, 405-6. 
743 Vali, 398. 



147 

 

göre simurg insanın en yüce halini (ârif-i kâmil) sembolize eder. İnsan-ı kâmili 

Hakk’a en çok mazhar olan kişiler olup en yüksek manevi rütbeyi ifade eder.  

Yâresân metinlerine göre de Sîmurg’un (otuz kuş) görevleri bütün güçleriyle hakkı 

aramaktır. Onlar irfan yolculuğunda bütün tehlikeli vadileri aşıp sonunda bir damla 

suyun denizle bütünleşmesi gibi hakla bütünleşmişlerdir744 

Yârsanların bu söylem ve yaklaşımları tasavvuf edebiyatındaki Simurg 

düşüncesiyle örtüşmektedir. Sîmurg, Yâresân inancında önemli bir yeri olan 

‘’heftewane’’(yedi güç)’nin rehberi/hocası olarak ta ele alır.745 Buradaki ‘’yedi’’ 

gücün ‘Mantık-u tayr’’de anlatılan yedi vadiyle bir bağlantısını olduğunu, bu sayının 

rast gele seçilmediğini düşünüyoruz. 

3.5.2. Şâhin ile Şehbâz 

Klasik tasavvuf edebiyatında ya da şiirlerde farklı anlamları temsil eden 

kuşlar; mitolojik kuşlar, avcı ve alıcı kuşlar, leşçi kuşlar şeklinde çeşitli kategorilere 

ayrılırlar. Bilindiği üzere şâhin, keskin gagası ve güçlü çenelere sahip olan, çok 

yükseklerde uçan avcı bir kuştur. Genellikle küçük hayvanlarla beslenerek hayatını 

idame eder. Bu kuşun insan yığınlarından uzakta yaşaması, temiz etlerle beslenmesi, 

sürekli bir çaba ve mücadelenin içinde olması gibi yönlerden dolayı, seçkin âşıkları 

temsil ettiğini ifade edenler olmuştur.746 Bunlar bir taraftan dünya ile cebelleşirken 

kalplerinde dünya sevgisini yok etmiş kâmil insanları temsil ettikleri747 söylenebilir.  

Yâresânî literatüründe kutsal tasavvufî simgelerden biri de şâhindir. 

Yârsanların kutsal kelâmlarında anlatılan ‘’Şâhin’’ tasavvuf edebiyatında kullanılan 

şâhin sembolü ile birebir örtüşmektedir. Şâhin ya da şehbâz simgesi Yâresâni 

inancında belirli bir seviyeye varmış, bazı manevi mertebelerden geçmiş kişiyi 

anlatır. Başka bir ifade ile şâhin, Yâresâni inancında ‘’Ârif-i Kâmile’’ işaret eder.748 

Zaten asıl gaye kişinin şâhinlerin şâhına varmaktır. Şâhinlerin şâhı ise Hak’tır. 

Şehbâz bir anlamda varlığın birliğini (vahdeti vücûd) temsil eder.749 Her tarafa uçan 

 
744 Sefîzade, Serencâmnâme, 202-3. 
745 Vali, Kurdên Yâresân, 405. 
746 Yıldırım, “Mevlânâ’nın Eserlerinde Kuş Sembolizmi”, 243. 
747 Fatma Sinecen, “Usûlî Divanında Kuşların Sembolik Değerlerİ”, Littera Turca Journal of Turkish 

Language and Literature 3, sy 3 (29 Temmuz 2017): 120-22. 
748 Sefîzade, Serencâmnâme, 214. 
749 Sefîzade, 99. 



148 

 

şâhinler simurg hikâyesinde olduğu gibi ‘’O’’na vardıklarında şâhinlerin şâhının tek 

varlık olduklarını anlarlar. Bu ulaştıkları kişinin de kendilerinden başkası 

olmadığının farkına varırlar. Bu bağlamda Mevlânâ’nın şu beyti zikretmeye değer: 

‘‘… 

  ای نسخهٔ  نامهٔ الهی که توئی 

 وی آینهٔ جمال شاهی که توئی 

 بیرون ز تو نیست هرچه در عالم هست 

توئی در خود بطلب هر آنچه خواهی که   

…’’750 

Ey İlahi mektubun nüshası olan! 

Ey Padişah’ın cemalinin ayinesi olan! 

Âlemde var olan hiçbir şey senin dışında değil 

Her ne talep ediyorsan kendinde ara. 

Varlığın birliğine (vahdet-i vücûd) düşüncesini anlatan bu dizelerde de 

görüldüğü gibi insan ilahi tecellînin en kâmil mazharıdır (Şâhinlerin şâhı). Âlemdeki 

her varlıkta bir tecellî olmakla birlikte insan Hak’ın bütün isimleri kendi üzerinde 

gösterebilecek tek varlıktır. Yâresânlerin dini metinlerinde de insan şâhinlerin şâhı 

olarak karşımıza çıkmaktadır.751 

Yukarıda geçen kavramlara ilaveten Yâresâni inancında zevk, şevk, aşk, 

tecrit, uzlet, mizan, miraç, seyr-i sûluk, yakîn, sabır, fakr gibi irfan edebiyatında 

yaygın olan birçok kavram geçmektedir. Bütün bu kavramları açıklamak tezimizin 

kapsamını aştığında bunları açıklamakla yetindik. Yukarıda anlatılan tasavvufî 

kavram ve sembollerin bu inancın (Yâresâniliğin) tasavvufla olan etkileşimini 

anlamak için yeterli olduğunu düşünüyoruz. 

 
750 Mevlânâ Celâleddîn Rûmî, Rubaiyat-i Şems-i Tebrizî, (Tahran: Çapê Telayî, 1397), 185. 
751 Sefîzade, Serencâmnâme, 214-15. 



149 

 

SONUÇ 

Yâresânîlik eklektik ve gizli bir yapı olan, Şiî/bâtınî ve tasavvufî yanı ağır 

basan bir inançtır. Yâresânilik üzerinde bilimsel olarak çalışmaların az olması, bu 

inancın gizli yapısı, kültürel aktarıma dayalı bir inanç oluşu, bulunduğu jeopolitik 

konumundan dolayı Yâresâniliğin kökenine dair farklı tezler ortaya atılmıştır. 

Yâresânilerin yaşadığı bölge tarihsel olarak siyasi, dini, mezhebi, kültürel gibi 

birçok alanda değişime uğramıştır. Özellikle Moğol istilası, bölgesel göçler, 

tasavvufî ve bâtınî ekollerin yaygınlık kazanması, bölgeyi Şiîleştirme girişimleri gibi 

tarihsel süreçler bölgedeki birçok algının/inancın şekillendirmesinde etkisi olmuştur. 

Bu bağlamd bir inancı, akımı, mezhebi tarihî seyri içerisinde geçirdiği değişimleri, 

tarihsel bağlamları göz önünde bulundurarak daha iyi anlaşılacağını düşünüyoruz. 

Yâresanî inancını anlamaya çalışırken bu tarihî gerçeklerin göz önünde 

bulundurulması gerekir. Bu bakımdan tarihsel açıdan incelendiğinde Yâresâniliğin 

geliştiği coğrafyada Hinduizm, Hristiyanlık, Zerdüştîlik, Hürremilik, Gnostisizm, 

Budizm, Şiîlik gibi birçok farklı inanç ve kültürün etkin olduğu bilinmektedir. 

Sistemli bir yapıya dönüşmeyen Yâresânî inancı ile bu inançlar arasında bir 

etkileşimin olması kaçınılmazdır. Birçok inanç gibi Yâresânîlik te bu tarihî süreç 

içerisinde doğal olarak bu farklı inanç ve kültürlerden etkilenerek bazı değişimler 

yaşamıştır. Bu nedenle Yâresân inanışı için sıkça kullanılan ‘’eklektik bir inanış’’ 

olduğu değerlendirmesi bir gerçeği yansıttığını söylenebilir. Bu bakımdan 

Yâresanîlik birçok farklı dinî inanışın, kültürün izlerini taşıdığı tarihsel bir olgudur. 

Yaptığımız araştırmalar sonucu bu inanç ile ilgili farklı yaklaşımlar olmakla 

birlikte aşağıda sıralayacağımız nedenlerden dolayı bu inancın tasavvuf ile ciddi bir 

bağını olduğunu düşünüyoruz: 

1. Yâresânîlerin ilk kurucularının (Behlül Mahî, Baba Yadigâr, Sultan Sâhak 

vb.) tasavvufî yanı güçlü kişiler olduğu aktarılmaktadır. Dahası bu inancın kurucusu 

sayılan Sultan Sâhak’ın babası Şeyh İsi (İsa) ve kardeşi Şeyh Musi’nin önemli sufi 

şeyhlerinden olduğu rivayet edilmektedir. Serencâm’a göre de bu inancın kurucusu 

sayılan Sultan Sâhak, tasavvuf ilmini görmüş ve tasavvufî bir çevrede büyümüştür. 



150 

 

Ancak bu şahsiyetlerin hayatına dair kayıtlı belgeler olmadığında bu konuda net bir 

şey ifade etmek zor olduğunu da belirtmek gerekir. 

2. Yâresân dinî kelâm ve defterlerinin içeriği ve kullanılan dilin genel olarak 

tasavvufî bir dil ve üslup olduğunu müşahede etmekteyiz. Bu bağlamda Yâresân 

metinlerinde anlatılan Allah inancı, ilk yaratılış, evren algısı, dinî temel ilkelerin 

tasavvufî bir yaklaşımla ele alındığı söylenebilir. Diğer taraftan başta Serencâm’ın 

‘’gılem ve kol, çilten’’ bölümleri olmak üzere Şâhnâme-i Hâkîkat, Burhan’ul -Hak 

gibi birçok Yâresân kelâmı İslam tasavvufunun etkisiyle yazıldığı görülmektedir.  

3. Yâresânlarda ‘’çilten’’ (kırklar) olarak bilinen kişilerin arsında Hasan 

Basrî, İbrahim Edhem, Abdurrahman Camî, Bayezid Bestâmî, Şeyh Cüneyd 

Bağdâdî, gibi ilk tasavvuf erbabının isimler geçmektedir. Bunun yanı sıra özellikle 

Ca’fer es- Sadık, Hallâc-ı Mansûr, Baba Tahir-i Uryan, Ebü’l–Vefâ’, Hacı Bektaş-ı 

Velî gibi isimler de Yâresânî çoğu dinî metinlerinde azımsanmayacak ölçüde yer 

almaktadır. Bu inanç mensuplarına bakıldığında tasavvuf tarihinin birçok önemli 

şahsiyetini benimseyerek içselleştirdiklerini görmekteyiz. Tasavvuf dünyasına mal 

olmuş bu kişilerin Yâresân inancında bu denli önemsenmesi, kutsal görülmesi, 

onların algısında neye tekabül ettiğini ve Yâresânilik ile tasavvuf arasında bağı 

kavramak açısından önemli olduğunu düşünüyoruz. Diğer taraftan Handanların 

çoğunun da ârif ve seyyidlerden oluşması Yâresân inancının sufi kökenlerine dair 

başka bir işarettir. 

4. Yâresânî kelâmlarında; insan-ı kâmil, vahdet-i vücûd, sıdk, fenâ, rızâ, 

tevazû, şeriat, tarikat, mârifet, hâkîkat, şeyh, mürşit, zevk, şevk, aşk, tecrit, uzlet, 

mizan, miraç, seyr-i sûluk, yakîn, sabır, fakr gibi daha çok tasavvuf dünyasına mal 

olmuş pek çok kavram geçmektedir. Ayrıca bu kelâmlarda birçok tasavvufî sembol 

görülmektedir. 

 Yârsânilikteki Allah inancı, ilk yaratılış, evren algısı, dini temel ilkeleri, dini 

metinlerde görülen yoğun tasavvufî kavramlar ve bu inançta ön plana çıkan tasavvufî 

figürler ve semboller bize bu inancın tasavvuf ile ciddi bir bağını olduğu izlenimi 

vermektedir.  Ancak zikredilen bu durumlarda, bu inancın tamamıyla tasavvufî bir 

yapı olduğu şeklinde bir iddiamız yoktur. Bu inanç birçok tasavvufî düşünce 



151 

 

barındırsa da günümüzdeki haliyle kendilerine has özellikleri olan, tasavvufla 

bağdaşmayan yanları olup birçok farklı kültür ve inançtan da izler taşımaktadır. Bu 

bize dinsel, kültürel etkileşimin doğal bir sonucu olarak gözükmektedir. Aslında 

Yârsânîlik inancı tasavvufî damarı çok güçlü olan ve bundan dolayı içinde yer aldığı 

genel çerçevenin İslam tasavvufu olduğu gözükmektedir. Böyle olmasına karşın 

günümüzde bu inanç, dini uygulamaları ve ayinleriyle, gelenek ve kültürleriyle 

oldukça farklı bir özgünlüğe sahip olduğunu da unutmamak gerekir. 

 Üzerinde konuştuğumuz inanç birçok farklı kolu olan heterojen bir yapıdır. 

Bunların önemli bir kısmı kendilerini bağımsız bir inanç olarak görme eğiliminde 

olduğunu da bilmek gerekir. Bu inanç ‘’sırra’’ dayalı yapısını hala korumaktadırlar. 

Bu bakımdan onlar hakkında son sözü söyleme şansımız yoktur. Bu tezi hazırlarken 

de amacımız bu inancı belli bir yere konumlandırmak ve bu durumu kesin bir dille 

ispatlamak değil, güçlü ihtimaller üzerinden bazı sonuçlara varmaya çalışmaktır.  

Sonuç olarak diyebiliriz ki; Yâresânilik düşüncesi ilk etapta tasavvufî bir 

hareket olarak ortaya çıkmış olma ihtimali yüksek olsa da, bünyesinde pek çok 

tasavvufî malzeme barındırsa da, günümüzdeki haliyle birçok farklı inançla ortak 

yanı bulunan ve diğer inançlardan öğeler barındıran bir inanç manzumesi görünümü 

vermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 



152 

 

KAYNAKÇA 

AÇIKGÖZ, Ramazan. “XI.-XIII. Yüzyıl Anadolu Tasavvuf Hayatının Teşekkülünde 

Horasan Tesiri”. Sakarya Üniversitesi, 2019. 

AFİFÎ, Ebu’l-Ala, Tasavvuf: İslam’da Manevi Devrim. Çev. H. İbrahim Kaçar, 

Murat Sülüm İstanbul: 1996. 

AĞACİRÎ, Seyyid Haşim,. “Nigâh-i Nû Bı Ayin-i Ehl-i Hak Ba Tekiye Ber Kıtab-i 

Serencâm”, 1392 

ALGAR, Hamid. “Ehl-i Hak’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, 10/513-515, İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994.  

ALKIŞ, Abdurrahim. “Vahdet-i Vücûd Âriflerine Göre Eimme-i Sebâ (Ümmehât-ı 

Esmâ) İmâmü’l-Eimme ve Cenâb-ı Hakk’ın Sayısız İsı̇mlerı̇”. Elektronik 

Sosyal Bilimler Dergisi 9, sy 31 (01 Mayıs 2010): 233-59. 

ALPER, Ömer Mahir. ‘’İrfâniyye’’, TDV İslâm Ansiklopedisi,  İstanbul; Türkiye       

Diyanet Vakfı Yayınları, 2000. 

ARABÎ, İbn. Fütûhât-ı Mekkiyye. Çev. Ekrem Demirli. 2.bs. İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2006. 

 ———. Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi. Çev. Ahmed Avni Konuk, Mustafa 

Tahralı, ve Selçuk Eraydın. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı, 1999. 

AREŞTEH, Reza. Aşkta ve Yaratıcılıkta Yeniden Doğuş. Çev. İbrahim Demirkol. 

Ankara, 2000. 

AYDIN, Mahmut. Ana Hatlarıyla Dinler Tarihî: Tarih, İnanç ve İbadet. Samsun: 

Ensar Neşriyat, 2011. 

AYDIN, Mehmet S.. “İnsân-ı Kâmil’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, 22/330-331, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2000.  

AZAMAT, Nihat. “Kalenderı̇yye”, TDV İslam Ansiklopedisi,  24/253-256,  İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001. 

ÂZİMÎ, Keyamurs. Tarih-i Teşeyyu’ Der Kurdistan. Kum: Pıjuheşgâh-ê Hewzê ve 

Danışgâh, 1395. 

AZİMLİ, Mehmet. Abbâsîler Dönemi Babek İsyanı. 1. baskı. Araştırma-inceleme 20. 

Ankara: İlâhiyât, 2004. 

BAĞDADÎ, Abdulkahîr el-. Mezhepler Arasındaki Farklar. 10.baskı. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2020. 



153 

 

BAYATLI, Necdet Yaşar. “Irak’ta Kakaîlik ve Bir Kakaî Türkmen Şairi Hicrî 

Dede”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi<br /> The Journal of 

International Social Research III, sy 12 (2010): 69-80. 

BAYRAK, Mehmet. Alevilik ve Kürtler. 1.baskı. İstanbul: Öz-ge yayınları, 1997. 

———, ed. Êzidi - Kızılbaş - Yâresân Kürtler: Belgelerle Kürdistan’da Gizli Dinler. 

1. basım. Özge yayınları 42. Ankara: Özge, 2014. 

BEDİÜZZAMAN, Said Nursî. Mektubat. İstanbul: Zehra Yayıncılık, 2006. 

BEHRAMİ, İriç. Usture-i Ehl-i Hak. Tahran: Ahmedî, 1958. 

BİDLİSİ, Sharaf Khan. Şerefnâme. Çev. Osman Aslanoglu, 2011. 

BİLGİN, Sirac. Zarathuştra Gathalar. Ankara: Doz, 1996. 

BRUİNESSEN, Martin Van. Kürtlük, Türklük, Alevîlik: Etnik ve Dinsel Kimlik 

Mücadeleleri. Çev. Hakan Yurdakul. 11. baskı. İletişim yayınları Araştirma - 

inceleme dizisi, 629 99. İstanbul: 2015. 

———. “Veneration of Satan Among the Ahl-e Haqq of the Gûrân Region”, 2014. 

———. Ağa, Şeyh ve Devlet : Kürdistan’ın Sosyal ve Politik Örgütlenmesi: Aǧa, 

Şeyh ve Devlet. İstanbul: İletişim yayınları, 2003. 

BOLAY, Suleyman Hayri. “Âdem’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, 1/358-363,  İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1988. 

BOZAN, Metin.  İmamiyye Şiası’nın Oluşumu, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları: 2009 

BURSALI, Mustafa Necati. İstanbul ve Anadolu Evliyaları, İstanbul: Şifa Yayınevi, 

2015. 

CABİRÎ, Muhammed Âbid el-. Arap İslam Aklının Yapısı. İstanbul: İlim Yurdu, 

2020. 

CEBECİOĞLU, Ethem. TasavvufTerimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Anka 

Yayınları, 2004. 

CEYHUNBADİ, Hacı Ni’metullah. Hakku’l Hakâyık ya Şâhname-i Hakîkât. II. 

Baskı. Tahran, 1982. 

CİZÎRÎ. Melayê, Cizîrî Divanı ve Şerhi. Çev. Abdulbaki Turan,  1. baskı. Vezneciler, 

İstanbul: Nûbihar, 2010. 

CEYLÎ, Abdulkerim. İnsan-ı Kâmil. Çeviren Abdulkadir Akçiçek. İstanbul: Kurtuba, 

1973. 



154 

 

 CRİTCHLEY, Simon, İmansızların İmanı: Siyasal Teoloji Deneyleri, çev. Erkal 

Unal. İstanbul: 2013. 

ÇAKMAK, Yalçın, ve İmran Gürtaş, ed. Kızılbaşlık, Alevilik, Bektaşilik: Tarih, 

Kimlik, İnanç, Ritüel. 1. baskı. İletişim yayınları 2224. İstanbul: 2015. 

ÇINAR, Erdoğan. Aleviliğin Gizli Tarihî: Demirin Üstünde Karınca İzi. 11. baskı. 

Kalkedon yayınları Adonis kitaplığı, 30 4. İstanbul: 2009. 

DEMİRCİ, Mehmet. “Hakîkat-i Muhammediyye’’,TDV İslâm Ansiklopedisi, 15/179-

180 İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997. 

DOĞAN, Kaplan. “Buyruklara Göre Kızılbaşlık”. Selçuk Üniversitesi, 2008. 

ECEVİTOĞLU, Pınar, Ali Murat İrat ve Ayhan Yalçınkaya, ed. Uluslararası Hacı 

Bektaş Veli Sempozyumu Bildirileri: Hacı Bektaş Veli: Güneşte Zerresinden, 

Deryada Katresinden. 1. baskı. Ankara: Dipnot, 2010. 

EDMONDS, C.J. Kürtler, Türkler ve Araplar. 1.baskı. İstanbul: Avesta, 2003. 

EKİNCİ, Yavuz. Anadolu Alaviliği’nin Tarihsel Arka Planı. 2.baskı. İstanbul: Beyan 

Yayınları, 2010. 

ELAHİ, Nur Ali. 100 Goftar. Robbert Laffont, 1995. 

———. Burhan-u’l el Hakk. Tahran, 1967. 

EASLAN, Kemal, “Yesevî’nin Fakr-nâmesi” İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, XXII, İstanbul: Edebiyat Fakültesi 

Basımevi, 1977. 

ERAYDIN, Selçuk. Tasavvuf ve Tarikatlar. 11. baskı. M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı 

yayınları, 2014. 

ERDEM, Ali Kemal. “Aleviliğin Şekillenmesinde Etkili Olan Ama Alevilerce Pek 

Az Bilinen Bir Isim: Ebü’l Vefa Kürdi”. Independent Türkçe, 12 Aralık 2021. 

https://www.indyturk.com/node/446406/r%C3%B6portaj/alevili%C4%9Fin-

%C5%9Fekillenmesinde-etkili-olan-ama-alevilerce-az-bilinen-bir-isim-

eb%C3%BCl. 

ERDEM, Sargon. “Anka’’ TDV İslâm Ansiklopedisi, 3/198-200, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1991. 

ES-SENEDÎ, Bedirhan, Tabiatu’l Muctema el-Kurdi Min Edebih, Kerkük: 1967. 

FERİNAZ, Ferbud, ve Sehil Fehimeh. “Berresi Tatbiki Simurg Der Metn-i Edebî, 

Hamasî, İrfanî”. Neşriy-i Huner, (1372). 

FRAGER, Robert,. Kalp, Nefs ve Ruh: Tekâmül, Denge ve Uyumun Sûfîce 

Psikolojisi. Çev. İbrahim Kapaklıkaya Gelenek Yayıncılık. İstanbul: 2008. 

https://www.indyturk.com/node/446406/r%C3%B6portaj/alevili%C4%9Fin-%C5%9Fekillenmesinde-etkili-olan-ama-alevilerce-az-bilinen-bir-isim-eb%C3%BCl
https://www.indyturk.com/node/446406/r%C3%B6portaj/alevili%C4%9Fin-%C5%9Fekillenmesinde-etkili-olan-ama-alevilerce-az-bilinen-bir-isim-eb%C3%BCl
https://www.indyturk.com/node/446406/r%C3%B6portaj/alevili%C4%9Fin-%C5%9Fekillenmesinde-etkili-olan-ama-alevilerce-az-bilinen-bir-isim-eb%C3%BCl


155 

 

GÜLNİ̇HAL, Esra. “Yezidiliğin Oluşum Sürecinde Tasavvufun Etkisi”. Dicle 

Üniversitesi, 2017. 

HALLAJ, al-Husayn ibn Mansur, Tavasin: “Enel Hak:(Ben Tanrıyım)”. Çev. Yasar 

Günenç. İstanbul: Yaba Yayınları, 2004. 

HAMZEHʼEE, M. Reza. Yâresân (Ehl-i Hak): Bir Kürt Cemaati Üzerine Sosyolojik 

Tarihsel ve Dini-Tarihsel Bir İnceleme. İstanbul: Avesta, 2008. 

HAWKİNG, Stephen W. Zamanın Kısa Tarihî. İstanbul: Alfa Yayınları, 2016. 

İmam Gazali, İhya’u Ulum’id-Din. Çev. Mehmed A.Müftüoğlu İstanbul: Tuğrâ 

Neşriyat, 2008. 

IŞIK, İbrahim S. A’dan Z’ye Kürtler: Kişiler - Kavramlar - Kurumlar. Birinci baskı. 

Vezneciler, İstanbul: Nûbihar, 2013. 

IŞIK, Zehra ve Şinasi Gündüz. “Yezidilik Teolojisi”. İstanbul Üniversitesi, 2008. 

IZADY, Mehrdad R. Kürtler: Bir El Kitabı. Çev. Cemal Atila. İstanbul: 2011. 

IZUTSU, Toshihiko, İbn Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar-Kavramlar. Çev. Ahmed 

Yüksel Özemre. 1. basım. Kaknüs Yayınları Araştırma İnceleme serisi, 10 2. 

İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1998. 

KAKAİ, Felakettin. “Kardeşlik ve Yardımlaşma Dini; Kakailik”, 09 Mart 2013. 

https://alevinet12.com/guncel-haberler/kardeslik-ve-yardimlasma-dini-

kakailik/. 

KARACA, İbrahim. “Ehl-İ Haklar’da Yediler”. Türk Kültürü ve HACI BEKTAŞ 

VELİ Araştırma Dergisi 100 (13 Aralık 2021): 147-58. 

https://doi.org/10.34189/hbv.100.007. 

———. “İran Ehl-i Hakları Örneğı̇nde; İnanç Merkezli Toplulukların Sosyal 

Yapıları Oluşumunda Dini İnanışların Etkisi”. ZfWT, sy 3 (2019). 

———. “IV. Uluslararasi Alevilik ve Bektaşilik Sempozyumu”. Türk Kültürü 

Açısından Hacı Bektaş-ı Velî Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi, 

sy 1 (2018). 

KARAMAN, Fikret. “Tenâsuh veya Reenkarnasyon Üzerine Bir Değerlendirme”. 

İ.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017. 

KÂŞÂNÎ, Abdürrezzak. Tasavvuf Sözlüğü. çev. Ekrem Demirli. İstanbul: iz 

Yayıncılık, 2004. 

KAVAK, Abdulcebbar. “Kuzey Irak’ta Tasavvuf ve Tarikatlar”. Erişim 08 Aralık 

2021. https://dergipark.org.tr/tr/pub/akademiar/issue/30819/333385. 

https://alevinet12.com/guncel-haberler/kardeslik-ve-yardimlasma-dini-kakailik/
https://alevinet12.com/guncel-haberler/kardeslik-ve-yardimlasma-dini-kakailik/
https://doi.org/10.34189/hbv.100.007
https://dergipark.org.tr/tr/pub/akademiar/issue/30819/333385


156 

 

KAYA, Ali. Ehl-i Haklar ve Dersim. I. Baskı. İstanbul: Sonsuz Matbaa Kağıthanesi, 

2014. 

KILIÇARSLAN, Cansu. “Kürt Tarihi Dergisi”. İsmail Beşikçi Vakfı Yayınları, sy 11 

(16 Aralık 2020). 

KORKMAZ, Esat. “Esat Korkmaz - 4 Kapı 40 Makam”, 10 Ağustos 2021. 

https://www.kitapindi.com/genel/esat-korkmaz-4-kapi-40-makam/. 

KÖPRÜLÜ, Fuad. Türk Edebiyatı’nda İlk Mutasavvıflar. 3.baskı. Ankara: Türk 

Tarihi Kurumu Basın Evi, 1976. 

KREYENBROEK, Philip G., ve Christine Allison, ed. Kürt Kimliği ve Kültürü. 1. 

baskı. Avesta Kürt araştırmaları, 237 6. İstanbul: Avesta, 2008. 

KUŞEYRİ, Ebü’l Kâsım Zeynülislam Abdülkerim b. Hevâzin el-. Kuşeyrî Risâlesi. 

Çeviren Dilaver Selvi. İstanbul: Yeni Şafak, 2009. 

MEÇİN, Mehmet Mekin. “Zerdüştîlı̇k İle İşrak Hı̇kmetı̇ Arasında Düalı̇zm 

Üzerı̇nden Bı̇r Mukayese”. Vankulu Sosyal Araştırmalar Dergisi, sy 2 (2018). 

MİR-HOSSEİNİ, Ziba. “The Two Worlds of the Ahl-i Haqq of Kurdistan”. 

International Journal of Middle East Studies, sy 26 (1994). 

MOGHADAM, Shatav Naderi. “Şı`rên Şaırên Yâresân û Hızrê Yarî”, 2016. 

https://acikbilim.yok.gov.tr/handle/20.500.12812/706733. 

MOKRİ, Mohammed. Raz Megu We Seng-i Siyah. Paris: Hırand Samuiliyan, 1968. 

MUHAMMEDÎ, Muhammed. Manzume-i Ehl-i Hak Nâme :( Tarihçe, Akaid, Fıqh). 

1.baskı. Kum, 1970. 

MURADÎ, Gulmurad. Nigah-ı Gozera Bı Tarih-i ve Felsefe-i Ehl-i Hak. Almanya 

Haidelberg, 1986. 

———. “Yok Edilmek İstenen İnanç ve Kültür: Ehl-I Hak”. Erişim 17 Kasım 2021. 

https://silo.tips/download/yok-edilmek-istenen-inan-ve-kltr-ehl-i-hak. 

MUSLU, Ramazan. “Halvetiyye’de Atvâr-ı Seb’a Yazma Geleneği ve Sofyalı 

Bâlî’nin Atvâr-ı Seb’a Risalesi”, 2007. 

http://acikerisim.istanbul.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12627/486. 

MUTAHHARİ, Murtaza. Hafiz’da İrfan. İstanbul: İnsan, 1997. 

NASR, Ḥusain. Tasavvufî Makaleler. Çev. Sadık Kılıç. İkinci baskı. İnsan Yayınları 

İstanbul: 2007. 

OCAK, Ahmet Yaşar. Alevî ve Bektaşî İnançlarının İslâm Öncesi Temelleri. 

İstanbul: Iletişim yayınları, 2010. 

https://www.kitapindi.com/genel/esat-korkmaz-4-kapi-40-makam/
https://acikbilim.yok.gov.tr/handle/20.500.12812/706733
https://silo.tips/download/yok-edilmek-istenen-inan-ve-kltr-ehl-i-hak
http://acikerisim.istanbul.edu.tr/xmlui/handle/20.500.12627/486


157 

 

———. “Babaîler İsyanından Kızılbaşlığa: Anadolu’da İslâm Heterodoksisinin 

Doğuş ve Gelişim Tarihîne Kısa Bir Bakış”. Belleten 64, sy 239 (Nisan 

2000). 

———. “Türkı̇ye Selçukluları Dönemı̇nde ve Sonrasında Vefaî Tarı̇kati (Vefâîyye)” 

LXX, sy 257 (206M.S.). 

OCAK, Nezîr. Dîn û Mîtolojî. 1.baskı. Ankara: Sîtav, 2021. 

OMARKHALİ, Khanna, ve İbrahim Bingöl, ed. Kürdistan’da Dini Azınlıklar: Ana-

Akım Dışında Kalanlar. Avesta Mezopotamya Kültürü, 504 16. İstanbul: 

Avesta Yayınları, 2014. 

ONAT, Hasan, Sönmez Kutlu. İslam Mezhepleri Tarihi El Kitabi. Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2014. 

ÖZDEMİR, Ali Rıza. “Alevilik ve Ehl-i Hak (Yâresân): Benzerlikler ve 

Farklılıklar”. Alevilik Araştırma Dergisi, sy 10 (2015). 

ÖZKÖSE, Kadir. “Ahmed Yesevi’nin Hikmetlerinde Dört Kapı ve Kırk Makam 

Anlayışı”. AKADEMİAR Akademik İslam Araştırmaları Dergisi 2, sy 2 (20 

Haziran 2017): 99-133. 

ÖZERVARLI, M. Sait, ,“Mebde ve Meâd’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, 28/211-212, 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003. 

ÖZ, Mustafa. ‘’Ca‘fer es-Sâdık’’,TDV İslâm Ansiklopedisi, 7/1-3, İstanbul; Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 1993.  

REŞİTOĞLU, Sevda Orak. “Helbestvanên Jin Di Edebiyata Yâresânan De”. Artuklu 

Üniversitesi, 2016. 

RÛMÎ, Mevlânâ Celâleddîn. Mesnevî-i Ma’nevî. II. Baskı. C.IV Tahran: Çapê 

Telayî, 1398. 

———. Rubaiyat-i Şems-i Tebrizî. 1.baskı. Tahran: Çapê Telayî, 1397. 

SAĞLIK, Haci. “Kalenderî Bı̇r Mutasavvif Olarak Baba Tahı̇rê Uryan”. e-Şarkiyat 

İlmi Araştırmaları Dergisi/Journal of Oriental Scientific Research (JOSR), 

30 Mayıs 2018. https://doi.org/10.26791/sarkiat.368830. 

SAĞNIÇ, Feqi Huseyn. Dîroka Wêjeya Kurdî. Çapa 1. Weşanên Enstîtuya Kurdî ya 

Stenbolê 29. Beyoğlu, İstanbul: Weşanên Enstı̂tuya Kurdı̂ ya Stenbolê, 2002. 

SARIKAYA, Mehmet Saffet. “Alevilik-Bektaşiliğin Tasavvufî Boyutu Üzerine”. 

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, sy 82 (09 Haziran 

2017). 

https://hbvdergisi.hacibayram.edu.tr/index.php/TKHBVD/article/view/2047. 

https://doi.org/10.26791/sarkiat.368830
https://hbvdergisi.hacibayram.edu.tr/index.php/TKHBVD/article/view/2047


158 

 

———. “Güneydoğu Anadolu’da Görülen Gâli Fırkaların Bektaşilikle İlişkisi”. Dini 

Araştırmalar 12, sy 33 (2009). 

SARİOĞLU, Leyla Alptekin. “Yedi Tavır Hakkında Yazılmış Bir Risale Tercümesi: 

Tercüme-i Risâle-i Etvâr-ı Seb’a”. Marmara Türkiyat Araştırmaları Dergisi 

4, sy 1 (18 Ağustos 2017): 143-58. 

SEFÎZADE, Sıddık. Devre-i Heftewane. Tahran: Kitaphâne-i Tahurî, 1982. 

———. Meşahîr-i Ehl-i Hak. Tahran, 1361. 

———. Niviştehay-e Perakende-i Derbare-i Yâresân-e Ehl-i Hak. Muesese-i 

Matbuâti-ye Âtai. Tahran, 1371. 

———. Pişguha-ye Derviş Ocak ( Şâh Hoşin Loristanî ). Tahran, 1371. 

———. Serencâmnâme. Tahran: Hirmend, 1357. 

———. Serencâmnâme ya da Hazine Kitabı. Çeviren Muhammed Ronahi. 1.baskı. 

Ankara: Sîtav, 2021. 

SEMİH, Ceylan. “Semâ’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, 36/455-457, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2009.  

SİNA, Ebu Ali. İşaretler ve Tenbihler. Çev. Muhittin Macit İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2005. 

SİNANOĞLU, Mustafa. “Seneviyye’’, TDV İslâm Ansiklopedisi, 36/521-22, 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 

SİNECEN, Fatma. “Usûlî Dı̇vanında Kuşların Sembolı̇k Değerlerı̇”. Littera Turca 

Journal of Turkish Language and Literature 3, sy 3 (29 Temmuz 2017): 119-

30. 

SOLTANÎ, Muhammed Ali. Herim-i Hakk. Tahran: Pazine, 1336/1950 

———. Kıyam ve Nehdet-î âlevîyan-i Zagros, Kırmanşah, 1376/1997 

———. Tarih-i Handanhay-i Hakîkat ve Meşahir-i Muteahîrî Ehl-i Hak Der 

Kırmanşah. Tahran: Seha, 1374. 

———. “Serencâm, Velâyetnâme ve Buyruk’ta Alevilerin Ortak İnançları”. 

ALEVİLİK–BEKTAŞİLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ, sy 16 (01 Aralık 

2017): 247-324. https://doi.org/10.24082/2017.abked.12. 

ŞÂHİN, Haşim. “Selçuklu ve Erken Osmanlı Dönemı̇nde Vefâı̇yye Tarı̇katı”. Türk 

Kültürü ve Haci Bektaş Velî Araştirma Dergı̇si, 2014. 

ŞİRAZÎ, Hafız-ı. Hafız Dîvânı. Hasan Ali Yücel klasikler dizisi. İstanbul: Türkiye 

Bankası, 2011. 

https://doi.org/10.24082/2017.abked.12


159 

 

TAHİRÎ, Tayyib. Tarih ve Felsefe-i Serencâm. Erbil: Rojhilat, 2009. 

TAŞKIRAN, Mehmet Sait. “İran: Gorani Kürtleri, Pirler’in Düğünü – Atlas”, 2013. 

http://www.atlasdergisi.com/kesfet/kultur/pirlerin-dugunu.html. 

TELCİ, İsmail Numan. “Bir Etno-Dini İnanış Olarak İran’daki Yâresân İnancı: 

Tarihi, Esasları ve Bugünkü Durumu”. e-Makalat Mezhep Araştırmaları 

Dergisi 10, sy 2 (30 Aralık 2017): 435-54. 

https://doi.org/10.18403/emakalat.339754. 

TEMO, Selim. Kürt Şiiri Antolojisi. C. 1.cilt. İstanbul: Agora Kitaplığı, 2007. 

TEVEKKOLÎ, Muhammed Raûf. Tarih-i Tasavvûf Der Kurdîstan. Tahran, 1976. 

TEZOKUR, Muhammed Hadi. “Dini İnanç ve Ritüelleriyle Kakailer”, 2020. 

TURAY, Esra Doğan. “İran Alevı̇lerı̇ ve Ehl-i Haklar’da Kadın Kirmanşah Baba 

Yadı̇gar’da Riyazette Bulunan Kadınlar”. Sbard, sy 14 (2016). 

ULUDAĞ, Süleyman. Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. Trabzon: Kalem yay, 

2006. 

———. İslâm Açısından Müzik ve Semâ. İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2005. 

ÖZLER, Mevlüt “Tevhîd”,  TDV İslam Ansiklopedisi,  41/18-20, İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2012. 

VALİ, Shahab. Kurdên Yâresân: Dîrok û Mîtolojî. İstanbul: Avesta, 2018. 

———. “Nasandina Giştî ya Edebiyata Dînî ya Kurdên Yâresânî”. Nûbihar 

Akademi, 2016. 

VARLIK, Ali Ağa. Allah Hedef - Can Nokta: Alevi-Bektaşilerde Tasavvuf. 3. basım. 

Can yayınları 41. İstanbul: Can Yayınları, 1997. 

XANÎ, Ehmed.  Mem û Zîn. 1. baskı. Avesta 340. Beyoğlu, İstanbul: Avesta, 2010. 

YILDIRIM, Ali. “Mevlânâ’nın Eserlerinde Kuş Sembolizmi”. Arka Kültür Sanat ve 

Edebiyat Dergisi, sy 6 (2013). 

YILDIRIM, Ali K. “Ehl’i Hak Mirası Serencâm - Ali K Yıldırım”. Rûpela nû, 07 

Ekim 2021. http://www.rupelanu.org/ehli-hak-mirasi-Serencâm-950yy.htm. 

YILDIRIM, Kadri. Baba Tahirê Uryan. İstanbul: Avesta Yayınları, 2013. 

YILMAZ, H. Kâmil. Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar. 20. basım. Temel kültür 

dizisi 9. İstanbul: Ensar, 2015. 

———. “Tasavvuf ve Tevhîd”. Erişim 26 Aralık 2021. 

https://hasankamilyilmaz.com/tasavvuf-ve-tevhid.html. 

http://www.atlasdergisi.com/kesfet/kultur/pirlerin-dugunu.html
https://doi.org/10.18403/emakalat.339754
http://www.rupelanu.org/ehli-hak-mirasi-Serencâm-950yy.htm
https://hasankamilyilmaz.com/tasavvuf-ve-tevhid.html


160 

 

YILDIRIM, Nimet. Fars Mitolojisi Sözlüğü. İstanbul, 2008. 

ZEKİ-BEG, Muhammed Emin. Kürtler ve Kürdistan Tarihi: Tarihin Eski 

Devirlerinden Günümüze. İstanbul: Nubihar, 2011. 

ZEYNEL, Ali, “Kakaiyye Hareketı̇”. Ankara Üniversitesi, 2004. 

 


