
 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

EBÜ’L-HÜSEYN EL-BASRÎ’NİN KİTÂBU’L-MU’TEMED FÎ 

USÛLİ’L-FIKH ADLI ESERİ ÇERÇEVESİNDE UMÛM VE HUSÛS 

ANLAYIŞI 

 

Yüksek Lisans Tezi  

 

 

 

İDRİS BEGEÇ 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 



 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

EBÜ’L-HÜSEYN EL-BASRÎ’NİN KİTÂBU’L-MU’TEMED FÎ 

USÛLİ’L-FIKH ADLI ESERİ ÇERÇEVESİNDE UMÛM VE HUSÛS 

ANLAYIŞI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

HAZIRLAYAN: İDRİS BEGEÇ 

 

 

DANIŞMAN: PROF. DR. HASAN HACAK 

 

 

İSTANBUL, 2022 



 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

TEZ ONAY BELGESİ 

 

Temel Ġslam Bilimleri Anabilim Dalı Ġslam Hukuku Bilim Dalı Yüksek Lisans/Doktora 

öğrencisi Ġdris BEGEÇ‟in EBÜ’L-HÜSEYN EL-BASRÎ’NİN KİTÂBU’L-MU’TEMED FÎ 

USÛLİ’L-FIKH ADLI ESERİ ÇERÇEVESİNDE UMÛM VE HUSÛS ANLAYIŞI adlı tez 

çalıĢması, Enstitümüz Yönetim Kurulunun .......... tarih ve ..........sayılı kararıyla oluĢturulan jüri 

tarafından oy birliği / oy çokluğu ile Yüksek Lisans/Doktora Tezi olarak kabul edilmiĢtir.  

 

Tez Savunma Tarihi ........../........../..........  

Öğretim Üyesi Adı Soyadı      İmzası  

1 Prof. Dr. Hasan HACAK   

2    

3    

 

 

 

 

 



i 

 

ÖZET 

EBÜ’l-HÜSEYN EL-BASRÎ’NİN KİTÂBU’L-MU’TEMED FÎ USÛLİ’L-FIKH 

ADLI ESERİ ÇERÇEVESİNDE UMÛM VE HUSÛS ANLAYIŞI 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, Mu„tezile mezhebinin müteahhirun alimlerindendir. Kâdî 

Abdülcebbâr‟ın öğrencisi olan Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî fıkıh usûlü alanında yazdığı “Kitâbu‟l-

Mu„temed fî Usûli‟l-Fıkh” adlı eseri, mütekellimûn usûl metodu ile kaleme alınan dört temel eserden 

bir tanesidir. Daha sonraları Ġslam dünyasının önemli isimlerinden Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210) ve 

Ebû Muhammed el-Ġsnevî (ö. 772/1370) gibi alimlerin fıkıh usûlü eserlerinde bu kitaba atıflarda 

bulunmaları hatta nakilde bulunmaları, eserin önemini bir kez daha ortaya koymaktadır. Eser usûl 

konularını mütekellimûn metodu ile ele almıĢ ve incelemiĢtir.  

Fıkıh usûlü konularından âm ve hâs meselesi kaynaklardan istinbat/hüküm türetme hususunda 

önemli iki kavramdır. Ġslam hukuk alimleri, Ģârinin maksadını anlamayı, bunlardan hareketle Ģer‟i 

hükümlere ulaĢmayı sağlayan usûl ilmi, lafızlarının konuluĢ amaçlarını ve bunların dilbilim açısından 

hükmü kapsama meselesini tartıĢmıĢlardır. Umûm ifade eden bir lafzın ifade ettiği umûmiyet ve bunun 

sınırlarını koymak elbette hükmün tezahürü için büyük önem arz etmektedir.  

Ancak usûl ilminin tarihine bakıldığında Ġslam fıkhı için ortaya konulan kurallar mütekellimûn 

metodu ve fukahâ metodu Ģeklinde iki ana baĢlık altında incelenmiĢtir. Fukahâ metodunun ortaya 

konulması Ehl-i Sünnet alimlerinin önde gelen isimlerinden Ġmâm Ebû Hanîfe‟ye (ö. 150/767) 

dayandırılmıĢtır. Ortaya koyduğu fıkıh usûlü kuralları da mütekellimûn metodunun ortaya koyduğu 

metottan daha güçlü olduğu kabul edilmiĢtir. Ancak Ehl-i Sünnetin diğer bir kolu olan ġâfiî mezhebi 

ve imamı olan Ġmâm ġâfiî (ö. 204/820) mütekellimûn metodunu benimsemiĢ ve fıkhî istinbatlarını bu 

metot üzere belirlemiĢtir.  

Bu çalıĢmada, iki fıkıh usûlü metodundan biri olan mütekellimûn metodunun en önemli dört 

eserinden biri olan “Kitâbu‟l-Mu‟temed fî Usûli‟l-Fıkh” adlı kitabında ele aldığı âm ve hâs lafızlarının 

muhtevası incelenecektir. 

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, Âm, Hâs, Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu„temed 

 

 



ii 

 

ABSTRACT 

UNDERSTANDING THE CONCEPT OF UMÛM AND HUSÛS WITHIN THE 

FRAMEWORK OF ABU'L-HUSAYN AL-BASRI'S WORK TITTLED AL-

MU'TAMAD FI USULI'L-FIKH 

Abu al-Husayn al-Basri is one of the mutaakhirrun (late) scholars of the Mu'tazila sect. The 

work "al-mu'tamad fi ushul fiqh" of Abu al-Husayn al-Basri, a student of al-Qadi Abd al-Jabbar, 

which he wrote in the field of Usul al-Fiqh (methodology of Islamic jurisprudence), is one of the four 

basic works written with the methodology of mutakallimun (scholastic theologians of Islam). 

Afterwards, the fact that scholars like Fakhr al-Dīn al-Rāzī (d. 606/1210) and Abu Muhammad al-

Isnawi (d. 772/1370), who are important names within the circle of Islamic scholars, refer to this book 

in their works of Usul al-Fiqh and even report it, reveals the importance of the work once again. The 

work has dealt with and examined its subjects related to Usul al-Fiqh with the methodology of 

mutakallimun. 

The issue of 'amm (generals) and hass (Particulars), which is one of the subjects of Usul al-

Fiqh, are two important concepts in the deduction of provisions. The scholars of Islamic law have 

discussed the purpose of coining the wording of the science of Usul al-Fiqh, which enables to 

understand the purpose of the shari' (the law maker) and to reach the shar'i (Islamic law) 

rulings/provisions based on them, and the issue of including the ruling/provision in terms of 

linguistics. The generality expressed by a general word and setting its limits are of course of a great 

importance for the manifestation of the ruling/provision. 

However, when we look at the history of the science of Usul al-Fiqh, the rules set forth for 

Islamic fiqh are examined under two main headings as the methodology of mutakallimun and the 

methodology of fuqaha (jurists). The introduction of the fuqaha‟s methodology is based upon Imam 

Abu Hanifah (d. 150/767), one of the leading names of Ahl as-Sunnah scholars. It is accepted that the 

rules of Usul al-Fiqh he put forward are more powerful than the ones presented by the mutakallimun‟s 

methodology. Nevertheless, another branch of Ahl as-Sunnah the Shafi'i sect and its pioneer Imam al-

Shāfi„i (d. 204/820), adopted the mutakallimun‟s methodology and lay out his jurisprudence deduction 

according to it. 

In this study, the content of the âmm and hass concepts that are dealt in one of the four most 

significant works of the mutakallimun‟s methodology "al-mu'tamad fi ushul fiqh " will be examined. 

Keywords: Fıqh, Âm, Hâs, Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu„temed 



iii 

 

ÖNSÖZ 

Fıkıh ilmi veya Ġslam hukuku, evrenin en yüce varlığı olan insan nesline, “burada ne 

yapacağını” öğreten önemli bir ilim dalıdır. Fıkıh Usûlü ise bu ilmin, kural ve kaidelerinin nasıl 

belirleneceğini izah eden alet ilmidir. Her bir ilmi disiplinin kendine özgü usûlü vardır. Ġslam 

medeniyetinin 14 asırlık geçmiĢinde Ġslam alimleri bu ilimleri sistematik bir Ģekilde sonraki nesillere 

miras bırakmıĢ, sonrakiler de bunları daha da geliĢtirmek suretiyle Ġslam dininin evrensel değerlerine 

uygun disiplinler haline getirmiĢlerdir. 

Fıkıh usûlü ilmi, insanlığın uyması gereken Ģer„î-amelî hükümlerin istinbat esaslarını konu 

edinen bir ilim dalı olmasının yanı sıra fakihlerin itibar ettikleri birtakım itikadî öncüller nedeniyle 

kelâm ilminin de alt dallarından biri konumundadır.  zellikle hicrî 5. asrı da yaĢayan Ebü‟l-Hüseyn 

el-Basrî‟nin “Kitâbu‟l-Mu‟temed” adlı eseri bağlamında umum ve husus konularını mercek altına 

aldığımızda her ne kadar yazar kelam konularına girmeyeceğini iddia etsede fıkıh usûlü-kelâm iliĢkisi 

çok bariz bir Ģekilde görülmektedir. Her ne kadar ülkemizde uzun yıllar fıkıh usûlü araĢtırmaları 

yapılmakta olsa da fıkıh usûlü-kelâm iliĢkisi çerçevesinde ele alındığı çalıĢmalar son yıllarda ivme 

kazanmıĢ durumda olsa da henüz tüm konular ele alınamamıĢtır. Bu nedenle bu alanda yapılan ve 

yapılacak olan araĢtırmaların yaygınlaĢıp derinlik kazanması, asıllarını münstesibi bulunduğu itikadî 

mezhebinin öncülleri gereğince temellendiren usûlcülerin bilgi anlayıĢlarını ve arka planda taĢıdıkları 

endiĢleri tespit edip ortaya çıkarması bakımından önem arz etmektedir. Bu çalıĢma da sözü edilen 

ihtiyaca bir nebze de olsa katkı sağlamak gayesiyle ortaya çıkmıĢ ve günümüze ulaĢan en eski mutezilî 

usûl eserlerinden diyebileceğimiz kaynakları fıkıh usûlü-kelâm iliĢkisi içerisinde incelemeyi gaye 

edinmiĢ bir çalıĢmadır. Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, kendi yaĢadığı döneme damga vurmakla kalmamıĢ, 

gerek görüĢleri gerekse metoduyla sonraki asırların usûlcülerini hem içerik hem de sistem bakımından 

etkilemiĢ önemli bir Ģahsiyettir. Literatürde hakkında dar kapsamlı kısa çalıĢmalar yapılmakla birlikte 

görüĢlerini ele alan usûl çalıĢmalarının yok denecek kadar az olması, bu çalıĢmaya cüret etmenin 

sâiklerinden en önemlisidir. Böylece, umûm ve husus lafızları özelinde Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟nin 

görüĢlerini tespit edip ortaya çıkarmak, ilaveten günümüz usûl çalıĢmalarına kaynaklık edip alanda 

araĢtırma yapmak isteyenlere de bir bakıĢ açısı kazandırmak hedeflenmiĢtir. 

Bu çalıĢma bir giriĢ ve iki bölümden oluĢturuldu. GiriĢ bölümünde çalıĢmanın konusu, amacı 

ve öneminden bahsedilerek, ortaya konulan çalıĢmanın hedefi izah edildi. Kaynak olarak kullanılacak 

eserler ve bu konuda daha önce yapılmıĢ olan çalıĢmalar giriĢ bölümünde açıklandı. Bu çalıĢmanın asıl 

konusu olan “Kitâbu‟l-Mu‟temed” adlı eserin sahibi olan Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟nin hayatı çok detaya 

girilmeden kısaca anlatıldı. Basrî‟nin hayat hikayesi konusunda kaynaklarda çok da fazla bilgi 

bulunmadığı ifade edilebilir. Zaten daha önceki çalıĢmalarda da hayatına dair gerekli olabilecek 



iv 

 

kısımlar ele alındığından dolayı burada fazla detaya girilmedi. Müellifin yazdığı eserlerden öne 

çıkanlar izah edildi. 

Günümüzde Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟nin “Kitâbu‟l-Mu‟temed” adlı eserinin neĢredilmiĢ iki 

nüshası bulunmaktadır. Bir tanesi 1983 yılında Beyrut‟ta Halil el-Meys tarafından, diğeri ise 1965 

yılında DımaĢk‟ta Muhammed Hamidullah (ö. 2002) tarafından neĢredilmiĢtir. Halil el-Meys (ö. 2021) 

tarafından yayınlanan eserin, yayın esaslarına riayet edilmediği ifade edildiğinden, bu çalıĢmada 

Muhammed Hamidullah‟ın tahkiki esas alınmıĢtır.  

Muhammed Hamidullah‟ın neĢrettiği eser iki cilt halinde yayınlanmıĢtır. Bu eseri ilmî olarak 

değerlendiren Abdülvehhâb Ebû Süleyman “Kitâbu‟l-Mu‟temed” adlı eser hakkındaki tespitlerini 

Ģöyle dile getirmiĢtir:  

“Konunun felsefî ve kelâmî boyut kazandığı durumlarda yer yer anlaşılmasında 

güçlük olsa da genellikle eser sağlam ve açık bir üslûpla kaleme alınmış olup ictihad, 

tahlil, metot ve sunuş açılarından başlı başına bir ekol sayılır. Sunuş biçimi konunun 

özelliğine göre değişiklik göstermektedir. Üzerinde ihtilâf bulunmayan hususlarda 

bilgilendirme ve tahlille yetinilmekte, hatta bazı başlıklar içeriği özetleyici nitelikte 

olmaktadır. İhtilâf bulunan konularda ise başta Mu„tezile âlimlerinin görüşü olmak üzere 

değişik görüşler, dayandıkları deliller, karşı görüşler ve delilleri, ardından bu delillere 

verilen cevaplar kaydedilmektedir. Müellif, eserin başında kelâm meselelerinin fıkıh 

usûlünde değil kendi yerinde incelenmesi gerektiğini savunduğu halde bazı meseleleri 

hüsün kubuh konusundaki Mu„tezile anlayışına uygun biçimde ele alabilmek için kendisi 

yer yer bu önerisine riayet etmemiştir. Başkalarının fikirlerini aktarmakla yetinmeyen 

Ebü‟l-Hüseyn, Mu„tezile imamlarınca ortaya konulanlar dahil olmak üzere katılmadığı 

görüşleri tenkit etmekte, kendi kanaatini ve önerisini belirtmektedir. Kitâbu‟l-Muʿtemed, 

müellifin düşünce hürriyetine önem veren müctehid bir âlim olduğunu gösteren çeşitli 

örnekler ihtiva eder. Fakat onun bu tavrı özellikle tutucu Mu„tezile mensuplarınca hoş 

karşılanmadığından eserlerine gereken değer verilmemiştir. Öte yandan Kitâbu‟l-

Muʿtemed genel olarak Mu„tezile mezhebinin, özel olarak da Kâdî Abdülcebbâr‟ın 

görüşlerini günümüze taşıyan orijinal bir kaynak olması bakımından bu mezhebe ait 

eserlerin kaybolmasından kaynaklanan ilmî boşluğu doldurmada ayrı bir öneme 

sahiptir”1 

                                                      

1 Abdülvehhâb Ġbrâhim Ebû Süleyman, Kitâbetü‟l-bahsi‟l-ʿilmî, Cidde: Dâru‟l-ġüruk, 1403/1983, s. 433. Abdülvehhâb 

Ġbrâhim Ebû Süleyman, el-Fikrü‟l-uṣûlî, Cidde: Dâru‟l-ġüruk, 1404/1984, s. 199-200, 224-262. 



v 

 

Birinci bölümde ise Ebü‟l-Hüseyn el-Barsî‟nin “Kitâbu‟l-Mu‟temed” adlı eserinde, 

umum lafzı ele alındı. Ġkinci bölümde ise Basrî‟nin tahsis anlayıĢı incelendi. Müellifin konuyu 

ele alıĢ biçimi, anlatımı, izahı ve getirdiği örnekler üzerinde incelemeler yapıldı. Gerektiği yerde 

okuyucunun karĢılaĢtırma yapmasını sağlamak için bu konuda farklı alimlerin görüĢleri de 

müellifin izahının altında ortaya konulmaya çalıĢıldı. Müellifin mesele için kullanıldığı baĢlıklar 

korunmaya çalıĢıldı. Bu anlamda müellifin kullanılan baĢlıklar diğer hukukçuların da kullandığı 

terimlerle uyumlu olması için farklı kavram kullanılmamaya gayret edildi. Müellifin örnek 

olarak verdiği hadis veya Kur‟an ayetlerinin kaynakları tespit edilerek dipnotlarla belirtilmeye 

çalıĢıldı. Müellifin zaman zaman hadisin orijinal metnini değil de mana olarak anımsattığı 

cümleler, asıl kaynağında geçtiği gibi Arapça metinleri ile çalıĢma içinde derç edildi. 

ÇalıĢmanın sonuç bölümünde ise Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟nin eserindeki farklılıklar, öne 

çıkan özellikler, âm ve tahsisi konusunda kendisinden sonra gelen Ġslam alimlerine etkileri 

tespit edilebildiği kadarıyla ifade edilmeye çalıĢıldı.  

ÇalıĢmanın bu hale gelmesinde sürekli destek ve yönlendirmeleri, ufuk açıcı engin bilgisiyle 

önümde rehber olan değerli danıĢman hocam Prof. Dr. Hasan HACAK‟a, bilgi ve tecrübelerini 

benimle cömert bir Ģekilde paylaĢan Doç. Dr. Ġbrahim Halil ERDOĞAN‟a, ayrıca tavsiye ve 

uyarılarıyla tezime katkıda bulunan jüri üyesi Dr.  ğr. Üyesi Muhammed Usama ONUġ‟a, her türlü 

fedakârlık ve yardımını esirgemeyen Abobakar BATYGOV‟a, Mehmed Sıddık YEGÜL‟e ve  mer 

YILMAZ‟a, bizlere eĢsiz bir çalıĢma alanı oluĢturan TDV ĠSAM yönetimine ve personeline teĢekkür 

ederim. Bu çalıĢmanın ortaya çıkmasında beni ilim yoluna sevkeden ve ömrüm boyunca hayır 

dualarını esirgemeyen babam ve annem ile bu husustaki desteklerini sürekli hissettiğim ablalarımı da 

burada zikretmem gerek. Onlara burada yapılacak bir teĢekkürün de kâfi gelmeyeceğinin farkındayım. 

Kendilerine Allah‟tan hayırlı ve sağlıklı bir ömür niyaz ediyorum. Üzerimde emeği olan tüm 

hocalarıma ve dostlarıma da teĢekkürü bir borç bilirim. 

 

 

Tevfik yüce Allah‟tandır. 

              Ġdris Begeç 

Ġstanbul, 2022 

 



vi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ……………………………………………………………………………………….i 
ABSTRACT ......................................................................................................................... ii 
ÖNSÖZ ................................................................................................................................ iii 
İÇİNDEKİLER ................................................................................................................... vi 
KISALTMALAR .............................................................................................................. viii 
GİRİŞ ………………………………………………………………………………………1 

A. Çalışmanın Konusu, Amacı ve Önemi ..................................................................... 1 

A. a. Literatür ..................................................................................................................... 3 

B. Ebü’l-Hüseyin el-Basrî’nin Kısa Biyografisi ................................................................. 4 

C. KAVRAMSAL ANALİZ ................................................................................................ 8 

C. a. Fıkıh ve Usûlü ............................................................................................................ 8 

D. Âm ................................................................................................................................... 13 

D. a. Âm Lafzın Tanımı ve Mahiyeti ............................................................................... 13 

Db. Kullanımı Ġtibariyle Âm Lafızlar ............................................................................... 14 

Dc. Delâleti Ġtibariyle Âm Lafız ....................................................................................... 15 

D. Hâs ............................................................................................................................ 16 

D.a. Sıyga Bakımından Hâss: Mutlak ve Mukayyed ........................................................ 17 

Db. Âm ve Mutlak Arasındaki Fark ................................................................................. 21 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BASRÎ'NİN UMUM ANLAYIŞI 

1. BASRÎ’DE UMÛM .................................................................................................. 23 

1.1. Umûmun Tarifi ve Hakikati ...................................................................................... 23 

1.2. ġer‟i Delillerde Âm ................................................................................................... 25 

1.3. Dil ve  rf Bakımından Umûm Lafızları ................................................................... 26 

1.4. Dilde Umûm Ġfade Eden Lafızların Varlığı ............................................................... 27 

1.5. Sadece Mâna Bakımından Umûm Ġfade Eden Lafızlar ............................................. 36 

1.6. Çoğul Ġsimlerin BaĢına Gelen Elif Lâm .................................................................... 37 

1.7. BaĢına Elif Lâm Gelmeyen Çoğul Lafızlar ........................................................... 39 

1.8. Cem‟i Kılletin Mahiyeti ........................................................................................ 44 

1.9. Müzekker ve Müenneste Umûm ............................................................................ 45 

 

 



vii 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BASRÎ'NİN HUSUS ANLAYIŞI 

2. BASRÎ’DE ÂM LAFZIN TAHSİSİ ....................................................................... 47 

2.1. Husûsun Tanımı ve Mahiyeti .................................................................................... 47 

2.2. Tahsisi Mümkün Olan ve Olmayan Lafızlar ............................................................. 48 

2.3. Tahsis Lafızlarında Kapsam ...................................................................................... 49 

2.4. Naslarda Tahsis.......................................................................................................... 52 

2.5. Sıfat ve Gaye ile Tahsis ............................................................................................. 53 

2.6. ġart ile Tahsis ............................................................................................................ 54 

2.7. Ġstisnâ ile Tahsis .................................................................................................... 56 

2.8. Cinsi DıĢında Müstesnâ Minh ile Yapılan Ġstisnâ ................................................. 58 

2.9. Az ġeyin Çok ġeyden Ġstisnâsı .............................................................................. 59 

2.10. Ġki Sözden Sonraki Ġstisnâ .................................................................................... 60 

2.11. Munfasıl Delillerle Umûmun Tahsisi ................................................................... 66 

2.12. Umûmun Husûs Üzerine Bina Edilmesi ............................................................... 71 

2.13. Umûmun Tahsisinin Mecâz Olma Durumu .......................................................... 76 

2.14. Tahsis Edilen Umûmun Ġstidlal Edilmesinin Sıhhati ............................................ 78 

2.15. Umûmun  rf-Adet ile Tahsisi .............................................................................. 81 

2.16. Ġstisnâ, Sıfat ve ġart ile Umumun Tahsisi ............................................................ 82 

2.17. Atıflardaki Tahsis Durumu ................................................................................... 84 

2.18. Umûmun Kapsamının Bir Kısmı ile Umumun Tahsise Uğraması ....................... 86 

2.19. Mutlak ve Mukayyet ............................................................................................. 87 

2.20. Emir ve Nehiy ....................................................................................................... 87 

BİBLİYOGRAFYA ........................................................................................................... 93 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

 

KISALTMALAR 

b.    : ibn 

bkz.    : bakınız 

bs.    : baskı 

bt.   : binti 

c.    : cilt 

DĠA    : Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi 

D.Ġ.B.    : Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

h.    : Hicri 

ĠSAM    : Ġslam AraĢtırmaları Merkezi 

m.    : Miladi 

nmr.    : Numara 

ra   : Radiyalluh Anh. 

s.    : sayfa 

sas   : Sallallahu Aleyhi ve Sellem. 

sy.    : sayı. 

T.C.    : Türkiye Cumhuriyeti. 

TDV.    : Türkiye Diyanet Vakfı. 

thk.    : tahkîk eden. 

Çev.    : Çeviri. 

ts.    : tarihsiz. 

vb.     : ve benzeri. 

Y.Y.L.T.                 : YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. 

 



1 

 

GİRİŞ 

A. Çalışmanın Konusu, Amacı ve Önemi 

Bu çalıĢmada Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟nin “Kitâbu‟l-Mu„temed” adlı eseri kapsamında fıkıh 

usulü ilminin önemli meselelerinden biri olan “umûm” ve “husûs” konusu incelenecektir. Hicri V. 

Asır, Ġslami ilimler açısından bakıldığında, o günün sosyo-kültürel yaĢamı ve ekoller anlamında 

sistematik bir yapılanmanın ortaya konulduğu görülmektedir. Nitekim bir taraftan kelam ekollerinin 

ortaya çıkması, diğer taraftan fıkhî mezhep ve görüĢlerin sistematik anlamda tasnifi ve usul ilminin 

geliĢtirilmesi bu tarihlerde yapılmıĢtır.  

Müslüman coğrafyanın geniĢlemesi ve artık bölgeler hatta kıtalar arası bir iletiĢime girilmesi 

neticesinde, farklı dil ve kültürlerin de Ġslam‟ı benimsemesi, bu kitlelere, bu dinin evrensel boyutta, 

izah edilme ihtiyacını doğurmuĢtur. Gerek sahabe nesli gerekse onlardan sonra gelen tabiin ve onları 

takip edenler, adeta bu vazifeyi kendilerine bir yükümlülük addederek, her türlü fedakarlıkta 

yarıĢırcasına, sonraki nesillere büyük ilim ve kültür mirası bırakmıĢlardır. Bir taraftan Kur‟an ilimleri, 

Tefsir ve Tefsir usûlü Ģeklinde geliĢirken, diğer taraftan Hadis ve hadis usûlü için eserler telif 

edilmeye baĢlanmıĢtır. Ġlk Müslümanların görevleri, bir taraftan sonraki nesillerin Ġslâm‟ı yaĢamaları 

için bu dinin kaynaklarını onlara aktarma ve Ġslam‟ın safiyetini koruma konusundaki çalıĢmaları 

devam ederken, diğer taraftan da Ġslam dini ve medeniyeti ile hesaplaĢma yoluna giren din karĢıtı ve 

muhaliflerine karĢı dinin emirlerini müdafaa etme vazifesini üstlenmiĢlerdi.  

Orta Asya‟da Semerkand, Orta Doğuda Irak, Bağdat ve Basra, Hicaz bölgesinde Mekke ve 

Medine, hicrî V. asrın ilim merkezleri olarak en büyük ilim adamlarını da içinde barındırmaktaydı. Bu 

asır, Ġslam medeniyetinin sistematik ilmi çalıĢmalarının neĢvünema bulduğu ve sonraki asırlara 

aktarıldığı bir zaman dilimi olarak kabul edilebilir. Hicrî II. Asırdan baĢlamak üzere Ġslam coğrafyası 

üzerinde ciddi etkileri olan Mu„tezile ekolü mensupları, muhalif görüĢ ve çıkıĢları ile gündeme gelmiĢ 

ve diğer Ġslam bilginlerini de bu noktada harekete geçirmiĢlerdir. 

Müslümanlar Hz. Peygamberden hemen sonra dinin kurallarını sistematik hale getirmek ve 

sonraki nesillere aktarmak için büyük çaba içerisine girmiĢlerdir. Bir taraftan Kur‟ân-ı Kerîm‟in 

Mushaf haline getirilmesi, ardından bu mushafın çoğaltılarak Ġslam beldelerine gönderilmesi, diğer 

taraftan Hz. Peygamberin hadislerinin toplanması ve kayıt altına alınması gibi çalıĢmaları 

yürütmüĢlerdir. Kısaca Ġslam‟ın ana kaynağı olan Kur‟an ve Hadisler ilk asırda kayıt altına alınmıĢ ve 

sonraki nesillerin baĢvuracakları ana ekseni oluĢturmuĢlardır.  



2 

 

Fıkıh usûlü konularından biri olan Umûm ve Husûs daha çok kelimelerin konulduğu 

anlamların etimolojisi ile yakından ilgilidir. Herhangi bir konuda verilecek olan hükmün, neleri içerip 

içermediği, kelimenin asıl anlamı ile onun muhteviyatına hangi durumların girip girmediği 

meselesinin izahı Ģeklinde anlaĢılır.  rneğin; “hayvanlar” kelimesinin sayısal değeri ile “kanatlı 

hayvanlar” ifadesinin sayısal değeri aynı değildir. Aynı Ģekilde “insanlar cânidir” cümlesi ile “terörist 

insanlar canidir” ifadesinin kapsam alanı farklıdır. Fıkıh usûlü kurallarının oluĢumunda ele alınan âm 

ve hâs yani umûm ifade eden ve hususiyeti olan lafızların, bir nastan istinbat edilecek hükmün sayısal 

değeri ve kapsam alanını belirleme anlamında, kavramın üzerine inĢa edilecek olan hükmün 

anlaĢılması bakımından hayati öneme haizdir.  

ĠĢte bu çalıĢma da umûm ve husûs hükümleri, müteahhirun Mu„tezile alimi olarak bilinen 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟in görüĢleri çerçevesinde incelenecektir. Meselenin önemi ve Ġslam 

medeniyetinin klasik dönem çalıĢmalarının günümüze kazandırılmasına katkı sağlayacağı 

düĢünülmektedir. Çünkü Mu„tezile düĢüncesinin, Ġslam tarihinin bir döneminde Ġslamî ilimlere etki 

eden bir yapı olduğu bilinmektedir. Böylece umûm ve husûs konusunda farklı ekol ve düĢüncelerle 

Mu„tezile arasındaki farklar da kısmen tespit edilmeye çalıĢılacaktır.  

ÇalıĢmanın baĢlığı “Ebü’l-Hüseyn El-Basrî’nin Kitâbu’l-Mu’temed Fî Usûli’l-Fıkh Adlı 

Eseri Çerçevesinde Umûm ve Husûs Anlayışı” olarak belirlenmiĢtir. 

Ġslami bilimlerin ana kaynağı Kur‟an-ı Kerîm ve Hz. Peygamber‟in (s.a.s.) sünnetidir. 

Dolayısıyla Ġslam hukukunun temelleri de asıl itibirabiyle bu iki kaynağa istinat eder. Bu kaynakların 

dili Arapça olduğundan dolayı da kullanılan literatürün Arap dili ve belağatı ya da baĢka bir deyiĢle o 

dilin edebiyat ve sanatıyla iliĢkilendirilmesi söz konusudur. Bu bağlamda Arap dilindeki lafız ve 

anlam münasebetinin bilinmesi asli metinlerden hüküm elde edebilmede elzem bir durum arz eder. 

Ġslam fıkhında lafız ve anlam münasebeti bakımından önemli bir yere sahip olan umûm-husûs konusu 

neredeyse tüm Ġslam Hukuk bilginleri tarafından incelenmiĢ ve bu hususta farklı görüĢler ortaya 

atılmıĢtır.  

Nasların delâletini ortaya koyma çabası her Ġslami disiplinde farklı boyutlarıyla incelenmiĢtir. 

Sözlük bilgisi bakımından lafızları inceleyenler, lafzın ifade ettiği sözlük anlamlarının tespiti yönünde 

çalıĢmalar yaparken, sarf konusunda inceleme yapanlar kelimenin bilimsel yapısındaki özellikleri ve 

bunların manaya etkisini incelemiĢlerdir. Belağat alanında çalıĢma yapanlar lafızların daha çok edebi 

ve sanatsal durumlarını analiz etmiĢlerdir. Fıkıh usulü ilmi ise adeta tüm bunlardan elde edilen bilgiler 

doğrultusunda kelimenin naslarda meydana getirdiği anlamı tespit etme çabasına yönelik incelemelere 

yoğunlaĢmıĢtır. Netice itibariyle dil bilimcilerin lafızlar üzerindeki farklı yorum ve düĢünceleri aynı 

zamanda fıkıh usulündeki manaya delaleti konusunda da farklı görüĢlerin ortaya çıkmasını sağlamıĢtır.  

 



3 

 

Ġslam Hukuk bilginleri genel anlamda Fıkıh usulünü “Fukaha” ve “Mütekellimûn” metodu 

Ģeklinde ikili taksime tabi tutmuĢlardır. Mu‟tezile ekolüne mensup olan Basrî‟nin, Basra 

Mu„tezilesinin son halkasından olması bu ekolün son dönemlerini yansıtması açısından usûl ilmine 

dair görüĢlerini araĢtırmaya ve incelenmeye değer kılmıĢtır. Sonraki dönem birçok Ġslam Hukuku 

aliminin bu esere atıfta bulunması, eserin Ġslam bilim dünyası için önemli bir çalıĢma olduğunu 

göstermektedir. 

ÇalıĢmanın amacı bir taraftan Ġslam hukukunda umum ve husûs konusunun mu‟tezile ekolüne 

mensup bir alim tarafından incelenmesi sırasında mensup olduğu siyasi ve itikadi taassupların fıkıh 

usulü konularına yansıyıp yansımadığı, Mu‟tezile ekolünün kendi prensiplerinin fıkıh usulü üzerinde 

bir etkisinin olup olmadığı konuları da ortaya konulmuĢ olacaktır. Bu anlamda fukaha ve 

mütekellimûn metodunun konuya yaklaĢımı ile Basrî‟nin yaklaĢımı arasındaki farklıklar ve 

benzerlikler tespit edilecektir.  

A. a. Literatür 

V. Hicri asrın önemli ilim insanlarından Ebü‟l-Hüseyn El-Basrî‟nin “Kitâbu‟l-Mu„temed fî 

Usûli‟l-Fıkh” adlı eseri üzerinde daha önce Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde 

“Ebu‟l- Huseyn‟in Kıyas Anlaşı” adıyla bir yüksek lisans tezi çalıĢması yapılmıĢtır.
2
 Yine 29 Mayıs 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde “Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin “el-Mu„temed fî Usûli‟l-Fıkh” 

adlı eseri çerçevesinde Emir Kavramı” adlı yüksek lisans düzeyinde bir çalıĢma daha yapılmıĢtır.
3
 

Basrî‟nin bu eseri ile ilgili olarak yine Fıkıh Usûlü‟nde Eylem Teorisi (Ebû‟l-Hüseyin El-

Basrî‟nin “Kitâbü‟l-Mu‟temed Fî Usûli‟l-Fıkh” Adlı Eseri Bağlamında) ismiyle ġükrü Ayran 

tarafından bir araĢtırma makalesi kaleme alınmıĢtır. Yazar araĢtırmasında hüsün-kubuh temelinde 

Basrî‟nin eylem ve hüküm teorisini ortaya koymaya çalıĢmıĢtır.
4
 

Diğer yandan Ferhat Koca‟nın Ġslam Hukuk Metodolojisi‟nde Tahsis isimli doktora tez 

çalıĢmasında her ne kadar umum ve husus kavramlarını esas inceleme konusu olarak belirlemese de 

tahsis bahsinden evvel umum ve hususa iliĢkin temel yaklaĢım ve tanımlamalara yer vermesiyle 

çalıĢmamız bağlamında önem arz etmektedir. Bayram Demir‟in Usulü Fıkıh‟ta Âmm Lafzın Delâleti 

                                                      

2 Sacide AtaĢ, Ebu Huseyn el-Basrî‟nin Kıyas Anlayışı (Ġstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Y.Y.L.T. 

2017). 

3 Betül Caba, Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin el-Mu‟temed fî Usûli Fıkıh Adlı Eseri Çerçevesinde Emir Kavramı (Ġstanbul: 29 

Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Y.Y.L.T. 2015). 

44 ġükrü AYRAN, “Fıkıh Usûlü‟nde Eylem Teorisi (Ebû‟l-Hüseyin El-Basrî‟nin „Kitâbü‟l-Mu‟temed Fî Usûli‟l-Fıkh‟ Adlı 

Eseri Bağlamında)”, Bitlis Ġslamiyat Dergisi 3/1 (2021), 230-258. 



4 

 

ve Tahsîsi isimli yüksek lisans çalıĢması umuma iliĢkin temel meseleleri tanıtıcı mahiyeti ile dikkat 

çekse de konusu gereği umumun kavramsal analizine iliĢkin sınırlı bir bilgi sunmaktadır. Ġmam 

Rabbânî Çiçek‟in Fahreddin Er-Râzî nin Usûl DüĢüncesinde Umûm Lafızların Mahiyeti (El-Mahsûl 

örneği) yüksek lisans çalıĢması ise umum lafızları Râzî‟nin el-Mahsûl‟ü bağlamında ele almaktadır. 

Kâmil ÇalıĢkan‟ın Fıkıh Usulünde Lafızlar Bahsi Bağlamında Umum ve Husus kavramları yüksek 

lisans tez çalıĢması konumuz ile bağlantılı olması hasebiyle önemli bir çalıĢmadır. Murat SarıtaĢ‟ın 

Irak ve Semerkant Hanefî MeĢâyihinin Lafızların Delaletiyle Ġlgili YaklaĢımlarının Mukayesesi 

yüksek lisans tez çalıĢması da umum ifade eden lafızların delaletlerinin, bilhassa kelamî sonuçlarına 

temas etmesi bakımından dikkat çekicidir. Ayrıca Ramazan Çöklü‟nün “Fıkıh Usûlü Kelâm İlişkisi 

Bağlamında Hicrî 4. Asır Bağdat Usûlcülerinin Umum Lafızlarla İlgili Yaklaşımlarının Tahlili” adlı 

doktora tezi daha çok Cessas, Bakıllani ve Kâdî Abdülcebbar‟ın umum anlayıĢlarını ortaya koymaya 

çalıĢmaktadır.
5
 Bunların dıĢında Ali Duman ve ġükrü Aydın‟ın derlediği “Hüseyin el-Basrî‟nin el-

Mu‟temed Adlı Eserinde Emrin Hakikati İle İlgili Görüşlerinin Değerlendirmesi” adlı makalesi 

bulunmaktadır.
6
 

B. Ebü’l-Hüseyin el-Basrî’nin Kısa Biyografisi 

Asıl adı Muhammed b. Ali et-Tayyip‟tir.
7
 Künyesi Ebü‟l-Hüseyn olarak kayıtlara geçmiĢtir. 

Doğduğu Ģehre nispetle ismine el-Basrî de eklenmiĢtir. KonuĢması açık ve güzel olduğu ifade edilmiĢ, 

konuĢurken cümleleri ve kelimeleri seçerek tatlı bir üslup içerisinde konuĢtuğu ve yazdığını 

söylemiĢlerdir. Üstün bir zekaya sahip olması ile bilinir. Ġlmi araĢtırmalar konusunda da büyük çaba 

sarf etmiĢtir. Hicrî 436 yılının Rebîu‟l-ahîr ayının 5. günü
8
 Bağdat‟ta ileri yaĢlarda vefat etmiĢ

9
 ve es-

ġûnîzî kabristanına defnedilmiĢtir.
10

 

Mu tezile‟nin günümüze ulaĢmıĢ fıkıh usûlüne dair nadir eserlerinden biri olan el-Mu temed fî 

Usûli l-Fıkh, Ġbn Haldûn un da ifade ettiği üzere fıkıh usûlü ilminin temel ve ana kaynaklarından 

                                                      

5
 Ramazan Çöklü, Fıkıh Usûlü Kelâm ĠliĢkisi Bağlamında Hicrî 4. Asır Bağdat Usûlcülerinin Umum Lafızlarla 

Ġlgili YaklaĢımlarının Tahlili (Ġstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Y.D.T. 2022). 

6
 Ali Duman-ġükrü AYRAN, “Hüseyin el-Basrî‟nin el-Mu‟temed Adlı Eserinde Emrin Hakikati Ġle Ġlgili 

GörüĢlerinin Değerlendirmesi”, Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi 10/20 (2017), 

97-129. 

7
 Zehebî, Siyerü a‟lâmi‟n-nübelâ, c. XVII, s. 587; Safedî, Kitâbu‟l-vâfî bi‟l-vefeyât, c. IV, s. 93; Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu 

Bağdat, c. IV, s.168-169; Bağdatlı Ġsmail PaĢa, Hediyyetü‟l-ârifin, c. II, s. 69. 

8 el-Ġrbilî Ġbn Hallikân, Vefeyâtü‟l-A‟yân ve Enbâu Ebnâi‟z-Zemân, thk. Ġhsân Abbas (Beyrut: Dâru Sâdır, 1994), 4/271. 

9 ġemsüddin Zehebî, Siyeru A‟lâmi‟n-Nübelâ (Kahire: Dâru‟l-Hadîs, 2006), 13/230. 

10 Hatîb Bağdâdî, Târîhu Bağdât, thk. BeĢĢâr Avvâd Ma‟rûf (Beyrut: Dâru‟l-Garbî‟l-Ġslâmî, 2002), 4/168. 



5 

 

olması ve mütekellimîn tarzının dört kurucu eserinden birisi olarak kabul edilmektedir.
11

 Bu nedenle 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî fıkıh usulü alanında yazmıĢ olduğu bu eseriyle önemli ve merkezi bir yere 

sahip olmuĢtur. 

Basrî‟nin Hanefî mezhebine mi yoksa ġâfiî mezhebine mi mensup olduğu konusunda farklı 

görüĢler ileri sürülmüĢtür. Kâtip Çelebi, ġâfiî mezhebini benimsediğini ifade ederken
12

, KureĢî (ö. 

775/1373) onu Hanefi tabakalarının içinde zikretmiĢtir.
13 
Hatta Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1071), onun 

cenaze namazını büyük bir Hanefi fakihi olan Bağdat kadısı Ebû Abdullah es-Saymerî‟nin kıldırdığını 

söylemiĢtir.
14

 Kaynaklardaki bilgiler ıĢığında onu Hanefi bir usulcü saymanın daha makul olacağı 

söylenlebilir/düĢünülebilir. 

 zellikle kelâm ve usûlü fıkıh alanlarında öne çıktığı görülen Ebü‟l-Hüseyn, Basra 

Mu„tezilesî olmasına rağmen çalıĢmalarını daha çok Bağdat‟ta yürütmüĢtür. Birçok talebe yetiĢtirdiği 

ve asırlar boyu Ġslam toplumunun istifa edebileceği nitelikte eserler kaleme aldığı bilinmektedir. Bazı 

kaynaklara göre; ona “kâdî” Ģeklinde bir lakap verilmiĢ olsa da bu konuda herhangi bir resmî görev 

alıp almadığının bilinmemektedir.
15

 

Basrî, kendi döneminde ve çevresinde hüsnü kabul gören bir alim olmasının yanı sıra 

kendisinden sonra gelen Ġslam alimleri üzerinde de etkili olmuĢtur. Nitekim Fahreddin er-Râzî‟nin “el-

Mahsûl” adlı eserini Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟den öğrenerek kaleme aldığı ifade edilmektedir.
16
  Râzî, 

İ‟tikâdâtu Firâki‟l-Müslimîn adlı eserinde, Basrî‟ye nispet edilen “Hüseyniyye” adında bir Mu‟tezilî 

ekolden bahsetmiĢtir. Buna göre Hüseyniyye ekolü, önceleri Kâdî Abdülcebbâr‟ın öğrencisi olup daha 

sonra kendisine muhalif olan Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî taraftarlarını temsil eden bir gruptur. Hatta Kâdî 

Abdülcebbâr‟a muhalefet ettiği konular arasında Basrî‟nin “evliyanın kerametini caiz görmesi”, 

Allah‟ın semi‟/iĢitme ve basar/görme sıfatlarının nefyi konusunda çekimser kalması konularını 

zikretmiĢtir. Râzî‟ye göre o asırda Mu„tezile fırkalarından geriye kalan ve hayatiyetini devam ettiren 

                                                      

11
 Ġbn-i Haldûn, Mukaddime, s. 576-577. 

12 Kâtip Çelebi, Keşfu‟z-Zunûn an Esâmi‟l-Kütübi ve‟l-Funûn (Bağdat: Mektebetü‟l-Müsennâ, 1941), 2/1732. 

13 Ġbn Ebi‟l-Vefâ KureĢî - Abdulfettah Muhammed Hulv, el-Cevâhiru‟l-Mudiyye fî Tabakâti‟l-Hanefiyye (Kahire: Hecr Li‟t-

Tıbâa, 1993), 3/261. 

14 Bağdâdî, Târîhu Bağdât, 4/168. 

15 Ahmet Akgündüz, “Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî” (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları-ĠSAM Yayınları, 1994). 

16 Ġbn Hallikân, Vefeyâtü‟l-A‟yân, 4/271. 



6 

 

iki grup vardır ve bunlardan biri Basrî‟nin “Hüseyniyye” ekolü diğeri de Ebû HâĢim el-Cübbâî 

taraftarlarını temsil eden “BehĢemiyye” dir.
17

 

ġehristânî (ö. 1153/548), Kâdî Abdulcebbâr gibi muteahhirûn dönemi Mu‟tezilî alimlerin Ebû 

Alî el-Cübbâî‟nin metodunu takip ettiklerini ifade ettikten sonra Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin bunlara 

muhalefet ettiğini ifade etmiĢtir. Ona göre Basrî, Mu‟tezilî alimlerin delillerini araĢtırmıĢ ve bunların 

zayıf ve batıl olduğunu ileri sürmüĢtür. Hatta ġehristânî Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin Felsefî görüĢlü 

biri olduğunu söylemiĢtir.
18

 Bu Ģeklilde Basrî‟nin BehĢemiyye‟nin metodunun dıĢında biri olduğu 

nitelenmektedir. Yani her ne kadar BehĢemiyye içerisinde gibi görünse de Basrî nevi Ģahsına münhasır 

olarak aynı çizgiyi takip etmemiĢtir.
19
  Fahreddîn er-Râzî ise Basrî ve taraftarlarını ayrı bir fırka olarak 

zikretmiĢ, onun Kâdî Abdulcebbâr‟ın öğrencisi olduğunu fakat daha sonra hal, ma‟dûm, evliyanın 

kerameti ve iradenin nefyi konularında ona muhalefet etmiĢ, semi‟ ve basar sıfatları konusunda ise 

tavakkuf etmek suretiyle yollarını ayırmıĢtır.
20

 

Kaynaklarda Basrî‟nin bir Mu‟tezile kelamcısı ve çok yönlü bir alim olduğu vurgulanmıĢtır.
21

 

Mu‟tezile ekolünün genel anlamda itikat alanında birtakım prensipleri olsa da fıkıh ilmi açısından 

farklı mezheplerin görüĢlerini benimsedikleri malumdur. Daha açık bir ifadeyle, Mu‟tezile ekolü bir 

fıkhî mezhep değil, daha çok siyasi/itikadi görüĢleriyle öne çıkan bir fırka olma özelliğine sahiptir. 

Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin fıkıh usulü bağlamında kendisinden sonraki Ehl-i Sünnet çizgisinde 

bulunan alimler üzerinde görülen etkisi, onun farklı bir düĢünce yapısında olmadığını kanıtlar 

niteliktedir. Hatta bazı tabakat eserlerinde Fahreddîn er-Râzî‟nin el-Mahsûl adlı eserini Basrî‟den 

naklettiği ifade edilmektedir. 

Mu‟tezile‟nin büyüklerinden Ģeklinde ifade edilen Basrî‟nin üstün zekaya sahip, konuĢmasının 

fasih ve üslubunun akıcı olduğu gibi nitelemeler yine Ehl-i Sünnet çizgisinde yazılan tabakat 

eserlerinde belirtilmiĢtir.
22

 Halbuki eserlerinde Mu‟tezile ekolünün görüĢlerini savunan kimseler için 

birçok reddiyeler bulunan Fahreddîn Râzi, Zehebî gibi kimselerin Basrî için övgüyle bahsetmeleri 

onun objektif bir fıkıh usulü eseri ortaya koyduğunu gösterir niteliktedir.  

                                                      

17 Fahreddîn er-Râzî, İ‟tikâdatü Firaki‟l-Müslimîne ve‟l-Müşrikîn, thk. Mutasım Billah Bağdâdî (Beyrut: Dâru‟l-Kitâbi‟l-

Arabî, 1986), 47-48. 

18
 Ebu‟l-Feth Şehristânî, el-Milel ve‟n-Nihal, thk. Emîr Ali Mehna - Alî Hasan Fâûr (Beyrut: Dâru‟l-Ma‟rife, 1993), 1/96. 

19
 Orhan ġener Koloğlu, Cübbâîler‟in Kelam Sistemi (Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 2011), 126. 

20
 er-Râzî, İ‟tikâdatü Firaki‟l-Müslimîne ve‟l-Müşrikîn, 45; Koloğlu, Cübbâîler‟in Kelam Sistemi, 126. 

21
 Ġbn Hallikân, Vefeyâtü‟l-A‟yân, 4/271. 

22
 Zehebî, Siyeru A‟lâmi‟n-Nübelâ, 17/587. 



7 

 

Kelam ve Fıkıh Usûlü alanlarında birçok eseri olan Basrî‟nin günümüze ulaĢan belli baĢlı 

eserleri burada verilecektir. Burada zikredilen eserlerin kendisine nispeti, neĢredenler tarafından ifade 

edilmiĢtir. 

1. Kitâbu’l-Muʿtemed fî Usûli’l-Fıkh: Bu çalıĢmada esas alınacak olan eseridir. Müellifin en 

önemli eseri sayılan Kitâbu‟l-Mu„temed, Fahreddin er-Râzî baĢta olmak üzere sonraki alimlere 

kaynaklık etmiĢtir.
23

 Kelamcıların metoduna göre telif edilmiĢ bir usûlü fıkıh eseridir. Eser ilk olarak 

1965 yılında Muhammed Hamîdullah tarafından iki cilt olarak DımaĢk‟ta neĢredilmiĢtir. Bir baĢka 

neĢri de Halîl el-Meys tarafından 1983 yılında Beyrut‟ta yapılmıĢtır. 

Eserin Muhammed Hamidullah tarafından yapılan neĢrinde isim olarak “Kitâbu‟l-Mu„temed fî 

Usûli‟l-Fıkh” denilmiĢtir. Halîl el-Meys tarafından yapılan neĢrinde ise “el-Mu„temed fî Usûli‟l-Fıkh” 

Ģeklinde tesmiye edilmiĢtir. Bu da neĢredenlerin tercihen kullandığı isimlendirmeden kaynaklı olduğu 

anlaĢılmaktadır. Eser incelemesi yapan müelliflerin eserlerine bakıldığında ise aynı Ģekilde farklı 

isimlendirmeleri görmek mümkün olmuĢtur. Katip Çelebi KeĢfu‟z-Zunûn adlı eserinde “el-Mu„temed 

fî Usûli‟l-Fıkh” diye isimlendirmiĢ,
24

 Muhammed Accâc ise “Kitâbu‟l-Mu„temed fî Usûli‟l-Fıkh” 

Ģeklinde almıĢtır.
25
 Ayrıca Kâtip Çelebi, aynı isimle Kâdî Ebu Ya„lâ Muhammed b. el-Hüseyn el-Ferrâ 

el-Hanbelî‟nin (ö. 458/1066) bir eserinin olduğunu ifade etmiĢse de
26

 Ebû Ya‟la‟nın eseri fıkıh usûlü 

değil, kelam alında telif edilmiĢ bir kitaptır. Ġsmi de “el-Mu„temed fî Usûli‟d-Dîn” Ģeklindedir.
27

 

Ayrıca “Şerhu‟l-Mu„temed fî Usûli‟l-Fıkh” adında bir eser daha vardır. Bazıları bu Ģerhin 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟ye ait olan fıkıh usûlü eserinin Ģerhi olduğunu sanmıĢlardır. Ancak bu eser 

fıkıh usûlü ilmine ait olsa da Basrî‟nin değil, aksine muasır alimlerden Muhammed HabeĢ tarafından 

kaleme alınmıĢ ve manzum bir tarzda telif edilmiĢ bir kitaptır. Eser daha sonra bizzat müellifi 

tarafından Ģerh edilmiĢ ve “Şerhu‟l-Mu„temed fî Usûli‟l-Fıkh” adıyla 2008 yılında Kahire‟de 

neĢredilmiĢtir.
28

 

2. Şerhu’l-ʿUmed: Bu eser Müellifin hocası, Kâdî Abdülcebbâr‟ın yine usûlü fıkha dair 

kaleme aldığı fakat günümüze ulaĢmayan “el-ʿUmed” diye isimlendirilen kitabı üzerine yapılan bir 

Ģerhtir. Bu Ģerh 1990 yılında Medine‟de Abdülhamîd b. Ali Ebû Züneyd tarafından yayınlanmıĢtır. 

                                                      

23 Zehebî, Siyeru A‟lâmi‟n-Nübelâ, 13/230. 

24 Çelebi, Keşfu‟z-Zunûn an Esâmi‟l-Kütübi ve‟l-Funûn, 2/1732. 

25 Muhmmed el-Accâc Hatîb, Lemehât fi‟l-Mektebeti ve‟l-Bahsi ve‟l-Mesâdır (Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle, 2001), 393. 

26 Çelebi, Keşfu‟z-Zunûn an Esâmi‟l-Kütübi ve‟l-Funûn, 3/1732. 

27 Ebû Ya‟lâ Ferra, Kitâbu‟l-Mu‟temed fî Usûli‟d-Dîn (Beyrut: Dâru‟l-MeĢrik, 1986). 

28 Muhammed HabeĢ, Şerhu‟l-Mu‟temed fî Usûli‟l-Fıkh (Kahire: Dâru Nedveti‟l-Ulemâ, 2008). 



8 

 

3. Tasaffuhu’l-Edille: Müellifin iki cilt halinde telif ettiği kelâmî içeriğe sahip olan eseridir.
29

 

Kaynaklarda Tasahhufu‟l-Edille fî Usûliddin Ģeklinde isimlendirilmiĢtir.
30

 Eser 2006 yılında Wilfred 

Madeling Zabina Schetke tarafından tek cilt halinde Almanya‟da DMG yayınevi tarafından 

neĢredilmiĢtir. Müellif bu eserinde ilk dönem Mu„tezile mensubu alimlerin görüĢlerinin tutarsızlığını 

ortaya koyarak, Câhız ve Nazzâm gibi Mu„tezile ekolü mensubu kimselerin, hüsün-kubuh, Allah‟ın 

sıfatları, Allah‟ın cüziyyatını bilme konusu gibi meselelerde i‟tizâli görüĢlere muhalif bir tutum 

sergilemiĢtir.
31

  

C. KAVRAMSAL ANALİZ 

ÇalıĢmanın bu kısmında umûmun ve husûsun tanımı ve mahiyetiyle ilgili Hanefi ve 

mütekellimûn usûl geleneklerinde ortaya konulan tasavvurlar anlatılacaktır. Böylelikle daha sonra 

tahlili yapılacak olan Ebü‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin umûmun mahiyetine dair Kitâbu‟l-Mu„temed‟de ele 

aldığı tanımlar, yaĢadığı dönemdeki usûl eserleri de dikkate alınarak incelenecektir. Basrî‟nin usûl 

anlayıĢına umûmun tasavvuru bağlamında yaptığı katkının görülmesinin yanı sıra umûm kipleri, dilde 

umûm ifade eden delilleri, dilde umûm ifade eden lafızların var olduğuna dair kaynaklar ve Ģer‟i 

deliller gibi konuları mütekellimûn usûl geleneğine göre analiz edilerek ortaya konulmaya 

çalıĢılacaktır. 

C.  Fıkıh ve Usûlü 

Fıkıh اٌفمٗ   kelimesi sözlükte konuĢanın sözündeki amacını anlamak demektir. Kavram olarak 

da “tafsili delillerden elde edilen ameli ve Ģer‟i hükümleri bilmek” diye tanımlanmıĢtır. Kur‟ân-ı 

Kerîm, hadis ve Ġslâm‟ın ilk dönemlerinde fıkıh lafzının kullanımı sözlük anlamı çerçevesinde 

kalmıĢtır. Ancak Kur‟ân-ı Kerîm ve Hz. Peygamberin (sas) hadislerinin, Ġslâm dininin temel bilgi 

kaynağı olması sebebiyle bu kelime genel anlamda Kur‟an ve hadis merkezli dinî bilgiyi ve anlayıĢı 

ifade eden bir kavram haline gelmiĢtir. Ġslâm ilim tarihinde, dinî bilginin geliĢip alt ilmî disiplinlerin 

oluĢmasına paralel olarak Hicri II. yüzyılın sonlarından itibaren Fıkıh ilmi, Ġslâm‟ın ferdî ve içtimaî 

hayata dair amelî hükümlerini bilmeyi ve bu konuyu inceleyen bir ilim dalını ifade eden bir terim 

halini almaya baĢlamıĢtır. Kelimenin terim anlamının netleĢmesi ise daha sonraki yüzyıllarda 

olmuĢtur.
32

 

                                                      

29 Zehebî, Siyeru A‟lâmi‟n-Nübelâ, 13/230. 

30 Çelebi, Keşfu‟z-Zunûn an Esâmi‟l-Kütübi ve‟l-Funûn, 1/414. 

31 Ebu‟l-Huseyn Basri, Tasaffuhu‟l-Edille fî Usûli‟d-Dîn (Almanya: DMG yayınları, 2006), 89. 

32 Hayrettin Karaman, “Fıkıh”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM Yayınları, 

1996), 13/1. 



9 

 

Ebü‟l-Hüseyin el-Basrî, el-Mu‟temed adlı eserinin giriĢ kısmında, fıkıh, usul ve usulü‟l-fıkıh 

kavramlarını, fıkıh ile usulü‟l-fıkıh arasındaki iliĢkiyi analiz etmeye çalıĢır. Basrî, eserinde konuyu 

anlatırken soru cevap (diyalog) yöntemini kullanmaktadır. Meseleyi ele alırken sözlük ve fukaha örfü 

çerçevesinde incelemektedir.
33

 

Basrî, el-Mu‟temed adlı eserini yazmadaki amacının, “usulü‟l-fıkıh konusunda nazar” 

olduğunu ifade ederek söze baĢlar. Usulü‟l-fıkıh terimi, usul ve fıkıh terimlerini kapsaması 

münasebetiyle, “fıkıh nedir, usul nedir, usulü‟l-fıkıh nedir” sorularını sormaktadır.
34

 

Fıkıh, sözlükte “konuĢanın maksadını bilmek” anlamına gelmektedir. “Fakihtü kelamek”, 

“sözünle kastettiğini anladım” demektir. Fukaha ıstılahında ise fıkıh, “Ģeri‟i (hukuki) birtakım ahkam 

ile ilgili bilgilerin bütünü” diye tanımlamaktadır. Bu tanımı yapan Basrî, daha sonra tanımın temelini 

oluĢturan “ahkam” ve “Ģer‟iyye” terimlerini incelemektedir.
35

 

Basrî, ahkamı beĢli taksime ayırarak bunuda, hasen ve kabih ölçütleri çerçevesinde ele 

almaktadır. Buna göre ahkam, hasen ölçütüne göre mubah, mendub ileyh ve vacip, kabih ölçütüne 

göre ise muharrem-mahzur ve mekruh kısımlarına ayırmaktadır.
36

 

Basrî‟ye göre ahkam/hükümler, ef‟al/fiiller değildir. Nitekim ahkam, fiillere izafe 

edilmektedir. Oysa bir Ģey, bizzat kendisine izafe edilmemektedir. Basrî, ahkamın, mükelleflerin 

fiilleri biçiminde anlaĢılmasını kabul etmemektedir. Basrî, ahkamın kısımlarını ele aldıktan sonra, 

hükümlerin neliğini incelemektedir. Dolayısıyla bunlar ifade edilmeden ahkam açıklığa 

kavuĢmayacağını ve böylelikle de fıkıh anlaĢılamayacağını ifade etmiĢtir.
37

 

Basrî, ahkamın kısımlarını Ģu Ģekilde açıklamaktadır;
38

 

Hasen; yapma gücündeki kiĢinin yaptığı takdirde hiçbir biçimde kınanmaya maruz kalmadığı 

fiildir. 

Mendub ileyh; mükellefin gerekli kılmaksızın yönlendirildiği fiildir. Dolayısıyla mendub 

terimi kullanıldığında, Allah bunu teĢvik etmiĢ demektir.  

Vacip; ihlal edilmesinin kınanmaya uğramakta etkisi bulunan fiildir.  

Kabih; kınanmaya uğramakta etkisi bulunan fiildir. 

Muharrem ve mahzur; yapılması yaptırımla (zecirle) menedilen Ģeydir. Haram terimi 

kullanıldığında, Allah onu haram kıldı ve yasakladı demektir. Böylece haram, “yapılması yasak ve 

                                                      

33
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/7-8. 

34
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/8. 

35
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/8. 

36
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/9. 

37
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/10. 

38
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/10-11. 



10 

 

sakıncalı kılınmıĢ Ģeydir” diye tanımlanabilir. Allah‟ın onu haram ve yasak kılıĢı, mükellefe çirkin ve 

kötü (kubh) olduğunu göstermiĢ ya da bildirmiĢ anlamına gelmektedir. 

Mekruh; yapılmaması uygun (evla) olandır.  

Basrî, ahkamın tek tek tanımını yaptıktan sonra fıkıh tanımında geçen ikinci ana unsur olan 

“Ģer‟iyye” terimini ele alır. 

“ġer‟iyye” Ģeriat aslın (aklın) hükmünden ona nakilde bulunarak ya da Ģeriat aslın 

hükmünden, nakilden vazgeçerek elde edilmiĢ Ģey anlamına gelir. Bu da ancak asıldaki hazr ve 

ibâhanın bilinmesiyle ve Ģeriatın onları nakilden vazgeçiĢinin bilinmesiyle gerçekleĢtirilebilir. Bu da 

hazr ve ibâhanın fıkıh yöntemleri arasında ele alınmasını gerektirir. Her ne kadar Ģeriatın onları 

nakilden vazgeçiĢi Ģart koĢulduysa da bunların ele alınması kaçınılmazdır. 

Basrî, fıkıh tanımında yer alan ahkam ve Ģer iyye çerçevesirıdeki açıklamalarından sonra, 

usulü l-fıkh terimine geçmektedir. 

Usul, baĢkasının üzerine inĢa edildiği, temel ve üzerinde dallandığı Ģeyi ifade etmektedir. 

Usulü‟l-fıkıh, sözlükteki anlamına göre, tevhid, adalet ve fıkhın delilleri gibi, fıkhın kendilerinden 

türediği Ģeyleri anlatır, fukaha örfünde ise, genel biçimde fıkıh yöntemlerini (turuku‟l-fıkıh), onlarla 

istidlal biçimini ve istidlal biçimlerine bağlı Ģeyleri incelemektir.
39

 

Bu tanımda kurucu unsurları açısından akla gelebilecek soruları ele almaya çalıĢan Basrî, ilk 

olarak “fukaha örfünde niye sadece bunları içerir de fıkhın dayandığı diğer Ģeyleri içermez ” diye 

sorar ve Ģu cevabı verir: Fukaha örfünde, belirttiğimiz genel yöntemleri ve onlarla istidlal biçimlerini 

ele alması, tartıĢılmazdır. Fıkhın dayandığı diğer Ģeyleri içermeyiĢi ise, her ne kadar tevhid, adalet, 

nübüvvet ve fıkhın ayrıntılı/özel delilleri gibi kendilerinden türese de bundan baĢkasına “fıkhın 

asılları” demezler; nitekim bu delillere dair yazılmıĢ  kitaplara usulü l-fıkıh adını vermezler.
40

 

Fıkıh usulünün tanımındaki birinci unsur olan “fıkhın yöntemleri” (turûku'l-fıkh) terimi, 

“sahih düĢüncenin fıkha ulaĢtırdığı Ģey” anlamına gelir. Bunlar ikiye ayrılır: 1) Delalet, 2) Emaret. 

Delalet, sahih nazarın ilme ulaĢtırdığı Ģeydir. Emaret ise, sahih nazarın galip zanna ulaĢtırdığı Ģeydir. 

Basrî, bundan sonra delalet ve emâret gibi epistemolojik değerlerinin bilinmesi açısından ilim 

ve zannın da açıklanması gerektiğini, çünkü bütün bunlann “fıkhın yöntemleri” teriminin tefsiri içinde 

yer aldığını, delalet ile emâret arasındaki farkı bilmenin fıkıh usulününde bilinmesine ihtiyaç 

duyulduğunu belirtir. Çünkü fıkıh usulünün bir kısmının delalet, bir kısmının da emâret olduğunu 

söyler. Ġlim, inanan kiĢinin inancı üzere olduğuna nefsin emin olduğu itikattır. Zan ise, iki ihtimale de 

açık du- rumlarda kalbin birine daha çok meyletmesidir.
41

 

                                                      

39
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/11. 

40
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/11. 

41
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/11-12. 



11 

 

Basrî, ilim ve zannın epistemolojik değerini belirttikten sonra “nazar” (inceleme) terimini ele 

alır. Nazar, fikir demektir, istidlal de denilebilir. Ġstidlal, bir Ģeye itikad veya zan derecesinde vakıf 

olmaya ulaĢılan birtakım itikatlar veya zanlar tertibidir. Sahih nazar ise, ilim veya zanna ulaĢmak 

amacıyla akli yetenekler ölçeğinde ilimler veya zanlar tertibidir. 

Bütün bunlardan sonra Basrî, tanımda yer alan ikinci unsur çerçevesinde, usulü'l-fıkhın 

genel/soyut ölçekte fıkhın yöntemleri oluĢunun ne anlama geldiğini, turuku‟l edille karĢıtlığı 

çerçevesinde açıklamaya baĢlar. Bu, belirli (somut/özel) olmadıkları anlamına gelir. Nitekim, “emir, 

vücub içindir” denildiğinde, belirli bir duruma iĢaret edilmez; nehiy, icma ve kıyas da böyledir. Fıkhın 

delilleri ise böyle değildir, çünkü onlar belirtidir. Nitekim Hz. Peygamber in “Ameller, niyetiere 

göredir” sözü de böyledir. Bunun için, “fıkıh usulü, fıkhın delillerinden söz etmektir” denilince, 

bundan fukahanın fıkhın belirli delillerine dair usulü l-fıkıh çerçevesinde söz ettikleri anlamı çıkar.
42

 

Usulü'l-fıkıh tanımında yer alan üçüncü unsur olan “istidlal biçimi” terimi, Ģartlar, öncüller ve 

bunların fıkha dair yöntemlerin temellendirileceği biçimde düzenlenmesi anlamına gelir. 

Usulü l-fıkıh tanımında yer alan son unsur olan “istidlal biçimine bağlı Ģeyler” terimini ele alır. 

Bu, müçtehitlerin isabeti demektir. Çünkü, isabet edip etmediklerini söylemek, istidlal biçimlerine 

bağlıdır, bunun bir sonucudur. 

Fıkıh usulü, Ģer i ahkamın yolları, onlara istidlal biçimi ve buna bağlı Ģeyler olduğuna, Ģer i 

ahkam da hem müçtehite hem de müçtehit olmayana gerektiğine göre, her birinin ayrı ayrı yolu olması 

gerekir. Müçtehit olmayanın yolu, müçtehitin fetvasıdır. Müçtehitin ise, iki yolu vardır: 1) Dinin 

bildirdiği bir Ģey yoksa, aklın hükmü üzere kalmak bu da Ģeriate göre aklın hükmünden vazgeçiĢin 

caiz olduğunu ve olmadığını bilmek için, hazr ve ibâhanın ele alınmasını gerektirir. 2) Hikmet 

sahibinden gelmesinin yolunu bilmek. Hikmet sahibinden gelen iki türlüdür: A) Müstenbat olan: Kıyas 

gibi. B) Müstenbat olmayan. Müstenbat olmayan da iki çeĢittir: a) Akval. b) Ef‟al. Akval'in sadır 

olduğu hikmet sahibi, iki türlüdür: 1) Bizzat Hakîm olan: Bu, Yüce Allah tır. 2) Hatadan korunmuĢ 

(mâsum) hakîm. Bu da iki çeĢittir: A) Tek tek peygamberler, B) ümmetin bütünü/icması (cemaatü l-

ümmet). Bu son tasnifte, çoğunluğun yanılmazlığı ilkesine dayanarak, icma-ı ümmetin/cumhurun 

görüĢünün epistemolojik ve hukukî değerini dile getirir.
43

 

Günümüzde birçok farklı isimlerle de ifade edilen fıkıh usûlü ilmi, Ġslam Hukuk Felsefesi, 

TeĢrî Usûlü, Ġslam Hukuk Usûlü, Ġslam Hukuk Metodolojisi, Ġslam Hukuku Nazariyyatı Ģeklinde bazı 

konseptlerle ifade edilmiĢtir.
44

 

                                                      

42
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/12. 

43
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/13-14. 

44 Fahrettin Atar, Fıkıh Usûlü (Ġstanbul: ĠFAV Yayınları, 1988), 1. 



12 

 

ÇağdaĢ fıkıh usûlü bilginleri, “Fıkıh Usûlü/Usûlü‟l-Fıkhı” tanımlarken iki konuyu iki yönden 

ele almıĢlardır. Bunlardan birincisi, “usûlü‟l fıkh” denilince “usûl” ve “fıkıh” kelimelerinden oluĢan 

bir isim tamlaması olarak ele alma, diğeri ise “usûlü‟l fıkh” ifadesini bir kavram Ģeklinde düĢünüp 

bunu bir bilim dalına ait özel isim olarak zikretderek tanımlamadır. Buna göre, eğer “Fıkıh 

Usûlü/Usûlü‟l-Fıkh, ayrı iki terimden oluĢan bir isim tamlaması olarak kabul edilmesi yönüyle 

bakıldığında, bu ilmin adı, muzaaf/tamlayan “usûl/ يأصٛ ” kelimesi ile muzaafun ileyh/tamlanan “el-

fıkh/ٗاٌفم” kelimesinden oluĢtuğu görülmektedir. Buradaki Usûl/ يٛصأ  lafzı, Arapça bir kelimedir ve a-s-

l/ًأص lafzından türemiĢtir. Sözlük anlamı, bir Ģeyin aslı, temeli, doğduğu ya da kendisine bir Ģeyin 

dayandığı, bina edildiği Ģey demektir. Meselâ, kök ağaca nispetle onun aslıdır, baba, çocuğuna nispetle 

onun aslıdır, çünkü çocuğun dünyaya gelmesi babaya bağlıdır. Bir evin temeli de üst kısmına göre 

aslıdır. Bu etimolojik tahlilden sonra iki lafız arasında bir bağlantı kurulunca, ٗػٍُ أصٛي اٌفم / Fıkıh 

Usûlü ilmi; fıkıh kurallarının kendisine dayandırıldığı kök, temel, asıl demektir. Asl kelimesinin 

sözlük anlamı bu olsa da dinî literatürde “delil”, “tercih edilen görüĢ”, “fer‟in zıttı”, devam etmekte 

olan “istishab” gibi anlamlarda da kullanılmaktadır.
45

 

Fıkıh usûlü tamlamasındaki usûl lafzının etimolojik iliĢkisi bağlamında fıkha bakıldığında 

“delil” anlamında kullanarak, “Fıkhın Delilleri”, Hukûkun kökleri, Fıkha ait deliller olarak da izah 

edenler vardır. Buna göre Cürcânî Usûlü Fıkhı; “fıkha ulaĢtıran kurallar ilmidir” diye tarif etmiĢtir.
46

 

BaĢka bir tanımda ise “Ģer‟î hükümlerin, tafsîlî delillerden çıkarılmasını mümkün kılan kurallar ve 

icmâlî delilleri öğreten bir ilimdir” diye tarif edilmiĢtir.
47

 Fıkıh usûlü konusu hüküm çıkarma yani 

istinbattır. Burada fıkıh ile fıkıh usûlü birbirinden ayrı düĢünülmelidir. Zira Fıkıh, cüz‟i ve amelî 

hükümleri çıkarmak için delilleri ele alır ve her delilin ifade ettiği hükmü tayin eder. Fıkıh usûlün de 

ise durum farklıdır. Burada delillerden hüküm çıkarma metot ve sistemini, kullanılan delillerin hüccet 

olup olmadığı, eğer hüccet oluyorsa bile bunların arasındaki derece farklılıklarını inceler.
48

 

O halde fıkıh usulü terimi; “Genel kaynakları ve fıkhî hüküm çıkarmaya ulaĢtıran kuralları 

bilmek” Ģeklinde tanımlanır. Genel kaynaklardan maksat literatürdeki Ġcmâlî delillerdir. Bu da dinî 

hükümlerin meĢruiyet kaynağını teĢkil eden delillerin tümünü ifade eder. Dolayısıyla fıkıh konularında 

hüküm çıkarmaya ulaĢtıran kurallar da hükümlerin çıkarılmasında takip edilecek sistematiği ifade 

eder. Bu anlamda fıkıh usûlünün amacı, meĢru delillerden hüküm elde etme metotlarının bilinmesi ve 

bu aktivite ile varılmak istenen Ģer‟i hükümlerle alakalı temel konulara ait kuramların ortaya 

                                                      

45 Ġbrahim ÇalıĢkan, Fıkıh Usûlü (Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 2011), 26. 

46 Seyyid ġerîf Cürcânî, Kitâbu‟t-Ta‟rîfât (Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-Ġlmiyye, 1983), 28. 

47 Abdullah Kahraman, Fıkıh usulü: giriş- deliller - hükümler - hüküm çıkarma yöntemleri. (Ġstanbul : Rağbet Yayınları, 

2010), 356 s./23. 

48 Muhammed Ebu Zehra, İslam Hukuk Metodolojisi (Fıkıh Usûlü), çev. Abdulkadir ġener (Ankara: Fon Matbaası, 1981), 15. 



13 

 

konulmasıdır. Hz. Peygamber‟in (sas) vefatından sonra vahyin kesilmiĢ olmasıyla yeni Ģer‟i-amelî 

meseleler gündeme gelmiĢ ayrıca Müslüman toplumun farklı kültür ve medeniyet çevreleriyle 

tanıĢmaları sonucunda bir takım dinî ve hukukî alanla ilgili amelî meselelerde nitelik ve nicelik 

yönünden artıĢ ve çeĢitlilik meydana gelmesi fıkhi meselelere de farklı bir ivme kazandırmıĢtır. Yeni 

meselelerin hükme bağlanması konusu gündeme gelince farklı düĢünce ve görüĢlerin de ortaya 

çıkması kaçınılmaz bir durumdur. Dinî meselelerle ilgili kaynak ve yöntem bilgisi konusunda sahabe 

devrinden baĢlamak üzere farklı anlayıĢ ve eğilimler oluĢmuĢtur. Bu anlamda “Hicaz Ehli” “Irak Ehli” 

Ģeklinde coğrafî adlandırmanın yanında “ehl-i eser” ve “ehl-i re‟y” ekolleĢme süreci de baĢlamıĢtır. 

Farklı görüĢler etrafında tezahür eden ekolleĢme süreci kısa zaman sonra fıkıh mezhebi diye anılan 

düĢünce ve pratik deneyimin temellerini oluĢturmuĢtur. BaĢlangıçtan günümüze kadar fıkıh konularını 

ortaya çıkarmada dayanılacak ana kaynağın Kur‟ân-ı Kerîm ve Hz. Peygamber‟in (sas) sünneti olduğu 

mevzuunda hiçbir görüĢ ayrılığı olmamıĢtır. Mezhep imamları kendi dönemlerinde, fıkhî hükümleri 

ortaya koyarken izledikleri sistematiği kuramsal anlamda yazıya geçirmiĢlerdir. Bu verimli dönem 

daha sonra gelecek olan ilim adamları için büyük bir fıkıh külliyatı oluĢturmuĢ, bu vesileyle zengin 

içeriğe sahip bir malzemeyi de ilmî bir birikim olarak miras bırakmıĢtır. Daha sonraki dönemlerde 

bunlar tasnif edilmiĢ, mezhep imamlarına nispet edilen görüĢler değerlendirilmiĢ, fürû hükümlerin 

yeni meseleler ile ilgili hareket noktası kılınabilmesi için müçtehidin dayandığı düĢünce tahlil 

edilerek, sistematik bir hale getirilmiĢtir.
49

  

D. Âm 

Fıkıh usûlü meselelerinden biri olan âm ve hâs konularında, hükme konu olan terimlerin 

kapsayıcılığını, bunların niteliklerini ve kapsama dereceleri incelenmektedir. Bu anlamda Ebu‟l-

Huseyn el-Basrî‟nin konu ile ilgili görüĢlerine geçmeden önce bu kavramların mahiyeti konusunda 

genel bilgiler vermenin yerinde olacağı düĢünülmüĢtür. 

Da. Âm Lafzın Tanımı ve Mahiyeti 

“Umûm” َّٛاٌؼ kelimesi, “Âm” َاٌؼب kelimesinin çoğulu olup, Arapça a-m-m ُّػ filinden 

türetilmiĢtir. Türkçemizde “genel, umumi” Ģeklinde tercüme edilebilecek olan bu kavramı, bir fıkıh 

usûlü ıstılahı olarak Cürcânî, “kendine uygun olan tüm birimleri sınırsız bir Ģekilde kapsayan ve 

sadece bir anlam için ortaya konulmuĢ lafızdır” diye tanımlamıĢtır. Tarifte “sadece bir anlam için 

ortaya konulmuĢ” diyerek, müĢterek lafızları bu tanımın dıĢında tutmuĢtur. Yine tanımdaki “alt 

birimlerini sınırsız bir Ģekilde içine aldığını” ifade ederek 10/100/1000 rakam sayılarını âm kapsamına 

                                                      

49 Asım Cüneyt Köksal, Ġbrahim Kâfi Dönmez, “USÛL-Ġ FIKIH”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2012, s. 201-10. 



14 

 

almamıĢtır. Buna göre her ne kadar 100 sayısı, altındaki diğer sayıları içine alıyor olsa da umûm bir 

lafız değildir.
50

 

Âmmın, içerdiği uygun birimlerin tümünü kapsayacak Ģekilde oluĢu ve tüm birimlerini 

istiğrak etmesi hususu üç Ģekilde değerlendirilmiĢtir. Birincisini istiğrak, ikincisini içtima, üçüncüsünü 

istiğrak ve cem‟ arasında müĢterek bir durum olma Ģeklinde izah etmiĢlerdir. Âmmın Ġstiğrak olması 

ile dıĢarıda hiçbir birim bırakmayacak Ģekilde kapsayıcılığı kastedilmiĢtir. Ġçtima ise cem‟ yani çokluk 

anlamında bir umûm ifade eder. Burada umûmun birimlerinin bir arada olmasını yeterli görüp 

istiğrakın Ģart olmadığını ileri sürmüĢlerdir. Ġstiğrak ve cem‟ oluĢu ise, umûm ifade eden lafzın, 

istiğrak ile cem‟in en az miktarının olmasının kifayet edeceğini bildirmiĢlerdir.
51

 

Bir kelimenin âm anlamını ifade etmesi o kelimenin sıfatlarındandır. Zira lafız, o kelimenin 

fertlerinin tümüne Ģamil olduğuna delalet eder. Dolayısıyla alt birimlerinin her birine delalet etme 

hususunda mutlak lafızdan ve nekre kipinden farklıdır.
52

 

Ġslam alimleri, âm lafızların delaletlerinin kat‟î ya da zannî olma durumlarında farklı görüĢler 

bildirmiĢlerdir. Hanefî mezhebi mensupları âm lafızların tüm birimlere delaletinin kat‟i olduğunu 

söylemiĢlerdir. Buna göre; 

 َٓ ٱٌَّز٠ِ َٚ ﴿  َْ ۡٛ فَّ َٛ ُۡ  ٠زَُ ٕىُ ِِ  َْ ٠زََسُٚ جٗب َٚ ََٰٚ َٓ  أصَۡ َّٓ  ٠زَشََثَّصۡ ِٙ ػَشۡشٗاۖ﴾ أشَۡٙشُ   أَسۡثؼََخَ  ثأَِٔفغُِ َٚ  

“İçinizden ölenlerin geride bıraktıkları eşleri kendi başlarına (evlenmeksizin) dört ay on gün 

beklerler”
53

 ayetinde eĢi vefat eden kadınların bekleme süresinin dört ay on gün olarak belirlenmesini 

âm bir hüküm olarak ele alan Hanefîler, burada herhangi bir istisna ya da kısıtlamaya gitmeksizin, 

verilen rakamların umûm ifade ettiği görüĢünü savunmuĢlardır. Böylece ölen eĢinin zifaf öncesi ya da 

sonrası olması Ģeklinde bir ayrıma gitmemiĢlerdir. Burada Hanefî fukahâsının umûm için kat‟î olma 

durumunun anlamı, delilden doğabilecek ihtimallerin reddedilmesi Ģeklinde yorumlanmıĢtır. 

Dolayısıyla Hanefîlerin bu görüĢü, tahsis ihtimalini reddetmek değildir.
54

 

Db. Kullanımı İtibariyle Âm Lafızlar 

Usul alimleri, “Âmm” olan lafızları vaz' itibariyle tek bir anlamı ifade etmek için konulan ve 

belirli bir ölçü ile sınırlı olmayan bu anlamın bizzat kendisinde tahakkuk ettiği ve tüm fertleri muhtevi 

olan lâfızlar Ģeklinde tarif etmiĢlerdir. Buna örnek olarak da: 

                                                      

50 Cürcânî, Kitâbu‟t-Ta‟rîfât, 145. 

51 Ferhat Koca, İslam Hukuk Metodolojisinde Tahsis (Daraltıcı Yorum), Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 2011, s. 68-71. 

52 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 208. 

53 el-Bakara 2/236. 

54 Ebu Zehra, İslam Hukuk Metodolojisi (Fıkıh Usûlü), s. 137. 



15 

 

﴾ٚاٌغبسق ٚاٌغبسلخ فبلطؼٛا أ٠ذ٠ّٙب﴿  “Hırsız kadın ve erkeğin elini kesin”
55

 ayetini göstermiĢlerdir. 

Ayetin ifadesindeki “hırsız” lâfzı âm ifade eder. Zira sadece tek bir vaz' ile yalnız bir anlam için 

konulmuĢtur. Bu vaz‟ “hırsızlıktır”. Bu ifade, hırsızlık eyleminin tahakkuk ettiği tüm fertleri 

muhtevidir. Ġlk bakıĢta bu fertlerin belli bir sayı ile sınırlandırılmasına delâlet eden bir karine söz 

konusu değildir.
56 

Âm lafzı, kendi manası kapsamında kabul edilebilecek bütün Ģeyleri ifade etmek üzere 

kullanılan bir kelimedir. Bu kelime vaz‟/konuluĢ itibariyle farklılık göstermektedir: Buna göre bazen 

kendi manası kapsamında kabul edilebilecek bütün birimleri ifade etmek üzere kullanılır.   

 ُ ًِّ   ﴿إَِّٔٗ ءٍ   ثىُِ ٟۡ ﴾ شَ ُٞ ػ١ٍَِ  “Muhakkak O (Allah) her şeyi bilir.”
57

 Bu ayetteki  ًّ  ifadesi ile delalet edilen وُ

“her Ģeyi bilme” durumu, bunların kapsamına giren bütün bilinebilen tüm her Ģeyi içerisine alır. BaĢka 

bir ifadeyle, burada herhangi bir tahsis söz konusu değildir. 

Bu lafızlar için de  ِٕٕٝفشد اٌٍفظ ِٚغزغشق اٌّؼ/lafızları müfret, anlamları kapsayıcı olan 

demiĢlerdir. Ancak bu çeĢit bir âm lafızlar için, birimlerinin tümüne birden delalet edenler ve 

birimlerinin tümüne veya her bir ferdine ayrı ayrı delaleti bakımından da ikiye ayrıldığını 

söylemiĢlerdir. Fertlerinin tümüne birden delalet eden lafızlar için,  َٛاٌم/kavim-topluluk,  ّٓ  ,cin / اٌجِ

 ordu gibi kelimeleri örnek göstermiĢlerdir. Burada görüldüğü gibi kelimeler dil / اٌج١ش insan ve /الإٔظ 

bakımından tekil/müfret olmasına rağmen anlam olarak çoğul/cem‟i bir manaya sahiptirler. Fertlerin 

bütününe birden veya ayrı ayrı delaletleri söz konusu olan kelimeler için de Ģu örneği vermiĢlerdir: 

“Bu dersten seksen ve üzeri alan herkese yüz puan verilecektir” denildiğinde, toplu olarak veya tek 

baĢına seksen ve üzeri alan her öğrenci bu umûm ilanın kapsamına gireceği ifade edilmiĢtir.
58

 

Dc. Delâleti İtibariyle Âm Lafız 

Âm lafzının, bazen tüm birimleri içerisine almadığı durumlar da söz konusu olmaktadır. 

Ancak böyle bir durumun ortaya konulabilmesi için harici bir delilin bulunması gerekir. Her ne kadar 

kullanılan lafız âm olsa bile baĢka bir harici delil ile bunun tahsis edilmesi mümkün olabilmektedir. 

Bu durumu Hanefîler Ģöyle izah etmiĢlerdir: Âm bir lafzın tahsisi, ona uygun ve kapsamına 

giren bazı Ģeylerin kastedilmesine yönelik bir delil ile mümkündür. Hanefiler, âmmın tahsis 

edilmesinin sadece akıl, örf ve âdet ile olabileceğini ileri sürmüĢlerdir. Akıl ve örfün nasları tahsis 

                                                      

55
 Kur‟an-ı Kerim Meâli (Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, 2009), el-Mâide 5/38. 

56
 Zekiyyüddin ġa‟bân, İslam Hukuk İlminin Esasları: (Usûlü‟l-Fıkh), çev. Ġbrahim Kâfi Dönmez (Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 1990), s. 26. 

57 eĢ-ġûrâ 42/12. 

58
 Abdülkerim Zeydan, Fıkıh Usûlü, çev. Ruhi  zcan (Ġstanbul: ĠFAV Yayınları, 1993), 284-285. 



16 

 

edebilecek birer delil olarak kabul edilmesi, Ġslam Hukukunun evrensel bir özelliği olduğunu 

gösterdiği gibi, hükümlerinin zamanın Ģartlarına ve ihtiyaçlarına uygun hale getirdiğinin de bir 

delilidir. Aynı zamanda evrensel olan Ġslam‟ın hükümlerini lokal olmaktan çıkaran önemli bir 

özelliktir. Böylelikle Ġslam fıkhı dinamizm kazanmıĢ olur ki bu da geliĢen ve ilerleyen hayatın 

safhalarındaki tüm hukuku düzenleme kabiliyeti ve kapasitesi olma özelliğinin devam ettirilmesini 

sağlar.
59

 

Fıkıh usûlü alimlerinin çoğunluğuna göre, tahsis, âm lafza muttasıl olsa da olmasa da hatta 

zaman bakımından farklılık arz etse bile tahsis etmesi mümkündür. Zira burada tahsis edicinin görevi 

âm lafzı açıklamaktır. Hanefi usûlcüler bu görüĢü benimsememiĢlerdir. Henefî alimleri âm ifade eden 

bir lafzın, zaten umûmu beyan etmek için vaz‟edildiğini ileri sürerek, bunu iptal edecek bir karine 

bulunmadığı sürece, bu lafız âm kabul edilir, demiĢlerdir. Dolayısıyla âm kelimesi hangi Ģey için 

konulmuĢ ise, o Ģey üzere devam eder. Yani ibarede umûm ifade eden bir kelime mevcut ve bunun 

tahsisinin ve anlamının içeriğindeki birtakım Ģeylerin kayıtlandığıyla ilgili delil bulunmadığı sürece, 

kendi anlamının tahakkuk ettiği alanın ihtivasındaki her Ģey kastedilmiĢ anlamına gelir. Netice 

itibariyle tahsis edildiğine yönelik bir delilin bulunmaması, umûmun içeriğindeki birtakım Ģeylerin 

amaçlanmıĢ olacağı fikri, varsayımdan ibaret olur. Delile istinat etmeyen ihtimaller ise, umûm ifade 

eden lafzın kesin oluĢuna bir etki etmez.
60

 

E. Hâs 

Hâs ise sözlükte خصص kökünden türeyen bir isimdir. Sözlükte tek kalmak, ayrılmak, bir Ģeyi 

diğerinden daha üstün tutmak, bir nesnede var olup diğerinde olmamak gibi anlamlara gelir.
61

 

Türkçede özel olmak, bireysel, bireye özgü, ferdî, mahsus olma gibi anlamlara gelir.
62

 Fıkhî bir ıstılah 

olarak ise sadece bir manayı ifade etmek üzere tek vaz‟ ile konulmuĢ ve yalnız bir ferde delâlet eden 

lâfızlardır. Nesne ve cisimlere verilen isimler hâs isimler olarak belirtilmiĢtir.
63

  rneğin, Mehmet, 

adam, kadın gibi tek bir Ģahsa delalet eden lafızlar hâs lafız olarak değerlendirilmiĢtir. Hatta içeriğinde 

çokluk bulunsa bile Ģayet bu çokluğun belli bir sınırının olduğu durumlarda, lafzı yine hâs olarak 

kabul edilmiĢtir.  Mesela, iki, üç, dört, beĢ, yüz, bin gibi sayı isimleri her ne kadar çokluk bildirse bile 

bunlar belli sınırları olan sayılar olduğundan dolayı hâs lafızlar olarak değerlendirilmektedir.
64

 

                                                      

59 ÇalıĢkan, Fıkıh Usûlü, 223. 

60 ÇalıĢkan, Fıkıh Usûlü, 224. 

61 Cemalüddîn Ġbn Manzûr, Lisânu‟l-Arab (Beyrut: Dâru Sâdır, 2011), 7/24. 

62 Ġbn Manzûr, Lisânu‟l-Arab, 7/24. 

63 Ferhat Koca, “Has”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları- ĠSAM Yayınları, 1997), 16/264. 

64 ġa‟bân, Usûlü‟l-Fıkh, 311. 



17 

 

Fıkıh usûlü alimleri, hâs lafızlar eğer farklı bir anlam için kullanıldığında baĢka bir manayı 

gösteren bir delil bulunmadıkça, vaz‟ edildiği manaya kesin ve tereddütsüz bir Ģekilde delalet 

edeceğinde ittifak etmiĢlerdir. Mesela; 

 َُ ضخَِ  ﴿ص١ِبَ ﴾ صٍَََٰ  َ أ٠ََّب  

“Üç gün oruç tutar”
65

 ifadesindeki “üç” rakamı kesinlikle hâs bir ifadedir. “Üç” rakamının 

dıĢında bir ihtimali yoktur. Aynı Ģekilde 

  َُ ﴾ ػَشَشَحِ  ﴿إغِۡؼَب َٓ ى١ِ غََٰ َِ  

“On fakiri doyurmak gerekir” ifadesindeki “on” rakamı hâs lafızdır ve asla baĢka bir ihtimale 

açık olması söz konusu değildir. Fakat baĢka bir delil olur ve bu delil de hâs lafzın gerçek anlamını 

terk edip baĢka mana verildiğine delalet ederse, o zaman hâssın delaleti kat‟i olmaktan çıkar ve 

mananın ifade ettiği anlam esas alınır.  rneğin, “Hâkim suçluyu hapsetti” Ģeklindeki bir cümlede 

“Hâkimin suçluyu alıp hapse götürmesi” değil, ona hapis cezası verdiği Ģeklinde anlaĢılır. Zira, 

ifadeden anlaĢılan oradaki lafzın vaz‟ edildiği anlam değildir. Aksine cümlenin ifade ettiği siyaktan 

net olarak anlaĢılıyor ki, hâkimin görevi infaz değil, hüküm vermektir.
66

 

Yukarıdaki tanım ve örneklere dikkat edildiği zaman görülecektir ki hâs olan lafızların 

manaya delaleti gayet açıktır dolayısıyla da mücmel ve müĢkil olma durumları söz konusu değildir. 

Dolayısıyla hangi anlam için tayin edilmiĢse o manaya kesin ve net olarak delalet eder. Neticesinde ise 

delalet ettiği hükmün zanni değil kat‟î olduğunu ortaya koyar.
67

 

Ea. Sıyga Bakımından Hâss: Mutlak ve Mukayyed 

Fıkıh usulü alimleri, sıygası bakımından hâs lafızları, mutlak, mukayyet, emir ve nehiy olmak 

üzere dört grupta incelemiĢlerdir. 

Kur‟an-ı Kerîm ve hadis metinlerinin yorumlanması hususunda geliĢtirilen fıkıh usûlünde bir 

terminoloji olan mutlak kavramı, lafzın delâletinin vasıf, Ģart, zaman, mekân gibi kayıtlarla 

sınırlandırılmamıĢ olduğunu belirten bir kelimedir. Mutlak “muayyen olmayan bir ferdi veya fertleri 

gösteren ve herhangi bir sıfatla kayıtlanmıĢ olmayan lafız” diye tanımlanmıĢtır.
68

 Mesela bir kadın, bir 

kalem, bir güvercin, bir bakkal, bir Türk gibi tamlamalar mutlak ifadelerdir. Dikkat edilirse bu 

tamlamaların anlamında herhangi bir umûmiyet ve kapsayıcılık mevcut değildir. Sadece ifade edilen 

lafzın bizzat kendisine delalet eden lafızlardır. Mutlak lafızlar, baĢka bir sıfatla kayıt altına alınmadığı 

                                                      

65 el-Bakara 2/196. 

66 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 221. 

67 Zeydan, Fıkıh Usûlü, 260. 

68 Ferhat Koca, “Mutlak”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2006), 

31/402. 



18 

 

sürece kendi mutlaklığı üzerinde devam eder. ġayet kaydedildiğine dair harici de olsa bir delil 

bulunursa bu durumda mutlak olması terk edilir. Kur‟an-ı Kerim‟de yemin kefareti ile ilgili Ģöyle 

buyrulmaktadır: 

﴾سَلجَخَ ۖ ٚۡ رذَۡش٠ِشُ أَ ﴿  

“Veya bir köle azat eder”
69

 Burada ifade edilen “köle” lafzı mutlak olarak kabul edilmiĢtir. 

Zira kölenin Müslüman veya gayrimüslim olma gibi bir kaydı mevcut değildir. Dolayısıyla mutlak 

olarak herhangi bir kölenin azat edilmesi durumunda kefaretin yerine geleceği hükmü verilir.
70

 Netice 

olarak mutlak lafızlar; müfret, cemî veya sıfat gibi durumlara bakılmadan ne için vazedildi ise o 

manaya delalet eden kelimelerdir.
71

 

Arapça ل١ذ / kayyede fiilinden ism-i mef‟ûl olan م١ََّذ ُّ  ,mukayyet kelimesi, sözlükte bağlı olan اٌ

bağlanmıĢ, bir Ģart veya kayıtla bağlı olan anlamına gelir.
72

 Fıkıh usûlü ıstılahında ise; bir sıfat, hal, 

gaye veya Ģarta bağlı olarak mahiyete delalet eden durumları ifade eder.
73

 BaĢka bir ifadeyle muayyen 

olmayan bir ferdi veya fertleri gösteren ve herhangi bir sıfatla kayıtlanmıĢ olan lafızdır.
74

 

Mutlak bir lafız ile mukayyet lafız arasındaki fark; mutlak lafız herhangi bir kayıtlama söz 

konusu olmaksızın bir nesneye delalet eden kelimedir. Mesela “ِٜصْش ِِ  gibi lafızlar ”غبئش“ ,”سَجًُ“ ,”

mutlak manayı ifade ederler. Mukayyet ise, bu mutlak lafızların, herhangi bir sıfat, gaye veya hal ile 

kayıtlanmıĢ Ģekilleridir. Mesela; Müslüman mısırlı, olgun adam ve beyaz kuĢ gibi.
 75

 ġayet herhangi 

bir delil ile kayıt altına alınmamıĢsa mutlak kabul edilir. Eğer bağlandığına dair delil ortaya çıkarsa, bu 

durumda mutlak mukayyete dönüĢür. Kur‟ân-ı Kerîm‟de: 

  ۢٓ ٍٓ  ثؼَۡذِ  ِِ ٚۡ د٠َۡ َٰٝ ثِٙبَٓ أَ ص١َِّخ  ٠ُٛصَ َٚ) ) 

“Yapacakları vasiyetten ve borçtan sonra”
76

 buyrulmuĢtur. Burada “vasiyet etme” mutlak 

olarak ifade edilmiĢtir. Ancak burada mutlak olan vasiyet, Hz. Peygamber‟in (sas) hadisi ile mukayyet 

hale dönüĢmüĢtür. Efendimiz (sas) شُُ وَض١ِشٌ   اٌضٍُّ َٚ شَُ،  اٌضٍُّ “(vasiyet) ancak (malın) üçte biridir. Üçte bir bile 

fazladır” buyurmuĢtur.
77 
Netice olarak Kur‟an ayetinde mutlak olarak ifade edilen vasiyet, üçte bir 

olarak mukayyet hale dönüĢmüĢtür. 

                                                      

69 el-Mâide 5/89.  

70 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 223. 

71 ÇalıĢkan, Fıkıh Usûlü, 219. 

72 Mecdüddin Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsû‟l-Muhît (Beyrut: Mektebetü Tahkiku‟t-Türâs, 2005), 313. 

73 Ebu Zehra, İslam Hukuk Metodolojisi (Fıkıh Usûlü), 147. 

74 Koca, “Mutlak”, 31/402. 

75 Abdulvehhâb Hallâf, İlmu Usûli‟l-Fıkhi (Kahire: Mektebetü‟d-Da‟veti‟l-Ġslâmiyye, 1956), 192. 

76 en-Nisâ 4/12. 

77 Muvatta, Cihad 10. 



19 

 

Mutlak bir lafız herhangi bir delil ile mukayyet hale getirilmiĢse, mukayyete göre amel etmek 

gerekir. Aksi bir delil bulunmadıkça mukayyetin hükmü geçerliliğini muhafaza eder. Kur‟ân-ı Kerim 

erkeklerin evlenemeyeceği kadınları zikretmiĢtir: 

 َّٓ ِٙ زُُ ثِ
ٍۡ زِٟ دَخَ

ُُ ٱٌََّٰ ٓ ِّٔغَبئٓىُِ ِِّ زِٟ فِٟ دُجُٛسِوُُ 
ُُ ٱٌََّٰ ئٓجِىُُ سَثََٰ َٚ) ) 

“Kendileriyle birleştiğiniz eşlerinizden olup evlerinizde bulunan üvey kızlarınız size haram 

kılındı.”
78

 Ayetin ifadesine göre üvey kızın annesi ile sadece nikah akdi yapma Ģeklinde mutlak ifade 

edildikten hemen sonra “zifafa girdiğiniz” ibaresiyle haram hükmü mukayyet hale dönüĢmüĢtür.
79 

Bu 

durumda sadece nikah akdi yapılıp daha sonra talak vaki olan ve zifafa girilmeyen durumlarda 

haramlık söz konusu olmaktan çıkar. 

Fıkıh usûlü alimleri, aynı lafzın bir nasta mutlak diğerinde mukayyet olması durumunu dört 

kısımda ele almıĢlardır. 

1. Konu ve hükmün aynı olması: Eğer, her iki nassın konusu ve hükmü aynı ise böyle bir 

durumda mutlak mukayyete hamledilir. Zira hüküm ve illet aynı olduğu için mutlaktan kasıt mukayyet 

demektir.  rneğin Kur‟ân-ı Kerîm‟de:  

﴿ َٚ ١ۡزخَُ  َّ
ٌۡ ُُ ٱ ذۡ ػ١ٍََۡىُ َِ َُ دُشِّ ﴾ٱٌذَّ  

“Murdar hayvan ve kan size haram kılındı.”
80

 buyurulmuĢ ve mutlak anlamda hiçbir kayıt 

olmaksızın “kan” maddesinin haram olduğu ifade edilmiĢtir. Ancak baĢka bir ayette:  

﴿ ٓ َْ  أَْ  إلََِّّ غۡفُٛدًب ٠ىَُٛ َِّ ب  ِٗ ٚۡ دَ ١ۡزخًَ أَ َِ﴾   

“Murdar hayvan ve akan/akıtılmış kan”
81

 buyrulmuĢtur. Ġki ayetin de sebep ve hikmeti aynıdır. O 

da kanın içilmesinin veya yenilmesinin zararlı olduğudur. Her iki ayetin hükmü de aynıdır ve 

haramdır. Böyle bir durumda mutlak olan nass mukayyete hamledilir ve hayvanın kesildikten sonraki 

akan kanının haram olduğuna hükmedilir. Yani damarlarda kalan, dalak ve karaciğerde bulunan 

donmuĢ kanlar değil, dıĢarı akan kanın haram olduğu neticesi ortaya çıkar. 

2. Hüküm ve sebebin farklı olması: ġayet nassın sebep ve hükümlerinin ayrı olduğu durum söz 

konusu ise fıkıh alimlerinin çoğunluğunun ittifakı ile mutlak mukayyede hamledilmez ve mutlak kendi 

konusunda, mukayyet de kendi konusu içerisinde amel edilir.  rneğin; Kur‟ân-ı Kerîm hırsıza 

verilecek ceza ile ilgili; 

بسِقُ  ﴿ ٱٌغَّ ب َٚ ٱٌغَّ بَٚ َّ اْ أ٠َۡذ٠َُِٙ ٓٛ ﴾سِلخَُ فٱَلۡطؼَُ  

“Kadın ve erkek hırsızın ellerini kesiniz”
82

 buyurmuĢtur. Burada “el” lafzı mutlak olarak gelmiĢ 

ve elin hangi kısmının kesileceği hususunda bir kayda bağlanmamıĢtır. 

                                                      

78 En-Nisâ 4/23. 

79 Zeydan, Fıkıh Usûlü, 266. 

80 el-Mâide 5/3. 

81 El-En‟âm 6/145. 

82 el-Mâide 5/38. 



20 

 

Kur‟ân-ı Kerîm, baĢka bir ayette ise abdest alırken ellerin yıkanması konusunda Ģöyle 

buyurmuĢtur: 

شَافكِِ  ﴿ َّ
ٌۡ ُۡ إٌَِٝ ٱ أ٠َۡذ٠ِىَُ َٚ  ُۡ جُٛ٘ىَُ ُٚ ﴾فٱَغۡغٍُِٛاْ   

“Yüzünü ve ellerinizi dirseklere kadar yıkayınız”
83

 buyurmuĢtur. Dikkat edilirse bu ayetteki “el” 

lafzı dirseklerle beraber mukayyet olunmuĢtur. Ancak, her iki nassında hem sebep hem de hükmü 

birbirinden farklıdır.  nceki nass da zikredilen hüküm “hırsız bir kimseye verilen cezanın hükmü” 

iken, abdest ayetindeki hüküm abdesti olmayan birinin namaz kılmak istediğinde yapması gereken 

abdest almadır. Dolayısıyla, abdestte “el” den maksat dirseklerle beraber ise, o halde hırsızın da elini 

dirseklerden kesmek gerekir, Ģeklinde bir hüküm verilemez.
84

 Böylece hırsızlığa verilen cezada mutlak 

olarak zikredilen “el”, abdest ayetindeki “dirseklerle beraber eller” Ģeklindeki mukayyede 

hamledilemez. Zaten uygulamada da hırsızın elinin kesilmesi durumu, “bilek” kısmı ile kayıt altına 

alınmıĢtır.  

3. Sebebin aynı hükmün farklı olması: ġayet nasların sebepleri aynı ama hükümleri farklı ise bu 

durumda da yine mutlak lafız mukayyede hamledilmez ve her ikisinde de kendi konusu üzerinde amel 

edilir.  rneğin, yukarıda verilen abdest alma ile ilgili ayette eller dirseklerle mukayyet hale 

getirilmiĢti. Ancak teyemmüm ile ilgili nass da böyle bir kayıt zikredilmemiĢtir: 

أ٠َۡذ٠ِىُُ  ﴿ َٚ  ُۡ ِ٘ىُ جُٛ ُٛ غَذُٛاْ ثِ ِۡ ٛاْ صَؼ١ِذٗا غ١َِّجٗب فٱَ ُّ َّّ ﴾فز١َََ ُُۚٗ ٕۡ ِِّ  

“Temiz bir toprağa yönelin (teyemmüm edin), yüzünüzü ve ellerinizi onunla mesh edin”
85

 

Görüldüğü üzere bu ayette eller için herhangi bir kayıt söz konusu değildir. Dolayısıyla böyle bir 

durumda mutlak mukayyede hamledilmez ve teyemmüm ederken de kollara kadar mesh edilmesi 

gerekmez. Çünkü her iki nassında sebebi aynıdır o da namaz kılmak için hazır hale gelmektir. Ancak 

hükümleri farklıdır. Abdestin hüküm ve Ģartları ile teyemmümün hüküm ve Ģartları aynı değildir. Biri 

normal durumlarda namaz kılmak için su ile abdest alma iken, diğerinde su bulunamadığı veya suya 

ulaĢılamadığı durumlardaki namaz kılma hazırlığı ile ilgili hükümlerdir. Netice olarak burada 

teyemmümdeki durum Efendimizin (sas) uygulama ve hadisleri ile mukayyet hale gelmiĢtir. Nitekim 

Hz.  mer‟in (ra) rivayet ettiği bir hadiste teyemmümün iki darb/vuruĢtan ibaret olduğu, birinin yüzü 

mesh etmek diğerinin ise dirseklere kadar kolları mesh etmek olduğu bildirilmiĢtir. Bu durumda 

teyemmümdeki elleri mesh etmenin kaydı, hadis delili ile bağlı hale getirilmiĢtir.
86

 

  

4. Hükmün aynı sebebin farklı olması: Nasslarda meydana gelen böyle bir durum için Hanefiler 

ve Malikilerin de çoğunluğu mutlak mukayyede hamledilmez demiĢlerdir. Yani her bir nass kendi 

                                                      

83 el-Mâide 5/6. 

84 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 226. 

85 el-Mâide 5/6. 

86 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 225. 



21 

 

yerinde amel edilmesi gerekir. ġâfiîler ve Hanbelîler ise böyle bir durumda mutlakın mukayyede 

hamledilebileceğini söylemiĢlerdir.  

 rneğin; zıhar
87

 cezası için Kur‟an-ı Kerim “bir köle azat eder”
88

 Ģeklinde mutlak bir lafız 

kullanmıĢtır.  Ama kasti olmaksızın hata ile adam öldürme cezasında “mümin bir köle azad eder”
89

 

diye “mümin” kaydı Ģeklinde buyrulmuĢtur.  Nasların ikisinin de hükmü aynıdır, yani “köle azad 

etmek.” Fakat iki nassın da sebepleri farklıdır, o da birinci nass da zıhardan dolayı eĢinden istifade 

etme niyeti, ikinci nass da ise hata ile adam öldürme durumu söz konusudur. Mezhep imamlarının 

böyle bir durumda mutlakın mukayyede hamledilmesi ile ilgili farklı görüĢ bildirmesine iliĢkin 

hükümler de değiĢiklik göstermiĢtir. Buna göre: Hanefi ve Malikilerin çoğunluğu, burada mutlak 

mukayyede hamledilmez ve hata ile adam öldürme cezasında azat edilecek kölenin müslüman olması 

gerekir, zıhar kefaretinde ise gayrimüslim bir köle de azat edilebilir, demiĢlerdir. ġâfiî ve Hanbeli 

mezhebi mensupları ise böyle durumlardaki mutlak olanın mukayyede hamledeceği görüĢünü 

benimsediklerinden dolayı her iki cezada da azat edilecek olan kölenin müslüman olması gerektiğini 

ifade etmiĢlerdir.
90

 

Eb. Âm ve Mutlak Arasındaki Fark 

Âm ve Mutlak arasında ilk bakıĢta bir fark olmadığı anlaĢılabilir. Hatta bazı fıkıh bilginlerinin 

bu iki kavramın birbirinden ayrı olduğunu kavrayamadıkları ifade edilmiĢtir. Gerçekten de umûm ve 

mutlak arasında önemli bir nüans farkı bulunmaktadır. Mesela âm lafzın birimleri arasında müĢterek 

olan bir konu umûm etrafında dönüp dursa da mutlak olabiliyor. Hatta umûmun fertleri arasındaki 

ortak yönlerden dolayı bazen müĢterek lafız olduğunu iddia edenlerin de olduğu söylenmiĢtir. Halbuki 

doğrusu, umûm sıygalarında müĢtereklik söz konusu değildir.
91

 

Râzî, el-Mahsûl adlı eserinde bu iki kavram arasındaki farka Ģu ifadelerle iĢaret etmiĢtir: Ona 

göre her Ģeyin bir hakikati vardır. Ancak bir lafzın mefhumu o kavramdaki hakikate aykırı olabilir. Bu 

aykırı durum, bu hakikatin bir unsuru da olabilir, ondan ayrı bir Ģey de olabilir. Hatta olumlu bir Ģey 

de olabilir, olumsuz da. Mesela “insan” dediğinizde, buna “insan” demeniz kesinlikle onun “insan” 

olduğundan dolayıdır. Ama onun “bir” olup olmaması, “çok” olup olmaması gibi durumlar “insan” 

                                                      

87 Zıhâr; Kocanın, eĢini annesine veya dinen nikâhı düĢmeyecek yakınlarına benzetmesi anlamında kullanılan bir fıkıh 

terimidir. Ahmet Yaman, “ZIHÂR”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM 

Yayınları, 2013, c. 44, s. 387-90. 

88 el-Mücâdele 58/3. 

89  en-Nisâ 4/92. 

90 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 225. 

91 ġihabuddîn Karâfî, el-İkdu‟l-Manzûm fi‟l-Husûsi ve‟l-Umûm, thk. Ahmed el-Hatm Abdullah (Mısır: el-Mektebetü‟l-

Mekkiyye, 1999), 132 Muhakkikin GiriĢi. 



22 

 

mefhumunun dıĢında bir Ģeylerdir ve ondan ayrıdır. Burada “insan” kavramından maksat sadece onun 

insanı temsil etmesinden dolayıdır. Hatta “insan” denildiğinde onun “bir” olup olmadığı veya “çok” 

olup olmadığı konusunda net bilgiler olsa bile bu durum “insan” kavramının mahiyetinde bir 

değiĢiklik yapmaz. ĠĢte burada negatif veya pozitif hiçbir kayıt olmaksızın sadece kavramın hakikatini 

koyma durumuna “mutlak” denilir. Ama eğer bu kavramın hakikatine etki edecek bir nicelik kaydı 

bulunur ve bu kayıt kavramın muhtevasını belirli bir çokluk ifade etmesine delalet ederse buna 

“adet/sayı” ismi denilir. ġayet kaydedilen çokluğun bir sınırı mevcut değilse buna “âm” denilir. Râzî 

böylelikle bazılarının “mutlak” için yaptıkları; “muayyen olmayan bir çokluk kaydının bulunması” 

Ģeklindeki tanımlarının hatalı olduğunu ifade etmiĢtir.
92

 Râzî‟nin bu tanımlamasının, diğer fıkıh usulü 

alimlerine göre gayet özet ve anlaĢılır olduğu ifade edilmiĢ ancak bu tanım için de bazı soruların 

sorularak cevaplanması gerektiğini söylemiĢlerdir.
93

 

Âm ve Mutlak arasındaki farkın daha net anlaĢılmasına iĢaret bakımından; mutlak için örnek 

verilen “ْالإٔغب” kavramı ile âm için verilen “ِْٕٛاٌّؤ veya ٍّْٛاٌّغ” kavramları üzerinden bir örnek 

verilebilir. Mademki mutlak, muayyen olmayan ve kavramın bizzat kendisinden kaynaklanmayan bir 

genellemeye sahiptir. Yani “insan” ifadesindeki mahiyetin anlamı, sadece insan olduğu için ve bu 

insaniyetin bizzat onun varlığından kaynaklanmasındandır. Bu durumda âm; kavramın mahiyetinin 

kendisinden kaynaklı değil aksine ona sonradan arız olan bir durumdan dolayı umûm anlamı kazanmıĢ 

kavramlardır. Müminler veya Müslümanlar kavramı iman ve Ġslam gibi durumların kiĢide bizzat değil, 

arızi bir vasıfla ona ittisal etmiĢ durumları niteler. Dolayısıyla âm kavramları daha çok önermelere 

bitiĢir ve delillerde kullanılır. Mesela “her cisim mümkündür”, “her mümkün ise muhdestir” 

denilebilir. Ama mutlak kavramlarda böyle bir durum söz konusu değildir. Netice itibariyle “insan”, 

“at” gibi mutlak kavramlar ile “Müslümanlar, müminler” gibi âm kavramların arasında ve sayı isimleri 

arasında bir yönden müĢtereklik söz konusu olabilmektedir. Mesela mutlak bir kavram kendisine 

“çokluk” arız olur ve husus ifade edebilir ya da âm lafız sayı isimleri kesret ile birleĢmek suretiyle 

mahiyetleri farklı olabilir. Dolayısıyla, bir lafzın hakikate delalet etmesi ve bizzat o Ģeyin kendisi 

olması, herhangi bir kayıt ile bu hakikatinin sınırlanmaması mutlak anlamına gelir. Yok eğer lafız 

herhangi bir arızi çokluk veya muayyen bir kesreti hakikati içine alır ve o mahiyetin dıĢındakileri 

kapsamazsa buna da “sayı isimleri” denilir. Bunun dıĢındakiler de âm ifade eder.  

 zetle, sayı isimleri, içinde muayyen bir sınırlılık olan, müfret âm ise içinde muayyen bir 

sınırlılık olmayan kavram demektir.
94

 

                                                      

92 Fahreddîn Râzî, el-Mahsûl fî İlmi Usûli‟l-Fıkh, thk. Taha Câbir Feyyaz Alvânî (Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle, 1997), 2/313. 

93 Karâfî, el-İkdu‟l-Manzûm fi‟l-Husûsi ve‟l-Umûm, 1/177. 

94 Ġbn Tilmisânî Fehrî, Şerhu‟l-Meâlim fî Usûli‟l-Fıkh (Beyrut: Âlemü‟l-Kütüb, 1999), 1/473. 



23 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. BASRÎ’DE UMÛM 

ÇalıĢmanın bu bölümünde Ebü‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin “Kitâbu‟l-Mu‟temed” adlı eserinin 

önemli bir bölümünü kapsadığı umum anlayıĢı incelenecektir. Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟nin usûl 

anlayıĢının mütekellimûn metodu olduğu daha önce ifade edilmiĢti. Zaten kendisi mütekellimûn fıkıh 

usûlü metodunun teorisyenlerinden birisidir. 

1.1. Umûmun Tarifi ve Hakikati 

Ebü‟l-Hüseyin el-Basrî, eserinde âm ve hâs bölümlerinin giriĢinde bu iki mesele ile ilgili 

yazacaklarını izah ederek, adeta bir bölüm fihristi Ģeklinde giriĢ yapmıĢtır. Burada müellifin eserindeki 

sıralaması dikkate alınarak hemen hemen aynı minval üzere mesele hakkındaki görüĢleri ortaya 

konulmaya çalıĢılacaktır.
95

 

Ġslam‟ın iki temel kaynağı olan Kur‟an ve sünnet lafızlarının dil bakımından incelenmesi ve 

bunların sistematik bir yönteme tabi tutularak tasnif edilmesi fıkıh usulü konusunun da temelini teĢkil 

eder. Yapılan bu analizlerin en önemlilerinden biri de kelimenin morfolojik yapısıdır. Zira kelimenin 

yapısı ve mana bakımından vaz‟ ediliĢi hükümlerin istinbatında çok büyük öneme haizdir. Bu 

bağlamda usül alimleri Ġslam‟ın temel kaynaklarındaki kelimelerin yapısal anlamdaki tasnifini âm, 

hâs, müĢterek ve müevvel Ģeklinde dörtlü bir ayrıma tabi tutmuĢlardır. 

Basrî, eserinde umum ifade eden lafızların öncelikle Ģerî delillerdeki durumunu ele almıĢ, 

sonrasında dil ve örf bakımından bunları analize tabi tutmuĢtur. Bu anlamda dilde umum ifade eden 

lafızlarla mâna bakımından ifade eden lafızları birbirinden ayırmak suretiyle isimlerde muarref lamın 

anlama kattığı umumiliği, çokluk ve azlık (cem‟ ve killet) bakımından incelemiĢtir. Yine Basrî 

eserinde ayrı bir baĢlık altında isimlerde tezkir ve te‟nis yapısını umum ve husus bakımından analiz 

etmiĢtir. 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, âm lafzını, “kendisi için elveriĢli olan her Ģeyi içine alan sözdür” 

Ģeklinde tanımlamıĢtır.
96

 Bu tanım genel anlamda sonradan gelen fıkıh usûlü ve dil alimlerinin 

                                                      

95
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/1/204. 

96 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/204. 



24 

 

referans gösterdiği bir tanım olduğu görülmektedir.
97

 Mesela اٌشجبي “adamlar” denildiğinde bu söze 

uygun olan kapsam, sadece “erkekler” kısmını içerir ve dıĢında kalan nesneleri kapsamaz. Bunun 

anlamı da “sadece erkekler” olup onların dıĢındakileri içine almamasıdır. ġöyle ki kadınlar bu 

kapsama dahil değildir. Dolayısıyla tanımda belirtilen “uygun düĢen” ifadesi ile bu kastedilmiĢtir. 

 erkekler/adamlar” kelimesi umûmdur. Ama umûmiyeti bu kelimeye uygun düĢen kimselerin“ / اٌشجبي

bu kapsama dahil oluĢundandır. Kadınları içine almaması ise bu kelimenin umûm ifade etmesinin 

önünde bir engel değildir.  Aynı Ģekilde  ْٓ َِ  / “kim” istifham edatında da durum aynıdır. “Yanında kim 

var? / ػٕذن ْٓ َِ ” denildiğinde bu istifham sadece âkil kimseleri kapsadığından dolayı, âkil olmayanları 

içine almaz. Çünkü  ْٓ َِ  lafzının kapsamı ve ona uygun olan alt birimleri âkil/akıllı varlıklardır. Akıllı 

olmayan varlıkların bu kapsama dahil olmaması bu edatın âm olmasına engel değildir. Mesela o an 

yanında olmayanları veya âkil olmayanları bu kapsama dahil olmaz. Netice olarak lafzın vaz‟ 

edildiği/konulduğu anlamın kapsamına girmeye elveriĢli olmayanları muhtevi olmaz.
98

 

Basrî‟ye göre umûm ifade eden nekre kelimeler ancak bedel yoluyla umûm olabilir. Mesela 

“adam / ًسج lafzı sadece bedel olarak umûmu ifade edebilir. Cemi anlamı olmadığı için tarifin de 

dıĢında kalmaktadır. Her ne kadar Ģu adam, Ģu adam diye adamları kapsamı içine alsa bile cemi 

olmadığı için bunun âm lafız olması caiz değildir. Nekra olarak her adamı birer birer kapsamıĢ olsa 

bile tüm adamları içine almadığı açıktır. Dolayısıyla âm için yapılan tanıma dahil olabilmesi ancak 

bedel yoluyla mümkün olabilir. 

Basrî bu konuda hocası Kâdî Abdülcebbâr‟ın günümüze ulaĢan eserleri içerisinde umum 

tanımana rastlanılmamıĢtır ancak Basrî eserin de hocasına atıfta bulunarak, onun âm tanımını burada 

zikretme ihtiyacı duymuĢtur. Buna göre Kâdî Abdülcebbâr umûmun tanımını biraz daha tahsis ederek 

kelimenin tesniye/ikil ve cemi‟/çoğul oluĢu durumlarını tarifin dıĢında bırakmak için Ģöyle bir tanım 

yapmıĢtır. Ona göre âm; “dil bilimcilerinin uygun gördüğü ve üzerine hiçbir ekleme yapmaksızın her 

Ģeyi içine alan sözdür.”
99

 Tanımda geçen غ١ش ص٠بدح ِٓ kaydıyla tesniye ve cemileri, ِغزغشق lafıyla da 

Ģümul ifade eden cem‟i münekkerleri âm lafzın tanımnında çıkaran Kâdî Abdülcebbar‟ın ٌفظ ifadesine 

yer vermesi umum düĢüncesini lafza ait bir özellik olarak gördüğünü, bu sebebple de manaların 

                                                      

97
 Ebu‟l-Muzaffer el-Mervezî, Kavâdiu‟l-Edille fi‟l-Usûl, thk. Muhammed Hasen (Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-

Ġlmiyye, 1999), 154; Mahfûz el-Kelvezânî, et-Temhîd fî Usûli‟l-Fıkh, thk. Müfîd Ebû AmĢe (Mekke: 

Merkezü‟l-Bahsu‟l-Ġlmî, 1985), 5/494; Alâuddîn es-Semerkandî, Mizânu‟l-Usûl fî Netâici‟l-Ukûl, thk. 

Muhammed Zekî Abdulberr (Katar: Metabiu‟d-Devhati‟l-Hadîse, 1984), 1/257; Muvaffakuddîn Ġbn Kudâme, 

Ravdatu‟n-Nâzir ve Cünnetü‟l-Münâzir fî Usuli‟l-Fıkh (Kahire: Müessesetü‟r-Reyyân, 2002), 2/8. 

98 KrĢ. Cürcânî, Kitâbu‟t-Ta‟rîfât, 145; Hallâf, İlmu Usûli‟l-Fıkhi, 181; ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 208. 

99“ ِغزغشق ٌج١ّغ ِب ٠صٍخ ٌٗ اٌؼَّٛ فٟ أً٘ اٌٍغخ ِٓ غ١ش ص٠بدح ٌفظ ” 



25 

 

umumuna karĢı çıktığı anlaĢılmaktadır.
100

 Diğer yandan bir kelimenin tesniye ya da cem‟i yapılması, 

tekil olan lafza bir ekleme yapmak suretiyle oluĢturulmaktadır. Mesela سَجً / سجبي (erkek/erkekler) 

diye ifade edilen yalın lafızlar ile اٌشجً / اٌشجبي (bilinen erkek / bilinen erkekler) arasında fark vardır. 

Nitekim lafzın baĢına getirilen اي takısı cins ifade ettiğinden dolayı bu takı, kelimenin umûm ifade 

etmesini sağlamıĢtır. Dolayısıyla kelimenin umûm ifade etmesi için yalın hali üzerine bir ekleme 

yapılması sağlanmıĢtır.
101

 Aynı zamanda cemi lafzının en az ferdinin kaç olduğu konusuda; 

Cübbâîler‟in ceminin en azını üç olarak ifade etmeleri ve bu konuda Mu„tezile içerisinden muhalif bir 

görüĢün aktarılmaması, Kâdî Abdülcebbar‟ında bu görüĢte olduğu ihtimalini güçlendirmektedir. Kâdî, 

bir lafzın umûm veya husus anlamdan hangisine delalet ettiği ile ilgili kastın ancak mütekellimin kastı 

ile bilineceğini söylemektedir. Bu durumda ilk vaz„da umûm için konulan bir lafzın umûm 

sayılabilmesi için mütekellimin ilk ifade ettiği anda bütün fertleri kastetmesi gerekir. Kâdî‟ye göre 

mütekellim kasıt ile umûm ifade etmek için vazolunan lafızla bu anlamı kastetmez ise söz konusu lafız 

âm sayılmaz. Bununla birlikte Kâdî, anlamlandırma iĢleminde tüm yetkiyi mütekellimin kastına 

vermemiĢtir. Bilakis vaz„ın ve sîganın da sözü edilen iĢlemde önemli bir rolünün bulunduğunu, 

bundan dolayı da Kâdî nezdinde umûm anlam için vazolunan lafız, kendisiyle husus anlam 

kastedildiğine dair bir karine bulunmadığı takdirde vazolunduğu umûm anlamında kullanılır.
102

 

Cessas ise bu konu da Kâdî‟den farklı düĢünerek umumun mütekkellimin kastıyla değil, lafızla tespit 

edilebileceğini ifade etmiĢtir.
103

 

1.2. Şer’i Delillerde Âm 

Ebü‟l-Hüseyn, Ģer‟î delillerin istinbat edilen ve istinbat edilmeyen Ģeklinde iki çeĢidinin 

olduğunu söylemiĢtir. Kendisinden hüküm istinbat edilen delillerin bu konu ile ilgili olmadığını ifade 

ederek, burada hüküm istinbat edilmeyen delillerdeki umûmdan bahsedeceğini kaydetmiĢtir. 

Buna göre, istinbat edilmeyen deliller fiilî ve kavlî olmak üzere iki kısımdır. Fiilî olan kısmın 

tüm yönleriyle umûm ifade etmesi düĢünülemez. Zira menfi bir durum söz konusu ise iki fiilin 

birleĢtirilmesi mümkün değildir. Mesela “Peygamberimiz (sas) iki namazı birleĢtirmiĢtir”
104

 hadisinde 

olduğu gibi namazların cemedilmesi tüm yönleri ile sahih kabul edilemez. Çünkü iki namazı birinin 

vaktinde mi eda etmiĢtir yoksa iki ayrı vakitte mi cem‟ söz konusudur. Aynı Ģekilde eğer menfi/zıt bir 

                                                      

100
 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/229. 

101 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/204. 

102
 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, 17/16. 

103
 Ebu Bekr Cessâs, el-Fusûl fi‟l-Usûl, thk. Uceyl Câsim (Küveyt: Vizâratü‟l-Evkâf ve‟Ģ-ġüûni‟l-Ġslâmiyye, 1994), 1/49. 

104 Tirmizî, Salât 138. 



26 

 

durum söz konusu olmasa bile fiiller yine umûm ifade etmezler. Diğer bir örnek de ise; 

“Peygamberimiz bir adamı öldürdü.” ifadesinde, o kiĢi mürted olduğu için öldürme ihtimali olduğu 

gibi, adam öldürdüğünden dolayı da kısas yapmıĢ olma ihtimali vardır. Burada öldürme fiilinin 

bilinmesi ile her iki yönüyle de bu eylemi gerçekleĢtirdiği anlaĢılmaz. Oysa burada her iki fiilin 

tahakkuk etmiĢ olması mümkün olduğu gibi sadece birinin vuku bulması da mümkündür. Dolayısıyla 

fiilî durum lafız değildir.
105

 

Burada Basrî‟nin fiilî ve kavlî durum Ģeklinde ifade ettiği hususlar, Hadis literatüründeki sözlü 

ve fiilî sünnetin karĢılığıdır. Çünkü Peygamberin hadisleri sözlü, fiilî ve takriri olarak üç kısımda 

incelenmiĢtir.
106

 Hz. Peygamberin yaptığı bir fiili görerek bunu rivayet eden sahabe ile peygamberin 

bir hususu bizzat sözlü bir Ģekilde sunması farklı hükümlerin bina edilmesini gerektirdiği izah 

edilmeye çalıĢılmıĢtır. 

Kavlî olanlara gelince, bunlardan lafzı umûm ifade edenler olduğu gibi umûm ifade 

etmeyenler de vardır. Lafzı umûm ifade eden sözlerin ise bir kısmı dilbilimi açısından bir kısmı da örf 

açısından umûm ifade eder. Bu durumda sadece lafız yönüyle umûm ifade edenler olduğu gibi hem 

lafız hem mâna yönüyle umûm ifade eden sözlerde vardır. Lafız bakımından umûm ifade etmeyen 

sözlerden bir kısmı mâna yönüyle umûm ifade edebilir.
107

 Bazen hem lafız hem de mâna yönüyle 

umûm ifade etmeyen lafızlar vardır. 

1.3. Dil ve Örf Bakımından Umûm Lafızları 

Burada dilden maksat, Arap dili uzmanlarının ilgili lafzın etimolojik anlamı konusundaki 

görüĢleri demektir.  rf ise, akıl cihetiyle gönüllerde dengesini bulan ve sağlam karakterlerin kabul 

ettiği birikimdir.
108 

Basrî‟ye göre dilbilim açısından umûm ifade eden lafızlar iki kısımdır. Bunlardan biri cemi, 

diğeri ise bedel bakımından umûm ifade eden lafızlardır. Cemi kipinde umûm ifade eden lafızlar, 

bizzat ismin kendisinde bulunan umûm olma vasfı veya birlikte kullanıldığı müĢterek baĢka bir isimle 

birleĢmesinden dolayı umûm olmasını gerektiren Ģeklinde iki çeĢittir. Ona göre umûm ifade eden 

isimleri de iki kısımda ele almak mümkündür.
109

 

                                                      

105 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/205. 

106 Suphî Salih, Ulûmu‟l-Hadîs (Beyrut: Dâru‟l-Ġlmi li‟l-Melâyîn, 1984), 209. 

107 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/205. 

108 Muhammed Mustafa Zühaylî, el-Vecîz fî Usûli‟l-Fıkh (Katar: Dâru‟l-Hayr, 2006), 265. 

109 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/205. 



27 

 

a. Âkil olsun veya olmasın her ikisine veya her birine ayrı ayrı Ģamil olma özelliğine sahip 

lafızlar: Müellif hem âkil hem de âkil olmayana Ģamil olan umûm kelime için  ّٞ  .lafzı örnek vermiĢtir أ

Nitekim kendisi ile zikredilen isme tabi olmuĢtur ve bu ismin âm olmasını sağlamaya yönelik bir 

iĢleve sahiptir. ġöyle ki ٗأٞ إٔغبْ ٌم١زٗ فغٍُ ػ١ٍ “hangi insanla karĢılaĢırsan selam ver” cümlesinde, insan 

olan tüm birimleri içine almaktadır. Aynı Ģekilde  ّٞ ٔجبد سأ٠زٗ فخزٖأ  “hangi bitkiyi görürsen onu al” 

cümlesinde âkil olmayanları umûmu içine alan bir anlam verilmektedir. BaĢka bir örnekle,  ٗجغُ سأ٠ز ّٞ أ

 hangi nesneyi görürsen al” cümlesi de hem âkil hem de âkil olmayan varlıklardan her ikisini de“ فخزٖ

muhtevi bir özelliğe sahiptir. Basrî, ًو ve ج١ّغ lafızlarını da bu noktada değerlendirmiĢ ve âm lafızlar 

içinde zikretmiĢtir.
110

 Diğer fıkıh usûlü kaynaklarında da zikredilen ًج١ّغ / و lafızlarına ilave edilen 

muzafun ileyh yani tamlayanlarının tüm birimlerine Ģamil olduğu ifade edilmiĢtir.
111

 

b. Sadece âkil olana veya âkil olmayana Ģamil olan lafızlar: Sadece âkil olan veya âkil olmayan 

nesneleri içeren lafızları da iki kısımda incelenmesi mümkündür. Bunlardan birincisi sadece âkil 

varlıklar veya o anlamdaki nesneler için kullanılır. Basrî bunun için istifham ve ödül için kullanılan  ْٓ َِ  

lafzını örnek göstermiĢtir. ġöyle ki ػٕذن َِٓ  ve ٗدخً داسٞ أوشِز ْٓ َِ  cümlelerindeki ِٓ lafızları umûm 

lafızlardır. Diğer kısmı ise âkil olmayanlar için kullanılan lafızlardır. Bunlar da iki kısımdır. Bir kısmı 

âkil olmayan varlıkların cinsine Ģamil olmayan lafızdır. Ġstifham ve ödül için kullanılan  َِب  / lafzı buna 

örnektir. Diğer kısmı ise âkil olmayan varlıkların cinsine Ģamil olandır. Bu da zaman için kullanılan 

.lafızları ve benzerleridir أ٠ٓ ve mekân için kullanılan ِزٝ
112

 

1.4. Dilde Umûm İfade Eden Lafızların Varlığı 

Basrî, dilde umum ifade eden lafızları iki kısımda ele almaktadır: 

Birincisi; akıl sahibi ve akıl sahiplerine özgü olmayan aksine toptan veya tek tek her ikisini de 

ifade eden âm isim, örneğin ٞأ lafzı, akleden ve akletmeyen bütün varlıkları ifade eden lafızların 

baĢına gelir örneğin; ٗأٞ إٔغبْ ٌم١زٗ فغٍُ ػ١ٍ “her kimle karĢılaĢırsan ona selam ver”, burada kim 

diyebildiğimiz herkesi içerir. ٖأٞ ٔجبد سأ٠زٗ فخزٖ ٚأٞ جغُ سأ٠زٗ فخز “hangi bitkiyi görürsen gör onu al, hangi 

cismi görürsen gör onu al.” ٞأ lafzı akil ve gayri akil cisimleri kapsar. Aynı Ģekilde ج١ّغ ve ًو lafızları 

da akleden ve akletmeyen varlıkları ifade eden lafızların baĢına gelir.
113

  

Ġkincisi; âkil olsun olmasın sadece birine özgü olanlar da ikiye ayrılır; akledilebilenlere özgü 

ya da akledilebilenlerin yerine geçenlere özgü olan isimler (zamirler) bu da istifham ve Ģart 

                                                      

110 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/206. 

111 ġa‟bân, Usûlü‟l-Fıkh, 345. 

112 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/206. 

113 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/206. 



28 

 

cümlelerindeki ِٓ lafzıdır. Akıl sahibi cins isimler hakkında soru sorulması ve onlardan arzu edilenin 

bu soruya uygun bir cevap olması bunu göstermektedir.  rneğin ػٕذن ِٓ sorusuna erkek, kadın veya 

bunun benzeri bir sözle cevap verdiğinde bu cevap geçerli olur fakat “evde eĢek var” veya “boğa var” 

diye cevap verdiğinde geçerli olmaz. ġart ve ceza bildiren ifadelerde de durum bu Ģekildedir.
114

 Basrî, 

akıllı olmayan varlıklara özgü olan âm ismi de ikiye ayırıyor, birincisi herhangi bir cinse özgü 

olmayanlar örneğin istifham ve Ģart edatı olarak kullanılan ِب sözü gibi. Ġkincisi akıl sahibi olmayan 

özel bir cinse özgü olan edatlar mesela zaman için ِٟز ve mekân için ٓأ٠ gibi, ِٟز lafzı baĢına geldiği 

bütün zamanlardan istifham/soru edatı olabilir. ٓأ٠ lafzı da baĢına geldiği bütün mekanlardan 

istifham/soru edatı olur.  rneğin; ُِزٟ جبءن ثٕٛ ر١ّ cümlesindeki ِٟز lafzı bu durum da sana gelinen 

bütün zaman dilimlerinden soran edattır. Bu adam zamanın hepsinde sana gelmiĢ olsa ِٟز edatı bu 

zamanın hepsinden soru edatı olur.
115

 lafzı zeydin gelme zamanını sormayı ِزٟ burada ِزٟ جبءن ص٠ذ 

ifade eden bir lafız olur. Böylece ِٟز lafzının ontolojik varlığı olan zamanda gerçekleĢmiĢ bir Ģeye 

birleĢmesi gerekir ki gerçekleĢmiĢ olduğu zamanın hepsinde ِٟز istifham edatı olsun.  Aynı Ģekilde  ٓأ٠

 lafzı Zeydin ve insanların nerede bulunduklarını dolayısıyla أ٠ٓ cümlesinde olduğu gibi أ٠ٓ ص٠ذ ve إٌبط

mekanlarını sormayı ifade eden bir lafızdır ki ٓأ٠ edatı ontolojik varlığı olan mekân da gerçekleĢmiĢ bir 

Ģeye birleĢmesi gerekir ki gerçekleĢmiĢ olduğu mekânın hepsinde ٓأ٠ lafzı istifham edatı olsun. 

Basrî, hitabın tamamını kapsaması bakımından hitabı, muttasıl karine ve munfasıl karine diye 

ikiye ayırmaktadır. 

Muttasıl Karine; Ġsmin kapsayıcı olmasını sağlayan aynı zamanda isme bitiĢik/muttasıl durum 

da olan karinedir. Karineye bitiĢik olan, müfret ismin baĢına gelen cins lamıdır.  rneğin  أٍ٘ه إٌبط اٌذ٠ٕبس

 kelimesindeki elif lâm cins إٌبط .kelimesi lafzen tekil manen çoğul bir lafızdır إٌبط sözündeki ٚاٌذسُ٘

lamıdır. Aynı Ģekilde cemi lafızların baĢına gelen elif lâm takısı da cins lâmıdır.  rneğin اٌشجبي 

kelimesi altına sınırsız sayıda fertleri alır, dünya da nerede erkeklerden varlık grubu varsa hepsini 

istiğrak eder. Aynı Ģekilde سجبي kelimesi elif lâm olmadan da umûmdur. Burada سجبي kelimesi 

tamamen mutlak bir umumu ifade edip, en az üç ve daha fazla kiĢiyi istiğrak eder. Diğer taraftan اٌشجبي 

kelimesinin baĢına elif lâm gelmesinden dolayı en az bir ve daha fazlasını istiğrak eder, bu aynı zaman 

da Ebü Ali el-Cübbâî‟nin de görüĢüdür.
116

 

Munfasıl Karine: Ġsimden ayrı olan karine ise iki kısma ayrılmaktadır. Bunlardan birincisi 

izafet/isim tamlaması Ģeklinde olmasıdır.  rneğin; ٞظشثذ ػج١ذ burada köleleri dövdümden maksadın 

                                                      

114 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/114. 

115 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/206. 

116 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/207. 



29 

 

ne kadar kölesi varsa hepsini istiğrak eder. Ġkincisi nekrenin baĢına gelen nefiy harfi ve nekre 

kelimenin baĢına gelen ِب ve َّل nefiy edatı da umûm ifade eder.  ٟٔأدذِب جبء ِٓ  cümlesi buna örnektir.
117 

 

Basrî, bedel yollu âm/mutlak lafızları (nekre isimleri) ikiye ayırmaktadır. Birincisi غب٠خ اٌزٕى١ش 

ileri düzey nekreler/ileri düzey mutlak lafızlar.  rneğin ٍَِٛؼ ve شٟء kelimeleridir ki bunlar üst düzey 

cinslerdir. Ġkincisi دْٚ رٌه فٟ اٌزٕى١ش nekreliği daha aĢağı olanlar ki bu da iki kısma ayrılır. Birincisi 

nekreliği az olanlar örneğin sadece bir türe özgü olan ًسج ve benzeri lafızlardır. Ġkincisi nekreliği orta 

düzey olanlar ْد١ٛا ve ُجغ lafızları bir taraftan umûm ve husus ifade ederken diğer taraftan tür ve 

cinsliği ifade etmektedir.
118

 

Basrî, örfen umûm ifade eden lafızlara örnek olarak Ģu ayeti zikretmektedir; دشِذ ػ١ٍىُ ا١ٌّزخ 

“ölü etinin hepsi size haram kılındı.”
119

 lafzı “bilinen ölü” ama burada örften maksadın Ģer‟i örfün ا١ٌّزخ 

kastettiği ölülerdir ki buradaki ölü lafzı örfen umumluk ifade eder. Diğer bir örnek de Allah‟ın Ģu 

ayetidir; ُدشِذ ػ١ٍىُ أِٙبرى” annenleriniz sizlere haram kılındı.”
120

 Buradaki ayet izafetten dolayı umûm 

ifade eder ve umûmluk sadece dilden kaynaklı bir umûm değil aynı zamanda Ģer‟i bir umûmdur. ġer‟i 

örf açısından ölülerden ve annelerden diğer faydalanma Ģekillerini haram kılınmasını ifade etme 

bakımından âm lafızdır.
121

 Peygamberin  ٓفٟ اٌغفشوبْ سعٛي الله صٍٟ الله ػ١ٍٗ ٠جّغ ث١ٓ اٌصلار١  

“Peygamberimiz seferiyken namazları cemederdi.” sözü de Râzî‟ye göre Ģer‟i örf kapsamındadır. 

Çünkü Peygamberin bu sözü bütün seferlerinde namazı cemederdi sadece bir seferinde namazı 

cemederdi manasına gelmez. Râzî bunun yanında Peygamberin bu sözünün, cem fiilinin olup bittiğini 

(tekaddüm) ifade etmekle beraber fiilin sürekli tekrarlandığını göstermediğini ifade eder.
122

 Fahreddin 

Râzî, وبْ سعٛي الله صٍٟ الله ػ١ٍٗ ٠جّغ ث١ٓ اٌصلار١ٓ فٟ اٌغفش “Peygamberimiz seferiyken namazları 

cemederdi.” sözünden maksadın cem fiilinin olup bittiğini ifade etmekle beraber fiilin sürekli 

tekrarlandığını göstermediğini ifade eder.
123

 Kâdî Abdücebbâr ise bu hadisle ilgili olarak Ģunları dile 

getiriyor, lügat açısından cemin tekrar tekrar olduğuna delalet etmez ancak yaptığı Ģeyi haber 

vermektedir. Çünkü ْوب lafzı eylemin daha önce gerçekleĢtiğini ifade etmektedir. Böylece bu lafız örf 

açısından cemin tekrar tekrar yapıldığını ifade ediyor. Zira ًفلاْ وبْ ٠زٙجذ ثب١ٌٍ “falan adam geceleri 

                                                      

117 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/207. 

118 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/207. 

119 Maide 5/4. 

120 Nisa 4/23. 

121 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/207. 

122 Râzi, el-Mahsûl,1,304. Gazzâlî‟nin benzer görüĢü için bkz. Gazzâlî, el-Müstasfâ, III, 280-282. 

123 Râzî, el-Mahsûl, I, 304. 



30 

 

teheccüt namazı kılıyordu.” denilse bu kiĢi ömründe bir kere teheccüt namazı kılsa bile bu kiĢi için 

geceleri teheccüt namazı kılıyordu denemez.
124

 

Basrî, isimlerin tevkifi olmasıyla ilgili olarak; ihtiyaç duyulduğunda bir mana karĢısına kelam 

vaz‟ edilmediğinde bu mananın karĢısına bir kelam vaz‟ edilmesi gerektiğini, çünkü yeni bir Ģeyler 

üretildiğinde isimler koyulmasının zorunluluğunu ifade etmektedir. Nitekim bir kiĢi yeni bir alet icat 

ettiğinde, bu icada isim koymaya yönelir. Bu kiĢi tarafından icat edilmemiĢ olsa bile, bir kimse yeni 

bir Ģey icat ettiği zaman ona bir isim koymaya giriĢmesinde olduğu gibi o kelama Ģiddetle ihtiyaç 

duyulduğu zaman onun için bir lafız vaz‟ edilmektedir. Aynı durum çocuğu olan kiĢi içinde geçerlidir. 

Zira böyle bir ihtiyaçtan kaçınılamaz.
125

 

Basrî, eserinde kendi görüĢlerini dile getirdikten sonra zaman zaman diğer mutezilî alimlerin 

ya da farklı grup ve mezhep de olan alimlerin görüĢlerinede değinmektedir. Bizlere farklı bakıĢ açıları 

kazandırması hasebiyle zaman zaman diğer alimlerin fikirlerinide zikretmenin faydalı olacağı 

düĢünülmektedir. 

Mürcie, dilde umum ifade eden lafızlar ile ilgili olarak, dil de tek baĢına istiğrak ifade eden 

lafızların vazedilmediğini aksine istiğrak ifade eden lafızların çoktan daha azına/aĢağısına vazedilmiĢ 

lafızlar olduğunu ifade etmektedir. ًو ve ج١ّغ lafızları istiğrak manası ifade etmek üzere 

vazolunduğunu ve istiğrakın dıĢındaki bütün çoğullarda da hakiki manasında kullanıldığını ifade 

etmiĢtir. Bir kelimenin baĢına ًو lafzı geldiğinde kelime tekil de olsa istiğrak ifade eder. Mürcie, Ģart 

ve soru cümlesinde kullanılan ِٓ lafzı için de aynı Ģeyleri dile getirmiĢtir.
126

 

Mürcie, dil de umûm ifade eden lafzın olmadığını, bir lafız ancak kasıt ile âm haline 

gelebileceğini ve Mürcie karĢıtlarının ise âm diye söylenilen Ģeyin istiğrakta mecaz, husûs da hakikat 

olduğunu iddia etmiĢlerdir. Dolayısıyla âm diye iddia ettikleri Ģey hususunda mecazen istiğrak, 

hakikaten husûs manasında olduğunu dile getirmiĢlerdir. BaĢına elif lâm gelmeyen سجبي gibi çoğul 

isimlerin âm lafız olduğunu iddia edenlere, Mürcie bunların âm olmadığını, mecazen istiğrak ifade 

ettiklerini, aslında onlar husûs ifade etmek için vaz olunduğunu dile getirmiĢtir.
127

 Sanki burada 

Mürcie ِٓ lafzını bir fert konusunda hakikat çok fert konusun da mecaz ya da diğer umûm lafızları 

istiğrak ifade etmeyen cemi konusunda hakikat yapmıĢtır. 

                                                      

124 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/207. 

125 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/212. 

126 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/209. 

127 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/209. 



31 

 

Mürcie, umûm ile istiğrakın faklı olduğunu, istiğrak ifade etmeyen diğer lafızları hakikat 

yapmalarının sebebi ٍّْٛاٌّغ sözü gibi baĢına elif lâm gelmiĢ cemi lafızları tekil de hakikat çoğul da 

mecaz yapmaları uzak ihtimaldir. Fukahâ ve mütekellimûn alimleri, dil de sadece istiğrak ifade etmek 

için vaz‟ edilmiĢ lafızların olduğunu bu lafızların istiğrak manasında hakikat, istiğrakın dıĢındaki 

manalarda mecaz olduğunu ifade etmiĢlerdir. KonuĢan kiĢinin istiğrakı irade ettiğini karĢı tarafa 

anlatmak için dil, istiğrakı ifade edecek lafza ihtiyaç duymaktadır. Bu lafızların bilinmelerinden dolayı 

ve dilin son derece bu lafızlara ihtiyaç duyması açısından, istiğrak ifade eden lafızlar tıpkı ٚالَّسض 

 lafızları gibidir. Nitekim ihtiyacı doğuran sebebe rağmen bütün asırlarda dilcilerin gökyüzü ve اٌغّبء

yeryüzünü karĢılamak için bunların her birine özgü bir lafız tayin etmemeleri imkansızdır. Halbuki 

dilciler çok kapalı manaları karĢılamak için bile lafızlar koymuĢlardır. Hatta bir manayı karĢılamak 

için birden çok kelime tayin etmiĢlerdir. Aynı Ģekilde dilcilerin özellikle istiğrak ifade edecek lafızlar 

vaz‟ etmemeleri imkansızdır. Birbirini takip eden asırlar da büyük bir milletin bir mana için birden çok 

lafız vaz‟ ederken zahir bir manaya özgü lafızları göz ardı etmeleri düĢünülemez. Bu açık delil fukahâ 

ve mütekellimûn alimlerinin tercihini fasit kılmaktadır.
128

 

Basrî, dil de umum ifade eden lafızların müfret veya mürekkep olsun fark etmeyeceğini dil de 

kelamın müsemmayı karĢılamak için vaz‟ edilmesi gerektiğini dile getirerek; جبءٟٔ إٌبط  ya da  ٟٔجبء

 sözleri istiğrak ile istiğrakın altındaki جبءٟٔ لَٛ ya da جبءٟٔ ٔبط cümleleri marife olarak gelmiĢ ve اٌمَٛ

çoğulun arasını ifade edebilmek için çoğul lafzın elif lâmsız ifade edildiğini söylemiĢtir.
129

 Ayrıca, dil 

de istiğrak ifade eden kelamın varlığından ve bu kelamın da istiğrak lafzının kendisi olduğuna delil 

olarak Ģu örneği vermektedir; اعزغشلذ أوً اٌخجض إلَّ ٘زا اٌشغ١ف “Ģu çörek hariç bütün ekmeği yedim” bu 

cümle tekid edilerek, ٍٗاعزغشلذ أوً اٌخجض و “ekmeğin yenmesinin hepsini istiğrak ettim” Ģeklinde de 

söylenebilir. Dilcilerin özellikle istiğrak lafızlarını vazetmeye ihtiyaçlarının olmadığını, kiĢinin bazen 

hüküm kapsamına almak istediği kiĢileri tek tek sayarak hükmün kapsamına alması mümkün olsa bile 

kapsayıcı bir hükme delalet etmek üzere bütün insanlar ifade edilmek istenildiğinde ise umûm 

lafızlarına ihtiyaç duyulmaktadır.
130

 

Ġstiğrak ile istiğrakın altındaki çoğulların arasını ifade eden örnekte; ٓسأ٠ذ اٌمَٛ وٍُٙ أجّؼ١ 

“kavmin hepsini toptan gördüm” müĢterek bir umûm lafız ile insan bu müĢterekliği ve iltibası tekid 

etmiĢ olur. Nitekim tekid arttıkça, zorunlu bir Ģekilde kapalılığı ve vehmi arttırmıĢ olmaktadır. 

Dilcilerin bu Ģekilde iĢtiraki tekidi değil aksine izah ve beyanın tekidini kastettikleri bilinmektedir. 

Dilciler, vehmettirmeyi tekid etmek istediklerinde bu gibi tekide dayanmamıĢlardır. Basrî ise iĢtiraki 

                                                      

128 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/210. 

129 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/210. 

130 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/211. 



32 

 

ve kapalılığın tekid edilmesinin zorunlu olduğunu çünkü ًو lafzı istiğrak ile istiğrakın altındaki 

cemilerin arasında kullanılan hakikat yoluyla müĢterek bir lafız olduğunu aktarmaktadır. Aynı durum 

 lafzı içinde geçerlidir. Bir delalet ile bir Ģeye delil getirilen her kiĢi sonra diğer delil denilen أجّؼ١ٓ

Ģeyler arasında ona tabi olunacağının delili olarak Ģu örnek verilmektedir, kiĢinin  سأ٠ذ جّؼب إِب وً إٌبط

 insanların hepsini veya bir kısmını toplu bir Ģekilde gördüm” demesi, iltibası tekid eden“ ٚإِب ثؼعُٙ

olması açısından daha sonra kiĢi bunu ikinci defa tekrar etmiĢ olmaktadır.
131

 

Basrî, ٓأجّؼ١ lafzının kullanımı daha aza (ekalle) göre daha fazlaya (eksere) has değilse, her iki 

manaya da (ekal ve eksere) eĢit oranda muhtemel ise burada farklılığın olmadığını bu durum da ًو ve 

 lafızlarının anlam bakımında eĢit olduğunu çünkü bu iki lafızdan birisi diğerinden daha fazla أجّؼ١ٓ

kullanılmadığını dile getirerek Ģu örnekleri vermektedir, kiĢi ٍُٙسأ٠ٕب اٌز٠ٓ فٟ اٌذاسٞ و “konaktakilerin 

hepsini gördük” veya ٓسأ٠ٕب اٌز٠ٓ فٟ اٌذاسٞ أجّؼ١ “konaktakilerin topunu/tamamını gördük” demesi 

dinleyen kiĢinin çokluk ve azlık açısından bu iki kelam arasında fark görememektedir.
132

 

Basrî; insan ظشثذ وً ِٓ فٟ اٌذاس “konaktaki herkesi dövdüm” diyen birini duyduğunda ve 

konakta on kiĢinin olduğunu bildiği halde, baĢkasının konaktakilerin tamamını dövdüm dediğini 

iĢittiğinde ve bu lafızdan baĢka bir Ģeyde bilmiyorsa Ģöyle ki kendi babası ve baĢkası evde midir değil 

midir  Bilmiyorsa zannı galibe göre bu kiĢi babasını dövmemiĢtir. Aksine sadece evdekilerin hepsini 

dövdüğünü mümkün görür. O halde kiĢinin ilk önce aklına gelen istiğraktır. ġayet ًو lafzı istiğrak 

manasında mecaz olsaydı akla ilk gelen mana istiğrak değil ba‟z manası olurdu. Zira ًو lafzı istiğrak 

ile istiğrakın altındaki çoğulları ifade eden müĢterek bir lafız olsaydı ًو veya ثؼط „ın eĢit düzeyde 

kastediliyor olması konusunda tereddüt yaĢanırdı. Tıpkı müĢterek isimlerin ifade ettiği manalarda 

yaĢanan tereddüt gibi. Bu manalardan hiç birisi insanın kalbine yatmazdı.
133

 

Basrî; ظشثذ وً ِٓ فٟ اٌذاس “kiĢinin konaktaki herkesi dövdüm” sözü أظشة وً ِٓ فٟ اٌذاس ٌُ 

“konaktaki herkesi dövmedim” sözüne zıttır ve muhaliftir. Çünkü bir insan ظشثذ وً ِٓ فٟ اٌذاس “evde 

kim varsa herkesi dövdüm” diyen kimseye karĢı nakzetmek istediği zaman ona derhal Ģöyle der  ٌُ

 (bütün) وً ve (parça) ثؼط ,lafzı وً .konaktaki olan herkesi dövmedim” der“ أظشة وً ِٓ فٟ اٌذاس

arasında müĢterek olsaydı أظشة وً ِٓ فٟ اٌذاس ٌُ “konaktaki bulunan herkesi dövmedim” sözüne 

aykırılık doğurmazdı. Çünkü kiĢi sadece belli insanların bir kısmını dövdüğünde de doğrudur. ًو lafzı 

istiğrak manasında mecaz ise munakaza‟nın yokluğuna dair dile getirdiklerimiz daha açık ve daha 

                                                      

131 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/213. 

132 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/214. 

133 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/215. 



33 

 

ortada olur. Her halükârda ًو lafzının cüz lafzının karĢıtı olduğu bilinmektedir. Bu durum ًو 

sözümüzün hakikat yollu cüz manası ifade etmesinin önünde bir engeldir.
134

 

Basrî; kiĢinin اظشة سجلا “herhangi bir adam döv” sözü, tayin edilmemiĢ bir adamın 

dövülmesini veya ona vurulmasını ifade eder. لَّ رعشة سجلا “hiçbir adam dövme” sözü ise اظشة سجلا 

sözünün olumsuzlanması gibidir. لَّ رعشة سجلا sözü إظشة سجلا sözünün ancak bütün erkeklerin 

dövülmemesi gerektiğini ifade ettiği zaman zıttı gibi olur. Çünkü Ģayet bu cümle erkeklerden bir 

kısmının dövülmemesini ifade etseydi o zaman erkeklerin hem dövülmesi hem de dövülmemesi bir 

araya getirilmiĢ olurdu, bu durum da iki cümlenin birbirine olan zıtlığı ortadan kalkardı. KiĢinin  ظشثذ

.hiçbir adamı dövmedim” sözü gibidir“ ٌُ أظشة سجلا ”herhangi bir adamı dövdüm“ سجلا
135

 

Basrî; ِٓ lafzı soru ve Ģart cümlelerinde nekre olduğunda, Ģart ve soru cümlelerinin baĢına 

gelirse âm lafız olur, marife cümlelerinin baĢına gelirse hâs lafız olur. ِٓ lafzı kendisine sıfat 

bitiĢmediği sürece istifham ifade etmez, ancak kendisine sıfat bitiĢirse bu sıfat ِٓ lafzına iliĢkin bütün 

akıllılarda umûm hale gelir, ister ِٓ lafzından sonra gelen kelime marife olsun ya da nekre olsun fark 

etmez sıfat umûmlaĢır ve bütün bu akıllıları kapsar. Kendisine sıfat bitiĢtiğinde kiĢi istifham da Ģöyle 

der; فٟ اٌذاس؟ ِٓ bu cümle evdeki bütün akıllılardan soru olur. KiĢi Ģart cümlesinde Ģöyle der;  ًدخ ِٓ

 evime giren herkesi dövdüm,” eve giren bütün akıllıları burada girme sıfatı sıfat sebebiyle“ داسٞ ظشثزٗ

ِٓ lafzını kapsamaktadır, Ģöyle ki girme fiili umûmlaĢmaktadır. KiĢi marife olduğunda Ģöyle der; 

ص٠ذظشثذ ِٓ ظشثذ ٠ب   “Zeyd kimi dövdüyse onu dövdüm” bu cümle zeydin dövdüğü bütün akıl 

sahiplerini içerir. Bu açıdan marife de olsa mana açısından nekre gibidir. Bu da umûmdur. ِٓ 

kelimesinin geçtiği cümledeki marife ِٓ kelimesinin geçtiği cümledeki nekreden farklıdır. ِٓ lafzı 

konuĢanın ve dinleyenin bildiği kiĢinin baĢına gelir, sıfat nekre olduğunda böyle bir Ģey söz konusu 

değildir. ٗدخً داسٞ ظشثز ِٓ “kim evime girerse onu döverim” sözünde olduğu gibi. Ġstifham da ِٓ 

lafzının umûm olduğunun delili ise: ِٓ lafzı akıllılar ile ilgili hakikat olması ِٓ lafzının istifham 

cümlesinde umûm olduğunun delilidir, çünkü ِٓ lafzının akıllıların dıĢında hakikat olmasını 

gerektirici herhangi bir gerekçe yoktur. Akıllılar hakkında ِٓ lafzının hakikat ifade etmesini gerektirici 

delil dıĢında, o delilden daha güçlü bir delil olmadığı sürece akıllılar dıĢında hakikat manasını 

gerektirici herhangi bir delil yoktur.
136

 

Basrî, Mürcie‟nin dil de umum ifade eden lafızları anlattıktan sonra farklı alim ve mezheplerin 

görüĢlerini dile getirmeye çalıĢmıĢ ve bu doğrultuda dil de umum ifade eden lafızlarla ilgili olarak dil 

                                                      

134 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/215. 

135 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/216. 

136 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/216. 



34 

 

de zikredilen ismi karĢılamak için vaz‟ın gerekliliğini aktararak bu konudaki itirazlara cevap vermeye 

çalıĢmıĢtır. 

Ġtiraz; diğer büyük milletlerde de dil de umum ifade eden lafızların olması imkânsız değildir. 

Nitekim Arap milleti Ģimdiki zamandaki eylemi ifade eden ve buna özgün bir ibare vazetmemiĢ mi ya 

da altı-üstü, sağı-solu veya kefurun kokusunu ifade edecek özgün bir lafız vazetmemiĢ midir 

Ģeklindeki itiraza öncelikle kâdî Abdülcebbar‟ın bu varlıkların zahir olmadığı için Arap dilcilerinin 

bunları ifade etmesi için hâs lafızlar tayin etmediğini aktardıktan sonra Basrî kendi görüĢünü Ģu 

Ģekilde izah etmektedir; müsemmanın açıklığını ve onu ifade edecek ibareye olan ihtiyacın 

zorunluluğunu gerektiren Ģey dil de müfret olsun mürekkep olsun bir kelamın bu müsemmayı 

karĢılamak için vazedilmesidir.
137

 

Dilciler istiğrak için ve istiğrakın altındaki çoğullardan olan Ģeyler için bir hal karinesi ve 

iĢaretle beraber kullanıldığı zaman istiğraktan haber veren bir isim vaz‟ etmiĢlerdir. Bu isim istiğrak 

ifade eden has bir isim gibidir, Ģeklinde yapılan itiraza Basrî Ģöyle cevap vermektedir; kendisiyle 

istiğrakın gerçekleĢeceği bir hal karinesi veya iĢaretin bitiĢmesini, istiğrak olduğuna dair bir bilgiyi 

gerçekleĢtirecek bir Ģeyi bir ismi dilciler bilmezler, her halükârda bir yer de iĢaret var diye orada 

yakînî bilgi gerçekleĢmez. Çünkü dilcilerin manalar karĢısında isim vaz‟ etmeyi tercih etmelerinin 

sebebi, bir manayı ifade etmek için birden çok lafız kullanmaları iĢaretle ibareden delalete/lafza 

yönelmiĢlerdir. Zira iĢaretin delaletinin imkânı dar iken, ibarenin imkânının açıklığı ve geniĢliği 

sebebiyle bu varsayıma ve bu ihtiyaca rağmen zatında zahir olanı bırakmaları mümkün değildir.
138

 

Bir diğer itiraz da ise; ًو ve ٓأجّؼ١ lafızlarıyla tekidin yapılabileceğini çünkü ًو veya ٓأجّؼ١ 

lafızları diğer lafızlardan daha fazla istiğrak manasın da kullanılmaktadır. Basrî ise; ٓأجّؼ١ lafzının ًو 

lafzından daha fazla istiğrak manasından daha fazla zahir olması durumunda ya ٓأجّؼ١ lafzı istiğrak ile 

istiğrakın altındaki çoğullar arasında müĢterek bir lafız olacaktı veya müĢterek olmayacaktı bu 

durumda daha çok istiğrak ifade eden hâs bir lafız olacağını ifade etmiĢtir. ġayet istiğrakta daha hâs 

olsaydı sadece hakikat yollu istiğrakı ifade edecekti. Ġstiğrak ile istiğrakın altındaki çoğullar arasında 

müĢterek ise ve her ikisine ihtimali eĢit ise orada kapalılık bulunmaktadır.
139

 

Ġtiraz; tekid ٓأجّؼ١ lafzıyla gerçekleĢmektedir. Çünkü ٓأجّؼ١ lafzı genelde cinsin en azı için 

değil en çoğu için kullanılır. Fakat إٌبط ve َٛاٌم kelimeleri böyle değildir. Basrî böyle bir itiraza Ģu 

Ģekilde cevap vermektedir; bu durum sözün iĢtirak ile tekid edilmesine engel değildir. Nitekim ًو ve 

                                                      

137 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/209-10. 

138 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/212. 

139 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/213. 



35 

 

 lafızların, fertlerin çoğunu içerecek Ģekilde kullanımı ba‟z ve istiğrak arasında müĢterek أجّؼ١ٓ

kullanılmasına mâni değildir. Mütekellimin ًو ve ثؼط yönelik muradının dinleyene kapalı olmasına 

engel değildir. ًو lafzı ve ٓأجّؼ١ lafzı ba‟z ve istiğrak manalarında ortak kullanılabilir. Bu durumda 

müĢterek lafız olabilirler. MüĢterek lafız olduğu için dinleyen kiĢiye de konuĢan kiĢinin bundan ًو 

küllü mü kastetti yoksa ثؼط ba‟zı mı kastetti Ģeklinde zihinde bir tereddüt yaĢanmasına ihtimal 

verilebilir. Mutlak çok için kullanılıyor ancak bir karine bulunduğunda daha aza yorumlanıyor. Zira 

hâs lafız olur ve müĢterek olmaktan çıkar, sadece ekser de hakikat olmasını gerektirir, ekal de ise 

karineyle olduğu için mecaz olur.
140

 

                                                      

140 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/214. 



36 

 

1.5. Sadece Mâna Bakımından Umûm İfade Eden Lafızlar 

Basrî, mâna bakımından umûm ifade eden lafızların mutlaka bir delile dayanması gerektiğini 

ifade etmiĢtir. Bu lafızlar hem hükmü hem de illetini içerdiğini ifade eden Basrî, böyle bir durumda 

hüküm neyi içeriyorsa illettin de onu içereceğini söylemiĢtir. Mesela Hz. Peygamber (sas) kedilerle 

Lafızda Umûm 

Cem i Kipinde Umûm 

Umûm için konulmuĢ cem i lafız 

Âkil ve 
âkil 

olmayan
ları içine 

alan 
umûm 
isimler 

أٞ ٚ 
وً 
 ٚج١ّغ
lafızla

rı   

Sadece âkil veya âkil olmayana Ģamil 
olan âm isimler 

Sadece 
âkil 

olanlara 
Ģamil 
olan âm 
lafız 

istifam 
ve Ödül 
için olan 

 ْٓ ًِ  

Sadece âkil olmayanlara 
Ģamil olan âm lafız 

Âkil 
olmayanla
rın tüm 
hepsine 
Ģamil 

olanlar 

İstifham 
ve ödül 
için olan 

 ِب

Âkil olmayanların 
sadece bir grubuna 

Ģamil olanlar 

Zaman için 
olan ِٝز ve 
Mekan için 

olan ٓأ٠ 

Umûm 
olmasını 
gerektire
n baĢka 

bir isimle 
birleĢen 
lafızlar 

Bedel 
Umûm 

Nekre Ġsimler 

Nekralıkta 
ileri 

düzeyde 
olanlar 

شٟء ٚ ِؼَّٛ 
 gibi 

Nekralıkt
a daha az 

bir 
düzeye 
sahip 

olanlar 

 gibi سدً 



37 

 

ilgili;  ٕجظ إٔٙب ِٓ اٌطٛاف١ٓ ػ١ٍىُ ٚاٌطٛافبدثإٔٙب ١ٌغذ  “kedi sizin etrafınızda dolaşan hayvanlar türünden bir 

hayvandır dolayısıyla necis değildir”
141

 buyurmuĢtur. Peygamberin (sas) bu sözü ile temizliğin 

illetinin insanların birlikte yaĢayan hayvanların kastedildiği anlaĢılmaktadır. Aynı Ģekilde 

Peygamber‟in (sas) عٙب سعٛي الله صٍٝ اٌؼ١ٍٗ ٚعٍُ فغجذ “Hz. Peygamber namaz esnasında yanıldı ve sehiv 

secdesi yaptı”
142

 ifadesiyle, illetin “yanılma” olduğu anlaĢılmaktadır.
143

 

1.6. Çoğul İsimlerin Başına Gelen Elif Lâm 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî müĢtak veya camid isimlerden cem‟i lafızların baĢına ilave edilen harf-

i tarifin durumu konusunda alimler arasında ihtilaf olduğunu belirtmiĢtir. Burada müĢtak olan 

cemilerden maksat ْٛاٌّششو / müĢrikler, câmid cemî isimlerden maksat ise  إٌبط/ insanlar gibi 

lafızlardır. Buna göre Ebü HâĢim el-Cübbâî (ö. 321/933), baĢına harf-i ta‟rif اي alan müĢtak ya da 

müĢtak olmayan ismin, cins manasında olduğunu ve istiğrak ifade etmeyeceğini dile getirmiĢtir. Ebü 

Ali Cübbâî (ö. 303/916) ve bir grup fakih ise çoğul (cem‟i) kelimenin baĢına gelen harf-i tarifin cinsini 

istiğrak etmek için geldiğini ifade etmektedirler.
144

 

Basrî, dilcilerin, Ebü HâĢim el-Cübbâî ve Ebü Ali el-Cübbâî‟nin görüĢlerini aktardıktan sonra 

çoğul ismin baĢına elif lâm geldiği zaman istiğrak için vaz‟ olunmuĢtur görüĢünü savunanların 

delillerini Ģu Ģekilde sıralamaktadır: 

 insanlar lafzının istiğrak ifade etmiyor ise, bu lafız ile kastedilen bir kısım insanlar mı / إٌبط  .1

ya da hepsi mi Ģeklindeki iki ihtimalli durumu beyan etmek için ٍُٙو lafzı ile istiğrak ettiği 

söylenilmektedir. Bu durumda ٍُٙإٌبط و ibaresindeki ٍُٙو tekit için değil beyan için ifade edilmiĢ 

olmaktadır. ġafak lafzı da onun hem beyaz hem de kırmızı renkte olduğunu ifade eder. Dolayısıyla 

“Ģafağı gördüm” diyen birisinin ardından “kırmızı Ģafağı gördüm” demesi sözünü tekit için değil 

beyan için söylemiĢ olacaktır. Çünkü tekit, müekkedin aynı hal üzere kalması, sadece ona pekiĢtirme 

ve anlamı güçlendirme manası vermesi demektir. Beyanda böyle bir durum söz konusu değildir. Orada 

mübeyyenin kapalı veya mücmel bir durumunu ortaya koyma vardır.
145

 

 sözü insan cinsinden varlıklar gördüğünü ifade eder. Ġstiğrakı ifade etmez. Ġstiğrakı سأ٠ذ ٔبعب .2

ifade etmesi için إٌبط Ģeklinde elif lâmlı gelmesi gerekir. Çünkü elif lâm‟ın 3 fonksiyonu var, ya 

istiğrak için gelir ya marifelik nekralık için ya da cins için gelir. Zira elif lâmsız cins isim olmaz. ٔبعب 

                                                      

141 Tirmizî, Tahâret 69. 

142 Musannaf Abdurrezzâk, Salat 269. 

143 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/208. 

144 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/240. 

145 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/240. 



38 

 

lafzı elif lâmsız geldiğinde çoğulu dolayısıylada üç ya da daha fazla insan gördüğünü ifade eder ama 

.Ģeklinde elif lâm takısı ile geldiğinde insan cinsinden kim varsa hepsini ifade eder إٌبط
146

 

3. Elif lâm takısının ahdi tarif ve cinsi tarif anlamında olduğunda umûm manasını ifade eder. 

Basrî burada cins için olan harf-i tarif ile ahd için olan harf-i tarifi kıyaslamıĢtır. Ona göre bu iki elif 

lâmın her ikisi de umûm ifade etmektedir. Bunun bir ismi de ahd-i zihnî olan harf-i tariftir. Mesela 

biriyle konuĢurken kendi zihnin de ve konuĢtuğu kiĢinin zihninde mevcut olan insanlardan 

bahsederken سجبي kelimesini kullanmaktadır. Bu iki kiĢinin de zihninde bu adamlar belli kimselerdir. 

Sonrasında bunlardan biri ءٟٔ اٌشجبيجب  Ģeklinde bir cümle kullanılmaktadır. ġöyle ki kastedilen adamlar 

adeta “hani Ģu konuĢtuğumuz adamlar var ya, iĢte onlar” diyerek “ahd-i zihni” Ģeklinde bütün o 

adamlar anlaĢılmaktadır. Netice olarak burada da istiğrak kastedilmektedir.
147

 

Basrî, Ebü HâĢim el-Cübbâî‟nin de iddiası olan, baĢına elif lâm takısı alan müĢtak ya da câmid 

isimlerin cins manasında olduğunu ve istiğrak ifade etmediği görüĢünü benimseyenlerin delillerini 

Ģöyle sıralamaktadır: 

1- KiĢi جّغ الأ١ِش اٌصبغخ “vali kuyumcuları topladı” dediğinde dünyadaki bütün kuyumcuları 

toplamıĢ olması akla gelmemektedir. Bundan akla gelen belli bir cins kuyumculardır. Basrî ise böyle 

bir delilin uygun olmadığını ifade ederek, burada kastın ülkesindeki ya da memleketindeki 

kuyumcular olduğu net ve açıktır. Çünkü اٌصبغخ / “kuyumcular” lafzı her ne kadar lafız olarak tüm 

dünyadaki kuyumcuları kapsamıĢ olsa da dünyadaki bütün kuyumcuları toplamanın zor olması 

sebebiyle bu kiĢinin zaten bu lafzı kullandığında istiğrak manasını irade etmediği anlaĢılmaktadır.
148

 

2- Harf-i ta‟rîf cins için kullanıldığında istiğrak anlamına geldiğinde, ahd için kullanıldığında da 

mecazî anlam ifade etmesi gerekir. Çünkü ahd için olan harf-i ta‟rîf ile cinsin bir kısmı murat edilir. 

Basrî, cins lâm-ının marifeliği gerektirdiğini, en çok kullanılan manaya yorumlanmasını dile 

getirmektedir. Eğer ahd manası varsa isim ahd manasına göre yorumlanır. KonuĢan kiĢi ile dinleyen 

kiĢi arasında ahd manasını önceden biliniyorsa ve burada bir yorumlama mevcutsa mecaz söz konusu 

olamaz. Zira mütekellim ile dinleyen arasında ortak bir bilindik mana yoksa cins manaya yorumlanır. 

Nitekim bu durumda en iyi bilinen cins manasıdır. Dilciler, elif lâm ismin baĢına geldiği zaman buna 

ahid manası verilerek bilinen bir belirlilik kazandırıldığını ifade ederler. ػٕذن ِٓ sorusu, yanında 

bulunan âkil varlıkların tümünü sorduğu anlaĢılmaktadır. Burada soruda ifade edilen âkil varlıkların az 

veya çokluğu umûm olmasını değiĢtirmez. Soruda ifade edilen az ise azı sormuĢtur, çok ise çoğu 

                                                      

146 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/241. 

147 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/241. 

148 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/242. 



39 

 

sormuĢtur. ġöyle ki kesret veya kıllet olması mecaz olmasını gerektirmez. Elif lâmlı ismin ahd 

manasına yorumlanması sadece bir karineye ihtiyaç duyar ki bu karine de ahiddir.
149

 

3- Lafzın baĢına gelen harf-i ta‟rîf isme marifelik anlamı katmaktadır. Mesela, سجبي sözü istiğrak 

ifade etmeyen bir erkekler topluluğunu ifade etmektedir. سجبي lafzının istiğrak manasına geldiğini 

nereden çıkardınız Ģeklinde yapılan bir itiraza karĢı Basrî, elif lâmın marifelik ifade etmesi, istiğrak 

ifade etmesinin önünde bir engel olmadığını dile getirmiĢtir. Hem tarif ve hem de istiğrak manası 

muayyen olmayan bir cüz‟e hamledildiğinde bu tarifin manası bozulur. Çünkü burada dile getirilen 

muayyen olmayan cüz meçhuldür. Bu durumda elif lâm cins manası ifade eder. Zaten اٌشجبي kelimesi 

elif lâm gelmeden önce de cins mana ifade ediyordu. Burada ifade edilen mana elif lâm gelmeden 

önce de vardı.
150

 

Ebü HâĢim el-Cübbâî, vaîd ile ilgili olarak Kur‟an‟dan Ģu ayeti delil getirmektedir:  ٚإْ اٌفجبس

”Ģüphesiz günahkarlarda cehennemdedirler“ ٌفٟ جذ١ُ
151

 bu ayette günahkarların günahları sebebiyle 

cehennemde olduklarını ifade eder. Aslında اٌفجبس kelimesi âm bir lafızdır. Nitekim bütün kötü 

adamların cehennemde olduğu anlamına gelmektedir. Ama kendisi, bunların günah iĢledikleri için 

cehennemde olduğunu söylemiĢtir. Burada اٌفجبس lafzının istiğrak manasına almadığını, ancak günahkâr 

olması yönüyle istiğrak ifade ettiğini söylemektedir. Dolayısıyla bu da kendisinde günah bulunan 

herkesin cehenneme girmesini gerektirir.
152

 

Basrî muzaf cemi lafızla ilgili de ج١ذ ص٠ذػ  sözünde olduğu gibi muzaf olan cemi lafza ًو lafzıyla 

tekid edilmesi mümkün olduğu için istiğrak ifade ettiğini söylemiĢtir.
153

 ġöyle ki ػج١ذ ص٠ذ tamlamasına 

 lafzı eklenmek suretiyle tekid anlamı verildiği için ve mutlak olarak zeydin kölelerinden herhangi وً

birisi istisnâ yapılabildiği için istiğrak ifade ettiği anlaĢılmaktadır. 

1.7. Başına Elif Lâm Gelmeyen Çoğul Lafızlar 

Basrî, baĢına elif lâm gelmeyen çoğul lazıflar ile ilgili olarak Ebü Ali el-Cübbâî, Ebü HaĢim 

el-Cübbâî ve Ebü‟l-Hasen el-Kerhi‟nin görüĢlerini aktarmaktadır. Ebü Ali el-Cübbâî, ...ٚاٌغبسق ٚاٌغبسلخ 

“hırsızlık yapan erkekler ve kadınlar”
154

 ayetinin bütün hırsızları istiğrak ettiği görüĢünü 

benimsemiĢtir. Ebü HâĢim el-Cübbâî ise, bu ayetin cins ifade ettiğini, istiğrak ifade etmediğini dile 

                                                      

149 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/242. 

150 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/242. 

151 Tekvîr 81/14. 

152 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/244. 

153 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/244. 

154 Mâide 5/38. 



40 

 

getirmektedir. Ebü‟l-Hasen el-Kerhi bu ayet hakkında Ģöyle demiĢtir: Bu ayet mücmel kabilindendir, 

umûmuyla delil getirmek caiz olmayacağını çünkü bu ayette hüküm birçok manayla iliĢkilidir. Ayette 

geçen sârik/hırsız lafzı manaların hepsini kapsamına almadığı gibi onları ifade edici de değildir. 

Çalınan Ģeyin miktarı ve hırz altında bulunması gibi hususlar hükmün iliĢkili olduğu manalardandır. 

Dolayısıyla bu ayet salât, zekât, savm vb. kelimeler gibi olmaktadır. Nitekim bunların hükmü de 

birçok mana ile iliĢkilidir ve bu isimler lügatte söz konusu manaları ifade etmek için vaz olunmuĢ 

değildir.
155

 

Ebü HâĢim el-Cübbâî görüĢünü Ģöyle izah etmektedir, baĢına elif lâm almıĢ müĢtak tekil isim 

cinsi istiğrak ifade etmiĢ olsaydı tek bir lafız olmasına rağmen ج١ّغ ve ًو lafızlarıyla tekid edilebilirdi 

tıpkı ِٓ lafzı gibi ٗوً ِٓ دخً داسٞ أوشِز sözündeki ِٓ lafzı gibi ج١ّغ ve ًو lafızlarıyla tekid 

edilebilecekti. Halbuki baĢına elif lâm takısı alan müfret müĢtak isim bu Ģekilde tekidlenemez. Zira 

kiĢinin ْٛجبءٟٔ اٌشجً أجّؼ “adam cinsinden kim varsa hepsi bana geldi” gibi bir kullanım yanlıĢtır. 

Buradaki ًاٌشج lafzını cins isim olarak alınırsa adam cinsinden hepsi bana geldi anlamı verilebilir ama 

yine de bu kullanım doğru olmaz. ٍُٙسأ٠ذ الإٔغبْ و “insanın hepsini gördüm” ve ٓسأ٠ذ الإٔغبْ إلَّ اٌّؤ١ِٕ 

“müminler hariç insanı gördüm” Ģeklinde ki kullanımlar da doğru değildir.
156

 Buradaki ْلإٔغب lafzı cins 

değil de âm olarak ele alındığında böyle tasarrufların yapılması uygun olur. Nitekim Allah‟ın  ْٚاٌؼصش إ

ayetindeki الإٔغبْ ٌفٟ خغش إلَّ اٌز٠ٓ إِٓٛا
157

 Ģeklinde gelen kısım insanlardan istisnâ yapılmıĢtır إلَّ اٌز٠ٓ إِٓٛا 

ki böyle bir istisnâ mecazdır. ْالإٔغب cins ise normal Ģartlarda َّإل ile istisnâ yapılamaz çünkü ْالإٔغب 

lafzının umûm olması gerekir cins değil dolayısıyla böyle bir istisnâ mecazdır.
158

 

Basrî‟ye göre baĢına elif lâm almıĢ müĢtak cins isim de istiğrak ifade eder. ْالإٔغب lafzının cins 

olması istiğrak edilemez anlamına gelmediğini bunun umûm ifade ettiği için istisnâ da yapılabileceğini 

dile getirmektedir. Allah‟ın ٚاٌؼصش إْ الإٔغبْ ٌفٟ خغش إلَّ اٌز٠ٓ إِٓٛا ayetinde ْالإٔغب kelimesi mecazdır. 

Çünkü buradaki insan kelimesi gayri muttariddir yani geçiĢken değildir.
159

 Bu ayet çerçevesinde Ebû 

Ġshâk eĢ-ġîrâzî Ģöyle demektedir; Cins isim elif lâmla marife kılındığı zaman umûm ifade eder, elif 

lâmın cins için olduğunun delili Allah‟ın Ģu ayetidir ٌفٟ خغشبٚاٌؼصش إْ الإٔغ ْ  “asra yemin olsun ki insan 

hüsrandadır.” Hangi insan diye sorulduğunda kendisine insan denilen bütün varlıklar akla geliyor, 

burada çoğulu istisnâ yaptı ve dedi ki; إلَّ اٌز٠ٓ ءإِٛا yani burada insan lafzında istisnâ getirdiği zaman 

onun istisnâyı getirdiği Ģey çoğul oldu, çoğulu istisnâ yaptı ve bu da insan lafzının istiğrak ifade eden 

cins olduğunu gösterir. ْبالإٔغ  tek bir insan denilirse ِٓإلَّ اٌز٠ٓ ءا olması gerekirdi iman eden demesi 

                                                      

155 Cessas, el-Füsûl, 1/68. 

156 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/244. 

157 Asr 103/1-3. 

158 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/244. 

159 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/244. 



41 

 

gerekirdi ama إلَّ اٌز٠ٓ ءإِٛا “iman edenler hariç” insan eğer umûm manada olmasaydı kendisine insan 

denilen bütün fertleri kapsamasaydı onun içerisinden çıkarttığı fertlerde tekil olurdu. Basrî böyle bir 

itiraza Ģöyle cevap vermektedir; Ģayet ْلإٔغب lafzı hakikat olsaydı muttarid olacaktı yani hakikatten 

mecaz türetilir ama mecazdan mecaz türetilmez tıpkı asla kıyas yapılır ama kıyasa kıyas yapılmaz. 

ġöyle bir yorumda bulunulması da muhtemeldir. Hüsrana uğrama bütün insanların ayrılmaz vasfıysa 

müminler hariç bütün insanların ayrılmaz vasfı olduğundan bu gibi istisnâ mümkün hale gelmektedir. 

Çünkü bunu lazımi bir vasıf haline getirdi yani illet/gerekçe haline getirildiyse bu umûm halini alır.
160

 

Buna benzer bir delili de Cessâs Ģu ifadelerle dile getirmektedir; Hz. Osman altı ayda çocuk 

doğuran kadını recmetmek istedi. Ġbn Abbâs dedi ki: “ġayet o kadın Allah‟ın kitabına (tutunarak) 

sizinle tartıĢırsa bende sizinle tartıĢırım. Allah: „Onun (anne karnında) taĢınması ve sütten kesilme 

süresi otuz aydır ve onun sütten kesilmesi de iki yıl içinde olur‟
161

 buyurmuĢtur. Böylece hamileliğin 

altı ay olabileceği ortaya çıkmaktadır.” O, lafzın umûmunu delil gösterdi. Çünkü ayetteki “insan” lafzı 

bu konuda tüm fertlerini kapsayan bir cins isimdir. Hz. Osman onun görüĢünü kabul etti ve gösterdiği 

delilin doğruluğunu fark edince (kendi görüĢünden vazgeçip) onun görüĢünü benimsedi.
162

 

 lafzı istiğrak ifade etmiyor ise muayyen olmayan mutlak bir ferdi yani herhangi bir ferdi الإٔغبْ

ifade ediyor demektir. Böyle bir durum da ْالإٔغب kelimesini marife olmaktan çıkarma söz konusu olur. 

Çünkü ََّال lâm tek tek fertlerin marifeliğini değil cinsin marifeliğini gerektirir. Bu anlamın zaten 

baĢına elif lâm gelmeden önce de isimden elde edilen bir mana olduğunu dile getirmiĢtir. Çünkü  سأ٠ذ

 herhangi bir insan gördüm dediğinde insan cinsinden tek bir fert gördüğünü söylemiĢ olduğunu إٔغبٔب

ifade etmiĢ olursun. Tıpkı ْسأ٠ذ الإٔغب dediğinde de insan türünden herhangi birisini gördüğünü dile 

getirmiĢ olursun. Basrî yukarıda aktarılan görüĢ hakkında Ģunları dile getirmektedir; kiĢinin ْسأ٠ذ الإٔغب 

insan gördüm cümlesindeki ْالإٔغب kelimesi ancak konuĢan ile dinleyenin bilip tanıdığı daha önce 

aralarında zikri geçtiği insan hakkında söylenilebilir. Bu durumda ْسأ٠ذ الإٔغب sözü ancak daha önce 

kendisi hakkında zikri geçen dinleyen ve konuĢanın bildiği bir insan hakkında geçerli olur veya 

söylenilebilir. Ġnsan kelimesinin hükmü bütün insanlarda yaygın bir biçimdedir. Ya insan lafzı 

illetlendiği için veya zecir ifade ettiği için veya buna benzer Ģeylerden dolayı bir umûmluk vasfı 

kazanır, bundan sonra cins murat edilir ve cinsin istiğrakı kastedilir. Ġstiğrakı gerektirici bir manasının 

kendisine bitiĢmesinden dolayı artık ْالإٔغب lafzıyla cins ve istiğrak murat edilmiĢ olur.
163

 

                                                      

160 Basri, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 244-45. 

161 Ahkâf, 46/15. 

162 Cessâs, el-Füsûl, 1/106. 

163 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/245. 



42 

 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebü Ali el-Cübbâî‟den Ģöyle bir görüĢ rivayet etmiĢtir; KiĢinin َّسأ٠ذ سجبل 

sözü hikmet açısından istiğraka yorumlanır demiĢtir. Ebü HâĢim el-Cübbâî‟ye göre ise َّسأ٠ذ سجبل 

cümlesi istiğraka yorumlanmaz. Bilakis mücerret ya da mutlak olduğunda üç ve fazlasına 

yorumlanır.
164

 

Ebü HâĢim el-Cübbâî görüĢünü Ģu Ģekilde delillendirmektedir; سجبي lafzı erkekler topluluğunu 

ifade eder. سجبي lafzı çoğul ifade eder ve bu durumda çoğulun manası üç ve daha fazlasında mevcut 

olur. َّاظشة سجبل Ģeklinde hitap edildiğinde bu kiĢi de üç tane adamı dövdüğünde, adam dövme niteliği 

kiĢide gerçekleĢmiĢ olur. Böylece o kiĢiden beklenen eylem de düĢmüĢ olur. Nitekim o kiĢiye أدخً اٌذاس 

denildiğinde kiĢi de konağın kapısından adım attıysa, bu kiĢiye ًاٌذاخ giren vasfı eklenebilirdi. Böyle 

bir durum bu kiĢinin yükümlülüğünü düĢürmüĢ olur. BaĢına elif lâm gelmeyen çoğul isim istiğraka 

yorumlansaydı bulunduğu yerde istikrar bulmamıĢ bir kullanım olurdu ve mana tam olmazdı. Eğer 

 kelimesi bir adetle sınırlandırılsa her zaman o adetin üzerinde bir insan sayısının bulunması سجبي

mümkün hale gelir.
165

 

Ebü Ali el-Cübbâî, kiĢinin َّسأ٠ذ سجبل sözü hikmet açısından istiğraka yorumlanır görüĢüne 3 

delil getirmiĢtir: 

 lafzı, yalın halde baĢına elif lâm almamıĢ cem‟i bir lafzın istiğraka yorumlanması lafzın سجبي -1

bütün hakikatlerine Ģamildir. سجبي kelimesinin bütün hakikatlerine yorumlamak yani istiğrakına 

hükmetmek onu bir kısmına yorumlamaktan daha doğrudur. سجبي kelimesi müĢterek isimden farklıdır. 

Çünkü müĢterek isim aynı anda her iki manaya birden yorumlanamaz. Zira müĢterek lafızda isim 

muhtemel olan her iki mananın da hakikat olmadığı bir alandır. Her iki anlam da hakikat olarak 

muhtemeldir ama hiçbir zaman iki manayı aynı anda içermez. Bu sebeple her iki mananın toplamında 

hakikat olmaz. سجبي ve ٔبط kelimesi hakikat manasıyla çoğalan bütün fertlerini ifade etmektedir.
166

  

2- Ebü Ali‟nin سجبي sözünden maksadı üç, dört ve bütün adetlerde geçerli olduğunu ifade etse de 

Basrî bunu kabul edilemez olarak görmektedir. Çünkü سجبي kelimesi adet gözetilerek vaz‟ edilmiĢ bir 

lafız değildir. Dolayısıyla üç, dört ve beĢ denilemez. Zira cem‟i kelimede adedi belirtme manası 

yoktur. Ebü Ali el-Cübbâî‟nin, “سجبي kelimesini istiğrak manasına hamledersem bütün hakikatleri ile 

onu yorumlamıĢ olurum çünkü hakikat tektir o da çoğuldur” Ģeklinde söylem geliĢtirmesi ile bu durum 

çeliĢmektedir. Basrî burada Ebü Ali Cübbâîyi eleĢtirmekte ve Ģöyle demektedir; سجبي lafzı hem en az 

düzeyde de olsa cem‟i manasının bulunduğunu kabul etmekte hem de kendisinde hakikat barındıran 

                                                      

164 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/246. 

165 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/246. 

166 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/246. 



43 

 

her Ģeye bu ismin hamledilmesi gerektiğini söylemektedir. Dolayısıyla bu bir çeliĢkidir. Çünkü en 

düĢük cemi manası üçtür.
167

 

3- Ebü Ali Cübbâî‟ye göre bir kiĢi nekre bir cem‟i ile nesnenin sadece bir kısmını irade ettiği 

zaman, böyle bir manayı kastettiğini bir karine ile mutlaka beyan etmesi gerekirdi. Nekre cemilerin 

cüz/ba‟z manasına hamledilmesi batıldır. Dolayısıyla nekre cemilerde istiğrak manası sabittir. Basrî, 

Cübbâî‟nin bu görüĢüne Ģöyle itiraz etmiĢ ve Ģayet kiĢi nekre cem‟i ile ًو yani tüm bireyleri kastetmiĢ 

olsaydı bunu ifade ederdi, demiĢtir. Cübbâî‟ye hitaben; “sen ba‟z/cüz‟ için karine istersen biz de ًو 

için karine isteriz” ifadesini kullanmıĢtır. Basrî sık sık tekrarladığı karine ifadesini burada da dile 

getirmiĢ ve nekre cemilerin üç olarak kabul edilmesini iddia edenlere karĢın, o halde ًو yani tümünün 

kastedildiğinde de bunun mutlaka beyan edilmesini söylemiĢtir. Buradan maksat ba‟zdır Ģeklinde bir 

beyan gerçekleĢtiği için üçe yorumlamakla emrin hükümlülüğü düĢer. Mutlak kelam buna delalet 

etmediğinde kiĢinin böyle bir sözü beyan etmesi gerekir.
168

 

4- Ebü Ali el-Cübbâî, eğer cem‟i kipinin en azı/akallü‟l-cem‟ üç diye yorumlanırsa, bu durumda 

nekre cem‟i lafzın hangi üç olduğu bilinemez, demiĢtir. Basrî ise bu görüĢe karĢı çıkmıĢ ve eğer nekre 

cem‟i lafızların hükmü üç ile kayıtlanırsa, belirli bir üç olmasa bile belirli bir fiile yorumlanmıĢ olur. 

Mesela, Adamları dövmesi emredilen kiĢinin üçten fazla adam dövmesinin mümkün görülemeyeceği 

Ģeklindeki itiraza Basrî Ģöyle cevap vermektedir; üçten fazla adam dövme eyleminin zorunlu 

olmamakla beraber evet mümkün olduğu görülmektedir. Dövme yükümlülüğünün düĢmesine gelince, 

kiĢi sadece üç kiĢiyi dövmekle adamları dövdü Ģeklinde nitelendirilebilir. Üçten daha fazlasını 

dövmesinin imkânı ile ilgili olarak nekre çoğulun içinde böyle bir mana bulunmaktadır. Bu tıpkı  ًأدخ

 ifadesinde, kiĢi konağın kapısından adımını attığında o kiĢiden konağa girme yükümlülüğünün اٌذاس

düĢmesi gibidir. Bu kiĢi konağın iç kısımlarına girme imkânı olsa bile kapıdan ayağını attığında bu 

kiĢi konağa girmiĢ olur.
169

 

Basrî, Kâdî Abdülcebâr‟ın ders esnasında Ebü Ali Cübbâî‟nin “إفؼٍٛا” lafzının istiğrak ifade 

ettiğini ama nedense َّسأ٠ذ سجبل ifadesinin ise istiğrak etmediğini dile getirmiĢ ve kendi görüĢünü de 

hocası Kâdî Abdülcebbâr‟ın sözüyle destekleme yoluna gitmiĢtir. 

Basrî‟ye göre, إفؼٍٛا sözünü söyleyen kiĢinin mutlaka öncesinde bir isim zikretmesi gerekir. Bu 

isim istiğrak ifade ediyorsa bu cem‟i istiğraktır, Ģayet bu isim istiğrak ifade etmiyorsa istiğrak etmiyor 

anlamına gelmektedir. Mesela إفؼٍٛا lafzının faili eğer إٌبط ise إفؼٍٛا kelimesi de istiğrak manasına 

yorumlanır. Eğer istiğrak ifade etmiyorsa cem‟i münekker gibi istiğraka yorumlanamaz. Üç ve daha 

                                                      

167 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/247. 

168 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/247. 

169 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/247. 



44 

 

fazlasına yorumlanır. Çünkü bir kiĢinin sadece bir Ģahsa إفؼٍٛا وزا وزا demesi de mümkündür. 

Dolayısıyla böyle bir kullanım, erkek cinsinden tüm fertleri kapsamaz.
170

 

1.8. Cem’i Kılletin Mahiyeti 

Cem‟i kıllet, çoğul kipte gelen bir lafzın ifade ettiği en az sayı demektir. Arap dili alimleri 

adet/sayılarını inceledikleri bu meseleyi “cem-i killet” ve “cem-i kesret” Ģeklinde iki baĢlık altında ele 

almıĢlardır. Buna göre cem-i killetin sayı değerini üç ile on arasında; cem-i kesretin sayı değerini ise 

on ve daha yukarısı olarak belirlemiĢlerdir.
171

 

Basrî, bu meselede cem‟i kavramıyla neyin ifade edildiğini ve cem‟i ifade eden lafızların 

mahiyetini inceleyeceğini ifade etmiĢtir. Ona göre cem‟i/جّغ (çoğul) kavramı sözlükte “bir Ģeyi diğer 

bir Ģeye eklemek” demektir. Dilcilere göre cem kavramı hâs lafızları ifade eder.  جّبػخ veya سجبي 

Ģeklindeki kelimeler üç ve daha fazlasını da ifade eder. Çünkü سجبي ve جّبػخ kelimeleri tesniye/iki ile 

nitelenemez. Zira Arap dilinde ٓسأ٠ذ سجبلَّ إص١ٕ “iki tane adamlar gördüm” ve ٓٚجّبػخ سج١ٍ “iki adam 

topluluğu gördüm” Ģeklinde söylenemez. Ama سأ٠ذ سجبلَّ صلاصخ “üç adam gördüm” ve جّبػخ سجبي 

“erkekler topluluğu gördüm” Ģeklinde ifade edilebilir.
172

 

Cem‟i lafzın iki anlamına da geldiğini söyleyenler Ģu ayeti delil getirmiĢlerdir: 

﴿ َٓ ََّٰ ع١ٍَُۡ َٚ ۥُٚدَ  دَا ِٙذ٠ِٓ إرِۡ  َٚ ُۡ شََٰ ِٙ ِّ وَُّٕب ٌذُِىۡ َٚ  َِ ۡٛ مَ ٌۡ ُُ ٱ ِٗ غََٕ ذَشۡسِ إرِۡ ٔفَشََذۡ ف١ِ ٌۡ ِْ فِٟ ٱ ب َّ ﴾٠ذَۡىُ  

“Dâvûd ve Süleyman bir zamanlar, (zarar görmüş) bir ekin konusunda hüküm veriyorlardı. Bir 

topluluğun koyun sürüsü, geceleyin başı boş bir vaziyette bu ekinin içine dağılıp ziyan vermişti. Biz de 

onların hükmüne tanık idik.”
173 

Ayette iki kiĢiden bahsedilmesine rağmen, sonundaki ٌُّٙذى çoğul zamiri ile ifade edilen 

durum, cemilerin tesniye ifade ettiğine delil olarak sunulmaktadır. Basrî ise, böyle bir zamir ile ifade 

edilen siyakın hakikatte “cem‟i lafızların tesniye ifade etmesi” değil, aksine dilin bir mecazı olarak 

kabul edilmesi gerektiğini ifade etmiĢtir.
174

 Burada cemi lafızdan ancak konuĢanın muradı 

doğrultusunda tesniye kastedildiği anlaĢılır ki, zaten müfessirler bu zamirden tesniye murat edildiğini 

ifade etmiĢlerdir. Farklı bir yorum olarak da zamirin cemi olduğunu, zaten “hükümlerine” diye 

ifadenin muhataplarının sadece Hz. Dâvud ve Hz. Süleyman olmadığı, aksine hükme konu olan davalı 

                                                      

170 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/248. 

171 Ebu‟l-Feth Ġbn Cinnî el-Mavsılî, el-Luma‟ fi‟l-Arabiyye, thk. Fâiz Fâris (Küveyt: Dâru‟l-Kütübi‟s-Sekâfiyye, 2010), 171. 

172 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/248. 

173 Enbiya 21/78. 

174 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/248. 



45 

 

kimselerin de bu zamir ile ifade edildiği söylenmiĢtir. Hatta bazı kimselerin ısrarla tesniye olması 

gerektiğini savunarak, zamiri ٌذىّّٙب Ģeklinde tesniye okudukları da rivayet edilmiĢtir.
175

 

Cem‟i lafzının tesniyeyi de kapsadığını iddia edenler, Hz. Peygamberin  فٛلُٙ جّبػخالَّصٕبْ فّب  “iki 

ve fazlası cemaati teĢkil eder” sözünü delil olarak sunmaktadırlar. Bu durumda onlara göre iki ve 

fazlası cemaat demektir. Basrî, bu hadisin ne hükmen ne de sebep olarak bunu ifade etmediğini ifade 

ederek, hadisteki جّبػخ lafzından kastın “iki kiĢinin kendileriyle cemaat namazının gerçekleĢmesi” 

kastedildiğini söylemiĢtir. Dolayısıyla iki kiĢi bir araya gelirse cemaat olur ve namazlarını cemaatle 

eda ederler demektir. Hatta bu hadis asıl itibariyle, burada hakikaten böyle değil hükmen böyle olduğu 

ifade edilmektedir. Çünkü Peygamberin sözü lügavi ismi öğretmeye değil ismin ifade ettiği hükmü 

öğretmeye yorumlanır. Tesniye lafızlarının Ģeriat açısından çoğul ifade etmediğini ve burada Hz. 

Peygamberin cemi lafızların üç ve daha fazlasını ifade ettiği dile getirilmiĢtir. 

Cem‟i lafzın tesniyeyi kapsadığını iddia edenlerin, cem‟i kavramı için yapılan “çoğul isim, bir 

varlığın diğer bir varlığa bitiĢtirilmesini ifade etmektedir” tanımından hareketle bunun üç olabileceği 

gibi iki de olabileceğini söylemiĢlerdir. Basrî ise bu iddiaya, اعُ اٌشجبي ِٛظٛع ٌٍجّغ erkekler ismi çoğul 

manaya vaz‟ edilmiĢtir. Bir siyakta meydana gelen mana diğerinde de gerçekleĢir Ģeklinde bir 

zorunluluk yoktur. سجبي ismi üç ve daha fazla erkeğin bir arada toplanmasını ifade ettiği için aynı 

lafzın iki kiĢinin bir araya gelmesini de ifade etmesi gerekmez.
176

 

1.9. Müzekker ve Müenneste Umûm 

Basrî, umûm hitap eden lafızların biri müzekker biri müennes biri de her ikisine Ģamil olmak 

üzere üç çeĢit olduğunu söylemiĢtir. Bunlardan biri sadece erkeklere özgü سجبي, diğeri de sadece 

kadınlara özgü olan ٔغبء kelimesidir. Hem erkeklere hem de kadınlara Ģamil olan umûm ifadeler ise iki 

çeĢittir. Bunlardan biri içerisinde erkeklik ve diĢiliğin beyan edilmediği ِٓ lafzıdır.  Bu lafız mutlak bir 

anlam ifade eder ve kapsamına hem erkek hem de kadınlar girebilir. Ancak özel bir delil bulunduğu 

durumlarda o delil doğrultusunda ya sadece erkeği ya da sadece kadını ifade etmesi de mümkündür. 

Mesela لبِٛا lafzının kapsamına kadınlar da girer lakin bu konuda iki farklı görüĢ ileri sürülmüĢtür, 

birincisi; لبِٛا gibi umûm lafızların kapsamına kadınlar ancak bir delil veya karineyle girebilirler. 

Nitekim çoğul müzekker lafızlar, çoğul müennes lafızlardan farklıdır. Müzekker lafızları ifade 

edebilmek için özel kipler olduğu gibi, müennes cemi kipini de ifade etmek için mahsus, özgün kipler 

vardır çünkü çoğul denilen Ģey özünde tekin/birlerin birbirine eklenmesidir. َلب lafzımız müzekker bir 

ferdi ifade ettiği malumdur. لبِٛا lafzımız bu müzekker mananın katlanmasını ifade eder ve 

                                                      

175 Cârullah ZemahĢerî, Tefsîru‟z-Zemahşerî el-Keşşâf (Beyrut: Dâru‟l-Kitâbu‟l-Arabî, 1986), 3/128. 

176 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/248. 



46 

 

müzekkerdir, müzekkerliği değiĢmez. Ġkincisi; bu tür ifadelerin yani لبِٛا lafzının zahiri genelde erkek 

ve kadınları birlikte ifade eder. Zira erkeklik ve kadınlık bir araya geldiğinde müzekkerlik baskın olur. 

Basrî bu genel kaideden maksadın bir insan müzekker ve müennesi ifade etmeyi istediğinde müennes 

lafızda değil müzekker lafızda bu meramını ifade eder. Basrî, لبِٛا lafzının zahirinin müennes ifade 

edeceğine yönelik bir karine bir delil bulunmadığını dile getirmektedir.
177

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      

177 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/250. 



47 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. BASRÎ’DE ÂM LAFZIN TAHSİSİ 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, âm kısmını tamamladıktan sonra husûs konusunu ele almıĢtır. Zaten 

âm ve hâs ana baĢlığının giriĢinde bu kısım ve mahiyetlerini açıklayacağını kısa bir bölüm fihristi 

Ģeklinde vermiĢti. 

2.1. Husûsun Tanımı ve Mahiyeti 

Âm ve hâs konusu usûl eserlerinde birlikte ele alınarak incelenmiĢtir. Basrî de meseleyi ana 

baĢlıkta umûm ve husûsun mahiyeti Ģeklinde belirtmiĢ ve ilk önce âm, ardından da hâs konusuna 

girmiĢtir. 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, hâssı Ģöyle tanımlamıĢtır: Hâs ya da husûs ٚظغ ٌشٟء ٚادذ “tek bir Ģey 

için vaz‟ edilmiĢ lafızdır.”
178

 Zaten önceki bölümde de görüldüğü üzere Ġslam hukukçularının hâs için 

yaptıkları tanımlarda herhangi bir görüĢ farklılığı mevcut değildir.
179

  rneğin; ثغذاد  veya اٌجصشح 

isimleri hâs lafza örnek olarak verilebilir. Dilde kullanılan “mahsus hitap” sözü, konuĢanın maksadının 

lafzın vaz‟ edildiği içerikten sadece bir kısmı demektir. ġöyle ki “bu kelam mahsustur” sözünden 

anlaĢılan mana, “bu lafızla tüm mana değil, sadece bir kısım durumlar kastedilmiĢtir” demektir. 

Dolayısıyla sözü söyleyen kiĢi bu sözüyle sadece mananın bir kısmını kastetmiĢtir. Basrî, fıkıh usûlün 

de “hâs” için “mahsûs” ifadesinin pek kullanılmadığını söylemiĢtir. Husûs veya tahsis ifadesi daha çok 

umûm ile kullanılır ki, bu da âmmın tahsisi Ģeklinde bir tasavvuru vardır. Mesela “falan kimse umûmu 

tahsis etti” denilir. Umûm sadece bazı fertler için kullanıldığında tahsis edilmiĢ demektir. Umûmu 

tahsis etme sözü, bazen mecaz anlamında da kullanılmaktadır. Zaten mecaz olduğu durumlarda, eğer 

umûmu tahsis etmiĢse, bunu mutlaka ya belirtmiĢtir ya da okuyucunun anladığı manada bir umûmun 

tahsisi söz konusudur.
180

 

Tahsis ise; Basrî bunun bazen sözlük bazen de örfi anlamda kullanıldığını ifade etmiĢtir. 

Sözlük anlamında kullanıldığında, lafzın içerdiği anlamlardan olan fiil, fail veya zarf kısmından 

bazısının mana dıĢı kaldığı söylenebilir. Basrî‟ye göre “nesh” konusu da tahsis konusu içerisinde 

iĢlenmesi gerekir. Nitekim nesih de hitabın içeriğinden bir kısmının, hitabın kapsamından çıkarılması 

demektir. Tahsisin örfi kullanımının ise nesih gibi olduğunu bunun ya hükümle birlikte zikredilmesi 

ya da zaman bakımından daha sonra istisnâ edilmesi Ģeklinde gören Basrî bunu farazî örneklerle izah 

                                                      

178 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/251. 

179 KrĢ. ġa‟bân, İslam hukuk ilminin esasları, s. 311; Koca, İslam Hukuk Metodolojisinde Tahsis (Daraltıcı Yorum), s. 51-52. 

180 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/251. 



48 

 

etmiĢtir. Mesela Allah Teâlâ; “her cuma günü 3 vakit namaz kılın” diye bir emir vermiĢ olsaydı ve 

hemen peĢi sıra istisnâ veya bir kayıtla “zeyd bu namazlardan hiçbirini kılmasın” deseydi, hemen 

ardından söylediği için ve araya zaman girmediğinden, buna tahsis denir ve nesih denilmez. Ama 

“cuma günü namaz kıl” sözünden bir süre sonra “falan kavim cuma günü namaz kılmasın” ya da 

“cuma günkü üçüncü namazı kılmayın” demiĢ olsa, zaman aĢımından dolayı buna nesh denilir. Vakti, 

Ģahsı ve fiili kelamdan çıkarması açısından nesih ve tahsis arasında herhangi bir fark yoktur. Aradaki 

fark mukarane/birleĢik ve terahi/zaman aĢımıdır. Tüm bu izahlardan sonra Basrî tahsisin tanımını 

Ģöyle yapmıĢtır: “Hitabın içerdiğinden, hitap ile mukarin olan bir kısmın, hitabın kapsamından 

çıkarılmasıdır.”
181

 Aynı tarif Râzî tarafından da yapılmıĢ ve böylece mütekellimûn metodu fıkıh 

usûlünü benimseyen kimselerin tahsis konusundaki tanımlarının bu muhtevada olduğu görülmüĢtür.
182

 

Hanefi usûlcülerinden Pezdevî‟nin (ö. 482/1089 ) “usûl” adlı eserini Ģerh eden Abdülaziz el-Buhârî (ö. 

730/1330) buna benzer tanımları vermiĢ ve her bir tanımın tartıĢılabilir olduğunu ifade ettikten sonra 

Hanefi fukahâsının tahsis için yaptığı tanımın: “Âm lafzın ihtiva ettiği müstakil ve mukârin bir delil ile 

fertlerinin bir kısmı ile daraltılmasıdır” Ģeklinde olduğunu ifade etmiĢtir. Ġki tanım arasındaki farklılığa 

dikkat edilirse, Hanefiler tahsis için müstakil ve mukarin bir delil olması Ģartını tanıma dahil 

etmiĢlerdir. Bunu yapmakla; sıfat istisnâ gibi durumlarla tahsisi bundan ayırmıĢlardır.
183

 Nesih ise: 

ġer‟i bir delilin kendisiyle veya bir karineyle hükmün kapsamının bir kısmının zaman aĢımı Ģartıyla 

yine bir nass ile kapsamdan çıkarılmasıdır.
184

 

2.2. Tahsisi Mümkün Olan ve Olmayan Lafızlar 

Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟ye göre tahsisi mümkün olan ve mümkün olmayan lafızların iki ana 

ekseni vardır. Birincisi tahsisi tasavvur edilebilen ve tahsisi mümkün olan lafızlar, ikincisi ise tahsis 

edilebilmesine yönelik delil getirmenin mümkün olduğu lafızlardır. 

Tahsisi tasavvur edilebilen ve mümkün olan lafızlara delalet iki kısımdır. Birincisi; delaletinde 

Ģümul manası olması gerekir. Ġkincisinin delaletinde ise Ģümul manası yoktur. Kendisinde Ģümul 

manası bulunmayan bir delalette tahsisin tasavvuru mümkün değildir. ġöyle ki bir Ģeyi tahsis etmek 

demek o Ģeyin kapsamından belli bir cüzünü çıkarmak demektir. Eğer cüzü yok ve kapsamlı değilse 

böyle bir Ģeyin tahsis olması düĢünülemez. Mesela; Ebu Bürde b. Niyâr Kurban günü Kurban Bayramı 

namazına gitmeden önce kurbanını kestiğini ve yeniden kesmeye kalktığını öğrenen Peygamber 

                                                      

181 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/252. 

182 Râzî, el-Mahsûl fî İlmi Usûli‟l-Fıkh, 3/7. 

183 Abdulaziz Alaüddin Buhârî, Keşfu‟l-Esrâr Şerh-i Usûli‟l-Pezdevî, thk. Abdullah Mahmud  mer (Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-

Ġlmiyye, 1997), 1/448. 

184 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/252. 



49 

 

efendimiz (sas) Ebu Bürde b. Niyâr‟a Ģöyle demiĢtir; “senden bu kurban makbuldür ama senden sonra 

kimse için geçerli olmayacaktır”.
185

 Basrî bu kıssanın parçalarını alıp tahsis etmenin mümkün 

olmadığını ifade etmiĢtir. Zaten hüküm olarak, “sadece sana caiz, senden sonra hiç kimseye caiz 

değildir” Ģeklinde bir ifade ile hükmün kapsamı ortadan kaldırılmıĢtır. Dolayısıyla bu cüzlerden 

herhangi bir Ģeyin çıkarılmasının mümkün olmadığını, burada sadece bir kiĢi için verilmiĢ bir hüküm 

olduğunu, umûm ifade etmediğini ve netice olarak da tahsis yapılamayacağı açıktır.
186

 

Kendisinde Ģümul manası bulunduran delaletler de iki kısımdır. Bunlardan birincisi umûm 

lafız, ikincisi ise Ģumûl anlamı bulundurduğu halde umûm olmayan lafızlardır. Tahsisine yönelik delil 

bulunması mümkün olan bir lafzın, tahsis edilmesi düĢünülemeyen lafza yönelik muhassıs delil olarak 

olması düĢünülemez. Tahsisi tasavvur edilebilen lafızlar umûm ifade eden lafızlardır. Bunların 

tahsisine yönelik delilin bulunması mümkündür. 

Bu lafızlar dıĢında tahsise uğrayabilen unsurlar iki kısımdır; birincisi illet olan unsurdur. 

Ġkincisi ise illet olmayan unsurdur. Ġllet olmayan unsuru hüccet kabul edenlere göre bu delilü‟l-

hitaptır. Delilü‟l-hitabın tahsisine yönelik olan deliller kabul edilmeyebilir. Ġllet olan unsur da iki 

kısımdır; birincisi bir yol ile illetlendirme yani fahve‟l-hitap/fahve‟l-kavl, Ġkincisi ise uygun olmayan 

bir yol ile yapılandır. En uygun ile illetlendirmede lafız dururken fahve‟l-hitabın bir kısmı çıkarılmaz. 

 rneğin Allah‟ın فلا رمً ٌّٙب أف “Anne babana öf bile deme”
187

 ayetindeki “dövme” tahsis edilemez. 

Dolayısıyla da lafza itibar edip dövme eylemini buradan tahsis etmek mümkün değildir. Adeta öf 

demenin haramlığı, dövenin mübahlığı gibi bir durum ortaya çıkar ki, fehva‟l-hitap da/sözün tam 

anlamı da bu demektir.188 

2.3. Tahsis Lafızlarında Kapsam 

Nasların yorumunda hayati bir öneme sahip olmasından dolayı fıkıh bilginleri âm lafızların 

tahsisi ve kapsam sorununa iliĢkin tartıĢmalara yer vermiĢtir.
189

 Kapsam belirlemenin nassın 

yorumunda ne kadar önemli olduğunu Ģu örnek ile baĢlamak yerinde olacaktır. Tevbe sûresinde 

“Haram aylar sona erdiği zaman müĢrikleri bulduğunuz yerde öldürün”
190

 buyrulmuĢtur. Bu ayette 

“müĢrikler”, “bulduğunuz yerde” ve “öldürün” lafızları âm olduğu ve ayetin kapsamı geniĢletilerek 

                                                      

185 Ahmet b. Hanbel, Müsned Ahmed b. Hanbel, thk. ġuayb Arnâvut (Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle, 2001), 30/625. 

186 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/252. 

187 El-Ġsrâ 17/23. 

188 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/253. 

189
 El-Karâfî, el-Ġkdü‟l-manzum adlı eserinde bu konuya dair geniĢ yer ayırmıĢtır. 

190
 et-Tevbe, 9/5. 



50 

 

yorumlandığında nerede ve hangi dönemde yaĢarsa yaĢasın, Ģartları ve koĢulları ne olursa olsun imkân 

bulan her Müslümanın bulduğu her yerde müĢriği öldürmekle mükellef olduğu ortaya çıkar. Tevbe 

sûresinin baĢ kısmında yer alan bu ayet bir savaĢ ortamında nâzil olmuĢ ve bütün müĢrikleri/kâfirleri 

kapsayan bir hüküm ifade etmeyip sadece Müslümanlarla yaptıkları anlaĢmayı bozan Arap müĢrikleri 

hakkındadır.
191

 

Basrî, umum lafzın kapsamı ile ilgili olarak ġâfiî fakihi Ebü Bekir el-Kaffâl ve bazı alimlerin 

görüĢlerini aktararak daha sonra kendi görüĢüne değinmektedir. 

Ebü Bekir el-Kaffâl‟a (ö. 365/976)
192

 göre tek bir fert kalıncaya kadar  َِ ْٓ  lafzının tahsis 

edilmesi mümkündür. Ancak bu durum umûm ifade eden cemilerde caiz değildir. Bu lafızlar da tahsis 

durumu üç rakamına kadar mümkündür. Mesela إٌبط /insanlar veya اٌشجبي / erkekler lafızları en az üçe 

kadar tahsis edilebilir. 

Kaffâl dıĢındaki alimler tüm umûm lafızların kapsamında bir fert kalıncaya kadar bütün umûm 

lafızların tahsise uğrayacağını söylemiĢlerdir. Basrî; kapsamında bir fert kalıncaya kadar bütün umûm 

lafızları tahsise uğrayabileceği hükmünü, bütün umûm lafızlara Ģamil etmenin mümkün olmadığını ve 

umûm lafızlarda kesretin vacip olduğunu kabul etmiĢtir. Zira umûm lafızdaki miktarın ne kadar 

olduğu kesin bir biçim de bilinmese bile bundan kesretin kastedildiği kabul edilir. Umûm lafız sadece 

saygı amacıyla tek bir fert için kullanılabilir. Mesela; ًِب فٟ اٌذاس ِٓ اٌشِبْ أوٍذ و  “konaktaki tüm narları 

yedim” cümlesi, konakta bin tane nar var iken bunlardan sadece bir tanesini yiyenin böyle bir cümle 

kurması, dil açısından gayri ahlaki olması hasebiyle hatalıdır. Çünkü böyle bir cümleyi kuran kiĢinin 

ya gerçekten bütün narları yemiĢ olması lazım veya hiç olmazsa çoğunluğunu yemesi gerekir.  أوٍذ

 konakta bulunan narları yedim” diyen bir kiĢi için sayı sınırı konulmasa bile bunun“ اٌشِبْ اٌزٞ فٟ اٌذاس

asgarisi üç tanedir. Eğer ْاٌشِب cemi lafzından kasıt istiğrak değil de cins ise yani nar cinsi Ģeyleri 

yedim manası verilirse bu da doğru bir kullanımdır. Ġlk cümledeki ْاٌشِب ِٓ lafzı “nardan ne varsa 

yedim” bir tane nar varsa da yedim üç tane nar varsa da yedim anlamına gelir ki, dil açısından doğru 

bir kullanım değildir. Çünkü böyle bir cümlenin ifade ettiği anlam “nar kategorisine giren hepsini 

yedim” deme anlamı taĢır. ġayet hasta ُلذ أوٍذ اٌٍذ “eti yedim dese” böyle bir söylem doğrudur. Zira 

ondan az bir et yese bile eğer cins kastedilmiĢse et cinsi Ģeyi yemeğe baĢlamıĢ olduğu anlamına gelir. 

Etten az bir kısmını yiyen kiĢi ُأوٍذ اٌٍذ “et yedim demesi” uygun olur. Bir kimsenin ٗدخً داسٞ ظشثز ِٓ 

“evime kim girerse onu döverim” demesi veya ػٕذن ِٓ “yanında kim var” cümlesinden sonra;  أسدد ص٠ذا

 ِٓ kastım sadece zeyd” idi demesi, dil açısından doğru bir kullanım değildir. ġart cümlesindeki“ ٚدذٖ

                                                      

191
 Osman Güman, Nahiv ve Fıkıh Usulü ĠliĢkisi, s. 64-65 

192 ġafiî fakihidir. Basrî zaman zaman kendisinden alıntılar yapmıĢtır.  



51 

 

ve soru cümlesindeki ِٓ den kastettiği sadece zeyd olması, “evime her kim girerse onu döverim” 

cümlesinden kastım “Zeydi döverim” manasına, “yanında kim” sözünden kastım da yanındaki zeyd 

miydi, Ģeklinde yapılan bir tahsis doğru bir kullanım değildir. Basrî tüm bu örneklerden hareketle 

umûm lafzın tek bir ferde indirgenemeyeceğini dile getirmiĢtir. 

Umûm lafız kapsamı için “tek bir fert kalıncaya kadar umûm tahsis edilebilir” diyenler de 

sözlerini delillendirme yoluna gitmiĢlerdir. Bunlara göre eğer böyle bir tahsis kabul edilmiyorsa ya 

mecaz hale dönüĢtüğünden dolayı ya da cem‟i olduğundan müfred için kullanılmadığını ileri 

sürdüklerinden dolayıdır. Hitabın mecazlaĢması, lafız tek manaya indirgenmiĢse tahsisin her halükârda 

lafzın kendisine iliĢmesine engeldir. Ġkincisi de aynı Ģekilde tahsise engeldir. Zira istiğrak dediğimiz 

Ģey lafzı baĢka bir Ģeye değil de umûm manaya tayin etmektir. Halbuki çoğul da umûmun bir fer‟idir. 

Lafzın konusu dıĢında kullanımı caiz değilse istiğrakın daha altındaki bir kullanımı da caiz olmaması 

gerekirdi.
193

 

Basrî‟ye göre; böyle bir kullanımı engelleyen durum, dildeki kullanım geleneğidir. Umûmun 

bire kadar tahsisini iddia edenler ise Ģu ayeti delil göstermiĢlerdir: 

إَِّٔب ﴿ َٚ وۡشَ  ٕبَ ٱٌزِّ ٌۡ ُٓ ٔضََّ ﴾ ٌَُٗۥ  إَِّٔب ٔذَۡ َْ فظُِٛ ٌذَََٰ  

“Bu zikri/Kur‟ân‟ı biz indirdik ve onu yine biz koruyacağız”
194

 Burada Allah Teâlâ Kur‟an-ı 

indirmiĢtir ve “biz” Ģeklinde umûm ifade eden bir cemi kullanmıĢtır. Oysa Allah tektir ve birdir. Yine 

Arap Ģairleri ٞإٔب ِٚب أػٕٟ عٛا “biz, evet bu sözden sadece kendimi kastediyorum” demiĢtir. إٔب biz 

diyoruz ama aslında أٔب ben demektir. Burada da cem‟i bir kip ile tekil kastedilmiĢtir. Hz.  mer b. 

Hattab, Said b. Vakkas‟ı kurtarması için ka‟kâ‟ ile bin süvari gönderdiğinde ًإٟٔ لذ أٔمزد إ١ٌه أٌفٟ سج ben 

sana iki bin adam gönderiyorum demiĢ ve ka‟kâ‟ adlı kiĢiyi bin kiĢi saymıĢtır. Buna göre tek fert cem‟i 

kabul edildiğinden, cem‟iler de tek ferde indirgenebilir. Tüm bunlar umûmun ferde tahsisini uygun 

görenlerin delilleridir. Basrî tüm bu delillerine karĢılık tek bir cümle ile cevap vermiĢ ve Ģunu 

söylemiĢtir. Bu saydığınız, umûmun tek ferde indirgenmesi değil, cem‟i lafız ile saygı ifadesidir ya da 

bir kiĢinin bin kiĢi gücünde olduğu Ģeklinde bir tazim ifadesidir. Bu da dil açısından caiz 

görülmektedir.
195

 

                                                      

193 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/254. 

194 Hicr 15/9. 

195 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/255. 



52 

 

2.4. Naslarda Tahsis 

Basrî, Allah‟ın emir olsun haber olsun âm bir sözü husûs manada kullanılabileceği meselesini 

Kur‟an ayetinden örnekle izah etmiĢtir. Ona göre Allah Teâlâ âm bir hitap sadedinde husûs mana 

murat edebilir. Nitekim; 

ُۡ  فٱَلۡزٍُُٛاْ  ﴿ ُ٘ٛ ُّ جَذرُّ َٚ َٓ د١َۡشُ  شۡشِو١ِ ُّ ٌۡ     ﴾ٱ

“Müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün”
196

 ayetindeki emir, sıyga açısından umûm bir lafızdır 

ancak husus murat edilmiĢtir. Yine Kur‟an-ı Kerîm‟de; 

ء ﴿  ٟۡ ًِّ شَ ٓ وُ ِِ أُٚر١ِذَۡ  َٚ﴾   

“Ona her şey verilmiş”
197

 ifadesinde haber,  ًّ  her Ģey ifadesi umum sıygasında olsa da bunun/ و

tahsis ifade ettiği anlaĢılmaktadır. Zira Sebe kraliçesine evrendeki her Ģeyin verildiğini düĢünmek 

doğru değildir. Yukarıdaki ayette ifade edilen “müĢriklerin görüldüğünde öldürülmesi” meselesi de 

aynı Ģekilde husûs kastedilen umum lafızdır. AnlaĢmayı bozan, Ġslam topraklarına saldıran, 

yasaklanmıĢ bölgelere giren gayri Müslimlerin öldürülebileceği veya esir edilebileceği savaĢ durumu, 

umûmun tahsisi olarak görülmüĢtür.
198

 

Hz. Peygamber‟in (sas) sünnetinde de bu minval üzere hadisler mevcuttur. Zira her dil ve o 

dilin edebiyatında da umûm ifade eden lafzı kullanıp özel durumların kastedildiği uygulama 

mevcuttur. Hitap umûm ama kastedilen mana husûs olabilmektedir. Mesela Efendimiz (sas) 

tasvir/heykel olan eve girmemiĢtir. Zaten bu hususta hadis-i Ģerif de varit olmuĢtur.  إْ اٌّلائىخ لَّ رذخً ث١زب

٠ٚشف١ٗ رصب  “melekler heykel/sûret bulunan eve girmez”
199

 buyurmuĢtur. Daha sonra resim olan eve 

girdiği râvi tarafından ifade edilmiĢ, hadisin sonuna ziyade olarak صُ دخً ث١زب ف١ٗ رصب٠ٚش “sonra için de 

tasvîr/heykel bulunan eve girdi” denilmiĢtir. Ancak bu evde bulunan heykeller yere atılı bir vaziyette 

ve üzerine basılarak geçilen aĢağılanmıĢ bir görüntü arz etmekte olduğu da söylenmiĢtir. Zaten 

putperestlik dönemine yakın bir zaman diliminde gerçekleĢen bu olayda, putperestlik zihniyetinin 

ortadan kaldırılmasına yönelik bir uygulama olduğu açıktır. Böyle olunca ayakların altında ezilen bir 

heykelin elbette tapılacak bir nesne olmadığı, aksine onu aĢağılama kastı bulunduğu görünmektedir. 

Hz. Peygamberin “heykel bulunan eve melek girmez” ifadesinin “evde takdis edilen putların” 

kastedildiği açıktır. Burada “evde heykel bulunmasından” kasıt onu yüceltme ve tapınma gayesi 

taĢımaya matuftur. Dolayısıyla meleklerin ilgili eve uğramaması, putun zatına değil, takdisine 

yöneliktir. Sonraki ifade de Hz. Peygamberin (sas), yerlere atılmıĢ, kırılmıĢ, ezilen aĢağılanan putların 

                                                      

196 Tevbe 9/5. 

197 Neml 27/23. 

198 Muhammed b. Tâhir ÂĢûr, et-Tahrîr ve‟t-Tenvîr (Tunus: ed-Dâru‟t-Tûnûsiyyeti li‟n-NeĢrî, 1984), 10/115. 

199 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ġsmail el-Buhârî, el-Câmiu‟s-Sahîh, thk. Muhammed Züheyr Nasr (Mısır: Dâru Tavki‟n-

Necât, 2001), “Bed‟ü‟l-Halk”, 7. 



53 

 

bulunduğu eve girmesi bunu ortaya koymaktadır. Dil de böyle bir kullanımın önünde bir engel 

yoktur.
200

 

2.5. Sıfat ve Gaye ile Tahsis 

Sıfat, sözlükte “bir varlığın nitelik, hal ve özelliklerini belirtmek” anlamında mastar ve “bir 

varlığın tanınmasını sağlayan hal ve nitelik” demektir.
201

 Sıfat ile tahsis etmekten maksat, umûm ifade 

edilen bir sözde âm lafza bir sıfat iliĢtirmekle yapılan tahsistir. Âm lafzı sıfat tamlaması Ģeklinde ifade 

etmektir. Basrî; sıfat ile tahsise örnek olarak, إٌبط اٌطٛاي َْ  ”uzun boylu insanlara ikram da bulun“ أوًْشِ

cümlesini söylemiĢtir. Burada إٌبط insanlar lafzı âm ifade eder. Uzun anlamında ياٌطٛا  lafzı da bunun 

sıfatı olarak getirilmiĢtir. Dolayısıyla sözde bir daralma mevcuttur. Burada اٌطٛاي kelimesi 

kullanılmamıĢ olsaydı “insanların hepsine ikramda bulunma” anlaĢılırdı. Fakat إٌبط / insanlar 

kelimesine اٌطٛاي /uzun olanlar lafzı eklendiğinde sadece uzun insanlar kastedilmek suretiyle anlam 

daralması/tahsis sağlanmaktadır. Cümlede zikredilen bu sıfat kaydı sayesinde “tüm insanlar” değil 

sadece “uzun olan” insanlar bu kapsama dahil edilmiĢtir.
202

 

Burada Basrî farazi örnekler üzerinden hareket ederek, meseleyi vuzuha kavuĢturmuĢtur. Fıkıh 

usûlü alimlerinin eserlerine bakıldığında ise sıfat ile tahsiste “rebâib”
203

 ayetini örnek olarak 

vermiĢlerdir.
204

 

Gaye ise sözlükte ulaĢılması gereken son nokta, varılmak istenen nihai nokta anlamına gelen 

ve ٟغ١ ğ-y-y kökünden türeyen bir mastardır.
205

 Gaye ile tahsis ise, bir hedef belirlemek suretiyle 

sözün umûmunu daraltmak anlamındadır. Basrî; kelamın gaye ile tahsis edilmesine Ģu örneği 

vermektedir, أوشَ ثٕٟ ر١ُّ أثذا إٌٟ أْ ٠ذخٍٛا اٌذاس “Temîm oğullarına konağa girene kadar saygı göster.” 

Burada belirlenen hedef “konağa girene kadar” kaydıdır. Eğer bu takyid edilmemiĢ olsaydı, emre 

istinaden cümlenin anlamı süreklilik arz edecekti. Zira hitap umûm, emir mutlak olarak gelmiĢtir. 

Fakat gaye/hedef belirli bir ifade ile yapılan emir, gayenin öncesi ile tahsise uğramaktadır. “Konağa 

girdikten sonra ikram zorunluluğu” ortadan kalkmıĢtır. Zira emir hitabında devamlılık esastır. Burada 

hedef/gaye ifade eden söz ٌٟإ edatıdır.
206

 

                                                      

200 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/255. 

201 Ġlyas Çelebi, “SIFAT”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2009, c. 

37, s. 100.  

202 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/257. 

203 En-Nisâ 4/23. 

204 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 220. 

205 Ġbn Manzûr, Lisânu‟l-Arab, 15/143. 

206 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/258. 



54 

 

Gaye ile tahsisin ٝدز / tâki veya ٌٝإ /e, a edatları ile meydana geldiği daha önce ifade edilmiĢti. 

Burada aslında abdest ayetinde bulunan “dirseklere kadar” ifadesi bu hükmü ifade açısından fıkıh 

alimlerinin misal verdikleri bir örnektir.
207

 

Basrî, bazen cümlede iki hedefin de bulunabileceğini ifade etmiĢtir. Hitapta iki hedef 

olduğunda ise bedel (alternatif) bir hüküm veya iki hedefin tümü kastedilebilir. Bedel/alternatif ile 

hedefin/gayenin belirlenmesi için Basrî Ģu örneği vermiĢtir:  ٟغٍُ ػٍٟ ٠إظشة ص٠ذا أثذا دزٟ ٠ذخً اٌذاس أٚ دز

 Zeydi konağa girinceye kadar ya da selam verinceye kadar sürekli döv”. Bu cümlede alternatif iki“ ص٠ذ

husus vardır. Bunlardan birinin tahakkuk etmesiyle emredilen umûm tahsise uğrar. Hangisini yaparsa 

yapsın dövmenin vücubiyeti zimmetten düĢer.
208

 Bu cümlede eklenen ikinci hedef/gaye tahsisin 

alanını arttırmaktadır. Çünkü birinci gaye ile yetinilseydi sadece “konağa girmekle” dövme eylemi 

zimmetten düĢmüĢ olacaktı, ikinci alternatifin dile getirilmesiyle “konağa girme” eylemi 

gerçekleĢmese bile “zeyde selam verme” iĢlemi tahakkuk ettiğinde dövme vücubiyeti ortadan 

kalkmaktadır. 

Verilen emirde iki gaye/hedef bulunduğu durumlarda, bedel/alternatif değil de birleĢtirmenin 

söz konusu olduğu durumlar için Basrî Ģu örneği vermiĢtir:  إظشة ثٕٟ ر١ُّ أثذا دزٟ ٠ذخٍٛا اٌذاس ٚدزٟ ٠غٍّٛا

 Temîm oğullarını konağa girinceye ve zeyde selam verinceye kadar daima döv”. Dikkat“ ػٍٟ ص٠ذ

edilirse önceki örnekte alternatif ifade eden ٚأ edatı varken burada atıf yapılan ٚ edatı kullanılmıĢtır. 

Dolayısıyla ikinci eylem gerçek anlamda gayeye dönüĢmüĢtür. Burada ikinci gaye, tahsisin bir kısmını 

ortadan kaldırmıĢtır. Nitekim atıf ile kayıt doğal olarak bir önceki kaydın içeriğinden tahsis yapmıĢtır. 

Bir önceki kaydın içeriğinden tahsis yaptığı için asıl cümleden tahsisin hepsini değil sadece bir kısmını 

kaldırır. Cümlede iki tane gaye vardır. Birinci gaye “konağa girme” ikinci gaye ise “selam verme” 

Ģeklinde ifade edilmiĢtir. Her iki hedefin de gerçekleĢmesi talep edildiğinden ٚأ olan muhayyerlik edatı 

değil, mutlak cem‟ ifade eden ٚ atıf edatı getirilmiĢtir. Netice olarak gayeler çoğaldıkça bir önceki 

gayenin içeriğini daralttığından dolayı umûmun tahsisi konusundaki alan da geniĢleyecektir.
209

  

2.6. Şart ile Tahsis 

ġart cümlesi, bazı edatlar veya kelimenin kipiyle cümleyi koĢullu hale getirmektir. Fıkıh 

usulünde Ģart ise hukukî iĢlem için kayıtlar konması anlamında bir terimdir.
210

  Umûm Ģeklinde emir 

ve nehiy ile talep edilen bir hükmü Ģart ile tahsis etmek mümkündür. Hitap cümlesindeki Ģart/koĢul 

sözü tahsise uğratır. Basrî Ģartın iki kısım olduğunu söylemiĢtir. 

                                                      

207 Bkz. ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 220. 

208 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/358. 

209 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/258. 

210 Mehmet Boynukalın, “ġart”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM Yayınları, 

2010), 38/364. 



55 

 

a. Aklî ve sem‟i olan harici bir delil ile bilerek sözden çıkarılan Ģarttır. Böyle bir Ģart sözü daha 

da pekiĢtirir. Mesela أوشَ اٌمَٛ أثذا إْ اعزطؼذ “gücün yettiğince sürekli topluma hizmet et” cümlesi bu 

çeĢit bir Ģartlı tahsisi içermektedir. 

b. Neticesi ancak kendisi ile bilinen bir sözden çıkarılan Ģarttır. Böyle bir Ģartın olmadığı 

durumlarda hükmün neticesi de bilinemez. Basrî bu Ģart için ise Ģu örneği vermiĢtir:  أوشَ اٌمَٛ أثذا إْ دخٍٛا

 Ģartı olmasaydı إْ دخٍٛا اٌذاس konağa girerlerse topluluğa/kavme sürekli ikram da bulun”. Eğer“ اٌذاس

burada bir tahsisin olduğu bilinmeyecekti. Dolaysıyla konağa girmeseler bile ikram etme zorunluğu 

bulunacaktı. ġart zikredilerek konağa girmedikleri sürece ikram zorunluluğu ortadan kalkar. Zaten ْإ 

edatı Ģart manasındadır. Hitap cümlelerindeki koĢullar, emrin yerine getirilmesindeki tahsislerdir. 

Burada umûm olarak ifade edilen emir “ikram etme” Ģarta bağlı olarak söylenmiĢ ve böyle bir koĢul 

yerine gelmediği durumda, emrin vücubiyetinin ortadan kalkması durumu ortaya çıkar. Bu da Ģartın 

tahsis etme özelliğidir.
211

 

Bir hüküm bedellerle/alternatif olarak veya cem‟ edilmek suretiyle birden fazla Ģarta 

bağlanabilir. Sıfat ve gaye ile tahsis konusunda da ifade edildiği üzere bedel ile Ģartta ٚأ muhayyerlik 

edatı, cem‟ ile birleĢtirmede de ٚ atıf edatı kullanılabilir. Basrî bedel Ģeklinde ifade edilen hüküm için 

Ģu örneği vermiĢtir: أوشَ اٌمَٛ أثذا إْ دخٍٛا اٌذاس أٚ إْ دخٍٛا اٌغٛق “Eğer kavim konağa veya pazara girerlerse 

onlara sürekli ikramda bulun”. Bu cümlede iki Ģarttan hangisi gerçekleĢirse topluluk ikramı hak eder. 

Ġkinci Ģart, bu tür bir Ģarta bağlama iĢlemi tahsisin bir kısmını ortadan kaldırır. Buradaki ikinci Ģart 

pazara girme Ģartı إْ دخٍٛا اٌغٛق önceki Ģartın yani konağa girme Ģartının bir kısmını iptal ediyor. 

Çünkü إْ دخٍٛا اٌذاس denildiğinde girme eylemi gerçekleĢmediği zaman ikram zimmetten düĢmüĢ olur. 

Böylece kelamdan bu tahsis edilmiĢ olur daha sonra bu cümlenin ardından إْ دخٍٛا اٌغٛق “pazara 

girerlerse” diye kayıt getirildiğinde, pazara girmekle onlara ikramı mecbur hale getirmiĢtir. Böylece 

ikramı pazara girmeye bağlamıĢtır. Yani mutlak kelamın iktizasına göre konağa girmemiĢ olsalar bile 

bu topluluğa ikram etmeyi pazara girmeyle tahsis etmiĢtir.
212

 

Basrî; bir hükmün cem‟ yoluyla birden çok Ģarta bağlanması durumu için de Ģu örneği 

vermiĢtir:  ْدخٍٛا اٌذاس ٚدخٍٛا اٌغٛقأوشَ اٌمَٛ أثذا إ  “konağa ve pazara girerlerse daima topluluğa ikramda 

bulun”. Bu durumda ikram ancak ikisini birlikte yaptığında gerçekleĢir. Buradaki ikinci Ģart, yani 

 Ģartı tahsis oranını arttırmıĢtır. Yukardaki bedel yollu Ģartın örneğinde tahsisin içeriğini ٚدخٍٛا اٌغٛق

daraltmıĢtı burada ise tahsisin içeriğini arttırmıĢtır. ġayet sadece birinci Ģart söylenip susulsaydı 

                                                      

211 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/258. 

212 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/259. 



56 

 

konağa girenler ikramın kapsamından çıkmamıĢ olacaktı fakat ikinci Ģart dile getirdiğinde pazara 

girmediği halde konağa giren kiĢi sözün kapsamından çıkmıĢ oldu.
213

 

Birden çok hüküm, bedel yoluyla veya cem‟ yoluyla bir Ģarta bağlanabilir. Mesela,  أػػ ص٠ذا

أػػ ص٠ذا دسّ٘ب ٚاخٍغ ػ١ٍٗ إْ دخً  zeyd konağa girerse dirhem veya dinar ver” veya“ دسّ٘ب أٚ د٠ٕبسا إْ دخً اٌذاس

 zeyd konağa girerse ona dirhem ver ve ona bahĢiĢ de bulun”. ġart ister cümlenin baĢında gelsin“ اٌذاس

ister sonunda gelsin ama her zaman sözün baĢındaymıĢ gibi kabul edilir. Burada  إْ دخً اٌذاس أػػ ص٠ذا

 gibi anlaĢılmaktadır. Çünkü Ģartın cümledeki normal konumu cevaptan önce دسّ٘ب ٚاخٍغ ػ١ٍٗ

gelmektedir. أػػ ص٠ذا دسّ٘ب إْ دخً اٌذاس “zeyde bir dirhem ver eğer eve girerse” bunun manası  إْ دخً اٌذاس

 eve girerse zeyde bir dirhem ver” Ģartı meĢrut hükmündedir. ġart kılınan Ģey ortadan“ فأػطٗ دسّ٘ب

kalkarsa Ģartta ortadan kalkmıĢ olur. MeĢrutun aksine itibar edilirse Ģartında aksine itibar edilmiĢ olur. 

ġart müstakbel manası ifade etmez. Zeydin cümlede önce geçmesine aldanmamak gerekir. Eğer amrın 

konağa girmesi zeydin konağa girmesinin Ģartıysa, vakıada amrın konağa girmesi zeydin konağa 

girmesinin önüne geçmek zorundadır. Cümlede tertip olarak zeydin konağa girme eylemi amrın 

konağa girme eyleminden önce olmuĢ olabilir. Ama amrın konağa girme eylemi zeydin konağa girme 

eyleminin Ģartı olduğunda, haliyle zeydin konağa girme eylemi, amrın konağa girme eyleminin 

meĢrutu olur. ġart meĢruttan sonra geldiği için söz sıralamasında zeydin konağa girme eylemi önce 

geçmiĢ olsa bile vakıada amrın konağa girme eylemi öne geçmek zorundadır. ġart meĢruttan sonra 

gelemez. MeĢrut hali hazırda gerçekleĢiyor ise Ģartta hali hazırda gerçekleĢiyor demektir. Eğer meĢrut 

gelecek bir zamanda gerçekleĢecek ise Ģartta müstakbel de gerçekleĢecek demektir. MeĢrut gecikirse 

Ģartta geciktirilmiĢ olur. ġart hükmün gerçekleĢmesinin kendisine bağlı olduğu Ģeydir. O halde Ģart 

meĢruttan ayrı düĢünülemez ya da meĢrut Ģarttan ayrı düĢünülemez. Bu sebeple zeydin konağa girmesi 

dirhem elde etmesinin Ģartı olarak öne sürüldüğünde girme eylemi denilen en asgari engel ile dirhemi 

hak etme durumunun birlikte gerçekleĢmesi zorunludur.
214

 

2.7. İstisnâ ile Tahsis 

Ġstisnâ, genel bir hükmü kural dıĢında tutma anlamına gelen Arap edebiyatı, fıkıh ve kelam 

terimidir. Asıl itibariyle tahsis terimini de içine alan bir kavramdır. Kuralın dıĢında tutma için 

kullanılan bazı edatlarla yapılan istisna, genel hükümden çıkarılmak istenen kısmı belirlemeye 

yarar.
215

 Basrî bu anlamda söze bitiĢtirilen bir istisnânın hükmü tahsis edeceğini ifade etmiĢtir. Mesela: 

 zeydin bende dokuz dirhemi var” ifadesinde aslında “on dirhemden bir“ ٌض٠ذ ػٕذٞ ػششح دساُ٘ إلَّ دسّ٘ب

                                                      

213 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/259. 

214 Basri, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 259-60. 

215 Ġsmail DurmuĢ, “Ġstisna”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları-ĠSAM Yayınları, 2001), 

23/388. 



57 

 

eksik” Ģeklinde ifade edilmiĢtir. Yine ٓٚأوشَ إٌبط إلَّ اٌفبعم١ “fasıklar hariç insanlara ikramda bulun” 

cümlesi istisnâ ile tahsis edilmiĢtir. Basrî istisnânın mutlaka hükme bitiĢik ve eĢ zamanlı olması 

gerektiğini ifade etmiĢtir. Burada istisnânın gecikmesinden kasıt, nefesin yetmemesi, yutkunması gibi 

durumlarla mümkündür. Böyle bir durum istisnâ ile tahsise aykırıdır. Hüküm söylenirken mutlaka 

onunla istisnâ da telaffuz edilmelidir. 

Yukarıda verilen örnekte ػٍٟ ػششح إلَّ دسّ٘ب ٌٗ “onun bir dirhem hariç on dirhem benden alacağı 

var” veya ٓأوشَ اٌؼشة اٌطٛاي اٌج١ط إلَّ اٌفبعم١ “fasıklar hariç beyaz ve uzun Araplara ikramda bulun” 

cümlelerinde istisnâ hükme muttasıldır. Böylece sözün kapsamından, “bir dirhemi” ve “kendileri 

beyaz ve uzun Arap olduğu halde fasıkları” dıĢarı çıkarmıĢtır. Muttasıl olmasından maksat ise hükmün 

müstesnâ minhden ayrı olmaması ya da gecikmemesidir. EĢ zamanlı olmadığı durumlarda konuĢanın 

sözden maksadı tam manasıyla yerine gelmeyeceği gibi tahsis de ortadan kalkmıĢ Ģeklinde bir 

görüntüye meydan verilebilir. Mesela istisnadan önce susmak nefesin yetmemesi gibi durumlar 

konuĢan kiĢinin sözden maksadının tam manasıyla gerçekleĢtiremeyecektir. Çünkü sözde fasıla vardır 

ve istisnâ ile müstesnâ minh arası açılmıĢtır.
216

 

Basrî‟ye göre istisnâ hükümden ayrı olarak zikredilmesi cümleye yine istisnâ görüntüsü 

verebilir ki böyle bir durum mümkündür. Sözü söyleyen kiĢinin bazı hükümleri istisnâ tutmayı murat 

etmesi Ģeklinde de düĢünülebilir. Ama Arapların kullanımından böyle bir durum söz konusu değildir. 

Biri kalkıp سأ٠ذ إٌبط “ben insanları gördüm” diyecek ve bir ay sonrasında da إلَّ ص٠ذا “zeyd hariç” 

diyerek, böyle bir istisnânın yapılması söz konusu olamaz. Aksi durumda hiçbir vakıanın sübutu veya 

akdin infazı gerçekleĢmez. Bir kiĢi bir atı “sattım” diyecek ve bir ay sonra “ancak semeri hariç” diye 

ekleyerek, akde ilave yapması söz konusu olamaz. Dolayısıyla Barsî‟nin üzerinde durduğu ve muttasıl 

olması Ģartını özellikle ifade etmesinin gayesi budur. 

Böyle bir munfasıl istisnâdan, istisnâyı iĢiten kiĢinin daha önce geçmiĢ olan kelama dönmeyi 

bilmeme/hatırlamama gibi durumları da söz konusudur. KiĢinin bir ay önce söylenmiĢ bir kelama 

dönmeyi bilmemesi veya dinleyen kiĢinin böyle bir istisnâ Ģeklini bilemeyeceği de malumdur. Çünkü 

istisnâ sadece kendi baĢına bir cümle değildir. Aksine bir hükmün parçasıdır. Bu açıdan ancak 

baĢından beri var olunca haber hükmünde telakki edilir. Aynı Ģekilde haber mübtedadan bir ay 

geciktiğinde haberi duyan kiĢi ondan bir hüküm çıkaramadığı gibi geciken istisnâyı duyan kiĢi de 

istisnâdan bir hüküm çıkarması mümkün değildir. 

Ġstisnânın geciktirilmesi bir maslahata binaen yapılmıĢ olabilir. Mesela adam eĢine أٔذ غبٌك صلاصب 

“sen üç talakla boĢsun” deyip bir ay sonra إلَّ أْ رذخٍٟ اٌذاس “konağa girmen durumu istisnâ” derse 

konağa girmiĢse boĢ olmaz, diye ailenin maslahatına yönelik bir hüküm verilebilir. Bunun dil 

açısından bir problemi yoktur. Ama Ģeriatta böyle bir fetva da varit olmamıĢtır.  Adam karısına sen üç 

                                                      

216 El-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 259-60. 



58 

 

talakla boĢsun deyip bir ay sonra konağa girmen hariç derse ve bir ay içerisinde konağa girmiĢse boĢ 

olmaz. Maslahatın iliĢmesi mümkün olduğu için Ģeriatın bu Ģekilde bir istisnâ getirmesi mümkündür. 

Her ne kadar teorik olarak böyle bir Ģey mümkün olsa da vakıa da böyle bir Ģeyin olması mümkün 

değildir. ġeriat dediğimiz Ģey Arap dilini esas almıĢtır o zamanki kullanım neyse onu esas alarak 

gelmiĢtir. ġeriatın temelleri Arap dilinin dil kullanımı ve örfüdür. ġayet hükümler Arap‟ın kullanım 

örfünün dıĢındaki bir Ģeye iliĢmiĢ olsaydı Ģeriat bu iliĢen istisnâi durumu açıklardı. ĠĢin aslı böyleyse 

munfasıl istisnâ güzel bir tasarruf değildir.
217

 Çünkü müstakil olarak geldiğinde bir Ģey ifade etmez. 

Halbuki sözden maksat anlam ifade etmektir. Bu maksadı gerçekleĢtirmeyen bir söz uygun değildir. 

Maksadı ifade etmeyen bir kelama konuĢan kiĢi sözünden bir ay sonra istisnâ yaparak Ģöyle derse;  ٘زا

 falanca sözüme aittir diyerek sözünden bir ay sonra istisnâ da bulunuyor ki böyle ساجغ إٌٟ ولاِٟ اٌفلأٟ

bir Ģey yapması uygun değildir. Zira bu kiĢi dilcilerin kullanmadığı bir Ģeyi kullanmıĢtır. Nitekim bu 

kiĢinin mübtedadan bir ay sonra bir haber cümlesi kurarak bu söz falanca mübtedanın haberidir 

Ģeklinde açıklama yapması nasıl güzel değilse dilcilerin sözleriyle meramını anlattığı halde dilcilerin 

kullanmadığı bir Ģeyi kullanması da çok güzel bir iĢ değildir.
218

 

2.8.  Cinsi Dışında Müstesnâ Minh ile Yapılan İstisnâ 

Basrî burada navihcilerin kullandığı müstesnâ munkatı‟ ile yapılan istisnâdan bahsetmiĢtir. 

Daha önceki baĢlıkta müstesnâ muttasıl, müstesnâ ile müstesnâ minhin aynı cins olması durumunun 

tahsisinden bahsetmiĢti. Burada ise müstesnâ minh ile müstesnânın farklı cinsleri ihtiva ettiği 

durumlardan söz etmiĢtir. 

Basrî; müstesnâ minh ile istisnânın farklı cinsten olması Ģeklinde kullanımı için Ģu örneği 

vermiĢtir:  

ٓ  فغََجَذَ  ﴿ َْ إلََِّّ ؼُٛ َّ ُۡ أجَۡ ُ ئىَِخُ وٍُُّٙ
ٓ ٍََٰ َّ
ٌۡ إث١ٍِِۡظَ﴾ٱ  

 “İblis hariç tüm melekler secde etti”
219

 Allah Teâlâ bu ayette melekler topluluğundan iblisi istisnâ 

yapmıĢtır. Halbuki iblis cins olarak meleklerden değildir. Çünkü istisnâ dediğimiz Ģeyin iĢlevi ve 

fonksiyonu kelamın içeriğinden bir kısmının çıkarılmasıdır. Nitekim bu ayette “iblis” kelimesi 

“melek” kelimesinin kapsamına girmez. Allah‟ın iblis sözü إلَّ اث١ٍظ / “iblis hariç” diyerek َّإل istisnâ 

edatıyla onu sözün dıĢında bırakmıĢtır. Ġstisnâ faklı bir cinsten yapıldığında hariç tutulacak fertler 

                                                      

217 Müellifin hükümlerdeki “munfasıl istisnâ” ile ilgili uzun açıklamalar yapması hatta farazi örnekler üzerinden bir hüküm 

inĢa etmesi adeta kendi ile çeliĢir durumları da göstermektedir. EĢ zamanlı bir boĢama olmaksızın, bir ay sonra istisnâ 

ekleme örneğinin ne Ģeriatta ne de Arap örfünde bir örneği olmadığını ifade etmesine rağmen, uzun uzun bu konuyu 

anlatması, olmayan bir hüküm için olmayan bir anlatım görüntüsü vermektedir. Halbuki böyle bir istisnâ dil ve örf 

açısından mümkün değildir deyip noktalaması daha uygun olabilirdi. 

218 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/261. 

219 el-Hicr 15/30. 



59 

 

kelamın manasından anlaĢılır. Burada ya istisnâda veya müstesnâ minh de gizli bir lafız olması 

gerekir. Ġstisnâdaki gizli lafız kiĢinin ٌض٠ذ ػٍٟ ػششح أصٛاة إلَّ د٠ٕبسا “zeydin bende bir dinar hariç on 

elbisesi var” sözündeki gizli ifadedir. Yani “kıymeti” bir dinar olan demektir. Cümlede 

“değeri/kıymeti” lafzının gizlendiği siyakından anlaĢılmaktadır. Kıymet manasına gelen lafız müstesnâ 

minhin baĢına bitiĢmiĢ dolayısıyla istisnâda da bir gizlilik gerçekleĢmiĢtir. Yukarıda geçen ayetteki 

“iblis hariç” tüm “melekler” ifadesindeki gizlilik ise “iblis” ile “melekler” arasında cereyan eden secde 

emrinde bir ortak payda vardır. Secde emri hem iblis hem de melekler için söz konusu olmuĢtur. 

Verilen emirde “ey iblis ve ey melekler Adem‟e secde edin” tarzında bir emrin vuku bulduğu 

anlaĢılmaktadır.
220

 

2.9.  Az Şeyin Çok Şeyden İstisnâsı 

Ġstisnâlar genel anlamda, az bir kısmın çok olan Ģeyden çıkarılması anlamında kullanılır. Basrî 

bir grup usûlcülerin bu kuralın dıĢında cereyan eden azdan çoğun istisnâ edilmesi durumunu kabul 

ettiklerini ifade ederek böyle bir konuyu eserinde gündemine almayı uygun görmüĢtür. 

Basrî‟ye göre bir grup usûlcü az olandan çok olanın istisnâsını mümkün görmüĢlerdir. Bazıları 

ise bunun mümkün olmadığını savunmuĢlardır. Bunu mümkün görmeyenler dil bakımından böyle bir 

kullanımın olmadığını ve hikmete muğayir söz olduğunu ileri sürmüĢlerdir. Mesela, “bende zeydin bir 

dirhemi var” diyeceği yerde ٌض٠ذ ػٍٟ ػششح دساُ٘ إلَّ رغؼخ “zeydin bende dokuz hariç on dirhemi var” 

Ģeklinde bir cümle kuruyor. Aslında dil bakımından “zeydin bir dirhem borcu ikrar ettiği” 

anlaĢılmaktadır. Ama böyle bir söz Arap dilinde veya baĢka bir dilin edebiyatındaki söz söyleme 

hikmetine muğayirdir. Araplarda böyle bir kullanım yoktur Ģeklinde bir iddia da yerinde bir tenkit 

değildir. Çünkü Arap dilinde az da olsa böyle bir kullanım görülmüĢtür. Zira böyle bir kullanıma 

nadirde olsa ihtiyaç duyulabilir. Bundan dolayı böyle bir kullanım Arap dilinde azdır nadir olduğu için 

nakledilmemiĢtir veya nadiren nakledilmiĢtir.
221

 

Müellif burada böyle bir konuyu açmıĢ ve bazı usûlcülerin böyle bir kullanımı 

desteklediklerini ifade etmiĢtir. Ancak görüldüğü üzere ne naslardan ne de kullanımdan böyle bir 

kullanımın olduğuna dair bir örnek sunmamıĢtır. Hatta “nadirde olsa ihtiyaç duyulur ama 

nakledilmemiĢtir” ifadesi sanki konuya tam hâkim olmadığı Ģeklinde bir izlenimi beraberinde 

getirmektedir. Madem “Arap dilinde azdır” Ģeklinde bir hüküm getirdiyse, o azın bir örneğini burada 

sunması gerekirdi.  

Basrî bazı kimselerin böyle bir istisnâ için “hikmetin böyle bir Ģeye imkân tanımadığı” 

dediklerini ifade etmiĢti. Bunlara göre istisnâ denilen Ģey istidrak ve ihtisar için yapılır. Mesela birinin 

                                                      

220 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/262. 

221 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/263. 



60 

 

“benim zeyde on dirhem borcum var” dedikten sonra arkasından istidrak için “sadece bir dirhem 

hariç” demesi istidrak anlamındadır. Yani muhatabın on zannetmemesi için hemen arkasından “bir 

hariç” der ve zannı ortadan kaldırır. 

Ġhtisar için olan istisnâ ise sözü öz bir Ģekilde söylemektir. Mesela biri “dokuz dirhem artı beĢ 

danik
222

 borcum var der” ve bunu on dirhem eksi bir danik diye ifade eder. Dolayısıyla dokuz dirhem 

artı beĢ danik eĢittir on dirhem eksi bir danik demektir. ġöyle bir söylem ihtisar değildir:  ٌض٠ذ ػٍٟ أٌف

 .”zeydin benden bin eksi dokuz yüz doksan dokuz dirhem alacağı var“ دسُ٘ إلَّ رغغ ِبئخ ٚرغؼخ ٚرغؼْٛ

Çünkü genelde bir dirhem borcu olan insan normal Ģartlarda bin dirhem olduğunu zannederek daha 

sonra hemen o anda bir dirhem borcu olduğunu hatırlama gibi bir durumu olup da daha sonra bu yanlıĢ 

zannı istisnâ ile düzeltmesi düĢünülemez. Basrî, ihtisar için, çoğunluk yukardaki örnek de dile 

getirildiği Ģekilde düĢünmüĢtür. Fakat bunun aksi de olması mümkündür, demiĢtir.  rneğin insanın 

bin dirhem borcu olur dokuz yüz doksan dokuzunu öder ve dokuz yüz doksan dokuzu ödediğini unutur 

diğer taraftan unuttuğu için bini ikrar eder, hemen o anda da dokuz yüz doksan dokuzu ödediğini 

hatırlar ve hemen istisnâyla istidrak yapar. Burada pardon pardon öyle değil böyle diyebilir. Bazen 

zeydin amırdan bir dirhem alacağı olur halidin ise amırdan bin alacağı olur. Zeyde bir dirhem borcum 

var derken birdenbire zeyde bin dirhem borcum var diye telaffuz eder, bir dil sürçmesi ihtimali için 

böyle bir durumdan kurtulmak için istidrakten baĢka yol bulamayabilir. Dolayısıyla hikmet açısından 

böyle bir istidrakin yapılması azdan çoğun istisnâsı hikmet açısından imkânsız değildir. Yani hikmet 

azdan çoğun istisnâ edilmesinin önünde bir engel değildir. Dilde böyle bir istisnânın kullanımı 

mümkün olduğuna göre böyle bir istisnâya hem hükmün hem de ikrarın bağlanması caizdir.
223

 

2.10. İki Sözden Sonraki İstisnâ 

Bazen bir cümle iki hüküm içerir veya iki ayrı cümleden sonra bir istisnâ yapılabilir. Basrî bu 

konuyu da ele almıĢ ve fıkıh usûlü açısından incelemiĢtir.  

 ncelikle ġâfiî usûlcülerinin çoğuna göre iki kelamın ardından gelen istisnânın her ikisini de 

kapsadığını ifade eden Basrî, Ebu Hanife‟nin usûlünde, bunun sadece birine ve en yakınına raci 

olduğunu nakletmiĢtir. Yine Hanefiler, Allah‟ın meĢieti ile zikredilen istisnâ veya Ģartın her ikisine de 

döneceğini kabul etmiĢlerdir. Zahiriler de Ebu Hanife‟nin benzeri bir görüĢünü benimsemiĢ, ancak 

Allah‟ın dilemesi/meĢieti ve Ģartı meselesinde farklı düĢünmüĢlerdir. Kâdî Abdülcebbâr, ikinci söz/ 

istisnâya yakın olan kısım, cayma ifadesi ise ve istisnâ her iki cümleye de irca edilebiliyorsa her 

ikisine de istisnâyı döndürmenin gerekli olduğunu söylemiĢtir. Eğer birinci sözden tam manasıyla 

                                                      

222 Altı danik bir dirhemin karĢılığıdır. Türkçede kuruĢ Ģeklinde ifade edilen birimdir. 

223 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/264. 



61 

 

vazgeçip ikincisine geçme Ģeklinde değil de bu durumda söz ikincisine raci olur ve istisnâ ikincisine 

döner.
224

 

Basrî‟ye göre iki kelamın ardından gelen istisnâ da ikinci söze birinci sözdeki bir unsur takdir 

edilip edilmemesine göre ikinci söze birinci sözden bir tür cayma sokulmuĢ demektir. Bu durumda iki 

kelamın ardından gelen istisnâ da ikinci kelamın birinci kelamdan ayrılması ve farklı bir konuya 

geçmesi üç madde ile izah edilebilir: 

a. Idrap/cayma denilen Ģey birinci kelamın türünden olmaması: Mesela,  ُ٘ اظشة ثٕٟ ر١ُّ ٚاٌفمٙبء

 temim oğullarını döv, ama falan bölge halkı değil”. Burada iki cümle“ أصذبة أثٟ د١ٕفخ إلَّ أً٘ اٌجٍذ اٌفلأٟ

var. Birincisi “temim oğullarını döv” cümlesi, diğeri ise “Fukahâ demek Ebû Hanife ve ashabı 

demektir”. Bu iki cümleden bir istisnâ getirilmiĢtir o da “falan bölge halkı değil” cümlesidir. ġimdi 

buradaki ihtilaf, “falan bölge halkı değil” Ģeklinde yapılan istisnâ “dövülmemesi gereken” kimseler 

mi, yoksa “fukahâ olmayanlar mıdır  Basrî‟ye göre buradaki istisnâ ikinci cümleye döner. Çünkü 

konuĢan kiĢi müstakil bir kelamı bırakıp ikinci bir konuya geçince birinci sözden maksadını tam 

manasıyla gerçekleĢtirdiği anlaĢılır. Zira kelamdan maksadın tam manasıyla yerine getirildiğinin en iyi 

delili, kiĢinin baĢka bir söze giriĢmesidir. Bu adamın önceki sözü bitmiĢ birinci sözü bırakıp ikinci 

söze giriĢmesi bunu en iyi Ģekilde ifade etmektedir. Birinci sözü bitirdiğini ve yeterince meramını 

anlattığının delili ise bu sözü bırakıp baĢka söze geçmesidir. Artık istisnânın birinci söze dönmesi 

çeliĢkidir. Dolayısıyla konuĢan birinci sözden maksadın tam manasıyla gerçekleĢtirdiği görüĢünden 

dolayı artık birinci görüĢe istisnâyı affetmek doğru değildir.
225

 

b. Ġki kelamın ardından gelen istisnânın birinci kelamın türünden olması; mesela: ثٕٟ ر١ُّ  ةاظش 

 temîm oğullarını döv, Rebîa‟ya ikram et, ama uzun boylu olanlar hariç”. Basrî‟ye“ ٚأوشَ سث١ؼخ إلَّ اٌطٛاي

göre bu istisnâ ikinci söze döner. Bu durumda cümleye en yakın olan tercih edilmiĢtir. Zira her iki 

kelam müstakil ve birbirinden farklıdır. KonuĢanın birinci kelamı bırakıp ikinci kelama baĢlaması söz 

konusudur. Dolayısıyla burada cümlenin anlamı: “Temim oğullarını döv, rebîa kavminden de uzun 

boylu olanlar hariç diğerlerine ikram et” demektir.
226

 

c. Ġki kelamın hükümlerinin zahiren aynı olması: Mesela, عٍُ ػٍٝ ثٕٟ ر١ُّ ٚعٍُ ػٍٝ سث١ؼخ إلَّ اٌطٛاي 

“Temim oğullarına selam ver ve uzunlar hariç Rebia kabilesine selam ver.” Burada da en doğru görüĢ 

istisnânın en yakın cümleye irca edilmesidir. Bunun sebebi de konuĢanın birinci kelamı bitirip ikinci 

kelama baĢlıyor olmasıdır.
227

 

                                                      

224 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/264. 

225 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/265. 

226 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/265. 

227 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/265. 



62 

 

Basrî, iki hüküm, zahir isimle ortak olması durumunu da iki kısımda ele almıĢtır: 

a.  Ġki hükmün herhangi bir maksatla ortak olmaması: Mesela,  َّعٍُ ػٍٝ ثٕٟ ر١ُّ ٚاعزأجش ثٕٟ ر١ُّ إل

 ”Temim oğullarına selam ver, Temim oğullarını ücretli iĢçi tut, ancak uzun boylu olanlar hariç“ اٌطٛاي

cümlesinde istisnâ hangi müstesnâ minhe aittir? Burada birinci müstesnâ minh, “selam verme” talebi 

diğeri de “kiraya verme”. Basrî‟ye göre aynı cümle içinde olması durumunda en uygun olan istisnânın 

en yakına mutaallak kılınmasıdır. Fakat bu cümlede hem Temim oğullarının uzun boylu olanlarına 

selam verme hem de uzun boylu olanların dıĢındakilerden “ücretli iĢçi kiralama” anlamı verilemez. 

b.  Ġki hükmün bir maksat üzerinde ittifak etmesi ve ikinci söz, birinci sözden cayma Ģeklinde 

olmaması: Caymadan maksat birinci hükmün geçerliliğini ortadan kaldıran bir sözün bulunmamasıdır. 

Basrî‟ye göre böyle bir durumda her iki kelam tek bir hüküm gibi kabul edilir ve dolayısıyla istisnâ 

her iki kelama da raci olur. Mesela, عٍُ ػٍٝ سث١ؼخ ٚأوشَ سث١ؼخ إلَّ اٌطٛاي “Rebia kabilesine selam ver, Rebîa 

kavmine ikramda bulun, uzun boylu olanlar hariç”. Dikkat edilirse her iki hüküm ortak paydası tazim 

ve yüceltmedir. Bu noktada selam verme ve ikramda bulunmadan ortak maksat tazim ve hürmettir. 

Burada birinci sözdeki isim zamir ile de ifade edilebilir. Mesela, َأوشَ سث١ؼخ ٚاعزأجشُ٘ إلَّ ِٓ لب “Rebia 

kavmine ikramda bulun ve onları ücret karĢılığında iĢçi tut, ayakta olanlar hariç”. Bazen her ikisinde 

de ayrı isimler zikredilebilir. Mesela, َأوشَ ثٕٟ ر١ُّ ٚسث١ؼخ إلَّ ِٓ لب “Temim oğullarına ve Rebia kabilesine 

ikramda bulun, ayakta olanlar hariç”. Basrî‟ye göre her örnekte de istisnâ iki söze de raci olur. Buna 

örnek olarak Kur‟an‟ı Kerim‟de Allah Teâlâ Ģöyle buyurmuĢtur: 

﴿  َٓ ٱٌَّز٠ِ ُۡ ٠أَۡرُٛاْ ثأِسَۡثؼََخِ شُٙذََ  َٚ ٌَ َُّ ذِ صُ ذۡصَََٰٕ ُّ ٌۡ َْ ٱ ٛ ُِ َْ إلََِّّ ٠شَۡ غِمُٛ فََٰ ٌۡ ُُ ٱ ئهَِ ُ٘
ٓ ٌََٰ ْٚ أُ َٚ ذَحً أثَذَٗاُۚ  ُۡ شَََٰٙ لََّ رمَۡجٍَُٛاْ ٌَُٙ َٚ ذَحٗ  ٍۡ َٓ جَ ١ِٕ ََّٰ ُۡ صَ ٓۢ آءَ فٱَجٍۡذُُِٚ٘ ِِ َٓ ربَثُٛاْ  ٱٌَّز٠ِ

أصٍَۡذَُٛاْ  َٚ ٌهَِ 
 ﴾ثؼَۡذِ رََٰ

“İffetli kadınlara iftira atan, sonra da dört şahit getiremeyen kimselere seksen sopa vurun ve artık 

onların şahitliklerini asla kabul etmeyin. İşte onlar yoldan çıkanların ta kendileridir. Bundan sonra 

tövbe edip hallerini düzeltenler müstesnâ”.
228

 

Ayette “namuslu kadınlara iftira atma”, “iftirasını ispat edememek”, “seksen sopa cezasına 

çarptırılmak”, “Ģahitliklerinin kabul edilmemesi” ve “fasık olmaları” Ģeklinde hükümler vardır. 

Basrî‟ye göre burada hükümden cayma gibi bir durum söz konusu değildir. Çünkü ifade edilen 

hükümlerin ortak paydası aynıdır ve yermedir. Ġntikam ve iftira atmak, arkasından seksen sopa 

cezasına çarptırılmak ve böylece Ģahitliği kabul edilmeyen bir fasık hükmüne dahil olmanın ortak 

paydaları aynı gerekçedir ve iftiradır. Dolayısıyla istisnâ olan “tövbe edenler hariç” ifadesi ortak 

hükme racidir.
229

 

                                                      

228 en-Nûr 24/4. 

229 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/266. 



63 

 

Basrî; birkaç cümlenin sonunda gelen tek bir istisnâda, sözü söyleyen kimsenin, bu istisnâyı 

hangi cümle için söylediği malum olmadığı durumlarda takip edilecek yolun üç Ģekilde olacağını 

beyan etmiĢtir: 

a. Söz söyleyenin maksadına itibar etmek, 

b. Atıf harfine itibar etmek, 

c. Ġstisnâyı kendi baĢına değerlendirmek, 

d. Ġstisnâyı baĢka bir istisnâya kıyas etmek. 

Burada söz söyleyenin maksadı ve atıf harfine itibar edilmesi durumu, usûlcülerin; “istisnâ 

önceki cümlelerin hepsini kapsar” hükmüne göre hareket etmeyi amaçlamaktadır. Ġstisnâyı kendi 

baĢına değerlendirmek ve baĢka bir istisnâya kıyas etmek ise en yakın cümleye mutaallak kılanların 

görüĢüdür.
230

 

Basrî‟ye göre; Ġstisnâ Ģart cümlesi gibidir. Nasıl ki bir kimse konuĢmasının sonunda إْ شبء الله 

“Allah dilerse” dediğinde, bu Ģart cümlesi konuĢmasının tümü için geçerliyse, istisnâ da böyledir. 

Ġstisnânın iki kelama geldiği takdirde en yakına bağlanacağı Ģeklinde kesin bir kural yoktur. Çünkü 

istisnâ da Ģart gibidir. Dolayısıyla da cümleye Ģart geldiği zaman kendisinden öncekilerin hepsinin 

Ģartı olduğu gibi istisnâ da cümleye geldiği zaman kendisinden öncekilerin hepsinin istisnâsı 

olabilir.
231

 

Bazı usûlcüler, Ģart kendisinden önce geçenlerin hepsine racidir sözüne itiraz etmiĢlerdir. 

Bunlara göre Ģart cümlenin sonunda gelse bile Arapça gramer yapısına göre önce Ģart sonra ceza 

cümlesinin gelmesi gereklidir. Dolayısıyla hükmen önce geçmiĢ kabul edilir böylece Ģart kendisinden 

öncekilerin tamamını kapsar. Mesela; اظشثٛا ثٕٟ ر١ُّ ٚسث١ؼخ إْ لبِٛا “Temim oğulları ve Rebia oğullarını 

döv eğer ayaktalarsa” cümlesinin anlamı; Temim oğulları ve Rebia oğulları ayaktaysa onları döv” 

istisnâ da ise bu Ģekilde değildir. Çünkü istisnânın cümlenin baĢında gelmesi zorunlu değildir. Allah‟ın 

meĢietine bağlamak cümlenin sonunda inĢallah demek lafzen Ģart gibidir. ġöyle soru sorulursa Ģartı bir 

öncesine bitiĢtirip onu sonradan gelmesine rağmen önceden geçmiĢ gibi kabul etmediniz mi  Bu 

sebeple sözün anlamı ُ٘ٛاظشثٛا ثٕٟ ر١ُّ ٚإْ دخً سث١ؼخ اٌذاس فبظشث Temim oğullarını dövün ve Rebia 

oğulları da konağa girerse onları da dövün cümlenin takdiri bu değil midir  

Basrî, bu itiraza dört yönden cevap vermiĢtir: 

                                                      

230 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/267. 

231 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/267. 



64 

 

1. Atıf harfiyle birlikte iki kelam tek bir cümle hükmündedir. Çünkü birbirinden farklı isimlerin 

arasına gelmiĢtir ve dolayısıyla atıf vavı içerikleri birbirine denk isimlerdeki çoğul vavı hükmündedir. 

Nitekim أوشَ اٌؼشة إلَّ ثٕٟ ر١ُّ ٚسث١ؼخ “Temim oğulları ve Rebia hariç Araba ikram et” cümlesinde, istisnâ 

beni temim ve rebiaya racidir. Aynı Ģekilde  ُٚسث١ؼخ إلَّ اٌطٛايأوشَ ثٕٟ ر١ّ  “Temim oğulları ve Rebia 

kavmine ikram et uzun boylu olanlar hariç” cümlesinde hangi uzunlar denildiğinde hem beni temim 

hem de rebiaya dönmesi gerekir. Aynı durum iki ismin hükümde ortak olması ve atıf vavının 

bulunmasıdır. Mesela, ٚ ص٠ذ ٚص٠ذص٠ذ  toplamı ْٚص٠ذ diyor ama istisnânın öncesindeki her iki isme 

dönmesi açısından aynı hükme tabi değildir. Yani bu istisnâda geçerli değildir. Ġki kelamdan biri 

diğerinin üzerine atfedilse de müstakil cümle olmaktan çıkmazlar. Basrî, aynı hükümle iki farklı isim 

ortak olursa buradaki atıf vavı cem‟ vavı gibidir. Ama iki ayrı hükümde, iki ayrı isim ve kullanılan atıf 

vavı olduğunda, cem‟ vavı bu görevi görmez.
232

 

2. KiĢi ثٕٛ ر١ُّ ٚسث١ؼخ أوشُِٛ٘ ألَّ اٌطٛاي “Temim oğulları ve Rebia, onlara ikram ediniz, uzunlar hariç” 

dediğinde, istisnâ her ikisine de döner. Aynı durum أوشِٛا ثٕٟ ر١ُّ ٚسث١ؼخ إلَّ اٌطٛاي cümlesi için de 

geçerlidir. Hükmün/emrin cümlenin önüne veya arkasında gelmesinde hiçbir fark yoktur.
233

 

3.  ncesinde iki cümle geçip ve arkasından بَإلَّ ِٓ ل ... “ayakta olanlar hariç” ifadesinde bunun 

anlamı, “o iki gruptan ayakta olanlara gelince onlar” demektir. Böyle bir tasarruf istisnâya uygun 

değildir. Çünkü cümleye yapılan bu takdirle bu sözü ٖٛإلَّ ِٓ لبَ ِٓ سث١ؼخ فلا رعشث “Rebiadan ayakta 

olanlara gelince onları dövme” Ģeklindeki takdir, Rebia‟nın ayakta olanlarına gelince onları dövme 

Ģeklindeki takdirden evladır.
234

 

4. Ġstisnâ sadece en yakınına döner ise ٌض٠ذ ػٍٟ خّغخ دساُ٘ ٚخّغخ ٚخّغخ إلَّ عجؼخ إْ ثٍغٛا “benim zeyde 

beĢ dirhem ve beĢ ve beĢ borcum var, yedi hariç” gibi bir söz denildiğinde, böyle bir kullanım uygun 

değildir. Zira yedi beĢin bir cüz‟ü değildir. Tıpkı herhangi bir engel olmadığında istisnâ kendinden 

önceki unsurların hepsine döner söylemine karĢı da Basrî, herhangi bir engel bulunmadığında istisnâ 

en yakınına döneceğini dile getirmiĢtir. Yedi sayısının kendine en yakın unsura dönmesinin önündeki 

engel istisnânın külden cüzü çıkarmasıdır. Oysa yedi beĢin bir cüzü değildir.
235

 

Usûlcülerden, istisnânın kendinden önceki bütün unsurlara dönmediğini benimseyenler, 

görüĢlerini beĢ madde de beyan etmiĢlerdir: 

                                                      

232 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/268. 

233 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/268. 

234 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/268. 

235 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/268. 



65 

 

1. Ġstisnâ kendi baĢına müstakil bir mana ifade edemediğinden, müstakil bir mana ifade 

edebilmek için baĢkasına iliĢtirilmesi zorunlu hale gelir. Eğer istisnâ kendi baĢına müstakil bir mana 

ifade etseydi baĢka bir unsura iliĢtirilmesi zorunlu olmazdı. Kendinden önceki en yakın unsura 

iliĢtirmeyle istisnâ kendi baĢına müstakil bir mana ifade etmiĢ olur. Müstesnâ kendisinden hemen 

öncekine bağlanmak zorundadır. Nitakim kendinden hemen öncekine bağlanmazsa anlam ifade etmez. 

Kendinden öncekiyle bağlantıyı kurduktan sonra daha fazlasına gitme zorunluluğu ortadan kalkar ve 

aynı zamanda daha fazlasına da gidilebilir. Halbuki Basrî‟ye göre; istisnâyı anlamlı hale getiren bir 

söz istisnânın daha önceki sözlere dönmesini engellemeyebilir. Kendi baĢına müstakil bir mana ifade 

etmesi, baĢka bir sebepten dolayı daha önceki cümlelere raci olmasını engellemez. Zira bir hükmün 

birden fazla sebebinin olması imkânsız değildir. O halde dile getirilenden baĢka istisnânın kendinden 

önceki bütün cümlelere dönmesini sağlayan baĢka bir sebebin olması imkânsız değildir. Dolayısıyla da 

bir hükmün birden fazla sebebi olabilir. ġart ve istisnâ konusunda dile getirdikleri Ģeyler Allah‟ın 

meĢieti konusundaki esaslarla çeliĢmektedir. ġart ve Allah‟ın meĢietine (ĠnĢallah) getirilen istisnâda 

birbirine aykırılık söz konusudur. Çünkü bu tür Ģeyler (Ģart) kendi baĢına bir mana ifade etmez. Bir 

anlam ifade etmesi için kendinden öncesine bitiĢtirilmesi gerekir. Netice olarak istisnâ, tek baĢına 

mana ifade ettiği gibi kendinden önceki bütün unsurlara da taalluk eder.
236

 

2. Cümlelerden yapılan istisnâ ile istisnâdan yapılan istisnâ müstakil mana ifade etme açısından 

ortaktırlar. O halde istisnâdan yapılan istisnâ sadece kendi önüne dönüyorsa ve sadece bununla 

müstakil bir mana ifade ederek yetkinliğe eriĢebiliyorsa aynı Ģekilde cümleden yapılan istisnâ da 

kendinden öncesine döner ve sadece bununla müstakil bir mana ifade eder ve baĢka bir unsura da 

ihtiyaç duymaz. Basrî‟ye göre; bir kiĢinin ٌض٠ذ ػٍٟ ػششح دساُ٘ إلَّ صلاصخ إلَّ دسّ٘ب “benim zeyde on 

dirhemden üç hariç ondan da bir dirhem hariç borcum var” sözünde إلَّ دسّ٘ب sözcüğü bir öncesinden 

istisnâ edilmiĢtir. Bu durumda adamın sekiz dirhem borcu vardır. Buradaki ikinci istisnâ sadece üçten 

yapılmaktadır. Eğer buradaki dirhem sözcüğü veya istisnâ yani son dirhemi istisnâ eden edat hem 

selaseye hem de aĢeraya dönseydi adamın dokuz borcu olacaktı. O zaman da istisnâ iki dirhem 

olacaktı. Haliyle iki dirhem olduğu için de sayı dokuza inecekti. Neticede adamın 9 dirhem borcu 

olmuĢ olacaktı. Aynı Ģekilde bu cümledeki on sayısı bir ispat cümlesidir. AĢera sözcüğünden yapılan 

birinci istisnâ bu ispatı belli oranda bozmadır. Yani eksi üç demektir. O halde üç olumsuzlamadır. Bu 

cümlede üçten yapılan istisnâ ise ispattı/olumlamadır. O halde buradaki istisnâ edilen dirhem her 

ikisine dönerse hem nef‟i olacak hem de ispat olacaktır. Ġki zıttın bir kelime de birleĢmesi demektir ki 

bu da mümkün değildir. Bu durum da dirhem kelimesi aynı anda hem olumsuzlama hem de olumlama 

olacaktır. Bu gerekçeden dolayı kiĢi ٓػٍٟ ػششح دساُ٘ إلَّ صلاصخ إلَّ دس١ّ٘ ٌٗ “benim zeyde on dirhem hariç üç 

dirhem hariç iki dirhem hariç borcum var” dediğinde ve bu sözde ki ٓدس١ّ٘ kaydı sadece üçe döner.
237

 

                                                      

236 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/269. 

237 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/271. 



66 

 

3. Umûm lafzın mutlak bir Ģekilde tahsis edildiğini söyleyen kiĢi değil de bunun istisnayla 

tahsise uğradığını söyleyen kiĢi delil getirmesi gerekir.
238

 

4. Ġstisnânın bir öncesine döndüğünü ayetlerle iliĢkilendiriyorlar. Ġstisnânın bir öncesine mi 

sonrasına mı döner meselesi zahir bir karineyle bilinir, mutlakla bilinemez.
239

 

5. Sahabe-i Kiram, önceki sözü kendisinden sonra gelen cümle ile tahsis etmemiĢtir. Mesela 

Kur‟an-ı Kerîm nikahlanması haram olanları ifade sadedinde Allah Teâlâ Ģöyle buyurmaktadır: 

زِٟ ﴿
ُُ ٱٌََّٰ ئٓجِىُُ سَثََٰ َٚ  ُۡ ذُ ٔغَِبئٓىُِ ََٰٙ َِّ أُ زُُ  فِٟ  َٚ ٍۡ زِٟ دَخَ

ُُ ٱٌََّٰ ٓ ِّٔغَبئٓىُِ ِِّ ﴾دُجُٛسِوُُ  َّٓ ِٙ ثِ  

“Eşlerinizin anneleri, kendileriyle birleştiğiniz eşlerinizden olup evlerinizde bulunan üvey kızlarınız 

size haram kılındı”.
240

 Burada kayıt üvey kıza racidir. Evlendiğiniz karılarınızın anneleri de size 

haram kılındı, evlendiğiniz karılarınızın evinizde kalan kızları da haram kılındı. Basrî‟ye göre; bunlar 

istisnâ değildir. Bu durumda gerekli olan Ģey istisnâ da gerekmez. Çünkü ashap hem kaynana hem de 

üvey kız konusunda belli bir illet üzerinde icma‟ etmemiĢtir. Ġkisini bir araya getirecek ortak bir illet 

belirlememiĢtir. Allah‟ın ُٔغبئى ْٓ ِِ  ُْ  اٌلارٟ eĢlerinizin sizinle kalan kızları” sözü buradaki“ اٌلارٟ فٟ دُجُٛسِوُ

kelimesi rebaibin سثبئت sıfatıdır, kayınvalidenin sıfatı değildir. Zira kayınvalideler evin içinde kalan 

kimselerden değildir. Ayetteki ٓٙاٌلارٟ دخٍزُ ث “kendileriyle iliĢkiye girdiğiniz kadınlar” kısmı, 

“kadınlar” lafzına dönmüĢ olsaydı o zaman “rebaibin” sıfatını tamamlayıcı olurdu.
241

 

2.11. Munfasıl Delillerle Umûmun Tahsisi 

Basrî detaylı delillerden kastının; aklî deliller, kitap, sünnet ve icma‟ olduğunu ifade etmiĢtir. 

Ona göre, aklî delil, kitab ve sünnetin umûm ifadelerini tahsis edebilir. 

 

Aklî Delil ile Umûmun Tahsisi 

Cessâs, Bâkıllânî ve Kādî Abdülcebbâr, umûmun akılla tahsisini mümkün görmektedirler.
242

 

Kâdî Abülcebbar, tahsisin Ģer‟i hükümleri nefy anlamı içerdiğini düĢündüğünden dolayı aklı bu 

hususta belirleyici bir delil olarak kabul etmektedir. 

Basrî‟ye göre; Allah‟ın teklifine muhatap olma bakımından çocuk ve delilerin hariç tutulması 

aklın ayırıcı özelliğinden kaynaklanmaktadır. Aklı olmadığı için çocuk ve deli, ibadetler kapsamına 

                                                      

238 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/271. 

239 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/271. 

240 En-Nisâ 4/23. 

241 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/271. 

242 Cessâs, el-Füsûl, 1/70-72; Bâkıllânî, et-Takrîb, 3/173-174; Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 17/89. 



67 

 

alınmamıĢtır. Buluğa eren çocuğun namaz kılması, vacip olduğuna delalet eden bir delilden dolayı 

değil, أل١ّٛا اٌصلاح “namazınızı kılın”
243

 ayeti sebebiyledir. Müslümanların buluğa eren, aklı kemâle eren 

çocuğa namazın vacip olduğu konusundaki icma‟dan dolayı aklı olgunlaĢan çocuk bu hitabın kapsamı 

dıĢına çıkartılmaz. ġayet namaz bir kiĢiye vacip olsaydı veya yeni bir emir ile farz olsaydı çocuğun 

bilmesi ya da âlimlerin ona öğretmesi gerekirdi. Basrî tüm bunları aklın nakle tercih edilmesi 

görüĢünü ispatlama hedefine yönelik olarak dile getirmiĢtir.  

Basrî, bir grup usûlcünün aklî delillerin Kur‟ân‟ı tahsis etmesini kabul etmediklerini de ifade 

ederek bunları tenkit etmiĢtir. Bu kimselere göre, Kur‟an‟ın umûm ifadeleri de zaten aklî verilere göre 

umûmdur. Dolayısıyla bir tahsise ihtiyaç duyulmaz, demiĢlerdir. Buna karĢı Basrî, aklın Kur‟an‟ın 

tahsis edemeyeceğini iddia edenler Ģu soruyu sormuĢtur: Kur‟an-ı Kerîm‟de Allah Teâlâ Ģöyle 

buyurur: 

بَ ٱٌَّٕ ﴿ أ٠َُّٓٙ ُُ  ٱػۡجذُُٚاْ  بطُ ٠ََٰ    ﴾سَثَّىُ

“Ey insanlar rabbinize ibadet edin”.
244

 Ayetin ifadesindeki إٌبط / “insanlar” kapsamına çocukları 

ve delileri almıĢ mıdır, almamıĢ mıdır  Eğer cevapları “bu kapsama çocuk ve deliler alınmamıĢtır 

ancak buna tahsis denilmez” Ģeklinde ise; Basrî‟ye göre bunlar anlam olarak bizimle aynı Ģeyi 

söylemiĢ, sadece isim olarak muhalif olmuĢlardır. Zaten tahsisin anlamı, umûm ifade eden hükümden 

bir kısmını hariç tutmaktır.  Akıl ile bu bilinebilir mi  ġayet bu akıl ile bilinirse bu tahsis olarak 

isimlendirilmez yani deli ve çocukların bu hitaba dahil olmadığı ancak buna tahsis denilmediğini iddia 

edenlere karĢı Ģöyle cevap veriyor; tahsisin anlamı hitabın kapsamına giren bazı fertlerin 

çıkarılmasıdır. Zaten çocukların ve delilerin de bu kapsama girdiğini iddia etmek fasit bir görüĢtür. 

Bunu hiç kimse söylememiĢtir. Çünkü çocuk ve deli اػجذٚا lafzındaki mefhumu ne ana hatlarıyla ne de 

ayrıntısı ile anlayamazlar. Anlamayan kiĢiden anlamayı murat etmek رى١ٍف ِب لَّ ٠طبق “güç 

yetiremeyeceği Ģeyi ondan istemek” olur ki Allah bundan münezzehtir.
245

 

Basrî, aklî delilin nassı tahsis edemediği görüĢünde olanlara bazı olası sorularla cevap 

vermiĢtir. Buna göre eğer aklî delilin cümleden önce geçmesi gerekir, muhassıs delilin ise böyle bir 

önceliğinin olmadığını iddia ederlerse, onlara muhassıs delilin de öncelikli olmasının caiz olduğu 

söylenmelidir. 

Basrî; eğer bize, “neden Kur‟an‟a genel olarak bakmayıp da aklî delile sarıldınız; neden aklî 

delilin Kur‟an‟ın genel hitabına muarız olmayacağını göz önünde bulundurmadınız diye itiraz edecek 

olurlarsa cevabımız Ģöyle olur”, demiĢtir: Aklî delil, mutlak olarak anlamanın sıkıntılı olacağı 

durumlarda, yanlıĢ anlama isteğine engel olan bir delalet türüdür. Bu yanlıĢ anlayıĢ, Ģimdi veya daha 

                                                      

243 
el-Bakara 2/43.

 

244 el-Bakara 2/21. 

245 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/272. 



68 

 

önce ortaya çıkmamıĢ olabilir. Mesela Kur‟an‟ın ele aldığı veya almadığı bir lafzın/ hükmün çirkin 

olduğunu görüyoruz. Bu çirkin anlayıĢı gördüğümüzde “güç yetirilemeyen durumlar” meselesini 

bilmiyor da olabiliriz. Böyle bir durumda Kur‟an‟ın mutlak anlamına tutunmak yerine, tahsis ihtimali 

var ve tahsisi mümkün olduğu düĢüncesinden hareketle hükmü tahsis etmenin gerekliliğini düĢünmek 

daha doğrudur.
246

 

Basrî, yapılması muhtemel bir baĢka itirazı dile getirerek bunları cevaplama yönüyle, olası 

Ģöyle bir itirazı dile getirmiĢtir: Bir meseleyi ana hatlarıyla bilmeyen kimse, o durumdayken 

ibadetlerle mükellef değildir. Dolayısıyla fakihler, “namaz vakti boyunca uyuyan bir kimse o 

namazdan sorumludur” demiĢlerdir. Basrî bu itiraza cevaben, fakihlerin bu cümle ile maksatlarının bu 

olmadığını, kiĢinin uyurken namaz kılmasını talep etmediklerini veya uykudayken uykuyu ortadan 

kaldırıp namazlarını eda etmeleri gerektiğini söylememiĢlerdir. Çünkü her iki durumda imkansızdır. 

Hatta “uyur haldeyken namaz kılması gerektiği veya uyku anında uykusunu izale edip ibadetini 

yapması” kendisine izah edilse bile, böyle bir Ģeyi kabul etmesi mümkün değildir.
247

 

Burada, Basrî aklı önceleme ve Mu„tezile ekolü mensuplarının aklî delilin Kur‟an‟ı tahsis 

edebileceği görüĢünü ispat sadediyle farklı örnekleri ve olası soruları cevaplamıĢtır. Ancak dikkat 

edilirse, mesela çocuk, mecnun ve kısaca teklife muhatap olmayan kimselerin “Ey insanlar Allah‟a 

ibadet ediniz” ayetinin kapsamına girmediğini ve bunun ancak aklî bir delille tahsis edilebileceğini 

öne sürerek ispatlamaya çalıĢtığı görülmektedir. Oysa, çocuk ve mecnunun teklife muhatap olmadığı 

hükmü akıl ile değil yine nass ile sabittir. Kur‟an nassıyla “Allah bir kimseye gücünün üstüne bir yük 

yüklemez”
248

 ayeti bunu net olarak ifade etmektedir. Nitekim Efendimiz “uyuyan kimse uyanana 

kadar, çocuk buluğa erene kadar, deli de akıllı olana kadar kalem kaldırılmıştır/teklife muhatap 

değildir”
249

 buyurmuĢtur. Dolayısıyla Basrî‟nin aklî delildir dediği hükmün aslı nastır. Deli ve 

çocukların ibadetle yükümlü olmadıkları konusu insan aklı ile ortaya konulmuĢ bir hüküm değildir. 

Nitekim bunların ahiretteki durumlarını anlatan konular da zaten onların teklife muhatap olmadıklarını 

ifade etmektedir.
250

 

Kitap ile Umûmun Tahsisi 

Allah Teâlâ‟nın bazı durumlarda umûm hitabı içerisinde sadece bir kısım hükümleri ele alması 

vaki bir durumdur. Bu da kitabın yine kitap ile tahsisinin mümkün olduğunu göstermektedir. Hatta 

kitabın bazı hitapları farklı hükümlerin de ortaya çıkmasına delalet etmesi, tahsisinin de mümkün 

olduğunu ifade etmektedir. Mesela Kur‟an-ı Kerîm‟de Allah Teâlâ Ģöyle buyurur:  

                                                      

246 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 272-73. 

247 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/273. 

248 el-Bakara 2/286. 

249 Dârîmî, Sünen, Hudûd 1. 

250 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/274. 



69 

 

﴿ َّٓ ِٙ َٓ ثأَِٔفغُِ جٗب ٠زَشََثَّصۡ ََٰٚ َْ أصَۡ ٠زََسُٚ َٚ  ُۡ ٕىُ ِِ  َْ ۡٛ فَّ َٛ َٓ ٠زَُ ٱٌَّز٠ِ ػَشۡشٗاۖ  أشَۡٙشُ   أَسۡثؼََخَ  َٚ َٚ﴾   

“İçinizden ölenlerin geride bıraktıkları eşleri kendi başlarına (evlenmeksizin) dört ay on gün 

beklerler”.
251

 

Bu ayette eĢi ölen kadınların dört ay on gün beklemeleri gerektiği mutlak olarak verilmiĢtir. 

ġöyle ki herhangi bir tahsis edici delil ayet içerisinde zikredilmeksizin, mutlak bir bekleme süresi 

getirilmiĢtir. Kur‟an-ı Kerîm bir baĢka ayet ile mutlak olan hükmü tahsis etmiĢtir. Allah Teâlâ Ģöyle 

buyurmuĢtur: 

بيِ ﴿ َّ ذُ ٱلۡأدَۡ
ٌََٰ ْٚ أُ َٚ  َّٓ َُّٓۚ  أجٍََُُٙ ٍَُٙ ّۡ َٓ دَ    ﴾أَْ ٠عََؼۡ

“Hamile olan kadınların eşleri ölmeleri halinde bekleme süreleri çocuklarını doğurana 

kadardır”
252

 

 nceki ayette mutlak olarak verilen ve eĢi öldükten sonra baĢka bir erkekle nikah akdi 

yapabilmesi için dört ay on gün bekleme hükmü, bu ayet ile hamilelik durumlarının iddetinin çocuk 

doğurmakla biteceğini ifade etmiĢtir. Dolayısıyla bir Kur‟an ayetinin baĢka bir Kur‟an ayetini tahsis 

etmesinin önünde bir engel olmadığı açıktır. 

Basrî bu hususa bir baĢka örnek daha vererek
253

, nikahlanması haram kılınan müĢrik kadınlar 

ile ilgilidir. Kur‟an-ı Kerîm mutlak bir anlamda Ģöyle buyurmuĢtur: 

ذِ ﴿ شۡشِوََٰ ُّ ٌۡ لََّ رَٕىِذُٛاْ ٱ َٚ  َٰٝ َُّٓۚ ٠ؤُۡ  دَزَّ ِِ﴾  

“Müşrik kadınlarla, iman edinceye kadar evlenmeyiniz”
254

  

Bu ayete göre iman etmeyen bir müĢrik kadınla nikah akdi yapılmayacağı mutlak olarak 

ortaya konulmuĢtur. Burada müĢrik olan bir kadının nikah akdi konusu sadece iman etmek ile caiz 

olabileceği bildirilmiĢtir. Ancak bir baĢka ayet bu umûm ifadeyi tahsis etmiĢ ve kadının ehl-i kitap 

olması durumunda nikah akdi yapılabileceğini söylemiĢtir: 

ذِ ﴿ ََٰٕ ِِ ؤۡ ُّ ٌۡ َٓ ٱ ِِ ذُ  ذۡصَََٰٕ ُّ ٌۡ ٱ َٚ  ُۡ ٓ لجٍَۡىُِ ِِ تَ  ىِزََٰ ٌۡ َٓ أُٚرُٛاْ ٱ َٓ ٱٌَّز٠ِ ِِ ذُ  ذۡصَََٰٕ ُّ ٌۡ ٱ َٚ﴾  

“Sizden önce kitap verilmiş olan dinlere mensup iffetli kadınlarla evlenebilirsiniz”.
255

  

Bu ayet bir önceki ayetin mutlak olarak ifade ettiği müĢrik gruptan ehl-i kitap olanların nikah 

akdi yapılabileceği hükmünü tahsis etmiĢtir. Basrî‟ye göre Kur‟an‟ın bu tahsisi Peygamber‟e (sas) 

yönelik: 

﴾ٌزج١ٓ ٌٍٕبط ِب ٔضي إ١ٌُٙ﴿    

                                                      

251 el-Bakara 2/234. 

252 et-Talâk 65/4. 

253 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 274-75. 

254 el-Bakara 2/221. 

255 el-Mâide 5/5. 



70 

 

“Biz seni, Kur‟an‟ı insanlara açıklayasın diye gönderdik”
256

 ifadesi, Allah‟ın bizzat indirdiğinin 

kendisinin açıklamasına mâni değildir. Zira Kur‟an-ı Kerîm de zaten “her Ģeyi açıklayıcı”
257

 

özelliktedir.
258

 

Kitabın Sünnet ile Tahsisi 

Basrî Kur‟an-ı Kerîm‟in sünnet ile tahsisini caiz görmüĢtür. Nitekim sünnet farklı konularda 

da delil olma özelliğine sahiptir. Hz. Peygamber‟in (sas) hadislerinin, Kur‟ân ayetlerinde umûm olarak 

ifade edilen bir hükmü tahsis etmesi zaten onun mübeyyin olma özelliğinin bir gereğidir. Mesela miras 

ayeti Kur‟an-ı Kerim‟de mutlak olarak gelmiĢ ve kuralları belirlenmiĢtir. Nitekim Nisâ süresindeki 

miras ayeti detaylı bir Ģekilde mirasçıların paylarını söylerken: 

﴿ ۖ ُۡ ذِوُ ٌََٰ ۡٚ ٟٓ أَ ُ فِ ُُ ٱللََّّ وَشِ  ٠ُٛص١ِىُ ُِٓۚ  ٌٍِزَّ ًُ دَظِّ ٱلۡأُٔض١َۡ١َ ضۡ ِِ﴾   

“Allah size, çocuklarınız hakkında, erkeğe iki kadın payı kadar (vermenizi) emreder”
259

, buyurmuĢtur. 

Burada ifade mutlak olarak gelmiĢ ve erkek çocuklara kızların iki katı pay verileceği bildirilmiĢtir. 

Ancak bu hükmü tahsis eden Hz. Peygamber‟in hadisine bakıldığında; ًلَّ ٠شس اٌمبر “katil mirasçı 

olamaz”
260

 buyrulmaktadır. Yine bir hadiste ٓٚلَّ ٠زٛاسس أً٘ ٍِز١ “iki din sahibi birbirine mirasçı 

olamaz”
261

 buyrulmaktadır.  nceki hadis ile “babasını katleden kimsenin miras alamayacağını” ifade 

eden efendimiz bu hadis ile de din farklılığı olan kimsenin Müslüman anne babanın mirasını 

alamayacağını bildirmiĢtir. Dolayısıyla Kur‟an‟da mutlak umûm ifade eden ٌٍٓزوش ِضً دظ الأٔض١١ “bir 

erkeğe iki kız payı vardır” genel hükmü bununla tahsis edilmiĢ olmaktadır.
262

 

 

Sünnetin Sünnet ile Tahsisi 

Basrî, sünnetin yine sünnet ile tahsisinin örneklerinin sayılamayacak kadar çok olduğunu ifade 

etmiĢtir. Bazı kimseler “Hz. Peygamber zaten mübeyyin olarak görevlendirilmiĢtir ve dolayısıyla 

kendi beyan ettiği Ģeyi yine kendisinin tahsise ihtiyaç olmadığını iddia ederek sünnetin sünnet ile 

tahsisini uygun görmemiĢlerdir. Basrî‟ye göre Hz. Peygamber‟in (sas) mübeyyin olması ve beyan 

edici olarak görevlendirilmesi, sünneti beyan etmesinin önünde bir engel değildir.
263

 

 

                                                      

256 en-Nahl 16/44. 

257 en-Nahl 16/89. 

258 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 274-75. 

259 en-Nisâ 4/11. 

260 Muhammed b. Ġdris ġafiî, Müsnedü‟l-İmâmi‟ş-Şâfiî, thk. Mâhir Yasîn Fahl (Küveyt: ġeriketü Ğarrâs, 2004), 3/148. Hadis 

No:1347. 

261 Abdurrezzâk San‟ânî, Musannef Abdurrezzâk (Mısır: Dâru‟t-Te‟sîl, 2013), 6/133. 

262 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/275. 

263 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/275. 



71 

 

Âm Lafzın Hâs ile Tahsisi 

Âm bir lafzın hâs ile tahsis edilmesi, sözün aynı anda olması veya sonradan söylenmesi ile 

ilgilidir. Kitap ve sünnetin tahsis durumlarından sonra, bunların tahsis durumlarını açıklamak gerekir. 

Zira tahsis eden sözün ne zaman söylendiği durumu önem arz etmektedir.
264

 Bu husus Basrî tarafından 

daha önce dile getirilmiĢtir. Nitekim hâs lafzın umûm ile söylenmesi veya ondan daha sonraki bir 

zamanda ortaya çıkması nâsih mensûh konusu ile ilgili de olabileceği ifade edilmiĢtir.
265

 

 

Kitabın İcma’ ile Tahsisi 

Basrî‟ye göre eğer bir konuda icma‟ sabit olmuĢsa, Kur‟an‟ın bununla tahsis edilmesi caizdir. 

Mesela Kur‟ân-ı Kerîm‟de erkek köleler için ifade edilen ve zina yapmaları durumunda hür kimselerin 

yarısı kadar ceza almalarını öngören ayet,
266

 ümmetin icma‟ındaki “kadın köle de erkek köle gibidir” 

delili kapsamında tahsise uğramıĢtır. Bu durumda kadın kölelerin de zina suçunda erkek köleler gibi 

olacağı delil ile sabit olmuĢ ve Kur‟an‟ın umûm ifadesini tahsis etmiĢtir.
267

 

 

2.12. Umûmun Husûs Üzerine Bina Edilmesi 

ġu ana kadar iĢlenen konularda âm lafız ve hükümlerin hâs lafızlardan önce olduğu 

Ģeklindeydi. Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî, burada, hâs hükmün önce, âm hükmün ise sonradan gelme 

durumunu tartıĢmaktadır. 

 

Âm Lafzın Önce Gelmesi 

Basrî burada doğrudan bir örnek üzerinden bir tanımlama yapmıĢtır. Ona göre; Hz. 

Peygamber‟den (sas) ilk bakıĢta birbirine zıt gibi görünen, biri hâs diğeri âm olmak üzere iki haber 

rivayet edildiği varsayılsın.   ncelikle bu iki haber arasındaki tarihe bakılır. Tarihlerin bilinip 

bilinmemesine göre hüküm verilir. Eğer tarihler de biliniyorsa iki haberin içerdiği hâs ve âm lafızlara 

bakılır. Arkasından da âm ve hâs oluĢlarındaki muttasıl veya zaman aĢımı durumuna bakılarak hüküm 

verilir. Mesela Hz. Peygamber‟in (sas) ألزٍٛا اٌىفبس “kafirleri öldürün” dediği, sonradan da لَّ رمزٍٛا ا١ٌٙٛد 

“Yahudileri öldürmeyin” dediği varsayıldığında, ya da فٟ اٌخ١ً صوبح “atlar zekâta tabidir” sözünden 

sonra ١ٌظ فٟ اٌزوٛس ِٓ اٌخ١ً صوبح “erkek atlarda zekât yoktur” demiĢ olsaydı, bu durumda hâs olan 

                                                      

264 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/275. 

265 Bkz. Bu Tez: “Hassın Tanımı” baĢlığı. 

266 en-Nisâ 4/25. 

267 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/276. 



72 

 

hüküm, âmmı tahsis etmesi veya hâssın âm için muhassıs olması gerekir. Ġkisi aynı anda varit olmuĢsa 

hâs âmmı tahsis eder. Çünkü hâs muhtevası âmdan daha az olduğu gibi, manası da âmdan daha açıktır.  

Yine bir kiĢi kölesine “bana pazarda ne kadar et varsa al” demiĢ olsa ve arkasından da “sığır 

eti alma” dediği varsayıldığında, burada “sığır etini satın alma” hükmünün birinci sözün 

muhtevasından çıkardığı anlaĢılır. Bu çıkarma, bedâ
268

 Ģeklinde de olmuĢ olabilir, umûmun 

muhtevasından çıkarmak istediği içinde olmuĢ olabilir. Çünkü umûm bir hükmü, umûmu üzere 

bırakmak hâssı ortadan kaldırır. Hâssın icra edilerek umûmun birimlerinden çıkarılması her hükmün 

de uygulanması demektir ki, en uygun olanın da bu olduğu ifade edilmektedir.
269

 

Âm lafzın önce gelmesiyle ilgili itiraz; neden فٟ اٌخ١ً صوبح “atlar zekâta tabidir” ifadesini nafile 

olarak, ًلَّ صوبح فٟ اٌزوٛس ِٓ اٌخ١ “erkek atın zekâtı yoktur” ifadesini de bunlarda zekâtın olmadığına 

yorumlamadınız  ġeklindeki itiraza Basrî, Ģöyle cevap vermiĢtir: فٟ اٌخ١ً صوبح “atlar zekâta tabidir” 

sözü zekâtın hem diĢilerde hem de erkekler de vacip olmasını gerektirmektedir. Eğer bu nafileye 

yorumlanırsa o zaman lafzın zahirinden ayrılmıĢ olunur. Sanki bu lafız diĢilere gelmiĢ gibi kabul 

edilir. Müennesle alakası olmayan bir delil ile böyle bir düĢünceden vazgeçme olacak ki oda  َّصوبح فٟ ل

 erkek atlarda zekât yoktur” sözüyle diĢi atlar dıĢarda bırakılmıĢtır. Âmdan, içerdiği delil“ اٌزوٛس

dolayısıyla lafızdan bir Ģeyi çıkarmıĢ olunur. ġayet Peygamber ألزٍٛا اٌىفبس “kafirleri öldürün” sözünün 

ardından; bu sözüm ibaha ve mutlaklık ifade etmez deseydi ve bu sözün ardından da لَّ رمزٍٛا ا١ٌٙٛد 

“Yahudileri öldürmeyin” sözünü söyleseydi, tahrime veya tenzihe yorumlanırsa her halükârda tahsis 

gerekirdi.
270

 

Hâssın Önce Gelmesi 

Hâs lafzın âm lafızdan sonra geldiği biliniyorsa ve âm lafız ile henüz amel edilmemiĢse, bu 

iĢlemin ismi tahsisi beyandır. Âm lafzın hâs lafızdan belli bir süre sonra geleceğini kabul edenlere 

göre böyle bir beyan caizdir. Amel etme imkânı kadar süre olmaması durumunda ise yani cüz‟i bir 

gecikme varsa bunu kabul edenlere göre bu da bir beyan sayılır. Âm lafzın gecikmesini kabul 

etmeyenlere göre ise böyle bir tahsisin beyanı mümkün değildir. Çünkü hâcet anında beyanın 

gecikmesi söz konusu olamaz. ġâfiîlere göre âm lafız hâs lafız üzerine bina kılınır. Eğer âm lafız hâs 

lafızdan sonra gelirse bu durum da âm hâssın üzerine bina edilerek amel edilir. Hâs lafzın muhtevasına 

girmeyen fertler ise âm lafzın muradı olmuĢ olur.
271

 

                                                      

268 Gizli bir Ģeyin sonradan ortaya çıkması, kiĢinin bir konuda beliren birkaç görüĢten birini tercih etmesi demektir. Avni 

Ġlhan, “Bedâ”, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM Yayınları, t.y., c. 5, s. 290-91.  

269 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/276. 

270 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/277. 

271 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/277. 



73 

 

ġâfiîler husûs içerikli bir haberi delil getirerek لَّ رمزٍٛا ا١ٌٙٛد “Yahudileri öldürme” sözü onların 

ebedi olarak öldürülmesini yasaklar daha sonra ألزٍٛا اٌىفبس “bütün kafileri öldürün” sözü her durumda 

öldürülmesini ifade eder. ألزٍٛا اٌىفبس bütün hallerde öldürülmelerini emrederken hâs haber bir halde 

öldürülmemelerini emretmektedir. Dolayısıyla da bu durum bir çeliĢkiyi beraberinde getirmiĢ olur. 

Daha sonraki vakitte “kiĢinin kafirleri öldürün” sözü onların herhangi bir halde öldürmeyi ifade eder. 

Hâs haber ise o herhangi bir halde öldürülmelerini engellemektedir. Ġki haberinde icrasında, hâs 

Yahudilere özgü kılınmıĢtır ve ihtimali umûma göre daha azdır. ألزٍٛا ا١ٌٙٛد “Yahudileri öldürün” 

dedikten sonra da لَّ رمزٍٛا اٌىفبس “kafileri öldürmeyin” demesi, Yahudileri öldürün emrinin gereği 

yapıldıktan sonra hemen hepsi öldürülmeden yeni bir emir geldiğinde; Yahudilerden 

öldürülmeyenlerden geriye kalanları öldürülmez. Çünkü emir herhangi bir durum da bunların 

öldürülmesini istiyor, nehiy ise bu durumu engellemektedir. Herhangi bir halde bir çeliĢki olduğunda 

hâssa hüküm verilir. 

ġâfiîler hâs denilen Ģeyin muhtevası malum olan lafızdır. Hâssın bu malum içeriğinin âm lafız 

kapsamına girmesi zaten Ģüphelidir. Sözü söyleyenin hâssın içeriğinin âm lafız kapsamına girmesini 

baĢtan murat etmemiĢ olabilir. O zaman hem hâs ile amel etmiĢ olur hem de âm ile amel etmiĢ 

olmaktadır. 

Basrî, âm Ģüpheden dolayı terkedilmez görüĢünü benimseyen ġâfiîlerin, böyle bir bakıĢ 

açısına sahip olmalarının doğru olmadığını ifade etmiĢtir. Çünkü ġâfiîler âm lafzın tek baĢına gelmesi, 

yani hâs ile tearuz etmeden önce gelmiĢ olması, dolayısıyla onun içeriğinin ne olduğunun bilinmemiĢ 

olmasının kabul edilemez bir durum olduğunu ifade etmiĢtir. Âm lafız tek baĢına mutlak bir biçimde 

gelseydi âmmın içeriğinin bilinemeyeceğini kastetmeleri bu sözlerinden böyle bir Ģeyin anlaĢılacağı 

anlamına gelmez. Nitekim âmmın içeriğinin malum olması ve efradının bilmesiyle birlikte 

müphemliğide barındırmaktadır Ģeklindeki ifadeleri benimseyenlere karĢı Basrî, Hanefiler gibi 

düĢünmüĢtür. Eğer âmmın içeriği hâs sebebiyle bilinemez Ģeklindeki düĢünceleri, kendi görüĢlerinden 

dönmek/terk etmek anlamına gelmektedir. Zira hâssın malum içeriğinin âmdan çıkarıldığı konusunda 

hiçbir Ģüpheye yer vermeyecek Ģekilde kesin kanaat bildirmiĢlerdir. ġâfiîlere göre hâssın önce, âmmın 

sonra olması; konuĢan ile dinleyen arasında daha önceden bildiklerinin bilgisi gibidir. Bu yüzden de 

âm lafız o bilgiye göre yorumlanır.
272

 

Basrî, ġâfiîlerin bu iddialarına Ģöyle cevap vermektedir; onların إٔٗ وبٌؼٙذ sözünün bir manası 

olmadığını ancak daha önceden geçen hâs lafız ile konuĢan kiĢi daha sonra gelecek âm lafızdan 

muradı, hâssın dıĢında olan Ģeydir. Bu ise geleceğe atıftır ve bundan sonra hâs lafız söylenecek ama o 

                                                      

272 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/278. 



74 

 

âm lafzın içerisinde bu hâs kısım murat edilmeyecek, demektir. Bu sözün manası, önce geçen hâs 

lafzın âm lafız ile murat edilemeyeceğinin delili olmasıdır.
273

 

Hanife usûlcüler ve kâdî Abdülcebbâr; hâstan sonra gelen âm lafız, önceki hâssı nesih eder 

görüĢünü üç delille desteklemiĢlerdir; 

1. Kapsamına giren fertleri içermesi açısından âm lafız hükmen hâs lafız gibi kesindir. Hem hâs 

hem de âm bu teklerden sadece birini içermektedir. Çünkü ٓألزٍٛا اٌّششو١ sözü  ألزٍٛا ص٠ذا اٌّششن ألزٍٛا ػّشا

 müĢrik olan zeydi, amrı ve halidi tek tek öldür” demektir. Âm kapsamına giren fertleri“ ألزٍٛا خبٌذا

içermesi açısından âm lafız hükmen hâs lafız gibidir. Her bir ferdini sadece tek tek ifade eder. ġayet  َّل

 ”müĢrikleri öldürün“ ألزٍٛا اٌّششو١ٓ zeydi öldürmeyin” dedikten sonra ikinci bir söz söyleyerek“ رمزٍٛا ص٠ذا

deseydi ikincisi nâsih olacak, لَّ رمزٍٛا ص٠ذا sözü de mensuh olacaktı. 

Hanefiler âm da hâs gibi fertlerine katiyyetle delalet ettiğini ifade ederler. Ancak fertlerine 

katiyyetle delalet etme açısından hâs, âm gibi âm da hâs gibidir dememiĢlerdir. Basrî bu görüĢlerini 

tenkit ederek Ģöyle demektedir; âm lafız, hâs lafız yerine geçer. Sadece fertleri içermesi açısından âm 

lafız hâs lafızlar gibidir. Dolayısıyla hükmen kat‟idir. Fakat âm lafız tahsise uğramaması açısından hâs 

lafızlar gibi değildir. Bir Ģeyi ifade etmek için tayin edilen lafız üç ve daha fazla varlığı içine alamaz. 

Oysa âm lafız birden fazla varlığı içerir. Âm lafızdan hâs lafzın murat edildiğine yönelik bir delilin 

gelmesi uygun düĢer. Bu sebeple âmma bitiĢik, araya zaman girmemiĢ hâs, âmmın muhassıs delili 

diye isimlendirilir. Umûma yönelik dile getirdikleri Ģeyler de ise mukarin muhassıs âmmın tahsis 

olmasını engellemektedir. Umûma yönelik söyledikleri hüküm mukarin muhassıs delilin, âm lafzı 

tahsis etmesinin önünde bir engeldir.
274

 

2. Hâs lafız önceden geçmiĢ, âm lafız sonradan gelmiĢ ise mukaddem olan hâs lafzın neshi 

gerçekleĢmiĢ olur. Âm, hâssı refeder/kaldırır. Bu durumda âm, hâssın nâsihi olur. Basrî bu görüĢe 

Ģöyle cevap vermektedir; eğer âm lafız hâs lafzı kaldırırsa böyle bir durumda sonra gelen âm önce 

geçen hâssı kaldırması düĢünülebildiği gibi sonra gelen âm lafız hâs tarafından tahsise uğratılmıĢ 

olabilir. Sonra gelen âmmın önce geçen hâssın ref‟edeni olması tasavvur edilebildiği gibi ayrıca sonra 

gelen âmmın önce geçen hâs tarafından mahsus hale getirilmesi de tasavvur edilebilir.
275

 

3. Hanefilerin ve Kâdî Abdülcebbâr‟ın iddiası, önce geçen hâs lafzın mensuh olmakla muhassıs 

delili olma arasında bir tereddüt yaĢanmasıdır. Böyle bir tereddüt yaĢanması mensuh mudur  Muhassıs 

delil midir  Bu tereddüt önce geçen hâs lafzın muhassıs delil olmasının önündeki engeldir. Çünkü 

                                                      

273 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/278. 

274 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/278. 

275 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/278. 



75 

 

beyan edilen bir Ģey kapalı olamaz. Burada müĢtereklik vardır ve delil olmadan biri diğerine tercih 

edilemez. Basrî, bu iddiaya Ģöyle cevap vermektedir; önce geçen hâs, bu iki hüküm arasında tereddüt 

yaĢanmamaktadır. Doğrusu önce geçen âmmın muhassıs olmasıdır. Zira bu yaĢanan tereddüt önce 

geçen hâssın tahsis beyanı olmasına engel ise yine bu tereddüt âmmın, hâssın nesh edici olmasını 

engeller ve âmmın hâs üzerine bina edilmesinin önünde bir engel olur. Hâs ve âm ile amel edilmesine 

de mâni olur. Aynı tereddüt âmmın, hâssın nesih edeni olması ve nesih beyanı olduğu için âmmın hâs 

üzerine inĢasını da engellemektedir.
276

 

Umûm ve husûs arasındaki tarih bilinemiyorsa; ġâfiîye göre hâs, âm lafzı tahsis eder. Bu 

durumda bu ikisinden hangisi hâs ise o umûm olanı tahsis eder. Mütekellimûn usûlcülerin 

çoğunluğuna göre bu böyledir. Ġkisi aynı anda varit olmuĢ gibi kabul edilir. Nitekim âm ile hâs ya 

bitiĢik olabilir ya da âm önce, hâs sonra olabilir veya hâs önce, âm sonra olabilir. Hâssın içeriğinin her 

üç durumda da bitiĢik mütekaddem ve müteahhar olması durumlarında hâssın ferdi veya efradı âmmın 

içeriğinden çıkarılmak zorundadır. Ġbn-i  mer‟in Allah‟ın, nikah akdi yapılmasını haram kıldıkları 

arasında zikrettiği; 

﴿  ُُ زىُُ ََٰٙ َِّ أُ َٚ  ٟٓ زِ
﴾ ٱٌََّٰ ُۡ أسَۡظَؼٕۡىَُ  

“Sizi emziren süt anneleriniz” ayetinin, ؼخلَّ رذشَ اٌشظؼخ ٚلَّ اٌشظ  “bir emme veya iki emme ile haramlık 

oluĢmaz” hadisiyle tahsis etmemesi, bu söylenilen genel tespitle çeliĢmediğini ifade etmiĢtir.
277

 

Ebu Hanife ashabı; Âm ile hâs haber arasındaki tarih bilinmiyorsa bu ikisi konusunda 

tevakkuf etmek ve baĢka delile yönelmek gerektiğini ya da o iki delilden tercih etmenin mümkün 

olacak bir biçimde birisini seçmenin gereliliğini ifade etmiĢlerdir. Eğer âm sonra gelir ise kendisinden 

önce geçen hâssı nesih eder hâs âm ile veya âmdan sonra gelirse de tahsis eder. Âm hükmün peĢinden 

gelen hâs hüküm ile tahsis gerçekleĢir. Bu da muhassısın cümlenin bir ögesi olmasını gerektirir. Her 

ikisinin tarihi bilinmiyorsa tahmini olarak hâssın önce olduğu düĢünülürse hâs nesih edilir. Âmmın 

önce olduğu düĢünülürse de tahsis edilir ama kesin olarak bir tahminde bulunma mümkün olmaz ise 

tevakkuf edilir. Çünkü iki durumdan birini diğerine tercih etmek daha öncelikli değildir.
278

 

Ġsa b. Eban birden çok tercih seçeneğini dile getirmiĢtir. 

1. “BeĢ ölçekten daha az ürün veren arazide sadaka veya zekât yoktur” haberi ve diğerinde 

“yağmurun suladığıyla sulanan da zekât vardır” hükümlerinde, biri âm diğeri hâs olarak varit olmuĢtur 

ve insanlar biriyle amel etmiĢlerdir. Bu iki haberden beĢ ölçek ile ilgili hadisle amel edilmiĢtir 

dolayısıyla da ittifak olunan haber ile amel etmek tercih edilmiĢtir. 

                                                      

276 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/279. 

277 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/279. 

278 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/281. 



76 

 

2. Ümmet iki haber karĢısında; haberin biriyle ümmetin çoğunluğu amel ediyor, diğeriyle de 

azınlık olan amel ediyor. Mesela Ebu Said‟den gelen; “altın altınla misli misline” haberi ve Ġbn-i 

Abbas‟tan gelen إّٔب اٌشثب إٌغئ haberi vardır. Ġbn-i Abbas‟ın haberinde nesie ribası var, diğer haberde ise 

hem fazlalık hem de nesie haberi vardır. Dolayısıyla da insanlar Ebu Said haberiyle amel etmiĢ ve Ġbn-

i Abbas‟ın haberiyle amel etmemiĢtir. 

3. Birisinin rivayetinin daha yaygın olması durumunda ise Ebu Abdullah el-Basrî; haberlerden 

birisi Ģer‟i hüküm içerirse o tercih edilir, demiĢtir. Ebu Abdullah, tarihi bilinmeyen âm ve hâs 

konusunda tercih olarak Ģunları zikretmektedir;  

a. Her iki haberden birinin Ģer‟i hüküm içermesi söz konusu olabilir. 

b. Onlardan birinin diğerinin beyanı olması söz konusu olabilir.  

c. Bunlardan birisinin yine ittifakla diğerini beyan etmesi gerekir. Burada ittifaktan kasıt sahabe 

ittifakıdır. ٓلَّ لطغ إلَّ فٟ صّٓ اٌّج “kalkan değerinin daha azı olan Ģeyde el kesme yoktur” hadisi, 

hırsızlıkla ilgili ٚاٌغبسق ٚاٌغبسلخ فبلطؼٛا أ٠ذ٠ّٙب “hırsız erkek ve hırsız kadının ellerini kesin” ayeti, 

yukarıda geçen hadisin beyanı olduğu konusunda sahabenin ittifakı vardır. Yukarıda geçen hadis ahad 

haberdir, sirkat ayeti ise âm hüküm ifade etmektedir. Hanefilere göre bu hâs hüküm, ayeti tahsis 

edemez tahsis edemeyeceği için buna tahsis delili olarak değil, beyan delili demenin gerektiğini 

söylemiĢlerdir. Ayette sirkatin ne olduğunu bu hadisin beyan ettiğini ifade etmiĢlerdir. Mücmelin 

beyanı olarak kabul ettikleri için kalkan değerinden daha az değerde olan çalmalarda el kesmeye 

hükmetmemiĢlerdir. Bundan dolayı da bu ayeti, hadis üzerine inĢa ederek anlamak gerekir. Bunların 

hepsi iki haberden birisinin geciktiğine dair emarelerdir. ġayet haber mütekaddem ve mensuh olsaydı 

ümmet onun üzerinde fikir birliği yapamazdı. Hâs önce gelseydi nesih olacaktı. Burada ayetin önce 

hadisin sonra olduğu biliniyor ama ne zaman söylendiği bilinmemekle birlikte tam bir bilinmemezlik 

de yoktur. Dolayısıyla sahabe bu haberle amel etmeyeni ayıplamamıĢtır. Çünkü bir hükmün Ģer‟i 

olması onunla ilgili haberin akla uygun olmasını gerektirir.
279

 

2.13. Umûmun Tahsisinin Mecâz Olma Durumu 

Basrî, bir grup usûlcünün tahsis ile âm lafzın mecaza dönüĢmediğini benimsediklerini 

söylemiĢtir. Buna göre, muhassıs delil muttasıl olsun munfasıl olsun yahut lafzî veyahut gayri lafzî 

olsun, âm lafız tahsise uğradığında mecaza dönüĢmez. Diğer bir grup usûlcü ise bütün bu hallerin 

hepsinde âm lafzın tahsise uğradığında mecaz olacağını ifade etmiĢlerdir. BaĢka bir grup usûlcü ise; 

bazen mecaz bazen de mecaz anlamı olmaz Ģeklinde görüĢ bildirmiĢlerdir. Ancak bunlara göre nerede 

mecaz anlamı olup nerede olmadığı hususu ihtilaflıdır. Bazı durumlarda icmalen mecazlaĢmayı kabul 

etmiĢlerdir. Üçüncü grubun bir kısmı; lafzî delil ile tahsise uğradığında mecaza dönüĢmezken, isterse 

                                                      

279 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/282. 



77 

 

muhassıs delil muttasıl veya munfasıl olsun, lafzî ise âm lafız tahsise uğradıktan sonra 

mecazlaĢmayacağını dile getirmiĢlerdir. Lafzî olmayan bir muhassıs ile tahsise uğrar ise örfi veya akli 

mecaz olur. Üçüncü grubun diğer bir kısmı; âm lafız muttasıl muhassıs ile tahsise uğradığında mecaz 

olur. Üçüncü grubun diğer bir kısmı ise; eğer muhassıs delil Ģart veya istisnâ ise âm lafız tahsis 

edildiğinde mecaz olur demiĢlerdir.
280

 

Kâdî Abdülcebbâr‟a göre; muhassıs, Ģart veya sıfatla kayıtlama Ģeklinde değilse tahsise 

uğrayan âm mecazlaĢır, muttasıl muhassıs istisnâ ise âm lafız ile mecaz olur.
281

 

Muhassıs delil, delalet açısından tek baĢına bir hükme delalet etmez. Tek baĢına hüküm ifade 

eden muhassıs karine iki kısımdır; Bunlardan biri aklî diğeri ise lafzidir. Mesela ibadet etmeye güç 

yetiremeyen kiĢinin ibadetlerle muhatap olmasının murat edilmediğine yönelik delil aklî bir karinedir. 

Felçli bir kimsenin hac ibadeti ile mükellef olmaması da yine aklî bir karinedir. Lafzî karine ise; Âm 

lafzı kullanan kiĢinin, sadece âmmın belli bir kiĢiyi kastettiğini beyan etmesidir. Bu her iki kısımda da 

umûm mecaz olur. Çünkü karine âm lafzı, vazedildiği mananın dıĢında ve kapsamını daraltarak 

kullanıldığını göstermektedir. Âmmın vaz‟ına aykırı bir kullanım yapması ise mecaz anlamına gelir.
282

 

Sıfatla kayıtlanmak, Ģart ve istisnâ gibi karinenin tek baĢına bağımsız olmadığının örneği de 

bir kimsenin جبءٟٔ ثٕٛ ر١ُّ اٌطٛاي “bana Temim oğullarının uzunları geldi” sözüdür. Kâdî Abdülcebbâr; 

istisnânın umûmu mecaz kıldığını kabul etmiĢtir. Fakat Ģartlarda ve sıfatlarda umûmun mecaza 

dönüĢtüğünü söylememiĢtir. Ebu‟l Hasan el- Kerhi‟ye göre ise: ne istisnâ ne Ģart ne de sıfat istisnâyı 

mecaz kılmaz. Bu üç durum umûmu sözün bir parçası haline getirir. Dolayısıyla kelâmın toplamına 

katar. Tek baĢına umûm lafız hakikat olamaz. Umûm lafız cümleden kopuk bir Ģekilde tek baĢına ne 

hakikat ne de mecaz olamaz. اظشة ثٕٟ ر١ُّ اٌطٛاي “beni temimin uzunlarını döv” dediğinde ya da  إْ وبٔٛا

ً اٌذاسإلَّ ِٓ دخ uzunsalar döv” veya“ غٛالَّ  “konağa girenler hariç döv” birinci cümle sıfat, ikinci cümle 

Ģart, üçüncü cümle istisnâ cümlesidir. Sadece umûm lafız ile Temim oğullarının bir kısmını murat 

etmiĢ değildir.
283

 

Kâdî Abdülcebbâr; istisnâ ve Ģart ile tahsisin arasını ayırmıĢtır. Lakin bütün mezheplerde 

istisnâ ve Ģart mukarin muhassıs olarak geçer. ġart umûmun fertlerinden hiçbirini kapsam dıĢına 

çıkarmaz. Kapsam dıĢına çıkarmadığı için de mecaza da dönüĢtüremez. Lakin Ģart herhangi bir hali 

kapsam dıĢına çıkarabilir. Çünkü kiĢinin ثٕٟ ر١ُّ إْ وبٔٛا دخٍٛا اٌذاسأوش َ  “konağa girerlerse Temim 

                                                      

280 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/282. 

281 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/282. 

282 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/283. 

283 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 284-85. 



78 

 

oğullarına ikram et” sözündeki Ģart varlıkların özüne iliĢmemektedir. Dolayısıyla da efradın özüne 

iltisak etmemektedir. Fertleri istisnâ ettiğinde ise böyle bir durum söz konusu değildir. Basrî, bu konu 

ile ilgili olarak Kâdî Abdülcebbâr‟a cevaben Ģöyle demektedir: fertleri içeren lafız umûmu mecaza 

çevirirken, halleri içeren lafız niçin umûmu mecaza çeviremesin. ġöyle ki Ģart bazı halleri kapsam 

dıĢına attığında, bazı fertleri kapsam dıĢına atmıĢ olmaktadır. Zira أوشَ ثٕٟ ر١ُّ إْ وبٔٛا دخٍٛا اٌذاس “eve 

girerlerse Temim oğullarına ikram et” sözüyle konağa girmeyen fertleri kapsamdan atılmıĢ olur. 

Bazen Ģart efradı içerebilir. أوشَ ثٕٟ ر١ُّ إْ وبٔٛا ِٓ ثٕٟ عؼذ “eğer beni Said‟den ise Temim oğullarına 

ikram et.” Dolayısıyla onların dıĢındaki Ģahısları dıĢarı çıkarmıĢ olmaktadır.
284

 

2.14. Tahsis Edilen Umûmun İstidlal Edilmesinin Sıhhati 

Basrî‟ye göre; tahsis edilmiĢ umum konusunda farklı görüĢler ileri sürülmüĢtür. Buradaki asıl 

ihtilaf edilen mesele, tahsisten sonra dıĢarıda kalan kısım ile istidlal yapılır mı yapılmaz mı sorusudur. 

Hanefî usulcülerden Ġsa b. Eban (ö. 221/836) ve Ebu Sevr‟e (ö. 240/854) göre hiçbir durumda böyle 

bir istidlalin uygun olmadığını ileri sürmüĢlerdir. Diğer bazı usûlcüler ise, bunun tamamen uygun 

olduğunu dile getirirken, diğer bir kısmı da bazı durumlarda istidlal edilip bazı durumlarda da 

edilmeyeceğini iddia etmiĢlerdir. Bu üçüncü grup bu halin ne olduğu, hangi hallerde istidlâl olup 

olmadığı, hangi hallerde istidlâl olmayacağı konusunda farklı düĢünmektedirler. 

Hanefî usulcülerden Ebu‟l-Hasan el-Kerhî‟ye
285

 (ö. 340/952) göre; eğer umûm lafız Ģart veya 

istisnâ ile tahsise uğramıĢsa, tahsis edilen kısmın dıĢındaki umuma taalluk etmesi sahihtir. Ama 

munfasıl bir delil ile tahsis edilmiĢse sahih olmaz. 

Ebu Abdullah‟a
286

 göre ise; 

a. Eğer muhassıs ve Ģart, hükmün âm lafza taallukunu engelliyor ve zahiren üzerine inĢa 

edilemeyen bir Ģartın taallukunu gerektiriyorsa bunun taalluku caiz değildir. Mesela: 

بسِقُ ٱَٚ  ﴿ بسِلخَُ ٱَٚ   ٌغَّ اْ ٱفَ  ٌغَّ ٓٛ َٓ  لۡطؼَُ ِِّ لٗا  ب وَغَجبَ ٔىَََٰ َّ ب جَضَآءَۢ ثِ َّ ِه ٱأ٠َۡذ٠َُِٙ ﴾للََّّ  “Hırsızlık eden erkek ve hırsızlık eden kadının 

yaptıklarına karşılık bir ceza, Allah‟tan bir ibret olarak ellerini kesin.”
287

 Ayetinde malın koruma 

altında oluĢu ve miktarına itibar edildiğinde el kesmenin hırsızlık cezasına taallukunu engellemektedir. 

                                                      

284 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 285-86. 

285 Asıl adı Ebü‟l-Hasen Ubeydullah b. el-Hüseyn b. Dellâl el-Kerhî‟dir (ö. 340/952). Hanefî mezhebinin sistematik hale 

gelmesinde önemli katkıları olmuĢtur. Irak Hanefîliği çizgisinin önde gelen temsilcisidir. Yunus Apaydın, “Kerhî”, TDV 

İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları-ĠSAM Yayınları, 2002), 25/285. 

286 Ebû Abdullah el-Basrî kastedilmiĢtir. Ġtikadi anlamda Mu‟tezile ekolüne mensup ama usul olarak Hanefi fukaha metodunu 

benimseyen bir Ġslam hukukçusudur. ġerafettin Gölcük, “Ebû Abdullah el-Basrî”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları-ĠSAM Yayınları, 1994), 10/84. 

287 el-Mâide 5/38. 



79 

 

Burada umumun hükmü, malın korunmuĢ olup olmama durumuna göre Ģekillenir ve taalluk etmesi de 

caiz değildir. 

     b.   Muhassıs delil ve Ģart bu hükmün âm isme taallukunu engellemiyorsa bu durumda tahsisin 

dıĢında kalan kısmın umuma taalluk etmesi uygundur. Mesela; ﴿   ْشۡشِو١ِٓ فٱَلۡزٍُُٛا ُّ ٌۡ ﴾ٱ  “müşrikleri 

öldürünüz”
288

 ifadesinde cizye verenlerin öldürülmesinin yasaklanmasına yönelik delalet, öldürmenin 

Ģarta taalluk etmesine engel değildir. Dolayısıyla hükmün uygulanması, cizye vermeyen kiĢinin 

öldürülmesine engel değildir.
289

 

Umûm lafız, mahsûsun dıĢındakileri içeren kelimedir. Eğer umûm ile kastedilen mananın ne 

olduğu bilinmiyorsa ve bu bilinmemenin sebebi ya mufassal bir muhassıs ile bu umumun tahsise 

uğraması veya mücmel bir muhassıs ile tahsise uğraması bilinmemektedir. Hanefiler buna malum ve 

meçhul demiĢlerdir. Bu durumda neyin tahsis edildiği belli değildir. Hırsızlıkta el kesme meselesinde 

olduğu gibi ٓثضّٓ اٌّج burada bir malum bir de meçhul tahsis vardır.  ٓثضّٓ اٌّج meçhul tahsis kalkanın 

değeri ne kadar olduğu belli değildir. Dolayısıyla mücmeldir. Dilcilere göre bu da umûm lafız 

manasını içeren diğer lafızlar gibidir. Eğer bu lafızlarla manalarının murat edildiğine dair bir delil 

yoksa muttasıl veya munfasıl delil ile tahsise uğramıĢ umûm lafızla amel edilebilir. Tahsise uğrayan 

umûm lafız, dilcilere göre vazedildiği manayı içeren lafızlar hükmündedir. O manaların bu lafızlardan 

murat edilmediğine dair bir delil bulunmadığında diğer lafızlara içeriğine yönelik nasıl muamele 

yapılıyorsa umûm lafza da bu Ģekilde muamele yapılması gerekir. Tahsise uğramıĢ umum lafza, 

tahsise uğramıĢ umum lafız delil olabilir. Hüküm çıkarmak için ister mufassal delil ile tahsise uğramıĢ 

olsun isterse de muttasıl delille tahsise uğramıĢ olsun, isterse de umûm mücmel Ģeklinde 

isimlendirilsin, isterse de gayri mücmel Ģeklinde isimlendirilsin, ister mecaz olsun isterse gayrı mecaz 

Ģeklinde olsun tahsise uğramıĢ âm lafız kendisine bitiĢen veya ayrı gelen bir delil ile tahsise uğramıĢ 

âm bir lafızla istidlâl edilmesi uygun olur.
290

 

Tahsise uğramıĢ umûm ile istidlal yapılabileceğine dair sahabe icma‟ı vardır. Çünkü Hz. Ali 

(ra) iki kardeĢi aynı bir nikah altında cemetme konusunu Allah‟ın Ģu ayeti ile delillendirmiĢtir: 

﴾أٚ ِب ٍِىذ أ٠ّبٔىُ﴿  

“Ya da elinizin altındaki cariyelerle yetinin”.
291

 Diğer bir ayette ise; 

﴾ٚأْ رجّؼٛا ث١ٓ الأخز١ٓ﴿  

“İki kız kardeşi bir araya getirmeniz haramdır”.
292

 Bu iki ayet arasında ilk bakıĢta tearuz var gibi 

görünmektedir. KiĢi hür bir kadınla evlenirse ve elinin altındaki cariyelerle de yetinirse kadının 

                                                      

288 et-Tevbe 9/5. 

289 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/286. 

290 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/288. 

291 Nisa 4/3. 

292 Nisa 4/23. 



80 

 

kardeĢi de cariye ise bir nikah altına hem hür kadın hem de cariye kız kardeĢini alabilir. Ama diğer 

ayette ise; 

 ﴿ٚأْ رجّؼٛا ث١ٓ الأخز١ٓ﴾

“İki kız kardeşi de cemetmek size haram kılındı” buyrulmuĢtur. Dolayısıyla hür olsun köle olsun iki 

kız kardeĢi bir nikah altına almak haram olmuĢ olur. Hz. Ali bu ayet ile ilgili olarak ayetin birinde iki 

kız kardeĢi bir nikah altına almanın helal olduğu bildirilirken diğer bir ayette bunu haram kılarak 

tahsis ettiğini söylemiĢtir. Tahsise uğramıĢ umûmun hükmü geri kalan fertleri de kapsarsa, o zaman ilk 

ayetle de amel edilmesi gerekir sonucu çıkmaktadır. Hz. Osman da Hz. Ali gibi düĢünmüĢtür. Ancak  ٚأ

 ayeti “kız kardeĢlerle ve kızlarla evlenme” hususunda tahsis edilmiĢtir. Burada kendi kız ِب ٍِىذ أ٠ّبٔىُ

kardeĢiniz, hanımınızın kız kardeĢi, kızınız veya hanımınızın kızı, cariye olarak elinize düĢerse 

bunlarla yine de evlenemezsiniz, demektir. Ġbn-i Abbas bu konuda Ģu delillendirmeyi yapmıĢtır; 

 Sizleri emziren anneleriniz de size haram kılındı”. Dolayısıyla bunlarda esir“ ٚأِٙبرىُ اٌلارٟ أسظٕىُ

olarak elinize düĢerse, sizi emziren anneleriniz olduğundan dolayı evlenemezsiniz. Tahsise uğramıĢ 

âmmın geri kalan fertlerine delaletinin devam ettiğini göstermektedir.
293

 

Ġsa b. Eban‟a göre; tahsise uğramıĢ umûm bir lafız tahsis ile mecaz olur ve zahir olmaktan 

çıkar. Dolayısıyla o umûmun zahirine hüküm bağlamak caiz olmaz. Çünkü tahsise uğramıĢ âm 

Allah‟ın Ģu sözde söylediği gibi bir konuma düĢmektedir: 

 müĢriklerin bir kısmını“ لَّ رمزٍٛا ثؼط اٌّششو١ٓ müĢrikleri öldürün” sonra da“ ألزٍٛا اٌّششو١ٓ 

öldürmeyin” burada hem umûm lafız kullanıp müĢrikleri öldürün diye ifade edip daha sonra da 

bazılarını öldürmeyin demiĢ gibi bir durum söz konusu olmaktadır. Bu iki cümledeki durum nasıl 

zahire hüküm bağlanmasını engelliyor ise bu olay dıĢındaki diğer tahsis türlerine de hüküm bağlamayı 

engellemektedir.
294

 

Basrî, yukarıdaki paragrafta Ġsa b. Eban‟nın iddiasına cevap olarak Ģunları söylemektedir: Ġsa 

b. Eban, umûm lafız içeriğinin bir kısmı murat edilmediğinde umûm mecaz olur, diyorsa böyle bir 

görüĢ doğrudur. Umûmun içeriğinin bir kısmı murat edilmemeyi kastediyorsa mecaz olmakla bu 

doğrudur. Bu sebeple âmmın tahsise uğrayan kısmının dıĢında kalan alanlara hüküm bağlanmasına bir 

engel yoktur. Çünkü o tahsise uğrayan kısmın dıĢında kalan kısımları hakikat boyutuyla içerir. Ama 

Ġsa b. Eban, bu sözüyle, tahsise uğrayan kısımdan geriye kalan tahsis edilmemiĢ kısımlar açısından 

mecazdır, diye bir Ģeyi murat ediyorsa bu doğru değildir. Çünkü umûm lafız bu tahsise uğramayan 

                                                      

293 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, c. 1, s. 288-89. 

294 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/289. 



81 

 

kısımları asli vaz‟ında zaten içermektedir. Ġsa b. Eban dolayısıyla bu açıdan mecazlaĢmayacağını dile 

getirmiĢtir.
295

 

Ebu Abdullah el-Basrî, Peygamber‟in (sas) ف١ّب عمذ اٌغّبء اٌؼشش “göğün suladığından öĢür 

vardır” لَّ صوبح ف١ّب دْٚ خّغخ أٚعك “beĢ veskten daha az ürün veren araziler de öĢür yoktur” hadislerinin 

tarihlerinin bilinmemesinden dolayı her ikisinin de aynı anda varit olduğunu kabul etmiĢtir.  Birinci 

hadis âm, ikinci hadis ise hâs olduğu için hâs âmmı tahsis eder. Bu durumda göğün suladığı ve beĢ 

veskten daha az ürün verenlerde öĢür yoktur.  Ama göğün suladığı ve beĢ veskten daha fazla ürün 

verenlerde öĢür var biçimin de anlaĢılmıĢtır.
296

 

2.15. Umûmun Örf-Adet ile Tahsisi 

Basrî umûmun hilafına olan âdetleri iki kısımda incelemiĢtir: 

a. Eylemde/Fiilde âdet: insanların alıĢkanlık edinmeleridir.  rneğin, insanların bazı kanları içerek 

alıĢkanlık edinmelerini daha sonra Allah bütün kan türlerini içerecek Ģekilde umûm bir kelamla haram 

kılmıĢtır. Böyle bir umûmun tahsisi caiz değildir. Aksine bu umûma yönelik âdetin geçerli olduğu her 

Ģeyin haram kılınması gerekir. Âdetin geçerli olduğu her yerde bu haram hükmünün de geçerli olması 

icab eder çünkü umûm delalettir, delalet olduğu için ancak bir delaletle tahsise uğrayabilir. Bu âdet 

esnasında umûm tahsise uğratılırsa ya âdetle tahsis ettirilir veya istishab ile tahsis ettirilir. Akıl aslında 

kan içmenin mübahlığını gerekli kılsada ancak Ģer‟i bir nakil olmadığında böyle bir Ģeyi gerekli kılar. 

Basrî burada aklı ıstıshab kuralı yaparak, ıstıshab kuralının aklen geçerli olması Ģer‟i nakil olmadığı 

sürecedir. Umûm Ģer‟i bir delildir o halde umûm ile Ģer‟i hükmün nakli gerçekleĢir dolayısıyla aklı ve 

istishabı terk edip Ģer‟ tercih edilmektedir.297 

b. Kullanımda âdet: Umûm dil de istiğrak ifade eden lafız olabilir ve insanlar bazı Ģeylerin 

kullanımdan dolayı umûm kabul etmektedirler. Umûm kullanımını sadece bazı varlıkları ifade etmek 

için kullanmayı insanlar âdet/örf edinmiĢlerdir.  rneğin اٌذاثخ ismi sözlükte debelenmek anlamında 

kullanılırken, bu sözcük sadece yerde debelenen bütün hayvanları ifade etmektedir. ًاٌخ١ at hakkında 

kullanımın اٌذاثخ anlamında söylenmesi de örf haline gelmiĢtir. Çünkü اٌذاثخ ismi örfte sadece at 

manasındadır. Bu sebepten dolayı Allah her ne zaman اٌذاثخ ile ilgili olarak neyi emretmiĢse onu sadece 

at Ģeklinde yorumlamak gerekmektedir.  rneğin deve ve sığır türü yerde debelenen hayvanlar için اٌذاثخ 

kullanımı bulunmamaktadır. Burada ismin örfi olarak kullanılması daha uygundur. Böyle bir kullanım 

                                                      

295 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/289. 

296 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/294. 

297 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/301. 



82 

 

ile yapılan tahsis hakikat manası üzerine yapılmıĢ bir tahsis değildir. Böyle bir kullanıma Ģibh-i 

mecaz-ı âm veya Ģibh-i hakikat denilmeltedir.298 

 

2.16. İstisnâ, Sıfat ve Şart ile Umumun Tahsisi 

Kâdî Abdülcebbâr ve birçok usulcüye göre umumun tahsisinden maksadın sadece sıfat, Ģart ve 

istisnadan ibaret olmadığını ifade etmiĢlerdir. Bu konuda en makul görüĢ ise tevakkuf edilmesidir. 

a. Ġstisna ile tahsis için Ģu ayeti misal getirmiĢlerdir. 

﴿ٛ ُّ َّٓ ػٍَٝ اٌ زِّؼُُٛ٘ َِ َّٓ فش٠َِعَخً ٚ ْٚ رفَْشِظُٛا ٌَُٙ َّٓ أ ُ٘ٛ غُّ َّ ُْ رَ ُُ إٌِّغبءَ ِب ٌَ ْْ غٍََّمْزُ مْزشِِ لذََ لَّ جُٕبحَ ػ١ٍََْىُ إ ُّ زبػًب عِغِ لذََسُُٖ ٚػٍَٝ اٌ َِ سُُٖ 

َّٓ فش٠َِعَخً  ٌَُٙ ُْ َّٓ ٚلذَْ فشََظْزُ ُ٘ٛ غُّ َّ ْْ رَ ًِ أ ٓ لجَْ ِِ  َّٓ ُ٘ٛ ُّ ْْ غٍََّمْزُ َٓ ٚإ ذْغ١ِِٕ ُّ ؼْشُٚفِ دَمبًّ ػٍَٝ اٌ َّ ُْ إلَّثبٌِ  ﴾٠ؼفْْٛ أ  فَٕصِْفُ ِب فشََظْزُ

“Nikâhtan sonra henüz dokunmadan veya onlar için belli bir mehir tayin etmeden kadınları 

boşarsanız bunda size mehir zorunluğu yoktur. Bu durumda onlara müt a (hediye cinsinden bir şeyler) 

verin. Zengin olan durumuna göre, fakir de durumuna göre vermelidir. Münasip bir müt a vermek 

iyiler için bir borçtur. Kendilerine mehir tayin ederek evlendiğiniz kadınları, temas etmeden 

boşarsanız, tayin ettiğiniz mehrin yarısı onların hakkıdır. Ancak kadının ya da nikah bağı elinde 

bulunanın vaz geçmesi başka.”
299  

Burada “afv” ٛاٌؼف ile istisna yapılmıĢtır. Aslında bir kinaye ile 

kadınlara taalluk etmektedir. Afv ancak kendi kararlarını kendisi verebilen kadınlar için geçerlidir. 

Mesela buradaki إٌغبء / kadınlar lafzından deli ve kız çocuğu kastedilmemektedir.
300

 

b. Sıfatla kayıt altına alınmasına Ģu ayet misal olarak verilmiĢtir; 

﴾ َّٓ ِٙ رِ َّٓ ٌؼِِذَّ ُُ ٱٌِّٕغَبءَٓ فطٍََِّمُُٛ٘ ُّٟ إرَِا غٍََّمۡزُ بَ ٱٌَّٕجِ أ٠َُّٓٙ ََٰ٠﴿ 

“Ey peygamber! Kadınları boşamak istediğinizde onları iddetlerini dikkate alarak (temizlik 

halinde) boşayın ve iddeti sayın.”
301

 

Bu emirden sonra ayetin devamında Allah Teâlâ Ģöyle buyurmaktadır; 

ًَّ  ﴿لََّ رذَۡسِٞ  شٗا﴾ ٌؼََ ِۡ ٌهَِ أَ َ ٠ذُۡذِسُ ثؼَۡذَ رََٰ ٱللََّّ  

“Bilemezsin, olur ki Allah, sonra yeni bir durum ortaya çıkarır”. Burada ailenin bozulmaması, 

tekrar kocasına dönmesi konusunda bir teĢvik söz konusudur. Bu ric„î talak durumunda geçerlidir. 

Bâin talak tahakkuk ettiğinde farklı hükümler uygulanmaktadır.
302

  

BaĢka bir hükümle takyidin örneğini ise Basrî Ģu ayetle vermektedir: 

ذُ ﴿ طٍََّمََٰ ُّ ٌۡ ٱ ء   َٚ ٓٚ ضخََ لشُُ
َّٓ صٍَََٰ ِٙ َٓ ثأَِٔفغُِ ﴾٠زَشََثَّصۡ  

                                                      

298 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/301. 

299 el-Bakara 2/236-237. 

300 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/306. 

301 et-Talâk 65/1. 

302 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/306. 



83 

 

“Boşanan kadınlar kendi başlarına (evlenmeksizin) üç kuru‟ süresince beklerler.”
303

 

Ayetin devamında ise Ģöyle buyrulmuĢtur: 

﴾ َّٓ ِ٘ َّٓ أدََكُّ ثشَِدِّ ثؼٌُُٛزَُُٙ َٚ ﴿ 

“Kocaları, onları kendilerine geri çevirme hususunda başkalarından daha ziyade hak 

sahibidirler”.
304

 Dolayısıyla bain talakla boĢayan koca konusunda bu geçerli değildir ancak koca ric‟î 

talak ile boĢadığında kadına geri dönme geçerli olur.
305

 

Kâdî Abdülcebbâr, kiĢinin tahsis etme zorunluluğuna düĢmesi hariç umûm üzere amel 

edilmesi gerektiğini, kelamın tahsise uğramıĢ olması evvelinin tahsise uğramasını zorunlu 

kılmayacağını dile getirmektedir. Basrî bu konuda Hocası Kâdî Abdülcebbâr‟a Ģöyle cevap 

vermektedir; bu tür bir tahsisin kelamın baĢın da tahsise uğramasını gerektirir. Çünkü böyle bir tahsis 

de kinaye kendisinden önce geçen her Ģeye dönmektedir. Zira Allah‟ın ْٛإلَّ اْ ٠ؼف sözü Ģu anlama 

gelmektedir; Affın sadır olması sahih olan dolayısıyla buluğa ermiĢ, kendilerine ait iĢleri yürütebilen 

kadınlar ile ilgili olduğu anlaĢılmaltadır. Buradaki kelamdan anlaĢılan kadınların kendilerinden affın 

sadır olabileceği kadınlar olduğuna delalet etmektedir. Ġstisnânın kadınların hepsine raci olduğunu 

ifade eden zahir mutlak bir ifadenin olduğu ve istisnânın bütün kadınlara döndüğünü ortaya koyan 

Ģeyin afv lafzına bağlı olmasıdır. Afv kelimesindeki kinaye yani zamir daha önce dile getirilene 

dönmek zorundadır. Bu ayette afv lafzından daha önce geçen Ģey boĢanmıĢ kadınlardır. Bir baĢka 

örnekte ise; دخً اٌذاسٞ ِٓ ػج١ذٞ ظشثزٗ إلَّ إْ ٠زٛثٛا ِٓ “tövbe edenler hariç eve kölelerinden kim girdiyse 

onu dövdüm” sözü bütün kölelere yorumlanmaktadır. Burada kiĢi Ģöyle demektedir;  ٞإلَّ اْ ٠زٛة ػج١ذ

.”kölelerimden konağa girmiĢ ve tövbe edenler hariç“ اٌذاخٍْٛ اٌذاس
306

 ġeklinde ifade edildiği 

sanılmaktadır. 

c.  Tevakkuf
307 

edilmesi gerektiğini söyleyenlerin delilleri ise, umum lafzın zahirinin istiğrakı 

gerektirdiğini ileri sürmüĢlerdir. Kinaye zahir olarak geldiğinde, daha önce geçen her Ģeye dönmeyi 

zorunlu kılmaktadır. Umûmun zahirine tutunup kinayenin zahirini terk etmek veya kinayenin zahirine 

tutunup umumun zahirini terketmenin, birinin diğerinden daha evla olmadığı malumdur. Bunlardan 

birinin diğerinden daha evla olmadığına göre tevakkuf edilmesi gereklidir. Biri kalkıpta “umûmun 

                                                      

303 Kur‟an-ı Kerim Meâli, el-Bakara 2/228. 

304 el-Bakara 2/228. 

305 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/307. 

306 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/307. 

307 Tevakkufu; “aralarındaki teâruzun giderilemediği iki iddia ile de hüküm verilemeyeceği için bir çözüm bulununcaya kadar 

bekleme” Ģeklinde tarif etmiĢlerdir. Bu kavram sadece fıkıh usulü için değil, tefsir, hadis ve diğer Ġslami bilimlerde de 

kullanılmıĢtır. Osman Demir, “Tevakkuf”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları-ĠSAM 

Yayınları, 2011), 40/579. 



84 

 

zahirine tutunmak daha evladır, çünkü o zahirdir” dese bile, bu söz “kinayeye tutunmak daha evladır 

çünkü o kinayedir” diyenin iddiasından daha güçlü değildir.
308

 Basrî burada tahsise uğramıĢ âmmın 

geri kalan fertlerine delaleti konusunda sadece tahsis alanında mıdır yoksa baĢka alanlarıda kapsar mı 

konusunda görüĢ belirtmemeyi ve tevakkufu tercih ettiğini beyan etmiĢtir. 

2.17. Atıflardaki Tahsis Durumu 

Basrî‟nin atıflardan maksadı, ma‟tûfu aleyhte bulunan her Ģeyin atıfta da gizli olup 

olmadığının gerekliliği, eğer gerekliyse ve atıf da husûs varsa, ma‟tûf-u aleyhte mahsûs olur mu olmaz 

mı  Basrî bu durumlar hakkında alimlerin farklı görüĢte olduklarını ifade etmiĢtir. 

Irak usûlcülerinin bir kısmı bu görüĢü tamamen benimserken ġâfiîler benimsememiĢlerdir. 

ġâfiî usûlcüler delillerini Ģöyle bir misalle dile getirmektedirler: Hz. Peygamber (sas), لَّ ٠مزً ِؤِٓ ثىبفش 

“bir kafire karĢılık mümin öldürülemez” buyurmuĢtur. Böylelikle zimmî biri karĢılığında mümin 

birinin öldürülemeyeceği hükmüne karĢı bu delili sunmuĢlardır. Iraklılar ise, Hz. Peygamber‟in (sas) 

daha sonra ٖٚلَّ رٚ ػٙذ فٟ ػٙذ “ve anlaĢmalı durumlarda” Ģeklinde bir atıfta bulunduğunu ve buna göre 

ma‟tûfun hükmünün, matufu aleyh gibi olduğunu iddia etmiĢlerdir. Bu durumda hüküm Ģöyle 

olmaktadır: ٚلَّ ٠مزً رٚ ػٙذ فٟ ػٙذٖ ثىبفش “mümin karĢılığında anlaĢmalı olunan kafir de öldürülemez”. 

Halbuki anlaĢmalı olan zimmî kafir öldürülmez ama harbî
309

 olan kafir öldürülür. Bu durumda 

“mü‟min biri kafirin yerine öldürülmez” ifadesinin anlamı “harbî kafir” demektir. Çünkü ma‟tuf-u 

aleyhte zahir olan ma‟tufta gizli olur. Kafirin katli durumu ma‟tufta gizli iken, ma‟tuf aleyhte zahir 

duruma geçmiĢtir. Netice olarak ma‟tufu aleyhte bulunan harbi burada tahsis edici konumdadır.
310

 

Basrî‟ye göre eğer ma‟tuf, bir sıfatla kayıt altına alınırsa; matufun aleyhteki bir Ģeyle ma‟tufta 

izmar gerçekleĢir. Ma‟tufu müstakil hale getirmedikçe ma‟tuf aleyhte ma‟tufa gelecek bir izmar 

bulunmaz. Mesela  ا١ٌٙٛد ثبٌذذ٠ذ ٚلَّ إٌصبسٜ فٟ الأشٙش اٌذشاَلَّ رمزٍٛا  “Yahudileri demirle öldürmeyin ve 

haram aylarında Hristiyanları öldürmeyin” cümlesinde Yahudiler için ثبٌذذ٠ذ “demirle öldürmeme”, 

Hristiyanlar için de geçerli midir  Haram aylarda öldürme, Yahudiler içinde geçerli midir? Burada 

zorunlu izmar ًاٌمز kelimesidir. Bu durumda cümlenin manası َلَّ رمزٍٛا إٌصبسٜ فٟ الأشٙش اٌذشا haram 

aylarda Hristiyanları öldürmeyin demenin anlamı; َٚلَّ رمزٍٛا إٌصبسٜ ثبٌذذ٠ذ فٟ الأشٙش اٌذش Ģeklinde olmaz. 

Çünkü ma‟tuf, ma‟tuf aleyhte olmayan bir ziyadeyle kayıt altına alındığında o da َالأشٙش اٌذش kaydı; 

                                                      

308 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/307. 

309 Burada harbî ifadesinin anlamı, gayr Müslim devletin vatandaĢı, zimmî kafirin anlamı ise “Ġslam ülkelerinde yaĢayan 

gayri Müslim halktır. Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü (Ġstanbul: Ensar NeĢriyat, 2005), 179; Mustafa 

Fayda, “ZĠMMÎ”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2013), 44/228; 

Hüseyin Algül, “Mescid-i Dırâr”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları-ĠSAM Yayınları, 

2004), 29/112. 

310 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/308. 



85 

 

nasıl öldürüleceği konusunda Yahudiler ve Hristiyanlar arasında bir farklılığı murat etmektedir. 

Sadece öldürme konusunda Yahudiler ve Hristiyanlar arasında farklı davranmak istendiği ve öldürme 

meselesinde ikisini eĢit kabul ettiği anlaĢılmaktadır.
311

 

Irak usûlcüleri ise; ٚلَّ ٠مزً رٚ ػٙذ فٟ ػٙذٖ ثىبفش cümlesindeki ٖفٟ ػٙذ ahit sözünün içerisindeki  َّٚل

 .lafzı tekid olduğu için ikinci bir hükme delalet etmez فٟ ػٙذٖ .sözünü tekidi olarak görmüĢlerdir رٚ ػٙذ

Aksine böyle bir durumda emrin tekrarı olarak kabul edilir. Aslında burada ٖفٟ ػٙذ sözüne gerek 

yoktur. Nitekim bu tekitten dolayısıyla da ٚلَّ رٚ ػٙذ kelimesinden ٖفٟ ػٙذ manası çıkarılır ve o dönem 

de öldürülme fiilinin gerçekleĢtirilmeyeceği anlaĢılır. Çünkü ahdin ortadan kalkması ne kiĢiyi zimmet 

akdi sahibi olmaktan çıkarır ne de ahid süresi içerisinde zimmet akdi yapmıĢ kiĢi öldürür sözünün 

hükmünü ifade eder. Eğer zimmet akdi süresi içerisinde zimmet akdi yapmıĢ kiĢiyi öldürün sözünün 

hükmünü ifade ediyorsa, kafir karĢılığında zimmet akdi yapmıĢ kiĢiye kısas yapılmaması anlamına 

gelmektedir.
312

 

Basrî burada Irak usulcülerinin ve ġâfiîlerin görüĢlerini aktadıktan sonra hocası Kâdî 

Abdülcebbâr‟ın konu ile ilgili görüĢlerini aktarmakta ve ona göre ma‟tuf da ma‟tufun aleyhten kendi 

baĢına müstakil mana ifade edecek Ģey ma‟tufta muzmar hale getiriliceğini bunun sebebinin ise, 

ma‟tufun müstakil bir mana ifade edememesinin izmarı gerektirmesi olduğunu ifade etmiĢtir.  ٚلَّ رٚ ػٙذ

 zimmet akdi yapmıĢ kiĢi zimmet akdi devam ederken sözünün katil izmarıyla müstakil bir فٟ ػٙذٖ

mana ifade ettiği malumdur. KiĢi zimmet akdi devam ederken öldürülmez. Peygamber  ٟٚلَّ ٠مزً رٚ ػٙذ ف

.Ģeklinde söyleseydi müstakil bir anlam olurdu ve hiçbir Ģeye ihtiyaç duyulmazdı ػٙذٖ
313

 

Basrî, Kâdî Abdülcebbâr‟ın; اٌىبفش kafir kelimesi ٚلَّ رٚ ػٙذ cümlesinde izmar edilirse bu 

durumda zimmi kafir karĢılığında kısasın yapılamayacağını ifade ettiğini nakletmiĢtir. Ona göre 

sonradan harbiye mahsûs kılınması gerekirdi. لَّ ٠مزً ِؤِٓ ثىبفش “kafir karĢılığında mümin öldürülmez” 

sözü harbi kafir hakkında mahsûs olur. ġayet Peygamber mümin kafir karĢılığında kısas edilemez ve 

kafir karĢılığında zimmi kısas edilemez deseydi buradan Ģu anlaĢılırdı: Bu söz harbiye mahsustur 

haliyle kelamın baĢı böyle olmaması gerekirdi. Buradaki izmara gerek duyulmazdı.
314

 

Basrî burada bir itirazı dile getirerek Ģunları ifade etmektedir: Ġzmar, kelamın müstakil mana 

ifade ettiği Ģeye bağlı değildir. Çünkü insan  ثبٌذذ٠ذ ٚلَّ إٌصبسٜٚلَّ ٠مزٍٛا ا١ٌٙٛد  “Yahudileri demir ile 

öldürmeyin” ve “Hristiyanları da” denildiğinde; bunun manası لَّ رمزً إٌصبسٜ ثبٌذذ٠ذ “Hristiyanları da 

demirle öldürmeyin” demektir. Burada sadece katli izmar etmekle yetinilmez. Aynı Ģekilde kiĢi 

                                                      

311 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/308. 

312 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/308. 

313 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/309. 

314 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/310. 



86 

 

muhatabına شٜ اٌٍذُ ثبٌذساُ٘ اٌصذبح ٚلَّ اٌخجضلَّ ٠شز  “et, geçerli parayla alınmaz ve ekmekte” dediğinde, 

bunun manasının; ٚلَّ ٠شزشٜ اٌخجض ثبٌذساُ٘ اٌصذبح “ekmekte geçerli parayla alınmaz” Ģeklindedir. Nitekim 

atıf, ma‟tuf ile ma‟tufun aleyhin hükmünde ortak olmasını ifade eder. Burada ma‟tufun aleyhin hükmü 

mutlak manada dirhemlerle alıĢveriĢ yapmayı engelleme değil de sahih dirhemlerle alıĢveriĢ yapmayı 

istemedir. Zira mutlak anlamda dirhemlerle alıĢveriĢ yapmayı engellemek söz konusu değildir. Basrî 

bu itiraza Ģöyle cevap vermektedir: لَّ ٠شزشٜ اٌٍذُ ثبٌذساُ٘ اٌصذبح ٚلَّ اٌخجض “sahih dirhemlerle et satın 

alınmaz ve ekmekte.” Bunun manası ٚلَّ ٠شزشٜ اٌخجض أصلا demektir. Hükümlerde bir ortaklık söz konusu 

olamaz. Böyle bir durumda atıf hükmünü yerine getirmiĢ olmamaktadır.
315

 

2.18. Umûmun Kapsamının Bir Kısmı ile Umumun Tahsise Uğraması 

Umûm, bazı Ģeyleri hükme bağladığı ve bunun için gerekli lafzı kullandığı zaman, dıĢarıda 

kalan bu kısımdan hükmün nefyedilmesini gerektirmemektedir. Ebu Sevr‟in ise bu nefyi gerekli 

gördüğünü ifade etmiĢlerdir. Bu konuyla da bağlantılı olan Hz. Meymûne‟nin koyunu ile ilgili Hz. 

Peygamber‟in (sas) دثبغٙب غٙٛس٘ب “derisinin tabaklanması onun temizlenmesidir”
316

 ifadesini de delil 

olarak sunmuĢtur. Bu söz hangi deri tabaklanırsa temiz olur sözünü tahsis eder. أ٠ّب إ٘بة دثغ فمذ غٙش 

“Tabaklama bütün derileri temizler” diyenlerin görüĢünü geçersiz hale getiren gerekçe tahsisin zıtlığa 

dayanmasıdır. Burada hâs lafız ile âm lafız arasında bir uyuĢmama vardır. Koyun derisinin 

tabaklanması onun temizlenmesi anlamına gelir sözü hangi Ģey tabaklanırsa temiz olur sözünü tahsis 

ediyor olsaydı burada أ٠ّب dan kasıt sadece keçi derisi olması ve keçi derisi dıĢındaki derilerin 

tabaklansa da temiz olmayacağına delalet etmesi mefhumu muhalefet açısından bunun geçersiz 

olduğunu göstermektedir. Hükmün bir isme veya sıfata bağlanması o isim veya sıfatı 

taĢıyamayanlarda o hükmün olmadığına delalet etmez. Eğer isim ve sıfat böyle bir Ģeye delalet etseydi 

umûmun sarihi daha evla olur. Dolayısıyla umûmla amel edilir ve tahsise hiç gerek kalmazdı. Çünkü 

umûmun sarihi sarih delilden daha evladır. Peygamberin دثبغٙب غٙٛس٘ب sözü isim delili konumundadır. 

Hükmün isim üzerinden yapılan delilü‟l-hitap, sıfat üzerinden yapılan delilü‟l-hitaptan daha zayıftır.
317

 

                                                      

315 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/310. 

316 Süleyman b. el-EĢ‟as el-Ezdî es-Sicistânî Ebû Dâvûd - ġuayb Arnâvut, Sünen-i Ebû Dâvûd (Mısır: Dâru‟-Risâletü‟l-

Âlemiyye, 2009), Libas, 41 (No.4124); Ebû Abdurrahmân Ahmed b. ġuayb el-Horasânî en-Nesâî, Sünen-i Nesâî (Halep: 

Mektebetü‟l-Matbûâti‟l-Ġslâmiyye, 1986), Fer‟ ve Atîre, 3 (No. 4244). 

317 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/311. 



87 

 

2.19. Mutlak ve Mukayyet 

Mutlak ve mukayyet bahsi usûl kitaplarında âm ve hâs konuları içerisinde ele alınarak 

incelenmiĢtir.
318

 Zaten bir anlamda mutlak ve mukayyet kavramları umûm ve husûs kelimelerinin 

etimolojik anlamı içerisinde zikredilmektedir. 

Basrî‟ye göre, iki sözden, ikincisi bir sıfatla kayıt altına alındığında, ya biri diğerine 

mutaallak/iliĢkilidir ya da değildir. Eğer ikinci söz diğeri ile iliĢkili/mutaallak ise birinci söz ikinci 

sözü sıfatla kayıt altına almıĢ demektir. ġayet iki sözden biri diğerine uzaktan veya yakından 

mutaallak/iliĢkili değilse o zaman bunların hükmü ya farklı olacaktır ya da farklı olmayacaktır. Eğer 

bu iki sözün hükmü muhtelif ise buna Ģu misal verilebilmektedir: beĢ vakit namaz bizlere mutlak 

Ģekilde, oruç ise peĢ peĢe olarak emredilmiĢtir. Burada oruç ve namaz ayrı hükümler olduğu için, 

oruçta peĢ peĢe Ramazan ayı boyunca tutulması kaydı mevcuttur. Bu kaydın aynısını namaz için de 

uygulamak doğru değildir. Bu durumda namaz da oruç gibi kabul edilerek, vakit namazlarının tümü 

peĢ peĢe eda edilemez. Ama eğer iki sözün hükmü muhtelif değil de aynıysa -ki mesela kefaretteki 

köle azadı veya oruç tutmak gibi durumlarda- bunların sebepleri ya farklıdır ya da aynıdır. Eğer 

sebepleri muhtelif değil de aynıysa bunun misali yalan yere yemin etmenin kefaretindeki köle 

azadıdır.
319

 

Basrî, oruç ve köle azadı gibi ibadetler/sevap kazanmaya yönelik amellerin emirde nehiyde 

olabileceğini ifade ederek, bunların her ikisini ayrı ayrı ele alarak incelemektedir. Zaten fıkıh usûlü 

eserlerinde hâs lafızların mutlak, mukayyet, emir ve nehiy olmak üzere dört kısım olduğu ifade 

edilmektedir.
320

 

2.20. Emir ve Nehiy 

Burada emirden kasıt, bir eylemin yerine getirilmesinin talep edilmesidir.
321

 Basrî, iki sözün 

gereğinin emir olduğu duruma, “yemininizden dönerseniz köle azat ediniz” örneğini vermiĢtir. Ancak 

bir baĢka yerde aynı emir bir kayıtla gelmiĢtir: “yemininizden dönerseniz mümin bir köle azat ediniz.” 

Ġki emrin zahirine bakıldığında yemininden dönenin iki köle azat etmesi gerekmektedir. Eğer emrin 

tekrarı eylemin de tekrarı demek ise durum bu Ģekildedir. Her iki sözde de köle azadı ifadesinin emrin 

tekrarı olmadığı bilindiğine göre burada tek kayıt vardır o da mü‟min olma Ģartıdır. Dolayısıyla köle 

azadında iman kaydı bulunduğuna göre, bu hükümde köle azadının mümin köle olması ile mukayyet 

                                                      

318 Bkz. ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 223; Ebu Zehra, İslam Hukuk Metodolojisi (Fıkıh Usûlü), 148; ÇalıĢkan, Fıkıh Usûlü, 220. 

319 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/312. 

320 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 222. 

321 Zeydan, Fıkıh Usûlü, 271. 



88 

 

olduğuna hükmedilmektedir.
322

 Buradaki anlam, eğer mutlak lafzı mukayyet hale getiren bir durum 

var ise ibare mukayyet kabul edilir. Zaten genel geçer bir fıkıh usûlü kaidesi olarak alimler,  Ģayet bir 

kayıt bulunmuyorsa, mutlak itlakı üzere terkedilir. Fıkıh usûlü alimleri bunu bir kural olarak 

benimsemiĢ ve “mutlakın kayıtlandığına dair bir delil olursa o taktirde mutlak ile değil mukayyet ile 

amel edilir” demiĢlerdir.
323

 

Basrî, mukayyet olması emredilen durumun “iman etme” Ģartı olduğunu ve mutlak olarak 

“köle azadı” ibaresine göre ise “mümin köle azadı” daha özel, daha hususi bir ifadedir. Hâs lafız 

mutlak lafızdan daha büyük önem arz etmektedir.
324

 

Basrî burada mutlak ve mukayyet lafızlardaki hâs ve âm lafızlarının amel etmelerinin 

gerekliliğini vurgulamıĢ ve adeta bunları aklî yönden istidlal yoluna gitmiĢtir. Vakıada da durum 

böyledir. Daha açık bir ifadeyle, mutlak olarak “insan” denildiğinde bunun altına tüm insan 

varlıklarının girdiği malumdur. Ama bir kayıtla bu mutlak kelime, örneğin “akıllı insan” diye kayıt 

altına alındığında, daha genelden özele giden bir daralma söz konusu olmaktadır. Dolayısıyla 

mukayyet lafızlar elbette mutlak ifadelerden daha özel bir anlam ifade etmektedir.
325

 

 

Nehiy kipi de hâssın kısımlarından biridir. Burada nehiyden maksat bir eylemin 

yapılmamasını kesin bir dille talep etmektir.
326

 Basrî‟ye göre, iki tane nehiy içeren hüküm/söz bulunsa 

ve bunlardan birinde “yemininizden dönerseniz, köle azat etmekle keffareti yerine getirmeyin” 

denilse, bir baĢka sözde ise “yemininizden dönerseniz kafir köle azat etmekle keffareti yerine 

getirmeyin” ifadesi kullanılmıĢ olsa, burada mutlak olan köle azadı itlakı üzere terkedilir. Hatta burada 

mutlakı itlakı üzere terk etmek te‟bîd/ebedilik ifade etmektedir. Çünkü nehiylerdeki itlakta süre sınırı 

yoktur ve ebedidir. Böyle bir hükmü iman ile kayıtlanmıĢ bir nehyi tahsis etmez.  Buradaki örnekte 

verilen hükümlere dikkat edilirse, iki cümlenin farklı oluĢu, umûmlarında değil husûslarındadır. 

Dolayısıyla mutlak olan “köle azadı” ifadesi her ikisinde de aynıdır. Farklı olan ise “küfür” kaydıdır. 

Bu durumda mükellef her iki halde de “kafir köle azadından” menedilmektedir.
327

 

Kefaret verme konusunun sebepleri farklı olduğunda, örneğin zıhar kefaretinde mutlak köle 

azat etmek varken adam öldürme kefaretinde mümin köle azat etme kaydı bulunmaktadır. Burada 

sebep farklı hüküm aynıdır. Birin de zıhar cezası diğerinde hata ile adam öldürmenin cezası söz 

konusu olmaktadır. Dolayısıyla cezaların farklı sebepleri var ama her ikisinde de mutlak olan köle 

                                                      

322 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/312. 

323 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 223. 

324 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/312. 

325 Zeydan, Fıkıh Usûlü, 265. 

326 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 231. 

327 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/313. 



89 

 

azadı hükmü mevcuttur. Ebu Hanife ve ashabından bir kısmının görüĢüne göre mutlak olan kefaret asıl 

itibariyle “iman” kaydıyla mukayyet olur ve böylece mutlak mukayyede hamledilir. ġâfiî ve ashabının 

neredeyse tamamına göre bunlardan hangisi mutlaksa o kayıt altına alınır ve böylece mutlak, 

mukayyet hale getirilir. Kıyas açısından mutlakın mukayyet ile kayıtlanmamasının sebebi konusunda 

bu ilk görüĢü benimseyen Hanefiler farklı görüĢler sunmaktadırlar. Farklılık ise kıyas açısından 

mutlak sözün mukayyet ile kayıt altına alınmamasının sebebi konusundadır. Mutlak lafzın mukayyede 

hamledilemeyeceği görüĢünde olanlar da aynı Ģekilde farklı görüĢler ileri sürmüĢlerdir. Kıyas 

açısından Hanefilerden bir grup; bunun sebebinin iman ile kayıtlanmasının nass üzerine bir ziyade 

olduğunu ifade etmiĢlerdir. Nass üzerine ziyade ise nesihtir ve nesih ile kıyas caiz değildir. 

Hanefilerden ikinci bir grup ise mutlak kelamın iman ile kayıt altına alınması gerçekte yerine 

getirilmesi kastedilmiĢ olan hükme ziyadedir. Hanefilerin bir kısmı da iman kaydı ile mutlak kelamın 

kayıt altına alınması tam manasıyla yerine getirilmesi kastedilen bir hükmü tahsis etmektir, Ģeklinde 

dile getirmiĢlerdir.
328

 

Burada Ģu meselenin altı da çizilmelidir ki, Basrî‟nin eserinde çoğu zaman sunduğu örnekler, 

hakikatten uzak ve farazi örneklerdir. Aslında Ġslamî literatürde birçok örnekleri mevcut olmasına 

rağmen farazi örneklerin tercih edilmesi okuyucunun dikkatinden kaçmamaktadır. Basrî‟nin tırnak 

iĢareti içerisinde verdiği örnekler bazen ayet, bazen hadis, bazen gerçekte bir hüküm olduğu gibi, aynı 

minval üzere farazi ve anlam bakımından Ġslam fıkhına aykırı örneklerin verildiğine de Ģahit 

olunmaktadır. Bunun sebebi, kitabı telif sırasında hatırlayamadığı hükümlerin olması durumunda 

farazi örnek vermeyi tercih etmiĢ olması muhtemeldir. Ancak eseri tahkik eden Muhammed 

Hamidullah‟ın da aynı farazi örnekleri bir hükmü andıran tırnak iĢareti içinde vermesi dikkatsizlik 

olarak nitelendirilebilir. Mesela Basrî‟nin yukarıda verdiği ve nehyin husûs ifade ettiği durumları fıkıh 

usûlü alimleri kafir köle azadı Ģeklinde farazi bir örnekle değil, daha çok Kur‟an ayetlerinden 

misallerle sözlerini tamamlamıĢlardır.
329

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      

328 el-Basrî, Kitâbu‟l-Mu‟temed, 1/213. 

329 ez-Zühaylî, Fıkıh Usûlü, 231; Bknz. Zeydan, Fıkıh Usûlü, 271. 



90 

 

SONUÇ 

Fıkıh usûlü ilmi, dinin kaynaklarını inceleyerek bunlardan nasıl yararlanılacağını araĢtıran 

önemli bir bilim dalıdır. Aslında fıkhın manası anlamak olduğuna göre, bu ilim ile adeta “anlamanın 

yolları” elde edilmiĢ olmaktadır. Bu da avamın değil, bilim insanının öğrenmesi gereken kurallar 

bütünü olduğunu ortaya koymaktadır. Genel itibariyle Ġslamî ilimlere bakıldığında, her bir ilim dalının 

kendine göre bir usûl belirlediği görülür. 

Zamanın hızla değiĢimi, çeĢitli ırk ve coğrafyaların birbirleri ile iletiĢimi, insanlığın akıl 

tekamülü gibi durumlar göz önüne alınırsa da dini disiplinlerin okunmasında ve yorumlanmasında bu 

kuralların ne kadar önemli olduğu daha da belirgin hale gelmektedir. Aynı asrın baĢında, ortasında ve 

sonunda yaĢayan ve birbirlerini görme imkanları olan kimselerin bile, çok zaman iletiĢim konusunda 

sıkıntı yaĢadıkları göz önüne alınırsa, dinin korunmasına yönelik yapılan tüm çalıĢmaların bir sonraki 

nesil için aydınlatıcı ve yol gösterici bir rehber olması büyük önem arz etmektedir. Nesillerin, 

kültürlerin, bilginin, dilin, bakıĢ açılarının sürekli bir değiĢim ve geliĢim içinde olduğu inkâr edilemez 

bir hakikattir. Kendisinden sonra bir Peygamber gelmeyeceği ve bir kitap ve din gönderilmeyeceği son 

din Ġslam‟ın kıyamete kadar insanlığa rehber olarak devam edeceği ve bu rehberin de korunacağı 

bizzat Allah‟ın kendi uhdesine aldığı bir husustur. Zaten bu değiĢim ve dönüĢüme paralel olarak 

Allah‟ın insanlığa evrensel normlarda bir rehber bırakması da son Peygamber, son din ve son kitap 

olmasının doğal bir sonucudur. Artık kitap, din ve Peygamber gelmeyeceğine göre, bu son dinin 

evrensel olması gerekirdi. Nitekim öyle de olmuĢtur. 

ġunun altını çizmek gerekir ki, Ġslam‟ın kaynaklarının evrensel olması, onu her asırda ve her 

coğrafyada tüm bireylerin analiz ederek evrensel normlarda incelenmemesi anlamına gelmez. Hatta 

Hz. Peygamberin kendi asrında, inen ayetleri o günkü normlarda sahabesine izah etmesi bir çeĢit 

Kur‟an tefsirinden ibaret iken, sonradan gelen Müslüman alimlerin kendi nesillerine, her asır ve 

coğrafyada tefsir yazma ihtiyacı, bu dinin evrensel olduğunu göstermekle birlikte, her asrın ve iklimin 

Ģartlarına uyum sağlayan bir kitap ve din olduğunun da açık kanıtı olmuĢtur. 

Bu noktada mademki usûlü fıkıh, Ġslam‟ın ana kaynaklarındaki külli kaidelerden ibadet, 

muamelat ve hukuka dair hükümlerin çıkarıldığı bir ilimdir, o halde bu hükümleri çıkarmanın da bir 

metodu olmalıydı. Tüm Müslümanları bağlayan bu hükümlerin ortaya konulmasında uyulacak esaslar 

ve kaideler belirlenmeliydi ki, her bir fert kendi zihin yapısına göre hüküm çıkarmak suretiyle bir 

kaosa ve keĢmekeĢliğe neden olmamalıydı. Nitekim bu kaide ve kuralların dıĢına çıkan, kural 

tanımayan, kendi anladığı Ģekilde dini yorumlayan birtakım grupların, din adına terör örgütü 

oluĢturduğu asrımızda, bu usûl ve kaidelerin ne kadar önemli olduğunu bir kez daha gözler önüne 

sermiĢtir. 



91 

 

Bu çalıĢmanın inceleme konusu olan umûm, husûs, nehiy, emir mutlak, mukayyet gibi lafızlar 

ve bunların kavramsal tanımları ve alanları, tanımların çizmiĢ olduğu sınır ve bu sınırın dıĢındaki 

kısımlar, bunların nass üzerine tatbik edilerek ortaya çıkan hukuk kuralları belli bir sistematiğin 

ürünleri olduğunda varit olan hukuk sisteminin de mutlak surette tutarlı olması neticesini beraberinde 

getirecektir. 

Üzerinde çalıĢılan eser, hicri V. Asırda yaĢayan ve kendisini Mu„tezile mensubu olarak takdim 

eden Ebü‟l-Hüseyn el-Basrî‟nin “Kitâbu‟l-Mu‟temed fî Usûli‟l-Fıkh” adlı kitabıdır. Kitabın umûm ve 

husûs bahisleri incelenmiĢtir. Burada kitabın tahkikini yapan merhum Muhammed Hamidullah‟ın 

dipnot ve izlenimleri, çalıĢma esnasında ıĢık tutucu rol oynamaktadır. 

Eser incelenirken, müellifin usûlü fıkıh konusunda belli bir mezhep taassubu ile hareket 

etmediği, aksine bir ilim adamı edası ile objektif olarak kalem oynattığı görülmektedir. Kendisi Kâdî 

Abdülcebbâr‟a öğrencilik yapmasına ve onun “el-Umed” adlı eserini Ģerh etmesine rağmen, yeri 

geldiğinde, kendisine göre hatalı bulduğu durumları dile getirmekten çekinmemiĢtir. Aynı Ģekilde, 

eserini mütekellimûn metodu üzere kaleme almasına rağmen, zaman zaman farklı düĢündüğü 

durumları dile getirmekten imtina etmemiĢtir. Bazen bizzat Hanefilerin görüĢlerini benimsemediğini 

ve onların usûllerine aykırı görüĢlerini beyan ettiği gibi, bazen de ġâfiî fukahânın görüĢlerini reddeden 

beyanlarda bulunmuĢtur. 

Basrî‟nin eserinde imla hataları vardır ama asıl itibariyle, meseleyi izah etmeye etki edecek bir 

hata ile karĢılaĢılmamıĢtır. Merhum Hamidullah, Basrî‟nin Arap olmadığını söyleyerek hataların 

bulunduğunu ifade etmiĢ olsa da bu hataların Basrî tarafından değil, öğrencilerinin yazım hataları 

olduğu kabul edilmelidir. Zaten Hamidullah‟ın bu konuda vermiĢ olduğu hata örneği de konuların 

izahına yönelik değildir. Mesela sahabeyi ifade esnasında müellifin cem‟i zamir kullanması gereken 

yerde müennes zamir kullanmasını Hamidullah, “Arapça bilmiyor” Ģeklinde değerlendirmiĢtir. Basrî 

birçok yer de اٌصذبثخ سظٟ الله ػٕٙب diyerek, ُ٘ çoğul zamiri yerine ٘ب müennes zamirini kullanmıĢtır, 

demektedir. Bunun da çok ciddi bir hata olarak görülmediğini ifade etmek gerekir. Çünkü kitabının 

birçok yerinde de bu zamiri çoğul getirmiĢ ve doğru kullanmıĢtır. Halil el-Meys tahkikine bakıldığında 

bu Ģekildeki hatalı yazılım sadece dokuz yerde vuku bulmuĢ, diğer yerlerde doğru yazılmıĢtır. 

Basrî, hayatını Basra ve daha çok Bağdat‟ta geçirmiĢ mutezile mezhebinin önemli bir 

teorisyenlerindendir. Fıkıh usûlü ilminde her ne kadar kelamî konulara girmeyeceğini ifade etse de 

itikadî meyili nedeniyle usûl düĢüncesini temellendirirken büyük ölçüde etkili olmuĢ ve itikadî 

düĢüncesine uyumlu bir Ģekilde umum ve husus anlayıĢını ortaya koymaya çalıĢmıĢtır. 

Basrî, âm lafzın kapsamı ve âm lafzın tahsisi meselelerinde genellikle mutezile ve diğer 

mezhep imamlarının görüĢlerini eleĢtirmiĢ, zaman zaman eleĢtirdiği alimlerin isimlerini açıkça 



92 

 

zikretmiĢ ve kendi mezhep alimlerini ve hatta kendi hocası olan Kâdî Abdülcebbar‟ı eleĢtirmekten de 

geri durmamıĢtır. Ayrıca Basrî, kendi görüĢlerini delilleriyle açıkladıktan sonra konu ile ilgili 

muhaliflerin görüĢlerini de bazen isim vererek bazen de itiraz Ģeklinde vermiĢtir. Ġtirazlar ile ilgili 

olarak üslup açısından Ģöyle dersen/ ًفئْ ل١ böyle ًل١ Ģeklinde soru ve cevaplarla muhalifin görüĢünü 

çürütmeye çalıĢır. 

Basrî, eserinde umum ifade eden lafızları öncelikle Ģerî delillerdeki durumunu ele almıĢ, 

sonrasında dil ve örf bakımından bunları analize tabi tutmuĢtur. Bu anlamda dilde umum ifade eden 

lafızlarla mâna bakımından ifade eden lafızları birbirinden ayırmak suretiyle isimlerde lâm-ı tarifin 

anlam kattığı umumiliği, çokluk ve azlık (cem‟ ve killet) bakımından incelemiĢtir. Yine Basrî eserinde 

ayrı bir baĢlık altında isimlerde tezkir ve te‟nis yapısını umum ve husus bakımından analiz etmektedir. 

Basrî‟nin Mu‟temed adlı fıkıh usulü eseri mutezile‟nin usul düĢüncesini anlamada önemli bir 

yere sahip olması diğer yandan mutezile usul anlayıĢının daha iyi anlaĢılması için fıkıh usulünün 

konuları olan bilgi anlayıĢı, nesih düĢüncesi, haber teorisi ve icma gibi konularda yapılacak olan 

çalıĢmalar, Ģüphesiz mutezili fıkıh usulü anlayıĢını idrak etmede büyük katkı sağlayacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 

 

BİBLİYOGRAFYA 

Akgündüz, Ahmet. “Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî”. 10/(326-328). Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları-ĠSAM Yayınları, 1994. 

Algül, Hüseyin. “Mescid-i Dırâr”. TDV İslam Ansiklopedisi. 29/272-273. Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları-ĠSAM Yayınları, 2004. 

Apaydın, Yunus. “Kerhî”. TDV İslam Ansiklopedisi. 25/285-287. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları-ĠSAM Yayınları, 2002. 

ÂĢûr, Muhammed b. Tâhir. et-Tahrîr ve‟t-Tenvîr. Tunus: ed-Dâru‟t-Tûnûsiyyeti li‟n-NeĢrî, 1984. 

Atar, Fahrettin. Fıkıh Usûlü. Ġstanbul: ĠFAV Yayınları, 1988. 

AtaĢ, Sacide. Ebu Huseyn el-Basrî‟nin Kıyas Anlayışı. Ġstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2017. 

AYRAN, ġükrü. “Fıkıh Usûlü‟nde Eylem Teorisi (Ebû‟l-Hüseyin El-Basrî‟nin „Kitâbü‟l-Mu‟temed Fî 

Usûli‟l-Fıkh‟ Adlı Eseri Bağlamında)”. Bitlis İslamiyat Dergisi 3/1 (2021), 230-258. 

Bağdâdî, Hatîb. Târîhu Bağdât. thk. BeĢĢâr Avvâd Ma‟rûf. Beyrut: Dâru‟l-Garbî‟l-Ġslâmî, 2002. 

Basri, Ebu‟l-Huseyn. Tasaffuhu‟l-Edille fî Usûli‟d-Dîn. Almanya: DMG yayınları, 2006. 

Basrî, Muhammed b Ali Ebü‟l-Hüseyin el-. el-Mu‟temed fî usuli‟l-fıkh. Damas (DımaĢk) : Institut 

Français de Damas, 1964. 

Boynukalın, Mehmet. “ġart”. TDV İslam Ansiklopedisi. 38/364-365. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2010. 

Buhârî, Abdulaziz Alaüddin. Keşfu‟l-Esrâr Şerh-i Usûli‟l-Pezdevî. thk. Abdullah Mahmud  mer. 

Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-Ġlmiyye, 1997. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ġsmail el-. el-Câmiu‟s-Sahîh. thk. Muhammed Züheyr Nasr. 

Mısır: Dâru Tavki‟n-Necât, 2001. 

Caba, Betül. Ebu‟l-Hüseyin el-Basrî‟nin el-Mu‟temed fî Usûli Fıkıh Adlı Eseri Çerçevesinde Emir 

Kavramı. Ġstanbul: 29 Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2015. 

Cessâs, Ebu Bekr. el-Fusûl fi‟l-Usûl. thk. Uceyl Câsim. Küveyt: Vizâratü‟l-Evkâf ve‟Ģ-ġüûni‟l-

Ġslâmiyye, 1994. 

Cürcânî, Seyyid ġerîf. Kitâbu‟t-Ta‟rîfât. Beyrut: Dâru‟l-Kütübi‟l-Ġlmiyye, 1983. 

ÇalıĢkan, Ġbrahim. Fıkıh Usûlü. Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 2011. 

Çelebi, Ġlyas. “SIFAT”. TDV İslam Ansiklopedisi. 37/100-106. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2009. https://islamansiklopedisi.org.tr/sifat 

Çelebi, Katip. Keşfu‟z-Zunûn an Esâmi‟l-Kütübi ve‟l-Funûn. Bağdat: Mektebetü‟l-Müsennâ, 1941. 

Çöklü, Ramazan. Fıkıh Usûlü Kelâm İlişkisi Bağlamında Hicrî 4. Asır Bağdat Usulcülerinin Umum 

Lafızlarla İlgili Yaklaşımlarının Tahlili. Ġstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2022. 

Demir, Osman. “Tevakkuf”. TDV İslam Ansiklopedisi. 40/579. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları-ĠSAM Yayınları, 2011. 

Duman, Ali - AYRAN, ġükrü. “Hüseyin el-Basrî‟nin el-Mu‟temed Adlı Eserinde Emrin Hakikati Ġle 

Ġlgili GörüĢlerinin Değerlendirmesi”. Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal Bilimler 

Araştırma Dergisi 10/20 (2017), 97-129. 

DurmuĢ, Ġsmail. “Ġstisna”. TDV İslam Ansiklopedisi. 23/388-390. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları-ĠSAM Yayınları, 2001. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. el-EĢ‟as el-Ezdî es-Sicistânî - Arnâvut, ġuayb. Sünen-i Ebû Dâvûd. Mısır: 

Dâru‟-Risâletü‟l-Âlemiyye, 2009. 

Ebu Zehra, Muhammed. İslam Hukuk Metodolojisi (Fıkıh Usûlü). çev. Abdulkadir ġener. Ankara: Fon 

Matbaası, 3. Basım, 1981. 



94 

 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. Ġstanbul: Ensar NeĢriyat, 2. Basım, 2005. 

Fayda, Mustafa. “ZĠMMÎ”. TDV İslam Ansiklopedisi. 44/228-234. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2013. 

Fehrî, Ġbn Tilmisânî. Şerhu‟l-Meâlim fî Usûli‟l-Fıkh. Beyrut: Âlemü‟l-Kütüb, 1999. 

Ferra, Ebû Ya‟lâ. Kitâbu‟l-Mu‟temed fî Usûli‟d-Dîn. Beyrut: Dâru‟l-MeĢrik, 1986. 

Fîrûzâbâdî, Mecdüddin. el-Kâmûsû‟l-Muhît. Beyrut: Mektebetü Tahkiku‟t-Türâs, 2005. 

Gölcük, ġerafettin. “Ebû Abdullah el-Basrî”. TDV İslam Ansiklopedisi. 10/84-85. Ġstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları-ĠSAM Yayınları, 1994. 

HabeĢ, Muhammed. Şerhu‟l-Mu‟temed fî Usûli‟l-Fıkh. Kahire: Dâru Nedveti‟l-Ulemâ, 2008. 

Hallâf, Abdulvehhâb. İlmu Usûli‟l-Fıkhi. Kahire: Mektebetü‟d-Da‟veti‟l-Ġslâmiyye, 7. Basım, 1956. 

Hanbel, Ahmet b. Müsned Ahmed b. Hanbel. thk. ġuayb Arnâvut. Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle, 2001. 

Hatîb, Muhmmed el-Accâc. Lemehât fi‟l-Mektebeti ve‟l-Bahsi ve‟l-Mesâdır. Beyrut: Müessesetü‟r-

Risâle, 2001. 

Ġbn Cinnî el-Mavsılî, Ebu‟l-Feth. el-Luma‟ fi‟l-Arabiyye. thk. Fâiz Fâris. Küveyt: Dâru‟l-Kütübi‟s-

Sekâfiyye, 2010. 

Ġbn Haldûn. Mukaddime. çev. Halil Kendir. Ġstanbul: Yeni ġafak, 2004. 

Ġbn Hallikân, el-Ġrbilî. Vefeyâtü‟l-A‟yân ve Enbâu Ebnâi‟z-Zemân. thk. Ġhsân Abbas. Beyrut: Dâru 

Sâdır, 1994. 

Ġbn Kudâme, Muvaffakuddîn. Ravdatu‟n-Nâzir ve Cünnetü‟l-Münâzir fî Usuli‟l-Fıkh. Kahire: 

Müessesetü‟r-Reyyân, 2002. 

Ġbn Manzûr, Cemalüddîn. Lisânu‟l-Arab. Beyrut: Dâru Sâdır, 2011. 

ĠltaĢ, Davut. Fıkıh Usulünde Mütekellimîn Yönteminin Delâlet Anlayışı. Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 

2007. 

Kâdi Abdulcebbâr, Ebu‟l-Hasan. Muğnî fî Ebvâbi‟t-Tevhîdi ve‟l-Adl. Beyrut: Dâru Ġhyâu‟t-Turâsi‟l-

Arabî, 2002. 

Kahraman, Abdullah. Fıkıh usulü : giriş - deliller - hükümler - hüküm çıkarma yöntemleri. Ġstanbul : 

Rağbet Yayınları, 2010. 

http://ktp.isam.org.tr/ktp/recordview.php?idno=238104&ele=%3D&wYazarlar=abdullah+kah

raman 

Karâfî, ġihabuddîn. el-İkdu‟l-Manzûm fi‟l-Husûsi ve‟l-Umûm. thk. Ahmed el-Hatm Abdullah. Mısır: 

el-Mektebetü‟l-Mekkiyye, 1999. 

Karaman, Hayrettin. “Fıkıh”. TDV İslam Ansiklopedisi. 13/1-14. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - ĠSAM Yayınları, 1996. 

Kelvezânî, Mahfûz el-. et-Temhîd fî Usûli‟l-Fıkh. thk. Müfîd Ebû AmĢe. Mekke: Merkezü‟l-Bahsu‟l-

Ġlmî, 1985. 

Koca, Ferhat. “Has”. TDV İslam Ansiklopedisi. 16/264-267. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 

- ĠSAM Yayınları, 1997. 

Koca, Ferhat. İslam Hukuk Metodolojisinde Tahsis (Daraltıcı Yorum). Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 

2011. 

Koca, Ferhat. “Mutlak”. TDV İslam Ansiklopedisi. 31/402-405. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2006. 

Koçinkağ, Mansur. Mütekellim Yöntemi İslam Hukuk Metodolojisi (Beyzâvî Örneği). Ġstanbul: Rağbet 

Yayınları, 2019. 

Koloğlu, Orhan ġener. Cübbâîler‟in Kelam Sistemi. Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 2011. 

Köksal, Asım Cüneyt - Dönmez, Ġbrahim Kâfi. “USÛL-Ġ FIKIH”. TDV İslam Ansiklopedisi. 201-210. 

Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2012. 

KureĢî, Ġbn Ebi‟l-Vefâ - Hulv, Abdulfettah Muhammed. el-Cevâhiru‟l-Mudiyye fî Tabakâti‟l-

Hanefiyye. Kahire: Hecr Li‟t-Tıbâa, 1993. 

Mervezî, Ebu‟l-Muzaffer el-. Kavâdiu‟l-Edille fi‟l-Usûl. thk. Muhammed Hasen. Beyrut: Dâru‟l-

Kütübi‟l-Ġlmiyye, 1999. 



95 

 

Nesâî, Ebû Abdurrahmân Ahmed b. ġuayb el-Horasânî en-. Sünen-i Nesâî. Halep: Mektebetü‟l-

Matbûâti‟l-Ġslâmiyye, 1986. 

Râzî, Fahreddîn. el-Mahsûl fî İlmi Usûli‟l-Fıkh. thk. Taha Câbir Feyyaz Alvânî. Beyrut: Müessesetü‟r-

Risâle, 1997. 

Râzî, Fahreddîn er-. İ‟tikâdatü Firaki‟l-Müslimîne ve‟l-Müşrikîn. thk. Mutasım Billah Bağdâdî. 

Beyrut: Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî, 1986. 

Salih, Suphî. Ulûmu‟l-Hadîs. Beyrut: Dâru‟l-Ġlmi li‟l-Melâyîn, 1984. 

San‟ânî, Abdurrezzâk. Musannef Abdurrezzâk. Mısır: Dâru‟t-Te‟sîl, 2013. 

Semerkandî, Alâuddîn es-. Mizânu‟l-Usûl fî Netâici‟l-Ukûl. thk. Muhammed Zekî Abdulberr. Katar: 

Metabiu‟d-Devhati‟l-Hadîse, 1984. 

ġa‟bân, Zekiyyüddin. İslam Hukuk İlminin Esasları: (Usûlü‟l-Fıkh). çev. Ġbrahim Kâfi Dönmez. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1990. 

ġafiî, Muhammed b. Ġdris. Müsnedü‟l-İmâmi‟ş-Şâfiî. thk. Mâhir Yasîn Fahl. Küveyt: ġeriketü Ğarrâs, 

2004. 

ġehristânî, Ebu‟l-Feth. el-Milel ve‟n-Nihal. thk. Emîr Ali Mehna - Alî Hasan Fâûr. Beyrut: Dâru‟l-

Ma‟rife, 1993. 

Waardenburg, Jacques. “Teslis”. 40/548-549. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları - ĠSAM 

Yayınları, 2011. 

Yaman, Ahmet. “ZIHÂR”. TDV İslam Ansiklopedisi. 44/387-390. Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - ĠSAM Yayınları, 2013. 

Zehebî, ġemsüddin. Siyeru A‟lâmi‟n-Nübelâ. Kahire: Dâru‟l-Hadîs, 2006. 

ZemahĢerî, Cârullah. Tefsîru‟z-Zemahşerî el-Keşşâf. Beyrut: Dâru‟l-Kitâbu‟l-Arabî, 1986. 

Zeydan, Abdülkerim. Fıkıh Usûlü. çev. Ruhi  zcan. Ġstanbul: ĠFAV Yayınları, 1993. 

Zühaylî, Muhammed Mustafa. el-Vecîz fî Usûli‟l-Fıkh. Katar: Dâru‟l-Hayr, 2006. 

Zühaylî, Vehbe ez-. Fıkıh Usûlü. çev. Ahmet Efe. Ġstanbul: Risale Yayınları, 3. Basım, 2015. 

Kur‟an-ı Kerim Meâli. Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, 3. Basım, 2009. 

 


