
 
 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

İletişim Bilimleri Anabilim Dalı  

 

 

 

 

POLİTİK SİNEMA KAVRAMI ÜZERİNE BİR İNCELEME: 

DEMİRYOLCULARDAN POSTACILARA KEN LOACH SİNEMASI 

 

 

 

 

Onur N. ORHANGAZİ 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

Ankara, 2012 



 
 

POLİTİK SİNEMA KAVRAMI ÜZERİNE BİR İNCELEME: 

DEMİRYOLCULARDAN POSTACILARA KEN LOACH SİNEMASI 

 

 

 

 

 

 

Onur N. ORHANGAZİ 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

İletişim Bilimleri Anabilim Dalı  

 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Ankara, 2012 



KABUL VE ONAY 

Onur N. ORHANGAZI tarafından hazırfanan ·Politik Sinema Kavramı Üzerine Bir Inceleme: 

Demiryolculardan Postacılara Ken Loach Sineması· başlıklı bu çalışma. 29 Haziran 2012 

tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak jOrimiz tarafından YOksek 

Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

~ Prof. Dr. Asker KARTARI (Başkan-Danışman) 

Yrd. Doç. Dr. Emek ÇAYLI RAHTE 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

Prof. Dr. Ş. Armağan TARIM 

Enstitü MüdOrü 





iii 
 

 

TEŞEKKÜR 

 

Öncelikle, öğrenimim süresince bilgi ve deneyimlerinden yararlandığım, tez jürimde de 

yer alarak değerli görüş ve önerilerini benimle paylaşan danışman hocam Prof. Dr. 

Asker Kartarı ve Yrd. Doç. Dr. Emek Çaylı’ya teşekkür ederim.  

Her ne kadar ikinci tez danışmanım olarak gözükse de çalışmanın başından itibaren 

yardımlarını esirgemeyen ve esas danışmanlığımı üstlenen değerli hocam Doç. Dr. 

Ahmet Gürata’ya, hem çalışma boyunca sunduğu katkılar ama hem de yazma sürecini 

sekteye uğratan sıkıntılar karşısında her zaman için gösterdiği anlayışı ve olumlu tavrı 

nedeniyle sonsuz teşekkürü bir borç bilirim.  

Son olarak, çalışma boyunca faydalandığım tüm kaynakların yazarlarına da sonsuz 

teşekkür ederim… 

 

 

 

   

 

 

  

 

 

 

 

 



iv 
 

 

ÖZET 

 

ORHANGAZİ, Onur N. Politik Sinema Kavramı Üzerine Bir İnceleme: 

Demiryolculardan Postacılara Ken Loach Sineması, Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara, 2012. 

Bu tez çalışması İngiliz yönetmen Ken Loach’un filmlerini politik sinema kategorisi 

altında incelemektedir. Sinema araştırmaları literatüründe politik sinema kavramının 

tartışmalı bir konu olmasından hareketle tezde öncelikle bu kavram aydınlatılmaktadır. 

Çalışmada politik sinema olgusu egemen film pratiği ile ilişkisi çerçevesinde 

değerlendirilmektedir. Bu doğrultuda çalışmanın kuramsal çerçevesi iki alt bölümden 

oluşmaktadır. İlkinde, egemen film pratiği ideolojik içerimleri, anlatısal özellikleri ve 

izleyici üzerindeki ideolojik etkileri açısından ele alınmaktadır. İkinci alt bölümde ise 

1970’li yıllarda Cinethique, Chaiers du Cinéma ve Screen gibi sinema dergilerinde 

yürütülen hararetli “politik film” tartışmalarına yer verilmektedir. Sinemadaki gerçek 

politik eylemin yalnızca özdüşünümsel film pratikleriyle mümkün olabileceğini 

savunan, ilerici ve eleştirel içeriğe sahip filmleri ise politik yetersizlikleri açısından 

mahkûm eden bu dergilerin analizleri, karşıt görüşe sahip olan düşünürlerle diyaloga 

sokularak değerlendirilmektedir. Çalışmada bu dergilerin analizlerinin son derece 

değerli olduğunu elde tutan fakat onların onayladıkları türden bir film pratiğinin 

mutlaklaştırılmasının yanıltıcı ve faydasız olduğunu savunan bir konum 

benimsenmektedir. Tezin ikinci bölümünde ise yönetmenin sinemasına bütünlüklü bir 

bakış sağlayabilmek amacıyla 1960’lı yıllardan itibaren kaydettiği filmler ele 

alınmaktadır. Loach’un sinemasal üslubu ve filmlerinin karakteristik özellikleri 

tanımlanarak, sinemasını farklı kılan özellikleri ortaya konmaktadır. Bu bölümde 

yönetmenin örneklem olarak seçilen; The Navigators, It’s a Free World… ve Looking 

For Eric isimli filmleri metinsel analiz yöntemiyle ve sosyolojik bir bakış açısıyla 

çözümlenmektedir.  

Anahtar Sözcükler: 

Egemen Sinema, Klasik Anlatı, İdeoloji,  Klasik Gerçekçi Metin, Politik Film, Eleştirel 

Gerçekçilik, Ken Loach  



v 
 

ABSTRACT 

ORHANGAZİ, Onur N. A Study on the Concept of Political Cinema: From 

Railway Navvies to Postal Workers The Cinema of Ken Loach, Master’s 

Thesis, Ankara, 2012. 

 

This thesis examines the films of British director Ken Loach, under the political cinema 

category. Considering the fact that the concept of political cinema is a contentious 

subject in the literature on film studies, the thesis first discusses this concept. This study 

evaluates the concept of political cinema in relation to dominant film practice. In this 

regard, the theoretical framework of the study consists of two sub-divisions. The first 

one discusses the dominant film practice in terms of its ideological implications, 

narrative features and ideological effects on spectator. In the second one, the heated 

“political film” debates that were carried out in the 1970s in cinema journals such as 

Cinethique, Chaiers du Cinéma and Screen are discussed. The analyses of these 

journals that argue that true political action is only possible through self-reflexive film 

practices and condemn progressive and critical films because of their political short-

comings, are evaluated by putting them into a dialogue with scholars of opposite 

persuasions. This study assumes a position that argues that the analyses of these 

journals are very much valuable but absolutizing such film practice is misleading and 

unhelpful. In the second part of the thesis, in order to gain complete understanding of 

director’s cinema, his films since 1960s are discussed. Loach’s cinematic style and his 

films’ characteristic features are defined and features that set his cinema apart are 

exposed. In this part, a sample of his films including The Navigators, It’s a Free 

World…and Looking for Eric is examined through textual analysis and sociological 

point of view.       

 

Keywords: 

Dominant Cinema, Classical Narrative, Ideology, Classic Realist Text, Political Film, 

Critical Realism,  Ken Loach  

 



vi 
 

 

İÇİNDEKİLER 

 

KABUL VE ONAY .......................................................................................................... i 

BİLDİRİM ........................................................................................................................ii 

TEŞEKKÜR .................................................................................................................... iii 

ÖZET ................................................................................................................................iv 

ABSTRACT ..................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. vi 

 

GİRİŞ (Sorun, Konu, Amaç, Önem, Yöntem)  ................................................................ 1 

I. BÖLÜM:  KURAMSAL ÇERÇEVE 

1. EGEMEN SİNEMA .................................................................................................... 7 

1.1. Popüler/Egemen Sinema Kavramı ......................................................................... 7 

1.2. Klasik Anlatı Sinemasının Temel Özellikleri ........................................................ 8 

1.3. Egemen Sinema ve Kültür Endüstrisi .................................................................. 12 

1.4. Egemen Sinema ve İdeoloji .................................................................................. 17 

1.4.1. 1968 ve Sinema .............................................................................................. 19 

1.4.2. Althusser ve İdeoloji ...................................................................................... 21 

1.4.3. Kamera ve Rönesans Perspektifi ................................................................... 24 

1.4.4. Baudry ve Sinemasal Aygıtın İdeolojik Etkileri ............................................ 25 

1.4.5. Dikiş (Suture) ................................................................................................. 28 

2. POLİTİK FİLM KESİŞİMİNDE GERÇEKÇİLİK/GERÇEKLİK İZLENİMİ 

TARTIŞMALARI ..................................................................................................... 30 

2.1. Cinethique ......................................................................................................... 30 

2.2. Cahiers du Cinéma ........................................................................................... 33 

2.3. Screen Tartışmaları ve Klasik Gerçekçi Metin ................................................. 35 

2.3.1. Klasik Gerçekçi Metin ................................................................................... 38 

3. ANTİ-GERÇEKÇİ KURAMIN ELEŞTİRİSİ ................................................... 44 

 



vii 
 

II. BÖLÜM:  KEN LOACH SİNEMASININ İNCELENMESİ 

1. KEN LOACH KİMDİR? ...................................................................................... 52 

1.1. Çek Yeni Dalgası’nın Etkisi ............................................................................. 56 

1.2. İtalyan Yeni Gerçekçiliği’nin Etkisi ................................................................. 58 

1.3. Filmlerinin Karakteristik Özellikleri ................................................................ 60 

1.4. 1990’lı Yıllar..................................................................................................... 63 

2. 2000’LER VE ÖTESİ: DEMİRYOLCULARDAN POSTACILARA POST-

İSTİHDAM ÜÇLEMESİ .............................................................................................. 69 

2.1. The Navigators (Demiryolcular, 2001) ............................................................. 70 

2.1.1. Demiryollarının Özelleştirilme Süreci: Neo-Liberal Özelleştirme Politikaları
 ................................................................................................................................. 70 

2.1.2. Yeni Emek Piyasaları ve Sendikal Hakların Yitirilişi ................................... 73 

2.1.3. Esneyen Raylar, Devrilen Trenler ................................................................. 75 

2.1.4. Dayanışmadan Rekabete, Rekabetten İhanete ............................................... 77 

2.1.5. Anlatı Yapısı .................................................................................................. 78 

2.1.6. Görsel Üslup .................................................................................................. 79 

2.2. It’s A Free World (Özgür Bir Dünya, 2007) .................................................... 82 

2.2.1. Özgür Dünya Miti .......................................................................................... 83 

2.2.2. Emek Sömürüsünün Yeni Biçimi: Göçmen Emeği ....................................... 83 

2.2.3. Sınıf Atlama Rüyası ve Yabancılaşma .......................................................... 85 

2.2.4. Anlatı Yapısı .................................................................................................. 89 

2.2.5. Görsel Üslup .................................................................................................. 92 

2.3. Looking For Eric (Hayata Çalım At, 2009) ..................................................... 94 

2.3.1. Oyunun Yabancılaşması ................................................................................ 94 

2.3.2.  Looking For Eric’te Futbol: Beckham’a Karşı Cantona .............................. 96 

2.3.3. Soylulaştırmaya Karşı FC. United ............................................................... 100 

2.3.4. Anlatı Yapısı ................................................................................................ 102 

2.3.5. Görsel Üslup ................................................................................................ 103 

SONUÇ ......................................................................................................................... 106 

EKLER: ....................................................................................................................... 113 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 114 



1 
 

GİRİŞ 

  (SORUN, KONU, AMAÇ, ÖNEM, YÖNTEM) 

 

Sinema çalışmalarında “politik film” tartışmaları esas olarak 1960’lı yılların sonlarına 

doğru dünya çapındaki toplumsal ve politik ayaklanmaların yaşandığı döneme denk 

düşer. Althusserci Marksizm ve Lacancı psikanaliz kuramlarından beslenen bu yılların 

sol estetik kuramı, sinema aygıtının izleyiciyi/özneyi bir tür “yanlış tanıma” yapısının 

içine mahkûm ederek sistem içinde sabitlediği görüşünden yola çıkarak, eleştiri oklarını 

doğrudan sinemanın kendi özgül ideolojisine, gerçekçiliğe yöneltmişlerdir. Buna göre, 

filmsel gerçeklik, gerçekliğe dolayımsız bir erişim sağlamak yerine izleyicisini ideolojik 

bir süreçten geçirerek egemen ideolojiye ve burjuva değerlerine bağlamaktadır. Egemen 

sinema, hem filmin anlam üretim sürecini gizleyen gerçeklik izlenimiyle hem de özgül 

sinemasal araçlarıyla sunduğu dünyayı doğallaştırmaktadır.  

Sinema aygıtının ve egemen film pratiğinin izleyici üzerindeki ideolojik etkilerinin 

çözümlenmesi, filmin karşı ideolojik amaçlar için kullanılıp kullanılamayacağı sorusunu 

da beraberinde getirmiştir. Oldukça karmaşık bir düzlemde yürütülen bu tartışmalarda, 

ilerici ve radikal fikirlere sahip olan ancak gerçekçi estetik içinde hareket eden ya da 

egemen sinemanın konvansiyonlarını kullanan filmler de suçlanmış ve neredeyse kabul 

edilmez bulunmuş, yalnızca içerikleriyle değil biçimleriyle de burjuva gerçekçiliğiyle 

bağını kopartan filmler desteklenmeye değer görülmüştür. Genel olarak bakıldığında 

Godard ve Straub gibi yönetmenler hem burjuva gerçekçiliğiyle hem de konvansiyonel 

anlatı kalıplarıyla bağlarını koparttıkları için desteklenirken, Costa-Gavras ve Ken 

Loach gibi yönetmenler ise radikal ve ilerici fikirleri dramatik yanılsamanın (ya da 

klasik gerçekçiliğin) içinde sunarak etkisizleştirdikleri için eleştirilmişlerdir.  

Ken Loach sinemasını konu edinen bu tez çalışmasında da bu problem üzerinde 

temellenen bir tartışma yürütülecektir. Loach, filmleriyle statükoyla tematik düzeyde 

açıkça mücadele etmekte, kapitalizmin çelişkilerini araştırarak açığa vurmakta ve 

eleştirmekte fakat bunu klasik dili kullanarak yaptığı için kendisi de eleştirilmekte ve 

yetersiz görülmektedir. Peki, yönetmen klasik anlatım dilini kullandığı ve gerçekçi 



2 
 

gelenek içinde hareket ettiği için gerçekten de politik anlamda yetersiz olarak 

görülebilir mi? 

Çalışmada, hem bu sorunun yanıtlanması hem de politik sinema olgusunun egemen film 

pratiği ile ilişki içerisinde ele alınıp açıklanması hedeflenmektedir. Tezin ana hatlarını 

tanımlamaya geçmeden önce, bu çalışmanın önemini ve farkını açıklayabilmek için 

öncelikle Türkiye’de politik ya da siyasal sinema başlıklarıyla yapılan diğer 

araştırmalara değinmek gerekmektedir.  

Bu bağlamda ilk olarak Battal Odabaş’ın Fransız Siyasal Sineması ve Luc-Godard ile 

Ertan Yılmaz’ın konuya Fransız Yeni Dalgası üzerinden baktığı 1968’den Günümüze 

Siyasal Sinema başlıklı doktora tez çalışmaları göze çarpmaktadır. Bu iki çalışmanın 

dışında politik sinemayı konu edinen araştırmaların daha ziyade Türkiye sinemasıyla 

sınırlı bir çerçevede kaldıkları söylenebilir. Örneğin Murat Tırpan, Sinema ve İdeoloji-

Türk Sinemasında Politik Filmler başlıklı yüksek lisans tezinde, politik filmi 

Riefenstahl gibi Nazi Almanya’sı yönetmenleri ve dolayısıyla propaganda sineması 

üzerinden giden bir tartışmayla tanımlamış, tezinin ikinci bölümündeyse 1970-80’li 

yıllarda Türkiye’deki politik eğilimli filmleri Yılmaz Güney gibi yönetmenlere bakarak 

ele almıştır. Gül İnce de Örnek Çözümlemelerle Türkiye ve İtalya’da Politik Sinema 

başlıklı çalışmasında benzer şekilde politik sinemayı daha tarihsel bir bakışla ele alarak 

propaganda ve sansür meselelerine eğilmiş, tezinin son bölümündeyse her iki 

sinemadan birer film örneğiyle “politik konuların” sinemada kendini nasıl var 

edebileceği sorusunu yanıtlamaya çalışmıştır.  

Daha yakın tarihli bir başka çalışmanın yazarı Esin Paça Cengiz, Film as a Tool to Re-

Write History: New Political Cinema in Turkey başlıklı yüksek lisans tezinde tarih 

yazımı ve tarih temsilleri gibi kavramlardan yola çıkarak, -kendi deyişiyle- “ulusun 

şanlı tarihinin” eksik parçalarını tamamlama uğraşındaki ana akım filmlerle, 

Türkiye’nin yeni politik sineması kategorisi altında tanımladığı iki film;  Bulutları 

Beklerken (Ustaoğlu, 2004) ve Sonbahar (Alper, 2009) arasında bir karşılaştırmaya 

giderek bu filmlerin tarihin tamamlanamazlığını gösterdiğini vurgulayan bir tartışma 

yürütmüştür. Bunların dışında, Orhan Göztepe, Politik Sinema Olanağı Olarak 

Deneysel Sinema başlıklı yüksek lisans çalışmasında, politik sinemaya avangart kuramı 

çerçevesinden bakarak, Guy Debord ve özellikle de Kuzey Amerika Yeraltı Sineması 



3 
 

örnekleriyle deneysel sinemayı politik sinema açısından değerlendirmiştir. Selma 

Songür ise Political Cinema in the Middle Eastern Countries and Women isimli tezinde, 

politik sinemanın sosyal ve politik gerçekleri aktarma biçimlerini ele alarak, Üçüncü 

Dünya Sineması kategorisi altında tanımladığı Ortadoğu Sineması’na odaklanmış ve 

İran’da İslami rejim altında politik ve sosyal bakımdan kısıtlanmış kadınların temsil 

edilme biçimlerini politik sinema ve kadın başlıkları altında incelemiştir.  Çalışmaların 

bütününe bakıldığında politik sinemaya farklı yön ve çerçevelerden yaklaştıkları 

görülmektedir. Bu çalışmaysa, politik film kavramını daha özgül bir bağlam içerisine 

oturtarak, başında da belirtildiği gibi Marksist film kuramı içinde yürütülen tartışmalara 

odaklanarak ve Ken Loach sineması açısından ele alacaktır.  

Loach’la ilgili yapılmış çalışmalara bakılacak olursa,  Jacob Leigh’in The Cinema of 

Ken Loach: Art in the Service of People isimli doktora tezinden kitaplaştırdığı 

çalışmasından söz edilebilir. Leigh, bu çalışmasında Loach’un Up the Junction(1965), 

Poor Cow (1967) Kes (1969) gibi erken dönem filmleri ve Raining Stones (1993), Land 

and Freedom (1995) ve Carla’s Song(1996) gibi olgunluk dönemi filmlerine 

odaklanarak tematik ve biçemsel süreklilikleri incelemektedir. Çalışmada daha ziyade 

yönetmenin bu iki dönem arasındaki estetik gelişimine odaklanılmaktadır. Bunun 

dışında özellikle Deborah Knight, John Hill, John English ve Roger Bromley gibi 

akademisyenlerin Loach’un erken dönem ve 90’lı yıllardaki filmlerini ele aldıkları ve 

bu çalışmayı da besleyen makaleleri de burada anılabilir. Bu çalışma, hem sözü edilen 

çerçeveden hareket ederek yönetmenin sinemasını incelediği hem de aşağıda da 

değinileceği gibi yönetmenin özellikle 2000’ler sonrası, post-istihdam olarak 

tanımlanabilecek dönemde kaydettiği üç filme odaklandığı için bu çalışmalardan 

farklılaşmaktadır. Dolayısıyla hem Ken Loach hem de politik sinema konusunda 

yapılmış çalışmalara katkı sağlayabilecek bir araştırma olmasından dolayı da önem 

taşımaktadır.  

Bu doğrultuda, çalışmanın kuramsal çerçevesinin ilk alt bölümünde popüler/egemen 

sinema kavramı tanımlanacak ve klasik anlatı sinemasının temel özelliklerine yer 

verilecektir. Kapitalist kitle kültürünün bir parçası olarak görülen egemen sinemaya 

yöneltilen ideolojik eleştirilere öncelikle Frankfurt Okulu’nun ve özellikle de Adorno ve 

Horkheimer’ın düşünceleri üzerinden bakılacaktır. Kültür endüstrisi teorileriyle kültür 



4 
 

ürünlerinin kapitalist üretim mantığına uygun düşen bir biçimde kâr ve tüketim 

odaklılığını vurgulayan fakat daha da önemlisi kültür ürünlerinin toplumsal değişimin 

öznesi olarak görülen “işçi sınıfı” üzerindeki olumsuz etkilerine dikkat çeken bu 

isimlerin görüşlerinin hem çalışmanın perspektifini önemli ölçüde zenginleştireceği 

hem de takip eden bölümdeki tartışmaları daha iyi kavrayabilme olanağı sağlayabileceği 

düşünülmektedir. Bu bölümde ayrıca, ikinci alt bölümde yer verilen “politik film” 

tartışmalarına bir geçiş ve zemin sağlaması açısından bu tartışmaların çıkış noktası olan 

1968 yılı tartışmalarla ilişkisi çerçevesinde ele alınacak, bu yılların film kuramları 

üzerinde oldukça önemli bir etkisi olan Althusser’in kuramına klasik Marksist teoriden 

farklılaştığı noktalar öne çıkartılarak yer verilecek ve sinemasal aygıtın izleyici 

üzerindeki ideolojik etkilerine aygıt kuramları üzerinden değinilecektir.   

İkinci alt bölümde ise bu yıllardaki toplumsal ayaklanmaların etkisiyle hızla çoğalan sol 

eğilimli sinema dergilerindeki “politik film” tartışmaları özellikle Cinethique, Cahiers 

du Cinema ve Screen gibi yayınlardaki tartışmalara odaklanılarak ele alınacaktır. Bunun 

nedeni, bu yayınlardan ilkinin bu tartışmaların başlatıcısı diğerlerinin de ilkiyle birlikte 

esas taşıyıcıları olmalarıdır. Bu yayınların öne çıkan düşünürleri, teoriye özel bir önem 

atfeden, Marksist entelektüellerin esas işinin de toplum ve politikaya yönelik teorik bir 

yaklaşım geliştirmek olması gerektiğini ve bunun da kurucu politik eylemin birincil 

gereği olduğunu savunan Althusser’in (Rushton ve Bettinson, 2010: 34) bu 

görüşlerinden de etkilenmiş ve politik sinemayı teorik düzeyde tanımlama uğraşına 

girişmişlerdir. Bu bağlamda özellikle Baudry, Pleynet, Leblanc, Fargier, Comolli-

Narboni ve MacCabe gibi anahtar isimlerin sundukları görüş ve analizler bu bölümün 

içeriğini oluşturmaktadır. Üçüncü alt bölümde ise kabaca “anti-gerçekçi” olarak 

tanımlanabilecek bu düşünürlerin görüş ve analizlerine yöneltilen eleştirilere yer 

verilecektir. 

Çalışmanın ikinci bölümü ise Ken Loach sinemasının incelenmesine ayrılmıştır. Bu 

bölümde yönetmeni ayrıksı kılan özelliklerinin tanımlanması amacıyla öncelikle 

yönetmenin kariyeri, sinemasal üslubu ve çalışmanın evrenini oluşturan filmlerinin 

bilhassa tematik özellikleri üzerinde durulacaktır. Yönetmenin kariyerinin gelişim 

çizgisini takip edebilmek ve sinemasal üslubunun zaman içinde nasıl bir evrim 

geçirerek olgunlaştığını ortaya koyabilmek amacıyla, önce 1960’lı yıllarda BBC’de 



5 
 

televizyon yönetmenliği ile başlayan ve 1980’li yıllara dek gerek televizyon ve belgesel 

filmleri gerekse de uzun metrajlı filmlerinden oluşan ilk dönemine odaklanılacaktır. 

Ardından yönetmenin üslubu üzerinde etkili olan sinema akımlarına yer verilecek, 

yönetmenin filmlerinin karakteristik özellikleri bu akımların etkisi de gözetilerek 

değerlendirilecektir. Loach’un 1990’lı yıllarda kaydettiği filmler ise ayrı bir altbölümde 

ele alınacaktır. 1980’li yıllarda Thatcher hükümetinin iktidara gelişiyle birlikte sansür 

sorunları yaşayan ve İngiliz sinemasının dışına itilen Loach’un bu ikinci döneminin özel 

bir önemi vardır. 1980’ler ertesinde uzunca bir süre film yapma şansı bulamayan Loach, 

bu dönemde uluslar arası ortak yapım kaynaklarının desteğini alarak kariyerine yeni bir 

başlangıç yapmıştır. Aldığı bu desteğin etkisiyle kamerasını kapitalist sistemin küresel 

boyutlarına çevirmesi de bu dönemi özellikle önemli kılmaktadır. Bu bölümde, Avrupa 

ekspresyonizmi etkileri taşıyan Fatherland ile başlayan, İrlanda meselesini ele aldığı 

Hidden Agenda ve İspanya İç Savaşı’na eğildiği Land and Freedom gibi önemli ve 

tartışmalı filmleri de içinde barındıran bu yeniden doğuş döneminde kaydettiği filmlerin 

genel bir değerlendirmesine yer verilerek yönetmenin sinemasına bütünlüklü bir bakış 

sunulması hedeflenmektedir.  

Çalışmada bu anlamda bütüncül olma kaygısı taşınıyor olsa da yönetmenin tüm 

filmlerinin ayrıntılı bir şekilde çözümlenmesi mümkün olmadığı için 2000 sonrası 

kaydettiği üç film; The Navigators, It’s a Free World… ve Looking For Eric örneklem 

olarak seçilmiştir. Filmlerin seçimindeyse tematik bir ortaklığa sahip olmaları göz 

önünde tutulmuştur. Örneklem olarak alınan bu filmlerde, 80’lerin başında başlayan ve 

bu yıllarda Loach’un İngiliz sinemasının dışına itilmesinin de nedeni olan bir sürecin 

günümüzde ulaştığı boyutlar perdeye taşınmaktadır. İngiltere’de refah devletinin ilgası 

ve ülkenin yabancı sermaye ve rekabete açılmasıyla başladığı söylenebilecek olan bu 

süreçte geleneksel sınıf yapısı ve özellikle de emek koşulları büyük oranda değişime 

uğramış, hemen tüm iş alanlarında sermaye birikiminin lehine ekonomi politikaları 

uygulanmaya başlanmıştır. İngiltere’nin öncüsü olduğu ve aynı zamanda neo-liberal 

küreselleşme olarak da isimlendirilebilecek bu süreçte para yegâne evrensel değer 

haline gelmiş ve piyasa temelli bir ekonomik yapının tahakkümü küresel ölçekte 

hissedilir olmuştur. İşte, örneklemdeki bu üç filmi ortak kılan özelliklerinin başında da 

toplumsal sorumluluk ve dayanışma gibi etik değerlerin çözüldüğü, bunların yerine 

bireyci bir ethos ve girişimci kültürün yaygınlaştığı bu sürecin sonuçlarına farklı 



6 
 

veçhelerden tanıklığa davet ediyor olmaları gelmektedir. Filmler, bu bağlam içerisinde 

ve özellikle küreselleşme, göç, sınıf ve özelleştirme gibi anahtar kavramlar çerçevesinde 

incelenecektir. 

Film çözümlemesi için tek bir yöntemin tanımlanması mümkün olmasa da, örneklemde 

yer alan filmlerin metinsel analiz yönteminin çatısı altında çözümlenecekleri 

söylenebilir. Metinsel analizde filmin içeriği, söylemi, anlatı yapısı ve görsel dili ele 

alınarak bir bütün olarak filmsel metni inşa eden unsurlar ayrıntılı olarak çözümlenir. 

Örneklemdeki filmler de özellikle içerikleri, anlatı yapıları ve görsel üslupları açısından 

ele alınacaklardır. Çalışmanın temel sorusuyla da bağlantılı olarak, filmlerin anlatı 

yapıları klasik anlatıyla karşılaştırmalı olarak değerlendirilecek, yine aynı şekilde görsel 

üslupları da gerek çekim ölçekleri ve kamera açıları gerekse de mizansen düzenlemeleri, 

ışık ve ses kullanımı gibi filmsel öğeler dikkate alınarak analiz edilecektir. Çalışmanın 

kuramsal çerçevesi de filmlerin çözümlenmesi açısından ayrıca bir yöntem 

üretmektedir. Bu bağlamda, yukarıda sayılan filmsel öğelerin bütününün ve filmlerin 

anlatı yapılarının izleyiciye/özneye sunduğu pozisyon da sorgulanacaktır. Diğer yandan, 

belirli bir yönetmenin filmlerinin çözümlenmesi kaçınılmaz olarak auteurcü bir 

yaklaşıma/yönteme ve bakış açısına sahip olmayı da gerektirir. Dolayısıyla filmler 

çözümlenirken aynı zamanda Loach’un öteki filmleri ile de diyalog içerisine girilerek, 

filmleri arasındaki benzerlikler ya da farklılıklar da ortaya konulacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

I. BÖLÜM 

KURAMSAL ÇERÇEVE 

 

1. EGEMEN SİNEMA 

 

1.1. Popüler/Egemen Sinema Kavramı 

Sinema çalışmaları literatüründe popüler ve egemen sinema kavramları genellikle 

Hollywood’da üretilen filmleri ya da anlatısal ve biçimsel olarak bu sinemanın 

uylaşımlarını kullanan film pratiklerini ifade etmektedir. Steve Neale (1981), sinemanın 

erken dönemlerinde büyük ölçüde proleter izleyicilerin hedeflendiğini, ilerleyen 

dönemde ise Almanya, Fransa, İtalya ve ABD gibi ülkelerin, burjuva izleyici kitlesini 

de hedefleyen bir sinema anlayışı geliştirmeye başladıklarını belirtmektedir. Bu süreçte 

değişim, salt burjuva izleyicilerine yönelik bir anlayıştan ziyade, her iki sınıfı da 

kapsayacak bir niteliğe bürünmüştür. Hollywood endüstrisi, Birinci Dünya Savaşı’yla 

beraber küresel pazardaki payını büyütme şansını yakalamıştır. Özellikle Griffith’in 

filmlerinin başını çektiği bir yaklaşım, Hollywood filmlerinin proleter ve burjuva 

türlerini alaşımlayarak başarı kazanmasını sağlamıştır. Bunun neticesinde, tüketicisinin 

sınıf temelli olmasından ziyade, kitlesel bir boyut kazandığı popüler bir eğlence formu 

yaratılmıştır. 

Hollywood filmlerinin dünya pazarındaki egemenliğine karşı, 1920’li yıllarda çıkartılan 

ilk yasalarla birlikte (çeşitli kota kanunları vb.), bu ürünlerin Avrupa piyasasına akışı 

sınırlandırılmaya çalışılmıştır. Bu durumu bağlı olarak, dağıtım ve gösterim usullerinde 

olduğu kadar, ürünlerde de belirgin bir parçalanma ve farklılaşma ortaya çıkmıştır 

(örneğin: eğlence sineması, sanat sineması, avangart sinema, agit-prop sinema ve politik 

sinema gibi). Daha önceleri Griffith ve Chaplin gibi isimlerin özellikle eğlence, 

deneysel ve sanat sinemasını bir arada içeren filmlerinin aksine, sinema kurumunun 

içinde yapılan değişiklikler film yapma pratiklerini de parçalamıştır. Sinemada sesin 

kullanılmaya başlaması bu ayrımları pekiştirmiş ve Hollywood hegemonyası daha da 

güçlenmiştir. Özellikle faşist ülkeler, bu hegemonyayı kırmak için yerel Avrupa film 



8 
 

endüstrisine devlet desteğini artırmışlardır. Fakat bu devlet desteği ancak daha sonraları, 

liberal ve sosyal demokrat hükümet dönemlerinde belirginleşmiştir (Neale, 1981: 29). 

Kapitalist ekonominin gereklerine uygun bir biçimde, rekabet ve kâr temelleri üzerine 

kurulmuş olan egemen sinema anlayışı, 1920’li yılları takip eden süreçte birçok değişim 

geçirmiş olsa da, günümüzde hâlen hâkimiyetini korumaktadır. Özellikle farklı kitle 

iletişim araçlarının yaygınlaşması sinema izleyicisinin geçmişe oranla azalmasına sebep 

olmuştur. Fakat Hollywood, pahalı bütçeli filmleri ve teknik atraksiyonları ile dünya 

pazarındaki gücünü sürdürmektedir (Abisel, 1999: 43). 

Ryan ve Kellner, Hollywood sinemasının ya da “Hollywood filmi” teriminin 

yerelleştirilmiş bölgesel bir üründen ziyade, özgül bir film yapım türünü ifade ettiğini 

belirtirler. Bu sinemaya getirilen en büyük eleştirilerin başında, egemen kurumları ve 

geleneksel değerleri meşrulaştırdığı ve izleyicisine bu değerleri yeniden üreten bir 

ideoloji aşıladığı yönündedir. Rekabeti ve en iyinin ayakta kalmasını içeren bireycilik, 

kapitalizmin değerleri, ırkçılık ve ataerkillik gibi değerler bunların arasında yer 

almaktadır. Kapalı anlatı, karakter özdeşleşmesi, dikizcilik yoluyla nesneleştirme vb. 

gibi başat ideolojinin yeniden üretilmesine olanak tanıyan özellikler, bu filmlerin 

karakteristiğini yansıtırlar. Bu filmlerin tematik özellikleri arasında yer alan eril 

kahramanlık öyküleri, kurtarıcı şiddet öyküleri, ırkçılık ve suçla ilişkili klişe öyküler, 

‘gerçekliği’ toplumsal değer ve kurumlarla bağlantılandırarak bunları değişmez bir 

dünyanın doğal ve açık göstergeleri olarak algılanmasına hizmet ederler (1997: 17-18). 

Abisel’in de vurguladığı gibi, popüler sinema kişiye, dünyasının değiştirilemezliğini 

esnek bir yapı içinde göstermenin olanaklarını sağlamakta, “onu kendi başına düş 

kurmaktan alıkoymakta, incelmiş yöntemlerle dışsal öğeleri farklılaştırılmış ürünler 

aracılığıyla dinamik bir homojenleştirme sürecine katkıda bulunmaktadır” (1999: 20).  

1.2. Klasik Anlatı Sinemasının Temel Özellikleri 

Paradigmatik anlamda 1920’lerden bu yana Hollywood sinemasında yapılan filmleri 

imleyen “klasik anlatı sineması”; sinemasal üslup, anlatı yapısı ve izleyici etkinliği gibi 

belirli özellikler üzerine kuruludur. Klasik anlatı, film tarihinde kurmaca film yapımı 

üzerinde egemen bir gelenek olması nedeniyle hangi ülkede üretilmiş olursa olsun 



9 
 

kapsayıcı bir kavram olarak belirli bir film tarzını, yapısını işaret eder  (Bordwell, 2002: 

94), (Bordwell ve Thompson, 2008: 94).  

Klasik anlatının en önemli özelliklerinin başında karakter merkezli nedenselliğe 

dayanması gelir. Anlatının aksiyonu nedensel bir fail olan karakter üzerinden ilerler. 

Diğer bir deyişle, anlatının merkezinde karakterin psikolojik motivasyonları yer alır. 

Dışsal etkenler (doğal ya da toplumsal) anlatının aksiyonunu etkileyebilecek olsa da 

anlatıyı ileriye doğru sürükleyen temel unsur karakterin psikolojik istekleri, arzularıdır. 

Karakterin arzusu doğal olarak bir hedefi gerekli kılar ve anlatıyı geliştiren ya da 

rotasını belirleyen şey de karakterin bu hedefi olur. Karakter hedefine ulaşma yolunda 

da bir takım güçlerle çatışmaya girer. Bu, bazen onu hedefine ulaşmaktan alıkoyan ve 

onun hedeflerinin tam aksi hedefleri olan bir başka karakter olabilir. Tüm anlatı, film 

karakterinin bu durumu değiştirmeye, karşısına çıkan gücü alt etmeye çalışması 

üzerinden ilerler. Kısacası bir klasik anlatı filminin birinci ve en önemli özelliği, 

psikolojik olarak güdülenmiş karakterinin belirli bir sorunu çözüme kavuşturmak için 

mücadele etmesidir  (Bordwell ve Thompson, 2008: 94-95).     

Bordwell, sinemanın, tiyatro ve edebiyatın birçok tasvir geleneğini miras almasına 

rağmen, melodram ve popüler kurmacadaki karakter tiplerinin kendilerine özgü 

motifler, mizaçlar ya da davranışsal tiklerin eklenmesiyle daha ayrıntılı hale geldiğini 

belirtir. Bu durumla koşut olarak, Hollywood sinemasındaki yıldız sistemi de daha 

sonradan öyküdeki role göre uyarlanabilecek olan belirli karakter tiplerinin 

yaratılmasına olanak sağlamaktadır. Bir klasik anlatıda en özgül nedensel fail ve izleyici 

özdeşleşmesinin nesnesi de ana karakterdir (1985: 19). 

Klasik anlatıda karakterin psikolojik nedenleriyle oluşan aksiyon çizgisi, anlatının öteki 

olaylarının da nedeni, harekete geçiricisidir. Anlatısal zaman da çoğunlukla bu neden-

sonuç ilişkisine bağlıdır. Filmin tüm bileşenleri olay örgüsü zamanını neden-sonuç 

ilişkisi biçiminde inşa etmek için kullanılırlar ve bir klasik anlatı filmi başından sonuna 

dek anlatı yapısında boşluklar bırakmamacasına açık, anlaşılır bir biçimde inşa edilir. 

(Bordwell ve Thompson, 2008: 95).  Bordwell, bu bağlamda klasik anlatının kanonik 

öyküleme biçimine denk düştüğünü belirtir. Karakter üzerinden tanımlanan neden-

sonuç ilişkisi ve bir eylemin hedefe yönelik olarak tasarlanması, kanonik öykü 

formatının en belirgin özelliğidir. Ona göre bir klasik anlatı filmi, olay örgüsü (ya da 



10 
 

syuzhet) düzeyinde kanonik yapının ilkelerine bire bir uyar. Olaylar dizisi başlangıçta 

denge durumundan oluşan bir evre, dengenin bozulması, çatışma yaratan ve dengeyi 

bozan etkenin ortadan kaldırılması ve nihayetinde de dengenin yeniden kurulmasından 

oluşur. Bordwell’e göre olay örgüsünün bu şekilde düzenlenmesi romana özgü 

(novelistic) bir yapıdan çok, iyi kurgulanmış oyun (well-made play),  popüler aşk 

hikâyesi ve geç dönem on dokuzuncu yüzyıl [kısa] hikâyesi gibi özgül tarihsel 

biçimlerin bir formudur (1986: 19). 

Klasik anlatı genellikle çift nedensel yapıya, iki aksiyon çizgisine sahiptir. Birincisi 

genellikle romantik bir aşk hikâyesiyken ötekisi de başka bir çizgide, örneğin bir savaş, 

görev ya da bir soruşturmada ilerler. Her iki çizgi de hedef, engel ve doruk noktalarına 

sahiptir ve hemen tüm anlatılarda romans çizgisi ile öteki aksiyon çizgisi birbirlerine 

bağlıdır. Bu iki çizgi genellikle filmin doruk noktasında birleşirler ve birinin çözümü 

ötekinin çözümünü de tetikler. 

Klasik anlatının karakteristik özelliklerinden biri olan nedensellik, olay örgüsünün 

zamansal ilkeleri üzerinde de etkilidir. Bordwell’e göre bu durum klasik anlatıdaki 

“zaman sınırında” görülebilir. İzleyicinin tüm dikkatinin sona ya da hedefe yöneltildiği 

anlatıda, zamanın geçtiği de takvimler ya da saatlerle, çeşitli şart koşmalarla yahut 

sadece zamanın ilerlediğini gösteren bazı ipuçlarıyla ölçülebilmektedir. Dolayısıyla 

zaman sınırı bir yandan da hedefe ulaşmanın ya da ulaşamamanın belirleyicisi olur 

(1986: 19). Nedensel zincirin yön verdiği klasik anlatı filmlerinin büyük bir çoğunluğu 

da etkili ve güçlü bir sonla biterler. Film boyunca kurulan nedensel zincir finalde 

tamamlanır, tüm çatışmalar çözülür. İzleyicinin karakterleri ileride nelerin beklediğine 

dair bir şüpheye düşmesine izin verilmez, filmde gizem yaratan tüm unsurlar açıklığa 

kavuşturulurlar (Bordwell ve Thompson, 2008: 95).  

Klasik anlatının bu işleyişi biçemsel düzeyde de aynıdır. İzleyici, öykünün zamanı ve 

mekânını verili şemaya ve ipuçlarına göre düzenler. Sabitlenmiş araçları ve 

paradigmatik düzenlemesi ile Hollywood normları, izleyicinin filmsel beklentilerini 

sağa sola bükülmez bir biçimde oluşturur ve yönlendirir. Klasik anlatı bu kadar basit 

olmasa da yine de izleyicinin algısal işleyişi tamamen kontrol altındadır. Olay örgüsü ve 

biçemsel sistem izleyicinin öyküyü tek bir yoldan, düz ve tek anlamlı bir öykü olarak 

anlamlandırmasını talep eder. Bordwell’e göre olay örgüsü ve biçemsel sistemin bu 



11 
 

tutarlılığı izleyiciye pasif olmaktansa “aktif” bir rol biçer. İzleyici film boyunca belirli 

bilişsel işleyişleri yerine getirir. Anlatımın tüm sahnesel normlarını ve nedensel çizgiyi 

içselleştirmiş olarak filmi izler. Ancak işte izleyicinin tüm bu aktifliği, esasında anlatısal 

araçlarla belirli bir çerçeve içerisine alınmıştır. Diğer bir deyişle izleyici filmin ona izin 

verdiği kadarıyla aktiftir (Bordwell, 1986: 29-31). 

Klasik anlatının hedef yönelimli karakteri, bütünlüklü ve tutarlı, gerçeğe benzer 

öyküleme tarzı, biçemsel düzenlemeleri –örneğin üç nokta aydınlatması güzellik ve 

cazibenin yüceliğini normlaştırır- ama en önemlisi de kapanım özelliği ideolojik 

içerimlere sahiptir. Suçluların yakalanması, kötülerin yola getirilmesi ya da romantik 

çiftin birbirine kavuşması gibi farklılaşan düzeylerdeki kapanımlar hemen her zaman 

egemen ideoloji yanlısıdır. Klasik bir anlatıda örneğin tarih de sabitlenir, doğallaştırılır. 

Örneğin bir savaşın nedenleri hakkında bir şeyler görebilmek pek olası değildir. 

Karakterin üzerindeki etkilerinden dolayı savaşın kötü bir şey olduğu sonucuna 

varabiliriz. Ama savaşla ilgili bilgi de genellikle karakterin – ki çoğunlukla bir Vietnam 

mağduru askerdir- üzerindeki olumsuz, psikolojik etkileri ile sınırlandırılır (Hayward, 

2000: 65).  

Başlangıçta da belirtildiği gibi Hollywood sineması özellikle uluslar arası film 

pazarındaki merkezi yerine bağlı olarak, diğer pek çok ulusal sinemayı da etkilemiştir. 

Bu ülkelerdeki film yapımının egemen formları, Hollywood sinemasına özgü öyküleme 

tarzını benimsemişlerdir. Fakat Bordwell, Hollywood sinemasının detaylı bilgiler 

vermeden basitçe klasisizm ile ilişkilendirilmesinin hatalı olabileceğini de 

vurgulamaktadır. Ona göre, 1930’ların İtalya’sına ya da 1950’lerin Polonya’sına özgü 

“klasisizm”in çok daha farklı araçlar kullanıyor olması mümkündür (örneğin “mutlu 

son” diğer klasisizmlerden ziyade Hollywood anlatısının karakteristiğidir). Yine de 

Bordwell, bu türden sinemaların pek çoğunda klasik anlatının ilkelerinin yukarıda ana 

hatlarıyla tanımlandığı biçimde olduğunu belirtir. Anlatısal bir biçim olarak klasisizm 

net bir şekilde, dünyanın pek çok ülkesinde “sıradan film” kavramına denk düşmektedir 

(1986: 29-31). 

 

 



12 
 

1.3. Egemen Sinema ve Kültür Endüstrisi 

Daha önce Ryan ve Kellner’e referansla değinilen Hollywood sinemasına ilişkin 

ideolojik eleştirilerin temellerini Frankfurt Okulu teorisyenlerinin kitle kültürü 

incelemelerinde görmemiz mümkündür. Bu okulun önde gelen isimlerinden Adorno ve 

Horkheimer, sinemayı kapitalist kitle kültürünün bir parçası olarak görmüşlerdir. 

Metalaşma, şeyleşme ve yabancılaşma gibi Marksist kavramları analizlerinde 

kullanarak, popüler kültürü üreten ve yönlendiren “kültür endüstrisi” terimini ortaya 

atmışlardır. Özellikle “endüstri” terimini seçmelerinin nedeni ise “kitle kültürü” 

kavramının sanki kitlelerin içinden kendiliğinden oluşan bir kültüre gönderme 

yapıyormuş gibi algılanmasından kaçınmak içindir. “Kültür endüstrisi, kendi 

metalaşmış mübadele dünyasında hedef izleyicisini aptallaştırmakta, uyuşturmakta, 

yaşayan ölülere çevirmekte ve nesneleştirmektedir” (Stam, 2000: 68). 

 

Adorno ve Horkheimer’ın başlangıç noktasında Marksist teorisyen Lukacs’ın 

“şeyleşme” yaklaşımı önemli bir rol oynamış ve kapitalist toplum yapısına ilişkin 

çözümlemelerinde oldukça etkili olmuştur. Aynı şekilde Lukacs’la ilişkisi bağlamında 

Weber’in modernite çözümlemesi de Frankfurt Okulu’nun teorik temellerini 

oluşturmaktadır (Bekmen, 2009: 224). Batı Marksizminin genel olarak Lukacs ve 

Gramsci ile başladığı düşünülmektedir ve bu durum da kültürel sorunlarla çok fazla 

ilgili olan bir geleneğin başlangıç noktasını oluşturur. Bu iki düşünürün Batı 

Marksizmine yaptığı katkılar Frankfurt Okulu’nun teorik yaklaşımına doğrudan etki 

etmiştir. Özellikle Gramsci’nin “hegemonya” ve Lukacs’ın şeyleşme kavramları okulun 

teorik anlamda yaslandıkları en temel kavramlardır. Bu nedenle “kültür endüstrisi” 

teorisinin etraflıca bir değerlendirmesinden önce bu iki düşünürün teorilerine kısaca 

değinmekte fayda bulunmaktadır.  

 

Gramsci, teorisinde kapitalist devletin zora dayalı iktidarını göstermek yerine, bu zoru 

görünmez ve hatta gereksiz kılacak iktidar biçimini vurgulamıştır. Gramsci’nin 

tanımladığı iktidar biçimi, ideolojinin dolayımıyla, hegemonya kavramında 

somutlaşmaktadır. Onun çözümlemesinde iktidar; öznelere dışsal, fiziksel baskıya 

dayalı ve klasik devlet tanımlarındaki özellikler yerine, ideolojik süreçler boyunca 

öznelerin zihninde kurulan ve rızaya dayalı nitelikleri ile öne çıkmaktadır (Sancar, 



13 
 

2008: 31). Gramsci, hegemonyayı “sivil toplum” alanı ile ilişkilendirir. Sivil toplum, 

devlet ve ekonomi arasındaki bütün aracı kurumları kapsayan bir kavramdır. 

Gramsci’nin teorisinde kitle iletişim aygıtları, aile, eğitim vb. gibi kurumlar, bireyleri 

egemen iktidara zor kullanımından ziyade rıza temelinde bağlayan hegemonik aygıtlar 

olarak tasvir edilir (Eagleton, 2005: 165). Gramsci’nin hegemonya çözümlemesinde, 

modern kapitalist rejimlerde sivil toplumun ciddi bir güç haline gelmesi, egemen 

iktidarın, inceden inceye ve sistematik bir biçimde günlük hayatın tüm alanlarına nüfuz 

etmesi ve dolayısıyla “kültür”ün kendisiyle iç içe geçmesine neden olmuştur.  

 

Lukacs ise teorik çerçevesinin merkezine “şeyleşme” fenomenini yerleştirir. Lukacs, 

“şeyleşme” kavramını esasen Marx’ın “meta fetişizmi”nden türetmekle birlikte, bu 

kavrama çok daha kapsamlı bir anlam yüklemiştir. Tarih ve Sınıf Bilinci isimli 

çalışmasında, kapitalist toplumlarda meta biçiminin toplumsal yaşamın tüm alanlarına 

nüfuz ettiğini ve insan yaşamının nicelikselleştirilerek makinalaştırıldığının altını çizer 

(Eagleton, 2005: 144). Bu anlamda en önemli sorun insani üretimin “şeyler” arası 

ilişkiler tarafından emilmesidir. Lukacs’a göre şeyleşmenin üstesinden gelinebilmesi 

için politik dönüşümün de ötesinde bir dönüşüm gereklidir. Bu da en geniş anlamıyla 

kültürel bir dönüşüm olmalıdır (Bekmen, 2009: 221). Hem Gramsci hem de Lukacs 

şeyleşmenin aşılması için tek toplumsal kategori olarak işçi sınıfı/proletaryayı 

görmektedir.  

 

Bu bağlamda Frankfurt Okulu’nun yanıt aradığı başlıca sorulardan bir tanesi devrimin 

neden Batı’da gerçekleşmediğini açıklamaya yöneliktir. Marx’ın kapitalizmin 

ilerlemesiyle beraber işçi sınıfının kendilik bilincine erişerek bir devrim yapacağına 

ilişkin teorisinin neden Batı Avrupa’da gerçekleşmediği sorusuna yanıt aramışlardır. Bu 

bağlamda öncü partinin gerekli olduğunu iddia eden Bolşevik yaklaşımını da siyasi 

sonu Stalinizm’e uzandığı için radikal bir biçimde eleştirmişlerdir. Kültür ve ideolojinin 

işçi sınıfını ve genel olarak kitleleri nasıl sistem içerisinde tuttuğunu ve kendilik bilinci 

geliştirmelerine engel olduğunu araştırmalarının kalbine yerleştirmişlerdir.  

 

Okulun teorisyenlerinden Adorno, Horkheimer ve Marcuse gibi isimleri, modern 

kapitalizmin “kültür”üne eklemlenerek toplumsal süreçteki devrimci rollerini unutan 



14 
 

işçi sınıfına güvenmeyi bırakan diğer Batılı Marksistlerinden ayıran en önemli 

özellikleri, kitle iletişim araçlarının manipüle edici işlevine ve bu anlamda toplumun 

yeniden üretilmesine yaptıkları vurgudur (Swingewood, 1996: 30).  

 

Horkheimer ve Adorno, “kültür”ün bir “endüstri” ve kültürel varlıkların da metalar 

haline gelmiş olduğunu öne sürerler. Burada “endüstri” teriminden kastedilen, müzik, 

film ve radyo yayınları gibi kültürel ürünlerin standartlaşması ve bu ürünlerin tanıtma 

ve dağıtım tekniklerinin rasyonelleşmesini işaret etmektedir. Özellikle Horkheimer, 

toplumsal değişimin belirleyicisi olarak ekonomi teorisini kabul etse de, “kültürün bir 

dönemi hem destekleyen hem de aşan güçleri içeren bir fenomen olduğunu” 

vurgulamıştır. Kültür kavramı böylelikle toplumsal bütünleşmenin yanı sıra, değişim ve 

çözülmeye de eğilim gösteren tüm etkenleri kapsayan hacimli bir kavram haline 

gelmiştir. “Horkheimer’a göre kültür, koşullara göre, toplumun sıvası da olabilirdi, 

dinamiti de” (Krogh, 2005: 237-238).  

 

İlk kez Horkheimer ve Adorno’nun ABD’deki sürgün yıllarında yazdıkları 

Aydınlanmanın Diyalektiği isimli eserde dile getirdikleri “kültür endüstrisi” kavramı, 

özellikle kitle iletişim aygıtlarının baskıcı doğasını vurgulamaktadır. Adorno ve 

Horkheimer, ‘kültür endüstrisi’ kavramını “popüler kültür” veya “kitle kültürü” gibi 

kavramlara karşıt olarak benimsemişlerdir. Adorno’ya göre bu endüstrinin tüm 

dallarında, kitleler tarafından tüketilmek üzere şekillendirilen ve büyük ölçüde bu 

tüketimin doğasını belirleyen ürünler az çok bir plana göre imal edilirler. Kültür 

endüstrisinde kitleler öncelikli değil, ikincildirler ve hesap kitap nesnesi makinenin bir 

eklentisidirler (Adorno, 2005a: 240). Tüketici, kültür endüstrisinin öznesi değil 

nesnesidir. Adorno’ya göre endüstri tarafından üretilen her bir ürün bireysel bir havayı 

etkiler ve bireycilik de bizzat ideolojiyi pekiştirmeye hizmet etmektedir.  

 

Dolayısıyla kültür endüstrisi teorisi yaşamın ticarileşmesi ile bağlantılıdır. Kültür 

ürünlerinin standartlaşması ve dağıtım tekniklerinin rasyonelleşmesi sürecine gönderme 

yapar. Frederic Jameson, ‘kültür endüstrisi’nin bir kültür teorisi değil, bir endüstri 

teorisi yani kültürden para yapan geç kapitalizmin tekellerinin bir branşının teorisi 

olduğunu söyler. Jameson’a göre Horkheimer ve Adorno’nun teorisi bir kültür 



15 
 

eleştirisinden (kulturkiritik) ziyade, doğrudan bir ideoloji (ideologiekritik) eleştirisidir 

(Jameson’dan akt. Kejanlıoğlu, 2005: 184).  

 

Adorno, ‘kültür endüstrisi’nde kültürün kitlelerin içinden yükselmediğini aksine onlara 

yukarıdan dayatıldığını önemle vurgular. Talebin arzı belirlediği türünden yaklaşımlara 

şiddetle karşı çıkarak, sistemin artık bu ayrımı bile görünmez kılan bir noktaya 

taşındığını ve bu iki faktörün iç içe geçtiğini vurgular:  

 
“Kültür Endüstrisi, müşterileri tarafından yönlendirildiğine ve onlara kendi 
istedikleri şeyleri sunduğuna yeminle inandırmaya çalışır bizi. Kültür endüstrisinin 
yaptığı, müşterilerinin tepkilerine uyarlanmaktan çok, onları kalpazanca imal 
etmektir. (…) Kendisi de onlardan biriymiş gibi davranarak biçimlendirir 
müşterilerinin tavırlarını. Bütün bu uyarlanma ideali bir ideolojidir aslında 
(Adorno, 2005b: 207).”     

 

 

Adorno ve Horkheimer’a göre, en güçlü yayın kuruluşunun elektrik endüstrisine ya da 

film şirketlerinin bankalara olan bağımlılığı, sektörlerin ekonomik olarak iç içe geçmiş 

kollarıyla tüm tabloyu gözler önüne sermektedir. Her şey birbiriyle öyle sıkı bir ilişki 

içerisindedir ki, burada oluşan zihinsel yoğunluk, farklı şirketler ve teknik dallar 

arasındaki çizgilerin aşılmasına izin veren bir hacim kazanmıştır. Kültür endüstrisinde 

örneğin A ve B tipi filmler ayrımı, farklı fiyatlara satılan dergilerdeki öyküler arasındaki 

ayrım, konu sınıflandırmasından ziyade tüketici sınıflandırmasına dayanmaktadır. 

Kültür endüstrisinde “herkes için bir şey vardır ve böylelikle kimse kaçamaz” (Adorno 

ve Horkheimer, 2009: 51).  

 

Kültür endüstrisinin öncelikli amacı, günlük hayatın boğucu ve ağır sorumluluklarından, 

sıkıcı işlerinden bir kaçış olanağı yaratmasıdır. Günlük hayatın ezici sorunları ile baş 

edemeyen ‘birey’ bu sayede bir oyalanma ve zihinsel uzaklaşma yaşamaktadır. Fakat 

elbette kültür endüstrisinin sağladığı bu kaçış ve mutluluk hakiki değildir. Kültür 

endüstrisinin temelinde yatan prensip, toplumsal yaşamın ağır baskısından bunalan 

bireye geçici ve sahte bir mutluluk vererek onun iş gücünün yeniden üretilmesini 

sağlamaktır. Kültür endüstrisi ürünleri yaşamda deneyimlenen olumsuz faktörlerin 

“doğal” olarak kabul edilmesine, kaderciliğe ve kör bir bağımlılığa sevk etmektedir 



16 
 

bireyleri. Sık sık belirtildiği gibi, kültür endüstrisi ürünleri bir “toplumsal sıva” işlevi 

görürler.  

 

Nitekim ürünlerini çoğaltılmak ve kitlesel olarak tüketilmek amacıyla üreten “kültür 

endüstrisi”, işçinin boş zamanını da üretim alanındaki mübadele ve özdeşlik ilkeleri ile 

uyumlu bir biçimde örgütler. “Kültür endüstrisi” kültürü herkesin arzularını tatmin etme 

hakkı kisvesi altında toplumun negatif anlamda bütünleşmesine hizmet eder. Adorno, 

kültür endüstrisini doğrudan faşizmin siyasal zaferi olarak göstermese de, faşizmin 

siyasal yoldan gerçekleştirdiği bütünleşmenin liberal demokrasilerde toplumun 

bütünleşmesinin muadili olarak kültür endüstrisini gösterir (Bernstein, 2009: 13).  

 

Kültür endüstrisinin mutluluk kaynağı olan haz almayı kültürel mallara, belirli bir 

eğlence kavrayışına hapsetmesi söz konusudur. Bu eğlence kavrayışı, hazzı mutluluk 

kaynağı olmaktan çıkarmakta, iş dışı zamanı da işe koşmaktadır. Eğlenmek artık doğal 

anlamından çıkarak avutucu bir biçime bürünmektedir. Adorno ve Horkheimer’a göre 

kültür endüstrisi bu aldatmacayı tüketiciye doyum diye yutturmakla kalmayıp, bununda 

ötesinde, tüketicinin zihnine, kendisine ne sunuluyorsa onunla yetinmesi gerektiğini 

kazır. Kültür endüstrisi ve onun tüm dalları, gündelik yaşamdan kaçış vaat eder:  

 

“Tıpkı bir Amerikan mizah dergisinde çıkan bir karikatürde olduğu gibi: baba 
evinden kaçan kızın karanlıkta indiği merdiveni tutan kişi babasıdır. Kültür 
endüstrisi gündelik yaşamı cennet gibi sunar. Kaçmanın, tıpkı kocaya kaçmak gibi, 
kişileri çıkış noktasına geri götüreceği baştan bellidir. Eğlence, kendini eğlencenin 
içinde unutmak isteyen teslimiyetçiliği daha da artırır” (Adorno ve Horkheimer, 
2009: 75).       

 

Adorno ve Horkheimer, bireyselliğin kültür endüstrisinde bir yanılsama haline 

gelmesinin, yalnızca üretim tarzının standartlaştırılmış olmasından kaynaklanmadığını 

belirtirler. Bireyselliğe, ancak bireyin genel olanla kayıtsız şartsız özdeşleştiğine ilişkin 

bir kuşku kalmazsa göz yumulur: “sergilenen bireyin inatçı suskunluğu ya da zarif 

tavırları, aralarındaki farkın bir milimetreyi bile geçmediği Yale kilitleri gibi seri halde 

üretilir ( 2009: 91).”  

Adorno ve Horkheimer’ın teorileri zaman zaman “seçkinci/elitist” suçlamalarına maruz 

kalsa da, onlar en temelde kitle iletişim araçları yoluyla kitlelere dayatılan “sözde 



17 
 

kültür”ün, insanların verili düzene itaat etmesini sağladığını, değişim ve dönüşüme dair 

son umut kırıntılarını dahi parçaladığını öne sürmüşlerdir. Kültür endüstrisi aracılığıyla 

yayılan ideolojinin, mevcut durum karşısında başka bir alternatifin olmadığı 

yanılsamasına neden olduğunu vurgulamışlardır. Ampirik dünyanın bu şekilde 

estetikleştirilmesinin, hakiki mutluluk ve özgürleşme umudunu barındıran bir dönüşüm 

potansiyelinin yerine, zaten özgürlüğün sağlandığını ve yaşamda ancak bu kadarının 

olabileceğine ilişkin bir yanılsama yarattığının altını çizmişlerdir.   

1.4. Egemen Sinema ve İdeoloji    

1960’lı yılların sonlarına doğru hareketlenen toplumsal ve politik alanda yeşeren yeni-

sol hareketler, görünüşte bilinçli ve aktif özneden umudu kesmişçesine bir yaklaşıma 

sahip olan, fakat aslında yukarıda da tartışıldığı üzere öznenin bu pasifleştirilmişliğinin 

nedenlerini araştıran Frankfurt Okulu’nun görüşlerinden beslenmiş ve etkilenmişlerdir. 

Dolayısıyla Marksist film kuramı da bu yılların yeni-sol hareketlerinin dünya 

genelindeki etkisine bağlı olarak özellikle; “film endüstrisinin toplumsal belirleyicileri”, 

“sinemanın bir kurum olarak ideolojik işlevleri”, “film üretiminde ne tür biçimsel ve 

anlatısal yapıların benimsenmesi gerektiği”, “filmlerin politik analizlerinde ne tür 

stratejiler kullanılması gerektiği” ve “filmlerin sosyal adalet/eşitlik mücadelesine nasıl 

katkı sağlayabileceği” gibi temel soruların etrafında şekillenmiştir (Stam, 2008: 133). 

Hayward (2000: 61)  sinema araştırmalarında Marksist yaklaşımın özellikle dört temel 

noktaya odaklandığını belirtir. Bu noktaları ise şöyle sıralar:  

 Filmsel metnin sınıf ilişkileri yönünden analizi 

 Film üretiminin tarihsel ve kültürel bağlamları 

 Üretim pratikleri ve üretim tarzı 

 Sinema aygıtının izleyici üzerindeki ideolojik etkileri   

Belirtildiği üzere özellikle 1968 yılı, sinema araştırmalarında kendisini takip eden on 

yıllık süreyi kapsayan tartışmaların başlangıç noktasını ve daha sonraki tartışmaların da 

arka planını oluşturur. Bu yıllarda başlayan tartışmalar en genel anlamda sinemanın 

politik değeri ve öneminin sorgulanması çerçevesinde gelişmiştir (Casetti, 1999: 184). 

Bu nedenle öncelikle “mükemmel yıl” (annus mirabilis) olarak da anıla gelen 1968 

yılına dair özet bir çerçeve sunmak yerinde olacaktır. 



18 
 

1966 ve 1970 yılları arası dönem, ABD’nin II. Dünya Savaşı ertesinde sağladığı küresel 

ekonomik istikrarın ideolojik olarak sarsılmaya başladığı dönemdir. Özellikle, ABD’nin 

1965 yılında Vietnam’a yaptığı askeri müdahale, sistemin meşruiyetini yitirmeye 

başlamasının en önemli etkenidir. Vietnam Savaşı ile birlikte, ABD’nin öncülüğünü 

yaptığı “özgür dünya” söylemi sorgulanmaya başlanmıştır. Vietnam Savaşı’nın vahşi 

görüntülerinin kitle iletişim araçları vasıtasıyla yayılması, ideolojik bir aygıt olan 

demokrasinin yedeğinde bekletilen baskı aygıtını da görünür kılmıştır. Böylelikle hem 

Vietnam Savaşı’na hem de anti-demokratik kurumlaşmalara karşı gelişen tepkiler, bir 

öğrenci hareketinin ivme kazanmasına neden olmuştur. 

Öte yandan, Amerikan hayat tarzının özgürlük, mutluluk ve erdem gibi insani değerleri 

de kendi tüketim ideolojisine mahsup etmesi ve bu ideolojinin ürettiği tek tipleşmiş 

yaşam tarzı da, öğrencileri/gençliği sisteme karşı cephe almaya iten etkenlerin başında 

gelir. Sistem, aslında vazettiğinin aksine, bireysel inisiyatifi kısıtlamakta ve bu durum 

da gençlik üzerinde bir bunalım kaynağı olmaktaydı. Tüm bunlara bağlı olarak ABD’de 

beatnik ve hippi kültürleriyle yayılan anti-kapitalist protestolar, 1967-68 yıllarında tüm 

dünyayı sarmaya başlamıştır. ABD’de hareket köklü bir devrimci geleneğin olmaması 

sebebiyle daha ziyade rock müzik, uyuşturucu ve özgür cinsellik gibi temalar etrafında 

şekillenmiştir. Avrupa’da ve özellikle Fransa’da ise – Fransız devrimci geleneğinin de 

etkisiyle- hareket, başlarda yalnızca öğrenci talepleri görüntüsündeyken, “son 

burjuvanın son bürokratın bağırsaklarıyla asılması” hedefine doğru hızla evrilmiştir. Bu 

bağlamda, Avrupa’daki eylemler anti-kapitalist oldukları kadar, kurumsallaşmış solu da 

kendilerine hedef seçmişlerdir. Onlara göre, üniversitelerin ve siyasal sistemin bireye 

inisiyatif vermeyen yapıları, komünist partilerin siyasal eylemlerinde de yeniden 

üretilmekteydi. Kapitalist siyaset ve egemenlik sistemiyle bütünleşen komünist ve 

sosyalist partilere ve onların resmileştirdikleri Marksizm yorumuna da meydan okuyan 

bu hareket, yerleşik sosyalist partilerin muhafazakârlaşmasının temel nedenlerinden 

birisi olan ulusçu perspektife karşı, sosyalist enternasyonalizmin unsurlarını yeniden 

canlandırmıştır. Bu dönemde, devrimi gerçekleştirecek özne dolayımdan arındırılmış, 

bir başka deyişle, “devrimi isteyen ve onu yapmaya girişen öznenin, kendisini devrimci 

özne kılacağı” yönündeki düşünce ön plana çıkmıştır. Bu teorik kırılmanın arka planını 

ise Enternasyonal Situationizm, varoluşçuluk ve özellikle de Herbert Marcuse’nin 



19 
 

düşünceleri oluşturmaktadır (Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi, 45: 

1503-1507).    

Bunların yanı sıra, Sovyetler Birliği’nin Macar ayaklanmasını bastırması ve 

Çekoslovakya işgali de, reel ya da resmi sosyalizmin bu hareketlerin karşısındaki 

itibarını yitirmesine neden olmuştur. Özetle, 1968’li yılların eleştirilerinin hedef 

noktasında modern tüketim toplumu ve kapitalist piyasa ekonomisi olduğu kadar, 

sosyalist devlet de yer almaktadır. Dolayısıyla 1968, ortodoks komünist partilerin ya da 

Stalinist bürokratik “eski solun” bir ürünü olmaktan ziyade, anti-otoriter, anarşizan, 

eşitlikçi ve anti-bürokratik gibi kavramlarla tanımlanabilecek “yeni solun” bir ürünüdür 

(Stam, 2008: 130-131).   

1.4.1. 1968 ve Sinema 

Casetti, 1968 öncesi dönemdeki en yaygın yaklaşımın, politik bir konuma gönderme 

yaparak sinemanın doğasını tanımlamak ve bu ikisi arasındaki bağlantıyı göstermek 

olduğunu belirtir. Fakat 1968 ve ertesinde ise bu yöntem tam tersi bir istikamete yönelir. 

Bu dönemde sinemanın hareket tarzı anlaşılmaya, ardından politik içerimleri 

kavranmaya ve nihayetinde de bu içerimler topluma yansıtılmaya çalışılmıştır.  

Düşünürlerin de militanlaştığı bu dönemde hareket, bunun da ötesinde, politik alandan 

filmlere değil, aksine, filmlerden politik alana doğru bir yön izlemiştir. Bu yıllar aynı 

zamanda, sanatın toplumdaki çatışmaların sadece bir uzantısı olmadığı, tikel bir 

mücadele alanı olduğu ve entelektüelin rolünün de salt bir “yoldaş” olmaktan ziyade 

özgül bir politik özne olarak tanımlanması gerektiği gibi tartışmaları da içerir. 

Dolayısıyla buradaki tartışmalar, esasen, sinemanın politik meselelerle ilgilenmesinden 

de öte, daha eklemli ve karmaşık bir diyalektik üzerinden şekillenir (1999: 185).   

Marksist ve sol eğilimli sinema yayınlarının hızla çoğaldığı bu yıllarda, özellikle 

Fransa’da Positif, Cinéthique, Cinémaction ve Chaiers du Cinéma, İngiltere’de ise 

Screen ve Framework gibi yayınlar yukarıda bahsi geçen tartışmalara kaynaklık 

etmişlerdir. Bu tartışmaların anahtar kavramı ise ideolojidir (Stam, 2008: 132).  

 Klasik Marksizm’de, ideoloji (eleştirisi), tarihin gerçek süreçlerden soyutlanması 

üzerine odaklıdır. Engels ve Marx’a göre, dönemin egemen düşünceleri “egemen maddi 

ilişkilerin, düşünceler olarak kavranan maddi ilişkilerin düşünsel anlatımını” ifade eder 



20 
 

ve bunu fark edememek de ideolojiyi, yani gerçekliğin tersine çevrilmiş biçimini üretir. 

Dolayısıyla klasik Marksizm’de ideoloji, soyut ve yanlış düşüncedir. Raymond 

Williams, ideolojiye dair anlamların Marksist gelenekte bazen karmaşık bir biçimde 

kullanıldığını belirtir. Örneğin Lenin’in görüşlerinde ideolojinin yanlış bilinç ya da 

yanılsama anlamlarına dair bir gönderme bulunmaz. Ona göre sosyalizm işçi sınıfı 

ideolojisidir. Bu nedenle hem “işçi sınıfı ideolojisi” hem de “burjuva ideolojisi” vardır. 

Her iki durumda da ideoloji, o sınıfa ait düşünce sistemini ifade etmektedir (2007:186-

189). Williams’a göre, ideoloji, üç farklı anlamda tanımlanabilmektedir: “İdeoloji, (i) 

belirli bir sınıf ya da grubun karakteristik inanç sistemidir; (ii) gerçek ya da bilimsel 

bilginin karşıtı olarak, yanılsama yaratan inançlar, yanlış düşünceler ya da yanlış 

bilinçtir; (iii) anlamların ya da fikirlerin genel işleyiş/üretim sürecidir.” ( Sholle, 2005: 

263). Dolayısıyla bu tartışmalarda anahtar kavram olan ideoloji, kapitalist toplumsal 

ilişkilerin güç ve baskıya başvurulmadan bireylerce nasıl yeniden üretildiğini ifade eden 

terimin “burjuva ideolojisi” anlamındadır. Bu bağlamda, öznelerin toplumsal normları 

nasıl içselleştirdikleri sorusuna yanıt aranmıştır: Ezilen işçiler kendi menfaatlerine olan 

toplumsal bir harekete neden katılmıyorlardır? Kendilerini “özgür failler” olarak yanlış 

tanımalarının ve tâbi kılınmışlıklarını özgürlük olarak algılamalarının nedenleri 

nelerdir? İşte bu gibi sorular yanıtlanmaya çalışılırken de “hegemonya” ve “ideoloji” 

kavramlarına başvurulmuştur (Stam, 2008. 132-133). 

Marksizmin “Hegelci” 1 hümanist kanadı olarak tanımlanan ve daha önceki bölümde 

görüşlerine yer verilen Frankfurt Okulu teorisyenlerinden farklı olarak Louis 

Althusser’in yapısalcı Marksizmi ve ideoloji tanımlaması bu yılların sinema kuramlarını 

derinden etkilemiştir. Bu yılların kuramlarını değerlendirmeden önce, kısaca 

Althusser’e bakmakta yarar bulunmaktadır.   

 

 

 

 

                                                 
1 Buradaki “Hegelcilik”, “tarihin öznelerin ürünü olduğunu ve öznelerin de tarihi yaparken aynı zamanda  
kendilerini de yarattıkları” düşüncesini içeren, Marx’ın Hegelci yanını vurgulayan teorik çerçevedir 
(Bekmen, 2009: 217). 



21 
 

1.4.2. Althusser ve İdeoloji 

Althusser’in okumasına göre Marx’ın Marksizmi, Hegelci Marksizm’de bulunan özne 

nosyonunu terk etmesinden ötürü özgün bir konumda yer almaktadır. Genç Marx, 

Hegelci insani yabancılaşma ve kendini gerçekleştirme nosyonları üzerine eğilirken, 

olgun Marx üretim ilişkilerinin ve üretim güçlerinin analizcisi konumundadır. Bu 

nedenle Marx’ın olgun evresinde, öznenin öne çıkarılmasının yerine, yapılar arası 

ilişkilerin analizi geçmiştir (Bekmen, 2009: 230). Daha açık ifade edilecek olursa, 

Marx, Alman İdeolojisi adlı eseriyle birlikte, insanların ilişkilerinin, sınırlılıklarının 

yahut zincirlerinin kendi bilinçlerinin ürünü olduğu, dolayısıyla insanların 

düşüncelerinin değiştirilmesiyle birlikte maddi koşullarının da değişeceğini savlayan ve 

düşünceyle maddi ortam arasındaki bağı es geçen (Marx ve Engels, 2010: 37-38) 

Hegelci felsefeyle bağını kopartmıştır. Bunun yerine kendisinin de ifade ettiği gibi 

bilimi, “materyalist tarih anlayışını” koymuştur. Marx’a göre insanların ne olduklarını 

ve bilinçlerini belirleyen şey, hazır buldukları maddi yaşam koşulları ve geçim 

araçlarını üretiş tarzları, yani neyi nasıl ürettikleridir. Aynı şekilde, insanlar arasındaki 

karşılıklı ilişkinin biçimini belirleyen şey de yine bu üretim tarzıdır (Marx ve Engels, 

2010: 38-40). Dolayısıyla Marx’ın özneyi artık temel referans noktası olarak almayışı 

ve üretim ilişkilerine yönelişi Althusser’e göre “epistemolojik” kopuşun gerçekleştiği 

noktadır. 

Althusser, toplumsal formasyonu “egemenlik ilişkisi içinde bir yapı” olarak 

tanımlamıştır. Toplumsal formasyonun yapısal nedenselliği, tarihsel gelişmeye yön 

vermektedir. Bireyler bu gelişmenin yaratıcıları olmaktan ziyade toplumsal 

formasyonun yapılarının ve ilişkilerinin birer ürünüdürler (Bottomore, 2001: 24).  

Ekonomik, ideolojik ve siyasal-hukuksal kertelerden oluşan bu yapılar, tek tek 

bireylerin eylemlerinden ziyade, bireylerin eylemlerini oluşturan ve üreten formlardır. 

Yapılar bireylere önceldir ve bu nedenle de bireyler, Hegelci Marksizm’de olduğu gibi 

aktif ve bilinçli değil, aksine pasif rollere sahip öznelerdir (Bekmen, 2009: 231-232).  

Althusser’in kuramında ideoloji, bireylerin gerçek varoluş koşullarıyla kurdukları 

imgesel ilişkinin, muhayyel bir tasarımlanmasını ifade etmektedir. Ona göre her 

ideoloji, var olan üretim ilişkileri ve bu ilişkilerden türeyen ilişkilerle kurdukları 

imgesel ilişkiyi tasarımlar. İdeolojide tasarımlanan şey, bireylerin varlıklarını yöneten 



22 
 

gerçek ilişkilerden ziyade, bu bireylerin boyun eğerek yaşadıkları gerçek ilişkilerle 

kurdukları imgesel ilişkidir (Althusser, 2008: 390-394).   

Althusser’e göre ideoloji, fikirler dünyasında yer almak yerine daha çok maddi bir 

varoluşa sahiptir. “Bir ideoloji, bir aygıtta ve bu aygıtın pratik ya da pratiklerinde var 

olur hep”. Ona göre, maddi pratikleri gerektiren maddi bir ideolojik aygıtın bağrında var 

olan ideolojide, bahsi geçen pratikler de kendi inancı doğrultusunda eylediğine inanan 

bir öznenin maddi edimlerinde var olurlar (Althusser, 2008: 395-399). 

Althusser, Gramsci’nin “hegemonya” kavramına yaslanarak, üst-yapıyı siyasal-hukuki 

ve ideoloji olmak üzere iki kerteye ayırır. İlk kerte; hükümet, ordu, polis, mahkemeler 

ve hapishanelerden oluşan [devletin] baskı aygıtını ifade ederken, ikinci kerte ise 

kiliseler, okullar, aile, siyasal partiler, sinema, televizyon ve diğer kültürel kurumları 

içeren “ [devletin] ideolojik aygıtları”nı (DİA) ifade etmektedir (Stam, 2008: 135).  

DİA’lar, Althusser’in kuramında “yeniden-üretim” ile bağları noktasında oldukça 

önemlidir. Bir toplumsal formasyonda üretimin sürekliliğinin sağlanması, üretim 

araçlarının (teknoloji, makineler, hammadde gibi) yeniden üretilmesine bağlıdır. 

Bununla bağlantılı olarak, üretimin devamlılığının sağlanması, emek gücünün de 

yeniden üretimini, dolayısıyla insanların da yeniden üretimini gerektirmektedir. Üretim 

güçlerinin yeniden üretimine ihtiyaç duyulduğu kadar, üretim ilişkilerinin de yeniden 

üretilmesi gerekmektedir (Örs, 2009: 25). Bu nedenle DİA’ların esas görevi, iş gücünün 

yeniden üretimini sağlamaktır. Fakat gözden kaçırılmaması gereken en önemli nokta, 

Althusser’in kuramının yalnızca üretim ilişkilerinin yeniden üretimine 

indirgenemeyecek olmasıdır. İşçinin yeniden üretimi, onun sisteme karşı direniş gücünü 

de ortadan kaldıracak bir biçimde yeniden üretilmesini içermektedir. İşçinin toplum 

içindeki diğer rolleri de (aile, vatandaşlık, din) belirlenir ve yeniden üretilir.  İşte tüm bu 

rollerin üretildiği yerleri Althusser, ideolojik aygıtlar olarak tanımlar (Eagleton, 2005: 

234-235).  

Althusser’e göre tüm DİA’lar hangisi olursa olsun aynı hedefe yöneliktirler. Her bir 

DİA, üretim ilişkilerinin yeniden-üretimini yani kapitalist sömürü ilişkilerinin yeniden 

üretimine yöneliktir. Siyasal aygıt bireyleri devletin siyasal ideolojisine 

uydurmaktayken, haber aygıtı ve kültürel aygıt ise, basın, radyo, televizyon, sinema 



23 
 

vasıtasıyla milliyetçilik, şovenizm, liberalizm, ahlakçılık vb. gibi değerlerle 

beslemektedir. Ya da dinsel aygıt, ölüm, nikâh ve doğum gibi törenlerle ve vaazlarla: 

“bir yanağını tokatlayana ötekini sunacak kadar insan kardeşlerini sevmiyorsa, külden 

başka bir şey olmadığını” anımsatır (Althusser, 2008: 382-383).  

Althusser, ideolojinin bireyleri özneler olarak çağırdığını vurgular. Özne terimi 

Althusser’in kuramında, “daha yüksek bir otoriteye boyun eğmiş, özgürce boyun 

eğmeyi kabul etmenin dışında her türlü özgürlükten yoksun ve bir başkasının tabiiyeti 

altına girmiş bir kişiyi” ifade eder. Emirlere özgürce boyun eğsin, kendi tabiiyetini 

özgürce kabul etsin diye ve “bu tabiiyetinin eylem ve hareketlerini kendi başına 

tamamlasın diye bireye özgür özne olarak seslenilir” (2008: 411-412). İdeoloji, bu 

“çağırma” ya da “seslenme” yoluyla özneleri eşsiz değerler olarak seçer ve onlara hitap 

eder. İdeoloji, kendisinin, çağırdığı özne olmaksızın devam edemeyeceği yanılsamasını 

da yaratmaktadır (Eagleton, 2005: 203). İdeoloji, bireyleri bu yolla “belirleyerek”, 

onları biricik ve eşsiz kılarak özneleştirmektedir.    

Althusser, öznelerin tabiiyet altına alınmaları yoluyla ve tabiiyet altına alındıkları için 

kurulduklarını ve “kendiliklerinden yürümelerinin” de tamamen bu nedenden 

kaynaklandığını belirtir:  

“(…) Kiliseye, okula gitmek “zorunlu” olsa da, “özgürce” gidilir.., siyasi bir 
partiye katılmak ve ona itaat etmek, gazete satın almak, televizyonun düğmesini 
çevirmek, sinemaya gitmek, plaklar, tablolar, ya da “poster”ler, edebi, tarihsel, 
siyasal, dini ya da bilimsel eserler satın alıp “tüketmek”, “özgürce” yapılır. Bunun 
anlamı, Devlet Aygıtı’ndan ayrılmasını sağlayan şey, “şiddetle” değil, “ideoloji”yle 
çalışıyor olmalarıdır” (2008: 132). 

 

Sözün kısası, doğuştan özgür bireyler esasında kültürel olarak üretilmiş öznelerdir. 

Tıpkı Lacan’ın –çocuğun kendisini bütünlüklü bir özne olarak yanlış tanıdığı- ayna 

evresi kuramına benzer bir şekilde “özgür ben” imgesel bir inşadan ibarettir ve bir 

yanlış tanımanın ürünüdür. Toplumsal özneler, sermayenin çalışanları tahakküm altında 

tuttuğu ve benzer şekilde erkeklerin kadınları baskıladığı egemen toplumsal ilişkilerin 

içine yerleştirilmiş, sabitlenmişlerdir. İdeoloji de bu gibi toplumsal eşitsizlikleri ve 

tahakküm ilişkilerini doğallaştırmakta ve onları değişmez doğa yasaları gibi 

göstermektedir. İşte, Althusser’in ideolojinin birincil işlevinin baskıcı bir rejimin 



24 
 

devamlılığının sağlanması için özneleri yeniden ürettiği kuramı ve yanı sıra Lacan’ın 

öznenin oluşumu teorisiyle bağlantılı olarak; Stephen Heath, Colin MacCabe ve Jean-

Louis Comolli gibi isimler, sinema aygıtının özneleri sistem içinde sabitlediğini 

vurgulamışlardır. Bu görüşe göre, “yanlış-tanıma” yapısının içine mahkûm olan sinema 

izleyicisi/özne, kendisine sunulan kimliği kabul etmektedir. Özne, böylece, algının ve 

öz-bilincin belirli bir biçimine sabitlenmektedir. Sinema aygıtı ve özgül sinemasal 

araçlar (örn: perspektifsel imge (perspectival image) ya da bakış açısı kurgusu) 

izleyicileri “bilen özneler” konumuna yerleştirmektedir. Althusserci kuramcılar, Bazin 

ve Kracauer gibi düşünürlerin filmsel gerçekliği demokratik katılımın katalizörü olarak 

görmelerine karşıt olarak, onu tahakkümün otoriter bir enstrümanı olarak 

nitelendirmişlerdir. Bu kuramcılara göre kameranın –sözde- gerçekliği burjuva 

ideolojisine hizmet etmektedir. İmgenin muğlâk alanına demokratik bir katılım 

sağlaması bir yana, aygıt, izleyiciyi ideolojik bir süreçten geçirerek burjuva değerlerine 

bağlamaktadır (Stam, 2008: 135-136).  

1.4.3. Kamera ve Rönesans Perspektifi 

Bu türden bir okumada “burjuva ideolojisi” aygıta içkindir. Nitekim yukarıda 

saydığımız yayınlardaki politik film tartışmalarının başlangıcını da Fransız Cinéthique 

dergisinin Tel Quel’in Jean Thibaudeau ile birlikte iki editöründen biri olan Marcellin 

Pleynet ile yaptıkları söyleşi oluşturmaktadır. Pleynet, bu söyleşide sanatın/filmin neyi 

ve nasıl gösterdiğini, yönetmenin politik duruşunu yahut militanlığını filmin içeriğinde 

ve dilinde yargılamadan önce, aracın yani kameranın niteliğinin sorgulanması 

gerektiğini öne sürer. Kamera farklı amaçlara göre farklı biçimlerde kullanılabilecek bir 

araç değildir. Kamera tam tersine ve her şeyden önemlisi burjuva ideolojisini 

yaymaktadır. 

Pleynet’e göre kamera, “dünyanın bir imgesini”, doğrudan on beşinci yüzyıl “bilimsel 

perspektif” modeli üzerine inşa edilmiş bir biçimde kaydetmektedir. Bu durum da, 

kameranın gerçekliği hiçbir şekilde olduğu gibi kaydetmediği, tersine, temsili yasanın 

temeli üzerinde yeniden yapılandırarak kaydettiği anlamına gelmektedir. Sinema aygıtı, 

tarihin belirli bir anında özgül bir tüccar sınıfı tarafından yerleştirilmiş olan Rönesans 

perspektifini cisimlendirmektedir. Dolayısıyla burjuva ideolojisi aygıta içkindir. 

Kamera, Rönesans hümanizminden miras kalan resimsel temsil geleneğini 



25 
 

sürdürmektedir. Bu dönemin ressamları doğadaki nesnelerin algılanan boyutlarının, 

nesnelerin gözden uzaklığının karesine orantılı olarak değiştiğini gözlemleyerek bu 

yasayı resimlerine içselleştirmişlerdir. Bunun sonucu olan derinlik izlenimi de resim 

sanatındaki gerçeklik yanılsamasına neden olmuş ve nihayetinde de etkileyici göz 

aldanması (trompel’oeil) etkilerine yol açmıştır. Kamera, bu yapay perspektifi kendi 

çoğaltkan doğasına tahsis etmekte ve böylece Rönesans perspektifince belirlenmiş 

“aşkın öznenin” “merkezileştirilmiş yerini” kaydetmektedir. Bununla birlikte kamera, 

perspektif yasasının ufuk noktası ve dikey çizgilerinden oluşan sistemine uymayan her 

şeyi dışarıda bırakmakta, dolayısıyla perdedeki imge güçlü normlara ve sansürlemeye 

dayanmaktadır.  

 

Bu yaklaşıma göre, perspektif yasasının ardında yatan “bilimsel görünüş”, dünyanın 

“doğal” bir imgesine dönüşmektedir. Bu, her ne kadar bir ayna gerçekliği değilse de, 

imge, kendisini bir ayna gerçekliğiymişçesine sunmakta ve izleyiciyi/özneyi buna 

inandırmaktadır. Dünya, burjuva ideolojisin merceğinden geçirilerek kaydedilmektedir. 

Bu durum da özneyi anlamın odağı ve kaynağı yapmakta, bütünüyle gören (all-

perceiving) izleyiciye aynı anda her yerde olan ilâhi bir bakış açısına sahip olduğu 

yanılsamasını yaşattırmaktadır. Kamera, kendi temsili konumunu da yok sayarak, 

gösterdiği imgeyi dünyanın kendisiymişçesine sunmaktadır. Nihayetinde ideolojinin 

temsillerle ilgili bir mefhum olduğu yönündeki Althusserci bir perspektiften 

bakıldığında, sinema, 1400’lerin Hümanizminin yükselen burjuva sınıfını desteklemek 

için geliştirdiği “yansıtıcı görüşün (specular vision)” mirasını devam ettirmekte ve 

yeniden üretmekte, dolayısıyla da kaçınılmaz bir biçimde ideolojik alanda yer 

almaktadır (Stam, 2008: 136-137, Casetti, 1999: 185-186). 

 

1.4.4. Baudry ve Sinemasal Aygıtın İdeolojik Etkileri 

Jean-Louis Baudry’e göre de ideoloji aygıta içkindir. Baudry, en temelde egemen 

sinemanın düzenleniş biçimiyle ilgili olan “devamlılık” ve “saydamlık” gibi tekniklerin 

eleştirisine yönelik olan Ideological Effects of the Basic Cinematographic Apparatus 

isimli çalışmasında2, ideolojinin Althusserci tanımını, yani “ideolojinin varlığın gerçek 

                                                 
2 Baudry’nin bu makalesi Althusser’in İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları isimli makalesi ile aynı 
zaman diliminde yayımlanmıştır (Rushton ve Bettinson, 2010).  



26 
 

koşullarıyla imgesel bir ilişkide başladığı” nosyonunu kendi kuramına taşır.  Kamera, 

projektör ve perdeden oluşan sinemasal aygıt, “varlığın gerçek koşullarını” sinemada 

temsil eden düzenektir. Sinemanın, varlığın gerçek koşullarıyla girilen imgesel ilişkinin 

kurulduğu bir alan olması, sinemasal aygıtın özünde ideolojik bir işleyişe sahip olduğu 

anlamına gelmektedir. Sinema perdesi, tıpkı çocukluğun aynasında olduğu gibi, ona 

bakan izleyiciye gerçekliğin içinde bulamadığı bütünlük hissini vaat etmektedir. Bu 

nedenle sinema perdesi, ayna evresindeki aynanın rolünü üstlenmektedir. İzleyici, 

perdenin karşısında tıpkı ayna evresinde olduğu gibi hareketsiz bir konumda yer 

almaktadır. İzleyicinin perde ile imgesel ilişkisi de, yine bu evredekine benzer bir 

biçimde görsel olarak kurulmaktadır. Sinema izleyicilerine “gerçekliği” değil, bir takım 

imgeleri, yani gerçekliğin imgeler üzerinden temsilini sunmaktadır. Dolayısıyla sinema, 

“varlığın gerçek koşullarını” imgesel bir yoldan temsil etmekte ve durum da ideolojinin 

Althusserci tanımıyla bire bir örtüşmektedir (Rushton ve Bettinson, 2010: 35-40). 

 

Baudry’e göre sinema, nesnel gerçekliğin bir dönüşümünü sunmaktadır. Kamera, nesnel 

gerçekliğin fotoğrafik imgelerini kaydederken, kurgulama teknikleri ile bu imgeler 

düzenlenmekte, projektör aracılığıyla da perdeye yansıtılmaktadır. Bu sürecin her 

aşamasında bir dönüşüm yaşanmaktadır. Kayıt ve yansıtma süreci arasında belirli bir 

“iş” ya da “emek” yer almaktadır. Bu anlamda, ham maddeden  -nesnel gerçeklikten- 

üretilen filmde, belirtilen süreçteki dönüşüm gösterilmemekte, izleyiciden 

gizlenmektedir: 

 
“Öncelikle, bir filmin üretim sürecinde yer alan işlemler grubunun araçsal temelini 
saptamalıyız (filmin üretimindeki ekonomik içerimleri buna dahil etmiyoruz). “Nesnel 
gerçeklik” ve kamera arasında ve kayıt ve yansıtma arasında belirli bir işleyiş söz 
konusudur, nihai ürün, bir emeğin/işin sonucudur. Bu bağlamda, bu iş/emek, ham 
maddeden (“nesnel gerçeklik”) kesilip ayrılmıştır, bu nihai ürün, bizim bu süreçte yaşanan 
dönüşümü görmemize izin vermez” (Baudry, 1986: 287). 

 

 Dolayısıyla başlangıç noktası (gerçeklik) ve bitiş noktası (gerçekliğin bir imgesi) 

arasındaki fark sıfıra düşürülmektedir. Egemen sinema kategorisinde yer alan tüm 

filmler, üretim sürecindeki emeğin reddine dayanmaktadır. Bir filmi oluşturan farklı 

kare, çekim veya sahneler, farklı zaman ve mekânlarda kaydedilmiş olmalarına rağmen, 

egemen sinema geleneği her zaman için bu birbirinden farklı imge ve sahneleri organik 



27 
 

bir birlik içinde sunma ve dolayısıyla filmsel yapının birliğini sürdürme 

eğilimindedirler. Nihayetinde de elde edilen ürün diğer tüm metalarda olduğu gibi 

ideolojik artık değer ile yüklüdür (Casetti, 1999: 194). 

 

Perspektif yasası, üç boyutlu nesnelerin, iki boyutlu bir düzlemde temsil edilebilmeleri 

için tek bir noktada buluşacak bir şekilde düzenlenmeleri prensibine dayanmaktadır. Bu 

tek nokta, hem imgenin ufuk noktası hem de izleyici gözünün ideal konumudur. Bu 

nedenle perspektif sistemi, izleyicinin tek bir noktaya sabitlendiği bir sistemdir. Bu 

sistemde izleyen özne, ufuk noktasına sabitlenmiş, monoküler ve tek bir gözün görüş 

açısına indirgenmiştir. Sistem ve sisteme uygun olarak hareket eden optik enstrümanlar, 

yalıtılmış ve idealize edilmiş öznenin bakış açısına göre tasarlanan bir görme biçimi 

yaratmaktadırlar. İdeal görüşün alanının bu şekilde düzenlenmesi, “aşkın özneyi” 

yaratmaktadır. Aşkın özne, bedensiz bir biçimde, varlığın ötesinde var olmakta, kendi 

bakışının merkezinde yer alan idealize edilmiş bir öznedir. Sinema; devamlılık kurgusu, 

perspektif sistemi ve idealist bir anlamda saydam olan “ayna-perdesi” ile dünyanın 

idealize edilmiş bir görünüşünü sunmaktadır. Baudry’e göre bu durum, doğası gereği 

ideolojiktir. Egemen sinemada tüm farklılık ve çeşitlilik azaltılmakta, yoksanmaktadır. 

Özne için ve öznenin üzerinde bütünleştirilen bir dünya sunulmaktadır.  

Sinema aygıtı, bireyleri aşkın özneler olarak “çağırmaktadır”. Bireyler, ben-merkezci, 

çıkarcı, öz-olumlayıcı kimlikler haline gelmektedirler. İzleyicinin bakışının perspektif 

çizgilerinin ayrıldığı noktayla çakışması, izleyiciye bir yandan dünyaya hükmediyormuş 

yanılsamasını yaşatırken aynı zamanda da bu dünyaya hayat veriyormuş hissini 

deneyimlemesine neden olmaktadır. İzleyicinin bu oyunun hem devindiricisi hem de 

keyif alanı olması, “aşkın özne” konumunun en temel nedenidir. Özetle buradaki 

ideolojik etki, gerçek toplumsal güç ilişkilerinin gizlenmesinde ve izleyici/öznenin 

aslında hükmedilen olmasına rağmen hükmedenmiş yanılsamasını yaşamasında 

yatmaktadır. (Rushton ve Bettinson, 2010: 35-40), (Casetti, 1999: 194).  

Öte yandan Baudry, sinema aygıtının ideolojik işlevini açığa vuran –nesnel gerçekliğin 

perdeye gelene kadarki dönüşümünü açıkça gösteren- filmlerin, egemen ideolojiye karşı 

koyabileceklerini de belirtir. Baudry’e göre eğer filmler aygıtın işleyişini gösterebilirse, 

bir bilgi etkisi (knowledge-effect) üretebilecek ve böylece ideoloji yerine bilim haline 

geleceklerdir (Rushton & Bettinson, 2010: 40).        



28 
 

 

1.4.5. Dikiş (Suture) 

Aygıtın izleyici üzerindeki ideolojik etkilerini ele alan dönemin tartışmalarında öne 

çıkan bir diğer yaklaşım ise J. Pierre Oudart’ın anlatı kurgulama tekniklerinin ideolojik 

anlamda nasıl iş gördüğünü açıklamaya yönelik olan ve “dikiş/teğel (suture)” olarak 

isimlendirdiği sürece ilişkin görüşleridir. Kavram, temelde yaranın dikilmesi anlamına 

gelen cerrahi bir operasyonu refere etmesine rağmen, J. Alain Miller gibi Lacancılar 

için, özne ve onun söylemi, imgesel ve simgesel arasındaki boşluğun yanılsamalı/hayâli 

kapanımına gönderme yapmaktadır.  

Oudart’a göre dikişleme sürecinin işlevi, montaja içkin olan parçalanmayı gizlemek ve 

böylece kastrasyon tehlikesini çağrıştıran “kesmeyi” uzaklaştırmak, izleyiciyi filmsel 

söyleme bağlamaktır. Egemen film biçimleri izleyiciyi eksik alanını perdeleyen 

anlatının bütünlüklü alanında zihnen bir tamlık inşa etmeye yöneltmektedir. Oudart, bir 

klasik anlatı filminin en önemli “dikişleme” aracının açı/karşı açı çekimi olduğunu 

belirtir. Açı/karşı çekimi, iki karakter arasında geçen bir diyalogun, öncelikle birinci 

karakterin bakış açısından, ardından diğerinin bakış açısından kaydedilerek 

kurgulanması anlamına gelmektedir. İzleyici, önce birinci karakterin, ardından ikinci 

karakterin bakış açısına sahip olarak, bakışın hem öznesi hem de nesnesi konumuna 

yerleşir. Öznenin konumunun bu şekilde düzenlenmesi, hayâli/yanılsamalı bir bütünlük 

hissi deneyimlemesine yol açar. 

İzleyici, filmsel imgeyle ilk karşılaşmasında ayna evresindeki çocuğun yaşadığına 

benzer bir coşku ya da keyif (jouissance) deneyimlemektedir. Bu imge, çocuğun 

aynadan yansıyan imgesindekine benzer biçimde bütünlüklü bir görünüme sahiptir. 

Dolayısıyla izleyici perdedeki imgeyle arasındaki ilişkide kendisini güvende 

hissetmektedir. Fakat bu imgenin idealize edilmiş bir imge olması nedeniyle izleyici 

aslında bir yanılgının, düşsel ve gerçekdışı olanın cazibesiyle büyülenmiştir. İzleyicinin 

imgeyle arasındaki güvenli ilişki; perdedeki imgenin çerçevelendiğini, çerçeve-dışı 

alanı, “eksiği”, çerçeve-dışı alanın eksikliğini fark etmesiyle tehlikeye girmektedir.  

İşte bu yarılma, Lacancı psikanaliz kuramınca betimlenen öznenin kimliğindeki 

eksikliğe benzer bir yarılmadır. İzleyici eksiklik tehlikesinin farkına vardığında, bakış 

açısının kime ait olduğunu ve imgeyi çerçeveleyenin kim olduğunu düşünmeye başlar. 

İmge artık izleyiciye kendisini olduğu gibi –bir yapıntı (artefact), bir illüzyon- 



29 
 

göstermeye başlamakta, böylece filmin bir göstergeler ve kodlar sistemi olduğunu açığa 

vurmaktadır. İşte bu noktada filmin göstergesel pratiklerinin açığa çıkmasını 

dizginleyen ve izleyiciyi imgeyle olan bütünlüklü ilişkisine tekrardan kavuşturan şey ise 

ikinci bakış açısı çekimi olmaktadır. İzleyici, böylece ilk çekimin şu anda perdede 

gördüğü karakterin bakış açısı olduğunu anlar. Çerçeve dışı alan, tekrar çerçeve içi 

alana dönüşür. Anlatı böylelikle tekrar önceki güvenli yapısına kavuşur ve izleyici 

rahatça filmsel söyleme bağlanır.         

Daniel Dayan, Oudart’ın bu yaklaşımını daha ileriye taşıyarak, izleyici/öznenin filmsel 

söyleme bağlanmasını ideoloji bağlamında değerlendirir. Dayan, “dikişleme” sürecinin 

göstergesel pratikleri görünmez kıldığı varsayımının kabul edilmesi halinde, izleyicinin 

filmi okumasının ya da filmin kodlarını çözmesinin oldukça sınırlı hale geldiğini 

belirtir. Bu minvalde, sistem, filmin ideolojik etkilerinin fark edilmeden akıp gitmesine 

ve izleyici tarafından özümsenmesine imkân tanımaktadır. Film, gerçekliğin bir 

yansımasından ziyade hegemonik bir yapı haline gelmektedir. Bu durum da  “düşler 

fabrikası” Hollywood’un, tüm çelişki ve çatışmaları yumuşatarak, Amerikan yaşam 

tarzının sorgulanmaz idealliğini sunmasına olanak tanımaktadır. 

Dikiş (suture) kuramı, ilerleyen yıllarda diğer kuramcılar tarafından fazlaca genelleyici 

olduğu için eleştirilmiştir. Bu eleştiriler genel olarak bu kuramın açı/karşı açı çekimiyle 

sınırlandırılmasının ideolojik süreci tanımlamakta yetersizliğine dikkat çekmiştir. Salt, 

Rothman, Heath ve Silverman gibi kuramcılar, bahsi geçen çekim tekniğinin sinemada 

– ve hatta Hollywood’da- başat bir çekim tekniği olmadığını, bu çekimin izleyiciyi 

filmsel söyleme bağlayan diğer araçlardan (örn. devamlılık kurgusu) sadece bir tanesi 

olduğunun altını çizmişlerdir (Stam, 2008: 137-138), (Hayward, 2001: 383). 

  

 

 

 

 

 



30 
 

2. POLİTİK FİLM KESİŞİMİNDE GERÇEKÇİLİK/GERÇEKLİK İZLENİMİ 

TARTIŞMALARI 

 

2.1. Cinethique 

Pleynet ve Thibaudeau’ün kameranın yansız bir aygıt olmadığını öne süren 

düşünceleriyle bağlantılı olarak Gerard Leblanc ve Jean-Paul Fargier, “politik 

sinemanın” niteliğini ve görevlerini tartışan iki önemli makale yayımlarlar.  

Leblanc, çalışmasında işçi sınıfı ya da gençlik üzerine eğilen filmlere de kuşkuyla 

yaklaşır. Leblanc’a göre bu filmler de bir gösteri ya da temsil olduklarını izleyiciye 

hatırlatmak yerine, -tıpkı burjuva sinemasının yaptığı gibi- izleyiciyi kendisinin 

olmayan deneyimlere katmakta, imgelerin ve seslerin ardında yatanı açığa vurmaktansa 

hayattan hakiki bir kesit sunmayı hedeflemektedirler. Başka bir deyişle, bu filmler de –

artık değerin kaynağı olan- üretim faaliyetini gizleyen burjuvazi ile bağlarını koparmış 

değildirler. Leblanc, Pollet ve Sollers’in Méditerranée (1963) ve Hanoun’un Octobre â 

Madrid (1967)’i gibi filmleri örnek gösterir ve bu filmlerin burjuvazi ile bağlarını 

gerçekten kopardıklarını vurgular. Bu filmler izleyicisinin eksiklik duygusunu telafi 

etmek yerine, kendi maddi doğalarını açığa vururlar. Bu sayede izleyici imge ve seslerin 

üretiminde aktifleşir, yazar ve izleyicinin konumu eşitlenir. Dolayısıyla Leblanc’ın 

örnek gösterdiği bu filmler burjuva sinemasına özgü “gerçeklik izlenimi” ile bağlarını 

kopartmış, varlıklarının maddi koşullarını açığa vurarak izleyiciyi hapsolduğu 

konumdan kurtarmışlardır. Gerçekçi yanılsamayı sürdüren filmlerden farkları da budur. 

Bahsi geçen filmler angaje olduklarını öne sürmelerine rağmen, aslında hâlen burjuva 

yöntemini kullanmaktadırlar. Ötekilerse sınıf mücadelesine eklemlenebilmek için yeni 

yöntemlerin arayışındadırlar. Sinemanın süre giden mücadeleye eklemlenebilmesi de 

ancak bu şekilde mümkündür. Ona göre, kendileri hakkında her şeyi söyleyen filmler 

yapılmadıkça ne burjuva sineması tehdit altında olabilir ne de sinema dünyayı 

dönüştüren bir pratik olma niteliğine sahip olabilir (Leblanc’dan akt. Casetti, 1999: 186-

187).  

 



31 
 

Leblanc gibi Fargier de temelde bu ayrıma odaklanır. Ona göre, sinemanın politik 

niteliği her şeyden önce gerçekte(n) neler olduğunun farkındalığının sağlanmasında ya 

da gizlenmesinde yatmaktadır. Sinema bilinçli olsun ya da olmasın var olan ideolojileri 

yeniden üretir ve işte bu nedenle ideolojinin dolaşım sürecinde bir araç olarak iş görür. 

Bu bağlamda sinema her şeyden önce desteklediği dünya görüşü temelinde ele 

alınmalıdır. Sinema bir yandan da “gerçeklik izlenimi” olarak tanımlanabilecek olan 

kendi ideolojisini de üretir. Perdede yansıma ve gölgelerden başka hiçbir şey 

olmamasına rağmen izleyici perdede gördüklerinin gerçekten var olduğu düşüncesine 

kapılır. Fakat bu ikinci özelliğe saldırılması, eleştirilmesi daha güçtür.3  Fargier’e göre 

sinema bir şeylerin yansıması konumunda kalmakta ısrar edecekse bu var olan 

gerçekliğin (dünyanın ya da yazarın iç dünyasının) yansımasından ziyade, bir işleyişin, 

kendisini biçimlendiren sürecin yansıması olmalıdır (Casetti, 1999: 195).   

Dolayısıyla Fargier’e göre de sinema her şeyden önce ideoloji ile ilgili bir meseledir. 

Bir film, verili bir tarihsel momentte sınıf mücadelesini gizleyebilir ya da yeniden 

canlandırabilir. Bu, filmin sınıf mücadelesi ile olan özgül ilişkisidir. Fargier, politikanın 

verili toplumsal ilişkilerden oluşan ham maddesini bir ürüne, yeni toplumsal ilişkilere 

dönüştüren bir pratik olmasından hareketle, sinemasal pratiğin politik pratiğin içinde yer 

alıp almadığını sorgular. Ona göre politik pratik, ham maddesini bir ürüne 

dönüştürürken verili üretim ilişkilerini (sınıf mücadelesini) kullanır. Dolayısıyla 

sinemanın politik pratiğin hiçbir anında özgül bir rolü bulunmaz. Sinema, ne bir ilişki 

ne bir ürün ne de politik pratiğin ham maddesidir. Sinema belirgin bir biçimde politik 

değildir. Film, ham maddenin bir ürüne dönüştürülmesinde bir makine yahut insan 

emeğinde olduğu gibi doğrudan araçsal bir rol üstlenmez. Film bu işleyiş üzerinde 

dolaylı bir etkiye sahiptir. Filmin dolaylı etkisi de onun ideolojik etkisidir. Fargier 

filmin bu etkisini basitçe tanımlar: “Film, yabancılaşmış üreticiler olan işçilere, 

koşullarının doğal ve normal olduğu düşüncesini tekrarlayarak aşılayan bilmesinlerci 

ideolojinin propagandasını yapar.” Bu bağlamda sinema ve ekonomi, ideoloji ve 
                                                 
3 Çünkü sinemadaki gerçeklik izlenimi/etkisi diğer sanatlardan, örneğin resim ve heykelden çok daha 
farklıdır. Bir heykel için “bir an için ağzını açıp bir şeyler söyleyecekmiş gibi ya da bir anda hareket 
edecekmiş gibi duruyordu” deriz. İşte esasında bu “mış gibilik” oyunu açığa vurur, bir şeylerin eksik 
olduğunu hissettirir. Sinemada ise örneğin bir yaprak “gerçekten” kımıldıyordur. İzleyicinin yoksadığı ilk 
şey perdenin varlığıdır. Perde saydamdır ve dünyaya açılan bir penceredir. Sinemanın gizlediği özgül 
ideolojinin cevheri de işte bu illüzyondur. Gerçekçi görünen gerçek sayıldığına göre de sinema, gerçekçi 
görünenin gerçek olduğu kanısını güçlendirmekte ve yansıttığı ideolojiyi desteklemektedir. Perdede 
görülenin apaçık gerçekliği, ideolojiyi doğru olarak sunmaktadır (Fargier, 1971: 136-137).   



32 
 

ekonominin kesiştiği noktada birleşirken, sinemanın dolaylı etkisi de ideoloji ile 

politikanın kesiştiği noktada başlar (1971: 133-135).  

Sinemada dolaşımda olan ideoloji, yöneten sınıfın ideolojisidir ve izleyiciler de perdede 

gördükleriyle aynı yoldan özdeşleşir, kendilerini tanırlar. İzleyicilerin bir kısmı için 

perdede gördükleri gerçekten de onların dünyalardır. “Aynadan” yansıyan gerçeklik 

aslına sadıktır. Lakin seyircinin geri kalan kısmı için bu gerçeklik aslında yalan 

söylemektedir. Buradaki ideolojik fenomen de mistifikasyondur. Örneğin işçi sınıfı, 

perdede olanlarla mekanik bir biçimde özdeşleşmesine rağmen bu imgelerin içinde 

kendisini tanıyamaz. Anormal üretim ilişkilerini doğal ve doğruymuşçasına sunan 

ideoloji üzerinden temellenmiş eğlenceye reaksiyon verir. Fargier bu noktada sinemanın 

proleter ideoloji yararına kullanılabilip kullanılamayacağını sorgular. O da tıpkı Leblanc 

gibi işçi sınıfı yararına hareket eden filmlere döner. Bu filmler halk demokrasilerinin 

sosyalist filmleri ve burjuva demokrasilerinin sosyal gerçekçi filmleri ve her iki 

demokrasi türünün militan filmleridir. Bahsi geçen bu filmler, Marx’ın ideolojiyi tıpkı 

camera obscura’da olduğu gibi insanları ve ilişkilerini baş aşağı gösterdiği metaforuna 

yaslanarak, burjuva sineması burjuvaların dünya görüşünü yansıtıyorsa, o halde biz de 

işçileri ve onların dünya görüşünü gösterelim demişlerdir. Diğer bir ifadeyle, durumu 

tersine çevirmeyi hedefleyerek baş aşağı olanı ayakları üzerine yerleştirmek 

istemektedirler. Fakat sinema yıkılması güç bir illüzyon ürettiğine göre bunu tersine 

çevirmenin de beyhude bir uğraş olduğunu öne sürer Fargier. Bu tür filmler sinemanın 

özgül doğası ile mücadele etmediklerinden ötürü sinemasal idealizm tuzağına düşerler. 

Dolayısıyla ne işçi sınıfının asaletini, gücünü ve zaferini temsil eden sosyalist filmler, 

ne işçi sınıfının ezilen sınıf olduğu tarihsel momentte üretilen sosyal gerçekçi filmler, ne 

de devrimci mücadeleyi perdede temsil ederek nihai hedefi bir arzuyu kışkırtmak olan, 

fakat devrimin hiçbir tasvirinin devrimin yerini tutamayacağının da farkında olmayan 

militan filmler, özgül ideolojik etkiyi aşamazlar (1971: 137-140). 

Özetle bu durumu aşabilecek tek yol teorik pratiktir. Eğer sinema teorik pratikle 

eklemlenebilirse belki bu yolla ideolojik rolünü aşabilir. Varlığının maddi gerçekliğini 

gösterebilir; ideolojik, politik ve ekonomik işlevini gizleyen perdeyi ortadan kaldırarak 

özgül ideolojisini açığa vurabilir ve böylelikle teorik pratik konuma yerleşebilir. Ne var 

ki teorik düzeyde iş gören filmler de oldukça nadirdir. Belki Eisenstein ve Vertov 



33 
 

filmleri örnek gösterilebilir fakat onlar da kısmen teoriktirler. Bu filmlerdeki teorik 

kırılma da genellikle anlatının içinde gerçekleşir. Fargier’e göre sadece, bilinç 

düzeyinde işleyen ve gerçekliği yanılsamalı olarak yansıtmak yerine hiçbir şeyi 

yansıtmayan, tek bir hareket içerisinde kendi doğasını ve dünyayı bir arada gösteren 

diyalektik materyalist bir film ideoloji yerine bilgi iletebilir (1971: 143-144).   

2.2. Cahiers du Cinéma  

Pleynet ve Thibaudeau’nün başlattığı ve Leblanc ile Fargier’in devam ettirdiği 

tartışmaya Jean Narboni ve Jean Louis Comolli Sinema, İdeoloji, Eleştiri isimli 

çalışmalarıyla yeni bir boyut katarlar. Bu ikilinin çalışması temelde “hakiki”/devrimci 

politik sinemanın niteliği açısından yukarıdaki isimlerle paralel görüşleri içermesine 

rağmen, Cinethique yazarlarının bir filmin ya burjuva ideolojisinin temsil sisteminin 

içinde ya da dışında kalabileceği yönündeki katı ikiliğini aşan bir yaklaşım geliştirirler. 

Özelde Comolli ve Narboni genelde de Chaiers, Cinethique’in aksine, her ne kadar 

temsil sisteminin içinde iş görseler de kendilerinin bir temsil aracı olduğu üzerine 

düşünen ve ideolojinin dayattığı temsil sistemini (ya da resmedişi) açığa vuran film 

biçimlerini değerli bulurlar.    

Comolli ve Narboni, işe Chaiers’in konumunu tanımlayarak ve buradan yola çıkarak, 

bir filmin sisteme paralel olarak konumlanmasının pek mümkün olamayacağını 

vurgulayarak başlarlar. Nasıl ki bir dergi kapitalist yayıncılık sisteminin içinde, sistemin 

ortasında üretilen bir ürünse, bir film de ekonomik sistemin bir unsuru ve bu nedenle de 

ideolojik sistemin bir parçasıdır. Bu nedenle (her) film, onu üreten ideoloji tarafından 

belirlenmesi nedeniyle politiktir. Ve bu durumu aşmak da mümkün değildir. Bağımsız 

film olsun, eski ya da “yeni sinema” olsun bütün filmlerin üretimi pazarın kuralları 

tarafından belirlenir. Dolayısıyla içerik ve biçim düzeyinde ilerici ya da devrimci olan 

filmler dahi ekonomik sistemi bir dereceye kadar deforme edip saptırsalar da sistemin 

yapısını ciddi bir biçimde değiştiremezler. Örneğin bu filmlerin dağıtımı tekeller 

tarafından yapılmasa yine başka bir tekele örneğin Kodak’ın film stokuna bağımlı 

olacaklardır. Bu nedenle onlara göre sorulması gereken asıl soru hangi filmlerin (dergi 

ya da kitapların), ideolojiyi beslediği, yansıttığı ya da onu durdurduğu, mekanizmalarını 

açığa çıkardığıdır (2010: 98-100) . 



34 
 

Comolli ve Narboni’ye göre sinema dünyanın kendi kendisiyle iletişim kurmasıdır. Bu 

nedenle de şeyler gerçekte oldukları gibi değil, ideoloji tarafından yeniden 

ifadelendirilmiş bir biçimde üretilir. Sinemanın gerçekliği yeniden ürettiği, kameranın 

egemen ideolojinin belirsiz ve teorize edilmemiş dünyasını kaydettiğinden hareketle, bir 

film yapımcısının en önemli görevinin sinemada gerçekliğin resmedilişini çözümlemesi 

gerektiğini vurgularlar. Eğer bu başarılırsa sinema ve onun ideolojik işlevinin arasındaki 

bağı kopartma olanağına kavuşulabilir.4 Bu anlamda filmleri egemen ideoloji ile bağları 

ve karşı koyabildikleri, kopabildikleri noktalar üzerinden inceledikleri altı kategoriye 

ayırırlar. 

İlk kategorideki filmlere egemen ideolojinin en saf biçimiyle belirlenenleri yerleştirirler. 

Bu filmlerin hepsi (ticari, modern, geleneksel ya da sanat filmleri olsun) onları üreten 

ideolojinin bilinçsiz taşıyıcılardırlar. Yine en baştaki hareket noktasına dönerek, politik 

söylemi kullanan filmlerin dahi birer mal ve ticaretin nesnesi olduklarını vurgularlar. Bu 

kategorideki filmler biçim düzeyinde de farklı değildirler. Burjuva gerçekçiliğini, verili 

“resmediliş” yöntemini kullanırlar. İkinci kategorideki filmler ise hem içerik hem de 

biçim düzeyinde ideolojik özümlemeye karşı koyarlar. Politik içeriklerini yalnızca 

tartışmak değil ideolojiye saldırmak için kullanan bu filmlerin hem anlamlayan hem de 

anlamlanan düzeyinde (örneğin Straub, Unreconciled (1965)) ideolojiye karşı koymaları 

durumunda etkili olabileceğini vurgularlar. Üçüncü kategori ise ikincisine benzerdir ve 

esas mücadele bu iki kategoridedir. Fakat bu kategorideki filmler içerikleriyle değil 

yalnızca biçimleriyle bir eleştirelliğe sahiptirler (Méditerranée (1963), Bellboy (1960) 

ya da Persona(1966)).  Dördüncü kategorideki filmler ise açık politik içeriğe sahip 

olmasına sahiptirler ama bu içeriği ideolojik sistemin dili ve imajları ile sunarlar. Z 

(1969) ve Le Temps de Vivre (1969) bunlara iyi birer örnektirler. Bu filmlerle ilgili esas 

mesele de üstüne gittikleri sistemin içinde kalıp kalmadıklarının sorgulanmasıdır. 

Beşinci kategori, ideoloji ile sıkıca bağlı, ilerici olmayan bir kalkış noktasından hareket 

eden, fakat buna rağmen başlangıç ile bitmiş ürün arasında ciddi bir kaymaya sahip olan 

filmleri içerir. Mitik kategori olarak da adlandırılabilecek bu filmler metinsel düzeyde 

bir takım çatlaklara sahiptirler. Metinde böyle bir eğilim olmasa da kendi kendilerini 

                                                 
4 Fakat yalnızca geleneksel resmediliş yöntemlerini bozmak, örneğin filmin sözdizimiyle oynamak gibi 
yöntemler de kendi başına yeterli değildir.  



35 
 

eleştirir, açığa vururlar (örn. Ford, Dreyer filmleri)5. Live cinema ve direct cinema gibi 

belgesel biçimi kullanan filmlerden oluşan son kategoride yer alan politik filmlerin ise 

yine aynı şekilde kendileri ve “politik olmayan filmler” arasına bir ayrım 

koymadıklarını belirtirler. Bu filmler anlatısal geleneklerin ideolojik filtresini ortadan 

kaldırırlar lakin Comolli ve Narboni’ye göre bu da yeterli değildir: “Çünkü gerçeklik, 

içinde teoriyi, doğruluğu ve kendini anlamayı bir öz olarak taşımaz” (Comolli ve 

Narboni, 2010: 101-106).  

Cinethique, burjuva ideolojisinin dayattığı temsil sisteminin içinde iş görmenin 

olanaksız olduğunu öne sürerken, Chaiers, Comolli ve Narboni’nin bu manifestosuyla 

bu katı dikotominin ötesinde bir yere işaret eder.  Comolli ve Narboni, devrimci ve 

ilerici filmler için Pleynet ve Fargier ile temelde aynı noktaları savunmalarına rağmen, 

ideolojik kopuşun aynı zamanda filmin içsel dizgelerinde de gerçekleşebileceğini öne 

sürerler. Chaiers yazarlarına göre filmlerdeki ideolojik eğilim aynı zamanda verili bir 

toplumda dolaşımda olan temsilleri yüklenme yöntemlerine göre de değişir. Chaiers’in 

vurguyu değiştirmesi hareket alanını da genişletir. Artık uç ve ütopyacı çözümler 

aramak şart değildir. Egemen ideoloji ile çarpışma hem esas hem de ikincil 

cephelerdedir (Casetti, 1999: 192).  

 

2.3. Screen Tartışmaları ve Klasik Gerçekçi Metin 

Fransız dergilerinde süre giden tartışmalar, İngiliz Screen’in Leblanc, Fargier ve 

Comolli-Narboni’nin çevirilerini yayımlamasıyla İngiltere’ye sıçrar. Screen’de başlayan 

tartışmalar Fransa’daki tartışmaları takip etse de yine de aynı tartışmaların bir kopyası 

değildir. Screen’i Cahiers ve Cinethique’den farklı kılan en önemli özelliklerinin 

başında bu derginin diğerleri gibi “partizan” bir dergi olarak doğmamış olması gelir. 

                                                 
5 Örneğin John Ford’un Young Mr. Lincoln (1939’)ü bu kategoriye iyi bir örnektir. Film tamamen ideoloji 
içinde yer almasına rağmen bir yandan da ideolojinin bütün yönlerini açığa vurur. Film bir taraftan özel 
mülkiyet ve yasalara saygı gibi değerleri olumlar. Geçmişi mitle bağlar. Politik ve ahlaki boyutları 
örtüştürerek her politik konumun etik bir seçime bağlı olduğunu öne çıkartır. Kırsal kültürün olumlu 
yönlerini ve ailenin rolünü yüceltir. Fakat öte yandan da çıkış noktasındaki niyetinin sınırlarını ihlal eder. 
Kendi ideolojik kurgusunu imge ve seslere dönüştürme isteği, filmin bozucu hamleler yapmasına neden 
olur. Öykünün gelişiminde açıklıklar, beklenmedik vurgulamalar, bazen açık bazense öngörülemeyen 
çözümler yer alır. Filmin belirli bir dünya görüşünü cisimleştirme çabası, ideolojik tasarısını imge ve 
seslere dönüştürme isteğinin kendisi, yani filmin mizanseni bu boşlukları ele verir (Casetti, 1999: 192).  
 
 



36 
 

Öğretim alanında çalışan bir kuruluşun organı olarak doğan dergi, soyut kategorilerden 

ziyade görgül geleneğe yakın duran bir eleştirel gelenekten gelmekteydi. Bu nedenle 

dergide semiyotik (göstergebilim), psikanaliz ve sosyoloji gibi alanlardan beslenen daha 

modern okuma yöntemleri kullanılmıştır. (Casetti, 1999: 197-198). 

Screen İngiltere menşeli bir yayın olmasına rağmen tartışmalar İngiliz sinemasından 

ziyade genellikle Hollywood filmlerini hedef almıştır. Yine de, yayının editörlerinden 

Sam Rohdie, İngiliz sanatının egemen estetiğinin 1930’lardan bu yana gerçekçilik 

olduğunu belirterek aslında sorunsallaştırılanın ulusal kültürü de bağladığını ima 

etmiştir (Leach, 2004: 51). Screen yazarlarının en çok ilham aldığı teorisyenlerin 

başında Bertolt Brecht gelmektedir. Screen kuramcıları Brecht’in tiyatro kuramını 

sinemaya taşırlar. Bu bağlamda, izleyicisini eleştirel bir konum sunmaktansa onlara bir 

‘kaçış’ fırsatı sunan geleneksel filmlerin yerine, izleyicileri eleştirel bir konuma 

taşıyacak film pratiklerinin olanaklarını sorgulamışlardır (Rushton ve Bettinson, 2010: 

52). Brecht tiyatrosundan verdikleri örneklerle, izleyicinin kurmacanın içine çekildiği 

bir film pratiğinden ziyade, perdedeki imgelere yabancılaşacağı bir film pratiğinin 

önemini vurgulamışlardır. Bu sayede, filmin saydam dolaysızlığı analiz/eleştiri yoluyla 

kırılabilecek ve böylece film çözüme kavuşturulmamış bir çelişki üreterek zorunlu 

olarak izleyicinin zihninde gelişecektir (Leach, 2004: 51). 

Screen, “adanmışlık” (engagement) meselesi üzerindeki anlamı genişleterek, 

yönetmenin (ya da film yapımcısının) adanmışlığını bir kişisel tanıklık ile biçimsel 

araştırma, sanatsal ve politik pratik arasında bir bağlantı olarak görmeye başlar. 

Screen’in, metni, yazarın anlatımıyla dünyanın görüntülenmesi olarak görmesi, şeylerin 

ve kendiliğin temsilinin pasif bir jest/hareket olarak görülmemesi ve öteki öğelerin de 

dikkate alınması gerektiği vurgusunu da beraberinde getirir. Fransızların yapısalcı 

semiyotik gibi yaklaşımlara ilgi göstermemelerinin aksine Screen, Todorov ve Metz 

gibi isimlerin de çevirilerini yaparak örnek analizlerde kullanır (Casetti, 197-198).  

Dergi, politika ve estetik arasındaki ilişkiyi farklı tarihsel deneyimlerden başlayarak 

yeniden ele alır. Eisenstein’ı ve özellikle Brecht’i yeniden ele alan dergi, geleneği 

sorgular, yazar ve gerçekçilik gibi konulara eğilerek daha önceki eleştiri geleneğinin 

önvarsayımlarını parçalamaya çalışır. Buradaki tartışmalarda da esas sorun ideolojinin 



37 
 

hem alanı hem de taşıyıcısı olarak temsildir. Fakat Screen’de bu görüş kısmen farklı bir 

anlayışla ele alınır.  

Screen, semiyotik, materyalizm ve psikanalizin kesiştiği bir araştırma yöntemi 

kullanarak yalnızca bu disiplinlerin sinemaya doğru soruları sorabileceğine inanır. 

Filmsel metnin biçimi, toplumsal alanın rolü ve öznenin inşası üzerine sorulan sorular 

vasıtasıyla aracın ideolojik boyutları ve politik özü yakalanabilecektir. Metz-Althusser-

Lacan paradigması olarak isimlendirilen bu metotlar grubu, Casetti’ye göre disiplinler 

arası olmaktansa disiplinler ötesidir. Bu yöntemlerin ilki olan semiyotik, filmsel metnin 

çeşitli materyalin ve kodların etkileşime ve çatışmaya girdiği bir çatışma ve çelişki alanı 

olarak görülmesine olanak tanırken, tarihsel materyalizm, filmin yalnızca kodların 

karşılıklı etkileşimi olarak görülmesinin önünü alarak, filmsel metnin bugünü üreten 

geniş toplumsal süreçle bağlantılandırılmasına olanak tanır. Psikanaliz ise filmlerin 

toplumsal alanla yeniden bağlanmasının ertesinde ortaya çıkan soruna, yani öznenin 

metnin içinde ve üzerinde inşası sorunsalını yanıtlamaya olanak tanır. Psikanalitik 

yöntem, öznenin imgesel ve simgesel boyutlar arasındaki karşılaşması, bütünlük 

yanılsaması ve onu sürekli tehdit eden eksiklik tehdidi arasındaki gerilim ve nihayet 

özdeşleşme ve mahrum edilmişlik hissi arasındaki çatışmadan nasıl oluştuğunun 

anlaşılmasına olanak tanır (Casetti, 1999: 197-198). 

Screen içindeki tartışmalardan özellikle iki tanesi öne çıkar. Bunlardan ilki ideolojinin 

özerkliği sorunudur. İdeolojik olan politik olana göre ne kadar önemlidir ve hangi 

filmler değerlendirilmeli ve örnek olarak desteklenmelidir. Althusser’in ideolojinin 

politikaya (ve ekonomiye) oranla görece özerk bir alan olduğu kabulünden hareketle bu 

özerkliğin derecesi tartışılır. İdeolojinin özerkliğinin büyük oranda olduğunun kabul 

edilmesi durumunda ideolojik mücadele de oldukça kullanışlıdır. Dolayısıyla da burjuva 

temsil biçimlerinin açığa vurulması ve alternatif biçim arayışları oldukça değerlidir. 

Ama eğer ideolojiye atfedilen bu özerklik düşük bir seviyedeyse o halde doğrudan 

politik/siyasal mücadele alanına girmek gerekir. Bütün bir sayının bu meseleye ayrıldığı 

derginin konumu Fransız akranlarının aksine, hem determinizmden hem de 

tarafgirlikten kaçınılması gerektiği biçiminde tanımlanabilir. Çünkü temsil alanı, 

ideoloji, politika ve ekonomi arasında (bir tür) uzlaşı meselesidir. 



38 
 

İkinci büyük tartışma ise hangi filmlerin analiz edileceği üzerinedir. Bu tartışmada da 

iki eğilim vardır. İlki mevcut popüler kültüre (sinema ya da tv) ilgi duyarken, ikincisi 

hem avangart hem de izleyicinin şefaatine önem vermeyen deneyselci (experimentalist) 

yaklaşımlara ilgi duymaktaydılar. Nowell-Smith ve MacCabe gibi isimler ilkine 

eğilirken Peter Wollen gibi isimlerse alternatif biçimleri çalıştılar. İkinci yaklaşıma göre 

politik bağlılık/adanmışlık estetik kopuştan ayrılamaz. Egemen söylem ideolojiyle 

yüklüdür ve bu nedenle de mevcut yöntemleri tamamen reddetmek gerekmektedir 

(Casetti,  1999: 200). Takip eden bölümde Colin MacCabe’in klasik gerçekçi metin 

analizi etraflı bir şekilde değerlendirilecektir.  

 2.3.1. Klasik Gerçekçi Metin 

Colin MacCabe’e göre sinemadaki gerçekçilik nosyonu belirli bir edebî üretim 

biçimiyle, on dokuzuncu yüzyıl gerçekçi romanıyla bağlantılıdır. Ona göre sinemasal 

anlamdaki klasik gerçekçi metnin izini öncelikle edebiyat üzerinden sürmek gereklidir 

ve bu özellikle iki açıdan önemlidir: İlkin, gerçekçi romanda gerçekçi metnin yapısı çok 

daha belirgindir. İkinci olarak ise klasik gerçekçi romanın birçok filmin anlatısı 

üzerinde tarihsel bir egemenliği vardır. MacCabe’e göre klasik gerçekçi bir metin, metni 

yazan söylemler arasında bir hiyerarşinin bulunduğu ve bu hiyerarşinin de ampirik 

gerçeklik/hakikat olarak tanımlandığı bir metindir. Klasik gerçekçi romanda anlatı 

metni, konu dilde (object language) yer alan tüm gerçekleri belirleyen bir üstdil (meta 

language) olarak işlev görür ve aynı zaman da konu dilin gerçekle olan ilişkisini de 

açıklar. Burada MacCabe, romanlarda tırnak işaretiyle ayrılmış olan, karakterlerin 

söylemlerini ve onları okuyucuya açıklayan nesri kastetmektedir. Yani tırnak içerisinde 

verilen ve belirli anlamların dışa vurumu olan öteki söylemler, esasında üstdilce 

belirlenirler. Şeylerin gerçekliğinin kelimelerin penceresinden parlayabilmesi ve 

kusursuz bir temsil sunulabilmesi için üstdil saydamlaştırılır. MacCabe’e göre buradaki 

problem üstdilin (ya da yazılmamış metnin) aslında bir söyleyiş olan kendi konumunu 

reddetmesidir. Metindeki öteki söylemler yeniden anlamlandırılmaya açık olarak 

sunulmaktayken, bir bütün olarak anlatının söylemi (ya da üstdil) gerçekliğin belirişine 

imkân tanımakta, fakat kendi konumunun da bir söyleyiş olduğunu okuyucudan 

esirgemektedir. Anlatıdaki öteki söylemler açıklamaya gerek duyulmadan bırakılmak 

yerine basit, izah edilebilir bir içeriğe indirgendikleri bir bağlama yerleştirilirler. 



39 
 

Nihayetinde de klasik gerçekçi romandaki üstdil, insan doğasının hakikatlerini 

okuyucuya sunan nihai gerçeklik üzerinde doğrudan belirleyici bir rol oynar (1974: 7-

10). 

Dolayısıyla MacCabe’e göre anlatısal metnin egemen konumu bilgiyi aktaran 

pozisyonunda yer almasından kaynaklanmaktadır. Bilginin bu egemen konumu 

sinemada da klasik olay örgüsü dizilişinde sürdürülmüştür. Anlatıdan edindiğimiz 

bilgiyle farklı karakterlerin söylemlerini konumlarından ayırabilir ve bu söylemlerde 

ifade edilenlerle anlatı aracılığıyla bize neyin gösterildiğini mukayese edebiliriz. 

Söylemleri süzebilmemize zıt olarak kamera bize olanı ya da gerçeği gösterir. 

MacCabe, bu klasik gerçekçi yapının güzel bir örneğinin gerçekçiliğiyle methedilen 

Pakula’nın Klute (1971) isimli filminde görülebileceğini belirtir. Filmde Bree isimli 

karakterin psikiyatrisi ile görüştüğü parçalar söylemler arası tahakküm ilişkisini 

anlayabilmemize olanak tanır. MacCabe, bu parçalardaki öznel söylemin öykünün 

gelişimsel sürecince garanti edilen gerçekliğe karşı tam olarak süzülebileceğini belirtir. 

Bree’nin tüm bağımsızlık söylemlerinin nihayetinde bir illüzyon olduğu, asıl isteğinin 

de John Klute ile Ortabatı’ya yerleşerek bir aile kurmak olduğu keşfedilir. Filmin final 

sekansında Klute ile yola çıkmak için bavullarını toplayan Bree’nin görüntülerinin 

üzerine psikiyatrisi ile yaptığı son görüşmenin ses kaydı bindirilir. Buradaki öznel 

söylem bu işin Klute ile yürümeyeceğini ifadelendirirken, kamera ise gerçeği gösterir. 

MacCabe’e göre Klute, bir kadının eril tanımlamadan özgürleştiği bir film olmaktan çok 

uzaktır. Bir kadının esas niteliğinin bir erkek tarafından ortaya çıkarılacağını ve 

tanımlanacağını güvence altına almaktadır. MacCabe, bu filmin klasik gerçekçi metnin 

yapısını aynen yansıttığını belirtir. Anlatı yapısı – şeylerin gerçekte nasıl olduğunu 

gösteren bilgi- burada da bir üstdil işlevi görmektedir. MacCabe, bu türden bir analizin 

oldukça şematik olmasına rağmen en azından klasik gerçekçi yapının romanda olduğu 

kadar filmde de görülebileceğini gösterdiğini vurgular. Ona göre daha kapsamlı bir 

analizde çekimlere olduğu kadar filmin öteki unsurlarına da bakılabilir. Örneğin, film 

müziklerinin şeylerin gerçekte nasıl olduğunu ya da hakikatini nasıl garanti altına 

aldıkları incelenebilir (1974: 10-11).    

Genel anlamda bakıldığında anlatısal söylemin doğası buyurgandır. Bu durum da 

izleyicinin gerçeklikle kurduğu bağı, oturup şeylerin gerçekte nasıl olduklarını perdede 



40 
 

görmesine indirger, bunun ötesine izin vermez. Kısacası, okuyan özne ve gerçek 

arasındaki ilişki saf bir yansılama ilişkisine dönüştürülmüştür. Buna bağlı olarak da 

MacCabe’e göre klasik gerçekçi metin gerçeklikle çelişki düzeyinde bir ilişkiye 

giremez. Egemen konumu nedeniyle de izleyiciyi sabitlenmiş bir pozisyonda tutar 

(1972: 12). Yanı sıra, üstdil, açık bir biçimde belirli bir bakış açısından kurulmasına 

rağmen, kendisine tamamen nesnel gerçeklik süsü vermeye çalışır. On dokuzuncu 

yüzyıl romanları bunu başarabilmek için yazınsal dilin güçlükleriyle baş etmek 

durumundayken sinema aslında daha da avantajlı bir konumdadır. İmge ve sesler işi 

kolaylaştırmaktadır (Rushton ve Bettinson, 2010: 55).  

MacCabe, yoğun bir biçimde kapalı bir söylem inşa eden klasik gerçekçiliğin, 

gerçeklikle çelişki düzeyinde bir ilişkiye giremeyeceğini öne sürse de, metnin bir 

düzeyde gerçeklikle çelişki düzeyinde ilişkiye girebileceğini de ekler. Bu, zamanın 

egemen ideolojik söylemleri ile metnin egemen söylemi arasındaki çelişkidir. Bir grevin 

işçilerin belirli haklarını almak için kalkıştıkları bir mücadele olarak temsil edildiği bir 

metin, haliyle egemen söylemle karşıtlık içerisine girecektir. Ona göre bu türden bir 

metin ilerici bir metin olarak kategorize edilebilir ve tartışılması gereken esas mesele de 

burada yatmaktadır. Marx ve Engels’in Balzac, Lenin’in de Tolstoy metinlerini 

selamlamasının nedeni bu bağlamda anlaşılabilir.  MacCabe, çalışmasını kaleme aldığı 

dönem itibariyle Costa Gavras’ın filmlerinin yahut Ken Loach’un erken dönem 

televizyon belgeseli Cathy Come Home (Cathy Eve Dön, 1966)’un ilerici metinler 

olarak düşünülebileceğini söyler. Fakat yine de klasik gerçekçi metnin çelişkinin 

nedenlerini araştırmadaki yetersizliklerinin, mücadeleye (ya da dünyayı değiştirmeye) 

ilişkin herhangi bir perspektif önermesini imkânsız kıldığını belirtir. Bu nedenle de ona 

göre bu türden filmler, -eşitsizlikleri gösterirsek son bulurlar diye düşünen- ilericiliğin 

sosyal-demokrat konseptine yahut işçi sınıfını herhangi bir diyalektik hareketin dışında 

gören işçi iktidarcılığı (ouvrieriste) eğilimine denk düşmektedir (1974: 16).6 

                                                 
6 MacCabe, bu argümanlarıyla Chaiers’in kurucusu Andre Bazin’in gerçekçilik ile ilgili görüşlerini de bir 
anlamda reddetmektedir. Bazin, çoğu kurmaca filmin “saydam dolaysızlık (transparent immediacy)”  
yaratmak ve zaman ile mekânın parçalılığını gizlemek için devamlılık kurgusunu kullandığını kabul etse 
de, derin odak ve uzun çekimler kullanan gerçekçilik biçimlerini değerli bulmaktadır. Bazin’e göre bu 
türden filmler, izleyiciye imgeyle olan ilişkisinde gerçeklikte deneyimlediğine yakın bir deneyim 
yaşatmakta ve bu durum da izleyiciyi daha etkin bir zihinsel işleyişe teşvik etmektedir. Bazin’e göre 
analiz izleyicinin düşüncelerini engellemekte, fakat MacCabe’e göreyse izleyiciyi düşünmekten alıkoyan 



41 
 

 MacCabe bu türden metinler için esasında yukarıda anılan diğer isimlerle (Fargier, 

Leblanc) paralel bir görüşe sahiptir. Bu metinleri de yetersiz olarak değerlendirdikten 

sonra bir başka kategoriye, yıkıcı/bozucu filmler olarak tanımladığı filmlere eğilir. 

Klasik gerçekçi metnin içinde egemen söylemin bozguna uğratılabildiği, özne 

pozisyonunun sorunsallaştırılabildiği anlara sahip filmlerin peşine düşer. Ona göre bu 

anlar, nevrotik birer semptom olarak egemen söylemin kontrolünden kurtulan filmsel 

unsurlardır. Öncelikle yukarıda da değinilen Chaiers’in Young Mr. Lincoln analizini 

selamlar. MacCabe’e göre bu türden filmlerde filmin bütününe hâkim olan egemen bir 

söylem yerine, bu türden bir egemen söylemin reddine tanıklık ederiz. MacCabe bu 

anlamda yeni gerçekçi sinemanın en önemli temsilcilerinden Rossellini’nin Germany 

Year Zero (Almanya Sıfır Yılı, 1947) isimli filmini örnek gösterir. Bu filmde okuyan 

özne (her şeyden önemlisi) sabitlenmiş pozisyonundan sıyrılır. Örneğin filmin anlatısı 

karakterlerinin söylemlerine baskın gelmez, diğer bir deyişle anlatı, karakterlerin 

söylemlerinin gerçekliğini yargılayabileceğimiz bilgiyi bizim için üretmez. Bu anlamda 

filmde bütünlüklü bir bilgi sunulmak yerine birçok ayrışık olay sunulur. Filmin anlatısı, 

Brecht’in öyküleme biçimine benzer bir biçimde yalnızca yaşanan bir takım olayları 

sunmanın bir yöntemi olarak iş görür (ki ona göre filmde Edmund’un intiharı Brecht’in 

Kuhle Wampe (1932)’ını da oldukça andırır). Kısacası filmde öykü, yalnızca muhtelif 

olayları toparlamaya yarayan bir çerçeve işlevi görür. MacCabe, filmi bu türden bir 

analize tabi tutmanın Rossellini’yi doğrudan bağlı olduğu gerçekçi geleneğin dışında bir 

yere konumlandırma çabası olarak görülebileceğinin de farkındadır. Fakat ona göre 

Rossellini’deki gerçekçi unsur, klasik gerçekçi metindeki gibi filmin ana fikrine basitçe 

yerleştirilmemiştir. 

Gelgelelim, filmin tüm bu olumlu yönlerine rağmen, yaşamdaki olgusal gerçeklikleri 

ele almak için yalnızca gerçekçi bir bakış açısına sahip olmak da yeterli değildir. 

Gerçekçi bakış açısının yanında, gerçekliğin belirli bir üretim biçimince 

düzenlendiğinin de farkında olan materyalist bir bakış açısı da gereklidir. Bu nedenle 

MacCabe, gerçekçi ideolojiye özgü olan o bilindik sorunun, belirli bir tıkanıklığın 

Rossellini’de de bulunduğunu öne sürer. Bu türden bir filmde özne, perdede 

gördükleriyle “özdeşleşemese” de bu kez perdenin ya da kameranın kendisiyle, filmle 

                                                                                                                                               
asıl faktör, tam da gerçekliği analize tabi tutmadan temsil ettiğini savlayan gerçekçi metindir (Leach, 
2004: 51-52). 



42 
 

özdeşleşir. MacCabe burada esasında bir anlamda Baudry’nin argümanlarına varır: 

Rossellini’nin filmlerinde kamera, üretimsel işleyişin bir parçası olarak 

ifadelendirilmez. İşte bu nedenle de onun filmleri de geleneksel gerçekçiliğe özgü bu 

zayıflığa düşerler. MacCabe’e göre zaten Godard’ın (erken dönem) filmleri dışında bu 

türden bozguncu, gerçekçi sistemin altını oyan bir filme rastlamak da pek mümkün 

değildir. Onun istediği, sınıf mücadelesi içinde her zaman tetikte duran ama bir yandan 

da sınıf mücadelesinin de ötesinde bir çelişki alanına uzanan (örneğin cinsiyetler arası 

çelişki ya da arzu ve yasa arasındaki sonsuz savaşım alanı) gerçek anlamda yıkıcı, 

devrimci filmlerdir (1974: 19-21).  

MacCabe, öznenin okuyan konumunun basitçe değiştirilmesinin yerine, özneyi ideoloji 

içindeki yerinden edecek ve bir başka özneyi inşa edecek devrimci olasılıklara döner. 

Fakat burada da bir başka sorun belirir. MacCabe, Barthes’ın Eisenstein ve Brecht gibi 

isimlerin de kaçınılmaz olarak temsil sisteminin içinde iş gördükleri savını ele alır 

öncelikle. Temsilin yapısını ve fetişizmin yapısını karşılıklı olarak ele alan Barthes’a 

göre özne ne olursa olsun her daim aynı pozisyonda kalacaktır. Devrimci filmlerin de 

yapabilecekleri tek şey ancak dünyanın “doğru” bir temsilini sunmak olacaktır. Bu 

durum öznenin ideoloji içindeki yerini değiştirse de, bu kez yönetmen ya da sanatçı 

temsil sistemine mahkûm olacaktır ve ürettiği de devrimci değil, ilerici metin olacaktır. 

Fakat yukarıda da belirtildiği gibi MacCabe, özne pozisyonunun bozguna uğratılması ya 

da farklı özdeşliklerin sağlanması yerine farklı bir eylemin peşindedir. MacCabe bu 

anlamda sanatın ideoloji dışında bir yerde konumlanamayacağı görüşünün üzerine 

gider. Althusserci perspektiften bakıldığında ( yeni ve hakiki komünist toplumda dahi 

ideoloji devam edecektir, tarihsizdir) sanat, ideoloji ile sıkıca bağlıdır. Fakat MacCabe, 

bu meseleye farklı bir yoldan yaklaşılabileceğini, bunun da Brecht’in teori ve pratiği 

olduğunu öne sürer. Meseleye başka bir yerden bakılacaksa eğer hem Althusser’in (ama 

hem de Marx’ın) tezleri reddedilmeli ve ne bilim ne de ideoloji olan özel bir alan 

tanımlanmalıdır.7 

                                                 
7 Brecht’e göre sinemada izleyiciye sunulan pozisyon emek gücünün yeniden üretilmesini garanti altına 
alır. Sinema izleyiciyi bu konumda tutarak, üretken çalışma zamanı ile tüketici olarak sabitlendiği boş 
zamanı arasındaki çelişkiyi bulanıklaştırır. Sinemanın gerici pratiği de izleyicinin bu her şeye hâkim 
olduğunu zannettiği taşlaşmış olma halini yaratmasıdır. Üstdil, her zaman için çelişkileri görünürde 
çözerek, izleyiciyi çelişki ve eylem alanının dışında ve dolayısıyla da üretimin dışında tutmaktadır 
(MacCabe, 1971: 24).  



43 
 

MacCabe’e göre, üstdilin tahakkümüyle mücadelede özellikle iki film yol göstericidir. 

Bu filmler, Brecht’in iki yazarından biri olduğu Kuhle Wampe (Boş Mide, 1932) ve 

Godard ile Gorin’in Tout va Bien (Herşey Yolunda, 1972) isimli filmlerdir. Bu iki 

filmde de anlatı yapısı karakterlere öncelikli değildir. Anlatı temelde, birçok durumun 

beraberce inşa edilebileceği bir yöntem olarak iş görür. Bilgi bir üstdil olarak 

aktarılmaktan ve izleyiciye düşünsel hareket alanı bırakılmamaktan ziyade, izleyiciyle 

karşılık bir anlam üretimine girilir. Söylemler temsili karakterlerden ayrı tutulmak 

yerine karakterlerin eylemleri aynı zamanda söylemlerini de içerir. MacCabe, özellikle 

Tout va Bien’i değerlendirirken, bu filmde bilginin dominant bir biçimde paketlenmiş 

olarak sunulmadığını, bunun yerine anlatının sunduğu çelişkiyle, okuyucunun filmle 

karşılıklı bir anlam üretimine girdiğini belirtir. Fakat bu tür filmlerde anlam üretiminin 

de okuyucunun sınıfsal konumuna bağlı olduğunun da kuşku götürmez olduğunu söyler. 

Ona göre bu türden filmler öznelere salt farklı bir temsil biçimi sunmakla kalmazlar, 

ama aynı zamanda da gerçeklik ve kurmaca arasında farklı bir ilişki biçimi yaratırlar. 

Bu iki filmi birbirlerine yaklaştıran en dikkate değer özellikleri ise her ikisinin de 

zamanı ve ona eşlik eden değişimi vurgulayarak bitmeleridir. MacCabe’e göre bu türden 

bir vurgu, hem filmin anlatısı hem de izleyiciye sunulan pozisyonu içerecek bir biçimde 

yerleştirilmiştir ve esasında da Barthes’ın tezi açısından da kuşku uyandırarak devrimci 

sosyalist bir filmin hem biçim hem de içerik düzeyinde farklı olabileceğini 

hatırlatıcısıdır (1971: 20-25). 8 

 

 

                                                 
8 Kuhle Wampe, “peki dünyayı kim değiştirecek? ”, Tout va Bien ise “ tarihsel olarak yaşamayı 
öğrenmeliyiz” vurgusuyla biter. MacCabe, özne-nesne ilişkisi içine inşa edilen bu değişim olasılığının, 
varlık ve bilincin nihai bütünlüğüne kavuşacağı yönündeki Hegelci hatayı yeniden tekrarladığını 
düşündürtebilecek olsa da, aslında, belirli değişimler dizisinin kaçınılmaz gelişiminin vurgulanmasından 
ziyade, yalnızca bir değişim olasılığının üzerinde durulması olduğunun altını çizer (1971: 23). 
MacCabe’in üzerinde durduğu bir başka mesele ise, Brecht’in faşizm ve kapitalizmin boyunduruğu 
altındaki toplumu eleştiren bir hicivci olarak görülmesi sorunudur. Ona göre bu türden bir bakış açısı 
Brechtci teknikleri (özellikle yabancılaştırma efektini) entelektüel narsist bir sanat anlayışına mahkûm 
eder. Lindsay Anderson’un O Lucky Man! (1973) isimli filmi buna güzel bir örnektir. 70’li yılların 
İngiltere’sinin bir portresini sunarken Brechtci teknikleri kullanmasına rağmen film, perdedeki 
“gerçekliği” bir anlamda onaylayan bir pozisyona çekilir. Yani aslında Brechtci teknikleri kullanmasına 
rağmen devrimci ya da ilerici bir film olmaktansa reaksiyoner bir konumda kalarak, her şeye gücü yeten 
bir takım kapitalistler ve gangsterler çetesi karşısında onları “izlemek” dışında hiçbir şey 
yapamayacağımız mesajını verir (1971: 26). 
 



44 
 

3. ANTİ-GERÇEKÇİ KURAMIN ELEŞTİRİSİ 

MacCabe’in bu tezlerine doğrudan, cepheden getirilen en önemli eleştiri, yine 

Screen’den ama 1994 yılında gelir. Christopher Williams, After the Classic, The 

Classical and Ideology: The Differences of Realism isimli çalışmasında, MacCabe’in 

gerçekçilik nosyonunun belirli bir edebî üretim biçimine, on dokuzuncu yüzyıl gerçekçi 

romanına dayandığı tezini reddeder. Williams’a göre film, romanın egemenliği altında 

olmaktansa çok daha geniş bir yelpazede yer alan kaynaklardan ve girdilerden 

yararlanır. Ayrıca on dokuzuncu yüzyıl gerçekçi romanı da kendi konumunun bir tahrir 

ya da söyleyiş olduğunu da saklamaz. Dolayısıyla MacCabe’in öne sürdüğü şekliyle de 

öteki söylemleri de üstdilin söylemi içinde eritme gücüne sahip değildir. Williams’a 

göre tek bir edebî ya da sanatsal konvansiyonun kullanımı öteki tüm konvansiyon ya da 

pratiklerin önemini ortadan kaldıramaz. MacCabe’in kamerayı ya da görüntüyü üstdil 

ile eş tutması da hatalıdır. Kamera, filmin yapısında oldukça önemli ve merkezi bir yer 

tutsa da bilginin aktarılmasının yalnızca imgeyle (imagetrack) sınırlı tutulması mümkün 

değildir. Filmin birçok farklı izin ve parçanın bir bileşimi olduğundan hareketle, bir 

filmin anlatısının tüm parçaları ele alınmalıdır. Örneğin karakterleştirme, karakterlerin 

kendi içlerinde ve aralarında kurulan ya da dışsal güçlerle girdikleri çatışmalar 

hatırlanmalıdır. Yahut film müzikleri,  fabula ve syuzhet arasındaki ayrımlar ve ilişkiler 

göz önünde tutulmalıdır. Kameranın sunduğu imge filmin parçalarından yalnızca bir 

tanesidir. Dolayısıyla bu imge öteki değişkenlere kıyasla büyük bir erke ve 

inandırıcılığa sahip olsa da bize “söylemleri mukayese edebilmemize zıt olarak olanı ya 

da gerçeği” söyleyemez. Kısacası Williams, tüm filmsel pratiklerin birer ifadelendirme 

aracı olduklarını ama MacCabe’i meseleyi tek bir anlatısal özelliğe ve onu güdüleyen 

tek bir ideolojiye indirmesiyle suçlar (1994: 277-279). 

Williams’a göre sanatsal gerçekçilik birçok farklı konvansiyonun bir bileşimidir ve 

okuyucu ya da izleyiciyi on dokuzuncu yüzyıl romanı ya da benzer biçimlerin sonsuz 

döngüsüne mahkûm etmez. Ona göre buradaki mesele esnekliktir. Aracın kullanımı 

gerçekçilik konvansiyonları arasında geçişler yapabilir, hareket edebilir ve filmi üreten 

ile izleyiciye çeşitli düzeylerde bir seçim sunar.  Bu durum da gerçekçiliğin “şeylerin 

gerçekte nasıl oldukları” bilgisini buyurgan bir biçimde sunmadığı anlamına gelir. 

Filmin izleyiciye sunduğu çok sayıdaki konvansiyon (biçimsel, anlatısal, türsel, 



45 
 

kültürel, toplumsal, gerçekçi vb.), okuyan özne ve film arasındaki ilişkiyi bir tür 

müzakere, anlamlandırma ilişkisine dönüştürür. Williams, MacCabe’in klasik gerçekçi 

metnin gerçeklikle çelişki düzeyinde ilişkiye giremeyeceği tezini de reddederek Elia 

Kazan’ın On The Waterfront (Rıhtımda, 1954) isimli filmini örnek gösterir ve bu filmin 

gerçeklikle çelişki düzeyinde kurduğu ilişkiyi hatırlatır (1994: 281-282).   

Williams’ın tüm bu itirazları desteklenebilecek gibi gözükse ve hatta desteklenmeliyse 

de -onun MacCabe için öne sürdüğü gibi (gerçekçiliği kasten belirli bir konvansiyona 

indirgemesi)- esasında Williams’ın da MacCabe’in söylediklerinin nüanslarına dikkat 

etmediği söylenebilir. Örneğin MacCabe de zaten Klute analizinin oldukça şematik 

olduğunu belirtir ve daha kapsamlı bir analizde filmin öteki öğelerinin de ele alınması 

gerektiğini gizlemez. Ya da sanki MacCabe Gavras’ın, Loach’un ya da Rossellini’nin 

filmlerinin ilerici metinler olduğunu söylememiş, gerçeklikle çelişki düzeyinde ilişkiye 

girebildiklerini vurgulamamış gibi, Williams, Elia Kazan’ın filminin gerçekliği çelişki 

düzeyinde ele alabildiğini öne sürer. MacCabe yukarıda da aktarıldığı gibi tartışılması 

gereken esas meselenin de bu olduğuna dikkat çeker. Dolayısıyla Williams da 

MacCabe’in çalışmasını kaleme aldığı yılların siyasi iklimini ve yaslandığı kuramı 

(Marksizm) görmezden gelmiş gibidir. 

Nitekim Williams bir noktada anadamar Hollywood filmlerinin savunusuna geçer ve bu 

kez de MacCabe’i bırakıp Bordwell’i eleştirmeye başlar. Bordwell’in MacCabe’e 

kıyasla daha esnek olduğunu, yani filmin özneyi sabitlediği ya da edilgenleştirdiği 

meselesini reddettiğini belirtir. Williams, Bordwell’in en başında Bakthin’den 

devşirdiği çok türellik (heterogeneity) mefhumundan yararlanarak indirgemeci 

pozisyondan kaçındığını lakin daha sonra klasik gerçekçi metnin destekçisi olduğunu 

öne sürer. Çünkü ona göre Bordwell, izleyicinin ne olursa olsun aktif olarak görülmesi 

gerektiğini söylemesine rağmen bu aktifliği de belirli bir çerçeve içine alır. İzleyici 

filmin anlam üretiminde etkin bir konumdadır ancak bu etkinlik de filmce belirlenen, 

diğer bir deyişle filmin ona izin verdiği ölçüde bir aktifliktir. Williams bu nedenle 

Bordwell’in de MacCabe’in tezlerini kısmen reddettiğinin anlaşıldığını ve onun klasik 

anlatı/Hollywood sineması tezinin de (ve Thompson’un)  tıpkı MacCabe’inkine benzer 

biçimde monolit bir yapıya sahip olduğunu öne sürer (1994: 283-287). 



46 
 

Deborah Knight ise  –yanılsamacı gerçekçiliğin bir tarafta bilinç yükseltici anti-

gerçekçiliğin (ya da Toutvabienci anti-illüzyonizmin) bir tarafta olması gibi bir ayrımın 

mantık dışılığı bağlamında- Williams’la paralel bir biçimde MacCabe’i eleştirir. 

Knight’ın üzerine gittiği mesele ise klasik gerçekçi metnin MacCabe’in öne sürdüğü 

kapanım eğilimidir. Yapısı gereği birleştirme, homojenleştirme, tutarlılık ve kapanım 

eğiliminde olan klasik metin karşısında izleyicinin öyküdeki çelişkilere kafa yormasına 

gerek yoktur. Çünkü klasik gerçekçi metin bu çelişkileri bizim yerimize çözer ve bizi 

yeniden o tuhaf pasifliğe geri iter. Dolayısıyla MacCabeci bir perspektiften 

değerlendirilecekse filmler, özdüşünümsel yahut “Brechtci” değillerse politik anlamda 

doğru yolda değildirler ve muhafazakâr olmak dışında başka bir şansları yoktur. Diğer 

bir deyişle Knight’a göre MacCabe’in tezinden çıkarılabilecek tek sonuç avangard, 

sanat sinemasının bazı filmleri ve deneysel filmler dışındaki her tür filmin (yani anti-

anlatı çeşitleri) muhafazakâr olduğudur. Knight, özellikle Loach’un erken dönem 

filmlerini gözeterek yaptığı değerlendirmede bu filmlerde bir kapanımın söz konusu 

olmadığını, incelenen çelişkinin çözümsüz bırakılarak, bu filmlerin açık uçlu bir sona 

sahip olduklarını söyler. Knight’a göre bu türden metinler klasik değil eleştirel 

gerçekçidir. Eleştirel gerçekçilik de “şeylerle” ilgili değil, toplumsal ve politik 

meselelerle, bireylerin toplumsal, politik ve ekonomik yerlerini belirleyen meselelerle 

ilgilidir. Ama en önemlisi de eleştirel metnin sunduğu perspektif, karakterlerin 

eyledikleri verili toplumsal ve kültürel ortamda “şeylerin” nadiren başka türlü 

olabileceğine dair bir perspektiftir (1997: 70-71, 78)   

 Doğrudan MacCabe’i hedeflemese de genel anlamda Althusserci kuramcılara yönelik 

bir diğer eleştiri de James Monaco’dan gelir. Monaco, biçim ve içerik tartışması olarak 

özetlenebilecek “doğru” politik filmin nasıl olması gerektiği üzerindeki süre giden 

tartışmalara biraz daha farklı bir açıdan yaklaşır. Ona göre biçime yönelik olan eleştiri 

yalnızca Marksist ya da sol estetik kuramcılarla sınırlı değildir. Aksine, biraz daha farklı 

bir bağlamda da olsa liberal eleştirmenler de filmin ele aldığı meseleye dikkat çekmek 

yerine filmin estetik yetersizliklerine odaklanırlar. Liberaller de filmin yeteri kadar 

“gerçek”, sofistike yahut karmaşık olmadığı yönlü bir dizi eleştiri getirirler. Monaco bu 

durumu “Costa Gavras Sendromu” olarak isimlendirir. Sol teorisyenlerden olduğu kadar 

–onun deyişiyle- “sinsi liberallerden” de gelen biçime yönelik bu eleştiri, geniş bir 

izleyici kitlesini hedef alan herhangi bir politik film yapımcısı için bir açmaz yaratır. Ki 



47 
 

Monaco’ya göre bu durum da zaten yirminci yüzyılın tüm politik sanatçılarının kafasını 

kurcalayan en merkezi ikilemdir.  

 Monaco bu sorunun özellikle iki ismin yardımıyla aşılabileceğini savunur. Bunlardan 

ilki olan George Bernard Shaw, çok daha önceleri bu sorunun çözümünü “acı ilacı 

şekerlemekte” bulmuştur. Yani izleyiciye dramatik deneyimden aldığı haz sunulur ama 

bir yandan da film (ya da oyun) bir şeyler söyler, politik bir meseleye dokunur. İşin püf 

noktası da burada yatar. İkinci isim ise aslında yine Brecht’tir. Brechtci teknik ise en 

temelde izleyiciyi propaganda yoluyla kazanmak yerine ele alınan meselenin 

diyalektiğinin objektif bir biçimde kurulması ve böylece izleyicinin filme duygusal 

olmaktansa entelektüel düzeyde katılımının sağlanmasıdır. Monaco’ya göre Gavras 

ekolündeki yönetmenler de Shawcı ve Brechtci tekniklerin bir alaşımını kullanırlar. 

Bunun nedeni de aslında çok basittir. Eğer izleyiciye almak istediği hazzı sunmazsanız 

onu salona sokmanız yahut filmi izlemesini sağlamanız pek mümkün değildir. 

Dolayısıyla filmi kimse izlemezse de filmin tüm politik amacı ve niyeti de ortadan 

kalkar. Monaco’ya göre devrimci fikirlere eşlik edecek olan devrimci biçim 

savunusundaki sol estetik kuramcıların görmezden geldiği en önemli mesele de budur. 

Biçim, en az içerik kadar ve hatta belki de ondan çok daha önemli olsa da politik bir 

eylem olma hedefindeki bir filmin bu sorunu başka türlü aşması mümkün değildir.  

Dolayısıyla Monaco da diyalektiği, Brechtci yöntemi savunur fakat anlatı düzeyinde. 

Politik bir eylem olarak film yaratma niyetindeki yönetmenin ya da yapımcının ilk 

başvurabileceği yöntem propaganda ya da ajitasyon olacaktır ki bu Monaco’ya göre 

Shawcı yöntemle ters düştüğü için en başından reddedilmelidir. En etkili yöntem 

diyalektiktir. Öncelikle tezin koşulları oluşturulmalı, politik fenomenin ardında yatan 

yapı açığa vurulmalı ve daha sonra da izleyici bu malzemelerle birlikte kendi bilişsel 

işleyişiyle baş başa bırakılmalıdır. Esas iş de bu noktadan sonra, yani film (ya da oyun) 

esnasında değil, filmden sonra, izleyici diyalektiği çalıştırmaya başladığında 

gerçekleşir. Perdede bir drama olmasına rağmen esas dikkat diyalektiğe kayar ve 

dramadaki karakterleri değil, olayların yapısını, sistem ve sistemin ideolojisi 

düşünülmeye başlanır. Monaco’ya göre “sofistike” bir film de ancak işte bu şekilde, 

bahsi geçen bu iki yöntemin aynı metinde kullanılmasıyla oluşturulabilir. Ona göre 

semiyotik ve yapısalcı çalışmalar teorik olarak büyüleyici olmalarına rağmen pratikte 



48 
 

kullanışlı değildirler. Zira politik film yapımı bir ödün/uzlaşı meselesidir. Teorik olarak 

mutlaklar, devrimci biçim ideali vardır ama bu pratikte bizi niyetlenene ulaştırmaz. İşte 

bu nedenle de sol teorisyenler belki de farkında olmadan liberallerle aynı sendroma 

düşmektedirler. Çünkü tek bir (doğru) politik film çeşidinden ziyade birçokları vardır 

(1976: ?).9 

Ryan ve Kellner de benzer bir tarzda biçimci savunuya karşı temkinli yaklaşırlar. 

Onlara göre bu savununun esas sorunlu tarafı ise modernizmin kültürel tarih içindeki 

rolünün ele alınışıdır. İlericiliğin bağlamı özgüldür ve bu nedenle de neyin ilerici 

sayılacağı her zaman için koşullara ve zamana göre değişir. Çünkü modernist biçim 

vaktiyle on dokuzuncu yüzyıl burjuva gerçekçiliğine göre ilerici sayılmıştır. Fakat daha 

sonra modernist biçimin kendisi de metalaşarak ve toplumsal sorunlardan koparak 

ilerici özelliğini yitirmiştir. Örneğin modernist bir biçime sahip ama gerici temalar 

barındıran birçok filme rastlamak da mümkündür.10 Böyle bir akıl yürütmenin 

sonucunda ideal olanın ilerici biçime eşlik edecek olan ilerici içerik olduğu gibi 

gözükebilir ama onlar da Monaco gibi bu meselenin pragmatik ölçütlere göre 

değerlendirilmesi gerektiğini öne sürerler. Bununla beraber ilericilik zamana ve 

koşullara göre değişebilir gözükse de tamamen de belirlenimsiz değildir. Asimetrik 

iktidar ilişkilerini doğallaştıran, şiddeti idealize-estetize eden ve karakterlerini dikizci 

bir anlamda nesneleştiren kamera tekniklerinin kullanımı şüphesiz ki ideolojik olarak 

güdülenmiştir. Onlara göre de esas mesele de sanki burada yatmaktadır. Hem modernist 

biçimin hem de klasik gerçekçiliğin işe yarar taraflarını kullanabilen, toplumsal 

meseleleri şovenist temalar çerçevesinde değil de, eşitlikçi bir bağlamda ele alan, 

eleştirel bakışı harekete geçiren filmler “ideal” çözüme yaklaşırlar. Klasik gerçekçilik 

karşı-ideolojik amaçlar için kullanılabilir. Onlara göre haz ilkesini devre dışı bırakan 

Althusserci/yapısalcı kuramın tanımladığı ilerici model pratikte kullanışlı değildir. Hatta 

bu kuramcılar aslında Althusser’in kitlelerin iradesinin Parti’nin üzerinde olması 
                                                 
9 http://web.grinnell.edu/courses/spn/s02/SPN395-01/RAF/RAF04/RAF0415.pdf 
10 Stam de, bir gösteri ve yapıntı olduğunu vurgulayan, sinemanın kurumsal doğasını ön plana 
çıkartan ama bunu yaparken de yıkıcı ve devrimci bir itkiyle hareket etmeyen “muhafazakâr 
özdüşünümselliğe” sahip filmlere dikkat çeker. Kimi avangartlar da aynen bu şekilde sanat 
dünyası biçimciliği içinde kalırlar ve bu nedenle özdüşünümselliğin her daim politik bir itkiye 
sahip olduğu söylenemez. Özdüşünümsellik sanat için sanat estetiği ve hatta tecimsel 
propaganda üzerinde temellendirilmiş, narsistik yahut nihilistik bir biçimde kullanılıyor olabilir. 
Dolayısıyla yabancılaştırıcı kitle sanatı bir yanda, özgürleştirici ama “ağır” avangart bir yanda 
türünden katı bir dikotomi kurmak hatalıdır (Stam, 2008: 153,156).     



49 
 

gerekliliğini onaylamasını da unutmaktadırlar. Başka türlü bir Marksist teoriden 

beslenen bir sinema anlayışı, izleyicinin arzuları ve algısal kodlarıyla uyumlu hareket 

ederek, izleyicinin algı ve anlamlandırmasına farklı bükümler vermeyi hedeflemelidir. 

Kısacası Kellner ve Ryan da anlatıyı reddetmek yerine, çeşitli ve farklı anlatıların, 

eleştirel ve farklı bir dünya öneren anlatıların desteklenmesi gerektiğini öne sürerler 

(1997: 411-412, 437-438).    

Althusserci perspektifin sinemayı bu şekilde ele alışı Robert Stam’e göre de bunaltıcı 

derecede deterministtir. Nitekim sinema, içinde hemen tüm kurumların çelişkili rollere 

sahip olduğu çok daha geniş bir söylemsel bütünün sadece bir parçasıdır.  Görmenin ve 

algılamanın kendisinin ideoloji ile eşitlenmesi ve kudretli bir aygıtın işleyişinin 

karşısında da neredeyse tüm direniş olasılığının beyhudeliğinin vurgulanması oldukça 

sorunludur. Stam’e göre aygıtın dönüştürülebilmesinden umudun kesilmesi de esasında 

1968 yenilgisi ertesinde solun içine düştüğü kötümserlikle koşuttur. Egemen ideoloji ve 

egemen sinemanın bu şekilde ele alınışı aslında aygıtı çelişkiden muaf bir yerde 

konumlandırmıştır. Bunun yanı sıra, metinler arasındaki farklılıklar da es geçilmiştir. 

Örneğin kadın düşmanı bir snuff filmiyle Thelma and Louise (1991)’in yarattığı etkiyi 

aynı kefeye koyabilmek mümkün değildir. Stam’e göre bundan da önemlisi bu bakış 

açısı sinemasal aygıtı neredeyse bir tür Neo-Platonik manipülasyon aracı olarak ele alır. 

Ne var ki izleyiciler Platon’un mağarasının11 bu türden bir ileri teknolojik varyantında 

zincirlenmiş tutsaklar değildirler. Ona göre aralarında toplumdaki iktidar dağılımı ya da 

sol sekterizm gibi çok daha çeşitlendirilebilecek örneklerin olduğu birçok etken, 

ezilenlerin sistemi alaşağı edememelerine çok daha iyi yanıtlar vermektedirler (2008: 

139-140).  

Stam’e göre gerçekçiliğe basitçe olumlu ya da olumsuz bir anlam yüklemek de mümkün 

değildir. İlerici gerçekçilik işçi sınıfının, kadınların ya da etnik azınlıkların lehine 
                                                 
11 Platon, Devlet adlı eserinde, insan doğasındaki aydınlamışlığı ve bilgisizliği bir mağara eğretilemesi ile 
anlatır. Bu mağarada insanlar, çocukluklarından itibaren boyunlarından ve ayaklarından zincirlenmiş, 
sırtları mağaranın ağzından gelen ışığa dönük ve yalnızca karşılarındaki duvarı görebilecek şekilde 
konumlandırılmışlardır. Bu nedenle mağaranın ağzından gelen ışığın duvara yansıttığı kendi ve öteki 
şeylerin gölgelerinden başka hiç bir şey görememekte ve bu gölgeleri de gerçeklik zannetmektedirler.  
(http://www.gutenberg.org/files/1497/1497-h/1497-h.htm#2H_4_0010,The Republic, by Plato) 
Baudry’nin Platon’un mağarasındaki tutsaklar ile film izleyicileri arasında bir benzerlik kurarak 
sinemasal aygıtın sunduğu gerçeklik izleniminin psişik boyutlarını ele aldığı The Apparatus: 

Metapsychological Approaches to the Impression of Reality in the Cinema başlıklı çalışmasına da ayrıca 
bakılabilir.     
 



50 
 

toplumsal bir eleştiri olarak kullanılabilir. Brechtçi teori, estetik bir yordam olarak 

özdüşünümsellik ve gerçekçi olma niyetinin uzlaştırılabilir olduğunu gösterir. Esas 

gerçekçilik eleştirisinin de kemikleşmiş konvansiyonlara karşı bir tepki olarak 

düşünülmesi gerekmektedir. Metinler kendi gösterenlerini sahneye çıkartabilir ya da 

gizleyebilirler ancak bu karşıtlık her zaman için de politik değildir (2008: 152-153).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

II. BÖLÜM 

KEN LOACH SİNEMASI’NIN İNCELENMESİ 

 

1968 yılı ve ertesi Marksist film kuramcılarının -Rushton ve Bettinson’un (2010: 7) 

deyişiyle- “poster çocuğu/simgesi” olan Godard’ın, “politik filmler yapmıyorum, 

filmleri politik olarak yapıyorum” sözleri, her şeyden önce, bir filmin “politik 

meseleleri” ele alıyor olmasından ziyade o filmin üretim biçimine, öteki film yapma 

pratikleri ile girdiği diyaloga ve yönetmen ya da yapımcının amacına ve niyetine 

gönderme yapan hacimli bir anlamı içinde barındırır.  

Ken Loach, estetik açıdan geleneksel resmediş yöntemlerine Godard gibi meydan 

okuyan bir yönetmen olmasa da, onun film yapma pratiği de birçok açıdan egemen 

sinemanın yöntem ve niyetlerinden ayrılır ve aslında o da filmlerini politik olarak yapar. 

Bir yönetmenin dünya görüşü, amaç ve niyetleri, kısacası “politikası”, bitmiş bir ürün 

olarak filmin içsel öğelerini belirlediği kadar, filmin bu bitmiş ürüne dönüştürülme 

sürecindeki tüm veçheleri üzerinde de etkili olur, onları belirler. Kapitalist ekonomik 

düzenin toplumda yarattığı eşitsizlikleri ve çelişkileri araştıran “adanmış” bir yönetmen 

olan Loach’un çalışmaları da, Lay’in (2002: 12) ifade ettiği gibi her daim iç içe geçmiş 

olan politik ve pratikle biçimlenmiştir.   

Çalışmanın bu bölümünde öncelikle, yönetmeni, onun politikasını ve sinemasal 

pratiğini daha iyi anlayabilmek ve ortaya koyabilmek amacıyla 1960’lı yıllarda BBC’de 

başlayan televizyon yönetmenliğinden itibaren kariyeri ve bu dönemde kaydettiği 

filmleri ele alınacaktır. Bu bölümün ilk altbölümünde Loach’un sinema yönetmenliğine 

uzanan uzun soluklu yürüyüşünün ilk evresi olan 1960 ve 1990’lı yıllar arası dönem 

değerlendirilecektir. İkinci altbölümde ise yönetmenin sinemasal üslubu üzerinde etkili 

olan Çek Yeni Dalgası ve İtalyan Yeni Gerçekçiliği gibi belli başlı sinema akımları 

Loach’un sinemasal üslubu ve pratiği ile ilişkisi de gözetilerek ele alınacaktır. Üçüncü 

altbölümde ise Loach’un en değerli ürünlerini vermeye başladığı 90’lı yıllarda 

kaydettiği filmlerin genel bir değerlendirilmesine yer verilecektir. Çalışmanın bunları 

takip eden bölümünde ise yönetmenin örneklem olarak seçilen üç filmi çalışmanın 

kuramsal çerçevesinin de ışığında ayrıntılı olarak analiz edilecektir.     



52 
 

 

1. KEN LOACH KİMDİR? 

 

 

“ …hep kimsenin asistanı olmak istemediğimi söylemişimdir. 
Ama mesela bunu benden isteyen Ken Loach olsa gönülden 
kabul ederdim. Film okulundayken Kes’i izledim ve o andan 
sonra dedim ki ben ancak bu adama kahve yaparım.”12 

Krzystof Kieslowski 

 

1936 yılında Nuneaton, Warwickshire’da doğan Kenneth Loach, Nuneaton’da yer alan 

King Edward Gramer Okulu’nu bitirir ve ardından iki yıl süren kamu hizmeti görevini 

tamamlar. Bir hukuk öğrencisi olarak girdiği Oxford Üniversitesi’nde Drama 

Topluluğu’nun başkanlığını ve Deneysel Tiyatro Kulübünün sekreterliğini yapar. 

Mezuniyetinin ertesinde repertuar tiyatrolarında oyunculuk yapan Loach, 1961 yılında 

Northampton Repertuar Tiyatro’sunda ABC TV’nin desteği ile yönetmen asistanı olarak 

işe başlar. Loach’un esas televizyon kariyeri ise BBC2’nin açılmasının ertesinde bu 

kanala stajyer yönetmen olarak girmesiyle başlar. 

Kariyerinin ilk filmi, 1964 yılında çektiği ve başrolünde ileride çekeceği uzun 

metrajlıların yapımcısı olacak Tony Garnett’in yer aldığı otuz dakikalık bir drama olan 

Catherine olur. Elli beş dakikalık üç epizottan oluşan Z Cars (1962) serisiyle televizyon 

yönetmenliğine ısınan Loach,  altmışlı yılların Londra’sında yaşanan kültürel devrimin 

rüzgârına kapılan kuzeyli iki geç adamın maceralarından oluşan Diary of a Young Man 

(1964) serisinin üç bölümünü yönetir. Durgun görüntüler, dış ses, doğrudan kameraya 

konuşmalar, dış mekân ve stüdyo çekimlerinin aynı zamanda stüdyodan yapılan canlı 

yayınlarla harmanlandığı bu seri, doğalcılığın yerine rahatsız edici bir estetiği 

benimseyerek stüdyo temelli televizyon oyunları döneminde yeni bir çığır açar. Bu 

serilerden edindiği tecrübeyi ve yukarıdaki metotların bazılarını 1964 ve 1970 yılları 

arasında yönettiği Wednesday Plays (Çarşamba Oyunları) serisine taşımış olsa da 

                                                 
12  http://www.sensesofcinema.com/2003/great-directors/kieslowski/ 



53 
 

kariyerinin ilerleyen aşamalarında bu türden bir “anti-natüralizmin” pek fazla kendisine 

göre olmadığını anlayacaktır (Fuller, 1998: 1). 

1964 yılında İngiltere’de Muhafazakârların devrilmesi ve İşçi Partisi’nin yönetime 

gelmesi, Sydney Newman’ın liderliğinde BBC’de toplanan sosyalist yazar ve 

yönetmenler arasında bir hareketlenmeye neden olur. Newman’ın uzun yıllar boyunca 

BBC’ye hakim olan illüzyonist sahne estetiğini (proscenium-arch aesthetic) yerinden 

etmek niyetiyle yayına hazırlattığı Wednesday Plays serisi, İngiliz televizyon 

oyunlarının sınırlarını politik içeriği açısından yeniden tanımlarken, bu serilerden 

toplam on tanesini yöneten Loach’un kendi estetiğini bulması anlamında da bir dönüm 

noktası olur. Drama ve belgesel biçimlerinin kararsızca bir arada kullanıldığı serinin ilk 

film Up The Junction (Makasta, 1965)’ın ardından Loach’un kariyerindeki en önemli 

çalışmalardan birisi olan Cathy Come Home (Cathy Eve Dön, 1966) ile birlikte bu biçim 

tam olarak olgunlaşır. Genç bir annenin evsizliğe doğru sürüklenişini konu edinen film, 

aynı zamanda gerçek mekânlardan oluşan çekimleri ve özellikle de İngiltere’deki konut 

sorunu üzerine halkla yapılan röportajlar içermesiyle de dikkat çeker. Bu film, 

televizyon dramasını stüdyodan özgürleştirerek BBC’de önemli bir değişim 

yaşanmasına yol açmanın yanı sıra, olgusal gerçeklik ve kurmaca arasında yaptığı 

geçişlerle de televizyon dramasının doğasının tartışılmasına da neden olur.13 Wednesday 

Play serisinin bir diğer önemli filmi – ki daha sonra Family Life (Aile Yaşamı, 1971) 

ismiyle yeniden çevirimi yapılır- In Two Minds (İki Ruhun Arasında, 1967) ise anti-

psikiyatri akımına yaptığı katkılarla tanınan Ronnie Laing’in 14 fikirlerinden esinlenen 

bir sahte-belgeseldir (mockumentary). Orta-alt sınıftan genç bir kızın ailesi tarafından 

toplumca benimsenmiş geleneksel değerlere uyum göstermeye zorlanmasının 

neticesinde geliştirdiği şizofreniyi ele alan film, hem normlaşan bu değerlerin genç bir 

bireyin üzerinde yarattığı yıldırıcı ve yıkıcı etkiyi göstermesi hem de ailenin yeniden 

üretici rolünü vurgulaması anlamında oldukça değerlidir. 

                                                 
13 Loach’un bu filmi büyük yankı bularak İngiliz Avam Kamarası’nda İngiltere’de yaşanan 
konut sorununun tartışılmasına da yol açmıştır (Knight, 1997: 60). Loach, bu filmiyle ilgili 
olarak, filmi yapmaya başladıklarında sosyal demokrat olmalarına rağmen film bittiğinde 
Marksist olmalarına yol açanın yapım süreci boyunca sosyal demokratların bu sorunla ilgili 
yetersizliklerine yakından tanıklık etmeleri olduğunu belirtir  (Ryan ve Porton, 1998). 
14 Bkz: http://www.oikos.org/ronen.htm 



54 
 

Wednesday Plays serisinin son iki filmi olan The Big Flame (Büyük Öfke, 1969) ve The 

Rank and File (Sıradan İnsanlar, 1971), Loach’un natüralist biçeminin tam olarak 

oturmasına ve artık sinema filmleri yapma olasılığının peşine düşmesine yol açar. 

Geçici emek koşullarının baskısı altındaki Liverpool’lu liman işçilerinin bir işgalini ve 

St Helens cam işçilerinin grevlerini, önderlerince sırtlarından vurulan işçilerin 

perspektifinden inceleyen bu filmler, Loach’un daha sonraki filmlerinde de yer alacak 

olan ihanet temasının ilk olarak kullanıldığı filmler olarak dikkat çeker  (Fuller, 1998: 

9-10) 

Loach, ilerleyen yıllarda BBC’nin artan bir şekilde önüne çıkardığı bürokratik 

prosedürlerden yılmaya başlamasının neticesinde çektiği ilk uzun metrajlı sinema filmi 

Poor Cow (Düşen Kadın, 1967)’da, özgür ruhlu genç bir kadının yaşamına odaklanır. 

Londra’nın kenar mahallerinde kaydedilen film, ana karakteri Joy gibi kadınların içinde 

yaşadığı koşullarca kısıtlandığı mesajını vermesinin yanı sıra aynı zamanda da pre-

feminist bir bilinci taşır. Ne var ki zaman geçtikçe İngiliz film endüstrisi içinde 

istediklerini yapamayacağını anlayan ve henüz bu ilk filmiyle cesareti kırılan Loach, 

televizyon filmlerinin yapımcılığını üstlenen Tony Garnett ile birlikte Kesterel Films’i 

kurar ve kendi bağımsız projeleri üzerinde çalışmaya başlar. Loach en çok etkilendiği 

sinema akımlarının başında saydığı Çek Yeni Dalgası’nın ürünlerini görüntü yönetmeni 

Chris Menges ile birlikte inceledikten sonra kendisini esas üne kavuşturacak olan ve 

Barry Hines’ın aynı isimli kitabından uyarladığı Kes (Kerkenez, 1969) isimli filmini 

kaydeder. Yorkshire’da kömür madenciliği ile geçinen bir bölgede kaydedilen film, 

yavru bir kerkenezin okul ve aile yaşamındaki olumsuzluklarla yalnızlaşan işçi 

sınıfından genç bir çocuğun yaşamına kattığı anlamı duyarlı bir biçimde tasvir eder  

(Fuller, 1998: 32), (Ryan ve Porton, 1998).  

1970 yılında Muhafazakâr’ların hükümete gelmesi ve madenci birliğinin inatçı 

mücadelesiyle birlikte 1974’te yerini tekrar İşçi Partisi’ne bırakmış olması, Loach ve 

ekibi üzerinde partinin ve işçi sendikalarının gerçekten bir şeyleri değiştirebileceği 

yönünde bir yanılsama yaratmaz. Aksine, 1975 yılında kaydettikleri Days of Hope 

(Umut Günleri, 1975), I.Dünya Savaşı’nın başlangıcı ve 1926 Genel Grevi aralığındaki 



55 
 

İngiliz emek hareketini üç karakter üzerinden incelerken, aslında filmi çektikleri 

döneme de ışık tutacak bir biçimde solun sola olan ihanetine dikkat çeker. 15   

1979 yılında Margaret Thatcher’ın iktidara gelişiyle birlikte Loach yeniden belgesel 

ağırlıklı projelere yönelir. Bu dönemin ilk filmi The Gamekeeper (Avlak Bekçisi, 1980), 

kırsal bölgede av alanlarında bekçilik yapan bir karakterin yaşamı üzerinden sınıf 

sömürüsüne dikkat çeker. ATV’nin film yapım kolu olan Black Lion için yapılan bu 

filmi, yine aynı kanal için kaydedilen Looks and Smiles (Bakışlar ve Tebessümler, 

1981) izler. Bu filmdeyse Thatcher yıllarıyla baş gösteren işsizlik sorunu ele alınır 

(Fuller, 1998: 33). 

1966 ve 1979 yılları arasında yapımcılığını üstlenen Tony Garnett’ın yokluğunda 

Loach, bu yeni dönemde farklı yapım olanaklarının arayışına girişir. ATV’den sonra 

Channel 4’un film yapım bölümünden aradığı desteği bulan yönetmen, Thatcher 

hükümetini iktidara taşıyan İngiliz sendikal hareketi içindeki krizi ve bu iktidarın 

uygulamaya soktuğu aşırı sert politikalara karşı kurmaca yerine belgesel filmler 

yapmanın daha etkili olacağına kanaat getirir. Fakat Channel 4 için yaptığı dört 

bölümden oluşan; çelik işçileri, madenciler ve diğer endüstri işçilerinin 

Muhafazakârların işçi dayanışmasını zayıflatma planlarını ve nihayetinde de uzun 

vadede yaratılacak olan işsizliği tartıştıkları Questions of Leadership (Önderlik 

Sorunları, 1980) sansüre takılır. Aynı şekilde, 1984-85 yılları arasındaki madenci 

grevini ele alan Which Side Are You On?(Hangi Taraftasınız?, 1984) isimli belgeseli de 

gösterim olanağı bulamadan sansürlenir. Böylelikle Thatcher hükümetine karşı girişilen 

-Graham Fuller’ın deyişiyle- bu ilk “Loachcu salvo” bir anlamda geri püskürtülür 

(Fuller, 1998: 63-64). 

1980’lı yıllarda sansür sorunlarıyla boğuşmasına rağmen 1990’lı yıllar onun için bir 

tazelenme dönemi olur. Her ne kadar 1985-86 yılları arasında İngiliz filminin yaşadığı 

                                                 
15 Ne var ki Ian Aitken'e göre Loach’un bu filmi natüralist üsluba ters düşer. Acil politik bir 
refleksle yapılan bu filmi izleyicisini davaya bağlanmaya ve etkin bir mücadeleye çağırır fakat 
bu durum filmin ideolojik olarak tek boyutlu olmasına yol açar. Bu anlamda Loach’un bir 
miktar didaktik buyurganlık içeren bu filmi, Bazin ve Kracauer’in vurguladıkları tematik 
ikirciklikten yoksundur. Aitken’e göre, Loach’un Days of Hope ile Poor Cow ve Kes gibi 
filmleri arasında bir ayrım yapılması gerekir. Bu diğer filmleri yoksunluk ve sömürü gibi 
meselelere işaret ederken daha az didaktik bir konumda yer alırlar (2001: 214). 
 



56 
 

rönesansın içinde kendisine yer bulamasa, ya da diğer bir deyişle finans sorunları yaşasa 

da, Rebecca O’Brien ve Sally Hibbin gibi isimlerin yardımıyla projeleri için gerekli 

olan desteği bulur. Parallax Pictures’ın bu iki ismi, Channel 4 ve özellikle uluslararası 

ortak yapım kaynaklarından Loach’un ihtiyaç duyduğu finansmanı sağlarlar. Loach’un 

bu “tazelenme” dönemine yol açan faktörlerden bir diğeri ise Hidden Agenda (Gizli 

Gündem, 1990), Raining Stones (Yağan Taşlar, 1993), ve Land and Freedom (Ülke ve 

Özgürlük, 1995) gibi filmleri beraberce yarattıkları Jim Allen’le olan ortaklıkları olur. 

Bu iki faktörün dışındaki bir diğer önemli faktör ise, görüntü yönetmeni Barry 

Ackroyd’la olan yoldaşlıklarıdır. Ackroyd’un çabalarıyla birlikte Loach ve yazarlarının 

ürünleri estetik bir bütünlüğe kavuşur. Loach, böylelikle hem kendisini ticari 

zorunluluklarla sınırlandırılmış İngiliz film yapımından özgürleştirir hem de uzun bir 

aradan sonra Kes’le aynı ruha sahip sinema filmleri yapmaya başlar (Fuller, 1998: 78-

79) .  

Loach’un 90’lı yıllar ve ötesinde yaptığı filmlerin bir değerlendirmesine geçmeden 

önce, yönetmenin sinemasal üslubunun oturmasında etkili olan belli başlı iki akıma yer 

verelim.  

1.1. Çek Yeni Dalgası’nın Etkisi 

Loach’un sinemasal üslubunun gelişmesine katkı sağlayan en önemli esin kaynaklarının 

başında kendisinin de belirttiği gibi 1960’lı yıllarda ürünlerini veren Çek Yeni Dalgası 

gelmektedir. Geriye dönüp bakıldığında Loach’un en incelikli sinema filmlerinin 

başında sayılabilecek olan Kes’in üslubu üzerinde de büyük etkiye sahip olan Çek Yeni 

Dalga’sının en önemli hedefi ise sosyalist gerçekçi biçimi bozmaktır. Bu akımın bazı 

filmleri statükoyla tematik düzeyde mücadele ederken, “gerçek yaşamı” olduğu gibi 

perdeye taşıma arzusu ise Jaromil Jires, Vera Chytilova, Jiri Menzel ve Milos Forman 

gibi yönetmenlerden gelir. Yeni Dalga’nın özellikleri arasında bilhassa cinema-verite 

eğilimleri gelmektedir. Fakat Peter Hames (2009: 57), “gerçek insanların denetimsiz bir 

biçimde filme alındığı..filme alanın da “yönetmen” yahut “senaryo yazarı” gibi bir 

işlevinin olmadığı..ve kimseye ne söyleyeceği ya da ne yapacağının söylenmediği” 

cinema-verite tekniklerinin bu  akımda çok da sıkı bir biçimde kullanılmadığını belirtir.  



57 
 

 Dalga’nın en önemli yönetmenlerin başında gelen Milos Forman, profesyonel olmayan 

oyuncularla yarı-doğaçlama bir film biçimi geliştirirken, günlük yaşamın sıradan 

ayrıntılarına odaklanmaktaydı. Resmi sinemanın hatalı ve idealize temsillerine karşı bir 

reaksiyon olarak değerlendirilebilecek Forman’ın filmleri, kolayca tanınabilecek 

“hakiki” mekânlar ve karakterler sunmaktayken, dönemin Çekoslovakya yaşamını diğer 

pek çok filme kıyasla gerçekçi biçimde tasvir ediyordu. Forman’ın film yapma biçimi 

de tıpkı Ken Loach’da olduğu gibi sıkı bir işbirliğine dayanır. Hames, Forman’ın bu 

anlamda birlikte çalıştığı sinematograflara çok şey borçlu olduğunu belirtir. Forman’ın 

bu dönemde yaptığı en önemli iki film Black Peter (Kara Peter, 1963) ve Loves of a 

Blonde (Bir Sarışının Aşkları, 1965), en temelde işçi sınıfı filmi olarak tanımlanabilecek 

bir arka plana sahiptirler. Filmlerden ilkinin ana karakteri Peter bir markette çalışırken, 

Loves of a Blonde’ın ana karakteri Andula ise bir ayakkabı fabrikasında çalışır. Bu 

karakterlerin ne bir kariyer olasılıkları ne de büyük amaçları vardır. Yaşamda tek çıkış 

yolu olarak aşk ve müziği görürler. Politik motivasyondan yoksun olan bu karakterler 

bu anlamda sosyalist gerçekçi streotiplere de uymazlar. Filmlerde karakterlerin içine 

hapsoldukları durumlardan kaçış ya da kurtuluşları da pek mümkünmüş gibi tasvir 

edilmez. Örneğin temelde ekonomik planın ihtiyaçları için belirli bölgelerde çalışmaya 

mahkûm olan genç kadınların yaşadıkları sorunlara odaklanan Loves of a Blonde’da bu 

yaklaşım çok daha belirgindir. Hollywood ya da Sosyalist Gerçekçiliğin 

yüzeyselliklerine karşın bu filmler gerçek yaşama çok daha yakındırlar (2009: 55-62).  

Anlatı yapıları açısından bakıldığında, bu filmlerde anlatı yapıları izleyicisini yalnızca 

ileriye doğru bir akışa hazırlama işlevi görürler. Esas vurgu ise oyuncuların ifadeleri ve 

birbirleriyle olan etkileşimlerinin “gözlemlenebileceği” durumlara yapılır. Hames’e 

göre bu filmler, dışlanmışlık ve yalnızlık gibi sorunları ele alıyor olsalar da bu gibi 

meseleler esasında toplumsal bir sorun olmaktansa “hayatın gerçekleri” olarak 

sunulurlar. Bu anlamda da aslında eğlence filmlerinin kontrollü sahteliklerine de birer 

panzehir işlevi görürler. Hames, Forman’ın Chaplin’e olan hayranlığını da 

vurgulayarak, “ her ne kadar içten kahkahalar duyulamasa da” bu filmlerin aynı 

zamanda birer güldürü de olduklarını da belirtir (2009: 55-62).  

Bu yönleriyle bakıldığında Loach ve Forman’ın yakınsamalarının en temelde sinemasal 

üslupları, mizansen düzenlemeleri, sefil bölgelerdeki yaşamlara incelikli bir dikkat ve 



58 
 

sisteme karşı eleştirel bir bakıştan kaynaklandığı söylenebilir. Ama Hames’in de 

belirttiği gibi her şeyden önemlisi Loach’un Forman’a duyduğu saygı esasında 

Forman’ın sıradan insanlara duyduğu saygıdan ileri gelmektedir. Nitekim Ken Loach 

da, (Fuller, 1998: 38) dilinin tüm nüanslarına hâkim olamadığınız bir yabancı filmin her 

zaman için hatalı okunabilme tehlikesi barındırdığını söyleyerek esas olarak bu 

filmlerin hümanist yaklaşımlarına dikkat çeker. Forman ve Menzel gibi yönetmenlerden 

aldıklarının da temelde onların hümanist çizgileri olduğunu vurgular. 

1.2. İtalyan Yeni Gerçekçiliği’nin Etkisi  

Loach, kariyerinin başlangıçlarında özellikle televizyon işlerinde Godard tarzı rahatsız 

edici bir estetikten yararlanmış olsa da, uzun vadede bu türden bir estetiği onun sinema 

filmlerinde göremeyiz. Loach’un estetiği üzerinde Çek Yeni Dalgası dışında etkili olan 

bir diğer sinema akımı ise İtalyan Yeni Gerçekçiliği’dir. Sinema tarihi üzerinde de 

oldukça önemli bir etkisi olan ve özellikle Andre Bazin gibi sinema kuramcılarının da 

övgüyle söz ettiği bu filmlerin, her şeyden önemlisi aslında yine en temelde hümanist 

çizgileri bağlamında Loach’a esin kaynağı oldukları belirtilebilir. Loach, bu filmlerin 

“insanların gerçek sorunlarının ifade edilebilmesi için bir alan açtıklarını, dönemin bu 

filmlerinin Godard filmlerini bir miktar “alengirli” gösterdiğini belirtir” (Fuller, 1998: 

38).   

İtalya’da faşist rejime ve ağır sansür koşullarına tepki olarak doğan, II. Dünya Savaşı 

sonrası İtalya’sında özellikle 1945 ve 1950 yılları arasında verdikleri ürünlerle savaştan 

yeni çıkmış olan bir ülkenin kimliğini yeniden tanımlama motivasyonuyla da hareket 

eden İtalyan Yeni Gerçekçiliği, özellikle De Sica’nın Ladri di Biciclette (Bisiklet 

Hırsızları, 1948) ve Visconti’nin La Terra Trema (Yer Sarsılıyor, 1948) yönettikleri iki 

anahtar çalışma üretir. Çağdaş politik iklim içinde etkin bir konumda yer alma tercihiyle 

üretilen bu filmler, bu anlamda sosyal bir sorumluluğun da ürünleridirler.  

Film yapma felsefesi bağlamında bakıldığında Yeni Gerçekçilik, özellikle senaryo 

yazarı ve kuramcı Zavattini’nin görüşlerinden temellenmiştir. Zavattini’nin gerçekçi 

filmler yapma anlamındaki çıkış noktasını ise, gerçek yaşam ile temsil ya da görüntünün 

olabildiğince örtüştürülmesi oluşturur. Gerçek yaşamla örtüşen, gerçek yaşama en yakın 

öykülerin yaratılabilmesi için kurmacanın içine gerçek öyküler sokulur. Diğer bir 



59 
 

deyişle, gerçekliğin öyküleştirilebilmesi için yaşamdaki gerçek olgular yeniden 

yakalanır. Böylece yaşamın kendisi perdede yer alır ve bu türden bir yaklaşım doğal 

olarak “kurmacayla” bağını koparan, yapaylık ya da sahtelikten uzak öyküler 

yaratılmasını mümkün kılar. Film, sıradan olanı, izleyicinin gerçek yaşamda gözünün 

önünde olup biten ama genellikle farkına varmadığı ya da önemsemediklerinin önemini 

ortaya çıkarır. 

Dolayısıyla Yeni Gerçekçiliğin en önemli meselesi gerçekliği temsil eden öyküler 

yaratmaktansa gerçekliği öyküleştirmektir. Bu sayede sıradan insanlar birbirlerinin 

yaşamlarına tanık olma şansını yakalarlar. Elbette bunun ardında dikizcilik mantığından 

ziyade dayanışma olasılıklarının yaratılması yatar. Ahlaki bir motivasyon olarak da 

tanımlanabilecek bu eğilim, esasında kimseyi dışarıda bırakmayacak olan gerçek bir 

toplum idealinden kaynaklanır. Yeni Gerçekçilere göre, başka hiçbir anlatım biçimi 

yaşamın bu “sıradan” yönlerini en doğru sürekliliğiyle resmetme hünerine sahip değildir 

ve sinema, bu türden ideallerin gerçekleştirilmesine yönelik en önemli araçtır (Casetti, 

1999: 23-29). 

Dolaysız ve gerçeğe en yakın öykülerin yakalanabilmesi Yeni Gerçekçiliğin biçimsel 

üslubunu da doğal olarak etkiler. Bu bağlamda bu akımın belli başlı özellikleri arasında 

özellikle yıldız oyunculardan sakınma ve profesyonel olmayan oyuncuların tercih 

edilmesi, iyi kurgulanmış bir olay örgüsünden ziyade daha gevşek ve açık uçlu anlatı 

biçiminin kullanılması16, anlatının gereksinimlerine göre önceden düzenlenmiş çekimler 

yerine toplumsal gerçekliğin saf parçaları ve temel birimleri ‘olgulardan’ oluşan 

öykülerin yaratılması ile montajla yaratılan efektlerden sakınarak uzun çekimlerin tercih 

edilmesi sayılabilir (Bazin’den akt. O’Shaughnessy, 2007: 23). O’Shaughnessy, 

özellikle Yeni Gerçekçilik üzerine yaptığı çalışmalarıyla tanınan Andre Bazin’in bu 

akımla ilgili esas önermesinin ise önceden belirlenmiş bir gerçekten sakınmaları 

olduğunu belirtir. Yani adaletsiz bir toplumsal gerçekliği reddetmelerine rağmen, bu 

politik tavırlarını filmin önüne geçen politik bir ideolojinin hükmü altında 

araçsallaştırmazlar. Bazin, bu anlamda akımın filmlerini “pre-devrimci” olarak 

                                                 
16 Yeni Gerçekçiliğin kullandığı bu açık uçlu anlatı biçimi aslında bir yandan “gerçeğin” 
belirsizliğini yansıtmasının yanı sıra, 1930’ların İtalyan sinemasının yansıttığı sabit, durağan bir 
dünya ile, II. Dünya Savaşı ertesinde İtalya’ya hâkim olan Hollywood filmlerinin dramatik 
kapanışlarına bir reaksiyon olarak görülebilir (Gomery’den akt. Biryıldız, 2009: 72). 



60 
 

selamlar. Örneğin Ladri di Biciclette, önceden var olan bir anlamın göstergesi olsun 

diye yaratılmak yerine, kendi tekilliğini de muhafaza ederek toplumsal bir bağlam 

içerisine oturur. Bu filmde yer alan insanlar ya da olaylar toplumsal bir tezi desteklemek 

için araçsallaştırılmazlar, bunun yerine izleyici bu türden bir tezi kendi zihninde geriye 

dönük bir biçimde kendisi inşa edecektir (2007: 22-23).   

1.3. Filmlerinin Karakteristik Özellikleri 

Loach filmleri genel olarak stüdyo yerine dış mekân çekimleri, belgesel kamera 

teknikleri, doğal ışık kullanımı, uzun çekimler ve profesyonel olmayan oyuncu kadrosu 

kullanımı gibi belli başlı özellikleriyle ana akım kurmaca filmlerden ayrılırlar. Bu 

özelliklerden bilhassa dış mekân çekimleri yahut gerçek mekânların kullanılması onun 

filmlerini güçlü ve etkili kılan özelliklerin en başında gelir. Gerçek mekânların 

kullanımı, hemen her zaman gerçek yaşamdan uyarlanmış olan öykülerinin dokusunu 

izleyiciye duyumsatmanın bir aracı olarak iş görür. Aynı zamanda işçi sınıfının gerçek 

yaşam koşullarının da etkili bir tasvirinin sunulmasına olanak tanır.  

Yönetmenin filmleri her ne kadar kurmaca olsalar da, örneğin Hollywood tür filmleri ya 

da sanat sineması filmlerine oranla izleyicisinin algısını farklı bir noktaya çekerler. 

Belgesel tekniklerin filmlerindeki etkisine bağlı olarak izleyici onun filmlerini bir 

eğlence ya da sanat eseri olarak izlemektense daha çok toplumsal yaşamın bir kaydı 

olarak görür. Klasik gerçekçilik kendisine özgü kamera teknikleriyle izleyiciyi 

karakterlerle özdeşleştirirken onun filmlerinde bunun aksini görürüz. Knight’a göre 

Loach’un belgesel teknikleri kullanımı filmin öteki öğelerinin anlamını da değiştirir. Bu 

teknikler filmde başka ne oluyorsa olsun izleyicisine ele aldığı toplumsal meselenin bir 

imgesini sunar. Bir başka film yapımcısı bu teknikleri örneğin İngiliz kalelerinin 

güzellikleri yahut tabiattaki gölge ve ışık oyunlarının dramatik etkilerini kaydetmek için 

kullanıyor olabilirken, Loach aksine bu teknikleri sefalet ve çirkinlikleri kaydetmek 

amacıyla kullanır (Knight, 1997: 66-67, 74).  Dolayısıyla Loach filmlerinde belgesel 

tekniklerin kullanımı ya da onun belgesel gerçekçi üslubunun en önemli etkisi de 

filmleri kurmaca olsalar da filmlerine belgesel görünümü vermesi ve izleyicisini 

mesafeli bir konuma taşımasıdır. Hill’e göreyse Loach’un kurmaca ve belgesel 

tekniklerin bir bileşimini kullanıyor olması aynı zamanda özel ve kamusal alanlar 



61 
 

arasındaki bağlantıları kurabilmesine ve bu iki alan arasında durmaksızın geçişler 

yapabilmesine olanak tanımaktadır (1997: 137-138).  

Gerçek mekân ve belgesel tekniklerin kullanımı dışında Loach filmlerinin bir diğer 

önemli özelliği de az tanınmış yahut hiç tanınmamış amatör oyuncu kullanımıdır. 

Profesyonel olmayan ve çoğunlukla işçi sınıfından gelen oyuncuların kullanımı 

filmlerinin öteki öğeleri de göz önünde tutulduğunda Loach’un politiğini açığa vuran en 

önemli özelliklerinin başında gelir. Loach’a göre işçi sınıfından bir karakteri yıldız bir 

oyuncunun canlandırması filmin inandırıcılığı konusunda şüphe uyandırır. Çünkü 

örneğin Manchester’da işçi sınıfının yaşam alanının orta yerinde bir yıldız oyuncu 

görmek yadırgatıcı bir şeydir. Loach bundan da önemlisi yıldız oyuncu kullanımının ele 

alınan meselenin içini boşaltacağına inanır (Fuller, 1998: 114). Oyunculuğun 

doğallıktan çıkması izleyiciyi yaşamın belirli bir veçhesine tanıklık ettiği pozisyonunu 

da sekteye uğratır, onu bir anlamda müşterileştirir. İzleyici filmi izlemek ya da 

yaşamdaki bir olguya bir anlamda tanıklık etmek yerine yıldız oyuncunun 

performansını izlemeye başlar. Loach bu anlamda oyuncu kullanımı açısından oldukça 

katı kurallara sahiptir. Onun anlayışına göre bu konuda ödün verilmesi durumunda 

filmin öteki öğelerinde de ödünler vermeye başlamak durumunda kalınır. Film yavaş 

yavaş Kramer Kramer’e Karşı türünde bir filme dönüşmeye başlar. Dolayısıyla bu türe 

uyacak müzikler kullanmak durumunda kalınır ve nihayetinde de filmde yaşamın 

toplumsal ve politik veçheleri yerine duygusal yoğunluk ön plana çıkmaya başlar, 

filmin tüm doğası alt üst olur (Hill, 1997: 168). 

Yine, ana akım filmlerin aksine oyuncularının yerel aksanlarını korumasına da dikkat 

eder. Örneğin Ryan ve Porton (1998), Loach’un Riff-Raff isimli filminin ABD’de dahi 

altyazıyla gösterildiğini belirtirler. Loach’un dil kullanımı konusunda gösterdiği bu 

hassasiyet yukarıdaki tercihleriyle de aynı bağlama oturur. Loach, bir karakterden başka 

türlü konuşmasını ya da aksanını değiştirmesini istemenin onun ait olduğu yeri ve 

sınıfsal pozisyonunu, dolayısıyla da yine filmin doğasını yok edeceğine inanır: 

“…konuşma biçiminizde, davranışlarınızda, hatta kaşığı elinizde tutuş şeklinizde 

sınıfınızı açığa vurursunuz. Bunun “oynanması” mümkün değildir. Bir lehçeyi 

oynayamazsınız” (Hattenstone’dan akt. English, 2006: 263).  



62 
 

Filmleri tıpkı Forman’da olduğu gibi doğaçlama görünümüne sahiptir. Fakat bu 

tamamen kontrolsüz bir oyunculuğu tercih ettiği anlamına gelmez. Filmleri sıkı bir 

biçimde senaryoya dayalı olmasına rağmen oyuncularını katı bir biçimde 

yönlendirmektense onların doğal tepkilerini yakalamanın peşindedir. Bu anlamda 

oyuncularına senaryonun bilmeleri gereken kadar kısmını, yalnızca o günkü çekimlerin 

senaryosunu dağıtır (Ryan ve Porton, 1998). Loach’un bu tercihi izleyicisine belgeselde 

olduğu gibi olmasa da izlediği şeyin bir kurmacadansa gerçekten olduğu hissini 

duyumsatır (Hill, 1997: 169). Yine bu anlamda ardı ardına değişen sahne ve 

çekimlerdense uzun diyalog sahnelerine yer verir. İster kişisel bir öyküden yola çıkıyor 

olsun isterse de Land and Freedom gibi kolektif bir öykü anlatıyor olsun bu türden uzun 

diyalog sahneleri hemen her filmde kendisine yer bulur. Knight’a göre bu, İngiliz teatral 

geleneğinin Loach üzerindeki etkisinin de bir göstergesidir (1997: 65-66). 

Filmlerindeki karakterler hemen her zaman sıradan insanlardır. Filmlerinin ana 

karakterleri toplumda otoriteyi temsil eden bireyler yerine çoğunlukla sosyo-ekonomik 

koşulların cenderesinde yaşam mücadelesi veren işçi sınıfından karakterlerdir. Öyküleri 

politik olsa da karakterleri genellikle hiç de öyle radikal politik bir eylem 

gerçekleştirebilecek güçte bireyler değildirler. Marksist bir yönetmen olan Loach’un 

dünya görüşünün aksine iktidar yapılarına meydan okuyan, eylemleriyle otoriteyi 

yerinden edecek bir umudu izleyicisine sunan karakterleri filmlerinde pek göremeyiz 

(McKnight, 1997: 3). Dolayısıyla Loach’un karakterleri ana akım filmlerin aksine 

koşullarının üstesinden gelebilen, eylemleri izleyiciyi rahatlatacak çözümlere yol açan 

karakterler değildir. Başka bir deyişle, kahraman olmak yerine her gün cadde ve 

sokaklarda görülebilen sıradan insanlardır. Büyük eylemleri başarabilecek güçte olan 

kahramanların aksine onun filmlerinde karakterlerin çok nadir durumlarda kendi sosyo-

kültürel koşullarını aşabilmelerine rastlanır (Knight, 1997: 67). Bir başka deyişle, işçi 

sınıfını tüm hataları ve kusurlarıyla tasvir eder. Dolayısıyla kusurlu işçi sınıfı 

kahramanları da onun politik niyetleri açısından bakıldığında filmlerinde ajitasyon 

yapmak yerine ele aldığı meselenin diyalektiğini kurabilmesine yarar.   

 

 



63 
 

 

1.4. 1990’lı Yıllar 

1980’li yıllarda sansür sorunlarıyla boğuşması ve Thatcher hükümetiyle birlikte de 

İngiliz Sineması’nın tamamen dışına itilmesinin ertesinde Loach17, adeta bir feniks gibi 

küllerinden yeniden doğarak, bir “Avrupalı” yönetmen olarak kaldığı yerden filmler 

yapmaya başlar. Loach, kariyerinin bu en parlak döneminde uluslar arası ortak yapım 

kaynaklarının desteğini alırken, tematik anlamda da kamerasını kapitalist sömürünün 

küresel boyutlarına çevirir.  

Ancak Loach’un çizgisini bulması ve Kıta Avrupasının prestijli yönetmenleri arasına 

girmesinin yolunu döşeyen ilk iki filmi, tıpkı aç kalmamak için çektiği reklam 

filmlerine benzer bir şekilde bir takım ödünler vermesine sebep olur. Loach, bir 

süreliğine “yerli işçi sınıfını” ve belgesel tekniklerini terk ederek, ilk Avrupalı filmi 

Fatherland (Anavatan, 1986) ile Avrupa ekspresyonizmi konvansiyonlarına 

uyarlanırken, takip eden filmi Hidden Agenda (Gizli Gündem, 1990) ile de Costa-

Gavras tarzı politik gerilim türüne uyarlanır.  

Hem finansman hem de öykü, mekân ve oyuncuları bağlamında uluslararası 

çerçevedeki bu filmlerinden ilki olan Fatherland’in senaryosu Trevor Griffiths 

tarafından yazılmıştır. Alman ve Fransız televizyon kanalları ile Channel 4’un 

finansörlüğüyle yapılan film, Doğu Almanyalı muhalif bir folk şarkıcının İngiltere’ye 

sürgüne zorlanması ve bu zaman zarfında babasının İspanya’da Stalinist, Hollanda’da 

Nazi suçlarına karıştığını, Soğuk Savaş döneminde de Amerikan entelijensiyası için 

casusluk yaptığını öğrenmesi etrafında gelişen bir öyküye sahiptir. Fatherland, 

Loach’un erken dönem filmleri ile kıyaslandığında, filmin başlangıcında yer alan 

belgesel biçime sadık basın toplantısı dışında izleyicinin alışık olduğu “Loachcu” 

tarzdan ziyade John Hill’in ifade ettiği gibi Avrupa dışavurumcu estetiğine 

                                                 
17  Ki bu dönem kendisi için oldukça acı vericidir. Film yapmak için ihtiyaç duyduğu kaynakları 
bulamaması bir yana, çaldığı her kapının yüzüne kapanmasıyla kendisini geçindirecek 
kaynaklardan dahi yoksun kalır. Bu dönemde ilkelerinden ödün vererek epey bir reklam filmi 
çeker. Thatcher’in siyasal kampanyalarını da yürüten Saatchi&Saatchi gibi reklam ajanslarına 
bira reklamları çekmesinin yanı sıra (Ezard’dan akt. English, 2006: 267), daha kötüsü belki de 
bugün hiç hatırlamak istemeyeceği bir şekilde McDonalds için dahi reklam filmleri yapmak 
durumunda kalır (Hayward, 2004: 231). 



64 
 

uyarlanmıştır. Loach’un alışıldık tarzına ters düşen bir biçimde, ( ana karakterlerinin 

ikilemleri ya da açmazları genellikle ilişkide olduğu kurumlar ve bu kurumların baskıcı 

etkileri temelinde ele alınır) filmin ana karakteri Klaus Drittermann’ın açmazı 

genellenmiş bir kaygı ve tecrit üzerinden aktarılır. Toplumsal, politik ve mesleki 

alanlardan yabancılaşmış mağrur ve namuslu bir sanatçıyı betimlemesiyle film, 

mücadelenin çok daha kişisel ve psikolojik bir biçimini yansıtır. English’e göre Loach 

bu ilk Avrupalı filminde ne o kendine has ayrıksı gerçekçiliğini kullanabilir ne de 

“dışarıdaki” politik meseleleri eve, İngiltere’ye taşıyabilir (2006: 269).  

İkinci filmi Hidden Agenda ise, 1970’li yıllarda Kuzey İrlanda’da İngiliz güvenlik 

güçleri, CIA, İngiliz sermayedarları ve Muhafazakâr gölge kabinece düzenlenen kirli 

işleri ele alan komplo temelli bir öyküye sahiptir. Film, estetik açıdan Fatherland gibi 

“Avrupalı” değildir. Filmde Kuzey İrlanda meselesi yalnızca Britanya’nın “iç meselesi” 

olarak ele alınmaktan ziyade sorunun küresel veçhelerine ve içerimlerine vurgu yapılır. 

Lakin film, Kuzey İrlanda halk direnişinin suikastlar, işkenceler, illegal telefon 

dinlemeleri ve psikolojik operasyonlarla sistematik bir biçimde bastırıldığını açığa 

vurmasına rağmen, İrlanda meselesini yaratan özgül toplumsal ve politik meseleleri 

ıskalar. English’e göre, bu filmde sorun yalnızca Loach’un alışık olduğumuz belgesel-

gerçekçi estetiğinin yerini türsel gerilim estetiğine bırakması değil, ama aynı zamanda 

da tamamen Hollywood’a özgü olan “komplo” konvansiyonuna uyarlanmasıdır. Filmde 

“gerçekçi estetiğin merkezi ve paradigmatik nesnesi tamamen kayıptır, Belfast’ın 

“sıradan insanlarının” yaşamları ve sorunları hakkında herhangi bir şey göremeyiz”. 

Film bu anlamda, tıpkı Fatherland’de olduğu gibi “politikayı” içinde gizli şeytani 

ajanların iş gördüğü küresel iktidar ağlarına hapsederek, bir iki ufak sahne dışında 

sıradan yaşamların politiğine dokunamaz (2006: 271).  

Fakat başında da belirtildiği gibi bu iki film aslında Loach’un kendi ülkesinden 

dışlanması ve ortak yapımların dayattığı bir takım gerekliliklere uyarlanmasının 

neticesinde ortaya çıkar. Nitekim Loach da özellikle Fatherland olmak üzere bu iki 

filminden pek memnun değildir (Hill, 1997:  164).  

Loach’un Parallax Pictures’ın yapım olanaklarıyla çektiği takip eden iki filmi, Riff-Raff 

(Ayaktakımı, 1991) ve Raining Stones (Yağan Taşlar, 1993), serbest piyasa 

kapitalizmini uzaklardaki bir takım komplolar ve entrikalar düzeyinde ele almaktan 



65 
 

ziyade, sıradan insanların günlük yaşamları üzerindeki etkilerine odaklanır. Loach, 

yukarıdaki iki filmiyle Avrupa’daki yerini ve kaynaklarını bir anlamda 

sağlamlaştırmasının da etkisiyle, yeniden alışıldık tarzına geri dönerek işçi sınıfının 

yaşamına eğilir.  

Riff-Raff’le birlikte Loach, yirminci yüzyılın “zincirlerinden kurtulmuş öznelerine” 

kamerasını çevirir. Film Glasgow’lu bir inşaat işçisinin öyküsünü merkeze alırken, 

gevşek bir anlatı yapısına sahiptir. Eski bir hastanenin restore edilerek lüks bir apartman 

dairesine dönüştürülmesi temalı film, bu proje için taşeron sözleşme altında bir araya 

gelmiş geçici işçileri ele alır ve öykünün büyük kısmı bu inşaat alanında geçer. Kes 

(1969)’deki organik işçi sınıfı artık yoktur. Uzun vadeli bir işten ve dolayısıyla herhangi 

bir gelecek garantisinden “özgür” olan bu işçilerin öyküsüyle birlikte Loach, esasında 

geç kapitalizmin analizini yapmaya bu filmiyle başlamıştır denilebilir. Gerçek bir 

şantiyede çekilen ve oyuncularının hemen tamamı inşaat işlerinde çalışan ya da daha 

önce böyle bir işte çalışmış işçilerden oluşan film, Thatcher dönemiyle birlikte 

kötüleşen emek koşullarını ele alarak bu yeni dönemle birlikte işçi sınıfının çözülmesi 

ve parçalanmasını araştırır. Filmde bir yandan da geç kapitalizmi ayakta tutan en önemli 

endüstrilerden birisi olan gayrimenkul endüstrisi örtük bir biçimde ele alınır. 

Dolayısıyla filmin karakterleri de esasında gittikçe artan bir biçimde denetimden 

özgürleşen sermaye çıkarları ile çatışma içindedirler (English, 2006: 272). 

Riff-Raff, işçi sınıfının değişen karakterine ya da bir diğer deyişle “post-işçi sınıfının” 

emek koşullarına odaklanmaktayken, Raining Stones ise bu yeni düzenin geçici ve gezer 

emek taleplerine uyarlanamayanların öyküsünü anlatır. Film temelde işsizliğin 

insanların yaşamlarında yarattığı sorunlara odaklanır. Filmin ana karakteri ve kader 

ortağı birkaç kuruş kazanabilmek için küçük hırsızlıklar yapmak ve alışık olmadıkları 

kirli işler yapmak durumunda kalırlar. Örneğin çiftlikten koyun çalarak ev kadınlarına et 

satmaya çalışırlar ya da filmin ana karakteri Bob kapı kapı gezerek kanalizasyon 

temizliği yapar. Film ele aldığı meseleyi mizahi bir dille anlatıyor olsa da dönemin 

diğer işçi sınıfı “komedilerinden” farklı olarak filmin ana karakterleri Bob ve Tommy’in 

girişimci gayretleri zaferci anlamda bir sonuca varmaz. Film, natüralist öyküleme 

biçimine sadık bir biçimde, bu türden koşullarda hayata tutunmaya çalışan Bob ve 

Tommy gibiler için kolay bir kurtuluşun olmadığını gösterir (English, 2006: 276-277). 



66 
 

Yaşanmış bir olaydan esinlenilen 1994 tarihli Ladybird Ladybird (Minikkuş, Minikkuş) 

ise, sosyal hizmet kurumunun elinden aldığı çocukları için mücadele eden yoksul bir 

annenin dramını anlatır. Öyküde, kaldığı sığınma evinde çıkan bir yangın sonrasında 

çocuklarının bakımı elinden alınan Maggie’ye, bu çaresiz durumunda bir pubda tanıştığı 

Paraguaylı bir mülteci olan Jorge destek olur. Film, hukuk sisteminin Maggie gibi 

“kaybedenlere” karşı ne kadar kolaylıkla işlediğini gösterir. Bunun yanı sıra, Maggie ve 

ebeveynleri öldürülen çocuklar hakkında yazdığı ve sığınma evleri kurduğu için bu 

faaliyetleri nedeniyle Paraguay hükümetince sürgün edilen Jorge’ün öyküsünü yan yana 

getirerek, farklı ülkelerdeki baskı biçimlerinin benzerliğini vurgular (Haylett, 2000: 80). 

Takip eden yıllarda Loach,  işçi sınıfının evrensel bir bütünlük olduğu inancıyla Land 

and Freedom (Ülke ve Özgürlük, 1995), Carla’s Song (1996) ve Bread and Roses 

(Ekmek ve Güller, 2000)  gibi üç önemli filme imza atar. Loach’un kariyerindeki 

şüphesiz en önemli filmlerinden birisi olan Land and Freedom, 1936 İspanyol İç 

Savaşı’na odaklanırken, Carla’s Song 1980’lerin ortasında Nikaragua’da Sandinista 

iktidarına karşı girişilen CIA destekli karşı devrimi ele alır. Loach’un ABD’de çektiği 

ilk ve tek filmi Bread and Roses ise Los Angeles’daki Meksikalı göçmen işçilerin 

yaşamlarına eğilir.  

İngiliz, İspanyol, Fransız ve Alman ortak yapımı olan Land and Freedom, Loach’un 

kariyeri olduğu kadar, politik sinemanın da en güçlü filmlerinden birisi olarak 

gösterilmektedir. Film, 1936 yılında General Franco’nun hem ülkedeki büyük 

sermayenin hem de Hitler ve Mussolini’nin desteğini alarak savaş açtığı sol iktidarı 

Franco faşizmine karşı savunan sosyalistlerin öyküsünü anlatır. Film, dünya tarihinin en 

önemli iç savaşı olarak adlandırılabilecek olan İspanya İç Savaşı’na eğilirken, daha da 

önemlisi sol içi bölünmeye odaklanır.  İç Savaş sırasında Komünist Parti’nin savunduğu 

şekliyle, Franco faşizmine karşı burjuva demokrasisinin savunulması ya da POUM ve 

CNT gibi anarşist örgütlerin savunduğu şekliyle, faşizme karşı mücadelenin kaçınılmaz 

olarak doğrudan ve aşağıdan yukarı örgütlenmiş bir demokrasiyi gerekli kılmasını 

içeren iki karşıt görüş de çarpışır. Dolayısıyla film, Loach’un öteki filmlerine benzer 

biçimde, -Barselona gibi şehirlerde işçi özyönetimi kurmaya çalışarak sosyal demokrasi 

için verilen savaşı büyük çaplı sosyalist bir devrime dönüştürmeye çalışanlarla, İspanya 

Cumhuriyeti için savaşan- sosyalistler arasındaki bölünmelere ve sol içi ihanete ışık 



67 
 

tutar (Wayne, 2002: 80-81).  Loach’un “faşistlerin kötü adam, başka herkesin de iyi 

adam olduğu bir film yapsaydık, bunun ilginç bir tarafı olmayacaktı” (Hayward, 2004: 

262) diyerek tanımladığı film, geçmişte yaşanıp bitmiş uzak bir tarih bağlamında 

kurgulanmaktansa, 1990’ların İngiltere’sinde açılır. Kim isimli genç bir kadının 

büyükbabasının ölümünden sonra tesadüfen bulduğu, içinde gazete kupürleri, mektuplar 

ve kırmızı bir fulara sarılı İspanyol toprağının olduğu çantayı açmasıyla zamanda 

geriye, 1936 yılına dönülür.  Wayne’e göre İngiltere’de Avrupa Birliği’ne entegrasyon 

ve Avrupa “değerlerinin” tartışıldığı bu dönemde, 1990’lı ve geç 1930’lu yılların 

filmsel dilde yan yana dizilmesi aynı zamanda “patronların olduğu kadar işçilerin de bir 

Avrupa’sının olduğunun da hatırlatıcısıdır” (2002: 81).   

Loach,  MacFadden’ın deyişiyle (1997: 150) “insanoğlunun midesine girecek daha fazla 

ekmektense, ekmeğin tadının farklı olduğu bir devrimi” hedefleyen İspanya’daki 

mücadeleyi anlatan ve bir yandan da Stalinizm’le hesaplaşan18 bu filminin ertesinde, bir 

başka enternasyonal mücadeleye, bu kez Nikaragua’ya kamerasını çevirir. 1996 yılında 

filme aldığı Carla’s Song,  Glasgow’lu otobüs şoförü George ve Nikaragualı mülteci 

Carla arasındaki duygusal ilişkiden yola çıkarak, Nikaragua’daki karşı devrime 

odaklanır. Film kendi neşeli dünyasında apolitik bir yaşam süren George’un, savaş 

sonrası sendromu yaşayan Carla’ya yardım etmek niyetiyle beraberce Nikaragua’ya 

gitmeleri etrafında gelişen bir öyküye sahiptir. Filmde, Loach’un kendisinin de belirttiği 

gibi, Stalinizm’in tuzaklarına düşmeden belirli bir ivme kazanan ve katılımcı 

demokrasiye dönüşen Nikaragua devriminin Amerikan müdahalesiyle nasıl yenilgiye 

uğratıldığı anlatılırken (Ryan ve Porton, 1998), George’un da tanık olduklarıyla birlikte 

yaşadığı sarsıntıya ve politikleşmesine dikkat çekilir.  

Loach, Los Angeles’a, Meksikalı göçmenlerin yanına gitmeden önce,  İskoçya’da My 

Name is Joe (Benim Adım Joe, 1998), isimli filmini kaydeder. İlginç bir şekilde bazı 

                                                 
18 Wayne’e göre filmin anlatısı aynı zamanda George Orwell’in öyküsünü anımsatır. İspanya’da 
Uluslararası Tugay’a katıldığında çatışmanın düz bir şekilde solcular ve faşistler arasında 
olduğunu düşünen Orwell, aşama aşama gelişen politik bilincinin sonucunda resmi 
Komünizm’in buradaki şartlar altında karşı-devrimci sayılması gerektiğini düşünür. Filmin 
kahramanı David Carr ise Komünist Parti’nin bir üyesi olarak geldiği İspanya’da tesadüfen 
POUM’a katılır. O da tıpkı Orwell gibi cephedeki tecrübeleri ve partinin İspanyol devrimcileri 
üzerinde artan baskısına tanıklık ederek radikalleşir ve Komünist Parti kimliğini yırtar (2002: 
82). 
 



68 
 

eleştirmenlerce toplumsal içerikten yoksun bir film olarak tanımlanmasına rağmen 

(örneğin bkz. Teksoy, 2005: 422),  Avrupa’nın damar içi uyuşturucu kullanımının en 

yoğun olduğu şehri Glasgow’da geçen öyküsüyle (Bromley, 2000: 57), aslında geç 

kapitalizmin en önemli semptomlarından birisi olan uyuşturucu kullanımına ve buna 

bağlı suça odaklanır.19 Bromley’e göre Loach, vaktiyle oldukça güçlü bir politik 

geleneğe ve örgütlü işçi sınıfına sahip Glasgow’un şimdiki zamanını inceler. Bundan da 

ötesi film, “gerçekliğin” kodlarını (imgelerini, sentaksını ve dizgelerini) yalnızca 

uyuşturucu ve alkolün yardımıyla çözebilenlerin yaşamlarına odaklanarak aynı zamanda 

yoksulluğun yalnızca parasız kalmakla açıklanamayacağına da dikkat çeker. Filmde 

maddi güçlükler uyuşturucu karaborsası, eğitime kapanmış bir kapı, aşk ve diğer insani 

ilişkilere alan bırakmayan “canına okunmuş” bir toplum tasviriyle harmanlanarak 

aslında sınıfın şimdiki zamandaki gizli kalmış sakatlıkları açığa vurulur (2000: 55-57).  

Birleşik Devletlerde Hizmet Çalışanları Uluslararası Birliği’nce (SEIU) düzenlenen 

“Temizlik Görevlileri İçin Adalet (Justice for Janitors)”20 hareketine dayanılarak filme 

alınan Bread and Roses ise illegal olarak ABD’ye giriş yapan Meksikalı göçmen 

Maya’nın gelişen olaylar neticesinde militan bir sendikacıya dönüştüğü bir öykü olarak 

kurgulanır. Hâlihazırda ABD’de çalışan ablası Rosa’nın ayarladığı, banka ve yüksek 

maaşlı Hollywood avukatlarının ofislerinin yer aldığı bir binada temizlik işçisi olarak 

işe başlayan Maya, bir sendikacı olan Sam’le tanıştıktan sonra politikleşir. Anarşist 

eğilimli bir sendikacı olan Sam ve onun ortodoks olmayan taktikleriyle pek fazla örgüt 

bilinci olmayan temizlik işçilerini sendikaya katılmaya ve bir grev düzenlemeye ikna 

ederler (Quart ve Kornblum, 2001: 117-119). Lakin film, Quart ve Kornblum’un da 

belirttikleri gibi Loach’un öteki filmlerine oranla daha az katmanlı bir yapıya sahiptir. 

                                                 
19 Nitekim Loach da, kendisini toparlamaya çalışan eski bir alkolik olan Joe ve bir sağlık 
merkezinde sosyal hizmet görevlisi olan Sarah’nın arasındaki duygusal ilişkiden yola çıkarak 
anlattıkları bu öykünün “aşk hikâyesi” olarak yaftalamanın yanlış olacağını söyler. Joe ve 
Sarah’ın yardım etmeye çalıştıkları iki bağımlı Liam ve Sabine’in öyküsü, tür filmlerinde 
gösterişli bir biçimde sunulan uyuşturucu ve suç meselesine farklı bir açıdan bakar. Loach’a 
göre de filmin politiği esasen bu meselede yatmaktadır: “Uyuşturucu ekonomisine bağlı bu alt 
kültür insanları sessiz kılmaya yardımcı olur, zamanının büyük bir kısmında “kafası güzel” 
gezen bu insanların politikleşmesi ve örgütlenmesi de pek mümkün olmaz” (Ryan ve Porton, 
1998). 
 
20Bkz: http://www.seiu.org/division/property-services/justice-for-janitors 



69 
 

Duygusal yoğunluk öne çıkarılarak filmdeki “kötü adamlarla” olan çatışma doğrudan 

agitprop konvansiyonlarına yaslanılarak kurulur. 

 Loach’un tıpkı My Name is Joe’da olduğu gibi Glasgow’a bağlı bir kentte, 

Greenock’da kaydettiği Sweet Sixteen de (Afili Delikanlı, 2002) aynı biçimde, 

uyuşturucu ekonomisinin hâkim olduğu sokaklara odaklanır. Bu filmde de bir başka 

Liam’ın öyküsü üzerinden post-endüstriyel toplumda işsizliğin yarattığı alt kültürün, 

henüz ergenlik çağındaki çocukları nasıl birer uyuşturucu satıcısına dönüştürdüğü 

incelenir. Film, uyuşturucu satarak servet edinen çocuklar hakkında duyduklarının 

öyküye esin kaynağı olduğunu belirten senaryo yazarı Laverty’nin (akt. Hayward, 2004: 

299) de altını çizdiği gibi, bir anlamda, yeni kapitalizmin insanlara sunduğu tek 

özgürlüğün ancak bu türden bir risk alma özgürlüğü olduğuna dikkat çeker.  Loach’un 

yine İskoçya’da kaydettiği ve yer yer Glasgow üçlemesinin son filmi olarak da anılan 

Ae Fond Kiss… ( Yalnızca Bir Öpücük, 2004) ise belki de ilk kez sınıf ilişkilerine 

bakmadığı, Pakistanlı Casim ve İrlandalı öğretmen Rousin arasındaki ilişki üzerinden 

kültürlerarası çatışmaya, ırk ilişkilerine kamerasını çevirdiği bir öyküye sahiptir. Yine 

de, hangi taraftan olursa olsun (bir tarafta Casim’in müslüman ailesinin öte tarafta ise 

Katolik kilisenin Rousin üzerindeki baskısı) geleneklerin ve özellikle de dinsel aygıtın 

bireylerin yaşamları üzerindeki baskısının bir ve aynı olduğunu göstermesiyle filmin 

örtük de olsa bir eleştirelliğe sahip olduğu söylenebilir.  

 

2. 2000’LER VE ÖTESİ: DEMİRYOLCULARDAN POSTACILARA POST-

İSTİHDAM ÜÇLEMESİ 

Çalışmanın bu bölümünde yönetmenin örneklem olarak seçilen The Navigators 

(Demiryolcular, 2001), It’s a Free World… (Özgür Bir Dünya, 2007) ve Looking Eric 

(Hayata Çalım At, 2009) filmleri özellikle küreselleşme, göç, sınıf ve özelleştirme 

bağlamlarında ele alınacak ve detaylı bir şekilde analiz edilecektir. Örneklemdeki 

filmlerde 1980’li yıllarda İngiltere’de refah devletinin çözülmesi ve ülkenin yabancı 

sermaye ve rekabete açılmasıyla başlayan bir sürecin günümüzdeki boyutları ve 

sonuçları mercek altına alınmaktadır. İngiltere’de geleneksel sınıf yapısını ve emek 

koşullarını değiştiren bu süreçte, kamu sahipliğinde bulunan birçok iş alanı 

özelleştirilmiş, bu alanlardaki emek gücü seyreltilerek günümüzde post-istihdam 



70 
 

dönemi olarak tanımlanabilecek yeni bir tür iş kültürü yaratılmıştır. Filmleri ortak kılan 

özellikleri de bu döneme odaklanmalarıdır. Fakat her biri bu yeni dönemi farklı 

açılardan ele aldıkları için, burada filmlerin toplumsal ve ekonomik arka planlarını 

açıklayan şemsiye bir çerçeve oluşturulmayacak, bunun yerine her bir film kendi içinde 

değerlendirilecektir.  

2.1. The Navigators (Demiryolcular, 2001) 

The Navigators, neo-liberal ekonomi politikalarının en başta gelen uygulamalarından 

birisi olan kamu hizmetlerinin özelleştirilmesi sorununu ele almakta, bu meseleye 1996 

yılında özelleştirilmesi gerçekleştirilen İngiliz Demiryolları vakası üzerinden 

bakmaktadır. Film, Güney Yorkshire’da bir grup demiryolu işçisinin çalışma 

yaşamlarına odaklanırken, özelleştirmeyle birlikte yaşanan değişimin işçilerin hem iş 

hem de özel yaşamları üzerindeki etkilerine dikkat çekmektedir. Filmin senaryo yazarı 

Rob Dawber’in eski bir demiryolu işçisi olmasının ise filmin ele aldığı meseleyle 

kurduğu bağı daha da güçlü kıldığı söylenebilir. 

İsmiyle de on dokuzuncu yüzyılda demiryollarını inşa eden navvy’lere, yani yol 

işçilerine bir göndermede bulunan film (Hayward, 2004: 294), özelleştirme 

uygulamalarıyla birlikte işçi sınıfı dayanışmasının tahrip edilmesine odaklanır. Yerleşik 

iş gücünün ilgası ve emeğin esnekleştirilmesi ile birlikte değişen iş kültürünün, yapılan 

iş üzerinde yarattığı etkilere olduğu kadar, bireylerin yaşamları ve karakterleri 

üzerindeki etkileri de vurgulanır. Öykü, İngiliz Demiryolları özelleştirilmesi sürecini 

merkeze alıyor olsa da, aynı türden değişimlerin hem İngiltere hem de dünyanın pek çok 

ülkesindeki diğer birçok sektörde de yaşandığı hatırda tutulduğunda, özelleştirme 

uygulamalarının sonuçlarına dikkat çekmesi filmi bir hayli değerli kılmaktadır. Bu 

bağlamda öncelikle özelleştirme politikalarının gelişimine bakmak faydalı olacaktır.  

2.1.1. Demiryollarının Özelleştirilme Süreci: Neo-Liberal Özelleştirme Politikaları 

1970’li yıllarda kapitalizmin içine girdiği yapısal bunalım, hemen tüm dünya 

ülkelerinde piyasacı ekonomi politikalarına bir yönelime yol açmıştır. Neo-liberal 

ekonomi politikaları olarak isimlendirilen bu politikalar çerçevesinde devletler kamusal 

hizmetlerden el çekmeye başlamış, Sovyetler Birliği’nin dağılmasının ertesinde ortaya 

çıkan devletlerden, İngiltere gibi eski tip refah devletlerine kadar pek çok devlet 



71 
 

uygulamalarını bu yönde düzenlemişlerdir. Üstelik, liberal ideoloji her zaman için 

serbest piyasa tercihi üzerinde temellenmiş olsa da, bu tarihten sonra liberal ekonomi 

politiğin yeniden canlanmış olması, piyasa rekabetinin verimliliği argümanlarının da 

ötesinde bir etki yaratmıştır. Bu anlamda, piyasa özgürlüğü politik ve toplumsal 

özgürlüğün de güvencesi sayılmaya başlanmıştır (Harvey, 2005: 2-3), (Harris, 1998: 

56). 

20. Yüzyılın iri devlet anlayışını ve piyasalara devlet müdahalesini durdurma hedefiyle 

hareket eden neo-liberal ideolojinin çıkış noktası ise bilindiği gibi İngiliz ve Amerikan 

Muhafazakârları Thatcher ve Reagan’ın, muhafazakâr ideoloji ile liberal ideolojiyi 

harmanlayarak uygulamaya soktukları politikalardır. Bu nedenle neo-liberal ideoloji 

aynı zamanda “yeni-sağ” olarak da anıla gelmektedir. Bu ideolojinin uygulamaya 

soktuğu özelleştirme politikaları ise Arestis ve Sawyer’ın da vurguladıkları gibi özel 

mülkiyetin toplumsal mülkiyet, piyasanın da devlet karşısında daha üstün olduğu 

inancının en somut örneğidir (2008: 309). Bu politikaların ilk uygulamaları İngiltere’de 

1984 yılında İngiliz Telekom’un satışı ile başlamıştır. Takip eden zamanda gaz, 

elektrik, su ve demiryolları da özelleştirilmiştir. Tüm dünyaya yayılan bu politikalar 

çerçevesinde hükümetlerin şirket faaliyetleri üzerindeki denetimleri de en düşük 

seviyeye çekilmiştir. Bundan amaç, rekabetin canlanması, piyasanın daha etkin bir 

biçimde çalışması ve böylece fiyat ve ücretlerin daha aşağıya çekilmesidir.   

Deregülasyon süreciyle birlikte önceden devlet tarafından işletilen sektörler özel 

girişimcilere açılmış, bu yolla kalitenin yükseltilmesi ve maliyetlerin düşürülmesi 

hedeflenmiştir. Bu politikalar doğal olarak emek piyasaları üzerinde de bir takım 

düzenlemelere gidilmesine yol açmıştır. Emek piyasaları üzerinde yapılan 

düzenlemelerle birlikte sendikal haklar kısıtlanmış, işverene işe alma ve işten çıkarmada 

kolaylıklar sağlanmıştır. Tüm bunların sonucunda ise iş güvencesi neredeyse tamamen 

ortadan kalkmış, çalışma saatleri üzerindeki düzenlemelerle birlikte de işçi sağlığı ve iş 

yeri güvenliği standartları alt seviyelere indirilmiştir (Kozanoğlu vd. 2008: 68-72).  

Kamuya ait olan hemen tüm varlık ve sektörlerin özel mülkiyetin eline geçmesiyle 

birlikte de hem bu sektörlerin birincil amacı olan kamu yararı gözetme özellikleri 

ortadan kalkmaya başlamış, hem de çalışma koşullarında yapılan düzenlemelerle 

birlikte çalışanların iş güvenceleri tehlikeye girmiştir. İngiltere özelinde bakılacak 



72 
 

olursa, 1990 yılında John Major’ın başbakanlığı devralması ve 1997 yılında da İşçi 

Partisi’nin seçimlerden birinci parti olarak çıkması da pek bir şeyi değiştirmemiştir. 

Nitekim Arestis ve Sawyer da bu değişikliğin özellikle AB konusunda politik retorikte 

bir takım değişikliklere sebep olmasına rağmen genel neo-liberal politikaların 

değişmeksizin devam ettiğini belirtirler. İngiltere’de özelleştirme kapsamında son yirmi 

yılda posta hizmetleri dışında (ki buna Looking For Eric’te değineceğiz), hemen tüm 

kamu hizmetleri özel sektöre devredilmiştir. Arestis ve Sawyer, son on yılda 

özelleştirmelerin eskiye oranla düşük seviyede olmasının ise esasında posta hizmetleri 

dışında özelleştirilecek pek bir kurumun kalmamasından kaynaklandığını belirtirler 

(2008: 311).  

İşte böylesi bir sürecin içinde özelleştirilen İngiliz Demiryolları, 1993 ve 1997 yılları 

arasında parçalanarak çeşitli farklı firmalara satılır. En temel ulaşım hizmetlerinden 

birisi olan demiryolları böylelikle kâr amacı güden bir sisteme dönüştürülür. Normalde 

bütünleşik bir sistem olan demiryolları, özelleştirmeyle birlikte yüz ayrı birim haline 

gelir.  Yirmi beş ayrı şirket, trenlerin sahibi olan üç bölgesel firma ve rayların bakımını 

yapan on üç ayrı şirketin olmasının yanı sıra, bu şirketlerin en büyüklerinden Railtrack, 

trenlerin sahibi olmasına rağmen, ray, köprü ya da istasyonların onarım işini üstlenmez. 

Özelleştirmeyle birlikte hizmet ve bakım kollarının ayrılması da trajik sonuçlar doğurur. 

Kim Moody’in aktardığı üzere, demiryollarının özelleştirilmesine kadarki otuz yıllık 

süreçte sinyal hatasına bağlı yalnızca bir büyük kaza yaşanır. Fakat özelleştirmeyi takip 

eden beş yıl içindeyse sinyal hatası, güvenlik donanımları ya da raylarla ilgili 

sorunlardan kaynaklı toplamda beş büyük kaza meydana gelir. Dahası, 1998 ve 2004 

yılları arasında ise toplamda ‘otuz dokuz’ ray bakım işçisi yetersiz güvenlik önlemleri 

nedeniyle yaşamını yitirir. Tüm bu olanların neticesinde faal şirketler sorumluluk 

üstlenmezlerken – ki bu şirketler demiryolu tecrübesi olmayan inşaat firmalarıyla 

taşeron sözleşmeler yaparlar- Railtrack’i suçlarlar. Tüm bu yaşananların neticesinde ise 

Railtrack, kar amacı gütmeyen bir şirketle değiştirilir ve bakım işleri bir miktar kurum 

içi hale getirilir (Moody, http://www.publicvalues.ca/ViewArticle.cfm?Ref=00354). 

 

 



73 
 

2.1.2. Yeni Emek Piyasaları ve Sendikal Hakların Yitirilişi 

Film, demiryollarının özelleştirilmesinin gerçekleştirildiği 1995 yılında başlar. 

Demiryolu işçilerinin bir bakım onarım çalışmasını betimleyen uzun bir sekansla açılan 

filmde, her bir demiryolu işçisinin görev dağılımının belli olduğu ve dayanışma içinde 

çalıştıkları vurgulanır. Filmin hemen takip eden sekansında yeni bir işgününe başlamak 

için istasyonda toplanan işçileri özelleştirme haberini veren sürpriz karşılar. 

Demiryollarının kapandığını ve bundan böyle kontrat usulü çalışacakları içeren sürpriz 

haberi, yönetsel işlerden sorumlu olan Harpic verir. “Şirketin” işçilere mesajı açıktır: 

Bu, iş kültürünü kökünden değiştiren bir değişimdir. İçinde birçok rakip firmanın 

olduğu rekabetçi bir piyasaya girilmiştir. Bu nedenle şirketin işgücü olabildiğince çekici 

hâle getirilmeli ve en iyi biçimde “pazarlanmalıdır”.  

Şirket bu hedefine ulaşabilmek doğrultusunda radikal değişikliklere gider. Bunlardan en 

önemlisi, ihtiyaç fazlası işçilerin bir miktar tazminat karşılığında “kendi rızalarıyla” 

işten çıkartılmalarıdır. Bunu sağlamak için tatiller kaldırılır ve ücretler de performansa 

göre düzenlenir. Dolayısıyla işçilere iki seçenek sunulur: ya ağırlaştırılmış yeni iş 

koşullarını kabul edeceklerdir ya da tazminat mektuplarını kabul ederek işten 

ayrılacaklardır. Haliyle birçok işçi henüz başında bu teklifi kabul ederek istasyondan 

ayrılır. Geriye kalan işçilere izletilen oryantasyon filminde de yeni patronları Will 

Hemmings aracılığıyla mesaj yinelenir: ömür boyu iş garantisi tarihe karışmıştır.  

Filmin bu ilk bölümünde esasında geçmişte sendikal anlaşmalar neticesinde kazanılmış 

tüm hakların ortadan kaldırıldığına, buharlaştığına tanıklık edilir. Örneğin tatillerin 

kaldırılması ve ücretlerin yeniden düzenlenmesine ek olarak, işe girişlerde olduğu kadar 

paydos zamanlarında da kart basma zorunluluğu getirilerek çalışanların üzerindeki 

denetim artırılır. Bir anlamda geriye kalan işçileri yıldırmak niyetiyle de devreye 

sokulduğu anlaşılan bu türden değişimlere karşı koymaya çalışan, filmin sınıfsal bilince 

–görece- en fazla sahip karakteri Gerry olur. Geçmişteki anlaşmaları hatırlatarak 

istasyon yöneticileri Bill ve Harpic’i ikna eder, en azından pazar günleri için bir 

muafiyet kazanır. Fakat bu, uzun erimli bir kazanım olmaz ( ki aslında daha önceden 

zaten böyle bir zorunlulukları da yoktur). Yeni uygulamaları denetlemek için istasyona 

gelen “patronları” Hemmings, geçmişteki anlaşmaların hiçbir şekilde geçerli 

olmadığını, sorun çıkaran işçilerden de (sendikalılar), kurtulmaları gerektiğini ısrarla 



74 
 

vurgular. Bir diğer yönetici Bill, uzun yıllardan beri süren çeşitli anlaşmalar olduğunu 

hatırlatmaya çalışsa da, Hemmings’in acımasız ve katı tavrı tartışmaya dahi alan 

bırakmaz. Hemmings, Bill’den tarafını seçmesini, eğer kendilerinin tarafında 

olmayacaksa da istifasını hemen kabul edeceğini söyler. Böylece değişimin aynı 

zamanda geçmişteki anlaşmalar doğrultusunda hareket eden orta düzey yöneticilerin de 

elini kolunu bağladığına tanıklık ederiz. Bu durum, “kazanan hepsini alır” kuralının 

geçerli olduğu piyasanın kollarına teslim edilen bir kamu kuruluşunun yaşadığı 

dönüşümü yansıttığı kadar, aynı zamanda da emek ve sermaye arasındaki ilişkinin 

bozulduğunu, aradaki güç dengesinin büyük oranda sermaye lehine değiştiğini gösterir. 

Geçmişte aralarında bir müzakere ya da pazarlık imkânı bulunmasına rağmen, yeni 

düzen altında sermayenin elinin güçlendiğine, durumun emeğin aleyhine bozulduğuna 

işaret eder.    

Öte yandan, emek koşulları üzerinde yaşanan değişime olduğu kadar, yaşanan 

değişimin yapılan işleri de aksatmaya başladığına, bir anlamda kaotikleştirdiğine dikkat 

çekilir. Değişimin söylemi demiryolu hizmetinin kalitesinin ve verimliliğinin artırılması 

olmasına rağmen, daha henüz başında tam aksi sonuçlar doğurur. Devam eden bakım-

onarım çalışmaları ironik bir biçimde yeterli işçi olmadığından tamamlanamaz. 

Trajikomik olarak nitelendirilebilecek bir sahnede, artık “rakip” şirketlerin çalışanları 

olan işçilerin bir arada iş yapmalarına izin verilmez. Bir işçi yapılması gereken iş için 

gerekli olan ölçüm cihazını üzerine zimmetli olduğu için beraberinde götürür, işin 

yapılması olanaksız hâle gelir ve onarılması gereken raylar öylece bırakılır. Aynı 

durum, -sözde- kalitenin artırılmasına yönelik buna benzer bir başka tuhaf uygulamada 

da görülür. Harpic, ellerindeki bazı ekipmanların yeni standartlara uymamasından ötürü 

parçalanarak imha edilmesini ister. Esasında halen iyi durumda olan, hatta bazıları 

yalnızca bir kez kullanılmış olan iş takımlarını en azından satmaları gerektiğini 

söyleyen işçilerin aldığı cevap ise “rakip firmaların” bunlardan yararlanma olasılığına 

karşın imha edilmesi gerektiği olur.  

 

 

 



75 
 

2.1.3. Esneyen Raylar, Devrilen Trenler 

İstasyon ekibinin bir trenin raydan çıkması üzerine bölgeye hasar tespiti yapmak için 

yollandığı sekans, demiryollarında yaşanan değişimin yapılan iş üzerindeki olumsuz 

etkisinin doruğa çıktığı an ve belki de tüm sürecin bir özeti olarak görülebilir. Hem 

hasar tespiti yapmak hem de bu tespitin neticesinde onarım işi için teklif vermek üzere 

bölgede birçok farklı şirketin elemanı bulunur, fakat kimse nereden başlanacağını ve 

neyin tespit edileceğinden emin olamadığı için bölgeye bir kargaşa havası hâkimdir. Her 

bir şirket demiryollarının farklı bir parçasını üstlendiğinden ötürü kazanın kimin 

sorumluluğunda olduğu, kime mahsup edileceği de açık değildir. Dolayısıyla mesele, 

kazanın nedenini tespit etmek yerine daha ziyade kazanın sorumluluğunun hangi 

şirketin üzerine kalacağını tespit etmeye döner.   

Filmde tazminat mektuplarını kabul etmeyerek, en azından haftalık kırk saatlik çalışma 

sürelerini ve bundan da önemlisi istasyonu ellerinde tutmaya çalışan beş karakterden 

ikisi daha fazla direnemeyerek ayrılır. Eşinden ayrı, Mick’in yanında kalan Paul, 

devletin -ironik bir biçimde- çocuk destek kurumu vasıtasıyla maaşından büyük oranda 

kesinti yapmasıyla birlikte tazminat mektubunu kabul etmeye karar verir. Bu kararında 

hasar tespiti sırasında karşılaştıkları, bir taşeron şirket için çalışmaya başlayan Len’in 

kazandığı paranın kendi kazandıklarının neredeyse iki katı olmasını öğrenmesinin de 

etkisi olur. John da aynı şekilde, cazip görünen taşeron işlerin büyüsüne kapılarak 

onunla birlikte ayrılır. Gerry, Mick ve Jim’in onları ikna etme çabaları ise faydasız kalır. 

Paul’ün içine düştüğü çaresizlik ve John’un içine düştüğü daha çok kazanabileceklerine 

dair yanılgı Gerry’nin ekibi bir arada tutmasını olanaksız kılar. John, Gerry’e geçmişte 

düşük ücretlere karşı verdikleri mücadeleyi hatırlatır, taşeron altında çalışarak daha 

fazla kazanabileceklerine inanır.  

İstasyonun bağlı olduğu şirketten gelen yeterli işgücüne sahip olmadıkları için üç ay 

içerisinde kapanacaklarına ilişkin haberle birlikte Mick ve Jim de bu süreyi beklemeden 

ayrılarak ajanslar için çalışmaya başlarlar. Geriye bir tek Gerry kalır, ancak onun 

direnişi de sembolik bir direniş olmaktan öteye geçemez. Yapılacak herhangi bir iş 

olmadığı için istasyonda kendi kendine satranç oynayan Gerry’nin, istasyon sekreterinin 

kimin kazandığı sorusuna verdiği yanıt durumu açıklayıcı niteliktedir: Şah ve mat. 

Hangi hamleyi yaparlarsa yapsınlar, kaybeden yine işçiler olur. Bu noktaya kadar 



76 
 

olanlar aynı zamanda işçi sınıfının parçalanarak nasıl örgütsüz bir pozisyona itildiğini 

de gösterir niteliktedir. İş güvencesizliği yaratılmasının yanı sıra bir araya geldikleri 

emek mekânları da ortadan kalkar. Bir arada olup ortak bir tavır alamadıkları sürece de 

her türlü iş koşulunun dayatılması mümkün hâle gelir.  

Nitekim, esnek çalışma koşullarının ötekilerin umduğu türden bir avantaj sağlamadığı, 

tersine, eski rejim altındaki bir çok haklarına esnek rejimde21 sahip olmadıklarına henüz 

Mick ve Jim’in taşeron ajanslarla iş görüşmeleri yaptıkları bölümlerde tanıklık edilir. 

Yeni iş rejimi altında bir anlamda “özgürleştikleri” söylenebilecek olan işçiler, aynı 

zamanda hemen tüm haklarından da özgürleşirler. Taşeronların kâr edebilmesi için 

yaptıkları işe verilen ücret dışında kalan tüm masraflar işçilerin sırtına yüklenir. Farklı 

bölgelerdeki işlere gidebilecek kadar esnek olmalıdırlar ama örneğin seyahat 

masraflarını kendileri ödemeleri ve tüm iş ekipmanlarını da yine kendilerinin sağlaması 

gerekmektedir. Hastalık izni ya da tatil günlerinde de herhangi bir ödeme söz konusu 

değildir. Ağırlaşan koşullar aynı zamanda acımasızdır ve insani faktörleri de tamamen 

devre dışı bırakır. Taşeron sözleşme altında tatil günlerini kapsayan bir ödeme planının 

olmamasından da öte, hastalık halinde işçilerin çalışamayacak durumda olmalarından 

hareketle bu gibi durumlar için de herhangi bir ödeme söz konusu değildir.  

Mick’in taşeron ajanstan aldığı ilk işte ise yeni rejim altındaki düzenlemelerin hem işin 

doğasını değiştirdiği hem de emek koşullarını ağırlaştırdığı betimlenir. Bakım çalışması 

iş standartlarına aykırı bir biçimde yetersiz işçiyle yapılmaya başlanır, güvenlikle ilgili 

birçok kural ihlal edilir ve üç kişinin yapması gereken işin yükünü bir kişi üstlenir. 

Üstelik, masrafları iyice düşürebilmek için demiryolu tecrübesi olmayan inşaat işçileri 

kullanılmaya başlanır. Bu durum bir anlamda da yeni rejimin demiryolları gibi iş 

alanlarında dahi vasıfsızlaştırmaya yöneldiğini işaret eder. Nitekim Mick bu sekansta 

ustabaşına ısrarla yaptıkları işin hatalı olduğunu, yetersiz personelle çalıştıklarını söyler 

ancak hemen ertesinde ajans tarafından sorun çıkarıcı olarak kara listeye alınır. 

                                                 
21 Bu noktada çalışma yaşamında “esneklik” meselesi üzerine hatalı algılamaların önünü 
alabilmek açısından bir noktayı aydınlatmak yerinde olacaktır. Harvey’in (1993: 87) belirttiği 
gibi, esneklik konsept olarak kötü bir şey olmamakla birlikte sosyalist potansiyeller taşıyan bir 
çalışma tarzıdır. Ne var ki, yeni kapitalizm altında uygulamaya sokulan esnek çalışma koşulları, 
genellikle emek maliyetlerinin düşürülmesi ve böylece de sermaye birikiminin artırılması 
amacıyla uygulanmaktadır.     



77 
 

Ne var ki Mick’in tek başına gösterdiği bu tepki, herhangi bir şeyi değiştirmez, bir yere 

varmaz. Aksine, kendi üzerine dönerek işsiz kalmasına ve çok geçmeden de aile 

yaşantısında huzurunu yitirmesine neden olur. Üzerindeki bu baskı tekrardan ajansın 

yolunu tutmasına yol açar. Tepkisinin yanlış anlaşıldığını, işi bu yeni yoldan yapmaya 

alışacağını söyleyerek bir anlamda uzlaşmaya razı olur. Mick’in uzlaşmaya razı olması, 

Loach’un birçok filminde aralarında ustalıkla geçişler yaptığı özel ve kamusal alanlar 

(yahut iş yaşamı) arasındaki sıkı bağın, birbirleri üzerindeki belirleyiciliklerinin de 

önemli bir göstergesidir.   

2.1.4. Dayanışmadan Rekabete, Rekabetten İhanete 

Filmde tüm bu noktalara bağlı olarak, yaşanan değişimin özellikle işçiler arasındaki 

dayanışmacı ruhu ve arkadaşlıkları da sakatladığına dikkat çekilmektedir. Bu anlamda 

filmin başlangıç sekansı ile filmin sonlarına doğru Jim’in kaza geçirdiği sekans bir 

arada düşünülebilir. Özelleştirmenin bir adım öncesinde, işçilerin dayanışma ve uyum 

içerisinde bir onarım işini betimleyen ilk sekansta, iki adet gözcü vardır. Gözcülerin 

uyarısıyla yaklaşan tren fark edilir ve işçiler raydan çekilir. Mick, sıkışan küreğini 

raydan çıkarmaya çalışır ama iyice yaklaşan treni gören Jim, onu omzundan tutarak geri 

çeker.  

Bahsi geçen kaza sekansı ise yapılacak iş için gerekli olan hemen her şeyin yanlış 

yapıldığını (işçi sayısı yetersizdir, işi kolaylıkla yapabilmek için gerekli olan donanım 

yoktur, gözcü yoktur) betimlemesinin yanı sıra bu türden çalışma koşullarının bireylerin 

karakterlerini de aşındırdığını gözler önüne serer. Yetersiz donanım ve işçi nedeniyle 

geceye sarkan çalışma sırasında gözcünün de olmamasından ötürü gelen treni kimse 

fark edemez. Jim’e tren çarpar ve yaralanır. John ambülans çağırmaya giderken Mick 

onu engeller. Gerekçesi ise Jim’i rayların kenarında bu halde bulmaları durumunda 

meselenin rapor edilecek olmasıdır. Mick bundan zararlı çıkacak olanın taşeronlar değil, 

kendileri olacağını, altı haftadır işsiz olduklarını ve belki bu nedenle uzunca bir süre 

daha işsiz kalacaklarını söyleyerek durumu rasyonalize eder, diğerlerini ikna eder. 

Nihayetinde Jim’i yukarı, çimento kardıkları yere taşıyarak (ki zaten çimentonun da 

köprünün üzerinde karılması başından beri hatalıdır) Jim’e çimento kararken araba 

çarpmış süsü verirler. Bu iki sekans arasındaki en sarsıcı bağ ise ilk sekansta Mick’i 

raylardan çekerek belki de hayatını kurtaran Jim’ken, tüm yaşananlar neticesinde Jim’in 



78 
 

ölümüne sebep olanın Mick olmasıdır. Nihayetinde hakiki dayanışmanın yerini kendi 

çıkarlarını gözetmeye zorlanan bireylerin “dayanışması” alır. Çalışma koşullarının 

değişmesiyle birlikte en temel insani sorumlulukların dahi erozyona uğradığına tanık 

oluruz. Paul, Mick ve John dayanışmayı ancak Jim’in esas ölüm nedeni gizlemek için 

gerçekleştirir hâle getirilirler. Bu anlamda, filmde İngiliz Demiryolları’nın özelleştirme 

süreci ve ertesinde yaşananlar betimleniyor olsa da, bu öyküdekine benzer yaşanmış ya 

da yaşanıyor olması muhtemel aynı bağlamdaki pek çok farklı öyküyü de akıllara 

getirir22. Yaşanan dönüşümün -örgütlü bir güç olarak- işçi sınıfı kimliğini ortadan 

kaldırmaktan da öte, hayatta kalabilmek için dostluk ve arkadaşlıklarını dahi 

satmalarına yol açtığını trajik bir biçimde gösterir.       

2.1.5. Anlatı Yapısı 

Navigators’ın anlatı yapısı, kronolojik olarak ilerlemesi ve doğrusal bir akışa sahip 

olmasıyla klasik anlatım modeline uygun düşmektedir. Fakat özellikle karakter merkezli 

nedenselliğe dayanmaması, gevşek ve bir dereceye kadar da epizodik olarak 

tanımlanabilecek yapısıyla hem klasik anlatıdan hem de örneklemde yer alan diğer iki 

filmden farklılaşmaktadır. Filmin anlatısı karakterin aksiyonları etrafında örülmemiş 

olmamasının yanında, klasik anlamda bir ana karaktere (ya da karakterlere) de sahip 

değildir. Çok sayıda karakterden oluşan filmde, belirli noktalarda istasyon ve raylardan 

ayrılarak Mick ve Paul’ün özel yaşamlarına yer veriliyor olsa da, bu ikilinin varlığı, 

geleneksel ana karakter tanımına oturmamaktadır. Dolayısıyla öykü, dengeyi bozan 

güce karşı bir mücadeleye girişen bir karakter ve karşıt bir güç arasındaki çatışma 

üzerinden yapılandırılmamıştır.  

Aynı şekilde, izleyicinin merak ve ilgisinin öykünün sonu üzerine toplandığı klasik 

dramatik yapının aksine, epik (ve bir anlamda Brechtçi) üsluba yakın duran fasılalı bir 

anlatım biçimine sahip olduğu söylenebilir. Çünkü filmin birçok sekansı/bölümü sıkı bir 
                                                 
22 Bir başka ülkede, Fransa’da, Fransız Telekom’un özelleştirilmesi ve esnek çalışma 
koşullarının dayatılması da vahim sonuçlara yol açmıştır. İnsel’in aktardığına göre, 
özelleştirmeyi takip eden bir buçuk yıl içerisinde ağır çalışma koşullarının baskısı, 
güvencesizlik ve esneklik gereği yer değiştirmelerin stresine dayanamayarak intihar eden 
çalışanların sayısı toplam yirmi dört.  
(http://www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType=RadikalEklerDetayV3&ArticleID=957722&D
ate=12.10.2009&CategoryID=42, “Kapitalizmin İntiharları”) 
 
  



79 
 

neden-sonuç zinciri üzerinden inşa edilmemiş olmakla birlikte, filmin temasıyla ilgili 

birçok farklı noktaya/olaya ilişkin anlardan oluşmaktadır.  Bunların yanı sıra, film, 

izleyiciye bir düşünme ve soluklanma imkânı tanıyan durak anlarına da sahiptir.  

İstasyon ve raylarda geçen sekansların dışında, özellikle, arkadaşlarının temizlik 

görevlisi Jack’i köşedeki büfenin toplu siparişlerde bedava sardalye dağıttığına 

inandırarak makaraya aldıkları ve Jack’in büfe sahibiyle kavga ettiği ve onu takip eden 

(aynı zamanda iki dakikadan fazla ve tek bir çekimden oluşan) bir çiftin buz üzerinde 

dansını içeren sekans, bahsi edilen bu anlara örnek olarak verilebilir.  

Filmin temel çatışmasının özelleştirme ideolojisi (ya da Loach’un geçmişteki filmlerinin 

aksine gittikçe temsil edilemez hâle gelen iktidarla) ve demiryolu işçileri arasında 

kurulmasına bağlı olarak da çatışmanın çözüldüğü söylenemez.  Filmin sonunda Paul, 

Mick ve John’un Gerry’e de yalan söyleyerek ve istasyonu artlarında bırakarak belirsiz 

bir geleceğe doğru ilerlemeleri de çatışmanın çözümsüzlüğünü ve belirsiz bir geleceği 

gösterir niteliktedir.   

2.1.6. Görsel Üslup 

Örneklemde yer alan öteki filmlere oranla belgesel-gerçekçi üsluba daha yakın bir 

biçeme sahip olduğu belirtilebilecek olan filmde, öyküsünün de gerektirdiği bir şekilde 

dış mekân çekimleri ağırlıktadır ve doğal ışık kullanılmaktadır. Ağırlıklı olarak 

istasyon, Mick’in evi, pub ve Mick ve Jim’in ajansta iş görüşmeleri yaptıkları 

sahnelerden oluşan iç mekân çekimlerinde de aynı şekilde doğal ışık kullanılmıştır. 

Çekimlerin büyük bir kısmında kamera objektif bir konumda kalmakta, karakterlerle 

birlikte bakmaktansa daha ziyade karakterlere bakmaktadır. Öznel çekimlere hemen hiç 

yer verilmemiştir. Loach’un genel anlamda belgesel ve klasik gerçekçi tekniklerin bir 

alaşımını kullandığı göz önünde tutulduğunda, Navigators’da ikincisinin kullanımı daha 

seyrektir. Açı/karşı açı çekimlerine bir tek Mick ve Jim’in ajansla yaptığı görüşmelerde 

rastlarız. Çekim ölçekleri açısından bakıldığında da klasik; bel, diz, boy ve omuz 

çekimleri kullanılmıştır. Rayların üzerindeki, bakım çalışmalarını içeren sahnelerde ise 

yapılan işe yakın plan çekimler yer alır. Ancak gerçek anlamda detay ya da ayrıntı 

çekim, bir tek filmin başlarında tazminat mektubunu ilk olarak kabul eden 

karakterlerden Lenny’nin istasyondan ayrıldığı sahnede yer alır. Kamera eski bir 

fotoğrafa ve Lenny’nin yirmi beş yıllık hizmeti adına demiryollarından aldığı ödül 



80 
 

sertifikasına odaklanır, bu sertifikanın anlamını yitirmesi, çöpe gidişi özellikle 

vurgulanır. 

Filmde diyaloglar ağır basar, ses kuşağına sonradan eklenmiş herhangi bir efekt yahut 

dış sese yer verilmez. Bu anlamda filmin ses kuşağı büyük oranda doğal seslerden 

oluşmaktadır. Filmde tv dramalarını andıran bir şekilde müzik kullanımına yer 

verilmiştir. Özellikle filmin ilk yarısında sekanslar arası geçişlerde hafif tempolu ve 

neşeli bir müzik kullanımı yer almaktadır. Bu türden bir müzik kullanımının da esasında 

filmin bu bölümüne hâkim olan mizahi havayı desteklediği söylenebilir. Filmin en 

esprili anlarından birisi olan sardalye sahnesinden sarkan ve Paul ve kızlarının yer aldığı 

buz pateni sahnesine bağlanan bölümünde Slovak Devlet Filarmonik Orkestrası’nca 

çalınan “The Skater’s Waltz” isimli parça, filmde görüntüye eşlik eden müziğin en uzun 

süre kullanıldığı andır. Bunların dışında dikkate değer olan bir başka müzik kullanımı 

ise, Paul, Mick ve John’un Jim’i yukarıya taşıyıp taşımama konusunda tartıştıkları 

sahnede yer alır. Öteki tempolu ve neşeli müziklerin aksine bu sahnede, sahnenin 

dramatik yapısını da destekler ve vurgular biçimde, derinden gelen bir müzik 

kullanımına yer verilmiştir. Filmde genel anlamda görüntünün ve diyalogların önüne 

geçmeyen, sade ve kararında müzik kullanımına yer verildiği söylenebilir.       

Filmin büyük bir kısmının işçilerin toplandıkları istasyonda ve rayların ötesinde geçtiği 

göz önünde tutulduğunda, hakiki mekânlardan oluşan sınırlı bir mizansen kullanımına 

yer verildiği söylenebilir. Tamamen doğal mekânlarda çekimleri yapılan filmde, 

rayların üzerinde yapılan çalışmaların betimlenmesi, filmin politiğini de açığa 

vurmaktadır. Herhangi bir izleyicinin biletini alıp şu ya da bu bölgeye gitmek dışında 

demiryolları hakkında fazlaca bir bilgisinin olmadığı ya da üzerine pek düşünmediği 

varsayımıyla, bu sistemin altyapısına dikkat çekmekte, trenlerin sağlıklı bir şekilde 

işleyebilmesini sağlayan demiryolu işçilerinin emeğini hatırlatmaktadır. Özelleştirme 

ideolojisi bağlamında bakıldığında da, bu uygulamalara karşı doğrudan bir mücadele 

biçimi önermiyor olsa da, bu çalışmaların kolektif ve düzenli bir biçimde yapıldığı 

anları betimleyen sahneleri ile izleyicisini mesele üzerine düşünmeye teşvik edebilir. 

Samantha Lay (2002: 22), bu türden metinlerin işçi sınıfı ortam ve karakterlerinin 

donuk/sıkıcı bir temsilini sunması açısından yer yer “mutfak evyesi gerçekçiliği” yaftası 

aldığını belirtir. Film, gerçekten de Mick’in ajansta kara listeye alınmasının ertesinde 



81 
 

mutfak ocağını parçalara ayırarak temizlemeye giriştiği bir sahneye sahiptir. Fakat bu 

yukarıda da belirtildiği gibi kamusal ve özel alanların arasındaki ilişkiyi gösterir 

nitelikte bir sahnelemedir. Bir anlamda “sınıf-altı” pozisyona itilen Mick’in yaşadığı 

gerilim ve sıkıntıyı, işleri en azından kendi evinde doğru yoldan yapmaya çalışarak 

üzerindeki stresten kurtulmaya çalıştığını betimler.        

Loach’un özellikle Hidden Agenda ve ertesindeki filmlerinde rastlanabilecek ilginç bir 

motif bu filminde de yer alır. Paul’ün kızlarını görmek ve eski eşiyle barışmak niyetiyle 

elinde çiçekle yola koyulduğu sahnenin hemen başında, tek bacağı eksik bir köpek 

kadraja girer.23 Esasında yönetmenin imzası olarak nitelendirilebilecek bu detay, 

Loach’un aşağıda aktarılan açıklaması ışığında değerlendirildiğinde, Paul’ün her şeye 

rağmen mücadeleye devam ettiği ile ilişkilendirilebilir.24   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
23 Bkz. Ek 1. 
24 Yönetmenin birçok filminde dikkat edildiğinde rastlanabilecek (en azından bu çalışmanın 
yazarı için) muamma yaratan bu ayrıntıyı yönetmenin bizzat kendisi Carry On Ken isimli 
belgeselde aslında açıklığa kavuşturur. Loach, üç bacaklı köpeğin işin en başında bir filminde 
kadraja tesadüfen girdiğini, zaman geçtikçe de diğer filmlerde küçük bir motif olarak 
kullanmaya başladıklarını belirtir. Loach, bu motife bir anlam yüklemek gerekecek olursa, üç 
bacaklı köpeği “elinden” geleni yapmasıyla tanımlar.   
 



82 
 

2.2. It’s A Free World (Özgür Bir Dünya, 2007) 

Venedik film festivalinde en iyi senaryo ödülünü alan It’s a Free World, İngiltere’deki 

gizli göçmen emeği sömürüsünü incelemektedir. Bu anlamda filmin politiği öncelikle, 

kapitalizmin küresel evresinde sömürünün de küresel bir boyut kazandığını göstermesi 

üzerinde temellenmektedir. Nitekim, Avrupa Birliği’nin 2004 yılında genişleme kararı 

almasını takip eden süreçte A8 ülkeleri25 olarak adlandırılan Doğu Avrupa ülkelerinden 

pek çok insan, çalışmak ve yaşam standartlarını artırmak umuduyla İngiltere’ye 

gelmelerine rağmen, güvenceli ve kalıcı bir işte çalışma fırsatı yakalayamayıp aksine 

oldukça büyük bir geçici iş havuzuna dâhil olmuşlardır.  

Filmin öyküsünün birbirine bağlı ve iç içe geçmiş üç mesele üzerinden kurulduğunu 

söylemek mümkündür. Film, öncelikle, pek çok incelemede sosyolojik olarak yeni bir 

sınıf kategorisi oluşturdukları vurgulanan bu göçmenlerin sorunlarına odaklanmaktadır. 

Geçici istihdam koşulları altında çalışan bu işçilerin İngiltere’de tecrübe ettikleri 

sorunlar bir belgesel havasında perdeye taşınmıştır. İkinci olarak film, egemen 

ideolojinin ‘özgürlük’ söylemini sorgulamaktadır. Filmin ana karakteri aracılığıyla ise 

“serbest girişimcilik” ideolojisi ve özellikle bu ideolojinin yaydığı “sınıf atlama 

rüyasının” sorgulandığı söylenebilir. Filmin bu meseleler etrafında örülen öyküsü ve 

sistemin çelişkilerini göstermesi dikkate alındığında açık bir politik içeriğe sahip 

olduğunu da söylemek mümkündür.  

 

 

 

                                                 
25 A8 ülkeleri, Avrupa Birliği’nin 2004 yılında genişleme kararı almasının ertesinde birliğe 
katılan ülkelerin siyasal dildeki kısa adıdır. A8 ülkelerinin en önemli özelliklerinin başında, 
Avrupa Birliği’nin 1957 yılından beri ilk defa tek seferde bu kadar çok ülkeyi birliğe dâhil 
etmesi gelmektedir. Çek Cumhuriyeti, Estonya, Macaristan, Letonya, Litvanya, Polonya, 
Slovakya ve Slovenya’dan oluşan bu ülkeleri, Malta ve Kıbrıs gibi ülkelerden ayıran bir diğer 
önemli özellik ise, bu ülkelerin oldukça düşük gelir ortalamalarına sahip yoksul ülkeler 
olmalarıdır. Bu ülkelerin kişi başına düşen gelirlerinin Avrupa ortalamasına göre bir hayli düşük 
olması büyük çaplı göç dalgalarının yaşanması endişesini de beraberinde getirmiştir. Bu nedenle 
A8 vatandaşları Avrupa’da serbest dolaşım hakkına sahip olmalarına rağmen, birçok ülke emek 
piyasalarını bu ülkelerin vatandaşlarına kapatmıştır. İngiltere ise, belirli koşullar altında A8 
vatandaşlarını emek piyasalarına kabul etmektedir.  
(http://news.bbc.co.uk/2/hi/programmes/panorama/4479759.stm)  



83 
 

2.2.1. Özgür Dünya Miti 

Filmin en önemli özelliklerinin başında ‘özgürlük’ kavramını sorgulaması gelmektedir. 

Günümüzde mevcut ekonomik sistemin ideolojisinin en belirgin yönü her zaman için 

özgürlük (yahut serbestlik) vurgusunun ön planda olmasıdır. Bir söylem biçimi olarak 

düşünce tarzları üzerinde de hegemonik hâle gelen özgürlüğün ne türden bir özgürlük 

olduğu, hangi anlamda bir özgürlük olduğu ve daha da önemlisi kimlerin özgürlüğü 

olduğu ise sorgulanmamaktadır. Dolayısıyla, söylemsel düzeyde bir örtmece içeren bu 

kavram, esasında “piyasa özgürlüğü”, “serbest ticaret ve girişim” – ki buna insan ticareti 

de dâhil- gibi kavramlara denk düşmektedir. İşte Loach henüz filme seçtiği isimle bu 

söylemin ardında yatan ironiye dikkat çekmektedir. Filmin en genel anlamda serbest 

ticaret ideolojisinin sonuçlarını incelediğini söylemek mümkündür. Filmde günlük 

yaşamın gözlerden saklanan, hakiki boyutlarına dikkat çekilmektedir. Film, iş 

piyasasının içinde her bir bireyin ötekine karşı konumlandığı, insani dayanışma ve 

duyguların yerini “rasyonel Akla” bıraktığı, rekabetin, sürekli bir itiş kakış durumunun 

ve sömürünün hâkim olduğu bir sosyal düzenin oldukça gerçekçi bir tasviridir.  

Filmde ele alınan meselelerin İngiltere’ye özgüymüş gibi görülebilme tehlikesine karşın 

filmin evrensel bir meseleye dikkat çektiği vurgulanmalıdır. İngiltere gibi güçlü ve 

varsıl ülkeler büyük sanayi üretimlerini üçüncü dünya ülkelerinde gerçekleştirirken, 

kendi ülkelerindeki orta düzey üretimde ve hizmet sektörlerinde (market zincirleri, balık 

çiftlikleri vb.) göçmen işçileri çalıştırmaktadırlar. Dolayısıyla Loach, her ne kadar 

İngiltere’yi anlatıyor olsa da ABD ve Almanya gibi öteki güçlü ülkelerde de benzer 

durumlarla karşılaşılmakta ve bu durum günümüz kapitalizminin temel özelliklerinden 

biri haline gelmektedir. Bu tip gelişmiş ülkeler yoksul ülkelerin emek gücünü de 

sömürmektedirler.  

2.2.2. Emek Sömürüsünün Yeni Biçimi: Göçmen Emeği 

Göç, daha doğrusu emek göçü, toplumlar arasındaki gelir ve fırsat eşitsizliğine dayanan 

bir olgu olarak tanımlanabilir. Göç edenler, kendi ülkelerindeki kargaşa ortamından 

kurtulmak ve görece varlıklı ülkelerde iyi bir yaşam standardı yakalamak 

gayesindedirler. Göç alan ülkeler ise özellikle vasıfsız emek gerektiren işlerde diğer 

(yoksul) ülkelerin emek gücünden yararlanma peşindedirler. Böylece bir taraftan kendi 



84 
 

vatandaşlarının yapmak istemeyecekleri işleri yapacak emek gücüne kavuşmakta, bir 

taraftan da eğitim maliyetine katılmadıkları vasıflı işgücünden de yararlanma şansını 

yakalayabilmektedirler (Kozanoğlu vd. 2008: 25). Dolayısıyla göçmen emeği sömürüye 

oldukça açık bir konumda yer almaktadır. Göçmen işçiler genellikle en ağır ve kirli 

işleri yapmakta, normal mesai sürelerini aşan sürelerle çalıştırılmakta ve tüm bunların 

karşılığında da fazladan bir ücret alamamakta ve hatta dolandırılmaktadırlar.  

Yılmaz (2005), göçmen işçilerin normalde almaları gereken ücretlerin oldukça altında 

çalıştırılmalarının en önemli nedeninin ise özel iş bulma ajanslarının yasadışı 

faaliyetleri olduğunu belirtmektedir. Bu ajanslar, işçileri ücretlerinde yasadışı indirimler 

yaparak işverenlere kiralamaktadırlar. Genellikle kayıt dışı ve kaçak olarak çalışan bu 

ajanslar, - denetimsizliğin de etkisiyle- çoğu zaman gerçekte var olmayan işler için 

sahte sözleşmeler düzenlemekte ve ardından ortadan kaybolmaktadırlar. Yılmaz, ayrıca, 

İngiltere’de yapılan araştırmaların bu ajansların ilk planda vaat ettikleri istihdam 

koşullarını işçiler adaya gelir gelmez değiştirdiklerini gösterdiğini de vurgulamaktadır. 

İşin bir diğer boyutu ise istatistikî verilerin 1995 yılından itibaren İngiltere’deki göçmen 

işçi nüfusunun toplam nüfusun üçte biri oranına yükseldiğini göstermesine rağmen, 

aslında bu verilerin gerçek rakamları yansıtmaması, İngiltere’ye kaçak yollardan giren 

göçmen işçilerle birlikte göçmen nüfusunun belirtilen rakamların çok daha üzerinde 

olmasıdır. Bu işçilerin uzun taşeron zincirlerinin en son halkaları olduğunu belirten 

Yılmaz, onları –Marx’tan alıntılayarak- “sermayenin kendi gereksinimlerine göre bazen 

şu ya da bu noktaya sürdüğü hafif piyadeler” olarak tanımlar. Ayrıca, göçmen işçiler 

sadece ağır çalışma koşulları ve düşük ücret sorunuyla da karşı karşıya değildirler. Bu 

işçiler, hedeflediklerinin aksine, oldukça kötü yaşam koşulları, dil sorunu ve en 

önemlisi de en temel insani haklardan dahi yararlanamama gibi sorunlarla da karşı 

karşıyadırlar (2005: 7).    

Özetle, göçmen emeğine yönelimin ardında kârların maksimize edilmesi için emek 

giderlerinin en aza indirilmesi hedefi yatmakta ve göçmen emeği kullanılarak da 

ücretler düşürülmektedir. Yasadışı emek kullanımı ise bu giderlerin neredeyse sıfıra 

düşürülmesine olanak tanımaktadır. Öyküde de özellikle işin bu boyutuna dikkat 

çekilmektedir. “Legal” göçmenler iş bulma ajansları tarafından dolandırılmaktayken, 

“illegal” göçmenlerin durumu ise daha vahimdir. Bu göçmenler gerekli çalışma 



85 
 

belgelerine sahip olmadıkları için istismara daha açık durumdadırlar. Her türlü çalışma 

koşuluna ve riske razı durumda olmaları, işverenlerin özellikle bu işçileri tercih 

etmelerine sebep olmaktadır. 

2.2.3. Sınıf Atlama Rüyası ve Yabancılaşma 

Loach’un tüm kariyerine bakıldığı zaman çalışmalarının büyük bir kısmında ekonomik 

düzenin, kötü emek koşullarının ve devlet bürokrasilerinin bireyler üzerindeki olumsuz 

etkilerini ele aldığı söylenebilir. Filmlerindeki karakterlerin ayırıcı özellikleri ise 

genellikle işçi sınıfından yahut toplumun marjinalleştirilmiş kesimlerinden olmalarıdır. 

Örneğin ilk çalışmaları olan Cathy Come Home (Cathy Eve Dön, 1966), ve Kes’ten 

(Kerkenez, 1969), Ladybird Ladybird (Minikkuş, Minikkuş, 1994), Bread and Roses 

(Ekmek ve Güller, 2000) ve bu çalışmanın da örnekleminde yer alan The Navigators’a 

(Demiryolcular, 2001) kadar tüm karakterleri toplumun “negatif ayrıcalıklı” 

sınıflarındadır. It’s a Free World’ü Loach’un diğer filmlerinden ayıran en önemli 

özelliklerinin başındaysa, anlatının bu kez “diğer taraftan”, bir anlamda emek 

istismarını gerçekleştiren kesimden bir karakterin yaşamı üzerinden kurulmuş olmasıdır.   

Fakat Loach, bunu ana akım zihniyetin dışında olarak tanımlayabileceğimiz diğer 

yönetmenlerin (örneğin Haneke ve Chabrol)  yöntemini kullanarak yapmaz. Filmin ana 

karakteri Angela, esasında içinde yaşadığı ekonomik ve ideolojik iklimin bir sonucu 

olarak önemli bir dönüşüm yaşar. Angela, filmin başında umut tacirliği yapan bir 

göçmen ajansının sıradan bir çalışanı olarak tanıtılır. Olasılıkla standart bir ücretle 

çalışmaktadır ve aldığı ücret şirketin elde ettiği kârla kıyaslandığında oldukça düşüktür. 

Filmin hemen başında şirkette yönetici konumunda anladığımız bir erkeğin tacizine 

uğrar, buna haklı bir tepki gösterir ve Londra’ya döner dönmez de işten çıkartılır. Ancak 

bu noktada Angela’nın bu türden tacizlere altı aydır katlandığını, daha önce de birçok 

işte çalışıp ayrıldığını ve kredi kartı borçları olduğunu öğreniriz. Angela hem genel 

anlamda iş güvencesizliğiyle boğuşmak hem de bir kadın olarak erkek egemen iş 

dünyasının bu türden çarpıklıklarıyla baş etmek durumundadır. Angela’nın kendi 

şirketini kurmaya karar vermesi, içinde bulunduğu çıkmazdan kurtulmanın tek olası 

yoludur ona göre. Böylece hem borçlarını kapatabilecek ve otuz üç yaşına geldiğinden 

ötürü kaçırmakta olduğu treni – yani “iyi yaşam standartlarını”- yakalayabilecek, hem 

de yıllardır iş yaşamında uğradığı haksızlıklara bir son verebilecektir. Yani aslında 



86 
 

böylesine bir dünyada herkes gibi o da kendi çıkarlarını düşünecek ve bir anlamda 

kapitalist piyangoda şansını deneyecektir.  

Dolayısıyla film bir taraftan küreselleşmeyle birlikte değişen istihdam koşullarının ve 

emek sömürüsünün yeni biçimlerinin etkili bir tasviriyken, diğer taraftan da süre giden 

çarpık ekonomik düzen altında yaşamını sürdürmeye çalışan, hem kendisine hem de 

çocuğuna iyi bir gelecek hazırlamak için tek çıkış yolunun başkalarının emeklerini 

sömürmekten geçtiğini düşünen bir kadının yaşadığı dönüşümün, diğer bir deyişle 

yabancılaşmasının öyküsüdür. 

Angela’nın bir “girişimci” olarak rekabetçi piyasaya girişini takip eden süreçte, adım 

adım tüm insani duygularını yitirdiğine tanık oluruz. Yıllardır uğradığı haksızlıkların 

acısını çıkartırcasına bir anlamda karşıtına dönüşmeye başlar. Anlatı ilerledikçe 

bütünüyle oportünist bir kişiliğe bürünür. Tek amacı ve gayesi kolay yoldan kârını 

artırmak haline gelir. Bu durumun en açık örneklerinden birisi ise kaçak bir göçmen 

olan Mahmoud ve onun ailesiyle girdiği ilişkide görülebilir. Angela, her işi 

yapabileceğini ve gerçekten bir işe ihtiyacı olduğunu söyleyen Mahmoud’un talebini 

belgeleri olmamasından ötürü kabul etmez. Ancak işçilerin toplandıkları arazinin 

yakınından ayrılmayan ve sinir krizi geçiren Mahmoud’un bu çaresizliğine dayanamaz. 

Ailesiyle birlikte yaşadığı ortamı görür ve Mahmoud’a yardım etmeye karar verir. Ona 

sahte bir pasaport düzenler ve göçmen işçilerin kaldığı karavan parkında kalacak bir yer 

ayarlar. Ne var ki daha sonra Ukrayna’dan getirmek istediği işçilere yer açmak için 

içinde bu ailenin de bulunduğu karavan parkını kaçak göçmenlerin yaşadığından 

şüphelendiği gerekçesiyle göçmen bürosuna ihbar eder.  

Angela’nın sömürülenden sömüren tarafına geçişi, kendi sınıfına ve kendi kökenlerine 

bir ihanet olarak da okunabilir. Loach’un ihanet temasının çok daha okunaklı olduğu 

Land and Freedom ve The Wind That Shakes The Barley gibi tarihsel-politik filmleriyle 

kıyaslandığında bağlamı biraz daha farklı olsa da, Angela’nın eylemlerini bu yönde 

değerlendirmek mümkündür. İşçi sınıfından bir aileden gelen Angela, uğradığı 

haksızlıkların üstesinden gelmenin ancak karşı tarafa geçerek mümkün olabileceğini 

düşünmektedir. Loach’un (ve elbette senaryo yazarı Laverty’nin) yarattığı Angela 

karakterinin en güçlü özelliği de budur. Loach, günümüzde haksızlıklara karşı çıkmanın 

ve sistemi değiştirmeye çalışmanın yerine en büyük arzunun kolay ve kısa yoldan 



87 
 

kendini kurtarmak olduğuna, diğer bir deyişle sınıf atlama hayalinin en büyük arzu 

olduğuna dikkat çekmektedir. Sınıf atlamanın ise ancak başkalarının sırtına basarak ve 

başkalarının emeklerini sömürerek mümkün olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla 

gerçek anlamda bir özgürlük de yoktur. Filmde sınıf atlamanın da bir garantisinin 

olmadığına, “büyük balıkların” küçük balıkların büyümelerine de izin vermediklerine 

şahit oluruz.  

Angela’nın yaşadığı yabancılaşma ve karakter aşınmasının izi aynı zamanda, filmin 

öteki karakterleri ile girdiği ilişkiler üzerinden de sürülebilir. Angela, ne 

Katowice’deyken tanıştığı Karol’la sağlıklı bir duygusal ilişki kurabilir ne de öykü 

boyunca ona eşlik eden Rose ile olan dostluğunu sürdürebilir. Filmin statik olarak 

tanımlanabilecek karakterlerinden olan, Angela’nın Katowice’de görüşmeler sırasında 

tanışarak etkilendiği ve ertesinde Londra’da tesadüfen tekrar karşılaştığı ve yakınlık 

kurduğu Karol’la olan ilişkisi uzun soluklu bir birlikteliğe dönüşemez. Aralarındaki 

ilişkinin yalnızca bir defalık cinsel yakınlaşma ile sınırlı kalması, Angela’nın sınıf 

atlama arzusunun diğer tüm isteklerine baskın geldiğinin de bir belirtisidir. Angela, 

duygusal bir ilişkiyi kendisini hedefinden saptıracak potansiyel bir “sorun” olarak görür. 

Zaman geçtikçe tüm dünyasını iş piyasasının değerleri üzerinden biçimlendiren Angela, 

Londra’da öteki Polonyalı işçilerle yaşadığı sorunlarda kendisine tercümanlık yaparak 

yardım eden Karol’la olan ilişkisini de nihayetinde bir alışveriş ilişkisine dönüştürür. 

Angela’ya olan duygusal ilgisinin etkisiyle ona yardımcı olan Karol’a yardımları 

karşılığında bir miktar para sunar. Bu, bir anlamda da Angela’nın Karol’la 

paylaşabileceği tek şeyin de ancak bu kadarı olduğunu açığa vurur. Karol, hem genel 

anlamda Angela’dan daha zor bir durumda olmasına -diğer bir deyişle yalnızca kabul 

edilebilir bir yaşama sahip olmak için çok daha fazla mücadele etme gerekliliğine-, hem 

de başlangıçta Angela’nın çalıştığı şirket tarafından aldatılıp dolandırılmasına rağmen 

Angela’nın önerdiği parayı “bir yardıma asla karşılık verilmemesi gerektiği” 

gerekçesiyle kabul etmez. Dolandırılmak, yoksul olmak ve “vahşi bir cangılda” 

mücadele ediyor olmak Angela’nın tersine Karol’ın değerlerini ve duygularını yok 

etmez, dönüştürmez.  

Filmin bir diğer yardımcı karakteri olan, Angela’nın kendi işini kurmaya karar 

vermesinden itibaren onun yanında yer alan ev arkadaşı Rose’un da öykü süresince 



88 
 

kişilik ya da davranışlarında dikkat çekici bir değişim yaşandığını söylemek pek 

mümkün değildir. Rose da Karol’a benzer bir biçimde daha ziyade Angela’nın 

değişimini duyumsatmanın bir aracı olarak iş görür. Nitekim Rose, öykünün başında 

kendi hedefleri olan, özerk bir karakter olarak tasvir edilmez. Ne sınıf atlamak ve 

zengin olmak gibi bir hayâli vardır ne de üniversite mezunu olmasına rağmen bir hizmet 

işçisi olarak çağrı merkezinde çalışıyor olmasından kaynaklı ciddi bir rahatsızlığa ya da 

öfkeye sahiptir. Aksine, işin başında Angela’nın başına gelenleri doğal karşılayarak ona 

da bir çağrı merkezinde iş ayarlayabileceği önerisinde bulunur. Ajansı kurmak için 

gerekli olan neredeyse hiçbir araca sahip olmamalarının ve böyle bir işi 

gerçekleştirmelerinin olanaksız olduğunun bilincinde olan Rose’u ikna eden Angela’nın 

ısrarı ve kararlılığı olur. Rose öykü boyunca Angela’nın tersine daha pasif bir rol 

üstlenir. Angela’nın “girişimci” özelliklerine pek sahip olmadığından ve yaptıkları işin 

ayrıntılarını onun kadar iyi bilmediğinden ötürü onun gibi mobil olmak yerine 

genellikle ofise dönüştürdükleri evlerinden tanıtım ve organizasyon işleriyle uğraşır. 

Öykü boyunca Rose’un Angela’nın zihniyetine en çok yaklaştığı nokta, pazarladıkları 

işçilere barınacak yer sağlayarak üzerlerinden çok daha fazla para kazanabileceklerini 

keşfetmesi olarak gözükse de, yakalanabilecekleri endişesi onu dizginler, bu tasarıyı 

realize eden de yine Angela olur. Rose, öykü süresince yanlış bir şeyler yaptıklarının 

farkında ve her durumda tereddütlü bir tavır gösterir biçimde çizilir. Kuşkusuz bunun 

ardında işi yasal olmayan yollardan sürdürüyor olmalarından kaynaklı bir endişe 

duygusu yatıyor olsa da, Rose’un insani özelliklerini Angela gibi askıya almadığı 

söylenebilir. Rose paralarını alamayan işçilere ellerindeki parayla ödeme yapmaları 

gerektiğini düşünürken Angela bunu aklından bile geçirmez.  Ortaklıklarının ve bundan 

da önemlisi dostluklarının kırılma anını da Angela’nın ellerindeki parayı bölüştürmesini 

istemesi ve çok istiyorsa da kendi payından ödeme yapmasını söylediği, saldırı anını 

takip eden bu diyalogdur. Rose, belirli bir noktaya kadar Angela’nın vaat ettiği 

geleceğin büyüsüyle birçok durumda vicdanını dinlemek yerine Angela’yı dinlemiş olsa 

da, Angela’nın karavanlardan oluşan yerleşim yerini ihbar etmesi onun için bardağı 

taşıran son damla olur. Arkadaşının yaşadığı dönüşüm onu dehşete düşürür ve işlerin 

daha da kötüye gitmesinin bir adım öncesinde ona eşlik etmekten vazgeçer, aralarındaki 

dostluk ve bağ kopar. Ona “yapamayacağın bir şey var mı ?” diye sorarak arabadan iner 

ve Angela’nın hayatından çıkar.   



89 
 

2.2.4. Anlatı Yapısı 

Filmde geriye dönüşler, sıçramalar, filmin bir kurmaca olduğunu izleyiciye hatırlatan, 

bütünlüğünü bozan teknikler kullanılmamıştır. Kronolojik bir düzende ilerleyen anlatı, 

bu anlamda çizgisel klasik modele uygun düşmektedir. Filmin tüm öyküsü ana karakteri 

Angela’nın eylemleri etrafında örülmüştür. Fakat Angela için klasik anlamda bir 

“kahraman” tanımlaması yapmak mümkün değildir. İzleyicinin Angela ile özdeşlik 

kurması da pek mümkün değildir. Filmin güçlü ve ayrıksı yönlerinden birisi de budur. 

Aynı şekilde, bir klasik anlatı filminden beklenebilecek olan iyinin sonunda kötü 

karşısında kazanması gibi bir durum da söz konusu değildir. Çünkü klasik anlatıya özgü 

olan mutlak iyiler ve mutlak kötüler karşıtlığı üzerinden bir anlatım biçimi tercih 

edilmemiştir. Angela’nın tasviri, izleyicinin filmin başlarında onunla yakınlık 

kurmasına neden olabilir. Fakat Angela’nın zamanla büründüğü kötücül karakter hem 

gerçek anlamda özdeşleşme kurulmasını engellemekte, hem de izleyici üzerinde bir 

anlamda yabancılaştırıcı bir etki yaratmaktadır. Yukarıda Loach’un Haneke ya da 

Chabrol gibi yabancılaştırıcı teknikler kullanmaktansa bu etkiyi farklı bir biçimde 

yarattığı söylenirken de bu kastedilmiştir. İzleyici, filmin ilk bölümlerinde yer yer 

Angela ile özdeşlik kurabilse yahut daha doğru bir ifadeyle onun yaptıklarını onaylar bir 

pozisyonda yer alabilse de, Angela’nın bu eylemlerinin sonuçlarına tanık olmasıyla 

karakterden bütünüyle uzaklaşacaktır. Dolayısıyla anlatının yalnızca çarpık bir sistemi 

ve sömürünün ulaştığı boyutları perdeye taşıması anlamında eleştirel olmadığı 

belirtilmelidir. İzleyici gözlemleyici bir pozisyona yerleştirilerek tanık olduğu öyküye 

eleştirel açıdan bakması sağlanır, yakınlık kurduğu karakterden de yabancılaştırılır. 

Dolayısıyla karakterin zihniyetinin sonuçlarını görerek kendi yargısına ulaşabilir, 

öyküden öğrenir.    

Film, şematik açıdan bakıldığında klasik anlatının üç perdelik yapısına oturmaktadır. 

Angela’nın Katowice’de ekonomik göçmenlerle yaptığı görüşmeleri içeren sekans, ana 

karakterin ve filmin evreninin tanıtıldığı; şeylerin huzurlu, sakin ve normal olduğu 

bütünlük ya da denge evresine denk düşer. Angela’nın tacize uğraması, tepki göstermesi 

ve buna bağlı olarak da Londra’ya döndüğünde işten çıkartılmasıyla birlikte denge 

durumunun bozulduğu evre yaratılır. Bu noktada Angela bir hedef belirleyerek kendi 

ajansını kurmaya karar verir, diğer bir deyişle dengenin bozulması üzerine yeni bir 



90 
 

dengeyi kurmak için bir mücadeleye girişir. Derek’in ödeme yapamaması ve dolayısıyla 

Angela’nın da işçilere ücretlerini ödeyememesi ana karakterin hedefinin yolundaki en 

büyük engel ve filmdeki kriz noktasını tetikleyen olay olarak görülebilir.  

Angela’nın yolda saldırıya uğraması ve ertesinde evlerinden içeri atılan taşla birlikte bir 

kriz noktasına erişilir. Angela bu duruma rağmen ellerindeki parayla işçilere olan 

borçlarını ödemeyi reddeder. Bu olay bizi filmin üçüncü evresine taşır. Başlangıçtaki 

hedeflerine bir adım kalır, işi yasal olarak yapmak için Rose ile birlikte bir büro 

kiralamaya giderler. Bu, (en azından Angela açısından) çatışmanın çözümüne, hedefe 

erişilmesine ve yeni bir dengenin kurulmak üzere olduğunun habercisi gibidir. Fakat 

paralarını alamayan işçiler aynı günün akşamı Angela’nın oğlunu alıkoyarlar, evini 

basarak elindeki tüm paraya -onlara olan borcunun bir kısmı olarak- el koyarlar ve geri 

kalan borcunu ödememesi durumunda da Jamie’yi bir daha göremeyeceği ile tehdit 

ederek evden ayrılırlar. Angela büronun ücretini değil, işçilere olan borcunu ödemek 

için Ukrayna’ya uçar ve film de tıpkı başlangıçta olduğu gibi Angela’nın göçmen 

adaylarıyla yaptığı mülakatları içeren sekansla son bulur. Dramatik yapı anlamında yeni 

bir denge durumuna erişilmiş gözükse de bu durum klasik anlatıya özgü, çatışmayı 

çözümleyen bir denge durumu değildir. Angela hedefine ulaşamaz ve hatta belki de 

başlangıçtakinden çok daha zor bir durumun içerisine girer.  

Dolayısıyla, filmin klasik öyküleme biçiminden büyük oranda yararlandığı 

söylenebilecek olsa da filmin sonunda herhangi bir kapanıma/çözüme yer verilmediği 

ve açık uçlu bir sona sahip olduğu ( hatta filmin bitmediği, bunun yerine yalnızca 

duraksadığı) belirtilebilir. Filmde tatminkâr yeni bir dengenin kurulmaması da 

izleyicinin filmin ele aldığı meselelere ilişkin sorularla rahatsız bir biçimde baş başa 

kalmasına neden olur. İzleyici, Angela için kolay bir kurtuluşun olmadığına, sömürü 

sistemini ayakta tutanın da Angela gibi küçük girişimcilerin değil, yasal olarak faaliyet 

gösteren ajansların ve daha da önemlisi filmde suretlerine yer verilmeyen ama Derek’in 

fabrikasının önünde bir kez görünür kılınan “mersedesin içindeki adamlardan” oluşan 

mafya benzeri örgütlenmeler olduğuna tanıklık eder.  

 Filmindeki çatışma da klasik anlamdaki iyi-kötü karşıtlığı üzerinden kurulmaz. Ana 

karakterinin öykü boyunca mücadele ettiği kötü bir karakter yoktur. Bu anlamda bir 

karşıtlık sisteminin kurulmaması da birçok klasik anlatı filmine özgü, iyi olan ile kötü 



91 
 

olanın iyi karakterin belirleyici kategorisi üzerinden tespit edilebilmesini olanaksız 

kılar.  Ne Angela bütünüyle iyi ya da kötü bir karakterdir ne de ona ödeme yapmayan ve 

görünüşte Angela’nın başına gelenlerden sorumlu olan Derek kötü bir karakterdir. Bu 

nedenle filmin söylemini bir yapısal karşıtlıklar ilişkisi/sistemi üzerinden kurmadığı ve 

dolayısıyla da karşıtlıkların bir tarafı üzerinden değerlerin biçimlendirilebileceği bir 

anlatım biçiminin tercih edilmediği söylenebilir. Bununla beraber, Mazierska’nın da 

(2009: 122) altını çizdiği gibi, filmin sonlarına doğru Angela’ya saldıran ya da yüzlerine 

maske takarak evine giren işçiler de gaddarmışçasına bir izlenim bırakmazlar. Aksine, 

hak verilir bir dertleri olan, ancak haklarını da yasal olarak aramaları mümkün olmayan 

ve işte bu yüzden de şiddet ve şantaja mecbur kalmış insanlar olarak tasvir edilirler.    

Bu noktada filmin hem genel anlamda göç meselesine ilişkin kamusal tutuma hem de 

ekonomik göçmenlerin ve sığınmacıların ana akımca belirli çerçeve, imge ve senaryolar 

üzerinden “hatalı” temsillerine de meydan okuduğunu belirtmek gerekmektedir. 

Nitekim Branston ve Stafford, ana akımın, göçmenleri ve göç meselesini aynen türlerde 

olduğu gibi mutlak sınırlar içerisine hapsettiğini, izahı o denli basit olmayan bir 

gerçekliği de dar bir çerçeveye sıkıştırarak, göçmenleri ve sığınmacıları da genellikle 

suçla ilişkilendirmek suretiyle stereotipler yarattığını belirtirler. Ana akım, genellikle 

kamunun hâlihazırda sahip olduğu, “işsizlik”, “yoksulluk” gibi yapısal sorunların da 

göçmenlerden kaynaklandığına ilişkin önyargıları besleyecek ve geliştirecek bir 

biçimde, düşük ücretlerle çalıştırılan göçmenlerin evsahibi ülkeden sağladığı kazançlar 

yerine yaptıkları katkıya dikkat çekmekten kaçınır, göçün ardında yatan eşitsizlik ve 

bağımlılık ilişkilerini de görmezden gelir (2010: 129-132). 26  

Dolayısıyla bu açıdan bakıldığında da filmin işsizlik ve suç gibi yapısal sorunların 

sorumluluğunu da göçmenlerin üzerinden alarak, bu türden sorunların esasında küresel 

bir sistem olan kapitalizmden kaynaklandığını, bu durumdan çok daha fazla etkilenenin 

de onlar olduğunu gösterdiği söylenebilir. Bu anlamda Angela ve babasının parkta 

yaptıkları tartışma da bu konuda kolay bir yanıtın olmadığını gösterirken, Mahmoud ya 

da Karol gibi öyküsüne tanıklık edemeden filmin bittiği Ukraynalı kadın göçmene yer 

                                                 
26 Onlara göre, göçün “hoş karşılanması” ya da karşılanmamasını belirleyen çerçeve yahut 
anahtar faktör de sınıfsal pozisyondur. Genel anlamda bakıldığında bu türden yolculuklar eğer 
şirketleri, beyaz ve zengin göçmenleri içeriyorsa “yer değiştirme/taşınma”, ekonomik 
göçmenleri ya da sığınmacıları içeriyorsa “istila” gibi sözcüklerle anılır (2010: 130).      



92 
 

verilmesi de hemen her göçmenin onlarınkine benzer bir öyküsü olduğunun 

hatırlatıcısıdır.  

2.2.5. Görsel Üslup 

Filmde Loach’un genel üslubuna uygun olarak dış mekân çekimleri ve doğal ışık 

kullanılmaktadır. Çekimlerde genellikle omuz hizası ve göz hizası kullanılmıştır. 

Angela’nın göçmenlerle yaptığı görüşmeleri takip eden sekansta uzun çekimlere yer 

verilmiştir. Bilindiği gibi filmin biçemi öykünün gelişmesine ve izleyicide yaratılmak 

istenen algının geliştirilmesinde önemli bir araçtır. Bu anlamda filmin genellikle 

manipülatif çekimlere yer vermediğini söyleyebiliriz. Özellikle vurgulanması istenenler 

dışında yakın plan (ya da detay) çekimlere fazlaca yer verildiği söylenemez. Örneğin 

göçmenlerle yapılan görüşmeleri içeren sahnelerde sözleşmelere ve özellikle paranın el 

değiştirmesine yakın plan çekimlerle vurgu yapılmıştır. Bu türden bir yakın plan çekimi, 

Angela’nın Mahmoud ve arkadaşlarına düzenlediği sahte pasaportları teslim ettiği 

sahnede de kullanılmıştır. Öznel çekimlere yer verilmemiştir. Kameranın genellikle 

gözlemci bir konumda kaldığı belirtilebilir. Kameranın bu konumu filmin belge 

niteliğine de karakterini vermektedir. 

Filmde doğal ses kullanımı dışında diegetik olmayan seslere yer verilmemiştir. Filme 

sonradan eklenen bir efekt ya da dış ses bulunmamaktadır. Filmde dramatik etkiyi 

artırmak amacıyla ender sahnelerde derinden gelen ve görüntüyü bastırmayan müzik 

kullanımına yer verilmiştir. Filmin açılış sekansını takip eden uzun çekimlerde, 

Londra’nın cadde ve sokaklarının gösterildiği sahnelere müzik eklenmiştir. Fakat 

özellikle, göçmenlerin kaldığı karavan parkının yer aldığı betimleyici sahnelerde müzik 

kullanımına yer verilmiştir. Aynı şekilde Angela’nın Mahmoud ve ailesinin kaldığı 

depoyu ziyaret ettiği sahnede de benzer bir müzik kullanımına yer verilmiştir. Bahsi 

geçen bu sahnelerde göçmenlerin yaşadığı sefaletin vurgulanması ve bu sahnelerdeki 

dramatik etkinin desteklenmesi için müzik kullanımına yer verildiği söylenebilir.  

Film, öyküsünü destekler nitelikte mekân ve mizansen kullanımına yer vermektedir. 

Mazierska’nın da belirttiği gibi, Loach filmde göçmenlerin yaşam alanlarının da 

oldukça sınırlandırılmış olduğunun farkında bir mizansen kullanır. Belgesiz 

göçmenlerin pek çoğu karavanlardan oluşan bir kamp alanında yaşarlar. Fakat örneğin 



93 
 

Mahmoud ve ailesi için soğuk ve terk edilmiş bir depoda yaşamaktansa burada yaşamak 

daha tercih edilebilir bir şeydir. Karavanlarda sürdürülen hayat bir anlamda bu 

insanların yaşamlarını klastrofobik kılmakta ve denetim altında tutmaktadır. Bu türden 

bir yaşam alanı ya da barınma koşulları, karavanların birbirlerine yakın olmalarından 

dolayı özel yaşam alanını da oldukça daraltmakta ve neredeyse ortadan kaldırmaktadır. 

Tel örgülerle çevrilmiş olan bu karavan parkı, bir hapishaneyi, ondan da ötesi bir 

toplama kampını çağrıştırmaktadır (2009: 123). 

Angela’nın işçileri seçtiği yüksek duvarlarla örülmüş arka bahçe gözlerden gizlenen, 

otobanların ardında kalan mekânlara dikkat çekmekte, görünür kılmaktadır. 

Göçmenlerin bir iş bulabilmek için sıraya girdikleri, erken gelen işi alır kuralının geçerli 

olduğu bu mekân ise, bir anlamda geçmişteki köle pazarlarını çağrıştırmaktadır. Angela 

yaptığı işi görmek için bu mekâna gelen babasına “işin bu kısmını değil, büro kısmını 

görmeni istiyordum” der. Babasının da söylediği gibi bu günler geride kalmamıştır ve 

yalnızca gözlerden gizleniyordur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 
 

2.3. Looking For Eric (Hayata Çalım At, 2009) 

Loach, It’s a Free World…’ün ardından kamerasını bir kez daha İngiliz işçi sınıfının 

sıradan yaşantısına çevirir. Filmde Eric Bishop isimli bir postacının öyküsü etrafında 

aslında yine birden fazla meseleye temas edilir. Sıkı bir Manchester United taraftarı ve 

Eric Cantona hayranı olan Bishop’un öyküsünün yön verdiği film, nükteli bir senaryo 

ile postacı Eric ve futbolcu Eric’in yaşamlarını kesiştirir. Filmin İngiliz demiryollarının 

özelleştirilmesinin ele alındığı The Navigators yahut İngiltere’deki göçmen emeği 

sömürüsüne odaklanılan It’s a Free World… gibi doğrudan bir “vaka incelemesi” 

olduğu söylenemez. Loach’un hem bu iki filminden hem diğer filmlerinden bu anlamda 

ayrılan filmde, “Loachcu” üslup yine elde tutulsa da daha ziyade alegorik bir anlatım 

biçiminin tercih edildiği ileri sürülebilir.27  

Film, olay örgüsü düzeyinde yaşamının kontrolünü yitirmiş olan Eric Bishop’un eski eşi 

Lilly’e olan arzusu temelli bir iç çatışma etrafında gelişen bir öykü gibi gözükse de, 

aslında yine ahvali geç kapitalizm tarafından belirlenmiş işçi sınıfının bir portresini 

sunar. Filmde baskın bir tema olarak futbol, egemen bireyci ideolojiye karşı 

dayanışmanın vurgulanması için kullanılır. Bunun yanı sıra, küreselleşmiş geç 

kapitalizmin futbol gibi kültürel alanları da ileri ticarileştirmesi eleştirel bir açıdan ele 

alınır.  

2.3.1. Oyunun Yabancılaşması 

Althusserci bir perspektiften bakıldığında DİA’ların içerisinde düşünülebilecek olan 

endüstriyelleşmiş futbol, Marksist eleştirmenlerce genellikle politik alanda 

kullanılamayan enerjinin yöneltildiği bir alan olarak görüle gelmiştir. Egemen ideoloji 

lehine araçsallaştırılan ve kitlelerin (bir diğer) afyonu olarak görülen futbol, gerçekten 

de hemen tüm dünyada –ve özellikle statlar bağlamında- sistemden kaynaklanan 

                                                 
27 Wayne (2001: 130), alegorik bir anlatıyı geniş ve tarihsel içerimlere sahip bir anlatının küçük 
bir öyküye dönüştürülmüş biçimi olarak tarif eder. Buna göre, alegorik bir anlatıda bu geniş 
tarihsel öykü yalnızca “daraltılmaz” ama aynı zamanda başka bir öyküye dönüştürülür. Bu 
dönüştürülmüş öykünün kendisini ele vermesi, yani ahlaki yahut politik mesajının/dersinin 
kavranabilmesi için izleyicinin sunulan öykünün daha geniş bağlamdaki meseleler ile ilişkisinin 
şifrelerini çözmesi gerekir. 



95 
 

sorunların “ötekilere” mahsup edildiği; milliyetçilik, şovenizm ve ırkçılık gibi 

irrasyonel ideolojilerin örgütlendiği bir alan olma özelliğine sahiptir. 28  

Fakat futbol aslında işçi sınıfının emek zamanından arta kalan zamanda kendisini 

yeniden üretebilmek ve rahatlayabilmek için kurguladığı bir ‘oyundur’. Oyunun 

iktidarların denetimine geçmesinin nedeni ise basit bir akıl yürütmeyle anlaşılabilir. İşçi 

sınıfının her türden toplanmasının kendileri için bir tehdit oluşturacağını bilen iktidarlar 

oyunu da kendi denetimlerine tabi kılarlar. Bu anlamda, oyunun  “yabancılaşmasının” 

da onun iktidarların denetimine geçmesiyle birlikte başladığı söylenebilir. 

Endüstriyelleştirilen ve metalaştırılan futbol, zaman içerisinde toplumsal bir etkinlik 

olmaktansa bireyselleştirilmiş, daha da önemlisi, tıpkı onu üreten emek gibi kendisine 

yabancılaşmıştır. Futbol böylece gerçek anlamda özgürleşme ve toplumsallaşma 

yaratmak yerine, artık tam tersine esareti yeniden üretir hâle gelmiştir (Çoban, 2008: 60-

67). 

Dolayısıyla kökenleri açısından bakıldığında temelde bir oyun olan futbolu 

özgürleştirici ve olumlu anlamda toplumsallaştırıcı bir etkinlik olarak görebilmek 

mümkündür. Huizinga’nın da belirttiği gibi (akt. Çoban, 2008: 60) futbol/oyun, özünde 

dayanışmanın ve kolektif mücadelelerin de üretilebileceği bir alandır. Nitekim Loach’un 

da bu anlamda futbolun işçi sınıfı yaşantısının önemli bir parçası olduğunu, ama daha 

da önemlisi işçi sınıfının bir aradalığının lehine kullanılabilecek kültürel bir etkinlik 

olduğu düşüncesinden hareket ettiği söylenebilir. Yönetmen daha önceki filmlerinde de 

futbola sıklıkla yer verir. Örneğin erken dönem yarı-belgesel filmlerinden The Golden 

Vision (1968), Everton kulübü taraftarlarını anlatır. Filmde futbolun işçilerin 

yaşamlarında ne denli önemli bir yer kapladığını, çalışma yaşamlarının onlara 

veremediği keyif ve tatmini futbolda buldukları vurgulanır. Hatta doğum, evlilik, ölüm 

gibi olayların dahi yaşamlarında futbola oranla ikinci planda kaldıkları tasvir edilir 
                                                 
28 Örneğin John Williams, İngiltere’de sağcı-ırkçı örgütlerin güçlü tabanlarının olduğu ve 
örgütlenmelerini futbol seyircisi arasından yaptıkları bölgelerde siyahî futbolcuların istisnasız 
bir biçimde ırkçı şiddete maruz kaldıklarını belirtir. Williams, bu futbolcuların sahaya 
çıkarlarken “maymun çığlıkları” ile karşılandığını ve hatta kafalarına muz ve Hindistan cevizi 
fırlatıldığını, bunlar gibi aşırı eylemlerin yanı sıra “nigger/köle”, “coons/kara köpekler” ve 
“wogs/zenciler” gibi aşağılayıcı seslenmelerin sıradan ve rutin olduklarını kaydeder (1993: 
206). Günümüzde hem İngiltere hem de dünya genelinde kitlesel kampanyalar ve kurumsal 
düzeyde alınan önlemlerle birlikte bu türden aşırı ırkçı eylemlerin nispeten kontrol edildiği 
söylenebilecek olsa da, futbolun bu anlamdaki araçsal rolü devam etmektedir. 
 



96 
 

(Hill, 2011: 105). Yine, erken dönem filmlerinden Kes (1969), bir beden dersi sırasında 

yapılan futbol maçını içeren uzun bir sekansa sahiptir. Joe ve Liam’ın öyküsünün 

anlatıldığı My Name is Joe (1998)  isimli filminde de futbol bir motif olarak öykünün 

ana temasına eşlik eder. Joe’nun çalıştırıcılığını yaptığı işsiz gençlerden oluşan yerel 

amatör futbol takımı, Roger Bromley’in (2000: 27), deyişiyle “sahada ne kadar kötü 

olsalar da yine de bir ‘takım’ olarak tasvir edilir”. Ermanno Olmi ve Abbas Kiarostami 

ile ortak çalışmaları olan Tickets (Biletler, 2005)’ın Loach’un yönettiği bölümünde ise 

bir Avrupa kupası maçı için trenle Roma’ya seyahat eden işçi sınıfından üç İskoç Celtic 

taraftarı gencin bu yolculukları sırasında Arnavut göçmen bir aileyle yaşadıkları ilişki 

anlatılır. Biletleri eksik olan bu Arnavut aileye olayların gelişimi neticesinde kendi 

biletlerini vermeye ve onların yerine gözaltına alınmaya razı olan bu gençlerin Roma 

garında polisten kaçarlarken Romalı taraftarlarla yaşadıkları dayanışma anlamlıdır.      

2.3.2.  Looking For Eric’te Futbol: Beckham’a Karşı Cantona 

Loach’un diğer filmlerinde daha ziyade bir motif olarak kullanılan futbol, bu filmdeyse 

öykünün tamamına yayılmış hâkim bir temadır. Filmde futbolun bu denli öne 

çıkmasının nedenlerinin başında ise yukarıda da belirtildiği gibi eski Manchester 

United’lı “asi” futbolcu Eric Cantona’nın oyuncu kadrosunda yer alması gelmektedir. 

Hatta filmle ilgili basın bültenlerinde birlikte bir film yapmayı Loach’a teklif edenin de 

Cantona olduğu belirtiliyor.29 

Cantona “yıldız” bir futbolcu olsa da aslında bilindik anlamdaki yıldız ya da daha genel 

anlamda “futbolcu” kalıplarına sığmayan bir kişilik. Kendisine Manchester United’ın 

“hakiki” taraftarlarınca kulüp tarihinin en önemli oyuncularından birisi olan George 

Best kadar değer veriliyor. İngiltere’de asiliğinin yanında “filozof futbolcu” olarak da 

tanınan Cantona, bu ikinci namını ise görüntülerine filmin sonunda da yer verilen bir 

basın toplantısında ana akım medyayı eleştirmek niyetiyle sarf ettiği sözlere borçlu. 30   

                                                 
29 Filmde de açılış sekansının hemen ardından “Her şey Eric Cantona’dan gelen güzel bir pasla 
başladı” yazısı belirir. 
30 “Martıların balıkçı teknelerini takip etmelerinin nedeni sardalyelerin denize atılacağını 
ummalarıdır.” 1995 yılında Crystal Palace – Manchester United maçında oyundan atıldıktan 
sonra tribünden kendisine ırkçı ifadeler içeren küfürler eden bir taraftara uçan tekmeyle yanıt 
vermesi ve ardından dokuz ay futboldan men cezası almasının ertesinde kulüp tarafından 
düzenlenen basın toplantısında yalnızca bu sözleri söyleyerek toplantıyı terk eder. Simon 



97 
 

Fransa’nın işçi sınıfından yoksul bir ailesinden gelen Cantona (Gardner, 1998: 252), 

ayrıca, son yıllarda bankaları hedef alan pasif devrim önerisi ve anti-kapitalist 

açıklamalarıyla da dikkat çeken bir isim. 31 Ele aldığı meselelerde olduğu kadar oyuncu 

seçimlerinde ve birlikte çalıştığı isimlerde de özenli davranan Loach’un Cantona 

tercihinin de, Cantona’nın içinden çıktığı sınıfla olan organik bağını koparmamış bir 

“yıldız” olmasından kaynaklı olduğu söylenebilir. Nitekim Erdoğan’ın da (2008: 44) 

belirttiği gibi, futbolcu yıldızların büyük bir kısmı genellikle işçi sınıfından devşirilirler 

ve medya endüstrisince örgütlü dedikodu ve ideolojik propaganda için kullanılırlar. 

İçinden çıktıkları sınıfla bağını koparan bu futbolcular, endüstride bir takım ürünlerin 

tezgâhtarlığını da yaparlar. Daha da önemlisi, “rekabetçi bireycilik” ve -sınıf 

hareketliliğini vurgulayan- “çok çalış başarılı ol” gibi ideolojik düşüncelerin de bilinçli 

ya da bilinçsiz taşıyıcılığını/satışını yaparlar.  

Cantona filmde herhangi bir rolü değil doğrudan kendisini (Eric Cantona’yı) oynar. 

Yaşamı yolunda gitmeyen Eric Bishop’un bir anlamda yaşam koçluğunu üstlenir. Eric 

Bishop’un kronik depresyona bağlı olarak geçirdiği sayısız araba kazasından sonra 

arkadaşları ve özellikle Meatballs, Bishop’a yardım etmeye karar verirler. Meatballs 

eline geçirdiği bir kişisel gelişim kitabında yazanların Eric’e faydalı olabileceğini 

düşünerek, Eric’in evinde diğer iş arkadaşlarının da katıldığı bir seans düzenler. 

Meatballs kitaptaki tarife göre herkesin kendine olan güvenine ve karizmasına gıpta 

ettiği birisini düşünerek dünyaya onun gözlerinden bakmasını ister. Ekiptekiler 

Mandela, Gandi, Castro, Sinatra gibi isimleri seçerken Eric Bishop ise hayranı olduğu 

Cantona’yı seçer. Aynı günün gecesi, Bishop, üvey oğlu Ryan’ın odasından bir miktar 

esrar alarak odasına çekilir ve odasında asılı olan dev Cantona posterine bakarak ona 

öykünür, konuşmaya başlar. İçtiği esrar da etkisini göstermeye başladığında Eric 

Cantona bir anda odasında belirir ve film boyunca da gerek özlü sözleri, gerekse de 

futbol sahalarından taktiklerle Bishop’un yaşamını yoluna koymasına yardımcı olmaya 

çalışır.  

                                                                                                                                               
Gardner (1998: 251), bahsi geçen bu taraftarın olayın ardından sağcı-faşist gruplarla 
bağlantılarının ortaya çıktığını belirtir. Cantona özellikle bu olayın ardından taraftarlarca bir 
anti-kahraman olarak benimsenir ve daha da önemlisi İngiltere’de ırkçılık karşıtı hareketlerin de 
sembol bir figürü konumuna yerleşir (Gardner, 1998: 255-258). 
31 Bkz: http://www.guardian.co.uk/world/2010/nov/20/eric-cantona-bank-protest-campaign 



98 
 

Filmde Bishop’un esas derdinin ise eski eşi Lilly olduğunu da Cantona’nın müdahalesi 

ve Eric’in odasındaki sandığın açılmasıyla anlarız. Sandığın açılmasından sonra bir dizi 

geriye dönüşle birlikte Eric’in otuz yıl önce bir dans yarışmasında tanışıp evlendiği 

Lilly’i, kızları Sam’in vaftiz töreni sırasında geçirdiği bir panik atak sonrası terk ettiğini 

ve bir daha geri dönemediğini öğreniriz. Eric’in kendisini bulabilmesi için öncelikle 

Lilly’le yüzleşmesi gerekir ve filmin bu noktasından sonrası da Eric’in yaşamını 

düzeltme çabaları karşısında karşılaştığı güçlükleri Cantona’nın yardımıyla aşmaya 

çalışmasını içerir. Ama elbette Cantona’yı izleyici ve Eric’ten başka kimse göremez. 

Esasında Cantona zaten yoktur, Eric esrarın da etkisiyle fazlaca “özdeşleştiği” 

Cantona’nın kendisinin karşılaştığı durumlarda ne düşünebileceğini ve nasıl hareket 

edebileceği üzerine kafa yorarak, aslında yine tüm sorunlarını kendisi çözmeye çalışır. 

Filmin Cantona bağlamındaki dikkate değer taraflarından birisi de, “yıldız” mitinin bir 

anlamda altının oyulması, Cantona’nın da sıradan bir insan olarak sunulmasıdır. Brad 

Pitt ya da David Beckham mezhebinden yıldızların aksine, Cantona düşünceleri ve 

yaşam felsefesi ile Eric’e yol gösterir, örnek olur. Yine bu anlamda Cantona ve Eric 

arasında geçen diyalogların en önemlisi de Eric’in Cantona’ya futbol yaşamındaki en 

güzel anı sorduğu sahnedir. Eric ısrarla Cantona’ya attığı golleri hatırlatmaya çalışır 

ama Cantona bu gollerin hiçbirisini hatırlayamaz. Cantona futbol kariyerindeki en güzel 

anın bir gol değil, aksine, Irwin’e Tottenham maçında verdiği pas olduğunu söyler.  

Aranan Özne Eric Bishop: 

Öte yandan, Eric Bishop’un eski eşi Lilly’e olan tutkusu ve bir türlü yaşamının 

kontrolünü eline alamaması eksenli iç çatışması, işçi sınıfının yitik politik ruhuna 

gönderme yapan bir alegori olarak da görülebilir. Bu anlamdaki en önemli ipucu da 

Eric’in hayatının otuz sene önce rayından çıkması ve bir daha da gerçek anlamda 

düzelememesidir. Filmde Cantona ile özdeşleştikten sonra kendi iç dünyasında bir 

seyahate çıkan Eric, aslında bütün sorununun otuz sene önce terk ettiği ve bir daha geri 

dönemediği Lilly ve ona olan tutkusu olduğuyla yüzleşir. Toplumsal anlamda ise otuz 

sene öncesi bir başka şeyi, 1960 ve 1980’li yıllar arası boyunca tüm dünyada süren 

toplumsal muhalefet dalgasının geri çekildiği ve özellikle de İngiltere’de son büyük işçi 

direnişinin muhafazakâr hükümet tarafından bastırıldığı (Bekmen, 2009: 248) zamanı 

imlemektedir. Eric’in odasındaki sandığın açılmasıyla birlikte 1979 yılına yapılan 



99 
 

dönüş, esasında, “başka bir alternatif yok” sloganıyla hareket eden Thatchercı 

ideolojinin iktidara geldiği yılı imlemektedir. Bu tarih, aynı zamanda, piyasa 

tahakkümüne karşı örgütlü işçi sınıfı direnişinin çökertilmesine hız verildiği yeni 

zamanların başlangıcı ve piyasacı-bireyci ideolojinin bir anlamda galip geldiği dönüm 

noktasıdır. Dolayısıyla filmin isminden de anlaşılacağı gibi Eric’in Peşinde (her ne 

kadar Türkiye’de Hayata Çalım At ismiyle gösterimi yapılmışsa da) yani kaybolan 

“öznenin” arayışında olduğu söylenebilir.  

Filmde postacıların (üstelik FC United taraftarı postacıların) kullanılması da bu 

bağlamda simgesel bir anlama sahiptir. Film, İngiltere’de özelleştirilmesi henüz 

gerçekleştirilmeyen son büyük kurum Posta Hizmetleri’nin özelleştirme tartışmalarının 

yaşandığı, birçok çalışanının işten çıkartıldığı ve postacıların ulusal grev hazırlığı 

yaptıkları bir dönemde kaydedilmiştir.32 Bu anlamda, Eric’in odasındaki sandığın (ya da 

“pandoranın kutusunun”) açılması da, sandığın içine hapsolmuş umudun dışarı 

çıkmasını simgeler. Loach’un da Madenciler Grevi’nden sonraki en büyük grev olmaya 

aday “Postacılar Grevi’ni” yahut küreselleştirilmiş Manchester United’ın taraftarlarının 

direnişini bir umut olarak gördüğü söylenebilir.  

Postacılar açısından bakıldığında bu meselenin sembolik bir düzeyde ele alınışı 

özellikle belirli birkaç noktada fark edilebilir. Film boyunca “taktikleri” ile Eric’e 

yardımcı olan Cantona’nın Old Trafford’a geri dönüşü ile geniş çaplı bir grevle ülkeyi 

sarsması beklenen postacıların/işçi sınıfının –muhtemel- geri dönüşü arasında bir tür 

analoji kurulur. Yine bu bağlamda dikkate değer bir ayrıntı da Eric’in iş ceketi 

üzerinden yapılan vurgudur. İleride çatışmanın kurulacağı Zac ve çetesinin ilk tanıtıldığı 

sahnenin hemen ertesinde Eric kapının kenarında bir boya tüfeği bulur. Tüfeğin nasıl 

çalıştığını anlamaya çalışırken farkında olmadan iş ceketine doğrultur, kameranın 

boyayla kirlenen iş ceketine odaklanması da esasında Zac ve çetesi ile kurulacak olan 

çatışmanın sembolik boyutunu anlayabilmek açısından bir ipucu sunar. Ki aynı türden 

                                                 
32 Bkz:  
- Tories Fear Strike Impact on Royal Mail 
http://www.ft.com/cms/s/0/080947a8-bcf3-11de-a7ec-00144feab49a.html (19.10.2009) 
-  İngiltere’de Postacılar Ulusal Greve Başladı 
http://www.birgun.net/economics_index.php?news_code=1183166895&year=2007&month=06&day=30 
(30.06.2007) 
- İngiltere’de Grev Sarsıntıları 
http://istanbul.indymedia.org/node/150302/backlinks (23.10.2009) 
 



100 
 

boya tüfekleri filmin sonunda Zac’in malikânesine yapılan “Cantona operasyonunda” 

tersine çevrilerek, bu kez Zac’in üzerine doğrultulmuş bir biçimde kullanılır.  

Hem Cantona’nın film boyunca Bishop’u doğrudan eyleme yönlendiren, her daim farklı 

seçenekleri denemesini içeren taktikleri hem de filmin sonundaki “Cantona 

operasyonu”, bu anlamda postacılara farklı ve radikal bir mücadele biçiminin önerilmesi 

olarak görülebilir. Dolayısıyla film genel anlamda bireyci-rekabetçi ideolojinin 

karşısına dayanışmayı koyarken, postacılar özelinde belki de yaratıcı, özerk ve 

gerçekten tehdit oluşturabilecek bir eylem biçimine davette bulunur. Böyle bakıldığında 

da her daim kurumsallaşmış solla ve sendika bürokrasileriyle bir derdi bulunan 

Loach’un, Madenciler Grevi döneminde kaydettiği belgesellerindeki gibi açıktan 

olmasa da, kendilik bilincine varmış, itaatkâr olmayan, özerk bir özne vurgusunu ön 

plana çıkartmaya çalıştığı da söylenebilir. 33 

2.3.3. Soylulaştırmaya Karşı FC. United  

Filmde postacılar meselesi örtük ya da sembolik düzeyde ele alınıyor olmasına rağmen, 

Manchester United’ın “özelleştirilmesi”  açıktan ele alınır. Bilindiği gibi 1990’lı 

yıllarda sermayenin sınırları aşarak küreselleşmesi, küresel sermayedarların futbol 

kulüplerine de el atmalarının önünü açmıştır. Futbolun “neo-liberalleşmesi” yahut 

“özelleştirilmesi” olarak görülebilecek bu durum, futbolun yukarıdaki tartışmadan öte 

bir biçimde ileri ticarileşmesine yol açar. Rus sermayedar Roman Abromovich’in 

Chelsea’yi, Amerikalı milyoner Malcolm Glazer’in Manchester United’ı satın almaları, 

imgesel düzeyde de olsa bir tür kamusal sahipliği bulunan kulüplerin tamamıyla 

ticarileşmesine neden olur. Futbolun bu ileri ticarileşmesi ve piyasa güdümlü kâr getiren 

                                                 
33 Nitekim English’e göre, Loach’un sansürlenen Questions of Leadership (Önderlik Sorunları, 

1980) ve Which Side Are You On? (Hangi Taraftasınız, 1984) gibi erken dönem belgesellerinin 
esas keskinliği de İşçi Partisi ve özellikle de sendikaların sermayenin çıkarları karşısında 
işçilerin çıkarlarını savunmada en az Muhafazakârlar kadar isteksiz olduğunu göstermesinde 
yatar (2006: 265-266). Loach, sendika denetimli grevler konusunda da tek istisnayı Madenciler 
Grevi’ne ve Arthur Scargill’in liderliğine yapar. Loach’a göre tüm grevler klasik modele göre 
işler: “işçiler ücretlerini ya da işlerini savunmak için sokağa çıkarlar, sendika bunun yasal bir 
grev olduğunu onaylar, işverenler bir öneride bulunurlar ve sendika da işçilere anlaşmayı kabul 
etmeleri gerektiğini söyler. İşçilerin anlaşmayı kabul etmedikleri noktada da sendika o halde 
kendi başınızın çaresine bakın der ve grev yasal olmaktan çıkar”. Ona göre Scargill’i farklı kılan 
şey ise “işverenlerin belirli çıkarları var, bizim de belirli çıkarlarımız var ve bunların 
uzlaştırılması mümkün değil” demesinde yatmaktaydı (Fuller, 1998: 67-68).  
  



101 
 

bir oyuna dönüştürülmesi, geleneksel taraftar kültürü üzerinde yıkıcı bir etki yaratır. Bu 

değişimler, -kulüplerin birer marka haline getirilmeleri, statların yeniden 

düzenlenmeleri ve dolayısıyla bilet fiyatlarının da artması- geleneksel işçi sınıfı 

taraftarlarının maçlara gidebilmesini de neredeyse imkânsız kılar. Dubal, yalnızca 

İngiltere’de değil, dünyanın pek çok yerinde kulüplerin kamu kurumlarının satışına 

benzer biçimde satılmasının esasında tıpkı siyasal neo-liberalizmde olduğu gibi özel 

birikim menfaatlerinin kamu/taraftar menfaatleri üzerinde tutulması anlamına geldiğini 

belirtir. United özelinde bakıldığında; kulübün küreselleştirilmesi, fetiş bir marka haline 

getirilmesi ve bilet fiyatlarının yükselmesi de bu anlamda statların “soylulaştırılmasına” 

yol açar. United artık işçi sınıfının takımı olmaktan ziyade, orta-üst ve üst sınıf  

“seyircinin” futbolu tüketeceği bir kulüp hâline gelir (Dubal, 2010: 134-135).34    

Filmde de meselenin bu boyutu ele alınır ve bir anlamda tartışmaya açılır. Eric ve 

arkadaşları pubda Manchester United-Barcelona maçını seyrederlerken, Spleen’in 

üzerindeki FC. United forması yüzünden diğer taraftarlarla aralarında bir atışma başlar. 

Loach’un diğer pek çok filminde de rastlanabilecek bu belgeseli andıran tartışma 

sekansı, özelleştirmeye direnen United’lıların kendilerini ifade etmelerine olanak tanır. 

Bu sahnede tek bir söyleme de yer verilmez, örneğin halen Manchester’lı kalan 

taraftarların “Karını, siyasi görüşünü, dinini değiştirebilirsin ama asla tuttuğun takımı 

değiştiremezsin… bizi bırakıp kaçtınız” diyerek sataştıkları FC. United’lılar, buna 

                                                 
34 Bu gelişmelerin neticesinde işçi sınıfından taraftarlar bir manifesto yayımlayarak FC. United 
kulübünü kurarlar. Manchester United’ın küreselleştirilmesine bir tepki olarak doğan kulüp, 
United’ın geleneksel taraftar kültürünü yeniden canlandırma uğraşına girişir. Örneğin maçları 
ayakta izlemek, taraftar otobüsleriyle maçlara gitmek, tezahürat yapmak ama en önemlisi de 
maçları yalnızca seyretmekle yetinmeyip oyuna müdahale etmek. Dubal, United taraftarları 
arasında yaptığı alan çalışmasına dayanarak, kulübün yayımladığı manifestoya uygun bir 
biçimde kulüpte taraftar demokrasisi uygulandığını, yani kulübün her bir taraftarının kulüp 
yönetiminde oy hakkı bulunduğunu ve yönetimin de demokratik bir biçimde seçildiğini belirtir. 
Dubal’a göre bu değişimin protesto edilmesi tüm bunlardan da öte farklı bir bilince evrilir. 
Kulüplerinin ellerinden alınmasına karşı geleneksel taraftarın politik bilincindeki bu uyanış, 
piyasa tahakkümünün yalnızca Thatchercı bir yönetim anlayışının altında yaşamak olmadığını 
ama aynı zamanda Glazer’lerin denetimi altında “neşelenmek” olduğunu kavranmasıdır aslında. 
Kulübün özelleştirilmesine karşı direniş aynı zamanda Manchester işçi sınıfı örgütlülüğünün de 
bilincinde bir harekettir. Sol geleneğin oldukça güçlü olduğu bir geçmişe sahip olan Manchester 
kentindeki bu direniş, esasında asırlık “Manchester’lı tavrının” da en güncel tezahürüdür. Dubal, 
böyle bir oluşumun bazıları için yalnızca “dostlarla bira içmek ve maça gitmek” gibi “sıradan” 
anlamlar ifade etmesine rağmen, diğer pek çok taraftarın bu türden bir direnişi kentin politik 
kültürü ile ilişkilendirebildiklerini, meseleyi, emek hareketinin burada doğmuş olmasına ve 
hatta Engels’in Komünist Manifesto’yu bu kentte yazmaya başlamış olmasına kadar 
tarihselleştirebildiklerini kaydeder (2010: 134-143). 



102 
 

karşılık kulübün kökenlerini hatırlatırlar; United’ın aslında demiryolcuların kurduğu 

Newton Heath’in devamı olduğunu, bundan da önemlisi maç günleri stadın otoparkında 

sıralı olan arabalara sahip kaç tane postacı tanıdıklarını sorarlar. Filmde bu anlamda 

karşıt iki olay içeren sekans da birbiri ardına dizilerek esasında işçi sınıfının maçlara 

nasıl gidebildiği gösterilir. Eric ve arkadaşları maçı ancak televizyondan 

seyredebilirken, bu tartışmanın hemen öncesindeki sekansta Eric’in küçük hırsızlıklarla 

geçinen üvey oğlu Ryan ve arkadaşlarının evin kapısına cipiyle gelen çete lideriyle 

birlikte maçı statta izlemeye gidişine ( üstelik bu maç bilet fiyatlarının olasılıkla çok 

daha yüksek olduğu bir Şampiyonlar Ligi maçıdır) yer verilir. Bu yan yana dizme, bu 

iki sekansın bitiştirilmesi, esasında bu meseledeki çelişkiyi biçimsel düzeyde de 

diyalektik bir biçimde inşa eder. Ryan ancak Zac’in kirli işlerini yapmasının bedeli 

olarak maçlara gidebilir.  

2.3.4. Anlatı Yapısı  

Film, olaylar dizisi açısından bakıldığında klasik yapıya tam olarak oturmaz. Klasik 

yapının (yani başlangıçta denge durumunda oluşan bir evre, dengenin bozulması ve 

başlangıçtaki dengenin yeniden kurulması) aksine, filmin başlangıcında olayların sakin 

ve uyumlu bir evrede ilerlediği bir denge durumundan söz etmek mümkün değildir. Eric 

Bishop’un otoyolda kontrolsüz bir biçimde arabayla ilerlediği sahneyi, kaza yapışını ve 

ardından hastanede uyanışını içeren hızlı bir kurguyla açılan filmde, denge henüz 

başından bozuktur. Filmde olayların dizilimi de bu anlamda kronolojik olarak ilerlemez. 

Bishop’un panik halinde arabayla ters yönde ilerleyişinin nedenini ancak filmin yirmi 

dokuzuncu dakikasında bir dizi geriye dönüşün ertesinde ilk kaza sahnesine yapılan 

kesmeyle anlarız.  Filmin bu noktadan sonrası genel anlamda Eric’in yaşamını yoluna 

koymaya ve bir denge arayışına girişmesi üzerinden ilerler. Klasik yapıya ters düşecek 

bir biçimde filmin ortalarında erişilen denge durumu ( Eric’in hem evde hem de iç 

yaşantısında kontrolü eline alması, Lilly ve Sam’i akşam yemeğine çağırması) ise çok 

kısa bir süre sonra eve yapılan polis baskınıyla tekrar bozulur. Filmin bu anı da aslında 

natüralist üsluba uygun bir biçimde verili ortamın karakterin yaşamı üzerindeki 

belirleyiciliğini vurgular.  

 



103 
 

Filmin bu noktadan sonrası ise esasında filmin politiğini de açığa vurur. Eric, Zac’in 

silahını saklayan Ryan’ı çeteden kurtarma ve silahı Zac’e geri verip huzuru yeniden 

sağlama uğraşına girişir. Ne var ki bir “kahraman” gibi Zac ve çetesinin yanına gidip 

silahı geri almasını istemesine rağmen korkutulup silahla birlikte geri yollanır. Öykünün 

bu kısmı bağlamında film, Loach’un My Name is Joe’unu da oldukça andırır. Bu filmde 

de Liam’ın çeteye olan borcu ve Joe’nun onu çeteden kurtarmaya çalışması üzerinden 

kurulan çatışmada, Joe klasik anlatıdan beklenebileceğinin aksine Liam’ı kurtaramaz ve 

film Liam’ın intiharıyla, karanlık bir sonla biter. Bu anlamda, Loach filmlerine aşina 

yetkin bir izleyici Looking For Eric’in de natüralist-determinist bir anlatıya uygun bir 

biçimde işlerin daha da kötüye gittiği, çıkışsız bir “son” bekleyecektir. Ama aksine film 

“mutlu sonla” biter. Lakin filmdeki mutlu son bireysel bir çabanın meyvesi değildir. 

Zac ve çetesine ancak kolektif eylemle haddi bildirilir ve Ryan çeteden kurtarılır. 

Loach’un klasik anlatım dilinden faydalanmasına rağmen bir anlamda tersine çevirdiği 

şeyin de bu olduğunu söylemek mümkün. Hollywood’un elinde bir silahla sorunları 

çözen, kadir-i mutlak “kahramanının” aksine, bir çözüm mümkünse, bunun da ancak 

insanların dayanışması ile gerçekleşebileceği mesajı verilir. Yine bu bağlamda, film 

çatışmayı melodram konvansiyonlarına – iyi insanlara karşı kötü adamlar- yaslanarak 

kuruyor gibi gözükse de, iyinin kötü karşısındaki zaferi, kişiselleştirilmez ve sorunun 

esasen sınıfsal boyutu ön plana çıkartılır.35      

2.3.5. Görsel Üslup  

Filmde ayrıntı ya da yakın yüz çekimleri dışında hemen her türden çekim kullanılsa da 

genellikle bel ve boy çekimleri ağırlıktadır. Açı/karşı açı çekimlerine ise seyrek bir 

biçimde bazı ikili diyaloglarda yer verilmiştir. Dramatik yapıda önemli birkaç nesne 

dışında (örneğin Lilly’nin yıllar önce Eric’e gönderdiği kart) ayrıntı çekime 

rastlayamayız. Film karakter merkezli olmasına rağmen izleyici hemen hiçbir olaya 

karakterin gözlerinden bakmaz. Bu anlamda öyküde Bishop’un yalnız olduğu zamanlar 

da dâhil, kamera her zaman için gözlemleyici bir konumda kalır.  Yine bu bağlamda 

kameranın araba sahnelerinde kullanılan omuz kamerası dışında sabit bir konumda 
                                                 
35 Ryan ve Kellner (1997: 181), işçi sınıfını konu edinen Hollywood melodramlarında ise bu 
durumun aksine engellerin yalnızca inanç ve özgüçlenim ile kolaylıkla aşılabilir olarak 
gösterildiğini, dolayısıyla haksızlıkların üstesinden gelmenin de kolektif eylemden ziyade 
bireysel bir çerçevede sınırlandırıldıklarını vurgularlar.  
 



104 
 

kalarak pan (ve bazen tilt) vasıtasıyla hareketi takip ettiği kaydedilebilir.  Film, örneğin 

Navigators’a göre biraz daha hareketli ve çekim sayısı fazladır. Klasik gerçekçi yapıya 

uygun düşen bir biçimde sahneler ve sekanslar arası geçişlerde kurgu kendisine dikkat 

çekmez, görünmezdir.   

Bunların yanı sıra, çerçeve içi görüntü açısından bakıldığında, sahnelerde izleyiciyi 

manipüle edecek bir biçimde seçik odaklamaya yer verilmez, bunun yerine tüm sahneler 

derin odak kullanılarak kaydedilmiştir. Bu da izleyici açısından, tıpkı karakteri bağlı 

olduğu ortamdan soyutlamayan çekim ölçeklerinde olduğu gibi, izleyicinin kameranın 

ya da yönetmenin değil de kendi tercihleriyle çerçevedeki olayları seçmesine/ 

odaklanmasına olanak tanımaktadır. Yine, dış mekân çekimlerinde olduğu kadar tüm iç 

mekân çekimlerinde de doğal ışık kullanılmıştır. Örneğin gece yahut sabaha karşı 

sahnelerde dahi ekstra bir aydınlatma kullanılmamıştır.  

Filmde belgesele yakın çekim tekniklerinin yanı sıra, Cantona’nın dokuz aylık cezanın 

ardından Old Trafford’a geri dönüşünü, geçmiş maçlarında attığı golleri içeren belge 

görüntüler kullanılır. Örneğin bu görüntülerden bazıları Eric’in yıllar önce kızı Sam ve 

arkadaşları ile bir taraftar otobüsündeki görüntüleri içeren geriye dönüş ile harmanlanır. 

Aynı şekilde, Eric’in Cantona’ya ısrarla attığı güzel golleri hatırlatmaya çalıştığı 

sekanstaki karşılıklı diyalog çekimlerinin arasına gerçek belgesel görüntüler 

yerleştirilmiştir.   

Filmin mekânları arasında Eric’in evi, postane, pub ve bunların dışında yine aynı 

bölgedeki dış mekânlar kullanılır. Karakterin sınıfsal pozisyonunun da göstergeleri olan 

bu mekânlar filmin öyküsüyle de uyum içerisindedir. Özellikle filmin ilk bölümü 

yoğunlukla Eric’in odasının kullanıldığı sınırlı bir mekânda geçer. Bu türden bir 

kullanım öyküye uygun düşen bir biçimde karakterin çıkışsızlığını ve sıkışmışlığını 

iletir. Eric’in odası “hakiki taraftarlığını” vurgular bir biçimde Manchester United 

tarihinin önemli oyuncuları ve dev bir Cantona posteri ile düzenlenmişken, bir anlamda 

iki nesil arasındaki karşıtlığı da vurgularcasına örneğin Jess’in odasında bir Wayne 

Rooney atkısı dikkat çeker.       

Dairesel bir hareket çizerek yine başladığı yerde, otoyolda biten filmde bu anlamda 

kullanılan iki araç/mekân da filmin özünü, politiğini iletir. Filmin henüz başlangıcında 



105 
 

arabasıyla kontrolünü yitirmiş bir biçimde ilerleyen yalnızlaşmış Eric Bishop’u 

izlerken, filmin sonlarına doğru ise taraftar otobüsünde arkadaşlarının yardımıyla 

kendisini ve neşesini yeniden bulmuş Bishop’u izleriz. Navigators’da rekabete sokulan 

işçinin birbirine ihanetine tanıklık ederiz. Burada ise aksine, hem iş yerinde hem de 

“tribünde” omuz omuza durduğun insanların senin yaşamında ne denli önemli bir rol 

oynayabilecekleri vurgulanır. (Yine Navigators’la ilişkisi bağlamında ilginç bir detay 

olarak: filmin başlarında Ryan ve arkadaşlarının çalıp bahçeye sakladıkları çimento 

karma makinesi belki de Navigators’da Jim’in ölümüyle sonuçlanan sekanstaki 

makinedir).     

Filmin sesleri de Loach’un genel üslubuna uygun olarak doğal seslerden oluşur. 

Diegetik olmayan seslere ve özel ses efektlerine yer verilmemiştir. Filmin nükteli 

öyküsüne uyumlu bir biçimde, sahneler arası geçişlerde yahut öykünün ritminde önemli 

yere sahip sahnelerde hiçbir şekilde görüntüyü bastırmayan, hafif ve dengeli müzik 

kullanımına yer verilmiştir. Genellikle sözsüz ve hatta gitar, piyano ve hafif davul 

ritimlerinden oluşan solo enstrümanlar kullanılmıştır. Müziğin görüntüye eşlik ettiği en 

uzun sahneler ise Cantona’nın belgesel görüntülerini içeren bölümlerdir. Bu bölümlerde 

diğerlerine nazaran bu görüntülerin temposuna uygun bir biçimde daha yüksek sesli 

müzik kullanımı yer almaktadır. Müziğin görüntüyle eşitlendiği, en uzun süre görüntüye 

eşlik ettiği bölümlerden bir diğeri ise, Cantona’nın trompet çaldığı sahnedir. Bu sahne 

yine aynı notalarla devam eden bir solo bir trompetle, çocukların sokakta futbol 

oynadıkları uzun çekime bağlanır. Bu sahnede de müzik, izleyicinin Cantona’nın takım 

oyununu vurguladığı, futbolun oyunsal karakterine vurgu yaptığı diyaloglarla ile bahsi 

geçen uzun çekimler arasındaki anlamı destekler.   

  

 

 

 

 

 

 



106 
 

 

SONUÇ 

 

Bu çalışmada Ken Loach filmleri politik film kavramı ışığında ve egemen sinema 

pratiği ile ilişkisi de gözetilerek tartışmaya açılmış ve irdelenmiştir. Çalışmada, egemen 

sinema denilince ne anlaşıldığı ve politik film olgusunun neye işaret ettiğinin 

aydınlatılması gereğinden hareket edilmiş, bunlara bağlı olarak da öncelikle egemen 

sinema kavramı hem anlatısal özellikleri hem de ideolojik içerimleri ve niyetleri 

açısından ele alınmıştır.  

Hollywood filmlerinin başını çektiği ancak yalnızca Hollywood filmleri ile 

sınırlandırılamayacak olan egemen film pratiğinin, kapitalist üretim biçimiyle uyumlu 

bir şekilde hareket ederek, her şeyden önce rekabet ve kâr üzerinde temellendiği ve 

büyük oranda da Fordist üretim tarzına yakın bir mantıkla “pazara” metalar ürettiği 

vurgulanarak, egemen sinemaya ve kitle kültürüne yöneltilen temel eleştirilere yer 

verilmiştir. Ticari sinema olarak da adlandırılabilecek bu film pratiği, görünüşte 

yalnızca izleyicisine hoşça vakit geçirebileceği, eğlenebileceği bir sığınak vaat eder. 

Toplumsal ve politik meseleleri genellikle ele almaktan kaçınır, ele aldığında ise 

bunlara basit çözümler sunarak aslında yine izleyicisinin istediğini ona vermiş olur. 

Türler, yıldız ve stüdyo sistemi gibi birbirine bağlı birçok öğesiyle, izleyicisine bir 

yandan “gerçeklikten” kaçış imkânı sunar ama bir yandan da “gerçekliğin” aynen 

kendisinin temsil ettiği gibi olduğu yanılsamasını yaşattırır. Çeşitli anlatısal araçlar 

yoluyla yaşamı çelişkiden muaf bir biçimde sunar, bunu yapmadığı durumlarda da 

çelişki ve çatışmaları toplumu çekip çeviren ideolojiye zeval vermeyecek bir biçimde 

çözümler. Toplumda yaşanan eşitsizlikleri ve çelişkileri tartışmaya açmak ve bu sayede 

izleyicisine bir şeylerin değiştirilebileceği umudunu sunmak gibi bir niyeti de yoktur. 

İşte bu açıdan bakıldığında da bu filmler de doğaları gereği, yani egemen ideoloji 

yanlısı olmaları nedeniyle politiktirler.  

Egemen sinema, egemen ideolojiyi ve değerleri meşrulaştırırken, izleyicisini de bu 

değerlere bağlayabilmek için belirli bir paradigma içindeki birçok anlatısal ve biçemsel 

stratejiye başvurur. Egemen sinemanın tıpkı okul, kilise yahut siyasal partiler gibi birer 

ideolojik aygıt olduğu savından hareket eden Althusserci film kuramı, egemen sinemaya 



107 
 

karşı koyabilecek ve öznenin/izleyicinin ideoloji içindeki sabitlenmişliğini kırabilecek 

film pratiklerinin arayışı ile şekillenmiştir. Althusser ve Lacan’ın kuramlarının 

temellendirdiği ve 1968 yılındaki toplumsal muhalefet dalgasının da esin kaynağı 

olduğu 1968 ertesi film kuramının hedef aldığı en önemli nokta ise egemen sinemanın 

kendi özgül ideolojisi, diğer bir deyişle “gerçekçilik” olmuştur. Başka türlü söyleyecek 

olursak, egemen sinemanın özneyi ideoloji içinde sabitleyebilmesinin en önemli 

nedenlerinin başında kendi gösterenlerini gizliyor olduğu düşüncesi ön plana çıkmıştır. 

Bu nedenle “anti-gerçekçi” bir konum benimsenerek, ilerici bir itkiyle hareket eden ama 

bunu yaparken de burjuva gerçekçiliğini ve egemen sinemaya özgü anlatı 

kalıplarını/konvansiyonlarını kullanan film pratiklerine de kuşkuyla yaklaşılmıştır. Bu 

perspektif, en temelde, sinemadaki gerçek politik eylemin ancak burjuva sinemasının 

gerçekçilik yanılsamasını kıracak olan anti-gerçekçi ve özdüşünümsel film pratikleriyle 

mümkün olabileceğini ileri sürmüştür.     

Çalışmada politik film olgusu da esas olarak bu hat üzerinden tartışılmıştır. Özellikle 

Cinethique, Chaiers ve Screen gibi sinema dergilerinin çatısı altında yürütülmüş olan bu 

tartışmalarda hem bu dergilerin arasında hem de yazarlarının söylediklerinde ve bakış 

açılarında nüanslar olsa da hemen hepsinin vardıkları nokta ideolojinin kameranın 

işleyiş biçimde ve bu işleyişini gizlemesinde yattığı olmuştur. Fargier, Leblanc, Pleynet 

ve Baudry gibi isimlerin ideolojik kopuşun ancak filmin kendi işleyişini gösterdiğinde 

mümkün olabileceğini savundukları söylenebilecekken, Comolli-Narboni ve MacCabe 

gibi isimlerin ise tartışmayı biraz daha genişlettikleri ama nihayetinde de esas olarak 

hem biçim hem de içerik düzeyinde ideolojiye karşı koyan filmlerden yana tavır 

aldıkları söylenebilir.  

Tezde, bu düşünürlerin onayladıkları türden bir film pratiğinin mutlaklaştırılmasının 

hatalı olabileceğini savunan bir konum benimsenmiştir. Bu konumu ise özellikle iki 

neden üzerinden temellendirmek mümkündür. Bunlardan ilki,  her üç derginin 

analizlerinin ve destekledikleri film pratiklerinin, O’Shaugnessy’nin (2007: 27) dikkat 

çektiği üzere radikal bir toplumsal değişimin gerçek bir olasılık olarak gözüktüğü, 

keskin politik çizgilerin sinemasal alanda da çizilmesinin gerektiği özgül bir tarihsel 

momentte ortaya çıkmış olmalarıdır. Bunu söylemek artık böyle bir olasılık ufukta 

görünmediğine göre bu teorilerin de rafa kaldırılması gerektiği anlamına da 



108 
 

gelmemektedir. Fakat çalışma boyunca da altı çizildiği gibi anti-gerçekçilik ya da 

özdüşünümselliğin her zaman için ilerici bir itkiye sahip olduğu da söylenemez. 

Biçimiyle ilerici ancak içeriğiyle gerici olan ya da sadece sanat dünyası biçimciliği 

içinde kalan birçok filme rastlamak da mümkündür. İkinci neden de bununla 

bağlantılıdır. Yalnızca entelektüel izleyicilerin yahut film uzmanlarının 

anlayabilecekleri, geriye kalanlaraysa “film izleme deneyiminden aldıkları hazzı” 

sunmayan filmlerin çok sayıda izleyiciye ulaşma şansları pek mümkün değildir. 

Kurmaca olan, ama mümkün olduğunca egemen sinemanın konvansiyonlarından 

kaçınan, gerek kamera teknikleriyle ve anlatı yapılarıyla gerekse de ele aldıkları 

meseleleri işleyiş tarzlarıyla klasik gerçekçi biçimden sıyrılabilen filmler değerlidir.  

Hem radikal sol film kuramının hem de ana akım perspektifin eleştirilerinden nasibini 

almış olan Ken Loach filmlerini de bu kategori içine yerleştirebiliriz. Yönetmeni ilginç 

kılan özelliklerinin başında da zaten bu özelliği gelmektedir. Birinci bakış açısına göre 

gerçekçi geleneğin içinde hareket ettiği için politik olarak yetersiz görülmekte fakat 

ikincisine göreyse de ele aldığı meseleler yüzünden fazlaca radikal bulunmaktadır. Tez 

boyunca da ortaya konduğu gibi Loach’un kendisine has ve ayrıksı bir üslubu vardır. 

Çek Yeni Dalgası, İtalyan Yeni Gerçekçiliği gibi akımların özelliklerini de filmlerinde 

barındırmakta, eleştirel bir üslupla toplumda yaşanan çelişkileri araştırmaktadır. 

Yönetmenin örneklem olarak alınan üç filmine bakıldığında ise her bir filmde 

küreselleşmiş geç kapitalizmin eleştirel bir sorgulanmasının yapıldığı ve en genel 

anlamda işçi sınıfının –ileri- neo-liberalizm deneyiminin çeşitli düzeylerde ele alındığı 

görülmektedir. Bu filmlerden ilki olan The Navigators, en temel kamu hizmetlerinden 

birisi olan demiryollarının özelleştirilmesini ve bu hizmetin taşeronlaştırılması sürecini 

ele alır. Emeğin güvencesiz, örgütsüz ve hatta vasıfsız bir niteliğe dönüştürülme 

sürecinin demiryolu işçilerinin yaşamları üzerindeki olumsuz etkilerine dikkat çeker. 

Bunun yanı sıra, yeni zamanların iş kültürünün diğer bir deyişle “esnek istihdamın”, 

egemen ideolojinin söylemince öne çıkarılan türden bir verimliliğe yahut hizmetlerin 

kalitesinde bir artışa yol açmadığının da tanıklığına davet eder. The Navigators, 

demiryolu işçilerinin güvenceli emek koşullarından bir anlamda yeni bir tür ücretli 

kölelik olarak adlandırılabilecek esneklik sistemine mahkûm edilmelerine dikkat 

çekmekteyken,  It’s a Free World..  ise belki de ileride bu sektörde dahi onlarla rekabete 



109 
 

sokulacak olan göçmen işçilerin sömürüsüne odaklanır. Özellikle Doğu Avrupa 

ülkelerinden kabul edilebilir bir yaşam standardı yakalamak amacıyla İngiltere’ye gelen 

göçmenlerin, burada düşük ücretlerle ve kısa dönem kontratlarla çalıştırılmalarına, daha 

da önemlisi bu düşük ücretlerinin dahi ödenmeyip dolandırılmalarına dikkat çeker. 

Lakin film bu meseleyi The Navigators’da olduğu gibi işçilerin perspektifinden değil, 

emek tüccarlığına soyunan bir kadının yaşamı üzerinden inceler. Looking for Eric ise 

İngiliz Posta Hizmetleri’nin özelleştirilmesine ve Manchester United’ın 

küreselleştirilerek ileri ticarileştirilmesine karşı hem postacıların hem de taraftarların 

direnişine sembolik bir düzeyde eklemlenir.  

Fakat her üç film de ele alınan önemli ve ciddi meselelere karşın Loach’un üslubuna 

uygun düşen bir biçimde mizahi bir havayı da içlerinde barındırırlar. Özellikle The 

Navigators ve Looking For Eric’in ilk bölümlerinde birçok nükteli âna rastlamak 

mümkündür. The Navigators’da Harpic’in özelleştirme haberini verdiği uzun sekans, 

temizlik görevlisi Jack’in kendi işinin de özelleştirildiğini öğrenmesine ve daha sonra 

istasyonun kapanacağına verdiği tepkiler, Looking For Eric’de Glazer’lerin tartışıldığı 

pub sekansı ve filmin sonundaki “Cantona operasyonu” dâhil birçok bölüm bu anlara 

örnek olarak verilebilir. Aynı şekilde, It’s a Free World de seyrek de olsa özellikle 

Andy’nin olan bitenden bihaber biçimdeki davranışlarını ve Angela ve Rose’un 

girişimlerini yücelten tepkilerini içeren komik anlar barındırır. Tüm bunlar, 

Monaco’nun bahsettiği “acı ilacı şekerleme” taktiğine benzer filmsel unsurlar olarak 

görülebileceği gibi, aynı zamanda filmdeki ciddi meseleler üzerine düşünmeye teşvik 

edilen izleyici için birer dinlenme ve soluklanma aralıkları olarak da görülebilir. Ne var 

ki bu türden mizahî öğelerin, bazı çağdaş düşünürlerin -kurmacaya yöneltilen merkezi 

eleştirileri yeniden canlandırarak- işçi sınıfının gri tasvirlerini renklendirerek üretmekle 

suçladıkları The Full Monty (Cataneo, 1997) gibi filmlerle Loach filmlerini aynı kefeye 

koymalarını (O’Shaugnessy, 2007: 29) doğrulayacak türden öğeler olmadıklarının da 

altını çizmek gerekmektedir.  

Çünkü bu düşünürlerin işaret ettiği filmler mizahî öğeler barındırmaktansa esasında 

türsel bir biçim olan komediyi kullanırlar. Nitekim bu meseleyi “komikleştirilmiş” sınıf 

imgeleri temelinde ele alan Bromley’e göre, The Full Monty ve Brassed Off (Herman, 

1996) gibi filmler, her ne kadar Loach’un hareket alanını kullanıyor olsalar da bu 



110 
 

filmlerdeki sınıf imgeleri stilize ve stereotipileştirilmiş olarak öne çıkartılır. Popüler ve 

hatta popülist bir üsluba sahip olan bu filmlerdeki temsiller aynı zamanda arkaik bir 

niteliğe de sahiptir. Bromley’e göre her iki film de anlatılarının kapanımı da göz önünde 

tutulduğunda “sınıf” mefhumunu yakın geçmişin bir parçası olarak sunarlar ve 

izleyicisine hâlen devam eden bir şeyleri sezdirmektense son istasyona gelmişçesine 

biten dönem filmleri tadını verirler.  

Örneğin The Full Monty, diğerinin aksine cinsel kimlik politikalarına yaptığı vurguyla 

biraz daha post-endüstriyel bir bağlama oturur. Film, bir erkeklik/kimlik bunalımını öne 

çıkartır ve erkeklerin kadınlara karşı geleneksel tutumlarını adilâne bir biçimde eleştirir. 

Filmin “komik” anlarından birinde erkeklerin striptiz şovunu izlemek için kulüpte 

toplanan kadınların erkekler tuvaletindeki pisuarları kullanmaları kastre edici bir 

göndermeye sahiptir. Bu striptiz şovu, aynı zamanda erkek bakışının tersine çevrilmesi 

olarak da görülebilir fakat Bromley kadınların yine de pasif birer izleyici olduklarına ve 

para ödediklerine dikkat çeker. Dolayısıyla film, komedi konvansiyonu içinde “kişisel 

olan politiktir” gibi bir slogana yaslanmaktadır lakin “politik” olan film boyunca 

sessizleştirilmiş bir varlığa indirgenmiştir. Film, erkeklik bunalımını komikleştirerek 

cinsiyet ve kimlik politikalarını öne çıkartırken, analizin boyutlarından sınıfı da çıkartır. 

Filmin göstermediği şey, istihdam motiflerinde yaşanan değişimin geçici ve 

proleterleştirilmiş beyaz yakalı işlerde düşük ücretlerle çalıştırılan iş gücünün yarısının 

kadınlaşmış olduğudur. Sermayenin vasıfsızlaştırma ve özelleştirme ideolojisinin 

ardında yatan çıkarlar filmde dile getirilmemiş “eksik” bir içerik olarak kalmıştır (2000: 

63-67).  Dolayısıyla bu filmlerin aksine Loach’un hem bu filmlerin sessizleştirdiklerine 

ses verdiğini, hem de bunu türsel bir biçim olan komediyle renklendirmekten ziyade 

mizahla mayalandırdığını söylemek daha yerinde olacaktır.  

Örneklemdeki filmlerin anlatı yapılarına bakıldığında her üç filmin de zaman ve uzamın 

tutarlı bir bütünlüğe sahip olduğu klasik öyküleme biçimini kullandıkları görülmektedir. 

Looking For Eric ve It’s a Free World.. karakter merkezli anlatılar olarak 

tanımlanabilecekken The Navigators’ın klasik anlamda bir ana karaktere sahip olduğu 

söylenemez. İki film, karakter merkezli olmalarına rağmen izleyicisini klasik anlatıya 

özgü bir biçimde karakter özdeşleşmesine yöneltmezler. Karakter özdeşleşmesinin esas 

olarak izleyicinin karakterin öznelliğinin ortasına yerleştirildiği bakış açısı çekimleri ve 



111 
 

açı/karşı açı çekimleri gibi belirli filmsel tekniklerin sıklıkla işe koşulmasıyla 

gerçekleştiği hatırlandığında, izleyicinin bu filmlerde karakterle bir özdeşlikten ziyade 

olsa olsa bir yakınlık kurabileceği söylenebilir. Eğer bir özdeşleşmeden bahsedilecekse 

de bu, MacCabe’in Rosselini filmlerini kastederek söylediği türden bir özdeşleşme, 

“filmle/perdeyle” yahut kamerayla kurulabilecek bir özdeşleşme olur. Fakat gerçeklik 

izleniminin yol açtığı bu türden bir özdeşleşmeyi esas mesele hâline getirmek de bu 

filmleri inşa eden öteki birçok olumlu anlatısal ve biçemsel öğeyi de saf dışı bırakır.  

Nitekim, Parkan (1983: 19-20) da soruna bu çerçevede bakarak, esas konu edilmesi 

gerekenin izleyicinin filmin sunduğu gerçeklik izlenimi sonucu filmle kurduğu özdeşlik 

olmadığını, bunun yerine çeşitli anlatısal araçlar marifetiyle ona yaşattırılan katarsis 

deneyimi olduğunu belirtir. Katarsis ise bilindiği gibi kabaca, karakter özdeşleşmesi ve 

anlatısal kapanım ile gerçekleşir. İzleyici olayların ve çatışmaların tatminkâr bir şekilde 

çözümlenmesi neticesinde duygusal bir boşalma yaşar ve gerçeklikte bulamadığı 

bütünlük hissini deneyimler. Örneklemde yer alan filmlerde Looking For Eric’in istisnaî 

“mutlu sonu” dışında bir kapanımdan, çözümlenen bir çatışmadan söz edebilmek pek 

mümkün değildir. Ki bu filmi de daha önce de ele alındığı gibi yönetmenin öteki 

filmleri ile ilişkisi çerçevesinde değerlendirmek gerekmektedir. Bu film de rahatlıkla 

tıpkı My Name is Joe yahut Sweet Sixteen’de olduğu gibi çıkışsız, çözümsüz ve hatta 

kötüden daha da kötüye giden bir biçimde “sonlanabilirdi”. Loach, esasında burada 

kendisinden beklenmeyeni yaparak, filmi yumruğu havada bir karakterle ve “mutlu 

sonla” bitirir. Fakat bunu izleyiciyi imgesel olarak tatmin eden zaferci bir kapanım 

olarak görmek hatalı olabilir. Çünkü burada izleyicinin anlamlandırmasına sunulan şey, 

böyle bir “sonun” ancak dayanışma ile mümkün olabileceğidir.  

Sonuç olarak bir kez daha yinelemek gerekirse, yönetmen gerçekçi gelenek içinde 

hareket ediyor olmasına rağmen hem anlatısal hem de görsel düzeyde klasik gerçekçi 

biçimi kırmaktadır. Örneklemdeki filmler açısından bakıldığında, örneğin 

Navigators’da ne merkezi bir ana karakterden ne de klasik anlatıya özgü bir denge-yeni 

denge durumundan söz edemeyiz. Filmin anlatısı daha ziyade gevşek ve fasılalı bir 

biçimde yapılandırılmıştır. It’s a Free World.. ise merkezi bir ana karaktere sahip olsa 

da, izleyicisini ana karakterle özdeşleşmeye itmek yerine tam tersine karakterden 

yabancılaştırır. Benzer şekilde film, klasik anlatının üç perdelik yapısına oturuyor gibi 



112 
 

gözükse de, çatışmayı çözümleyen yeni bir denge durumuna ya da kapanıma yer 

verilmeyerek ortaya atılan sorun çözümsüz bırakılır. Looking For Eric ise bu iki filme 

göre biraz daha ayrıksıdır. Anlatı yapısına bakıldığında filmin ortalarına doğru erişilen 

denge durumu hemen bozulur, ana karakterin dengeyi yeniden kurma yönündeki 

eylemleri sonuçsuz bırakılır. Yukarıda da belirtildiği gibi filmin beklenmedik “mutlu 

sonu” ise esasında klasik anlatıya özgü türden bir son değildir ve bireysel bir zaferden 

ziyade kolektif olana vurgu yapılır. Filmlerin görsel üslupları açısından da aynı şey 

geçerlidir. Örneğin öznel çekimlere yer verilmez, açı/karşı açı çekimlerine ise çok nadir 

rastlanır. Kamera hemen her zaman gözlemleyici bir konumdadır ve dahası klasik 

anlatının biçemsel düzeydeki en belirgin özelliklerinden birisi olan nesneleştirici yakın 

çekimlere hemen hiç yer verilmez. Loach, ekonomik ve sosyal yapıdaki çelişkileri 

görünür kılmasının yanı sıra klasik gerçekçi biçimden de sıyrılmaktadır ve bu bağlam 

içerisinde de Loach’un estetiği ve “politikasının” uyum içinde olduğunu söylemek 

mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113 
 

 

 

 

EKLER: 

1. Navigators (2001) 

 (12:50) 

2. It’s a Free World… (2007) 

(56:10) 

 

 

 



114 
 

 

KAYNAKÇA 

 

Abisel, Nilgün (1999). Popüler Sinema ve Türler. İstanbul: Alan. 

Adorno, Theodor (2005a). “Kültür Endüstrisini Yeniden Düşünmek.” Kitle İletişim 

Kuramları içinde. (der.) Erol Mutlu. Ankara: Ütopya.  

Adorno, Theodor (2005b). Minima Moralia: Sakatlanmış Bir Yaşamdan Yansımalar 
İstanbul: Metis.  

Adorno, Theodor & Horkheimer, Max (2009). “Kültür Endüstrisi: Kitlelerin Aldatılışı 
Olarak Aydınlanma.” Kültür-Endüstrisi-Kültür Yönetimi içinde. der. A.Artun.  
İstanbul: İletişim.   

Aitken, Ian (2001). European Film Theory and Cinema: A Critical Introduction. UK: 
Edinburgh University Press.  

Althusser, Louis (2008). Yeniden Üretim Üzerine. İstanbul: İthaki.  

Althusser, Louis (1999). “Ideology and Ideological State Apparatuses (Notes towards 
an Investigation)”, Mapping Ideology içinde. (ed.) S. Zizek. UK: Verso. 

Arestis, Philip & Sawyer, Malcolm (2008). “İngiltere’nin Neo-Liberal Deneyimi”. Neo-

Liberalizm: Muhalif Bir Seçki içinde. der. Alfredo Saad-Filho & Deborah 
Johnston. İstanbul: Yordam. 

Baudry, Jean-Louis (1986). “The Apparatus: Metapsychological Approaches to the 
Impression of Reality in Cinema.” Narrative, Apparatus, Ideology: A Film Theory 

Reader. Philip Rosen (der.) New York: Colombia University Press. 

Baudry, Jean-Louis (2004). “Ideological Effects of the Basic Cinematographic 
Apparatus.” Film Theory and Criticism içinde. der. Leo Braudy & Marshall 
Cohen. 

Bauman, Zygmunt (2006). Küreselleşme: Toplumsal Sonuçları. (çev. A.Yılmaz). 
İstanbul: Ayrıntı.   

Bazin, André (2007). Sinema Nedir? (çev. İ. Şener) İstanbul: İzdüşüm. 

Bekmen, Ahmet (2009). “Marksizm: Praksis’in Teorisi.” Modern Siyasal İdeolojiler. 
içinde. (der.) Birsen Örs. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yay.  

Bernstein, J.M (2009). “Araçsal Akıl ve Kültür Endüstrisi.” Kültür Endüstrisi-Kültür 

Yönetimi içinde. İstanbul: İletişim.  



115 
 

Biryıldız, Esra (2002). Sinemada Akımlar. İstanbul: Beta. 

Biryıldız, Esra & Erus, Zeynep Çetin (2007). Üçüncü Sinema ve Üçüncü Dünya 

Sineması. İstanbul: Es. 

Bordwell, David (1985). “Classical Hollywood Cinema: Narrational Principles and 
Procedures”. Narrative, Apparatus, Ideology: A Film Theory Reader. Philip 
Rosen (ed.) New York: Colombia University Press. 

Bordwell, David (2002). “The Art Cinema as a Mode of Film Practice”, The European 

Cinema Reader içinde, der. C.Fowler. London: Routledge. 94-102 

Bordwell, David & Thompson, Kristin (2008). Film Sanatı. (çev. E.S.Onat & E. 
Yılmaz). Ankara: De Ki.  

Bottmore, Tom (2001). Marksist Düşünce Sözlüğü. İstanbul: İletişim.  

Branston, Gill & Stafford, Roy (2010). The Media Student’s Book. 5th ed. UK: 
Routledge.  

Bromley, Roger (2000). “The Theme That Dare Not Speaks Its Name: Class and Recent 
British Film”. Cultural Studies and the Working Class: Subject to Change 
içinde. der. Sally R. Munt. UK: Cassell. 

Casetti, Francesco (1999). Theories of Cinema 1945-1995. Austin: University of Texas 
Press.  

Comolli, Jean-Luc ve Narboni, Jean (2010). “Sinema, İdeoloji, Eleştiri”. Sinema: Tarih-

Kuram-Eleştiri içinde. der. Seçil Büker & Gürhan Topçu. İstanbul: Kırmızı Kedi. 

Corrigan, Timothy (2007). Film Eleştirisi: El Kitabı. (çev. A.Gürata) Ankara: Dipnot.  

Çoban, Barış (2008). “Futbol ve Toplumsal Muhalefet”. Gazi İletişim Kuram ve 

Araştırma, 26-Kış-Bahar: 59-89 

Dubal, Sam (2010). “The NeoLiberalization of Football: Rethinking NeoLiberalism 
Through the Commercialization of the Beautiful Game.” International Review 

for the Sociology of Sport, 45 (2). 123-146.  

Eagleton, Terry (2005). İdeoloji. Ankara: Ayrıntı. 

English, James.F (2006). “Local Focus, Global Frame: Ken Loach and the Cinema of 
Dispossession”. Fires Were Started: British Cinema and Thatcherism içinde der. 
Lester Friedman. 2th ed. London: Wallflower Press.   

Erdoğan, İrfan (2008). “Futbol ve Futbolu İnceleme Üzerine.” Gazi İletişim Kuram ve 

Araştırma, 26-Kış-Bahar: 1-59.  



116 
 

Elsaesser, Thomas & Buckland, Warren (2002). Studying Contemporary American 

Film. UK: Arnold.   

Fargier, Jean-Paul (1971). “Paranthesis or Indirect Route: an attempt at theoretical 
definition of the relationship between cinema and politics.” Screen. 12. 131-144.  

Fuller, Graham (1998). Loach on Loach. UK: Faber and Faber. 

Gardner, Simon (1998). “ The Law and Hate Speech: ‘Ooh Ahh Cantona’ and the 
Demonisation of ‘The Other’.”  Fanatics!: Power, Identity and Fandom in 

Football içinde. (ed.) Adam Brown. UK: Routledge.    

Hames, Peter (2009). Czech and Slovak Cinema: Theme and Tradition.UK: Edinburgh 
University Press.   

Harris, Mike (1998). “Conservatism and The New Right”. New Political Thought: An 

Introduction ed. Adam Lent. UK: Lawrence & Wishart. 53-71.   

Harvey, David (1993). “Esneklik Tehdit mi Yoksa Fırsat mı?” Toplum ve Bilim 56-61 
Bahar: 83-92.  

Harvey, David (2005). A Brief History of NeoLiberalism. UK: Oxford University Press.  

Hauser, Arnold (2005). Sanatın Toplumsal Tarihi. İstanbul: Remzi. 

Haylett, Chris (2000). “This is About Us, This is Our Film!: Personal and Popular   
Discourses of ‘Underclass’.” Cultural Studies and the Working Class: Subject to 

Change içinde. der. Sally R. Munt. UK: Cassell.  

Hayward, Susan (2000). Cinema Studies: Key Concepts.  2.ed. London: Routledge.  

Hayward, Anthony (2004). Ken Loach ve Filmleri: Hangi Taraftasınız?. (çev. 
Ö.Arıkan). İstanbul: Agora. 

Hill, John (1997). “Finding a form: politics and aesthetics in Fatherland, Hidden 

Agenda and Riff-Raff.” Agent of Challenge and Defiance: The Films of Ken 

Loach içinde, der. George Mcknight. UK: Flicks. 

Hill, John (1997). “Interview With Ken Loach.” Agent of Challenge and Defiance: The 

Films of Ken Loach içinde, der. George Mcknight. UK: Flicks. 

Hill, John (2011). “Route Irish: ‘Irishness’, ‘Authenticity’ and the Working Class in the 
Films of Ken Loach.” Irish Studies Review, Vol.19 (1): 99-109.    

Kejanlıoğlu, Beybin (2005). Frankfurt Okulu’nun Eleştirel Bir Uğrağı: İletişim ve 

Medya. Ankara: Bilim ve Sanat. 



117 
 

Kellner, Douglas & Ryan, Michael (1997). Politik Kamera. (çev. E.Özsayar) İstanbul: 
Ayrıntı. 

Klinger, Barbara (2010). “Sinema, İdeoloji, Eleştiri Üzerine: İlerici Metin.” Sinema: 

Tarih-Kuram-Eleştiri içinde. der. Seçil Büker, Gürhan Topçu. İstanbul: Kırmızı 
Kedi. 

Knight, Deborah (1997). “Naturalism, Narration and Critical Perspective: Ken Loach 
and the Experimental Method.” Agent of Challenge and Defiance: The Films of 

Ken Loach içinde, der. George McKnight. UK: Flicks. 60-82.  

Kozanoğlu, Hayri & Özden, Barış A. & Gür, Nurullah (2008). NeoLiberalizmin Gerçek 

100’ü. İstanbul: İletişim. 

Krogh, Thomas (2005). “Frankfurt Okulu’nun Kültür Analizi.” Medya, İktidar, İdeoloji. 
içinde. (der.) Mehmet Küçük. Ankara: Bilim ve Sanat.  

Lay, Samantha (2002). British Social Realism: From Documentary to Brit Grit. UK: 
Wallflower Press.  

Laing, Stuart (1997). “Ken Loach: histories and contexts.” Agent of Challenge and 

Defiance: The Films of Ken Loach içinde, der. George Mcknight. UK: Flicks. 

Leach, Jim (2004). British Film. UK: Cambridge University Press.  

MacCabe, Colin (1974). “Realism and Cinema: Notes on Some Brechtian Theses.” 
Screen, 15 (2): 7-27 

MacCabe, Colin (1986). “Theory and Film: Principles of Realism and Pleasure.” 
Narrative, Apparatus, Ideology: A Film Theory Reader. Philip Rosen (der.) New 
York: Columbia University Press. 

MacFadden, Patrick (1997). “Saturn’s Feast, Loach’s Spain: Land and Freedom as 
Filmed History”. Agent of Challenge and Defiance: The Films of Ken Loach 

içinde, der. George Mcknight. UK: Flicks. 

Marx, Karl & Engels, Friedrich (2010). Alman İdeolojisi [Feuerbach]. 7.baskı. Ankara: 
Sol.  

Mazierska, Ewa (2009). “In Search of Freedom, Bread and Self-fulfillment: A Short 
History of Polish Emigrants in Fictional Film.” Polish Migration to the UK in 

the ‘New’ European Union. der. Kathy Burrell. UK: Ashgate.  

McKnight, George (1997). “Introduction.” Agent of Challenge and Defiance: The Films 

of Ken Loach içinde, der. George Mcknight. UK: Flicks.   



118 
 

McKnight, George (1997). “ Ken Loach’s domestic morality tales.” Agent of Challenge 

and Defiance: The Films of Ken Loach içinde, der. George Mcknight. UK: 
Flicks. 

Monaco, James (1976). “The Costa-Gavras Syndrome” http://web.grinnell.edu/courses/ 
spn/s02/SPN395-01/RAF/RAF04/RAF0415.pdf  

Monaco, James (2002). Bir Film Nasıl Okunur? Sinema, Medya ve Multimedya 

Dünyası. İstanbul: Oğlak. 

Neale, Steve (1981). “Art Cinema as Institution”, Screen, 22. 11-39. 

Newsinger, John (1999). “Scenes From the Class War: Ken Loach and Socialist 
Cinema.” International Socialism Journal. Issue 83. 

O’Shaughnessy, Martin (2007). The New Face of Political Cinema: Commitment in 

French Film since 1995. US: Berghahn Books. 

Örs, Birsen (2009). “İdeoloji: Karmaşık Dünyayı Anlaşılır Kılmak.” Modern Siyasal 

İdeolojiler içinde. (der.) Birsen Örs. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yay. 

Quart, Leonard & Kornblum, William (2001). “Documenting Workers: Looking at 
Labor on Film”. Dissent, Fall 2001: 117-120.  

Parkan, Mutlu (1983). Brecht Estetiği ve Sinema. Ankara: Dost. 

Petley, Julian (1997). “Factual fictions and fictional fallacies: Ken Loach’s documentary 
dramas.” Agent of Challenge and Defiance: The Films of Ken Loach içinde, der. 
George Mcknight. UK: Flicks. 

Ryan, Susan & Porton, Richard (1998). “The Politics of Everyday Life: An Interview 
with Ken Loach. Cineaste, vol. 24 issue 1. p22.  

Rushton, Richard & Bettinson Gary (2010). What is Film Theory? UK: Open University 
Press. 

Sancar, Serpil (2008). İdeolojinin Serüveni. Ankara: İmge.  

Sennett, Richard (2010). Karakter Aşınması: Yeni Kapitalizmde İşin Kişilik Üzerindeki 

Etkileri. (çev. B. Yıldırım). İstanbul: Ayrıntı.  

Sholle, David J. (2005). “Eleştirel Çalışmalar: İdeoloji Teorisinden İktidar/Bilgiye”. 
Medya, İktidar, İdeoloji. içinde. (der.) Mehmet Küçük. Ankara: Bilim ve Sanat.  

Sosyalizm ve Toplumsal Mücadeleler Ansiklopedisi (1988). “1968.” (45). İstanbul: 
İletişim.  

Stam, Robert (2008). Film Theory: An Introduction. UK: Blackwell. 



119 
 

Swingewood, Alan (1996). Kitle Kültürü Efsanesi. (çev. A. Kansu). Ankara: Bilim ve 
Sanat.  

Teksoy, Rekin (2005). Rekin Teksoy’un Sinema Tarihi. İstanbul: Oğlak.  

Turner, Graeme (1999). Film as Social Practice. 3th ed. UK: Routledge.  

Wayne, Mike (2001). Political Film: The Dialectics of Third Cinema. UK: Pluto Press.  

Wayne, Mike (2002). The Politics of Contemporary European Cinema: Histories, 

Borders, Diasporas. UK: Intellect Books.  

Williams, Christopher (1994). “After The Classic, The Classical and Ideology: The 
Differences of Realism.” Screen, 35 (3): 275-292.   

Williams, John (1993). “Lick My Boots”! (Pabuçlarımı Yala): Britanya Futbolunda 
Irkçılık. Futbol ve Kültürü: Takımlar, Taraftarlar, Endüstri, Efsaneler. içinde. 
der. Roman Horak & Wolfgang Reiter & Tanıl Bora.  İstanbul: İletişim.  

Williams, Raymond (1977). “ A Lecture on Realism” Screen 18 (1) 61.  

Williams, Raymond (2007). Anahtar Sözcükler. İstanbul: İletişim.  

Williams, Raymond (2001). “Sinema ve Sosyalizm.” Mürekkep 16.   

Wollen, Peter (2004). “Godard and Counter Cinema: Vent d’Est”. Film Theory and 

Criticism içinde. Der. Leo Braudy ve Marshall Cohen. 525-534 

Yılmaz, Gaye (2005). “Emek Göçünün Tarihsel Arka Planı: AB’deki Göçmen İşçilerin 
Durumu”. TBB Mesleki Sağlık ve Güvenlik Dergisi Temmuz-Ağustos-Eylül: 2-7.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


