
T. C. 

Ġstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Anabilim Dalı 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

YENĠ EFLÂTUNCULUĞUN ĠSLÂM 

FELSEFESĠNE YANSIMALARI 

 

 

 

Cahid ġenel 

2502050008  

 

 

Tez DanıĢmanı: Prof. Dr. Mahmut Kaya 

 

Ġstanbul 2012 

 

 

 

 



ii 

 



iii 

 

 

Yeni Eflâtunculuğun Ġslâm Felsefesine Yansımaları 

Cahid ġenel 

 

ÖZ 

 Yeni Eflâtunculuk, Ġslâm felsefesinin özellikle metafizik alanındaki temel bazı 

problemlerinin oluĢması, yorum ve çözümüne dair etkide bulunmuĢ felsefî bir 

akımdır. Özellikle sudur teorisi etrafında geliĢen sebeplilik ve negatif teoloji gibi 

problemler, her ikisi de Aristoteles‟e isnat edilen apokrif metinler üzerinden tercüme 

faaliyeti sırasında Ġslâm kültür coğrafyasına intikâl etmiĢtir. Bu metinlerin ilki 

Plotinus‟un Enneadlar adlı eserinin üç bölümünün (IV-VI) özetlenerek tercüme 

edilmiĢ hali olan Esûlûcyâ, diğeri ise Proklus‟un Teolojinin Unsurları adıyla bilinen 

eserinin tercümesi olan el-Hayru‟l-Mahz‟dır. Bu eserlerin henüz çok erken bir 

dönemde Arapça'ya çevrilmesi Ġslâm felsefesinin seyrini etkilemiĢtir. 

 Ġslâm felsefenin klasik dönemi olarak kabul edilen IX.-XIII. yüzyıllarda ana 

ekolü temsil eden MeĢĢâîliğin dıĢında Ġhvân-ı Safâ gibi bağımsız felsefe çevreleri de 

bulunmaktadır. ÇalıĢmamız adı geçen klasik dönemde Kindî, Fârâbî, Âmirî, Ġhvân-ı 

Safâ, Ġbn Miskeveyh ve Ġbn Sînâ‟da Yeni Eflâtuncu unsurların izini sürmenin 

yanısıra, filozofların kendi özgün yönlerinin araĢtırılmasını da içermektedir. 

Dolayısıyla bu çalıĢmada Ġslâm felsefesinin eklektik olmaktan çok senkretik yönüne 

dikkat çekilerek daha ziyade bu açıdan bir okuma yapılmıĢtır. Bunun yanısıra, baĢta 

Gazzâlî olmak üzere pek çok kelâmcının ve MeĢĢâî ekolün ünlü Ģârihi Ġbn RüĢd'ün, 

Yeni Eflâtuncu felsefeyi kabul edip geliĢtiren bu filozoflara yönelik eleĢtirilerine de 

yer verilmiĢtir.  

 ÇalıĢmamızda bu konular kronolojik olarak ele alınmıĢ, Yeni Eflâtunculuğun 

Ġslâm felsefesiyle olan diyaloğu ağırlıklı olarak sudur teorisi etrafında irdelenmiĢtir. 

 

 

 

 



iv 

Yeni Eflâtunculuğun Ġslâm Felsefesine Yansımaları 

Cahid ġenel 

 

ABSTRACT 

Neo-Platonism is a philosophical movement which had a significant impact on the 

Islamic philosophy, particularly in the field of metaphysics, regarding to the 

emergence of principal problematics, the ways they are dealt with and their 

resolution. Especially topics developed around the theory of emanation such as 

causality and negative theology entered to the Islamic world during the translation 

movement, with two apocryphal texts both attributed to Aristotle. The first one, 

Theology of Aristotle, is an abbreviated translation of the three chapters (IV-VI) from 

Plotinus‟ Enneads, and the second is al-Khayr al-Mahd, a translation of the Elements 

of Theology by Proclus. The transmission of these works to the Islamic world at an 

early stage, deeply influenced the course of Islamic philosophy. 

 Between the 9
th

-13
th

 centuries, in the classical period of Islamic philosophy, 

there are also independent philosophical circles such as the Brethren of Purity 

alongside with the Peripateticism representing the main school. Our work explores 

this classical period not merely by tracing the elements of Neo-Platonism in the 

philosophy of al-Kindī, al-Fārābī, al-‟Amirī, Ikhwan as-Safā (the Brethren of Purity), 

Ibn Miskawayh and Avicenna, but also by looking into the peculiarities of these 

philosophers. We have made an interpretation emphasizing that Islamic philosophy 

is syncretic, rather than eclectic. Besides, we have also taken into consideration the 

serious criticism by many theologians especially al-Ghazzālī and Averroes, the 

illustrious commentator of the Peripatetic school, directed to these philosophers who 

had adopted and developed the Neo-Platonic theories. 

 In our work the above-mentioned cases have been handled in a chronological 

order and the dialogue between the Neo-Platonism and Islamic philosophy has been 

studied mainly around the theory of emanation.  

 

 

 



v 

 

ÖNSÖZ 

 

Ġki asra yaklaĢan bir süreçte Ġslâm bilim, düĢünce ve kültürü üzerinde 

oryantalistlerin yapmıĢ oldukları araĢtırmalar kendi standardında bir değer taĢıyorsa 

da bir milletin hayat kaynağı mâhiyetindeki bu alanlarda son otuz-kırk yıl içerisinde 

Türkiye'de gerçekleĢtirilen çalıĢmalar, kendi kültür mirasımızla birebir yüzleĢme, 

temel kaynaklara inerek onları yeni baĢtan değerlendirip yorumlama açısından hayli 

mesafe katedildiği memnuniyet verici bir husustur. Ġslâm felsefesine doğrudan ve 

dolaylı etkileri açısından Eflâtun ve Aristo'nun gerek eserleri gerekse sistemleri 

üzerinde önemli araĢtırmalar yapılmıĢsa da aynı düzeyde etkili olan Yeni 

Eflâtunculuk hakkında yeterli çalıĢmaların yapıldığı pek söylenemez. Bu hususu 

aydınlatmak ve bir ölçüde bu ihtiyaca cevap vermek amacıyla Yeni Eflâtunculuğun 

Ġslâm Felsefesine Yansımaları baĢlığı altında ve bir doktora tezi niteliğinde bir 

akademik çalıĢma ortaya koymuĢ bulunuyoruz. Bu çalıĢmada özellikle Ġslâm 

dünyasına Yeni Eflâtuncu filozof ve onların intikal eden eserleri üzerinde 

yoğunlaĢırken, bir yandan da bu konudaki apokrif eserlerle yeterli karĢılaĢtırmalar 

yapılmıĢtır. Ayrıca araĢtırmamızın birinci bölümünde Yeni Eflâtunculuğun doğuĢu, 

kaynakları, temsilcileri ve geliĢimi hakkında tarihsel bilgi verilmiĢtir. Ġkinci bölümde 

ise bu doktrinin Ġslâm MeĢĢâîlerine olan etkisi üzerinde durulmuĢ ve bu bağlamda 

Kindî, Fârâbî, Âmirî, Ġhvân-ı Safâ, Ġbn Miskeveyh ve Ġbn Sînâ'nın, Tanrı, akıl, nefis 

ve sudur gibi söz konusu doktrinin omurgasını teĢkil eden problemler üzerinde 

mukayeseli araĢtırmalarda bulunulmuĢtur. Üçüncü bölümde ise yukarıda 

belirttiğimiz temel dört problemden zât ve sıfat olarak Tanrı ve Tanrı-âlem iliĢkisi 

olarak da sudur problemine meĢhur birer kelâmcı olan Ġbn Hazm, Gazzâlî ve 

ġehristânî'nin yanısıra klasik MeĢĢâîliğin son temsilcisi sayılan Ġbn RüĢd'ün 

eleĢtirilerine de yer verilmiĢtir.  

Bu çalıĢma süresince gerek konuyu belirleyen gerekse çalıĢmamızı baĢtan 

sona okuma zahmetine sabırla katlanan değerli hocam Prof. Dr. Mahmut KAYA‟ya 

ve tez komitesinde yer alarak görüĢlerini paylaĢan kıymetli hocalarım Prof. Dr. 

Hüseyin SARIOĞLU ve Prof. Dr. Ġlhan KUTLUER‟e yürekten teĢekkür ederim. 

Ayrıca birçok esere eriĢme imkânının yanısıra çalıĢma ortamı da sağlayan ĠSAM 



vi 

kütüphanesinin tüm çalıĢanlarına ve çalıĢmanın tez formatına getirilmesinde 

yardımcı olan meslektaĢım Dr. N. Murad OMAY‟a teĢekkür borçluyum. Son olarak 

doktora tezimi maddî olarak destekleyen Ġstanbul Üniversitesi BAP birimine 

teĢekkür ederim. 

 

Cahid ġENEL 

ġubat 2012 

Ġcadiye/Üsküdar  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

Sayfa 

Öz (Abstract)...........................................................................................................  iii 

Önsöz......................................................................................................................  v 

Ġçindekiler...............................................................................................................  vii 

Tablolar…………………………………………………………………………...  x 

Kısaltmalar Listesi..................................................................................................  xi 

GiriĢ........................................................................................................................  1 

1. Yeni Eflâtuncu Felsefe ve Ġslâm Dünyasına Ġntikali.....………………………. 6 

 1.1. Yeni Eflâtuncu Felsefe ve Temsilcileri………………………………… 6 

  1.1.1. Tarihî Arka Plan……………………………………………….. 6 

  1.1.2. DoğuĢu………………………………………………………… 7 

  1.1.3. Kaynakları……………………………………………………... 8 

  1.1.4. BaĢlıca Temsilcileri ve Takipçileri……………………………. 16 

 1.2. Yeni Eflâtunculuğun Ġslâm Dünyasına Ġntikal Süreci…………………. 18 

  1.2.1. Ġslâm Dünyasında Tercüme Hareketleri……………………….. 18 

  1.2.2. Arapçaya Çevrilen Yeni Eflâtuncu Eserler……………………. 21 

   1.2.2.1. Esûlûcya Aristûtâlîs…………………………………… 21 

   1.2.2.2. Kitâbü‟l- Îzâh fi‟l-Hayri‟l-Mahz Li Aristûtâlîs……….. 24 

   1.2.2.3. Risâle fi Ġlmi‟l-Ġlâhî………………………………….. 26 

  1.2.3. Arapçaya Tercüme Edilen Eserler Bağlamında 

   Yeni Eflâtunculuk……………………………………………. 27 

   1.2.3.1. Tanrı Tasavvuru……………………………………… 27 

   1.2.3.2. Mutlak Bir‟in Çoklukla ĠliĢkisi…………………………. 38 

   1.2.3.3. Akıl ve ĠĢlevi…………………………………………. 41 

   1.2.3.4. Nefis ve ĠĢlevi……………………………………… 55 

   1.2.3.5. Feyz/Sudûr (Emanation) Süreci………………………. 70 

   1.2.3.6. Yüce/Ulvî Âlem‟in Tasviri……………………………. 78 

   1.2.3.7. Ġnsan………………………………………………….. 80 

   1.2.3.8. Sebeplilik……………………………………………… 83 



viii 

   1.2.3.9. Cevher………………………………………………… 85 

2. Yeni Eflâtunculuğun Ġslâm Felsefesine Yansımaları………………………….. 90 

 2.1. Kindî………………………………………………………………….. 90 

  2.1.1. Metafizik Ġlke Olarak “Bir” ve “Ġlk” Olan Tanrı…………….. 90 

  2.1.2. Sebeplerin Ġlk ve Son Halkası: Akıl………………………….. 100 

  2.1.3. Bir-Çokluk ĠliĢkisinin Zemini: Nefis…………………………. 101 

 2.2. Fârâbî…………………………………………………………………. 105 

  2.2.1. Fârâbî‟nin Eserlerinde Yeni Eflâtuncu Unsurlar……………… 105 

  2.2.2. Tanrı…………………………………………………………… 110 

  2.2.3. BeĢerî Aklın Faal Akılla Ġttisâli……………………………….. 115 

  2.2.4. Feyz Süreci……………………………………………………. 122 

 2.3. Âmirî…………………………………………………………………... 127 

  2.3.1. Gerçek Varlık Olan Tanrı ve Metafiziğin Amacı……………… 129 

  2.3.2. Ġbda„ Ġle Meydana Gelen Kalem (Küllî Akıl ve Küllî Suretler). 134 

  2.3.3. Bi‟l-Halk Meydana Gelen Levh (Küllî Nefis)………………… 136 

  2.3.4. Feyz/Sudur Teorisi…………………………………………….. 137 

 2.4. Ġhvân-ı Safâ……………………………………………………………. 142 

  2.4.1. Tanrı Tasavvuru……………………………………………….. 146 

  2.4.2. Ġlk Akıl………………………………………………………… 152 

  2.4.3. Küllî Nefis…………………………………………………….. 153 

  2.4.4. Feyz/Sudur……………………………………………………. 155 

 2.5. Ġbn Miskeveyh………………………………………………………… 163 

  2.5.1. Tanrı Tasavvuru …………………………………………........  165 

  2.5.2. Yaratmanın Farklı Anlamları: Yoktan Yaratma ve Sudur…….. 170 

  2.5.3. Akıl……………………………………………………………. 174 

  2.5.4. Nefis…………………………………………………………… 176 

 2.6. Ġbn Sînâ………………………………………………………………… 178 

  2.6.1. Zorunlu Varlık Tasavvuru……………………………………… 179 

   2.6.1.1. Zorunlu Varlık “Ġlk”tir (el-Evvel)……………………… 180 

   2.6.1.2. Zorunlu Varlık “Akıl”dır (el-„Akıl)……………………. 182 

   2.6.1.3. Zorunlu Varlık “Bir”dir (el-Vâhîd)…………………….. 184 

   2.6.1.4. Zorunlu Varlık “Ġyi”dir (el-Hayr)……………………… 185 



ix 

 

   2.6.1.5. Zorunlu Varlık “Mükemmel”dir (fevka‟t-Tamâm)……. 187 

  2.6.2. Mükemmel Varlığın Kendini DıĢa Vurması (Feyz/Sudur)....…. 188 

  2.6.3. Nefsin DüĢüĢü ve YükseliĢi……………………………………. 198 

  2.6.4. Ġbn Sînâ'nın Plotinus Yorumu: Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ……… 200 

3. Yeni Eflâtuncu Yansımalara Yöneltilen EleĢtiriler…………………………….. 210 

 3.1. Bir/Tanrı ve Niteliklerine Dair Yöneltilen EleĢtiriler…………………. 211 

  3.1.1. Ġbn Hazm……………………………………………………….. 212 

  3.1.2. Gazzâlî…………………………………………………………. 214 

  3.1.3. ġehristânî……………………………………………………….. 216 

  3.1.4. Ġbn RüĢd………………………………………………………... 219 

 3.2. Tanrı-Âlem ĠliĢkisini Açıklama Modeli Olarak Sudur Teorisine 

   Yöneltilen EleĢtiriler…………………………………………….. 223 

  3.2.1. Gazzâlî …………………………………………………………. 224 

  3.2.2. ġehristânî...................................................................................... 225 

  3.2.3. Ġbn RüĢd………………………………………………………... 226 

Sonuç…………………………………………………………………………….. 229 

Kaynakça…………………………………………………………………………. 233 

ÖzgeçmiĢ…………………………………………………………………………. 248 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

 

TABLOLAR 

 

 

 

 

 

 

Sayfa 

Tablo 1................................................................................................................... 131 

Tablo 2................................................................................................................... 141 

Tablo 3................................................................................................................... 159 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

 

 

KISALTMALAR LĠSTESĠ 

 

 

 

a.e.:  Aynı eser.  

a.g.e.:  Adı geçen eser 

a.g.m.: Adı geçen makale 

AÜĠFD: Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi 

bkz.: bakınız  

DĠA: Diyanet Ġslam Ansiklopedisi. 

Es.: Esûlûcyâ (A.Bedevî) 

Enn.: Enneades / Ts.: Tâsûât 

FA: el-Fevzü‟l-asğar 

HM.: Kitâbü‟l-Îzâh fi‟l-hayri‟l-mahz li-Aristotâlîs (A.Bedevî) 

ĠĠ.: Risâle fî ilmi‟l-ilâhî (A.Bedevî) 

MÜĠFD: Marmara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi 

RAM: Resâilu Ebi'l-Hasan el-Âmîrî  

RĠS: Resâilu Ġhvani's-Safa ve Hullanü'l-Vefa 

terc.: Tercüme eden 

thk.: Tahkik eden/neĢreden  

 

 

 

 





1 

 

GĠRĠġ 

  

 Bilinen tarihi geliĢimde insanoğlu içinde yaĢadığı fizik dünyanın ve tümüyle 

kozmik varlığın menĢe’ ve mâhiyetini sorgulamıĢ ve bu konuda birçok görüĢ ortaya 

atmıĢtır. Bu sorunun hem dinlerin hem de felsefenin ortak sorunu olduğu 

bilinmektedir. Felsefe tarihinde ilk kez Greklerin üzerinde tartıĢtığı temel sorun 

arkhé yani ilke sorunuydu. Pre-sokratik filozofların bu çabaları, çokluğun/evrenin 

kendisine dayandırılacağı bir kaynak, bir temel yani ilke tayin etmeye mâtuftu; 

çünkü ortada varlık adına bir gerçeklik varsa bunun bir baĢlangıcı ve dayandığı bir 

temel olmalıdır. Nitekim Hegel‟e göre felsefe ile din aynı konuyu yani sonsuzla-

sonlunun, Tanrı‟yla-âlemin/insanın iliĢkisini tartıĢır. Hegel'in dinle felsefenin ortak 

sorunu olarak iĢaret ettiği bu mesele, Pre-sokratik dönemdeki ilke-evren iliĢkisinde 

tartıĢılırken, felsefenin üç büyük kurucusu olan Sokrat, Eflâtun ve Aristo'da önemli 

bir kırılma gerçekleĢmiĢ ve fizikten metafiziğe geçiĢ süreci baĢlamıĢtır. Ne var ki, bu 

dönemlerde felsefe, kendisini esaslı bir Ģekilde eleĢtiren hiçbir semâvî dinle 

karĢılaĢmamıĢtı. Felsefe ancak milattan önce III. yüzyılın baĢlarında yani Ptolemaios 

Soter'in Ġskenderiye'de bir kütüphane, müze ve yanıbaĢında bir felsefe okulu 

kurmasıyla, oradaki Yahudi toplumuyla karĢılaĢtığında semâvî bir dinle tanıĢmıĢ 

oluyordu. Ġkinci kez tanıĢması ise Orta ġark'ta Hz. Ġsa'nın getirdiği Hıristiyanlıkla 

gerçekleĢmiĢti. ĠĢte Hellenizmin bu ikinci döneminde Yeni Eflâtunculuk adıyla 

anılacak yarı mistik bir felsefî doktrinin ortaya çıktığına tanık olmaktayız. Eflâtun 

felsefesini yenibaĢtan yorumlayıp geliĢtirmek üzere yola çıkan bu felsefenin Yeni 

Pitagorasçılıktan da birçok ögeyi bünyesine aldığı bilinmektedir. VIII. yüzyılda 

baĢlayıp IX. yüzyılda en yaygın ve en baĢarılı ürünlerini veren tercümeler döneminde 

Ġslâm toplumu böylesine içiçe geçmiĢ bir felsefe mirasıyla karĢılaĢmıĢtı. Demek 

oluyor ki, felsefe kendi tarihinde üçüncü kez çok güçlü bir semâvî dinle 

karĢılaĢmaktaydı. Felsefe ile dinin yeni baĢtan ve daha esaslı bir Ģekilde yüzleĢip 

cedelleĢmeye baĢladığı bu süreçte ortak problemler de günyüzüne çıkmıĢtı. Bunların 

baĢında Bir'in çoklukla olan iliĢkisi gelmekteydi. Yani her bakımdan Bir ve mutlak 

olan Tanrı ile varlık arasındaki iliĢki nasıl gerçekleĢmiĢtir? Bir baĢka söyleyiĢle nasıl 

olmuĢ da Bir olandan bu çokluk meydana gelmiĢtir? ĠĢte bu çalıĢmanın temel 



2 

hedeflerinden ilki, Tanrı-evren iliĢkisine Yeni Eflâtunculuğun getirdiği yorumla 

Ġslâm MeĢĢâîlerinin dîni ilkeleri de dikkate alarak ortaya koydukları yorumların ne 

ölçüde Yeni Eflâtunculukla bağdaĢabildiğini irdelemektir. 

 Yeni Eflâtuncuların "Bir"i ilke olarak kabul etmelerini gerektiren baĢka 

nedenleri de vardı. Bu akımın zaman-mekân bağlamında yerini tayin etmek, 

çözümün hangi sorunun cevabı olarak ortaya çıktığını tespit etmek bakımından 

önemlidir. Bu noktada Fritz Heinemann'ın Plotin: Forschungen über die plotinische 

Frage, Plotins Entwicklung und sein System adlı eserinde Yeni Eflâtuncuları Bir‟i 

(Ein) "Ġlk ilke" olarak belirlenmesine götüren nesnel gerekçeleri özetle Ģöyle sıralar: 

(i) O dönemde monistik ya da nihâî kapsamlı bir bütünlüğe götüren eğilimin 

bulunması; (ii) Aristo'dan beri sebeplerin sonsuzca geriye doğru götürürken son bir 

sebepte nihayete erdirmek isteyen yani "nihâî sebebe götüren" büyük bir çabanın 

gözlenmesi; (iii) bütün bunların ötesinde, insan ruhunda sabit bir varlığa (Etwas) 

yani Mutlak‟a doğru ilerleme arzusunun bulunması ve (iv) son olarak sükûnetini 

Tanrıların çokluğunda değil de sadece Tanrı‟nın birliğinde bulan geliĢmiĢ semâvî 

dîni bir telakkinin mevcut olması, bu akımın ilke olarak Bir'e yönelmesine neden 

olduğu düĢünülmektedir. Bundan hareketle birinci bölümde Yeni Eflâtunculuğun 

dîni bir temâyül olarak da algılanması üzerinde durulacak ve "Bir"in etrafındaki 

tartıĢmalar çerçevesinde konu irdelenecektir. 

 Yeni Eflâtunculuğun yansımaları felsefenin hemen tüm disiplinleri açısından 

ele alınabilecek kadar geniĢ bir konu olmakla birlikte, biz bu çalıĢmamızda fizik ve 

mantığın yanısıra metafiziğin de birçok sorununu dıĢarda bırakmak zorunda kaldık. 

ÇalıĢmamızın kapsadığı dönem ve filozof sayısı dikkate alındığında bu tavrın makul 

sayılması gerektiği anlaĢılacaktır. Nihâyet ay-üstü âlemle sınırlı tutulan Tanrı, akıl, 

nefis ve sudur kavramları etrafında süregelen yorum ve tartıĢmalar, temel metinler 

eĢliğinde incelenmek suretiyle böyle bir akademik çalıĢma ortaya çıkmıĢ oldu. 

 Burada Ģu hususu belirtmek gerekir ki, antik felsefenin son periyodunda, 

Abdurrahman Bedevî'nin dört mevsim baĢlığıyla ele aldığı Yunan düĢüncesinin 

sonbaharında (harîfu'l-fikri'l-Yûnânî) ortaya çıkan Yeni Eflâtunculuğun, Türkçe 

felsefe literatüründe kendisine yeterince yer bulduğu söylenemez. Gerek telif gerekse 

tercüme edilen felsefe tarihlerinde kendisine ayrılan mütavazi kısımla yetinildiği, 

yüksek lisans tezini Plotinus‟un AĢka Kuramı adıyla kitaplaĢtıran Zerrin 



3 

 

Kurtoğlu‟nun çalıĢması dıĢarıda tutulacak olursa konuya dair akademik bir eserin 

kaleme alınmadığı görülecektir. Ġslâm felsefesiyle olan iliĢkisi bakımından ise tek 

çalıĢma Burhan Köroğlu tarafından Ġslam Kaynakları IĢığında Yeni Eflâtuncu Felsefe 

adıyla yapılan doktora tezinden ibarettir. Nihayet Ahmet Arslan, beĢ cilt olarak 

yayımladığı Ġlkçağ Felsefesi Tarihi'nin beĢinci cildinin yaklaĢık yarısını Yeni 

Eflâtunculuğa ayırarak zaman zaman Ġslâm filozoflarıyla mukayeselerde 

bulunmuĢtur.  

 Önceki çalıĢmalarda -gerek doğrudan gerekse dolaylı olarak- Yeni 

Eflâtunculuğun Ġslâm dünyasına intikalinin en bariz ve açık seçik göstergesi olan 

apokrif Aristo metinleri ismen anılmakla birlikte, bu metinlerin problematik olarak 

yeterli bir tahlilinin yapılmadığını söylemek durumundayız. Nitekim ilk Ġslâm 

filozofu olan Kindî‟den itibaren bilinen Esûlûcyâ Aristûtâlîs üzerinde ayrıntılı bir 

çalıĢmanın yapılmadığı kabul edilmelidir. ġu hususu da belirtelim ki, Peter 

Adamson'ın, The Arabic Plotinus A Philosophical Study of the „Theology of 

Aristotle‟ adlı doktora tezini kitaplaĢtırması, bu alanda büyük bir boĢluğu 

doldurmuĢtur. Ancak bu eserde de Kindî'ye yapılan atıfların dıĢındaki göndermelerin 

yetersiz olduğu dikkat çekmektedir. Bununla birlikte sözkonusu müellifin daha sonra 

kaleme aldığı makalelerle eserini ikmale çalıĢtığı söylenebilir. Biz bu çalıĢmamızda 

Ġbn Sînâ'nın yazdığı Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ'yı değerlendiriken müellife ait 

Correcting Plotinus: Soul‟s Relationship to Body in Avicenna‟s Commentary on the 

Theology of Aristotle adlı makalesinden oldukça yararlandığımızı ifade etmeliyiz. 

Ayrıca batı literatüründe kaleme alınan önemli bir diğer eser, Elvira Wakelnig 

tarafından yapılan "Feder, Tafel, Mensch: Al-Āmirīs Kitāb al-Fusūl fī l-Maālim al-

Ġlāhīya und die Arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh.Text, Übersetzung und 

Kommentar"dır. Wakelnig bu çalıĢmasında Âmirî'ye ait olan ve yirmi fasıldan 

(takriben yirmi sayfa) oluĢan Kitâbu'l-Fusûl fi'l-maâlimi'l-ilâhiyye adlı eserini el-

Hayru'l-Mahz metniyle mukayeseli bir Ģekilde incelemiĢtir. Herbir faslı yani bir 

sayfayı yaklaĢık yirmi sayfa olarak Ģerhederek geniĢleten ve konuya dair ilgili diğer 

Ġslâm filozoflarına da göndermede bulunan müellifin bu çalıĢmasından gerekli 

gördüğümüz yerlerde yararlandığımızı belirtmeliyiz. 

 Burada Ģu hususu belirtmeliyiz ki, Bizans döneminden itibaren Enneadlar'ın 

IV-VI. bölümleri kısmen ihtisar ve kısmen Ģerh edilerek Teologia Aristoteles adıyla 



4 

apokrif bir hale getirildiği anlaĢılmaktadır. Tercümler döneminde ise filozof Kindî 

Ġbni Nâimâ el-Himsî'ye bu eseri Esûlûcyâ adıyla Arapça'ya çevirtmiĢti. Eserin 

üzerindeki Ģüphenin göstergelerinden biri Kindî‟nin bu eseri tashih ettiğine hatta 

yazılan giriĢlerden birinin kendisine ait olma ihtimaline rağmen, Aristo‟nun 

eserlerinin listesini yaptığı Risâle fî kemmiyeti kütübi Aristûtâlîs ve mâ yuhtâcu ileyhi 

fî tahsîli‟l-felsefe adlı risâlede bu eseri anmamıĢ olmasıdır. Bir diğer Ģüphe ise 

Esûlûcyâ'yı Ģerheden Ġbn Sînâ‟nın bu eseri güvenilmez (mut„an) olarak 

değerlendiriyor olmasıdır. Fakat hemen belirtelim ki, ortaya konan bu Ģüpheler eserin 

tesirini kesinlikle azaltmamıĢ, tersine negatif teoloji, Tanrı tasavvuru ve Tanrı-âlem 

iliĢkisinin açıklanması hususunda bundan büyük ölçüde yararlanılmıĢtır. Bu konuda 

ilginç olan Müslüman müelliflerin Plotinos'un hayatı ve Ģahsiyeti hakkında herhangi 

bir bilgiye sahip olmamalarıdır. Sadece ġehristânî'nin el-Milel ve'n-nihal adlı 

eserinde eĢ-ġeyhu‟l-Yûnânî baĢlığı altında ondan Aristocu geleneğe bağlı bir filozof 

olarak söz edilmektedir. Bu belirsizliği yani el-Hayru'l-Mahz'ın Aristo'ya değil 

Plotinos'a ait olduğunu ilk olarak  Thomas Aquinas tarafından  ortadan kaldırdığı 

bilinmektedir. 

 Son olarak Ģu hususu da belirtmeliyiz ki, aidiyeti konusunda bu kadar Ģüphe ve 

tereddütler bulunan bir eserin uzun süre gündemde tutulmasını ve ondan yararlanma 

yoluna gidilmesini gerektiren ne olmalıdır? MeĢĢâîlerin yakından tanıdığı Eflâtun ve 

Aristo doktirinlerinde din ile felsefeyi uzlaĢtıracak uygun bir problem bulamayıĢları 

onları bu apokrif eserden yararlanmaya sevketmiĢ olabilir. Çünkü Eflâtun‟un 

idelarındaki demiurgos (es-Sâni') yani yaratan değil yapan mimar Tanrı telakkısiyle 

Aristo‟nun, varlığın gaye sebebi saydığı ve âlemin kendisine âĢık olduğu için hareket 

etmesine sebep olan (el-Muharriku'l-evvel ellezî lâ yetaharrek) pasif Tanrı anlayıĢı, 

Ġslâm'ın kâdir-i mutlak Tanrı akidesiyle bağdaĢmamaktadır. Bu yüzden MeĢĢâî 

filozoflar aradıkları uzlaĢtırma yöntemini Esûlûcyâ'da bulduklarından, Ģüpheli 

görmelerine rağmen bu eserden vazgeçemedikleri anlaĢılmaktadır. Bu uzlaĢtırma 

teĢebbüsünün de ne ölçüde baĢarılı olduğu baĢta Tehâfüt'ler dizisi olmak üzere tarih 

boyunca tartıĢmalara konu olmuĢtur.  

 Burada iĢaret etmek durumunda olduğumuz bir baĢka konu da Ģudur: 

ÇalıĢmamızda yer yer eklektik yerine senkretik terimini kullanmayı tercih ettiğimiz 

görülecektir. Ahmet Yüksel Özemre, Yarı Aydınların Marazı Eklektisizm baĢlığı 



5 

 

altında bu kelimenin coğrafyamızda ve düĢüncemizde nasıl algılandığını tartıĢır. O, 

Yunanca eklektikos kelimesinden gelen eklektik‟in, Batı dillerindeki anlamının 

kısaca objektif bir yol-yordam izlemeksizin inanç, bilgi ve sanat alanlarından 

birtakım unsurlar seçip bir araya getirerek bunu özgün bir düĢünce sistemi sayan 

kimse Ģeklinde tarif ettikten sonra objektif ve rasyonel bir yol-yordama dayanmadan 

seçilen ögelerin bir araya getirilmesininse asla bir sentez oluĢturamayacağını dile 

getirir. Bir sentezden bahsedilebilmesi için (i) sentezin her bir ögesinin ve bu 

öğelerin geçerlilik alanlarının iyi tanımlanmıĢ olması (ii) bu kayıtlar altında, bir 

ögenin diğer ögeler ile olan iliĢkilerinin ve uyumunun da tespit edilmiĢ olması (iii) 

bütün ögelerin uyumlu bir bütün oluĢturması gereklidir. Sentezin oluĢturulmasında 

egemen olan, sübjektif etkenler değil eleĢtirel bir akıl yürütmedir. Dolayısıyla Ġslâm 

filozoflarının çabası tek bir kelime ile anlatılmak istenirse, bu ekletisizm değil; 

bağdaĢtırmak, kendi düĢünce ve inancıyla uyumlu hale gelecek biçimde kullanmak 

Ģeklinde değerlendirdiğimiz senkretisimz olmalıdır.  

* * * 

 Bu çalıĢmamızda tercümeler yoluyla Ġslâm düĢünce ve kültür dünyasına 

yansıyan Yeni Eflâtunculukla ilgili üç temel metin üzerinde durulmuĢtur. Bunlardan 

hacimce en geniĢ olanı Esûlûcyâ Aristûtâlîs'tir, bundan ötürü araĢtırmamızda 

baĢvurduğumuz temel kaynak budur. Bunun yanısıra ikinci eser Proklus'un Elemente 

Teologia (el-Hayru'l-Mahz) adlı eseri ki, Batı'da Liber de Causis (Kitâbu'l-'ilel) diye 

bilinmektedir. Üçüncüsü ise yanlıĢlıkla Fârâbî'ye nispet edilen Risâle fî ilmi'l-

ilâhî'dir (ki, bu da V. Ennead'ın özeti mâhiyetindedir). Son iki esere, Esûlûcyâ'da 

bulunmayan veya ondan farklılık arzeden durumlarda baĢvurulmuĢtur. Her üç 

metinde aynen tekrarlanan kısımlara ise sadece dipnotlarda değinilmiĢ, ayrıca 

Plotinus'un temel eseri olan Enneadlar'ın orjinaline de yer yer yalnız dipnotlarda 

iĢaret edilmiĢtir. ÇalıĢmamızın omurgasını teĢkil eden ikinci bölümünde MeĢĢâî 

filozoflar kronolojik olarak ele alınmıĢ, gerek antik mirastan etkilendikleri hususlar, 

gerekse kendilerinin özgün yorumlarına yer verilerek gerekli mukayeseler 

yapılmıĢtır. Üçüncü bölümde ise kelâmcıların MeĢĢâîlere yönelttiği eleĢtiriler temel 

metinlerinden hareketle ele alınmıĢ, bu konuda Tanrı kavramı ile Tanrı'nın varlıkla 

iliĢkisini temellendiren sudur teorisi üzerinde yoğunlaĢılmıĢtır. Zikredilen 

kelâmcıların konuya dair en temel eserleri kullanılmıĢtır.  



6 

1. YENĠ EFLÂTUNCU FELSEFE VE ĠSLÂM DÜNYASINA 

ĠNTĠKALĠ 

1.1. YENĠ EFLÂTUNCU FELSEFE VE TEMSĠLCĠLERĠ  

1.1.1. TARĠHÎ ARKA PLAN 

 Tarihsel olarak Pre-sokratikler, Sokrat, Eflâtun ve Aristo çizgisini takip ederek 

kemâle eren Yunan felsefesi, çeĢitli sosyo-politik hadiseler neticesinde yeni bir 

döneme girmiĢtir. Hellenistik Dönem olarak adlandırılan bu sürecin baĢlangıcı 

Ģüphesiz Aristo‟nun da yetiĢmesinde etkide bulunduğu Büyük Ġskender‟in M.Ö. 

334‟te çıktığı Doğu Seferi‟yle baĢlar. O, Grek ve Asya ırklarını birleĢtirerek daha 

dinamik ve kozmopolit bir millet vücûda getirmek ve büyük bir imparatorluk kurma 

hevesiyle Anadolu, Mısır, Mezopotamya, Babil‟i aĢıp Türkistan‟a ve oradan da 

Hindistan‟a kadar ulaĢmıĢ, ordusunun yorgunluğu sebebiyle Babil‟e geri dönmüĢ ve 

M.Ö. 323‟te orada ölmüĢtür.
1
 Bu savaĢların on bir yıl sürmüĢ olmasına rağmen 

sonuçları itibariyle yüzyılları etkilemiĢ bulunduğu tarihî bir gerçektir. Hellenistik 

dönem takriben M.Ö. 4. yüzyıl ile M.S. 7. yüzyıl arasındaki uzunca bir periyodu 

kapsamaktadır. Bu sürede Yunan kültür ve felsefesi ile doğu hikmet ve düĢüncesi 

karĢılaĢmıĢ, alıĢ veriĢte bulunmuĢ, birbirlerini etkilemiĢlerdir. Bu dönemde Kral 

Ġskender‟in kendi adına kurdurduğu Kuzey Afrika‟daki Ġskenderiye Ģehri, Akdeniz 

havzasında geliĢen bilim, kültür ve düĢünce hareketlerinin mayalandığı önemli bir 

merkez haline gelmiĢtir. Bilindiği üzere tarihî geliĢim içinde Yahudi inancının rafine 

hale geldiği, doğu mistisizminin göçler ve savaĢlar vasıtasıyla oraya intikal edip 

Grek düĢüncesiyle tanıĢması yeni bir dönemin baĢlangıcı sayılmıĢtır. Bu dönemde 

Atina okulu ile Ġskenderiye‟de filizlenip geliĢen okulu birbirinden ayırdetmek 

gerekir. Atina okulu resmî olarak V. yüzyıla kadar hayatiyetini korumakla birlikte 

artık Küçük Asya ve Roma‟ya intikal eden felsefe birikiminde merkezî rolü 

Ġskenderiye okulu üstlenmiĢtir.
2
 Hemen belirtmek gerekir ki “Ġskenderiye Okulu” ile 

                                                        
1
 Mahmut Kaya, “Ġskender”, DĠA, XXII, s.555-557. Büyük Ġskender ve seferlerinin sosyal, politik ve 

kültürel sonuçları için ayrıca bkz., John Maxwell O‟Brien, Alexander the Great: The Invisible 

Enemy A biography, Routledge, New York and London 1994; Ian Worthington (Editor), Alexander 

the Great A Reader, Routledge, New York and London 2003; Waldemar Heckel, Essential 

Histories The Wars of Alexander the Great 336–323 BC, Routledge, New York and London 2005.  
2
 Necib Beledî, Temhîd li-târîhi medreseti‟l-iskenderiyye ve felsefetihâ, Dârü'l-Maârif, Kahire 

1962, s. 55. 



7 

 

“Ġskenderiye Felsefesi” birbirinden farklı iki kavramdır, Ģöyle ki: Birincisi yani 

Ġskenderiye Okulu muğlak bir kavram olarak pekçok düĢünce akımını ve Ģahsiyeti 

birarada dile getirmekle birlikte “Ġskenderiye Felsefesi” bizatihi Plotinos‟la özdeĢ ve 

onun öğrencilerini ve Porfiryus‟un elinden çıkmıĢ olan eserini ifade etmektedir.
3
 

Burada Plotinos öncesinde ve ona olan etkisi bağlamında zikredilmesi gereken 

önemli bir isim Batlamyus‟tur (ö. 168 [?]). Ġskenderiye‟de neĢet eden bu meĢhur 

astronomi ve coğrafya bilgininin özellikle gök kürelerine iliĢkin teorisi ve yer 

merkezli evren tasavvuru etkisini Kopernik‟e (ö. 1543) kadar korumuĢtur.
4
 Yeni 

Eflâtuncular tarafından, Batlamyus‟un Almagest (el-Macistî) adlı eserinde yer alan 

matematiksel teoriler fiziksel evren izahlarına nispetle daha değerli bulunmuĢtur.
5
 

Dolayısıyla onları “Riyâziyyûn” içinde zikretmek daha isabetli görünmektedir. 

 

1.1.2. DOĞUġU 

 Hellenistik Felsefe içerisinde yer alan okullardan Eflâtuncu idealizmin devam 

ettiricisi olmakla birlikte kendi içerisinde sistematik bir felsefe olan Yeni 

Eflâtunculuğun kurucusu olarak kabul edilen ve Hıristiyan bir aileye mensup olan 

Ammonios Sakkas arkasında hiçbir eser bırakmadan 242‟de vefât etmiĢtir. Ardında 

eser bırakması ve gelenek oluĢturması bakımından bu akımın asıl kurucusunun 

Ammonios‟un öğrencisi Plotinos olduğu felsefe tarihçileri tarafından kabul 

görmektedir. Plotinos Lykopolis‟te yaklaĢık olarak 203/4‟te Porfiryus‟a göre ise 

205/6‟da Mısır‟da pagan bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiĢtir.
6
 Plotinos‟un 

hakkında bildiklerimizin neredeyse tamamı o altmıĢ yaĢlarındayken öğrencisi olmuĢ 

olan Porfiryus‟un, Plotinos‟un ölümünden otuz yıl kadar sonra eserinin tashihini 

yaparak giriĢ kısmına “Plotinos‟un Hayatı ve Eserlerinin Tasnifi” baĢlığını taĢıyan 

bölümde anlattıklarından ibarettir.
7
 “Dokuzluklar” anlamına gelen “Enneadlar” altı 

                                                        
3
 Necib Beledî, Temhîd li-târîhi medreseti‟l-iskenderiyye ve felsefetihâ, Dârü'l-Maârif, Kahire 

1962, s. 3. 
4
 Batlamyus hakkında ayrıntılı bilgi için bkz., Cengiz Aydın-Gülseren Aydın, “Batlamyus”, DĠA, V., 

Ġstanbul 1992, s. 196-199. 
5
 Yavuz Unat, Ġlkçağlardan Günümüze Astronomi Tarihi, Nobel yay., Ankara 2001, s. 70. 

6
 Frederick Copleston, Felsefe tarihi: Yunan ve Roma felsefesi : bölüm 2b Helenistik felsefe, terc. 

Aziz Yardımlı, Ġstanbul : Ġdea Yayınevi, 1990. 1. c. 2. ks., s. 119.  
7
 Porfiryus, “Kitâbu Furfûryûs fî hayâti Eflûtîn ve tasnîfi müellefâtihî", (Plotinos, Tâsûâtu Eflûtîn 

içinde), trc. Ferîd Cebr, Beyrut: Mektebetü Lübnân 1997, s. 1-46. 



8 

bölümden oluĢan kitabın herbir bölümünün dokuz kısımdan meydana gelmesi 

sebebiyle bu adı almıĢtır. Plotinos, otuz dokuz yaĢındayken bilgeliğin kaynağı olan 

Doğu‟ya yani Ġran ve Hindistan‟a doğrudan gözlemlerde bulunmak üzere 

Gordianus‟un Ġran seferine katılmıĢ, Gordianus‟un Mezapotamya‟da suikastle 

öldürülmesi sonucunda sefer baĢarısızlıkla sonuçlanmıĢ bunun sonucunda Plotinos 

yola çıktığı yere yani Mısır‟a dönmek yerine, Roma‟ya giderek (244/5) orada 

ölümüne değin baĢında bulunduğu bir okul kurmuĢtur. Hikmeti/felsefeyi bir yaĢam 

tarzı olarak benimseyen Plotinos, aynı zamanda zâhidâne bir hayatı tercih ederek az 

yemiĢ, az uyumuĢ, et yememiĢ, hastalıklarının tedavisi için iğne ve ağrılarının 

hafiflemesi için afyon (tiryâk) kullanmayı reddetmiĢ ve umûmî hamam kullanmaktan 

kaçınarak hayatı boyunca da hiç evlenmemiĢtir.
8
 Porfiryûs‟un aktardığına göre 

Ġskenderiye‟de erken yaĢlarda eğitimine baĢlayan Plotinos yirmi sekiz yaĢlarında 

felsefe ile ilgilenmeye baĢlamıĢ, Ġskenderiye‟de tanınmıĢ pek çok filozofun 

derslerine katılmıĢ fakat onların derslerinden mutsuz bir Ģekilde ayrılmıĢtı. Ancak 

Ammonius Sakkas‟ın derslerine katıldığında dostlarından birine “Aradığım adam iĢte 

bu!” demiĢ ve on bir yıl süreyle derslerini takip etmiĢtir.
9
 Ahlakı ve güzel huyu 

sebebiyle çevresi tarafından Plotinos'a çok fazla saygı duyulmuĢ ve o örnek bir 

Ģahsiyet olarak kabul görmüĢtür. Porfiryûs anlattıklarının güvenilirliğini artırmak 

için olsa gerek “Ben, Porfîryûs 68 yaĢında bir adam olarak diyorum ki” Ģeklinde 

baĢladığı cümlenin devamında kendisinin bir kez ve kendisiyle birlikte bulunduğu 

süre zarfında Plotinos‟un ise bilfiil olarak Tanrıyla dört kez olmak üzere vecd 

halinde buluĢmuĢ (ittisâl/ittihâd) olduğunu anlatmaktadır.
10

 

 

1.1.3. KAYNAKLARI 

 Yeni Eflâtunculuğun kaynakları arasında Yahudi Philo, Eflâtun, Aristo, 

Stoacılar ve Pitagorasçılar zikredilebilir. “Sisteme hakim olan varoluĢun derece 

                                                        
8
 Porfiryus, “Kitâbu Furfûryûs fî hayâti Eflûtîn ve tasnîfi müellefâtihî", (Plotinos, Tâsûâtu Eflûtîn 

içinde), trc. Ferîd Cebr, Beyrut: Mektebetü Lübnân 1997, s. 2. [2]. 
9
 Porfiryus, “Kitâbu Furfûryûs fî hayâti Eflûtîn ve tasnîfi müellefâtihî", (Plotinos, Tâsûâtu Eflûtîn 

içinde), trc. Ferîd Cebr, Beyrut: Mektebetü Lübnân 1997, s. 5 [3]. 
10

 Porfiryus, “Kitâbu Furfûryûs fî hayâti Eflûtîn ve tasnîfi müellefâtihî", (Plotinos, Tâsûâtu Eflûtîn 

içinde), trc. Ferîd Cebr, Beyrut: Mektebetü Lübnân 1997, s. 41 [23] 



9 

 

derece sıralınıĢı düĢüncesi Poseidonios‟dan (M. Ö. 135-51) alınmıĢtır.”
11

 Ancak 

köklerinin bu tarihsel arka plana dayanmasına rağmen Yeni Eflâtunculuk kendisine 

has terminoloji ve problemleriyle orjinal bir düĢünce sistemidir.
12

 Burada Yeni 

Eflâtunculuğun felsefî bir sistem olmakla birlikte mistik ve dinî bir yapı da 

barındırdığı göz ardı edilmemelidir. Nitekim Johannes Hirschberg Küçük Felsefe 

Tarihi‟nde “Yeni Eflâtunculuğun sadece bir felsefe değil aynı zamanda bir din” 

olduğunu dile getirmektedir.
13

 Ona göre bunda ĢaĢılacak bir durum yoktur, çünkü 

Yunan Ruhu (Der griechische Geist) öteden beri dinî düĢünce ile hep birlikte 

varolmuĢtur, örneğin Empedokles, hem din adamı hem filozof kabul edilirdi. Yine 

Windelband, Felsefe Tarihi Ders Kitabı‟nda Hellenistik-Roma Felsefesini iki 

bölümde incelemekte ve Yeni Eflâtunculuğu da dahil ederek iĢlediği ikinci bölümü 

“Dînî Dönem” (Die religiöse Periode) baĢlığı altında ele almaktadır.
14

 Zeller‟e göre 

ise “Plotinos için dinin kendisi ile felsefe bütünüyle birbirine denk düĢmektedir.”
15

 

Ancak burada hemen belirtmek gerekir ki Yeni Eflâtunculuk akla ilk gelen hâliyle 

bir din değildir, nitekim ibadet ve ritüellerinin olmayıĢı bunun delilidir, ayrıca dinler 

tarihi içerisinde de yer edinmiĢ değildir, bununla birlikte yukarıdaki ifadelerin 

“felsefe tarihçilerinin” yorumları olduğunu ve “felsefe tarihi” içerisinde ele 

alındığının unutulmaması gerekir. Nitekim W. R. Inge‟ye göre de Plotinos, yanlızca 

bir filozof değil aynı zamanda bir peygamberdir ve “mistik felsefenin” temsilcisidir 

ve metafizik, ahlâk ve din onun felsefesinde mezcolmuĢ haldedir.
16

 

 “DüĢünce”, tarihî seyri içinde değiĢen, dönüĢen, geliĢen ve nihâyet etkileĢimde 

bulunan bir yapı arzeder. Dolayısıyla herhangi bir fikir ya da düĢünce için bir köken 

tayin etmek oldukça güçtür. Fakat verilen cevaplar daha sonra sorulan soruları 

                                                        
11

 Eduard Zeller, Grek Felsefesi Tarihi , terc. Ahmet Aydoğan, Ġstanbul: Ġz Yayıncılık, 2001, s. 337.  
12

 Ernst von Aster, Felsefe Tarihi Dersleri I: Ġlkçağ ve Ortaçağ Felsefesi, terc. Macit Gökberk, Ġm 

yayınevi, Ġstanbul 2000, s. 286.  
13

 Johannes Hirschberg, Die Kleine Philosophiegeschichte, Herder Verlag, Austria 2005, s. 68. (Der 

Neuplatonismus ist nicht nur Philosophie, sondern auch Religion). 
14

 Wilhelm Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, Tübingen: Verlag von J. C. B. 

Mohr (Paul Siebeck), 1919. VIII. Benzeri bir düĢünce için bkz. Necib Beledî, Temhîd li-târîhi 

Medreseti‟l-Ġskenderiyye ve Felsefetihâ, Dârü'l-Maârif, Kahire 1962, s.56. 
15

 Eduard Zeller, Die Philosophie der Griechen: in ihrer Geschichtlichen Entwicklung, Leipzig : 

O. R. Reisland, 1923. 3. c., 2. bl. s.675: “Für Plotin selbst fӓllt daher die Religion mit der Philosophie 

vollkommen zusammen.” Ayrıca bkz. Frederick Copleston, Felsefe Tarihi : Yunan ve Roma 

felsefesi: bölüm 2b Helenistik felsefe, terc. Aziz Yardımlı, Ġstanbul: Ġdea Yayınevi, 1990. 1. c. 2. ks., 

s. 131.  
16

 W.R. Inge, The Philosopy of Plotinos, Longmans, London 1948, I, s. 5.  



10 

yanıtlarken elde bir veri olarak bulunmaktadır. Benzeri bir durum Yunan felsefesi ile 

gerek Yeni Eflâtunculuk gerekse Ġslam felsefesinin arasında da gözlenmektedir. 

Burada “kaynaklık etmekten” modern anlamda bir kaynaklığı değil düĢüncenin 

devamlılığını yani el-hikmetü‟l-hâlide‟yi (philosophia perennis) anlıyoruz. 

DüĢüncenin yol haritasını açıklamak için Friedrich Nietzsche‟nin (ö.1900) Yunan 

felsefesini yorumlarken söylediği Ģu sözü aktarmanın yararlı olduğunu sanıyoruz: 

 

“Yunan felsefesi görünüĢte anlamsız bir esinti ile ve Ģu sözle baĢlar: Su herĢeyin 

“menĢei” ve ana -kucağıdır.- Bu noktada durup gerçekten ciddîleĢmek gerekir mi? 

Evet, hem de üç nedenden ötürü. Ġlkin, bu söz Ģeylerin menĢei üzerine bir anlatıĢta 

bulunmaktadır; Ġkincisi, bunu tasvirsiz ve masalsız yapmaktadır; nihâyet üçüncüsü, 

örtülü bir halde olmakla beraber “her Ģey birdir” düĢüncesini içinde 

taĢımaktadır. (...) üçüncüsü sayesinde Thales ilk Yunan filozofu sayılıyor”
17

 

 

Buradan hareketle fikirlerine kısaca değineceğimiz tüm felsefî görüĢler aslında 

içlerinde bir hakikat barındırmaları hasebiyle bir sonrakine kaynaklık etmektedir. 

“Her Ģeyin bir” olması yani aynı Ģeyden kaynaklanıyor olmaları Thales‟in su, 

Herakleitos‟un ateĢ, Anaximandros‟un apeiron, Eflâtun‟un Demiurgos, Aristoteles‟in 

Hareket Etmeyen Ġlk Hareket Ettirici ile bu kaynağa iĢaret ettikleri düĢünülebilir. 

Ayrıca semâvî dinlerin bu birliği (tevhid) herĢeyin kaynağı, kökeni ve var edeni 

olarak kabul ediyor olması ve dolayısıyla bu inanç tarzı ile felsefî düĢünce arasında 

bulunan mesafenin azalması ve geçiĢlerin gözlenmesi de bu Ģekilde yorumlanabilir.  

 Burada Yunan felsefesine Pisagor ve Pisagorculuktan baĢlamak sûretiyle, 

kısaca değinmek yerinde olacaktır. Pisagor arkasında eser bırakmadığından 

genellikle Pisagor‟un Ģahsına ait düĢünceden daha çok öğrencileri ve takipçilerinin 

oluĢturduğu kümülatif düĢünce üzerinden “Pisagorculuktan” bahsedilmektedir. 

Nitekim Aristoteles Metafizik‟inin birinci kitabında kendisinden önceki filozofların 

düĢüncelerini serimlerken sıra Pisagor‟a geldiğinde Pisagor‟dan değil 

“Pisagorcular”dan sözeder. Pisagorcular için herĢeyin arkhési/ilkesi sayıdır. 

                                                        
17

 Friedrich Nietzsche, Yunanlıların Trajik Çağında Felsefe, terc. Nusret Hızır, Bilim Felsefe Sanat 

yay., Ġstanbul, 1985, s. 33. (vurgu bize ait) 



11 

 

Kendisinden öncekiler gibi ilkeyi bire indirmekle birlikte o ilkeyi maddî değil aksine 

zihnî (mânevî) bir unsur olarak açıklamaktaydılar. Aristoteles Pisagorcuların 

matematiğin ilkelerini evrenin ilkeleri olarak gördüklerini, onların varolan herĢeyin 

sayılarla iliĢkili olduğunu düĢündüklerini aktarmaktadır. Ayrıca onların herĢeyin 

unsuru ve kozmik düzendeki âhenk ile sayı arasında sıkı bir iliĢkinin bulunduğunu 

iddia ettiklerini bildirmektedir.
18

 Bununla birlikte Aristo, Pisagorcular‟ın Bir olan‟ın 

ve sonsuzluğun diğer Ģeylerin niteliği olmayıp, yüklendikleri Ģeylerin tözleri 

olduğunu düĢündüklerini belirtmektedir.
19

 Dolayısıyla “Mutlak Bir” ne çifttir ne de 

tektir ya da hem çifttir hem de tektir ve böylece Bir hem tektir hem de çoktur. 

Çokluktaki herĢeyin tözü olmak bakımından herĢeyde bulunmakla birlikte, aynı 

zamanda töz olmak itibariyle de tektir. Sayı mistisizmi yapan Pisagorcuların sayısal 

olarak “Bir”e yükledikleri merkezî konum, Yeni Eflâtuncuların mutlak Bir‟i ile birlik 

ve mutlaklık temelinde benzerlik göstermektedir. Ancak Esûlûcyâ‟da Pisagorcuların 

ruh konusundaki görüĢlerine açıkça karĢı çıkılmakta, uyumun cevher olmayıp araz 

olduğu gerekçesiyle ruhun uyum (îtilâf) olduğu yönündeki görüĢleri 

reddedilmektedir. Bu konuya ileride değinilecektir.  

 Yeni Eflâtunculuğun hiç Ģüphesiz en çok etkilendiği filozof ve dolayısıyla en 

temel kaynağı olan Eflâtun‟a gelince, bilindiği üzere onun felsefî sistemi 

matematikteki kesinliğe yakınlaĢmak bakımından apriorik idealist bir felsefedir. 

Ġdea, düĢünceye yakın olanın yani soyut olanın varlığını kabul, maddî olanlarınsa 

inkârına dayanır. Bu nedenle Eflâtun epistemolojide bilginin kaynağının maddî 

olmadığını ileri sürmekte, ontolojik olaraksa hakîki anlamda varolanın idea yani 

gayrı-maddî olduğunu düĢünmektedir. Bu anlamda Eflâtunculuk tam olarak bir 

idealizmdir.
20

 Dolayısıyla bir bütün olarak evreni açıklayabilmek için Eflâtun‟un 

ideaların bulunduğunu varsaydığı idelar dünyası ile bizim içinde bulunduğumuz bu 

dünya arasında bir bağ kurmak kaçınılmazdır. Bu zorunluluk Eflâtun‟u bu iki 

dünyası arasında ölümsüz bir ruhun bulunduğunu varsayma sonucuna götürmüĢtür.
21

 

Eflâtun‟da insanı ayakta tutan bir ruhun varlığı fikri, onu evreni de ayakta tutan küllî 

                                                        
18

 Aristoteles, Metafizik, terc. Ahmet Arslan, Sosyal yay., 1996 Ġstanbul, 985b, s. 99-100.  
19

 Aristoteles, Metafizik, terc. Ahmet Arslan, Sosyal yay., 1996 Ġstanbul, 987a, s. 106. 
20

 Ahmet Arslan, Ġlkçağ Felsefe Tarihi 2 Sofistlerden Platon‟a, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, Ġstanbul 2008, s. 198. 
21

 Platon‟un ruhun ölümsüzlüğüne iliĢkin görüĢü için bkz. Phaidon, 107c ve Menon, 81 b-c. 



12 

bir evren ruhu düĢüncesine sürüklemiĢtir. Ona göre madem ki etten ve kemikten olan 

insanı “canlı” kılan o ruhtur, kozmosu da ayakta tutması gereken bir ruh 

varolmalıdır.
22

 Eflâtun‟a göre ruh bileĢik değil basit yani yalın bir tözdür. 

Pisagorcuların ruhun uyum olduğuna dair görüĢleri Eflâtun tarafından eleĢtirilmiĢ, 

uyumun artma ve eksilme imkânı olmakla birlikte, ruhun artması ve azalması söz 

konusu olamaz, dolayısıyla ruh için “bedenin uyumu” gibi bir ifade kullanılamaz.
23

 

Plotinos da aynı Ģekilde ruhun uyumdan ibaret olduğunu ileri süren bu görüĢ 

sahiplerini eleĢtirmektedir. Eflâtun ruh konusunda özellikle de ruhun ölümsüzlüğü ile 

ruhun idealara iliĢkin bilgisini bu dünyada hatırlamasına dair görüĢlerinde Orphik 

inançtan ve Pisagorculuktan etkilenmiĢ, bu düĢüncelerini felsefî aksiyomatik bir 

tarzda izaha çalıĢmıĢtır. Ruhun ölümden sonraki durumu bedenle olan iliĢkisine ve 

ahlâki tutumuna bağlanmıĢ yeniden yeryüzüne dönüĢü ise orada hesaba çekildikten 

sonra mümkün görülmüĢtür. Bu açıklama tarzı Eflâtun için “mitos” değil, aklî bir 

kabuldür (logos).
24

 Ayrıca Eflâtun‟un Timaios‟ta kullandığı “Demiurgos” yani 

yapan, Ģekil veren tanrı düĢüncesi, Plotinos sisteminde “nous” ile benzer bir iĢlevi 

üstlenmiĢtir.
25

  

 Eflâtun‟un öğrencisi olan Aristo kendisinden sonraki felsefeye etkisi 

bakımından Ģüphesiz hocasından daha etkin bir rol oynamıĢtır. Ancak buradan 

Eflâtun‟un etkisiz olduğu değil, alternatif düĢüncesinin öğrencisi tarafından ortaya 

konduğu anlaĢılmalıdır. Yeni Eflâtunculuğun en temel kaynağı Eflâtun gibi görünse 

de Plotinos‟un Ġran seferi dönüĢünde Roma‟da kurduğu okulda Aristo eserlerini 

okuttuğuna yukarıda iĢaret edilmiĢti. Özellikle Aristo‟nun “Hareket etmeyen hareket 

ettiricisi”, dört neden teorisi, madde-form düalitesi, birincil ve ikincil cevher ayrımı 

gibi konuları kendisinden sonra metafizik üzerine yazmıĢ hemen herkesin tartıĢmak 

zorunda kaldığı bilinmektedir. Yeni Eflâtuncu düĢünürler de felsefî olarak farklı 

yönlere meyletseler de bu temel konuları tartıĢmıĢlardır. Plotinos evrenin ezelî ve 

ebedî olması hususunda Aristo ile hemfikir olsa da, ruh göçünü savunmaktadır. 

Aristo daha çok bir doğa bilimcisi olarak ruhu da cisme yani fiziğe bağlı olarak 

                                                        
22

 Platon, Philepos, 30 a. 
23

 Platon, Phaidon, 78 d-80 b.  
24

 Platon, Phaidon, 81c; 88a-b; Eduard Zeller, Grek Felsefesi Tarihi , terc. Ahmet Aydoğan, Ġz 

Yayıncılık, Ġstanbul 2001, s. 182. 
25

 Frederick Copleston, Felsefe tarihi : Yunan ve Roma felsefesi : bölüm 2b Helenistik felsefe, terc. 

Aziz Yardımlı, Ġstanbul : Ġdea Yayınevi, 1990. 1. c. 2. ks, s.125.  



13 

 

düĢünür ve inceler. Ona göre ruh, “potansiyel canlı olan doğal bir cismin ilk 

yetkinliğidir” bir baĢka ifadeyle ruh bir formdur yani bedenin kuvveden fiile çıkmıĢ 

hâli gibidir.
26

. Ayrıca Aristo, Eflâtun‟un aksine ruh göçünü kabul etmemektedir. 

Onun hareket etmeyen ilk hareket ettiricisi, düĢünme vasfına sahipken Plotinos‟un 

Bir‟i hiçbir sıfatı kabul etmez. Çünkü Bir‟e yüklenecek her sıfat onun birliğini 

zedeleyecek ve ona çokluk katacaktır. Yeni Eflâtuncu okulun kurucusu olarak kabul 

edilen Saccas‟ın da Eflâtun ile Aristo‟nun görüĢlerini bir arada ele aldığı ve 

uzlaĢtırma çabalarının olduğu bilinmektedir.  

 Plotinos‟a kaynaklık etmesi bakımından, Ġskenderiye‟de neĢet eden ve Yahudi 

düĢüncesi açısında da oldukça önemli sayılan Philo‟nun görüĢlerine burada yer 

vermek gerekli görünmektedir. Ġskenderiyeli Philo (M.Ö. 25/20-M.S. 50) dünyayı 

duyulabilir ve akledilebilir olmak üzere ikiye ayırır ve evrenin Tanrı ile dolu 

olduğunu ileri sürer. Tanrı zamanın ve mekânın üstündedir, bununla birlikte O bir 

yerde bulunup daha sonra bir baĢka yerde bulunduğunda bir önceki mahallini 

boĢaltıyor da değildir. Philo‟ya göre Tanrı‟yı kuĢatacak tek bir sıfat yoktur. Tanrı‟yı 

varolan anlamındaki “to on” olarak niteleyen Philo için O, ancak negatif sıfatlarla 

anılabilir.
27

 Philo‟ya göre Tanrı yerde olmakla birlikte hiçbir yerdedir, çünkü Tanrı 

zaman ve mekânı var kılıp onlara bağlı ve bağımlı olmamanın yanısıra, evrende her 

ne varsa bütünüyle O‟na bağlı ve O‟nunla ayakta kalmaktadır.
28

  

 

“Tanrıyı, En Yüce Neden olarak nitelendiren Philo, evrenin, aktif ve pasif Ģeklinde 

ikiye ayrıldığını ve pasifleri, aktif hale getiren bir neden‟in olmasının 

gerekliliğinden de Tanrının varlığına dair bir çıkarsamaya ulaĢır. Tanrı‟nın insanın 

ruhuna üflemesi de bir anlamda, O‟nun kendini insanlara anlatması anlamında 

gelmektedir.”
29

 

 

 Tanrı, akledilir dünyayı meydana getirdiğinde içine Logos‟u (akıl) koyar. Tanrı 

dünyayı var ederken altı günün ilk gününde akledilir âlemi yaratmıĢtır. Philo‟nun bu 

                                                        
26

 Aristoteles, De Anima 412b.  
27

 Dursun Ali Aykıt, Hıristiyanlığın Öncüsü Olarak Ġskenderiyeli Philo, (Doktora Tezi), M.Ü. 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Ġstanbul, 2010, s. 119. 
28

 Eduard Zeller, Grek Felsefesi Tarihi , terc. Ahmet Aydoğan, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 2001, s.307; 

Dursun Ali Aykıt, a.g.e., s. 120. 
29

 Dursun Ali Aykıt, a.g.e., s. 123. 



14 

noktada Eflâtun‟un „demiurge‟ düĢüncesine yaklaĢtığı görülmektedir. Ona göre 

Tanrı‟dan iyilik dıĢında bir Ģeyin meydana gelmesi düĢünülemez. O halde kötü bir 

dünyaya doğmuĢ olan insan nasıl olur da Tanrı‟nın eseri olabilir? Philo‟ya göre Tanrı 

mükemmel olan Ģeyleri, yani melekleri ve yıldızları bizatihi kendisi yaratmıĢ 

olmakla birlikte, insan gibi iyilik ve kötülüğe eĢit mesafede duran bir canlı ise bazı 

Ģeyler aracılığıyla yaratmıĢ, dolayısıyla insandaki kötülüğün kaynağı olmaktan 

uzaklaĢmıĢtır. Ġnsanı insan kılan ruhu Tanrı, diğer bedenî kısımlarını ise Tanrı‟nın 

müsaade ettiği diğer güçler yaratmıĢtır. Bunu söylerken Philo‟nun amacı, kötülüğü 

Tanrı‟dan uzaklaĢtırmaktır. Ona göre Tanrı insana hikmeti öğretmek için bu aracı 

varlıkları kullanmaktadır.
30

  

 “Tanrının, Ġlahi Kelam/Logos adını verdiği en üst gücünün dıĢında yönetici, 

lütuf, yasama gibi güçleri vardır. Ancak Tanrının en temelde iki gücü vardır: Ġyilik 

(agathos) ve Otorite (exousia). O, iyiliği ile her Ģeyi yaratır ve otoritesi ile de her 

Ģeyi yönetir. Nitekim Ġbrahim‟e gelen üç misafire dair literal anlamı veren Philo, 

bunun sembolik anlamını yorumlarken Ģunları söyler:  

 

“Öğle güneĢi gibi Tanrı, ruhun üzerine parlar, aklın hüzmeleri ruhu tamamen kaplar 

ve her tarafa boĢalan ıĢıklarla etraftaki tüm gölgeler ve karanlıklar kaybolduğunda, 

bir nesnenenin, üçlü bir sureti görünebilir. Bunlardan biri, Tanrının sureti iken; diğer 

ikisi O‟nun yansımalarıdır...Burada ortada duran, kutsal yazılarda kendisini „Ben 

Var Olanım‟ diye belirten Kainatın Babası‟dır. Diğer iki yanındaki baĢat güçleri ise 

O‟nun yaratıcı ve yönetici güçleridir... Bundan dolayı bu üçünün ortasındaki kiĢi, 

akıl tarafından bazen bir bazen de üç Ģeklinde algılanabilmektedir. Eğer ruh, 

tamamen arınmıĢ, hem diğer sayıların çokluğu hem de birliğe en yakın ikiliği aĢmıĢ 

ve hiçbir karıĢımın olmadığı ideal forma ulaĢıp kendi kendine yeter hale gelmiĢse, 

bunu bir olarak algılar. Ancak eğer ruh, en yüce gizemlere ulaĢamamıĢ, kendini 

küçük birtakım ritüellere adamıĢ, Var Olanı olduğu gibi algılayabilecek seviyeye 

ulaĢamamıĢsa ve O‟nu ancak yaratıcı veya yönetici fonksiyonları aracılığıyla 

anlayabiliyorsa, bunu üç olarak tasavvur eder”.
31

 

 

 Bu bağlamda Tanrı, yaratıcı gücüne göre „theos‟, yönetici gücüne göre de 

„kyrios‟ (Lord/Rab) isimlerini alır. Bunların arasında da Kainatın Babası olarak 

nitelendirilen Tanrı bulunmaktadır. Ayrıca Tanrının, üçlü Ģekilde algılanması ona 

göre bakan kimselerin zayıflığından kaynaklanmaktadır. Bilge kiĢi, Tanrının yaratıcı 

                                                        
30

 Dursun Ali Aykıt, a.g.e., s. 124. 
31

 A.e., s. 128-129. 



15 

 

ve yönetici güçlerini basiret sahibi olması hasebiyle bir olarak görür.
32

 Bilindiği gibi 

Philo'nun Yahudilik açısından pozisyonu, Pavlus'un da Hıristiyanlıktaki durumuna 

benzerlik gösterir, Ģöyle ki: 

 

“Yahudiliğin ikinci mabed döneminde Mısır Yahudi cemaati için Tevrat Grekçe‟ye 

tercüme edilmiĢtir (MÖ III.yy.). Grek düĢüncesinden beslenen Ġskenderiyeli Philo, 

Tevrat‟ın alegorik (bâtinî) yorumunu ortaya koymuĢ, diğer taraftan Ġsa Mesih‟in 

mesajını yorumlama ve yayma iddiasına sahip olan Pavlus, Helenistik ve Gnostik 

öğretilerin de etkisiyle, Ģeriatsız ve evrensel karakterli bir kurtuluĢ dininin, yani 

Hıristiyanlığın ilk nüvelerini belirlemiĢ olmaktadır.”
33

 

 

 Tanrının mâhiyetinin bilinemez olduğunu düĢünen Philo, Tanrı ile evren 

arasında aracıların bulunduğunu varsaymak durumunda kalmıĢtır. Bir aracının 

varlığını kabul etmek Philo‟yı peygamberlik düĢüncesine yaklaĢtırmıĢtır. Peygamber 

de bilgiyi Tanrı‟dan iki türlü alır: Birincisi kendinden geçme (vecd) Ģeklinde, ikincisi 

ise Tanrısal bir ses Ģeklinde gerçekleĢir. Yine Philo Dünyevî, Semâvî ve Ġlâhî olmak 

üzere üç tür insandan bahseder. Ġlki maddî arzu ve isteklerinin peĢinden giden, 

ikincisi ilim ve öğrenmenin takipçisi üçüncüsü ise akledilir dünyaya tâbi ve günahsız 

olan peygamberler ve rahiplerdir. Ġnsan ancak dünyevî olandan sıyrılıp semâvî olana 

yükselince Tanrı'dan gelen lütufları elde edebilir. “To on” ile insan arasındaki aracı 

Logos‟tur ve Tanrı‟ya ulaĢmak için ona yönelenin yükselip gidebileceği en son 

aĢamada Logos yer alır.
34

  

 Sonuç itibariyle Philo‟nun Grek felsefî mirası üzerine Yahudi Ģeriatının irfânî 

yorumunu ekleyerek eklektik bir sistem kurmuĢtur ve bu hal Eflâtunculuk formunun 

bir parçası olarak görülmektedir. Tanrı ve sıfatları konusunu negatif teoloji ile 

açıklamaya çalıĢan Philo, O‟nun ancak varolduğunun dile getirilebileceğini ve fakat 

ne olduğunun izah edilemeyeceğini öne sürmüĢtür. Öte yandan Tanrı ve âlem 

arasında aracı varlıkların bulunduğunu savunması, bireysel riyâzete dayalı bir yaĢamı 

                                                        
32

 A.e.  
33

 Saime Leyla Gürkan, Yahudilik, ĠSAM yayınları, Ġstanbul, 2008, s. 26. 
34

 Dursun Ali Aykıt, a.g.e., 132-135. 



16 

yüceltmesi, felsefe ile mistisizmin kesiĢtiği noktayı mesken edinmesi itibariyle Yeni 

Eflâtunculuğun habercisi olduğu söylenebilir.
35

 

 

1.1.4. BAġLICA TEMSĠLCĠLERĠ VE TAKĠPÇĠLERĠ 

 Yeni Eflâtunculuğun takipçisi olan okullar Ġskenderiye, Suriye, Bergama ve 

Atina Ģeklinde sıralanabilir. Bu mistik ve yarı dîni felsefenin takipçilerinden 

zikredilmesi gereken isimlerin baĢında Plotinos‟un sadık talebesi ve dostu olan 

Porfiryus (ö. 301‟den sonra) gelmektedir. Grek felsefesini özellikle de Aristo 

mantığını çok bildiği anlaĢılan Porfiryus, Eflâtun ile Aristo sistemlerini uzlaĢtırmak 

maksadıyla altı eser kaleme almıĢ, ayrıca Aristo‟nun Kategoriler‟ine giriĢ olarak 

yazmıĢ olduğu Îsâgûcî‟si Latince, Süryanice, Arapça ve Ermenice‟ye tercüme 

edilmiĢ, kendisinden sonra günümüze kadar klasik bir eser olarak Ģöhretini 

korumuĢtur. Profiryus kendisini hocasının eserlerinin açıklanmasına adamıĢ, anlatım 

gücü ve açıklığı nedeniyle de büyük bir takdir görmüĢtür. Ona göre felsefe ruhun 

kurtuluĢunu temin etmekle görevlidir ve “Mitoslar felsefî hakikatin alegorik 

temsilleridir.”
36

 

 Suriye Okulu‟nun temsilcisi Porfiryus‟un öğrencisi olan Ġamblikus‟tur (ö. 330). 

Bu düĢünür Tanrı‟nın tenzihi ve ara varlıkların sayısı hususunu abartılı bir biçimde 

daha ileriye taĢımıĢtır. O Porfiryus‟tan gelen erdemler üzerine beĢinci bir erdem 

olarak “rahipliği” ilave etmiĢtir. Ona göre duyulur dünyadan sıyrılmanın yolu bu 

erdemin gereklerini yerine getirmekten geçmektedir. Tanrı ile iliĢki kurabilmenin 

yolu ise ancak ilâhî vahiyle mümkündür. Bu vahyin taĢıyıcısı olan rahipler de doğal 

olarak filozoflardan daha üstün bir mertebeyi hazidirler.
37

  

 Öte yandan Bergama Okulu Ġamblikus‟un bir öğrencisi olan Aidesios 

tarafından kurulmuĢ ve Suriye Okulunun devamı niteliğindedir. Aidesios bir yandan 

Kinik yaĢama tarzına hayranlık duyarken, diğer yandan Hırıstiyanlığa ve 

Hıristiyanlara karĢı güçlü bir antipati beslemekteydi. Bu okul mensubu Maximus, 

                                                        
35

 Eduard Zeller, Grek Felsefesi Tarihi , terc. Ahmet Aydoğan, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 2001, s. 309-

311 
36

 Eduard Zeller, Grek Felsefesi Tarihi , terc. Ahmet Aydoğan, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 2001, s.349.  
37

 Frederick Copleston, Felsefe tarihi : Yunan ve Roma felsefesi : bölüm 2b Helenistik felsefe, terc. 

Aziz Yardımlı, Ġstanbul : Ġdea Yayınevi, 1990. 1. c. 2. ks., s.136-137; Eduard Zeller, Grek Felsefesi 

Tarihi, terc. Ahmet Aydoğan, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 2001, s.350-351. 



17 

 

Sallustius ve Linonius Ġmparator Julian‟ın (332-363) hocalarıydı. Sallustius 

Politeizmin propaganda aracı olması için Tanrılar ve Dünya Üzerine adlı bir eser 

yazmıĢtır. Ġmparator Julian Hıristiyan olarak yetiĢtirilmiĢ olmasına rağmen politeist 

ve Hıristiyanlık karĢıtı olmuĢtu, bunu da çoğunlukla Ġamblikus‟un görüĢlerine 

göndermelerde bulunarak yapıyordu. GüneĢe tapınmayı Yeni Eflâtuncu öğreti ile 

mezcediyor güneĢi duyulur ve düĢünülür dünya arasında aracı bir varlık olarak 

gösteriyordu. Bilindiği kadarıyla Aidesios filozofların ve sofistlerin biyografilerini 

yazmıĢ, bunun dıĢında da tarihle ilgili bir eser kaleme almıĢtır.
38

 

 Atina Okulu‟na gelecek olursak bu okulun temsilcileri arasında Sirianus, 

Domnius, Plutarkhos ve Proklus‟un (410-485) isimleri zikredilebilir. Ayrıca 

Themistios her ne kadar Yeni Eflâtuncular arasında ismi anılmasa da Eflâtun ile 

Aristo‟nun görüĢlerinin uzlaĢtırılması konusundaki düĢünceleri sebebiyle bu okul 

mensuplarına yakın durmaktadır. Saydığımız isimlerden Plutarkhos‟un öğrencisi 

olan, çalıĢkanlığı ve üstün bir diyalektik yeteneğe sahip olmasıyla ün salmıĢ Proklus 

uzun yıllar Atina Okulunun baĢında kalmıĢtır. Sihir ve büyüye (teurjik-majik) 

inanmıĢtı, bununla beraber kendisinin Yeni Pisagorcu Nikomakhos‟un 

reenkarnosyonu olduğunu düĢünüyordu. Eselerindeki metodoloji ve bütünlük 

sebebiyle tesir edici bir dil kazanan Proklus sonraki düĢünürler üzerinden oldukça 

etkili olmuĢtur. Ona göre eser müessire benzer, çünkü ancak müessir kendisinden bir 

Ģeyler katarak ona tesir etmiĢtir. ġeyler için geliĢim evreleri ise Ģöylerdir: Eserin 

müessirdeki varlığı, ondan ortaya çıkıĢı ve tekrar ona dönüĢü. Plotinos‟unkine benzer 

bir Ģekilde ruh üç sınıftan oluĢur: Tanrısal, daimonik ve beĢerî.
39

 Proklus evrende 

sebep-sonuç iliĢkisinin varlığını savunmuĢ, bu sebeplilik zincirinin teselsüle 

dönüĢmemesi için Aristo‟nun tanrı anlayıĢında olduğu gibi bir Ġlk Neden‟de son 

bulmasının zorunlu olduğunu ileri sürmüĢtür. Bu Ġlk Neden için söylenebilecek Ġyi, 

ilk varlık ve ilk olmak gibi sıfatlar da onu anlatmakta yetersiz kalır. Ona göre aklın 

almakta zorlandığı bu hakikat hakkında olumlu bir Ģey söylemek yerine onun ne 

olmadığını söylemek daha uygun bir çözümdür.  

                                                        
38

 Frederick Copleston, Felsefe tarihi : Yunan ve Roma felsefesi : bölüm 2b Helenistik felsefe, terc. 

Aziz Yardımlı, Ġstanbul : Ġdea Yayınevi, 1990. 1. c. 2. ks., s.138; Eduard Zeller, Grek Felsefesi 

Tarihi, terc. Ahmet Aydoğan, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 2001, s.350-351. 
39

 Eduard Zeller, Grek Felsefesi Tarihi , terc. Ahmet Aydoğan, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 2001, s.353-

354. 



18 

 Ancak 529 yılına gelindiğinde Ġmparator Justinian‟ın felsefe öğretimini 

yasakladığı, bunun üzerine aralarında Damaskius ve Simpilikus‟un da yer aldığı beĢ 

Yeni Eflâtuncu Atina Okulu felsefecisinin Ġran‟a sığınmak zorunda kaldığı ve 

oradaki CündiĢapur okulunda ders verdikleri nihâyet 553‟te Atina‟ya dönükleri 

bilinmektedir. Sonuç itibariyle VI. yüzyılın ortalarından sonra putperestliğe bulaĢmıĢ 

olan Yeni Eflâtuncu okul mensubu kalmamıĢ gibi görünmektedir.
40

 

 

1.2. YENi EFLÂTUNCULUĞUN ĠSLAM DÜNYASINA ĠNTĠKAL 

SÜRECĠ 

1.2.1. ĠSLAM DÜNYASINDA TERCÜME HAREKETLERĠ 

 Ġslam coğrafyasının fetihler sonucunda geniĢlemesiyle birlikte doğuda Ġran ve 

Hint, batıda ise Hellenistik kültür ile temas etmeleri sonucunda karĢılaĢtıkları farklı 

bilgi, inanç, kültür ve geleneğe iliĢkin bir ilginin doğduğu bilinmektedir. Bununla 

beraber karĢılaĢtıkları öteki kültür havzalarındaki ilmî ve dinî tartıĢmalar, ister 

istemez muhatap olunan sorulara karĢı cevap üretme ihtiyacı, müslümanları “ötekini” 

daha yakından tanımaya sevketmiĢtir. Dolayısıyla bu yabancı kültürlerin 

kaynaklarının iyi bilinmesi kaçınılmaz bir hal alınca, tercüme faaliyeti de baĢ 

göstermiĢtir.
41

 Tercüme faaliyeti kiĢisel ilgi ve merakın ötesine resmi olarak ilk kez 

Emevî prenslerinden Halid b. Yezid b. Muaviye (ö.704) eliyle geçmiĢtir. Bir prens 

olan Halid b. Yezid tarafından baĢlatılan tercüme hareketi, onun bu amaçla Mısır‟dan 

getirttiği iki rahip olan Stafon ve Marianus‟a daha çok astronomi ve kimya gibi 

alanlara dair tercümeler yaptırmasıyla baĢlar. Sonraki dönemlerde bu faaliyet 

sırasında, halkın ihtiyacı dikkate alınarak daha ziyade tıp alanında tercümelerin 

yapıldığı ve nihayet ikinci Abbâsi halifesi olan Mansûr döneminde daha kapsamlı bir 

aĢama kaydedildiği anlaĢılmaktadır. Bu dönemde Abdullah b. Mukaffa Aristo‟nun 

Organun‟un ilk üç kitabı ile Porfiryus‟un Ġsâgûcî‟sini tercüme etmiĢtir. Özel bir 

                                                        
40

 Frederick Copleston, Felsefe tarihi : Yunan ve Roma felsefesi : bölüm 2b Helenistik felsefe, terc. 

Aziz Yardımlı, Ġstanbul : Ġdea Yayınevi, 1990. 1. c. 2. ks., s. 143.  
41

 Çeviri faaliyetiyle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz.:Dimitri Gutas, Yunanca düĢünce Arapça kültür : 

Bağdat‟ta Yunanca-Arapça çeviri Hareketi ve Erken Abbasi Toplumu. Dimitri Gutas ; terc. Lütfü 

ġimĢek, Kitap Yayınevi, Ġstanbul, 2003; Mustafa Demirci, Beytü'l-hikme: KuruluĢu, ĠĢleyiĢi ve 

Etkileri, Ġnsan Yayınları, Ġstanbul, 1996; Muhittin Macit, “Medeniyetlerin Kimlik ve Kendilik 

OluĢturma Süreçlerinde Çeviri Faaliyetlerinin Psiko-Sosyal Rolü”, MÜĠFD, Ġstanbul 2003/2, sayı: 25, 

s. 79-102. 



19 

 

önem verilen bu tercüme eserler dîni eserlerden ayrı olarak Mansûr‟un saray 

kütüphanesinde muhafaza edildiği ve bu yere “Hizânetü‟l-hikme” adı verildiği klasik 

kaynaklarda belirtilmektedir. Telif ve tercüme faaliyeti fetihlerle elde edilen eserlerin 

tercümesiyle HârunreĢid (786-809) döneminde daha da hız kazanmıĢtır.
42

 Bütün 

bunlardan sonra “Beytülhikmeyi geliĢtirerek Ortaçağ‟ın âdeta bir ilimler akademisi 

hüviyetine kavuĢturan Halife Me‟mun olmuĢtur.”
43

 

 Tercüme faaliyetinde etkin bir rol oynayan genellikle Suriye kökenli Süryani 

mütercimler, Arapça ve Grekçe de bildiklerinden, Hellenistik bilim ve düĢünce 

mirasını tercüme etmekte istihdam edilmiĢlerdi. Ġslam öncesi dönemde sadece 

Aristo‟nun Organun‟un ilk üç kitabı, Plotinos‟un öğrencisi Porfiryus‟un Ġsâgûcî‟si 

tercüme edilmiĢken, Beytülhikme‟nin kuruluĢuyla birlikte asıl felsefî ve ilmî eserler 

çevirilmeye baĢlanmıĢtır. Yine bu dönemde tercüme edilen eserler arasında 

Plotinos‟un Enneadlar‟nın son üç kitabının özeti olan Esûlucyâ ile Proklus‟un 

Teolojinin Unsurları (Elements of Theology) adlı eserden seçme önermelerin 

tercümesi olan el-Hayru‟l-Mahz'dır (Kitâbu‟l-„ilel) ki bu eser daha sonra Latince‟ye 

Liber de Causis adıyla çevrilmiĢtir. 
44

 

 Bu arada konumuz açısından Harranlı mütercimlerin de tercüme faaliyetinde 

önemli bir rol üstlenmiĢ olduklarını belirtmek yerinde olacaktır. Pagan bir kültüre 

sahip olan Harranîlerin dîni-felsefî arkaplanı ile üstlendikleri göreve değinmek ve 

Yeni Eflâtuncu felsefenin seyrini takip etmek bakımından gerekmektedir. Harran 

teolojisinde tanrının “üstün bir güç” olduğu görülmektedir. Ortaçağ Harranlıları için 

Tanrı herĢeyi var kılan ve herĢeyin “ilk nedeni” olarak algılanmaktaydı. Harranlıların 

tanrısı yani mükemmel ve ilk olan varlık kendisinden sonra varolan ve daha az 

mükemmel olan beĢ Ģeyi meydana getirmiĢtir, bunlar: akıl, nefs, düzen, sûret ve 

zorunluluk. Onlara göre Tanrı ancak negatif teoloji ile gerçek anlamda bilinebilir ve 

                                                        
42

 Mahmut Kaya, “Beytülhikme”, DĠA, Ġstanubul 1992. c. VI, s. 88-89. 
43

 Mahmut Kaya, “Beytülhikme”, DĠA, Ġstanubul 1992, c. VI, s. 89; Dimitri Gutas bu konuda 

kanaatini Ģöyle dile getirmektedir: “Beytü‟l-hikme “kadîm” bilimlerin çeviri yapılırken öğretildiği bir 

“akademi” değildi kesinlikle.” Bu konudaki delilleri için bkz. Dimitri Gutas, Yunanca düĢünce 

Arapça kültür : Bağdat‟ta Yunanca-Arapça çeviri Hareketi ve Erken Abbasi Toplumu. Dimitri 

Gutas ; terc. Lütfü ġimĢek, Kitap Yayınevi, Ġstanbul, 2003, s.64.  
44

 Dimitri Gutas, Yunanca düĢünce Arapça kültür : Bağdat‟ta Yunanca-Arapça çeviri Hareketi 

ve Erken Abbasi Toplumu. Dimitri Gutas ; terc. Lütfü ġimĢek, Kitap Yayınevi, Ġstanbul, 2003, s. 33, 

120, 124, 142. 



20 

meydana gelen Ģeyler bir sudûr/feyz ile taĢarak ondan meydana gelirler. Yeni 

Eflâtuncu felsefenin ilkelerinin tamamının gözlendiği Harranlıların bu akımdan 

etkilendiği söylenebilir.
45

 Harranlıların önemi Hermetik kültürün Süryanice 

üzerinden Arapçaya aktarılması esnasında oynadıkları rolden kaynaklanmaktadır. 

Ġslam döneminde “Harranlı Sâbiîler” olarak anılan pekçok mütercim tercüme 

faaliyeti sırasında boy gösterdi. Örneğin Sabit b. Kurrâ, Sinan b. Sâbit, Ġbrahim b. 

Sinan, Ġshak b. Hilal, Ebu Cafer el-Hâzin, Yuhanna b. Haylân, Ġbn Zehrûn, ġamlı 

Aziz John‟un öğrencisi Theodoros, Haccâc b. Matar ve Ġbn VahĢiyye‟nin isimleri 

sayılabilir. Yunan peripatetik mirasının Yeni Eflâtunculuğa yakın bir inanca sahip 

olan Harranlı Sâbiîlerin vasıtasıyla Süryanice üzerinden Arapçaya aktarılmıĢ olması 

tercümeler esnasında bilerek yahut bilmeyerek muhtemel bazı yanlıĢ aktarımları da 

gündeme getirmektedir.  

 Harranlı Sâbiîler herĢeyin kendisinden sudûr ettiği mükemmel bir Tanrı'ya 

inanmaktadırlar. Bütün herĢey bu üstün Tanrı'dan bi‟l-vasıta ve bilâ-vâsıta olarak 

meydana gelir. Bilâ-vasıta meydana gelenler beĢ aslî ilkedir ki bunlar yukarıda 

zikrettiğimiz, akıl, nefs, düzen, sûret ve zorunluluktur. Bunlar aracısız olarak 

tanrıdan sudur eden aĢkın varlıklardır. Bu âlemdekiler ancak bazı aracılar vasıtasıyla 

bu aĢkın varlıklara ulaĢabilir. Ayrıca Harran‟da ilk neden heykeli, küllî nefs heykeli, 

ilk akıl heykelinin yanısıra yedi gezegen adına da tapınaklar bulunmaktaydı ve 

Harranlı Sâbiîler burada ibadet etmekteydi.
46

 

 Harrânîlerin inançları ile Yeni Eflâtunculuk arasındaki görülen benzerlik 

tarihsel bir etkileĢimin yaĢanmıĢ olduğuna iĢaret etmektedir. M.S. VI. yüzyılda Roma 

Ġmparatoru Atina‟da Akademia‟nın kapatılmasını emretmesi üzerine pek çok 

düĢünür Atina‟yı terkederek farklı bölgelere göç ettiler ve bu esnada bir kısmının da 

Harran‟a yerleĢtiği bilinmektedir. “Dolayısıyla bu dönemden itibaren Harran‟da 

Harran‟ın yerel pagan kültü ile Yeni Eflâtuncu yaklaĢımlar arasında senkretik bir 

iliĢkinin olduğu görülmektedir.”
47

 Ayrıca Ömer b. Abdulaziz (717-720) döneminde 

                                                        
45

 ġinasi Gündüz, Anadolu‟da Paganizm Antik Dönemde Harran ve Urfa, Ankara Okulu yayınları, 

Ankara 2005, s. 40.  
46

 ġinasi Gündüz, Anadolu‟da Paganizm Antik Dönemde Harran ve Urfa, Ankara Okulu yayınları, 

Ankara 2005, s. 51, Kazım Sarıkavak, DüĢünce Tarihinde Urfa ve Harran, Ankara : Türkiye 

Diyanet Vakfı, 1997, s. 24, 47. 
47

 ġinasi Gündüz, Anadolu‟da Paganizm Antik Dönemde Harran ve Urfa, Ankara Okulu yayınları, 

Ankara 2005, s. 52. 



21 

 

eğitim faaliyetlerinin Antakya ve Harran bölgesine doğru kaymıĢ olduğu da ayrı bir 

tarihî gerçektir. Daha da önemlisi son Emevî halifesi II. Mervân (744-750) 

döneminde hilâfet merkezi ġam‟dan Harran‟a taĢınmıĢtı. Bütün bunlar gösteriyor ki 

Harran, Ġslam coğrafyasında sadece siyâsî strateji açısından değil aynı zamanda bilim 

ve kültür açısından da önemli bir merkez olarak görülmekteydi.  

 

1.2.2. ARAPÇA‟YA ÇEVRĠLEN YENĠ EFLÂTUNCU ESERLER 

1.2.2.1. ESÛLÛCYÂ ARİSTÛTÂLÎS 

 Bilindiği gibi Helenistik dönemin sonlarında yanlıĢlıkla Aristoteles‟e 

mâledilen, aslında Plotinos‟un Enneadlar isimli çalıĢmasının IV-VI. bölümlerinden 

yapılan seçme ve kısmen yorumlardan oluĢan, daha çok literatürde Esûlûcyâ 

(Theologia Aristoteles) adıyla anılan bu kitap ilk Ġslam filozofu el-Kindî tarafından 

Ġbn Nâimâ el-Hımsî‟ye tercüme ettirilmiĢ ve filozof bunun üzerinde çalıĢarak bazı 

düzeltmelerde bulunmuĢtur.
48

 Enneadlar‟ın sahibi olan ve Esûlûcyâ‟nın kendisinden 

özetlendiği Plotinos‟un adının “Eflûtîn” ya da “Eflûtînus” mu olduğu Arapça 

kaynaklarda Ģüphelidir. Ġbn Nedîm el-Fihrist‟inde “Tabiatçı filozofların isimleri” 

bölümünde adını “Flûtînus” Ģeklinde zikretmekle birlikte hiçbir açıklamada 

bulunmamıĢtır.
49

 Arapça kaynaklarda geçen eĢ-ġeyhu‟l-Yûnânî‟nin Plotinos 

olduğuna dair ilk olarak Haarbrücker, ġehristânî‟nin el-Milel ve‟n-Nihâl adlı eserinin 

Almanca tercümesinin önsözünde dikkat çekmiĢtir. Bu görüĢü E.Renan, Friedrich 

Dieterici ve Orientalia dergisindeki makalesinde Rosenthal de tereddütsüz 

benimsemiĢlerdir. Arap tarihçilerden Ebû Süleyman es-Sicistânî Sıvânu‟l-

hikme‟sinde, ġehristânî el-Milel ve‟n-nihal‟de ve Ġbn Miskeveyh Câvidân hıred‟te 

eĢ-ġeyhu‟l-Yûnânî ismini zikretmiĢlerdir.
50

 EĢ-ġeyhu‟l-Yûnânî‟nin kim olduğu, 

hangi asırda yaĢadığı ve hangi felsefî ekole intisap ettiği Ġslam müelliflerinin 

zihninde tam anlamıyla muğlâktır. BaĢka bir husus da ona dair bir eserin 

varolduğundan haberdar olmadıkları için hiçbir eser ismine yer verilmemiĢ 

olmasıdır. Plotinos‟a ait olan Enneadlar‟ın dört, beĢ ve altıncı kitapları çeĢitli 

                                                        
48

 bk. Esûlûcyâ'nın giriĢ kısmı. 
49

 Ġbn Nedim, el-Fihrist, thk. Rıza Teceddüd, Tahran: 1971, s. 315. 
50

 Abdurrahman Bedevi, Eflutin inde'l-Arab, 3. bs., Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 1977, s. 1. 



22 

değiĢikliklerle beraber özetlenmiĢtir. Bu düzensiz özet Ġslam öncesi dönemde meçhul 

bir yazar tarafından Aristo‟nun metafizik hakkındaki görüĢleri anlamında vücûda 

getirilmiĢ ve “Esûlucya Aristâtâlîs” ve “Kitâbu‟r-rubûbiyye” Ģeklinde iki isimle 

Arapça‟ya çevrilmiĢtir. O tarihten itibaren tanrı-varlık iliĢkisi bağlamında sudûr 

teorisi, akıl ve nefs problemleri Aristo‟nun Metafizika ve De Anima‟daki görüĢleriyle 

bağdaĢmadığından Ġslam filozoflarını hayli meĢgul etmiĢ, çözüm yöntemi olarak da 

bu farklı iki eser arasındaki çeliĢen görüĢleri uzlaĢtırmaya sevk etmiĢtir. Ayrıca 

“Risâle fî „ilmi‟l-„ilâhî li‟l-Fârâbî” adıyla baĢka fasıllar da tercüme edilmiĢtir ki bu 

eser Plotinos‟un Enneadlar‟ından beĢincisini ihtiva etmektedir. Adından da 

anlaĢılacağı üzere eser Fârâbî‟ye -yanlıĢlıkla- nispet edilmektedir.
51

 Bu nispetin 

nedeni de tarihçiler tarafından net bir Ģekilde ortaya konmuĢ değildir.  

 Batılı bazı araĢtırmacıların Plotinos‟un Ġslam dünyasına giriĢine dair çeĢitli 

yorumlar yaptıkları görülmektedir. Mesela Haarbrücker, (1850–1851) ilk olarak 

ġehristânî‟nin el-Milel ve‟n-nihal‟inde geçen “eĢ-ġeyhu‟l-Yûnânî‟nin Yeni 

Eflâtunculuğun müessisi olan Plotinos olduğunu dile getirir. 1851 yılında Vacherot, 

Plotinos‟u Arapçaya tercüme etmeye karar verir, 1857 Paris‟te Solomon Munk 

Yahudi ve Arap felsefesi üzerine çalıĢır ve Esûlucyâ‟nın içerdiği problemlere dair ilk 

ciddî çalıĢmayı gerçekleĢtirir. Fr. Dieterici‟nin eserin Arapça neĢrine koyduğu altı 

sayfalık önsöz dikkat çekmekle beraber yeterli olmamıĢtır. Ancak Fr. Dieterici‟nin 

eseri Almanca'ya tercümesinden sonra Esûlucyâ üzerine ciddî çalıĢmalar yapılmaya 

baĢlandı. Valentin Rose bu tercümeyi kitap tenkitlerine yer veren Deutsche Literatur 

Zeitung‟ta tanıttı ve bu yazıyı kaleme alırken Enneadlar‟ın dört, beĢ ve altıncı 

dokuzluklarının geniĢ olmayan bir tercümesi niteliğinde olduğunu farketti. Böylece 

Enneadlar‟ın Yunanca'sının tahkiki ve çalıĢması gündeme geldi. Buradan hareketle 

yeterli araĢtırma ve incelemeye baĢvurmaksızın Enneadlar ile Esûlûcya arasında 

benzerlikler kuruldu. Çünkü bu ilim dünyası için ĢaĢırtıcı ve sürpriz bir geliĢmeydi. 

1883‟ten itibaren Esûlûcya‟nın Plotinos‟un Enneadlar‟ının kısmen özeti olduğu 

kesinleĢmiĢ olarak kabul edildi.
52

 Bu iki kitabın mukayeseli bir Ģekilde araĢtırılıp 

tahkik edilmesini Rose ve Dieterici gerçekleĢtiremedi. Bu konuda ayrıntılı çalıĢmayı 

                                                        
51

 Abdurrahman Bedevi, Eflûtin inde'l-Arab, 3. bs., Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 1977, s. 2. 
52

 Abdurrahman Bedevi, Eflûtin inde'l-Arab, 3. bs., Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 1977, s. 3-5. 



23 

 

iki baĢarılı makaleyle M. Steinschneider yaptı.
53

 Ancak Steinschneider‟in çalıĢması 

derli toplu bir çalıĢma olmanın ötesine geçemeyerek zihnî çabadan ve yeni bilgiler 

sunmaktan uzaktır. Fârâbî ve Ġhvân-ı Safâ Esûlûcya‟dan iktibaslarda bulunmuĢ, Ġbn 

Sîna üzerine Ģerh yazmıĢ, Ġbn Seb‟în (ö.1270) ise Sicilya Mektupları‟nda Aristo‟nun 

eserlerini sıralarken Esûlûcyâ‟nın aralarında bulunduğu beĢ kitabın adını zikretmiĢtir. 

1930‟lara kadar yapılan çalıĢmalar bu minval üzere devam etti, araĢtırma alanı 

Esûlûcyâ‟nın Arapça metninden Süryanice asıl metin üzerine kaydı, bu alanda 

çalıĢanların baĢında A.Baumstark‟ın adı zikredilebilir. Baumstark Esûlûcyâ‟daki 

bölüm baĢlarının Süryanice bir kelime olan “Mîmer” Ģeklinde isimlendirilmesinden 

hareketle eserin Süryanice bir aslının olduğunu ve yazarının da Apemea‟lı Yuhanna 

olduğunu öne sürdü. Ancak bu, bir iddia olmanın ötesine geçemedi. Daha sonra 

yapılan çalıĢmalar Baumstark‟ın iddialarının yanlıĢlığını tespit etmektedir.
54

 

 1930'lara gelindiğinde ise Rus oryantalist A. J. Borisov‟in “Aristoteles‟in 

Teolojisinin Arapça Aslı” (Arabskij original Teologii Aristotelja)
55

 baĢlığıyla 

yayımladığı makalesinde daha önce Rose‟un “Esûlucyâ‟nın Arapça diğer bir 

nüshasının bulunamayacağı” yönündeki düĢüncesini hatırlattıktan sonra Latince 

tercümeyle tamamen uyuĢan bir Arapça versiyon bulduğunu ifade etmektedir. Bu 

versiyon ona göre Firkowitsch külliyâtındaki üç farklı nüshada bulunmaktadır. Bu 

yazmalar Ġbranice olmakla birlikte onlardan biri Arapça bir yazmadan istinsah 

edilmiĢtir. Borisov‟un araĢtırması sonucunda Esûlûcyâ etrafında Ģekillenen spekülatif 

bilgi akıĢında bir değiĢim yaĢanmıĢ ve yeni sorular gündeme gelmiĢtir. Öncelikle 

Rose ve Steinschneider‟in baĢka bir nüsha olmadığına yönelik tezleri çürümüĢtür. 

Ayrıca iki farklı nüshanın ortaya çıkması, bunlardan hangisinin daha doğru olduğu 

yönünde bir soruyu da gündeme taĢımıĢtır. 
56

 

                                                        
53

 M. Steinschneider, Die hebrӓischen Übersetzungen des Mittelalters, Berlin 1893; Die 

Arabischen Übersetzungen aus dem Griechischen, Leipzig 1897.  
54

 S.M. Stern, “Ibn Hasday‟s Neoplatonic Treatise and its Influence on Isaac Israeli and the Longer 

Version of the Theology of Aristotle”, Oriens, 23-4 (1961), s. 58-120. 
55

 A. J. Borisov, “Arabskij original Teologii Aristotelja”, Zapiski Kollegii Vostokovedov, Akad, 

Nauk SSSR 1930, nr. 5, Leningrad 1930. 
56

 Abdurrahman Bedevi, Eflutin inde'l-Arab, 3. bs., Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 1977, s. 17.  



24 

 Sonuç itibariyle Esûlûcyâ üzerine yapılan spekülatif bilgi birikimi
57

 bir kenara 

bırakılacak olursa, bu eserin Yeni Eflâtuncu geleneğe ait olmasının aksine bir görüĢ 

ileri sürülmemiĢtir, dolayısıyla da tezimiz boyunca bu nokta hatırda tutulacaktır. 

 

1.2.2.2. KİTÂBÜ’L- ÎZÂH Fİ’L-HAYRİ’L-MAHZ Lİ ARİSTÛTÂLÎS 

 Bu eserin müellifi ile ilgili pek çok spekülatif bilgi yayılmıĢ olmakla birlikte, 

hemen belirtelim ki Ģu ana kadar eser üzerine yapılan çalıĢmalar eseri telif edeni 

tespit edememiĢtir. Erken dönemde Ġslam dünyasına giren eserin Batı‟da tanınmaya 

baĢlaması Endülüslü mütercim Cremona‟lı Gerhard (ö.1187) tarafından XII. yüzyılda 

Proklus ya da baĢka birine değil de Aristo‟ya nispet edilerek “Liber Aritotelis de 

expositione bonitatis purae” adıyla Latince‟ye aktarılmasıyla gerçekleĢmiĢtir. Ancak 

Ortaçağ‟da kitap önce Liber bonitatis purae daha sonraysa Liber de Causis adıyla 

tanınmıĢtır.
58

 Alexandre de Halés (ö.1245) Summa Theologiae (hülâsatü‟l-lâhutiyye) 

adlı eserinde Liber de Causis ismini zikreder, ancak R. Bacon baĢta olmak üzere 

pekçok kimse eserin ona ait olmayıp baĢkası tarafından kaleme alınarak ona nispet 

edilmiĢ olduğunu ileri sürerken çağdaĢ araĢtırmacılar da bunu destekler nitelikte 

eserin Boneventura, Jean de la Rochelle ve Guillaume de Meliton‟a ait farklı 

parçalardan müteĢekkil olduğunu iddia etmiĢlerdir.
59

  

 Thomas Aquinas (ö.1274) bu eserin Proklus‟un Elementatio Theologica adlı 

eserinden hareketle kaleme alındığını farkederek bunu Liber de Causis üzerine 

yazdığı Ģerhte dile getirmiĢtir.
60

 Ancak durum Aquinas‟ın ileri sürdüğü kadar net 

değildir, Taylor el-Hayru‟l-Mahz‟ın tek kaynağının Proklus olamayağını ortaya 

koyarak iki eser arasındaki farkları da dile getirmiĢtir.
61

Albertus Magnus el-Hayru‟l-

Mahz‟ın Yahudi Ġbn Davud‟a ait olduğunu ve bu eseri Aristo, Fârâbî, Ġbn Sînâ ve 

                                                        
57

 Esûlûcyâ‟nın yazma nüshaları ve hakkındaki tartıĢmalar için bkz. Burhan Köroğlu, Ġslam 

Kaynakları IĢığında Yeni Eflâtuncu Felsefe, 2000. (Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, s. 125-145.  
58

 Abdurrahman Bedevi, el-Eflâtûniyyetü‟l-muhdese inde'l-Arab, Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 

1977, s. 2-3. 
59

 Abdurrahman Bedevi, el-Eflâtûniyyetü‟l-muhdese inde'l-Arab, Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 

1977, s. 3. 
60

 Abdurrahman Bedevi, el-Eflâtûniyyetü‟l-muhdese inde'l-Arab, Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 

1977, s. 6. 
61

 R.C.Taylor, “A Critical Analysis of the Structure of Kalam fi mahd al-khair (Liber de Causis), 

Neoplatonism and Islamic Thought, ed. Perwiz Morevedge, State University of New York, Albany 

1992, s.18-19, EK2.  



25 

 

Gazzâlî‟nin eserlerinden hareketle kaleme aldığını ileri sürmüĢtür. Fakat Aquinas 

sonrası eserin bu mezkur isimlere ait olmadığı bilinmektedir. Buna rağmen el-

Hayru‟l-Mahz Aristoteles‟le Ortaçağ boyunca birlikte anıldı. Durumun böyle 

olmasında Paris Üniversitesi‟nin 1255 yılında el-Hayru‟l-Mahz‟ı Aristo 

Metafiziği‟nin daha iyi anlaĢılması için yedi hafta boyunca resmî olarak okutulmasını 

kabul etmesinin de etkisi olmuĢtur. Dolayısyla Aristo‟ya nispetle St.Boneventura 

(ö.1274) ve Dante (ö.1321) esere atıfta bulunmuĢ, bununla birlikte Thomas Aquinas 

ve Roger Bacon (ö.1294) baĢta olmak üzere pekçok kimse esere Ģerh yazmıĢtır. 

XVII. yüzyılda Aristo külliyatı yayımlandığında el-Hayru‟l-Mahz Aristo bâkiyesi 

içinde yer almaktaydı.
62

 

 Nihâyet modern araĢtırmalar sonucunda Hayru‟l-Mahz‟ın yazarının Aristo, 

Proklus, Kindî, Fârâbî, Ġbn Sînâ, Gazzâlî, Ġbn Davud olmadığı söylenebilmektedir. 

Ancak eserin kime ait olduğu ve kim tarafından Arapça‟ya tercüme edildiği konusu 

ise hâla karanlıktadır.
63

 

 Biz burada el-Hayru‟l-Mahz‟ı içerik bakımından irdeleyip ortaya koyduğu 

felsefî problemler ve ilkeler bağlamında ele almaya çalıĢacağız. Amacımız bu kısa 

eseri analitik olarak inceleyip tezimizin alt yapısını oluĢturacak olan felâsifenin 

elinde bulunarak yanıĢlıkla ya da bile isteye iliĢkide bulundukları Yeni Eflâtuncu 

mirasın bâkiyesini problemler bazında ortaya koymak olacaktır. Eser otuzbir 

bölümden oluĢmaktadır, neredeyse her bölümün (bâb) baĢında genellemeyi ifade 

eden “Her/Bütün” (Küll) kelimesi bulunmaktadır
64

 bu da yöntem açısından varlık 

burhânı yani sonuçtan sebebe giden bir yolun takip edildiğini göstermektedir. Ayrıca 

her bölüm sonunda o bölümde anlatılan konuyu ilke olarak özetleyen bir ya da birkaç 

cümleye yer verilmektedir. Dipnotlarda risâlenin eser içindeki sayfa numarasına ve 

köĢeli parantez içinde de bölüm (bâb) numarasına göndermede bulunulacaktır. 

Sıraladığımız eserlerin içeriğini ele aldığımız bölümde (1.2.3), yukarıda zikredilen 

hususların göz önünde bulundurulması gerektiğini belirtmeliyiz. 

                                                        
62

 Abdurrahman Bedevi, el-Eflâtûniyyetü‟l-muhdese inde'l-Arab, Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 

1977, s. 7.  
63

 Abdurrahman Bedevi, el-Eflâtûniyyetü‟l-muhdese inde'l-Arab, Kuveyt : Vekaletü'l-Matbuat, 

1977, s. 30. 
64

 Küllü „illetin, Küllü enniyyetin, Küllü aklin, Küllü nefsin, el-evâilü küllühâ, küllü âlimin, küllü kuvâ 

vb. 



26 

1.2.2.3. RİSÂLE Fİ İLMİ’L-İLÂHÎ 

 Metafizik Üzerine (Risâle fi‟l-ilmi‟l-ilâhî) adıyla kaleme alınan Yeni Eflâtuncu 

bu eser Paul Kraus tarafından Kahire Mısır Kütüphanesi Ahmed Teymur PaĢa 

koleksiyonunda bulunarak ilim dünyasının dikkatine sunulmuĢtur.
65

 Kraus ilk 

okuyuĢunda eserin içeriğinden ziyade üslûbundan dolayı Fârâbî‟ye atfedilmesini 

Ģüpheyle karĢılamıĢ, eserin terminolojisinin Esûlûcyâ‟nınkine benzerliği dikkatini 

çekmiĢtir. Ġçerik olarak ise Plotinos‟un Enneadlar‟ının V. bölümünün özeti üzerine 

yazılan bir Ģerhten ibaret olduğunu farketmiĢtir. Kraus eserin Esûlûcyâ‟ya olan üslûp 

benzerliği ve terminoloji yakınlığı itibariyle her iki eserin de müterciminin aynı yani 

Fârâbî‟den yaklaĢık bir asır önce yaĢamıĢ ve Kindî‟nin çağdaĢı olan Abdü‟l-Mesîh b. 

Nâimâ el-Hımsî olduğu sonucuna ulaĢmıĢtır.
66

 Ġçerik itibariyle eserde Hristiyanî 

eğilimlerin bulunduğunu, pagan veya panteist eğilimlerin gözlenebileceği kısımlara 

özellikle mütercim tarafından müdahale edildiğini, Tanrı tasviri sırasında kullanılan 

sıfatlarda ise Aristocu etkinin gözlendiğini ileri süren Kraus, bu çabanın altında 

Plotinosçu düĢünceyle monoteizmi birbirine yakınlaĢtırarak, Ġslam düĢüncesindeki 

tevhid inancına ters düĢmeden bir karĢılık bulma gayretinin bulunduğunu ileri 

sürmektedir. Ancak F. W. Zimmermann eserin müterciminin Hristiyanlık lehine özel 

bir gayretle değil ve fakat Müslümanların kolaylıkla anlayabilmesini sağlamak 

amacıyla bunu yaptığını, Ģayet aksi olsaydı Teslis‟teki “kiĢi”lere tekabül eden “Ģahs” 

kelimesi yerine Hristiyan Arapların kullandığı “uknûm”u tercih etmesi gerektiğini 

belirtmiĢtir.
67

 Zimmermann, Esûlûcyâ‟nın, Risâle fî ilmi‟l-ilâhî‟nin ve eĢ-ġeyhu‟l-

Yûnânî‟ye atfedilen diğer fragmentlerin Enneadlar‟ın IV.-VI. bölümlerinin Arapça 

tercümesinin ilk nüshasının parçalanmıĢ halleri olduğunu ortaya koymuĢtur. 
68

 

                                                        
65

 Bu eser hakkında ayrıntılı bilgi ve eserin Türkçe tercümesi için bkz. Fehrullah Terkan, “El-

Fârâbî‟ye atfedilen Yeni-Eflatuncu bir eser: Risâle fi‟l-„Ġlmi‟l-Ġlâhî”, Dîvan Ġlmi AraĢtırmalar, 20, 

2006, s. 187.  
66

 Terkan, a.g.m., s.187. Ayrıca bkz. P. Kraus, “Plotin chez les Arabes: Remarques sur un Nouveau 

Fragment de la Paraphrase Arabe des Enneades”, Bulletin de I‟Institut d‟Egypte, 23 (1941), s. 292-

293. 
67

 Terkan, a.g.m., 188-189. Ayrıca bkz. J.Kraye, W.F.Ryan, C.B. Schmitt (editörler), F.W. 

Zimmermann “The Origins of the so-called Theology of Aristotle”, Pseudo-Aristotle in the Middle 

Ages: The Theology and the other text, London 1986, s. 142. 
68

 F.W. Zimmermann “The Origins of the so-called Theology of Aristotle”, Pseudo-Aristotle in the 

Middle Ages: The Theology and the other text, London 1986, EK. XX s.208-217, Ayrıca eserin 

yazma nüshaları ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Burhan Köroğlu, Ġslam kaynakları ıĢığında Yeni 

Eflâtuncu felsefe, 2000. (Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve 

Din Bilimleri Anabilim Dalı, s.147. 



27 

 

Risâlenin baĢında Ġlk Ġlke‟nin (el-Mebdeü‟l-evvel) yani gerçek rubûbiyyetin (er-

rubûbiyyetü‟l-hak) araĢtırılacağı belirtilmiĢ fakat bu konu öncesinde madde-form, 

ruh-beden dualizmi üzerinde durulması gerektiği vurgulanmıĢtır.   

 

1.2.3. ARAPÇA‟YA TERCÜME EDĠLEN ESERLER 

BAĞLAMINDA YENĠ EFLATUNCU FELSEFE 

1.2.3.1. TANRI TASAVVURU  

 Burada Yeni Eflâtuncu sistemin yansıması olan üç eserden hacimce en geniĢ 

olan Esûlûcyâ‟yı ana omurga kabul etmekle beraber Hayru‟l-Mahz ve Risâle fi‟l-

ilmi‟l-ilâhî adlı eserlerdeki benzer ve farklı noktaları da bu omurgaya eklemek 

sûretiyle Ġslam filozoflarının elinde bulunan kaynaklar bağlamında Yeni 

Eflâtuncuğun temel problemlerini irdelemeyi amaçlıyoruz. Yeni Eflâtunculukta 

Tanrı‟ya isnat edilen baĢlıca iki nitelikten biri onun mutlak Bir, diğeri de Ġlk 

olmasıdır. Bunun yanısıra Esûlûcyâ‟da O‟na varlık, etkin, iyi, güzel, sebep, yaratıcı, 

düzenleyici, basit, mürekkeb olan herĢeyi kuĢatıcı, salt, sürekli olan, hakîki ve 

herĢeyi kontrol eden gibi sıfatlar da isnat edilmektedir.  

 Ġlk ve Salt Ġyi (el-hayru‟l-mahzu‟l-evvel) yani Tanrı, nefsi akıl vasıtasıyla 

ortaya çıkarmıĢ ve yine akıl aracılığıyla herĢeyi kuĢatmıĢtır, ancak O‟nun üstünde ve 

O‟nu kuĢatacak hiçbir Ģey mevcut değildir.
69

 O hakîkî anlamda bi‟l-fiil varlık (eĢ-

Ģey‟ü‟l-kâin) ve salt fiil (el-f„ilü‟l-mahz) olduğu için nesnelerin formlarını ve özlerini 

ortaya çıkarandır.
70

 O, akıl ve nefs de dahil olmak üzere bütün herĢeyden önce 

olması bakımından ilk fâildir (el-fâilü‟l-evvel) ve “ilk fâil aynı anda hem yaratıcı 

(mübdi„) hem kemâle erdirendir (Mütimm)”.
71

 O, kendinde yaratıkları anımsatan 

hiçbir sıfat bulundurmadığından, doğrudan kendi zâtıyla yapacaklarını yapmasından 

ötürü ilk fâil olmuĢtur.
72

 Yine O mükemmel olması sebebiyle bir Ģeyi meydana 

getirdiğinde nedenini ve niçinini (burhân-ı innî ve limmî) aynı anda barındıracak 

Ģekilde oluĢturabilmesi bakımından ilk fâildir. Eksik olan faillerin ortaya çıkardıkları 

da eksik olacağından onlar meydana getirdiklerinin amacını/gâyesini 

                                                        
69

 Es., s.36, Enn. (VI.9.6). 
70

 Es., s.51.  
71

 Es., s.52 
72

 Es., s.62. 



28 

belirleyemezler.
73

 Ġlk fâil nesnelerin tamamını aracısız olarak, bir kısmını diğer bir 

kısmından daha önce değil aksine tek bir seferde (fî def‟atin vâhide) meydana 

getirendir.
74

 Ġlk fâil bir Ģeyi saf ve güzel olarak, sebebini düĢünmeksizin meydana 

getirir.
75

  

 Ġlk Sebep (el-„illetü‟l-ûlâ) her açıdan iyi, güzel, yetkin ve cömerttir; ancak bu 

aĢkın nitelikler onun zâtında kalmayıp taĢar. Bu taĢma sonucunda O, yüce âlemde, 

bayağı âlemdekiler için aklî sûretleri aracısız olarak meydana getirir.
76

 Yüce 

âlemdeki varlıklar mükemmelliği, bayağı âlemdekiler ise eksikliği temsil ederler. 

Yüce âlemdeki varlıkların mükemmelikleri Ġlk Sebepten; bayağı olanların yanlıĢ ve 

hataları ise sebepli olan yani kendisinden önceki bir sebebe bağlı olan nefs tarafından 

oluĢturulmalarından kaynaklanır. Böylece kendisinde bir önceki sebebe bağlı olan 

eksik, kendi zâtına dayanan Ġlk Sebep ise mükemmeldir.
77

 Bütünüyle herĢeyin akılda 

sabit olarak bulunması gibi akıl da Ġlk sebepte sâbit olarak bulunur ve “herĢey ondan 

meydana gelmiĢtir ve dönüĢleri de O‟nadır.”
78

 O ilk sebep aynı zamanda sebeplerin 

de sebebidir. ġimdi Ġlk‟ten itibaren varlığın bir sıra düzeni içinde ortaya çıkıĢını 

metinden takip edelim: 

 

“Ġlk fâilin varlığı sebeplerin sebebidir (illetü‟l-ilel), bu yüzden onun varlığı ne 

nesnelerin meydana getirilmesinde ve onların sebepleri hakkında bir araĢtırmaya ne 

de Ģeylerin oluĢmasındaki güzellik ve sağlamlaĢtırılmasında bir Ģeye ihtiyaç gösterir. 

Çünkü az önce ifade ettiğimiz üzere o sebeplerin sebebi olduğu için bizatihi kendisi 

bütün illetlerden, düĢüncelerden ve araĢtırmalardan müstağnidir. Çünkü önceki 

düĢünürler âlemin kendiliğinden ve Ģans eseri meydana gelmediği, bilakis hikmet ve 

fazilet sahibi bir varedenin (sâni„/demiurgos) eseri olduğu konusunda ittifak 

etmiĢlerdir.”
79

 

 

 Burada, Ġlk olan Tanrı‟nın nitelikleriyle ilgili el-Hayru‟l-Mahz‟da yer alan bir 

nüansa iĢaret etmek gerekir. ġöyle ki kitabın beĢinci babında Ġlk Sebep‟in her çeĢit 

sıfattan uzak olduğu, dilin onu tasvir edemeyeceği ve O‟nun her türlü varlıktan üstün 

                                                        
73

 Es., s.71. 
74

 Es., s.98 ve 139. Ayrıca bkz. ĠĠ., s.175; HM., s. 20-21 [19]; Enn. V.7.13. 
75

 Es., s. 161. 
76

 Es., s. 87, 89, 134, 138; Enn. IV.8.5. 
77

 Es., s.137.  
78

 Es., s. 139.  
79

 Es., s.161.  



29 

 

olması hasebiyle de varlığının tasvir edilemez olduğu ifade edilmiĢtir. Ancak O‟nun 

ıĢığıyla (nûr) hayat bulan ikincil sebepler (ilelü‟s-sevânî) tasvir edilebilir. O üzerinde 

daha üstün bir ıĢık bulunmayan salt nûr (en-nûru‟l-mahz) olduğundan O‟nun ıĢığıyla 

aydınlanan baĢka bir ıĢıkla aydınlanmayı arzulamaz. Çünkü O, kendisini bileceğimiz 

bir sebebin altında yer almaz. Mantık O‟na eriĢemez, çünkü nitelikler ancak mantıkla 

bilinir, mantık akılla, akıl fikirle, fikir vehimle (hayâl), vehim duyularla iĢ 

gördüğünden ötürü ve Ġlk Sebep de tüm bunların illeti olduğu için, O bu sözü edilen 

yöntemlerle bilinenmez. Nesneler duyulabilir, vehmedilebilir, akledilebilir ve 

fikredilebilirdir. Tek bir hal üzere değiĢmez sâbit olan Ģeyler/tümeller akılla; değiĢen, 

oluĢ ve bozuluĢa tâbi olan Ģeylerse fikirle bilinir, Ġlk Sebep bunların dıĢında 

olduğundan onlarla bilinemez. O sebepli olan Ģeyler için de kullanılan ve fakat 

O‟nun için kullanıldığında daha üstün ve yüce bir ifade olan “Ġlk” sıfatı ile 

isimlendirilmektedir.
80

 Görüldüğü üzere bütün bu nitelemeler Bir olanla, çokluğu 

temsil eden âlem arasında hiçbir benzerliğin bulunmadığını O‟nun salt aĢkın birlik 

olduğunu vurgulama amacını taĢımaktadır. 

 “Ġlk Sebep” (illetü‟l-ûlâ) [ibaresi] O‟na yöneltilecek her türlü isimden 

üstündür.” Eksik olan bir Ģeyden meydana gelen fiil de eksik olur. Bayağı âlemdeki 

insan için “kemâl” (tamâm) de kendisine yeten bir Ģey demektir, ancak bu kendisine 

yeten “kemâl” baĢka bir Ģeyi varetme gücüne sahip değildir, çünkü kendisinden 

taĢamaz. Dolayısıyla Ġlk Sebep için “eksik” denilemeyeceği gibi “tamam” da 

denilemez, aksine O, “kemâlin de üstündedir” (fevka‟t-tâmâm). Çünkü herĢeyi 

vareden ve üzerlerine iyilikleri taĢıran (müfîzu‟l-hayrât) yani onlara varlık veren 

O‟dur, tüm evreni iyilikle dolduran O‟dur, dolayısıyla herĢeyin sebebi olan bir Ģey 

için “Ġlk Sebep”in dıĢında ve ondan daha uygun bir ismin isnat edilmesi 

düĢünülemez.
81

 

 Tanrı‟nın zâtı hakkında söz söylemenin güçlüğünün farkında olan Risâle fi‟l-

Ġlmi‟l-Ġlâhî müellifi bu durumu Ģöyle açıklar: 

 

“Biz, O cevher değildir, akıldan, görmeden ve bilgiden yoksundur demiyoruz, 

dediğimiz Ģu: O cevherin de aklın da görmenin de bilginin de üstündedir. Çünkü O, 

                                                        
80

 HM., s.8-9 [5]. 
81

 HM., s.22-23 [21]; Enn. VI.7.38. (el-'illetü'l-ûlâ fevka külli ismin yüsemmâ bihi) 



30 

görür ve kendi zâtını bilir ve O‟nun zâtı her zâtın üstünde olduğu gibi bilgisi de her 

bilginin üstündedir; zira O Ġlk Bilgi‟dir (el-„ilmül-evvel). Bu yüzden O‟nun, bilmek 

için bilgiye ihtiyacı yoktur.”
82

 

 

 Görüldüğü gibi burada, Tanrı‟nın bilgisinin beĢerî bilgi gibi özne-nesne iliĢkisi 

sonucu meydana gelmiĢ bir bilgi türü olmadığı vurgulanmaktadır. Aksi halde bilmesi 

için Tanrı‟nın da nesnelere muhtaç olması gerekirdi ki bu, Tanrılıkla bağdaĢmayan 

bir iddia olurdu. Müellif bu noktada Tanrı ile O‟nun ilk eseri olan ilk akıl arasındaki 

ayrıma Ģöyle dikkat çekmektedir: 

 

“O halde yalın (basît) olan Tanrı kendi kendine yeterli ve kendi zâtını bilmek için 

hiçbir Ģeye muhtaç olmayandır. Ġkinci derecede yalın ve kendi kendine yeterli olan 

akıl ise hem kendini hem de ilk yalın olan Tanrı‟yı bilmek zorundadır.”
83

 

 

Buna göre Tanrı‟nın bilgisi mutlak, ilk aklın bilgisi ise izâfî olmuĢ olur.  

 Müellif bu yorumun Tanrı hakkındaki bazı sorunları beraberinde getirdiğini 

görerek Ģöyle bir soru sorar ve cevabını da kendisi verir: 

 

“-Siz Ġlk Bilen‟in bilmediğini [bilgisinin özne-nesne iliĢkisi Ģeklinde olmadığını] 

söylerken O‟nu hissetmeyen bir varlık konumuna getirdiniz ki, bu çirkin bir 

tutumdur. 

-„O âlim değildir‟ derken, bununla âlimin zıttı olan „câhildir‟ demek istemiĢ değiliz, 

çünkü bilen söz konusu olunca orada bilgi ve bilinen vardır. Akıllı denilince orada 

akıl ve akledilen vardır. Bu ifadelerin hepsi de çokluğu gerektirir. Fakat biz burada 

Tanrı‟nın bilgisinin onların da üstünde olduğunu anlatmak istedik.”
84

  

 

 Tanrı‟nın zâtını ifadedeki güçlüğün ortak terim kullanmaktan kaynaklandığının 

farkında olan müellif, Tanrı‟ya gerçek cevher (el-cevherü‟l-hak) demenin bile O‟nun 

Ģânına lâyık olmadığını, ancak tek baĢına Tanrı‟yı ifade edecek kelime 

bulunamadığından dolayı O‟nu isimlerin en üstünüyle anmak istediğini belirtir. O, bu 

konuda akla gelebilecek paradokslara ve çeliĢkilere dikkat çeker ve der ki: 

 

                                                        
82

 ĠĠ., s. 175. Enn. V.3.13. 
83

 ĠĠ., s.176. 
84

 ĠĠ., s. 175. 



31 

 

“O, bilinen olmadan da bilgi sahibidir denilecek olursa, bu takdirde O‟nun bilgisi 

yok hükmündedir (bâtıl), aynı Ģekilde akledilenler olmadan akıl varsa bu akıl da yok 

hükmündedir. ġayet O, hem bilgi, hem bilinen, hem akıl, hem de akledilendir 

denilicek olursa, biz de deriz ki: Eğer akıl, bu niteliklere sahipse O duyu bilgileri 

gibi çokluk ifade eder. Çünkü akıl zâtını düĢünüp bildiğinde âdetâ kendi zâtından 

kendini idrake gitmesi duyu bilgisine benzer.”
85

 

 

Bu durumda söz edilen paradokstan kurtulmak için ikisi de yalın (basît) olan Tanrı 

ile akıl arasında bir ayrıma dikkat çekmek gerekir. ġöyle ki, kendi kendisiyle yeterli 

olan “Ġlk Basît” kendini bilmek için baĢkasına muhtaç değildir. Fakat kendi kendine 

yeterli olan ikinci derecede basît yani akıl, kendini bilmesi için ilk basîti bilmek 

zorundadır (çünkü akıldır, akletmek ve düĢünmek zorundadır). O halde hiçbir 

kimsenin Tanrı‟yı zâtına layık olan bir sıfatla nitelemeye gücü yetmez; sadece 

zihninde bulunan herhangi bir Ģeyden hareketle O‟nu bilmeye çalıĢır. Bir baĢka 

deyiĢle insan O‟nu, hayretten ĢaĢakalan kimsenin zihnî bulanıklığı içinde bilebilir. O 

halde müellife göre aklı, mantığı ve duyu gücünü var edenin de Tanrı olduğu 

gerçeğinden hareketle Tanrı‟nın akıl, mantık ve duyu ile algılanmaktan çok daha 

yüce olduğunu söylemek gerekir. Demek oluyor ki o, Tanrı‟nın birliğini, yetkinliğini 

ve aĢkınlığını, bütün çabalarına rağmen ancak bu kadar ifade edilebilmektedir.  

 Tanrı kendisi dıĢında bir Ģey olma ihtiyacı hissetmez, çünkü O bi‟l-fiil olarak 

ne ise O‟dur (hüve mâ hüve bi‟l-fiil). Burada akla Ģöyle bir soru gelebilir: Bizatihi 

bi‟l-fiil olan Ģeyin fiiliyeti nereden kaynaklanır, kuvve fiil iliĢkisinde O ilk halkaya 

fiiliyet kazandıran Ģey nedir? Esûlûcyâ‟da böyle muhtemel bir soruya cevap olması 

bakımından Ģu cümle zikredilmiĢ olmalıdır: “O bir Ģeyi kuvveden fiile çıkarmak 

istediğinde kendi zâtından dıĢarıya doğru bakmaya ihtiyaç duymaz tersine sadece 

zâtına bakar ve Ģeyi kuvveden fiile çıkarır.”
86

 Nitekim önceki düĢünürler de bu 

âlemin tesadüf ve Ģans sonucu olmayıp hikmet sahibi bir Yaratıcı (Sâni„) tarafından 

meydana getirilmesi konusunda görüĢ birliği içindedir.
87

 Yüce “Yaratıcı (Bârî) 

Ģeyleri düĢünmeksizin meydana getirmiĢtir.”
88

 Bir baĢka ifadeyle ise O yaratıcı 

Nûr'dur:  

                                                        
85

 ĠĠ., s.176. 
86

 Es., s. 51. 
87

 Es., s.161. 
88

 Es., s.162. 



32 

 

“Ġlk varlık ilk nûr‟dur ve [ilk nûr da] nurların nurudur (inne‟l-unne‟l-evvel hüve‟n-

nûru‟l-evvel ve hüve nûru‟l-envâr), onun bir sonu yoktur, yok olmaz, aklî âlemi 

sürekli olarak aydınlatır ve nurlandırır. Bu yüzden aklî âlem (tümeller) bozulmaz ve 

ortadan kalkmaz.”
89

 

 

 Ġlk Yaratıcı (el-Bâriü‟l-evvel) düĢünme ve duyusal bir Ģeyi gerektirmeksizin 

HerĢeyi Ġdeal Dengede Tutan (hüve mümsikü‟l-eĢyâ)
90

; gerçek anlamda faziletli 

olan da, fazilete ulaĢmıĢ herĢeyin faziletinin sebebi olan da O‟dur.
91

 Tanrı herĢeyi 

kuĢatan ve herĢeyin kendisinden kaynaklandığı Ġlk Hikmettir (el-hikmetü‟l-ûlâ).
92

 O 

Ġlk Yönetici (el-müdebbirü‟l-evvel) düĢünüp taĢınmaksızın Ģeyleri meydana 

getirmiĢtir, ilk nûr aklî âleme, aklî âlem semâvî âleme, semâvî âlem duyu âlemine bir 

düzen vermektedir ve bu süreçteki aktörlerin tamamı güçlerini Ġlk Yönetici‟den 

alırlar.
93

 Aklî âlemi ise Ġlk Varlık (el-Unnü‟l-evvel)
94

 yani Ġlk Yaratıcı (el-

Mübdiü'l-evvel) nizama sokar.
95

 Ancak O Ģânı yüce Ġlk Hakîm (el-Hakîmü‟l-evvel), 

bayağı ya da yüce âlemdeki herhangi bir Ģeyi düĢünme sonucunda meydana 

getirmemiĢtir.
96

 Tanrı Sürekli (ed-dâim) yani bil‟l-fiil, ezelî ve ebedî olduğu için 

ondan meydana gelenler de süreklidirler.
97

 

 Yine Esûlûcyâ‟da Tanrı için Yaratıcı Fâil (el-mübdiü„l-fâil)
98

, Yetkin Sebep 

(illet tâmme)
99

, Ġlk Kuvvet (el-kuvvetü‟l-ûlâ)
100

, Ġlk olan Bir (el-vâhidü‟l-evvel)
101

, 

Basit Bir (el-vâhidü‟l-mebsût)
102

, Ġlk Fâil Sebep (el-„illetü‟l-fâilü‟l-ûlâ)
103

, ġeyin 

BaĢlangıcı (bed‟ü‟Ģ-Ģey)
104

, Gizem Sahibi (sâhibü‟l-lüğaz)
105

, Ġlk Güzellik (el-

                                                        
89

 Es., s.119.  
90

 Es., s.87. 
91

 Es., s.108.  
92

 Es., s.156. 
93

 Es., s.67, 120.  
94

 Grekçe ôn =     = varlık / var olan.  
95

 Es., s.120. 
96

 Es., s.67. 
97

 Es., s.140. 
98

 Es., s.114. 
99

 Es., s.68. 
100

 Es., s.80. 
101

 Es., s.85. 
102

 Es., s.134. 
103

 Es., s.74. 
104

 Es., s.134. 



33 

 

hüsnü‟l-evvel)
106

, Salt Bir (el-vâhidü‟l-mahz)
107

, Âletlerin Sebebi („illetü‟l-âlât)
108

, 

Hakîkî Bir (el-vâhidü‟l-hakk)
109

, Ġlk Hakîkat (el-evvelü‟l-hakk)
110

, Zamanın 

Sebebi („illetü‟z-zamân)
111

, Yaratan Ġlk Yönetici (el-mübdiü'l-müdebbirü‟l-

evvel)
112

 gibi sıfatlar kullanılmaktadır. Yine burada Tanrı “Salt, basit, hak, bir olan 

ve pek çok Ģeyden önce basit ve mürekkep olan tüm Ģeyleri kuĢatmıĢ olan (...), bir 

Ģeyin çokluğunun ve zamansallığının illeti ve sayıların fâili” Ģeklinde 

nitelenmektedir
113

. 

 Burada dikkat çeken bir husus, zikredilen sıfatların tamamı baĢlarken ifade 

ettiğimiz üzere Bir ve Ġlk olmak bakımından Tanrı‟ya vurguda bulunmakla birlikte, 

“zorunluluğa” (vücûb) iliĢkin ibarelere rastlamamıĢ olmamızdır. Halbuki ilk dönem 

kelâmcılarının ve daha sonra özellikle de Ġbn Sînâ‟nın metafiziğinin üzerinde 

yükseldiği temel kavramı Zorunlu Varlıktır (vâcibu‟l-vücûd). Ancak Esûlûcyâ‟nın 

sadece bir yerinde Tanrı‟nın bizatihi kendisi için olmasa da aklın feyz süreci 

anlatılırken Tanrı tarafından konulmuĢ bir zorunlu yasadan Ģöyle bahsedilmektedir: 

 

“Akıl kendinde tam bir kuvvet ve taĢan bir nûra sahip olduğunda kendi zâtında 

kalamaz, fakat o ya yüce olana ya da bayağı olana doğru bir yönelme ve hareket 

ihtiyacı duyar, yüce olana yönelip kendisinden yukarıda bulunana nûrunu veremez 

çünkü yukarısında Ġlk yaratıcı (el-mübdiü‟l-evvel) yer aldığından sonradan meydana 

gelen bir Ģey yoktur ki ona nûrunu yöneltebilsin. Bu yüzden Ġlk yaratıcı tarafından 

konulan zorunlu bir yasayla (en-nâmûsü‟l-muddar) bayağı olana yönelir; nûrunu 

ve kuvvetini kendinden aĢağıda bulunanlara nefse ulaĢıncaya kadar taĢırır, nefse 

ulaĢınca durur ve devam etmez. Çünkü nefs tekraren söylediğmiz gibi aklî âlemin 

sonudur.”
114

 

 

                                                                                                                                                             
105

 Es., s.155. Benzeri Ģekilde Risâle fi ilmi‟l-ilâhî‟de Pitagorasçıların Ġlk Yaratıcı (el-Mübdiü„l-evvel) 

için “Apollon‟un Gizemi” (bi-luğazi abûlun) Ģeklinde isimlendirildiği ve bunun da “çokluk 

taĢımayan” Ģeklinde açıkladıkları belirtilmektedir s. 180. Benzer ifadeler için bk. Enn. V.5.6. 
106

 Es., s.140.  
107

 Es., s.113, 134; Enn V. 5.4.  
108

 Es., s.163. 
109

 Es., s.114, 135. 
110

 Es., s.95. 
111

 Es., s.114. 
112

 Es., s.105. 
113

 Es., s. 112.  
114

 Es. s. 89. 



34 

 Her ne kadar burada bir zorunluluktan bahsediliyor olsa da kavramsallaĢtırma 

bakımından Zorunlu Varlık‟ın icra ettiği iĢlevsellik gibi merkezi bir yere sahip 

değildir. Esûlûcyâ‟da dikkat çeken bir baĢka husus da Tanrı‟nın varlığına iliĢkin 

kanıtlamalara yer verilmemesi, hatta Tanrı ile birlikte açık-seçik olan apriorik olarak 

varsayılan ukûl ve nüfûsun kanıtlanmasına iliĢkin tezlerin öne sürülmemiĢ olmasıdır. 

Bununla birlikte Tanrı‟nın birliği ve ilkliği neredeyse en temel konu olarak öne 

çıkmaktadır. ġöyle ki, yüce Tanrı bu âlemi bir düĢünce sonucunda meydana 

getirmemiĢtir. Bu durum düĢünce için bir baĢlangıcın varlığının gerekli 

görülmesinden dolayı böyledir. DüĢünce bir baĢka düĢüncenin sonucudur ve bu 

geriye doğru götürülen bir Ģeydir, dolayısıyla ilk olarak düĢüncenin ortaya çıkma 

dayanağının akıl olduğu ve aklı varkılanın da Tanrı olduğu söylenmektedir.
115

  

 Akıl, nefs ve diğer aklî Ģeyler/tümeller Ġlk Yaratıcı‟nın özünde bulunurlar ve 

O‟nun tarafından aracısız olarak meydana geldiklerinden dolayı da oluĢ ve bozuluĢa 

tâbi değildirler. Tabiat ve duyusal âleme iliĢkin Ģeylerin sebebi nefsin aracılığıyla 

akıldır ve aklın kendisi de sebepli bir varlıktır, bundan ötürü duyusal âleme iliĢkin 

Ģeyler oluĢ ve bozuluĢa tâbidirler. Yine burada belirtilmesi gereken bir diğer husus, 

sebep-sebepli (illet-malül) arasındaki iliĢki ile süreklilik arasında ters orantının 

bulunduğu gerçeğidir. ġöyle ki, sebeplilik zincirinin halkaları arttıkça süreklilik 

azalır, halkalar azaldıkça da süreklilik artar. Bayağı âleme iliĢkin Ģeyler 

bozulduklarında sırasıyla göksel cisimler, nefs ve son olarak akla yükselir. Akılsa 

sebeplerin sebebi olan Tanrı‟da bulunur, nihâî olarak “sürekli olarak tekrar ettiğimiz 

gibi ondan meydana gelmiĢlerdir ve dönüĢleri de onadır”.
116

 Ġlk Yaratıcı 

düĢünmeksizin, yüce âlemi ve içinde bulunan tüm her Ģeyi “varlık” dıĢında bir 

niteliğe sahip olmaksızın salt varlık olarak var kılmıĢtır.
117

 

 Tanrı-varlık iliĢkisine yönelik aynı yaklaĢım Risâle fi‟l-ilmi‟l-ilâhî‟de üslûp 

farkıyla Ģöyle dile getirilmektedir: Ġlk‟ten meydana gelen Ģeylerin ya aracısız olarak 

ya da bir Ģey aracılığıyla meydana geldiği ifade edilmiĢtir. O‟ndan aracısız olarak 

meydana gelen Ģey akıldır, daha sonra meydana gelenler ise bu ikinci olana nispetle 

varolur ve bu sebep-sonuç zinciri en aĢağıda bulunan maddeye (heyûlâ) kadar 

                                                        
115

 Es., s. 66; VI.7.1. 
116

 Es., s. 138-139.  
117

 Es., s. 147; Enn. VI.7.7. 



35 

 

böylece devam eder. ĠĢte bu varoluĢ zincirinin geçmiĢe doğru sonsuzca devam 

etmeyip bir baĢlangıç noktasının bulunması gerekir ki bu da Ġlk olan Bir‟dir. Bu 

Ġlk‟in varolması için daha önceki bir Ģeye ihtiyaç duymaması, kendi kendine yeterli 

olması ve her türlü terkipten uzak bulunması zorunludur. Çünkü basit/yalın olmayıp 

mürekkep olanın bir olmasından bahsedilebilse de bu ancak o Ģeyi bir araya getiren 

terkiplerin biri bakımından mümkündür. Fakat hakîki Bir mürekkep olmadığından 

bir yönden değil her bakımından Bir‟dir. Nitekim Yeni Eflâtuncu metafizik 

ilkelerden bir diğeri Ģudur: “Hiçbir cisim basit değildir, aksine her cisim mürekkeptir 

ve oluĢ (kevn) içinde gerçekleĢir, o halde cisim bütün Ģeylerin ilki değildir” 

Dolayısıyla bilgisine sahip olduğumuz tüm herĢeyin anlamlı bir bütün 

oluĢturabilmesi için mürekkep olmayan, oluĢ sürecinde meydana gelmeyen bir Ġlk 

Ġlke‟ye ihtiyaç bulunduğu mantıkî bir zorunluluktur.
118

 

 Bir olan Tanrı, Ģeyleri tamamen kendi varlığından (bi-ünnihi) meydana getirir, 

O‟nun varlığı sebeplerin sebebidir, bundan dolayı da meydana getirdiği Ģeyler için 

düĢünmeye ihtiyaç duymaz ve sebep araĢtırma gibi Ģeylerden de tamamen uzaktır. 

Bu düĢünce Esûlûcyâ‟da Ģöyle ifade edilmektedir: 

 

“(...) kendi kendine önce evrenin ortasında bir yeryüzü yaratıp, sonra suyu 

yaratarak onu yeryüzünün üstüne yerleĢtirip, sonra havayı yaratıp onu da suyun 

üzerine yerleĢtirip, sonra ateĢi yaratıp onu da havanın üzerine koyup, sonra bütün 

herĢeyi kuĢatacak Ģekilde gökyüzünü (semâ) yaratıp onu da ateĢin üzerine 

yerleĢtirip, herbir canlıya uygun [s.162] çeĢitli sûretlerle canlıyı yaratıp ve bu 

canlının iç ve dıĢ organlarını da onun fonksiyonlarına uygun bir vasıfla donatarak 

Ģeyleri kendi zihninde bu Ģekilde tasavvur edip, onları sağlam niteliklerle meydana 

getirmeyi düĢünerek sonra yarattıklarını ilk önce düĢünüp taĢındığı gibi tek tek 

yaratmaya mı baĢladı? diye vehmeden kiĢinin bu sıfatı hikmet sahibi Ģânı yüce 

Yaratıcıya (Bârî) atfetmemesi gerekir, çünkü bu imkânsızdır, mümkün değildir, bu 

Ģerefli faziletli mükemmel (tâm) olan cevhere lâyık değildir.”
119

 

 

 Tanrı‟nın ilk oluĢturduğu sûret Tanrı‟yla aydınlanır ve herĢeyden önce ortaya 

çıkar; bu ilk meydana gelen sûret kuvvetinin, ıĢığının ve basitliğinin gücünden ötürü 

neredeyse O‟na benzer. Bu ilk sûret bizatihi yüce âlem yani akıllar ve nefislerdir. 

                                                        
118

 ĠĠ., s. 178. 
119

 Es., s. 161-162. 



36 

Daha sonra O, bu yüce âlemden bayağı âlem ve onun içinde yer alan duyusal Ģeyleri 

meydana getirir. Yüce âlemde bulunanlar bayağı âlemde de vardır, ancak Yüce 

âlemdekiler hiçbir Ģeyle karıĢmamıĢ bir Ģekilde temiz ve saftırlar. Eğer Yüce âlem 

saf ve temiz olmayıp karıĢık olsaydı, onun sûretleri parçalanır, ilk olanla sonuncu 

olan birleĢirdi.
120

 

 Tanrı‟nın Ģeyleri düĢünmeksizin yaratması konusunda Esûlûcyâ‟da Ģöyle bir 

soru gündeme gelir: Ġlk Yaratıcı (el-mübdiu„l-evvel) bir at ya da baĢka bir canlıyı var 

kılmak istediğinde önce o Ģeyin sûretini düĢünüp sonra da onu yüce âlemde değil de 

duyu âleminde mi meydana getirir? Bu soruya verilen cevap ise Ģöyledir: 

 

“Ġlk yaratıcı (el-bâriü‟l-evvel) düĢünmeksizin yüce âlemi ve onun içerisindeki tüm 

sûretleri mükemmel ve yetkin bir Ģekilde yarattı, çünkü onları varlık (vücûd) dıĢında 

baĢka bir niteliği olmaksızın sadece [salt] varlık olarak yarattı, sonra bu duyu 

âlemini yarattı ve yüce âlem için bu duyu âlemine Ģekil (sanem) verdi. Eğer bu 

böyleyse deriz ki: [Ġlk yaratıcı] atı ve onun dıĢındaki diğer hayvanları yarattığında 

bayağı âlemde varolmaları için değil yüce âlemde olsunlar diye yarattı, bu her 

yaratılanın ilk yaratıcı (el-bâriü‟l-evvel) tarafından aracısız olarak yüce âlemde 

mükemmel bir yetkinlikle bozulmaya tâbi olmaksızın yaratması anlamına gelir. Eğer 

bu böyleyse O, atı ve onun dıĢındaki diğer hayvanları yarattığında burada olsunlar 

diye yaratmaz ve fakat mükemmel bir yetkinlikle yüce âlemde olsunlar diye yaratır; 

O tüm hayvanların sûretlerini yaratır ve onları orada en Ģerefli, değerli, faziletli ve 

mükemmel bir tarzda oluĢturur, sonra buradaki karakter oradakine zorunlu olarak 

tâbi olur, çünkü bu âlemde yaratma nihayete ermemiĢtir (...)”
121

 

 

 Yukarıdaki metinden kolayca anlaĢılacağı gibi Plotinos tıpkı Eflâtun gibi 

duyusal dünyadaki tüm varlıkların arketipinin idealar âleminde bulunduğunu 

söylemektedir. Daha sonra göreceğimiz gibi bazı Ġslam filozofları bu fikri uzaktan 

çağrıĢtıran birtakım ifadeler kullansalar da ideaların varlığını bu tarzda açık olarak 

dile getirmiĢ değillerdir. Bilakis ideaların ilâhî tasavvurdan baĢka bir Ģey olmadığı 

kanaatindedirler.  

 Mutlak Bir olan Tanrı‟dan çokluğun meydana gelmesi konusu el-Ġlmü‟l-

ilâhî‟de de tartıĢılan bir problemdir. Müellif bu konuda da tekrar ıĢık metaforuna 

baĢvurarak ıĢığın kaynağından yayılması olayındaki gibi nesnelerin yani çokluğun da 

ondan yayılıp meydana geldiğini söylemektedir. Buna göre sonradan meydana gelen 

                                                        
120

 Es., s. 163. 
121

 Es., s. 147. 



37 

 

bir Ģey kendisini meydana getiren sebebe eĢit ya da ondan daha üstün olamaz, aksine 

ondan daha zayıf ve daha eksik olmak zorundadır. Bir‟den meydana gelip çokluğu 

oluĢturan varlığın durumu da böyledir. Burada Ģu hususu da belirtmek gerekir ki, 

metin Esûlûcyâ'yı izleyerek Tanrı‟nın bu çokluğu sıra düzenine göre bir kısmını önce 

ve diğer kısmını sonra meydana getirmiĢ olmadığını belirtir. O halde Tanrı, herĢeyi 

tek bir seferde (def„aten vâhide) meydana getirmiĢtir. O burada çok önemli bir 

ayırıma iĢaret ederek problemi izaha çalıĢır ve der ki: 

 

“Bunun sebebi Ģudur: Ġkinci illet bir fiildir, Ġlk Ġllet ise bir kudrettir, fiil ancak parça 

parça meydana gelir, yani tikel bir fiil olarak gerçekleĢir, fakat kudret, Ģeyleri sanki 

onlar tek bir ĢeymiĢ gibi bir defada meydana getirebilen güçtür”
122

 

 

Demek oluyor ki Tanrı‟nın kudreti küllî olduğundan O‟ndan bir tek Ģey meydana 

gelir, fakat Tanrı‟dan sonraki varlık düzeninde yer alan her türlü fiil parça-bölük, 

önceklik-sonralık sırasına göre oluĢmuĢtur.  

 Yaratıcı yetkin bir sebep (illetü tâmme) olduğu ve arkasındaki baĢka bir sebebe 

dayanmadığı için yapmıĢ olduğu her fiil eksiksiz ve yetkindir. Hiçkimse O‟nun 

fiillerinde bir eksikliğin bulunduğu zannına kapılmaz. Çünkü O‟nun ikincil fâillerle 

anılması uygun değildir, daha doğrusu akılların ilk fâille anılması uygun değildir; 

tersine kuruntuya kapılan (mütevehhim) kimsenin ilk fâilin fiillerinin O‟nun katında 

bulunduğundan Ģüphe etmemesi gerekir; en nihâyetinde “Onun katında bir Ģey 

yoktur, aksine Ģey ilk olarak ve son olarak ondadır-oradadır.” ġey zamansaldır, fakat 

orada zaman olmadığından o Ģey Ġlk fâilde bulunur, gelecek zamanda bulunması 

muhtemel bir Ģey de oradadır, bu durumda zamansal olsun ya da olmasın Yaratıcı 

katındaki Ģeyler tam ve yetkindir (kâmiletün tâmmetün) ve orada dâimîdirler. ġeyler 

son olarak onda oldukları gibi ilk olarak da ondadırlar. ġeyler Ġlk Yaratıcı‟dan (el-

Bâriü‟l-evvel) ayrılıp, yayılmaya ve geniĢlemeye baĢladıklarında bir kısmı diğer bir 

kısmının oluĢunun sebebi olmuĢ olur, Ġlk Yaratıcı‟dan ayrılmayıp, yayılmaya ve 

                                                        
122

 ĠĠ., s.177.  



38 

geniĢlemeye baĢlamadıklarında ise bir kısmı diğer bir kısmının oluĢunun sebebi 

olmaz, aksine Ġlk Yaratıcı hepsinin oluĢunun sebebi olur.
123

 

 

1.2.3.2. MUTLAK BĠR'ĠN ÇOKLUKLA ĠLĠġKĠSĠ 

 Tanrı-âlem iliĢkisi baĢlangıçtan beri hem dinlerin hem de felsefenin en önemli 

problemlerinden biridir. Ġster deist ister teist ister ateist isterse agnostik olsun hemen 

her filozof bu konuya bir Ģekilde yorum getirmeye çalıĢmıĢtır. Bir‟in merkezî bir 

konumda bulunduğu Yeni Eflâtunculuk gibi felsefî bir sistemin içinde de bu konu 

kendine ayrıcalıklı bir yer edinmiĢtir. Esûlûcyâ‟da “Herhangi bir Ģekilde kendisinde 

çokluk bulunmayan Salt Bir (el-vâhidü‟l-mahz) kendi birliğinden çıkmadan ve 

çoğalmadan nasıl Ģeyleri meydana getiriyor?” sorusuna, Tanrı çokluğu meydana 

getirdiğinde kendi birliğindeki kuvvetinin eksilmeyip arttığı, bütünüyle herĢey 

kendisine isnat edilse de O'nda çokluğun bulunmadığı ifade edilerek cevap 

verilmiĢtir.
124

 

 el-Hayru‟l-Mahz‟da “Ġlk hüviyetten (el-hüviyyetü‟l-ûlâ) dolayı Ģeylerin 

tamamının hüviyyet sahibi”olduğu dile getirilmektedir.
125

 Yine ilk canlılıktan dolayı 

da canlı Ģeyler hareket sahibir, aklî olan Ģeylerin tamamı yine ilk akıldan dolayı bilgi 

sahibidirler. “Eğer her sebep sebeplisine bir Ģey veriyorsa, bu Ġlk hüviyyetin tüm 

sebeplilerine kaçınılmaz olarak hüviyyet vermesi anlamına gelir.”
126

 Burada ilk 

canlılığın hareketi, ilk aklın bilgiyi sebeplilerine iletmesi “sûret Ģeklindedir” (bi-nev'i 

sûretin) yani her varlık türüne kazandırdığı Ģekil ve biçimden ibarettir. Fakat 

sebeplerin sebebi olan Ġlk hüviyyetin Ģeylerin tamamına hüviyyetini vermesi ancak 

“en güzel kıvamda var etme kudreti” Ģeklindedir. (bi-nev'i ibdâ„in).  

 Varlık, Ġlk Yaratıcı (el-mübdiü„l-fâil) tarafından zamansız ve vasıtasız olarak 

meydana getirilmiĢtir. Varlık zamansız ve aracısız olarak meydana geliyorsa, nasıl 

olur da onları meydana getiren Bir, zaman dıĢı olabilir? Çünkü Bir, zamanın da 

sebebidir (illetü‟z-zamân); bir sebep neden olduğu Ģeyden daha sonra meydana 

gelemeyeceğinden dolayı, Tanrı da zaman öncesinde bulunan bir varlıktır, bu durum 

                                                        
123

 Es., s. 68. 
124

 Es., s. 113.  
125

 HM., s. 19 [17] 
126

 HM., s.19 [17]. 



39 

 

tıpkı gölge ile gölgesi olan Ģeyin ontolojik durumları gibidir.
127

 Tanrı salt Bir olduğu 

için bütün her Ģey O‟ndan aracısız olarak taĢmıĢ, feyz edenlerin ilki akıl olduğu için 

de o, Bir‟den sonra en mükemmel varlık olarak kabul edilmiĢtir. Yüce âlem ise aklın 

aracılığıyla O‟ndan taĢmıĢtır. Tanrı‟nın yani “Salt Bir‟in herhangi bir Ģeye ihtiyaç 

duymaması ve bir Ģeyin yardımını talep etmeyiĢi, onun mükemmelliğin ötesinde bir 

yetkinlik oluĢunun kanıtıdır.”
128

 Bu derece üstün bir varlığın sonradan meydana 

gelmiĢ olması ve O‟nun sonucu olarak varolanların da noksanlıktan uzak olmaları, 

aracısız meydana gelmeleri ve öncesiz olmaları düĢünülemez. Bir, ifadesi neredeyse 

imkânsız olan mükemmelliğin zirvesinde bulunması sebebiyle kendisinden baĢka bir 

Ģey yani ilk hüviyyet meydana gelmiĢtir. Bu ilk hüviyyet ortaya çıkar çıkmaz 

bakıĢını kendisini meydana getiren mükemmelliğin de ötesindeki Hakîki Bir‟e (el-

vâhidü‟l-hakk) yöneltir, ondan gelen ıĢık ve aydınlıkla dolar ve böylece akla 

dönüĢerek Tanrı‟ya benzemeye çalıĢır. Bunun sonucunda akıl hareketsiz olarak nefsi 

meydana getirir. Tanrı aklı, akıl da nefsi hareketsiz olarak var kılmıĢlardır. Çünkü 

kendi sebebi sebepsiz olan, oluĢturduğu Ģeyi de hareketsizce yapabilir, ancak nefs 

böyle değildir. Onu oluĢturan akıl sebepli (ma„lül) olduğundan, artık sebeplinin 

sebeplisi olan nefs, Ģeyleri hareketsiz kalarak oluĢturamaz. Hareketsiz bir Ģekilde 

mükemmelle yakın bir varoluĢla meydana gelemeyen Ģeyler de tıpkı kendilerini 

oluĢturan nefs gibi oluĢ ve bozuluĢa tâbi olmak durumundadırlar. Fâni olan Ģeyden 

çıkan fiilin bâki olması çeliĢik bir durumdur dolayısıyla “yapılan Ģeyin sâbit ve 

değiĢmez olup, onu yapanın yani hareketin bozuluĢa tâbi ve geçici olması gerçekten 

çok anlamsız” olurdu.
129

 Nefs yüce ve bayağı olmak üzere iki tür hareket eder, kendi 

illetine (menĢeine) doğru hareketi yüce (ulvî), illeti olduğu Ģeylere doğru hareketi ise 

bayağıdır (süflî). Bu “nefsin bütün cevherlerde, hayvan, bitki ve basit cirimlerde olan 

tabiat ve his olan bir form (sanem) meydana getirdiği” anlamına gelir. Nefs ne 

zaman ki akıldan bakıĢını çevirip onu ihmal etti, iĢte o zaman yukarıdan aĢağıya 

doğru bitkilere ulaĢıncaya kadar tüm herĢeyde varoldu. Nefs, yüce âlemdekilere 

kıyasla sönük kalacak olsa da güzel sayılabilecek Ģeyler de meydana getirdi.
130

 Bir‟in 

                                                        
127

 Es., s. 114. 
128

 Es., s. 135; Enn. V.2.1. 
129

 Es., s. 135-136.  
130

 Es., s. 136. 



40 

önce akla, akıl aracılığıyla nefse ve nefis vasıtasıyla da bayağı âleme doğru bir iniĢi 

açıklandıktan sonra, nefsin bayağı âlemdeki mertebelere olan tesiri ve orada 

bulunuĢu da Ģöyle izah edilebilir:  

 

“Nefis tabiata, duyu ve yer kaplayan diğer Ģeylere etki ettiğinde onların herbirini 

kendi mertebesine göre derecelendirir ve onları hiçkimsenin kendi mertebesinden 

diğerine geçemeyeceği biçimde sağlamca tasnif eder. (...) Bitkilerde bulunan nefs 

sanki bitkilerin bir parçası gibidir, ancak o bu bayağı ve değersiz bedenlerde 

bulunmak üzere aĢağıya doğru hareket ettiği için bu parça (cüz) nefsin diğer 

cüzlerine mukayeseyle en bayağı ve en bilgisiz olanıdır. Nefis hayvânî bir Ģeyde 

bulunduğunda, yine nefsin parçalarından bir cüz onda bulunmuĢ olur, ancak bu 

bitkisel nefsin parçalarından daha Ģerefli ve cömert bir cüz olur ki o histir. Nefis 

insana iliĢtiğinde ise nefsin en değerli ve cömert cüzleriyle onda bulunur, çünkü o 

duyu ve hareket eden akıl ve temyîz sahibi olur, bu hareketi sebebiyle aklın 

sahasından (min hayyizi‟l-„akl) olur. Nefsin hareketi ve güzelliğiyle akleder ve 

bilir.”
131

 

 

 Esûlûcyâ‟da bayağı âlemin, nefsin ve aklın nihaî olarak akibetlerinin ne olacağı 

sorusuna cevap olabilecek Ģu cümleler zikredilmektedir: 

 

“Bil ki akıl, nefis ve diğer aklî Ģeyler/tümeller ilk meydana getirende (el-mübdiü„l-

evvel) bulunurlar, onlar ilk sebep (el-illetü‟l-ûlâ) tarafından aracısız olarak meydana 

getirildiklerinden asla yok olmazlar ve ortadan kalkmazlar. Tabiat, duyu ve diğer 

tabiî Ģeyler [kendileri de] sebepli olan sebeplerin eseri yani nefis vasıtasıyla aklın 

eseri oldukları için, bozuluĢa tâbi yok olan gerçek Ģeylerdir (...). Bu, bir Ģeyin 

sebepler [zinciri] ne kadar az olursa sürekliliği (bekâ) daha fazla, sebepler [zinciri] 

ne kadar çok olursa sürekliliğinin de o kadar az olması anlamına gelir. Tabiî Ģeylerin 

birbirlerine bağlı olduklarını bilmen gerekir. Dolayısıyla onun bir kısmı 

bozulduğunda ona sahip olan yükselerek daha önce gelmiĢ olduğu göksel cisimlere, 

sonra nefse ve en son akla ulaĢır. Bütün herĢey akılda sâbittir, akıl ilk sebeple (el-

illetü‟l-ûlâ) ayakta kalır, ilk sebep ise tüm her Ģeyin ve onların da ötesinin 

baĢlangıcıdır, sürekli olarak tekrar ettiğimiz gibi ondan meydana gelmiĢlerdir ve 

dönüĢleri de onadır.”
132

 

 

 Yukarıda belirtildiği üzere çokluğun “dolaylı” kaynağı O‟dur ve bu çeĢitlilik 

yine O‟nda toplanacaktır. Tıpkı matruĢka bir bebek gibi akıl, nefs, yüce ve bayağı 

âlem O‟ndan taĢmıĢ ve tekrar O‟nda “Bir”leĢeceklerdir. Bir ve çokluk iliĢkisi 

Esûlûcyâ‟da Ģöyle yer almaktadır: 

                                                        
131

 Es., s. 137.  
132

 Es., s. 137-138.  



41 

 

 

“(...) Ġlk yaratıcı (el-Bâriü‟l-evvel) tüm yönleriyle sadece tektir, yaratıcının tek 

olması gibi yaratılan Ģeyin de tek olması zorunlu değildir, aksine eğer öyle olsaydı 

yaratıcı ve yaratılan illet ve malül bir tek Ģey olurdu. Eğer onlar bir tek Ģey olursa 

yaratıcı yaratılmıĢ ve yaratılmıĢ olan da yaratıcı olurdu ki bu ise imkânsızdır, bu 

imkânsız olunca da yaratıcının birliğinde çokluk olması gerekir, çünkü bu birlik 

bütün yönlerden tek olan “Bir”den sonra olmuĢtur, böylece bütün yönlerden tek olan 

Bir‟den sonra yaratılmıĢ olan bire gelince ne “Birlik”te yaratıcı olan Bir‟in üzerinde 

olması mümkün ne de ondan daha güçlü bir birlik olması mümkündür. Aksine 

yaratıcının birliğinden daha eksik bir birlik olması zorunlu olur. Eğer yaratıcı -en 

üstün- “bir” ise onunla aynı seviyede olmaması için kendisinden üstün olduğu 

Ģeylerin birden fazla olması zorunludur. Çok, birin zıddı olduğu için kaçınılmaz 

olarak onlar çoktur; bu birin (vâhid) tam, çoğun (kesîr) ise eksik olduğu mânasına 

gelir. Eğer kendisine üstün gelinen Ģeyler (mefzûl aleyh) çokluk alanındaysa, ikiden 

az olamazlar. [s.149] Bu ikisinden herbiri anlattığımız üzere çoğalır. Ġlk ikisinde 

hareket ve sükûn ile akıl ve canlılık bulunabilir, ancak bu akıl bağımsız akıl gibi 

değildir aksine bütün akılların kendisinde bulunduğu ve ondan kaynaklandığı bir 

akıldır. Akılların hepsi (küll) [kendisinden çıkmıĢ] akılların çokluğu ölçüsünde ve 

hatta ondan daha fazladır. Orada bulunan nefs bireysel bağımsız bir nefis gibi 

değildir fakat bütün nefisler ondadır ve onun canlılığı (hayât) mükemmel olduğu 

için onda tüm [bireysel] nefisleri akleden bir kuvvet vardır. Eğer bu böyleyse, 

nefislerden hayat sahibi ve nâtık bir nefis olduğunda o [küllî nefiste] de bulunması 

kaçınılmazdır.”
133

  

 

 Tanrı‟nın, aklı, nefsi ve âlemi meydana getirmesinin bir zaman dilimi içinde 

gerçekleĢtiği düĢünülmemelidir. Her fâil fiilini bir zamanda gerçekleĢtirdiği, her 

sebebin sonucundan önce var olduğu ve aralarında bir zamansal iliĢki varsayılır fakat 

bu Tanrı için söz konusu değildir. Bir Ģeyin zamansal olup olmadığını araĢtıran biri o 

Ģeyin fâiline bakmalıdır, eğer fâil zamansal ise etkilenen de zamansaldır yani sebep 

zamansal ise sonuç da zamansaldır.
134

 

 

1.2.3.3. AKIL VE ĠġLEVĠ 

 Yeni Eflâtuncu doktrinde Tanrı‟dan sonra gelen ve Tanrı‟nın ona akıttığı veya 

yüklediği iĢlevleri varlık hiyerarĢisinde kendinden sonra ikinci sırada bulunan nefse 

aktaran akıl, Esûlûcyâ‟ya göre yüce âlemde soyut cevherler akıl adıyla anılırlar. Bu 

nedenle cevherler orada sâbit olarak bulunurlar ve yönelecekleri herhangi bir yer de 

                                                        
133

 Es., s. 148-149; Enn.VI.7.7. 
134

 Es., s. 27-28. 



42 

yoktur. Tüm küllî aklî cevherler bir arzu ve iĢtiyaka sahipken, onlardan sonra ve 

üstte bulunan akıl için bu söz konusu değildir. Aklın Bir‟den “(...) taĢması tıpkı 

doğum sancısı baĢlayan bir kadının doğumunun gerçekleĢmesi gibi olur”.
135

 Akıl bir 

Ģeyin öncesini ve sonrasını ayrı ayrı bilmez, o Ģeyin baĢını ve sonunu zaman 

itibariyle değil bir sıradüzeniyle bilir, tıpkı bir ağacı gören kimsenin gövdesi ve 

dallarını ayrı ayrı değil, tamamını tek bir seferde görüp algılaması ve daha sonra bir 

tasnif yapması gibi aklın bilmesi de tek bir seferde gerçekleĢir. Bu, aklın önce 

küllîleri küllî olarak bildiğini ve sonra cüzîlere yöneldiğini gösterir. Aklın bir Ģeyi 

bilmesi için bir Ģeyden diğerine intikâl etmesi gerekmez. Zira “Akıl Ģeylerin 

tamâmıdır. Akıl kendini aklettiğinde eĢyânın tamamını akletmiĢ demektir. Eğer bu 

böyleyse deriz ki: Akıl kendi zâtını gördüğünde eĢyânın tamamını görmüĢ 

demektir.”136 Akıl kendi âleminde bakıĢını kendisi dıĢında bir tarafa yöneltmez, 

duyular âleminde bulunduğunda ise bakıĢını nesneler dünyasına yöneltir ve bu nefsin 

kendini bedende ortaya koyması gibidir, gerçekten bedenle birlikte bulunduğu sırada 

bakıĢını eĢyâya yöneltir, eĢyâdan en ufak bir sıyrılma hâlinde de hemen yine kendine 

yönelir.  

 “Nefis, sabit, sâkin ve hareket etmeyen akla yönelip ona doğru hareket ettiği 

için hareket sahibidir. Akıl sâbit, kâim olur ve hareket etmez (...)”
137Aksi takdirde 

nefs ve akıl bir tek Ģey olurdu, “Çünkü bir Ģey hareketsiz bir Ģey üzerine yüklem 

(mahmûl) olduğunda, yüklem olan hareketli olmuĢ olur, aksi durumda yükleyen (el-

hâmil) ve yüklem (mahmûl) tek bir Ģey olurdu ki bu ise imkânsızdır.”
138

 Ancak nefsin 

akıl âleminde yatay (istivâ) hareketi dikey (meyl) hareketinden baskındır, bayağı 

âlemde ise tersi söz konusudur. Burada aklın kendi içindeki hareketi, netice itibariyle 

bir harekettir ve her hareket bir dönüĢüme yol açar o halde akıl da dönüĢmüĢ olur 

Ģeklinde bir itiraz yöneltilebilir. Ancak aklın hareketi kendi sebebini (el-„illetü‟l-ûlâ) 

bilmek istemesinden kaynaklanır ve akıl sadece o zaman hareket eder fakat bu da 

nefsin aklî âlemdeki hareketi gibi yatay (istivâ) bir harekettir. Dolayısıyla nefsin ve 

aklın yüce âlemdeki hareketinin yatay bir hareket olması onların orada kategorik 

anlamda yakın olmalarına da iĢaret etmektedir. ġimdi konuyla ilgili Plotinos‟u 

                                                        
135

 Es., s. 19; Enn. IV.7.13. 
136

 Es., s. 32-33; Enn. V.5.1. 
137

 Es., s. 33; Enn. IV.4.2-3. 
138

 Es., s. 33-34; 96-97. 



43 

 

dinleyelim: “Akıl bakıĢını kendine ve eĢyâya çevirdiğinde hareket etmez çünkü bütün 

Ģeyler ondadır, sürekli tekrarladığımız gibi eĢyâ ve akıl tek bir Ģeydir.”
139

 Akıl 

cevherlerin kendilerinde hareket eder (el-aklu yeteharreku fi‟l-cevâhir). Sözü 

müellife bırakalım: 

 

“Akıl onda hareketin devam ettiricisidir ve hiç durmaz, eğer durursa kesinlikle fiilde 

bulunmaz ve eğer fiilde bulunmazsa o kesinlikle akıl olmaz. Aklın fiilde 

bulunmaması mümkün değildir. Aklın fiili ancak bir harekettir.”
140

 

 

  Aklın Ģeyleri bilmesi, Ģeylerin içinde bulundukları bilme faaliyeti gibi değildir. 

Nefis bayağı âleme gelmeden önce orayı vehmediyorsa bu aklî bir tevehhümdür bu 

bilgi değil (marife) bilgisizliktir (cehl). Fakat bu bilgisizlik tüm bilgilerden daha 

faziletlidir, akıl da kendisinin altında yer alan Ģeylerin bilgisine sahip değildir. Çünkü 

akıl onların sebebidir ve sebep sebep olduğu Ģey hakkında bilgi sahibi olma ihtiyacı 

duymaz, zaten onu var eden odur ve onu bilmeden var edemez. Akıl, Ģeylerin 

içlerinde iĢleyen bilme süreci ve aracına ihtiyaç duymaz, çünkü: 

 

“Aklın cehli bilgiden yoksun olması değildir, aksine o en üst seviyedeki bir bilgidir. 

Akıl Ģeyleri onların kendilerini bildikleri gibi değil bundan daha üst, daha faziletli ve 

daha yüksek bir bilme Ģekliyle bilir. ġeylerin kendilerine dair bilgileri akıl nezdinde 

bilgisizliktir (cehl), çünkü o tam ve doğru bir bilgi değildir.”
141

 

 

Aynı durum nefs için de geçerlidir, o da kendi altında bulunanların bilgisine ihtiyacı 

yoktur, zira sebep sebebi olduğu Ģeyin bilgisine ihtiyaç duymaz. 

 Aklın nefsle olan iliĢkisi ateĢin sıcaklıkla olan iliĢkisi gibidir. AteĢin 

sıcaklığıyla ulaĢtığı yerde etki etmesi gibi, akıl da nefs vasıtasıyla ulaĢtığı yerde 

etkindir. Nefsten Ģeylere ulaĢan canlılık tamamen akıldan kaynaklanmaktadır. Nefsi 

akıl doğurduğu için onu tamamlayan da akıldır.
142

 

                                                        
139

 Es., s. 34; Enn. IV.4.2-3. 
140

 Es., s. 95-96. 
141

 Es., s. 37. 
142

 Es., s. 109. 



44 

 Yukarıda da geçtiği üzere Ġlk Yaratıcı, Ģeyi düĢünüp taĢınarak meydana 

getirmemiĢtir, çünkü ortaya konan bir düĢüncenin baĢlangıcı vardır, Tanrı içinse bir 

baĢlangıçtan söz edilemez. Bir düĢünce bir baĢka düĢüncenin sonucudur ve geriye 

doğru götürülebilir, fakat düĢünce öncesinde varolan bir Ģey olmalıdır ve bu düĢünce 

ona dayanmalıdır. ĠĢte bu dayanak noktası akıldan baĢka bir Ģey değildir.
143

 Yüce 

âlem ve oradaki Ģeyler çok erdemli, Ģereflidir ve oradakilerin en Ģereflisi ve 

hikmetlerin en yücesi de Ġlk Hikmet yani Tanrıdır. Oraya iliĢkin bilgilere 

önermelerin sonucunda elde edilen bilgilerle ulaĢılmaz ve bu Ģekilde elde edilmez, 

ancak duyulara galip gelen salt aklî bir bakıĢla bilinebilir. “Açık seçik ilklerin bilgisi 

(„ilmü‟l-evâili‟l-ûlâ), önermeler ileri sürülerek elde edilmez, çünkü onlar, 

kendilerinden neticeler çıkarılan önermelerdir.” Dolayısıyla buradaki yüce bilgiye 

ulaĢabilimek için önermelere ihtiyaç yoktur, çünkü bu mürekkep olmayan basit/salt 

bir Ģeye de tekâbül ettiği için ona arazlar ve baĢka bilinmedik Ģeyler 

karıĢmamaktadır. Anlatıların böyle olduğuna inanmayan bir kimseyle de bu konular 

tartıĢılmamalıdır.
144

  

 Görüldüğü üzere Plotinos Tanrı‟nın her bakımdan aĢkın ve yetkinliğini 

vurguladıktan sonra O‟nun ilk eseri olan akıl, O‟na en yakın olduğu için bu 

yetkinliklerin birçoğunu ilk akla da yüklemektedir. Bu bakımdan akıl, illeti olduğu 

akıl âlemini bilmekle, aklın sebebi olan Ġlk Yaratıcı‟nın aklî âlemdeki tezahürünü 

görmüĢ ve anlamıĢ olur.
145

 Fâil olan Ģeylerin iĢlevleri bizatihi kendilerinden değil (lâ 

bi-hüviyyetihâ) sıfatlarından kaynaklanır. “Elbette kendisinde hiçbir sıfat 

bulunmayan Ġlk fâile (el-fâilü‟l-evvel) gelince o, herhangi bir sıfat olmaksızın 

bizatihi (bi-hüviyyetihî) yapacağı Ģeyi gerçekleĢtirir.”
146

 Bu ilk fâil tek tek bizim 

akıllarımızın değil sürekli olan ilk aklın fâilidir. Çünkü o dâimî akıl bizdeki gibi 

kazanılmıĢ (el-aklü‟l-müstefâd) ya da sonradan edinilmiĢ (mükteseb) bir akıl değildir. 

Bu akıl, oluĢ ve bozuluĢa tâbi olmayan bozulmayan ve sürekli olan bir akıl olması 

sebebiyle duyu dünyasında bulunan akılların prototipidir.
147

 

                                                        
143

 Es., s.66. 
144

 Es., s.157; Enn.VI.6.6. 
145

 Es., s.118. 
146

 Es., s. 62. 
147

 Es., s. 62; Enn. V.8.3. 



45 

 

 Ay üstü varlık alanında Tanrı‟dan meydana gelen Ģeyler birbirlerinin sebebidir 

ve bu durumda sebep belli bir gayeyi gerçekleĢtirmekle bir diğerine etkide bulunur. 

Tanrı ise herhangi bir Ģey için etkide bulunmaz, çünkü orada bir Ģeyin nedeni ile 

niçini aynı olduğundan O'ndan ilk meydana gelen akıl için de aynı Ģey söz 

konusudur. Fakat aklın ürünü olan tabiî Ģeyler için durum farklıdır, onlar için 

dolayısıyla bizim için de neden ile niçin ayrı ayrı Ģeylerdir.
148

 Ġlk aklın tam ve yetkin 

bir varlık olduğu Ģüphe götürmez ve böyle olduğu için de kimse onda bir eksikliğin 

varolduğunu iddia edemeyeceği gibi bazı niteliklerin neden akılda bulunmadığını da 

soramaz. Çünkü aklın sıfatları akılla birlikte varolduğu için bu sıfatlar arasında 

öncelik sonralık iliĢkisi yoktur. Dolayısıyla bir Ģeyin nedeni ve niçini akıl için bir tek 

Ģeydir. Filozof bu durumu Ģöyle izah etmektedir: 

 

“Dolayısıyla senin [ilk] aklın ne olduğunu bilmen kaçınılmaz olur; böylece onun ne 

olduğunu bilmiĢ olursun, onun ne olduğunu bildiğinde de onun niçin olduğunu 

bilirsin. Ancak “o nedir” aklî Ģeyler için “o niçindir”den çok daha gereklidir. Çünkü 

“o nedir” Ģeyin baĢlangıcındaki gayesine, “o niçindir” ise Ģeyin tamamına iĢaret 

eder. BaĢlangıçtaki sebep (illetü‟l-mübtedie) aklî Ģeylerde sondaki sebeplerle 

tamamiyle aynıdır. Bundan ötürü izah edip açıkladığımız üzere aklî olan Ģeyin ne 

olduğunu bildiğinde onun niçin olduğunu da bilmiĢ olursun.”
149

 

 

Filozof buradan kalkarak Tanrı ile ilk akıl arasındaki farka Ģöyle iĢaret etmektedir: 

Aklî olan Ģeyler duyusal olanları gerektirir, Tanrı ise aklî ya da duyusal hiçbir Ģeyi 

gerektirmez: 

  

“Tabiat oluĢa dönüĢecek bir hâl aldığında orada yüce sebepler (el-ilelü‟l-âliye) ve 

nefse iliĢkin kuvvetler var kılınır. OluĢun ilkesinde ve tabiatta aklın fiili bulunur. 

Dolayısıyla oluĢ tasavvur edilen aklî sebeplerin sonuncusu, oluĢa gelenlerin 

(mükevvine) ise ilkidir. (...) duyulur âlem ancak aklî âlem için ve aklî cevherlerden 

orada bulunanlar için bir iĢârettir, ayrıca [bu âlem Ġlk Sebebin] yüce kuvvetinin, 

cömert fazîletlerinin ve iyiliğinin kaynayıp taĢmasının ve fokurdayıp akmasının 

izahıdır. Deriz ki:“Aklî olan Ģeyler duyusal olan Ģeyleri gerektirir.”
150

 

 

                                                        
148

 Es., s. 68-69. 
149

 Es., s. 73; Enn. VI.7.2. 
150

 Es., s. 87.  



46 

Buna göre Tanrı aklî ve duyusal hiçbir Ģeyi gerektirmeden tüm herĢeyi en ideal 

dengede tutar. Aklî olan Ģeyler Tanrı‟dan aracısız olarak meydana gelmiĢlerdir, 

duyusal olanlarsa yukarıdaki hakîki varlıkların yeryüzündeki modelleridir. 

Dolayısıyla ayakta kalmak ve varlıklarını sürdürebilmek için yukarıdaki varlıkları 

sürekli anmak durumundadırlar. Böylece görülüyor ki ilk çağlardan baĢlamak üzere 

gerek din gerekse felsefe alanında ontik varlığı yorumlarken daima metafizik varlık 

alanının fizik dünyayı etkilediği genel bir kabuldür. Plotinos‟un da burada üzerinde 

titizlikle durduğu, bu etkilemenin nasıl ve ne Ģekilde olduğunu izahtan ibarettir. 

Tanrı‟yı çokluktan ve değiĢimden uzak tutmak amacıyla o, aĢağı âlemdeki varlıkların 

oluĢum ve düzenini akıl ile nefse bırakmıĢtır. Zira onun bütün amacı salt ve aĢkın bir 

Tanrı kavramına ulaĢmaktır. Bu durumda ilk akıl ve ilk nefsin yeryüzünde yaĢayan 

varlıkların akıl ve nefisleriyle olan benzerliği veya farkı nedir? sorusuna gelince 

Plotinos Ģöyle der: Yüce âlemde akıl ve nefs bir tanedir fakat bunlar bayağı âlemde 

bulunan tüm akıl ve nefsleri kuĢatır durumdadırlar. Ancak bayağı âlemdeki akılların 

toplam sayısı yüce âlemdeki ilk akla eĢittir denilemez, çünkü o bundan çok daha 

kuĢatıcıdır.
151

 Esûlûcyâ‟da akılla nefsin iliĢkisi, ateĢle sıcaklığın iliĢkisine 

benzetilmektedir. Ancak ateĢin sıcaklığı bir Ģeye ulaĢıncaya kadar yayılır, orada 

durur ve ateĢin ısısı azalır fakat küllî aklın nefisle yayılması bu Ģekilde olmaz, o 

kendisinden hiçbirĢey yitirmeksizin etkisini sürdürür. 

 

“Akılda olduğunda nefse aklî nefis diyoruz. Ancak eğer nefis aklî ise o müstefâd 

akıl olduğundan dolayı onun aklı düĢünme ve taĢınma (fikr ve reviyye) olmaksızın 

olmayacaktır. Bunun için nefsin, aklı eksik olduğundan dolayı düĢünür taĢınır; akıl 

ise tıpkı baba ile oğlu arasında olduğu gibi onun tamamlayıcısıdır, öyle ki baba 

oğlunu terbiye eden ve onu tamamlayandır. Dolayısıyla akıl nefsi doğurduğu için 

bizatihi kendisi nefsi tamamlamıĢ olur.”
152

 

 

  Yine akıl, bayağı âleme nefis sebebiyle yönelmesi sonucunda eksilerek 

aĢağıya doğru yönelir, dolayısıyla akıl tabiatta insan, hayvan veya bitki türlerinden 

üzerinde bulunduğu seviye nispetinde bir iĢlev görür. ġüphesiz bu türlerin en üstünü 

                                                        
151

 Es., s. 149. 
152

 Es., s. 109.  



47 

 

olan insanda nutkiyet olarak ortaya çıkacaktır (en-nefsü‟n-nâtıka) ki bu da beĢerî 

akıldan baĢka bir Ģey değildir.
153

  

 el-Hayru‟l-Mahz‟da “aklın bölünmez bir cevher” (el-aklü cevherün lâ 

yetecezzâ) olduğu, dolayısıyla onda cisimde aranan büyüklük, küçüklük, bölünme ve 

hareketin söz konusu olamayacağı ifade edilmektedir. Çünkü her bölünenin ya 

çoklukla, ya büyükle ya da hareketle bölündüğü ve bu durumda olan herhangi bir 

Ģeyin zamana bağlı ve zaman içinde bölünmesinden ötürü de zamana tâbi olduğu öne 

sürülür. Akıl ise sonsuzlukla/dehrle özdeĢ sayıldığından zaman üstüdür, bu nedenle 

de her türlü çokluktan uzaktır. Ġlk aklın cevheri ve fiili bir tek Ģeydir, ayrıca o Ġlk 

Sebep tarafından meydana getirilen ilk Ģey olduğu için bölünme kabul etmez. Bu 

gerçek adı geçen eserde Ģöyle ifade edilmektedir: 

 

“Böylece aklın cevher olduğu, cisim ve büyüklük olmadığı, cismânî hareketin 

herhangi bir türü ile hareket etmediği ortaya çıktı. Bu yüzden açıkladığımız üzere 

akıl zaman üstüdür.”
154

 

 

 Kozmik akılların ilki kabul edilen akıl bir cevherdir ve bu hiyerarĢide her akıl 

kendinden önceki ve sonraki aklı bilir, çünkü altındaki aklın illeti kendisidir 

dolayısıyla sebep sebeplisi olduğu Ģeyi bilir, üstünde bulunanın vesilesiyle varolduğu 

için ve varlık kazanmasına sebep olan Ģey olmasından ötürü onu da bilir. Akıl bu 

anlamda kendi sebebi olarak üstünde bulunandan da sebebi olduğu altında 

bulunandan da farklıdır. Akıl bu bilgiyi cevheri sayesinde elde eder. Bu durumda Ġlk 

Sebep tarafından akla verilenlerin de duyusal cismânî Ģeylerin bilgisinin de akılda 

soyut olarak bulunması kaçınılmaz olur. Buna göre nesnelerin bizatihi kendisi değil 

akılda bulunan sadece sebepleridir. Özetle aklın kendi üstündekileri de altındakileri 

de soyut olarak bildiği ve nesneleri kendi cevheri vasıtasıyla idrak ettiği ve bu 

idrakin de duyusal değil aklî bir idrak olduğu anlaĢılmaktadır.
155

 

 Diğer yandan Yeni Eflâtuncu felsefede tartıĢma gündeminde bulunan bir baĢka 

konu da varlık tek olduğu halde aklî sûretlerin ve nefislerin niçin çoğaldıkları ve 

                                                        
153

 Es., s. 150.  
154

 HM., s.9-10 [6]. 
155

 HM., s.10-11 [7]. 



48 

aralarında derece farklarının niçin bulunduğu hususudur. Ġlk varkılınan Ģey (el-

mübtede'âtü‟l-enniyye) salt akıldır ve ondan önce Tanrı‟dan baĢka varlık sahnesinde 

hiçbir Ģey yoktur. Bu akıl nefsin ve duyunun üstünde ve ötesinde olmak 

durumundadır. Ġlk Sebep (el-Ġllet-i ûla) olan Tanrı dıĢarıda bırakılıcak olursa, akıldan 

daha çok sebepliye sahip olan bir Ģey yoktur. Dolayısıyla akıl varkılınan Ģeylerin en 

üstünüdür ve birlik bakımından da en kuvvetlisidir, çünkü salt olan Bir‟e en yakın 

olan odur. Tanrı‟dan taĢan ilk akıl bir olmakla birlikte özünde çokluk karakteri 

bulunmaktadır. Tanrı‟dan sonra gelen iĢte bu mükemmel olan akıldır, bu mükemmel 

olan aklın altında bulunanlar da akıldır ve fakat mükemmellik bakımından o ilk 

olandan daha eksiktirler. Bir sûretin bayağı âlemde pek çok tikele (Ģahs) izâfetle 

farklılaĢtığı gibi, varkılınan ilk akıl da aklî sûretlere nispet edilerek farklı pekçok 

sûret ortaya çıkmasına neden olmuĢtur. Fakat aklî sûretler/küllîler oluĢ ve bozuluĢa 

tâbi olmayan unsurlar üzerinde farklılaĢırken, bayağı âlemdeki tikeller bozuluĢa tâbi 

olan Ģeylerle farklılaĢırlar. Ġlk akıl sâbit ve bozuluĢa uğramayan sûretlere etki 

ederken, ikincil akıllar bozuluĢa tâbi sûretlere etki etmektedir. Nefislerin durumu da 

akılla aynıdır. Yani onlar da aynı Ģekilde çoklukla iliĢkilidirler. Mükemmel olan 

akıldan sonra gelen nefisler de daha aĢağı düzeyde olmak kaydıyla mükemmeldir. 

Yüce nefisler akıldan aldıklarını bayağı olan nefislere aktarırlar. Yüce nefsin akıldan 

aldığı bu potansiyel güç sâbit ve sürekli olduğu için, onun hareketi de dairesel ve 

kesintisiz bir harekettir.
156

 Bu düĢünceyi Proklos Ģöyle ifade eder: “Her aklın 

sürekliliği ve mevcûdiyeti el-Hayru‟l-Mahz‟dadır ve O Ġlk Sebep‟tir (el-illetü‟l-

ûlâ)”.
157

 Aklın altında bulunanlar ilk akılda bulunan bilgiye sahip olmadıkları için ilk 

aklın birliği onlardan daha kuvvetlidir. O, ilâhi kuvvet vesilesiyle kendi altında 

bulunanları nizama koyup idare etmektedir, çünkü kendisi onların sebebidir ve onları 

kuĢatmaktadır. Tabiat da akıldan aldığı güçle altında bulunanları etki ederek 

yönetmektedir. Nefs ise tabiatın üstünde bulunur ve tabiat oluĢu kuĢatır, böylece 

tabiat oluĢu, nefs tabiatı, akıl nefsi ve dolayısıyla altındaki tüm herĢeyi kuĢatmıĢ olur. 

Sonuç olarak ilk aklı kuĢatan ve onun üstünde bulunan Ġlk Sebep‟in tüm herĢeyden 

üstün olup onları kuĢattığı bu felsefenin temel kurgusudur. Burada vurgulanması 

gereken husus Ġlk Sebep‟in herĢeyi kuĢatması ve onların sebebi olması yanında, aklı 

                                                        
156

 HM., s. 6-8 [4]. 
157

 HM., s. 11 [8] 



49 

 

“aracısız olarak” var kılmıĢ, aklın altında bulunan nefs, tabiat ve oluĢun akıl 

aracılığıyla idare ediliyor olmasıdır. “Tanrısal bilgi (Ġlm-i ilâhî) hiçbir zaman aklın 

ya da nefsin bilgisiyle kıyaslanamaz, çünkü bilgileri var eden O‟dur.” Akıl, nefs ve 

tabiat küllîliğe sahiptir fakat Ġlk Sebep için küllîlik söz konusu değildir “O sadece 

varlıktır (enniyye).”
158

  

 Yine bu felsefede “Her akıl sûretlerle doludur” ilkesi, akılların sahip olduğu 

sûretlerin ona olan yakınlığı nispetinde daha küllî ya da cüzî oldukları anlamına 

gelmektedir. Ġlk akılda sûretler küllî iken ikincil akıllarda bulunanlar cüzîdirler. Yine 

ilk akılda sûretlerin birliği daha kuvvetliyken, ikincil olanlarda daha zayıftır. 

Dolayısıyla Hakîki Salt olan Bir‟e yakın olan akıldaki sûretler nicelik olarak az, 

nitelik yani “birlik” bakımından kuvvetli, ona uzak olandaki sûretler ise nicelik 

olarak çok, birlik bakımından ise zayıftırlar. Onlardan taĢan (inbecese) sûretler de bu 

durumdan etkilenirler, Bir‟e yakın olan akıllardan taĢan sûretler küllî, uzak olan 

akıllardan taĢanlarsa cüzî ve parçalar halindedirler.
159

 

 “Her akıl bilfiil kendi zâtını akleder, bu onun aynı anda hem akleden hem de 

akledilen olması anlamına gelir.”
160

 Bu durumda aklın kendini görmesi ve bunun 

sonucunda da kendi zâtın bilmesi gerekir. Kendi zâtını bilirse kendi altında bulunan 

Ģeyleri de aklî olarak bilir, bu da bütün herĢeyin aklî bir tarzda akılda bulunduğu 

anlamına gelir. Sonuç olarak aklın kendini bilmesi, altında bulunanları da bilmesi 

anlamını içermektedir. 

 “Kendisi için son bulunmayan her kuvvet, kuvvetlerin kuvveti olan ilk sonsuza 

(el-lânihâyetü‟l-ûlâ) bağlıdır.”
161

 Çünkü O, bunu baĢka bir Ģeyden elde etmiĢ 

değildir veya nesnelere kimlik (hüviyyet) veren sâbit bir varlıktan elde etmiĢ değildir. 

Akıl sonu olmamanın da ötesinde ve üstünde bulunur, fakat ondan sonradan 

meydana gelen ikincil hüviyyet sonsuzdur. Sonradan meydana gelenlerin ilki olan 

akıl ile sonradan meydana gelen ikincil olanlar arasındaki mesafe de sonsuzdur. Ġlk 

Sebep‟ten ilk sebepliye yâni akla tüm faziletler inmiĢ daha sonra ise bu faziletler aklî 

ve cismâni diğer sebeplilere akıl aracılığıyla intikal etmiĢtir. Buna göre tek olan her 

                                                        
158

 HM., s.11-12 [8]. 
159

 HM., s. 12-13 [9].  
160

 HM., s. 14-15 [12]. 
161

 HM., s.16 [15]. 



50 

bir kuvvet (el-kuvvetü‟l-vahdâniyye) çoğalan kuvvetlerden (el-kuvvetü‟l-mütekessire) 

daha fazla sonsuzdur. Ġlk sonsuz olan akıl Salt Hakk olan Bir‟e yakındır. Bu nedenle 

Bir‟e yakınlaĢtıkça sonsuzluk daha da artar, uzaklaĢtıkça da azalır. Bir kuvvet 

çoğalmaya baĢladığında birliği bozulur, birliği bozuldukça kendisinde bulunan 

sonsuzluk özelliği azalır ve daha sonra somutlaĢmak bölünebilmek için sonsuzluk 

özelliğini kaybeder.
162

 

 

“Bazı akıllar tanrısal akıl niteliğini taĢır ve ilk illetten taĢan ilk fazîletleri daha çok 

kabul etme yetisine sahiptir. Fakat bazıları da sırf akıldır, bu yüzden onlar ilk akıl 

vasıtasıyla söz konusu fazîletleri kabul etmek durumundadır.”
163

 

 

Aynı Ģekilde bazı nefisler akılla iliĢkilerinden dolayı aklîdir, bazıları ise sadece 

nefistir. Doğal cisimler de böyledir, bazıları nefse sahip olup nefis sayesinde 

etkinliğini gerçekleĢtirir, bazıları ise sadece cisimdir ve nefse sahip değildir. Çünkü 

mevcut düzen tamamiyle ne aklî ne nefsânî ne de tamamiyle cismânîdir. Buna göre 

aklî, nefsî ya da tabiî cisimler hiyerarĢik olarak bir üstündekine yani kendi sebebine -

tam olarak değilse de- bağlıdır. Yani aklın en mükemmel ve yetkin kısmı ilk sebebe, 

nefsin en mükemmel ve yetkin kısmı akla, tabiî cismin en mükemmel ve yetkin 

kısmı ise nefse bağlıdır. Bu durum tüm aklî hiyararĢi için de böyledir.  

 “Ġlâhî akılların tamamı nesneleri aklî olarak bilir ve onları ilâhî olarak tanzim 

eder.”
164

 Aklın özelliği bilmedir, düzenleyip ortaya koyan ise Tanrı‟dır, çünkü o 

iyilikleri (hayrât) varlığa verendir. Akıl ilk varolan Ģey olmasından dolayı Tanrı‟ya 

en çok benzeyendir, bu yüzden altında bulunanları tanzim edebilmektedir. Tanrı ise 

varlığa iyiliği verdiğinden akıl yukarıdan aldığı bu hayr sayesinde kendi altında 

bulunanlara bilgi/ilim vermekte ve onları tanzim edebilmektedir. Ancak bu tanzim 

etme gücü ve yetkisi Tanrı‟nınkiyle kesinlikle kıyaslanamaz, çünkü “düzen”in ve 

“düzenleme”nin bizatihi kendilerini Tanrı var kılmıĢ ve akla da ondan bir kısmını 

cömertliği vesilesiyle bahĢetmiĢtir. Bütün bunlardan sonra bayağı âlemdekilerin 

mükemmel bir aklın tanzim ediĢini değil, bizatihi aklı da var kılan daha üstün bir güç 

                                                        
162

 HM., s.18 [16]. 
163

 HM., s.19 [18]. 
164

 HM., s.23 [22]. 



51 

 

ve yetki sahibinin kendisini arzuladıklarını/ona âĢık olduklarını söylemek Ģüphe 

götürmez bir hakikat olarak görünmektedir. 
165

 

 Risâle fî ilmi‟l ilâhî‟de tabiî ve yapay varlıkların özellikleri üzerinde durularak, 

aralarındaki farkın nereden kaynaklandığı tartıĢılır. Buna göre varlıkta görünen 

herĢey madde (unsur) formdan oluĢmuĢtur. Böylece insan cisim ve ruhtan, cisimse 

dört unsurdan, dolayısıyla da görülen her Ģey bir madde („unsur) ve formdan (sûret) 

oluĢmuĢtur. Ayrıca nefsin basit mi yoksa mürekkep mi olduğu sorugulanırken 

“Madde (heyûlâ) unsurlardır (ustukussât) ve sûret ise ondaki potansiyel akıldır (ve 

emmâ es-sûretü fe‟l-aklü ellezî fîhâ)” denilmektedir.
166

 Sûretleri yapan bir “fâil” ve 

onları taĢıyan bir “taĢıyıcı” (hâmil) vardır, iĢte bu hâmil heyûlâdır. Nefsin bedenlere 

çeĢitli sûretler kazandırmasında olduğu gibi akıl da nefse sûret kazandırmaktadır. 

Tanrı akla tüm sûretlerin potansiyel hâlini yerleĢtirmiĢtir. “Aklın nefiste 

Ģekillendirdiği sûret gerçek sûrettir (hiye sûretü hakk), nefsin bedende Ģekillendirdiği 

sûret ise sembol (misâl) ve prototiptir (esnâm).”
167

 

 Akıl herĢeyi kendinde barındırır, fakat bu onların birbirlerine karıĢtıkları 

anlamına gelmez. Bu durum tıpkı nefiste pekçok bilginin aynı zamanda bulunması ve 

birbirine karıĢmaması gibidir. Ancak akıl bir tek Ģeyi kuĢatırken, Küllî akıl (el-

aklü‟l-küllî) ise tüm herĢeyi kuĢatmaktadır. Duyu bilgileri nefs-i nâtıka tarafından, 

aklî bilgiler ise akıl vasıtasıyla yine nefs-i nâtıkaca bilinir. Akledilen ile akleden 

akılda bulunur, dolayısıyla onun bir Ģeyi bilmesinde bir hareketin ortaya çıkması söz 

konusu değildir. Akıl bir Ģeyi bilmek için araĢtırıp soruĢturma ihtiyacı hissetmez 

“Çünkü Ģeylerin hepsi kazanılmadan (leyset fîhi müstefâde) onda bulunur (...) Ġlk akıl 

(el-aklü‟l-evvel) kendisiyle vardır ve O‟nda Ģeyler tümüyle biraradadır.”
168

  

  Her bilen kimse (âlim) kendi dıĢındaki Ģeyleri bilip kendisini bilmiyorsa 

gerçek bir bilen (âlimü‟l-hakk) değildir. Mürekkep olan baĢkalarını bilmekle birlikte 

kendini bilmez. O halde mürekkep olan Ģeyler gerçek anlamda bilen değildirler. 

Duyu, vehim ve fikir kendi dıĢındakileri bilmekle beraber aklı tam anlamıyla 

bilemezler, akıl ise onları bilir. Nefsin duyusal kısmı sadece kendi dıĢındaki Ģeyleri 

                                                        
165

 HM. s.23 [22]. 
166

 ĠĠ., s.167-168. 
167

 ĠĠ., s.168.  
168

 ĠĠ., s.169. Enn. V. 4.2. 



52 

bilirken onun düĢünen kısmı (en-nefsü‟l-fikrî) ise duyunun vehime aktardıklarından 

bir seçimde bulunarak onları ya birleĢtirir ya da ayırır; ayrıca bu kısım aklın ona 

verdiklerini de bilebilmektedir. “Bizdeki duyu hizmetçi, akıl ise kral 

pozisyonundadır”
169

 Dolayısıyla bu dualist yapıda insanın duyulardan gelen istek ve 

arzuya boyun eğerse hizmetçi konumuna düĢme ihtimalinin yanında, aklın gösterdiği 

doğrultuda hareket ederse kral olma imkânı da vardır. Duyu akla eriĢemez, akıl 

duyuya nefis aracılığıyla ulaĢır, düĢünce (fikir) ise kendisinin nefsin bir fonksiyonu 

olduğunu bilir. DüĢünceden çok daha üstün olan akıl, kendini bilir ve kendi 

dıĢındakilerin bilgisine ihtiyaç duymaz. Aklın ilk aklettiği kendisi olduğu için ilk 

akledilen de akıl olur, böylece ilk akledilen (el-mâ„kûlü‟l-evvel), ilk cevher (el-

cevherü‟l-evvel) ve aklın aynı Ģey olduğu söylenir. Ayrıca bu akıl hakîki akıl (el-

aklü‟l-hak) olduğundan ondan meydana gelen akledilenler ve varlıklar da hakîki 

akledilenler yani varlık olurlar ve sonuçta bunların hakîki prensipler (el-evâilü‟l-hak) 

olduğu söylenir.
170

 

 Sükûn (hareketsizlik durumu) akıl için kullanılması dıĢında baĢka hiçbir Ģeyde 

tam olarak yerini bulmuĢ sayılmaz. Aklın sâkin oluĢu ise onun akletmeden 

uzaklaĢması ya da bilkuvve durumunda bulunması anlamına gelmez, bilakis onun 

durumu bilfiil olarak bir iĢ yapanın diğer fiillerden uzak olmasındaki gibidir. Böylece 

akıl bizatihi kendisini temâĢa ederek fiilini gerçekleĢtirir. “HerĢey aklın ve aklın 

etkilerinin (âsâr) fiilidir ve akıl, aklın fonksiyonlarına benzer.” Dolayısıyla akla 

yakın olan daha fazla benzerlik gösterirken ondan uzaklaĢtıkça ona olan benzerliği 

azalır.
171

 Aklın kendisini görme durumu da bu bayağı âlemde vuku bulan nitelik, 

nicelik ve sûret kazanmadan önce yani cisimsel dünya öncesinde gerçekleĢtiğinden 

dolayı buradakinden farklıdır. O yüce âlemdeki akledilir olanlar saydığımız 

niteliklerden uzak, hakîki akledilirdir dolayısıyla orada akıl, akleden ve akledilen bir 

tek Ģeydir. “Ġlk fiil ve ilk ıĢık (nûr) akılda bulunur, o ilk olarak kendini aydınlatır, 

onun bizatihi kendisi hem aydınlatan hem de aydınlanandır(...)”
172

 

 Akıl, Yüce bilgiyi/Tanrıyı (ilmü„l-âlî) bilmek isteğinde kendini ona sunar, 

sonra onda çokluk meydana gelir. Onu kavramak için dolaĢır durur, düĢündükçe de 

                                                        
169

 ĠĠ., s.171.  
170

 ĠĠ., s.171-172.  
171

 ĠĠ., s.172-173. 
172

 ĠĠ., s.173.  



53 

 

çoğalmaya baĢlar. Akıl Ġlk Sebep‟in bilgisini elde etmek için ona yöneldiğinde ve 

onun bilgisini elde edip sükûna ulaĢtığında akıl çoğalır, fakat bilgiyi ona veren 

mâĢuk'ta artma ve eksilme olmaz. Burada paylaĢılıp da eksilmeyen tek Ģey olan 

bilginin, Tanrı ile akıl arasında nasıl bir iliĢki oluĢturduğu açıkça görülmektedir. 

“Akıl ile onun fiili arasında irade bulunur ve bu onun önce dileyip sonra 

gerçekleĢtirmesi anlamına gelir, çünkü o varolmasından (enniyye) dolayı değil, akıl 

olması sebebiyle fiilini gerçekleĢtirir.”
173

 Akıl bilen ve bu sebeple de irade eden 

olduğundan onda kaçınılmaz olarak çokluk bulunur. Ġlk fâil olan Tanrı ise yukarıda 

söylendiği üzere irade etmeksizin Ģeyleri meydana getirmiĢtir.  

 Risâlenin ilerleyen bölümlerinde akledilenlerin (ma„kûlât) üç kısım olduğu 

ileri sürülmektedir. Birincisi hakîki ma„kûldür ki bu bizatihi Bir‟dir, o hiçbir Ģeyi 

akletmeyi istemediği halde herĢey O‟nu bilmek ister ve o aklı meydana getirendir. 

Burada “akletmenin” Bir‟e nispetle “süflî” bir amel olduğu söylenebilir. Ġkinci 

ma„kûl akıldır, fakat o kendi bilgisine sahip olması bakımından aynı zamanda 

âkildir ve kendisinin altında bulunanlar bakımından da ma„kûldür. Üçüncü ma„kûl 

heyûlânî hissî sûrettir ki o zâtı bakımından değil araz olarak akledilendir, çünkü 

mantık açısından bu sûreti taĢıyandan (hâmil) ayıran akıl olduğu için bizatihi 

akledilen değil bi‟l-araz akledilen olarak nitelenir. Burada ikinci ma„kûl olarak 

isimlendirilen aklın, birinci ma„kûl olan Bir‟i nasıl aklettiği düĢünülecek olursa, 

aklın Bir‟i akletmesi ve Bir‟in akledilmesindeki iliĢki diğer akılların herhangi bir 

Ģeyi akletmesinde olduğu gibi değildir. Çünkü bu ulvî akıl diğer akıllardan farklı 

olarak daimî bir sükûn (bi sükûnin dâim) ile Bir‟i algılar.
174

 

 Bilindiği üzere felsefî okulların tümünde kabul edilen apriorik önermeler 

sistemi kurmak ve inĢâ etmek bakımıdan büyük bir önem arzetmektedir. Burada “Ġlk 

Akledenin sâkin ve sâbit bir durumdayken aklettiği” ilkesinden kalkarak ondan ilk 

cevherin yani aklın çıktığı, bu ilk cevher vasıtasıyla da diğer cevherlerin ortaya 

çıktığı savunulmaktadır. Ġlk cevherin Bir‟le olan iliĢkisi bir hareket sonucunda 

oluĢmadığı için “zorunlu”dur. “Ġlk Fâil bulunduğu hâl üzere sâkin, kâim ve 

mükemmel olarak kalır(...).” Bu Ġlk Fâil için sürekli olarak Bir ifadesi kullanılsa da 

                                                        
173

 ĠĠ., s. 174, Enn. V.4.2. 
174

 ĠĠ., s. 179. 



54 

bu birlik sair Ģeyler için kullanılan birlikle ortak değildir. Çünkü onun herhangi bir 

Ģeyle kıyası kâbil değildir. Bir tüm sayılarda bir birim olarak mevcuttur, mesela üç 

sayısı üç tane birin toplamıdır. Ancak bir, bütün sayılarda bulunmakla birlikte 

onlardan farklıdır, bu durum birin pek çok Ģeye nispet edilmesiyle birlikte onların 

birbirlerinden farklı olmaları gibidir. Bir‟e nispet edilen sayılardan ona yakın olanda 

gücü ve etkisi daha belirginken, birden uzaklaĢtıkça onun etkisi ve gücü azalır.
175

  

 Akıl, Bir aracılığıyla tek tek Ģeylerin bilgisine sahip olmaktadır. Bir‟in 

bilgisine ulaĢmak istediğinde ise ancak çok az Ģeyi bilebilir, O‟nun birtakım 

niteliklerine ulaĢsa da bütünüyle kuĢatacak Ģekilde bilemez, hal böyle olunca O‟na 

her adım atıĢında ve hakkında bir Ģeyleri bildiğini sandığında bilakis O‟ndan daha da 

uzaklaĢır, çünkü Bir/Tanrı aklın O‟na yükleyebileceği her sıfattan daha üstün, 

algılandığı düĢünülen her isimden daha mükemmeldir. O, “Basitlerin basiti ve 

ilklerin ilkidir, çünkü O bütün Ģeylerin baĢlangıcı ve onları varedendir.”
176

 Böylece 

el-Ġlmü‟l-Ġlâhî isimli risâlede Tanrı tasvirinin ardından O‟nun bilgisini elde etme 

konusunda sensüalistler (ashâbü‟l-hiss) sert bir Ģekilde eleĢtirilmiĢ, dıĢ dünyada 

varolanların (tahte‟l-„âyân) hakîki anlamda varolduklarını iddia etmek uykuda geçen 

bir hayatta rüyada gördüklerini gerçek sanmakla eĢdeğer olduğu zikredilmiĢtir. 

Dolayısıyla bu durumda gördüğüne inanan ve görünmeyeni inkâr eden kimsenin 

rüyâda olduğu rahatlıkla söylenebilir. Ġnsanın duyularıyla bilme isteği ancak ikincil 

bir istektir, birincil istek ise duyu ötesinde ve daha yüce bir bilme tarzıdır. Bu Ģekilde 

bilgi kırıntısı elde edense artık baĢka hiçbir Ģeyi arzu etmez, çünkü gerçek gayeye 

ulaĢmıĢ olur. Tanrı “güzellikle (hüsn) nitelenir ancak Ġyi (hayr) güzellikten önce 

gelir” bu öncelik hakîkat cihetindendir, çünkü illet olma bakımından Ġyi herĢeyin 

kaynağıdır, dolayısıyla iyi de ondan sonra gelir. “Her kim Tanrı‟yı nitelemek isterse, 

O‟ndan bütün sıfatları uzaklaĢtırsın ve O‟nu sadece iyi ile nitelesin.”
177

 O halde tüm 

sıfatların kaynağı “Ġyi”dir. 

 

 

 

                                                        
175

 ĠĠ., s.180.  
176

 ĠĠ., s.182. Enn. V.5.4. 
177

 ĠĠ., s. 183. 



55 

 

1.2.3.4. NEFS VE ĠġLEVĠ 

 BaĢlangıçtan beri insanoğlu bedeninden baĢka ve ondan farklı bir öze sahip 

olduğunun farkındadır. Dinlerde ve çoğu felsefî doktrinlerde bunun tanrısal bir öz 

olduğu ve bu yüzden de hem biyoloji, fizyonomi ve psikolojinin temelini 

oluĢturduğu hem de hareket (değiĢim) ve düĢüncenin esasını teĢkil ettiği kabul 

edilmektedir. Konuyla ilgili antik dönemde Eflâtun‟un Timaios ve Phaidon adlı 

diyalogları baĢta olmak üzere çeĢitli eserlerinde ve Aristo‟nın De Anima‟sındaki nefs 

(ruh) telakkilerinin sonraki felsefî doktrinlere bir Ģekilde tesir ettiği felsefe 

tarihçilerince belirtilmektedir. Bu konudaki birikimin Yeni Eflâtuncu felsefeye 

büyük ölçüde yansıdığı hatta Tanrı ve akıl kavramlarından daha geniĢ bir yer tuttuğu 

söylenebilir. ġöyle ki Esûlûcyâ‟nın baĢından itibaren sonuna kadar nefs problemi 

üzerinde sıklıkla durulduğunu ve her vesileyle gönderme yapıldığını görmekteyiz. 

Mesela Tanrı ile âlem arasında bulunan iki temel özden biri akıl diğer ise nefistir, Ģu 

var ki aklın yönü yukarıya/tanrısal âleme, nefsin yönü ise aĢağıya yani fizîkî 

dünyaya/tabiata dönüktür. Tanrı‟nın akıl vasıtasıyla çokluğu oluĢturmasında ve 

çokluğun nihaî olarak tekrar yukarı dönüĢ sürecinde bulunmasında nefsin rolü bir 

asansöre benzetilebilir. Yukarıdan gelen bütünün zeminde dağılmasını ve dağılan 

çokluğun yine aynı Ģekilde yukarıya bir bütün olarak ulaĢmasını gerçekleĢtiren 

nefistir. Böylece nefse ulvî âlemle süflî âlem arasında iliĢki kurma, aracı olma iĢlevi 

yüklenmiĢ olmaktadır.  

 Daha önce bahsedildiği üzere Tanrı‟nın varlığını kanıtlamaya yönelik bir 

argüman öne sürmeme durumu aslında yüce âlemin tamamı için dolayısıyla nefs için 

de geçerlidir. Esûlûcyâ‟da ilk bölüme baĢlanırken bu durum ifade edilmiĢ, nefsin 

maddî bir yapıya sahip olmadığı, ölmediği, bozulmadığı açık-seçik bir Ģekilde ortada 

olması sebebiyle onun bu bayağı âlemle yani çoklukla olan iliĢkisinin araĢtırılacağı 

belirtilmiĢtir.
178

 Yüce âlemde bulunan tümeller sabit ve hareketsiz bir Ģekilde orada 

bulunur, bulundukları mekân dıĢında yönelecekleri ve gitme iĢtiyakı duyacakları 

baĢka bir mekân yoktur. Akıl dıĢındaki tüm küllî cevherler ve bunların arasında yer 

alan nefis de istek/arzu/iĢtiyâk yetilerine sahiptir. Nefis bazen küllî bazense cüzî bir 

arzu duyar; küllî bir Ģevk duyarsa kendisinden yukarıda bulunanları, cüzî bir arzu 

                                                        
178

 Es., s. 18.  



56 

duyduğunda da kendisinden aĢağıdakileri tasavvur eder ve ona doğru meyleder. 

Fakat hiçbir zaman maddî varlığın bir parçası veya bir fonksiyonu olmayıp bağımsız 

bir cevherdir, Ģöyle ki: “Nefs cüzî Ģeylerde yer aldığında onların içinde kuĢatılmıĢ 

olarak bulunmaz, yani cismin içerisinde mahsur kalmıĢ gibi değildir aksine onun 

içinde yer alır fakat ondan bağımsızdır.”
179

 

 Her cisim nitelik ve niceliğe sahiptir, cismin niceliksiz olması mümkün 

değildir. Eğer bir cismin niceliksiz olması mümkünse, niteliksiz olması zorunludur. 

DıĢ dünyada nicelikler (1, 2, 3 vb.) ve nitelikler (kırmızı, büyük vb.) tek baĢlarına yer 

almazlar. “Kırmızı bir elma”, “BeĢ büyük bina” örneklerinde olduğu gibi cisim 

niceliğin altında yer alır, nitelik niceliğin altında yer almaz. Yani “kalem” 

dediğimizde aslında onun hem “birliğine” ve hem de “varlığına” iĢaret etmiĢ oluruz. 

Ama hiçbir niteliğini ifade etmek durumunda değiliz. Dolayısıyla küllî nefs ve akıl 

için bu durum geçerlidir. 

 Esûlûcyâ‟da nefsin ölümsüz olduğu Ģu Ģekilde dile getirilir: 

 

“GeçmiĢlerimizin ruhuna dua ediyoruz, onlar için dua ediyoruz, bazen onlardan 

yardım talep ediyoruz, bazı tapınaklara onların adını veriyoruz. Bütün bunlar aslında 

onların mânen/rûhen yani nefisleri itibariyle yaĢadıklarını düĢünmemizin birer 

sonucudur. Dolayısıyla nefisler bu âlemden öteki âleme geçtiğinde ölmezler ve yok 

olmazlar, çünkü nefis yok olmayan ve dâima hayat sahibi olan bir canlılığa 

sahiptir.”
180

 

 

 Nefisler de akıl ve diğer yüce âlemin unsurları gibi ölümsüzdürler, Bir‟in 

kendisine yönelir ve ona dönerler ancak tabiat ve oradaki varolanlar, doğrudan 

Sebepsiz Sebep olan Tanrı tarafından değil, nefis aracılığıyla aklın sonucu olarak 

bulunduklarından yok olup giderler.
181

 

 Nefis kendisinin maddede (beden) bulunduğunu akıl vasıtasıyla bilir ve nefis 

maddî âleme iliĢkin tasavvurunu akıl yardımıyla sağlamaktadır. Ġlk olan Bir hakîki 

                                                        
179

 Es., s. 19.  
180

 Es., s. 21; Enn. IV.7. Bu husus içinde bulunduğumuz gelenek açısında da böyle algılanmıĢtır. 

Örneğin Yunus Emre bu durumu Ģöyle açıklar:  

Ölür ise ten ölür  

Canlar ölesi değil. 

Ayrıca tekke edebiyatında çokça zikredilen bir baĢka dörtlük de bunu teyit etmektedir.  

Ruh ĢemĢir-i Hudâ‟dır, ten gılâf olmuĢ ona,  

Dahi âlâ kâr ider bir tiğ kim uryân ola. 
181

 Es., s. 138. 



57 

 

sebep, hakîki nur ve iyi ise, ondan meydana gelen sebepli de hakîki sebepli, hakîki 

nûr alma imkânına sahip olan bir Ģey olmalıdır. Bu durumda Tanrı‟nın tek baĢına 

bulunması ve onu meydana getirmesi gereklidir. Benzeri durum aklın nefsi, nefsin de 

bayağı âlemi meydana getirmesi için geçerlidir. Nefis, etkilerini kabul eden bu 

bayağı âleme “gücü ve kuvvetindeki cömertlik (doğurganlık) görülsün” diye 

düĢmüĢtür.
182

 Tanrısal âlemden düĢüp süflî âlemde tanıĢtığı ilk maddî varlık 

heyûlâdır, dolayısıyla nefsin taĢıdığı iyiliğe mazhar olan da o olmalıdır. Böylece 

Ģekilsiz, biçimsiz ve gayrı maddî bir güç olan heyûlâ nefsi kabul etmekle güç 

halinden fiil haline geçip somutlaĢmaktadır. Plotinos der ki: “Burada iyilikten (hayr) 

kastım ilk sûrettir (form)”. Duyulur âlemde bulunan herĢey nefisten gelen bu 

iyilikten kendi kabiliyeti ölçüsünde bir pay almaktadır.
183

 Buna bağlı olarak fizik 

dünyadaki doğal varlıkların açılımı Esûlûcyâ‟da Ģu Ģekilde anlatılmakdır: 

 

“Deriz ki: Heyûlâ nefisten sûreti kabul ettiğinde tabiat meydana geldi ve sonra 

tabiatı tasavvur edince zorunlu olarak oluĢa (kevn) dönüĢtürmeye baĢladı. Tabiat 

oluĢa dönüĢmeye baĢladığında orada yüce sebepler (el-„ilelü‟l-„âliye) ve nefse 

iliĢkin kuvvetler var kılınır. Sonra oluĢun ilkesinde ve tabiatta aklın fiili bulunur. 

Dolayısıyla oluĢ tasavvur edilen aklî sebeplerin sonuncusu, oluĢa gelenlerin 

(mükevvine) ise ilkidir.”
184

 

 

Buradan hareketle nefsin tabiata niçin bulaĢtığı ve varlık hiyerarĢisinde yukarından 

aĢağıya iniĢ sırasının Tanrı, akıl, nefis, heyûla, tabiat ve oluĢ Ģeklinde gerçekleĢtiği 

rahatlıkla söylenebilir. 

 Nefsin bedende bulunmasına gelince bu durum bir mekânda yer eden bir 

cismin durumu gibi değildir. Öncelikle mekân ancak cismâni bir Ģeyi kuĢatır, nefis 

cisim değildir, dolayısıyla onun bir mekânla kuĢatılması ve beden kabının içine 

doldurulmuĢ bir Ģey olması söz konusu olamaz. Nefis fonksiyonlarıyla ve 

kuvveleriyle bedenin içinde bulunur, tıpkı elektrik enerjisinin bir âlette bulunması 

gibi. Cismin tamamı bulunduğu mekânın tamamında yer almaz, her bir parçası baĢka 

bir konumda baĢka bir özellikle bulunur, ancak nefsin bedendeki hâli fizyolojik 

                                                        
182

 Es., s. 85; Enn. IV.8.1. 
183

 Es., s. 86; Enn. IV.3.19-20.  
184

 Es., s. 86-87.  



58 

olarak bir DNA‟nın bedendeki durumu gibidir, nefsin tüm özellikleri bedenin her 

hücresinde bulunur. 

 

“(...) nefse gelince onun bir parçasının bulunduğu yerde tamamı yer alır. Nefis 

mekânı kuĢatır ama mekân onu kuĢatamaz çünkü nefis mekânın illetidir (illetün 

lehû) ve mâlul illetini kuĢatamaz, aksine illet mâlûlünü kuĢatır.”
185

 

 

 Plotinos mekânı cismin en dıĢ yüzeyi Ģeklinde tanımlarken onun Aristocu 

gelenekten hayli uzak düĢtüğünü görmekteyiz. Zira Aristo‟ya göre mekân, kuĢatan 

cismin iç yüzeyi ile kuĢatılan cismin dıĢ yüzeyi arasında hayâlî yani tamamen gayrı 

maddî bir Ģeydir. Ayrıca Plotinos‟a göre o mekânda bulunan cisme hareketi veren 

mekândır. Ancak bu durum nefis-beden iliĢkisinde geçerli değildir, yani nefse 

hareketi veren beden değil, bedenin hareketinin illeti nefstir. Ayrıca mekânda 

temekkün eden Ģey mekânla birlikte kâimdir, yani mekân varsa vardır, mekân yoksa 

ortadan kalkar. Fakat biz nefis-beden iliĢkisinde bu durumun tam tersini görüyoruz: 

Nefis bedendeyken kısmen bilinirken, beden ortadan kalkınca daha yalın ve saf bir 

Ģekilde bulunduğundan ayrıntılarıyla bilinir.
186

 Ayrıca “Nefsin bedende bulunması 

parçanın bütünde (küll) bulunması gibi değildir. Çünkü nefis bedenin bir parçası 

(cüz) değildir.”
187

 Aynı Ģekilde beden de nefsin bir parçası değildir. Madde-form 

iliĢkisinde madde bozulmadığı sürece form onda kalır. Buna karĢılık nefis-beden 

iliĢkisinde durum böyle değildir, zira beden bozulmasa da nefis onda kalmaya devam 

etmez: 

 

“Beden bozulmaksızın nefis ondan ayrılır. Madde sûretten önce, beden [de] nefisten 

önce değildir. Böylece sûreti heyûlâda var kılan nefsin bizatihi kendisidir. Çünkü 

nefis heyûlâyı tasavvur eder ve heyûlâ vücûd bulur.”
188

 

 

Bütün bunların yanısıra nefsin bir mekânda bulunmadığı ifade edildikten sonra 

belirtilmesi gereken bir husus daha vardır: Bu da nefsin icraatını ve iĢlevini 

                                                        
185

 Es., s. 42 ve 128.  
186

 Es., s. 43.  
187

 Es., s. 44; Enn. IV.3.19-20. 
188

 Es., s. 44. 



59 

 

göstermesi için gerekli olan bir mekâna ihtiyacı olmadığıdır. Zira nefsin etkisi fiilini 

gösterdiği yerin/organın özelliği nispetinde farklılık gösterir.
189

  

 Nefsin bölünüp bölünmemesi konusuna gelirsek, nefis bizatihi değil arazlar 

aracılığıyla bölünür, dolayısıyla nefis için araz durumunda olan cisim bölünürse nefis 

de bölünmüĢ demektir. Bu durum bedendeki nefis için düĢünen, hayvânî, Ģehevî 

tarafların farklı olduklarını ifade etmememizde olduğu gibidir. Ancak nefsin bizatihi 

kendisi kesinlikle bölünmez: 

 

“Nefis bölünmez dediğimizde bunu bizzat ilk akla gelen anlamıyla söyleriz; Nefis 

bölünür dediğimizde ise arazî olanı kastederek söyleriz. Çünkü nefis ancak 

cisimlerde olduğu sürece bölünebilir (mütecezzie) olarak nitelenir”
190

 

 

Dolayısıyla nefis sadece cisimle birlikteyken bölünür, bedenin tüm parçalarında 

nefsin bulunmasıyla kastedilen de budur. 

 Yukarıda anlatılanlardan anlaĢıldığı üzere nefis cisim değildir. Ġki cisim 

birleĢtiğinde ikisinin de eski halinden daha büyük bir mekâna ihtiyaç duyduğu, 

ayrıldıklarında ise bu mekândan daha küçük bir yer kapladıkları herkes tarafından 

kabul edilen bir hakikattir. Ancak bu durum nefis-beden birleĢmesinde 

gözlenmemektedir. Nefis bedene girdiğinde beden eski mekânından daha büyük bir 

mekâna ihtiyaç duymadığı gibi onun bedenden ayrılmasıyla da daha küçük bir 

mekâna ihtiyaç duymak bir yana ilginç bir Ģekilde biraz daha büyür ve muvakkat bir 

süre için ĢiĢer. ĠĢte bu durum bize nefsin cisim olmadığını bir kere daha 

göstermektedir.
191

 

 Nefsin basit mi yoksa mürekkep mi olduğuna dair tartıĢma Esûlûcyâ‟da ele 

alınan bir baĢka konudur. Ġlkçağın meĢhur hekimi Galen‟den itibaren nefsin latîf bir 

cisim olduğuna dair görüĢ, Hellenistik dönemde olduğu gibi Ġslâm ve Latin 

Ortaçağ‟ına da bir Ģekilde yansımıĢtır. Cismin en az iki Ģeyin birleĢmesinden 

mürekkep olması gerekir ve bu iki Ģeyden birinin canlılık katan kısım olması icap 

eder. Bu durumun nefis için söz konusu edilmesi düĢünülemez, ayrıca onun basit 

                                                        
189

 Es., s. 41; Enn. IV.3.19-20 
190

 Es., s. 39; Enn. IV.7.4. 
191

 Es., s. 48; Enn. IV.7.8. 



60 

olduğu kabul edilen dört unsurdan mürekkep olması da düĢünülemez, çünkü “bunlar 

nefis sahibi değildir.” 
192

 O halde nefis cisim türlerinden hiçbiri değildir. Bu noktada 

Plotinos maddî kâinatta var olmayı ve varlığı sürdürmeyi nefsin iĢlevine 

bağlamaktadır. Ona göre basit olsun mürekkep olsun nefsânî bir güce (el-kuvvetü‟n-

nefsâniyye) sahip olmayan hiçbir Ģey sürekliliğini koruyamaz. Çünkü cisim oluĢ 

sürecinde varolur ve süreksizdir, eğer evrenin de bir nefsi olmasaydı o da yok olup 

giderdi. Bütün cisimler cisim olmak bakımından tek bir heyûlâdan kaynaklanır ve 

yine onun içinde parçalanarak kaybolurlar. Nefis cisimse onun da bu heyûlâya geri 

dönmesi ve yok olması gerekir, ayrıca oluĢ ortadan kalkacağı için evrenin de buna 

bağlı olarak ortadan kalkması gerekir ki bu imkânsızdır, Ģimdi sözü filozofa 

bırakalım: 

 

“Eğer nefis herhangi bir cisim olursa ve bütün cisimler bozuluĢa tâbi akıĢkan bir 

gerçeklik olursa nefsin dönüĢmesi, bozulması ve bölünmesi de kaçınılmaz olur. 

Böylece bütün âlem bozuluĢa tâbi gerçeklik olur ve bu defalarca açıkladığımız gibi 

imkânsız bir Ģeydir.”
193

 

 

 Nefsin latîf bir cisim olmasına tekrar dönecek olursak bilinmelidir ki “Bütün 

cisimler ağır olsun veya hava ve rüzgâr gibi latîf olsun, akıĢkandır.”
194

 Havadan 

daha latîf olan bir cisim de yoktur. Nefis ağır ya da hafif tüm cisimlerden daha 

kıymetli, faziletli ve Ģereflidir. Ağır ya da latîf tüm cisimlerin teklikleri (vahdâniyye) 

ve birleĢmelerinin (ittisâl) sebebi nefstir, aksi halde cisimler birliğini ve özelliğini 

koruyamaz ve dağılıp giderlerdi. Çünkü dağılma ve parçalanma cismin niteliğidir. 

Bu niteliğe sahip bir cismin kendi varlığının ilkesi, ayakta kalmasının ve birliğini 

muhafaza etmesinin sebebinin yine kendisi olması imkânsızdır. Hava da cisim olmak 

bakımından bu eksikliği kendinde barındırır dolayısıyla kendisi açıklanmaya 

muhtaçken cisimlerin birliğini sağlayan bir ilke olması da mümkün değildir. Bu 

yaklaĢım metinde Ģöyle ifade edilmektedir: 

 

                                                        
192

 Es., s. 122-123. 
193

 Es., s. 126.  
194

 Es., s. 127.  



61 

 

“Bu âlem Ģans ve tesadüfle hareket etmez, aksine kararlı (hazm) ve düzenli olma 

amacıyla aklî ve nefsânî bir logosla (kelime) hareket eder. Eğer bu böyleyse, aklî 

nefs (en-nefsü‟l-akliyye) bu âlemin kurucusudur; cismânî Ģeyler ise ancak onun bir 

parçası hükmündedir, ve yine aklî nefis, bu nefis kendilerinde olduğu sürece sâbit ve 

bâki kalacak olan canlıların cisimlerini gerekli kıldığı gibi bu âlemin içinde 

bulunduğu Ģekli de gerekli kılar.”
195

 

 

 Böylece evren nefisle birlikteyken dirliğini korur ve ayakta kalır, ondan 

ayrıldığında da yok olur gider. Bu durum bizi “Ģeylerin bütün cisimlerden önce basit, 

mürekkep ve nefis olması gerektiğini bilmeye zorlar.”
196

 Bu cümle gerçekten 

dikkatleri üzerinde toplamaktadır, çünkü Ģimdiye değin cisimler basit ve mürekkep 

olarak iki kısımda ele alınarak, nefis basit cisimler arasında görülürken burada 

üçüncü bir kategori olarak ayrı bir konuma yerleĢtirilmekte ve nefis basit ve 

mürekkep olma dıĢında üçüncü bir boyut olarak kabul edilmektedir. Bu konuda 

Plotinos düĢünce tarihine göndermede bulunurak nefis cevherini farklı 

yorumlayanların görüĢünü eleĢtirmektedir. ġöyle ki “latîf” olarak nitelenmesinden 

ötürü nefis ya ateĢ ya da hava Ģeklinde tanımlanmıĢtır. Bazı filozoflar tanımları 

gereği nefis için bir mekân belirlemek zorundaydırlar. Oysa cisimler nefsin mekânı 

değil, nefis cisimlerin mekânıdır.
197

 Onun bilinen bir cisim olarak nitelenmesi ise 

mümkün değildir:  

 

“Onlar nefsi soruĢturdular ve onun cisim olduğunu söylediler, sonra kendisinden 

kaçamadıkları bazı sorularla karĢılaĢtılar ve onun bilinen cisimlerden (el-ecrâmü‟l-

ma„rûfe) olduğunu tespit edemediler, o zaman üzerinde sıkça söz ettikleri ve 

tekrarladıkları bilinmeyen bir Ģeye sığındılar; bu sebeple de onu bu bilinen 

cisimlerin dıĢında bir cisim olduğunu söylemek zorunda kaldılar; ancak onlar cismin 

faal kuvveler olması iddasıyla onu ruh olarak isimlendirdiler. Bizse onların bu 

görüĢüne karĢı çıkıyoruz ve diyoruz ki: Biz nefislere sahip olmayan pek çok ruh 

gördük.”
198

 

 

 Konunun burasında filozof form kavramı üzerinde durmakta ve formun bir 

yüklem olduğunu savunmaktadır. Hatırlanacağı gibi Aristo felsefesinde form yüklem 

                                                        
195

 Es., s. 127.  
196

 Es., s. 127.  
197

 Es., s. 128, 138.  
198

 Es., s. 128.  



62 

değil cevherdir. Ploitnus‟a göre ise Ģekil yüklemdir (inne‟l-hey‟ete mahmûletün) ve 

Ģeklin bir heyûlası yoktur (ve kânet el-hey‟etü lâ heyûlâ lehâ). Çünkü yüklem 

yüklenen Ģeylerin bir parçasıdır. Her cisim sahip olduğu niteliğin etkisini nitelediği 

Ģeyde gösterir, sıcak, soğuk, siyah, beyaz gibi. Bu niteliklerin herbiri kendi 

fonksiyonunu icra eder ve bir baĢkasına karıĢmaz. Siyah soğuk demir bir çubuğun, 

siyahlığı onu ısıtmaz, soğukluğu beyaza dönüĢtürmez, her biri kendi görev tanımı 

çerçevisinde etki eder. Fakat ne türlü olursa olsun tüm bunların hepsinde yer alan bir 

fonksiyonun varlığı inkar edilemez bir gerçektir. Bu da cismî cevherin dıĢında bir 

Ģeyin varlığı yani nefsin eĢyâ üzerindeki fonksiyonu olarak karĢımıza çıkmaktadır.
199

 

Burada sûretin (form) ve ona bu Ģekli verenin ne olduğu konusuna gelince, ona Ģekil 

kazandıranın heyûlâ olmadığı, onun kendiliğinden nefis oluĢturamayacağı gibi kendi 

özünden onu meydana getiremeyeceği de belirtilmektedir.
200

 

 Ölümden sonra nefis bu âlemde görevini tamamlayıp bedenden ayrılarak ulvî 

âleme yönelir. Onun bedenden ayrılması kendisini daha zayıf değil güçlü kılar. O, 

aklî âleme yükselmesinden dolayı da kendi öz hâlinden daha kuvvetli olur. Bu durum 

Esûlûcyâ‟da Ģu Ģekilde açıklanmıĢtır: 

 

“Nefse gelince akıl âleminde olduğunda o da dönüĢmez, çünkü o tam anlamıyla saf 

ve temizdir ve cismânî Ģeylerden biriyle karıĢmıĢ değildir, dolayısıyla nefis kendi 

dıĢındakileri gerçek bir ilimle öğrenir. Böylece nefis akıl âleminde olduğunda 

akılla ittihad eder. Elbette kendisiyle akıl arasında bir aracı yoktur. Nefis bu 

âlemden çıktığında bu yüce âlemde akla doğru yönelir ve ona tutunur. Ona 

tutunduğunda kendi zâtı yok olmaksızın onunla birleĢir, bununla beraber akıl ve 

nefis tek bir Ģeyi oluĢturdukları veya o ikisi birer tür gibi oldukları için o en belirgin, 

en saf ve en zeki [halde orada] bulunur.”
201

 

 

 Görüldüğü gibi burada nefsin akılla birleĢmesi/ittihâdı ile ilgili olarak onun 

aklın içinde eriyip gitmeden aksine kendi varlığını koruyarak, akıl hâlini aldığı 

anlayıĢı savunulmaktadır. Ayrıca nefis hem kendini bilir hem de kendini bildiğini 

bilir dolayısıyla böylece o hem akıl hem de akleden olur. Bu durum “Nefsin akılla 

ittisâli ve onunla birleĢmesi (tevahhud) o derecedir ki nefis ve akıl neredeyse tek bir 

                                                        
199

 Es., s.128-129.  
200

 Es., s. 125.  
201

 Es., s.34-35; Enn. V.3.3. 



63 

 

Ģey olur” Ģeklinde ifade edilmiĢtir. Kendi özlerini korumak kaydıyla nefis akıl, akılsa 

nefis olmuĢtur, bu gerçekten kavranılması güç bir durumdur.  

 Nefis zamana tâbi olmadığı için eĢyâyı zamansız olarak bilir, çünkü o zamanın 

sebebidir. Dolayısıyla onun bilmesi de zaman üstüdür. O basit olsun mürekkep olsun 

bir Ģeyi zamanlı olarak bilmez, evet onun bilmesinde bir ayrımdan söz edilebilir, 

ancak bu gözün bir ağacı gördüğünde gövde ile dalları arasında yaptığı ayrım gibidir. 

Göz ağacı bir seferde topluca görür fakat onun dallara ve gövdeye sahip olduğunu 

bilir. Nefis de bir Ģeyi tek bir seferde bilir. ġöyle ki: 

 

“Nefis bir Ģeyi bölüp parçalamayı arzu ettiğinde bunu vehimde değil akılda yapar. 

Akılda bölümleme yapmak herhangi bir farklılığa yol açmadığı gibi aksine akılda, 

vehim ve duyularımızdan çok daha kuvvetli bir birlik söz konusudur.”
202

 

 

Dolayısıyla nefis bir Ģeydeki öncelik-sonralık iliĢkisini, tıpkı ağaçta gövdenin 

dallardan önce varolduğunu bilmesi gibi bilir fakat bunu “zamanla değil (lâ bi‟z-

zamân), sıra düzeniyle (bi‟t-tertîb) bilir”203
 

 Nefis akılla cisimler arasında bir aracıdır (fehiye mütevassatun beyne‟l-akli ve 

beyne‟l-ecsâm) ve yüce âlemdeyken de duyu hissine sahiptir, ancak oradaki duyu 

aklî bir duyudur (hiss aklî). OluĢ kazanıp cisimlere yerleĢtiğinde nefis, cismânî 

duyulara da sahip olur. Nefis akıldan aldığı güçle cisimlerin üzerine taĢar (tüfîzu) ve 

bu kuvvet cisimlerde duyu olarak tezahür eder. Dolayısıyla nefis akılla cisimler 

arasında bir aracı durumundadır.204
 

 Esûlûcyâ‟da Pitagorasçıların, insan bedeninin karıĢımlarla mezc olması ve 

bunun sonucunda insan bedenini ayakta tutan Ģeyin uyum (îtilâf) Ģeklinde 

tanımlanmıĢ olması zikredilerek çok net bir Ģekilde bu görüĢ reddedilmiĢtir. Nefsin 

cevher olduğu, uyumun ise araz olduğu vurgulanarak Ģöyle denilmektedir:  

 

“(...) müzisyenin âletinin tellerinin kendiliğinden oluĢmadığını gördük, çünkü 

onların hepsi yazılmıĢ (müellef) değildi, ancak onu yazan (müellif) müzisyendir ki, 

o telleri akort eder ve bazısını bazısıyla birleĢtirir ve âhenkli bir eser oluĢturur. 

                                                        
202

 Es., s. 31; Enn. IV.4.1. 
203

 Es., s. 31; Enn. IV.4.1. 
204

 Es., s. 67.  



64 

Buradaki uyumun illeti teller olmadığı gibi, aynı Ģekilde cisimler de kendilerindeki 

uyumun illeti değildirler. Uyuma etki edebilme yetenekleri de yoktur tersine duyusal 

etkilere açık olmak onun kendi vasfıdır. Dolayısıyla cisimlerin uyumu nefsin ta 

kendisidir.”
205

 

 

 AnlaĢıldığı üzere cisimlerde varolan uyum inkâr edilmemekle birlikte, bedenki 

âhengin bizatihi sebebi olamayacağı üzerinde durularak, uyum varsa da onu var kılan 

nedir? sorusuna cevap olarak nefsin bizatihi kendisi olduğu vurgulanmıĢtır. Açıkça 

görüldüğü gibi burada Plotinos, ruhu bir armoni olarak tasvir eden üstadı Eflâtun‟dan 

ayrılıp Aristo‟nun görüĢüne yakın durmaktadır. Dolayısıyla ona göre nefis cisimlerin 

birbirleriyle uyumu sonucunda ortaya çıkan bir Ģey değildir.  

 Esûlûcyâ‟da önde gelen filozoflardan bir kısmının nefsi “bedenin kemâli” (en-

nefsü tamâmü‟l-beden) Ģeklinde tanımladığına vurgu yapılarak isim zikretmeden 

Aristo‟ya gönderme yapılmaktadır ki doğrudur, zira o, nefsi “potansiyel canlı olan 

doğal bir cismin ilk yetkinliği” Ģeklinde tanımlar. Bazen de “nefis doğal cismin son 

yetkinliğidir” der.
206

 Nitekim Grekçe bir terim olan entellehia Arapça‟da tam 

karĢılığı bulunmadığı için mütercim söz konusu terimi Arapça fonatiğine uydurarak 

“entalâĢiyâ” Ģeklinde ifade etmiĢtir. Bu iki tanım arasında gerçekte bir fark yoktur. 

Sözgelimi doğal bir cisim olan buğday tanesi potansiyel olarak canlıdır, onu nemli 

toprağa ektiğimizde bir süre sonra kabuğunu çatlatıp bir filiz verecektir. ĠĢte bu, 

doğal cismin önceki durumuna nispetle ilk yetkinliği (entellehia) sayılır. ĠĢte buğday 

tanesinin bu hareketi veren onun nefsidir. Ġkinci tanıma göre ise söz konusu buğday 

tanesi çimlenip toprak üstüne çıkarak geliĢmesini tamamlayıp kendisi gibi taneler 

meydana getirmesi onun son yetkinliğidir. Aristo‟nun nefsi, bu Ģekilde tanımlaması 

düĢünce tarihinde eleĢtirilere konu olmuĢtur. Zira buğday tanesine o ilk veya son 

yetkiniği yani formu veren nefsi olduğuna göre ölümle birlikte formun da ortadan 

kalkacağına göre, bu yaklaĢım nefsin de ölümlü olduğunu göstermektedir. ĠĢte 

Aristo‟nun bu yaklaĢımının Yeni Eflâtuncu felsefede de eleĢtiri konusu olduğunu 

görmekteyiz. ġöyle ki, eğer nefsin yetkinlik olduğunu söyleyenler onun bilfiil cisim-

sûret iliĢkisindeki sûrete benzediğini iddia ediyorlarsa bu nefis için söylenemez, 

çünkü bir cisimden bir parça eksildiğinde sûretinde de bir eksilme olacaktır, yani 

                                                        
205

 Es., s. 53; Enn. IV.7.8. 
206

 Aristo, De Anima 412b: “Nefis: bi‟l-kuvve hayat sahibi ve sonradan olan cismin ilk yetkinliğidir.” 



65 

 

hem maddesi hem sûreti eksilecektir, halbuki bedenden bir kısım eksildiğinde nefiste 

herhangi bir eksilme söz konusu olmaz. Dolayısıyla Plotinos bu konudaki görüĢünü 

net bir Ģekilde Ģöyle ortaya koymaktadır: 

 

“Bize gelince, biz Ģu an bedende bulunan nefs-i nâtıka dıĢında baĢka bir nefsin 

olmadığını söyleyenlerdeniz. Filozoflar ise onun bedenin yetkinliği olduğunu 

söyler.”
207

 

 

Bu sözleriyle o, Aristo‟ya katılmadığını ifade etmektedir.  

 Nefsin kendini bilmesi ve tekrar ulvî âleme yükselme arzusu Esûlûcyâ‟da 

üzerinde durulan baĢlıca konulardan biridir. Ancak belirtmemiz gerekir ki Plotinos 

da Aristo‟dan beri süregelen anlayıĢ doğrultusunda nefsi bitkisel, hayvanî ve aklî 

olmak üzere üç kısımda mütalaa etmektedir. Bu sonuncusu yani aklî nefis bedenin 

kirliliğinden en az etkilenmiĢ olduğundan, bedenden ayrılma vakti geldiğinde 

oyalanmadan, geldiği yer olan mânevî cevherlerin (tümellerin) yer aldığı âleme 

doğru harekete geçer. Bedenin kirliliğine biraz bulaĢmıĢ olan nefisler ise bulaĢtığı 

oranda yukarı çıkma konusunda ciddi bir zahmet ve zorlukla karĢılaĢıp onları 

aĢtıktan sonra varacakları yere ulaĢırlar.
208

 Kolaylıkla anlaĢılacağı üzere Plotinos‟un 

bu yaklaĢımı tamamen Eflâtun‟un ruh hakkındaki görüĢünü yansıtmaktadır. Nefsin 

kendi bilincinde olma hali sonucunda yukarı yükseliĢ süreci ve nasıl olup da bu 

bayağı âleme düĢmek durumunda kalıĢı Esûlûcyâ‟da aĢağıdaki ilgi çeken ifadelerle 

dile getirilmiĢtir: 

 

“Bazen nefsimden soyutlandığımda ve bir bakıma bedenimden sıyrıldığımda ve 

sanki bedensiz soyut bir cevher olarak kaldığımda, böylece kendi zâtımının içinde 

O‟na dönmüĢ ve diğer tüm Ģeylerden uzaklaĢmıĢ olurum. O zaman aynı anda bilen, 

bilgi ve bilinen olurum. Zâtımda bir güzellik ve değer görürüm ve buna ĢaĢakalırım, 

böylece faal hayat sahibi, Ģerefli ve değerli ilâhî âlemin kısımlarından bir parça 

olduğumu anlarım.  

 Bunu kesin olarak bildiğimde düĢüncemle bu âlemden ilâhî âleme 

yükselirim ve sanki oraya bağlı bir yerim olur. Böylece bütün aklî âlemlerin 

hepsinin üstünde olurum ve kendimi ilâhî Ģerefli bir konumda görürüm. Orada 

kulakların iĢitmediği, vasıflarını saymaktan dilin âciz kalacağı ihtiĢamda bir nûr 

                                                        
207

 Es., s.55; Enn. IV.7.8. 
208

 Es., s. 20. 



66 

görürüm. Bu nûr ve ihtiĢam beni kuĢattığında artık onu taĢımaya gücüm yetmez 

nihâyet akıl âleminden düĢünce âlemine düĢerim. DüĢünce âlemindeyken o nur ve 

ihtiĢam benden gizlenir ve ben o yüce ilâhî mevkiden bu düĢünce âlemine nasıl 

düĢtüğüme ĢaĢakalarım [ve] nefsimi güçlendirdikten sonra akıl âlemine, sonra ilâhî 

âleme yükselirim, sonra bütün nur ve ihtiĢamın kaynağı olan o nurlu mevkiye 

ulaĢırım. Benim nefsim bedenimin dıĢında değilken ve beden elbisesine 

bürünmüĢken, nefsimi nasıl nurla dopdolu olarak görmem ĢaĢılacak bir Ģeydir!”
209

 

 

 Nefis, kendisini bedenden soyutlanıp, varlığına iliĢkin bilincini yeniden 

kazanınca, geldiği yere olan yolculuğunun baĢlangıcındadır. YükseliĢ baĢladığında 

ilk önce gökyüzüne oradan da daha yukarılara yükselir ve kendisini hayretler içinde 

bırakan muhteĢem bir nurla/ıĢıkla karĢı karĢıya kalır. Yukarıdan, bayağı olan bu 

âleme dönüp baktığında, neden oraya inmiĢ olduğuna bir mâna veremez ve bütün bu 

anlatılanlar ilk baĢta belirttiğimiz gibi sadece bir soyutlamadır, bedene bağımlı 

olduğu halde nefsin bu soyutlamayı yapabiliyor olması ise gerçekten çok ĢaĢırtıcıdır. 

ġaĢırtıcı olan bir baĢka husus da Tanrı‟dan sonra evrende herĢeyi düzenleyen akıl 

ilkesi, filozofun Tanrı‟ya yükselmesinde bir noktadan sonra ihmal edilerek devreye 

kendinden geçme (vecd) hali girmekte, o hali yaĢarken tarifi imkânsız haz 

almaktadır. Bu haz aklî olmaktan çok ruhî ve mânevîdir. Böylece filozof, nihâî 

amacın akılla değil ancak sezgiyle gerçekleĢeceğini vurgularken mistisizme önemli 

ölçüde kapı aralamaktadır.  

 Nefis bayağı âlemden yüce âleme yükseldikten sonra bu âleme iliĢkin birĢeyi 

hatırlayıp hatırlamadığı ve eğer hatırlıyorsa bunun nasıl olduğu önemli bir sorudur. 

Bu sorunun cevabını yine filozofun yukarıdaki ifadelerinde bulmaktayız. ġöyle ki, 

nefis saflaĢıp billurlaĢtığı her an bayağı âlemle olan iliĢkisini kesmeye çalıĢır ve 

bakıĢlarını yüce âleme yöneltir. Bu âlemde değiĢen nesnelere iliĢkin bilgi de değiĢtiği 

ve süreksiz olduğu için buraya dair bir Ģeyi orada hatırlamak istemez. Yüce âleme 

iliĢkin Ģeylerse sürekli, ebedî ve yetkin olanlara dair olduğundan oradaki Ģeyleri de 

unutmaz dolayısıyla hatırlamaya ihtiyaç duymaz.
210

 ĠĢte filozofun bu konudaki net 

ifadesinde: “Nefis bu âlemden ayrılıp yüce aklî âlemde bulunduğunda 

öğrendiklerinden özellikle de elde ettiği bayağı (denî) bilgiden hiçbirĢey hatırlamaz, 

                                                        
209

 Es., s. 22; Enn. IV.8.1. 
210

 Es., s.30. Enn. IV.4.1. 



67 

 

aksine bu âlemde kazandığı bütün Ģeylerden kurtulmaya çabalar”
211

 denilerek 

böylece nefsin bayağı âlemden kurtuluĢu oraya dair bilgisinden kurtulmasına 

bağlanmıĢtır. Bununla birlikte nefis yüce âlemdeyken bildiği gibi bi‟l-kuvve olarak 

bu âlemdeki aklî Ģeyleri de bilir, fakat bedende bulunduğu için soyut olan bir bilgiyi 

edinmek isterse, o zaman kuvve halinden fiile durumuna geçer, çünkü yüce âlemde 

fiile alanına çıkma ihtiyacı duymayan nefis, basit âlemde buna ihtiyaç duyar. Bu 

soyut cevherin bizatihi kendisi aktif hale geçer ve onu tamamlar. Dolayısıyla nefis 

aynı imkânla aklî yüce cevherleri yüce âlemde gördüğü gibi burada da görür fakat 

orada bunları görmek için kuvve hâlinde olması yeterliyken, burada onları 

görebilmek oldukça yorucu ve zahmetli fikrî bir çile çekmesi gerekir. Müellifin 

ifadesiyle: “Bu kuvvet ancak seçkin insanları (havâssu‟n-nâs) ve mutlu bir 

topluluktan olan kimseleri (min ehli‟s-saâde) uyandırır. Bu kuvvetle nefis orada 

olsun burada olsun değerli yüce Ģeyleri görür.”212 

 Nefsin yukarıdan düĢüĢ süreci sürekli bir mekân bulana kadar devam eder, 

böylece o bir oluĢtan diğerine değiĢmez, bir mekândan diğerine geçiĢ yapar ve 

hatırlama yetisine sahiptir. GüneĢ ve ay gibi göksel nefse sahip göksel cisimler ve 

küllî nefis de hatırlama yetisine sahip midir Ģeklinde bir soru akla gelebilir. Ancak 

filozof der ki, onlar bizim arzu edip ihtiyaç duyduğumuz Ģeylere ihtiyaç duymazlar, 

dolayısıyla hatırlamaya da ihtiyaçları yoktur. Ayrıca göksel cisimlerin nefsleri aklî 

âlemi ve yüce yaratıcıyı sürekli olarak görüp hissetmelerinden dolayı unutmaya 

imkân ve hatırlayama da ihtiyaçları olmaz.
213

 

 Herbir nefis için biri akılla ulvî olana, diğeri cisimle bayağı olana yönelen bir 

Ģey vardır, dolayısıyla nefis tamamiyle duyusal âleme düĢmüĢ değildir. Nefsin ulvî 

âlemden süflî âleme düĢüĢ serüvenini filozofun kendinden dinleyelim: 

 

“Nefis bu bayağı duyusal âleme tamamiyle düĢmedi: Ne küllî nefis ne de bizim 

nefislerimiz. Ancak onlardan bir Ģey aklî âlemde kaldı ve oradan ayrılmadı, çünkü 

bir Ģeyin yok olup zâtını yitirmesi dıĢında kendi âleminden tam anlamıyla ayrılması 

mümkün değildir. Nefse gelince o, bu âleme düĢtüyse de âlemiyle bağı [devam eder] 

çünkü bu âlemden yoksun olmaksızın orada olması mümkün olabilir. Biri Ģöyle 

                                                        
211

 Es., s.38; Enn. IV.3.19-20. 
212

 Es., s.102; Enn. IV.4.5. 
213

 Es., s. 104; Enn. IV.4.5. 



68 

söylese: Niçin bu âlemi hissettiğimiz gibi öteki âlemi de duyumsamıyoruz? Deriz ki: 

Çünkü duyusal âlem bize baskın olduğundan nefislerimiz bu âlemin kınanmıĢ 

arzularıyla doludur. Kulaklarımız orada bulunan gürültü ve patırtının çokluğundan 

aklî âlemi duyumsamıyor, nefsin oradan bize iĢaret ettiklerini bilmiyoruz. Bu âleme 

yükseldiğimiz ve bayağı arzuları terkedip onlarla meĢgul olmadığımız zaman aklî 

âlemi ve nefsin oradan bize gönderdiklerini duyumsama imkânımız olur. Bunun 

sonucunda nefis aracılığıyla orayı ve oradan bize düĢen Ģeyleri duyumsarız (...)”
214

 

 

 Yeni Eflâtuncu felsefe alanındaki bu çalıĢmamızda temel aldığımız ikinci 

kaynak durumundaki el-Hayru‟l-Mahz‟da nefis meselesi Esûlûcyâ‟yı takip etmekle 

beraber yine de bazı farklılıklar göstermektedir. ġöyle ki, Esûlûcyâ‟da nebâtî, 

hayvânî ve aklî nefis ayrımına mukabil bu eserde her nefsin çok değerli (Ģerîf) 

olduğu belirtildikten sonra onun nefsânî, aklî ve ilâhî olmak üzere üç farklı 

fonksiyonu olduğu dile getirilmekte ve nebâtî ve hayvânî nefisten söz 

edilmemektedir. Ġlâhî nefis bizzat aktif olan ve kaynağı Ġlk Sebep olan tabiatı çekip 

çevirir, aklî nefis aktif hâldeyken nesneler dünyasını bilir, nefsânî olan ise ilk göksel 

cisime (cirm) hareketi verir, çünkü nefis göksel cisimlerin hareketinin sebebidir. 

Nefis yüce kuvvetten bir örnek (misâl) olduğu için bu fonksiyonları gerçekleĢtirir. 

Bu da Ġlk Sebep‟in akıl aracılığıyla nefse varlık kazandırdığı anlamına gelir. Bu 

yüzden Ġlk Sebep nefse fonksiyonlarını icra edeceği ve akıl olarak kullanabileceği bir 

güç vermiĢtir. Nefis aklın etkisini kabul edince kendi altında bulunanlara çok 

seviyesiz bir fiil olan “hareket”le tesir edebilmiĢ ve dolayısıyla tabiat ve cisimlere 

hareketi nefis vermiĢtir. Sonuç itibariyle “Nefsin ilâhî, aklî ve zâtî üç farklı kuvveti 

olduğu için üç fonksiyona sahip olduğu açık bir Ģekilde ortaya konmuĢtur.”
215

 Nefis 

duyusal Ģeylerde “Ģekil” (misâl) olarak bulunur ve o hareket etmeyen aklî Ģeyler ile 

harekete sahip olan duyusal Ģeyler arasında aracıdır (mütevassıt). Nefis duyusal 

Ģeylerin tamamında Ģekil olarak bulunmakla birlikte aynı zamanda onların içinde 

etkin güç (el-kuvvetü‟l-fâile) olarak da yer almaktadır. Ancak nefisteki bu etkin güç 

ve cisimsel güç (el-kuvvetü‟l-cirmiyye) maddî (heyûliyye) değil mânevîdir 

(rûhâniyye). Boyutu bulunan Ģeylere etki eden bu gücün kendisi bir boyuta sahip 

değildir. Kendileri bölünmez olan aklî Ģeyler nefiste arazî yani bölünebilir olarak, 

aklî ve tek olan Ģeyler çok, haraket etmeyen Ģeyler hareketli olarak 

                                                        
214

 Es., s. 90; Enn. IV.8.8. Benzer görüĢleri için bk. Ġbn Sina ruh kasidesi. 
215

 HM., s. 5-6 [3]. 



69 

 

bulununmaktadırlar. Dolayısıyla nefis, hiyerarĢik anlamda hem kendisinin üzerinde 

hem de altında bulunanları kendi özelliğine uygun hale getirmek kaydıyla 

barındırmaktadır.
216

 

 Üçüncü kaynağımız olan Risâle fî Ġlmi‟l-Ġlâhî‟ye gelince, konuyla ilgili 

yaklaĢım Ģöyledir: Aklın nûr olduğu, nefsin ise ondan gelen bir ıĢık olduğu bir 

gerçektir. IĢık akılda bulunur, nefis ise bu ıĢığın mekânıdır. Havanın güneĢ ıĢığının 

mekânı olması gibi “nefis de aklın mahallidir (mevdi„)”
217

 Nefsin akıldan 

kaynaklanan bir ıĢık olması ilkesinden hareketle nefsin bizatihi kendisini görme ve 

baĢka nefisleri de idrak etme gücüne sahip bulunduğu söylenebilir. Aklın kendini 

bilmesi bilâ-kıyas (vasıtasız) olmakla birlikte, nefis aklı kıyas yoluyla bilebilir. 

Nefsin bir mekânda yani evrende ya da bedende olması üzerinde çokça tartıĢılan bir 

konudur. Risâlede nefsin âlemde değil, âlemin nefiste olduğu, yine aynı Ģekilde 

bedenin mekânının nefis olduğu, nefsin mekânınsa akıl olduğu dile getirilmiĢtir. 

Eserin son kısmında bilgiyi elde etme tarzı ve yüce âlemle iliĢkileri bakımından üç 

sınıf insandan bahsedilir. Bunlardan birinci sınıfta bulunanlar tikel nesneleri 

inceleyip bunlar hakkında bilgi elde edenlerdir ve kendilerinin buna hikmet adını 

verdiği belirtilmektedir. Ġkinci sınıfta yer alanlar duyusal olanın biraz üstüne çıkarlar 

ve fakat yine duyuları ile “Ġlk” hakkında bilgi elde etme gayretinde olduklarından 

bunlar da aklın elde edeceği yüce bilgiden mahrum kalırlar. Üçüncü sınıfta 

bulunanları ise bizatihi Risâle‟den okuyalım: 

 

“Bayağıdan üstün olana çıkabilenler bunlardır. Onlar, yayılan nûru kendilerinde 

bulunan üstün, keskin ve etkin kuvvet aracılığıyla gördüler, öyle ki bulutların üstüne 

çıktılar ve dünyanın akılları karıĢtıran buhârından yukarı yükseldiler. Böylece orada 

durdular; razı oldular, bütün herĢeyi reddettiler, ve dolayısıyla bu yerin 

lezzetini tecrübe ettiler ki burası üstün insanlar için uygun olan hakîki 

yerdir.”
218

  

 

                                                        
216

 HM., s. 15-16 [13].  
217

 ĠĠ., s.173. Enn. V.4.2. 
218

 ĠĠ., s.183. Buradaki ifadelerde dikkatimizi çeken husus elbette ilkeler itibariyle olmamakla birlikte 

zikredilen yüce âlem ve oradaki insanın durumu ile Kur‟ân-ı Kerîm‟in 89. sûresi olan el-Fecr 27-30 

ayetlerindeki tasvirin benzerliğidir. Biz burada sadece bahsedilen âyetlerin meâlini zikretmekle 

yetineceğiz: “Ey huzura kavuĢmuĢ insan. Sen O‟ndan hoĢnut, O da senden hoĢnut olarak Rabbine 

dön. Seçkin (kullarım) arasına katıl, ve cennetime gir.”  



70 

Burada vurgulanan bir baĢka husus, insandaki güzelliğin kaynağının nefis olmayıp 

akıl olduğudur, ancak ondaki dönüĢmenin bazen güzel ve bazen çirkin olmasının 

sebebi ise nefstir, nefste akletmenin bulunmasının sebebi de akıldır. Dolayısıyla aklın 

çokluğu kabul ettiği, nefsinse bundan kaynaklandığı anlaĢılmaktadır.  

 ÇalıĢmamızın ulaĢtığı bu noktada Yeni Eflâtuncu felsefenin esasını oluĢturan 

Tanrı, akıl ve nefis problemlerini görmüĢ bulunuyoruz. Bundan sonraki 

araĢtırmalarımızda kozmik varlığın bir sıradüzeni içerisinde meydana geliĢini konu 

alan baĢta sudûr (emonation) olmak üzere insan, cevher ve sebeplilik meseleleri 

üzerinde duracağız. 

 

1.2.3.5. FEYZ/SUDÛR (EMANATION) SÜRECĠ 

 Daha önce de belirtildiği üzere Yeni Eflâtuncu felsefenin orijinal yönlerinden 

biri sayılan sudûr (emanation) teorisi evrenin oluĢumunu sistematik bir sıra düzeni 

içinde açıklamakta ve tanrı-âlem-insan iliĢkisini çift taraflı olarak izah etmektedir. 

Buradaki hedefimiz sudûr teorisini tüm yönleriyle ve felsefe tarihi içerisindeki 

geçirdiği tüm evrelerle ele almak değil Esûlûcyâ‟da tespit edebildiğimiz unsurları 

itibariyle zikretmek olacaktır. Esûlûcyâ‟nın hemen baĢında sudûrdan en yalın haliyle 

Ģu Ģekilde bahsedilmektedir: 

 

“O sebeplerin sebebidir ve onun yaratıcılığı yaratma türlerinden biridir. IĢıksal 

(nûriyye) bir kuvvet bulunduğu yerden akla, sonra onun aracılığıyla felekî küllî 

nefse ve akıldan da nefis aracılığıyla tabiata yayılır. Nefisten tabiat aracılığıyla oluĢ 

ve bozuluĢ âlemine yayılır. Bu fiil onda herhangi bir hareket meydana 

gelmeksizin gerçekleĢir. Tüm Ģeylerin hareketinin kaynağı odur ve Ģeyler bir tür 

Ģevk ve istekle ona doğru yönelirler”
219

  

 

 Yukarıda izah edildiği üzere kesinlikle Tanrı herĢeyin sebebidir, ondan çıkan 

ıĢıksal bir güç önce akla, akıl vasıtasıyla felekî küllî nefse, nefis aracılığıyla tabiata, 

tabiat aracılığıyla oluĢ ve bozuluĢ âlemine yayılır. Bütün bunlar olurken Tanrı‟da 

kesinlikle bir hareket meydana gelmez, ancak her Ģeydeki hareketin kaynağı O‟dur 

çünkü O Aristo‟nun da dediği gibi hareket etmeyen ilk hareket ettiricidir. Varlığın 

                                                        
219

 Es., s. 6; Enn. V.1.6.  



71 

 

Tanrı‟dan taĢması bir metaforla Ģöyle ifade edilir: “(...) aklın taĢması tıpkı doğum 

sancısı baĢlayan bir kadının doğumunun gerçekleĢmesi gibi olur.”
220

 Böylece bu 

artık önüne geçilemez, durdurulamaz bir iĢleyiĢin baĢlaması anlamına gelir. Her ne 

kadar bir doğum öncesinde baĢka faktörlerin de bulunması gerektiğinden söz 

edilecek olursa, unutulmamalıdır ki her teĢbih gibi bu da kuĢatıcı olmaktan uzak bir 

benzetmedir. Sadece vechü'Ģ-Ģebeh'e bakıldığında "artık önüne geçilemez bir 

hadisenin baĢlama durumu"ndan söz edildiği açıktır. Yukarıdaki ıĢık metaforu Risâle 

fî Ġlmi‟l-Ġlâhî‟de daha belirgin ve açık bir Ģekilde izah edilmiĢtir ki bunun kaynağını 

da Eflâtun felsefesinde bulmak mümkündür. Söz konusu Risâle‟de Tanrı‟yı 

sıfatlarından arındırarak bütün fiil ve sıfatlarını zâta indirgemek düĢüncesinin temel 

alındığı ve Tanrı‟nın ilk fiili olarak mânevi bir varlık olan ilk aklın gösterildiği 

açıktır, Ģöyle ki: 

 

“Ġlk Fâil‟in ilk fiili akıldır. Akıl ise O cömert olan Cevher‟den (el-cevherü‟l-kerîm) 

güneĢ ıĢınlarının güneĢten nesneler üzerine aktığı gibi akıp yayılan bir ıĢıktır. Ġlk 

Fâil‟in bütün aklî (mânevi) varlıkların tamamını meydana getirmesi iĢte böyledir, 

kendisinden yayılan ıĢıkta herhangi bir eksilme olmadığı gibi (varlığın meydana 

geliĢi O‟nun zâtında bir değiĢim ve eksilme meydana getirmez) O bütün aklî 

varlıkların hepsinden üstündür”
221

 

 

 Tabiatta bulunan iyilik nefiste bulunan iyilikten kaynaklanır, iyi bir kimse de 

Ģayet kendisini bayağı Ģeylerden arındırıp, faziletli Ģeylerle donatırsa ilk nûr‟un 

ıĢığıyla kendisini taĢıncaya kadar doldurur. Nefis bu iyiliğin kaynağını kıyas 

yapmaksızın bilir. Nefis akıl aracılığıyla bildiğinde kıyasa ihtiyaç duymaz.
222

 

Nefisler kendi âlemlerindeyken farklı bir tarz duyu algısına sahiptiler ki buna 

Esûlûcyâ‟da “aklî duyu” (hiss-i aklî) denilmektedir. Ancak yüce âlemden bayağı 

âleme indiklerinde cismî duyulara da sahip olurlar, “dolayısıyla nefis akıl ile cisimler 

arasında aracıdır. Nefis akıldan gelen kuvveti kabul eder ve ondan gelen bu kuvvetle 

cisimlerin üzerine taĢar (tüfîzu).”
223

 

                                                        
220

 Es., s.19.  
221

 ĠĠ., s.175, Platon, Devlet, 508a- 509e; Enn. V.1.6. ve V.4.2. 
222

 Es., s.61.  
223

 Es., s. 67.  



72 

 Bu sûdurun gerçekleĢmemiĢ olması düĢünülemez, çünkü eğer Bir hakîki 

sebepse, onun sonucu olan sebepli de hakîki bir sebepli ve onun nûrunu alabilecek 

hakîki bir imkân sahibi olmalıdır. Bu durumda Bir‟in iyilik ve nûrunu taĢırmamıĢ 

olması düĢünülemeyeceğinden aklı, mükemmel olan aklın kendi gücünü ve nûrunu 

kabul edecek bir Ģeyi yani nefsi, nefsinse kendi mükemmelliğinin üzerinde tezahür 

edeceği bu bayağı âlemi meydana getirmesi kaçınılmazdır.
224

 Burada Tanrı-evren 

iliĢkisi bağlamında “kaçınılmaz-zorunluluk” Ģeklinde ifade edilebilecek bir durum 

söz konusudur, elbetteki zorunluluk bizatihi kaçınılmazdır ancak bu Bir olan 

Tanrı‟nın yüceliğine zarar verecek olan bir nitelik değil, varolan durumun ay 

altındakilerin kavrama gücünde bir karĢılık bulabilmesi için ifade Ģekillerinden 

biridir sadece. Bu durumu “zâtî zorunluluk”, “cevherî zorunluluk”, “ârizî olmayan 

zorunluluk” ya da “baĢkasından kaynaklanmayan zorunluluk” Ģeklinde ifade etmek 

de mümkündür. Çünkü baĢkası tarafından kaynaklanan zorunluluk, zorunda kalanın 

eksikliğine iĢaret eder, “Bir” içinse böyle bir eksiklikten söz edilemez. Dolayısıyla 

Ġlk, Bir ve mükemmel olan Tanrı‟nın taĢma sebebi, sonucu itibariyle yani bizatihi 

bayağı âlemin varlığıyla açıklanmaktadır: “(...) ayrıca [bu bayağı âlem Ġlk Sebebin] 

yüce kuvvetinin, cömert fazîletlerinin ve iyiliğinin kaynayıp taĢmasının ve fokurdayıp 

akmasının izahıdır.”
225

 Burada iyiliği ile kendisi arasında bir aynîliğin olduğu 

görülmektedir. Bu durum el-Hayru‟l-Mahz‟da da Ģu Ģekilde açıklanmaktadır: Basit 

olan (eĢ-Ģeyü‟l-mebsût) yani Bir mutlak iyidir (Hayr), “O Bir‟dir ve birliği mutlak 

iyidir, mutlak iyi ve bir tek bir Ģeydir (el-hayru ve‟l-vâhidü Ģeyün vâhid)”
226

 

Dolayısıyla diğer aklî ya da duyusal herĢey tüm faziletleri ve iyilikleri üzerlerine 

saçan O hakîki salt Bir‟e muhtaçtır. Tanrı‟nın taĢmasında olduğu gibi akıl da 

mükkemmel bir güce ve nûra sahip olduğunda kendi zâtında duramaz, fakat ilk 

hareketi yukarı doğrudur ve bu sebeple yüce olana yönelir, ancak aklın üstünde ilk 

yaratıcı (el-Mübdiü„l-evvel) bulunmaktadır ve o sonradan varolan bir Ģeyden etki 

kabul etmez. Zira: 

 

                                                        
224

 Es., s. 85; Enn. IV.8.5. 
225

 Es., s. 87. 
226

 HM., s. 22 [20].  



73 

 

“Bu yüzden Ġlk yaratıcı tarafından konulan zorunlu bir yasayla (en-nâmûsü‟l-

muddar) bayağı olana yönelir; nûrunu ve kuvvetini kendinden aĢağıda bulunanlara 

nefse ulaĢıncaya kadar taĢırır, nefse ulaĢınca durur ve devam etmez. Çünkü nefs 

tekraren söylediğmiz gibi aklî âlemin sonudur.”
227

 

 

 Akıl nefse ulaĢtığında ondan daha aĢağısına gitmez ve Ġlk Sebep‟e ulaĢmak için 

yukarıya yükselir. Akıl Ġlk Sebep‟e bağlı bulunmanın diğer tüm faziletlerden daha iyi 

olduğunu tecrübesiyle bildiği için artık aĢağıya yönelmez ve yerini korur. Nefis de 

tıpkı akıl gibi mükemmel bir güce ve nûra sahip olduğundan bunu izhar etmek ister 

ve bayağı olana meyleder, çünkü nefsin sahip olduğu herĢeyi kendisine borçlu 

olduğu akla verecek bir Ģeyi yoktur. Sebep, sebebi olduğu Ģeye ihtiyaç duymaz. 

Nefis de bayağı olana nûrunu Ģöyle taĢırır:  

 

“(...)Bu [bayağı] âlemi nûr, iyilik ve güzellikle doldurur. [Nefs] bu hissî âleme 

yapacağını yaptıktan sonra kendi aklî âlemine döner, oraya tutunur ve bırakmaz; 

kendisinde Ģüphe olmayan bir bilgiyle aklî âlemin hissî âlemden daha Ģerefli ve daha 

asil olduğunu bilir; sonra aklî âlemi temâĢa etmeye devam eder ve elbette bu 

[bayağı] âleme dönmeyi özlemez.”
228

 

 

Görüldüğü gibi nefis de akıl gibi aĢağıya iniĢ seyrini tamamlayıp tekrar yukarı 

çıktığında, kendisinden neĢet edip meydana geldiği kaynağın daha faziletli 

olmasından ötürü, artık kesinlikle yeniden inme arzu ve iĢtiyâkı duymaz. 

 Yüce âlemdeki yapı ile buraya taĢanlar arasındaki iliĢkinin ve canlı evren 

tasavvurunun daha açık bir Ģekilde anlaĢılması için bizatihi Esûlûcyâ‟nın ĢaĢırtıcı ve 

ilgi çekici Ģu ifadelerine yer vermek faydalı olacaktır: 

 

“Bu duyu âleminin tamamı bu âlem için örnek ve misâldir (misâl ve sanem) (...) Bu 

âleme canlılığı, gücü, yetkinliği ve sürekliliği taĢıran (müfîz) o âlemdir. Eğer yüce 

âlem tam anlamıyla yetkin ise oradaki Ģeylerin iĢte burada olması da kaçınılmazdır. 

Ancak defalarca söylediğimiz gibi yüce âlemdekiler daha soylu ve yüksek bir 

türdedir. Dolayısıyla orada canlı bir semâ vardır, tıpkı bu semâda olduğu gibi orada 

da gezegenler (kevâkib) vardır, ancak [onlar] tek bir ıĢıktır (nûr), iĢte burada 

gördüğümüz gibi onların aralarında ayrılık yoktur bu da onların cismânî olmadığı 

anlamına gelir. Orada gübresi olmayan bir toprak vardır, fakat orası imar edilmiĢ bir 

                                                        
227

 Es., s. 89. 
228

 Es., s.89.  



74 

canlılık barındırır ve hayvanların tamamı vardır, buradaki [gibi] yeryüzüne ait bir 

tabiat vardır, bu canlılıkta dikilmiĢ bitkiler vardır, orada denizler, içinde 

hayvanlarında akıp gittikleri nehirler vardır ve suda yaĢayan tüm hayvanlar 

mevcuttur; orada hava da vardır ve havada yaĢayan hayvanlar vardır ve tıpkı 

buradaki havaya benzerler; orada varolanların hepsi canlıdır: nasıl canlı olmasın, 

orası salt canlı âlemdedir ve elbette ölüm orayı bozmaz; hayvânî değil aklî 

olmasından dolayı buradaki tabiattan kesinlikle daha değerlidir // Yüce aklî âlem 

kendisinde bütün varolanların yetkin bir Ģekilde bulunduğu canlı bir 

organizmadır. Ġlk yaratıcı (el-mübdi„l-evvel) tarafından tam olarak yaratılmıĢtır: 

Bütün akıllar ve bütün nefisler oradadır. Oradaki Ģeylerin hepsi sanki hayatla 

dolupta taĢıyormuĢcasına hayatla ve zenginkle dolu olduklarından orada yoksunluk 

ve ihtiyaç kesinlikle söz konusu değildir. Bu Ģeyler için hayatın akıĢı ancak tek bir 

pınardan kaynaklanır, sanki sadece tek bir sıcaklık ve tek bir rüzgâr değil bununla 

birlikte onlar bütün niteliklerdeki bir tek niteliktir, onda bütün lezzetler bulunur.”
229

 

 

 ġâirane bir üslûpla dile getirilen tanrısal âlemin tasviri ister istemez Eflâtun‟un 

idealar âlemini hatırlatmaktadır. Fakat tasvirler daha ayrıntılı ve daha canlıdır. Âdeta 

filozof o âleme gitmiĢ ve bütün ihtiĢamıyla orasını görüp tasvir etmiĢ ve 

dünyamızdaki varlıkların, o âlemin küçük bir yansıması olduğunu anlatmaya 

çalıĢmıĢtır. 

 Müellif sudûrun zorunlu bir olgu olduğunu burada tanrısal iradeye gerek 

bulunmadığını sürekli tekrarlar. Çünkü en mükemmel, en fazîletli ve en en yüksek 

Ġyi‟den bu nitelikler taĢar ve evrene yansır. Dolayısıyla O, kendi altındaki varlık 

alanına tabiata varıncaya kadar herĢeyin yetkinliğinin ve faziletinin de sebebidir: 

“Onun kendisinin dıĢındaki malûlü olan herĢeyin üzerine canlılığı ve fazileti 

taĢırması zorunludur, dolayısıyla onların derecelerine ve seviyelerine taĢar (yufîzu). 

Ondan en çok pay alan ona en yakın olandır”
230

 O halde ondan uzaklaĢıldıkça pay 

alma oranı da azalır. Ondan ilk payı alan da aynı Ģekilde bu mükemmelliği almaya en 

yatkın varlık olmalıdır ki bu da akıldır ve bu yüzden akıl O Ġlk olanla kendi altında 

yer alanlar arasında aracılık eder, ondan aldıklarını diğerlerine taĢırmak aklın 

görevidir. “O ilk yaratıcıdan kendisine sürekli taĢan faziletleri ve canlılığı kendisinin 

dıĢındakilere taĢırması ve boĢaltması daimîdir.”
231

 Böylece Ġlk yaratıcı sürekli 

veriyor, ilk alıcı olan akıl sürekli alıyor ve ilk alıcı kendisi dıĢındakilere de süreki 

                                                        
229

 Es., s. 93-94; Enn. VI.7.11-12. Buradaki ifadelerin gerek Eflâtun‟un idealar kuramındaki evren 

tasavvurunu, gerekse Ġslam kültürü içinde ĢekillenmiĢ öte dünya tasvirlerini anımsatıyor olması 

oldukça ilgi çekici bir husustur.  
230

 Es., s. 108.  
231

 Es., s.108. 



75 

 

olarak vermeye devam ediyor. Yukarıdan aĢağıya inen bu alıĢ veriĢ sürecinde kesinti 

olmadan süreklilik söz konusudur. Ayrıca aklın “yaratıcının faziletlerinin kendisinde 

ortaya çıktığı ilk örnek (el-misalü‟l-evvel)” olması sebebiyle nefis üzerine taĢması 

zorunludur. Nefsin yaptığı herĢey ancak akıl yardımı ile gerçekleĢir, nefsin kendi 

altında yer alanlara verdiği nûr da ancak bütünüyle akıldan kaynaklanır. “Akıl ve 

nefsin [iliĢkisi] ateĢle sıcaklığın [iliĢkisi gibidir].”
232

 Akıl ateĢ, nefis ise ateĢin 

tezahürü olan sıcaklık gibidir. Fakat ateĢ sıcaklığıyla yayıldıkça kendi ısısını 

kaybeder ve sıcaklığını ısıttığı Ģeye devrettikçe kendi ısısı azalır. Akıl içinse durum 

böyle değildir ve o kendisinden hiçbir Ģey yitirmeden verendir.  

 Bu düzeni kuran ve ayakta tutan Ġlk varlık (el-unnü‟l-evvel) yani ilk yaratıcıdır: 

 

“Ġlk nur (en-nûrü‟l-evvel) aklî âlemin nizamını verendir, semâvî âlemin nizamını 

veren aklî âlem, duyu âleminin nizamını veren de semâvî âlemdir. Bu nizam/düzen 

veriĢlerin hepsi ancak ilk nizamı verenden (el-müdebbirü‟l-evvel) kuvvet alır. Ġlk 

nizam verici onlara düzen ve siyaset kuvvesiyle yardım eder.”
233

 

 

 Bir, aklî âleme, aklî âlem semâvî âleme ve semâvî âlem de duyu âlemine 

düzeni vermekle birlikte, nihâî olarak hepsinin dayanağı ve gücünü aldıkları kaynak 

aynıdır. O Bir‟den güç almayan hiçbir Ģey bir diğerine herhangi bir Ģey bahĢedemez. 

Ancak bununla birlikte bütün herĢey Ġlk Sebep‟te bulunmamakta ve fakat Ġlk Sebep 

bütün herĢeyde bulunmaktadır. Bu durum el-Hayru‟l-Mahz‟da Ģöyle açıklanmıĢtır: 

“Ġlk Sebep Ģeylerin tamamında tek bir düzen üzere bulunur, fakat Ģeylerin tamamı Ġlk 

Sebep‟te tek bir düzen üzere bulunmaz.” Dolayısıyla Ġlk Sebep tüm herĢeyde 

bulunuyorsa herbir Ģeyin kendi kuvveti ölçüsünde tekliği ya da çokluğu, sonsuzluğu 

(dehr) ya da zamansallığı, maddîliği ya da manevîliği O'ndan aldığı, bu yüzden 

farklılaĢma ve çeĢitliliğin ise Ġlk Sebep‟ten değil de O'ndan geleni kabul edenlerden 

kaynaklandığı söylenebilir. Burada sözü el-Hayru‟l-Mahz‟a bırakalım: 

 

“Feyz eden (müfîz) farklı değil tektir ve tüm herĢeyin üzerine iyilikleri eĢit olarak 

taĢırmıĢtır, mutlak iyi (el-hayr) her Ģeyin üzerine Ġlk Sebep‟ten eĢit olarak taĢmıĢtır. 

                                                        
232

 Es., s.109; Enn. V.1.3. 
233

 Es., s.120.  



76 

Öyleyse iyinin Ģeylerin üzerine taĢmasında farklılığın sebebi Ģeylerdir. O halde 

Ģeylerin tamamının Ġlk Sebep‟te tek bir tür olarak bulunmaması kaçınılmazdır.”
234

 

 

 Rahatlıkla anlaĢılabileceği gibi bu alıntıda filozof, Tanrı‟da cimriliğin 

bulunmadığını, O‟ndan taĢan iyilik, güzellik ve cömertliğin bütün evrene ve varlık 

türlerine eĢit olarak yayıldığını savunmaktadır. Organik ve inorganik varlık 

türlerindeki farklılık yani mükemmellik, bayağılık, süflîlik ya da cansızlık olgusu 

Tanrı‟da değil bu varlık türlerinin yapısındaki eksiklikten kaynaklanmaktadır. 

Dolayısıyla süflî âlemde görülen her türlü kötülük, eksiklik ve bayağılık maddenin 

özünden kaynaklanmaktadır. Böylece el-Hayru‟l-Mahz‟da Ģer/kötülük kavramına da 

bir yorum getirmiĢtir ki sonraki yüzyıllarda hep tekrarlanagelmiĢtir. Bu eserde Ġlk 

Sebep‟in faziletlerinin de bir tür sebep (illet) olduğu kendisininse faziletleri bir arada 

tutan bir kap gibi düĢünülebileceği öne sürülmektedir. Ġlk Sebep bu faziletlerin bir 

arada bulunan hâli değildir, o hepsini içeren bir mâhiyettir. Ayrıca faziletler hareket 

ve sükûn olmaksızın ondan taĢarlar (inbecese). ġimdi bu taĢmayı (feyz) metinden 

takip edelim: 

 

“Mâhiyetler ondan taĢtıklarında böylece onlar varlığın gücü nispetinde tüm 

varolanlarda mevcut olurlar. Bu, aklın onu nefisten, nefsin göksel cisimlerden daha 

çok aldığı, göksel cisimlerin ise oluĢ ve bozuluĢa tâbi gerçek cisimlerden (el-

ecrâmü‟l-vâkıa„) daha fazla aldığı anlamına gelir. Böylece sebepli (m„alûl) ilk 

sebepten her uzaklaĢtığında aracılar da çoğalır ve bunun sonucunda ilk sebepten 

aldıkları [feyz] daha az olur. Ġlk sebep kendi zâtında sâkin kalıcı olarak bulunur ve 

zamanda, mekânda ve sonsuzlukda (dehr) yer almaz, aksine sonsuzluk, zaman, 

mekân ve diğer Ģeyler ancak onunla ayakta kalır ve sâbit olurlar.”
235

 

 

 Bu durum dairenin merkezi ile çevresi arasındaki iliĢkisi gibidir. Sabit bir 

noktaya eĢit uzaklıkta bulunan noktalar kümesine çember, çember ile çemberin iç 

kısmının birleĢmesiyle meydana gelen Ģekle daire denir. Dolayısıyla merkez 

olmadığı sürece ne çember ne de daireden söz edilebilir. Çemberin dıĢında kalan 

noktalar da bir varlık alanı bulamaz kendine. Merkez, Bir‟in kendisi, diğer 

varolanlarsa daireyi oluĢturan noktaların bütünüdür. O halde “Bizim varlığımız ve 

                                                        
234

 HM., s. 24 [23]. 
235

 Es., s. 130; Enn. V.1.11. 



77 

 

sürekliliğimiz de Ġlk fâille (el-fâilü‟l-evvel) mümkün olur, bu ona olan isteğimize, 

meylimize ve yönelmemize bağlıdır; ondan ayrılıp uzaklaĢsak da, tıpkı dairenin 

çizgilerinin ondan ayrılıp uzaklaĢsalar bile merkeze dönmek zorunda oldukları gibi, 

bizim de dönüp varacağımız yer o [ilk fâildir].” Küçük ya da büyük her daire, daire 

olmak bakımından aynı özelliğe yani bir merkeze muhtaçtır. Bütün evren büyük bir 

dairedeki noktalar misali, O‟na yani Bir‟in merkezliğine/varlığına muhtaçtır. 

 Ġlk Sebep sonradan meydana gelen herĢeyi düzenlemektedir ve bu O‟nun 

birliğine gölge düĢürmediği gibi, bir yorgunluk ve zorluğa da neden olmaz. Ġlk Sebep 

salt birliği ile sürekli olarak vardır ve bu haliyle eĢyânın üzerine hayrı, canlılığı ve 

kuvveti taĢıran da O‟dur, sonradan varolan herĢey de kendi kuvveti ve kabiliyeti 

nispetinde bu taĢkından (feyz) istifade edebilmektedir: 

 

“el-Hayru‟l-evvel tek bir seferde tüm herĢeyin üzerine iyilikleri (hayrât) taĢırmıĢtır, 

ancak Ģeylerden herbiri bu taĢmadan kendi oluĢu ve varlığı [isti„dât] oranında kabul 

etmektedir. el-Hayru‟l-evvel iyiliği tüm herĢeyin üzerine tek bir türde taĢırmaktadır, 

çünkü o kuvveti, hüviyyeti ve varlığıyla iyidir, iyi ve hüviyyet aynı Ģeydir (el-hayru 

ve‟l-hüviyyetü Ģeyün vâhidün)”
236

 

 

 Yukarıda da belirtildiği üzere taĢma (feyz) tüm herĢeyin üzerine eĢit bir Ģekilde 

tek bir türde gerçekleĢmesine karĢın, farklılaĢma onu kabul edenlerden 

kaynaklanmaktadır: “Her fâil sadece kendi varlığı ile iĢ görür, onunla yaptığı Ģey 

arasında bir bağ ya da aracı herhangi bir Ģey bulunmaz.”
237

 Böyle bir bağın 

bulunması yani fâilin aracı bir Ģey kullanması onun mürekkep olduğuna iĢaret eder 

bu da basit/yalın olmasına zarar verir. Ne var ki burada öyle bir Ģey söz konusu 

değildir. Ġlk Sebep olan el-Hayru‟l-evvel aracısız olarak, tamamen kendi varlığı 

dolayısıyla hüviyyetiyle, tüm herĢeyi düzenlemiĢ ve onlara iyiliği vermiĢtir, fakat 

oradan taĢan Ģeyin tek bir tarzda olmasına rağmen farklılık ve çeĢitlilik O‟nun 

ölçüsüz cömertliği karĢısında bu bahĢedileni kabul edenin kendi kabiliyet ve 

kuvvetiyle ilgilidir ki, bu husus sudûru benimseyen Ġslâm filozoflarınca inâyet, cûd 

ve isti' dâd terimleriyle ifade edilmektedir. 

 

                                                        
236

 HM., s.20-21 [19]. 
237

 HM., s.21 [19]. 



78 

1.2.3.6. YÜCE/ULVÎ ÂLEM‟ĠN TASVĠRĠ 

 VaroluĢun baĢlangıcı ve Mutlak Ġyi olan Tanrı ile O‟ndan doğan Ġlk Akıl 

arasındaki iliĢkiyi bu Ģekilde temellendirdikten sonra filozofun, ulvî âlemle süflî 

âlem arasında varolduğunu savunduğu iliĢkinin ne Ģekilde olduğunu îzah sadedinde 

Eflâtun‟un idealar âlemini anımsatan tasvirlere baĢvurduğunu görmekteyiz. ġöyle ki, 

yüce âlem bu bayağı âlemde bulunan herĢeyin ve fazlasının en yetkin ve mükemmel 

haliyle kendisinde bulunduğu bir âlemdir. Burada organik ve inorganik her ne varsa 

en mükemmel hâliyle orada da bulunmaktadır. Buradaki dört unsur ve terkipleri, 

toprak, hava ve suda yaĢayan canlıların tamamı en yetkin hâlleriyle orada da 

mevcuttur. Gökyüzü, gezegenler ve yıldızlar da aynı Ģekilde orada bulunurlar. Özetle 

buraya dair her ne varsa en mükemmel ve yetkin hâliyle orada da bulunmaktadır. 

Bütün bunlarla birlikte o yüce âlemdeki çeĢitlilikte bulunan mükemmellik ve 

yetkinlik buradaki gibi niteliklerin çeĢitliliğinden kaynaklanmaz aksine orada tek bir 

nitelik vardır: “Ancak bu niteliklerle süslenmiĢ Ģey, ikincil olan 

prensiplerden/ilkelerden (el-evâilü‟s-sâniyye) yani birleĢik olan duyulardan değil 

birincil olan prensiplerden (el-evâilü‟l-ûlâ) yani canlılık (el-hayvâniyye) 

gerçekleĢtiğinde yayılmıĢ olur.”
238

 

 Nefiste hem duyu hem de akla iliĢkin Ģeyler bulunur, akıl kıyas yoluyla küllî 

olanların, duyu ise cüzî olanların bilgisini verir. Varlık akılla, akıl da varlıkla ortaya 

çıkmıĢtır: 

 

“Ancak yüce âleme gelince orada tümelleri sana açık seçik („ıyânen) gösterir çünkü 

tümeller sürekli, sabit ve kâim cevherlerdir. Bu Ģerefli yüce âlemdeki cevherlerin 

hepsi tek bir cevherde kâim ve sabittir ve sadece bu cevher [kendi kendine] kâimdir, 

orada geçmiĢ ve gelecek zaman olmaksızın bir varoluĢ vardır. Oradaki bu 

zamansallıkta Ģimdi ve geçmiĢ [aynı anda] vardır. Çünkü oradaki Ģeyler tek bir hal 

üzere değiĢip dönüĢmeksizin dâimî olarak bulunurlar. Ancak bu içinde bulunmak 

zorunda olunan durum ortadan kalkmaz. Bu âlemdeki Ģeylerden herbirinde akıl ve 

varlık (âniyye), onların tümelliklerinde de akıl ve varlık vardır, orada akıl ve varlık 

birbirlerinden ayrılmaz. Varlık aklettiği için akıl ancak akıldır, varlık ise akıl 

tarafından akledildiği için varlıktır, onların sebebi aklın akletmesi, varlığın da 

akıl ve varlık dıĢındaki varlıkları akletmesidir. Akıl için bu yaratıcı illettir (el-

„illetü‟l-mübdia„). Akıl ve varlık birlikte varolmuĢtur/yaratılmıĢtır, bundan 

dolayı da birbirlerinden ayrılmazlar.”
239

 

                                                        
238

 Es., s. 94; Enn. VI.7.12. 
239

 Es., s. 111; Enn. V.1.4. 



79 

 

 

 Bu âlemdeki herbir sûret o yüce âlemde de bulunur; bununla birlikte burada 

olanlar maddeye bulaĢmıĢ olmaktan kaynaklanan bir eksikliği barındırır; buradaki 

tabiî sûret orada maddesiz olarak bulunur ve bu yüzden orada daha üstün ve ulvî 

olmayı özünde taĢır. Dolayısıyla buradaki maddî bitkilere hayat veren oradaki 

asıl/hakîki bitkinin ta kendisidir ve ilk bitkilerdir (en-nebâtü‟l-evvel) ki kendisinde 

logos (kelime) bulunan da bu bitkilerdir; buradakiler ise onun bu âlemdeki 

tezahürleridir. Hayat/canlılık bu ilk olandan diğerleri üzerine taĢar.
240

 Bu yeryüzü 

canlı ve hayat sahibi ise ki böyle olduğunu görüyoruz, ay üstü âlemde olan aklî 

yeryüzü (el-„arzü‟l-akliyye) de canlıdır ve bu durumda onun ilk yeryüzü, burada ona 

benzeyeninse ikinci yeryüzü olarak nitelenmesi daha uygun olur. Ayrıca oradaki 

bulunan herĢey bir nûr/ıĢık içinde yer alır: “Yüce âlemdeki Ģeylerin tamamı ulvî bir 

nûrun içinde bulunduklarından hepsi bir nûrdur/ıĢıktır (el-eĢyâü‟lletî fi‟l-âlemi‟l-

a„lâ ziyâun li-ennehâ fi‟d-dav‟il-a„lâ)”
241

 IĢık kuĢatıcı, aydınlatıcı, enerji verici 

olarak nitelendiğinde yüce âlemdeki herĢeyin göz kamaĢtıran bir parlaklık içinde 

bulunduğu düĢünülebilir. Bu durumda orada bulunanların herbiri aynı zamanda kendi 

baĢına bir ıĢık kaynağı olur ve dahası tıpkı aynı anda yanan onlarca lambanın 

ıĢıklarının birbirlerine karıĢıp ayırdedilmez bir hal almasında olduğu gibi oradaki 

herbir Ģey de birbirine girer, bütün hepsi birinde, biri bütün hepsinde bulunmuĢ olur: 

 

 “Kendilerine gelen ıĢık (nûr) sonsuzdur, bundan dolayı onlardan herbiri yüce (azîm) 

olmuĢtur. Bu da onlardan büyük olanın da küçük olanın da yüce olması anlamına 

gelir, yine oradaki güneĢ‟in gezegenlerin bütünü olup, gezegenlerin herbirinin de 

güneĢ olduğu, ancak onlardan birine üstün olan gezegen GüneĢ, üstün olunan 

gezegen ise gezegen olarak isimlendirilir. Onlardan herbiri bir diğerinde, bütün 

hepsi Bir‟de ve Bir‟in hepsinde bulunduğu görülür. Orada bir hareket vardır ancak 

bu hareket salt, saf bir harekettir. Bu onun ne bir Ģeyden baĢlayıp bir Ģeyde sona 

ulaĢtığı ne de hareketli olmadığı (ğayru müteharrik) anlamına gelmez, aksine o 

hareketlidir. Orada salt, saf bir sükûn vardır, çünkü bu sükûn bir hareketin sonucu 

olmadığı gibi hareketle karıĢmıĢ bir Ģey de değildir. Sükûn herhangi bir Ģeye 

yüklenmeyip bir güzellik ya da çirkinlikle de birlikte bulunmadığı için orada salt, saf 

bir güzellik (hüsn) vardır. Oradaki Ģeylerden herbiri yeryüzünde sâbit ve kâimdir 

[fakat] kalıcı değildir (kavîme)”
242

 

                                                        
240

 Es., s. 153; Enn. VI.7.11. 
241

 Es., s. 154; Enn. V.8.4. 
242

 Es., s. 154.  



80 

 

 O yüce âlem, Ġlk hikmet/Bir yani Tanrı tarafından akıl vasıtasıyla meydana 

getirilen ilk Ģeylerden olduğundan ondaki yüceliği idrak etmek de herkesin kolaylıkla 

yapabileceği bir Ģey değildir. Aklı duyularının önüne geçmiĢ bir kimse ancak orayı 

anlayıp idrak edebilir. Doğru bilgiye sadece mantık ve kıyasla değil, “aklî bir 

bakıĢ”la ulaĢılır. Bunu elde etmek isteyense duyularının mahkumiyetinden 

kurtulmalı ve aklını keskinleĢtirmelidir.  

  Bu yüce âlem yok olmayan dâimi Ģeylerle yani akılların ve nefislerin tümüyle 

kuĢatılmıĢtır. Yine bu yüce âlem son derece güzel olduğu için sürekli bir Ģekilde 

sâkindir, bu yüzden de bir halden diğerine geçmek sûretiyle harekete ihtiyaç duymaz. 

Hareket ve yer değiĢtirmeyi istese bile bunu yapamaz, çünkü herĢey onda bulunduğu 

için ve kendisi dıĢında bir Ģey olmadığı için yönelebileceği bir Ģey de yoktur. “Yüce 

âlem tam ve yetkindir çünkü onu ilmen kuĢatabilecek baĢka hiçbir Ģey yoktur.”
243

 

Tümeller sürekli ve sâbit cevher oldukları için Yüce âlemde açık ve seçik 

(‘ıyânen) olarak görülürler, orada zaman yoktur ve zaman olmaksızın bir varoluĢ 

vardır, orada herĢey en mükemmel Ģekliyle tek bir hal üzere sabit olarak 

bulunduğundan bir değiĢiklik olmaksızın geçmiĢ ve Ģimdi aynı anda bulunur. Bir 

baĢka söyleyiĢle orada birimlerden oluĢan zaman kavramı yoktur.  

 Plotinos‟un, ulvî ve süflî âlemler hakkındaki düĢüncesini ve bu iki âlemin 

baĢlıca özelliklerini gördükten sonra, Ģimdi de onun, süflî âlemde baĢat varlık olan 

insanla ilgili görüĢlerini tanımaya çalıĢalım. 

 

1.2.3.7. ĠNSAN 

 Esûlûcyâ‟da insana iliĢkin düĢüncelerini temellendiren filozof, insanın temel 

nitelikleri olan akıl ve nefis üzerinde yoğunlaĢarak der ki: “Ġnsan düĢünen ve canlı 

ise, canlılığın/hayatın nefissiz olmasının mümkün olmadığını, insana nutkiyeti ve 

canlılığı verenin nefis olduğunu söyleriz”
244

 Böylece insan nefisle özdeĢ görülemez, 

canlılığın kaynağıdır ancak insan eĢittir nefis denemez. Çünkü o,  nefsi hayvan ve 

bitkilerde de bulunan ve canlılığın ilkesi olan bir iĢlev olarak görmektedir. Nefis 

                                                        
243

 Es., s. 110; Enn. V.1.4. 
244

 Es., s. 143.  



81 

 

insanda/insanla birarada bulunmazsa insanın “nefis logosu” dıĢında baĢka logosla 

idare ediliyor olması gerekir. O halde “Ġnsan bütünüyle nefis ve cisimden 

mürekkeptir”
245

 demek doğru olur. Ancak yüce âlemdeki insan ile bayağı insanın 

arasında elbetteki büyük fark vardır; tüm eĢyâda olduğu gibi aĢağıdaki yukardakinin 

bir yansımasından baĢka bir Ģey değildir:  

 

“Yüce âlemdeki yani yüce aklî cevherde duyu/his buradaki bayağı âlemdeki hisse 

benzemez, o orada oraya uygun mahsûsâtı hissettiğinden orada bayağı duyu ile 

hissetmez, bu yüzden bu bayağı insanın duyusu o yüce insanın duyusuna bağlıdır ve 

onunla ittisâl halindedir. Bu insan, tıpkı buradaki ateĢin o yüce ateĢle olan 

ittisâlindeki gibi ittisâl sonucunda oradan duyuyu elde eder. Buradaki nefiste varolan 

algı iĢte orada varolan duyuya bağlıdır.”
246

 

 

 Yüce âlemdeki ilk insan ideası ikinci insan ideasını kendi ıĢığı/nûruyla 

aydınlatır ve onun üzerine taĢar, ikincisi de üçüncüyü aynı Ģekilde meydana getirir. 

“Ġlk insanın, bayağı insanda [sonradan] meydana gelen algıdan daha üstün ve yüce 

bir algıya sahip olduğu ortaya çıktı, açıklayıp izah ettiğimiz üzere bayağı insan (el-

insânü‟s-süflî) duyuyu aklî yüce âlemdeki varolan insandan elde eder.”
247

 Yüce 

âlemdeki insan da algıya ve diğer tüm insanî niteliklere sahip olmakla birlikte, 

oradaki algı ve duyu buradakinden tamamen farklıdır ve o yüce âlemin diğer 

unsurları gibi bir ulvîliğe sahiptir. Dolayısıyla oradaki buradakinden değil, buradaki 

oradan istifade eder.  

 el-Hayru‟l Mahz‟da ise insanın konumlandırılıĢı Ģöyledir: Ġlklerin (el-evâil) 

hepsi birbiri içinde bir Ģekilde bulunur. “[Bu] varlıkta hayat (el-hayât) ve aklın, 

hayatta varlık ve aklın, akılda varlık ve hayatın bulunması demektir, ancak akılda 

hayat ve varlık iki akıl olarak, hayatta varlık ve akıl iki hayat olarak, ve varlıkta akıl 

ve hayat iki varlık olarak bulunurlar.”
248

 Dolayısıyla ilkler hakkında onların ya illet 

ya da mâlül olarak bulundukları söylenebilir, bu da sonucun sebepte sebep türünde, 

sebebinse sonuçta sonuç türünde varolması demektir. Örneğin duyu nefiste nefsânî 

                                                        
245

 Es., s. 143.  
246

 Es., s. 145.  
247

 Es., s. 146. 
248

 HM., s. 14 [11] 



82 

olarak, nefis akılda aklî olarak, akıl varlıkta varlıksal olarak, akıl nefiste nefsânî 

olarak, nefis duyuda duyusal olarak bulunur. 

 Yüce âlemdeki düĢünen insanı (el-insânü‟l-„aklî) nitelemek için bayağı 

âlemdekini tanımak gerektiğinden öncelikle yukarıda onu anlatmaya çalıĢtık. Ġlk 

yaratıcının (el-Bâriü‟l-evvel) meydana getirmek istediği bir Ģeyi düĢünüp 

taĢınmaksızın varettiğini yukarıda zikretmiĢtik. Çünkü O, “Onları vücûd dıĢında 

baĢka bir niteliği olmaksızın sadece [salt] varlık olarak yarattı, sonra bu duyu 

âlemini yarattı ve yüce âlem için bu duyu âlemine Ģekil (sanem) verdi.”
249

 Bayağı 

âlemde bulunan herĢey aslında yüce âlemde bulunsun diye var kılınır, yüce âlemde 

varolan herĢey en mükemmel ve yetkin bir sûrette orada bulunur ki böylece bu 

bayağı âlemde bulunan ve oradakine benzer Ģeylerin tamamı da oradakine “zorunlu 

olarak” tâbî olur. 

 

“Eğer yaratıcı -en üstün- “Bir” ise onunla aynı seviyede olmaması için kendisinden 

üstün olduğu Ģeylerin birden fazla olması zorunludur. Çok, birin zıttı olduğu için 

kaçınılmaz olarak onlar çoktur; bu birin (vâhid) tam, çoğun (kesîr) ise eksik olduğu 

mânasına gelir. Eğer kendisine üstün gelinen Ģeyler (mefzûl aleyh) çokluk 

alanındaysa, ikiden az olamazlar.”
250

 

 

Dolayısıyla Ġlk yaratıcı ile gerek yüce âlemin gerekse bayağı âlemin iliĢkisi böylece 

açıklanmaktadır. 

 Ġnsanın nefis ve cisimden oluĢtuğu ve nefsinse cisim olmadığı yukarıda ifade 

edilmiĢti. Ġnsanın bu iki ayrı kısmı iki farklı tabiata sahiptir. “Cisim basit değil 

mürekkeptir, mürekkep olan Ģey bölünebilir ve kendisinden meydana geldiği Ģeylere 

ayrılabilir. O halde cisim bölünür, ayrılır ve bâki kalmaz.”
251

 Yani insanın iki 

bölümünden biri yok olup gidecektir. Bu durumda madde ve sûretten oluĢan cismin, 

kendisinde nefis olmadığında her iki tarafını da kaybedeceği söylenebilir, “Çünkü 

bizatihi nefis onu heyûlâ ve sûretten oluĢturmuĢtur”
252

 Ġnsan beden artı nefistir, 

yalnız nefsin bedene ve organlara olan ihtiyacı devam ettiği sürece bu birliktelik 

devam eder, ihtiyaç bittiğinde nefis bedeni terkeder. Ġnsanın cüzlerinden biri olan 

                                                        
249

 Es., s. 147.  
250

 Es., s. 148. 
251

 Es., s. 121; Enn. IV.7.1. 
252

 Es., s. 122.  



83 

 

beden kısmı cisim olduğundan oluĢ ve bozuluĢa tâbi bir olgudur, sonuç itibariyle de 

yok olur. Ġnsanın ikinci kısmı olan nefis ise oluĢ ve bozuluĢa tâbi olmadığından yok 

olmayacaktır, bu yüzden “insan nefisle insan olur (...) çünkü nefisle beraber ne ise o 

olur ve onunla sâbit ve sürekli olur; cisimle ise fâni ve bozulmaya tâbi olur”.
253

 Nefis 

kendi varlığını ve tezahürlerini ortaya koymak için bedene “ihtiyaç” duyar. Bu 

ihtiyaç hâli Esûlûcyâ‟da maddenin sûrete, Tanrı‟nın (sâni„) yaratılanlara (âlât) olan 

ihtiyacına benzetilmektedir.
254

 Burada Tanrı‟nın “ihtiyaç” duyması, ilk bakıĢta O'nun 

mükemmeliğine ve yetkinliğine gölge düĢürebilir Ģeklinde değerlendirilebilir. Ancak 

buradaki ihtiyacı, marangoz olduğunu iddia eden bir kimsenin bir eseri müĢahede 

edilmediği sürece bunun anlaĢılamayacağı gibi, evren olmadan Tanrı, sûret olmadan 

madde “var olurdu” ancak “bilinir” olmazlardı Ģeklinde anlamak gerekir.  

 Esûlûcyâ‟nın hemen baĢında “Nefs-i nâtıkların asıl âlemlerinden, cismânî 

âleme düĢme hallerinden ve sonra tekrar yükselerek orada illetleriyle ittihatları 

(ittihâdü‟l-ille) hususunu ifade ederiz” denilerek, bedenden ayrılan nefsin âkibeti de 

açık bir Ģekilde ifade edilmektedir. Bu bayağı âlemde bulunan insanların yüce 

âlemdeki ilk örnekleriyle olan iliĢkilerinin nihâî olarak “birleĢme” (ittihâd) olacağı 

açıkça dile getirilmektedir.  

 Filozofun insana bakıĢını ve insanın sahip olduğu nefis ve akıl gücünün 

nereden ve nasıl geldiğini îzah ettikten sonra onun tekrar ideal âleme dönerek yüce 

insanla ittihâd edeceğini ve böylece ebediyyet kazanacağını görmüĢ bulunuyoruz. 

ġimdi de ulvî âlemin etkisiyle süflî âlemde cereyan eden olgu ve olayların arasındaki 

sebep sonuç iliĢkilerinin ne Ģekilde gerçekleĢtiğini görelim. 

 

1.2.3.8. SEBEPLĠLĠK 

 Sebebeplilik (Ġlliyyet) konusunda Esûlûcyâ‟da Tanrı‟nın aklın sebebi, aklın 

nefsin sebebi, nefsin tabiatın sebebi, tabiatın ise bütün cüzî kâinatın sebebi olduğu 

söylenmektedir. Bununla birlikte bazı Ģeyler -görünüĢte- diğerlerinin sebebi olsa da 

                                                        
253

 Es., s. 122.  
254

 Es., s. 122. 



84 

Tanrı, bazıları için doğrudan, bir kısmı içinse vasıtayla sebeptir ve aynı zamanda O, 

sebebi var edendir.
255

 

 el-Hayru‟l-Mahz‟ın hemen baĢ kısmında sebeplilik konusuna yer verilmiĢ ve 

bu husus metafizik ilkelerle ortaya konarak açıklanmaya çalıĢılmıĢtır. Öncelikle 

sebep-sebepli iliĢkisinde birinci ve ikinci sebebin varolduğu, küllî/tümel birinci 

sebebin ikinciye nispetle sebepli üzerinde daha fazla etkisinin (fe-hiye ekser feyzen) 

bulunduğu, ikinci sebebin ortadan kalkması halinde birincinin de kalkmayacağı ifade 

edilmiĢtir. Örneğin insan, “varlık”, “canlı” ve “insan”ı temsil eder, bu sıralama 

hiyerarĢik bir yapı arzeder ve insandan söz edebilmek için, öncelikle varlığından ve 

sonra da canlılığından söz etmemiz gerekir. Canlılık insanın yakın sebebi (el-

„illetü‟l-karîbe), varlık ise uzak sebebidir (el-„illetü‟l-baîde) dolayısıyla varlık 

canlılığın, canlılık da insanın sebebi olduğundan insan için “varlık” (enniyye) 

canlılıktan daha çok sebeptir: 

 

“Böylece bir Ģey için uzak birincil sebebin (el-illetü‟l-ûlâ) yakın sebepten daha 

kuĢatıcı ve kuvvetli olduğu açık seçik bir Ģekilde ortaya çıkmıĢtır. Bu yüzden bir 

Ģey için uzak sebebin fiili yakın sebebin fiilinden daha çok gereklidir (eĢeddü 

lüzûmen).”
256

 

 

Ayrıca ikinci illet ortadan kalktığında birinci de ortadan kalkmaz, örneğin insandan 

“canlılık” kalksa da “varlık”ı onda bulunmaya devam eder. Sonuç olarak birinci 

sebep sebepli üzerine daha çok taĢarak (feyz) onu korur ve o ikinci sebebe nispeti 

gibi ondan ayrılmaz.  

 Akıl, nefis ve diğer aklî Ģeyler onları ilk meydana getirende (el-mübdiu„l-evvel) 

bulunurlar, onlar ilk sebep (el-„illetü‟l-ûlâ) tarafından aracısız olarak meydana 

getirildiklerinden asla yok olmazlar ve ortadan kalkmazlar. Tabiat, duyu ve diğer 

tabiî Ģeylerin kendileri de sebepli olan sebeplerin eseri yani nefis vasıtasıyla aklın 

eseri oldukları için, bozuluĢa tâbi yok olan gerçek Ģeylerdir. Bir Ģeyin sebepler zinciri 

ne kadar az olursa sürekliliği (bekâ) daha fazla, sebepler zinciri ne kadar çok olursa 

sürekliliğinin de o kadar az olur. Tabiî Ģeyler birbirlerine bağlıdırlar dolayısıyla onun 

bir kısmı bozulduğunda ona sahip olanlar yükselerek daha önce gelmiĢ olduğu 

                                                        
255

 Es., s.50.  
256

 HM., s. 4 [1]. 



85 

 

göksel cisimlere, sonra nefse ve en son akla ulaĢır. “Bütün herĢey akılda sâbittir, akıl 

ilk sebeple (el-„illetü‟l-ûlâ) varolur, ilk sebep ise tüm her Ģeyin ve onların da ötesinin 

baĢlangıcıdır, sürekli olarak dile getirildiği Ģekilde ondan meydana gelmiĢlerdir ve 

dönüĢleri de onadır.”
257

 

 Esûlûcyâ‟da dile getirildiği üzere bi‟l-kuvve olan bir Ģey, kendisini fiil alanına 

çıkaracak baĢka bir bi‟l-fiil Ģey olmaksızın bi‟l-fiil olamaz; aksi takdirde kuvveden 

fiile çıkamaz. Çünkü kuvve kendiliğinden fiil alanına çıkma yeteneğine sahip 

değildir. Bi‟l-fiil varolan Ģeye (Ģeyün kâin) ise bir Ģeyi kuvveden fiile çıkartmak 

istediğinde dıĢarıya değil ancak kendi özüne bakar ve böylece bu kuvveyi fiil alanına 

çıkarır ve kendisi daima bulunduğu bir tek hâl üzere kalır. O kendisiyle baĢka bir Ģey 

olma ihtiyacı duymaz, çünkü o bi‟l-fiil olarak ne ise o‟dur (hüve mâ hüve bi‟l-fiil).
258

 

 Her varlık (enniyye) zaman ve süreç itibariyle üç Ģekilde bulunur: Bunlar ya 

dehrden yüce ve ondan öncedir ki bu Ġlk Sebep‟tir, ya dehrle birliktedir ki bu da 

akıldır, çünkü o Ġkinci Ġllet‟tir ya da dehrden sonra ve zamanın üstündedir ki bu da 

nefistir. Nefis dehrin bitiminden hemen sonra, zamandan ise hemen önce vardır. 

“Her dehr varlıktır (enniyye) fakat her varlık dehr değildir.”
259

 Varlık dehrden çok 

daha geniĢtir, dehr Ġlk sebep‟le bilinebildiği için Ġlk sebep onun üstünde yer alır. Akıl 

değiĢip dönüĢmeksizin dehrle bulunur, nefis ise zamanın illeti olduğu için onun 

üzerinde bulunur. 

 

1.2.3.9. CEVHER ÜZERĠNE 

 el-Hayru‟l-Mahz‟da maddî kâinâtın özünü oluĢturan cevherlerin niteliğinden 

söz eden Proklos, bir bakıma Aristo‟yu izleyerek bütün cevherlerin kendine yeterli 

olduğunu, baĢka Ģeye ihtiyacı bulunmadığını (küllü cevherin kâimun bizâtihî), âdeta 

aksiyomatik bir bilgi olarak tekrarlar. Eğer baĢka bir Ģeyden oluĢtuğu ileri sürülürse, 

bu cevherin eksikliğine iĢaret eder ve bizatihi var olması imkânsız olur. Ona göre, 

“OluĢ, eksiklikten yetkinliğe götüren yoldur (el-kevnü innemâ hüve tarîkun mine‟n-

nuksâni ale‟t-tamâm)”, cevher ise bizâtihi var olan Ģey sayıldığından cevherin oluĢta 

                                                        
257

 Es., s. 138-139. 
258

 Es., s. 50-51. 
259

 HM., s. 5 [2]. (Küllü dehrin enniyyetün ve leyse küllü enniyyetin dehren.) 



86 

meydana gelen herhangi bir unsurdan etkilendiğini iddia etmek, onun tanımını hiçe 

saymak anlamına gelir.
260

 Esûlûcyâ‟da ise filozof probleme farklı bir Ģekilde 

yaklaĢarak aklın hareketinin bizatihi cevherlerin kendisi olduğu, cevherlerin aklın 

fiili olmanın dıĢında akıldan sonra yer alan herhangi bir cevherin bulunmadığı, ancak 

aklın hakîkî Ġlk olan fâilin (el-evvelü‟l-hakk) fiili olduğundan, hareketleriyle 

cevherleri meydana getirdiği ifade edilmektedir: “Akıl cevherlerde hareket eder (el-

aklu yeteharreku fi‟l-cevâhir)” ve cevherler bu hareketlere tâbîdirler. AnlaĢılacağı 

üzere Plotinos‟un buradaki akıldan maksadı, cevherlerin oluĢumunu sağlayan, sürekli 

aktif olduğu kabul edilen ve kozmolojik bir değer sayılan küllî akıldır; bu akıl 

hareketin devam ettiricisidir bu sebeple de hiç kesintiye uğramaz, Ģayet kesintiye 

uğrayacak olursa fiilde bulunamaz ve fiilde bulunamayan yani aktif olmayan da 

kesinlikle akıl olmaz.
261

 

 “Bizâtihi var olan cevherler bozulmaya tâbî değildirler.”
262

 Eğer cevherin 

bozulduğu öne sürülürse; bu bozulmanın ancak parçalanma ve bu parçaların 

ayrıĢması ile mümkün olacağı, cevherin ise bir tek ve basit olduğu, dolayısıyla 

ayrıĢmasının mümkün olmadığı dile getirilerek reddedilir. Cevher mürekkep değildir, 

onun sebebi de sebeplisi de bizatihi kendisidir. Bozulmaya tâbi olan Ģeyler 

sebeplerinin bozulup dağılmasıyla bozulurlar. Cevherin bozulmadığı, kendi 

sebebinin bizatihi kendisi olmasından ötürü de bozulamayacağı açıkça 

anlaĢılmaktadır ki, burada söz konusu edilen ulvî âlemdeki cevher kavramıdır. 

AĢağıda görüleceği üzere süflî âlemdeki cevherlerin özellik ve nitelikleri daha farklı 

olarak sunulmaktadır.  

 Cevherin bizatihi kendisi sebebiyle varolan, basit ve bölünmez olduğunu ifade 

ettik. Eğer o bölünseydi, herbir parçası tıpkı bütünün bizatihi kendisine 

yönelmesinde olduğu gibi kendi zâtına dönerdi ki bu ise imkânsızdır. Ayrıca cevher 

mürekkep olsaydı parçalarının bir kısmının diğer bir kısmından daha iyi ve ya daha 

kötü olması gerekirdi; bu onun bir parçasının bir baĢka parçasına karĢıt olması ve 

bununla beraber bir kısmının bir baĢka kısmına ihtiyaç duyması anlamına gelirdi. 

Halbuki cevher tanımı gereği varolmak için bir Ģeye ihtiyaç duymayan manasına 

                                                        
260

 HM., s. 25 [24]. 
261

 Es., s.95.  
262

 HM., s. 26 [25].  



87 

 

gelmektedir. Sonuç itibariyle cevherin nitelikleri arasında basit, mürekkep olmayan, 

bölünmeyen ve bozulmayan ifadeleri sıralanabilir.
263

 

 Esûlûcyâ‟da cevherin ilk sûrette bulunduğu, bu ilk sûretin cevher olması 

anlamına geleceği dile getirilmektedir. Böylece, bayağı âlemde bulunan herĢeyin 

yüce âlemde bulunan sûrette yer aldığı da buna eklenebilir. Çünkü bayağı âlemdeki 

her Ģey sebebiyle bir arada bulunur, sebebinde ve sebebinin sebebinde mükemmel bir 

sûrette bulunur; sonuçta o cevhere dönüĢür ve ne ise o olur böylece aracısız olarak 

gelen sebepten ötürü “eĢsiz bir” (vâhid) olur. Kaynak itibariyle bir tek güzelliğin 

bulunması nedeniyle sebep sonuç zincirinin en aĢağıda yer alan Ģeye kadar yayıldığı 

söylenebilir.
264

  

 “Kendi zâtını bilenlerin tümü, kendisine (zâtına) tam olarak yönelir.” Bilme 

(ilm) aklî bir fiildir, bilen kendini bildiğinde, bilgisiyle kendine yönelir ve bu 

durumda bilen ve bilinen bir tek Ģey olur. Bilen kendinin bilgisini bilmeye 

yöneldiğinde onun cevheri de kendi zâtına yönelir, dolayısıyla bu cevher hiçbir Ģeye 

ihtiyaç duymaksızın sürekliliğini ve mevcudiyetini muhafaza eder çünkü bu basit ve 

kendine yeten bir cevherdir.
265

 

 Bizatihi kendisiyle var olan cevher zaman dıĢında varolmuĢtur. Dolayısıyla 

onların cevherlikleri zamansal cevherlerden (el-cevâhirü‟z-zamâniyye) çok daha 

yücedir. Ayrıca oluĢun altında yer alan oluĢmuĢ cevherler (el-cevâhirü‟l-mükevvene) 

gibi mürekkep cevherler de değildirler.
266

 Ancak “Her cevher bir zamanda meydana 

getirilmiĢtir; bu, zaman ve cevherin eĢit bir Ģekilde meydana getirildikleri için ya 

cevherin sürekli olarak zamanda olması ve zamanın ondan ayrı olmaması, ya da 

cevherin zamanın bazı kısımlarında meydana getirildiği için zamanın ondan, onun 

da zamandan ayrılması Ģeklinde olmuĢtur.” 
267

 Burada süreklilik, zaman ve cevherler 

arasındaki iliĢki Ģu Ģekilde açıklanmaktadır: Ġki tür süreklilik (devâm) vardır: 

Dehrî: Kendi baĢına varolan ve sâkin, birleĢtirici ve tüm fonksiyonları bir arada, bir 

kısmı diğer kısmından önce veya sonra değil ve bizâtihî küllîdir. 

                                                        
263

 HM., s.27-28 [27]. 
264

 Es., s. 141; Enn. VI.7.3. 
265

 HM., s.16 [14]. 
266

 HM., s. 28 [28]. 
267

 HM., s. 28 [29]. 



88 

Zamânî: Hareketli, akan bir devamlılığa sahiptir, bazı fonksiyonları diğerlerinden 

önce bulunur, önce ve sonra türünden bir karĢıtlığa sahip olan parçaların herbir 

parçasıyla küllîliğe sahiptir.  

Böylece cevherler: 

 1- Zaman üstü dâimiliğe sahip olan (el-cevâhirü‟s-sâbite / el-cevâhirü‟l-

âliyetü‟d-dâime), 

 2- Zamana eĢit olan ve zamanın kendisinden ayrılmadığı: (el-cevâhirü‟d-

dâime/ el-cevâhirü‟l-mütevassıta), zaman üstü olan cevherlere oluĢ ve hareket 

bakımından değil süreklilik (devâm) açısından benzerliğe sahiptir.  

 3- Zamandan kopan/ayrılan ve zamanın üst ve altla arasını ayırdığı; oluĢ ve 

bozuluĢa tâbi gerçek cevher (el-cevâhirü‟l-vâkıa„/el-cevâhirü‟l-münkatıa„); 

sürekliliği oluĢ ve hareketledir. Ġlk kategorideki zaman üstü olan cevherlere hiçbir 

açıdan benzerlik göstermezler dolayısıyla da onlarla bir iliĢkileri ve temasları söz 

konusu değildir.
268

 

 Fiili ve cevheri dehr alanında (hayyizü‟d-dehr) olanla, fiili ve cevheri zaman 

alanında (hayyizü‟z-zamân) olan arasında bir aracının varlığı söz konusudur. ġöyle 

ki: Bu aracının cevheri dehr alanından, fiili ise zaman alanındandır. Cevheri zamana 

tâbi olan bir Ģeyin her haliyle dolayısıyla fiiliyle de zaman tarafından kuĢatılmıĢ 

olması gerekir. Bir Ģeyin zamana tâbi olan bir gerçeklikten dehre tâbi olması 

mümkün değildir. O halde zamanla dehr arasında bir üçüncü durumun bulunması ve 

bunun da “cevheri dehre tâbi bir gerçekliğin, fiilinin zamana tâbi olan bir gerçeklik 

olmasıyla” mümkün olacağı açıktır. Aksinden yani cevheri zamana, fiili dehre tâbi 

bir gerçeklikten söz edilemez, çünkü bu durumda fiili cevherinden daha değerli bir 

Ģeyden bahsetmek gerekir ki bu da imkânsızdır. Öyleyse cevherleri ve 

fonksiyonlarıyla zamana tâbi gerçekliklerle, cevherleri ve fonksiyonları dehre tâbi 

olanlar arasında; cevherleri dehre, fonksiyonları zamana tâbi olan gerçekliklerin 

varolduğu söylenebilir.
269

 Nitekim filozof bu düĢüncesini Ģöyle dile getirmektedir: 

 

“Her cevher bazı hallerinde zamana ve bazı hallerinde de dehre tâbi olur, bundan 

ötürü de cevher hem hüviyyet ve hem de oluĢtur (kevn). Çünkü dehre tâbi olan 

                                                        
268

 HM., s. 29-30 [29]. 
269

 HM., s.30-31 [30]. 



89 

 

gerçek Ģey (eĢ-Ģeyü‟l-vâki„) hakîki hüviyyettir. Zamana tâbi, gerçek olan her Ģey 

hakîki oluĢtur (kevn hakk).”
270

 

 

Dolayısıyla dehr ve zamana tâbi olan gerçek bir olan Ģey tek bir yönden oluĢ ve 

hüviyyet değildir. Cevheriyle zamana ilintili her oluĢ, sürekliliğin sağlayıcısı olan 

salt hüviyyetin cevherine bağlıdır. Hakîki Bir birliği sonradan elde eden (müstefîd) 

değil birlikleri verendir (müfîd). Diğer birliklerin tamamı onu sonradan elde 

etmiĢlerdir. Ġlk olan hakîki Bir (vâhid evvel-ü hakk) tüm yönleriyle salt Bir iken diğer 

birler ona benzemektedirler. Birliklerin sebebi ilk hakîki birdir, dolayısıyla her birlik 

hakîki Bir‟den sonra gelir ve birliği elde edilmiĢ bir birliktir, birlikleri var kılan ise 

müstefîd olmayıp müfîd olan hakîki birdir.
271

 

 

                                                        
270

 HM., s. 31 [31].  
271

 HM., s. 32-33 [31].  



90 

2. YENĠ EFLÂTUNCULUĞUN ĠSLAM FELSEFESĠNE 

YANSIMALARI 

 

 Birinci bölümde Yeni Eflâtunculuğun ortaya çıkıĢı ve Ġslam dünyasına 

aktarılmasına değinerek mevcut klasik metinler çerçevesinde bu felsefenin temel 

meselelerini ele almaya çalıĢtık. Bu bölümde ise Ġslam filozoflarının Tanrı‟nın 

varlığı, sıfatları, âlemle olan iliĢkisi, bu iliĢki süreci ve keyfiyeti, yüce âlemle süflî 

âlem arasında aracı konumdaki nefsin durumunu inceleyeceğiz. Böylece klasik 

dönemde Ġslâm filozoflarının bu problemleri tartıĢırken eski Yunan felsefesinden ne 

ölçüde etkilendikleri ve kendi felsefelerini oluĢtururken ne tür bir senteze 

ulaĢtıklarını ortaya koymaya çalıĢacağız. 

 

2.1. KĠNDÎ 

2.1.1. METAFĠZĠK ĠLKE OLARAK “BĠR” VE “ĠLK” OLAN 

TANRI 

 Yeni Eflâtunculukla etkileĢim sürecinin en önemli unsuru olan Esûlûcyâ‟nın 

Arapça‟ya tercüme edilmesini sağlayan filozof Kindî (ö. 867) olduğuna göre ilk 

olarak onun çalıĢmalarına müracaat etmek zorundayız. Burada Kindî‟nin hayatı, 

Ģahsiyeti ve eserleri hakkında yeterli çalıĢmalar bulunduğu için bunlara yer 

vermeden doğrudan onun günümüze kadar gelen Resâîlü‟l-felsefiyye‟sinden 

hareketle konuya girmek uygun olacaktır. 

 Zimmermann‟dan sonra onun görüĢlerini de tenkit süzgecinden geçiren Peter 

Adamson‟ın The Arabic Plotinus adlı eserindeki düĢüncelerine özellikle de Kindî ile 

alakalı görüĢlere yer vermek kaçınılmazdır. Plotinus düĢüncesinin Ġslâm dünyasına 

aktarılmasına kaynaklık eden en temel eser olan Esûlûcyâ‟nın, Kindî çevresindeki 

mütercimler tarafından 833-842 yılları arasında halife Mu‟tasım için tercüme edildiği 

hakkındaki bilgimiz kesindir.
1
 Esûlûcyâ‟nın baĢındaki önsözün kim tarafından 

yazıldığı araĢtırmacılar nezdinde tartıĢılmıĢtır ki Adamson‟ın bu konudaki kanaati 

“(...) önsöz yazarının Grekçe bilmesi gerekmediği gibi Grekçe‟den tercümeyi yapan 

                                                        
1
 Peter Adamson, The Arabic Plotinus A Philosophical Study of the „Theology of Aristotle‟, 

Duckworth, London 2002, s. 9. 



91 

 

Hımsî‟nin de önsöz yazarı olduğunu farzetmek zorunlu değildir.”
2
 Adamson‟na göre 

sonuçta metinde düzeltmeler yapmıĢ olan son kiĢi Kindî‟dir ayrıca belirtmek gerekir 

ki, Kindî‟nin önsöz yazarı olduğunu söyleyen ilk kiĢi Adamson değildir, Ġlk Felsefe 

Üzerine ile önsözdeki fikirlerden hareket ederek C. D‟Ancona Costa da aynı 

düĢünceyi öne sürmüĢtür.
3
 Adamson ise Aristoteles‟in Kitaplarının Sayısı 

Üzerine‟den hareketle özellikle de bu risalenin önsözündeki kelime ve kavramların 

(menfaa, meslek, esâlîb) Esûlûcyâ‟nın da önsözünde kullanıldığını ve benzer ağdalı 

üslûbun benimsenmesinden yola çıkarak önsöz yazarının Kindî olduğunu ileri 

sürmüĢtür.
4
  

 Konuya girerken hemen belirtmeliyiz ki, Kindî‟nin tanrı tasavvuru ve tanrının 

sıfatlarıyıla ilgili olarak kullandığı terminoloji Kur‟ânî perspektifi yansıtmakla 

birlikte yer yer Plotinos‟un Tanrı'ya izafe ettiği aĢkın nitelikleri de hatırlatmaktadır. 

ġöyle ki, Kindî kendinden önceki ve dönemindeki kelâmcıların Tanrı‟ya isnat 

etmedikleri Ġlk Sebep (el-illetü‟l-ûlâ), en son sebep (el-illetü‟l-kusvâ), Gerçek Etkin 

(el-fâilü‟l-Hakk), Gerçek varlık (el-inniyyetü‟l-Hakk), Sebepler Sebebi (illetü‟l-

„ilel), Ġlk Yönetici (el-Müdebbirü‟l-evvel) ve HerĢeyi çekip çeviren (es-sâisü‟l-

hakk) gibi sıfatlarla Tanrı‟yı nitelemekte bir sakınca görmez. Hatta filozofun bu 

yüzden ünlü kelâmcı ve düĢünür Ġbn Hazm tarafından Ģiddetle eleĢtirildiğini 

görmekteyiz.
5
 Gerçekte sorun ilâhî isim ve sıfatların Kur‟ân‟da yer aldığı Ģekliyle 

sınırlı olup olmadığı hususudur ki, çalıĢmamızın planını aĢtığı için biz burada o 

konuya değinmeyeceğiz. Burada Ģu hususu önemle belirtmeliyiz ki, kendisinden 

sonra gelen Ġslâm filozof ve kelâmcılarının sıklıkla dile getirip Tanrı‟ya isnad 

ettikleri “Zorunlu Varlık” (vâcibü‟l-vücûd) ifadesini Kindî kesinlikle 

                                                        
2
 Peter Adamson, The Arabic Plotinus A Philosophical Study of the „Theology of Aristotle‟, 

Duckworth, London 2002, s. 35. 
3
 Peter Adamson, The Arabic Plotinus A Philosophical Study of the „Theology of Aristotle‟, 

Duckworth, London 2002, s. 36; Cristina D‟Ancona Costa, “Al-Kindi on the Subject Matter of the 

First Philosophiy. Direct and Indirect Sources of Falsafa-l ûlâ, Chapter One”, Was ist Philosophie im 

Mittelalter (ed. .J. A. Aertsen, A.Speer), Berlin 1998, s. 841-855. 
4
 Peter Adamson, The Arabic Plotinus A Philosophical Study of the „Theology of Aristotle‟, 

Duckworth, London 2002, s. 37-40. 
5
 Ġlhan Kutluer, “Bir Reddiyenin Anatomisi: Ġbn Hazm‟a Nispet Edilen er-Redd „ale‟l-Kindî el-

feylesûf Adlı Risalenin Tahlili”, Sakarya Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/2001, 23-40, s. 

33. 



92 

kullanmamaktadır.
6
 Filozofumuzun yukarıda geçen “inniyye” kelimesini Ġlk Felsefe 

Üzerine adlı risâlesinde on kez kullandığı halde sonraki çalıĢmalarında bu sıfata 

nadiren yer vermiĢtir; nitekim bu kelimeyi diğer risâlelerinde toplam beĢ kez 

kullandığını görmekteyiz. Bu durum erken döneminde yazdığı kabul edilen Ġlk 

Felsefe Üzerine adlı kitabı hakkında yine erken döneminde elinde bulunan 

Hımsî‟nin Esûlûcyâ tercümesiyle kendisinin Ustas‟a yaptırdığı Metafizik 

tercümesinin yer yer filozof üzerindeki yansımalarını göstermektedir.
7
  

 Kindî, Tarifler Üzerine adlı risâlesinde önceki felsefe metinlerinde sıkça 

karĢılaĢılan 92 terimin tanımını verip açıklamaktadır. Burada dikkat çekici olansa 

terimlerin ilk dördünün sırasıyla Ġlk Sebep, akıl, tabiat ve nefis oluĢudur, ancak bu 

sıralamanın bilinçli bir tercih olup olmadığını eldeki kaynaklarla yorumlamak pek 

mümkün gözükmemektedir.
8
 Filozof, Ġlk Felsefe Üzerine adlı risâlenin hemen 

baĢında evrende sebep sonuç zinciri kabul edilmeksizin bir bilgi elde 

edilemeyeceğini savunur.
9
 Devamında ise o, felsefenin en değerlisi olan ilk felsefe 

yani metafiziğin araĢtırma alanının her Ģeyin sebebi olan Ġlk olan Hakk‟a yani 

Tanrı‟ya (ilmü‟l-hakki‟l-evvel ellezî hüve illetün külli hakkin) ait salt bilginin 

                                                        
6
 Antuvan Seyf, Mustalahatü‟l-feylosof el-Kindî bahsun tahlîli, Beyrut el-Câmiatü‟l-Lübnaniyye, 

2003, s.178. Ayrıca “inniyye”, “enniyye” ya da “âniyye” kelimeleri etrafında dönen tartıĢmalar, Ġslam 

filozoflarının kullanımları modern dönem felsefe tarihçilerinin farklı yorumlarının ve yapılan 

çalıĢmaların ayrıntıları için bkz. a.e. s. 176-264. Yine Kindî, Gazzâlî ve Ġbn Sînâ‟nın “Hudûd 

Risâleleri”nin karĢılaĢtırılması ve kavramların tanımları için bkz. Enver Uysal, Hudud Risaleleri 

Çerçevesinde Kindî ve Ġbn Sînâ Felsefesinin Temel Kavramları, Emin Yayınları, 2008. Ayrıca 

Fârâbî‟nin Kitâbu‟l-Hurûf‟unda açıkladığı ilk harf “inne”nin tazammunlarıdır ve Fârâbî burada 

Grekçe‟sini de zikrederek açıklamaktadır, bkz. Fârâbî, Kitâbü‟l-Hurûf, Beyrut 1990, s. 61. Bu 

kelime etrafında dönen tartıĢmalarla ilgili olarak en son çalıĢmayı Cristina D‟Ancona Costa kaleme 

almıĢtır. D‟Ancona‟ya göre, Ġlk Ġlke (First Principle) sadece tamamiyle türememiĢ bir varlığı ifade 

etmez ayrıca kendi içinde formun ilkesi ve oluĢudur (being) ki, bu varlıkta farklı mertebelere katılır ve 

bu formlar arasında en genel/küllî olanıdır. Bu makalesinde O, Yeni Eflâtunculuktan etkilenen Ġbn 

Sînâ gibi filozoflar için, Salt varlığın (enniyye fakat) Ġlk Ġlke olarak basit ve sınırsız varlığın, tüm 

varlığı kendi içinde öngörmesi anlamına geldiğini öne sürmektedir. bkz. Cristina D‟Ancona, Platonic 

and Neoplatonic Terminology for Being in Arabic Translation, Studia Graeco-Arabica 1, 2011, 23-

45. 
7
 Antuvan Seyf, Mustalahatü‟l-feylosof el-Kindî bahsun tahlîli, Beyrut el-Câmiatü‟l-Lübnaniyye, 

2003, s. 213-214. 
8
 Kindî, Tarifler Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), Ġstanbul 2002, s.185-

186. Ancak bu sıralamayı bir feyz/sudûr Ģeması olarak görme eğiliminde olan Tamar Zahara Frank 

Kindî‟nin Risâle fî hudûdi‟l-eĢyâ ve rusûmihâ adlı eserindeki ilk 11 tanımdan bir hiyerarĢi 

oluĢturmuĢtur: Ġlk Sebep, akıl, tabiat, nefis, cisim, yaratma, heyûlâ, sûret, unsur, fiil, amel. Her ne 

kadar Yeni Eflâtuncu bazı unsurlardan etkilenmiĢ olsa da Kindî‟nin bütün risâleleri göz önünde 

bulundurulduğunda, yazarın feyz teorisine iliĢkin yorumu isabetli görünmemektedir. bkz. Tamar 

Zahara Frank, Al-Kind‟s Book of Definitions: Its Place in Arabic Definition Literature (doktora 

tezi), University of Yale, 1975.  
9
 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 139.  



93 

 

kazanılması olarak belirtir ki, kuĢkusuz bu da metafiziğin herĢeyden önce teolojik 

boyutlu bir disiplin olduğunu göstermektedir.
10

 Her ne kadar Alfred Ivry bu 

tanımlamayı; Îsâgûcî Ģerhlerinden çıkarılan yorumların mezcedilmesinde ya da 

Yeni Eflâtuncu yönelimde Metafizik‟in uyarlanmasında görüldüğü gibi, bir 

öncekinin kendisinden sonrakini etkilemesi; Ustas‟ın Metafizik‟i tercümesinden 

sonra Aristo metafiziğinden sapma sonucunda bu tanımlamaya gidildiği Ģeklinde 

yorumluyorsa da ileri sürdüğü gerekçeler tatmin etmekten hayli uzaktır. Çünkü 

Aristo doktrininde de sebep-sonuç iliĢkisi ve bu iliĢkinin önceki ve sonraki arasında 

bir bağ oluĢturduğunu görmek gerekir.
11

 Risâlenin ilerleyen kısmında Kindî “ezelî” 

kavramını ele almakta ve onu “kendisi hakkında mutlak olarak yokluğun söz 

konusu yapılamayacağı Ģey (inne‟l-ezelî hüvellezî lem yekün leyse hüve mutlaken) 

olarak tanımlamaktadır. Daha sonra ona yüklenmemesi gereken olumsuz nitelikleri 

sıralamakta cins, tür, fasl, hassa, araz olmadığını, yine onun için maddî, sûrî, fâil ve 

gaî hiçbir nedenin olamayacağını, kevn ve fesâda uğramayacağını, zıddının 

olamayacağını, yetkinliğe ulaĢmak eksik bir halden dönüĢerek yetkinleĢmek 

anlamına geldiğinden Tanrı için yetkinleĢmenin de söz konusu edilemeyeceğini 

söyler ki, biz buradan kalkarak böylesine aĢkın bir varlığın tanımının 

yapılamıyacağını savunabiliriz.  

 Her ne kadar Kindî Ġlk Felsefe Üzerine adlı risâlesinde, Tanrı‟yı tenzih 

amacıyla negatif sıfatlar kullanma eğiliminde olsa da bu husus Kur‟ân ayetlerinde de 

sıklıkla görülmektedir. Ayrıca onun “Ġlk” ve “Bir” kavramlarına sıkça vurgu yapması 

Plotinos‟u hatırlatıyor olsa da bu niteliklerin Kur‟ân‟da da yer aldığı bir gerçektir. 

Zira, Tanrı‟nın aĢkınlığı, mutlaklığı ve her türlü kusurdan münezzeh olduğu söz 

konusuysa elbette kutsal metinlerle aĢkınlığı ifade eden filozofların görüĢleri 

arasında bir yakınlık ve paralellik olacaktır ve bu kaçınılmazdır. Ancak, Ġlk Felsefe 

Üzerine‟de Kindî, “Bir” kavramını uzun uzadıya irdeler ve gerçek Bir ile mecâzî bir 

arasındaki anlam farkına dikkat çeker. Meselâ Tanrı‟ya isnat edilen Bir‟in mutlak, 

nesneleri ifade etmek için kullanılan birin ise arazî nitelik olduğunu ısrarla vurgular. 

Aynı Ģekilde cins, tür, fasl, hassa, araz-ı âmm, küll, cüz, cem‟î ve ba‟z gibi nesneleri 

                                                        
10

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s.139.  
11

 Alfred Ivry, Al-Kindi‟s Metaphycics, State University of New York Press, Albany 1974, s. 121. 



94 

tanımlamada kullanılan kavramların ifade ettiği varlıklar bölünme ve etkilenmeyi 

ifade ederler. Kindî, bunların tamamında zâtî olmayan bir birlik nitelemesinin 

olduğunu dolayısıyla da araz olanın etkilenme yani bir Ģeyin sebeplisi (ma„lûl) olarak 

bulunabileceğini söyler. Öyleyse “BaĢka bir birliğin sebeplisi (ma„lûl) olmayan 

gerçek Bir‟in varlığı zorunludur.”
12

 Buradan hareketle o çokluğun birliksiz 

olmayacağını (fe-leyse yümkin illâ en tekûne vahde) savunmuĢ, tabiatta ise çokluğun 

bulunmadığı bir birlikten söz edilemeyeceğini ileri sürmüĢtür. Yani hakîki Bir 

dıĢında, tabiat söz konusu olduğunda, birliksiz çokluktan ve kendisinde çokluğun 

bulunmadığı bir birlikten bahsedilemez.
13

 Kindî, ortaya koyduğu matematiksel 

analojide, Tanrı‟nın yaratması ile Tanrı‟nın yaratmanın sebebi olması arasındaki 

farklılığı baĢarılı bir Ģekilde ifade etmiĢtir.
14

 Burada dikkat çeken husus filozofun 

Pisagorculuktan gelen bir yaklaĢımla “bir”in sayı olmadığını ilk sayının iki olduğu 

görüĢünü savunuyor olmasıdır.
15

 Ġlk Felsefe Üzerine‟nin en son kısmında Tanrı‟nın 

“Gerçek Bir, Ġlk olan, yaratan ve varlığa süreklilik veren” olduğu 

vurgulanmaktadır.
16

 Kindî, tüm Eflâtuncu etkilere rağmen Tanrı‟nın “Birliğin formu” 

Ģeklinde anlaĢılmasını istememiĢ aksine Ġslâm‟ın yaratıcı olan Tanrı inancını 

korumayı amaçlamıĢtır. Böylece ona göre “Tanrı sadece birliğin ilkesi değil aynı 

zamanda da fâildir.”
17

 Yani Plotinos‟daki gibi pasif bir varlık değil, kâdir-i mutlak 

herĢeyi yaradan bir Tanrı‟dır. 

 Yukarıda iĢaret edildiği üzere Ġlk Felsefe Üzerine‟nin hemen baĢında sebep-

sonuç arasındaki zorunlu iliĢki kabul edilmeden güvenilir bir bilgi elde 

edilemeyeceğini; daha doğrusu sebebini bilmediğimiz bir Ģeyi kesin olarak 

bildiğimizi iddia edemeyeceğimizi dile getiren Kindî, risâlenin ilerleyen kısımlarında 

bu düĢüncesini daha da ayrıntılandırmıĢtır. Sebeplilik iliĢkisinin zorunlu olduğunu 

savunmuĢ ve Aristocu bir yaklaĢımla sebep-sonuç halkasının teselsüle düĢmeyecek 

Ģekilde, kendisi bir sebebe dayanmayan Ġlk Sebep‟te son bulması gerektiğini öne 

                                                        
12

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 161. 
13

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s.162-164. 
14

 Peter Adamson, al-Kindi, Oxford University Press, New York, 2007, s. 52. 
15

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s.171-174. Büyük 

bir ihtimalle Pisagorculuktan gelen bir etkiyle Esûlûcyâ‟da ve ayrıca Aristo‟nun Metafizik‟inde ikinin, 

birden kaynaklanmasından ötürü sınırlı birinse sınırsız olduğu açıkça ifade edilmektedir, bkz. 

Esûlûcyâ, s.112-113; Enn. V.1.5-6; Metafizik, XIV 1. 1087b. 
16

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s.183. 
17

 Peter Adamson, al-Kindi, Oxford University Press, New York, 2007, s. 57. 



95 

 

sürmüĢtür. O, “Bu durumda geriye, ilk sebebin yalnızca bir olduğu ve hiçbir Ģekilde 

kendisinde çokluk bulunmadığı hususu kalıyor. Dolayısıyla da ilk sebebin bir olduğu 

açıklık kazanmıĢ oluyor” diyerek sebep-sonuç halkasını Ġlk Sebep‟e, Hakîki Bir‟e 

yani Tanrı‟ya bağlandığını dile getirmektedir.
18

Aynı eserin Birinci Bölümünün 

Dördüncü Kısmın‟da Bir‟in yani Tanrı‟nın ne olmadığını uzun uzun anlatan Kindî, 

bu bölümün son kısmında düĢüncelerini Ģöyle özetler: 

 

“Gerçek Bir (el-vâhidü‟l-Hak) kategorilerin hiçbirine dahil değildir. O, madde, cins, 

tür, Ģahıs, fasıl, hassa, araz-ı âmm değildir; hareket, nefis, akıl, küll, cüz‟, cemî„ ve 

ba„z da değildir. O baĢkasına nispetle bir değil, tersine mutlak birdir, çokluğu kabul 

etmez. O birleĢik ve çok olmadığı gibi anlattığımız bir çeĢitlerinin hiçbirinden 

değildir. Bir çeĢitlerine iliĢkin olan özellikler onda bulunmaz. Çünkü anlattığımız bu 

Ģeyler ona yüklenecek en basit niteliklerdir. Oysa ona yüklenen Ģeyler [nitelikler] daha 

fazla çokluk ifade eder. O halde gerçek Bir‟in maddesi, formu, niceliği, niteliği ve 

izâfeti yoktur. Diğer kategorilerin hiçbiriyle de nitelenmez. O‟nun cinsi, faslı, Ģahsı, 

hassa ve araz-ı âmm‟ı yoktur. O hareket eden [değiĢen] değildir. O, gerçek Bir 

olmanın ötesinde hiçbir Ģeyle nitelenemez. Yalnızca O salt Bir‟dir. Yani O, Bir‟likten 

baĢka bir Ģey değildir; O‟nun dıĢındaki her birlik çokluk sayılır. Öyleyse birlik, 

Gerçek Bir‟den baĢkadır (fe-hiye [el-vahde] ğayru el-vâhidi‟l-hak). Yukarıda 

anlattığımız gibi, bütün eĢyadaki birlik araz durumundadır. Gerçek Bir, zât itibariyle 

Bir olandır ki O‟nda hiçbir yönden çokluk yoktur.”
19

 

 

 Yukarıdaki satırlarda selbî sıfatlarla Tanrıyı nitelemesi ve “Bir” olmanın 

dıĢında bütün sıfatları ondan soyutlaması Kindî‟nin Esûlûcyâ‟dan aldığı etkiyi net bir 

Ģekilde ortaya koymaktadır. Devam eden satırlarda çokluğun varlığını ona borçlu 

olduğunu ve ondan “feyz” ettiğini Ģöyle dile getirir: “Demek oluyor ki her var olan, 

olmayanı meydana getirmek üzere bir etkilenme durumundadır. Öyleyse ilk gerçek 

Bir’den gelen birlik feyzi, her duyulur nesneye ve onlara iliĢkin olanlara varlık 

vermiĢtir.” (fe-izen küllü mütehevvi innemâ hüve infiâl yûced mâ lem yekün. fe-izen 

feyzü’l-vahde ani’l-vâhidi’l-hakki’l-evvel hüve tehevvî küllü mahsûsin ve mâ 

yelhaku‟l mahsûsa (...)). Bunun ardından filozof, varlığı sonradan kazananın ezelî 

olamayacağı, ezelî olmayanınsa “yaratılmıĢ (mübda„) yani varoluĢunun sebebi” 

(tehevviyetün ani‟l-ille) olduğunu dile getirmektedir. Buradan hareketle Kindî‟nin 

yaratılmadan “sebepli” olmayı anladığı söylenebilir. Çünkü herĢeyin varlığını birliğe, 

bu birliğin kaynağını da Hakîki Bir‟e bağlayan filozof, onun varlığı olmaksızın 

                                                        
18

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 168-169. 
19

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 182.  



96 

mecâzî birlerin sürekliliğini de mümkün görmemektedir. Son olaraksa amacının 

Tanrının el-Vâhidu‟l-hak, Mübdi„ ve Mümsik olduğunu ispatlamaktan ibaret 

bulunduğunu ve böylece amacına ulaĢtığını ifade etmektedir. Tanrı için yukarıda Bir 

olmanın dıĢında hiçbir Ģey söyleyemeyen filozof, birinci bölümde Esûlûcyâ‟yı 

açıklarken karĢılaĢtığımız sıfatların aynını burada tekrarlamaktadır. Ancak Kindî‟nin, 

Gerçek ve Mecâzî Etkin Üzerine adlı risalesinin ilk cümlesi Ģöyledir: “Ġlk gerçek fiil, 

varolanları yoktan var etmektir. Besbelli ki bu fiil her sebebin gâyesi olan yüce 

Allah‟a özgüdür(...) iĢte bu fiile yaratma denmiĢtir” (inne‟l-fi„le‟l-hakîki el-evvel 

te’sîsü’l-eysiyyât an leys. (...) ve hâze‟l-fi„l hüve‟l-mahsûs bismi‟l-ibdâ‘).
20

 Dikkat 

edilirse burada filozof bir yandan “Bir‟den gelen birlik feyzi”nden, diğer yandan ise 

“yoktan var etmeden” söz etmektedir. Her ne kadar filozofun bu yaklaĢımı bir 

çeliĢkiye yol açıyor gibi gözükmektedir. ġu var ki o, Esûlûcyâ‟daki mutlak ve 

münezzeh Tanrı anlayıĢıyla Ġslâm‟daki müteâl ve münezzeh ulûhiyet akidesi arasında 

bir benzerlik ve paralellik görerek, buradan bir uzlaĢtırma olabileceği düĢüncesine 

kapılmıĢ gibi görünse de, ilâhî iradeyi devre dıĢı bırakan feyz teorisinin pasif Tanrı 

anlayıĢına yol açtığını gördüğü için diğer eserlerinde feyz ve sudûr kavramına asla 

yer vermemiĢtir. Bu da gösteriyor ki filozofumuz bu konuda Ġslâmî akideye 

bağlılığını korumuĢtur. Dolayısıyla hiçbir ilgisi bulunmadığı halde, hatta Mu„tezile 

kelamcıları tarafından tekfîr edilen Kindî‟yi, Mu„tezilî bir teolog olarak gösterme 

hatasına düĢen Richard Walzer baĢta olmak üzere, diğer oryantalistlerin yaratma 

konusundaki görüĢleri spekülasyon olmaktan öte bir anlam taĢımamaktadır. Ancak 

bilindiği üzere “yoktan yaratma” bazı baĢka sorunları doğurmaktadır. Felsefî 

anlamda yoktan yaratmayı savunan bir kimse yokluğun varlığı, sonradan Tanrı‟nın 

onu bilmesi yani varetmesi, yokluktaki Ģeylerin ontolojik mâhiyeti gibi pek çok 

soruya cevap vermek durumundadır. Fakat mevcut risâlelerinde Kindî, ne bu sorulara 

cevap verme yoluna gitmiĢ ne de “yoktan yaratma” ifadesinden vazgeçmiĢtir. Burada 

bir parantez açarak belirtelim ki R.Walzer, Kindî‟yi “Mu„tezilî bir teolog” olarak 

görmesinden dolayı onun yoktan yaratmayı savunmuĢ olmasını ĢaĢırtıcı bulmaz. Ona 

                                                        
20

 Kindî, Gerçek ve Mecâzî Etkin Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), 

s.197. Ayrıca “Ġbda„”ya dair Fârâbî, Ġhvân-ı Safâ ve Ġbn Sînâ‟nın tanımlarının Kindî‟nin tanımıyla 

karĢılaĢtırılması ve aralarındaki benzerlik ve kaynaklarının ortak olma ihtimali hakkında bkz. Antuvan 

Seyf, Mustalahatü‟l-feylosof el-Kindî bahsun tahlîlî, Beyrut el-Câmiatü‟l-Lübnaniyye, 2003, s. 

163. 



97 

 

göre Kur‟ân-ı Kerîm‟deki “ḣalk” sadece Tanrı‟nın yaratma aktivitesini ifade ederken, 

Kindî ve bazı Mu„tezile ulemâsı “ibda„”yı zaman içinde yoktan yaratma (temporal 

creation from nothing) olarak yorumlamıĢlardır. Daha sonraki filozoflar ise ibdâ„yı 

sonsuz yaratma (eternal creation) olarak algılamıĢlardır.
21

 Ancak yukarıda 

belirtildiği üzere Walzer‟in bu yorumlarına katılmak mümkün görünmemektedir.  

 Resâil içinde yukarıda zikredilen git-gellere sıkça rastlamak mümkündür. Yine 

bu kısa risâlenin devamında filozof, meydana gelme sürecini etkin (el-fâ„ilü‟l-hak) 

ve edilgin (münfail) ayrımıyla dile getirmekte, ilk etkinin hiçbir Ģeyden etkilenmeyen 

gerçek etkin (el-fâ„ilü‟l-hak) yani Tanrı tarafından baĢlatıldığını, daha sonra ise bu 

etki-edilgi silsilesinin son etkilenene kadar devam ettiğini söylemektedir. Bu halka 

içerisinde bir öncekinden etkilenen ve kendinden sonrakini etkileyen fâile mecâzî 

olarak etkin denmektedir.
22

 Görüldüğü üzere Kindî‟ye göre Tanrı gaî sebep olmanın 

yanında fâil/etkin sebeptir ve muhtemelen Aristo‟nun da bu düĢüncede olduğunu 

sanmaktadır. Büyük bir ihtimalle Kindî, Aristo kitaplarına yazılmıĢ olan Ģerhler 

üzerinden onun Tanrı‟sının hem gâî hem de fâil sebep olduğunu bu konudaki 

müstakil bir eserinde vurgulayan Ammonius'un düĢüncelerinden bilmeden 

etkilenerek savunmuĢ olmalıdır.
23

 Filozof OluĢ ve BozuluĢun Yakın Etkin Sebebi 

Üzerine adlı risâlesinde Ģunları söyler: “Etkin sebep ya yakın veya uzak olur. 

Sözgelimi okçunun okunu atıp bir hayvanı öldürmesi olayında okçu uzak sebep, ok 

ise yakın sebeptir. Çünkü her ne kadar okçu öldürmek kasdıyla attıysa da hayvanın 

ölümüne sebep olan oktur. Her oluĢ ve bozuluĢun, her duyulur ve akledilir olayın 

meydana geliĢindeki uzak etkin sebebin Ġlk Sebep olduğunu Ġlk Felsefe Üzerine adlı 

kitabımızda açıkladık.”
24

 Her ne kadar Ġlk Felsefe Üzerine‟nin bu kısımları 

günümüze ulaĢmamıĢ olsa da mevcut metinlerde âlemde varolan Ģeylerin uzak 

sebebinin varlığı ile yakın sebeplerin varlığının iliĢkisi ve ontik pozisyonu burada 

                                                        
21

 Richard Walzer, Greek into Arabic: Essays on Islamic Philosophy, Oxford: Bruno Cassirer, 

1962, s. 187 ve 189. Sonraki kelâmcıların da yoktan yaratmayı (creation from nothing in time/ibda„ 

min lâ Ģey) savunduklarına iliĢkin bk. aynı yer. Kindî‟nin Mu„tezile kelamcısı olmadığına ve mutezile 

kelâmcıları tarafından eleĢtirilmesine iliĢkin ayrıntılar için bk. Mahmut Kaya, Kindî Felsefî Risâleler 

içinde ilgili baĢlık.  
22

 Kindî, Gerçek ve Mecâzî Etkin Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 

197-198.  
23

 Peter Adamson, al-Kindi, Oxford University Press, New York, 2007, s. 73. 
24

 Kindî, OluĢ ve BozuluĢun Yakın Etkin Sebebi Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî 

Risâleler içinde), s. 216. 



98 

açıkca dile getirilmektedir. Yine bu risâlenin içinde Tanrı‟nın gök cisimlerinin yakın 

sebebi, gök cisimlerininse bizim yakın sebebimiz olduğu söylenmektedir. “Bizim 

varlığımızın sebebinin gök cisimleri olduğunun en büyük delillerinden biri (...) 

GüneĢ‟in hareketi ve duyularımızla algıladığımız gezegen yıldızlardır” diyen filozof, 

burada da yoktan yaratmayla sonradan oluĢan vasıtalı yaratma arasında bir çeliĢki 

görmemektedir.
25

 Kindî bir baĢka risâlesinde tabiî olan her sebebin maddî, formel, 

fâil ve gaî sebeplerden biri olmak zorunda olduğunu, feleğinse âlem için bu sebep 

türlerinden biriyle sebep olmadığını vurguladıktan sonra: “O halde geriye feleğin her 

oluĢan varlığın yakın etkin sebebi olduğu Ģıkkı kalıyor” demektedir.
26

 Kindî OluĢ ve 

BozuluĢun Yakın Etkin Sebebi Üzerine adlı risâlesinin sonunda hudûs delilini 

kullanarak âlemdeki düzene “hikmet sahibi ve cömert” bir yaratıcının emrinde olan 

feleklerin etki edeceğini, bir Ģeyin bir baĢka Ģeyin sebebi olmasını da aynı Ģekilde 

gerçekleĢtiğini ifade eder. ġu halde O‟na göre âlemde her ne varsa ve hangi etki ve 

edilgi durumu içinde bulunursa bulunsun Tanrı‟nın emri ve isteği doğrultusunda 

hareket ediyor demektir. Bilindiği üzere Aristo için felekler ezelî ve ebedîdir, 

Kindî‟ye göre ise Allah istediği sürece onlar bozulmadan varlıklarını sürdürürler. ġu 

hususu da belirtmek gerekir ki, genellikle oryantalistlere göre, kendilerinden önce 

gündeme gelmemiĢ olan herhangi bir problem üzerinde müslüman düĢünürlerin 

görüĢ ortaya koymaları söz konusu değildir.
27

 Eğer farklı bir Ģey söylüyorlarsa 

muhakkak onun, antik ve hellenistik felsefede bir kaynağı olmalıdır. Ne var ki 

insanın yaratıcı zihnî kapasitesini belli bir ırka mâleden böylesine subjektif ve 

bağnaz bir tavrın ileri sürdüğü tezler elbette ki güvenilir olmaktan hayli uzaktır. 

Nitekim modern dönemdeki bazı araĢtırmacılardan Kindî‟nin yukarıdaki 

düĢüncesiyle John Philoponus‟un fikirleri arasında benzerlik kurarak Kindî‟nin 

orijinalitesini perdelemek istemiĢlerdir. ġöyle ki, Aristo felsefesine karĢı ciddî 

eleĢtiriler yazmasıyla tanınan Philoponus‟a göre „Tanrı âlemi yaratmasından önce ne 

zaman, ne madde ne de hareket vardı‟. R. Walzer‟e göre Aristo, Yeni Eflâtuncular ve 

Hristiyan Tanrı anlayıĢında doğa ile Tanrı farklı gerçekliklere sahiptir. Ancak Yunan 

                                                        
25

 Kindî, OluĢ ve BozuluĢun Yakın Etkin Sebebi Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî 

Risâleler içinde), s. 220-221. 
26

 Kindî, Göklerin Allah'a Secde ve Ġtaat EdiĢi Üzerine, terc. Mahmut Kaya, Kindî Felsefî 

Risâleler içinde, s.231. 
27

 bk. T. J. De Boer, Ġslam‟da Felsefe Tarihi, terc. YaĢar Kutluay, Anka yay., Ġstanbul 2001, s. 50. 



99 

 

felsefesi ve Yahudi inancında bunlar bir ve aynı Ģeydir. Doğanın kanunları Allah‟ın 

kadir-i mutlaklığını (omnipotence of God) sınırlamaz. Buradan kalkan Walzer, John 

Philoponus ile Kindî‟nin yaratılmıĢ olanların yeni Ģeyler üretmesine karĢı 

çıkmadıklarını, ancak Allah‟ın yoktan var ettiğini savunmaktadır. Ġkisi için de 

doğada olup biten bir Ģey Tanrı‟nın fiilini etkilemez. Sadece madde değil, Ġlk Sebep 

hariç herĢey baĢka bir Ģeyden doğar, ancak sadece Ġlk olan sabittir ve bir Ģeyden 

gelmez bu yüzden âlemin varlığı ve süreci Tanrı‟nın isteğine bağlıdır. Ayrıca O, 

Kindî‟nin âlemin sonsuzluğunun iptali ve sonlu olduğunun kanıtlanmasına yönelik 

Philoponus‟un delillerinden etkilendiği iddia etmektedir.
28

 Fakat Walzer‟in, böyle bir 

iddiayı ortaya atarken Kindî‟nin Philoponus‟un ismini hiçbir Ģekilde zikretmeyiĢini 

ve filozofun döneminde onun eserlerinin henüz tercüme edilip edilmediği konusunda 

bilgi bulunmadığını hesaba katmayıĢı, onu böylesine peĢin bir yargıda bulunmaya 

sevketmiĢtir.
29

 

 Kindî, “Felek[in], altında bulunan varlıklara hayat vermek sûretiyle etki 

etmekte” (el-felekü cismün yü‟siru fî-mâ tahtehû el-hayâte) olduğunu söyler. Burada 

filozof “varlık” verme değil “hayat” verme yani metafizik illet değil, hareket veren 

illet olduğunu vurgulamak ister gibidir. Bunun böyle olduğunu ilerleyen satırlarda 

Ģöyle açıklar: Sebepli sebebe eĢit değildir, canlılığı bir üstteki bir altındakine verir ve 

bu durum son feleğe kadar dayanır, yukarıdaki o son felek yani ilk felek canlılığını 

Tanrıya borçludur, böylece “(...) en son felek hareketle canlılık kazanmıĢtır, çünkü 

onun canlılığının sebebi cisimsiz ve hareketsiz Diri olan [Allah]‟tır.”
30

 Filozof aynı 

risâlenin ilerleyen satırlarında feleklerin Tanrının izniyle bize tesirde bulunduklarını, 

bizim yakın sebebimiz oluĢlarını ve sebebin sebepliden daha değerli olması 

gerekçesiyle onların düĢünceye sahip varlıklar olduğunu öne sürmektedir. 

 Son olarak Kindî‟nin yoktan yaratmayı açıkça savunup dile getirdiği cümlelere 

değinmek yerinde olacaktır. O, Aristoteles‟in Kitaplarının Sayısı Üzerine adlı 

                                                        
28

 Richard Walzer, Greek into Arabic: Essays on Islamic Philosophy, Oxford: Bruno Cassirer, 

1962, s. 192; Alfred Ivry, Al-Kindi‟s Metaphycics, State University of New York Press, Albany 

1974, s. 147, 159; Herbert A. Davidson, Proofs for Eternity, Creation and the Existence of God in 

Medieval Islamic and Jewish Philosophy, Oxford University Press, New York, 1987, s. 106 vd. 
29

 Herbert A. Davidson, Proofs for Eternity, Creation and the Existence of God in Medieval 

Islamic Philosophy and Jewish Philosophy, Oxford University Press, New York, 1987, s. 116. 
30

 Kindî, Göklerin Allah'a Secde ve Ġtaat EdiĢi Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî 

Risâleler içinde), s. 233-234. 



100 

risâlesinde, Tanrı‟nın varlığı yoktan yaratmıĢ olduğunu ve bunu gerçekleĢtirmek için 

zamana da ihtiyaç duymadığını dile getirdikten sonra, O‟nun maddesiz yaratmaya 

tam kâdir olduğunu belirtmektedir (hüve kâdirün ale‟l-ameli min lâ-tîne).
31

 

 

2.1.2. SEBEPLERĠN ĠLK VE SON HALKASI: AKIL 

 Bilindiği üzere felsefe tarihinde Aristo, Metafizika, De Anima, Ġkinci 

Analitikler ve Nikomakhos Ahlâkı adlı eserlerinde dile getirdiği aklın mâhiyeti, 

soyutlama, analiz ve sentez yapma yetisi gibi çeĢitli fonksiyonları üzerinde 

durmuĢtur. Hellenistik ve Ġslâmî dönemde ise Ģârihlerin, filozofun akıl anlayıĢını 

farklı bir Ģekilde yorumladıklarını görmekteyiz. Ġlk ve ortaçağ felsefelerinde 

epistemoloji için bir temel oluĢturan bu teori ve yorumlara, biz psikolojik akıllar 

teorisi diyoruz. Yukarıda sudûr veya feyz terimleriyle ifade edilen ve Plotinus‟tan 

gelen akıl telakkisine ise kozmolojik akıllar teorisi denilmektedir. Hemen 

belirtmeliyiz ki, Esûlûcyâ‟yı tercüme ettiren ve üzerinde ilk çalıĢmayı yapan filozof 

Kindî, sisteminde kozmolojik akıllara yer vermemiĢtir. Kaleme aldığı Akıl Üzerine 

adlı risalede o, Aristo‟dan gelen psikolojik akıllar üzerinde durmakta, aklın 

soyutlama yapma ve bilgi üretme yetisinin hangi aĢamalardan geçerek tam bağımsız 

bilgiyi yani varlığın tür ve cinslerini ifade eden küllî bilgiyi elde ettiğini 

açıklamaktadır.  

 Sudûr sistemini hatırlayacak olursak orada akıl, kendisinden sonrakinin sebebi 

olması bakımından ilk, âlemdeki sebep-sonuç zincirinin en üstünde yer alması 

bakımından ise son sebepti. Tanrı, akıl da dahil olmak üzere süflî âlemdeki herhangi 

bir tikele değin aynı anda her Ģeyin sebebiyken, akıl ise sadece kendisinden bir 

sonraki aklın sebebiydi. Fakat yukarıda belirttiğimiz gibi Kindî‟nin sisteminde bu 

kozmolojik akıllar hiyerarĢisi mevcut değildir. Kindî söz konusu risâlesinde aklın 

fonksiyonlarını Aristo‟dan farklı olarak dörde ayırır, her aĢamada ortaya çıkan 

bilginin niteliklerini ortaya koymaya çalıĢır. Bu akıllar, faal akıl, nefiste kuvve olarak 

bulunan akıl, müstefâd akıl ve beyânî veya zâhir akıldır.
32

 Ancak burada dikkat 

edilmesi gereken husus, Kindî‟nin sözünü ettiği faal akıl, Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟nın 

                                                        
31

 Kindî, Aristoteles'in Kitaplarının Sayısı Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler 

içinde), s. 270. 
32

 Kindî, Akıl Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 259.  



101 

 

sudûr sisteminde ay altı âlemdeki organik ve inorganik varlıklara Ģekil ve biçim 

veren yani varolanların türlerini belirleyen faal akıl değildir. Bu durumu o, Ġlk 

Felsefe Üzerine‟de Ģöyle dile getirir: “Her Ģey bir baĢka Ģey için kuvve halindedir; 

onu fiil alanına çıkaran bir baĢka Ģeydir. Nefsi kuvveden fiile çıkarıp fiil halinde akıl 

durumuna getiren yani varlığın küllî olan tür ve cinsleriyle birleĢtiren bizzat o küllî 

kavramlardır. Küllîler nefisle birleĢince nefis akletmeye baĢlar, yani varlığa ait 

kavramlar onda bulunduğu için bir bakıma o aktif akıl sayılır. (...) Yukarıda ifade 

ettiğimiz gibi küllîler çokluk ifade etmektedir; dolayısyla akıl da çokluk ifade 

etmektedir.”
33

 Açıkça anlaĢıldığı gibi Kindî‟nin faal akıl dediği Ģey nefsin 

fonksiyonu olan tümel kavramlardan ibarettir. Bilkuvve akıl insanın doğuĢtan 

getirdiği ve faal aklın etkisi olmadığı sürece de pasif olarak kalacak akıldır. Müstefâd 

akıl, faal aklın bilkuvve akla etkisi sonucunda aktif hale geçip soyutlama yapmaya 

baĢlamasına verilen addır. Beyânî veya zâhir akıl ise müstefâd aklın aktif hâlinden 

ibarettir.
34

 

 

2.1.3. BĠR-ÇOKLUK ĠLĠġKĠSĠNĠN ZEMĠNĠ: NEFĠS 

 Bedenden bağımsız ruh denen bir özün ve bir cevherin bulunduğu hususu, 

belki insanoğluyla baĢlayan bir düĢünce sayılsa bile, düĢünce tarihinde bunun 

Sokrat‟la birlikte bir problem Ģeklinde ortaya çıktığı söylenebilir. Bu, ruhun 

mâhiyeti, beden üzerindeki iĢlevleri ve ölümden sonra ruhun durumu gibi baĢlıca üç 

problem halinde incelenmektedir. Ġki bin beĢ yüz yılı aĢkın süreden beri ruh 

üzerindeki tartıĢmalar bu üç boyut üzerinde sürüp gitmektedir. Ġlk Ġslâm filozofu olan 

Kindî‟nin bu konuda günümüze gelen kısa birkaç yazısının dıĢında elimizde baĢka 

bir eser bulunmamaktadır. Ġlk defa Aristo‟nun De Anima‟sını Süryanice‟ye çevirenin 

Huneyn Ġbni Ġshâk olduğunu bilmekteyiz. Oğlu Ġshâk, bu eseri -az bir kısmı hariç- 

Arapça‟ya tercüme etmiĢse de otuz yıl sonra eserin daha sıhhatli bir metnini bularak 

                                                        
33

 Kindî, Ġlk Felsefe Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 177. Bu konuda 

Kindî ile paralel düĢünen Ġbn RüĢd‟ün fikirleri için bk. Ġbn RüĢd, Cisimle Ġçiçe Bulunan Heyûlânî Akıl 

Fa„âl Akıl Ġle Ġttisâl Eder mi?, terc. Hüseyin Sarıoğlu, Ġslam Filozoflarından Felsefe Metinleri 

içinde, s. 265-270. 
34

 Kindî, Akıl Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 260-261.  



102 

yeniden çevirmiĢtir.
35

 Ancak Kindî‟nin elimizdeki eserlerine bakıldığında, onun 

Nefis Üzerine (fi‟n-Nefs) adıyla zikrettiği De Anima‟dan haberdar olduğu görülür. 

Fakat bunun, filozofun eserlerine tesir etmediğini söyleyebiliriz. Bu durumda, 

Kindî‟den yarım asır sonra vefât etmiĢ olan Ġshâk Ġbni Huneyn‟in (ö. 912) söz 

konusu eserin ismini bildiği halde tercümesini görmediği anlaĢılmaktadır. 

 Kindî de selefleri gibi nefsin cisimsiz bir cevher olduğunu Cisimsiz Cevherler 

üzerine yazmıĢ olduğu risâlesinde dile getirmektedir. Önce cismi ve cevheri 

tanımlayan filozof, daha sonra nefsi “cisimde canlılığın mâhiyeti” (mâiyyetü‟l-hayât 

fi‟l-cismi) olan Ģey olarak tanımlar ki, yine de bu görüĢ bize Aristo‟yu 

hatırlatmaktadır.
36

 Zira o, “göze nazaran görme, baltaya göre kesme neyse, bedene 

göre ruh odur”
37

 demek sûretiyle ruhun bedenin bir fonksiyonu ve onu o yapan en 

büyük değer olduğunu göstermektedir. Bir öğrencisinin isteği sonucu kaleme aldığı 

Nefis Üzerine adlı risâlenin baĢında her ne kadar Aristoteles‟in De Anima‟sını 

özetleyeceğini söylese de daha çok Eflâtun ve Pisagor‟dan alıntılarla risâleyi 

tamamlamıĢtır. Bu eserde nefsi, basit, Ģerefli ve yetkin olarak niteler. Nefsin 

yetkinliğinin delili bedende bulunan Ģehvet ve öfke gücünün aksine bir tabiata sahip 

olmasıdır. Öfke ve Ģehvet insanı kötülüklere sürüklemek isterken nefis onları 

yolundan çevirmek için makul gerekçeler öne sürer, engel olan engel olunandan 

farklı olduğu için nefis de öfke ve Ģehvet gücünden farklıdır. Eflâtun‟dan hareketle 

insandaki Ģehvet gücünü domuza, öfke gücünü köpeğe akıl gücünü ise meleğe 

benzeten filozof, araĢtırma ve incelemeyi benimseyen, kötülüklerden uzak duran bir 

insanın tanrısal bazı özellikler kazanacağını ve bedenin ölümünden sonra nefsin bâkî 

olduğunu öne sürer: “Onun cevheri Ģanı yüce yaratıcının cevheri gibidir. O, 

soyutlanınca [ya] tıpkı Yaratıcı‟nın bilmesi gibi diğer Ģeyleri veya ondan biraz 

aĢağıdakileri bilme gücüne kavuĢur. Çünkü ona Ģânı yüce Yaratcı‟nın nurundan nur 

konmuĢtur. Nefis bu bedenden ayrılarak soyutlanır ve feleğin üstündeki akıl âlemine 

kavuĢursa Yaratcı‟nın nuruna erer ve Ģânı yüce Yaratcı‟yı görür, nuru O‟nun nuru 

                                                        
35

 Mahmut Kaya, Ġslâm Kaynakları IĢığında Aristoteles ve Felsefesi, Ġstanbul: Ekin Yayınları, 

1983, s. 181. 
36

 Kindî, Cisimsiz Cevherler Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 240. 
37

Mahmut Kaya, Ġslâm Kaynakları IĢığında Aristoteles ve Felsefesi, Ġstanbul: Ekin Yayınları, 1983, 

s. 190. 



103 

 

ile uyuĢur, O‟nun melekûtuna yücelir. (...).”
38

 Kindî Pisagor‟dan aktararak nefsin 

bedenî kirlerden arınır ve aklî melekesini geliĢtirirse Yaratıcının nûrundan bir sûretle 

birleĢeceğini söyler. Ayna metaforuyla bu durumu açıklayan filozof, nefsin aynasını 

ne kadar temiz tutarsa oraya varlığın bilgisi ve sûretinin o derece net olarak 

yansıyacağını belirtir. Ona göre nefis bedene hapsedilmiĢ durumdadır, o uyumaz ve 

ilginç rüyâlar görür. Öyle ki geçmiĢ ruhlarla konuĢur ve Tanrı nûrunu ona akıtır. (ve 

efâza aleyhâ el-Bârî min nûrihî ve rahmetihî).
39

 Filozof daha sonra Eflâtun‟un 

görüĢlerini aktarır: Aklî nefislerin asıl mekânı tanrılık âlemidir ve nefisler bu âlemde 

kirlenmiĢ olduklarından ancak bu kirlerden arınmaları ve tamamen soyutlanmıĢ 

olmalarıyla oraya ulaĢabilirler. Bu da onların bedenden ayrılıp göğe doğru 

yükseldiklerinde ay feleğinden baĢlamak sûretiyle her bir felekte temizlenmek üzere 

belirli bir süre kalmaları ile mümkündür. Eflâtun‟un bu sözleri için Kindî “Hayatıma 

yemin olsun ki, Eflâtun gayet veciz olarak anlatmıĢ ve bu kısa ifadesinde birçok 

mânayı toplamıĢtır” diyerek bu sözleri aynen kabul ettiğini beyan etmektedir.
40

 Kindî 

aynı risâlede Aristoteles‟e nispetle ve fakat aslında Eflâtun‟un Devlet diyalogunda 

geçen bir hikâyede, bir kimsenin nefsinin tasaffî etmesiyle gayba iliĢkin bazı 

iĢaretleri önceden bileceğini aktarmaktadır.  

 Kindî, Eflâtun‟un “Nefis cisimle birleĢir ve cirmler üzerindeki fonksiyonunu 

cisim vasıtasıyla sağlar” sözünü “Nefsin bir cisim olan feleğin vasıtasıyla cirmler 

üzerinde fonksiyonunu gerçekleĢtirmesi” olarak açıklamaktadır. Yani nefis felek 

aracılığıyla ay altındaki cirmler üzerinde etkisini gerçekleĢtirmektedir.
41

 

 Nâci et-Tikrîtî‟ye göre Kindî felsefî olarak Eflâtunculuğun yolunu tutmuĢ, 

maddî hazları bir kenâra bırakarak ebedî olan mânevî hazlara yönelmiĢ; nefsin 

ölümsüz olduğunu savunmuĢ; hikmet, necdet ve iffet olmak üzere Eflâtuncu ahlâkî 

fazilet görüĢünü kabul etmiĢtir.
42

 Hüsam Muhyiddin Âlûsî de eserinin sonunda yirmi 

yedi çağdaĢ Kindî yorumcusunun görüĢlerine yer verir ve bunlardan Hüseyin 

Merve‟nin Kindî ile Aristo, Eflâtun ve Yeni Eflâtunculuk arasında yaptığı 

                                                        
38

 Kindî, Nefis Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 244-245. 
39

 Kindî, Nefis Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 245. Bir sonraki 

paragrafta: “ve yüfîzu aleyhâ min nûrihî ve rahmetihî” Ģeklinde bir cümle yer almaktadır. 
40

 Kindî, Nefis Üzerine, terc. Mahmut Kaya, Kindî Felsefî Risâleler içinde, s.246. 
41

 Kindî, Nefis Üzerine Kısa Birkaç Söz, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), s. 

249. 
42

 Nâci et-Tikrîtî, “Felsefetü‟l-Kindî el-Halkiyye”, el-Mevrid, VIII/2, 1399/1979, s. 107. 



104 

karĢılaĢtırmalar dikkat çekmektedir. Merve‟ye göre Kindî, Aristo‟nun kavramlarını 

Aristocu olmayan bir muhtevâ ile kullanmaktadır. Örneğin “el-muharrikü‟l-evvel” 

ibaresi Aristo‟da rasyonel bir yolla elde edilen teorik akıl, Eflâtun‟da bu âlem tanrı 

gibi ezelî olan ideaların gölgesi olmaktan ibaretken, Kindî için âlemin meydana 

gelmesi dînin öngördüğü Ģekilde herĢeyin kendisinden meydana geldiği bir Yaratıcı 

tarafından ve yoktan yaratılmıĢtır. Ayrıca Eflâtun için ezelî varlık çokken Kindî‟de 

tek bir ezelî varlık vardır; Eflâtun bu âlemin hakîkatini kabul etmezken Kindî kabul 

eder; Eflâtun idealar öğretisine uygun olarak ezelî pekçok sebebi varsayarken Kindî 

tek bir sebebin varlığını kabul eder ve son olarak Eflâtun Tanrı'yı evrenin cevheri 

kabul ederek onunla âlem arasında bir ikilik görmezken Kindî için tanrı âlemin 

yaratıcısıdır ve âlemin dıĢındadır.
43

 Ayrıca Hüseyin Merve Kindî‟nin felsefesi ile 

Yeni Eflâtuncu felsefe arasında pek çok farkın bulunduğu zikreder. Bunlardan 

bazıları Ģöyledir: Kindî, yoktan yaratmayı, âlemin sonradan olup ezelî olmadığını, 

Allah‟ın âlemin dıĢında olduğunu, maddenin kötü olmadığını, Allah‟ın birliğine 

gölge düĢürecek her türlü îmâdan uzak olduğunu ve Allah‟ın irade ve ihtiyârı 

olmaksızın yaratmanın gerçekleĢmeyeceğini kabul ederken; Yeni Eflâtunculuk 

sudûrun ezelî varlıktan meydana geldiğini, âlemin ezelî, tanrının âleme içkin ve 

maddenin kötü olduğunu, Bir olan Ġlk‟i eĢsiz bir konumda varsayarken maddenin de 

ezelî olduğunu öne sürdüğünü ve son olarak sudûrun irade dıĢı ve zorunlu olarak 

Bir‟den meydana geldiğini savunur.
44

  

 Sonuç olarak filozofun Tanrı tasavvuru hususunda selbî sıfatları kullanıyor 

olması, aynı zamanda Tanrı için kullanmıĢ olduğu Gerçek Varlık (hüve‟l-inniyyetü‟l-

hakk), her Ģeyin sebebi olan Ġlk olan Hakk (el-hakkü‟l-evvel ellezî hüve illetün külli 

hakkin), BaĢka bir birliğin sebeplisi (ma„lûl) olmayan gerçek Bir gibi sıfatların aynı 

Ģekilde Esûlûcyâ‟da da geçiyor olması, Tanrı‟nın “bir”liğini kanıtlamaya yönelik 

göstermiĢ olduğu çabadaki üslûbu, Bir‟e sayı olmanın dıĢında yüklemiĢ olduğu özel 

anlam ve ilk sayıyı iki olarak kabul ediyor olması gibi hususlar göz önünde 

bulundurulduğunda Kindî‟nin Yeni Eflâtunculuktan bir ölçüde etkilendiği 

söylenebilir, ancak Kindî‟nin zaman zaman aksini öne sürse de yoktan yaratmayı 

                                                        
43

 Hüsam Muhyiddin Âlûsî, Felsefetü'l-Kindî ve ârâü'l-kudami ve'l-muhdesine fîhi, Beyrut, Dârü't-

Talia, 1985, s. 393-394. 
44

 Hüsam Muhyiddin Âlûsî, Felsefetü'l-Kindî ve ârâü'l-kudami ve'l-muhdesine fîhi, Beyrut, Dârü't-

Talia, 1985, s. 394-395. 



105 

 

savunması, feyz‟i kavram olarak kullanmakla birlikte üzerine hiyerarĢik bir sistem 

kurmamıĢ olması, dolayısıyla da akıl konusuna merkezî bir yer vermemiĢ olması 

dikkate alındığı takdirde de bu etkinin sanıldığı kadar büyük olmadığı 

anlaĢılmaktadır.  

 

2.2. FÂRÂBÎ 

 Türkistan‟ın Fârâb (Kazakistan/Otrar) kenti yakınlarındaki Vesiç‟te (871-72) 

dünyaya gelen Fârâbî, ilim tahsili için çağın en büyük ilim ve kültür merkezi olan 

Bağdat‟a giderek yirmi yıl kadar orada kaldı. Bu esnada bir yandan Arapça‟sını 

geliĢtiriyor diğer yandan da mantık ve felsefe alanındaki bilgisini derinleĢtiriyordu. 

Meselâ Ġbn Serrâc‟la Arapça‟nın dil ve belagat özelliklerini tartıĢırken, birer Süryani 

olan Ebû BiĢr Mettâ b. Yûnus‟tan mantık Yuhanna b. Haylân‟dan ise felsefe dersleri 

alıyordu. Yüz civarında olan eserlerinin büyük çoğunluğunu Bağdat‟ta kaleme 

almıĢtı. Buradaki siyasi ve sosyal karıĢıklıklar nedeniyle ġam‟a giden filozof oradan 

da Hamdânî emiri Seyfüddevle ile buluĢmak üzere Halep‟e geçmiĢti. Emirin 

sarayında büyük bir ihtiramla konuk edilen Fârâbî, bir müddet sonra emirle birlikte 

ġam‟a dönerek orada vefât (ö. 950) etmiĢ ve cenâzesi devlet töreniyle kaldırılmıĢtır. 

ġu hususu da belirtmek gerekir ki ilerlemiĢ olan yaĢına rağmen Mısır‟a kısa bir 

seyahatte bulunmuĢ ve döndündekten sonra baĢ eseri sayılan Ârâ ehli‟l-medîneti‟l-

fâzıla‟yı yeniden gözden geçirerek baĢlıklara ayırmıĢtır.
45

  

 Ġlk filozofumuz olan Kindî‟den sonra felsefe alanında büyük bir açılımı 

gerçekleĢtiren Fârâbî, yöntem, terminoloji ve problemleri açısından felsefeyi yeni 

baĢtan temellendirmeye çalıĢmıĢtır. Biz burada, araĢtırmamızın çerçevesi dahilinde 

filozofun Yeni Eflâtunculukla olan iliĢkisini eserleri üzerinden tespite çalıĢacağız.  

 

2.2.1. FÂRÂBÎ‟NĠN ESERLERĠNDE YENĠ EFLÂTUNCU 

UNSURLAR  

 Öncelikle Fârâbî‟nin felsefe tasavvurunun çerçevesini çizmek için onun 

felsefeye nasıl baktığını tespit etmemiz yerinde olacaktır. Bu husus, felsefenin 

anavatanın neresi olduğu tartıĢmalarına da bir bakıma cevap teĢkil edecektir. ġöyle 

                                                        
45

 Mahmut Kaya, “Fârâbî”, DĠA, Ġstanbul 1995, c. XII, s. 145-146.  



106 

ki, kadim bilgi anlamında (el-hikmetü‟l-hâlide) kozmoloji, ontoloji, din, ahlak, hukuk 

ve siyaset gibi bilgi Ģubelerini kuĢatan felsefe, farklı coğrafyalarda çeĢitli renklere 

boyanarak her toplumun kendi rengini vermesi sonucunda âdeta bir gökkuĢağına 

dönüĢmüĢtür. Burada sözü filozofa bırakalım: “Bu ilim eskiden Irak halkı olan 

Keldâniler‟de ve sonra Mısır halkında bulunuyordu, daha sonra Yunanlılara geçmiĢ, 

buradan Süryâniler eliyle Araplar‟a intikal etmiĢtir. Muhtevâ itibariyle bu ilim 

tümüyle Yunan dilinde ifade edilmiĢ, derken Süryânice‟de ve daha sonrada 

Arapça‟da ifadesini bulmuĢtur.”
46

 Görüldüğü üzere tarihi geliĢim içinde felsefenin 

yol haritasını doğru bir Ģekilde tespit eden filozof, varlığı varlık olarak en üst 

düzeyde bilme ve yorumlama sanatı olan felsefeyi, varlığın da üstünde ona egemen 

ve mutlak olan Tanrı bilgisine ulaĢtıran bir bilgi türü olarak anlamaktadır. Bir baĢka 

söyleyiĢle felsefenin amacı, nesneler dünyasındaki varlık türlerinin aksine hareket 

etmeyen (fizîki, kimyevî ve biyolojik hiçbir değiĢim söz konusu olmayan) mutlak 

Bir, her varlığın etkin (fâil) sebebi olup cömretliğiyle hikmet ve adaletiyle bu evreni 

düzene koyanın Tanrı olduğunu bilmektir. Bu durumda varlığı varedip onu düzene 

koyan Tanrı olduğuna göre filozofun yapması gereken de gücü nispetinde Tanrı‟ya 

benzemektir.
47

 Yani Tanrı‟nın eseri olan bu evrende olup biten herĢeyi belli bir 

sistem ve hiyerarĢi içinde yorumlayarak varlıktaki düzeni keĢfetmektir. Bilindiği 

üzere köklerini Eflâtun‟da bulduğumuz bu yaklaĢım, aynı zamanda Yeni Eflâtuncu 

felsefenin varlık ve düzen anlayıĢına uygun düĢmektedir. Fârâbî‟nin Tanrı‟yı Bir, 

cömert, hikmet ve adalet sahibi gibi niteliklerle tanıtması bize sudur sistemindeki 

Bir‟in cömertliği ve hikmeti gereği taĢarak (feyz) her varolanı kendi seviyesine uygun 

bir mertebede ve kendi adaletine uygun bir Ģekilde meydana getirme sürecini 

hatırlatmaktadır. Bu yaklaĢımdan kalkarak biz Fârâbî‟nin ilimler tasnifinde yalnızca 

metafizik üzerinde yoğunlaĢacağız. Ona göre bir disiplinin (sınâa„) sebebini, 

yöntemini ve ilimler tasnifi arasındaki yerini belirleyen, o disiplinin kendisi değil 

onun üstündeki genel olan bir baĢka disiplindir ki o da felsefedir. Sebepleri tayin 

eden disiplinler arasında en uzak sebebi belirleyense “mutlak olan ilim” (el-„ilmu‟r-

                                                        
46

 Fârâbî, Tahsîlü‟s-saâde, thk. Cafer Âl-i Yasin, Dârü'l-Endelüs, Beyrut 1983. s. 88. 
47

 Fârâbî, Felsefe Öğreniminden Önce Bilinmesi Gereken Konular, terc. Mahmut Kaya, (Ġslam 

Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s. 113-114. 



107 

 

reîsî ale‟l „ıtlak) yani Ġlk Felsefe‟dir (el-felsefetü‟l-ûlâ).
48

 ġu halde kadîm felsefe 

tasavvurunda olduğu Ģekliyle tüm ilimlerin ilkelerini tespit eden metafizik, Fârâbî 

için de küllî bir ilimdir. 

 Bu tezin tartıĢtığı en temel mesele olan Tanrı-âlem iliĢkisinin sudurla izahı 

Fârâbî metafiziğinin temel omurgasını oluĢturup oluĢturmadığı felsefe tarihçilerinin 

farklı yorumlarına neden olmuĢtur. Biz burada ortaya konan yorumlara kısaca 

değinip kendi yol haritamızı ortaya koymaya çalıĢacağız. Ġlkin Gazzâlî ve Ġbn 

RüĢd‟ün, sudur teorisini, Fârâbî‟nin düĢüncelerinden biri olarak kabul ettikleri akılda 

tutulmalıdır. Ancak hâlen bu konuda Ģüphe duyan araĢtırmacılar da vardır. Örneğin 

S. Pines, mufârık cevherlerin (ayrık akıllar-melekler) bilgisini mümkün görmemesi 

sebebiyle filozofun suduru savunamayacağını öne sürmektedir. Fakat Therese-Anne 

Druart, Pines‟in iddiasını temelden yoksun olarak değerlendirir.
49

 Ancak daha sonra 

Paul Walker Ġslâm Felsefesinde Eflâtunculuk adlı makalesinde Druart‟ın 

düĢüncelerini Strauss ve Muhsin Mehdî‟den hareketle eleĢtirmiĢ ve Ġslâm‟da dinle 

felsefenin sentezinin (fusion) en azından resmi söylemde Fârâbî‟den çok sonra onun 

düĢüncelerinden derinden etkilenen Ġbn Sînâ ve Ġbn RüĢd‟e kadar Yeni Eflâtuncu 

çözümlerle hiçbir zaman baĢarılmadığını savunmuĢtur.
50

 Diğer taraftan Muhsin 

Mehdî‟nin Fârâbî‟nin kitaplarını iki farklı kategoride değerlendirdiği bilinmektir. 

Buna göre Mehdî filozofun eserlerinin bir kısmının ağırlıklı olarak Aristo etkisiyle 

ve entelektüel bir zümre için kaleme alındığını, diğer bölümününse geniĢ halk 

kitleleri için yazıldığını öne sürmekte ve bu son kısımdaki kitaplarda Ģahsi 

görüĢlerini saklamak suretiyle genele aykırı düĢmeyecek bir üslubu benimsediğini 

                                                        
48

 Fârâbî, Kitâbu‟l-Burhân, terc. Ömer Türker-Ömer Mahir Alper, Klasik yay., Ġstanbul 2008, s. 46. 

Klasik dönemin genel algısı bu yöndedir ve buna benzer pekçok örnek verilebilir, örneğin bk. RĠS, 

III, 513 (Ġ„lem enne eĢrefe‟l-„ulûm ...hiye marifetullah...).  
49

 Therese-Anne Druart, “Al-Farabi and Emanationism”, Studies in Medieval Philosophy, John F. 

Wippel (ed.), The Catholik University of America Press, Washington D.C. 1987, s. 23. 
50

 Paul E. Walker, Platonisms in Islamic Philosophy, Studia Islamica, No. 79 (1994), 5-25. Özellikle 

P. Walker‟ın s. 25 45. dipnottaki yorumu. Leo Strauss‟un düĢünceleri Ģöyle özetlenebilir: Strauss 

Fârâbî gibi bir müellifin farklı formlara girmesi ve takipçilerine bağlı olarak farklı söylemlere sahip 

olmasını ihtimal dahilinde görür. Böylece Fârâbî‟nin iki açıklama tarzından bir tanesi daha kısıtlı bir 

toplulukta dolaĢırken, diğeri ise daha geniĢ bir çevrede dönmüĢtür. Strauss el-Cem‟in diğer eserlerle 

olan tutarsız fikirlerini, Fârâbî‟nin üslubundan hareketle tevil etmeye çalıĢmıĢtır. Dahası Fârâbî‟nin 

kendisi de felsefe ile ilgili herkes için yazmanın problemlerine değinmiĢtir. Gerçektede el-Cem‟de 

Platon ve Aristo‟ya referansla bundan bahsetmiĢtir. Strauss‟a göre Fârâbî‟nin kendi felsefi tavrı, infaz 

edilme korkusundan dolayı hiçbir zaman açıkça ortaya konamamıĢtır, bu yüzden Fârâbî dikkatlice bir 

çok seviyede yazmayı deneyerek kendi gerçek niyetini maskelemiĢtir. bkz. Paul E. Walker, Platonisms 

in Islamic Philosophy, Studia Islamica, No. 79 (1994), s. 12-13. 



108 

savunmaktadır. Bu bağlamda o, Aristo Felsefesi ve Akıl Risâlesi gibi eserleri 

entelektüel azınlık için, el-Medînetü‟l-fâzıla ve es-Siyâsetü‟l-Medeniyye‟yi ise halk 

için yazılmıĢ olduğunu ve bu eserlerin aralarında görüĢ farklılıklarının bulunduğunu 

dile getirmiĢtir.
51

 Fârâbî‟nin eserlerinin kronolojik sıralamasının günümüze kadar 

yapılması mümkün olmamıĢsa da D. M. Dunlop‟un Fusûlu‟l-medenî neĢrinin ve R. 

Walzer‟in Ârâ tercümesinin giriĢinde Fârâbî‟nin siyasete dair olan eserlerini geç 

döneminde kaleme alındığı dolayısıyla da bu eserlerdeki sudurcu bakıĢ açısının 

filozofun son görüĢleri olduğu savunulmuĢtur.
52

 Aksine Rosenthal Ârâ‟nın siyasete 

dair ilk eserlerinden biri olduğunu Tahsîlü‟s-sâade‟ninse Fârâbî‟nin bu konuda 

yazdığı son eser olduğunu savunmaktadır.
53

 

 Fârâbî‟nin felsefî risâlelerini Alfarabi‟s Philosophische Abhandlungen adıyla 

neĢreden XIX. yüzyılın önemli oryantalistlerinden Friedrich Dieterici bu neĢrin 

baĢına yirmi sayfalık bir giriĢ yazmıĢ ve bu giriĢte o, kendi zamanına kadar halifelik 

döneminin Arapça yazan filozoflarının “Yeni Eflâtunculukla karıĢtırılmıĢ bir 

Aristoculuğu” benimsedikleri düĢüncesinin kabul gördüğünü aktarmaktadır, ancak 

bunun aksine Dieterici klasik dönem filozoflarının özleri itibariyle Yeni Eflâtuncu 

olduklarını kabul etmektedir. Dolayısıyla Yeni Eflâtuncular olarak bu filozofların 

felsefelerinin en yüce hedefinin Eflâtun ve Aristo‟nun görüĢlerini birleĢtirmek üzere 

bu iki otoriteye aynı yöntemle dikkatlerini yöneltmiĢlerdir. Plotinos‟dan itibaren 

Fârâbî tarafından ilmî bakımdan temellendirilmiĢ olan sudur düĢüncesi Ġslâm 

felsefesine girmiĢ ve Aristo da aynı Ģekilde yanlıĢlıkla sudur teorisinin kahramanı 

olarak yüceltilmiĢtir.
54

 XIX. yüzyılın sonlarında yapılan bu yorumdan sonraki 

dönemde yapılan tartıĢmaları yukarıda özetlemeye çalıĢtık. Aradan geçen bir asır 

sonunda Fârâbî‟nin sudurculuğu konusunda yapılan tartıĢmaları bir kenara bırakarak 

Dieterici‟nin Arap Felsefesinin Kurucusu (Begründer der Arabischer Philosophie) 

tanımlamasından bir adım ileri giden Macid Fahri, Fârâbî‟yi Ġslâm Yeni 

                                                        
51

 Muhsin Mahdi, Alfarabi‟s Philosophy of Plato and Aristotle, Cornell Paperbacks, Itacha, 

NewYork, 1969, s. 3- 9. 
52

 Richard Walzer, al-Farabi on the Perfect State, Clarendon Press, Oxford 1985, s. 1-19; D.M. 

Dunlop, Fusul al-medeni, Cambridge University, Cambridge 1961, s. 5-17. 
53

 Erwin I. J. Rosenthal, Ortaçağda Ġslam Siyaset DüĢüncesi, Ali Çaksu, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 

1996. 
54

 Fârâbî, Alfarabi‟s Philosophische Abhandlungen, thk. Friedrich Dieterici, ed. Fuat Sezgin, 

Frankfurt am Main: Institut für Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften, 1999, (Leiden: 

1890‟ın tıpkıbasımı), s. XIX. 



109 

 

Eflâtunculuğunun Kurucusu olarak takdim ederek hakkında Ģu değerlendirmede 

bulunmaktadır: Sadece mantık alanında değil, aynı zamanda kozmoloji ve metafizik 

alanında da Fârâbî, Ġslâm felsefesinin önde gelen bir figürü olarak göze çarpıyor. 

Nitekim ne Kindî ne de Ebû Bekir er-Râzî kozmoloji ve metafizik 

sistematizasyonuna önemli ölçüde katkıda bulundu. Bu yüzden Fârâbî, Arap-Ġslam 

düĢünce tarihinin ilk sistem üreticisi olarak kabul edilmelidir. O Plotinos‟un sudurcu 

(emanationist) Ģeması üzerine tüm giriftliğiyle çarpıcı ve cesur bir kozmolojik ve 

metafizik sistem inĢa etti.
55

 Burada zikrettiklerimizin dıĢında da mutlaka konu 

hakkında yorumu olan araĢtırmacılar vardır, ancak biz maksadın hâsıl olduğunu 

düĢünerek F. Dieterici, M. Fahri ve Druart‟ın yaklaĢım tarzını benimseyerek 

Fârâbî‟nin eserlerini incelemeye çalıĢtık.  

 Fârâbî‟nin Ârâ ehli‟l-medîneti‟l-fâzıla, Siyâsetü‟l-medeniyye ve Tahsîlü‟s-

saâde baĢta olmak üzere mevsukiyeti hususunda Ģüphe duyulmayan eserlerini temel 

alarak düĢüncesinin ana çatısını oluĢturmakla birlikte „Uyunu‟l-mesâil gibi Ģüpheli 

görülen eserinin de tarihsel bağlamlarının da göz ardı edilmemesi gerektiğini 

savunuyoruz. Zira bu eser Fârâbî‟ye ait olmasa bile dönemin düĢünce dünyasına ve 

özellikle de bu risâle içinde yapılan atıflarla Ġslâm coğrafyasında antik Yunan 

mirasından ne derece haberdar olunduğunu gözler önüne sermektedir. Özellikle de 

tezimiz çerçevesinde el-Cem‟de Esûlûcyâ‟nın Aristoteles‟e aidiyetini gündeme 

getirerek kesinlikle “uydurma” olamayacağının ifade edilmesi, Fârâbî‟ye ait olsun 

olmasın döneme tesiri bakımından mutlaka göz önünde bulundurulmalıdır. Ayrıca 

yine tezimiz bağlamında Fârâbi‟nin olgun eserleri olarak kabul edilen Ârâ ehli‟l-

medîneti‟l-fâzıla, Siyâsetü‟l-medeniyye ve Tahsîlü‟s-saâde‟de sudurcu Ģema baĢta 

olmak üzere pek çok kavram ve terimi kendi potasında eriterek kullandığı da dikkate 

alınacak olursa, temel meselelerde çarpıcı bir farklılığın gözlenmediği kabul 

edilecektir. Bir baĢka dikkat çeken husus da Fârâbî‟nin mantık dıĢında kalan 

eserlerinde gözlenir, özellikle siyaset felsefesine dair yazmıĢ olduğu eserlerde 

doğrudan siyaset felsefesini konu edinmeyerek konuyu “temelden” yani metafizikten 

                                                        
55

 Majid Fakhry, Al-Farabi, Founder of Islamic Neoplatonism: His Life Works and Influence, 

Oneworld Publications, Oxford 2002, s. 2. Fârâbî, Alfarabi‟s Philosophische Abhandlungen, thk. 

Friedrich Dieterici, ed. Fuat Sezgin, Frankfurt am Main: Institut für Geschichte der Arabisch-

Islamischen Wissenschaften, 1999, (Leiden: 1890‟ın tıpkıbasımı), s. III. 



110 

baĢlattığı görülür. Bunun en bariz örneği Ârâ ehlü‟l-medînetü‟l-fâzıla‟dır. Bu eserde 

ilginç bir sıralama takip ederek önce metafizikten daha sonra fizikten ve en son amelî 

hikmet olan ahlâk ve siyâsetten bahsederek bireysel ve toplumsal adaleti sağlamak 

isteyen herkese yol göstermektedir. Ona göre metafizik olmadan fiziği, her ikisi 

olmadan insanı (ruh+beden), insan olmadan da tutarlı bir siyaseti inĢâ etmek 

neredeyse mümkün değildir. Eserini böyle tertib eden Fârâbî otuz yedi fasıldan 

oluĢan kitabın yirmi altıncı fasıldan sonraki kısmını siyasete ayırmıĢ, fazîletli Ģehrin 

bireylerinin metafizik ve fizik konusunda sahip olmaları gereken bilgelere, siyasete 

iliĢkin bilgiden daha fazla yer vermiĢtir. Bu bağlamda Galston'un, “Fârâbî‟ye göre 

metafizik kendisi için değil fizik ve siyaset bilimi için vardır”
56

 Ģeklindeki "siyaset 

felsefesi merkezli" değerlendirmesinin, Fârâbî'nin metafizik tasavvuruyla 

örtüĢmediğini belirtmeliyiz. Filozofun Ârâ‟da Tanrı ile devlet baĢkanı arasında 

kurduğu analoji de bunu kanıtlar niteliktedir: “Ġlk Sebep‟in (es-Sebebü‟l-evvel) diğer 

varlıklara nispeti, erdemli Ģehrin hükümdarının bu Ģehrin sair kısmına nispeti 

gibidir.”
57

 Zira kozmik düzende altta yer alan üstündekinin gayesini (ğaraz) takip 

eder tâ ki en üst gaye olan Ġlk Sebep‟i gaye olarak belirleyene kadar benzer bir 

Ģekilde erdemli Ģehirde de herkes seviyesine göre bir üstündekinin gayesini takip 

etmeli tâ ki Ġlk idarecinin gayesine ulaĢıncaya kadar. Dolayısıyla Fârâbî için kozmik 

düzen ve metafizik tertip ile erdemli Ģehir arasında sanıldığından çok daha büyük bir 

bağ vardır. Siyasete iliĢkin eserlerinde Fârâbî‟nin metafizik ilkelerini değiĢtirerek 

gizli gündemini sürdürdüğünü ileri sürmek, onu hedefi muğlak bir filozof haline 

getirecektir. Elbetteki bu kabul edilebilir bir yorum olamaz.  

 

2.2.2. TANRI 

 Fârâbî‟nin Tanrı tasavvurunu uzun uzadıya anlattığı yer Ârâ‟nın ilk 

kısımlarıdır. Burada Tanrı hakkındaki temel önermelerini apriorik ilkeler Ģeklinde 

ortaya koyar ve bu ilke hakkında farklı temellendirmelerde bulunur. Ona göre Tanrı 

“Ġlk varlık ve Ġlk Sebeptir” (el-mevcûdu‟l-evvel hüve‟s-sebebü‟l-evvel). Tanrı, fazilet 

itibariyle varlığın en üst derecesinde (fazîletü‟l-vücûd) ve yetkinlik bakımından en 

                                                        
56

 Miriam Galston, “A Re-examination of al-Farabi‟s Neoplatonism”, Journal of the History of 

Philosophy, Vol.15, N. 1, January 1977, (13-32), s. 18. 
57

 Fârâbî, Ârâu ehli‟l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 121-122. 



111 

 

yüksek mertebede bulunur. Dolayısıyla O, zâtı ve cevheri itibariyle ezelî ve ebedîdir 

(dâimü‟l-vücûd).
58

 O halde varlık niteliğine sahip diğer varlık türlerinden bu derece 

üstün ve aĢkın olan Tanrı‟nın kendisiyle bir arada (bihi) bulunan ya da kendisinden 

(anhu) doğrudan varlık kazanan veya kendisi için (lehû) varolan bir sebebinin 

bulunması düĢünülemez.
59

 Demek oluyor ki Tanrı, cevheri (özü) bakımından kendi 

dıĢındaki herĢeyden ve her varlıktan farklıdır (mübâyin).
60

 Bu ifadelerden sonra 

Fârâbî, her önermesini Tanrı‟nın “Ġlk” olmasına bağlar. Yani verdiği temel 

önermelerin aksi düĢünüldüğünde bu durum bizi hep Tanrı‟nın Ġlk olmadığı yönünde 

bir sonuca götürür ki bu da imkânsızdır. Tanrı‟nın kendisi dıĢındaki herĢeyden farklı 

oluĢu ve zıddının bulunmayıĢı hep buna bağlıdır. Neticede hiçbir varolan, Ġlk Varlık 

yani Tanrı ile aynı varlık düzlemini paylaĢamaz, O‟nun zıddı da olamaz, çünkü zıtlık 

aynı düzeydeki varlıklar hakkında geçerlidir, Ģu halde O tektir, mertebesi itibariyle 

biriciktir (münferidü‟l-vücûd vahdehu).
61

 Tanrı‟nın kendisi, dıĢındaki diğer 

herĢeyden uzaklaĢıp ayrıldığı bir mutlak birliği temsil etmektedir. Bu nedenle onun 

kendisi dıĢındakilerle olan ayrılığı kendi özündeki (zât) birliği ifade eder. Birliğin 

anlamlarından biri de kendisi dıĢındaki herĢeyden ayrılan özel bir varlığa (el-

vücûdu‟l-hâss) sahip olmasıdır. Nitekim birlik herhangi bir açıdan, bir olan herbir 

varlık için o varlığın kendisiyle özelleĢtiği varolanların varlığıdır (mevcûdu‟l-vücûd); 

bir‟in manalarından biri olan bu anlam Ġlk Varlık (el-vücûdu‟l-evvel) ile uyumludur 

çünkü Ġlk de bu açıdan Bir‟dir ve kendisi dıĢında “bir” olarak nitelenen tüm 

herĢeyden daha çok bu ismi ve anlamı hakeder.
62

 Burada Fârâbî‟nin Ġlk‟i Bir‟le 

eĢitlediği görülmektedir. Ancak Tanrı için zikredilen sıfatların ortak adlandırma ile 

mümkün varlıklara da verildiği, fakat el-Evvel‟e hakîki anlamda, diğer varlıklara ise 

mecâzî olarak ikinci seviyede „bir‟ denilebileceği açıktır. Bu ortak terimleri zaman 

içinde kullandığımız ve sonrasında Tanrı‟ya yüklediğimiz aĢikar, fakat varlık ve 

mâhiyet itibariyle en önce olanı (el-akdem), zamana bulaĢmıĢ niteliklerle tavsif 

etmemizde filozofa göre bir sakınca yoktur, çünkü bu O‟nda bir eksiklik meydana 

                                                        
58

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 37.  
59

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 38; benzer bir cümle için bkz. 

Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 75. 
60

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 39. 
61

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 40. 
62

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 46. 



112 

getirmez. Tanrı‟nın bizatihi kemâl olduğunu düĢündüğümüz için bu sıfatlarla 

mâhiyet itibariyle ilk olarak O‟nun adlandırılması gerektiği gayet makul bir 

yaklaĢımdır. Bir ve Var oluĢunu da böyle değerlendirmek durumundayız. O halde 

var ve bir terimleri öncelikle el-Evvel‟e, daha sonra da cevherini O‟ndan alarak 

meydana gelen varlıklara isnat etmek yerinde olur.
63

 Burada aslında Tanrı için Bir, 

Evvel, Var gibi en önce akla gelen isimler konusunda bile ortak terimi 

belirginleĢtirecek bir açıklama gereği duyan filozof, negatif teolojinin tesiri altında 

gibidir. Bir baĢka eserinde Fârâbî, Aristo‟ya isnat edilen Esûlûcyâ‟da Tanrı‟nın âlemi 

yoktan yarattığını kabul ettiğini savunur ve orada “Her çokluğun içinde „bir‟in 

bulunduğunu” söyler ki,
64

 bu yaklaĢım, bilindiği gibi Aristo‟nun evren hakkındaki 

temel görüĢleriyle çeliĢmektedir.  

 Fârâbî‟ye göre Tanrı maddeyle herhangi bir Ģekilde iliĢkili olmadığından ötürü 

bilfiil akıl olarak nitelenebilir (bi-cevherihi aklun bi‟l-fi„l).
65

 Zira sûretin bilfiil akıl 

olmasına mani olan da maddedir, eğer sûret maddeden bağımsız bir Ģekilde 

varolabilseydi onu da bilfiil akıl olarak niteleyebilirdik. Bir Ģey varlığını maddeye 

ihtiyaç duymadan gerçekleĢtirebiliyorsa, Fârâbî‟ye göre cevheri itibariyle o Ģey bilfiil 

akıl olarak adlandırılır ki, Ġlk olan Tanrı‟nın durumu da böyledir. Yine O, akıl olduğu 

gibi cevheri itibariyle aynı zamanda akledilendir (ma„kûl), çünkü akledilmek için 

kendisi dıĢında herhangi bir Ģeye ihtiyaç duymaz. Bu, Tanrı‟nın kendi zâtının 

bilincinde olduğunu göstermektedir. Böylece Tanrı bilfiil akıl, akleden (âkil) ve 

akledilen olur. Bu cümle insan için de kurulabilir fakat insan bilfiil değil bilkuvve 

akledilendir (ma„kûlun bi‟l-kuvve), akıl insan aklını aklettikten sonra ancak o bilfiil 

hale gelir, dolayısıyla insan aklı akledilmeye ihtiyaç duymaktadır. Ġlk olanın durumu 

ise böyle değildir ve O bölünmez bir cevher olmanın yanında aynı zamanda akıl, 

                                                        
63

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 50-51. Atıf Halil sıfatların hususunda “Fârâbî‟nin Ġslam teolojisinin ilahi sıfat 

düĢüncesiyle Aristocu ilahi düĢünme fikrini mükemmelliyetiyle bir araya getirdiğini” öne sürse de bu 

noktada kısmen kelâm düĢüncesinin ama daha fazla Yeni Eflâtuncu gelenekten yapılan tercüme ve 

yorumların filozof üzerindeki tesirinin Aristo‟dan daha etkili olduğunu söylemek daha doğruya yakın 

bir yorumdur, Atıf Halil‟in ifadeleri için bkz. Atif Khalil, “Some Tensions in Farabi‟s Metaphysics of 

the One and the Emanative Descent”, Transcendent Philosophy 1, London Academy of Iranian 

Studies, London 2000, (83-108), s. 87. 
64

 Fârâbî, Eflâtun ile Aristoteles'in GörüĢlerinin UzlaĢtırılması, terc. Mahmut Kaya, (Ġslam 

Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s.172.  
65

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 46. 



113 

 

akleden ve akledilendir. Bu üç kavram Tanrı hakkında aynı Ģeyi ifade ettiğinden, 

burada bir çokluk söz konusu değildir.  

 Ġlk olanın zâtında hiçbir Ģekilde eksiklik yoktur, ondan daha önce (akdem) bir 

varlık bulunmadığı gibi, O‟nun kuĢatmadığı bir varlık da yoktur. Eğer aynı vasıflara 

sahip ikinci bir varlık olsaydı bu Ġlk olanın mükemmelliğine zarar verir ve eksik bir 

varlık olduğunu ortaya koyardı. Çünkü tam olan varlık, kendisinin dıĢında varolma 

imkânına sahip bir baĢka Ģeyin olmaması demektir (li-enne‟t-tâm hüve mâ lâ yûced 

hâricen anhu Ģeyün yümkin en yekûne lehû).
66

 Dolayısıyla O, kendi varlığı için bir 

gaye değildir, aksine O, diğer varlıklar için bir gayedir.  

 Ġlk olan aynı zamanda bilen (âlim), hikmet (hakîm) ve hayat sahibidir (hayy). 

O‟nun bilmesi, kendisini bilmesi anlamındadır ve kendisini daha yetkin kılacak 

herhangi bir bilgi türü onun için söz konusu değildir. Dolayısıyla O‟nun hem bilen, 

hem bilinen ve hem bilgi olması, -akıl, akîl ve mâkul bağlamında olduğu gibi- bir tek 

cevheri ifade etmektedir.
67

 Fârâbî‟nin Tanrı‟nın fiillerinin herhangi bir gayesinin 

olamayacağı, O‟nun her bakımdan kendi kendine yeterli olduğunu dile getirmek 

üzere aĢk, âĢık ve mâĢuk kavramlarını da kullandığını görmekteyiz. Her ne kadar 

Fârâbî Aristo‟dan gelen “Ġlk muharrik” kavramını kullanmasa da biz aĢk, âĢık ve 

mâĢuk kavramlarının son tahlilde Ġlk Muharrik‟e dayandığını biliyoruz.
68

 Çünkü 

Aristo Tanrı varlık iliĢkisi bağlamında evrende meydana gelen her tür değiĢimi sevgi 

yani aĢk kavramıyla açıklıyordu. Mesela ona göre, “Sevilen ve düĢünülen Ģey sevenin 

ve düĢünenin (ilgisini çekerek) onu nasıl hareket ettiriyorsa, Ġlk Muharrik de âlemi 

öyle hareket ettirir.”
69

 Dolayısıyla Fârâbî için de O, aĢk, âĢık ve mâĢuktur, yani 

sevgi, seven ve sevilendir; Ģu var ki, O‟nun Ġlk mâĢuk olması (mâ„Ģûku‟l-evvel ve 

mahbûbu‟l-evvel) kendi dıĢındaki bir varlıkça sevilmeye ihtiyaç duymaması 

                                                        
66

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi„ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 43. 
67

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 47; Fârâbî, es-Siyasetü‟l-

medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-MaĢrık, Beyrut 1993, s. 45, 46 

ve 47. 
68

 Mahmut Kaya, Ġslâm Kaynakları IĢığında Aristoteles ve Felsefesi, Ġstanbul: Ekin Yayınları, 

1983, s. 216. 

69
 Aristo, Metafizik, 1072a 26-29; Ġbn RüĢd, Tefsîru mâ ba'det'-tabîa I-IV, thk. Maurice Bouyges 

S.J., Beyrut: 1938-1948, s. 1592. 



114 

anlamına gelir.
70

 Tanrı‟ya nispet edilen ve yukarıda izahı verilen isim ve sıfatların 

dıĢında, insan için de kullanılan büyüklük, yücelik ve Ģeref gibi sıfatların Tanrı‟ya da 

atfedilmesi arasında fark vardır. Filozofa göre, bu sıfatların insana nispeti ârızî, 

Tanrı‟ya nispeti ise O‟nun cevheri itibariyledir. Dolayısıyla bu sıfat ve isimlerin 

tamamına sahip olan Tanrı tek bir cevherdir ve O‟nda çokluk bulunmamaktadır.
71

  

 Söz konusu Tanrı‟nın sıfatları olunca ister istemez bizim o aĢkın varlığa 

yaklaĢımımız ve kavrayıĢımız nasıl mümkün olacaktır sorusu gündeme gelir. 

Fârâbî‟ye göre, insan aklı madde ve yokluk (adem) kavramlarıyla karıĢık bir halde 

olduğu için Tanrı‟nın künhünü ve mahiyetini kavrayacak güçten yoksundur ve bu 

konuda hayli zorlanmaktadır. Aklın bu zaafını filozof ıĢık metaforuyla 

açıklamaktadır. ġöyle ki: IĢık, kendisi sayesinde diğer tüm herĢeyin görülmesine 

imkân sağlayan yegâne kaynak olmakla beraber, insan doğrudan bakıĢlarını o 

kaynağa yönelttiğinde gözleri kamaĢır ve göremez olur. Bütünüyle varlık ve bilginin 

kaynağı olan Tanrı‟yı doğrudan idrak etmeye çalıĢmak da aynı Ģekilde insan aklını 

aciz bırakır.
72

  

 Fârâbî, Tanrı söz konusu olduğunda, kullanılan isim ve sıfatları, üstünlük ve 

mükemmellik ifade eden ve baĢka bir Ģeye nispetle değil, bizzât kendi cevherinden 

kaynaklanan Ģeklinde ikiye ayırmıĢtır. Ġlk gruba insanlar için de kullanılan varlık 

(vücûd), bir (vâhid) ve canlı (hayy), ikinci kısma da cömert ve âdil isimlerini örnek 

olarak veren filozof, bizim dünyamızda kullanılan bu gibi sıfatların tam anlamıyla bir 

mükemmelliğe iĢaret etmediğini, ancak Tanrı söz konusu olduğunda bu sıfatların tek 

bir cevherdeki mükemmelliğe iĢaret ettiğini dile getirmektedir.
73

 

 

 

 

                                                        
70

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 54. (fe-emmâ hüve fe-inne‟l-

âĢıka minhu hüve bi-aynihi‟l-mâ„Ģûk) Ġlk olan‟da aĢık ile aĢık olunan aynıdır. Ayrıca bk. aynı eser s. 

68; Fârâbî, Felsefenin Temel Meseleleri, terc. Mahmut Kaya, (Ġslam Filozoflarından Felsefe 

Metinleri içinde), Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s. 119. 
71

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 52. 
72

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 50; Fârâbî, Eflâtun ile 

Aristoteles'in GörüĢlerinin UzlaĢtırılması terc. Mahmut Kaya, (Ġslam Filozoflarından Felsefe 

Metinleri içinde), Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s.172; ayrıca bkz. YaĢar Aydınlı, Fârâbî‟de 

Tanrı-Ġnsan ĠliĢkisi, Ġz yayıncılık, Ġstanbul 2000, s. 48-49. 
73

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 59. 



115 

 

2.2.3. BEġERÎ AKLIN FAAL AKILLA ĠTTĠSÂLĠ 

 Hatırlanacağı üzere ilkçağlardan beri varlığı ay-üstü ve ay-altı Ģeklinde ikiye 

ayırmak ve ay-üstü varlıkların (burada kastedilen güneĢ sistemindeki gezegenlerdir) 

canlı, akıllı ve kutsal olduğu; ay-altı alemin (dünyanın) ise bunların etkisinde 

bulunduğu genel bir kabul durumundadır. Ay-üstü varlık alanı her bakımdan 

mükemmel sayıldığına göre, mükemmel olmayan ay-altı varlık alanının bunun 

etkisinde kalması gayet doğaldır. Bu etkinin nasıl ve ne Ģekilde gerçekleĢtiği konusu 

ilkçağ ve ortaçağ filozoflarını hayli meĢgul etmiĢtir. Yeni Eflâtuncu doktrinde 

kozmik akıllar hiyerarĢisindeki faal akıl (onuncu akıl) Aristo‟nun De Anima‟sındaki 

faal akla
74

 tekabül ettiği anlaĢılmaktadır. Aristo‟ya göre ezelî ve sürekli aktif olan bu 

tanrısal akıl ile insan aklının iliĢkisi nasıl gerçekleĢmektedir? Bir baĢka söyleyiĢle 

kozmik akılla psikolojik aklın iliĢkisi nasıl olmaktadır? MeĢĢâî felsefede bir 

sıradüzeni içinde beĢerî aklın soyutlama sonucunda müstefâd akıl düzeyine 

yükselerek onunla ittisâl etmesi, bu iliĢkinin kurulması için vargeçilmez bir ön 

Ģarttır. Ayrıca Fârâbî‟den itibaren MeĢĢâîlerin din ile felsefeyi bir ortak paydada 

toplayarak, ilâhî vahye rasyonel bir yorum getirmek düĢüncesiyle faal aklı Cebrâil ile 

özdeĢ saymaları yine bu ittisâl kavramıyla izah edilmektedir.  

 Aristo ontolojisinde, varlığın ilkesi sayılan güç-fiil (madde-sûret) dualitesinin 

bir gereği olarak güç halinde bulunan hiçbir Ģey kendiliğinden fiil alanına çıkamaz. 

Dolayısıyla insanda doğuĢtan bir yeti ve bir güç durumundaki aklın fiil alanına 

çıkması yani bilgi üretmesi için sürekli aktif olan yani bilfiil  halde bulunan bir aklın 

(faal aklın) ona etki etmesi gerekir. MeĢĢâîlerce de benimsenen özellikle Fârâbî 

tarafından Meâ„ni‟l-„akl ve diğer eserlerinde yeni baĢtan yorumlanıp temellendirilen 

psikolojik akıllar sürecinde ittisâl sorunun, filozoftan sonraki kuĢakları da büyük 

ölçüde etkilediği görülmektedir. Buna göre doğuĢtan tertemiz bir levha (tabula rasa) 

Ģeklindeki insan aklı, maddeden sûrete (form), sûretten kavrama ve kavramdan 

tümellere yükseliĢ sürecinde, soyutlama yaparak olgunlaĢıp müstefâd akıl düzeyine 

gelince faal akılla ittisâl gerçekleĢir. Ġslâm felsefesinde buna, psikolojik aklın 

kozmolojik akılla ittisâli sorunu denilmektedir. Fârâbî‟ye göre faal akıl, güç 

(bilkuvve) halindeki akla etki ederek onda soyutlama iĢlevini baĢlatır; güç halindeki 

                                                        
74 

Aristoteles, De Anima, terc. Zeki Özcan, Ġstanbul, Alfa yay. 2001, 430a 17 vd.  



116 

bu akıl faal aklın etkisi olmadan kendiliğinden aktif hale geçip soyutlama yaparak 

bilgi üretemez. Filozofa göre güç halindeki bu akıl varlığa ait renk ve Ģekilleri 

soyutlayarak kavram haline getirme gücüne sahip olup, üzerine damga basılmamıĢ 

pürüssüz muma benzetilmektedir. Güç durumundan fiil haline geçen akıl ise aktif 

(bilfiil) akıl adını alır. Yani faal aklın etkisiyle soyut bilgi üretmeye baĢlayan bu akıl, 

söz konusu pürüssüz mum üzerinde damganın belirmesi gibidir. Bu noktada mum da 

bir damgaya dönüĢtüğü gibi akıl da bilgiye dönüĢüp onunla özdeĢleĢmiĢtir. 

Soyutlama iĢleminin kemâle erdiği son aĢamadaki akla ise müstefâd akıl (el-„aklü‟l-

müstefâd) denilmektedir. Duyu algılarıyla hiçbir iliĢkisi bulunmayan bu akıl, sezgi ve 

ilhama imkân sağladığı için faal akılla iliĢki kurma yeteneğine sahip olduğundan bu 

akıl, insanın ulaĢabileceği en yüksek mertebedir. Müstefâd akıl varlığın cins ve 

türlerine ait tümellerden ibarettir.
75

 

 Konuyu bir baĢka açıdan ele alacak olursak Aristo gibi Fârâbî de insan aklını 

iĢlevsel açıdan nazarî (teorik) ve amelî (pratik) olmak üzere iki kısma ayrır. Amelî 

olan Ģu andaki ve gelecekteki tikelleri gerçekleĢtirmekle, nazarî olansa bilinebilir 

türden olanı (ma„kûlât) tasarlayıp kavramlaĢtırma gücü demektir. Dolayısıyla nazarî 

akıl, insan nefsinin geliĢip olgunlaĢmasında etkili olurken, ameli akıl ise insana özgü 

her türlü ahlâkî davranıĢı gerçekleĢtirmede etkindir. Öte yandan insanın sahip olduğu 

hayâl (mütehayyile) gücüne gelince o, hem amelî hem de nazarî akılla iliĢkilidir. Bu 

hususta faal aklın da hayâl gücü üzerinde belli bir ölçüde etkili olduğunu söyleyen 

Fârâbî, buradan vahiy gerçeğini yorumlamak üzere bir kapı aralamıĢ bulunmaktadır. 

Bu sayede kimi zaman tikellere (nesnelere), kimi zaman da kavramlara (ma„kûlât) 

iliĢkin bilgi akıĢı gerçekleĢir. Tikellere dair bu bilginin bir kısmı Ģimdiki zamanda, 

diğer bölümüyse geleceğe yöneliktir. Bu durum herhangi bir düĢünme sonucunda 

değil (bilâ tavassutin reviyye), yine faal aklın etkisiyle uykuda sâdık rüyalar 

gerçekleĢir. Daha nadir görülmekle birlikte bu durum uyku ile uyanıklık arasında bir 

haldeyken de (yakaza) gerçekleĢebilir.
76

 Önceki filozoflarda olduğu gibi Fârâbî de 

insan için faal aklın durumunu, göz ile GüneĢ arasındaki iliĢkiye benzetir. Göz 

                                                        
75

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 101-104; Mahmut Kaya, 

“Fârâbî”, DĠA, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1995, XII, 152. 
76

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 112-113; Fârâbî, Aklın 

Anlamları, terc. Mahmut Kaya, Ġslam Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde, Klasik yayınları, 

Ġstanbul 2010, s. 133. 



117 

 

bilkuvve görme gücüne sahip olamakla birlikte ancak GüneĢin ıĢığı ile aydınlanan 

varlıkların Ģekil ve renklerini görüp birbirinden ayırt edebilir. Böylece bilkuvve olan 

göz bilfiil hale gelmiĢ olur, aynı Ģekilde faal akıl düĢünme potansiyeline sahip insana 

(nefs-i nâtıka) bilfiil düĢünme imkânı sağlar. ĠĢte Fârâbî, daha önce akıl ve akledilir 

olmayanın, akıl ve akledilir haline gelmesine sebep olmasıyla bu akla, faal akıl 

adının verildiğini ve bunun ezelî olduğunu söyler.
77

 ġu halde Yeni Eflâtuncu 

gelenekte olduğu gibi Fârâbî‟ye göre de mâhiyetçe faal akıl Ġlk Sebep‟in varlığından 

taĢarak meydana gelmiĢ tanrısal bir özdür (el-„aklu‟l-faal fâizun an vücûdi‟s-

sebebi‟l-evvel).
78

 Dolayısıyla vahiy gerçeği de bu akıl vasıtasıyla peygamberlere 

gelen tanrısal bilgiden ibrarettir. Ancak, Yeni Eflâtuncu telakkide ay-altı âlemi 

etkileyen küllî nefis iken, Fârâbî felsefesinde faal akıldır. Ayrıca Fârâbî açıkca 

felsefedeki faal aklın dîni terminolojideki Cebrâil‟e tekabül ettiğini savunmakta ve 

vahiy olgusunu bu doğrultuda temellendirmeye çalıĢmaktadır. ĠĢte Fârâbî‟nin 

probleme getirdiği yeni yorum faal akılla Cebrâil‟i özdeĢleĢtirmesi ve bu yolla vahiy 

bilgisiyle akıl bilgisinin aynı kaynaktan geldiğini savunmasıdır.  

 Filozof Akıl Üzerine adlı risâlede aklın altı farklı anlamda kullanıldığını 

belirterek bunları halkın ve kelamcıların kullanımının dıĢında, Aristo‟nun Kitâbu‟l-

Burhân‟da (II. Analitikler), Kitâbu‟l-Ahlâk‟da (Nikomakhos‟a Etik), Kitâbu‟n-

Nefs‟te (De Anima) ve son olarak Kitâbu Mâba„de‟t-tabîa„da (Metafizik) kullandığını 

söyleyerek bunları ayrı ayrı açıklar. Aristo‟nun aklı De Anima‟da bilkuvve, bilfiil, 

müstefâd ve faal akıl Ģeklinde dörde ayırdığını dile getirerek izah eder. Ancak 

sonunda “Biz de Ģöyle bir görüĢ ileri sürebiliriz” diyen Fârâbî, bütün sûretlerin 

bilkuvve olarak faâl akılda bulunduğunu, ancak “bilkuvve” ifadesinden faal aklın bu 

suretleri kabul edip gelecekte ortaya çıkarma gücüne sahip olduğu Ģeklinde bir yanlıĢ 

anlamanın önüne geçmek ister. Aksine o, faal aklın maddede sûretleri çıkarma 

gücüne sahip olduğunu anlatmaya çalıĢmaktadır.
79

 Bu açıklamasıyla filozof, faal 

aklın iĢlevi hususunda Plotinus‟tan ziyade Aristo‟ya yakın durmaktadır.  

                                                        
77

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü‟l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 35-36. 
78

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi„ul-mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-MaĢrık, 

Beyrut 1993, s. 80. 
79

 Fârâbî, Aklın Anlamları, terc. Mahmut Kaya (Ġslam Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), 

Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s. 135.  



118 

 Öte yandan Fârâbî, hayatta insanın esas gayesinin mutluluk ve mutluluğun da 

insanın elde edebileceği son yetkinlik olduğunu ifade eder. Ancak filozun 

mutluluktan anladığı Ģeyin, bugün bizim zihnimizdeki mutluluk kavramıyla herhangi 

bir iliĢkisi yoktur. Mutluluk derken o, bilgiyle aydınlanmayı kasteder. Bir baĢka 

söyleyiĢle müstefâd akıl düzeyine ulaĢan insanın göksel akılların sonuncusu olan faal 

akılla ittisâl ederek (iliĢkiye geçerek) küllî bilgiyle aydınlanmasından ibarettir. Daha 

önce de gördüğümüz gibi antik felsefede insanın yetkinliği göksel akılla kurduğu 

iliĢkiyle izah edilir. Zira onlara göre faal akıl, bugünkü deyimiyle bilgisayarın 

beyni/harddiski gibidir, ona ulaĢmadıkça küllî bilgiyi elde edemeyiz. Görüldüğü 

üzere bilginin kaynağı konusunda rasyonalist kabul edilen Stgeyralı Aristo, hocası 

Eflâtun‟un idealar teorisini anımsatırcasına beĢeri aklın çalıĢmasını yani bilginin 

kaynağını faal akla bağlamakta ve böylece Eflâtun gibi idealizme kapı aralamaktadır.  

 Bu konuda Fârâbî, önemli bir hususa dikkat çekerek söz konusu ittisâl olayının 

herkes için mümkün olamayacağını belirtir. Zira ona göre her fert faal akıldan gelen 

bu bilgiyi almaya yatkın değildir. Bu durumu insanların yaratılıĢları gereği eĢit 

olmayan Ģartlarla dünyaya geliĢlerine bağlayan filozof, tümelleri olduğu gibi kabul 

eden sağlıklı insanların ortak bir yaratılıĢ tarzına sahip olduklarını, daha sonraki 

aĢamalarda kendi eğilimlerine göre düĢüncede farklılaĢtıklarını savunur.
80

 

 Fârâbî ontoloji ve epistemolojinde ittisâl, önemli bir yere sahip olduğu gibi bu 

onun, siyaset ve ahlak felsefelerinin temellendirilmesinde de vazgeçilmez bir kavram 

sayılır. Ona göre devlet yönetiminde baĢrol oynayan „ilk yönetici‟ (er-reîsü‟l-evvel 

ale‟l-„ıtlak) bir baĢkası tarafından yönetilmeye ihtiyaç duymayacak kadar yetkin bir 

akla sahiptir. O mutluluğa giden yolu belirleyip değerlendirecek güce sahiptir. Bunu 

baĢarabilmesi, ilk reisin faal akılla iliĢki (ittisâl) kurmasının bir neticesidir. O bu 

aĢamaya önce edilgin (münfail), daha sonra kazanılmıĢ (müstefâd) aklı elde etmekle 

ulaĢır. ġu var ki, eskiler (kudemâ) ilk reisin aynı zamanda vahiyle aydınlanmıĢ 

olmasını savunurlar. Bu durumda ilk reis faal akılla “aracısız olarak” irtibat 

kurabildiğinde ona “vahiy” gelir. Bu akıllar tıpkı bir merdiven gibidir, edilgin akıl 

kazanılmıĢ aklın mevzuu, kazanılmıĢ akılsa faal aklın mevzuudur, böylece faal 

                                                        
80

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü‟l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 74-75. 



119 

 

akıldan kazanılmıĢ akla gelen bu akıĢ (ifâza) vahiydir.
81

 Böylesine akıl ve vahiyle 

aydınlanan bir yöneticinin baĢkanlığı altında yaĢayan toplum elbetteki erdemli 

toplum olacaktır. Dolayısıyla yaĢadıkları ülke de (Ģehir) erdemli bir ülke sayılır. 

Fârâbî‟nin metafizik-siyaset iliĢkisi de böylece net bir biçimde ortaya konmuĢ 

olmaktadır. Zira ideal yönetim Ģekli ve yöneticiyi anlatırken faal akla, faal aklı 

anlatırken erdemli Ģehre geçiĢin gözleniyor olması felsefeyi bir bütün olarak 

görmenin bir sistem filozofu olmanın doğal sonucudur.  

 Vahiy gerçeğini faal aklın feyziyle açıklayarak din ile felsefe arasında bir ortak 

payda aramaya kalkıĢan Fârâbî, bunun nasıl olabileceğini bir baĢka eserinde daha 

açık bir Ģekilde izah eder. Buna göre, ittisâl yeteneğine sahip olan filozofun aklına ve 

aynı yeteneğe sahip olan peygamberin aklının yanında hayal gücüne de faal akıldan 

gelen feyiz, filozofta rasyonel bilginin peygamberde ise vahyin gerçekleĢmesini 

sağlar.82 Burada Ģu hususu önemle belirtmek gerekir ki, faal akılla ittisâl sonucunda 

gerçekleĢen bilgi, filozofta rasyonel, peygamberde ise mütehayyile gücüyle ortaya 

çıktığı görüĢünden hareketle bazı felsefe tarihçileri, akıl gücünün mütehayyile 

gücünden daha üstün olduğunu, dolayısıyla da Fârâbî‟ye göre filozofun 

peygamberden daha üstün olması gerektiğini iddia ediyor olsalar da yukarıda da 

belirtmeye çalıĢtığımız gibi faal akıldan gelen feyz filzofun sadece müstefâd aklına, 

peygamberin ise müstefâd aklından sonra onun mütehayyile gücüne de etki 

ettiğinden ötürü peygamber bu iki aydınlanma sonucunda filozoftan üstün duruma 

geçmiĢ bulunmaktadır.  

 Yukarıdan itibaren Fârâbî‟nin faal akıl hakkındaki açıklamaları, onun 

felsefenin her problem sahasına hitap eden ve sorun kapılarını açan bir maymuncuk 

hüviyetinde olduğunu göstermektedir. Faal akıl, insanın güç halindeki aklını fiil 

alanına çıkarmasıyla epistemolojinin; sûretleri vermesiyle ontolojinin; vahye aracılık 

                                                        
81

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü‟l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 79. F. Dieterici, dört akıl kavramının, sudura teslim olmuĢ filozoflara çok 

kullanıĢlı/cesaret verici geldiğini söyler: Nitekim bil-kuvve aklın Plotinus‟un Tanrı‟sına, bilfiil aklın 

Plotinus‟un Aklı‟yla, kazanılmıĢ aklın Plotinus‟un Ruh‟uyla ve yaratıcı aklınsa Plotinus‟un 

Tabiat‟ıyla örtüĢtüğünü ifade eder, bkz. Fârâbî, Alfarabi‟s Philosophische Abhandlungen, thk. 

Friedrich Dieterici, ed. Fuat Sezgin, Frankfurt am Main: Institut für Geschichte der Arabisch-

Islamischen Wissenschaften, 1999, (Leiden: 1890‟ın tıpkıbasımı), s. XX. Bizce fonksiyon itibariyle 

Plotinus‟un küllî ruhuna mukabil Fârâbî faal aklı yerleĢtirmiĢ ve Plotinus‟ta karĢılaĢmadığımız pekçok 

anlam ve görevi de ona yüklemiĢtir. 
82

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 125. 



120 

etmesiyle teolojinin; filozof krala olan etkisi sayesinde siyasetin ve yetkinleĢen 

nefsin kendisiyle ittisâli sonucunda mutluluğun nihâi zirvesi olmak bakımından 

ahlakın meĢruiyet zeminini oluĢturmakta, böylece sistemin en temel kavramı olduğu 

anlaĢılmaktadır.  

 Faal akıl ya da ay-üstü âlemle olan iliĢkinin nasıl gerçekleĢtiği hususunda 

Fârâbî‟nin, el-Cem‟deki yorumuyla Esûlûcyâ‟da yer alan metnin karĢılaĢtırmasını 

vermenin yararlı olacağını düĢünmekteyiz. Görüleceği üzere ittisâl düzeyinde 

yetkinleĢen insan nefsinin dıĢ âlemden tamamen soyutlanarak kendisini baĢka bir 

alemin parçası veya bir cüz‟ü gibi hissetmesi ve bu esnada aydınlanmanın verdiği 

doyumsuz bir manevi haz duyması mutluluğun zirvesini oluĢturmaktadır: 

 



121 

 

Bazen nefsimden soyutlandığımda ve bir bakıma 

bedenimden sıyrıldığımda ve sanki bedensiz soyut 

bir cevher olarak kaldığımda, böylece kendi 

zâtımının içinde ona dönmüĢ ve diğer tüm 

Ģeylerden uzaklaĢmıĢ olurum. O zaman aynı anda 

bilen, bilgi ve bilinen haline gelirim. Zâtımda 

ĢaĢılacak bir güzellik, ĢaaĢa ve ıĢık (nûr) görürüm, 

böylece etkin hayat sahibi Ģerefli ve değerli ilâhî 

âlemin parçalarından biri olduğumu anlarım.  

Bunu kesin olarak bildiğimde bizzât bu âlemden 

ilâhî âleme yükselirim. Ve sanki oraya bağlı bir Ģey 

(mevzû„) gibi olurum, böylece bütün akıl âlemin 

hepsinin üstünde olurum ve kendimi ilâhî Ģerefli bir 

konumda görürüm, ve orada kulakların iĢitmediği 

nitelenmesinde dilin yetersiz kalacağı kıymette bir 

nûr ve görkem görürüm. Bu nûr ve görkemin içine 

daldığımda, akıl seviyesinden fikir ve görüĢ 

seviyesine düĢme ihtimaliyle baĢa çıkamadım. Fikir 

ve görüĢ (reviyye) âleminde bulunduğumda bu 

görkem ve nûr düĢüncesi benden gizlenir ve ben o 

yüce ilâhî mevkiden bu fikir âlemine nasıl 

düĢtüğüme ĢaĢakalarım, nefsimi güçlendirip, 

bedenimi geride bırakıp, nefsin zâtına dönüp akıl 

âlemine yükseldikten sonra bütün nur ve görkemin 

kaynağı olan o nurlu mevkide bulunanca, ilâhî 

âleme yükselirim. Benim nefsim bedenimin dıĢında 

değilken ve beden elbisesine bürünmüĢken, nasıl 

olup da nefsimi nurla dopdolu olarak görmem 

ĢaĢılacak bir Ģey! 

Nitekim ben o zaman Herakleitos‟u hatırladım, zira 

o nefis cevheri hakkındaki araĢtırmasında ve onun 

Ģerefli yüce âleme çıkması arzusuna yönelik Ģöyle 

söylerdi: “Her kim o yüce âleme yükselmeyi 

arzularsa, en güzel karĢılığı almayı hakeder. 

KiĢinin bu âleme yükselmeye yönelik istek ve 

arzusunu ihmal etmemesi gerekir. Bu esnada 

yorgunluk ve zahmet olacaktır ve fakat onun 

sonundaki rahatlıktan sonra yorgunluk ve zahmet 

yoktur”. (Esûlûcyâ, s. 22-23) 

Bazen ben bedenimden sıyrılıp nefsimle uzun süre 

baĢbaĢa kaldığım zaman, âdeta cisimsiz bir cevher 

olurum. Benim dıĢımdaki herĢeyden ilgimi keserek 

kendime iç dünyama dönerim. O zaman bilgi de, 

bilen de ben olurum. Hayranlığım devam ettiği sürece 

kendimde bir güzellik bir seziĢ görürüm. ĠĢte o zaman 

Ģerefli bir âlemin küçük bir parçası ve faal bir canlı 

olduğumu anlarım. Bunu kesin olarak anlayınca, 

zihnimle bu âlemden ilâhî âleme yükselerim; orada 

âdeta oraya aitmiĢ gibi olurum. ĠĢte o zaman bana 

dillerin anlatamadığı, kulakların iĢitemediği bir nur 

parlar. Ben o nura bürünürüm, gücüm son haddina 

varınca artık onu taĢıyamaz olur ve ben artık düĢünce 

âlemine inerim; düĢünce âlemindeyken o nuru 

düĢünmem engellenir. O zaman akıl âlemine yükselen 

değerli nefis cevheri üzerinde araĢtırma yapmayı 

emreden kadeĢim Herakletios‟u hatırlarım. (Fârâbî, 

Kitâbü‟l-Cem beyne re‟yiyi‟l-hakîmeyn Eflâtûn el-

Ġlâhî ve Aristûtâlis, terc. Mahmut Kaya, Ġslam 

Filozoflarından Felsefe Metinleri, s. 179.) 

 

Bu satırlarda Fârâbî‟nin düĢüncesinde faal akılla ittisâl olarak yorumlanan yükseliĢ 

sürecinin Potinusçu kökleri ve bireysel nefsin küllî nefisle olan iliĢkisi açıkca 

görülmektedir. Ancak Plotinus‟un ayrıntılı tasviri yerine Fârâbî kendi üslûbunu 

yansıtan kısa ve net ifadelerle, ancak ana metindeki aĢamaları takip ederek 

tekrarladığı hemen farkedilmektedir. 

 

 

 



122 

2.2.4. FEYZ SÜRECĠ 

 Deist ve teist sistemlerde Tanrı-varlık iliĢkisini makul ve çeliĢkilerden uzak bir 

tarzda yorumlamak her filozofun baĢlıca amacıdır. Bu problemi Fârâbî kendi sistemi 

içinde, Ġslâm‟ın getirdiği mutlak ve münezzeh Tanrı anlayıĢına da ters düĢmeyecek 

Ģekilde yorumlamaya özen gösterir. Buna göre, varlığın Ġlk olan Tanrı‟dan meydana 

geldiğini (ve‟l-Evvelü hüve‟llezî anhu vücide) savunarak varlığın menĢeinin mânevi 

olduğunu peĢinen vurgular. Daha sonra o, insan irade ve seçiminden tamamen 

bağımsız olarak meydana gelen tüm varlığı duyulur (bi‟l-hiss) ve akledilir (bi‟l-

burhân) Ģeklinde sınıflandırır. Sonradan meydana gelenlerin varlığı ancak Ġlk 

olandan taĢma („alâ ciheti feyz) sonucundadır.
83

 Yani mükemmel ve aĢkın olan bir 

varlıkta bu mükemmellik kendinde kalmayıp varlık olarak kendini dıĢa vurur. Ancak 

varlığın O‟ndan taĢması O‟nun zâtına ve özüne bir halel getirir mi ya da özünde bir 

eksilme meydana gelir mi? Bu ve benzeri hatıra gelebilecek mukadder sorulara 

Fârâbî, kısaca değinerek konuyu vuzuha kavuĢturmaya çalıĢır. ġöyle ki, Ġlk olan 

Tanrı bu taĢmanın sonucunda yetkinleĢmez ve O‟nda herhangi bir eksilme meydana 

gelmez. Bu taĢmada O‟nun kendinden kaynaklanan bir amacı olmadığı gibi kendi 

dıĢındaki herhangi bir gücün etkisi de söz konusu değildir. Ayrıca varlığın O‟ndan 

taĢmasına da herhangi bir Ģeyin engel olması mümkün değildir.
84

 Sistemin mantığı 

bu feyzin irade dıĢı, zorunlu bir tarzda gerçekleĢtiğini göstermektedir ki, bu husus 

sonraki Ġslâm düĢünürleri ve kelâmcıları tarafından gündeme getirilerek filozof 

eleĢtirilmiĢtir. Nitekim onun konuyla ilgili ifadesi aynen Ģöyledir: “Ġlk olanın 

varlığının mutlaklığı sabit olunca sair tabiî varlıkların ondan meydana gelmesi bir 

zorunluluktur.”
85

 O halde bu tabiî varlıkların insanın seçimine (ihtiyâr) bağlı 

olmaksızın bir kısmı duyularla bir kısmı da akılla (burhân) bilinir. Bu taĢma olayında 

her varlık türü kendi yetisine ve hiyerarĢideki yerine göre varlık sahnesinde ortaya 

çıkar. Bu sıradüzeni en mükemmel olandan (manevî olandan) daha az mükemmele 

(maddemsi ve maddî olana) doğru seyreder; Ġlk olanın feyzini alamayacak derecede 

uzaklaĢma durumu bu sürecin sona erdiğini gösterir. Tanrı, O‟nun cevherinden bir 

                                                        
83

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 55; Fârâbî, es-Siyasetü‟l-

medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-MaĢrık, Beyrut 1993, s. 47. 
84

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 55-56. 
85

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 47. 



123 

 

zerre olarak dahi olsa varlıkta olmaya layık bütün herĢeyin taĢması bakımından 

cömert (cevâd), bütün herĢeye kendi seviyesine uygun bir mertebede varlık kazanma 

imkânı tanıdığı için âdildir (fe-hüve adl).
86

 Filozof bir baĢka yerde bu durumu, her 

mümkün varlığa kendi hususiyetinin gerektirdiği Ģekilde varlıktan pay vermiĢ 

olmasıyla adaletin gerçekleĢeceğini (ve cerâ emrü‟l-adl) açıklamaktadır.
87

 

 Plotinos‟un ortaya koyduğu ve fakat baĢlangıçtan itibaren ayrıntılı olarak 

hiyerarĢik bir sisteme kavuĢturmadığını bildiğimiz sudur teorisi, ancak Fârâbî 

tarafından bütün yönleriyle ortaya konmuĢtur. Filozof Ârâu ehli‟l-medîneti‟l-

fâzıla‟da bu teoriyi Ģöyle açıklar: Tanrı‟dan sudur edip bir sıradüzeni halinde ortaya 

çıkan gök varlıkları (ki burada söz konusu olan GüneĢ sistemidir) mânevî birer varlık 

olup Ġlk olan Tanrı‟ya yakınlık ve uzaklıklarına göre bu hiyerarĢide yer alırlar (yüfîzu 

mine‟l-evvel vücûdu‟s-sânî). Yukarıda da belirtildiği üzere söz konusu göksel 

akılların zincirleme veya birbirinden doğma yahut birbirini etkilemesi bilgi ve 

düĢünceyle izah edilmektedir. Yani Ġlk olan Tanrı‟nın kendi zâtını düĢünmesi ve 

bilmesi bir eyleme neden olmuĢ ve böylece Ġlk akıl ortaya çıkmıĢtır. DüĢüncenin 

eyleme neden olabileceğini Ġbn Sînâ Ģöyle açıklar: Mesela zeminde bulunan bir kalas 

üzerinde düĢmeden rahatlıkla yürürüz. Bunu birkaç metre yüksekliğe 

kaldırdığımızda düĢmemek için daha dikkatli yürürüz. Fakat çok daha yükseğe 

kaldırdığımızda bu kalas üzerinde yürümemiz adeta güçleĢir ve düĢeriz. Ġmdi, mesafe 

ve kalas aynı olduğuna göre burada düĢmenin sebebi nedir? Filozofa göre düĢmenin 

sebebi düĢme bilinci veya korkusudur. O halde burada düĢme bilinci bir eyleme 

neden olmuĢtur. Demek oluyor ki maddî bir olayın gerçekleĢmesinin nedeni mânevî 

olabilmektedir.
88

 

 Bu ara izahtan sonra sudurdaki hiyerarĢiyi açıklamak üzere Fârâbî‟yi Ârâu 

ehli'l-medîneti‟l-fâzıla‟dan takip edecek olursak Ġlk aklın düĢünmesi ve bilmesi 

üçüncünün, kendisini düĢünmesi ise Ġlk Gök‟ün (es-semâu‟l-ûlâ) varlığını zorunlu 

kılar. Ġlk olandan sonra ortaya çıkan bu ikinci ve üçüncü varlık maddeden bağımsız 

birer aklî cevherdir. Üçüncü olan da hem kendisini hem de Ġlk olanı akleder, Ġlk olanı 

                                                        
86

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 57. 
87

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 64.  
88

 sudurla ilgili kısım  



124 

akletmesi sonucunda dördüncü, kendisini akletmesiyle ise Sabit Yıldızlar Küresi 

(küretü‟l-kevâkibi‟s-sâbite) ortaya çıkar. Dördüncü akıl da kendisini ve Ġlk olanı 

akleder, kendisini düĢünmesi Satürn‟ü (Zuhal), Ġlk olanı akletmesiyle ise beĢinci akıl 

ortaya çıkar. BeĢinci aklın kendisini akletmesi sonucunda Jüpiter (MüĢterî), Ġlk olanı 

akletmesi sonucunda altıncı akıl, altıncı aklın kendisini akletmesi sonucunda Mars 

(Merih), Ġlk olanı akletmesi sonucunda yedinci akıl; yedinci aklın kendisini 

akletmesiyle GüneĢ (ġems) Ġlk olanı akletmesiyle sekizinci akıl; sekizinci aklın 

kendisini akletmesiyle Venüs (Zühre), Ġlk olanı akletmesiyle dokuzuncu akıl; 

dokuzuncu aklın kendisini akletmesi sonucunda Merkür (Utarid), Ġlk olanı 

akletmesiyle onuncu akıl; onuncu aklın kendisini akletmesiyle Ay (Kamer), Ġlk olanı 

akletmesiyle ise onbirinci akıl meydana gelir. Bu onbirinci akıl da maddî değildir ve 

o da hem kendisini hem de Ġlk olanı akleder. Fakat bu mertebede varolmak için 

herhangi bir maddeye ihtiyaç duymayan varlıklar, yani cevherinde akıllar ve 

akledilirlerin bulunduğu ayrık akıllar (el-eĢyâu‟l-mufâraka) Ay feleğiyle birlikte de 

tabiatları gereği mükemmel dairesel hareket yapan göksel cisimlerin varlığı son 

bulmuĢtur.
89

 Ġlk olandan sonra ikinciler (es-sevânî) ve faal akıl gelir, bunlardan 

herbiri varlık verene bağlıdır ve tümü varlığını Ġlk‟ten almıĢtır (küllühâ iktebeset el-

vücûde ani‟l-evvel). Bu yüzden Ġlk olanı düĢünme sonucunda ortaya çıkan zevk ve 

mutluluk kendilerini aklettiklerinde elde edindiklerinden çok daha fazladır.
90

  

 ġu var ki, sudur Ģeması, ay-altı âlemde heyûlâ ve dört unsurda sona ermektedir. 

Ġlk‟ten itibaren iniĢ, manevî varlıklar arasında gerçekleĢtiğinden kolay sayılır. Fakat 

en süflî varlığı temsil eden maddeden cisme, cisimden cansız ve canlı varlıklara, 

canlı varlıklar hiyerarĢisinde de insana yükselen geliĢim sürecinde peygamberle 

filozof kemâlin son halkasını oluĢtururlar. Filozofa göre Ġlk olandan sonraki mufârık 

olanların sayısı on tanedir, göksel cisimlerin sayısı ise dokuzdur böylece toplamda 

ayüstü varlıkların sayısı ondukuz olmaktadır.
91

 Ġlk olanda ve altındaki on akılda 

herhangi bir zıtlık söz konusu değildir, ancak ay-altı âlemdeki varlıklar arasında bir 

zıtlık söz konusudur. Ayrıca Ġlk‟ten sonrakiler kendilerini ve Ġlk olanı akletmeleri 

                                                        
89

 Fârâbî, Ârâ ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 61-62; sudur teorisinin farklı 

bir üslupla anlatımı için bk. Fârâbî, Felsefenin Temel Meseleleri, terc. Mahmut Kaya, Ġslam 

Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde, Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s. 120-121. 
90

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 52. 
91

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 66-67. 



125 

 

sonucunda yetkinleĢebilirler fakat sadece kendilerini akletmeleriyle bu yetkinliği 

elde etmeleri mümkün değildir.
92

  

 Sayıları dokuz olan göksel cisimler cins bakımından aynı olup türdeĢ 

değildirler ve herbiri türünün tek örneğidir. Yani mesela GüneĢ göksel cisim olarak 

temsil ettiği türün tek örneğidir. Göksel cisimlerin herbirinin sûreti bilfiil akıldır ve 

bu sûret sayesinde Ġlk olanı düĢünebilirler, cevherleri itibariyle Ġlk olanı düĢünmeleri 

dolayısıyla da mutluluk duyarlar. Bir baĢka bağlamda aklın kazandığı anlamları 

incelerken filozof, göksel cisimlerin kendisi cisim olmayan bir hareket ettirici 

tarafından meydana geldiğini, ilk göğü hareket ettirenin maddi olmayan bir akıl, ilk 

göğü hareket ettiren aklın ilkesi ise her bakımdan mükemmel Bir olduğunu, diğer 

ilkelerin herbiri de akıldır ancak Bir‟den çıkan ilk akıl, ilk gerçek ilk varlık olduğunu 

ifade eder.
93

 

 Fârâbî‟nin Eflâtun ile Aristo‟yu uzlaĢtırma gayreti el-Cem‟le temsil edilmekle 

birlikte bu risâleyle sınırlı tutulamayacağını düĢünüyoruz. Çünkü Tahsîlu‟s-saâde‟de 

de iki filozofun görüĢlerinin aynı amaca yönelik olduğunu ortaya koymaya çalıĢan 

filozof, hekim ile hükümdar örneğini vererek filozofun da tıpkı onlar gibi kendileri 

dıĢındaki Ģartlar ve kullandıkları yöntemler açısından değerlendirilerek 

tanımlanamayacağını savunur. Öyleyse aleti olmadığı ya da farklı olduğu veya 

hastanın durumu ile birinin hekim olup olmadığına karar verilmemesi gibi filozof 

için de aynı durum söz konusudur. Her ikisinin felsefesini de anlatacağını belirten 

Fârâbî böylece onların aynı amaçla (ğarazun vâhid) bir ve aynı felsefeyi (felsefetün 

vâhidetün bi-aynihâ) sunmaya yönelik çalıĢtıklarını dile getirir.
94

 Bir baĢka eserinde 

ise Fârâbî, adını hareket tarzından alan okulun “meĢĢâîler” olarak adlandırıldığını ve 

temsilcilerinin de Aristo ve Eflâtuncular olduğunu ifade eder.
95

 Bu yorum daha sonra 

ayrı bir uzlaĢtırma literatürü oluĢturmuĢ, tabakat kitapları bu yorumdan kalkarak iki 

                                                        
92

 Fârâbî, Ârâu ehli'l-medîneti‟l-fâzıla, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 1985, s. 68. 
93

 Fârâbî, Aklın Anlamları, terc. Mahmut Kaya, Ġslam Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde, 

Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s. 137. 
94

 Fârâbî, Tahsîlü‟s-sa„âde, thk. Cafer Âl-i Yasin, Dârü'l-Endelüs, Beyrut 1983. s. 97-98; Her iki 

filozofun amaçları aynı olsa da yine de Eflâtun‟nun dikotomi (tarîku‟l-kısme) yöntemini Aristo‟nun 

büyük bir gayretle kıyas‟a dönüĢtürmüĢ olduğuna dair Fârâbî‟nin ifadeleri için bkz. Fârâbî, Eflâtun 

ile Aristoteles'in GörüĢlerinin UzlaĢtırılması, terc. Mahmut Kaya, (Ġslam Filozoflarından Felsefe 

Metinleri içinde), Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s. 152. 
95

 Fârâbî, Felsefe Öğreniminden Önce Bilinmesi Gereken Konular, terc. Mahmut Kaya, (Ġslam 

Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), Klasik yayınları, Ġstanbul 2010, s. 110. 



126 

filozofu uzlaĢtırma yönünde çeĢitli yorumlara yer vermiĢler ve bu bilgi XIV. yüzyılın 

meĢhur tarihçisi Ġbn Haldun‟a kadar uzanmıĢtır.
96

 Eserlerinin genelinde feyz, fâiz, 

füyûz, el-evvel, el-vâhid gibi kavramlarının gözlenmesi ve Tanrı‟nın sıfatları 

konusundaki temkinli duruĢu ile Fârâbî‟nin sudur teorisinin etkisinde olduğu açıkca 

söylenebilir. O‟nun gerek Esûlûcyâ‟da ve gerekse kendisinden önceki Ġslâm 

filozoflarında rastlamadığımız Batlamyus kozmolojisiyle içe içe geçen ayrıntılı sudur 

Ģeması ile faal akıla yüklediği fonksiyon metafiziğe kattığı zenginliklerdir.  

 Fârâbî, es-Siyâsetü‟l-medeniyye‟nin hemen baĢında cisimlerle arazların altı 

ilkeye ihtiyaç duyduğunu belirterek bunları Ġlk Sebep, ikincil sebepler, faal akıl, ruh, 

form ve madde olarak sıralamaktadır. Yukarıda da açıkladığımız üzere Ġlk‟in 

nitelikleri üzerinde uzun uzadıya açıklamalarda bulunan filozof, sudur sürecini 

madde-form öğretisinin geniĢletilmesi Ģeklinde değerlendirmiĢtir.
97

 Druart, filozofun 

es-Siyâsetü‟l-medeniyye ve el-Cem‟de hilomorfizm
98

 temelinde fiziğin sudurcu bir 

metafizikle açıklamaya çalıĢtığını öne sürer. Fârâbî açık ve geliĢmiĢ bir sudur 

teorisinin hilomorfizm temeline dayanarak verir. Aynı zamanda bu teori ona, Aristo 

felsefesinde çözülmemiĢ sorulara cevap bulma imkânı da sağlamaktadır.
99

 

 Fârâbî‟nin sudur baĢta olmak üzere Yeni Eflâtuncu düĢüncenin tesirinde kalıĢı 

sadece Esûlûcyâ‟nın yanlıĢlıkla Aristo‟ya nispet edilmesine elbetteki bağlanamaz. 

Bu duruma yakından bakıldığında görülecektir ki, felsefe-din iliĢkisinin tıkandığı 

noktalardan biri olarak yoktan yaratma fikri baĢkaca felsefî problemleri 

tetiklediğinden, felsefî olarak metafizik teori üretme esnekliğine sahip değildi. 

Özellikle Aristo metafiziğinin teolojik açmazları Esûlûcyâ‟daki düĢüncelerin 

yardımıyla -sünnî yaratma teorisiyle çatıĢmakla birlikte- Ġslâm dininin temel 

kabulleriyle te‟vil edilebilecek bir metafizik öğretiyi temellendirme imkânı sağladığı 

                                                        
96

 Ayrıntılar için bkz. Mahmut Kaya, Ġslam Kaynakları IĢığında Aristoteles ve Felsefesi, Ekin yay., 

Ġstanbul 1983 s. 58-62. 
97

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-MaĢrık, 

Beyrut 1993, s. 31. 
98

 Hilomofizm evrenin, evrendeki her tikel nesnenin, her yerde birlikte varolan, biri diğerinden 

kesinlikle ayrılmayan madde ve formdan meydana geldiğini savunan metafizik öğretidir. Aristo‟nun 

madde form öğretisi yani maddenin olduğu yerde formun, formun olduğu yerde ise maddenin 

olacağını öne süren bir görüĢ olarak hilomorfizm, madde ve formun gerçeklikte değil ancak soyutlama 

yaparak birbirinden ayrılabileceğini savunur. Bk. Ahmet Cevizci, Paradigma Felsefe Sözlüğü, 

Paradigma yayınları Ġstanbul 2002, s. 497. 
99

 Therese-Anne Druart, “Al-Farabi, Emanation, and Metaphysics”, Neoplatonism and Islamic 

Thought, Parviz Morewedge (ed.), State University of New York Press, Albany 1992 (127-148), 

s.142-143. 



127 

 

söylenebilir. BaĢta Fârâbî olmak üzere Ġbn Sînâ ve Ġbn Sînâcı gelenek sudur teorisi 

ile Bir ile çok yani Tanrı-âlem iliĢkisini felsefî bir üslupla tutarlı bir zemine 

oturttuklarını düĢünüyorlardı. Ancak Tanrı ile evren arasındaki zorunlu iliĢki O‟nun 

kadir-i muhtarlığı/mutlaklığı bir arada düĢünülemediği için daha sonra pek çok 

eleĢtiriye maruz kalmıĢtır. Fakat sıraladığımız bu sebeplerin tümü alternatif bir 

paradigma oluĢturma hususunda Yeni Eflâtuncu „taĢma teorisi‟ kadar etkili 

olamamıĢtır. Felsefeye, özellikle de sudur teorisine yöneltilen eleĢtirilere üçüncü 

bölümde yer vereceğimiz için Ģimdilik kısaca iĢaret etmekle yetiniyoruz. 

 

2.3. ÂMĠRÎ  

 Ġslâm felsefesinin klasik döneminin bir baĢka önemli sîmâsı olan Ebü‟l-Hasan 

el-Âmirî (ö.992), Kindî‟nin öğrencisi olan Ebû Zeyd el-Belhî‟ye talebe olmuĢ, henüz 

genç denecek bir yaĢta “NîĢâburlu filozof” unvanıyla anılmaya baĢlamıĢtır. Aynı 

zamanda Ġbn Miskeveyh‟in (ö. 1030) çağdaĢı olan filozof, Ebû Hayyân et-Tevhîdî‟ye 

göre Rey‟de beĢ yıl kaldığı halde, aralarında bir duvar varmıĢcasına Ġbn Miskeveyh 

ile hiç görüĢmemiĢtir. Ġbn Miskeveyh, Âmirî‟nin ilim meclisinden uzak durduğu için 

Tevhîdî tarafından eleĢtirilmiĢtir.
100

 

 Fârâbî (ö. 950) ile Ġbn Sînâ (ö. 1037) arasında yaĢamıĢ ve fakat Ġslâm 

düĢüncesinde yeterince yer bulamamıĢ olan filozofun bu durumu ġiî oluĢuna 

bağlansa da, bunun mezhep farklılığından ileri gelmediği modern çalıĢmalarda ortaya 

konmuĢtur.
101

 Bir baĢka çalıĢmada bunun sebepleri Ģöyle sıralanmaktadır: HerĢeyden 

önce o, Fârâbî ve Ġbn Sînâ gibi iki büyük doktrin sahibi filozofun arasında ortaya 

çıkarak bunların gölgesinde kalmıĢ; genellikle hayatı sıkıntı ve seyahatlerle 

geçtiğinden düĢüncelerini devam ettirecek öğrencileri olmamıĢ; bunlardan da önemli 

olan Âmirî‟nin çalıĢmalarının kelâm-felsefe arası bir nitelik taĢıması hem kelâmcılar 

hem de felsefeciler tarafından ciddîye alınmamasına neden olmuĢtur. Bu konuda bir 

                                                        
100

 Ebû Hayyân et-Tevhîdî, el-Ġmtâ‟ ve‟l-mu‟ânese, thk. Ahmed Emin-Ahmed el-Zeyn, Kahire 1953, 

I, s. 35-36. 
101

 Halîfât, Sahban, Resâilu Ebi'l-Hasan el-Âmîrî ve ġezeratuhü'l-Felsefiyye Dirâsât ve Nüsûs, el-

Câmiatü'l-Ürdüniyye, Amman: 1998, s. 69. Bundan sonra bu eserin içindeki risâlelerin adı anılmakla 

birlikte kitabın adı RAM kısaltmasıyla gösterilecektir. 



128 

baĢka etken olarak da himâyesi altında bulunduğu Sâmânî devletinin onun ölümünün 

ardından yıkılmıĢ olmasıdır.
102

  

 Felsefe tarihçi Henry Corbin, Ġbn Ebû Usaybia‟nın bir ifadesinden hareketle 

Âmirî‟nin Ġbn Sînâ ile felsefe üzerine yazıĢtıklarını ve Ġbn Sînâ‟nın cevaplarının bir 

risâlede toplandığını söylüyorsa da bu tarihsel açıdan mümkün değildir; çünkü Âmirî 

öldüğünde Ġbn Sînâ henüz on bir yaĢındaydı. Bu risâle her iki filozofun sistemini 

bilen biri tarafından onların çeĢitli eserlerinden hareketle ortaya konan apokrif bir 

çalıĢmadır. Ancak Ġbn Sînâ‟nın Âmirî‟den haberdâr olduğu en-Necât adlı eserinde 

“Ebü‟l-Hasan Âmirî gibi bazı yeni Ġslâm filozofları, eskilerin ne demek istediklerini 

anlamadıkları için felsefeyi karıĢtırmıĢlardır” ifadeleriyle onu eleĢtirmesinden 

anlaĢılmaktadır.
103

 

 Yeni Eflâtuncu felsefenin Ġslâm dünyasına aktarılmasında etkili olan kitaplar 

arasında aslen Proklus‟a ait olan ancak Aristo‟ya nispet edilen aporkrif el-Hayru‟l-

Mahz adlı eserden birinci bölümde bahsedilmiĢti. Bu eser üzerine Rowson‟un 

çalıĢmaları özellikle de 1984‟te yazdığı makale gözleri el-Hayru‟l-Mahz-Âmirî 

iliĢkisine çevirmiĢtir. Nitekim Rowson‟a göre bu makale öncesinde böyle bir iliĢki 

üzerinde ciddî anlamda durulmamıĢtır.
104

 Daha sonra bu eserin Âmirî‟ye olan etkisi 

hususunda Sahbân Halifât‟ın neĢrettiği Âmirî‟nin Risâleleri ve Felsefî Fragmanları 

adlı eser ile Âmirî‟nin Yazılarında Yeni Eflâtuncu Unsurlar adlı makalesi öncü 

çalıĢma olarak değerlendirilmelidir.
105

 Kasım Turhan‟ın Âmirî ve Felsefesi adlı kitabı 

dilimizde bu konuda yapılan en mühim ilmî çalıĢmadır
106

 ve son olarak Âmirî‟nin 

doğrudan metafiziğe dair tek eseri olan el-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye‟nin neĢrini, 

Almanca‟ya tercümesini ve eserin içerdiği yirmi faslın Liber de Causis‟in Grekçe 

metinleriyle mukayeseli olarak Ģerhini içeren doktora tezini kitaplaĢtıran Elvira 

                                                        
102

 Turhan, Kasım, Din Felsefe UzlaĢtırıcısı Bir DüĢünür Âmirî ve Felsefesi, M.Ü. Ġlâhiyat 

Fakültesi yay., Ġstanbul 1992, s. 55. 
103

 Kaya, Mahmut, “Âmirî”, DĠA, Ġstanbul 1991, c. III, s. 69.  
104

 Rowson, Everett K., “An Unpublished Work by Al-ʿÂmirî and the Date of the Arabic De causis”, 

Journal of the American Oriental Society, Vol. 104, No. 1, Studies in Islam and the Ancient Near 

East Dedicated to Franz Rosenthal (Jan.-Mar., 1984), s. 193-199. 
105

 Halîfât, Sahban, Resailu Ebi'l-Hasan el-Âmîrî ve Ģezeratuhü'l-felsefiyye dirâsât ve nüsûs, el-

Câmiatü'l-Ürdüniyye, Amman: 1998; Sahban Halîfât, “el-Anâsırü‟l-Eflâtûniyyetü‟l-Muhdese fî 

Kitâbât Ebî Hasan el-Âmirî”, Dirâsât, Ürdün 15, 1988 (28-60).  
106

 Turhan, Kasım, Din Felsefe UzlaĢtırıcısı Bir DüĢünür Âmirî ve Felsefesi, M.Ü. Ġlâhiyat 

Fakültesi yay., Ġstanbul 1992.  



129 

 

Wakelnig‟in çalıĢması, Âmirî‟nin felsefesi bakımından Ģu ana kadar yapılan en 

önemli çalıĢmadır.
107

  

 Abdurrahman Bedevî ve Gerhard Endress‟in çalıĢmalarını özetleyen Turhan, 

onların el-Fusûl adlı eserin el-Hayru‟l-Mahz‟ın bazı ekleme ve çıkarmalarla ihtisar 

edildiği yönündeki kanaatine katılır ve buradan kalkarak bazı sonuçlara ulaĢır ki, 

bunlar: Manuel Alonso‟nun el-Hayru‟l-Mahz‟ın XII. yüzyılda tercüme edildiğine 

dair iddiasıyla, Bedevî‟nin el-Hayru‟l-Mahz‟dan alıntı yapan en eski Ġslâm 

kaynağının Abdullatif Bağdâdî‟nin fî „Ġlmi mâ ba„de‟t-tabîa„ adlı eseri olduğu 

yönündeki iddiasının geçersizliği ve el-Hayru‟l-Mahz‟ın hicrî III. ya da en geç IV. 

yüzyılın baĢlarında Arapça‟ya tercüme edilmiĢ olması gerektiği ve Ġslâm dünyasında 

eserin yaygın bir Ģekilde biliniyor olmasıdır.
108

 Bu eserin yanı sıra bir baĢka apokrif 

Aristo eseri Esûlûcyâ‟nın da özellikle Âmirî‟nin et-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr ile el-

Emed ale‟l-ebed üzerinde tesiri gözlenmektedir.
109

 Biz araĢtırmamız çerçevesinde 

problemler etrafında bu iliĢki üzerinde durarak konumuzun elverdiği ölçüde 

ayrıntılara girebileceğiz. Yeni Eflâtuncu ontolojik hiyerarĢi göz önünde 

bulundurularak daha önce de olduğu gibi filozofun Tanrı, akıl, küllî nefis, feyz süreci 

ve tabiat hakkındaki görüĢlerine yer verilerek zikredilen apokrif metinlerle iliĢkiler 

kurulmaya çalıĢılacaktır. 

 

2.3.1. GERÇEK VARLIK OLAN TANRI VE METAFĠZĠĞĠN 

AMACI 

 Bilindiği üzere Aristo‟dan beri Ġlk Felsefe‟nin ya da teolojinin omurgasını 

oluĢturan Tanrı-varlık iliĢkisidir ki, sonradan bu disiplin metafizik adıyla anılmıĢtır. 

Âmirî‟nin konuyla ilgili görüĢünün ne olduğunu yaptığı metafizik tanımından 

anlamaktayız. Ona göre metafizik “Âlemdeki varlıkların meydana geliĢlerinin ilk 

sebeplerini ve her çabanın gayesi olan Ġlk, Tek ve Gerçek varlık hakkında Ģüpheden 

                                                        
107

 Wakelnig, Elvira, Feder, Tafel, Mensch: Al-Āmirīs Kitāb al-Fusūl fī l-Maālim al-Ġlāhīya und 

die Arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh. Text, Übersetzung und Kommentar, Brill Leiden-

Boston, 2006. 
108

 Turhan, Kasım, Din Felsefe UzlaĢtırıcısı Bir DüĢünür Âmirî ve Felsefesi, M.Ü. Ġlâhiyat 

Fakültesi yay., Ġstanbul 1992, s. 31.  
109

 Turhan, Kasım, Din Felsefe UzlaĢtırıcısı Bir DüĢünür Âmirî ve Felsefesi, M.Ü. Ġlâhiyat 

Fakültesi yay., Ġstanbul 1992, s. 34. 



130 

arınmıĢ bilgiyi araĢtıran bir ilimdir.”
110

 Onun bu tanımı kendisinin meĢĢâî 

gelenekteki metafizik anlayıĢını bir ölçüde yansıttığını göstermektedir. ġu halde 

metafiziğin baĢta gelen amacı Tanrı hakkında araĢtırma yapmaktır ve gerçek 

mutluluk da iĢte budur. Bu durum karĢısında, nüansı olmakla birlikte filozofun 

metafizik zihniyeti Aristo ve Ġbn Sînâ‟nın “varolmak bakımından varlığın bilgisi” 

tanımına yakın durmakla beraber daha çok metafiziği “Ġlk Gerçek hakkındaki bilgi” 

Ģeklinde tanımlayan Kindî‟yi hatırlatmaktadır.  

 Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟da olduğu gibi Âmirî de varlığı üç kategoriye ayırmaktadır. 

Nitekim ona göre insan aklı Ģeylerin tamamı hakkında üç Ģekilde hükümde 

bulunabilir: Zorunlu (vâcip), mümkün ve imkânsız (mümteni„).
111

 Zorunlu da kendi 

içinde iki kısma ayrılır: bizatihi zorunlu olan (vâcibu‟l-vücûduhû bi‟z-zât) ile bir 

baĢka Ģeye nispetle zorunlu olan (vâcibu‟l-vücûduhû bi‟l-izâfe). Bizatihi zorunlu 

varlık Tanrı‟dır, nispeten zorunlu varlık ise dairenin çevresine nispetle zorunlu 

olması gibidir. Mümkün ise kendi içinde üç kategoride ele alınmaktadır. Bunlar tabiî 

mümkün, nâdir mümkün ve değiĢken mümkün. Tabiî mümkün, varlığı yokluğundan 

daha baskındır, meselâ yazın sıcağın, kıĢın soğuğun baskın olması gibi; nâdir 

mümkün kıĢın sıcak olması yazın kar yağması gibidir ki, peygamberlerin mucizeleri 

ve dua neticesinde kavuĢulan Ģeyler bu kategoride değerlendirilir; değiĢken mümkün 

ise bir günde iki mevsimin yaĢanmasında olduğu gibidir.
112

 Ġmkânsız ise mutlak ve 

zaman-mekânla kayıtlı (mukayyed) olmak üzere iki kısımdır; mutlak olan iki kere 

ikinin beĢ etmesi gibi her Ģart altında mutlak olarak imkânsız iken, ateĢin sıcaklığını 

koruduğu müddetçe onda soğuğun bulunmayıĢı mukayyet olarak imkânsızdır.
113

 

Zorunlu-mümkün varlık ayrımıyla filozofun özellikle de bizatihi zorunlu olanın 

dıĢında, kendisi bakımından mümkün baĢkasına nispetle zorunlu varlık kategorisi 

Tanrı-akıl-nefis-tabiat arasındaki geçiĢi tayîn edici feyz süreciyle birbirine bağlayan 

ontolojik hiyerarĢik bir yapıyı açıklamak amacıyla kullandığı görülmektedir. 

                                                        
110

 Âmirî el-Ġ'lâm bi-menâkıbi'l-Ġslâm, thk. Ahmed Abdülhamid Gurab, Riyad : Dârü'l-Ġsale, 1988. 

s. 93. 
111

 Âmirî, Ġnkâzu‟l-beĢer mine‟l-cebri ve‟l-kader, (RAM içinde), s. 250; Âmirî, et-Takrîr li-

evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s 304. 
112

 Âmirî, et-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s 308-309. 
113

 Âmirî, et-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s 309 ve 332. Ayrıca bk. Turhan, Kasım, Din 

Felsefe UzlaĢtırıcısı Bir DüĢünür Âmirî ve Felsefesi, M.Ü. Ġlâhiyat Fakültesi yay., Ġstanbul 1992, s. 

83-84. 



131 

 

AnlaĢıldığı üzere Âmirî'nin, Ġbn Sînâ‟dan önce vâcib bi-zâtihî, vâcip bi-gayrihî 

ayrımını net olarak yapan ilk filozof olduğu gözükmektedir. 

 Âmirî, el-Fusûl‟da varlık adını taĢımaya en lâyık olanın bizzat Tanrı olduğunu 

belirtir (el-mevcûd biz‟zât fe-hüve el-Bârî Teâlâ) daha sonra ise Tanrı‟nın etkisiyle 

ortaya çıkan varlık türlerini açıklamaktadır. Ona göre yoktan yaratmayla (bi‟l-ibda„) 

meydana gelenler kalem ve emr; bir Ģey aracılığıyla (bi‟l-halk) meydana gelenler 

arĢ ve levh; emrine verilerek meydana gelenler (bi‟t-teshîr) felekler ve cirimler; son 

olarak doğurulma ile (bi‟t-tevlîd) meydana gelenler ise dört unsurdan meydana gelen 

nesnelerdir. Bu tasnifte filozofun farklı terimler kullandığını görmekteyiz. Ancak o, 

kendi kullandığı bu terimlerin diğer filozofların sisteminde neye karĢılık geldiğini 

belirtmeyi de ihmal etmez. Biz, Âmirî‟nin anlattıklarını aĢağıdaki tabloda mukayeseli 

bir Ģekilde göstermenin daha yararlı olacağını düĢündük:
114

 

 

Varlığın (el-Mevcûd) 

Ortaya ÇıkıĢ ġekilleri 
Âmirî Filozoflar 

Varlığın bizzât kendisi el-Bârî Vâcib 

Yoktan yaratma ile meydana 

gelenler (bi‟l-ibda„) 
Kalem ve Emr 

Kalem = el-Aklü‟l-küllî 

Emr = es-Suveru‟l-Külliyye 

Bir Ģey aracılığıyla meydana 

gelenler (bi‟l-halk) 
ArĢ ve Levh 

ArĢ = atlas feleği (felekü‟l- 

müstakîm/felekü‟l-eflâk) 

Levh = en-nefsü‟l-küllî 

Boyun eğdirilerek/emir altına 

alınarak meydana gelenler (bi‟t-

teshîr) 
Felekler ve Cirimler 

Gök cisimleri (el-ecrâmu‟s-

semâviyye) 

Doğrulma yoluyla meydana 

gelenler (bi‟t-tevlîd) Dört unsurdan 

meydana gelen Ģeyler 

Dört unsurdan meydana 

gelen Ģeyler 

 

Tablo 1 

                                                        
114

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 364. 



132 

 

 Âmirî‟ye göre varlığın ortaya çıkıĢı sırf ilâhî bir lütuftur; varlığı meydana 

getirmek için Tanrı‟nın iradesini ve kudretini etkileyen herhangi bir nedenin 

varlığından söz edilemez. Gerçi Elwira Wakelnig, Tanrı ile Varlık (Sein) birbirine 

denk düĢmektedir, bu da Proklosçu anlamda hipostaslaĢtırılmıĢ varlık sayesinde 

varlığın Tanrı tarafından varoluĢunu (Existenz) daha doğrusu varlığı (Dasein) tek 

baĢına bahĢetmesi demektir Ģeklinde bir yorum getiriyorsa da
115

 Âmirî‟nin 

ifadesinden Tanrı ile varlığın birbirine denk veya eĢit olduğu gibi bir anlam 

çıkarmak pek mümkün gözükmemektedir. Ayrıca Âmirî'nin müessirle eserini, 

sebep ile sebepliyi aynı düzeyde görme gibi bir iddasının olduğunu öne sürmek 

mümkün değildir. 

 Tanrı tasviri üzerinden devam edecek olursak onu Ġlk (el-evvel) ve Hak (el-

hak)
116

 olarak nitelendirmesinden baĢlayabiliriz. Filozofa göre Tanrı aklın ve nefsin 

yaratıcısı (el-mübdi„), doğal varlıkları kendi iradesine tâbi kılan ve oluĢu (ekvân) 

meydana getirendir (müvellid). O, Akıl, nefis, tabiat, arazlar, kavramlar (es-

suveru‟l-akliyye), tabiî oluĢlar, vehimle idrâk edilenler, madde, sûret, kuvvet ve 

sona erme gibi değildir; bunların aksine Salt Hak (hakkun mahz), Salt Varlık 

(inniyyun mahz), Salt Ġyi (hayrun mahz) ve Salt Mükemmeldir (tamâmun mahz).
117

 

Âlemi var kılan (muhdisü‟l-„âlem) tedbîrinde bir eksiklik olmaksızın her Ģeye 

nizam verendir (müdebbirün li‟l-eĢyâ).
118

 Gerçek Bir (vâhidun hakk), Mutlak Tek 

(ferdün mahz) Mutlak kâdir (kâdirun mahz) ve Mutlak Cömerttir (cevâdun 

mahz).
119

 Bizzat Zorunlu Varlık Hakîkî Varlık olan Tek olan Bir‟dir (el-ehadü‟l-

ferd) ve yarattığı herĢeyi belli bir ölçü ve kanun üzre yaratandır (mukaddir).
120

 

Tanrı tasvirinde Mahz ifadesinin belirgin bir Ģekilde vurgulanması el-Hayru‟l-

Mahz‟ın Âmirî düĢüncesine olan etkisini açıkça göstermektedir. 

                                                        
115

 Wakelnig Elvira, Feder, Tafel, Mensch: Al-Āmirīs Kitāb al-Fusūl fī l-Maālim al-Ġlāhīya und 

die Arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh. Text, Übersetzung und Kommentar, Brill Leiden-

Boston, 2006, s. 221. 
116

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 365. 
117

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 368.  
118

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 370. 
119

 Âmirî, el-Ebsâr ve‟l-mübsar, (RAM içinde), s. 415. 
120

 Âmirî, et-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s. 305. 



133 

 

 Âmirî‟ye göre tabiî, zorlamalı, Ģevkî, fikrî ve ibdâî olmak üzere beĢ tür fiil 

vardır. Bunlardan Ġbdâî yani örneksiz yaratma fiilinin fâili olan Hakîki Ġlk‟ten sâdır 

olan fiil “Bir Ģeyden, bir Ģeyde ve bir Ģey hakkında değildir” (lâ min Ģey, lâ fî Ģey, lâ 

an Ģey), O diğer tüm fiilleri bizâtihi var kılandır, ibdâî fiili sözlü olarak ifade edip 

açıklamak mümkün değildir.
121

  

 Filozofumuza göre tek bir failden farklı fiiller meydana gelebilir, genellikle 

fiiller dört Ģekilde tezahür eder:  

 1- Bizatihi fâilin kendisindeki kuvvetlerin farklılığıyla oluĢabilir (bi‟l-kuvâ el-

muhtelife). 

 2- Muhtelif âletler yardımıyla oluĢabilir. (bi‟l-âlâtin muhtelife) 

 3- Farklı unsurlara etki etmeyle oluĢabilir. (bi‟l-„anâsıri‟l-muhtelife) 

 4- Bir Ģeyin bir baĢka Ģeyi doğurması/ sebep olmasıyla oluĢabilir. (bi‟t-

tevlîd)
122

  

 Fiil-infial iliĢkisinde ilk üç fiilin Tanrı tarafından gerçekleĢtirilmesi yani onun 

farklı kuvvetlere sahip olduğunun düĢünülmesi, âlet kullanması ve farklı unsurlarla 

muhatap olması söz konusu değildir. O halde geriye sadece onun bi‟t-tevlîd Ģeklinde 

etkide bulunması Ģıkkı kalır ki bu da Tanrı‟nın etkide bulunma Ģeklidir ve O, uyumlu 

ve yetkin bir Ģekilde kendisi dıĢında baĢka bir varlığı var kılmıĢ, o var kıldığı da 

baĢkalarını meydana getirmiĢtir. Filozof bu açıklamanın ardından, “Biz Tanrı‟yı 

varlığın Ġlk Fâil‟i (el-fâilü‟l-evvel li‟l-mevcûdât) olarak nitelemekteyiz” 

demektedir.
123

 Bu sonradan birbirini meydana getiren varlıklar zincirinin 

birbirlerinden farkı, Ġlk Sebep‟e olan uzaklık veya yakınlıklarından 

kaynaklanmaktadır. Yukarıdaki açıklama tarzı Âmirî‟nin yaratma ile feyz teorisi 

arasında tutmuĢ olduğu orta yola iĢaret etmesi bakımından önemlidir. Çünkü onun 

yoktan yaratma anlamına gelen ibdâ„ ile kelâmcıların bu kelimeden anladıklarının 

aynı olmadığı açıktır, üstelik yaratma konusunda sudûr ve feyz‟e ek olarak yeni bir 

kavramsallaĢtırma ile tevlîd‟i de kullanması dikkat çekici bir baĢka noktadır. 

Rowson‟a göre Âmirî‟nin etkilendiği el-Hayru‟l-Mahz metni Proklus‟un 

düĢüncelerini monistik dinle uyumlu hale getirmektedir. Bu durumda Proklos‟un 

                                                        
121

 Âmirî, Ġnkâzu‟l-beĢer mine‟l-cebri ve‟l-kader, (RAM içinde), s. 252-253. 
122

 Âmirî, Ġnkâzu‟l-beĢer mine‟l-cebri ve‟l-kader, (RAM içinde), s. 257. 
123

 Âmirî, Ġnkâzu‟l-beĢer mine‟l-cebri ve‟l-kader, (RAM içinde), s. 257. 



134 

ontolojik süreci yoktan yaratma halini almaktadır (ibda„), böylece “kendi kendini 

oluĢturma” (self-constituted) tartıĢmasında filozofun, düĢüncesini herĢeyin Ġlk 

Sebep‟e bağlı olduğunu hatırlatarak “kendi kendini oluĢturma” yerine el-Fusul‟da 

“kendisine varlığı bahĢedende yaĢamaya devam etme” (subsisting in Him Who gives 

it existence) Ģekline dönüĢtürdüğü görülmektedir.
124

  

 Burada Ģu hususu belirtmeliyiz ki, sudûr sürecinde Tanrı‟nın iradesini devre 

dıĢı bırakan Plotinos ve onun felsefesini yansıtan el-Haru‟l-Mahz gibi eserlerden 

yararlanmakla birlikte Âmirî‟nin farklı terminoloji vücuda getirerek bu süreci ilâhî 

ve küllî iradeye bağladığı; sonraki aĢamada oluĢan varlık hiyerarĢisinde ise yine 

sudûru benimsediği dikkat çekmektedir. 

 

2.3.2. ĠBDA„ ĠLE MEYDANA GELEN KALEM (KÜLLÎ AKIL VE 

KÜLLÎ SÛRETLER) 

 Yukarıda iĢaret ettiğimiz üzere bi‟l-ibdâ„ meydana gelen Ģeyler Âmirî 

tarafından kalem ve emr olarak isimlendirilmiĢ ve filozofların da bunları küllî akıl ve 

küllî sûretler Ģeklinde adlandırdıklarını dile getirilmiĢti. Filozofumuza göre bizatihi 

varlık Tanrı olduğuna göre “ikinci varlık değil” de “varlıktan meydana gelen” yani 

Tanrı‟dan bi‟t-tevlîd ilk meydana gelen Ģey akıldır (kalem). Aklı ilâhî akıl ve sadece 

akıl olarak ikiye ayıran filozof, yukarıdan taĢan faziletleri kuvvetin son derecesi olan 

önsel bir kabulle edinebilen insanların en temizi peygamberlerin ilâhî akla, bu önsel 

akıllar vasıtası olmaksızın yüce faziletleri edinemeyen hak yolunu kabul edenlerin 

imamlarının (el-eimmetü‟r-râĢidîn) ise sadece akla sahip olduklarını öne 

sürmektedir.
125

 

 Akıl, cisim olmadığı için bölünmeyen bir cevherdir, eğer bölünmeyi kabul 

eden bir cisim olsaydı, bölünme bir tür etkilenme (infiâl) olduğu için zamana tâbi 

olan bir gerçeklik olması gerekirdi.
126

 Mümkün, ancak zamanla birlikte vardır, akıl 

ise zamandan önce ve onun üstündedir (fevka‟z-zamân). Dolayısıyla akıl zamana 

                                                        
124

 Rowson, Everett K., “An Unpublished Work by Al-ʿÂmirî and the Date of the Arabic De causis”, 

Journal of the American Oriental Society, Vol. 104, No. 1, Studies in Islam and the Ancient Near 

East Dedicated to Franz Rosenthal (Jan.-Mar., 1984), s. 196. 
125

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 369. Âmirî‟nin bu görüĢüyle 

Fârâbî‟nin düĢücenlerinde benzerlik için bkz. Fârâbî, Kitâbu‟l-Mille, thk. Muhsin Mehdi, :Beyrut 

1968, s. 48-50. 
126

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 365. 



135 

 

değil mutlak sonsuzluk anlamındaki dehre tâbîdir. “Bir Ģeyden kaynaklanan fiil o 

Ģeyin kendisinden daha mükemmel olamaz” kaidesi hatırlanacak olursa aklî 

sûretlerin (emr) de zamansal olmadıkları alaĢılabilir. Akıl, Gerçek Bir‟den sonradan 

ortaya çıkan salt sûrettir. Akıl, tam mükemmel yaratıcı olan Tanrı‟nın fazîletlerine 

bitiĢik fazîletlere sahiptir; çünkü bu fazîletler sanki O‟nunla bir tek ĢeymiĢcesine 

birleĢik (müttahid) olmayan Ģeyde bulunmaz.
127

 Akıl duyusal Ģeyleri tasavvur 

edebilir, ancak bu duyularda yer alan tarzda değil küllî bir tarzda yani aklî olarak bir 

idrakle gerçekleĢir. Duyusal dünyadaki arazları da aynı Ģekilde idrak eder ancak yine 

onların zâtına ait küllî sebepleri kuĢatması bakımından onları tasavvur etmektedir. 

Nihâyetinde akıl, yakîn‟inden ötürü irfânından yararlanarak Tanrı‟yı da tasavvur 

edebilir. O halde akıl hem üstünde yer alan Bir‟i hem de altında yer alan çokluğu 

bilmektedir. Üstünde bulunan Tanrı‟yı cevherinin tamamlayıcısı ve yetkinliğe 

kavuĢturanı olması bakımından bilirken, altındakileri ise onların varlıklarını 

gerektiren sebepleri bilmek bakımından bilir.
128

  

 Görüldüğü gibi Âmirî‟nin varlık hiyerarĢisinin tepesinde mutlak varlık olan 

„Yaratıcı‟ bulunur. O‟ndan dört aĢamada meydana gelen farklı türdeki varlığa gelme 

Ģekline ise yaratma denir. Bu açıklama tarzı Yeni Eflâtuncu sudûr düĢüncesinden 

ödünç alınmıĢtır, çünkü bu kısmî olarak aklın kullanımı ile ortaya çıkan bir yaratma 

tarzıdır ki, „akıl vasıtasıyla yaratma‟ (creatio mediante intelligentia) düĢüncesiyle 

Plotiniana Arabica ve Liber de Causis‟de de karĢılaĢılmaktadır. Her ne kadar el-

Fusûl‟da buna dair bir iĢaret yoksa da Ġnkâz‟da Tanrı‟nın yaratmasının feyz Ģeklinde 

okunabileceği bir bölüm bulunmaktadır. Ġnkâz‟daki bu parçada tanrısal yaratma 

faaliyeti olarak Ġbdâ„ yani yoktan yaratma Ģeklinde ifade edilmektedir, el-Fusûl‟da 

varlığın ikinci aĢamasının meydana getiriliĢi, aynı zamanda da yaratılanların ilki 

olmaktadır: Kur‟ân‟da yer almayan bu terim, el-Kindî‟nin Risâle fi‟l-hudûd‟unda 

bulunmaktadır. Nitekim ona göre „yaratma bir Ģeyi yoktan meydana getirmedir‟ (el-

ibda„ izhâru‟Ģ-Ģey an leys).
129

  

                                                        
127

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 366. 
128

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 367. 
129

 Elvira Wakelnig, Feder, Tafel, Mensch: Al-Āmirīs Kitāb al-Fusūl fī l-Maālim al-Ġlāhīya und 

die Arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh. Text, Übersetzung und Kommentar, Brill Leiden-

Boston, 2006, s. 156-157; Âmirî, Ġnkâzu‟l-beĢer mine‟l-cebri ve‟l-kader, (RAM içinde), s. 258; 

Kindî, Tarifler Üzerine, terc. Mahmut Kaya, (Kindî Felsefî Risâleler içinde), Ġstanbul 2002, s. 186. 



136 

 Akıl, tabiî oluĢları, tabiatın bizatihi kendisini ve tabiatı üstünde bulunan nefsi 

kuĢatmaktadır. O, nefse ve tabiata dair vasıfların üstünde yer alarak; cisim, madde ve 

büyüklük olmadığından onu vareden Bir ve Hak tarafından varlığını sürdürmesi 

(kıvâm) zorunludur.
130

 

 

2.3.3. BĠ‟L-HALK MEYDANA GELEN LEVH (KÜLLÎ NEFS) 

 Âmirî‟ye göre Tanrı‟nın bi‟l-halk olarak akıl vasıtasıyla meydana getirdiği 

ikinci Ģey Levh yani Küllî Nefistir. O küllî nefsi “levh” olarak isimlendirir ve onun 

ilâhî, aklî ve zâtî olmak üzere üç özelliğinden bahseder. Ġlâhî özelliğine göre küllî 

tabiatı yönetir, aklî özelliğine göre eĢyânın hakîkatini bilir ve onları bildiğini de bilir, 

zâtî özelliğine göre ise tabîi cisme sûret verir ve o tam yetkinlik sahibidir.
131

 Nefsin 

kendisine has kuvveti canlılık kazandırma kuvvetidir.
132

 

 Tanrı, aklı bi-lâ vasıta ibdâ„ ile, nefsi ise aklı kullanarak bi‟l-vasıta halk ile 

yaratmıĢtır. Akıl ve nefis aralarındaki bu farklılığa rağmen içiçedirler. Akıl, nefsin 

cevherini tamamlayan sebeplerden biri olduğu için onda bulunur. Nefis de aklın 

idraklerinden biri olduğu için onda bulunur. Bu durum bir sûretin aynı halde hem 

nefiste hem de cisimde bulunması gibidir.
133

 

 Nefis, Tanrı‟dan aldığı ilâhî kuvvetle tabiatı yönetme özelliğini alır ve 

cirimlere hareket verirerek onların fiilerini doğru bir Ģekilde yerine getirmesi için yol 

gösterir. Eğer nefis onlara hâkim olmasaydı, tabiat cirimleri sadece tek bir yönde 

hareket ettirecek, dolayısıyla doğru bir Ģekilde farklı yönlere doğru hareket 

ettiremeyecekti. Nefis aklî özelliğini kazanınca küllî aklın etkisini almaya hazır hale 

gelir. Bundan dolayı cüzî olarak idrak edilen Ģeyler onda küllî olarak bulunur.
134

 

 Âmirî aklın iki, nefsin üç ve tabiatın dört fonksiyonu olduğunu öne sürmekle 

beraber,
135

 tabiatın fonksiyonları hakkında ayrıntılı bilgi vermemektedir. Ancak onun 

tabiatı “cismin muharriki” olarak tanımlaması tabiatın görevine iĢaret etmektedir. 

                                                        
130

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 367-368. 
131

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 364.  
132

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 370.  
133

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 373. 
134

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 365. 
135

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 371. 



137 

 

Ancak bu cümlesinden dolayı Ġbn Sînâ en-Necât‟ında filozofu Ģiddetle 

eleĢtirmiĢtir.
136

 

 

2.3.4. FEYZ/SUDÛR TEORĠSĠ 

 Yeni Eflâtuncuların ve bir kısım Ġslâm filozofunun Tanrı‟yı Ġlk Sebep (el-

„illetü‟l-ûlâ) olarak nitelediklerini ve varlığın O‟ndan herhangi bir Ģey eksilmeksizin 

feyz/sudûr yoluyla meydana geldiğini daha önce dile getirmiĢtik. Bir‟e daha yakın 

olan daha üstün bir yetkinlik ve Ģerefe, Bir‟den daha uzak olansa bunun aksine daha 

düĢük bir Ģeref ve yetkinliğe sahiptir. Plotinos‟a göre madde, varlığın en aĢağı ve en 

son kademesinde yer alır, böylece âlem ulvî/aklî olan süflî/duyusal olan Ģeklinde 

ikiye ayrılmakla birlikte aynı zamanda bu iki âlem birbirlerine bitiĢiktir, ulvî olan 

öncedir ve kendisinden sonra gelen üzerine taĢarak onu var kılmıĢtır, süflî olansa aklî 

olandan gelen kuvveti kabul ederek (kâbil) istifâde eder. 

 Bu düĢüncelere yakın ifadeleri Âmirî‟nin eserlerinde tâkip etmek de 

mümkündür. Nitekim Kitâbü‟t-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr adlı eserinde üç tür fiilden 

bahseder ki bunlar oluĢ-bozuluĢ, büyüme-küçülme ve dönüĢümdür. DeğiĢim ya 

vasıtalarla ya da Tanrı tarafından doğrudan meydana gelir, ancak bununla beraber 

filozofa göre her hâlükârda Mutlak Fâil Gerçek Birlik sahibi olandır (el-fâilü ale‟l-

ıtlâk hüve zâtü‟l-ahadi‟l-Hak).
137

 Âmirî aynı eserde ulvî âlemin cirimlerinin Mutlak 

Ġyi‟ye iĢtiyâk duyduğundan (müĢtâkan bi-cibilletihi nahve el-Hayri‟l-Mutlak) ve 

O‟nun mükemmel fiilini örnek alarak kendi altında yer alanlara tesir ederek bu tesiri 

güçlü kılan Ģeyinse kendisini meĢgul edecek arazlardan uzak olmasından, dolayısıyla 

bu kuvvetli etki bayağı âlemi bu tesiri kabul etmeye hazır hâle getirdiğinden söz 

eder.
138

 

 Ona göre akıl cevheri aklî sûretlerle doludur, ancak yetkin akıllardaki önsel 

sûretler ikincil derecedeki eksik akıllardaki küllî sûretlerin en mükemmel halidirler, 

bu yüzden iĢte Bir‟e yakın olan akıllardan taĢan (inbecese) sûretlere iliĢen Ģey ise 

                                                        
136

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 371; Ġbn Sînâ: en-Necât fi‟l-

hikmeti‟l-mantıkıyye ve‟t-tabîiyye ve‟l-ilâhiyye, thk. Mâcid Fahrî, Beyrut: Dârü'l-Âfâkı'l-cedîde, 

1985, 208; Kasım Turhan, Din Felsefe UzlaĢtırıcısı Bir DüĢünür Âmirî ve Felsefesi, M.Ü. Ġlâhiyat 

Fakültesi yay., Ġstanbul 1992, s.96. 
137

 Âmirî, Kitâbü‟t-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s. 316. 
138

 Âmirî, Kitâbü‟t-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s. 316 



138 

onların taĢmasının tümel ve kesintisiz (küllî müttahid) olmasıdır. Bayağı akıllardan 

taĢan sûretlere iliĢen Ģey, onların taĢmasının tikel ve kesintili (cüzî müteferrik) 

olmasıdır, hatta bayağı akıllara ârız olan bu Ģeyden dolayı kuvveleriyle ona 

benzemek için bakıĢlarını ulvî akıllara yönelterek ve onu tikelleĢtirerek parçalı hale 

getirmeleri kastedilir. Yani bu bayağı olanın insan/beĢer aklı, yüce olanınsa 

meleklerin aklı olması anlamına gelir. ġayet bayağı akıllar bu sûretlere ulaĢmayı 

gerçekten baĢırırlarsa onları parçalı olarak elde etmiĢ olurlar. Bütün herĢey, hakîkatin 

kendisini değil de, ulaĢabildiği ve kendisinin üstünde yer alan Ģeyden gelen feyzin 

hakîkatini elde etmek anlamındaki bir feyzi elde eder. Burada filozof kendisinden 

önceki hemen her filozofun verdiği GüneĢ ve onun ıĢınlarıyla aydınlanma arasındaki 

iliĢki örneğini verir. Yani GüneĢ ıĢığını farklı cevherler üzerine yayar ve herbir 

cevher kendi kabiliyeti ölçüsünde ondan aldığı ıĢıkla aydınlanır.
139

 Aynı Ģekilde her 

Ģeyi ideal bir dengede tutan Tanrı da taĢar (ennehû yufîzu aleyhâ el-kuvvetü‟l-

mümsike) ve Ģeyler varlık âlemindeki dereceleri ve kabiliyetleri ölçüsünce tek bir 

seferde ve tarzda (feyzun vâhidun) ortaya çıkan bu feyizden istifâde ederler. 

Tanrı‟dan kaynaklanan bu feyizle gerçek iyilik (el-hayru‟l-hakîkî) taĢmaktadır.
140

 

 Âmirî, feyz sürecini anlatırken el-Fusûlü‟l-burhâniyye fi‟l-mebâhisi‟n-

nefsâniyye adlı eserinde de aynı konudan bahsettiğini söyleyer ve yoruma ihtiyaç 

bırakmayan Ģu ifadeleri dile getirir:  

 

“Küllî tabiat, bayağı âleme doğru meyleden felekten sirâyet eden kuvvettir (...) yedi felekten 

bayağı âleme sirâyet eden kuvvetler rûhânî fazlalıkların (zevâid) meydana gelmesi için yakın 

illettirler, ancak doğrudan zâtlarıyla değil atlas feleğinden (el-felekü‟l-müstakîm) sirâyet eden 

kuvvet aracılığıyla meydana gelirler (...)”
141

  

 

 Filozofun, bayağı âlemde her ne kadar sebep-sonuç iliĢkisi korunsa da 

yukarıdan aĢağıya kadar sirayet eden bir kuvvetin de etkin bir rol oynadığını kabul 

ettiği açıktır. 

 Âmirî, Kitâbü‟t-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr‟de metafizikçi filozofların âlemin var 

edilmesinde üç farklı anlamın bulunduğuna iliĢkin görüĢlerini aktarmaktadır. Bu 

mânâlar mükemmel cömertliğin taĢması (ifâzatü‟l-cûdi‟tâm), mükemmel kudretin 

                                                        
139

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 368-369. 
140

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 370. 
141

 Âmirî, Kitâbü‟t-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s. 322-323. 



139 

 

gösterilmesi (ibrâzü‟l-kudretü‟tâmme) ve mükemmel hikmetin ortaya çıkarılmasıdır 

(izhârü‟l-hikmetü‟t-tâmme). Bu üç mânâdan ilki âlemin var edilmesini, ikincisi 

âlemin bekâsını üçüncüsü ise âlemin idaresini içermektedir. Bir baĢka ifadeyle 

felekler ve gezegenleri kapsayan esîrî cirimler ile dört unsur var edilmesini, tabiî ve 

nefsânî kuvvetler devâmını, fiil ve infiâl ise âlemin idaresini sağlayan 

kuvvetlerdir.
142

 

 Tanrı tüm varlığı kuĢatır, ondan sonra gelenlerden herbiri de bir altında 

bulunanı kuĢatmaktadır. Akıl nefsin, nefis tabiatın, tabiat ise bütün cisimleri 

kuĢatarak çekip çevirmektedir. Dolayısıyla tabiat, nefse, nefis akla, akıl da Tanrı‟ya 

boyun eğmektedir.
143

 

 Tanrı‟nın neden feyz yoluyla kendi fiilini gerçekleĢtirdiği teori içinde 

cevaplanması gereken bir sorudur. Âmirî, Tanrı‟nın sonsuzca zengin olduğunu 

(Ğaniyyul-Ekber) eksiklikle nitelenmesi mümkün olmayan mükemmel üstü bir varlık 

olduğunu (fevka‟t-tamâm), bu yüzden de Ġyiliğini (el-hayr) sonradan olan tüm varlığa 

cömertçe saçtığını ifade etmektedir.
144

 Dolayısıyla o mükemmel olan her Ģeyin 

tamamlayıcısı, Salt hayır (el-Hayru‟l-Mahz) olması hasebiyle de taĢan feyzi ile tüm 

âlemi doldurmuĢtur. ĠĢte bütün bunlardan sonra varlıkta gerçek anlamda etkin olan 

(el-Fâilü‟l-Hakk) sıfatını hak eden de yalnızca O‟dur.
145

 

 Feyiz yoluyla iniĢ sürecini tamamlayan nefis, bayağı âlemdeki görevini 

tamamladığında Bir‟e doğru çıkıĢ süreci baĢlar. Ġnsanın en üst amacını Tanrı‟yı 

bilmek (ma„rifetü‟l-ehadi‟l-hakk) ve ona benzemek olarak değerlendiren Âmirî'ye 

göre insanın amacını özetleyen cümle Ģudur: “KiĢinin çabasının gayesi Mevlâsıyla 

birleĢmesidir (el-ittihâdu bi-mevlâhi).”
146

 Bu da o kimsenin mutlak yetkinliğe 

ulaĢması için kendi seçimiyle hakîmâne bir tarzda yaĢaması sonucunda 

gerçekleĢebilir ki o zaman bu kimse Tanrı‟yla benzeĢmeye baĢlayarak rabbânîleĢir. 

Filozof (hakîm) zaten bedenî hazlardan uzak duran, zorunlu kalmadıkça dünyaya 

iliĢkisinde mesafeyi koruyan kiĢidir, onun Ģan, Ģöhret ve zenginlikte gözü yoktur, 

                                                        
142

 Âmirî, Kitâbü‟t-takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s. 310. 
143

 Âmirî, el-Emed ale‟l-ebed, ed. E. K. Rowson, McGill University Institute of Islamic Studies 

Tehran Branch, Tehran University 1979, s.87. 
144

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 370. 
145

 Âmirî, Kitâbu‟l-Fusûl fî meâlîmi‟l-ilâhiyye, (RAM içinde), s. 371. 
146

 Âmirî, en-Nüsükü‟l-aklî ve‟t-tasavvufu‟l-millî, (RAM içinde), s. 478. 



140 

dolayısıyla o bunlardan sıyrıldıkça gayesini hatırlayarak Tanrı'ya yönelmesi ve bu 

yolda ilerlemesi daha süratli olur, aydınlanan nefsi beden karanlığından (el-bedenü‟l-

muzlim) kurtulur kurtulmaz da sonsuz nûrânî yüce âleme yükselir.
147

 Tasavvufla 

iliĢki kurulabilecek yukarıdaki ifadeler hiç de ĢaĢırtıcı değildir zira Ebû Hayyan et-

Tevhîdî‟nin aktardığı bilgilerde Âmirî, “NiĢâbûr‟da dolaĢan bir sûfî” olarak 

nitelendirilmektedir.
148

  

 Sonuç olarak Âmirî‟nin el-Fusûl baĢta olmak üzere büyük ölçüde Ġslâm 

inancından etkilenerek terminolojiyi Proklosçu bağlama taĢıdığı anlaĢılmaktadır. 

Yeni Eflâtuncu Feyz/Sudûr aĢamaları Kurân‟dan alınan kavramlarla tek tek 

açıklanmıĢtır: Küllî akıl kalem, aklî sûretler emr, küllî nefis levh, el-felekü‟l-

müstakîm arĢ olarak isimlendirilmiĢtir.
149

 Kürsî kelimesinin el-Fusûl‟da geçmemekle 

birlikte filozofun bir baĢka eseri olan el-Emed ale‟l-Ebed‟de felekü‟l-burûc Ģeklinde 

bir kullanımına rastlanmaktadır. Görüldüğü üzere Âmirî felsefesinde, bütün varlıklar 

Kur‟ân‟dan aldığı kavramlarla nitelendirilmiĢtir. Filozof, Kindî geleneğinden gelen 

bir etkiyle onun felsefî kavramları arasında yer alan bir tek yaratma kavramıyla farklı 

tarz ve Ģekillerde olan varlık basamaklarının herbirini “yaratmanın bir türü” olan 

baĢka bir kavramla açıklamaya çalıĢmıĢtır. Bu sayede filozofun hem Yeni Eflâtuncu 

feyz sürecini hem de bir tek Yaratıcının varlığını kendi sistemi içinde terkib etmiĢ 

olduğu görülmektedir. Everett K. Rowson‟un makalesinde Âmirî‟nin Kitâbu‟l-Fusûl 

fî meâlîmi‟l-Ġlâhiyye ile el-Hayru‟l-Mahz arasındaki benzer bölümlerin fasıl ve bâb 

numalaraları belirtmiĢtir; karĢılıklı tablo halinde burada sunmanın yararlı olacağını 

umuyoruz.
150

 

  

 

 

                                                        
147

 Âmirî, el-Emed ale‟l-ebed, ed. E. K. Rowson, McGill University Institute of Islamic Studies 

Tehran Branch, Tehran University 1979, s.96. 
148

 Sahban Halîfât, “el-Anâsırü‟l-Eflâtûniyyetü‟l-Muhdese fî Kitâbât Ebî Hasan el-Âmirî”, Dirâsât, c. 

XV, s. 3, Ürdün 1988, (28-60) s. 39 dipnot 54. 
149

 Elvira Wakelnig, Feder, Tafel, Mensch: Al-Āmirīs Kitāb al-Fusūl fī l-Maālim al-Ġlāhīya und 

die Arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh. Text, Übersetzung und Kommentar, Brill Leiden-

Boston, 2006, s. 158 ve 392. 
150

 Rowson, Everett K., “An Unpublished Work by Al-ʿÂmirî and the Date of the Arabic De causis”, 

Journal of the American Oriental Society, Vol. 104, No. 1, Studies in Islam and the Ancient Near 

East Dedicated to Franz Rosenthal (Jan.-Mar., 1984), s. 193-199. 



141 

 

 

 

 

 

 el-Fusûl el-Hayru’l-Mahz 

1 1 

2 2 

3 3 

4 4 

5 6 

6 7 

7 8 

8 9 

9 18, 16 

10 19 

11 20, 21, 19 

12 22 

13 12 (ve 11?) 

14 __ 

15 23 

16 26? 

17 24 

18 __ 

19 30, 29 

20 __ 

 

Tablo 2 

 

 

 

 



142 

2.4. ĠHVÂN-I SAFÂ 

 X. yüzyılda Basra‟da ortaya çıkan ve kaleme aldıkları elli bir (elli ikincisi 

fihristtir) risâleden oluĢan Resâilü Ġhvâni‟s-Safâ adlı ansiklopedik mâhiyetteki eserle 

Ġslâm felsefe ve kültür tarihinde önemli bir yeri bulunan Ġhvân-ı Safâ, bu felsefeyi 

terminoloji, yöntem ve problemleriyle olgunlaĢtıran Fârâbî ile çağdaĢtır. Topluluğun 

kendilerine uygun gördüğü isim ise Ġhvânü‟s-Safâ ve Hullânu‟l-Vefâ ve Ehlü‟l-Adl 

ve Ebnâü‟l-Hamd‟dir.
151

 Bu topluluğun yapısının gizli olması ve risâlelerin yazar ya 

da yazarlarının adlarının saklı tutulmuĢ olması, grubun felsefî olmaktan daha çok 

siyâsî ve dînî amaçlarının bulunduğunu göstermektedir. Hal böyle olunca 

kurucularının kimliği hakkında tarih boyunca pekçok spekülasyon yapılmıĢtır, fakat 

kendi yazılı kaynaklarında herhangi bir isme rastlanmamaktadır. Bunun yanısıra Ebû 

Hayyân et-Tevhîdi el-Mukâbesât‟ında ve ondan bir asır sonra gelen tarihçi Beyhakî, 

Sicistâni‟nin özellikle Yunan filozoflarının biyografilerini ihtiva eden Sıvanü‟l-hikme 

adlı eserine zeyl olarak yazmıĢ olduğu Tetimme‟sinde risâleleri kaleme alan beĢ isim 

zikrederler ki, bunlar: Zeyd b. Rifâa, Ebû Süleyman Muhammed b. Ma„Ģer el-Büstî 

el-Makdisî, Ebü‟l-Hasan Ali b. Hârûn ez-Zencânî, Ebû Ahmed el-Mihricânî ve 

Avfî‟dir.
152

  

 Seyyid Hüseyin Nasr, Ġhvân‟ın Resâil‟ini daha sonraki yüzyıllarda Ġsmailîlerin 

yaygın bir Ģekilde kullanmaları ve te‟vil gibi temel fikirlerin iki kesimde de 

bulunması sebebiyle, Ġhvân‟ı Ġsmailîlerle, özellikle de‚ Ġsmailî mârifet‟le 

iliĢkilendirmenin güçlüğüne dikkat çekmektedir. Nasr‟a göre, özellikle kozmolojik 

doktrinler dikkate alındığında, onları, ileriki yüzyıllarda kozmolojik bilimlerdeki 

ürünleriyle bütün Ġslâm dünyasında etkileyecek olan sufî eğilimli ġiîler diye 

tanımlamak daha doğru olacaktır. Ġhvân‟ın tabiat telakkisi, Ġsmailîler‟de olduğu 

kadar on iki imam ġîası arasında da etkili olmuĢtur.
153

 Bu çalıĢmanın içeriği 

itibariyle Ġhvân-ı Safâ topluluğunun kurucuları, Ģîi/ismâilî olup olmadıkları baĢta 

gelmek üzere tarihî pek çok konuya iliĢkin tartıĢmayı bir kenara bırakarak 

                                                        
151

 Ġhvân-ı Safâ, Resâilu Ġhvâni's-Safâ ve hullani'l-vefa, Beyrut, Dâru Sadır, 1957, c.I, s. 21, 47. 

Bundan sonra bu eser RĠS kısaltmasıyla, cilt numarısı ise romen rakamıyla gösterilecektir. 
152

 Ebû Hayyan et-Tevhîdî, el-Mukâbesât, Mısır 1929, s. 45; Beyhakî, Târîhu hükemai'l-Ġslâm/ 

tetimmetu sıvani‟l-hikme, thk. Muhammed Kürd Ali, Matbuatu Mecmai‟l-Ġlmi‟l-Iraki, DımaĢk 

1946, 35-36. 
153

 Nasr, Seyyid Hüseyin, Ġslâm Kozmoloji Öğretilerine GiriĢ, çev: Nazife ġiĢman, Ġnsan yay., 

Ġstanbul 1985, s. 47. 



143 

 

düĢüncelerini serdettikleri ve elli iki risâleden oluĢan Resâilü Ġhvânü‟s-Safâ‟ya 

dayanarak onların Yeni Eflâtuncu gelenekle olan iliĢkisi üzerinde durulacaktır.
154

 

Ancak Ģu hususu burada dile getirmek gerekir ki, Ġhvân-ı Safâ‟nın görüĢleri, sanıldığı 

gibi, yaygın bir etkide bulunmamıĢ, dolayısıyla bu mistik eğilimili felsefe bir gelenek 

de kuramamıĢtır. Fakat Ġbn Sînâ‟nın babasının topluluğun risâlelerini elinden 

düĢürmediğine yönelik rivâyet doğru kabul edilecek olursa,
155

 Ġbn Sînâ gibi Ġslâm 

felsefesine rengini vermiĢ olan büyük bir filozofun düĢüncelerinin Ģekillenmesinde 

bu felsefe akımının etkisinden bir dereceye kadar söz edilebilir.  

 Resâilü Ġhvânü‟s-Safâ‟da kendilerini üst bir konumda telakki eden topluluk, 

mensuplarının hiçbir din, mezhep ve görüĢü yadsımamaları gerektiğini belirterek 

kendilerinin bütün dîni ve felsefî görüĢleri kuĢattığı vurgulanmaktadır.
156

 Onlara göre 

gerçek felsefe dinle çatıĢmaz, aksine dini güçlendirir. Topluluğun bâtınî/rûhânî 

felsefesi, Yunan meĢĢâî geleneğinden daha ziyâde Pisagorculuk ve Yeni 

Eflâtunculukla uyum halindedir, çünkü bu iki akım dinle daha uyumlu bir çizgi takip 

etmektedir. Ayrıca onlar cismânî âlemin bayağı isteklerinin peĢinde koĢtuğu kabul 

edilen zâhirî ve maddeci felsefelerle de mücadele halindeydiler.
157

 Esûlûcyâ‟nın 

etkisiyle Yeni Eflâtunculuğun rengine boyanmıĢ olan Aristoculuğun izlerini Ġhvân-ı 

                                                        
154

 Kâtip Çelebi KeĢfüz‟z-zünûn‟da Ġhvân-ı Safâ Risaleleri‟nin „elli bir risâle‟ olarak tasnif edildiğini 

ifade etmektedir, T. J. De Boer ise “elli bir (aslında belki elli)” ifadesiyle bu konuda tam bir netliğin 

olmadığını öne sürmektedir. bkz. Hacı Halife Mustafa b. Abdullah Katib Çelebi, KeĢfü‟z-Zünun an 

Esami‟l-Kütüb ve‟l-Fünûn, tsh. M. ġerefeddin Yaltkaya, Milli Eğitim Bakanlığı, Ankara 1941, I, s. 

902; T. J. de Boer, Ġslam‟da Felsefe Tarihi, trc. YaĢar Kutluay, Ġstanbul: Anka Yayınları, 2001, s. 60. 

Burada iĢaret etmeyi uygun gördüğümüz bir baĢka husus da Ģudur: I.R. Netton‟a göre Ġhvân-ı Safâ 

topluluğunun Ģiîliğin önemli unsurlarından biri olan “imam-ı muntazar” anlayıĢını eleĢtirdiği 

bilinmektedir. Ancak buradan hareketle topluluğun Ģiî karĢıtı olduğunu öne sürmek de Ģiî/ismâîlî 

algıdan etkilenmediğini savunmak da mümkün değildir. Ayrıntı için bk. Ian Richard Netton, 

“Brotherhood Versus Imâmate: Ikhwân al-Safâ and the Ismâ„ilî”, Jerusalem Studies in Arabic and 

Islam, II, Jerusalem 1980, s.253-262. Ancak Seyyid Hüseyin Nasr‟ın belirttiği üzere Risâlelere 

Ġsmâilîlerin daha çok sahip çıkarak „Bilimin Kur‟ân‟ı‟ ve „Kur‟ân‟dan sonra Kur‟ân‟ Ģeklinde 

nitelemeleri daha sonraki araĢtırmacıları aralarında yakınlık kurmaya sevketmiĢtir, bkz. Nasr, Seyyid 

Hüseyin, Ġslâm Kozmoloji Öğretilerine GiriĢ, çev: Nazife ġiĢman, Ġnsan yay., Ġstanbul 1985, s. 47. 

Nitekim Resâil‟in en son neĢrini yapan Arif Tamir neĢre yazdığı giriĢ bölümünde Ġhvân-ı Safâ 

topluluğunun Ġsmâilî br topluluk olduğunu öne sürmekte ancak bunun neticede çözümü zor bir konu 

olduğunu belirtmektedir. bkz. Resailu Ġhvâni‟s-safa ve Hullanü‟l-Vefâ, i‟dad: Arif Tamir, Dâru 

Uveydati'd-Devliyye, Beyrut 1995, I. 
155

 Uysal Enver, “Ġhvân-ı Safâ”, DĠA, Ġstanbul 2000, s. 1-6. 
156

 RĠS, IV, s. 41-42. 
157

 Zehre Ahmed Ali, Ġhvânü‟s-Safa ve Hullanü‟l-Vefa er-Resail.. ve Felsefetü‟l-Vücud, Dâru 

Nineva, DımaĢk 2004, s.147. 



144 

Safâ sisteminde takip etmek mümkündür.
158

 Onların felsefe-din iliĢkisine dair 

görüĢleri kendilerinin ifadelerinde Ģöyle ortaya çıkmaktadır:  

 

“Ġlimlerimiz dört kitaptan alınmıĢtır: Birincisi, filozofların tasnif ettiği, riyâziyyât ve tabiyyât 

kitaplarından; ikincisi, peygamberlere inen Tevrat, Ġncil, Kur‟ân ve mânalarını melekler 

vasıtasıyla vahiyle alınan Nebîlerin sahifelerinden ve içerdikleri gizli sırlardan; üçüncüsü tabiat 

kitaplarından; dördüncüsü ise nefislerin cevherleri, cinsleri, çeĢitleri ve tikeller ile cisimlerdeki 

tasarruf ve hareketi belirten ilâhî iĢaretlerdendir.”
159

 

 

 Matematik ilimleri Eflâtun‟da olduğu gibi fizikle metafizik arasında aracı/vasat 

bir ilim olarak koymak yerine, ilimleri matematik, fizik ve metafizik Ģeklinde tasnif 

etmiĢ olan Ġhvân-ı Safâ‟nın, klasik dönemde ilim sınıflandırmalarının hiyerarĢik bir 

yapı arzettiği ve zihnin soyutlama yapma durumu göz önünde bulundurularak bir 

sıralamanın tayin edildiği hatırlanacak olursa, kendi metafizik kurgularıyla tutarsız 

bir tasnife yönelmiĢ oldukları söylenebilir. Ancak onlar, bu durumu farklı bir Ģekilde 

değerlendirirler. ġöyle ki, Resâil‟in ilk bölümünde „sayı‟yı konu edinen topluluk, 

felsefe olarak isimlendirilen hikmeti öğrenmeye tâliplilerin yolunu kolaylaĢtımak 

için bir tür „giriĢ ve öncüller‟e benzeyen „aritmetik‟ (el-erismâtîkî) konusuna 

öncelikle yer verdiklerini dile getirirler.
160

 Dolayısıyla onlara göre bu tasnif, bir 

tutarsızlık değil, aksine felsefeye yeni baĢlayan bir kimsenin zihnini hazırlık için 

gerekli olan hiyerarĢik bir sıralamadır. Ayrıca onlara göre matematiğin mahsûs 

olandan mâ‟kûl olana geçiĢi sağlamakla birlikte mantık da filozofun en temel âletidir 

(edâtü‟l-feylesûf) ve o fizikten metafiziğe geçiĢte bu âlete müracaat eder.
161

  

 Ġhvân-ı Safâ Resâil‟e matematikle (riyâziyyât) baĢlar ve ilk önce sayılar 

üzerinde durur. Müfred ya da mürekkeb, cevher ya da araz kâinattaki herĢeyin bir 

sebebi (illetün vâhide) vardır ve bunlar Bir(liğ)in kaynağı (mebdeü‟n vâhid) ve 

Yaratıcı Bir (mübdi„un vâhid) olan Tanrı‟dan meydana gelmiĢtir. Pisagorcuların 

aritmetik/adedî örnekler ve geometrik/hendesî deliller getirmelerinde olduğu gibi 

                                                        
158

 Netton Ian Richard, Muslim Neoplatonists an Introduction to the Thought of the Brethren of 

Purity Ikhwan al-Safa‟, George Allen & Unwin Ltd , London 1982, s. 33. 
159

 RĠS, IV, s. 42. 
160

 RĠS, I, s.48. 
161

 RĠS, I, 427. 



145 

 

topluluk da ilk önce bu konuya yer verme gereği duyduğunu ifade etmektedir.
162

 

Topluluğun, Eflâtun ve Kindî‟ye kadar geri götürülen “Ġnsanın gücü ölçüsünde 

Tanrı‟ya benzemesi”
163

 Ģeklindeki felsefe tanımının yanısıra bir baĢka tanımı da Ģu 

Ģekildedir: “Felsefenin baĢı bilgiye duyulan sevgi; ortası, insanın gücü nispetinde 

varolan hakîkatlerin bilgisini elde etmek, sonu ise sözün ve fiilin ilme uygun 

olmasıdır. Dört çeĢit felsefî bilgi vardır: Ġlki matematik, ikincisi mantık, üçüncüsü 

fizik ve dördüncüsü metafiziktir.”
164

 Ġhvân-ı Safâ için matematik (riyâzî) ilimler 

içinde artimetiğin ayrı bir yeri vardır çünkü filozofların matematik ilimlerin nefiste 

bilkuvve olarak bulunduğunu, kiĢinin matematiksel anlamda düĢünme ihtiyacı 

duyduğunda herhangi baĢka bir ilme ihtiyaç duymayıp, aksine bilinen Ģeylerin 

aritmetikten ilkeleri çıkarabileceğini, aritmetik ve ondaki cins, tür ve özelliklerin araz 

olup bunların cevherinin de nefis olduğu belirtilmiĢtir.
165

 Görüldüğü üzere onların bu 

yaklaĢımı, “bilgi hatırlamaktan ibarettir” diyen Sokrat ve Eflâtun‟un bu konudaki 

düĢüncelerini çağrıĢtırmaktadır. Ġhvân‟ın görüĢlerini benimseyen herkesin 

Risâleler‟in tamamına ulaĢmalarının güç olduğu dikkate alınarak bunların özeti ve 

fihristi mâhiyetindeki er-Risâletü‟l-Câmia„yı kaleme almıĢlardır. ĠĢte bu özette yani 

er-Risâletü‟l-Câmia„da verdikleri felsefe tanımı ise Ģöyledir: “Felsefe küllî bir 

bilgidir. EĢyânın varoluĢ sebeplerini ve delâletlerini, özellik ve mâhiyetlerini, 

yaratılıĢ gayesine uygun olarak eĢyânın seyrini, insanın gücü ölçüsünce eĢyânın 

tümünü kavraması ve elde ettiğiyle küllî erdemlere ulaĢmasıdır.”
166

 Görüldüğü üzere 

Ġhvân‟ın felsefeden beklentisi teori ile pratiği birleĢtirip bilgiyle aydınlanmıĢ erdemli 

bir toplum vücuda getirmektir. 

 Onlar bu risâlelerde felsefeyi basitleĢtirme ve halka indirme gayretiyle olsa 

gerek, üslûpta kolaylığı esas almıĢ, felsefî meselelerin yanında, kadîm zamandan beri 

Mezopotamya ve çevresinde ortaya çıkan efsaneleri; sayı ve harf sembolizmini; sihir 

                                                        
162

 RĠS, I, s.48. Ġhvân, Resâil içinde Pisagorculara pek çok yerde atıflar yaparak onları muvahhid 

(monoteist) olarak nitelemektedir, bkz. RĠS, III, s. 200 ve ayrıca I, s. 48; II, s. 140; III, s. 178 ve 181. 
163

 RĠS, I, s. 225, 399, 427; III, 41. “TeĢebbüh bi‟l-ilâh” tanımı için bk. Fârâbî, Felsefe 

Öğreniminden Önce Bilinmesi Gereken Konular, terc. Mahmut Kaya, (Ġslam Filozoflarından 

Felsefe Metinleri içinde), Ġstanbul 2003 s. 109-116. 
164

 RĠS, I, s. 48-49. 
165

 RĠS, I, 75. 
166 

Ahmed b. Abdullah b. Muhammed b. Ġsmail, er-Risâletü'l-câmia tacu resaili Ġhvâni's-safa ve 

hullanü'l-vefâ, trc. Mustafa Galib, Beyrut: Dâru Sadır, 1974. s. 60. 



146 

ve büyü gibi halk kültürüyle iliĢkili irrasyonel bilgileri risâlelerin içine 

serpiĢtirmiĢlerdir. Bu durumun izahı risâlelerin tertib ve telifi konusunda yapılması 

gereken ayrıntılı çalıĢmalara muhtaçtır.  

 

2.4.1. TANRI TASAVVURU 

 Tanrı hakkındaki bilgimiz Ġhvân-ı Safâ‟ya göre metafiziğin beĢ kısmından ilki 

olarak kabul edilmektedir. Onlara göre metafizik (ilâhiyyât), marifetu‟l-Bârî, 

rûhâniyyât, nefsâniyyât, ilmüs‟s-siyâse ve ilmü‟me„âd Ģeklinde beĢ bölümdür. 

Tanrı‟nın bilgisine dair konular Tanrı‟nın bir, herĢeyin illeti ve yaratıcısı (hâlik), 

olması ile zâtından cömertliği taĢıran (fâizü‟l-cûd) ve varlık veren (mu„ti‟l-vücûd) 

olması Ģeklinde sıralanmaktadır.
167

 Ancak bu tasnife dört ciltlik Resâil‟in ilk cildinde 

yer vermiĢ olmalarına rağmen Resâil‟in kalan kısmı incelendiğinde sistematik bir 

metafizik Ģöyle dursun, diğer konuların da sistemsiz ve dağınık bir Ģekilde 

bulunduğu dikkat çekmektedir. Burada önemle belirtilmesi gereken diğer bir husus 

da önceki Ġslâm filozoflarında karĢılaĢmadığımız, kendi felsefî açıklamalarını dînî 

nasslara dayandırma çabası içinde bulunmalarıdır. Söz gelimi onlar ele aldıkları 

konuyla iliĢkili olmadığı halde bir âyeti ya da bir hadisi zikrederek kendi görüĢlerini 

dini bir renge boyama gayreti gösterirler. Oysa konunun baĢlangıcı ile sonu 

arasındaki tutarsızlık dikkatli gözlerden kaçmaz. Özellikle bu önemli hususun ayrı 

bir çalıĢma konusu yapılması gerektiği ortaya çıkmaktadır.
168

 

 DüĢüncenin formları olarak kabul edilen ve varlığı tanımaya, tarife imkân 

sağlayan kategoriler, Aristocu yaklaĢımla on tanedir ki, Ġhvân da aynı görüĢü 

paylaĢmıĢtır. Ancak Tanrı hakkında araĢtırma yaparken bu kategorilerle değil, farklı 

bir Ģekilde onun hakkındaki bilgimizi derinleĢtirmek üzere “O mudur?” (hel hüve?) 

ve “O kimdir?” (men hüve?) Ģeklinde sadece iki soruyla araĢtırılabileceğini 

savunmuĢtur. Kategoriler sadece niteliğe yönelik bilgi sağladığından ve Ġhvân‟a göre 

                                                        
167

 RĠS, I, s. 272.  
168

 Bu konuda Ġhvân‟ı „bilimsel kurnazlık‟la niteleyen Afîfî‟nin görüĢlerinin ayrıntıları için bkz. Afîfî 

Ebu‟l-„Alâ, Ġslâm DüĢüncesi Üzerine Makaleler, terc. Ekrem Demirli, Ġstanbul 2000, s.233-234. 

Afîfî‟nin düĢüncelerinin eleĢtirisi için bkz., Çetinkaya Bayram Ali, Sayıların Gizemi ve Tasavvufun 

Dinamikleri Ġhvân-ı Safâ Modeli, Ġnsan Yayınları, Ġstanbul 2008, s.116. 



147 

 

Tanrı‟nın bu tarz bir niteliğinden söz edilemeyeceğinden bu araĢtırma septik 

olmayan ancak ontolojik bir varlık araĢtırması olarak değerlendirilmelidir.
169

  

 Onlara göre Tanrı‟nın varlığına dair bilgi, bu bilgiyi elde etmek isteyenin zihnî 

ve entelektüel seviyesine göre değiĢir. Nitekim en düĢük seviyedeki insanın Tanrı 

tasavvuru, kiĢi-tanrı (Ģahs min eĢhâsi‟l-fâzıla) olarak düĢünülür, pek çok farklı fiil ve 

sıfata haizdir; bir üst seviyede Tanrı‟nın gökte ArĢ‟ın üstünde olduğu kabul edilir; bir 

sonraki aĢamada Tanrı‟nın zaman-mekân üstü olduğu düĢünülür; bu yaklaĢımla O, 

daha sonrakinde Tanrı‟nın bir sûrete de sahip olmadığı kabul edilir. Ġnsanlardan en 

üst seviyede bulunanlara göre ise Tanrı hakkında mahlûkatın hiçbir bilgisinin 

olmadığı, herĢeyin “ol!” emriyle meydana geldiği ve Tanrı‟nın “bir” sayısının diğer 

sayılarda onlara karıĢmadan bulunmasında olduğu gibi varlıkta bulunduğu kabul 

edilir.
170

 Görüldüğü üzere Ġhvân, “sayı olarak birin, her sayıda bulunduğu halde sayı 

olarak kabul edilmemesindeki gibi Tanrı da varolduğu halde varlığa karıĢmaz” 

Ģeklindeki yaklaĢımlarıyla Pisagorculuktan gelen bir anlayıĢı, ayrıca Tanrı hakkında 

hiç kimsenin kesin ve yanılmaz bilgiye sahip olmayacağı iddiasıyla da Yeni 

Eflâtunculuğu hatırlatmaktadır.
171

 

 Bir‟in matematik analizini yapan Ġhvân-ı Safâ tarafından o, sayıların aslı ve 

ilkesi (aslu‟l-„aded ve mebdeu‟hû) olarak kabul edilir. Ayrıca diğer sayıların birden 

hareketle birer birer artarak oluĢtuğu (1+1=2; 1+1+1=3 vb. gibi), sayılar 

parçalanmaya çalıĢıldığında da on sayısından bir eskildiğinde dokuz, dokuzdan bir 

eksildiğinde sekiz kalması gibi bunun bire kadar geri götürülebileceği ancak birden 

bir Ģeyin eksilmeyeceği, çünkü onun bir parçasının olmadığı savunulmuĢtur.
172

 

Pisagorculuktan gelen tesirle birin matematikteki “Ġlke” olma düĢüncesi metafiziğe 

taĢınarak, sistem “Bir” yani Tanrı üzerine kurulmuĢ, varlık hiyerarĢik olarak buradan 

hareketle açıklanmaya çalıĢılmıĢtır. Nitekim onlara göre “Tanrı'nın birliğinin 

nûrundan var edip yarattığı (ihtera„ahû ve ebde„ahû) ilk Ģey, faâl akıl denilen basit 

                                                        
169

 RĠS, III, s. 513; Enver Uysal, Ġhvân-ı Safâ Felsefesinde Tanrı ve Âlem, M.Ü. Ġlahiyat Vakfı yay., 

Ġstanbul 1998, s. 69-70.  
170

 RĠS, III, s. 514-516. 
171

 Ġhvân-Pisagorculuk iliĢkisi için bkz., Karlığa Bekir, “Pythagorasçı Felsefenin Türk-Ġslâm 

Felsefesine Yansıması”, Felsefe Arkivi, 22-23, Ġstanbul 1981, s. 253-254. 
172

 RĠS, I, s. 50. 



148 

bir cevherdir.”
173

 Tanrı‟dan ilk taĢan Ģeyin “faal akıl” olarak nitelenmesi dikkat 

çekicidir, çünkü Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟ya göre faal akıl, akıllar silsilesinin sonuncusu ve 

ay-üstü âlemin en altında yer alarak ay-altı âlemle doğrudan iliĢkiye geçen bir 

durumda iken, burada ilk aklın konumuna yerleĢtirilerek ilk akıl fonksiyonunu icra 

ettiği görülmektedir.  

 Tanrı‟nın varlığının delili bu âlemde görmüĢ olduğumuz ĢaĢmaz bir nizam ve 

ihtiĢâmın bir hikmete iĢaret ediyor olmasındandır ki onlara göre “Böyle sanat ürünü 

olan bir yapı [yani kâinât] hikmet sahibi bir yaratıcının (es-Sâni„) tanığıdır.”
174

 

Kâinatta varolan canlılara bakıldığında bitki ve hayvanlar âleminde olup biten Ģeyler 

ĢaĢırtıcı bir nizâma, hayret verici bir tertibe iĢaret etmekdir. Sebep-sebepli iliĢkisi 

gözönünde bulundurularak bakıldığında bu kadar mükemmel bir nizamın sebebinin 

olması gerektiği sonucuna ulaĢan Ġhvân-ı Safâ, devâsâ gezegenler ve o gezegenlerin 

seyrini sürdürdükleri feleklerin varlığının sebebinin, onlardan daha mükemmel 

olması gerektiğini düĢünerek, bu nizamı ve yekpâre bir canlı organizma gibi iĢleyen 

makrokozmosu var edenin Tanrı olduğunu savunmuĢlardır ki, o Tanrı “Kürek 

kemiğinin içindeki (kalbinden geçen) herĢeyi bilmektedir.”
175

 

 Ġhvân-ı Safâ düĢüncesinde Tanrı‟nın, kelâm geleneğinde olduğu gibi hudûs, 

gaye ve nizam gibi farklı delillerle varlığı kanıtlanmaya çalıĢılmıĢsa da Resâil‟in 

bütünü göz önüne alındığında varlığından daha çok matematikle de iliĢkilendirilerek 

birliği üzerinde durulmuĢtur.
176

 BeĢerî bilginin sınırlarını çizen topluluk, bir 

kimsenin ancak üç yolla bilen/bulan (vâcid) durumunda olabileceğini ve bunların 

duyular, akıl ya da burhân yolları olduğunu savunur. Yokluk (adem) ise onlara göre 

duyumun yokluğu, aklın tasavvurundan ya da burhânî bilgi ortaya koymaktan yoksun 

olmak anlamlarına gelir. Tanrı‟nın bilgisi ise anılan bu üç yolla değil, aksine çok 

daha yüce ve Ģerefli bir yolla gerçekleĢir dolayısıyla da Tanrı için Vâcidü‟l-eĢyâ 

yerine Mûcid, Muhdis, Muhteri„, Mübdi„, Mübkî, Mütimm ve Mükemmil sıfatları 

kullanmayı tercih etmiĢlerdir.
177

 Ġnsan aklı bir nesneye dair bilgiyi sonradan kazanır 

ya da bir baĢka anlamda bulurken, her türlü bilgi zaten Tanrı‟da bulunduğu için O 

                                                        
173

 RĠS, I, s.54.  
174

 RĠS, II, 130.  
175

 RĠS, I, 117; III, 90; Kumeyr Yuhanna, Ġhvânü's-Safa, Dârü'l-MaĢrık, Beyrut 1986, s. 25. 
176

 Ġhvân-ı Safâ‟nın Tanrı kanıtlamalarının ayrıntıları için bkz. Uysal Enver, Ġhvân-ı Safâ 

Felsefesinde Tanrı ve Âlem, M.Ü. Ġlahiyat Vakfı yay., Ġstanbul 1998, s. 76-91. 
177

 RĠS, III, s.232-233. 



149 

 

hiçbir Ģeyi bulmaz (vâcid), bildiğini varlık sahasına kazandırır (mûcid). Eğer 

Tanrı‟ya sonradan bir bilgi ekleniyor olsaydı ya da eĢyâ onunla birlikte varolsaydı bu 

durum kıdeme kapı aralamıĢ olurdu ki, bu durum yukarıda savundukları eĢyânın 

hâdis olduğuna dair görüĢleriyle çeliĢirdi. Resâil‟in geneli dikkate alındığında 

Ġhvân‟ın yaratmayı ifade etmek için çoğunlukla halk, ibda„, ihtirâ ve îcâd 

kavramlarını kullandığı görülmektedir.
178

 

 Ġhvân‟a göre Tanrı, yokluğun zıddı olan "vardır (mevcûd)" sıfatı ile 

nitelenemez, aksine O varlık ve yokluğu, hayat ve ölümü, ilim ve cehli varedendir.
179

 

Bu durumda Ġhvân'ın, ontolojide Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟da rastlanan varlık-mâhiyet-

hüviyet tartıĢmalarına yer vermediğini ve çoğunlukla vücûd terimini yerine mevcûd 

kullandığını söyleyebiliriz. Onlar, Tanrı‟yı Ġlk Sebep (el-„Ġlletü‟l-ûlâ)
180

 ve Ġlk Fâil 

(el-„Ġlletü‟l-fâile) olarak nitelendirmekte ancak ilk fâilden kasıtlarını da Ģöyle 

açıklamaktadırlar: “Biz [onun] Ġlk fâil [olduğunu söylemekle] vasıtasız olarak yoktan 

yaratmasını (ebde„ahû bilâ vâsıta) kastediyoruz.”
181

 ġu halde Tanrı‟nın akla ve onun 

aĢağısına feyzettiğini öne süren bir düĢüncenin aynı zamanda „aracısız‟ yaratmayı 

savunması çeliĢik görünebilir, ancak Ġhvân bu durumu, Tanrı‟nın aklı aracısız olarak 

yarattığını ve küllî nefsin de aklın taĢmasıyla meydana geldiğini öne sürerek bir 

te‟vile baĢvurduğunu söylemek mümkündür. Bununla birlikte Plotinos ve Ġhvân 

nesneler dünyasındaki yaratmada aklın ve nefsin aracı rol oynadıkları hususunda 

ittifak halindedirler. Resâil‟de akıl aracılığıyla ruhun (nefis) yaratılmıĢ olduğu ve 

ondan sonra Tanrı‟nın diğer canlı varlıkların hepsini maddeden yaratıp akıl ve ruh 

aracılığıyla sıraya dizildiği ifade edilir. Tanrı‟nın yaratma fiili doğrudan değil 

aracıların yardımıyla dolaylı olarak hareket etmek olarak değerlenderilir.
182

 Açıkca 

görülmektedir ki, Ġhvân kozmosun oluĢumunda, organik ve inorganik varlıkların 

yaratılmasında, vasıtalı yaratmayı, Tanrı‟nın iradesini devre dıĢı bırakma ve 

politeizme yol açma endiĢesiyle temelden reddeden kelâmcıların görüĢlerini hiçbir 

Ģekilde tartıĢma gündemine getirmemiĢtir. 

                                                        
178

 RĠS, II, s. 87, 127; III, 518; IV, 237; Onay Hamdi, Ġhvân-ı Safâ‟da Varlık DüĢüncesi, Ġstanbul 

Ġnsan yay., 1999, s. 70. 
179

 RĠS, IV, s. 208. 
180

 RĠS, III, s. 36, 237-238; IV, s. 202, 409. 
181

 RĠS, III, s.238. 
182

 Netton Ian Richard, Muslim Neoplatonists an Introduction to the Thought of the Brethren of 

Purity Ikhwan al-Safa‟, George Allen & Unwin Ltd , London 1982, s. 38. 



150 

 Bilindiği üzere yaratma düĢüncesine yabancı olan Aristo, Tanrı-evren 

arasındaki iliĢkiyi ve evrendeki hareketi gaye kavramıyla açıklamaktadır. Yani Tanrı 

âleme bîgâne ise de O, âlem için ulaĢılması gereken en yüce gayedir. Âlemdeki 

varlık türleri arasında meydana gelen her türlü hareket, varoluĢ gayesini 

gerçekleĢtirme yönünde bir devinim ve son tahlilde tanrısal yetkinliğe doğru bir 

tekâmüldür. Çünkü Tanrı, aĢkındır, mutlaktır ve her türlü kusurdan uzaktır. O halde 

sevenin sevilen üzerinde nasıl bir etkisi varsa, ilk hareket ettirenin de evren üzerinde 

benzeri bir etkisi bulunmaktadır.
183

 Daha açık bir ifadeyle evren Tanrı‟nın kemâline 

âĢık olmuĢ ve O‟na ulaĢmak ve kemâlinden pay almak için harekete geçmiĢtir. Tanrı-

varlık iliĢkisini aĢk kavramıyla açıklamak Aristo‟dan baĢlayarak Yeni Eflâtuncu 

felsefede ve giderek bir kısım Ġslâm sûfîlerinde temel bir ilke kabul edilmiĢtir. Ġhvân-

ı Safâ topluluğu da bu ilkeyi benimseyerek Tanrı‟yı Ġlk Mâ„Ģûk (el-ma„Ģûku‟l-evvel) 

olarak nitelerler. Onlara göre “Tanrı ilk mâ„Ģûktur ve bütün varlıklar ona âĢıktır.”
184

 

Filozofların Tanrı‟yı bu Ģekilde nitelemelerinin sebebi, filozofların nefislerinin 

fiilerinde ve ahlaklarında küllî felekî nefse, küllî felekî nefsin de Tanrı‟ya benzemeye 

çalıĢmasından ötürüdür. Çünkü Tanrı ilk âĢık olunandır ve felekler ona olan 

temayülleri ile dönmektedirler. Çünkü O, salt varolan (el-mevcûdu‟l-mahz) olduğu 

için herĢeyin varlığı, sürekliliği, yetkinliği O‟na bağlıdır.
185

  

 Tanrı mutlak kemâl sahibi olduğu için fiillerinde O, âlet ve edevâta, zaman ve 

mekâna, madde ve harekete ihtiyaç duymaz; O‟nun kendine özgü fiili Ġbdâ„ ve 

Ġhtirâ„dır. Çünkü Ġhtirâ„ yokluktan varlığa çıkarmadır.
186

 Resâil‟in pek çok yerinde 

Tanrı‟nın yaratmasını Kur‟ân-ı Kerîm‟de geçtiği haliyle, Tanrı neyi yaratmak isterse 

ona “ol” der ve o da hemen oluverir
187

, Ģeklindeki ifadeyi örnek olarak 

vermektedirler. Ancak bu ve benzeri pek çok âyetten ne anladıklarını Ģöyle 

açıklamaktadırlar: 

 

“Ey kardeĢim bil ki, Ģânı yüce Bârî‟nin kendisi cisimlere temâs etmez, bizzat fiilleri/iĢleri 

üstlenmez, aksine vekîl olarak belirlediği meleklerine ve yardımla görevli hizmetkârlarına 

                                                        
183

 Aristoteles, Metafizik 1072a 26-29; Kaya Mahmut, Ġslam Kaynakları IĢığında Aristoteles ve 

Felsefesi, Ekin yay., Ġstanbul 1983, s. 216. 
184

 RĠS, III, 286; benzer ifadeler için bk. Fârâbî, Ârâu ehli‟l-medîneti‟l-fâzıla, Beyrut: Dârü‟l-

meĢrik, 1985, s. 46. 
185

 RĠS, III, 285-286. 
186

 RĠS, II, 127. (el-ihtirâu„ hüve‟l-ihrâc mine‟l-adem ile‟l-vücûd) 
187

 Kurân-ı Kerîm, Yasin 36/82. 



151 

 

emreder ve onlar da emredileni yerine getirirler [bu durum tıpkı] Allah‟ın yeryüzünde halifesi 

olan kralların hizmetkârlarına, kullarına ve halklarına emretmesi gibidir.”
188

 

 

 Aracı varlıkların elinden çıkan bu fiiler Tanrı‟ya “nispet” edilir ki, bu nispet 

yapılanların krallara nispeti gibidir. Örneğin Büyük Ġskender‟in yaptırdığı seddi, 

Ġbrahim peygamberin Beytü‟l-haram‟ı yapmasını örnek olarak veren Ġhvân, bunları 

bizatihi kendilerinin yapmayıp halktan hizmetkârlarına yaptırmıĢ olduklarını, aynı 

Ģekilde kulların, peygamberlerin ya da meleklerin fiilleri Tanrı‟ya izâfe edildiğini 

öne sürer. Nitekim bu konudaki düĢüncelerini desteklemek üzere Allah‟ın Hz. 

Peygamber‟e hitâben “Attığın zaman sen atmamıĢtın Allah atmıĢtı”
189

 âyetini 

hatırlatarak Tanrı‟nın aracı varlıklar vasıtasıyla fillerini gerçekleĢtirdiğini 

vurgulamaktadırlar.
190

 Ancak onlara göre, bu aracıları da var eden neticede Tanrı 

olduğuna göre, herĢeyin gerçek varedeni aslında O‟dur. Fakat burada Tanrı‟nın 

cüzîlerle olan iliĢkisi konusunda süregiden tartıĢmanın bağlamına çekmek pek uygun 

görünmüyor. Çünkü filozoflar konuyu epistemolojik bir mesele olarak ele alırken, 

Ġhvân konuyu daha çok ontolojik boyutta tartıĢmaktadır, öyle ki âlemin iradesi ve 

tedbîrini Tanrı‟nın küllî nefis vasıtasıyla gerçekleĢtirdiğini söylemenin ötesinde, 

âlemin yani cüzîlerin bilgisine dair bir Ģey söylemez. Burada ortaya çıkan bir baĢka 

Ģey de Ġhvân-ı Safâ‟nın Tanrı düĢüncesi, monistik bir din algısını beraberinde 

getirdiği, kendi seviyesinde herhangi bir ortağı kabul etmeyen ilah anlayıĢı Ģeklinde 

ortaya koymasıdır. Bu anlayıĢta Tanrı dıĢındaki bütün herĢey dolaylı ya da doğrudan 

O‟nun iradesine bağlıdır. Ġhvân‟nın, Tanrı-varlık iliĢkisine ait düĢünceleri, Ġslâm 

filozoflarının birçoğunda gördüğümüz dinle felsefeyi uzlaĢtırma eğilim ve gayretinin 

bir uzantısı durumundadır. Yani Kur‟ân‟daki vasıtasız yaratma kavramıyla, 

felsefeden gelen vasıtalı yaratma arasında uyum ve uzlaĢmayı sağlayabilmek için 

çeĢitli metaforlara baĢvurulduğu görülür. Fakat onların bazen vasıtalı yaratmayı 

dikkate almayarak topyekün herĢeyi doğrudan Allah‟a isnad ettikleri de bir gerçektir. 

Meselâ onlara göre, Tanrı tıpkı matematiksel birin ne tek ne de çift olmayıp tek ve 

çift bütün sayıların ilkesi olduğu gibi, O‟nun cismânî ya da rûhânî bir Ģey olmayıp 

                                                        
188

 RĠS, II, s. 128-129. 
189

 Kur‟ân-ı Kerîm, Enfâl 8/17. 
190

 RĠS, II, s. 128-129. 



152 

topyekün varlığın ilkesi ve var edeni olduğu savunulmuĢtur.
191

 Onlara göre, 

Tanrı‟dan baĢka herĢey cismânî ve rûhânî olmak üzere ikiye ayrılır, rûhânî olanlar 

küllî akıl, küllî nefis ve heyûlâdır; cismânî âlem ise gezegenler ve dört unsurdan 

meydana gelen oluĢ ve bozuluĢ âlemidir. Atlas feleğinden yeryüzüne kadar her Ģey 

cismânî âlem olarak isimlendirilmiĢtir. Bu konuda Batlamyus kozmolojisi ve Aristo 

fiziği ile çizilen varlık çerçevesi Ġhvân için de geçerlidir.
192

 

 

2.4.2. ĠLK AKIL 

 Yeni Eflâtuncu kozmolojinin omurgasını oluĢturan sudûr teorisi gereğince 

Tanrı‟dan fıĢkırıp çıkan ilk mânevî varlığa ilk akıl adı verilmektedir. Yukarıda 

açıklandığı üzere Tanrı inâyet buyurarak kozmik varlık hakkındaki bütün bilgisini bu 

ilk akla yüklemiĢ ve varlık bir sıra düzeni içinde bu ilk akıldan doğarak kozmik 

düzen teĢekkül etmiĢtir. Fârâbî ve Ġbn Sînâ gibi sudûrcu filozoflar, ilk akıldan 

itibaren kozmik akılların sonuncusu faâl akla kadar olan ay-üstü varlık alanına 

ikinciler (es-sevânî) adını vererek bu göksel varlıkların akıllı, canlı ve ruh sahibi 

olduğunu; faâl aklın ise dünyamızdaki varlık türlerine Ģekil veren, onlara fizîkî, 

kimyevî ve biyolojik özellikler kazandıran bir güç olduğunu savunuyorlardı. Ġhvân‟a 

gelince onlar faâl aklın ilk akıl olduğunu savunmakta ve onuncu akıldan söz 

etmemektedirler. Dolayısıyla onlara göre ilk akıl, faâl olup (aktif) Tanrı‟nın 

birliğinin nûrundan yaratılan basit/yalın bir cevherdir.
193

 Bununla birlikte Ġhvân, 

aklın farklı kullanımları olduğuna da iĢaret etmektir, Ģöyle ki:  

 

“Bil ki ey kardeĢim, akıl ortak (müĢterek) bir isimdir ve iki anlamı olduğu söylenir: Bunlardan 

ilkinde filozoflar Tanrı‟nın yarattığı ilk varlık olarak ona iĢaret ederler ki, o basit, rûhânî bir 

cevherdir ve tüm herĢeyi rûhânî bir Ģekilde kuĢatmaktadır. Aklın diğer anlamı ise insanların 

çoğunluğunun iĢaret ettiği üzere insânî nefsin bir kuvve olmasıdır ki onun fiili tefekkür, 

reviyye, nutuk, temyîz ve eylemlerdir (es-sanâi„).”
194

 

 

                                                        
191

 RĠS, III, s. 237. 
192

 Uysal Enver, Ġhvân-ı Safâ Felsefesinde Tanrı ve Âlem, M.Ü. Ġlahiyat Vakfı yay., Ġstanbul 1998, 

s. 130-135. 
193

 RĠS, I, s. 54. 
194

 RĠS, III, s. 232. 



153 

 

 Bu metinden anlaĢıldığı üzere Ġhvân‟ın yaptığı akıl tanımlarının ilkinin 

ontolojik ve kozmolojik ikincisinin ise epistemolojik ve psikolojik olduğu 

görülmektedir. Bu teoride feyz sürecinin Tanrı‟ya en yakın unsuru olarak belirlenen 

birinci anlamdaki akıl yani faal/küllî akıl ele alınmaktadır. Ġhvân‟nın aklın varlığı, 

Tanrı ve nefisle olan iliĢkisine dair görüĢü Ģöyledir:  

 1- Aklın varlığının (vücûd) sebebi (illet), Tanrı‟nın varlığıdır (vücûdu‟-Bârî). 

 2- Aklın sürekliliğinin (bekâ) sebebi, Tanrı‟nın yardımıdır (imdâdü‟l-Bârî). 

 3- Aklın mükemmelliğinin (tamâmiyye) sebebi, Tanrı‟dan taĢan feyzi, yardımı 

ve fazîletleri kabûl etmesidir. 

 4- Aklın yetkinliğinin (kemâl) sebebi, Tanrı‟dan gelen ve istifade ettiği feyzi 

nefsin üzerine akıtmasıdır (ifâze).
195

 

 Görüldüğü gibi bu süreçte, aklın bekâsı nefsin varlığının sebebi, aklın 

mükemmelliği nefsin bekâsının sebebi, aklın yetkinliği ise nefsin mükemmelliğinin 

sebebi olması; nefsin sürekliliği ilk maddenin varlığının; mükemmelliği ise onun 

sürekliliğinin sebebi olması Ģeklinde devam etmekdir. Nefis heyûlâya sûret verip 

tamamladığı zaman, nefisle heyûla arasında ulaĢılması gereken en yüksek gaye 

gerçekleĢmiĢ olur. Feleklerin dönmesi, kâinâtın oluĢması nefsin heyûlâda fazîletlerini 

izhâr etmesiyle, heyûlânın da bunları kabul etmesiyle tamamlanmıĢ olur. Çünkü eğer 

bu böyle olmasaydı feleklerin dönmesi anlamsız (abes) olurdu. Yukarıda görüldüğü 

üzere akıl, Tanrı‟nın niteliklerinden vücûd, bekâ, tamâm ve kemâli tevârüs ederken, 

nefis akıldan vücûd, bekâ ve tamâmı, heyûlâ da nefisten vücûd ve bekâyı kabul 

etmektedir. Azalarak ve eksilerek devâm eden sürecin aynı zamanda determinist bir 

oluĢumla sebep-sebepli arasındaki hiyerarĢiyi de Ģekillendirdiği görülmektedir. 

Böylece Ġhvân‟ın sudûr sürecinde akla getirdiği yorumun meĢĢâîlerdekinden hayli 

farklı olduğunu görmekteyiz. 

 

2.4.3. KÜLLÎ NEFS  

 Sudûr sürecinde ilk akıldan sonra varlık sahnesine çıkan küllî nefis yahut 

âlemin nefsi (en-nefsü‟l-âlem), felekleri, gezegenleri, dört unsuru, bunların 

karıĢımıyla meydana gelen maddî kâinâtı, tıpkı bir kralın yönetiminde olan idare 

                                                        
195

 RĠS, III, s. 185. 



154 

tarzıyla çekip çevirmektedir. Öyle ki, cismânî âlemde varolan cins, tür ve fert, 

küçük-büyük, ilk-son ve görünen-görünmeyen her varlığa hükmü sirâyet 

etmektedir.
196

 Bu husus, insanî nefsin bedeni yönetmesi gibi, küllî nefis de oluĢ ve 

bozuluĢ âlemine ait her varlık türünü idaresi altına alır. Ġhvân‟a göre bu düzenin 

sağlanmasında sayısız melek görevlidir ve Tanrı‟nın koyduğu düzen çerçevesinde 

kozmosun sürekliliği sağlanmaktadır.
197

 Ġhvân‟ın kendi ifadesiyle; 

 

“(...) bitkiler gizli olmayan apaçık bir Ģekilde yaratılmıĢ Ģeylerdir, fakat yaratıcısı ve sebebi 

gizli saklı gözle görülmez; bunları filozoflar tabiî kuvvetler, meleklerin kanunu ya da Allah‟ın 

askerleri olarak, bizse cüzî nefisler Ģeklinde isimlendiririz ki, bunlar bitkilerin büyümesi, 

hayvanların üremesi ve madenlerin oluĢması için vekil kılınmıĢlardır, filozof ve hakîmler bunu 

tabiî kuvvete nispet ederlerken, Ģeriat sahipleri meleklere nispet eder ve Allah‟a nispet 

etmezler, çünkü Ģanı yüce Bârî teâlâ doğrudan tabiî cisimlerden, cirimsel hareketlerden ve 

bedenî iĢlerden üstündür.”
198

 

  

 Filozoflar ile kendileri arasında terminolojiden kaynaklanan farklılığın yanısıra 

anlam bakımından özde birliği vurgulayan Ġhvân, felsefe-din gerilimini de bir Ģekilde 

aĢmaya çalıĢtığı görünmektedir. Onların küllî nefise yükledikleri iĢleve baktığımızda, 

bu nefis bizâtihi canlı, rûhânî bir cevherdir ve herhangi bir cisimle birleĢince o cismi 

canlı kılar. Bu durum tıpkı ateĢin yaktığı Ģeyi hem yakıp hem ısıtmasına benzer. 

Küllî nefis, bilme ve yapma (kuvâ‟l-„allâme ve‟l kuvvetü‟l-fa‟âle) olmak üzere iki 

temel güce sahiptir. Bu iki güçle cismânî âleme tesir edip düzenler. Bilme gücüyle 

sûreti tasavvur eder, yapma gücüyle ise düĢünüp tasarladığı o sûreti ortaya çıkarır ve 

cismânî maddeye onu nakĢeder.
199

 Ġhvân, küllî nefsin gök cisimlerine etki ettiğini ve 

böylece onlarda oluĢan güce de cüzî nefis dendiğini ve bunların melek (melâike) 

olarak adlandırıldığını öne sürmektedir. Bir baĢka değiĢle feleklerin nefsi dîni 

terminolojideki meleklere karĢılık gelmektedir.  

 Ġhvân, küllî nefsi yani evrenin nefsini bir tek nefis olarak görür ve ona çok 

farklı fonksiyonlar yükler. ġöyle ki, tüm felekler (eflâk), yıldızlar (kevâkib), unsurlar 

(erkân) ve müvelledât adı verilen cansız varlıklar (cemâd), bitkiler (nebât) ve 

hayvanlar, kozmosu oluĢturan topyekün varlıklar bir tek cisim gibi telakki edilir. 

                                                        
196

 RĠS, III, s. 216. 
197

 RĠS, IV, s. 339; I, s. 293. 
198

 RĠS, II, s. 152, III, s. 328. 
199

 RĠS, I, s. 294; III, s. 189. 



155 

 

Ancak küllî nefis fillerini küllî bir tarzda gerçekleĢtirir; onun etkisi ve hareketi 

doğudan batıya ve tersi, kuzeyden güneye ve tersi, yukarıdan aĢağıya ve tersi 

yöndedir. Onun çoğalması Ģekillerin farklılığıyla, Ģekillerin çoğalması da arazların 

farklılığıyla ortaya çıkar.
200

 Küllî nefis, akıl vasıtasıyla Tanrı tarafından meydana 

getirilmesinden ve faziletleri kabul eden olmasından dolayı hem ontolojik, hem de 

hiyerarĢik açıdan akıldan daha düĢük bir seviyede bulunur. O bir taraftan 

yetkinleĢmek üzere akıldan gelen faziletleri kabul etmekte, diğer taraftan heyûlâya 

yönelerek akıldan aldığı faziletleri ona aktarmaktadır.
201

 Heyûlânın yani ilk madde 

nefisten gelen faziletlerle kazandığı sûretlerin ilki üç boyuttur yani uzunluk, geniĢlik 

ve derinliktir. Elde ettiği bu üç boyutla ikinci maddeyi yani Mutlak cismi meydana 

getirir.
202

 Küllî nefis bu mutlak cisme yönelip Ģekil vermek istediğinde de ona en 

mükemmel Ģekil olduğu düĢünülen küre Ģeklini verir. Atlas feleğinden baĢlamak 

suretiyle yeryüzüne kadar on bir felek meydana gelir ve bu meydana gelen Ģeylerin 

tamamı küllî nefsin idaresi altındadır.  

 Küllî nefis sahip olduğu faziletleri cüzî yani bitkisel, hayvânî ve insanî 

nefsilere aktarır fakat bu Tanrı‟nın tek bir seferde aktarması gibi olmaz. Bu faziletleri 

daha hızlı bir Ģekilde elde etmek isteyenin maddî haz ve zevklerden uzak durması, 

maddenin kirliliğinden arınması gerekir. ĠĢte söz konusu faziletleri ancak bu Ģekilde 

daha çabuk elde edebilir.
203

 

 

2.4.4. FEYZ/SUDÛR 

 AraĢtırmamızın bu noktasında Ġhvân‟ın sudûr teorisine getirdiği açılım, özde 

sudurcu MeĢĢâîler'inkiyle aynı olmakla birlikte, hayli ayrıntılı ve kendi mantığı 

içerisinde oldukça tutarlı görülmektedir. ġöyle ki, onlar Tanrı‟nın zorunluluğunu 

vurgulamak ve bunu kanıtlamak üzere madde-form düalitesinden hareket ederek Ġlk 

Sebep kavramına ulaĢır. Aristo‟dan beri bilindiği üzere madde-form iliĢkisi sabit 

değil hareketli ve değiĢken bir iliĢkidir, yani bir Ģey, kendisinden sonra gelen ve 

meydana getirdiği bir Ģey için maddeyken kendisinden önce gelenin formu 

                                                        
200

 RĠS, I, s. 293. 
201

 RĠS, III, s. 185. 
202

 RĠS, III, s. 197. 
203

 RĠS, II, s. 11. 



156 

olabilmektedir; Örneğin gömleğin mâhiyeti kumaĢ sûretinde olmasıdır, kumaĢ onun 

maddesidir, kumaĢ ipliğin bir sûretidir ve iplik onun maddesidir, iplik pamuğun bir 

sûretidir ve ipliğin maddesi pamuktur. Pamukla bitki arasında da aynı iliĢki vardır. 

Bitki dört unsurdan oluĢan bir sûrettir ve dört unsur da mutlak cisimden (el-cismü‟l-

mutlak), mutlak cisim ise ilk maddeden (el-heyûlâ el-ûlâ) meydana gelen bir sûrettir. 

Ġlk madde küllî nefis‟ten (en-nefsü‟l-küllî) taĢan (fâzet) bir rûhânî sûrettir. Küllî nefis, 

küllî akıldan taĢan bir rûhânî sûrettir, küllî akıl ise Tanrı‟nın var ettiği ilk Ģeydir 

(evvelü mevcûdin). Görüldüğü üzere gerek Ġhvân‟da gerekse MeĢĢâîlerde madde-

form ilkesi maddî varlıklarla sınırlı kalmayıp metafizik varlıklar arasındaki iliĢkiye 

de uygulanmaktadır. Dolayısıyla Ġhvân buradan Ģu sonuca ulaĢır: Bütün mevcûdât 

birbirine bağlı sûretlerden (suverun müte„allika) oluĢmakta ve onların meydana 

geliĢleri ve varlıklarını sürdürmeleri Ġlk Yaratıcıya kadar (el-Mübdiu„l-evvel) hep 

birbirini takip ederek devam etmektedir.
204

 Hatırlanacağı üzere Ġhvân, bütün varlığın 

birbirinin altında yer alarak varlıkta, Tanrı‟nın yani Ġlk Sebebin (el-Ġlletü‟l-ûlâ) 

aracılığıyla birarada olduğunu ifade etmiĢti.
205

 Buraya kadar aktardığımız ifadeler 

onların düĢünce ve kavram dünyasıyla ilgili oldukça önemli sonuçlara ulaĢmamızı 

sağlamaktadır. Öncelikle ulvî âlemin en tepesinden süflî âlemin en aĢağısına kadar 

süregiden bir sebepliliği kabul ettiklerini söyleyebiliriz. Bu sebep-sonuç halkasının 

ay-üstü âlem taĢma (feyz) Ģeklinde, aĢağıda ise madde-sûret iliĢkisiyle açıklandığı 

görülmektedir. Evreni bu Ģekilde açıklama tarzı Aristo-Eflâtun evren tasavvurunun 

herhangi bir zorlama yoruma gitmeden “uzlaĢtırılmıĢ” hali gibi görünmektedir. 

Çünkü bir Ģeyin konumu iliĢki kurulduğu Ģeye göre tespit edilir. Bu durum sayılar 

için de böyledir, örneğin dört sekizin yarısı, ikinin iki katı olarak nitelenir. Yani 

nispet değiĢtikçe üzerinde konuĢulan Ģeyin tasviri de değiĢir. Sebep-sonuç halkası 

yukarıya nispetle aĢağıda daha çoktur ve yukarıya çıkıldıkça da azalmaktadır. Maddî 

âlemin dört nedeni, dört nedenin bağlı olduğu bir üst halkada heyûlânın üç nedeni, 

küllî nefsin iki nedeni aklın ise bir tek nedeni vardır. Akıl, Tanrı‟dan aldığı hayr, feyz 

ve fazîletlerle nefsin üzerine taĢırır. ĠĢte bu zinciri oluĢturan Tanrı‟nın ise hiçbir 

nedeni yoktur ve dolayısıyla onun varlığı zorunlu olarak kabul edilmelidir. Burada 

dikkati çeken husus, Âmirî ve Ġbn Sînâ‟da karĢılaĢtığımız „Zorunlu Varlık‟ 

                                                        
204

 RĠS, III, s. 234-235; Cebbur Abdünnur, Ġhvânü‟s-Safâ, Dârü'l-Maârif, Kahire 1983, s. 35. 
205

 RĠS, III, s. 36. 



157 

 

kavramsallaĢtırmasına gidilmeksizin „zorunluluğun‟ bir mefhum olarak kabul 

edilerek sistemin O‟na nispetle inĢâ edildiği gözleniyor olmasıdır. Varlığı zorunlu 

olarak kabul edilen Tanrı ise zamansız bir Ģekilde, tek bir seferde (def„aten 

vâhideten) varlığı, mükemmelliği, sürekliliği (bekâ) ve yetkinliği ilk akıl üzerine 

taĢırmıĢtır. Geldiğimiz bu noktada Ġhvân‟ın Tanrı‟nın fillerini zorunlulukla 

nitelemenin ulûhiyyet kavramıyla bağdaĢmayacağını düĢünerek, zorunluluğu 

Tanrı‟ya değil O‟nun bir baĢka adı olan „bilgeliği‟ (el-Hakîm) O'na isnat ettiklerini 

görmekteyiz. ġöyle ki, “Hakîm‟den [sâdır olan] hikmet fiili zorunludur ve öyleyse O, 

hikmetin zorunluluğuyla evreni yaratmıĢtır.”
206

 Burada Ġhvân'ın bu ifadeleriyle sudur 

ile halk‟ı yaratma anlamında kullandığı görülür.  

 VaroluĢ sürecinde forma bürünen nesneleri (el-masnû„ât) Ġhvân yakın ve uzak 

fâillerine nispetle yine sıradüzeni içinde Ģöyle yorumlar: Bunlar beĢerî, tabiî, nefsânî 

ve ilâhî fillerdir. Meselâ bir zanaatkârın elinden çıkan, nakıĢ ve benzeri Ģeyler beĢerî 

olarak meydana getirilenlere örnek olarak verilebilir. Tabiî olana ise bitkilerin ya da 

hayvanların sahip oldukları doğal sûretler örnektir. Küllî nefis sayesinde nefsânî 

olarak meydana gelenlere ise dört unsurdan oluĢan varlıklar, feleklerin terkîbi ve 

bütünüyle âlemin sûreti örneklik eder. Ġlâhî olarak sonradan meydana getirelenlere 

ise Mübdiu„l-mübdeât yani Tanrı tarafından varedilen mücerred hiçlikten ve 

yokluktan zamansız olarak tek bir seferde meydana gelen Ģeyler örnek olarak 

verilebilir.
207

 TaĢıran‟dan (fâiz) taĢma devam ettiği sürece kesintisiz olarak 

(mütevâtir muttasıl) gerçekleĢir, varlık bu Ģekilde meydana gelir, ne zaman ki 

ardıĢıklık ve bitiĢiklik sona erer, iĢte o zaman varlık eksilir ve yok olur. Nefsin 

bedendeki durumu da böyledir, nefsin bedenle olan iliĢkisi kesintisiz devam ettiği 

müddetçe hayat devam eder, kesintiye erdiği andan itibaren de ölüm gerçekleĢir.
208

 

 Ġhvân kozmosun ve kozmosdaki varlık türlerinin oluĢumunu bu Ģekilde 

temellendirdikten sonra dönüp oluĢ fikrinin ancak üç Ģekilde yorumlanabileceğini 

söyler, Ģöyle ki: Her akıl sahibi, âlemin meydana geliĢi ve Tanrı‟nın yaratması 

hususunda, gök tabakaları ve yeryüzü, feleklerin dönüĢü, gezegenlerin cirimleri ve 

dört unsur hakkında tefekkür eder ve neticede bunların varoluĢunun (tekvîn) üç 

                                                        
206

 RĠS, III, s. 361. (Fi„lü‟l-hikmeti ani‟l-hakîm vâcibun ve bi-vâcibi‟l-hikmeti izen halaka‟l-„âleme). 
207

 RĠS, I, s. 277. 
208

 RĠS, III, s. 350. 



158 

Ģekilde olabileceği sonucuna ulaĢır: Ya tek bir seferde Tanrı tarafından halihazırda 

bulunduğu gibi yokluktan varlığa geçmiĢtir; ya tedrîcî olarak çıkarılmıĢtır ya da bir 

kısmı tek bir seferde diğerleri de tedrîcî olarak çıkarılmıĢtır. Onlara göre, akleden bir 

kimse bu üç yoldan baĢka bir Ģekilde varoluĢu tasavvur edemez.
209

 Ġhvân burada 

üçüncü yolu benimsemekte, birinci yolu takip edenlerin yani tek bir seferde yoktan 

yaratma ile âlemin meydana geldiğini öne sürenlerin yeterli kanıt bulamadıklarını ve 

verdikleri örneklerde de kendilerinin dahi Ģüpheye düĢtüklerini söylemektedir. 

Tedrîcen meydana geldiğini ileri sürenlerinse tek bir tümevarımla (bi‟l-istikrâin 

vâhid) pek çok örnek bulabileceklerini ifade eder. Ancak üçüncü yolu tutanların yani 

bir kısmının tek bir seferde diğerlerininse tedrîcen meydana geldiğini ileri sürenlerin 

bu görüĢlerinin ayrıntılı olarak açıklanması gerektiğini belirterek bu kısmı tafsîlatlı 

olarak açıklamaya koyulur.
210

 Yukarıda Tanrı‟nın rûhânî ve cismânî olarak âlemi iki 

farklı türde yarattığından bahsedilmiĢti. ĠĢte burada da Ġhvân, rûhânî âlemin unsurları 

olan Faal akıl, küllî nefis, ilk madde ve soyut sûretlerin tek bir seferde yaratıldığını, 

cismânî âleminse tedrîcen meydana geldiğini öne sürmektedir. Ġmdi, bu hususu kendi 

ifadelerinden takip edelim: 

 

“Akıl Tanrı‟nın nûrudur ve ilk feyiz aklınkidir; nefis aklın nûru ve feyzidir ki, bu Tanrı‟nın 

akla taĢan feyzidir. Ġlk madde (heyûlâ) nefsin gölgesidir (zıllu‟n-nefs) ve ona gölge 

etmektedir; maddeden bağımsız olan sûretler ise (es-suveru‟l-mücerrede) Tanrı‟nın izni, 

aklın desteğiyle (te‟yîd) nefsin ilk madde üzerine yaydığı Ģekil, nakıĢ ve renklerdir. ĠĢte 

bunların tamamı zaman ve mekân olmadan gerçekleĢir.”
211

 

 

Bu süreç cismânî âleme kadar devam eder. Bu durum küllî nefsin faal akıldan aldığı 

feyzi ve hayırla dolup, sahip olduğu bu faziletleri üzerine taĢırabileceği bir Ģey 

araması ve cismânî âlem üzerine taĢırmasıyla son bulur. Ancak hiyerarĢik ya da 

tedrîcî olarak taĢma sürecinde de feyzin ana kaynağının Tanrı olduğu göz ardı 

edilmemelidir. Bu öncelik-sonralık iliĢkisinden söz edilecekse bu durumda felekler 

cisimlerden, rûhânî âlemdekiler de feleklerden öncedir. Tanrı ise tıpkı birin bütün 

sayılara olan önceliği gibi hepsinden öncedir.  

                                                        
209

 RĠS, III, s. 351. 
210

 RĠS, III, s. 351. 
211

 RĠS, III, s. 352. 



159 

 

 TaĢma sürecinin niçin baĢladığı, sudûr teorisini benimseyen hemen her 

filozofun cevaplamak zorunda olduğu en temel sorudur. Ġhvân da muhtemel bu 

soruyu Ģöyle cevaplar: Çünkü her mükemmel varlık, bu mükemmelliğini ve 

cömertliğini (cûd) göstermek ister. Tanrı da mükemmeldir, mutlak cömerttir ve 

cömertliğinin bilinmesini arzu eder. Öyleyse Tanrı hem kendi yetkinliğini göstermek 

hem de varettiklerinin yetkinleĢmesini sağlamak ister.
212

 Eflâtun‟dan beri feyzin 

sirâyeti ve sürecini açıklayan en iyi örnek GüneĢ‟ten ıĢınların yayılmasıdır. Ġhvân-ı 

Safâ topluluğu da Resâil‟in muhtelif yerlerinde bu örneğe baĢvurarak Tanrı‟dan 

feyzin ve dolayısıyla doğrudan rûhânî âlemin unsurlarının, dolaylı olarak da yani 

rûhânî âlemin unsurları vasıtasıyla da cismânî âlemin varoluĢunu açıklamaktadır.
213

 

Ġlk âĢık olunan Tanrı‟dan nûrların ve güzelliklerin (el-envâr ve‟l-mehâsin) sirâyeti 

tıpkı dolunay olduğunda Ay‟dan ıĢık ve nûrun havaya, GüneĢ‟ten Ay‟a, küllî nefisten 

bütün gezegenler ve GüneĢ‟e, küllî akıldan küllî nefise, Tanrı‟nın feyzinden de küllî 

akla geçmesinde olduğu gibidir.
214

 ġu halde Ġhvân‟ın âlem tasavvuru ve ontolojik 

hiyerarĢisi aĢağıdaki tabloda birarada görülmektedir:  

  

 

Tablo 3. Ġhvân-ı Safâ‟nın yukarıdan aĢağıya inen evren Ģeması.
215

 

                                                        
212

 RĠS, III, s. 190; 371. 
213

 RĠS, I, s. 146; III, s. 196, 337, 349-350. 
214

 RĠS, III, s. 285. 
215

 RĠS, I, s. 54; II, 461; III, 181-182; 203, 213, 461; Enver Uysal, Ġhvân-ı Safâ Felsefesinde Tanrı 

ve Âlem, M.Ü. Ġlahiyat Vakfı yay., Ġstanbul 1998, s. 163. 

1.Tanrı (1) 

- Faal Akıl/Küllî Akıl (1+1) 

- Küllî Nefis/ Münfail Akıl 

(1+1+1)  

- İlk Madde (Heyûlâ) (...) 

- Tabiat  

- Mutlak Cisim/İkinci Madde 

- Felekler Âlemi 

- Unsurlar Âlemi 

- Bu unsurların karışımıyla 

meydana gelen âlem (Müvelledât) 



160 

 

 Ġhvân-ı Safâ'nın, bu âlemin zorunlu olarak bir yaratıcısının olduğuna ve ilâhî 

hikmetinin gereği olarak âlemi yarattığına dair düĢüncelerini yukarıda gördük. Ancak 

mantık gereği yaratma sürecinin nasıl, ne zaman, niçin olduğu ve ne zamana kadar 

sürüp gideceğinin de cevaplanması gerekmekteydi. Hemen belirtelim ki, bu süreci 

feyz teorisi ile temellendirmeye çalıĢırken Plotinos‟un Eflâtun ile Aristo‟yu 

uzlaĢtırarak bir potada eriten Yeni EflâtunlaĢtırılmıĢ Aristocu etkisinin onların ortaya 

koyduğu Resâil‟e yansıdığı, özellikle de Yeni Eflâtunculukta olağanüstü önemi olan 

ve birbirini tamamlayan iki kavramın yani sudûr ve hiyerarĢinin Ġhvân tarafından 

açıkca benimsediği görülmektedir.
216

 Ancak bu, sistemi olduğu gibi kabul ettikleri 

anlamına gelmemelidir. Zira Plotinos‟un aksine Ġhvân'a göre Tanrı planlı ve iradeli 

bir Ģekilde “Hikmetin‟in zorunluluğuyla” (necessity of wisdom) âlemi meydana 

getirmiĢtir, dolayısıyla onlar feyz ve yaratma sürecinin Tanrı‟nın seçimi ve planlı bir 

eylemin sonucu olduğunu düĢünmektedir. Netton‟a göre, hikmet kavramıyla açıkca 

Tanrı‟nın birtakım Ģeylerde tam kontrolüne gönderme yapılmaktadır.
217

 

 Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟nın âlemin, zât olarak değilse de zaman bakımından kadîm 

olduğunu savundukları bilinmektedir, Ġhvân-ı Safâ'ya göre ise âlem, sonradan 

(muhdes, mübda„ ve mühtera„) yaratıcı Tanrı‟nın “ol!” emrinden sonra meydana 

gelmiĢtir.
218

 Dolayısıyla onlara göre, Tanrı yaratma konusunda hürdür, isterse var 

eder istemezse etmez. O, fiilini dilediği gibi gerçekleĢtirir, tıpkı “KonuĢma yetisine 

sahip bir kimsenin dilediğinde konuĢması, dilediğinde de susmasının mümkün olduğu 

gibi”
219

 dilerse yapar dilemezse yapmaz. Problemin bu noktasında Ġhvân‟ın, gerek 

ilâhî iradeye yer vermeyen Plotinos‟tan gerekse Fârâbî ve Ġbn Sînâ gibi yer yer 

iradeye vurgu yapan ve kimi zaman iradeyi devre dıĢı bırakan sudurcu MeĢĢâî 

filozoflardan farklı düĢündüklerini belirtmemiz gerekir. Bu hususun, dînî nasslarla 

felsefî teorileri uzlaĢtırmaya çalıĢan her sistemde kaçınılmaz bir tutarsızlığın doğal 

sonucu olduğu kabul edilmelidir ki, zaman zaman Ġhvân‟ın da aynı vartaya 

düĢtüğünü görmekteyiz. Nitekim onlara göre Tanrı, gök cisimlerinin dönmeleri 

                                                        
216

 Netton Ian Richard, Muslim Neoplatonists an Introduction to the Thought of the Brethren of 

Purity Ikhwan al-Safa‟, George Allen & Unwin Ltd , London 1982, s. 33. 
217

 Netton Ian Richard, Muslim Neoplatonists an Introduction to the Thought of the Brethren of 

Purity Ikhwan al-Safa‟, George Allen & Unwin Ltd , London 1982, s. 35. 
218

 RĠS, III, s. 517. 
219

 RĠS, III, s. 338. 



161 

 

esnâsındaki hareketlerini, bu âlemdeki hadiselerin meydana gelmesi için gerekli birer 

sebep (sebeben mûciben) ve ay-altı âlemdeki olaylar içinse fâil neden („illeten 

fâileten) kılmıĢtır. Bu nedenle feleklerin dönmesi, gezegen ve yıldızların hareketleri 

ay-altı âlemdeki sürekli hareketin kaynağıdır.
220

 Dolayısıyla hem gerçek anlamda fâil 

neden olan Tanrı‟nın âmil neden olarak ifade edebileceğimiz ara nedenlere fâiliyet 

kazandırmasının imkânı ortaya konmuĢ hem de âmil nedenlerin mecâzî fâiller 

olabileceği savunulmuĢtur. Böylece onlar hem ilâhî iradeye vurgu yapmakta hem de 

vasıtalı yaratmada mecâzî faillere bir rol vermektedir. Burada Ġhvân, Kur‟ân kaynaklı 

“her an yeniden yaratma” (halkun cedîd) fikrine bağlılıklarını göstermek üzere 

Tanrı‟nın yaratmasının olup-bitmiĢ bir Ģey değil, aksine devam eden bir süreç 

olduğunu savunur. Onlara göre sürekli yaratmayı mâkul ve mantıklı bir Ģekilde 

açıklayabilmek için feyz teorisinden daha aklî-teorik bir zemin bulunamazdı. Ġhvân 

yaratmanın sürekliliğini Ģöyle açıklamaktadır:  

 

“Bil ki, âlemin Tanrı tarafından varediliĢi, bir yapı ustasının ev yapması veya kâtibin yazı 

yazması gibi değildir. (Çünkü) kâtibin, yazdığı yazıyı bitirmesinden, ustanın da evin iĢçiliğini 

tamamlamasından sonra (bunlar) kendi baĢlarına varlıklarını sürdürebilirler. (Artık kâtibe veya 

ustaya gereksinim duymazlar.) Ancak, (âlemin varediliĢi böyle değil de) konuĢan birinin 

konuĢması gibidir ki, sustuğu zaman konuĢmanın varlığı da son bulur. KonuĢma, konuĢan 

konuĢmaya devam ettiği sürece vardır, susunca onun varlığı da sona erer. Veya (âlemin 

varediliĢi) bir lambanın havadaki ıĢığının varlığı gibidir. Lamba yandığı sürece ıĢık da vardır. 

Ya da havadaki GüneĢ ıĢığının varlığı gibi. GüneĢ battığı zaman ıĢığın varlığı da son bulur. 

Veya yanan bir cisimdeki sıcaklık gibidir. Söndüğü zaman ıĢığı ve ısısı gider. Ya da Aritmetik 

Risâlesi‟nde açıkladığımız gibi, ikiden önceki „bir‟den (diğer bütün) sayıların meydana gelmesi 

gibidir.”
221

 

 

 Sonuç olarak Ġhvân-ı Safâ‟nın hem yoktan yaratmayı savunup hem de feyzi ve 

aracı varlıkları kabul etmesi, tartıĢtıkları konuda düĢüncelerini destekleyecek 

örnekleri dînî nasslardan seçmeleri, onların felsefe ile kelâm arasında sıkıĢınca te‟vil 

yöntemiyle bir çıkıĢ yolu aramalarının sonucu olarak görmemiz gerekir. Ayrıca bu 

tutarsızlığın, felsefî konuları dînî nasslardan getirilen delillerle desteklemeleri, felsefî 

argümantasyon açısından bir yöntem problemi olarak görünmektedir. Ġhvân-ı 

Safâ‟nın üzerinde tartıĢmasız bir Ģekilde etkisi görülen iki akımdan birincisi 

                                                        
220

 RĠS, I, 136. 
221

 RĠS, III, 337 bu kısmın tercümesi için bk. Enver Uysal, Ġhvân-ı Safâ Felsefesinde Tanrı ve Âlem, 

M.Ü. Ġlahiyat Vakfı yay., Ġstanbul 1998, s. 146. 



162 

Pisagorculuk diğer ise Yeni Eflâtunculuktur. Pisagorcuları “müvahhid” (monotesit) 

olarak niteleyen Ġhvân, kendilerine ciddî anlamda yakınlık kurmuĢ ve Resâil‟in pek 

çok yerinde atıflar yaparak adlarını zikretmiĢlerdir. Yeni Eflâtunculuğun Ġslâm 

dünyasında etki eden en temel metni Esûlûcyâ‟ya Aristo‟ya nispetle atıfta bulunan 

Ġhvân, onun temsîl/analoji yoluyla anlattığı Ģu satırlara yer verir: 

 

“Bazen nefsimden soyutlandığımda ve bir bakıma bedenimden sıyrıldığımda ve sanki bedensiz 

soyut bir cevher olarak kaldığımda, böylece kendi zâtımının içinde ona dönmüĢ ve diğer tüm 

Ģeylerden uzaklaĢmıĢ olurum. O zaman aynı anda bilen, bilgi ve bilinen haline gelirim. 

Zâtımda ĢaĢılacak bir güzellik, ĢaĢaa ve ıĢık (nûr) görürüm, böylece etkin hayat sahibi Ģerefli 

ve değerli ilâhî âlemin parçalarından biri olduğumu anlarım.” 
222

 

 

 Bu alıntı Ġhvân‟ın Esûlûcyâ metnini görmüĢ olduğunun da delili sayılmalıdır. 

Bazı araĢtırmacıların Ġhvân-ı Safâ kadîm geleneğe ait bilgi birikimini ansiklopedik 

bir tarzda telif etmenin ötesinde bir Ģey yapmadığını dolayısıyla da eklektik ve 

orjinallikten uzak olarak değerlendirdiği bilinmektedir. Ancak günümüzde kendisini 

gelenekçi ekolün bir temsilcisi olarak tanıtan Seyyid Hüseyin Nasr, bu konuya farklı 

bir Ģekilde yaklaĢmaktadır, Ģöyle ki: Ona göre Ġhvân‟ın amacı “dünyayı ıslah edip 

insanı ahirette mutlu kılacak herĢeyi kapsadığı” için bu amaç doğrultusunda çeĢitli 

milletlere ait hikmeti bir araya getirmeleri; ayrıca yine onlara göre bireyselliğin 

hatanın kaynağı olmasından ötürü Eskiçağ bilgelerinden yararlanmanın bir zararı 

olmadığı ve bu durumun eklektisizm olarak nitelenmemesi gerekir. Çünkü “Safa 

kardeĢleri doktrinlerini eski çağ kaynaklarından çıkarttıklarını iddia ediyorlarsa da 

bu bir “müze” kurmak için değil, fakat birleĢik bir kale kurma ve öğrencilerini, 

eğilim ve materyallerinin kaynaklandığına inandıkları tek Gerçek‟e (Hakk‟a) 

yöneltmek amacıyladır.”
223

 Ġhvân‟nın yaĢadığı coğrafya, inançların çatıĢtığı 

kaynayan bir kazandı ve Ġhvân'ın daha çok Pisagor, Aristo, Plotinos ve Hermes 

kültüründen gelen bilgilerden yararlandığı ve Resâil‟e daha çok Yeni Eflâtuncu 

öğretinin sudûr teorisinin nüfûz ettiği dikkat çekmektedir. Bu anlamda Resâil, Yeni 

Eflâtuncu, sufi ve hermetik unsurların gerçek bir karıĢımı olmakla beraber Ġslâmi 

değerler sistemine nüfûz etmesini engelleyememiĢlerdir, bu da Resâil‟de senkretizm 

                                                        
222

 RĠS, I, 138 ve Es., s. 22.  
223

 Nasr, Seyyid Hüseyin, Ġslâm Kozmoloji Öğretilerine GiriĢ, çev: Nazife ġiĢman, Ġstanbul: Ġnsan 

yay., 1985, s. 41; 43-44. 



163 

 

(bağdaĢtımacı) tarzının ortaya çıkmasına neden olmuĢtur.
224

 Ayrıca, onların Doğu-

Batı ayrımı yapmaksızın Antik kültür ve geleneklerden de yararlanarak o gününün 

aydınlarının önüne yeni bir dünya görüĢü, varlık, bilgi ve din anlayıĢı sunmalarını 

sıradan bir eklektisizm Ģeklinde yorumlamak kanaatimizce yanlıĢ olur. Yoğun emek 

mahsulü olan Resâil‟in içerdiği her türlü görüĢ ve malumat kendi içinde sistematik 

bir tutarlılığa sahiptir ki bu hususu, yukarıdan beri yazılanlardan anlamak 

mümkündür. O halde günümüzde sıkça kullanılan terminolojiye baĢvuracak olursak 

Ġhvân‟ın bu tavrını senkretisizmle yorumlamak daha uygun olacaktır. 

 

2.5. ĠBN MĠSKEVEYH 

 Büveyhîler devrinin tanınmıĢ düĢünürlerinden olan Ġbn Miskeveyh‟in (ö. 1030) 

hayatının erken ve yaĢlılık dönemlerine dair bilgimiz oldukça sınırlıdır. Gerek 

eğtiminde gerekse seyahatlerinde pek çok ilim adamı ile görüĢme, ders alma ve 

verme imkânı bulan filozofun bu durumu ilim ve kültür hayatındaki canlılığa iĢaret 

etmesi bakımından önemlidir. Örneğin Taberî‟nin öğrencisi Kadı Ebû Bekir Ahmed 

b. Kâmil‟in Bağdat‟taki evine giderek ondan tarih dersleri almasının yanısıra, 

Taberî‟nin Târîhü‟l-rusül ve‟l-mülûk adlı eserini okumuĢtur. Ebû Süleyman es-

Sicistânî‟den mantık ve felsefe dersleri almıĢ, Ebû Tayyib er-Râzî‟den Câbir b. 

Hayyân ve Ebû Bekir er-Râzî‟nin eserleri üzerinden kimya ilmini tahsil etmiĢtir. 

Yine Hasan b. Suvâr‟dan (Ġbnü‟l-Hammâr) tıp ve felsefe alanında istifade etmiĢtir. 

Ayrıca yakaladığı Ģöhret sebebiyle el-muallimü‟s-sâlis lakabıyla anılan filozof, 

Amirî, Bîrûnî, Ġbn Sînâ ve Ebû‟l-Vefâ el-Buzcânî gibi çağdaĢları ünlü filozof ve ilim 

adamlarıyla görüĢme imkânı bulmuĢ ancak özellikle Amirî‟den yeterince istifade 

etmemesi hatta onu yok saymasından ötürü Ebû Hayyân et-Tevhîdî tarafından 

Ģiddetle eleĢtirilmiĢtir. Tarih, ahlâk, felsefe ve tıp alanlarında eser veren filozof, 

metafizik düĢüncesini en geniĢ anlamda Küçük BaĢarı (el-Fevzü‟l-asğar) adlı 

eserinde ortaya koymaktadır.
225

 Konumuz itibariyle filozofun temelde bu eserinden 

hareketle düĢüncelerini tartıĢmaya gayret edeceğiz. Önceki filozofların sisteminde 

metafiziğin önde gelen problemlerinden olan Tanrı, sudûr, akıl ve nefis sorunlarını 

                                                        
224

 Netton Ian Richard, Muslim Neoplatonists an Introduction to the Thought of the Brethren of 

Purity Ikhwan al-Safa‟, George Allen & Unwin Ltd , London 1982, s. 52. 
225

 Mehmet Bayrakdar, “Ġbn Miskeveyh”, DĠA, Ġstanbul 1999, c. XX, s. 201-208. 



164 

Ġbn Miskeveyh‟in felsefesindeki yerini tespit etmeye çalıĢacağız. Ancak öncelikle 

filozofun, küllî akıl ve küllî nefis konusunda ayrıntılı açıklamada bulunmadığını 

belirtmemiz gerekmektedir.  

 Konuya geçmeden önce kısaca Ġbn Miskeveyh‟in felsefe ve filozof algısına 

değinmek yararlı olacaktır. Ona göre bulunduğu mertebeyi hak edene verilen çeĢitli 

isimler vardır ki örneğin bazıları mantıkçı, mühendis, astrolog ya da doktor olarak 

isimlendirilir, ancak bütün bu alanların hepsinde en zirvede olan kimseye filozof 

denir. Ġlimler sınıflandırmasını ise matematik, felsefenin âleti olan mantık, fizik ve 

metafizik Ģeklinde yapan filozof, bu tasnifi ile Ġhvân-ı Safâ‟ya yakın durmaktadır.
226

  

 Ebû Hayyân et-Tevhîdî‟nin sorularını el-Hevâmil ve‟Ģ-ġevâmil adlı eserde 

cevaplandıran Ġbn Miskeveyh, Tevhîdî‟nin niçin varolan herĢey hakkında “[var] 

mıdır? (hel)”, “nedir (mâ)?”, “hangisidir (eyyü)?” ve “niçin (lime)?” sorularıyla 

araĢtırma yapıldığını sorması üzerine, Ģu cevabı vermiĢtir: Bu dört sorunun bütün 

varlığın ilkeleri ve ilk sebepleri olduğunu, herhangi bir Ģey hakkındaki Ģüphe, bu 

sorular yöneltilince, araĢtırma ve irdelemeler sonucunda söz konusu Ģüphenin 

giderileceğinde kuĢku yoktur. Var mıdır? (hel) sorusu bir Ģeyin varlığına iliĢkin bilgi 

verdiğinden yani mâhiyeti araĢtırdığından en temel sorudur, çünkü birĢeyin öz 

varlığından yani vücûd-u zâtisinden Ģüphe duyduğu Ģey hakkında baĢka herhangi bir 

araĢtırmada bulunamaz. Varlığını tespit ettikten sonra ikinci aĢamada sûreti yani türü 

hakkında o nedir? (mâ hüve) sorusuyla araĢtırmaya baĢlar. Bir Ģeyin vücûd-u evveli 

yani hüviyyeti/varlığı ve vücûd-sânîsi yani türe ait sûret hakkındaki bilgisi 

sabitlenince, üçüncü aĢamaya yani faslı hakkında “hangisi?” sorusuyla araĢtırma 

yapılmaya baĢlanabilir. Bu üç soru dördüncü ve en değerli sorunun yanıtlanması 

                                                        
226

 Ġbn Miskeveyh, el-Fevzü‟l-asğar, thk. Salih „Udayme, el-Müessesetü‟l-Vataniyye li‟t-Terceme 

ve‟t-Tahkik ve‟d-Dirasat, 1987 Tunus, s. 39-40. Bu esere yapılan atıflar buradan itibaren “FA” 

kısaltmasıyla gösterilecektir. Burada yapılan yeni bir çalıĢmaya iĢaret etmenin yerinde olacağını 

düĢünüyoruz: Elvira Wakelnig yazmıĢ olduğu makalede Süleymaniye Kütüphanesi Esad Efendi 

koleksiyonunda bulmuĢ olduğu el-Fevzü‟l-asğar‟ın farklı bir nüshasından bahsetmektedir. Wakelnig, 

basılmamıĢ iki farklı yazma eserden hareketle Ġbn Miskeveyh‟in el-Fevzü‟l-Asğar‟ına alternatif bir 

yazmanın olduğunu öne sürer. Makalesinde Ġbn Miskeveyh‟in iki farklı nüsha yazmıĢ olabileceğine 

dair muhtemel açıklamaları tartıĢır ve standart versiyon ile yapı ve içerik olarak alternatif nüshanın 

karĢılaĢtırmasını yapar. Bu alternatif versiyon ile özellikle doğa bilimlerinin tasnifi konusunda 

Fârâbî‟nin Ġhsâu‟l-„ulûm adlı eseri arasında paralellikler bulunduğunu öne süren Wakelnig, bu 

nüshanın halihazırda bulunmayan Ġran‟lı Paul‟un yazmasından devĢirilmiĢ olabileceğini 

savunmaktadır. Ayrıntılar için bkz. Elvira Wakelnig, A New Version of Miskawayh‟s Book of 

Triumph an Alternative Recension of al-Fawz al-Asghar or the Lost Fawz- Akbar?, Arabic Sciences 

and Philosophy, 19, 2009, (83–119). 



165 

 

içindir ki o da niçin? sorusudur. Çünkü Aristo da diğer üç sorunun bu son soruyu 

yanıtlamak için olduğunu söylemiĢtir ki, bu nedenle o son sebebe („illetü‟l-ahîra) 

yetkinlik (kemâliyye) adı verilmektedir. Bu yüzden bir Ģeyin niçin olduğu yani gayesi 

bilinirse onun hakkındaki tüm araĢtırma sona ermiĢ demektir, çünkü bir Ģeyin gayesi 

bilinirse diğer üç sorunun cevabı da biliniyor demektir. Sonuç itibariyle herhangi bir 

Ģey hakkındaki araĢtırma bu dört sorunun cevabı bilindiğinde sona erdiği için o konu 

hakkındaki araĢtırma bu dört sorudan ne eksik ne de fazladır.
227

 Özetle Ġbn 

Miskeveyh‟e göre gâyenin bilinmesi herĢeyin bilinmesidir ve bu nedenledir ki filozof 

el-Fevzü‟l-asğar‟a Tanrının varlığı meselesiyle baĢlamıĢtır. 

 

2.5.1. TANRI TASAVVURU 

 Ġbn Miskeveyh‟in el-Fevzü‟l-asğar adlı eserine Tanrı‟nın varlığının 

kanıtlanması (isbât-ı Sâni„) meselesiyle niçin baĢlanmıĢ olabileceğine yukarıda iĢaret 

edilmiĢti. Filozof, bu konunun bir bakıma kolay bir bakıma da zor olduğunu söyler 

ve Ģu örneği verir: “Yarasanın GüneĢ‟e doğrudan bakıp gözlerinin yorgunluktan 

bitkin düĢüp [kör olması] gibi, akıl da Tanrı‟ya (el-Hakku‟l-evvel) baktığında gözleri 

kamaĢır.”
228

 MeĢĢâî gelenekte olduğu gibi filozofun bu eserde Tanrı‟yı, gerek dîni 

gerek felsefî terminolojide yer alan birçok isim sıraladığını görmekteyiz. Onun 

isimler konusundaki görüĢünü daha sonra açıklamak üzere burada kullandığı bu 

isimleri Ģöylece sıralayabiliriz: Tanrı, tesire açık olmadan sadece etki eden (müessir 

fakat), zorunlu varlık (vâcibu‟l-vücûd), hareket verenlerin ilki (evvelü‟l-

muharrikîn)
229

, ilk hareket ettirici (el-muharrikü‟l-evvel)
230

, Ġlk bir (el-vâhidü‟l-

evvel)
231

, Ġlk varlıktır (el-vücûdu‟l-evvel).
232

 Ġbn Miskeveyh, el-„Ġlletü‟l-ûlâ‟yı 

evrenle (zâtü‟l-âlemi‟l-kebîr) özdeĢleĢtirerek bir kabul edebilir miyiz Ģeklindeki 

                                                        
227

 Ebû Hayyân Tevhidî, el-Hevâmil ve‟Ģ-Ģevâmil su‟âlât Ebî Hayyân et-Tevhîdî li Ebî Ali 

Miskeveyh, thk. Seyyid Kesrevi, Dârü‟l-Kütübi‟l-Ġlmiyye, Beyrut 2001, s. 381-382. Ayrıca sadece 

soruların tercümesi için bkz. ġamil Öçal, Ebû Hayyan Tevhîdî‟nin Ġbn Miskeveyh‟e Yönelttiği Felsefî 

Sorular, Dinî AraĢtırmalar, 1999, c. 2, S. 4, s. 123-141. Fârâbî Aristoteles‟in Felsefesi‟nde varlığın 

bütün ilkelerini ne eksik ne fazla sadece dört tane olduğunu söyleyerek Ģöylece sıralar: Madde, 

mâhiyet (form), fâil ve gaye. bkz. Fârâbî, Felsefetu Aristotâlîs, thk. Muhsin Mehdi, Lecnetü‟l-

Ġhyai‟t-Türâsi‟l-Felsefî el-Arabi, Beyrut 1961, s. 93.  
228

 FA, s. 35.  
229

 FA, s. 47. 
230

 FA, s.48, 51. 
231

 FA, s. 50. 
232

 FA, s. 55. 



166 

soruyu Ģu açıklamasıyla reddetmiĢtir: el-„Ġlletü‟l-ûlâ illettir, büyük evren (âlemü‟l-

kebîr) ise malûldür. Ayrıca O mutlak olarak ilk sebeptir (el-„illetü‟l-ûlâ bi‟l-„ıtlâk) ve 

onu önceleyen baĢka bir Ģeyin olması da mümkün değildir. Çünkü ilk illet olmak 

demek, öncesi bulunmayan önce anlamına gelir. Bu niteliğe sahip olan aĢkın varlık 

ise ebedîdir. Görüldüğü üzere böylece filozof evrenle Tanrı‟yı özdeĢ kabul 

edemeyeceğimizin altını çizerek panteizme açık bir kapı da bırakmamıĢtır.
233

 

Bununla birlikte filozof, Tanrı‟ya Ġlk ve tek yaratıcı (el-mübdiü„l-evveli‟l-vâhid)
234

, 

salt iyi ( hayrun mahz)
235

, kendisinden cömertlik taĢan (fâyizun bi‟l-cûd), düzene 

koyan Bir (müdebbirun vâhid),
236

 bir olan Hak (el-vâhidu‟l-Hakk),
237

 (vâhid bi‟l-

hakîka), ilk sebep (illetün ûlâ), yalın doğru (basîtun bi‟s-sıhha), bir olan basit (el-

vahdetü‟l-basîta) ifadeleriyle yer vermektedir. Ancak filozofa göre sebep, illet, 

hakîm ve cömert (cevâd) gibi Tanrı‟nın zâtî ve fiilî isimleri Ģeklinde O‟na 

yüklediğimiz her anlam beĢer lisânı ve kudreti dahilinde ifade edilebilmektedir, yani 

bunların hepsi bir kelimenin mânâsını benzetme yolu ile „muvakkaten‟ baĢka bir 

kelime hakkında kullanma anlamına gelen mecâz ve istiârenin ötesine 

geçememektedir, çünkü Tanrı bütün bu zikredilen isim, sıfat ve faziletlerin hepsinin 

ötesinde ve hepsinden aĢkındır.
238

 Buradan hareketle filozof el-Fevzü‟l-asğar‟ın 

sekizinci faslında Tanrı‟nın icâbî/olumlu değil, selbî/olumsuz sıfatlarla anılması 

gerektiğini dile getirerek negatif teolojiyi savunmaktadır. Filozofun üslûbunu 

Ģekillendiren mantık, burada kendini göstermekte, burhanî kıyas yöntemi ile 

Tanrı‟nın olumsuz sıfatlarla anılması gerektiğini Ģu Ģekilde temellendirmeye 

çalıĢmaktadır:  

 Varolan ilk Ģey Tanrı‟dır, 

 O varlığın Fâil‟i ve Yaratıcısıdır, 

 (öyleyse) O‟nun öncesinde herhangi bir Ģey yoktur,  

 O zâtî-gayr-ı zâtî herhangi bir vasıfla nitelenemez, dolayısıyla doğrudan 

olumlu bir yöntemle O‟nu ispat etmek mümkün değildir. Ancak filozof, sebepleri ve 

                                                        
233

 Ġbn Miskeveyh, Makâle fi‟n-Nefs ve‟l-„akl, thk. Abdurrahman Bedevî, (Dirâsât ve Nusûs fi'l-

Felsefe ve‟l-„Ulûm inde‟l-Arab içinde), el-Müessesetü'l-Arabiyye, 1981 Beyrut, s. 77. 
234

 FA, s. 56. 
235

 FA, s. 82. 
236

 FA, s. 101. 
237

 FA, s. 111. 
238

 FA, s. 97. 



167 

 

anlamları ortadan kaldırarak bir Ģeyin ne olmadığını ifade edip ne olduğu hakkında 

hükme varma Ģeklinde tarif edebileceğimiz, hulfî kıyasla (burhânu‟l-hulf ya da 

burhânu‟l-selb) Tanrı‟nın nitelenmesine imkân tanır. Dolayısıyla o, Tanrı hakkında 

„O Ģöyledir‟ yerine „O Ģöyledir fakat [aslında tam mânasıyla] öyle de değildir‟ 

diyelim der, tıpkı Mu„tezile kelâmcılarının da savunduğu gibi, „Tanrı âlimdir‟ fakat 

diğer bilenler gibi değil, „Tanrı kâdirdir‟ ancak diğer yapabilme gücüne sahip olanlar 

gibi değil Ģeklindeki niteleme tarzının kullanılabileceğini savunmaktadır.
239

 

 Tanrı‟yı Gerçek Salt Bir (el-vâhidu‟l-mahzu‟l-hakk) olarak nitelendiren ve 

herhangi bir açıdan kendisi dıĢında daha Ģerefli, faziletli ve değerli bir Ģeyin 

bulunmadığını dile getiren filozof, dolayısıyla varlık kavramı O‟nda kâmil mânasını 

bulmuĢtur (kemâlü‟l-vücûd) bu yüzden de mükemmel varlık (el-vücûdu‟t-tâmm) ile 

Gerçek Bir‟in (el-vâhidu‟l-hakk) bir tek Ģey olduğunu ifade eder. Bunun yanısıra Bir 

olanda çokluk bulunmaz, zira çokluk onun kemâliyle bağdaĢmaz. O‟nun hakkında 

tartıĢmasız kabul edilen (müsellem) diğer bir Ģeyse salt varlığın (kemâlü‟l-mahz) 

mükemmel varlık (el-vücûdu‟t-tâmm) olma durumudur. Öyle ki, mükemmel varlık, 

varlığın tabiatı olan ve Bir‟de yetkinliği sağlayan Ģeydir. Ancak „iyi‟ lafzı (lafzatü‟l-

hayr) sanki ona ârızmıĢ gibi görünür. AnlaĢıldığı kadarıyla bundan amaç kötülüğün 

Tanrı‟yla hiçbir iliĢkisinin bulunmadığını ifade etmektir. Gerek MeĢĢâî gerek Yeni 

Eflâtuncu felsefede olduğu gibi mutlak ve ideal varlık Bir‟dir, kötülüğün kaynağı ise 

çokluktur. Yani filozofa göre kötülüğün kaynağı, sûreti sonradan kabul eden heyûlâ 

yani ilk maddedir.
240

 

 Bütün bu yorumlardan sonra filozofun, meĢĢâî çizgiye keskin bir dönüĢ 

yaparak Tanrı‟nın (es-Sâni„) varlığını ispat sadedinde Aristo gibi “hareket delilini” 

kullandığını görmekteyiz. ġöyle ki, ona göre her cismin kendine özgü bir hareket 

(değiĢim) tarzı vardır. Varolan bir cisimden söz ediliyorsa o, oluĢmuĢ (mütekevvin) 

demektir ve onun dayandığı Ģey yani onu görünür kılan kendine özgü sûretidir; 

kendine has o sûret onu varlık sahnesinde görünür kılmıĢtır ki, bu da (es-sûretü‟l-

mukavvime) tabiatdır; öyle ki, tabiat kendine özgü hareketin ilkesidir ve kendisine 

has hareketiyle gayesine (tamâm) yönelir, tamâm yani gaye herĢeyin kendisine 

                                                        
239

 FA, s. 53-54. 
240

 Ġbn Miskeveyh, Risâle fî mâhiyyeti‟l-adl, ed. M. S. Khan (An Unpublished Treatise of 

Miskawaih on Justice or Risâla fî mâhiyat al-„adl li Miskawaih), Leiden/E. J.Brill, 1964, s. 12-13. 



168 

uygun ve münasip düĢtüğü Ģeye yönelip hareket etmesidir. Dolayısıyla her hareketli 

(müteharrik) olan Ģevkle mükemmel hâle/tâmâma doğru hareket eder, bu yüzden 

doğal olarak illet malûlü önceler.
241

 O, yine MeĢĢâî geleneğe vurgu yaparak varlığın 

hareket ettiricisinin hareketli olmadığını, varlığın hareket ve gayesinin sebebinin 

(illetün tamâmihâ ve illetün hareketihâ) Tanrı olduğunu belirtir.
242

 Her göksel cisim 

(cirm) hareketlidir; varlığın ilkesi ve sebebi olan hareket etmeyen bir hareket 

ettiriciye sahiptir, varolan herĢeyin cevheri ve varlığını ayakta tutan (kıvâm) 

Tanrı‟nın varlığıdır, çünkü varlık kavram ve gerçeklik olarak diğer tüm Ģeylerde bi‟l-

araz bulunurken Tanrı‟da bi‟z-zât bulunur. Ġbn Miskeveyh bu görüĢünü desteklemek 

üzere filozoflardan, varlığın herhangi bir Ģeyde bi‟l-araz, baĢka bir Ģeyde ise bi‟z-zât 

bulunduğunu ve bir Ģeye eklenmenin (ârız) bir etki (eser), etkinin ise bir tür hareket 

olduğuna dair açıklamalarını aktarmaktadır.
243

 Ayrıca ona göre tabii varlıklarda 

hareket dinginlikten daha değerlidir; hatta hareket varolana iĢaret ederken, dinginlik 

(sükûn hâli) yokluğa daha yakındır. Ġlâhî olanda ise durum tam tersinedir. Yani Ġlâhî 

olan salt dinginliktir.
244

 

 Ġbn Miskeveyh tüm antikçağ filozoflarının Tanrı‟nın ispatı konusunda hemfikir 

olduklarını söyler. Ona göre „Bir‟ olmanın dıĢında herhangi bir isimle anmamıĢ 

olmaları ve insânî ölçüde dile getirilebilen cömertlik, kudret ve hikmet gibi sıfatları 

da inkâr etmemiĢ olmaları bunun kanıtıdır. Öyle ki o, Porfiryus‟tan naklen Yunanlı 

filozofların Tanrı‟yı sebep (illet) ve hareket veren (muharrik) olmanın dıĢında baĢka 

                                                        
241

 FA, s. 43. (Küllü müteharrikin yeteharraku ilâ tamâmihi fehüve bi‟Ģ-Ģevk). Ayrıca Ġbn Miskeveyh 

tabiî cisimlerdeki altı tarz hareketi ve iliĢkilerini Ģöyle açıklamaktadır: Tabiî cisimlerde oluĢ ve 

bozuluĢun, artma ve eksilmenin, dönüĢme ve yer değiĢtirme hareketlerinin sebebi mutlak harekettir 

(el-hareketü‟l-mutlaka), bu yüzden hareket bir tür baĢkalaĢma (tebeddül) ve yer değiĢtirmedir. Bu 

baĢkalaĢma cismin cevherinde, niteliğinde ya da mekânında olur. Mekânda olan baĢkalaĢma ise küllî 

ya da cüzî olarak tezahür eder; Ģayet küllî olarak ortaya çıkarsa doğrusal (müstakîm), cüzî olarak 

olursa dairesel (müstedîr) hareket gerçekleĢir. Dairesel hareket de merkezden çevreye doğru olursa 

artma (nümüvv), çevreden merkeze doğru olursa azalma (zübûl) Ģeklinde adlandırılır. Nitelikle değiĢen 

ise (mütebeddil) cevherini korursa dönüĢüm (istihâle), cevherini koruyamazsa yok oluĢ (fesâd) 

hareketini gösterir. Bu cevherini koruyamadığı durumda bakıĢını ikinci bir cevhere doğru yöneltirse 

bu durumda oluĢ (kevn) adını alır. Unutulmamalıdır ki, her hareket eden ancak kendisi dıĢında bir 

hareket ettiriciden (muharrik) hareketini alır ve herĢeyin hareket ettiricisi, hareketli değildir.
 
Burada 

belirtilmesi gereken husus, Aristo sisteminde cevherde herhangi bir değiĢmenin olmayacağı bir ilke 

sayılırken Ġbn Miskeveyh‟in cevheri de değiĢmeye tabi varlıklar kategorisine dahil etmesi gerçekten 

dikkat çekicidir. bkz. FA, s. 44. 
242

 FA, s.45. 
243

 FA, s. 46-47.  
244

 Ġbn Miskeveyh, Risâle fi‟l-Lezzât ve‟l-âlâm, thk. Abdurrahman Bedevî, (Dirâsât ve nusûs fi‟l-

felsefe ve‟l-„ulûm inde‟l-Arab içinde), el-Müessesetü‟l-Arabiyye li‟d-dirâsât ve‟n-neĢr, Beyrut 1981, 

s. 102. 



169 

 

bir isimle anmadıklarını dile getirir.
245

 Ayrıca filozof ile peygamberi mukayese eden 

Ġbn Miskeveyh, filozofların akıl, peygamberlerinse nakille davet ettiklerinin “birlik” 

(tevhîd) olduğunu vurgulamaktadır.
246

 Tanrı‟nın birliği meselesini el-Fevzü‟l-

asğar‟ın beĢinci faslında ayrıca ele alan filozof, Ģayet birden fazla Fâil‟in varlığı 

kabul edilecek olursa bunların mürekkep olmasının zorunlu olacağı ve dolayısıyla 

böyle bir durumda fâillikte ortak fakat zât itibariyle muhtelif olmak durumunda 

kalacaklarını öne sürmektedir. Bu farklı fâillerin de cevher ve fasıldan mürekkep 

olması, terkîb kavramı etkilenmeye iĢaret ettiğinden bir harekettir, bu da her fâil bir 

baĢka fâilin bulunmasını gerektirir ki, bu sonsuza kadar böyle devam eder gider yani 

teselsüle düĢülür. Bu ise imkânsızdır ve bir fâilde bu geriye gidiĢin durması gerekir, 

burada Ģöyle bir soru akla gelebilir: Bir, basit olduğu için ondan bir tek basit fiil 

tezahür ederken, birbirine zıt fiillerin tek bir fâilden ortaya çıkması nasıl mümkün 

olur? Ġbn Miskeveyh bir fâilin pekçok farklı fiilde bulunmasının dört açıdan 

değerlendirilebileceğini söyler: Ġlki bir çok kuvvet ve parçalardan mürekkep olması, 

ikincisi farklı maddelerde fillerinin olması, üçüncüsü farklı âletlerle olması 

sonuncusu ise bizâtihi olmayıp aksine diğer Ģeyler aracılığıyla olan fiillerinin 

gerçekleĢmesidir.
247

 Bu cihetlerden ilk üçü Tanrı‟yla ilgili olamayacağından geriye 

sadece dördüncüsü kalır ve buradan hareketle Tanrı‟nın bazı fiillerini bizzât 

bazılarını da aracılar vasıtasıyla gerçekleĢtirebileceğini öne sürer. Ġbn Miskeveyh bu 

düĢünceyi Aristo‟nun Eflâtun‟a nispetle dile getirerek savunduğunu ve Porfiryus‟un 

da Aristo‟dan aktardığını söyleyerek benimser.
248

 Bu düĢünce ve düĢüncenin 

zikredildiği satırlar oldukça dikkat çekmektedir. Tanrı‟ya vasıtalı olarak varlığa 

getirmenin nispet edildiği satırlarda Eflâtun, Aristo ve Porfiryus‟un adlarının 

geçmesi Ġslâm filozoflarının içinde bulundukları tipik senkretik durumu göstermesi 

bakımından ve zikredilen felsefî gelenek temsilcilerinin isimlerinin öne sürülen 

                                                        
245

 FA, s. 40. 
246

 FA, s. 41. 
247

 FA, s. 48-49. Yukarıda Âmirî‟nin bu ayrımı Ģu Ģekilde yaptığı zikredilmiĢti: 1-Bizatihi fâilin 

kendisindeki kuvvetlerin farklılığıyla oluĢabilir (bi‟l-kuvâ el-muhtelife); 2-Muhtelif âletler yardımıyla 

oluĢabilir. (bi‟l-âlâtin muhtelife); 3-Farklı unsurlara etki etmeyle oluĢabilir. (bi‟l-„anâsıri‟l-muhtelife); 

4-Bir Ģeyin bir baĢka Ģeyi doğurması/sebep olmasıyla oluĢabilir (bi‟t-tevlîd). Burada Ġbn Miskeveyh 

düĢüncesindeki benzerlik dikkat çekmektedir. bkz. Âmirî, Ġnkâzu‟l-beĢer mine‟l-cebri ve‟l-kader, 

(RAM içinde), s. 257. 
248

 FA, s. 50. 



170 

düĢüncenin temellendirilme süreci açısından oldukça önemlidir. Tanrı‟nın birliği 

konusundaki görüĢünü açıkladıktan sonra O‟nun ezelî olmasını ise Ģu mantıkî 

çerçevede sunmaktadır:  

 Hareket veren (el-muharrik) hareketli (müteharrik) değildir. 

 Her hareketli oluĢ sürecine tâbidir (mütekevvin) 

 Her mütekevvin yaratılmıĢtır (muhdes) 

 [Tanrı] müteharrik olmadığına göre herhangi bir Ģeyden oluĢmuĢ değildir. 

(Çünkü tekevvün hareketsiz olamaz) 

 Mütekevvin olmayan muhdes değildir. 

 Muhdes olmayanın öncesi olmaz.  

 Öncesi (evvel) olmayan ise ezelîdir.
249

  

 Sonuç: Tanrı ezelîdir.  

 

2.5.2. YARATMANIN FARKLI ANLAMLARI: YOKTAN 

YARATMA VE SUDÛR 

 Ġlk bölümde gördüğümüz üzere Plotinos‟un Tanrı tasavvuru Aristo‟nun pasif 

Tanrı anlayıĢından farklıydı. Bu yönüyle Ģu ana kadar görmüĢ olduğumuz 

filozofların hemen hepsinin ilgisini çeken sudûr teorisinin, Ġbn Miskeveyh‟in 

görüĢlerine ne ölçüde yansıdığını tartıĢmak yerinde olacaktır. 

 Ġbn Miskeveyh‟e göre varolan herĢey Tanrıyla vardır, varlık eĢyâda bi‟l-araz 

Tanrı‟da ise bi-zâtihi bulunur. Yurakıda gördüğümüz gibi buradan hareketle filozof, 

Tanrı‟nın ezelî olması gerektiğini öne sürer. Bazı varlıklar doğrudan, bazılarıysa bir 

baĢka varlığın etkisiyle varlık kazanır. Faâl akıl olarak da isimlendirilen Ġlk akıl, Ġlk 

varlıktan (el-vücûdu‟l-evvel) yani Tanrı‟dan ortaya çıkıp meydana gelmiĢtir. Bu 

yüzden Tanrı, varlığın en mükemmeli (tâmmu‟l-vücûd), kendisinden 

sürekli/kesintisiz bir Ģekilde feyezânı (el-feyzü‟l-muttasıl) sürdüğü için sonsuz bir 

Ģekilde bâkî, değiĢmez ve tek bir hâl üzere sabittir. Dolayısıyla ilk akıl, kendisi 

dıĢındaki varolanlara nispetle varlığın en mükemmelidir (tâmmu‟l-vücûd). Burada 

Ġbn Miskeveyh‟in Tanrı ve Ġlk aklı aynı sıfatla nitelediği açık bir Ģekilde 

görülmektedir, ancak aklı sâir varlığa nispetle „kayıt‟ altına alarak böylece sıfatların 

                                                        
249

 FA, s. 51.  



171 

 

îtibârî olarak kullanılabileceğini göstermiĢtir. Feyzi verene nispetle feyzi alanın eksik 

bir varlık olması zorunludur, dolayısıyla akıl Tanrı‟dan eksik, nefis de akıldan 

eksiktir. Ancak tabiî cisimlere nispetle nefis de mükemmeldir (tamâm), dahası 

felekler de nefis vasıtasıyla varlık kazanmıĢ ve nefise nispetle eksik varlıklardır ve 

bu varlığının sürekliliğini tamamlayabilmek için dairesel harekete ihtiyaç duyarlar.
250

 

Macid Fahri‟ye göre Ġbn Miskeveyh, apokrif bir eser olan Esûlûcyâ‟da olduğu gibi 

nefsi iki sonsuz hareket biçimiyle tanımlar. Ġlki doğrudan illet‟e giden yukarıya 

doğru hareket ve Tanrı‟dan ilk sudurun gerçekleĢmesi, nefsin ise güzellik ve ıĢıkla 

dolu olmasıdır. Ġkincisi ise maddeye yönelik aĢağıya doğru harekettir ki bu 

yukarıdakinin aksine karanlık ve kötülükle doludur. Söz konusu hareket Ġbn 

Miskeveyh‟e göre açık bir Ģekilde altı farklı fizik hareketinden ayırdedilebilir ve 

temelde göksel feleklere ait olan dairesel ve sonsuz biçimi açık bir Ģekilde ifade eder 

ki, onların da hareketi bütünüyle nefsin kendi hareketinden türemiĢtir.
251

  

 Filozofa göre, varlık mertebelerinin (merâtibu‟l-mevcûdât) tamamının sahip 

olduğu herĢey Tanrı‟dandır ve Tanrı kendinden taĢan varlığı ve yayılan gücü 

(vücûduhu‟l-fâyiz ve kuvvetuhu‟s-sâriye) ile evrenin düzenini korumaktadır. Bu 

yüzden O‟nun taĢmasıyla varlık arasında tek bir lahza/an kesinti olsa âlem yokolup 

giderdi.
252

 Ġbn Miskeveyh buna her cevherin madde (heyûlâ) ve sûretten mürekkep 

olmasını örnek olarak verir. Sûret maddede ancak terkiple bulunur ve her terkip bir 

tür harekettir, ona hareket veren de kendisi dıĢında baĢka bir Ģeydir. Madde sûret 

olmadan, sûret de madde olmadan varlığa gelemez, her ikisi varlığa gelmek için 

biribirlerine zorunlu olarak bağlıdır (ennehümâ muddarân). Ġkincil madde (el-

heyûlâ‟s-sâniye) o tabiî sûretler için bir konumdur (el-mevzûa„), tabiat onu kuĢatır, o 

hareketiyle, tüm göksel cisimlere (cirm) nüfûz ederek gayelerine sevkeden (tamâm) 

ilâhî bir kuvvettir (kuvvetün âlihiyye), ilâhî olması sebebiyle de yorulmak bilmez ve 

aciz kalmaz.
253

 

 Ġbn Miskeveyh el-Fevzü‟l-asğar‟ın birinci meselesinin dokuzuncu faslında 

yukarıda zikrettiğimiz Ģekilde feyz teorisi çerçevesinde bir yaratma düĢüncesi 

                                                        
250

 FA, s. 55. Ayrıca bkz. s. 104-105. 
251

 Majid Fakhry, "The Platonism of Miskawayh and Its Implications for His Ethics", Studia 

Islamica, No. 42, (1975) aisonneuve &amp; Larose, (39-57), s. 45.  
252

 FA, s. 56-57. 
253

 FA, s. 57. 



172 

oluĢturmuĢ olmasına rağmen hemen sonra gelen onuncu fasıla “Tanrı‟nın bütün 

varlığı yoktan (lâ min Ģey) yaratması üzerine” baĢlığını vererek yaratma fiilini 

açıklamaya çalıĢması gerçekten dikkat çekicidir. Bu durum, Fârâbî‟den itibaren 

Kur‟ân‟daki yoktan ve hiçten yaratma akidesiyle Plotinos‟tan gelen sudur telakkisini 

uzlaĢtırma veya en iyimser yorumla yaratmanın sudur Ģeklinde gerçekleĢtiğini 

savunmanın kaçınılmaz bir sonucudur. 

 Bu süreci filozof Ģöyle yorumlar: OluĢan Ģeyler (el-eĢyâu‟l-mütekevvine) 

sadece sûretle dönüĢürler, ancak sûretlerin konumları (el-mevzû„ li‟s-suver) 

kendiliğinden dönüĢmez.
254

 O, buradan hareketle madde-sûret dikotomisi üzerinden 

sûretin nitelikçe değiĢmesi ya da bir yerden (mahal) baĢka bir yere intikali konusunu 

tartıĢır. Bu uzun tartıĢmaların neticesinde sonradan oluĢan (mütekevvin) 

varlığın/sûretlerin tamamının, yani taslaklar (taḣâdîd), arazlar ve niteliklerin ancak 

yoktan (lâ min Ģey) ve sonradan meydana gelmiĢ oldukları ifade edilir.
255

 Nitekim 

Ġbn Miskeveyh‟e göre varlığın varolmayandan yaratılmıĢ olması çok açıktır, çünkü 

Tanrı Ģayet „varolandan varlığı yaratsaydı‟, varlık, yaratma öncesi varolmuĢ 

olacağından, yaratmanın (ibdâ„) bir anlamı olmazdı. Ancak yaratma varlıkta 

olmayan (lâ min Ģey) ve yoktan (adem) olduğundan ancak tam ve eksiksiz bir 

yaratma gerçekleĢmiĢ olur.
256

 Ġbn Miskeveyh eserinin ileriki satırlarında ise hareket 

delili üzerinden feyz/yaratma imtizâcı olan teorisini açıklamayı sürdürür, Ģöyle ki: 

Sıradan herhangi bir tür harekete benzemeyen yaratma hareketi (el-hareketü‟l-

bedîa„), tabiî cisimler üzerine taĢarak (fâzat) onları harekete geçirir ve böylece 

mekansal olarak orada yerleĢir. En yalın ve Ģerefli hareket göksel harekettir çünkü bu 

hareketi kabul eden ilk cirimdir, nitekim eğer yer değiĢtirme hareketi olsaydı 

parçaları ile bir baĢka yere intikal etmiĢ olması da gerekirdi, ancak göksel hareket 

nefsin hareketine benzer ve yer değiĢtirme hareketiyle aynı değildir, dolayısıyla da 

sâkindir. Göksel cisimler bir açıdan sâkin bir baĢka açıdan ise hareketlidir, çünkü 

hareketi felekler vasıtasıyla nefisten alan göksel cisimlerin dairesel hareketi aynı 

yerde gerçekleĢtiğinden bir anlamda sükûn olarak da değerlendirilebilir.
257

 Öyleyse 

biz de hareketlerimizi feleğin hareketinden alırız. Felekler nefisten, nefis ise akıldan 

                                                        
254

 FA, s. 58.  
255

 FA, s. 59. 
256

 FA, s. 60.  
257

 FA, s. 87. el-Harekâtü müstefâdetün mine‟n-nefsi bi-tavassuti‟l-felek. 



173 

 

hareketini alır. Akıl ise Tanrı‟nın yarattığı ilk varlık olduğu için sürekli feyizden (el-

feyzü‟d-dâim) beslenir. YaratılıĢının varlığında eksiklik olmasına rağmen akıl 

hareket etmez. Çünkü mükemmellik söz konusu olunca sebeplinin sebep gibi olması 

mümkün değildir. Ancak buna rağmen akıl hareket etmiĢ olsaydı anlamsız bir Ģey 

yapmıĢ olurdu ki, aklın anlamsız bir Ģey yapması kabul edilemez.
258

 ġu halde Ġbn 

Miskeveyh‟in cisim, nefis, akıl ve Tanrı Ģeklinde sıralanabilecek en temel sudur 

Ģemasını benimsemiĢ olduğu ve aklın feyiz yoluyla ilk olarak yoktan meydana 

getirildiğini öne sürdüğü anlaĢılmaktadır. Mutluluğun kazanılmasına dair 

düĢüncelerini anlattığı bölümde aynı Ģemayı bu kez yukarıdan aĢağıya doğru 

zikreden filozof, Tanrı‟nın aklı, aklın nefsi, nefsin tabiatı ve tabiatın da cisimleri 

kuĢatmasından söz etmektedir. Bununla beraber aĢağıdan yukarıya doğru bir 

sıradüzeniyle yükselen kimsenin Ģüphe içermeyen bir bilgiyle Tanrı‟yı bileceğini ve 

varlıkta bir Ģekilde O‟nun izlerini göreceğini savunur.
259

 Ġnsanı küçük âlem, âlemi ise 

büyük bir insan olarak değerlendiren Ġhvân-ı Safâ‟nın düĢüncesini sürdüren Ġbn 

Miskeveyh, mikrokozmosta çeĢitli aĢamaları geçerek yükselen (irtikâ) insanın, 

makrokozmosla iliĢki (ittisâl) kurabileceğine iĢaret eder.
260

 Varlığın mükemmel bir 

düzenle kuĢatılmıĢ olduğunu dile getiren filozof, varlık türleri arasındaki bu iliĢkinin 

düzenini “ipe dizilen incilerin bir kolye oluĢturmasına” (ke‟s-silkü‟l-vâhid) 

benzetir.
261

 Daha önce Kindî‟de de karĢılaĢtığımız yakın ve uzak sebep konusunu 

gündeme getiren Ġbn Miskeveyh, yakın-uzak sebep ikilemini bir örnekle açıklar, 

Ģöyle ki: Bir hırsızın elini neyin kestiği konusunda verilebilecek cevapları sıralar: Ġlk 

önce demir, sonra demirin sûret kazanmıĢ hali olan kılıç, kılıcı yapan usta, 

güvenlikten sorumlu olan kimse, kadı vs. En nihâyetinde bütün fiil ve hareketler yani 

sebep-sonuç zinciri hareket ettiricisi bulunmayan mutlak olan bire (el-evvel bi‟l-

„ıtlâk) ulaĢatığında durur, araĢtırma ve akıl yürütme orada sona erer.
262

 

 Ġbn Miskeveyh‟e göre canlılar arasında da bir sıradüzeni vardır. Örneğin bitki 

mertebesinin üst sınırı hayvan mertebesinin alt sınırını, hayvan mertebesinin üst 

                                                        
258

 FA., s. 88. Ġnne hareketenâ müstefâdetün min hareketi‟l-felek. 
259

 FA, s. 98.  
260

 FA, s. 122. 
261

 FA, s. 112.  
262

 Ġbn Miskeveyh, Makâle fi‟n-Nefs ve‟l-„akl, thk. Abdurrahman Bedevî (Dirâsât ve Nusûs fi'l-

Felsefe ve‟l-„Ulûm inde‟l-Arab içinde), el-Müessesetü'l-Arabiyye, 1981 Beyrut, s. 82-83. 



174 

sınırı ise insan mertebesinin alt sınırıyla bitiĢiktir. Ġnsanlar arasında da herkesin zekâ, 

kavrayıĢ ve ahlâk düzeyi aynı değildir. Ġnsan mertebesine en yakın olan hayvanın 

maymun olduğunu söyleyen filozofun
263

 bu görüĢünü „evrim‟ Ģeklinde 

yorumlayanlar olsa da
264

 filozofun yaĢadığı yüzyıl itibariyle dönemin zooloji ve 

biyoloji bilgisi ıĢığında bu tür iddialı bir yorum abartılı olarak değerlendirilmelidir. 

Mertebe konusuna dönecek olursak, insanlar arasından kimileri de zekâ ve ahlâkları 

ile öyle üst bir düzeye ulaĢırlar ki melekler ile aralarında az bir mesafe kalır. ĠĢte bu 

durumdaki insan, Kur‟ân‟da Kutsal Ruh (Rûhu‟l-Kuds) olarak adlandırılan Ruhla 

(Cebrâil) iliĢki (ittisâl) kurar. Filozofa göre artık bu seviyedeki kimse vahiy 

bilgisinin doğruluğunu idrak ederek peygamberliğin değerini de anlamıĢ olur.
265

 

Görüldüğü gibi kozmik düzendeki hiyararĢiyi ay-altı âlem içindeki canlılar arasında 

da sürdüren Ġbn Miskeveyh, his ve idrak seviyesiyle doğru orantılı olarak insanın 

ulvî âlem ile bir tür iliĢki kurulabileceğini savunarak Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟nın faâl 

akılla ittisâl kurulabileceğine dair düĢüncelerine paralel bir tavrı sürdürmüĢ olduğu 

görülür. Ġfade edilen bu nokta insanın ulaĢabileceği en üst sınırdır (el-ufku„l-e„lâ).
266

 

Bu en üst sınıra ulaĢan kiĢi ya sürekli yükselir ki bunu sürdürebilmesi için sürekli 

olarak düĢünmeye gereksinim duyar ya da bilgiler doğrudan ona gelir.
267

 Ġbn 

Miskeveyh ilk gruptakilerin filozof, ikinci gruptakilerinse peygamberler olduğunu 

îma etmektedir. Nitekim ilerleyen satırlarda felsefe yapmak sûretiyle aĢağıdan 

yukarıdaki hakîkate ulaĢan bir filozof, peygamberin getirdiğini kabul etmek 

durumundadır, çünkü her ikisi de aslında aynı hakikate ulaĢtığını ifade eder.
268

 

 

2.5.3. AKIL 

 Genellikle Ġslâm filozofları rasyonalist oldukları için bilginin en önemli 

kaynağı olarak aklın yorumu üzerinde önemle durmuĢ ve bazıları bu alandaki 

                                                        
263

 FA, s. 114-116.  
264

 bkz. Müfit Selim Saruhan, Ġbn Miskeveyh DüĢüncesinde Tanrı, Alem ve Ġnsan, Ankara 2010, s. 

81-85. Konumuzla doğrudan iliĢkili olmayan bu meseleye dair Ģu hususu belirtmemiz gerekir: 

Filozofun sözkonusu ifadelerinin türler arası geçiĢ anlamında bir evrim fikrinden uzak olduğu, varolan 

bir türün diğer türe evrilmesinin söz konusu olmadığı, Ġbn Miskeveyh‟in buradaki hedefinin Ġhvân-ı 

Safâ‟da da karĢılaĢılan her türün, kendi içindeki değiĢiminin aĢama aĢama olduğunun vurgulanması 

amacını taĢıdığı kanaatinindeyiz. 
265

 FA, s. 118. 
266

 FA, s. 126.  
267

 FA., s. 127-128. 
268

 FA, s. 128. 



175 

 

temellendirmelerini akıl üzerine yazdıkları risâlelerde ortaya koymuĢlardır. Böyle 

olmakla birlikte Ġslâm meĢĢâîlerinin birkısmında Aristo doktrini ağır basarken 

bazılarının ise Eflâtun‟a daha yakın durdukları bilinmektedir. Birkısım filozof ise 

aynı problem hakkında bu iki filozofun görüĢlerini uzlaĢtırmak amacıyla realizm ile 

mistik anlamda idealizm arasında bir orta yol bulmaya çalıĢmıĢlardır. Meselâ Kindî 

gibi Ġbn Miskeveyh de insanın idrak güçleri konusundaki görüĢünü hissî ve aklî 

Ģeklinde ikiye ayırmaktaysa da onun Eflâtun‟a daha yakın durduğunu görmekteyiz. 

Nitekim ona göre insan hissî ve aklî olmak üzere iki farklı idrak gücüne sahiptir. 

Hissî olan idrak diğer tüm hayvanlarda da ortak bir Ģekilde bulunan bir kuvvettir ve 

heyûlânî sûretlerin idrakini beĢ duyu ile elde etme durumudur. Aklî olan ise riyâzet 

yani bedenî pekçok arzuyu bir kenara bırakarak, elden geldiğince duyulardan 

sıyrılmakla ve “akıl gözünün açılmasıyla” kuvvetlenerek, idrak düzeyini hissî olanın 

çok daha üstüne taĢımaktadır. Heyûlânın bilgisi sürekli değiĢir, bu nedenle duyu onu 

algılar algılamaz değiĢiverir, aklî idrakle elde edilenlerse değiĢmeyen ve hareket 

etmeyene dair bilgilerdir.
269

 Maddedeki değiĢimden kalkarak kötülüğün kaynağını 

maddeye bağlayan filozof, kötülüğün (redâe‟) bozulmadan (fesâd), bozulmanın 

yokluktan (adem), yokluğunsa heyûladan kaynaklandığını ileri sürer, dolayısıyla 

heyûlâ olmazsa kötülük olmaz; o kötülüğün kaynağıdır ve  cömertliğin zıddı olan 

kötülük ondan doğar. Cömertlik bekâya, bekâ ise varlığa bağlıdır; bu varlık Tanrı‟nın 

yarattığı ilk sûrettir, bu yüzden o salt hayırdır (hayrun mahz) ve ona kötülük ve 

yokluk karıĢmaz, öyle ki ona faal akıl (el-aklu‟l-fa„âl) ve gerçek varlık (el-vücûdu‟l-

hakk) denir, dolayısıyla onda madde bulunmaz, o kendisinde edilginlik (el-infiâl) 

mânâsı olmayan ilk akıl (el-vücûdu‟l-hakk) olarak adlandırılır.
270

 Filozofa göre akıl 

doğal olarak itaat eder, Tanrı‟nın ona bahĢettiği rütbe varlık sahasındaki en yüksek 

mertebedir. Çünkü kendisi dıĢındaki tüm varlıklar ona muhtaçtır.
271

 Filozof, âlemin 

boyun eğdiği (melikün mutâ„) aklın mertebelerine kendisi dıĢındaki herĢeyin hizmet 

ettiği ve onunla mutluluğun elde edildiğini, çünkü onun yapmacıklıktan (tasannû„) 

                                                        
269

 FA, s. 37-38.  
270

 FA, s. 81-83.  
271

 FA, s. 130. Daha önce Ġhvân-ı Safâ‟nın Tanrı‟nın vasıtalı olarak evreni idaresini kralın (melik) 

tebası aracılığıyla fiilde bulunmasına benzettiğine değinilmiĢti. bkz. RĠS, II, s. 128-129. 



176 

uzak olduğunu dile getirir.
272

 Yukarıda insanın en üst seviyede ruhla (Cebrâil) ittisâl 

kurduğu zikredilmiĢti, Fârâbî ve Ġbn Sînâ onu faâl akıl olarak da isimlendirir, ancak 

Ġhvân-ı Safâ‟nın da etkisiyle olsa gerek Ġbn Miskeveyh‟in sisteminde ilk akıl faâl akıl 

adını alır ve ruhla bir özdeĢliği yoktur. Dolayısıyla filozofun sisteminde farklılıklar, 

farklı isimler altında iĢlevini sürdürmektedir. 

 

2.5.4. NEFĠS 

 Bilindiği üzere ruhun mâhiyeti, tanımı kaç sınıf ruh bulunduğu ve bedenle olan 

iliĢkisi konusunda antik dünyadan günümüze intikal eden ve psikolojinin ilk kaynak 

olarak kabul ettiği eser Aristo‟nun De Anima‟sıdır. Nefis konusunda Aristo‟nun De 

Anima‟sı üzerine yazılan Ġskender Afrodîsî ve Themistius‟un Ģerhlerinden haberdar 

olan Ġbn Miskeveyh, bu iki Ģârihin Aristo‟nun düĢüncesinden daha farklı yorumlara 

ulaĢtıklarını, ancak Ebu‟l-Hayr el-Hasan b. Suvâr yani Ġbnü‟l-Hammâr‟ın, görüĢleri 

daha isâbetli bir Ģârih olduğunu ve fakat Süryânice‟den topladığı eserlerin kendisine 

ulaĢmadığını ifade etmektedir. Öncelikle nefsin cisim olmadığını vurgulayan filozof, 

cismin, bir sûreti kabul ettiğinde baĢka bir sûret daha kabul etmesinin imkânsız 

olduğunu; fakat ilk sûretinden ve tam halinden ayrıldığında bunun mümkün 

olabileceğini öne sürer.
273

 Nefs-i nâtıka‟nın aklî (kuvvetün âkile) ve ayırdedici 

(kuvvetün mümeyyeze) kuvvet olarak da isimlendirildiğini dile getiren filozof,
274

 

Eflâtun‟dan hareketle ruhun ölümsüzlüğü konusunda üç delile dayanır: Ġlki nefsin 

bulunduğu her yere canlılık vermesidir ki, canlılık onda cevherî olarak bulunur, 

dolayısıyla da zıddı olan ölümü kabul etmez. Ġkincisi nefiste kötülüğün 

bulunmamasıdır ki, kendisinde kötülük bulunmayan bozulmaz (en-nefsü leyse lehâ 

fesâd) ve üçüncüsü de nefsin kendiliğinden hareketli olmasıdır ki, aynı Ģekilde 

hareketi kendinden olan da (en-nefsü müteharrikün min zâtihâ) aynı Ģekilde 

bozulmaz.
275

 Ġbn Miskeveyh‟e göre nefis bi‟l-kuvve akıldır, bizâtihi bi‟l-fiil halinde 

                                                        
272

 FA, s. 131. 
273

 FA, s. 62; Ġbn Miskeveyh, Makâle fi‟n-Nefs ve‟l-„akl, thk. Abdurrahman Bedevî (Dirâsât ve 

nusûs fi'l-felsefe ve‟l-„ulûm inde‟l-Arab içinde), el-Müessesetü'l-Arabiyye, 1981 Beyrut, s. 60. 
274

 FA, s. 64. Ġbn Miskeveyh aklın nefisteki durumunu, gözün bedendeki haline ve nefsin aklını (el-

aklü‟n-nefs) gemideki kaptana benzetir. Ayrıntılar için bkz. Ġbn Miskeveyh, Makâle fi‟n-Nefs ve‟l-

„akl, thk. Abdurrahman Bedevî (Dirâsât ve nusûs fi'l-felsefe ve‟l-„ulûm inde‟l-Arab içinde), el-

Müessesetü'l-Arabiyye, 1981 Beyrut, s. 71. 
275

 FA, s. 81-83. 



177 

 

olan akıl nefsi fiil alanına çıkartır.
276

 Sonuç olarak nefis, ölümlü fânî olmayan ve 

bozuluĢa uğramayan cisimsiz bir cevherdir. Nefsin sürekliliğini sağlayan Ģeyse onda 

daimi olarak bulunan düĢünme hareketidir (hareketü‟r-reviyye), nefis bundan 

bağımsız bir an bile düĢünülemez. Ġbn Miskeveyh‟in Eflâtun‟a nispetle aktardığı 

nefis konusundaki düĢüncesi bu Ģekildedir ve o, düĢünme hareketinin sürekli olarak 

nefiste bulunduğunu, bu hareketin cismânî bir hareket olmadığı için mekânsal 

olmadığından nefsin zâtının dıĢında olmasının mümkün olmadığını dile getirdikten 

sonra, Eflâtun‟un “Nefsin cevheri, harekettir ve bu hareket, nefsin canlılığıdır” 

Ģeklindeki sözünü aktarır.
277

  

 Filozofun bu konudaki görüĢlerini kısaca serdeddikten sonra, onun Fârâbî ve 

çağdaĢı olan Ġbn Sînâ‟nın akıl ve nefis hakkındaki temellendirmelerine herhangi bir 

gönderme yapmamasının ve nefsin ölümsüzlüğüne dair bu iki filozofun çok daha 

esaslı görüĢlerine bîgâne kalıĢının nereden kaynaklandığını anlamak gerçekten 

zordur.  

 Hulâsa filozofun, Tanrı‟yı nitelerken ilk, tek ve salt iyi gibi isimleri özellikle 

vurguladığı, ancak Tanrı için kullanılan tüm isimlerin mecâzî olarak anlaĢılması 

gerektiğini ifade ederek Esûlûcyâ‟da karĢılaĢtığımız gibi Tanrı‟nın gerçek anlamda 

hiçbir sıfatla niteleneyemeyeceğini ileri sürerek negatif teololijiyi savunduğu, sudûr 

ile yoktan yaratmayı mezcettiği, ancak kabaca Tanrı, akıl, nefis ve tabiat Ģeklinde bir 

sudur Ģemasını benimseyerek Esûlûcyâ‟da ortaya konan temel iniĢ sürecini kabul 

ettiği, ilk akıl için faâl akıl ifadesini de kullanarak Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟daki sudur 

sisteminden uzaklaĢmıĢ olduğu, bunun yanısıra sûret verme görevini nefise 

yükleyerek Yeni Eflâtuncu telakkiye daha uygun bir açıklama tarzını benimsediği ve 

son olarak küllî akıl ve nefise dair ayrıntılı açıklamalara yer vermediği 

anlaĢılmaktadır. Ayrıca Ġbn Mikeveyh‟in Aristo‟dan beri Tanrı kanıtlamasına yönelik 

                                                        
276

 Ġbn Miskeveyh, Makâle fi‟n-Nefs ve‟l-„akl, thk. Abdurrahman Bedevî, (Dirâsât ve nusûs fi'l-

felsefe ve‟l-„ulûm inde‟l-Arab içinde), el-Müessesetü'l-Arabiyye, 1981 Beyrut, s. 61. Ġbn Sînâ 

Kitâbu'n-Necât‟ında bu etkiyi Ģöyle açıklar: Ġnsandaki nazari kuvve, kuvveden fiile kendisiyle ilgili 

olan bu cevheri aydınlatmak sûretiyle çıkar. Bu, Ģeyin kuvveden fiile bizatihi değil, dıĢarıdan bir 

etkiyle çıkması anlamına gelir. Ona verdiği etki, onun akledilirliğinin sûretidir. O halde burada nefise 

verilen bir Ģey vardır. Onun cevherinde makûllerin sureti bir iz bırakır. Faal akıl her bilkuvve aklın, 

bilfiil olmasının sebebidir, [faâl akıl] tek baĢına, akılları kuvveden fiile çıkarmak için kâfidir. bkz. Ġbn 

Sînâ, en-Necat fi‟l-hikmeti‟l-mantıkiyye ve‟t-tabiiyye ve‟l-ilâhiyye, thk. Macid Fahri, Dârü'l-

Âfâki'l-Cedide, Beyrut 1985, s. 231. 
277

 FA, s. 84. Cevherü‟n-nefs hüve‟l-hareke ve hâzihi‟l-hareke hiye hayâtü‟n-nefs. 



178 

kullanılan hareket deliline her fırsatta değindiği görülmektedir. Dolayısıyla Ġbn 

Miskeveyh‟in kendi felsefî pozisyonuna uygun düĢüncelerden yararlanmak sûretiyle 

fikirlerini serimlediğini, bu sebeple de daha önce Ġhvân-ı Safâ için kullandığımız 

kavramla, onun senkretik felsefî bir filozof olduğunu söyleyebiliriz.  

 

2.6. ĠBN SÎNÂ  

 Tarihî seyri içinde Kindî ile baĢlayan, Fârâbî ile belli bir olgunluk düzeyine 

ulaĢan Ġslâm felsefesi, Ġbn Sînâ (ö. 1037) ile en olgun seviyeye ulaĢmıĢ; mantıktan 

metafiziğe, psikolojiden tıbba, çağının bütün ilimlerinde aĢılması zor klasikler 

vücûda getirmiĢtir. ÇalıĢmamızla ilgili olarak onun ilk eserlerinden sayılan el-

Mebde ve‟l-me„âd, felsefe ve ilimler ansiklopedisi mahiyetindeki eĢ-ġifâ‟nın el-

Ġlâhiyyât kısmı ile en-Necât ve el-ĠĢârât ve‟t-Tenbîhât baĢta olmak üzere diğer bazı 

eserlerine de baĢvurulmuĢtur. Özellikle apokrif bir eser olan Esûlûcyâ‟ya yaptığı 

Ģerh ayrı baĢlık altında ele alınmıĢtır. Tezimizle ilgili olarak bu eserlerinde onun -

daha önce görüĢlerine yer verdiğimiz filozoflarda da olduğu gibi- el-hayru‟l-mahz, 

sudur, feyz, akıl, akleden, âĢık, mâĢuk gibi Yeni Eflâtuncu felsefenin temel 

kavramlarına sıklıkla atıfta bulunduğu gözlenmektedir. Filozofun ufuk açan ve 

çağları aĢan çalıĢmaları kelâma Fahreddîn er-Râzî; tasavvufa Ġbnü‟l-Arabî ve 

Sadreddin Konevî; felsefeye ise Ebherî ve Tûsî üzerinden etkide bulunmuĢ, böylece 

filozof, diğer Ġslâm milletlerine olduğu gibi Selçuklu-Osmanlı düĢünce dünyasına 

da damgasını vurmuĢtur. Nitekim kendinden sonraki dönemlerde hemen her eserde 

“eĢ-ġeyhu‟r-reîs”e göndermede bulunmak âdet halini almıĢ; kelâmcılardan 

felsefeye yöneltilen tenkitler sadedinde daima onu felâsifenin temsilcisi olarak 

kabul ettiklerinden, baĢta Gazzâlî olmak üzere felsefeyi onun üzerinden 

eleĢtirmiĢlerdir. Dolayısıyla Ġbn Sînâ, Kindî ve Fârâbî‟den farklı olarak kendisinden 

sonra uzun soluklu bir gelenek oluĢturan, felsefe-kelâm-tasavvuf çizgisini etkileyen 

klasik dönemin en önemli filozofu olduğundan bu çalıĢmamızda kendisine yeterli 

ölçüde yer verilecektir. 

 

 

 



179 

 

2.6.1. ZORUNLU VARLIK TASAVVURU 

 MeĢĢâî metafiziğinde önemli bir yer tutan ve Fârâbî‟nin temellendirmeye 

çalıĢtığı Zorunlu ve mümkin varlık ayırımının Ġbn Sînâ‟da daha derinden ve 

kapsamlı bir Ģekilde ele alınıp irdelendiğine tanık olmaktayız. Bilindiği üzere Tanrı 

tasavvuru, metafizik üreten her filozofun baĢlangıç yahut bitiĢ noktasıdır; sistemi ya 

O‟ndan baĢlar ya da O‟nda son bulur. Metafiziğin tutarlılığı, herĢeyden önce 

sebeplilik meselesini aĢabilmeye, teselsüle düĢmeden bir ilkede sebepler zincirini 

bitirmeye bağlıdır. Ġbn Sînâ da Zorunlu Varlık yani Tanrı konusunda, deyim 

yerindeyse kılı kırk yararcasına ayrıntılı bir sunumda bulunmuĢ, kendisinden önceki 

felsefe ve kelâm birikimini de çok iyi değerlendirmiĢtir. Zorunlu-mümkün 

(vâcibü‟l-vücûd-mümkinü‟l-vücûd) ayrımını metafiziğin merkezine koyarak 

mâhiyet itibariyle Tanrı ile hiçbir benzerliği ve ortaklığı (mübâyin) bulunmayan 

diğer bütün varlık türlerini mümkün kategorisine yerleĢtirmiĢ ve böylece maddî-

gayr-ı maddî bütün varolanlar ile Tanrı arasında kapanmaz bir mesafe oluĢmasıyla, 

sonsuz/sınırsız bir Tanrı anlayıĢını temellendirmiĢtir. Demek oluyor ki filozofun 

felsefî sisteminin ilkesi mânevî olduğu gibi son varıĢ noktası da yine mânevîdir. 

ġüphesiz Ġbn Sînâ öncesinde de bu temellendirmelerin pek çoğu ilke bazında yer 

alıyordu, fakat eserleri dikkatle incelendiğinde onun „mantık disiplinini‟ 

metafiziğinin bütününde ustalıkla kullandığı, kâmil bir Ģekilde ilkelerini sıraladığı 

ve onları îtina ile açıkladığı görülmektedir.
278

  

 Ġlk eserlerinden biri olan el-Mebde‟ ve‟l-me„âd‟ın, Ġbn Sînâ‟nın kalfalık 

dönemine ait olduğu söylenebilir. Bu kitabın amacını MeĢĢaîlerin (el-meĢĢâîn) 

baĢlangıç ve son hakkında edindikleri hakikatleri ortaya koymak olarak 

değerlendiren filozof, bu kitabında teoloji (Esûlûcyâ) olarak bilinen Metafizik‟in 

(Mâba„de‟t-tabîa), tanrılık bilgisi (er-rubûbiyye), Ġlk Ġlke ve varlıkların Tanrı‟ya 

nispetle belli bir sıradüzeni oluĢturduklarını açıklama amacını taĢıdığını belirtir. 

Ġkinci kısmı olan fiziğin (tabîiyyât) semeresi ise insan nefsinin sürekli oluĢuna dair 

                                                        
278

 Ġbn Sînâ mantık konusunda felâsife mukallitlerinin yetersizliğinden yakınarak der ki: “Filozof 

geçinenlerin (el-mütefelsifîn) büyük bir kısmı mantık öğrenir de onu kullanmaz. Sonuçta iĢ Ģahsî 

eğilime varır ve böylece gemsiz ve yularsız dört nala koĢan bir deveye binmiĢ gibi kendi eğilimine 

râm olur.” bk. Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik I, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 

2004, s. 49.  



180 

bilgiyi edinmektir.
279

 AraĢtırmamızın temel problematiği çerçevesinde Zorunlu 

Varlık‟ın temel “isimlerini” yani Ġlk, Akıl, Bir, Ġyi ve Tam oluĢunu ayrı ayrı ele 

almak yerinde olacaktır: 

 

2.6.1.1. ZORUNLU VARLIK “İLK”TĠR (EL-EVVEL) 

 el-Mebde‟ ve‟l-me„âd‟ı üç makalede ele alan Ġbn Sînâ, birincisinin herĢey için 

Ġlk Ġlke oluĢunun ispatlanmasına, O‟nun birliğine ve ona lâyık sıfatlara, ikincisinin 

varlığın O‟ndan taĢmasının sıradüzenine, üçüncünün ise insan nefsinin bekâsı ve 

ahiretteki ebedi mutluluğuna dair olduğunu ifade eder.
280

 Burada Ġbn Sînâ‟nın 

„Tanrı‟nın varlığı‟ yerine Ġlk Ġlke‟yi (el-Mebedü‟l-evvel) kullanıyor oluĢu tesadüf 

değildir. Zira ona göre “Allah‟ın varlığının metafiziğin konusu olması mümkün 

değildir.”
281

 Yani O‟nun varlık cihetinden değil de Ġlkliği bakımından metafiziğin 

konusu sayılması, filozofun iç tutarlılığının bir göstergesidir. el-Mebde‟ ve‟l-

me„âd‟dan daha önce kaleme aldığını bildiğimiz eseri el-Hikmetü‟l-Arûziyye‟de ise 

meseleyi bir nevi önerme formunda Ģöyle zikreder: “Zorunlu Varlık özünde Ġlk‟tir, 

özünde Zorunlu Varlık değiĢmezdir (ğayru müteğayyir), öyleyse Ġlk olan da 

değiĢime uğramaz.
282

 Dolayısıyla bu yetkinliğinin bütünü ve akledilir olarak O‟nun 

zâtındaki herĢey, O‟nda hazır bir Ģekilde mevcuttur (hâzıratun lehû). Yani sonradan 

kazanılmıĢ veya elde edilmiĢ değildir. Bilindiği üzere metafizikte Tanrı iki yönden 

incelenir, önce O‟nun varlığı yani zâtı, aĢkınlığı mutlaklığı; ikinci olaraksa isimleri. 

Çünkü hiçbir ilmin konusu kendinin ilimler sistemindeki yerini ispata çalıĢmaz.
283

 

Bu yüzden Ġbn Sînâ‟nın da apokrif Esûlûcyâ metninde karĢılaĢtığımız ve birinci 

bölümde değindiğimiz gibi Tanrı‟nın varlığından daha çok zorunlu, ilk ve bir oluĢu 

üzerinde durduğu gözlenmektedir.  

 Ġbn Sînâ varlık kavramını kâmil manada ifade edenin Ġlk (el-Evvel) olduğunu 

ve tarif anlamında Ġlk‟in yani Tanrı‟nın mâhiyetinin bulunmadığını; fakat ontolojik 

anlamda yani kavram olarak O‟nun mâhiyetinin ve hakikatinin (inniyyet) 

                                                        
279

 Burada dikkat edilmesi gereken husus, MeĢĢâî gelenekte psikoloji („ilmu‟n-nefs) fiziğin alanına 

girer. Çünkü söz konusu olan insanın beden-ruh birlikteliğidir.  
280

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 1. 
281

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik I, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2004, s. 3. 
282

 Ġbn Sînâ, el-Mecmû„ ev el-hikmetü‟l-arûziyye, thk. Muhsin Salih, Beyrut 2007, s. 160-161. 
283

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik I, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2004, s. 4. 



181 

 

bulunduğunu savunur. Bir baĢka söyleyiĢle O‟nun zatıyla mâhiyeti özdeĢtir. Tanrı 

aynı zamanda Ġlk illettir (el-Ġlletü‟l-ûlâ) yani kendi zâtı dıĢında varlıkla nitelenen 

her varlık türünün ve dolayısıyla her bireyin Ġlk sebebi O‟dur. ġu var ki, varlık 

türlerine ait tümel kavramlar yani mâhiyetler varlığın illeti olamaz, çünkü mâhiyeti 

olan yani bir cins altında bulunan herĢey sebeplidir.
284

 Filozof mâhiyet-varlık ya da 

mâhiyet-zât iliĢkisini mantıkî kategoriler gündeminde de irdeleyerek sürdürür ve 

der ki: Ġlk olanın mâhiyeti olmadığı için cinsi de yoktur, çünkü mâhiyeti olmayının 

cinsi de olmaz; cins mürekkep olan bir Ģeyin parçasıdır, Tanrı ise mürekkep değil 

basit yani mânevî ve yalındır. Mâhiyeti, cinsi ve faslı olmayan Ġlk‟in tanımı da 

yoktur. Herhangi bir illete sahip olmayan Ģeyin burhânı yani varlığını kanıtlamaya 

delil de yoktur. Aynı Ģekilde burhân-ı innî‟si (tümevarım yoluyla kanıtı) olmadığı 

gibi burhân-ı limmî‟si (tümdengelim yoluyla kanıtı) de yoktur. 

 Ġbn Sînâ felsefesinde Ġlk olan Zorunlu Varlık‟ın yani Tanrı‟nın bir amacının 

olması söz konusu olamaz. Çünkü amaç bir ihtiyacı gösterir, ihtiyaç ise bir eksiklik 

bir noksanlık sayıldığından Tanrı hakkında söz konusu olamaz. O‟nun bilgisi ile, bir 

Ģeyi istemesi ve olmasını dilemesi (el-irâdetü‟l-akliyyetü‟l-mahza) aynı Ģeydir. Yani 

Tanrı‟nın varlığı, ilkliği, birliği, yaratması, bilmesi, iyi ve zorunlu olması, hayât 

sahibi oluĢu ve cömertliği, kısaca Tanrı hakkında ifade ettiğimiz ve „O‟ demenin 

dıĢında söylediğimiz her Ģey bütün olarak bizâtihi O‟nun dıĢında baĢka bir Ģeye 

iĢaret ediyor olamaz. Dolayısıyla “Ġlk‟teki tek bir anlam hem idraktir hem de 

yaratmaya giden yoldur”.
285

 Görüldüğü üzere filozofun Tanrı‟nın niteliklerine ve 

tekliğine yönelik ifadeler Esûlûcyâ‟daki Ġlk kavramına yükelenen ifadelerdir. 

Tanrı‟nın mutlak birliği, herĢeyi var eden ve herĢeyin kendisinden sudur ettiği 

varlık oluĢu ilk bakıĢta filozofun, Ġbnü‟l-Arabî‟nin vahdet-i vücûd anlayıĢına yakın 

olduğu izlenimi uyandırmaktadır. Fakat Ġbn Sînâ‟nın vurguladığı Zorunlu Varlık ile 

kendisi dıĢındaki tüm herĢeyle arasında zâtî mübâyenetin olması yani ancak aynı 

seviyede olanların arasında rastlanan „zıtlık‟ ya da „aynılık‟ın olmayıĢı, Tanrı‟nın 

„zorunluluk‟ ile maddî gayr-ı maddî bütün mümkünlerden bambaĢka oluĢu ve 

                                                        
284

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

92. (fe‟l-evvelü lâ mâhiyyete lehû, zevâtü‟l-mâhiyyâti yufîzu aleyhâ el-vücûdu minhu).  
285

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

112. (fe-ma„nâ vâhidun minhu hüve idrâkun ve sebîlu ile‟l-îcâd) 



182 

dengi, ortağı ve zıddının olmayıĢı filozofun sisteminin can alıcı noktasıdır. 

Dolayısıyla onun sisteminde panteizme veya panteizmi anımsatan vahdet-i vücûd 

benzeri bir anlayıĢa yer yoktur. 

 

2.6.1.2. ZORUNLU VARLIK “AKIL”DIR (EL-‘AKL) 

 Filozof Zorunlu Varlık‟ın isimlerine iliĢkin olarak O‟nun salt akıl („aklun 

mahz) olduğunu; çünkü bu aklın bütün yönlerden maddeden bağımsız ve soyut 

(mufârık) bir nitelik sayıldığı üzerinde ısrarla durur. Bilindiği gibi soyut akıllar 

(kozmik akıllar) teorisi Aristo‟dan itibaren Yeni Eflâtunculuğun da benimsediği ve 

farklı düzeyde yorumladığı bir teoridir.
286

 Antik felsefeden itibaren süregelen 

telakkiye göre bir Ģeyin kemâli soyut olup olmadığıyla iliĢkili bir husustur. Zira 

maddeye bulaĢan veya onunla bir Ģekilde iliĢkili olan hiçbir Ģey kâmil sayılmaz. Bir 

baĢka söyleyiĢle madde eksikliğin ve yetkin olmayıĢın bir sembolüdür. Söz konusu 

Tanrı olunca elbetteki kemâlinin gereği O‟nun salt akıl olması yani sırf düĢünce 

olması mantıkî bir zorunluluktur. Fakat Zorunlu Varlığın maddeyle en küçük bir 

iliĢkisi bulunmadığına göre ve bizatihî akıl (bilfiil düĢünce) olmakla birlikte O, 

kendi zâtını, özünü bildiği ve düĢündüğü için aynı zamanda da akledendir („âkil). 

Bu durumda kendisinin salt bilinç olduğunu bildiği ve düĢündüğü için O 

akledilendir de (ma„kûl).
287

 Tanrı‟nın akıl, akleden ve akledilen olması O‟nun küllî 

tarzda bilmesinin ön kabulüdür. Zira O‟nun bilmesi varlıkların meydana gelme 

nedenidir. Zorunlu Varlık‟ın bilfiil akıl, akleden ve akledilen olması, kendisi 

dıĢında baĢka herhangi bir Ģeyi de beraberinde aklettiğini düĢündürebilir. Ancak bu 

doğru değildir, zira Zorunlu Varlık‟ın tek bir tarzda fiili vardır, maddî-gayrı maddî 

herhangi bir Ģeyi akletme sonucunda biliyor değildir, çünkü O‟nun tümel veya tikel 

                                                        
286

 Aristo‟da gök cisimlerinin hareketi elli beĢ tane asıl ve bunların altındaki kürelerin hareketine 

iĢaret etmektedir. Dolayısıyla Aristo toplamda hareket ettirici güçlerin elli beĢ tane olduğundan 

bahseder. Fârâbî‟nin sudur Ģemasında daha çok gezegenlere dikkat çekilir ve o diğer gök kürelerini 

dikkate almaz. Fârâbî 9 esas küreyi ve onları hareket ettiren akıllar olarak varsaymıĢtır. Bilindiği gibi 

bu Ġskender Afrodisi‟den çok az farklı gelen bir indirgemedir. Aristocu evren tasavvuru Fârâbî‟de 

tekrar ortaya çıkmıĢtır fakat Aristo sebeplilik bağlantılarından haberdar değildi bunlar sonradan gelen 

Yeni Eflâtuncu feyz teorisi ile eklenmiĢtir. Ġbn Sînâ‟da da görüleceği üzere Fârâbî‟den gelen sistem 

geliĢtirilerek devam ettirilmiĢtir. bk. Herbert A. Davidson, Alfarabi, Avicenna and Averroes on 

Intellect, Oxford University Press, New York, 1992, s. 45. 
287

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

102; 147; Ġbn Sînâ, en-Necât fi‟l-hikmeti‟l-mantıkiyye ve‟t-tabî„iyye ve‟l-ilâhiyye, thk. Macid 

Fahri, Beyrut 1985, s. 280. 



183 

 

olan bir Ģeyi bilmesi küllî bir tarzda gerçekleĢir (Vâcibu‟l-vücûd innemâ ya„kılu 

külle Ģey‟in „alâ nahvin külliyyin). Bu durumu anlayabilmek yani Tanrı‟nın 

bilgisinin her Ģeyi kuĢatan evrensel bir bilgi oluĢunun, insanın aklî gücünün 

fevkinde olması filozofun Ģu ifadeyi kullanmasını gerektirmiĢtir, der ki: “Bunu 

tasavvur etmek büyük bir lütfa ihtiyaç olan sırlardandır”.
288

 Yani ilâhî aklın ve 

bilginin küllî ve kuĢatıcı oluĢuna akıl erdirmek insanın düĢünce kapasitesini aĢan bir 

olaydır. Bu yüzden Allah‟ın lütfuna ve yardımına ihtiyaç vardır. Filozofun bu tavrı 

Ġslâm düĢünce ve kültür dünyasında söylenegelen Ģu sözü anımsatmaktadır: “Ey 

bilinen! biz seni hakkıyla bilemedik” (mâ „arafnâke hakka ma„rifetike yâ 

ma„rûf).
289

 Yine bir baĢka eserinde Ġbn Sînâ, bu gurbet âleminde („âlemü‟l-ğurbe) 

insanın kendisini sahip olduğu beĢerî güçlerle Tanrı‟nın künhüne vâkıf olmakla 

sorumlu tutmaması gerektiğini dile getirir (el-ân leyse leke en tükellife nefseke 

isâbetü künhi hâze‟t-teĢebbüh...).
290

 

 Ġbn Sînâ kelâm ilminin en temel sorunlarından olan zât-sıfat iliĢkisi 

konusunda Mu„tezile kelâmcılarını eleĢtiriyor olsa da
291

 kendisi onlar gibi zâttan 

bağımsız sıfatın olmayacağını, daha doğrusu bütün ilâhî sıfatların “ilim” sıfatına 

indirgenebileceğini savunur. Ona göre Zorunlu Varlığın mâhiyetinden ayrı bir 

kudret ve irade sıfatı yoktur, dolayısıyla O‟nun iradesi ilmidir.
292

 Ayrıca biz O‟nun 

hakkında salt burhânî kıyasla bilgi sahibi olamayız, çünkü O‟nun sebebi yoktur, 

ancak burhana benzeyen bir kıyasla O‟nun zorunlu oluĢuna dair bir istidlâle 

ulaĢabiliriz.
293

 Fârâbî‟de daha önce karĢılaĢtığımız üzere Ġbn Sînâ da el-Mebdeü‟l-

evvel olan Tanrı‟nın türsel bir ortaklığı bulunmayan bir akıl olduğunu düĢünür. Zira 

mantıkta bir cevherin kıyas yoluyla nispet edileceği Ģeye göre cins olup olmayacağı 

değiĢkenlik arzeder. Bu nedenle Tanrı‟nın cevher ya da akıl oluĢu cinslik 

bakımından değil, öncelik sonralık açısından kendisi hakkında söylenebilecek 

                                                        
288

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

105. 
289

 M. Abdürraûf el-Münâvî (ö. 1031/1622), Feyzü‟l-kadîr, (thk. Hamdî ed-DemürdâĢ Muhammed), 

Mekke-Riyad 1418/1998, IV, 1902. 
290

 Ġbn Sînâ, ĠĢaretler ve Tembihler (el-ĠĢârât ve‟t-tenbîhât), terc. Ali Durusoy, Muhittin Macit ve 

Ekrem Demirli, Literara yay., Ġstanbul 2005, s. 148. 
291

 Ġbn Sînâ, er-Risâletü‟l-„arĢiyye fî hakâiki‟t-tevhîd ve isbâti‟n-nübüvve, terc. Mahmut Kaya 

(Ġslam Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), Klasik yay., Ġstanbul 2010, s. 312. 
292

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 21 ve 33. 
293

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 33.  



184 

sıfatlardır.
294

 Bu mükemmel akıl yani Tanrı‟nın kendisini sırf akıl olmanın dıĢında 

akletmediği için, kendisini akletmesiyle küllî varlığın ortaya çıkıĢı zorunlu olur 

(yelzemuhu).
295

 Zorunlu Varlık için kullanılan „mâhiyet‟ ifadesi, tamamen mecâzî 

anlamda kullanılmaktadır, zira O aslında mâhiyetsizliktir, eğer mâhiyeti olsaydı 

mantık bakımından birden fazla Zorunlu Varlık olurdu. Çünkü mâhiyet türe iĢaret 

eder ve dolayısıyla da ayrımı (fasl) gerektirir; tanımlar ayrımla yapıldığından ve 

Zorunlu Varlık‟ın faslı da olmadığı için O‟nun bir tanımı, mâhiyeti ve türü yoktur. 

 

2.6.1.3. ZORUNLU VARLIK “BĠR”DĠR (EL-VÂHİD) 

 Ġbn Sînâ‟ya göre Tanrı‟nın birliği hakkında, farklı açılardan yorumlandığında 

beĢ ifadede bulunulabilir, buna göre (i) Tanrı, varlığının mükemmel olması 

(tamâmiyyetü vücûdihi) anlamında bir; (ii) varlığının kendine özgü olması 

anlamında bir (hadduhu lehû); (iii) bölünemezliği ve nicelik olmayıĢı anlamında 

bir; (iv) herĢeyin kendisine özgü yetkinliğine ancak O‟nun sayesinde ulaĢmıĢ 

olması anlamında bir; (v) varlık kategorileri arasında kendi dıĢında hiçbir Ģeyin 

sahip olmadığı zorunlulukla nitelenmiĢ olması bakımından birdir.
296

 Filozofun 

“Zorunlu Varlık Ġlkesinin Ġlk Sıfatları” baĢlığı altında sıraladığı Tanrı‟nın sıfatları 

onun Bir ve Ġlk oluĢudur. Ġbn Sînâ bu sıfatların Zorunlu Varlık‟a eklenen Ģeyler 

olmadığını, aksine O‟nun baĢkasına nispetle olan izâfî durumunu açıklamak için bir 

vasıta olduğunu belirtir. Tanrı‟nın varolanlarla iliĢkisi bir nispet iliĢkisidir, yani her 

varlığın diğerlerine bir tür nispeti vardır, Tanrı‟nın Ġlk‟liği aslında diğer varlıkla 

olan durumunu açıklamak üzere kullanılan bir sıfattır, yoksa Tanrı‟nın zâtına 

eklenen (zâid) bir nitelik değildir.
297

 

 Tanrı‟nın “zorunlu” oluĢunu kuĢatıcı bir Ģekilde ele alan filozof, ardından 

O‟nun “bir” oluĢunu tartıĢır. Nitekim ona göre Zorunlu Varlık tek bir zât olmalıdır 

(zât vâhide). Zorunlu Varlık tümellik bakımından birdir, bu O‟nun cinsin altında yer 

alan türler ya da türün altında bulunan fertler gibi olmadığı anlamına gelir. Zorunlu 

Varlık dıĢındaki herĢey bileĢiktir (mürekkeb), ancak sadece O katıĢıksız ve sade 

                                                        
294

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 73. 
295

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 75. (fe inne‟l-akle ve‟l-âkile 

ve‟l-ma„kûle minhu vâhidun). 
296

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 12;  
297

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

88.  



185 

 

olmak bakımından basittir, yalındır. Bu yüzden O‟nun dıĢındaki her Ģey en az iki 

Ģeyden mürekkep olduğundan, bileĢiktir, yani artık çokluğu temsil etmektedir.
298

 

Zorunlu Varlık hakkındaki düĢüncelerini oldukça tafsilatlı açıklayan Ġbn Sînâ, 

görüĢlerini aĢağıdaki Ģu pasajda özetler:  

 

“Böylece açıklandı ki: Ġlk‟in cinsi yoktur, mâhiyeti yoktur, niteliği yoktur, niceliği yoktur, 

mekânı yoktur, zamanı yoktur, dengi yoktur, ortağı yoktur ve onun -ki O yüce ve 

münezzehtir- zıddı yoktur, Zira Ġlk‟in tanımı yoktur; onun üzerine burhân yoktur, tersine O, 

her Ģeyin burhânıdır. O'na yalnızca açık deliller delâlet eder. O‟nun hakikatini incelediğinde 

ortaya Ġlk‟in inniyyetten sonra benzer olanların ondan olumsuzlanmasıyla ve bütün izâfetlerin 

ona yüklenmesiyle (îcâb) nitelenir. Çünkü her Ģey O‟ndandır fakat O, kendisinden olana ortak 

değildir. O, her Ģeyin ilkesidir ama kendisinden sonraki Ģeylerden bir Ģey değildir.”
299

 

 

 Fakat filozof bir baĢka yerde “Bir, Zorunlu Varlık hakkında yalnızca olumsuz 

anlamda kullanılabilir” diyerek okuyucu ĢaĢırtır.
300

 Yukarıdan itibaren O‟nun 

birliğine yapılan vurgular dikkate alındığında bu cümlenin Ġbn Sînâ‟ya ait olmadığı 

bile düĢünülebilir. Ancak ifadenin altında yatan hakikat Ģudur: Bir, Tanrı dıĢında bir 

Ģey için kullanıldığında, „birleĢme ve toplanma‟ gibi sebeplerden dolayı bir cisim 

için kullanılması tamamen varlık bakımındandır (mâ„nâ vücûdî), dolayısıyla 

mürekkep kavramını çağrıĢtıran bu ifadenin Tanrı‟ya nispet edilemeyeceği açıktır. 

Tanrı‟nın bir çok negatif ve göreceli sıfatları vardır fakat yine de bu sıfatlar 

bütünlüğün basitliğini/yalınlığını muhafaza etmektedir. 

 

2.6.1.4. ZORUNLU VARLIK “ĠYĠ”DĠR (EL-HAYR) 

 Ġbn Sînâ‟nın varlığı zorunlu, mümkün ve imkânsız Ģeklinde üç kategoride ele 

aldığı bilinmektedir. Daha önce benzeri Ģekilde Fârâbî ve Âmirî‟nin de bu ayrımı 

kullandığına değinmiĢtik.
301

 Zorunlu Varlık (el-Vâcibü‟l-vücûd) yokluğu 

                                                        
298

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik I, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2004, s. 45. 
299

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

99; Ġbn Sînâ, ĠĢaretler ve Tembihler (el-ĠĢârât ve‟t-tenbîhât), terc. Ali Durusoy, Muhittin Macit ve 

Ekrem Demirli, Literara yay., Ġstanbul 2005, s. 133 (el-evvelü lâ nidde lehû ve lâ zıdde lehû, ve lâ 

cinse lehû, ve lâ fasle lehû ve lâ hadde lehû, ve lâ iĢârete ileyhi illâ bi-sarîhi‟l-„irfâni‟l-aklî). 
300

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

117. (ve leyse‟l-vâhidu fîhi illâ „ale‟l-vechi‟s-selbî). Filozof bu ifadeyi aynen en-Necât‟ta 

tekrarlamaktadır, bk. Ġbn Sînâ, en-Necât fi‟l-hikmeti‟l-mantıkiyye ve‟t-tabî„iyye ve‟l-ilâhiyye, thk. 

Macid Fahri, Beyrut 1985, s. 288. 
301

 Fârâbî, es-Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü'l-

MaĢrık, Beyrut 1993, s. 56; Âmirî, Ġnkâzu‟l-beĢer mine‟l-cebri ve‟l-kader, (RAM içinde), s. 250 ve 

et-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr, (RAM içinde), s 304. 



186 

düĢünülmesi imkânsız olan, mümkün varlık ise varlığı ve yokluğu düĢünülebilen 

varlıktır. Zorunlu Varlık, varlığı baĢkası sebepten dolayı zorunluluk anlamında 

değil, bizatihi zorunludur; mümkün varlıksa varlığında ya da yokluğunda bir zaruret 

içermez. Ancak bilfiil mümkün olan yani güç halinden fiil alanına çıkmıĢ olan 

varlık, özünde mümkün (bi-zâtihî) ve baĢkasıyla mümkün (bi-gayrihî) Ģeklinde iki 

kısıma ayrılır, sebep-sonuç („illet-ma„lûl) iliĢkisi bağlamında düĢünüldüğünde 

sebepler zorunlu gibi görünse de kimi zaman sebebi olduğu Ģey bakımından 

zorunlu, kendisi açısından ise mümkünlüğü devam etmektedir.
302

 Aynı zamanda her 

bizatihi mümkün varlık, varlığını baĢkasından kaynaklanan mümkün varlıkken 

kazanmıĢtır.
303

 Bizatihi olan her Zorunlu Varlığın sırf iyi, sırf kemâl ve sırf gerçek 

olduğunu düĢünen filozofun kullandığı Proklusçu kavram seçimi muhtemelen el-

feylesûf yani Aristo‟ya ait olduğunu düĢündüğü eserlerin tesiriyle izah edilebilir.
304

 

ÇalıĢmamız ilerledikçe bu iliĢkiyi daha da ayrıntılandıracağız. Sırf Ġyi olan Tanrı, 

yoklukla ya da herhangi bir mümkün ile karĢılaĢtırılamaz, O kendisine eksiklik ve 

kötülüğün karıĢmadığı dolayısıyla sürekli fiil halindeki mükemmel varlıktır. O‟nun 

dıĢında baĢka bir el-Hayru‟l-Mahz da yoktur. Yani filozofa göre mutlak Ġyi, Tanrı 

demektir ve ayrıca sadece Ġyi ise (hayr) Ģeylerin yetkinleĢmesi için faydalı ve 

yararlı olana denir; Tanrı da her varlığa ve yetkinleĢmesine yardım etmesi 

bakımından kendisine kötülük ve eksikliğin tesir etmediği “salt iyi” olarak 

adlandırılır. Yani Tanrı hem „hayr‟ hem de „hayrun mahz‟dır. Dolayısıyla „Zorunlu 

Varlık‟ sadece teklikle ifade edilir ve O‟nun dıĢında mutlak hiçbir fert de yoktur.
305

 

Bu yüzden yani varlığı kendisine özgü olmak bakımında da Zorunlu Varlık, aynı 

                                                        
302

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 3. (küllü mâ hüve vâcibü‟l-

vücûd bi-gayrihi fe-innehû mümkinü‟l-vücûd bizâtihi) 
303

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 3. (küllü mümkinü‟l-vücûd 

bi-zâtihi fe-innehû in hasele vücûduhu kâne vâcibü‟l-vücûd bi-gayrihi) 
304

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd‟ın tümünde Aristoteles‟in adını hiç zikretmeden defaatle onu el-

Feylesûf olarak anmasının yanı sıra, Eflâtun, Ġskender Afrodîsi, Themistius ve Batlamyus‟un 

adlarınıysa açıkça yer vermektedir. Ġbn Sînâ‟nın döneminde artık “Filozof” denilince Ģüpheye yer 

olmadan kimin anlaĢılması gerektiğine dair bir uzlaĢma/konsensüs sağlanmıĢ olduğu rahatlıkla 

söylenebilir. el-Mebde ve‟l-me„âd‟dan sonra kaleme aldığı eĢ-ġifâ: Metafizik‟in pek çok kısmında 

yine Aristo ya da Aristoteles yerine el-Muallimu‟l-evvel ibaresini kullandığı görüyoruz. Aristo‟nun 

adının kullanılmayıĢı, felsefe ve bilim alanında sahip olduğu otoriteyle açıklanabilir elbette, ancak 

bizce el-Feylesûf‟tan el-Muallimu‟l-evvel‟e geçiĢ süreci, alanın araĢtırmacıları tarafından 

yorumlanması gereken bir konudur. 
305

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 10-11. 



187 

 

zamanda mükemmel bir varlıktır.
306

 Benzer ifadeleri eĢ-ġifâ/el-Ġlâhiyyât‟ta 

tekrarlayan filozofa göre “Zorunlu Varlık özü gereği sırf iyiliktir” (Vâcibu‟l-vücûd 

bizâtihi hayrun mahz) ve iyilik ise her Ģeyin arzuladığı Ģeydir ki, herĢey var olamayı 

arzulamaktadır.
307

 Ġbn Sînâ yokluğun („adem) istek duyulacak bir Ģey olmadığını 

düĢünür. Yokluk ancak kendisinden sonra bir varlık gelecekse arzulanır. O halde 

mutlak olarak arzulanan Ģey varlıktır ve o salt iyidir; buna göre filozofun varlık ile 

salt iyiyi özdeĢ saydığı anlaĢılmaktadır. Filozof daha sonra iyinin, her Ģeyin 

tanımında arzulandığını; sürekli bilfiiil olan nesnelerin yetkinliklerini ve iyiliklerini 

verendir ve nihâyet el-Hayru‟l-mahz bizatihi Zorunlu Varlık‟tır. Gelinen noktada, 

varlık, iyilik, iyiliği verme ve Zorunlu Varlık birbiriyle özdeĢleĢerek aynı anlamda 

kullanıldığı görülür.
308

 Bu kısa açıklamamızda filozofumuzun Ģerhini yazdığı 

Esûlûcyâ ve dolayısıyla Proklos‟un el-Hayru‟l-mahz‟ının ne ölçüde etkisinde 

kaldığı açıkca anlaĢılmaktadır. Bu tür açıklama ve yorumlamanın Kur‟ân‟daki 

“tevhid” anlayıĢına bir halel getirmediği, hatta tevhid akidesinin belki de açılımı 

sayıldığı için filozofun yukarıda saydığımız kavramları böylesine temellendirmeye 

çalıĢmasını yadsımamak gerekir. Gerçi ilâhî isimler arasında Ġyi (el-Hayr) veya salt 

iyi (el-Hayru‟l-mahz) sıfatları bulunmuyorsa da ilâhî isimlerin “tevkîfî” olmadığını 

söyleyenler açısından bu bir nakîsa teĢkil etmemektedir. 

 

2.6.1.5. ZORUNLU VARLIK “MÜKEMMEL”DĠR (FEVKA’T-

TAMÂM) 

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ/Ġlâhiyyât‟ta varlık kavramına iliĢkin çeĢitli yönlerden 

temellendirmelerde bulunur. Bu kavramın çağrıĢtırdığı kavram çiftlerinden biri de 

tam ve nâkıstır. Filozofa göre bir Ģey kendi cinsinden baĢka bir Ģey meydana 

getiriyor ve o meydana gelen Ģey de kendini meydana getirene ihtiyaç duymuyorsa 

ve o da onun için yararlı değilse, bu zâid ve tâm diye nitelenir. Ancak kendisinden 

ihtiyaç duymadığı bir Ģey taĢtığında, -bizatihi ihtiyaç duymasa bile- o Ģey yararlı 

                                                        
306

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 12. (ve eydan fe-hüve 

tâmmü‟l-vücûd li-enne nev„ahû lehû fakat).  
307

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

100.  
308

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

101. 



188 

(nâfi„) ise iĢte o varlık “tamlığın/mükemmelliğin zirvesi” (fevka‟t-tamâm) ve 

“gayenin ötesi” (verâe‟l-ğâye) olarak nitelenir.”
309

 Filozof ilerleyen satırlarda ise 

mükemmel olanı (fevka‟t-tamâm), kendi kendine yeterli ve varlığını baĢkalarına 

taĢıran olarak tanımlar. Ancak Ġbn Sînâ, bu ifadesiyle sanki Tanrı‟nın öncelikle 

bizatihi bir varlığa sahip olup, ayrıca bir de kendisi için gerekli olmayan, fazla bir 

varlığa sahip olduğu ve bunun da taĢan kısmı olduğu izlenimini uyandırmaktadır.
310

 

Fakat burada bir çeliĢkiden ziyade filozof, o kendinden taĢan kısma fazla demekle, 

taĢmanın kendi zatında bir eksilmeye yol açmadığını ifade etmek istemektedir. Ġbn 

Sînâ konunun anlaĢılması için bu tarz bir metafora baĢvurmuĢ olmalıdır. Zira 

bilindiği üzere O‟na göre Tanrı‟nın zâtıyla birlikte O‟ndan fazla ve ihtiyaç 

duymadığı bir varlığın, taĢmadığı bir dönemde bir arada bulunması söz konusu 

olamaz. Zira Tanrı varsa, âlem yani akıllar ve sudur süreci vardır. Filozofa göre ise 

tamâm, Ġlk Akıl‟dır. Çünkü bu akıl varlığının baĢlangıcında Tanrı dıĢında baĢka 

herhangi bir varlığa ihtiyaç duymamanın yanısıra, bilfiil olarak diğer varlıklar 

varolmak için ona muhtaçtırlar. Yani özetle Ġlk akıl tamâm, Tanrı ise fevka‟t-

tamâm‟dır. Buna göre, tamâm yeterli ve eksik olarak iki kısma ayrılır; yeterli olana 

düĢünen nefis yani insan, eksik olana ise oluĢ ve bozuluĢ âlemindeki diğer nesneler 

dünyası örnek olarak verilebilir.  

 

2.6.2. MÜKEMMEL VARLIĞIN KENDĠNĠ DIġA VURMASI 

(SUDUR-FEYZ) 

 Felsefî doktrinlerin birbirinden ayrılmalarına sebep olan temel meselelerin 

baĢında Tanrı-âlem iliĢkisine getirdikleri farklı yorumlar gelmektedir. Biz bu 

araĢtırmamızda Ġbn Sînâ öncesi Ġslâm filozoflarının Tanrı-âlem iliĢkisi açısından 

geliĢtirdikleri sistemin sudur teorisi olduğuna iĢaret etmiĢtik. Ancak Ġbn Sînâ, 

                                                        
309

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik I, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2004, s. 

167-168. Ayrıca bk. Jon McGinnis, Avicenna, 2010 Oxford University Press, s.171. 
310

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik I, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2004, s. 

169. Wisnovsky bu konuyu Ģöyle yorumlamaktadır: Ġbn Sînâ “yetkinlik üstü olan Ģey” kavramını, 

baĢka herhangi bir Ģeyin varlığını zatı dolayısıyla feyzetmeyen akılların nedensel kendine yeterliliği 

ayırt etmek için kullanmıĢtır. Tanrı‟nın yetkinlik üstü olması düĢüncesi, Tanrı‟nın ve göksel ve 

cevherlerin yahut hareket ettiricilerin (Aristoteles bu bağlamda hiçbir zaman çoğul haliyle akıllar 

kelimesini kullanmaz) genellikle tamamen bilfiil olarak tasvir edildiği fakat hiçbir Ģekilde bilfillik 

üstü olarak tasvir edilmediği Metafizik 12‟de bulunmaz. Fakat Proklosçu el-Hayru‟l-Mahz‟da bu 

kavramla karĢılaĢıyoruz. bk. Robert Wisnovsky, Ġbn Sînâ Metafiziği, terc. Ġbrahim Halil Üçer, Klasik 

yay., Ġstanbul 2010, s. 246. 



189 

 

metafiziğin her konusunu olanca ayrıntılarıyla tahlil ederek alanın meraklılarına 

geniĢ ufuklar açmıĢtır. Özellikle üslûbundaki kıvraklık ve berraklığı -Gazzâlî hariç- 

diğer filozoflarda görmek oldukça zordur. Sudur meselesinde de o, temel sayılan 

feyz ve sudûr kavramlarının yanısıra fiil, ibdâ„, inâyet ve kasıt gibi terimleri de dahil 

ederek konuya kavramsal açıdan bir zenginlik katmıĢtır. 

 Daha önce de belirtildiği üzere Ġbn Sînâ‟nın Tanrı-âlem iliĢkisini ilk olarak 

sudur teorisiyle açıkladığı eseri, erken dönem çalıĢmalarından olan el-Mebde ve‟l-

meâd‟dır. Gerek Tanrı ile oluĢ ve bozuluĢ âlemi arasında kurduğu iliĢkiyi, gerekse 

eserin adını aldığı mebde‟ ve me„âd‟ı hangi anlamda kullandığını göstermesi 

bakımından burada sözü filozofa bırakmak yerinde olacaktır: 

 

“Mebde‟ hakkında bundan önce iki makalenin anlamı, varlığın en kadîminden 

baĢlayıp en son olana doğru ve daha kadîm olanın doğal olarak (bi‟t-tab„) yetkinlik 

ve Ģeref bakımından önce olması Ģartıyla, öncelik-sonralık tertibine sahip olmalarına 

iĢaret etmektedir. Bu makale ise Me„âd hakkındadır ve bunun manası varolanların 

yetkinlikte (kemâl) doğal olarak (bi‟t-tab„) en kadîm olandan baĢlayıp, hatta varlıkta 

yetkinlik bakımından daha kadîm olanın ikincilerin (es-sevânî) olması Ģartıyla, 

öncelik-sonralık tertibine sahip olmalarına iĢaret etmektedir. Bu düzen ilk olan 

tertibe sürekli olarak geri döner, dolayısıyla orada en Ģerefli olandan baĢlar ve en 

değersiz olanda yani unsurlarda (ustukussât) durur; sonra burada tersine, en düĢük 

seviyede olandan dönmek sûretiyle baĢlar ve en değerli olan Ġlk‟te [son bulur]. Daha 

sonra Ġlk Ġlke‟den (el-Mebdeü‟l-evvel) ilkelerin nizâmı üzerine olan alıĢ tertibi 

(tertîbü‟l-âhiz) unsurlara kadar gider, unsurlardan baĢlayıp ilkeler düzeni üzerine 

olan dönüĢ tertibine (tertîbü‟l-„âid), insana kadar sürer; insanda me„âd tamamlanır 

ve onun için gerçek meâd (el-me„âdü‟l-hakk) ve aklî ilkelere benzerlik [söz 

konusudur]; sanki o aklî ilkeler onların nefisleri üzerinde dönüp durur, böylece o 

[önce] akıl, daha sonra [sırasıyla] nefis ve cisim olur; [daha sonra bu cisim önce] 

nefis, sonra akıl olur ve ilkeler seviyesine (mertebetü‟l-mebâdî) geri döner.”
311

 

 

 Bu alıntıyı yapmamızdaki amaç, Ġbn Sînâ‟nın kalfalık döneminin ürünü olan 

eserde, sudur ve feyiz sistemini doğru fakat oldukça karmaĢık ve henüz alanla ilgili 

terminolojinin yeterince geliĢmemiĢ olduğunu göstermektir. Bu sistem âdeta 

yukarıdan aĢağıya inen ve aĢağıdan yukarıya yükselen dönme dolap gibi evrendeki 

her varlık türünün yer ve iĢlevini gösterek bütüncül bir âlem tasavvuru sunması 

bakımından önemlidir. Bu yüzden de Plotinos‟un ortaya attığı bu teori sonraki 

yüzyıllarda hep felsefenin gündeminde olmuĢtur. Bilindiği üzere el-Mebde ve‟l-

                                                        
311

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 91. Ayrıca bk. Ġbn Sînâ, en-

Necât fi‟l-hikmeti‟l-mantıkiyye ve‟t-tabî„iyye ve‟l-ilâhiyye, thk. Macid Fahri, Beyrut 1985, s. 334; 

Ġbn Sînâ, ĠĢaretler ve Tembihler (el-ĠĢârât ve‟t-tenbîhât), terc. Ali Durusoy, Muhittin Macit ve 

Ekrem Demirli, Literara yay., Ġstanbul 2005, s.160. 



190 

meâd üç makaleden müteĢekkildir, yukarıdaki pasajda geçen “daha önceki iki 

makaleden” maksat da kitabın ilk iki makalesidir. Yukarıda alınan pasajda 

görüldüğü gibi Ġbn Sînâ, iki tür tertibten bahsetmekte ve Yeni Eflâtuncu iniĢ ve 

çıkıĢ sistemini yinelemektedir. Konuya dair görüĢlerini diğer eserlerinde 

ayrıntılandıran filozof, ileride göreceğimiz gibi farklı yorumlara özellikle de nefis 

konusunda kendi görüĢlerine daha sonra kaleme aldığı eserlerinde yer verecektir. 

 Ġbn Sînâ‟ya göre „Ġlk‟ten sonra en değerli varlık (eĢrefü‟l-mevcûdât) küllî akıl 

ve küllî nefistir. Küllî akıl sürekli olarak bilfiil halindedir, küllî nefis ise bilkuvve 

durumundadır. BozuluĢa uğrayan doğal cisimleri ise küllî tabiat olarak adlandıran 

filozofa göre, sûretlerin sıradüzeni (merâtubu‟s-suver) küllî akıl, küllî nefis, küllî 

cisim; cisimlerin sıradüzeni ise ana maddesi esîr (ether) olan göksel cisimler, ay-altı 

âleminde dört unsurdan oluĢan cisimler ve oluĢmuĢ cisimlerden ibarettir (el-

ecsâmu‟l-mütekevvine).
312

 Bu sıralama daha önce iĢaret ettiğimiz Yeni Eflâtuncu 

apokrif mirastaki basit sudur Ģemasının aynıdır, zira Esûlûcyâ‟da bu sıralama 

dıĢında Batlamyus kozmolojisiyle iç içe geçmiĢ bir yapıya rastlamak mümkün 

değildir. Fakat Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟nın olgunluk dönemine ait eserlerde daha ayrıntılı 

bir sudur Ģemasıyla karĢılaĢıyoruz. Ġbn Sînâ‟ya göre varlık Zorunlu Varlığın gereği 

(lüzûm) olarak meydana gelir, O‟nun varlığı baĢka bir Ģeyin varolması için değildir; 

herĢeyin O‟ndan taĢması anlamında O, bütün her Ģeyin fâilidir (fâilü‟l-küll) ve 

kendisi dıĢındaki tüm herĢeyden de farklıdır (mübâyin). Ġbn Sînâ kullandığı „fâil‟ 

nitelemesini açıklama ve ihtisar etme ihtiyacı hissederek, fâilin yokluktan varlık 

veren anlamında (mu„ti‟l-küll) olmadığını ifade eder.
313

 Filozof, genel olarak 

Ġbda„nın yoktan yaratma Ģeklinde anlaĢıldığını, fakat filozoflarca bunun "sürekli 

Ģekilde varlık verme" olarak algılandığını, bu nedenle de fiil‟den daha açık bir 

anlama sahip olduğunu düĢünür. Fakat fiil de ibdâ„ da yokluktan varlığa çıkarma 

anlamına gelmekle birlikte, fiil belli bir zamanda yokluğu ortadan kaldırarak varlık 

alanına çıkarır; ibda„ ise sürekli bir Ģekilde yokluğa tesir edip devamlı varlık verme 

demektir. el-illetü‟l-ûlâ olan Tanrı‟nın zâtına bütün herĢey topyekün olarak nispet 

edilirse, O el-Mübdi„ olarak nitelenir, ancak tikeller (bi‟t-tafsîl) O‟na nispet 

                                                        
312

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 74 ve 78. s. 78'deki ifade 

Ģöyle: ve enne zâlike li-kesretin telzimu zâtehû ve-ennehû yelzimu an ma„lûli‟l-evvel aklun ve felekun 

ve nefsun ve kezâlik an zâlik hattâ yakıfu „ınde‟l-akli‟l-faal... 
313

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 76. 



191 

 

edildiğinde ise onlarla arasında vasıtalar bulunduğu için el-Mübdi„ adıyla 

nitelenemez.
314

 Nitekim filozofa göre cisimlerin vasıtasız olarak Tanrı‟dan sudur 

etmesi mümkün değildir.
315

 

 Mümkün varlıkları sınıflandıran Ġbn Sînâ bunları, maddesiz, maddeyle, 

aracısız ve aracıyla olmak üzere sebepli varlıklar Ģeklinde sıralar. Bir maddeden 

meydana gelmeyen Ģeye „oluĢan‟ (mütekevvin) değil „yaratılan‟ (mübdâ„) adını 

veren filozof, maddî ya da fâil olsun herhangi bir sonradan meydana gelen ve 

birincil illettinden aracısız olarak ortaya çıkana da yine „yaratılan‟ (mübdâ„) adını 

vermiĢtir. Böylece o, mümkün varlıkların zirvesinde yer alarak maddesiz ve aracısız 

varlık olan Ġlk aklı da mübdâ„ olarak nitelemiĢ olmalıdır. Yukarıda fâil‟i belli bir 

zaman diliminde varlık veren Ģeklinde açıklayan filozof, eĢ-ġifâ: Ġlâhiyyât II‟de 

Aristo‟dan itibaren bilindiği haliyle dört nedeni maddî („unsur), sûrî, fâil ve gâi 

olarak sıraladıktan sonra, fâil illeti doğa filozoflarının sadece hareket veren ilke 

olarak, metafizikçi filozoflarınsa hareket vermenin yanısıra varlık veren illet olarak 

                                                        
314

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 77. (fe-izâ nusibet el-

„illetü‟l-ûlâ ilâ el-küll maan kâne mübdi„an, ve izâ nusibet bi‟t-tafsîl lem yekün mübdi„an li-külli 

Ģey‟in, bel lemmâ lâ vâsıtatu beynehû ve beynehû). Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ/Ġlâhiyyât-II‟de ise ibdâ„yı Ģöyle 

tanımlar: “Ġbdâ„ bir Ģeyi mutlak yokluktan sonra var kılmaktır.” (fe-hâzâ hüve‟l-mâ„nâ ellezî yüsemmâ 

ibdâ„an „ınde‟l-hukemâi ve hüve te‟sîsü‟Ģ-Ģey ba„de leysi mutlak) bk. Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, 

terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 12. Bu iki eserden sonra kaleme 

aldığı el-ĠĢârât ve‟t-tenbîhât‟ta ise ibdâ„yı “(...) bir Ģeyden baĢkası için yalnızca onunla ilgili olan bir 

varlığın madde, alet veya zaman gibi aracılar olmadan oluĢmasıdır. Ve kendisini zamansal yokluğun 

öncelediği Ģey, maddenin aracılığından müstağni kalamaz. Benzersiz yaratma, oluĢturma (tekvîn) ve 

sonradan meydana getirmeden (ihdâs) derece bakımından daha yüksektir.” bk. Ġbn Sînâ, ĠĢaretler ve 

Tembihler (el-ĠĢârât ve‟t-tenbîhât), terc. Ali Durusoy, Muhittin Macit ve Ekrem Demirli, Literara 

yay., Ġstanbul 2005, s. 139. Filozofun kronolojik olarak sıraladığımız eserlerinde ibdâ„ tanımları Ġbn 

Sînâ‟nın düĢünce seyrindeki dönüĢümlere iĢaret etmesi bakımından da önem arzetmektedir. Zira 

Filozofun el-Mebde ve‟l-me„âd‟da „genel‟ tanımından farklı bir yorum getirdiğini söyleyerek zaman 

vurgusuyla „aracılı ve aracısız‟ yaratma üzerinden tanımlamaya çalıĢtığı, eĢ-ġifâ: Metafizik II‟de 

“mutlak yokluktan” yaratma Ģeklinde açıkladığı ve son olarak el-ĠĢârât ve‟t-tenbîhât‟da bu iki 

vurguyu biraraya getirdiği söylenebilir. Ġbn Sînâ Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ‟da ise gerçek ibda„yı (el-

Ġbdâ„u‟l-hakk) zamansız ve vasıtasız yaratma Ģeklinde açıklamakta ve Tanrı‟nın zaman değil zât 

bakımından önce olduğunu vurgulamaktadır. bk. Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman 

Bedevî, Aristo „ınde‟l-Arab içinde s. 64. Ancak Ġbn Sînâ'nın mutlak yokluktan var etme Ģeklinde bir 

ibdâ'nın yanlıĢ ve hiçbir anlam ifade etmediğini söylediği eĢ-ġifâ: Metafizik II, s. 86-87'deki 

düĢünceleri, kendi görüĢünü yansıtan en önemli kısmı ihtiva etmektedir. Burada dikkatimizi çeken bir 

hususa iĢaret etmek yerinde olacaktır, Ģöyle ki: Kur‟ân-ı Kerîm‟de b-d-„a kökünden türeyen kelimeler 

dört farklı âyette geçer ve bunlardan ikisinde „yaratma‟ anlamı yoktur. Sadece iki âyette fe„îl 

vezninden Bedî„ Ģekliyle geçmekte, ancak Mübdi„ hali Kur‟ân-ı Kerîm‟de yer almamaktadır. Fakat 

filozofların Kur‟ân‟da çoğunlukla kullanılan Hâlık kelimesi yerine, hiç kullanımına rastlanmayan 

Mübdi„ kelimesini tercih ettikleri görülür. Esûlûcyâ tercümesinde sıklıkla karĢılaĢtığımız bu kelimeyi, 

Ġbn Sînâ‟nın da aynı Ģekilde tercih ettiğine Ģahit oluyoruz. b-d-„a kökünden türeyen kelimelerin 

geçtiği âyetler için bk. Kur‟ân-ı Kerîm, Bakara 2/117; En„âm 6/101; Ahkâf 46/9; Hadîd 57/27. 
315

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 78-79. 



192 

kabul ettiklerini ifade eder.
316

 Yukarıdaki tanımlarıyla birlikte değerlendirildiğinde 

Ġbn Sînâ‟nın fâil yorumunda, metafizikçi filozofların izini takip ettiği görülür.  

 Ġbn Sînâ sudur sürecinde yararlı (menfaa„), az yararlı, daha az yararlı Ģeklinde 

varlık hiyerarĢisini sıralarken bir üstteki varlık türünün kendi altındakini 

yetkinleĢtirme gibi bir iĢlevi bulunduğunu ve bunların ifâza, ifâde, inâyet, riyâset 

Ģeklinde olduklarını ifade eder.
317

 Sırasıyla varlık verme, bilgi verme, koruyup 

gözetme ve siyasi anlamda yöneterek fayda verme anlamlarına gelen bu terimler, 

fizik ve metafiziğin her alanındaki taĢma türleri olarak yorumlanabilir.  

 Filozof, kâinâtta varolan dinamizmi açıklamak üzere Aristo‟dan gelen aĢk 

kavramına baĢvurur ve her varlık türünün kendine özgü bir arzu ve bir iĢtiyâkı 

bulunduğunu söyler. Son tahlilde her Ģeyin iĢtiyâk duyduğu varlık Tanrı‟dır (el-

„illetü‟l-ûlâ). Ancak Tanrı dıĢında, küreler de dahil her Ģeyin bir mâĢuku ve bir de 

muharriki vardır. Dolayısıyla her feleğin Ġyi‟yi akleden hareket ettirici bir nefsi ile 

cisim olması bakımından bir tahayyülü vardır ki tikelleri bununla tasavvur eder. Bu 

konuda onun ifadesi Ģöyledir: “Feleğin Ġlk‟ten aklettiği ve kendisine özgü yakın 

ilkesinden aklettiği Ģey, onun harekete dönük arzusunun ilkesi olmaktadır. Her 

feleğin ayrık bir aklı bulunmaktadır (li-külli felekin aklun mufârık). Bu aklın feleğin 

nefsine nispeti, faal aklın bizim nefislerimize nispeti gibidir. (...) Kısaca aklî bir 

amaç nedeniyle hareket eden her varlıkta, Ġlk Ġyi‟yi akleden ve aklî bir ilkenin 

bulunması gerekir.”
318

 Bu aklî ilke gayr-ı maddî yani ayrık (mufârık) olmalıdır. 

Fakat hareketin cisimle iliĢkili bir ilkesinin de olması ve aynı zamanda aktif olması 

gerekir. Bu sistemde gök küreleri canlı ve akıllı varlıklar sayıldığından onların 

hareketi de nefisle gerçekleĢmekte, yani hareket irade ve tercihte bulunma yetisine 

sahip olan bir nefisten sudur etmektedir (el-hareketü‟s-semâviyyetü nefsâniyyetün 

tasduru an nefsin muhtâratin). Ġbn Sînâ sudûr sürecinin devamını Ģöyle açıklar:  

 

“Buna göre söz konusu ayrık (mufârık) olan varlıkların ilki, kendisi hareket etmeyen hareket 

ettirici olan akıldır. O en uzak göksel cirmi hareket ettirir; sonra onun benzeri bir akıl Sabit 

Yıldızlar küresini hareket ettirir; sonra onun benzeri bir akıl Satürn‟ü (Zuhal) hareket ettirir, 

                                                        
316

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 2. 
317

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik I, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2004, s. 16. 
318

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

145. 



193 

 

bu Ģekilde bizim nefislerimize taĢan (feyz) akla varıncaya kadar devam eder. Bu yer âleminin 

aklıdır ki (aklu‟l-âlemi‟l-arzî), biz buna faal akıl adını veriyoruz.”
319

 

 

 Görüldüğü gibi Ġbn Sînâ‟nın sudur teorisi, en basit haliyle Plotinus‟un, 

Batlamyus kozmolojisiyle iç içe geçmiĢ, daha sistematik hâliyle ise Fârâbî‟nin 

devamı niteliğindedir. Daha önce de vurgulamaya çalıĢtığımız gibi Tanrı-varlık 

iliĢkisinde suduru benimseyen filozofların temelde dikkat ettikleri husus, münezzeh 

ve müteâl olan Tanrı ile maddî kâinat arasında doğrudan bir iliĢkinin, O‟nun 

kemâline halel getireceği endiĢesidir. Yani mânevî ve aĢkın bir varlık olan 

Tanrı‟dan maddî kâinâtın-çokluğun doğrudan sudur etmesi, O‟nun zâtında da bir 

çokluk olduğu düĢüncesine yol açabileceği ve bu anlayıĢın ise O‟nun birliği ilkesine 

halel getireceği için Tanrı ile maddî kâinât arasında mufârakât adı verilen mânevî 

varlıklar yani akıllar, Ġbn Sînâ‟nın yorumuyla melekler aracılık etmektedir. 

Dolayısıyla maddenin doğrudan Tanrı‟dan taĢması mümkün değildir, ancak bir 

aracının yardımıyla meydana gelebilir. Çünkü Plotinos‟tan gelen bir hipotezi 

sudurcu filozofların da samimiyetle benimsediği ve Ġbn Sînâ‟nın metafiziğinin de 

bütün iddialarının kendisine ircâ edilebileceği yegâne önermesi Ģu hipotezdir: “Bir 

olması bakımından Bir‟den ancak bir Ģey meydana gelir.”
320

 Bu yüzden Ġlk Ġllet‟ten 

yani Zorunlu Varlık‟tan Ġlk akıl dıĢında bir Ģey meydana gelemez. ġu var ki, sebepli 

(mâlûl) varlık özü gereği mümkündür, ancak Ġlk Ġllet sayesinde zorunlu varlık halini 

alır. Dolayısıyla Ġlk akıl, kendisinin mümkün olduğunu akleder, Ġlk Ġllet‟ten zorunlu 

olarak meydana geldiğini akleder ve Ġlk Ġllet‟i de akleder. Böylece düĢüncedeki bu 

farklılık çokluğun meydana gelmesi için yeterlidir. Ayrık akıllar (el-„ukûlu‟l-

mufâraka) sırasıyla bu Ġlk akıldan meydana gelirler. Ay-üstünde her aklın altında üç 

Ģey bulunur, bunlar; feleğin maddesi, sûreti (sûret verilmenin ardından ortaya çıkan 

nefsi) ve aklıdır. Yani Ġlk Akıl Zorunlu Varlığı akleder ve bunun sonucunda altında 

bir akıl, kendisini akletmesi sonucunda en uzak feleğin sûreti ve nefsi, mümkün 

                                                        
319

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

145. 
320

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

150. (fe-kad alimte enne‟l-Vâhide min haysü hüve vâhid innemâ yûcedu anhu vâhid). 



194 

olduğunu akletmesiyle de feleğin cismi meydana gelir. Bu iniĢ süreci insan nefsini 

sevk ve idare eden faal akla kadar böylece devam eder.
321

  

 Sudur sürecini özellikle de Bir‟den tüm mufârık akılların meydana 

gelemeyecek olmasından ötürü “üçleme” ifadesiyle açıklıyor olması dikkat 

çekicidir. ĠĢte filozofun görüĢü: 

 

“Öncekilerin bize açıkladığı üzere mufârık akıllar çok sayıdadır, dolayısıyla da 

Ġlk‟le bir arada bulunmaz, aksine Ġlk‟in varlığının onlardan daha yukarıda olması 

gerekir, sonra O‟nu birer birer akıllar takip eder. Bu yüzden herbir aklın altında, 

maddesi (bi-mâddetihî) ve sûreti yani nefsi olan bir felek vardır, bundan sonra herbir 

aklın altındaki varlıkta üç Ģey bulunur, o halde imkân ve zorunluluğun bu Ġlk 

Akıl‟dan çıkmıĢ olması gerekir. Ondan çıkanların burada zikredilen bu üçleme 

(teslîs) için ibda„ ile meydana gelmeleri zorunludur.”
322

 

 

 el-Mebde ve‟l-Me„âd‟dan nakledilen bu ifadeler sırasıyla eĢ-ġifâ: Metafizik, 

en-Necât ve Ta„lîkât‟ta da benzer Ģekilde yer almaktadır. Benzer diyoruz, çünkü bu 

metinlerde daha ayrıntılı ve farklı yorumların bulunduğunu görmekteyiz. Öncelikle 

bu eserde filozofun mufârık akılların ilkinde baĢlayan çoğalmayı anlatmak üzere, 

birden üçün meydana geliĢini teslîs ile ifade etmesi önemlidir. Filozofun teslîsten 

anladığı Ģey, ilk aklın illeti olan Tanrı‟yı düĢünmesi ve bilmesiyle kendi altındaki 

aklın, kendisini akletmesi sonucunda da en uzak feleğin sûreti ve nefsinin, 

kendisinin mümkün varlık olduğunu akletmesiyle ise feleğin cisminin meydana 

gelmiĢ olmasıdır. Ġkinci olarak filozofun, burada yer alan herbir mufârık aklı, 

feleğin maddesiyle iliĢkili görüyor ve feleğin sahip olduğu kuvve ile maddesinin eĢ 

anlamlı bulunması ve nefis tarafından bilfiil hale geçiyor olması, sistemdeki imkân-

kuvve-madde iliĢkisine iĢaret eder. Ayrıca yine metinde geçen „maddesiyle‟ 

                                                        
321

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

151. Jon McGinnis sonuç olarak Zorunlu Varlığın kendisinden çıkanı bilmesinden ve bu sürece hiçbir 

Ģeyin karıĢmamıĢ olmasından dolayı suduru, etkin ilâhî nedensellik (divine efficient causality) olarak 

yorumlar ve bunun da Zorunlu Varlık‟ın tasdikiyle gerçekleĢtiğini söyler. Ona göre Ġbn Sînâ Ģu 

sonuca varır: Zorunlu Varlık‟tan gelen varlığın suduru doğadan değil, fakat ilahi istek ve iradeyledir. 

Ayrıca evrenin Zorunlu Varlık tarafından yaratılmıĢ olması hiçbir Ģekilde O‟nu daha iyi yapmaz. Ona 

göre Ġbn Sînâ açısından Tanrı‟nın yaratma fiili, gerçekten fedakarca/îsârî bir eylemdir (altruistic act). 

bk. Jon McGinnis, Avicenna, 2010 Oxford University Press, s. 207-208. Kanaatimizce Jon 

McGinnis‟in Tanrı‟nın sudur sonucunda âlemi meydana getirmesini “fedâkarca bir eylem” olarak 

yorumlamak, ne Ġbn Sînâ ne de baĢka bir Ġslâm filozofunun ana çerçevesinde yer alabilecek bir 

değerlendirme tarzıdır. Dahası Tanrı, Hıristiyanlığın aksine Ġslâm dini açısından kâinâtı yaratarak 

fedâkarlıkta bulunmamıĢtır; zira O, kudretinin bilinmesini, takdîs edilmesini dilediği için âlemi var 

kılmıĢtır. 
322

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 79. 



195 

 

vurguladığı Ģey daha sonraki eserlerinde “kendi özünü akletmesi sebebiyle” Ģekline 

dönüĢmekte; böylece tamamen soyut olan akıldan maddenin ortaya çıkıĢını 

kendisini akletmesine yani düĢünce ve bilgiye bağlamaktadır.
323

 Nitekim Ta„lîkât‟ta 

filozof Bârî‟nin özünün birliği ve fiili herhangi bir kasıtla iliĢkilendirilemeyeceğini 

yani Tanrı‟nın fiilinin herhangi bir amacının olamayacağını, O‟ndan iki ve daha 

fazla Ģeyin meydana gelemeyeceğini, fiilinin sudurunun ise ancak zorunluluk 

yoluyla gerçekleĢeceğini („alâ sebîli‟l-lüzûm) söyler.
324

 Bu da Tanrı‟nın bizâtihi 

varlığının evrenin ortaya çıkması için “yeter sebep” olduğunu göstermektedir. 

 Ay-üstü âlemdeki ayrık akılların herbiri Ġlk Ġllet‟ten çıkmıĢ değildir, onlar tür 

bakımından bir olsalar da çokturlar. Her akıl, kendisindeki bir anlam sebebiyle (fe-

innehû li-ma„nâ fîhi), mertebe bakımından bir diğerinden üstündür. “Aklın, Ġlk‟i (el-

Evvel) düĢünmesiyle ondan kendisinin altındaki baĢka bir akıl zorunlu olur, 

kendisini akletmesiyle feleğin nefsi ve cismi zorunlu olur. Feleğin cismi feleğin 

nefsinden meydana gelir ve feleğin nefsi aracılığıyla varlığını sürdürür. Çünkü her 

sûret, maddesinin bilfiil hâle gelmesinin illetidir. Zîra maddenin kendi baĢına bilfiil 

varlığı yoktur.”
325

 

 Yukarıdan itibaren anlatılan sudur sistemi bir baĢka açıdan daha izah 

edilebilir. Örneğin felsefenin âleti konumundaki mantık disiplininde, önerme 

kuruluĢunda iki öncülden bir sonucun ortaya çıkmasında olduğu gibi sudur 

                                                        
323

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

151; Ġbn Sînâ, en-Necât fi‟l-hikmeti‟l-mantıkiyye ve‟t-tabî„iyye ve‟l-ilâhiyye, thk. Macid Fahri, 

Beyrut 1985, s.314; Ġbn Sînâ, et-Ta„lîkât, thk. Abdurrahman Bedevî, Kum: Mektebetü‟l-Ġ‟lami‟l-

Ġslâmî, s. 54 ve 99. Buradaki farklılaĢmanın metinlerdeki yanlıĢlıktan kaynaklanmayıp, eserlerin farklı 

yazma nüshalarınında da aynı Ģekilde yer aldığına dair ayrıntılar için bk. M. Cüneyt Kaya, Varlık ve 

Ġmkân Aristoteles‟ten Ġbn Sînâ‟ya Ġmkânın Tarihi, Klasik yay. 2011, s. 228-229. Felsefede bu 

Ģekilde kendine yer bulan teslis açıklaması, tasavvuf metafiziği ekolünün kurucusu olan Ġbnü‟l-

Arabî‟de ve Sadreddin Konevî‟nin Fusûsu‟l-Hikem Ģerhinde ve daha önemlisi Tasavvuf meteafiziği 

farklı bir bakıĢ açısıyla yer bulmuĢtur. Eserin „Salih fassı‟nda, çokluğun ortaya çıkıĢı ahadiyetten 

değil vâhidiyettendir ki, bu nisbî birliğin herĢeye izâfe edilebilmesi anlamına gelir, bu bağlamda teslîs 

zât, ilâhî ilimde sâbit olan Ģeylik (a„yân-ı sâbite), bu Ģeye yönelik ilâhî irade/nispet anlamında 

kullanılmaktadır. Bu ise ahadiyet ve onu takip eden vâhid ve vâhidiyetin birliğine de iĢâret eder. bk. 

Sadreddin Konevî, Fusûsü‟l-Hikem‟in Sırları, terc. Ekrem Demirli, Ġz. yay. Ġstanbul 2002, s.77-83. 

Ayrıca bu yorum, Bir‟den bir çıkar ilkesini eleĢtiren ya da onu geliĢtiren iki farklı bakıĢ açısıyla 

değerlendirilebilir. Bu yüzden tartıĢma, mukayeseli çalıĢmalarla konuyu değerlendiren çağdaĢ 

felsefecilerin ilgisine muhtaçtır. 
324

 Ġbn Sînâ, et-Ta„lîkât, thk. Abdurrahman Bedevî, Kum: Mektebetü‟l-Ġ‟lami‟l-Ġslâmî, s. 54; faal 

akılla iliĢkili olarak da bk. s. 99. 
325

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

154. 



196 

neticesinde ortaya çıkan varlık yani mümkünler dünyası, ana önermeye bir Ģey 

katmaz yahut ondan bir Ģey eksiltmez. Bunu Ģöyle açıklayabiliriz:  

 Bütün insanlar akleder, 

 Mehmet de insandır, 

 O halde Mehmet de akleder 

 Mehmet‟in akletmesi yani bütün insanlara dahil olması, bu bütüne bir Ģey 

katmayacağı gibi onun bu bütünden çıkmıĢ olması da, ondan bir Ģey eksiltmez. 

Onun düĢünüyor olması ya da olmaması bütüne nispetle sıfır yani „etkisiz 

elemandır‟. Tanrı‟dan varlığın sudur etmesi de aynen böyledir. Bütün varlığın, 

Zorunlu Varlık‟tan çıkması, bir anlamdan bir baĢka anlamın çıkmasında olduğu gibi 

Tanrı‟nın zâtından bir Ģey eksiltmez. Öte yandan bütün varlık Tanrı‟dan çıktığı için 

O, bütün mümkünlerin varlığını ve fazlasını da içerir. 

 Geldiğimiz bu noktada Ġbn Sînâ‟nın olgunluk dönemi eserlerinde sudur 

olayını ve akıllar arasındaki sebeplilik iliĢkisini inâyet kavramıyla açıkladığına 

tanık olmaktayız. Ġnâyetten ne anladığını ise Ģöyle ifade etmektedir: 

 

“Ġnâyet: Ġlk‟in (el-Evvel) varlığın bulunduğu iyilik düzenini zâtı gereği bilmesi; 

mümkün olan iyilik ve yetkinliğin, zâtı gereği illeti olması; belirtilen tarzda ondan 

hoĢnut olarak mümkün olan en mükemmel Ģekilde iyilik düzenini akletmesi ve 

böylece en mükemmel Ģekilde düzen ve iyilik olarak aklettiği Ģeyin, O‟ndan 

mümkün olan en mükemmel düzene götürecek tarzda bir taĢma ile taĢmasıdır.”
326

 

 

 Görüldüğü üzere Tanrı ortaya çıkacak olan evrendeki düzen ve mükemelliğe 

ait herĢeyi, yani deyim yerindeyse evrene iliĢkin plan ve projesini lütuf ve inâyetiyle 

ilk akla yüklemiĢ/aktarmıĢtır.  

 Bu konuda bir baĢka husus, filozofun sonraki eserlerinde sudur sürecini 

anlatırken mufârâkât kavramını daha da belirginleĢtirerek onun yerine melek 

terimini kullanıyor olmasıdır. Ona göre mufârık akıllar dîni terminolojideki soyut 

rûhânî meleklerden ibarettir. Buna göre göksel nefis denilen Ģey ruhâni meleklerin 

mertebeleridir ki bunlar amele melekleridir (el-melâiketü‟l-„amele). Daha sonra 

                                                        
326

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

160. 



197 

 

göksel cisimlerin mertebesi gelir, bu silsile ay feleğine kadar sürer, daha sonra oluĢ 

ve bozuluĢa tâbi sûretlere konu olan maddenin varlığı baĢlar.
327

 

 Kindî‟nin Risâle fi‟l-ibâne an sücûdi‟l-cirmi‟l-aksâ‟da feleklerin Tanrı‟nın 

izniyle bize tesirde bulunduklarını, bizim yakın sebebimiz oluĢları ve sebebin 

sebepliden daha değerli olması gerekçesiyle onların düĢünceye sahip varlıklar 

olduğunu öne sürdüğüne değinmiĢtik. Ġbn Sînâ‟nın da göksel cisimlerin kendisine 

âit nitelikleri sayesinde bu âlemin cisimlerine tesir ettiğini ve bu cisimleri yetkinlik 

ve sûretle yöneten tabiat, felekte ortaya çıkan nefisle veya onun yardımıyla 

meydana geldiğini savunduğu görülür. Burada Herber Davidson‟un tam da bu 

bağlama dair Fârâbî hakkındaki yorumunu hatırlamak yerinde olur. Davidson, 

gökleri oluĢun sebebi olarak görmenin ve ay-altı âlemin bozuluĢ olarak 

yorumlamanın tam bir Aristoculuk sayıldığını, çünkü bilindiği üzere Aristo‟nun 

göklerin bütüncül hareketinin etkisini göksel hareketin değiĢken etkisinden 

ayırdığını söyledikten sonra Fârâbî‟den daha önce göklerin ay-altı âlemin 

maddesinin sebebi olduğunu söyleyen bir kaynak olmadığını öne sürer.
328

 O halde 

bu konuda Ġbn Sînâ‟nın Kindî ve Fârâbî‟nin takipçisi olduğu açıkca görülmektedir.  

 Madde ve arazlardan ayıklanmıĢ her sûret [faal] akılla birleĢtiğinde (ittihâd), 

güç halinden bilfiil akıl haline dönüĢür.
329

 Ancak faal aklın kendisini de bilfiil akıl 

denir, fakat o bizdeki gibi bir yetkinleĢme sonucunda değil bizatihi fiil halinde olan 

bir akıldır. Aristo‟dan beri varolan ve Fârâbî‟nin de kullandığı metaforu Ġbn Sînâ da 

faal aklın insan nefsiyle iliĢkisini açıklamak üzere tekrarlar, buna göre: GüneĢ‟le 

gözün arasındaki iliĢkide olduğu gibi güç halinde görme imkânına sahip olan göz 

ancak GüneĢ‟in ıĢığı ile fiil durumuna geçerek görmeye baĢlar. Ġnsanın güç 

                                                        
327

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Ġlâhiyyât II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

180. 
328

 Herbert A. Davidson, Alfarabi, Avicenna and Averroes on Intellect, Oxford University Press, 

New York, 1992, s. 48.  
329

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 7. Ġttisâl kavramı ne 

Aristo‟nun De Anima‟sında ne de Ġskender Afrodîsî‟nin aynı adı taĢıyan eserinde kullanılmaktadır. 

Ancak bu kelime birlik ve birleĢme (conjunction) Ģeklinde Aristo‟nun Teolojisi (Esûlûcyâ) adlı 

apokrif eserde yer alır. bk. Herbert A. Davidson, Alfarabi, Avicenna and Averroes on Intellect, 

Oxford University Press, New York, 1992, s. 55. 



198 

halindeki aklı da faal aklın ıĢığıyla (nûru‟l-akli‟l-fa„âl) aydınlanır yani fiil haline 

gelir, düĢünmeye ve bilgi üretmeye baĢlar.
330

 

 

2.6.3. NEFSĠN DÜġÜġÜ VE YÜKSELĠġĠ 

 Dinler tarihinde olduğu gibi düĢünce tarihinde de ruhun mâhiyeti, ezelî olup 

olmadığı, tanrısal âlemden yeryüzüne düĢüĢü (hübût), bedenle olan iliĢkisi ve ölüm 

sonrası ruhun durumu gibi hususlar daima gündemde kalmıĢtır. Özellikle felsefenin 

kurucusu kabul edilen Sokrat, Eflâtun ve Aristo'dan itibaren ruh problemi felsefenin 

temel sorunları arasında yer almıĢtır. Daha çok adı geçen ilk iki filozofun, tanrısal 

bir öz olarak ruhun ölümsüz olduğu, varlığı tanımak ve bedeni yönetmek üzere 

yeryüzüne düĢtüğü, ölümle birlikte tekrar tanrısal âlemine döneceği tarzındaki 

görüĢleri önemli ölçüde dinlerde ve felsefe dünyasında büyük ilgi görmüĢtür.  

 Ġslâm MeĢĢâîleri arasında varlık probleminden sonra ruh sorununa yani 

psikolojiye ('imu'n-nefs) ağırlıklı yer verenin Ġbn Sînâ olduğunu görmekteyiz. 

Filozof hemen bütün eserlerinde bu probleme geniĢ yer ayırdığı gibi müstakil 

risâleler halinde de ruh meselesini bütün yönleriyle irdelemiĢ, hatta Ġslâm düĢünce 

tarihinde psikolojinin kurucusu sayılabilecek düzeyde çalıĢmalar yapmıĢtır. 

Özellikle ruhun düĢüĢünü ve bedende bir konuk olarak hayat serüvenini birlikte 

yaĢadıktan sonra tekrar geldiği ilâhî âleme dönüĢünü konu alan aynı zamanda 

yüksek edebî değeri bulunan Ruh Kasîdesi‟ni (el-Kasîdetü't-rûhiyye) kaleme 

almıĢtır. Burada o, ruhu yücelerden süzülüp gelen (düĢen) bir güvercinle sembolize 

eder. Bedene yabancı olan bu mânevî varlık, önceleri maddî ve yoğun olan bedene 

uyum sağlamakta hayli zorlanır ve yabancılık çeker. Nihayet ilerleyen zaman 

içerisinde konuk olduğu bedene alıĢır ve onu benimser. Fakat kendi âleminden 

yeryüzüne düĢerken kendi özünü kirletmeyeceğine ve asıl vatanını unutmayacağına 

dair Allah'a söz vermiĢtir. Ne var ki madde ile içli dıĢlı olunca hem asıl vatanını 

unutur hem de birtakım günahlarla özünü kirletir.
331

. Bir baĢka söyleyiĢle ruhun 

                                                        
330

 Ġbn Sînâ, el-Mebde ve‟l-me„âd, thk. Abdullah Nurani, Tahran 1984, s. 98. Ayrıca bk. Fârâbî, es-

Siyasetü‟l-medeniyye (Mebâdi‟ul-Mevcûdât), thk. Fevzi Mitri en-Neccâr, Dârü‟l-MaĢrık, Beyrut 

1993, s. 35-36. 
331

 Ġbn Sînâ, Ruh Kasîdesi (el-Kasîdetü‟l-ayniyyetü‟r-rûhiyye fi‟r-ruh), terc. Mahmut Kaya, Ġslam 

Fiozoflarından Felsefe Metinleri içinde, Klasik yay., Ġstanbul, 2003, s. 325-334; Ġbn Sînâ, Tefsîru 

Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde), s. 41-42. 



199 

 

bedenle iliĢki kurması ona kendi âlemini ve mâĢuku'nu unutturmuĢtur. Filozofa göre 

bu durum, bir hastanın tatlı birĢeyden tad almaması, ondan haz duymaması gibidir. 

Yani bedenle bir arada olan nefis, ilâhî âlemdeki kusursuz hazzı alamaz hale gelir. 

Bedenden ayrıldığında ise bedenle birlikte olduğu dönemdekinin aksine tek bir 

seferde bu hazzı duyar. Bu haz, bizatihi canlılara özgü olduğu için sıradan bir hazla 

kıyaslanamaz. Ġbn Sînâ‟nın ifadesiyle “bu, mutluluk (sa„âde), öteki (ise) 

bedbahtlıktır (Ģekâve).”
332

 

 Ayrıca ruhun üzüntüsünün bir baĢka nedeni de konuk olduğu ve birlikte 

yaĢadığı bedenin günbegün yaĢlanıp yıpranmasıdır. Aslında bu âleme düĢen 

güvercin “ten kafesi”nde tutsaktır ve ondan sıyrılıp kurtulmadıkça da tekrar asıl 

yurduna dönemeyecektir. Hicrân/ayrılık günü (ölüm) gelip çattığında ise “yolcu 

(rahîl) yolunda gerek” diyerek dönüĢ yoluna koyulur. Güvercin, cân kuĢu yani nefis 

son defa bedenle birlikte uykuya daldığında, ironik bir Ģekilde ruhun uyanması da 

gerçeklemiĢ olur; bedenle yatar bedensiz kalkar, beden bir daha uyanmamak üzere 

uyurken, nefis de uyumamak üzere uyanmıĢ ve yaĢadıklarının hepsinin bir rüyâ 

olduğunu anlamıĢ olur.  

 Filozof ruhun yaĢadığı bu düĢüĢ ve tekrar ana vatanına dönüĢ serüveninin 

nedenlerini sorgulamaya baĢlar. Ona göre ruhun düĢüĢündeki amaç, varlık hakkında 

bilmediklerini tam öğrenip kemâle ermekse, ne yazık ki sınırlı olan ömür onun 

kemâle ermesine ve hayattan kâm almasına yeterli olmamıĢtır. Dolayısıyla bu düĢüĢ 

olayı bir sır olarak kalacak ve insanoğlu her çağda bu sırra ermek için çaba 

harcayacak, Ģiirler kaleme alacak, Ģarkılar besteleyecek, dua ve niyazlarında hep o 

ilâhî âlemle iliĢkisini sürdürmeye çalıĢacaktır.
333

 Ne var ki, burada önemli olan 

nefsin günah kirine belenmemesi, Ģayet kirlenmiĢse bu kirlerden arınması ebedî 

mutluluk için olmazsa olmaz bir Ģarttır.
334

 

                                                        
332

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

174. Bayrakdar Ġbn Sînâ‟nın Risâle fî mâhiyyeti‟l-„ıĢk‟daki aĢk kavramından hareketle onun ontolojik 

anlamda aĢkı kullanan ilk filozof olduğunu ileri sürmektedir. bk. Mehmet Bayrakdar, “Ġbn Sînâ‟da 

Varlık, VaroluĢun Sebebi ve Varlığın Delili Olarak AĢk”, AÜĠFD, c. XXVII, s. 299-306. 
333

 Ġbn Sînâ, Ruh Kasîdesi (el-Kasîdetü‟l-ayniyyetü‟r-rûhiyye fi‟r-ruh), terc. Mahmut Kaya, (Ġslam 

Fiozoflarından Felsefe Metinleri içinde), Klasik yay., Ġstanbul, 2003, s. 325-334. 
334

 Ġbn Sînâ, eĢ-ġifâ: Metafizik II, terc. Ekrem Demirli-Ömer Türker, Litera yay., Ġstanbul 2005, s. 

177; Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde), s. 

42. 



200 

 

2.6.4. ĠBN SÎNÂ‟NIN PLOTĠNUS YORUMU: TEFSÎRU KİTÂBİ 

ESÛLÛCYÂ 

 Klasik kaynakların yanında Ġbn Sînâ'nın eserleri üzerinde araĢtırma yapan 

uzmanların bildirdiğine göre filozofun 397-398/1006-1007 tarihlerinde kaleme 

aldığı ve yirmi cilt olduğu belirtilen el-Ġnsâf adlı eser, Sultan Mesud‟un Ġsfahan‟ı 

ele geçirmesi esnasında günümüze ulaĢan birkaç parçanın dıĢında kaybolmuĢtur. 

Anlatıldığına göre Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ iĢte bu kalan parçalardan biridir. Ġbn 

Sînâ, Ebû Câfer el-Kiyâ adlı dostuna yazdığı bir mektupta Themistius, Ġskender 

Afrodîsî gibi Ģârihlerin kısmen doğru görüĢ sahibi olduklarını ve kısmen de 

yanıldıklarını, Aristo‟yu yeterince anlamadıklarını ve ona yöneltilen birtakım 

eleĢtirilerin haksız olduğunu belirterek el-Ġnsâf adında bir eser kaleme aldığını, bu 

eserde âlimleri Doğulular (MeĢrikî) ve Batılılar (Mağribîler) Ģeklinde iki kısma 

ayırdığını, ilk gruptakilerin ikincisine karĢı olan görüĢlerini aktardığını ve 

kendisinin de meselelere “insâf” ile yaklaĢtığını ve ayrıca bu eserde bin yirmi sekiz 

meseleyi ele aldığını söylemektedir. Esûlûcyâ‟daki problemleri teker teker ele alıp 

açıkladığını belirten filozof, aslında bu eserin apokrif (mut„an) olduğunun 

farkındadır.
335

 Buna rağmen o gün için Esûlûcyâ'nın yaygın halde bulunması, bir 

açıdan Tanrı-varlık iliĢkisini dînî telakkiye yakın bir tarzda ortaya koyması, bu 

arada "kötülük" problemine makul bir yorum getirerek kötülüğün Tanrıyla herhangi 

bir iliĢkisinin bulunmadığını söylemesi ve nihayet bütüncül bir evren tasavvuru 

sunması gibi hususların Ġbn Sînâ'nın bu eseri ciddiye alarak üzerinde Ģerh 

yazmasına neden olduğunu söyleyebiliriz.
 

 Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ'ya gelince, filozofun eserlerinin kataloglarında yer 

verildiği halde onun metafiziği üzerinde çalıĢanların, her nedense bu risâleyi 

görmezden geldiği; özellikle de Türkçe Ġbn Sînâ üzerinde yapılan araĢtırmalarda, 

                                                        
335

 Ġbn Sînâ, el-Mübâhesât, thk. Muhsin Baydarfer, Kum: ĠntiĢarat-ı Baydar, 1992, s. 375; Ġbn Sînâ, 

el-Mübâhasât, thk. Abdurrahman Bedevî, Aristo „ınde‟l-Arab içinde, s. 121-122. Ġbn Sînâ, Yahyâ 

en-Nahvî‟yi, kitabının dıĢı kuvvetli/doğru görünen ve fakat içi zayıf bir kitap olduğu gerekçesiyle 

eleĢtirir (fe-kitâbun zâhiruhû sedîd, bâtınuhû daîf). Ayrıca Doğulular ile kendi felsefesini, Batılılar ile 

de Bağdat Aristoculuğunu, özellikle de Ebu‟l-Ferec Ġbnü‟t-Tayyip ile kendisiyle felsefî tartıĢmalar 

yaĢadığı Ebu‟l-Kâsım el-Kirmânî‟ye atıfta bulunmaktadır, bkz. Dimitri Gutas, “Ġbn Sînâ De Anima 

Üzerine Notları ve Yunanca ġerh Geleneği”, Ġbn Sînâ‟nın Mirası içinde, terc. M. Cüneyt Kaya, 

Klasik yay., Ġstanbul 2010, s. 49. 



201 

 

büyük ölçüde ihmal edildiği görülmektedir. Fakat biz çalıĢma alanımız itibariyle 

Ġbn Sînâ‟nın bu eserini ayrı bir baĢlık altında incelemenin daha doğru olacağını 

düĢündük. Çünkü Tanrı varlık-iliĢkisini yorumlamada, evrensel aklın ve nefsin 

iĢlevlerini belirlemede vahiy ile faal akıl arasında ne türden bir etkileĢim olduğunu 

ortaya koymada; bu meyânda "kötülük" problemine makûl bir yorum getirmede ve 

nihâyet bütüncül bir evren tasavvuru sunma gibi önemli konularda bu eserin göz 

ardı edilmemesi gerekir. 

 Bu konuda dikkati çeken bir diğer husus, adı geçen Ģerhi neĢreden 

Abdurrahman Bedevî‟nin eserin son sayfasındaki dipnotunda da belirttiği üzere 

kullandığı nüshanın pekçok karıĢıklığı ihtiva etmiĢ olmasıdır.
336

 Hatta A. 

Bedevî‟nin kullandığı ve dipnotlarda iĢaret ettiği Friedrich Dieterici‟nin Esûlûcyâ 

neĢri de aynı Ģekilde pekçok eksikliği içermektedir. Ancak daha sonra Bedevî eserin 

yeni bir neĢrini yapmıĢ, önceki yayınlara nispetle daha sağlıklı bir metin ortaya 

koymaya çalıĢmıĢtır. Bilindiği üzere 10 meymerden (bölüm/fasıl) oluĢan 

Esûlûcyâ‟nın bir, iki, dört, beĢ, yedi ve sekizinci meymerlerin açık bir Ģekilde 

baĢlığı konulmuĢ olmakla beraber, üç, altı, dokuz ve onuncu meymer baĢlıkları 

yoktur. ġu var ki, beĢinci meymerdeki her faslın baĢka kısımlardaki mevzûları 

içermekte olduğu dikkatli gözlerden kaçmaz; örneğin Esûlûcyâ‟da onuncu 

meymerde tartıĢılan ilk hüviyyet olarak aklın hüviyyetinin Zorunlu Varlık‟tan 

taĢması konusu burada ele alınmıĢtır. Ne var ki Bedevî bu ve benzeri net olarak 

belirginleĢtiremediği kısımlarda dipnotlarda Esûlûcyâ'ya atıfta bulunmaktan 

kaçınmıĢtır. Bedevî eserin sonunda Esûlûcyâ‟da bulunmayan Eflâtun‟dan bir kısım 

pasajlara yer verdiğini söylese de, bu kısım aslında Esûlûcyâ‟da onuncu meymerin 

son bölümünde Eflâtun‟a atıfta bulunarak nefsin yüce âlemdeki durumu üzerinde 

ele alınan kısımla benzerlik göstermektedir. Buraya kadar zikredilen yorumlamaya 

dair eksiklikler Abdurrahman Bedevî‟nin Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ‟yı içeren Aristo 

„ınde‟l-Arab adlı eseri, Esûlûcyâ metnininde de yer aldığı Eflûtîn ınde‟l-Arab‟tan 

önce yayımlamıĢ olmasından kaynaklandığı söylenebilir. ġu hususu da belirtmiĢ 

olalım ki, bu eksikliklere rağmen Ġslâm felsefesi alanındaki öncü rolü üstlenen 

                                                        
336

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde), s. 74. 



202 

Bedevî, temel metinlere dair neĢir ve telif çalıĢmaları sebebiyle her zaman saygıyla 

anılacaktır. 

 Dikkat çeken bir baĢka konu da Ġbn Sînâ‟nın Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ‟da el-

Hikmetü‟l-meĢrikıyye‟ye farklı yerlerde altı kez göndermede bulunmuĢ olmasıdır. 

eĢ-ġifâ‟yı halk için, el-Hikmetü‟l-meĢrikıyye‟yi ise daha entelektüel bir zümre için 

kaleme aldığı ya da bir baĢka söyleyiĢle el-Hikmetü‟l-meĢrikıyye‟de önceki 

görüĢlerle cedele girmeden sadece kendi görüĢlerini sunduğu kabul edildiğinde, 

Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ‟da bu esere yapılan atıflar eserin önemini bir kat daha 

artırmaktadır. Dimitri Gutas eserin açıklamalı Ġngilizce tercümesiyle birlikte gözden 

geçirilmiĢ bir neĢrini yapacağını belirtmiĢse de
337

 henüz buna dair gün yüzüne bir 

eser çıkmıĢ değildir. Fakat Peter Adamson‟un “Plotinus‟un Tashihi: Ġbn Sînâ‟nın 

Aristoteles‟in Teoloji ġerhinde Nefis-Beden ĠliĢkisi” baĢlığıyla kaleme aldığı 

Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ üzerine makalesi bu konu üzerindeki ciddî çalıĢmalar 

arasında sayılmalıdır.
338

 

 Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ‟yı incelememiz sonucunda, bu konuda müstakil bir 

çalıĢma yapılmasına ve metinlerin mukayeseli bir Ģekilde iĢlenmesine ihtiyaç 

duyulduğunu belirtmek zorundayız. Bu tarz bir giriĢim bizim çalıĢmamızın 

sınırlarını zorlayacağından burada sadece seçtiğimiz beĢ örnek üzerinden giderek, 

filozofun yaklaĢık kırk sayfalık bu küçük ve fakat yoğun eserinde çoğu zaman bir 

cümle ya da daha azıyla göndermede bulunduğu bazı kısımları, doğrudan Esûlûcyâ 

metninden gösterip, daha sonra Ġbn Sînâ‟nın konu hakkındaki yorumunu ortaya 

koymaya çalıĢacağız. Böylece filozofun Ģerhederken sadece açıklamakla 

yetinmediğini, aksine metni zenginleĢtirip geliĢtirdiğini, yer yer karĢı çıktığını hatta 

bazen tamamen metindeki/düĢüncedeki bozukluktan (tahrîf) dolayı karĢıt bir görüĢ 

serdettiğini söylemeliyiz.  

                                                        
337

 Dimitri Gutas, “Ġbn Sînâ De Anima Üzerine Notları ve Yunanca ġerh Geleneği”, Ġbn Sînâ‟nın 

Mirası içinde, terc. M. Cüneyt Kaya, Klasik yay., Ġstanbul 2010, s. 49, dipnot 9. 
338

 Peter Adamson, “Correcting Plotinus: Soul‟s Relationship to Body in Avicenna‟s Commentary on 

the Theology of Aristotle”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, Special Issue: Philosophy 

Science & Exegesis, February 2004, Volume 47, (59-75). Adamson kendi çalıĢmasından önce bu 

konuda literatürde yer alan iki ayrı makaleye iĢaret etmektedir, bunlar: Gardet, L. „En l‟honneur du 

millénair d‟Avicenne: l‟importance d‟un texte nouvellement traduit: les gloses d‟Avicenne sur la 

pseudo Théologie d‟Aristote‟, Revue Thomiste 51 (1951), 333-345; Ayrıca Gardet‟in bu çalıĢmasının 

yeniden basımı için bk. Gardet, L. „Avicenne: commentateur de Plotin‟, Études de philosophie et de 

mystiques comparées (Paris 1972) 135-146. Diğer çalıĢma ise Janssens, J. „Creation and emanation 

in Avicenna‟, Documenti e Studi sulla Traduzione Filosofica Medievale 8 (1997), 455-477. 



203 

 

   

 Esûlûcyâ, örnek I: 

“Bu sebeple biz nefsin aklî âlemden ayrılıp cismânî-hissî âleme nasıl indiğini, oluĢ 

ve bozuluĢa açık olan bu basit bedene nasıl girdiğini araĢtırmak istiyoruz. Böylece 

deriz ki: Her küllî aklî cevher sadece aklî bir hayat sahibidir ve etki kabul etmez. 

Bunun için cevher aklî âlemde sâkin ve sâbitti, orada dâimî idi ve baĢka bir yere 

doğru da yönelmemiĢti.” (Esûlûcyâ, s. 18) 

 

 Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ: 

 Ġbn Sînâ‟ya göre „küllî aklî cevherin‟, yalnızca madden ayrık (mufârıkun li‟l-

mâdde fakad) değil aynı zamanda dıĢ dünyada gerçekliği bulunmayan ve varlığının 

yetkinleĢmesi de (lâ kemâlu vücûdin) mümkün olmayıp, sadece mutlak bir Ģekilde 

maddeden aklî bir uzaklığa (akliyyen berîen) sahip olduğu anlamına gelir. Böyle 

olduğu için küllî aklî cevher bilfiil kendi özünü akleder, çünkü onun özü maddî 

olanla tam anlamıyla iliĢkisizdir (li-enne zâtehû mücerredetün ani‟l-mâdde), onun 

kendini akletmesi, kendisinden meydana geldiğinin (mebâdîhî) ve kendisinin 

meydana getirdiğinin (tevâlîhî) akledilir olmasını zorunlu kılar. Özünü aklettiğinde 

ise onu peĢisıra vasıtasız olarak takip eden akledilirler bir sıradüzeni içerisinde ay-

üstü alemi oluĢtururlar ve bu tür cevherler zorunludur (vâcib). Filozof, yukarıdaki 

metinde geçen “aklî âlemde” ifadesini, herhangi bir Ģekilde maddeye bulaĢmamıĢ, 

ona yönelmemiĢ ve herhangi bir maddîliğe bürünmemiĢ olmak Ģeklinde yorumlar, 

yine metinde geçen “sürekliliği” ise ilk yetkinliğe ihtiyaç duymuyor olmasıyla (el-

istiğnâ bi‟l-kemâli‟l-evvel) izah eder.
339

  

 

 Esûlûcyâ, örnek II: 

Bütün aklî cevherler için bir tür istek (Ģevk) vardır bundan dolayı cevherler 

birbirlerini takip eder ve onlar sadece akıldan ibarettir. Akıl bir Ģevk elde edecek 

olursa, o Ģevkle bir yola girer ve bulunduğu ilk konumda kalmaz. Çünkü o, fiile ve 

akılda gördüğü (tasavvur ettiği) görünüĢe (zeyn) Ģevk duyar. (Esûlûcyâ, s. 19) 

 

 Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ: 

 Ġbn Sînâ, yukarıdaki metinde, maddeyle kâim olmaktan münezzeh 

(müstağnî)" olan cevher olması bakımından bütün aklî cevherlerin, bir tür Ģiddetli 

arzu (Ģevke) duymasını, "kendisinde bulunmayanı elde etme ihtiyacı" olarak 

                                                        
339

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde), s. 37-

38. 



204 

yorumlar. “Akılda gördüğü” ifadesini ise tahrîf olarak değerlendiren filozof Ģöyle 

söyler: ġayet nefis aklî âlemi görmüĢ olsaydı onunla yetkinleĢirdi (üstükmilet), 

çünkü bir Ģeyin görülmesi onun sûretinin kabul edilmesidir, dolayısıyla nefsin 

görmesinden değil “akılda görme iĢtiyâkı” duymasından söz edilebilir. Kısaca Ģevk 

ayrı ayrı değil aksine bütünlüğü olan bir Ģeydir.
340

 Görüldüğü üzere Ġbn Sînâ‟nın 

nefsin akılda görmüĢ olmasını kabul etmez, burada fiilin gerçekleĢme zamanını 

eleĢtiren filozof, nefsin aklî âlemde bedene bağlı olmaksızın zaten bulunuyor 

olmasına karĢı çıkar, zira bu Ģekilde o zaten faal aklın formlarını görmüĢ olurdu. 

Eğer mesele böyle anlaĢılırsa, nefis çoktan yetkinleĢmiĢ ve onun yeryüzüne düĢüĢü 

sadece gereksiz değil aynı zamanda anlaĢılmaz bir hale de dönmüĢ olurdu. Çünkü 

yetkinleĢmiĢ nefis akıl haline gelir ve salt aklî olan bir Ģey de bedenle zaten iliĢki 

kuramaz.
341

  

 

 Esûlûcyâ, örnek III: 

“Ne var ki bedenin kirliliğine bulaĢmamıĢ olan saf ve temiz nefs-i nâtıka hissî 

âlemden ayrıldığında bu âlemde hiç kalmaksızın hızlı bir Ģekilde cevherlerin 

bulunduğa yere dönecektir.” (Esûlûcyâ, s. 20) 

 

 Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ: 

 Ġbn Sînâ'ya nefsin bedenle iliĢkisi, bedenin aklî olana uyumu, aklî güzellik ve 

hazlarla uyumu, aklî olana muhabbetle ittisâlin gerçekleĢmesi demektedir. O halde 

nefis bu arzu ve isteğini gerçekleĢtirmek için bedeni ve bedensel organları bir aracı 

olarak kullanır. Kirliliği ise o, insan doğasına aykırı "uygun olmayan" bir rezîlet 

Ģeklinde niteler. Ölüm olayıyla birlikte nefis, bedenden ayrılıp onun hâkimiyetinden 

kurtularak kontrolü kendi sağlamaya baĢladığında ise içinde bulunduğu âlemle 

iliĢkisini keser (munkati„aten) ulvî âlemle ittisâl halinde kalarak güzellik elbisesine 

bürünür. Sekizinci meymerin Ģerhinde de aynı Ģekilde filozof “Eğer nefis, akılla 

birleĢmek (tettasılu) suretiyle mükemmel bir güce sahip olsaydı, o takdirde 

bedenlerle donanmaya ihtiyaç duymazdı. Öyleyse nefsin bilkuvve olanı (yani 

kendisini) yetkinleĢtirmek (li-tekmîli) için beden elbisesine bürünmesine" ihtiyaç 

                                                        
340

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde), s. 39. 
341

 Peter Adamson, “Correcting Plotinus: Soul‟s Relationship to Body in Avicenna‟s Commentary on 

the Theology of Aristotle”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, Special Issue: Philosophy 

Science & Exegesis, February 2004, Volume 47, s. 65. 



205 

 

vardır
342

. Dikkat edilirse bu yorumu da yukarıdaki görüĢünü destekler mâhiyettedir. 

Bu konuda bir baĢka husus, filozofun nefsin kendi ulvî âleminden yeryüzüne 

düĢüĢünü (sakadat), duyusal varlıklara ihtiyaç duyması (ihtâcet) Ģeklinde 

yorumlar.
343

 O'nun bu ifadesi, nefis-beden iliĢkisini, tam olarak Plotinusçu anlamda 

yorumlamadığına delil sayılmalıdır. Ġbn Sina Ģerhinde, Esûlûcyâ‟da açıkça yer 

almayan, "nefsin, idrak edilebilir formları maddeden soyutladığına dair 

düĢüncesini" birkaç kez tekrarlar ki, biz bu hususu Esûlûcyâ'da göremiyoruz. 

Dolayısıyla filozofun, nefs-i nâtıkanın bu soyutlama iĢlevine dair olan görüĢü büyük 

ölçüde Aristotelesçi telakkiden kaynaklanmaktadır. Nitekim Aristo, “De Anima ve 

Duyu ve Duyulurlar Üzerine adlı eserlerinde bu konuyu irdelerken, "nefis, tümelleri 

soyutlar soyutlamaz kendi güzelliğini artırır. Bunların çok daha mükemmeli, aklî 

soyutlamadır” der.
344

 Çünkü bu soyutlama sürecinde nefis kendi aklî kapasitesini 

yetkinleĢtirir. O halde Ġbn Sînâ‟ya göre nefis, Plotinus'un aksine bedende varolarak 

ve soyutlama fırsatı sağlayan duyu tecrübelerini alarak yetkin hale gelir.
345

 Bu 

sebeple, filozofun bedenden bağımsız bir nefsin nihâî amacına dair düĢüncesi Yeni 

Eflâtuncu iken, nefsin kendini arıtarak bedenden ayrılmaya nasıl hazırlandığına 

iliĢkin anlayıĢı tamamen Aristotelesçidir. Plotinos, gnostik düĢünceye yani maddi 

dünyanın temelden kötü olduğu fikrine inanmadığı gibi, nefsin kendisini 

yetkinleĢtirmek için bedenî tecrübelere ihtiyaç duymasına da inanmaz. Dahası, 

Plotinus için nefsin temel görevi, bu hayatta mümkün olduğunca bedenden ve 

bedene iliĢkin Ģeylerden uzak kalmasıdır. Esûlûcyâ, Plotinus‟un kendisinden çok 

daha fazla, duyulur dünyanın kötü olduğunu vurgular. Mesela o, salt, temiz bir 

nefsin kirlenmeyeceğini ve bedenin kirleriyle de kirletilmeyeceğini söyler.
346

 Ġbn 

                                                        
342

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde), s. 71. 
343

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde) s. 45. 

(sakadat, ey ihtâcet en tenzile mislen an mekânihâ muttasiletün bi‟l-âlemi‟l-hissî) 
344

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde) s. 40. 
345

 Ömer Türker, Ġbn Sînâ Felsefesinde Metafizik Bilginin Ġmkânı Sorunu, Ġsam yay., Ġstanbul 

2010, s. 84-85.  
346

 Peter Adamson, “Correcting Plotinus: Soul‟s Relationship to Body in Avicenna‟s Commentary on 

the Theology of Aristotle”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, Special Issue: Philosophy 

Science & Exegesis, February 2004, Volume 47, s. 68. Yeni Eflâtuncu Ģarihlerin, nefsin bedenden 

ayrılıp ayrılamayacağına dair tartıĢmada Aristo ve Ġskender‟le, Eflâtun ve Plotinus‟un arasında orta 

yolu bulmaya çalıĢtıklarına, nefsin bedeni bir araç olarak kullanıĢını tartıĢmalarına ve nefsin bedenin 

kullanıcısı ve ondan faydalanan olması anlamında bedenin gaye nedeni olduğunu kabul ettiklerine 

dair açıklamalar için bk. Robert Wisnovsky, Ġbn Sînâ Metafiziği, terc. Ġbrahim Halil Üçer, Klasik 



206 

Sînâ‟ya göre ise kesinlikle bedenin, nefsin yetkinleĢmesine engel olması bir yana, 

beden bu yetkinliği kolaylaĢtırır. Bu sadece Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ‟da değil, Ġbn 

Sînâ‟nın diğer eserlerinde de mevcut olan bir görüĢtür.
347

 

 

 Esûlûcyâ, örnek IV: 

 Nefis yüce âlemdeyken “Ġlk olan Saf Ġyi”ye (el-hayru‟l-mahzu‟l-evvel) özlem 

duyar. Ġlk Ġyi ise nefsi akıl vasıtasıyla ortaya çıkarır. Elbetteki O, ortaya 

çıkarmaktadır. [Herhangi] bir Ģey “Ġlk olan Saf Ġyi”yi kuĢatamaz, onu örtemez ve 

onun istediği Ģekilde davranmasına engel olamaz. Böylece o nefsi oluĢturmak isterse 

onu engelleyecek –ruhânî veya cismânî– bir Ģey yoktur. Nitekim nefis “Ġlk olan Saf 

Ġyi”ye özlem duymayarak bayağı âleme yöneldi ve orada bulunan bazı Ģeyleri 

arzuladı ve böylece nefis yalnızca o Ģeyi hatırladığı ölçüde veya o vehmedildiği 

nispette o oldu. Nefis bu bayağı âleme özlem duyduğunda hatırlama [kuvvesine] 

sahiptir, çünkü o, vehmedene kadar ona özlem duymaz. O halde kesinlikle 

vehmetme hatırlamadır deriz. (Esûlûcyâ, 36)  

 

 Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ: 

 Ġbn Sînâ nefsin ulvî âleme değil de süflî âleme olan arzu ve yöneliĢini Ģu 

Ģekilde yorumlamaktadır: Ona göre iki tür aracı vardır, bunlardan ilki ulaĢtıran 

(mûsil), diğeri ise himâye edip koruyandır (hâcib). Mûsil, ittisâl gerçekleĢtikten 

sonra sanki aracısız gibi olur, çünkü o aracı ile ulaĢmak istediğine ulaĢınca onunla 

birleĢip özdeĢleĢti ve böylece aracı ortadan çıkmıĢ oldu. el-Hayru‟l-evvel‟in Ģeylere 

hâcib ile ulaĢması ise Ģöyledir: ilki varlık, ikincisi varlığın yetkinliği üçüncüsü ise 

zâtının aydınlık olması (celiyyetü zâtihâ) iledir. Dolayısıyla aracı olup ulaĢtıran ya 

varlığa ya varlığın yetkinliğine ya da zâtının temizliğine aracılık eder.
348

  

 

 Esûlûcyâ örnek V: 

Biri dese ki: Nefis bu âleme gelmeden önce onu vehmediyorsa o zaman kesinlikle 

oradan çıkıp yüce âleme ulaĢtıktan sonra da vehmeder. Vehmettiğinde de kesinlikle 

hatırlayacaktır. Ancak siz aklî âlemde nefsin bu âlemden kesinlikle bir Ģeyi 

hatırlamadığını söylemiĢtiniz. Deriz ki: Nefis, orada olmadan önce bu âlemi 

vehmediyorsa bu aklî bir tevehhümdür, bu fiil bilgi (marife) değil bilgisizliktir 

(cehl). Ancak bu bilgisizlik (cehl) tüm bilgilerden daha faziletlidir. Böylece akıl, 

ilimden daha Ģerefli olan bir bilgisizlikle kendinden üstte olanı bilmez. Orada olan 

                                                                                                                                                             
yay., Ġstanbul 2010, s. 132-133. Ayrıca Arapça tercüme faaliyetı sırasında teleiotês ve entelekheia 

kavramları, tamâm olarak çevrilmiĢ ve Esûlûcyâ çok sık bir Ģekilde yer almıĢtır. Ancak ironik bir 

Ģekilde Yeni Eflâtuncu Ģarihler aynı kavramı, sıkı Aristo takipçisi Ġskender Afrodîsî‟nin aksine, nefsin 

bedenden ayrılabilirliğini anlatmak üzere kullanmıĢlardır. bk. a.e. s. 92-93. 
347

 Peter Adamson, “Correcting Plotinus: Soul‟s Relationship to Body in Avicenna‟s Commentary on 

the Theology of Aristotle”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, Special Issue: Philosophy 

Science & Exegesis, February 2004, Volume 47, s. 69. 
348

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde) s. 52. 



207 

 

Ģeyleri hatırlarsa oraya inmez. Bu Ģerefli Ģeyleri hatırlamak nefsi oraya inmekten 

alıkoyar. Süflî âlemi hatırlarsa yüce âlemden iner. (Esûlûcyâ, 36-37) 

 

 Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ: 

 Ġbn Sînâ açısından nefis için belirli cüzî bir istek (Ģevk) değil, küllî Ģevkin bir 

türü söz konusudur, zira cüzî olsaydı beslenme için istek duymak gibi olurdu. 

Filozof idrakin bir türü olan bu kısmı aklî vehim olarak adlandırdığını söyler ve 

bunun bir tür cüzî cehâlet olduğunu da belirtir. Burada ifade ettiği cehâlet eksikliği 

ifade eden bir bilgisizlik değil aksine değerli bir cehâlettir (cehle Ģerefin). Bu 

bağlamda adını zikretmeden Aristo‟nun “ġeyler hakkında çok bilgi sahibi olmak, 

bilmekten daha faziletlidir”
349

 ifadesini de aktaran filzofun ikiye ayırdığı cehâletin 

ilk kısmı yüce mertebede olan cehâletken diğeri düĢük seviyede olan cehâlettir ve 

bunların değerleri birbirlerinden farklıdır. Yüce âlemdeki cehâlet cüzî ve düĢük 

seviyede (sâfil) olanın acziyetiyle alakalıdır, yoksa bilinmek istenenin künhünün 

meçhul oluĢundan değil, onu idrak edecek olanın eksikliğindendir. Akıllar ilâhî 

hakikati (el-hakîkatü‟l-ilâhî) ancak birtakım kıyasa baĢvurmak suretiyle ve itibârî 

olarak kavrayabilir. Aklın kendi üstündekileri idrâkine dair ise filozof bizi el-

Hikmetü‟l-meĢrikıyye‟ye yönlendirmektedir.
350

  

 Sonuç olarak Ġbn Sînâ‟nın Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ metninin, sisteminin 

bütünüyle uzlaĢtığı; metni, kendi sistemiyle uzlaĢtırmak için olabildiğince tashih ya 

da tefsîr ettiği görülmektedir. Gerçekte, Ģerhteki belirli pasajlar, Ġbn Sînâ‟nın 

bizatihi kendi görüĢlerine olan bağımsız itirazları çürütmek için bütünüyle 

yorumlardan ayrılmıĢtır. Buna karĢı el-Ġnsaf, Ġbn Sînâ‟nın hayatı boyunca 

değiĢmeden bağlı kaldığı ilkeleri keĢfettikten sonra yazılmıĢtır. Eski Ģarihlerin 

yaptığı gibi, metinle meĢguliyeti süresince teoriyi inĢa eden bir filozoftan çok 

metinde belirlediği ilkeleri sürdüren bir filozof görünümü arzeder.
351

 Bunu da diğer 

eserlerinde tespit ettiği ilkelerle özellikle de el-Hikmetü‟l-meĢrikıyye ile mukayese 

yaparak gerçekleĢtirir. 

                                                        
349

 Aristoteles, Metafizik, terc. Ahmet Arslan, Sosyal yay., Ġstanbul 1996, 1074b. 
350

 Ġbn Sînâ, Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî, (Aristo „ınde‟l-Arab içinde) s. 53. 
351

 Peter Adamson, “Correcting Plotinus: Soul‟s Relationship to Body in Avicenna‟s Commentary on 

the Theology of Aristotle”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, Special Issue: Philosophy 

Science & Exegesis, February 2004, Volume 47, s. 74. 



208 

 Ġbn Sînâ‟nın Yunan felsefesinden özellikle Aristo‟dan, fakat metafiziğin 

temel öğretisi olan sudur teorisi dolayısıyla da Plotinos ve onun düĢüncesini Ġslâm 

dünyasında geliĢtiren Fârâbî‟nin Batlamyusçu kozmolojik Ģemasından etkilendiğini 

söylemek gerekir. Filozof yukarıda da iĢaret edildiği üzere varolmak ile bir olmayı 

eĢ-zamanlı olarak kabul eder. Yani biz her ne için vardır diyorsak, ona bir de 

diyebiliriz ve bunun tersi de doğrudur. Yine yukarıda ifade edildiği üzere burada 

biri, mürekkep ve mücerred olarak tasnif edersek, Zorunlu Varlık mücerred Bir‟dir, 

onun dıĢındaki maddî-gayr-ı maddî tüm herĢey mürekkep bir birliğe sahiptir. 

Zorunlu Varlığın âlemle olan iliĢkisini sudurla açıklayan filozofun sisteminde en 

çok eleĢtirilen kısım, bu iliĢkideki zorunluluk ibaresidir. Zira Bu zorunluluk Tanrı 

gibi mutlak bir gücü kayıt altına alma, O‟nun kâdir-i muhtar oluĢuna zarar verme 

anlamlarına gelebilir. Her ne kadar Ġbn Sînâ için böyle bir Ģey söz konusu değilse 

de, sistemin mantığı bunu gerektirmektedir. Zorunluluktan bu sonuca yönelenler ve 

bunu eleĢtirenler de olmuĢtur. Çünkü Ġbn Sînâ zorunlu-mümkün ayrımını yaparak 

Tanrı ile diğer tüm herĢey arasına kapatılamaz/aĢılamaz bir mesâfe koymuĢ, O‟nu 

sırf iyi, bir, yetkin ve mükemmel gibi olumlu sıfatlarla anmıĢ, O‟nun 

mükemmelliğinin bir gereği olarak taĢmasını -taĢmaması durumunda pasif olduğu 

bir dönemin (muattıla) tasavvurunun önüne geçmek maksadıyla- zorunlulukla ifade 

etmiĢtir. Kanaatimizce Plotinos‟un Tanrı-âlem iliĢkisini açıklama modeli, 

panteistlerin âleme içkin ya da deistlerin âlemle-Ģayet varsa- iliĢkisinden habersiz 

olan Tanrı‟sından ziyâde, âlemle bir tür iliĢki kurabilen fakat mutlak tenzih ile 

sadece birliğine iĢarette bulunabileceğimiz ve panenteizme yakın düĢen Tanrı 

fikrinin Ġbn Sînâ tarafından da Ġslâm inanç ilkeleriyle büyük ölçüde örtüĢmesi 

sebebiyle benimsenmiĢ olduğu görünmektedir. Son olarak belirtelim ki, Ġslâm Yeni-

Eflâtuncu felsefe geleneği Fârâbî ve Ġbn Sînâ ile tamamlanmıĢ, ayrıca klasik 

dönemde felâsife denildiğinde de, doğrudan bu iki isim anlaĢılır olmuĢtur.
352

 

 Bu cümle aynı zamanda klasik dönemde MeĢĢâî felsefenin son temsilcisi 

olarak kabul edilen Ġbn RüĢd‟e niçin bu bölümde yer vermediğimizi de 

açıklamaktadır. Dolayısıyla kendi görüĢleri çerçevesinde, MeĢĢâî Mahz/salt Aritocu 

                                                        
352

 Ġlhan Kutluer, Ġbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, Ġz yay., Ġstanbul 2002, s. 45. 



209 

 

olduğundan ve sudur teorisine yönelttiği eleĢtirilerden dolayı olan üçüncü bölümde 

yer vermenin daha uygun olacağını düĢünüyoruz. 

 



210 

3. YENĠ EFLÂTUNCU YANSIMALARA YÖNELTĠLEN 

ELEġTĠRĠLER 

 ÇalıĢmamızın buraya kadar olan ilk iki bölümünde Yeni Eflâtuncu doktrinden 

yansıyan ve Ġslâm MeĢĢâîleri'nin sisteminde yer yer görülen bu yansımaların 

nelerden ibaret olduğunu ve hangi problemler üzerinde yoğunlaĢıldığını görmüĢ 

bulunuyoruz. Bu bölümde ise söz konusu doktrinin bir yansıması olarak ele alınan 

Tanrı'nın cüzîleri bilip bilmediği sorunu ile varlığın ortaya çıkıĢını ve sudur 

sürecinde her varlığın hiyerarĢik bir tarzda birbirini etkileyerek kozmik düzenin nasıl 

oluĢtuğuna dair hipoteze yöneltilen eleĢtiriler üzerinde durulacaktır. Burada Ģu 

hususu önemle belirtmeliyiz ki, bu araĢtırmamızdan önce MeĢĢâîliği eleĢtiriye 

yönelik hayli çalıĢmaların yapıldığından haberdarız. Bulardan bir kısmı Gazzâlî‟nin, 

koyu bir MeĢĢâî olan Ġbn RüĢd‟ün eleĢtirilerinin yanısıra, kelâm içinden Ġbn Hazm, 

ġehristânî ve Ġbn Teymiyye'nin; nazarî tasavvuftan Ġbn Arabî ve Sadreddin 

Konevî‟nin eleĢtirilerine karĢı Tûsî‟nin savunması ve son olarak ġehristânî‟nin 

Kitâbu‟l-Musâra„a adlı eserine karĢı yine Tûsî‟nin kaleme aldığı Musâri„u‟l-Musârî 

adlı eserleri dikkate alınacak olursa, bütün bu çalıĢmalar klasik dönem sonrasında 

“felsefeye karĢı olan, felsefî düĢünce hareketlerinin” mevcut olduğunu göstermesi 

bakımından oldukça dikkat çekicidir. Bizim yukarıdaki ifademizde geçen “felsefî” 

vurgusu, özellikle mantığın Ġslâm toplumunda bir yöntem olarak yaygınlaĢması 

sonucunda, nazarî bir dilin ve bir terminolojinin oluĢmasını belirtmek içindir. Her ne 

Ģekilde olursa olsun tarihî süreç içindeki bu çalıĢmaların teorik/felsefî bir değerinin 

bulunduğu yadsınamaz. Amacımız “yöntem” olarak gelinen noktada mantıktan 

hareketle, farklı disiplinlerde, aynı konular üzerinde farklı sonuçlara ulaĢılabiliyor 

olmasının, “bizatihi” aklî bir çabanın ürünü olduğunun kabul edilmesi gerektiğini 

göstermektir. Dolayısıyla klasik dönem sonrası Ġslâm düĢüncesinin "statik" değil 

"dinamik" bir tarzda devam etmekte olduğuna ve felsefenin vazgeçilmez bir yöntemi 

sayılan “eleĢtirel bakıĢ açısının” yaygın bir Ģekilde yerleĢmiĢ olduğuna iĢaret 

etmektedir.  

 Ancak, kelâm, felsefe ve nazarî tasavvuftan felsefeye yöneltilen eleĢtirilerdeki 

ortak ve farklı yaklaĢımlar ayrı bir çalıĢmanın konusu olacak kadar geniĢ bir alan 



211 

 

olduğu için biz sadece yukarıda belirttiğimiz iki problem üzerinde duracağız ve bu 

hususu fert planında değil problematik bir Ģekilde ele almaya gayret edeceğiz. 

 

3.1. TANRI TASAVVURU VE O'NUN SIFATLARINA DAĠR 

YÖNELTĠLEN ELEġTĠRĠLER 

 Ġkinci bölümde ayrıntılı bir Ģekilde ele aldığımız üzere, sistem olarak değilse 

bile kavram olarak filozof Kindî‟nin risâlelerinde gördüğümüz Yeni Eflâtuncu bazı 

yansımalar, Fârâbî‟den itibaren MeĢĢâîlerin Tanrı-varlık iliĢkisini sudûr/kozmik 

akıllar teorisiyle açıklayarak sebep-sonuç bağlamında bir evren tasavvuru ortaya 

koymaları bu felsefenin temel özelliklerinden sayılmaktadır. Bilindiği gibi sistemin 

açıklanmasında önemli iĢlev üstlenen kozmik akıllar teorisi ile Aristo‟nun 

eserlerinde gördüğümüz faal akıl aynı Ģey değildir. Zira kozmolojik akılların bir 

sıradüzeni içerisinde ve sebeplilik bağıntısıyla yukarıdan aĢağıya fâil nedenin 

tesiriyle varlığın ortaya çıkmasını sağlarken, aĢağıdan yukarıya yeniden gaye nedene 

yönelme anlamını kazanması ancak Plotinos‟un sisteminde ortaya konmuĢ ve bu 

doktrin diğer Yeni Eflâtuncu Ģarihlerce de geliĢtirilmiĢtir. Ġslâm felsefesinin el-

Muallimü‟s-sânî olarak tanıdığı Fârâbî‟nin, Batlamyus kozmolojisi ile iç içe hale 

getirdiği sistemi, Ġbn Sînâ tarafından da benimsenerek daha bir vuzuha 

kavuĢturulmuĢtur. Felsefe tarihinin güçlü metafizik sistemlerinden biri olan sudûr 

anlayıĢı, Tanrı‟nın bir, tek ve ilk olarak nitelenmesi, negatif teolojiden ve tasvîrî 

antropomorfik Tanrı algısından uzak durması ve Tanrı-evren iliĢkisini bütüncül 

olarak açıklama modeli olan sudur sisteminin Ġslâm filoflarınca benimsenmiĢ olması 

ĢaĢırtıcı değildir. Çünkü Kur‟ân‟ın ortaya koyduğu yaratıcı Tanrı, bir, mutlak ve 

münezzehtir; dolayısıyla da sudur sistemindeki Ġlke‟nin aĢağı-yukarı vasıflarının 

tamamına sahiptir. Fakat ilâhî isimlerin tevkîfî olmadığını söyleyenler açısından bu 

bir eksiklik teĢkil etmese de filozoflar, Tanrı‟nın isim ve sıfatlarını Kur‟ân‟la 

sınırlandıranların Ģiddetli eleĢtirilerine maruz kalmıĢlardır. ġimdi bu eleĢtirilere tarihî 

süreç içerisinde göz atabiliriz. 

 

 

 



212 

3.1.1. ĠBN HAZM 

 Ġslâm düĢünce tarihinde Gazzâlî'ye gelinceye kadar antik Grek kültürünün 

felsefe olarak yansımalarına karĢı öncelikle Mu'tezile kelâmcılarının eleĢtiri 

yönelttiği bilinmekle beraber bu eleĢtiriler belli bir yönteme dayanmamaktaydı. Daha 

doğrusu bunlar dıĢtan yapılan eleĢtiriler mâhiyetindeydi. Dolayısıyla bu konuda ilk 

ciddî eleĢtirinin Endülüslü düĢünür ve kelâmcı Ġbn Hazm (ö. 1064) tarafından ortaya 

konulduğu söylenebilir. O, kaleme aldığı er-Red „ale‟l-Kindî el-feylesûf adlı 

risâlede
1
; ilk Ġslâm filozofu Ya'kup Ġbn Ġshâk el-Kindî‟yi Tanrı'nın sıfatları 

konusunda geleneksel Ġslâmî telakkiyle bağdaĢmadığı için eleĢtirmektedir. 

Hatırlanacağı üzere ilk bölümde zikrettiğimiz Esûlûcyâ ve el-Hayru‟l-Mahz adlı 

Yeni Eflâtuncu metinlerde tam anlamıyla sıfatsız, hakkında bir Ģey söylenemeyen ve 

neredeyse sadece iĢaretle göndermede bulunulabilen bir Tanrı tasviri yapılmasına 

rağmen Tanrı'yı Ġlk Ġllet (el-„illetü‟l-ûlâ) ve daha baĢka isim ve sıfatlarla andıklarını 

görmüĢtük. Ġbn Hazm ise Tanrı‟ya Ġlk Ġllet denilemeyeceği gibi, sebeplilerin 

fiilerinin illeti, sebeplilerin illeti ve illetin illeti de denemeyeceğini iddia eder. 

Aksine ona göre Tanrı için tek (el-Ehad), ebedî (es-Samed), Ġlk (el-Evvel) ve Ġlk 

yaratıcı (el-Mübdiu„l-evvel) denebilir. Çünkü sebepli olarak varolan herĢeyin 

sebebini yaratan bizatihi O‟dur.
2
 Burada dikkat çeken husus filozofların hemen 

hepsinin kullandığı ve Ġbn Sînâ‟nın da özellikle üzerinde durduğu ibda„yı el-

Mübdiu„l-evvel Ģeklinde Ġbn Hazm‟ın da kullanıyor oluĢudur. Ancak el-Mübdiu„ 

sıfatının ifade ettiği anlam bakımından filozoflarla Ġbn Hazm arasında fark vardır. 

Ġbn Hazm tarafından ibda„nın “yoktan yaratma” olarak anlaĢılması ve bunun 

“kusursuz ve sağlam bir yaratma”
3
 Ģeklinde yorumlanması normaldir. Ancak genelde 

filozoflar özelde Ġbn Sînâ bu sıfatla aslında Tanrı‟nın zamansız ve vasıtasız 

                                                        
1
 Eserin içeriği ve otantikliği ile ilgili tartıĢmalar için bk. Hans Daiber, “Die Kritik des Ibn Hazm an 

Kindîs Metaphysik”, Der Ġslam, Berlin 1986, Band 63, (284-302); Ġlhan Kutluer, “Bir Reddiyenin 

Anatomisi: Ġbn Hazm‟a Nispet Edilen er-Red „ale‟l-Kindî el-feylesûf Adlı Risâlenin Tahlili”, Sakarya 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/2001, (23-40), s. 29-30. Hans Daiber‟in makalesi Ġbn 

Hazm‟ın adı geçen risâlesini tam bir Proklusçu metin olarak ele almakta ve makalenin hemen 

tamamında, kullanılan kaynaklardan da anlaĢılacağı üzere gerek mefhûm gerekse terminolojik 

delillerle bunu kanıtlamaya yönelik adım adım bir ilerleyiĢ gözlenmektedir.  
2
 Ġbn Hazm, "er-Red „ale‟l-Kindî el-feylesûf", thk. Ġhsan Abbas, (Resâilu Ġbn Hazm el-Endülüsî 

içinde), Beyrut: el-Müessetü‟l-Arabiyye li‟d-dirâsât, 1987, IV, s. 368. (lâ nekûlü nahnu innehû „ılletün 

ef„âlü‟l-ma„lûlâti ve lâ „ılletü‟l-ma„lûlâti ve lâ „ılletü‟l-„ılle). 
3
 Ġlhan Kutluer, “Bir Reddiyenin Anatomisi: Ġbn Hazm‟a Nispet Edilen er-Red „ale‟l-Kindî el-feylesûf 

Adlı Risâlenin Tahlili”, Sakarya Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/2001, (23-40), s. 33. 



213 

 

yaratması (maddesiz-modelsiz) anlamına geldiğini, dolayısıyla yaratılandan 

(mübdâ„) maksadın da Ġlk akıl olduğunu belirtmekte ve diğer bütün mümkün 

varlıkların baĢlangıçta üçlemeyle (teslîs) yani akıllar (el-„ukûl), nefisler (en-nufûs) ve 

gökcisimleri (el-eflâk) vasıtasıyla ortaya çıktığını savunmaktadır. Bu durum, her 

filozof veya düĢünürün aynı terimi farklı anlamlarda kullandığını ve bu farklılıklar 

arttıkça giderek düĢünce sistemlerinin de farklılaĢtığını göstermektir. Ġbn Hazm‟ın 

eleĢtiridiği bir baĢka husus da sebep-sebepli („illet-ma„lûl) arasındaki iliĢkinin 

zorunlu olmadığına dairdir. Bilindiği üzere bu konuda kelâmcıların baĢlangıçtan beri 

genel tavrı, Tanrı-varlık iliĢkisinde aracı hiçbir sebep veya illete yer vermemektir. 

Dolayısıyla sebep-sebepli arasındaki iliĢkinin zorunlu olmadığı ve herĢeyin 

yaratıcısının ve sebebinin doğrudan Tanrı olduğu noktasındadır. Aksi halde 

zorunluluk O‟nun kâdir-i mutlak/muhtâr bir Tanrı olduğu fikriyle bağdaĢmaz. Bu 

görüĢ ilerletildiğinde sonuç determinizme/hatmiyyeye varır, böylece yaratan “varlık 

sahnesinde yer edinmek için” âdetâ yarattığına muhtaç hâle gelir ki, kelâmcıların ve 

Ġbn Hazm‟ın bunu teolojik açıdan kabul etmesi mümkün değildir. Dolayısıyla „illet-

malûl arasındaki zorunluluk Tanrı‟ya izafe edilemez, o bizatihi zorunluluğu var 

edendir, bizâtihi kendisinin yarattığına tâbî olması düĢünülemez. “Aslında zorunluluk 

yasası kozmik varlık planında yarattığı hiçbir Ģeye benzemeyen Tanrı‟nın, 

zorunluluktan münezzeh olduğunu ifade etmektedir.”
4
 Hal böyle olunca sebep 

sebeplinin ilkesi (asl), sebepli ise sebebin sonucudur (fer„) bu ikisi arasını telif etmek 

(hareketü‟t-te‟lîf) her iksinin zıd olmaması durumunda mümkündür. Dolayısıyla 

sebep-sebepli arasında bu telîfi sağlayan Tanrı‟dır.
5
  

 Bu konuda dikkati çeken bir husus, Ġslâm düĢüncesi alanındaki araĢtırmalarıyla 

tanınan Hans Daiber, Ġbn Hazm‟ın söz konusu risâlesiyle Proklus'un el-Hayru'l-

Mahz'ı arasında terminolojiye dayanan birtakım benzerlik ve paralellikler kurarak der 

ki: Ġbn Hazm'ın zâhîrî teolojisi yalnızca Aristocu değil aynı zamanda Yeni Eflâtuncu 

unsurlarla da kaynaĢtırılmıĢ bir görünüm arz eder. Ağırlıklı olarak da apokrif Aristo 

                                                        
4
 Ġbn Hazm, "er-Red „ale‟l-Kindî el-feylesûf", thk. Ġhsan Abbas, (Resâilu Ġbn Hazm el-Endülüsî 

içinde), Beyrut: el-Müessetü‟l-Arabiyye li‟d-dirâsât, 1987, IV, s. 372, 374; Ġlhan Kutluer, “Bir 

Reddiyenin Anatomisi: Ġbn Hazm‟a Nispet Edilen er-Red „ale‟l-Kindî el-feylesûf Adlı Risâlenin 

Tahlili”, Sakarya Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/2001, (23-40), s. 34. 
5
 Ġbn Hazm, "er-Red „ale‟l-Kindî el-feylesûf", thk. Ġhsan Abbas, (Resâilu Ġbn Hazm el-Endülüsî 

içinde), Beyrut: el-Müessetü‟l-Arabiyye li‟d-dirâsât, 1987, IV, s. 375. 



214 

eseri el-Hayru‟l-Mahz‟ın tesiri gözlenmektedir. BeĢerî sıfatların Tanrı‟ya izafe 

edilmesine karĢı çıkan zâhirî ekolün temsilcisi olan Ġbn Hazm açısından, aynı tutuma 

sahip Yeni Eflâtuncu tesiri yansıtıyor olması ĢaĢırtıcı değildir.
6
 Görüldüğü üzere 

tevhid akidesini savunan ve bundan baĢka da hiçbir amacı bulunmayan Ġbn Hazm'ı, 

pagan kültürün temsilcileri olan Aristo ve Proklus'la mukayese eden Hans Daiber, 

bütün oryantalistlerin genel tavrı içinde Müslüman düĢünürlerin yaratıcı ve orijinal 

fikirlerine dolayısıyla kendince Ġslâm kültürüne gölge düĢürmek amacında olduğu 

gözden kaçmamaktadır. Çünkü önemli olan her iki metindeki terimlerin benzer 

olması değil, onlara yüklenen anlamlar ve nihayet ortaya konan Tanrı tasavvurudur. 

Bu açıdan bakıldığı zaman Ġbn Hazm'ın sistemi ile Aristo veya Proklus'un doktrinleri 

arasında hiçbir yakınlık veya benzerlik söz konusu değildir. Ayrıca biliyoruz ki 

kelâm ilminin ilk tedvîn edildiği tarihten itibaren bazı kelâmcılar Allah'ın selbî 

sıfatlarla anılmasını savunmuĢlardır. O tarihlerde henüz Grek kültüründen yapılan 

tercümeler dönemi de baĢlamamıĢtı. Kaldı ki Ġbn Hazm bir Müslüman olan Kindî'yi 

Yeni Eflâtucunlukta geçen el-'Ġlletü'l-ûlâ tabirini kullandığından dolayı 

eleĢtirmektedir. Akide konusunda bu kadar titiz davranan bir müslüman teologu 

Aristo ve Proklos'un takipçisi veya taklitçisi saymak objektif bir tavırla bağdaĢan bir 

durum değildir.  

 

3.1.2. GAZZÂLÎ 

 Söz konusu, felsefenin eleĢtirisi olunca bu hususta ilk akla gelenin ünlü 

Gazzâlî olduğunda Ģüphe yoktur. Gazzâlî keskin zekâsı, zengin birikimi, eleĢtirel 

yöntemi ve herĢeyden önemlisi samimi bir dindar oluĢuyla düĢünce tarihinin 

zirvelerinden sayılmaktadır. O'nun bu konuda kaleme aldığı klasik metin Filozofların 

Tutarsızlığı (Tehâfütü‟l-felâsife) adını taĢımaktadır. Bir giriĢ, dört mukaddime ve 

                                                        
6
 Hans Daiber, “Die Kritik des Ibn Hazm an Kindîs Metaphysik”, Der Ġslam, Berlin 1986, Band 63, 

(284-302). Daiber'e göre Yeni Eflâtuncu kavramların ĠslamlaĢması Ģu örneklerde olduğu gibi çeĢitli 

Ģekillerde desteklendi: (i) el-Vâhid ve el-Evvel gibi kavramların sadece Arapça Plotinos ve Proklus'ta 

değil, aynı zamanda Kur'an'da da yer alıyor olması (ii) Kur'ânî bir terim olan Samed'le yaratılmamıĢ 

bir Tanrı telakkisinin; Mu'tezile'nin Tanrı için kullandığı kadîm (urewig) terimiyle olduğu gibi, aynı 

zamanda Yeni Eflâtuncu Tanrı tasavvurunun arka planı olarak kullanılan Proklus'un "daimî" (aidios) 

kavramıyla da iliĢkili görülmesi. (iii) Biz, Yeni Eflâtuncu düĢüncelerin ĠslamlaĢmasından birini, 

Kur'ân'ın tasvir ettiği Tanrı'nın,  Hakk (Wahrheit) kavramını kabul etmesiyle keĢfedebiliriz.  

 



215 

 

yirmi meseleden oluĢan bu eserde filozofları eleĢtirmiĢ, on yedi meselede hataya 

düĢtüklerini söylemiĢ; âlemin ezelîliğini, Allah‟ın cüz‟îleri bilmediğini ve âhiret 

hayatının cismânî olmadığını savundukları iddiasıyla bu üç meselede onları küfürle 

ithâm etmiĢtir. Tarihî süreç içinde Tehâfütler dizisi devam etmekle birlikte genellikle 

tekfiri gerektirdiği iddia edilen söz konusu üç mesele üzerinde yoğunlaĢılmıĢtır. 

Ancak kelâm tarihinde bir kırılmayı gerçekleĢtiren Ġbn Teymiyye'ye (ö. 1328) 

baktığımızda o, kaleme aldığı er-Redd „ale‟l-mantıkiyyîn adlı eserinde filozofların 

Ġslâm akidesiyle bağdaĢmayan ve ilhâdı gerektiren görüĢlerinin üç tane değil beĢ 

meseleden ibaret olduğunu söylemektedir. Bunlar: Nübüvvet, melekler, kelâmullah 

ve Ģefaat hakkındaki görüĢleri ile Allah‟ın kudret ve meĢîetini inkârı gerektiren 

ifadeleridir.
7
  

 Gazzâlî‟ye dönecek olursak, ikinci bölümde sıklıkla ele aldığımız üzere 

filozofların Tanrı‟nın tikelleri bilmediği, daha doğru bir ifade ile beĢerin idrakinin 

fevkinde olan “küllî bir bilme” tarzıyla bildiğine değinilmiĢti. Bu anlayıĢ Gazzâlî 

tarafından iki farklı yorumla eleĢtirilmiĢtir. Ġlk olarak, filozofların Allah‟ın kendi 

zâtını bildiğine dair iddialarını ispat edemeyeceklerini öne süren Gazzâlî, âlemin 

ezelî olduğunu savunan bir kimsenin, Allah‟ın zâtını bildiğini kanıtlamasının 

mümkün olmadığını savunur. Bu görüĢ kıyas formunda Ģöyle ifade edilmiĢtir:  

Ġradesi bulunan bir varlık kendini bilir. 

Filozoflar Allah‟ın iradesini inkâr etmiĢlerdir, -zira onlar alemin ezelî olduğu 

görüĢündedirler-. 

O halde filozoflar Allah‟ın zâtını bildiğini kanıtlayamaz. 

 OluĢturulan kıyas formunda âlemin ezeliliğini savunmanın mantıkî tezahürü 

Allah‟ın iradesini inkâr etmek anlamına geldiği savunulmaktadır. Dahası Gazzâlî 

iddiasını bir adım ileri götürerek âdetâ filozofları köĢeye sıkıĢtırmak ister:  

 Ġradesi olan varlık bilgilidir 

Allah‟ın iradesi vardır -Alemin hâdis oluĢu, iradesinin kanıtıdır- 

O halde Allah kendi zâtını bilir 

Ġradesi ve bilgisi olan varlık, hayat sahibidir. 

Filozoflar, Allah‟ın iradesini de bilgisini de kanıtlayamazlar. 

O halde filozoflar, Allah‟ın hayat sahibi olduğunu iddia edemezler. 

Filozoflar Allah‟ın hayat sahibi olduğunu kanıtlayamamıĢlardır. 

Hayat sahibi olan kendi zâtını bilir. 

                                                        
7
 Ġbn Teymiyye, er-Redd „ale‟l-mantıkiyyîn, Lahor: Ġdaretu Tercümani‟s-Sünne, 1976, s. 523. 



216 

O halde filozoflar, Allah‟ın kendi zâtını bildiğini iddia edemezler.
8
 

 Gazzâlî‟nin âlemin sonradan (hâdis) oluĢundan hareketle, Allah‟ın irade sahibi 

olduğunu, iradesi olanın ilim ve hayat sıfatlarına sahip bulunduğunu öne sürdüğü 

görülmektedir. Buradan kalkarak âlemin kadîm olduğunu savunan filozofların, 

Allah‟ın ilme ve hayata sahip bulunduğunu ispat edemeyeceklerini ileri sürer. 

Görüldüğü gibi bu iddianın Gazzâlî açısından sağlam bir dialektiğe dayandığını, 

dolayısıyla demogoji ile ilgisinin bulunmadığını görmekteyiz.  

 Konuyu bir baĢka açıdan ele alan Gazzâlî, ilk akıldan itibaren ayrık akılların 

herbirinin kendisini, sebebini ve sebeplisini bilirken, Tanrı'nın sadece zâtını biliyor 

olduğunu iddia etmenin tutarsız olduğu görüĢündedir. Çünkü ona göre filozoflar, 

akılları, kendilerinin sebebi olan Tanrı'dan daha değerli bir konuma yerleĢtirilmiĢtir. 

Bu düĢüncede olan kimse, O'nu varlığın en düĢük seviyesine (ahqar min külli 

mevcûdin) indirmiĢ demektir. Filozofların Yeni Eflâtunculuğun tesiri ile tenzîhe ve 

negatif teolojiye yönelmelerinin bir tezahürü olarak açıklanabilecek Tanrı'nın 

değiĢip-dönüĢen cüzîleri bilmemesi durumunu da Gazzâlî, Allah'a saygıda aĢırıya 

gitmek (et-ta„ammuk fi't-ta„zîm) Ģeklinde değerlendirmiĢtir. Dahası böylesine cüzîleri 

bilmeyen bir yaratıcı tasavvuru, Tanrı'yı bir ölü konumuna itmekte (karrabû hâlehû 

teâlâ min hâli'l-meyyit) ve pasifize etmektedir.
9
 

 

3.1.3. ġEHRISTÂNÎ 

 Ġbn Hazm‟ın Kindî‟ye karĢı yazdığı reddiye milad kabul edilecek olursa, 

Gazzâlî‟yi eleĢtirisi sonrasında artık felsefe eleĢtirisi yazmak -eğer tabiri uygunsa- 

bir “gelenek” halini almıĢtır. Ondan sonra eleĢtiri geleneğini devam ettirenin ve tarih 

bakımdan Gazzâlî'ye en yakın kelâmcının ġehristânî (ö.1153) olduğu söylenebilir. 

Ancak genel yaklaĢım Ġbn RüĢd‟ün (ö. 1198) Gazzâlî‟ye yaptığı eleĢtiri sonrasında 

bu geleneğin “Gazzâlî mi yoksa Ġbn RüĢd mü haklıydı?” sorusu üzerinden ilerlediği, 

-Ġbn Temiyye‟nin eleĢtirilerini bir kenarda tutarak-, Fatih Sultan Mehmed döneminde 

Hocâzâde (ö.1488) ve Ali Tûsî‟nin (ö. 1482/83) yazmıĢ olduğu tehâfüt örnekleriyle 

                                                        
8
 Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü‟l-felâsife), terc. Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu, 

Ġstanbul: Klasik yay., 2005, s. 131-133; Fatih ToktaĢ, Ġslâm DüĢüncesinde Felsefe EleĢtirileri, 

Ġstanbul: Klasik yayınları, 2004, s. 94-95. 
9
 Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü‟l-felâsife), terc. Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu, 

Klasik yay., Ġstanbul 2005, s. 72. 



217 

 

devam etmiĢ, bunlara KemalpaĢazâde (ö. 1534) ve Karabâğî (ö. 1535) de eklenerek 

bir “Tehâfüt geleneği ya da Ġbn Sînâ eleĢtirme geleneği” oluĢtuğunu söylemek 

mümkündür. Bizim çalıĢmamızın çerçevesinde Ġbn Hazm ve Gazzâlî‟nin konuya dair 

eleĢtirilerinden sonra ġehristânî‟nin de Ġbn Sînâ‟yı eleĢtirmek üzere kaleme aldığı 

Kitâbu‟l-Musâra„a adlı eserinden hareketle yorumlarına yer vermemiz uygun 

olacaktır.  

 Yukarıda Gazzâlî‟in Tehafütü‟l-felâsife‟nin on üçüncü bölümünde Zorunlu 

Varlığın bilgisinde herhangi bir değiĢiklik olamayacağı ve Tanrı‟nın tikelleri 

bilmemesi üzerinde durduğu belirtmiĢtik. ġehristânî ise, konuyu Kitâbu‟l-

Musâra„a‟nın dördüncü bölümünde ele almaktadır. Ġbn Sînâ‟nın Zorunlu Varlığı 

akıl-âkil-mâ„kûl olarak nitelediğine, O‟nun cüzîleri tümel bir bilme tarzıyla bildiğine 

ve bunun maddeyle kuĢatılmıĢ beĢerin idrakince alıglanmasının da oldukça zor 

olduğuna dair görüĢlerine ikinci bölümün son kısmında değinmiĢtik. ġehristânî‟nin 

ise eleĢtirilerini Zorunlu Varlığın akıl olması ve O‟nun tikelleri tümel bir tarzda 

bilmesi hususunda yoğunlaĢtırdığı görülür. Ona göre Ġbn Sînâ‟nın Zorunlu Varlık‟ın 

“yoktan yaratması (ibda„) akletmesidir, akletmesi ise yoktan yaratmasıdır” demesi 

çok açık bir çeliĢkidir (tenâkuz zâhir). Dahası ġehristânî‟ye göre eĢ zamanlı olarak 

hem Zorunlu Varlığın akıl-akleden ve akledilen olduğunu söylemek hem de O‟nda 

çokluğun bulunmadığını iddia etmek mümkün değildir. Çünkü bu üç ifade ile Ġbn 

Sînâ‟nın “Her bir değerlendirmeyi, birinden diğerinin anlaĢılmadığı özel bir anlamda 

yorumladığını” söyler ve bunun apaçık bir teslis yani çokluk olduğunu öne sürer. 

Hatta o, filozofun bu konudaki yorumunun Hıristiyanlıktaki teslis („uknûm) akidesine 

benzetir, Ġbn Sînâ‟nın bu üçünün aslında bir tek Ģeye iĢaret ettiğini söylemesini, yani 

Hıristiyanların “cevher olması bakımından bir, unsurlar bakımından üç (vâhidun bi‟l-

cevheriyye selâsetün bi‟l-„uknûmiyye)” demeleri arasında büyük bir benzerlik 

bulunduğuna dikkat çekmektedir.
10

  

 Öte yandan ġehristânî‟ye göre Ġbn Sînâ‟nın “Tanrı‟nın akletmesi yaratmasıdır, 

yaratması akletmesidir” ifadesi birkaç bakımdan problemlidir. ġöyle ki, Tanrı önce 

bilir sonra yaratır dendiğinde bu O‟nu sınırlandırmak anlamına gelir, bu sebep-sonuç 

                                                        
10

 ġehristânî, Filozoflarla Mücâdele (Kitâbu‟l-Musâra„a), terc. Aygün Akyol-Aytekin Özel, Litera 

yay., Ġstanbul 2010, s. 46-47. 



218 

iliĢkisine dönüĢür ve bizi pasif Tanrı anlayıĢına götürür. Eğer önce bilip sonra 

yaratıyorsa, bu sefer de O‟nun bilgisi yarattıklarına bağlı bir bilgi halini alır. Ġbn 

Sînâ‟nın da dediği gibi, Tanrı‟nın bilmesi yaratması, yaratması bilmesidir denilecek 

olursa bu durumda da kendini bilmesi ile kendini yaratması/var etmesi aynı anlama 

gelecektir ki, bu da kabul edilemez bir yaklaĢımdır.
11

 Ġbn Sînâ tikellerin oluĢ ve 

bozuluĢa tabi nesneler olduğu için onların bilgisine sahip olanın kendi bilgisinde de 

değiĢiklik bulunacağını iddia etmektedir. Fakat ġehristânî Ġbn Sînâ‟nın sunduğu 

seçeneklerden memnun değildir, Ģöyle ki: Niçin iki tür ile sınırlandırılmıĢtır 

Tanrı‟nın bilme durumu, yani ya tikel ya da tümel bir tarzda bilecektir, tikel bilgi 

değiĢir, o halde Tanrı tikel değil tümel bir tarzda bilir. Ġkinci olarak da tümel bir 

tarzda bilen ise akıl ve akleden olur. Halbuki ġehristânî‟ye göre, O‟nun maddeden 

soyutlanmasıyla akıl ve akleden olması arasında zorunlu bir iliĢki olmadığı gibi, 

aksine O‟nun bilen (âlim) olduğunu ispatlama zorunluluğu da yoktur.
12

 O halde, 

bilinenin çokluğu, ya O‟nun özünde de çokluğun bulunduğunu gerektirir ya da tek 

bir akıl dıĢında yaratmamasını ve tek bir bilgi dıĢında bir Ģey bilmemesini gerektirir. 

Birinci durumda, Zorunlu Varlığın özünde çokluk olduğu, ikinci durumda ise 

Zorunlu Varlığın kendi özünden baĢka bir Ģey bilmediği sonucu ortaya çıkar. Bu 

konuda Michael E. Marmura‟ya göre, Ġbn Sînâ‟nın teorisinde çokluk problemi 

tamamen ortadan kalkmamıĢtır, kavramların çokluğu sorunu aĢılsa bile, Tanrı‟nın 

özünün pekçok bilgi ve aklî eylemi olmasıyla ilgili meseleler olduğu gibi ortada 

durmaktadır. Dolayısıyla bu durum Ġbn Sînâ‟nın teorisinin eleĢtiriye açık yönlerinden 

birisi olarak Gazzâlî ve ġehristânî'den sonra da felsefe münekkitleri tarafından 

sürekli gündeme taĢınmıĢtır.
13

 ġehristânî tartıĢtığı bu meselenin sonunda “doğru 

görüĢü” (el-mu„tekadu‟l-hakk) yani kendi düĢüncesini dile getirmek üzere pek çok 

Kur‟ân âyetini kanıt göstererek, “Hikmet‟te söz sahibi olan filozofların” Tanrı‟nın 

zâtı bakımından değil de eserleri itibariyle idrak edileceğine dair görüĢlerine vurgu 

yapar. Onun buradaki amacı Ġbn Sînâ‟nın söz konusu hikmet sahibi filozoflar 

arasında yer almadığına ve Tanrı‟nın zâtı hakkında görüĢ serderek yanlıĢ bir yola 

                                                        
11

 ġehristânî, Filozoflarla Mücâdele (Kitâbu‟l-Musâra„a), terc. Aygün Akyol-Aytekin Özel, Litera 

yay., Ġstanbul 2010, s. 51-52. 
12

 ġehristânî, Filozoflarla Mücâdele (Kitâbu‟l-Musâra„a), terc. Aygün Akyol-Aytekin Özel, Litera 

yay., Ġstanbul 2010, s. 50. 
13

 Michael E. Marmura, “Some Aspects of Avicenna‟s Theory of God‟s Knowledge of Particulars”, 

Journal of American Oriental Society, 1962, c. 82, S. 3, (299-311). 



219 

 

saptığına iĢaret etmektir. Fakat biz biliyoruz ki, Ġslâm dünyasının en yetkin 

filozoflarından biri olan Ġbn Sînâ‟nın Tanrı‟nın tümel ya da tikel bilmesine dair fikir 

öne sürmesindeki maksadı, Tanrı‟da en küçük bir eksiklik olmadığını göstermek ve 

O‟nun kemâline gölge düĢürmemekti. Yani münezzeh ve müteâl bir Tanrı anlayıĢını 

ortaya koymaktı. EleĢtirilerini yöneltip kenâra çekilen ġehristânî‟nin yönelttiği 

eleĢtirilerde tutarlı yönleri olsa da nihâî olarak teklif ettiği çözüm felsefî olmaktan 

uzaktır. Zaten onun amacının da felsefî bir çözüm bulmaktan çok, Ġbn Sînâ‟nın 

otoritesini sarsmak ve güvenilirliğini yıpratmak olduğu anlaĢılmaktadır. Nitekim o, 

eserinin bu bölümünü selbî/negatif sıfatları içeren dualarla bitirmesi de bunu 

göstermektedir.
14

 Ancak Gazzâlî ve ġehristânî baĢta olmak üzere diğer kelâmcıların 

kâdir-i mutlak/muhtâr Tanrı tasavvuru ile âlemde yer alan sebeplilik iliĢkilerini, 

beĢeri bilginin kümülatif olarak ilerlemesini ve daha pek çok konuyu bir arada 

açıklayacak kelâm perspektifi oluĢturmaları gerekirdi ve buna o gün duyulan ihtiyaç, 

bugün de geçerliliğini korumaktadır. 

 

3.1.4. ĠBN RÜġD 

 Ġslâm MeĢĢâîleri arasında Aristo doktrinine bağlılığıyla ve onun eserlerine 

yazmıĢ olduğu Ģerhlerle ün yapan Ġbn RüĢd, Gazzâlî'nin Tehâfütü‟l-felâsife‟sine karĢı 

Tehâfütü‟t-tehâfüt adlı bir eser kaleme alarak bir yandan Gazzâlî'yi dolaylı olarak da 

Ġbn Sînâ'yı eleĢtirmiĢtir. Hemen belirtelim ki Ġbn RüĢd, önceki MeĢĢâîlerden ayrı 

olarak probleme farklı açıdan bakmaktadır. ġöyle ki, Allah-insan iliĢkisinde önemli 

olan, Tanrı'nın mâhiyetçe insandan tamamen farklı oluĢu gerçeğidir. Biz O'nun 

hakkında ne söylersek söyleyelim, O'nun sıfatlarını ne Ģekilde yorumlarsak 

yorumlayalım bütün bunlar bize ait yaklaĢımlardır. Dolayısıyla Allah'ın zât ve 

mâhiyetini bilmemiz mümkün olmadığı gibi O'nun bilgisinin mâhiyetini kavramamız 

da mümkün değildir. Bu durumda Ġbn RüĢd bu gibi meselelerin çözümünü akla değil 

nakle bırakmanın daha sağlıklı bir yöntem olduğunu söyler. Bu iki varlık arasındaki 

kapatılması imkânsız farkdan dolayı Ġbn RüĢd, bu hususla ilgili naslarda da pek fazla 

bir açıklama ve ayrıntı bulunmadığını (sekete anhu‟Ģ-Ģer„) belirterek bu konuda 

                                                        
14

 ġehristânî, Filozoflarla Mücâdele (Kitâbu‟l-Musâra„a), terc. Aygün Akyol-Aytekin Özel, Litera 

yay., Ġstanbul 2010, s. 58. 



220 

kalem oynatanların fazla ileri gitmemelerini tavsiye eder. Öte yandan filozof, bu gibi 

hassas konularda kesin bir tavır takınmanın yani akla dayanarak Tanrı hakkında 

birtakım kesin yargılarda bulunmanın sakıncalı olmakla birlikte kendi görüĢlerini iyi 

niyetle ortaya koyanları küfürle suçlamamak gerektiğini belirtir.
15

 Kısaca söylemek 

gerekirse Ġbn RüĢd'e göre problem, aralarında zâtî mübâyenet/ontolojik farklılık 

bulunan ezelî-ilâhî bilgi ile muhdes-beĢerî bilginin karĢılaĢtırılmasından 

kaynaklanmaktadır. Buradan hareketle Tanrı‟nın bilgisinin sadece nitelik bakımından 

değil aynı zamanda mâhiyet bakımından da beĢerî bilgiden farklı ve üstün olduğunda 

kuĢku yoktur. Ġbn RüĢd açısından da en önemli fark Tanrı‟nın zâtının ve bilgisinin 

fâil illet olması yani O‟nun bilgisinin, varlığın ortaya çıkmasının fâili olduğu, beĢerî 

bilginin ise bu failin mef‟ûlü/sebeplisi konumunda bulunduğudur.
16

 Bu konuda sözü 

filozofa bırakalım: 

 

“...Akıl (yani bilgi), varolan nesnelerin düzen ve tertibinin kavranmasından baĢka bir Ģey 

değildir. (...) Ġnsan aklı, tertip ve düzen itibariyle varlıkların yapısında mevcut olan her türlü 

özelliği kavramakta yetersiz kalmaktadır. Eğer varolanların tabiatlarının gerektirdiği tertip 

ve düzen, aklın gerektirdiği doğrultuda iĢliyor ve insan aklı da bunları kavramakta yetersiz 

kalıyorsa, mevcut düzen ve tertibe iliĢkin bir bilginin var olması ve bu bilginin de tek tek 

her varlıkta bulunan tertip, düzen ve hikmetin sebebi olması zorunludur, (...) Böyle bir 

bilginin ise cüz‟îlik bir tarafa küllîlikle dahi nitelendirilmesi mümkün değildir. Çünkü 

küllîler, varlıklara bağlı ve onlardan sonra genel aklî kavramlardan ibarettir (...)”
17

  

 

 Görüldüğü üzere Ġbn RüĢd‟e göre varlık Tanrı‟nın faili değil, Tanrı varlığın 

fâilidir. Tenzîhî yaklaĢımı sürdüren filozof açısından, Tanrı‟nın beĢerî bilgi ile 

ilgisi sadece isim benzerliğinden ibarettir ve bunun dıĢında herhangi bir iliĢkisi 

yoktur. Bütün bu açıklamalardan sonra Ġbn RüĢd de diğer filozof ve kelâmcılar 

gibi beĢerin sınırlı ve sonlu olan akıl gücünün Tanrı‟nın künhüne vakıf 

olamayacağını söylüyor olması
18

 bizi tartıĢmanın baĢlangıcına geri 

döndürmektedir. Bu tartıĢma ve açıklamalarda öncelikle sorulması ve cevap 

                                                        
15

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, II, s. 534-535; 

649; Hüseyin Sarıoğlu, Ġbn RüĢd ve Felsefesi, Klasik yay., Ġstanbul 2003, s. 279. 
16

 Hüseyin Sarıoğlu, Ġbn RüĢd ve Felsefesi, Klasik yay., Ġstanbul 2003, s. 280.  
17

 Hüseyin Sarıoğlu, Ġbn RüĢd ve Felsefesi, Klasik yay., Ġstanbul 2003, s. 280-281. Ġbn RüĢd, Faslü'l-

makal fî takriri ma beyne‟Ģ-Ģerî„ati ve‟l-hikmeti mine‟l-ittisâl, thk. Muhammed Abbas Cabiri, 

Beyrut: Merkezu dirasati‟l-vahdeti‟l-„arabiyye, 1997, s. 129-130; Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. 

Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, II, s. 700-702. 
18

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, I, s.373-374. 



221 

 

aranması gereken soru kanaatimizce Ģudur: HerĢeyden önce Tanrı'nın bilgisini 

küllî ve cüz'î diye ayırmamız ne ölçüde doğrudur. Tanrı‟nın cüzîyyâtı bilip 

bilmememsi bir yana, acaba biz, sınırlı ve sonlu akıl idrak gücümüzle küllîlerin ne 

kadarına vakıf olabiliriz? Ayrıca Tanrı'nın cüzîleri bildiğini düĢünelim, acaba biz 

Tanrı'nın onları bilip bilmediğini bilebilir miyiz? Ġlk sorudan ziyade bu son 

sorunun peĢine düĢülse felsefe-kelâm tarihinin seyri aĢkın olandan 

benimize/benliğimize döner; böylece ontoloji/kozmoloji/teoloji üçgeninde sıkıĢan 

kelâm-felsefe çatıĢması bundan sıyrılıp epistemoloji/psikoloji düzleminde daha 

anlamlı bir yol izleyebilirdi. Burada tartıĢarak iĢaret etmek istediğimiz husus, 

beĢerin Tanrı-evren iliĢkisini nasıl açıkladığının, Tanrı açısından bir Ģey ifade 

etmediği ve dolayısıyla üzerinde farklı yorumlar ve eleĢtirilerle daha geliĢmiĢ ve 

eksiksiz bir açıklama modelinin bizim açımızdan bir önem arzettiğini dile 

getirmektir. Buna ek olarak filozofların, Tanrı‟nın neyi bilip-bilmediği tartıĢmaları 

âdeta bilinmezi bilmeye çalıĢmak gibi abesle iĢtigali hatırlatmaktadır. 

Kelâmcıların ise bir düĢünürün inandığı ve sonsuz saygıyla bağlandığı O yüce 

varlık hakkında -eksik veya yanlıĢ bile olsa- fikir beyan etmeleri yüzünden onları 

mahkum etmenin insafla bağdaĢmadığını bilmeleri gerekir. Aslında her iki 

zümrenin vardığı noktayı ifade etmesi bakımından tam da Hocazâde‟nin 

Tehâfüt‟ündeki Ģu cümleyi hatırlamak yerinde olur: “Ġnsan nefisleri bu gurbet 

âleminde ve tabiî kederlerle maddenin karanlıklarına batmıĢ bir halde, feleklerin 

cirimleri ve nefislerine nispetle daha aĢağı olan unsurlar âlemindeki Ģeylerin 

bütününe muttali olmamıĢken felekler âlemindeki Ģeylerin hepsine nasıl muttalî 

olsunlar!”
19

  

 Ġbn RüĢd'ün, doğrudan bizim burada üzerinde durduğumuz Tanrı‟nın tikelleri 

bilmesi meselesini onun, Faslu‟l-Makâl adlı eserin sonunda Damîme fî „ilmi‟l-ilâhî 

adıyla küçük bir risâle kaleme alarak bu hususu orada da gündeme getirdiğini 

görmekteyiz.
20

 Bu risâlenin baĢ kısmında Ġbn RüĢd, “Her kim bağlantı kurmayı 

bilmiyorsa, çözüme ulaĢamaz” (fe-inne men lem ya„rif er-rabta lem yakdir ale‟l-hall) 

diyerek, konunun kendisinden öncekilerle ilgisini özetledikten sonra kendi görüĢünü 

                                                        
19

 Hocazâde, Kitâbü‟t-Tehâfüt, el-Matbaatü‟l-Ġ„lâmiyye, Mısır 1320, s. 92. 
20

 Ġbn RüĢd, Faslü'l-makal fî takriri ma beyne‟Ģ-Ģerî„ati ve‟l-hikmeti mine‟l-ittisâl, thk. 

Muhammed Abbas Cabiri, Beyrut: Merkezu dirasati‟l-vahdeti‟l-„arabiyye, 1997, s. 127-130. 



222 

ortaya koymuĢtur. Hemen ifade edelim ki bu risâlede de Ġbn Sînâ‟nın aksine 

Tanrı‟nın cüzîleri bildiğini kabul etmekle beraber, daha çok yöntem üzerinden 

kelâmcıları eleĢtirmekten de geri durmaz. O, Ģöyle sorar: Tanrı tikelleri biliyorsa, 

onların varolmadan önceki halini de varolduktan sonraki gibi mi biliyordur? Bu 

soruya olumsuz cevap verildiğinde, Tanrı‟nın ilmindeki halleri ile sonraki halleri 

arasında bir farklılık olduğu söylenmiĢ olur ki, bu da Tanrı‟nın ilminde bir farklılığı 

ve çokluğu (zâid) gerektirir. Soruya olumlu cevap verildiğinde ise bilgide bir 

değiĢiklik olmadığı kabul edilmiĢ ve böylece ademle-vücûd eĢitlenmiĢ olur. Buradan 

bir adım daha ileriye giden filozof hakîki ilmi, "varolanı olduğu gibi bilmektir” 

(ma„rifetü‟l-vücûd alâ mâ hüve „aleyh) Ģeklinde tanımlar. Bu açıdan bakıldığında, 

zâtında değiĢim olan bir varlığın bilgisinde de değiĢmenin bulunması zorunludur. Bu 

durumda ortaya iki ihtimal çıkar: Ya kadîm olan değiĢikliğe uğrar ya da sonradan 

(hâdis) olana dair bilgisi yoktur. Filozofa göre bu iki varsayım da Tanrı hakkında söz 

konusu olamaz.
21

 Dahası kelâmcıların yaklaĢımıyla bu meseleye çözüm bulmak da 

mümkün değildir; nitekim Gazzâlî bu Ģüpheyi ortadan kaldırmak üzere Tehâfütü‟l-

felâsife‟de hayli gayret göstermiĢ olmasına rağmen ikna edici bir sonuca vardığı 

söylenemez. Ġbn RüĢd çözüme dair söze baĢladığında kendisinden önceki felsefe-

kelâm çizgisinde ortaya konan yorumları tekrarlar: Ezelî olan Tanrı‟nın bilgisinin 

varlık karĢısındaki durumu, sonradan olanın (hâdis) bilgisinin durumu gibi değildir.  

 Bu tartıĢma bir baĢka açıdan da Ģu Ģekilde irdelenebilir: MeĢĢâî felsefenin 

önemli temsilcisi olarak Ġbn Sînâ‟yı, Gazzâlî‟nin üç Ġbn Teymiyye‟ninse beĢ 

konuda küfürle ithâm ediyor olması, bize pek anlamlı gözükmemektedir. Zira 

biliyoruz ki, hiçbir filozof, bir baĢka filozofu görüĢ ayrılığı sebebiyle küfürle 

ithâm etmez. Ayrıca daha önemli olanı bir filozof kendi görüĢünü, vahiy ürünü 

olan kutsal hiçbir metinle aynı kefeye koymaz. Oysa kelâmcılar açısından sanki 

böyle bir iddia varmıĢcasına filozofların görüĢlerini vahiyle mukâyese ederek 

büyük bir hata iĢlemiĢ ve bu yüzden günaha girmiĢ sayılırlar. Ancak din açısından 

Tanrı‟yı pasifize etme, evren ve özelde insan hayatına “küllî” olarak müdahale 

edemez bir konuma yerleĢtirme hususunda kelâmcıların hassasiyet göstermeleri 

varoluĢlarının bir gereğidir. Burada belirtilmesi gereken husus din-felsefe 

                                                        
21

 Ġbn RüĢd, Faslü'l-makal fî takriri ma beyne‟Ģ-Ģerî„ati ve‟l-hikmeti mine‟l-ittisâl, thk. 

Muhammed Abbas Cabiri, Beyrut: Merkezu dirasati‟l-vahdeti‟l-„arabiyye, 1997, s. 128.  



223 

 

iliĢkisinin en temel meselelerinden biri olan bu konu, daha pek çok farklı açıdan 

ele alınmaya muhtaçtır ve çağdaĢ din felsefesinin omurgasını oluĢturmaktadır. 

ÇalıĢmamızın sınırlarını zorlayacağı düĢüncesiyle bu tartıĢmaya burada son 

vermenin daha uygun olacağını düĢünüyoruz.  

 

3. 2. TANRI-ÂLEM ĠLĠġKĠSĠNĠ AÇIKLAMA MODELĠ OLARAK 

SUDUR TEORĠSĠNE YÖNELTĠLEN ELEġTĠRĠLER 

 Tanrı‟nın tikellere dair bilgisini irdeledikten sonra felsefe eleĢtirisi bağlamında 

gündeme gelen varlık-mahiyet iliĢkisi, Tanrı kanıtlamaları, nedensellik, nefsin hâdis 

oluĢu, gök cisimlerinin ay-altına tesiri vb. pekçok sorun bulunmakla beraber, bu 

çalıĢmanın temel çerçevesi içinde ele alınması gereken diğer bir konunun sudur 

teorisine yönelik eleĢtiriler olduğunu belirtmeliyiz. Ġkinci bölümde üzerinde ayrıntılı 

bir Ģekilde durduğumuz için burada tekrara düĢmeden doğrudan konuya girmek 

yerinde olur. Öncelikle Ġslâm düĢüncesinin felsefe öncesi dönemde temel bilgi 

kaynağının Kur‟ân-ı Kerîm ve hadîs-i Ģerîfler olduğunda kĢku yoktur. Çünkü bu bilgi 

kaynaklarının ortaya koyduğu Tanrı-varlık, akıl, bilgi, nefis gibi sorunlara iliĢkin 

bilgi birikiminin, MeĢĢâî filozofların, yaratma Ģeklinde yorumlanmaya elveriĢli olan 

Yeni Eflâtunculuktaki sudur teorisine ve yukarıda sayılan problemlere sempatiyle 

yaklaĢarak bir evren modeli ortaya koymalarına neden olduğu düĢünülmektedir. 

Meselâ Kur‟ân-ı Kerîm‟de yedi kat gökten ve onlara vahyedildiğinden söz 

edilmekte
22

, ayrıca zayıf olmakla birlikte “Allah‟ın ilk yarattığı Ģeyin akıl” (evvelü 

mâ halaka‟llâh akl) olduğuna dair bir hadis de rivayet edilmektedir.
23

 Ġmdi, 

MeĢĢâîlerin uzlaĢtırmadaki bu iyimser tavırlarına karĢı kelâmcıların onlara yönelttiği 

bu konudaki eleĢtirileri görebiliriz. 

 

 

 

                                                        
22

 Kur‟ân-ı Kerîm, el-Fussilet, 41/11-12; el-Kâf, 50/38.  
23

 Bu konu hakkında ayrıntılı iki çalıĢma bulunmaktadır: Ignaz Goldziher, “Neuplatonische und 

gnostische Elemente im Hadit”, Zeitschrift für Assyriologie, 22 (1908), (317-344); bu makalenin 

Türkçe‟ye tercümesi için bk. “Hadis‟te Yeni Eflatuncu ve Gnostik Unsurlar”, terc. Ömer Özsoy, 

AÜĠFD, 36, 1997, (405-421); Mehmet ÖzĢenel, “Ġlk Yaratılan Varlık Konusundaki Rivayetler”, 

Divan Ġlmî AraĢtırmalar, 4, 1998, (171-179).  



224 

3.2.1. GAZZÂLÎ 

 Felsefe tarihine bakıldığında, genelde felsefeyi, özelde MeĢĢâîleri, dıĢarıdan 

değil, kendi metinlerinden ve doktrinlerinden hareketle tutarlı bir Ģekilde eleĢtirenin 

büyük düĢünür Gazzâlî olduğunda Ģüphe yoktur. Ona göre Kur'ân-ı Kerîm'deki arı 

duru ve dolaysız bir kavram olan "yaratma" akidesi varken filozofların varlığın 

ortaya çıkıĢını sudur teorisinde aramaları son derece anlamsız ve tutarsızdır. Hatta 

ona göre bir kimse rüyasında buna benzer bir Ģey gördüğünü anlatsa, o kimsenin 

mîzacının bozulduğuna hükmedilir. Gazzâlî sudur teorisinin ne kadar "tutarsız" ve 

çeliĢik olduğu birçok açıdan eleĢtirilebilir olduğunu belirterek kendisinin sadece 

birkaçıyla yetineceğini söyler.
24

 Ona göre herĢeyden önce Tanrı‟nın varlığı ile 

zorunluluğunun iki farklı Ģey olduğunu düĢünmek mümkündür. Bu durum Ġbn 

Sînâ‟yı anlatırken sözünü ettiğimiz ve sisteminin en güçlü yönü olarak 

vurguladığımız Tanrı‟yla O'nun dıĢındaki herĢey arasında zâti mübâyenetin 

bulunması yani "zorunlu-mümkün varlık" ayırımının, Gazzâlî‟nin eleĢtirisiyle bir 

anda sistemin en kırılgan yönü olarak karĢımıza çıkması anlamına gelmektedir. 

Çünkü Gazzâlî'nin, ilk akıldan çokluk meydana gelebiliyorsa Tanrı'dan niçin 

maydana gelmesin? Ģeklindeki sorusunun yanıtlanması gerekir. EleĢtirdiği bir diğer 

konu ise Ġlk aklın kendi özünü akletmesi, onun özünden baĢka bir Ģeydir, çünkü bilgi 

ile bilinen farklıdır, o halde aynı durum neden Tanrı için de geçerli olmasın? Gazzâlî, 

çokluğun ortaya çıkıĢının Ġbn Sînâ'nın iddia ettiği gibi 'teslîs' Ģeklinde değil dörtleme 

hatta beĢlemeyi (terbî„ ve tahmîs) gerektireceğini savunur. Çünkü ilk aklın kendi 

özü, bu özün bilgisini, kendi ilkesini, bi-zâtihî mümkün varlık ve bi-gayrihî zorunlu 

varlık olduğunu akletmesi gerekir ki bu da bir beĢlemedir.
25

 

 Gazzâlî, ilk aklın kendisinin mümkün olduğunu bilmesi sonucunda, en uzak 

gökkürenin (Atlas feleği) maddesinin oluĢması arasında hiçbir iliĢki bulunmadığını, 

dolayısıyla akıl sahibi bir kimsenin utanmadan nasıl böyle bir iddiada 

bulunabileceğini sorar. Ona göre bu iddianın sahibine ancak gülünür, bırakın akıl 

sahiplerini bir deli bile bu tür bir iddiaya kanmaz. Bu ağır eleĢtirilerinin farkında olan 

Gazzâlî kendi görüĢü sorulacak olursa, fikir beyan etme makamında olmadığını, 

                                                        
24

 Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü‟l-felâsife), terc. Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu, 

Klasik yay., Ġstanbul 2005, s. 70. 
25

 Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü‟l-felâsife), terc. Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu, 

Klasik yay., Ġstanbul 2005, s. 73-74. 



225 

 

ancak filozofların görüĢleri etrafında Ģüphe uyandırmayı amaçladığını ve bunu 

baĢardığını (ğarazunâ en nüĢevviĢe de‘âvîhim ve kad hasele) savunmaktadır. Daha 

doğrusu o, sudura yönelik bir çalıĢmanın boĢuna yapılmıĢ (fudûl) bir araĢtırma 

olduğunu düĢünmektedir. Bu iĢte mâhir olduğunu düĢünen filozofların gelip 

vardıkları nokta ilk aklın kendisini düĢünmesi neticesinde gökkürenin nefsinin sudur 

etmesi gibi bir neticeye varmıĢlardır ki Gazzâlî'ye göre bu tam bir ahmaklıktır. Buna 

karĢı Gazzâlî, eleĢtirilerinin ardından, sorularına cevap arayan kimseye dînin ve 

peygamberlerin getirdiği hakikatlere inanmayı salık verir.
26

  

 

3.2.2. ġEHRĠSTÂNÎ 

 Bu konudaki tartıĢmalara sonraki tarihlerde katılan ġehristânî, eleĢtirisine 

varlıktaki öncelik-sonralık türlerini, zaman, mekân, Ģeref, zât, tabiat ve varlık gibi 

kavramlar üzerinde durarak devam eder. O, daha ziyade son iki kavram üzerinde 

yoğunlaĢmımĢ, bunların birin ikiden önceliği tarzında bir önceliğe sahip 

bulunduğunu ve birin ikiyi "zorunlu olarak gerektirmediği" (ve'l-vâhidu lâ yûcibu'l-

isneyn bi'z-zât), dolayısıyla bunun zât değil tabiat bakımından öncelik olduğunu dile 

getirir. Burada zorunlu-mümkün kavramları yerine mûcid-mûced terimlerini 

kullanarak var edenin, varolana nispetle önceliğinin, zâtı bakımından "illiyyetten" 

çok farklı bir Ģey olduğunu belirtir. Ona göre "var edildi ve zorunlu oldu (vucide bihi 

fe-vecebe) denebilir fakat "zorunlu oldu ve bu yüzden var kılındı (vecebe bihi fe-

vücide)" denilemez. Ayrıca o, buradan hareketle Ġbn Sînâ'ya karĢı bir argüman olarak 

âlemin zaman bakımıdan Allah'la birlikte olmadığını savunur. Fakat biz biliyoruz ki, 

Ġbn Sînâ, Tanrı varlıktan zamansal olarak değil, zâtı bakımından öncedir. Dolayısıyla 

ġehristhanî'nin bu konuda filozofa yönelttiği eleĢtiri hedefini bulmuĢ değildir. O, 

kelâmcıların temel görüĢü olarak bilinen "Allah vardı ve onunla birlikte bir Ģey 

yoktu" (ve kâne'llahu ve lem yekun me'ahû Ģey) ifadesini tekrarlar.
27

 ġehristânî, 

kadîm filozoflar arasında ilkelerin sayısının Ġlk, Akıl, Nefis ve Heyûlâ Ģeklinde 

dörtlü, bunlara tabiatı ekleyerek beĢli, boĢluğu (halâ) ilave ederek altılı, zamanı 

                                                        
26

 Gazzâlî, Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü‟l-felâsife), terc. Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu, 

Klasik yay., Ġstanbul 2005, s. 77-78. 
27

 ġehristânî, Filozoflarla Mücâdele (Kitâbu‟l-Musâra„a), terc. Aygün Akyol-Aytekin Özel, Litera 

yay., Ġstanbul 2010, s. 73. 



226 

(dehri) ekleyerek yedili tasniflerle açıklandığını belirtir. Göksel akılları kastederek 

Ġbn Sînâ'nın da bazen dokuz, bazen kırk küsur kimi zamansa ayrık akılları idare eden 

nefislerin sayısı kadar olduğunu öne sürmesi ġehristânî tarafından bir çeliĢki olarak 

görülmüĢ ve kafa karıĢıklığı (muhârâtu'l-'ukûl) olarak değerlendilmiĢtir. 

Hatırlanacağı üzere Ġbn Sînâ sistemi açısından akılların sayısının bir önemi 

olmadığına ve aslolanın sudur eden ve edilen arasındaki kopmaz bağın sürdürülmesi 

ve kesintiye uğramaması olduğuna ikinci bölümde değinilmiĢti.
28

 Dolayısyıla 

ġehristânî'nin bu yöndeki eleĢtirisi de yine hedefini bulmuĢ sayılmaz. O, eserine faal 

akıl üzerinden yürüttüğü Ģu tartıĢmayla son verir: Ġnsânî heyûlânî akılların bilkuvve 

olduğu ve onların özü gereği bilfiil olan bir akıl vasıtasıyla harekete geçtiği burhânî 

olarak bilinmektedir. Niçin bu bilfiil akıl yani faal akıl tektir? Niçin diğer akıllar 

dıĢarıda tutularak, sadece bu akla sûret verici (Vâhibu's-suver) denilmiĢtir? Niçin son 

aklın zâtının çoğalmaması gibi faal akıl da sûretlerin çeĢitliliğiyle çoğalmaz? 

Öyleyse niçin sûretlerin tamamı onların çoğalmasıyla zâtı çoğalmayan Zorunlu 

Varlığa izafe edilmez.
29

 Böyleyce çokluk faal akla izafe edildiği gibi aracı 

olmaksızın kendisi artmayan ve eksilmeyen Tanrı'ya da izafe edilebilir.  

 

3.2.3. ĠBN RÜġD 

 Ġbn RüĢd‟ün MeĢĢâî okul içindeki konumunu belirlemek üzere ikinci bölümün 

sonunda onu MeĢĢâî Mahz/salt Aritocu olarak nitelemiĢ, böylece öncekilerle arasında 

pekçok farkın olduğuna iĢaret etmiĢtik. Diğer MeĢĢâîlerden farklı olarak Ġbn RüĢd, 

sudûr teorisini savunmak bir yana bu teoriyi savunanları farklı açılardan eleĢtirmiĢtir. 

Ġlk olarak Ġbn RüĢd, Fârâbî ve Ġbn Sînâ‟nın Aristo‟dan geldiğini düĢündükleri 

“Birden bir çıkar” ilkesini yanlıĢ anladıklarını söyler. Sudur teorisini savunmayan ve 

muhtemelen Esûlûcyâ metnine Ģüpheyle yaklaĢan Ġbn RüĢd‟ün bu sözü Aristo‟nun 

söylediğini ifade edip Ģerhetmeye çalıĢması çeliĢik bir durum gibi görünmektedir. 

Nitekim ona göre Aristo‟nun bu sözüyle kastettiği Ģey Zorunlu Varlığın, aĢağıdan 

yukarıya varıncaya kadar ay-üstü ve ay-altı âlemdeki bütün varlıkla iliĢkili olması ve 

                                                        
28

 ġehristânî, Filozoflarla Mücâdele (Kitâbu‟l-Musâra„a), terc. Aygün Akyol-Aytekin Özel, Litera 

yay., Ġstanbul 2010, s. 77. 

 
29

 ġehristânî, Filozoflarla Mücâdele (Kitâbu‟l-Musâra„a), terc. Aygün Akyol-Aytekin Özel, Litera 

yay., Ġstanbul 2010, s. 81-82. 



227 

 

sebep-sebepli iliĢkisinin açıklanmasına bağlaması da Ġbn RüĢd'ün Yeni Eflâtuncu 

eserlerden etkilendiği Ģeklinde yorumlanmasına sebep olmuĢtur (kâle: inne‟l-„âleme 

vâhidun, sadara an vâhid ve inne‟l-vâhide hüve sebebü‟l-vahde min cihetin ve 

sebebü‟l-küreti min cihetin).
30

 Zira onun, bu cümlenin Aristo‟ya ait olduğunu kabul 

etmesi ve aslında akılların varlığını kabul etse de aralarında bir sebep-sonuç iliĢkisi 

kurmadığını bildiğimiz Aristo‟nun, felekler arasındaki “sebepliliği” açıklamak üzere 

bu ifadeyi kullandığının söylenmesi
31

 Ġbn RüĢd‟ün Yeni Eflâtuncu yorumlardan bir 

nebze de olsa etkilendiğini bir göstergesi kabul edilebilir. Ġbn RüĢd‟ün açıklamasına 

dönecek olursak ona göre, bu ifadeden “bir bütün olması bakımından âlemin ilk Fâil 

olan Tanrı‟dan ortaya çıkmıĢ olması” kastedilmektedir. ġu halde Ġbn RüĢd, 

birbirinden farklı bütün varlıkların bir defada Bir‟den yaratılmıĢ olduğunu açıkça 

ifade etmektedir.
32

 Ġkinci olarak Ġbn RüĢd‟e göre Fârâbî ve Ġbn Sînâ'nın sudur 

teorisini savunmuĢ olmaları onları mantıkî tutarsızlıklara sürüklemiĢtir. Zira “Bir‟den 

bir çıkar” dedikten sonra Tanrı‟dan Ġlk aklın taĢtığını, ancak çokluğun Ġlk akıl‟da 

baĢladığını öne sürmek çeliĢik bir durumdur. Çünkü bunu kabul etmek çokluğun 

sebepsiz bir Ģekilde meydana geldiğini iddia etmek demektir (sümme vaza„û fî 

zâlike‟l-vâhidu „s-sâdır kesreten, fe-lezimehum en tekûne tilke‟l-kesra an ğayri 

„illetin).
33

 Üçüncü olarak Ġbn RüĢd‟e göre yine bu iki filozof, görünmeyen (gâib) 

âlemdeki Fâil ile görünen âlemdekini (Ģâhid) isim benzerliğiyle karıĢtırmıĢtır. 

Halbuki yüce âlemde olan Fâil mutlak, münezzeh, mükemmel bir Tanrı‟ya 

göndermede bulunur ve herhangi bir Ģeyle kıyaslanamaz. Fakat Fârâbî ve Ġbn Sînâ 

bunları mukayese etmiĢ ve çokluğun meydana geliĢini izah etmekte de zorlandıkları 

için, çokluğu Tanrı‟ya değil Tanrı‟dan sudur eden Ġlk Akıla bağlamıĢlardır.
34

 

Dördüncü olarak Ġbn RüĢd, Tanrı sadece kendisini akledebiliyorken, Ġlk aklın hem 

kendisini hem de Tanrı‟yı aklettiğini söylemek, Ġlk aklın “tür” bakımından iki farklı 

Ģeyi aklettiğini ve bu durumda -zorunlu/mümkün iki farklı tabiattan kaynaklanan- iki 

farklı bilgi türünün Ġlk akılda bulunduğunu kabul etmek demektir. Bu ise büyük bir 

                                                        
30

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, I, s. 304.  
31

 Hüseyin Sarıoğlu, Ġbn RüĢd ve Felsefesi, Klasik yay., Ġstanbul 2003, s. 181. 
32

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, I, s. 297, 299; 

Hüseyin Sarıoğlu, Ġbn RüĢd ve Felsefesi, Klasik yay., Ġstanbul 2003, s. 181. 
33

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, I, s. 406; 

Hüseyin Sarıoğlu, Ġbn RüĢd ve Felsefesi, Klasik yay., Ġstanbul 2003, s. 182. 
34

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, I, s. 301-302. 



228 

çeliĢkidir.
35

 Ġbn RüĢd‟ün bundan kurtulmanın çaresi olarak gösterdiği yol, Tanrı‟nın 

eseri olmak bakımından Ġlk Akıl‟daki bütün bilginin kaynağının Tanrı olduğunu 

kabul etmek ve böylece Ġlk akıl ve diğer çokluğun birliğe ve “birden bir çıkar” 

ilkesine bağlamaktır. Fakat bu yorum ve açıklama tarzının da eleĢtirilmesi 

gerektiğini belirterek Ġbn RüĢd‟ün son bir tenkitine yer verelim. Onun Gazzâlî‟nin 

öne sürdüğü ve kendisinin de aynen katıldığı görüĢ Ģudur: Madem çokluk ikinci 

akılda kavranabiliyorsa akıllar silsilesine ne gerek var? Bu sudur süreci ve amacını, 

açıklama tarzını anlamamaktan kaynaklanan bir eleĢtiri gibi görünmektedir. 

Kanaatimizce varlıkğın, mevcut evren tasavvuru ve kozmolojisiyle iç içe ele 

alınması sadece çağının bilgisi çerçevesinde açıklama çabasında bulunmak demektir. 

Ayrıca Ġbn Sînâ açısından akılların sayısının bir önemi yoktur. Önemli olan Tanrı-Ġlk 

Akıl-Faal akıl zinciridir. Ġbn RüĢd‟ün Gazzâlî‟nin itirazına katılarak “tartıĢmayı 

kesecek kuvvette” bir eleĢtiri olduğunu söylüyor olması da ayrıca ĢaĢırtıcıdır. Çünkü 

bu durumda âlemdeki çokluğun sebebi nasıl açıklanabilir? Ġbn RüĢd‟e göre filozoflar 

tarafından çokluğun nedeni üç biçimde izah edilmektedir. Ġlki çokluğun maddeden 

(isti‟dât), ikincisi âletlerden, üçüncüsü ise aracılardan ileri geldiği Ģeklinde 

açıklanmıĢtır. Bununla birlikte ona göre, gerçek Aristocular açısından çokluğun 

nedeni bu üç sebebin toplamından ibarettir. Yani çokluk, aracılar, isti‟dâtlar ve 

araçların biraraya gelmesi sonucu oluĢur. Elbette bütün bu sebepler sonuçta Bir olan 

Tanrı‟ya dayanmaktadır. Çünkü onlardan herbirinin varlığı salt birlikle varolmuĢtur 

ki bu birlik aslında çokluğun da sebebidir. Dolayısıyla ayrık akılların çokluğunun 

sebebi onların kâbiliyetlerinin farklı olmasındandır, bunun sonucunda onlar, Ġlk 

Ġlke‟yi akleder ve O‟ndan, bir tek fiili ile çok olan birliği elde ederler.
36

 

  

                                                        
35

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, I, s. 400-401. 
36

 Ġbn RüĢd, Tehâfütü‟t-tehâfüt, thk. Süleyman Dünya, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1965, I, s. 419-421; 

Ömer Mahir Alper, “Ġbn RüĢd‟ün Ġbn Sînâ‟yı eleĢtirisi: el-Fark beyne re‟yeyi‟l-hakîmeyn”, Dîvân 

Ġlmî AraĢtırmalar Dergisi, 2001/1, (145-172), s. 166.  



229 

 

SONUÇ 
 

 GerçekleĢtirdiğimiz bu akademik çalıĢma, Hellenizmin ikinci döneminde 

ortaya çıkmıĢ ve yarı mistik bir doktrin olan Yeni Eflâtuncu felsefe ve onun temel 

kaynaklarına ait metinlerin MeĢĢâî felsefeye yansımalarının analitik bir tahlil ve 

mukayesesinden ibarettir. Söz konusu metinlerin tetkiki neticesinde bu felsefenin 

dayandığ ilkeler Ģöyle sıralanabilir: (i) Plotinos'un doktrininde önemli olan Tanrı'nın 

varlığından ziyade, O'nun "Bir" ve "Ġlk" oluĢunu kanıtlamaktır. (ii) Tanrı'yı olumlu 

hatta olumsuz (negatif) sıfatlarla bile nitelemenin O'nu sınırlamak anlamına 

geleceğinden bu tavırdan kaçınmıĢlardır. Bu tür aĢırı bir tenzihçi yaklaĢımı 

benimsemekle onlar âdetâ "ifade edilemez, fakat iĢaret edilebilir" bir Tanrı 

tasavvuruna ulaĢmıĢlardır ki, Ġslâm kelâmcılarına göre bu yaklaĢım "ta'tîl" (pasif 

Tanrı) anlamına gelmektedir. (iii) Ġlkçağdan itibaren bilim ve felsefenin temel 

amaçlarından biri bütüncül bir evren tasavvuruna ulaĢmaktı. Aristo'nun evren 

tasarımında belirginleĢmeye baĢlayan ve Batlamyus astronomisinde Ģekillenen evren 

anlayıĢının içini doldurmak, deyim yerindeyse onu mânevî varlıklarla donatmaya 

yönelik sudur teorisiyle izah etmek, söz konusu bütüncül tasavvuru veermekteydi. 

Bu evren telakkisi gerek Ġslâm gerekse Latin Ortaçağ felsefelerinde büyük ölçüde 

kabul görmüĢtür. (iv) Bu felsefede maddenin karanlık ve kötü olduğu ön kabulünden 

hareketle -Tanrı'yı tenzih hususunda- varlıktaki her türlü kötülüğün kaynağının 

madde, dolayısıyla bir madde olması hasebiyle bedenin de kötü olduğu iddia edilmiĢ; 

bu durumda nefsin ulvî âleme yükselmesi için beden zindanından kurtulması 

gerektiği savunulmuĢtur.  

  AraĢtırmamızın ikinci bölümünde Yeni Eflâtunculuğun MeĢĢâî felsefede ne 

ölçüde ilgi uyandırdığı, Ya'kup b. Ġshâk el-Kindî'den Ġbn RüĢd'e kadar ne Ģekilde 

yorumlandığı mukayeseli bir Ģekilde ortaya konmaya çalıĢılmıĢtır. Kindî'nin Tanrı 

tasavvurunda selbî (negatif) sıfatları kullanmanın yanısıra, aynı zamanda Tanrı için 

Gerçek Varlık, her Ģeyin sebebi Ġlk olan Hakk, baĢka bir birliğin sebeplisi (ma„lûl) 

olmayan gerçek Bir gibi nitelemelere benzer Ģekillerde Esûlûcyâ‟da da rastlandığı; 

ayrıca Tanrı‟nın “bir”liğini kanıtlamaya yönelik göstermiĢ olduğu çabadaki üslûbu, 

Bir‟e sayı olmanın dıĢında yüklemiĢ olduğu özel anlam ve ilk sayıyı iki olarak kabul 



230 

ediyor olması gibi hususlar göz önünde bulundurulduğunda Kindî‟nin Yeni 

Eflâtunculuktan bir ölçüde etkilendiği anlaĢılmaktadır. Ancak Kindî‟nin zaman 

zaman aracı varlıklara yer vermesine rağmen daima yoktan yaratmayı savunması, 

feyz‟i kavram olarak kullanmakla birlikte üzerine hiyerarĢik bir sistem kurmamıĢ 

olması, baĢka bir deyiĢle sudur teorisine yer vermeyiĢi, dolayısıyla Yeni 

Eflâtuncuların aksine akıl konusuna merkezî bir konum tanımaması gibi hususlar 

dikkate alındığı takdirde bu etkinin sanıldığı kadar büyük olmadığı anlaĢılmaktadır.  

 Ebu'l-Hasan el-Âmirî‟nin el-Fusûl baĢta olmak üzere büyük ölçüde Ġslâmî 

terminolojiden aldığı birtakım kavramları Proklosçu bağlama taĢıyarak sentezci bir 

tavır sergilediği görülmektedir. Meselâ Yeni Eflâtuncu feyz/sudûr aĢamaları Kurân- 

Kerîm'den alınan kavramlarla Ģu Ģekilde yorumlanmıĢtır: Küllî akıl, Kalem; aklî 

sûretler, Emr; küllî nefis, Levh; el-felekü‟l-müstakîm ise ArĢ olarak 

isimlendirilmiĢtir. Görüldüğü üzere Âmirî felsefesinde, varlık mertebeleri Kur‟ân-ı 

Kerîm‟den alınan kavramlarla izah edilmeye çalıĢılmıĢtır. Filozof, Kindî 

geleneğinden yansıyan bir telakkiyle onun felsefî sistemindeki bir tek yaratma 

kavramıyla, farklı tarz ve Ģekillerde olan varlık basamaklarını yaratma Ģeklinde 

anlamıĢtır. Böylece filozofun hem Yeni Eflâtuncu feyz sürecini hem de bir tek 

Yaratıcının varlığını kendi sistemi içinde terkib etmeye çalıĢtığı görülmektedir. 

 Ġhvân-ı Safâ topluluğuna gelince, onlar tekvînin yani yaratmanın üç Ģekilde 

olabileceği sonucuna ulaĢmıĢlardır: Varlık ya tek bir seferde Tanrı tarafından 

halihazırda bulunduğu gibi yokluktan varlığa geçmiĢtir; ya tedrîcî olarak ortaya 

çıkmıĢtır ya da bir kısmı tek bir seferde diğerleri de tedrîcî olarak çıkmıĢtır. Onlara 

göre, akleden bir kimse bu üç yoldan baĢka bir Ģekilde varoluĢu tasavvur edemez. 

Ġhvân burada üçüncü yolu benimsemekte, birinci yolu takip edenlerin yani tek bir 

seferde yoktan yaratma ile âlemin meydana geldiğini öne sürenlerin yeterli kanıt 

bulamadıklarını ve verdikleri örneklerde de kendilerinin dahi Ģüpheye düĢtüklerini 

söylemektedir. Bu tavırlarıyla Ġhvân'ın suduru yakın durdukları söylenebilir. 

 Âmirî ve Ġbn Sînâ'nın çağdaĢı olan Ġbn Miskevey'in eserleri tetkik edildiğinde 

görülür ki o, Tanrı‟yı ilk, tek ve salt iyi gibi sıfatlarla anmakta, ancak Tanrı için 

kullanılan bütün sıfatların birer mecâzdan ibaret olması gerektiği üzerinde durur. 

Yani Tanrı'nın mâhiyet ve künhünü kâmil anlamıyla ifade edecek bir kavramın 

bulunamayacağını savunur. Bu görüĢüyle o, Esûlûcyâ‟da karĢılaĢtığımız Tanrı 



231 

 

tasavvuruna yakın durmuĢ, Âmirî'de olduğu gibi sudûr ile yoktan yaratma telakkisini 

mezcetmeye çalıĢmıĢtır. Ancak Tanrı, akıl, nefis ve tabiat Ģeklinde kendince bir 

varlık hiyerarĢisini benimsemekle beraber bu telakkinin izlerine Esûlûcyâ‟da 

rastlanmaktadır. ġu farkla ki, öteki MeĢĢâîlerde görülmeyen bir tutumla o, ilk aklı 

faâl akıl olarak nitelemektedir. Bunun yanısıra o, varlığa sûret verme görevini nefise 

yükleyerek Yeni Eflâtuncu düĢünceye daha uygun bir açıklama tarzını benimsemekte 

ve son olarak küllî akıl ve nefise dair ayrıntılı açıklamalara yer vermediği 

görülmektedir. Ayrıca Ġbn Mikeveyh‟in Aristo‟dan beri Tanrı kanıtlamasına yönelik 

kullanılan hareket deliline her fırsatta değindiği de dikkat çekmektedir. Dolayısıyla 

Ġbn Miskeveyh‟in kendi felsefî pozisyonuna uygun düĢüncelerden yararlanmak 

sûretiyle fikirlerini serimlediğini söyleyebiliriz. 

 Ġbn Sînâ, kendi dönemine kadar gelen kelâm ve felsefe mirasını yeni baĢtan 

harmanlayıp sistematize eden bir filozof olarak tanınmaktadır. HerĢeyden önce o, 

MeĢĢâî felsefenin yetkin bir temsilcisidir. Ancak Aristo doktrini yanında, bütüncül 

bir evren tasavvuru sunması itibariyle Yeni Eflâtunculuğa sempatiyle bakan ve 

Fârâbî‟nin Batlamyusçu kozmolojisini çok daha ayrıntılı bir Ģekilde iĢleyip sisteme 

kavuĢturmuĢtur. ġu var ki, filozofun zorunlu-mümkün varlık ayrımında Zorunlu 

Varlığın âlemle olan iliĢkisini sudurla açıklayan sisteminde en çok eleĢtirilen kısım, 

bu iliĢkideki zorunluluk ifadesidir. Zira bu zorunluluk Tanrı gibi mutlak bir gücü 

kayıt altına alma anlamına gelemenin yanısıra, O‟nun kâdir-i muhtar oluĢu akidesine 

de gölge düĢürebilir. Her ne kadar Ġbn Sînâ için böyle bir Ģey söz konusu değilse de, 

sistemin mantığı bunu gerektirmektedir. Zorunluluktan bu sonuca yönelenler ve bunu 

eleĢtirenler de olmuĢtur. AraĢtırmamızda bu hususa ayrıntılı olarak yer verilmiĢtir.  

 Tezimizin üçüncü bölümünde Ġbn Hazm, Gazzâlî, ġehristânî ve Ġbn RüĢd'ün 

Tanrı'nın sıfatları konusunda filozofların O'nu illet ve Zorunlu Varlık gibi isimlerle 

anmıĢ olmalarından ve yaratmayı sudur/feyz Ģeklinde yorumlamalarından ötürü 

Ģiddetle eleĢtirdiklerini ancak ġehristânî'nin bazı eleĢtirilerinin zaman zaman hedefini 

bulmadığını söylemek durumundayız. Ayrıca MeĢĢâîlerin Yeni Eflâtunculuktan 

gelen bazı etkileri Ģiddetle eleĢtirmesine rağmen Ġbn RüĢd'ün, bu felsefedeki "birden 

ancak bir çıkar" ilkesini kabul ederek önceki filozofların bu hipotezi yanlıĢ 

anladıklarını söyleyerek bu ilkeyi kendince Ģerhetmeye çalıĢması, Yeni 



232 

Eflâtunculuğu tenkit edenlere de bir nebze de olsa tesir ettiğini göstermesi 

bakımından dikkat çekicidir.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



233 

 

KAYNAKÇA 

 

Adamson, Peter:  The Arabic Plotinus A Philosophical Study of the 

„Theology of Aristotle‟, London: Duckworth, 2002. 

Adamson, Peter:   al-Kindi, New York: Oxford University Press, 2007. 

Adamson, Peter:  “Correcting Plotinus: Soul‟s Relationship to Body in 

Avicenna‟s  Commentary on the Theology of 

Aristotle”, Bulletin of the  Institute of Classical 

Studies, 47 (2004), s. 59-75. 

Afîfî, Ebü‟l-Alâ: Ġslâm DüĢüncesi Üzerine Makaleler, trc. Ekrem 

Demirli, Ġstanbul 2000. 

Alper, Ömer Mahir:  “Ġbn RüĢd‟ün Ġbn Sînâ‟yı EleĢtirisi: el-Fark beyne 

re‟yeyi‟l-hakîmeyn”, Dîvân Ġlmî AraĢtırmalar 

Dergisi, 10 (2001), s. 145-172. 

Âlûsî, Hüsâm Muhyiddin:  Felsefetü'l-Kindî ve ârâü'l-kudemî ve'l-muhdesîne 

fîh, Beyrut: Dârü't-talîa, 1985. 

Âmirî: el-Ġ„lâm bi-menâkıbi'l-Ġslâm, thk. Ahmed 

Abdülhamîd Gurâb, Riyad: Dârü'l-isâle, 1988..
 

Âmirî :  el-Emed ale‟l-ebed, ed. E. K. Rowson, Tahran: 

McGill University Institute of Islamic Studies Tehran 

Branch, Tehran University, 1979. 

Âmirî:  et-Takrîr li-evcühi‟t-takdîr (Sahbân Halîfât, Resâilü 

Ebi'l-Hasan el-Âmirî ve ġezerâtühü'l-felsefiyye 

dirâsât ve nusûs: RAM içinde), Amman: el-

Câmiatü'l-Ürdüniyye, 1998, s. 303-341.
 

Âmirî: Kitâbü‟l-Fusûl fî meâlimi‟l-ilâhiyye (RAM içinde), 

s. 363-379. 

Âmirî:    el-Ebsâr ve‟l-mübsar (RAM içinde), s. 411-437. 

Âmirî: en-Nüsükü‟l-aklî ve‟t-tasavvufü‟l-millî (RAM 

içinde), s. 495-502. 



234 

Âmirî,  Ġnkâzü‟l-beĢer mine‟l-cebr ve‟l-kader (RAM 

içinde), s. 249-271. 

Aristoteles (?) : Kitâbu'l-îzâh fî el-Hayru'l-Mahz li-Aristûtâlîs, (el-

Eflâtûniyyetü'l-muhdese 'ınde'l-'arab içinde), nĢr. 

Abdurrahman Bedevî, Vekâletü'l-matbûât, Kuveyt, 

1977. 

Aristoteles (?) : Esûlûcyâ Aristâtâlîs, (el-Eflûtîn 'ınde'l-'arab 

içinde), nĢr. Abdurrahman Bedevî, Vekâletü'l-matbûât, 

Kuveyt, 1977. 

 

Aristoteles: Metafizik, trc. Ahmet Arslan, Ġstanbul: Sosyal 

Yayınları, 1996. 

Aristoteles: Ruh Üzerine (De Anima), terc. Zeki Özcan, Ġstanbul, 

Alfa yay. 2001. 

Arslan, Ahmet: Ġlkçağ Felsefe Tarihi 2 Sofistlerden Platon‟a, 

Ġstanbul: Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008. 

Aster, Ernst von:  Felsefe Tarihi Dersleri I: Ġlkçağ ve Ortaçağ 

Felsefesi, trc. Macit Gökberk, Ġstanbul: 2000. 

Aydın, Cengiz- 

Gülseren Aydın:   “Batlamyus”, DĠA, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

    1992, V, 196-199. 

Aydınlı, YaĢar:  Fârâbî‟de Tanrı-Ġnsan ĠliĢkisi, Ġstanbul: Ġz 

yayıncılık, 2000. 

Aykıt, Dursun Ali: Hıristiyanlığın Öncüsü Olarak Ġskenderiyeli Philo 

(doktora tezi, 2010), MÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bayrakdar, Mehmet: “Ġbn Sînâ‟da Varlık, VaroluĢun Sebebi ve Varlığın 

Delili Olarak AĢk”, AÜĠFD, 27 (1985), s. 299-306. 

Bayrakdar, Mehmet:  “Ġbn Miskeveyh”, DĠA, Ġstanbul 1999, XX, 201-208. 

Bedevî, Abdurrahman:  Eflûtîn inde'l-Arab, Küveyt : Vekâletü'l-Matbûât, 

1977. 

Bedevî, Abdurrahman:  el-Eflâtûniyyetü‟l-muhdese inde'l-Arab, Küveyt: 

Vekâletü'l-Matbûât, 1977. 



235 

 

Beledî, Necîb:  Temhîd li-târîhi medreseti‟l-Ġskenderiye ve 

felsefetihâ, Kahire: Dârü'l-maârif, 1962. 

Beyhakī, Ali b. Zeyd:  Târîhu hükemâi'l-Ġslâm: Tetimmetü Sıvâni‟l-

hikme, thk. Muhammed Kürd Ali, DımaĢk: Matbûatü 

Mecmai‟l-ilmî el- Irâkī, 1946. 

Boer, T. J. de: Ġslam‟da Felsefe Tarihi, trc. YaĢar Kutluay, Ġstanbul: 

Anka Yayınları, 2001. 

Borisov, A. J.: “Arabskij Original Teologii Aristotelja”, Zapiski 

Kollegii Vostokovedov, Leningrad: Akad. Nauk 

SSSR, 1930. 

Cebbur Abdünnur:   Ġhvânü‟s-Safâ, Kahire: Dârü'l-Maârif, 1983. 

Cevizci, Ahmet:  Paradigma Felsefe Sözlüğü, Ġstanbul: Paradigma 

Yayınları, 2002, s. 497. 

Copleston, Frederick:  Felsefe Tarihi: Yunan ve Roma Felsefesi : bölüm 2b 

Helenistik Felsefe, trc. Aziz Yardımlı, Ġstanbul : Ġdea 

Yayınevi, 1990. 

Costa, Cristina D‟Ancona:  “Al-Kindi on the Subject Matter of the First 

Philosophiy. Direct and Indirect Sources of Falsafa-l 

ûlâ, Chapter One”, Was ist Philosophie im 

Mittelalter, ed. J. A. Aertsen - A. Speer, 

Berlin: Akademie Gemeinnütziger Wissenschaft zu 

Erfurt, 1998, s. 841-855. 

Costa, Cristina D‟Ancona:  “Platonic and Neoplatonic Terminology for Being in 

Arabic Translation”, Studia Graeco-Arabica 1 

(2011), s. 23-45. 

Çetinkaya: Bayram Ali,  Sayıların Gizemi ve Tasavvufun Dinamikleri Ġhvân-

ı Safâ Modeli, Ġstanbul: 2008. 

Daiber, Hans: “Die Kritik des Ibn Hazm an Kindîs Metaphysik”, Der 

Islam, 63 (1986), s. 284-302. 



236 

Davidson, Herbert A.: Proofs for Eternity, Creation and the Existence of 

God in Medieval Islamic and Jewish Philosophy, 

New York: Oxford University Press, 1987. 

Davidson, Herbert A.: Alfarabi, Avicenna and Averroes on Intellect, New 

York: Oxford University Press, 1992. 

Demirci, Mustafa:  Beytü'l-hikme: KuruluĢu, ĠĢleyiĢi ve Etkileri, 

Ġstanbul: Ġnsan Yayınları, 1996. 

Druart, Therese-Anne:  “Al-Farabi and Emanationism”, Studies in Medieval 

Philosophy, ed. John F. Wippel, Washington D.C.: 

The Catholik University of America Press, 1987, s. 23-

43. 

Druart, Therese-Anne:  “Al-Farabi, Emanation and Metaphysics”, 

Neoplatonism and Islamic Thought, ed. Parviz 

Morewedge, Albany: State University of New York 

Press, 1992, s. 127-148. 

Ebû Hayyân et-Tevhîdî, el-Mukābesât, thk. Hasan es-Sendûbî, Kahire 1929. 

Ebû Hayyân et-Tevhîdî, el-Ġmtâ„ ve‟l-muânese, thk. Ahmed Emîn-Ahmed ez-

Zeyn, Kahire 1953. 

Ebû Hayyân et-Tevhîdî, el-Hevâmil ve‟Ģ-Ģevâmil suâlâtü Ebî Hayyân et-

Tevhîdî li-Ebî Ali Miskeveyh, thk. Seyyid Kesrevî, 

Beyrut: Dârü‟l-kütübi‟l-ilmiyye, 2001. 

Fahreddin er-Râzî,  el-Mebâhisü‟l-meĢrikıyye fî ilmi‟l-ilâhiyyât ve‟t-

tabîiyyât, thk. Muhammed el-Mu„tasım-Billâh el-

Bağdâdî, Beyrut 1990. 

Fakhry, Majid:  Al-Farabi, Founder of Islamic Neoplatonism: His 

Life Works and Influence, Oxford: Oneworld 

Publications, 2002. 

Fakhry, Majid:  “The Platonism of Miskawayh and Its Implications for 

His Ethics”, Studia Islamica, 42 (1975), s. 39-57. 

Fârâbî: Felsefetü Aristotâlîs, thk. Muhsin Mehdî, Beyrut: 

Lecnetü‟l-ihyâi‟t-türâsi‟l-felsefî el-Arabî, 1961. 

Fârâbî:    Kitâbü‟l-Hurûf, Beyrut : Dârü'l-meĢrik, 1990. 



237 

 

Fârâbî: Tahsîlü‟s-saâde, thk. Ca„fer Âl-i Yâsîn, Beyrut: 

Dârü'l- Endelüs, 1983. 

Fârâbî:  Felsefe Öğreniminden Önce Bilinmesi Gereken 

Konular (Risâle fîmâ yenbağî en yukaddeme kable 

teallümi‟l-felsefe) (trc. Mahmut Kaya, Ġslâm 

Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), Ġstanbul: 

Klasik Yayınları, 2010, s. 109-116. 

Fârâbî:  Eflâtun ile Aristoteles'in GörüĢlerinin 

UzlaĢtırılması (Kitâbü‟l-Cem„ beyne re‟yeyi‟l-

hakîmeyn Elfâtûn el-Ġlâhî ve Aristûtâlis) (a.e. içinde), 

s. 151-181. 

Fârâbî:  Felsefenin Temel Meseleleri (Uyûnü‟l-mesâil) (a.e. 

içinde), s.117-126. 

Fârâbî:  Aklın Anlamları (Risâle fî meâni‟l-akl) (a.e. içinde), 

s.127-137. 

Fârâbî:  Kitâbu‟l-Burhân, trc. Ömer Türker-Ömer Mahir 

Alper, Ġstanbul: Klasik Yayınları, 2008. 

Fârâbî:  Fusul al-medeni, thk. ve trc. D.M. Dunlop, 

Cambridge: Cambridge University, 1961. 

Fârâbî:  Alfarabi‟s Philosophische Abhandlungen, thk. 

Friedrich Dieterici, ed. Fuat Sezgin, Frankfurt am 

Main: Institut für Geschichte der Arabisch-Islamischen 

Wissenschaften, 1999 (Leiden: 1890‟dan tıpkıbasım). 

Fârâbî:  Ârâü ehli‟l-medîneti‟l-fâzıla, Beyrut: Dârü‟l-meĢrik, 

1985. 

Fârâbî: es-Siyâsetü‟l-medeniyye (Mebâdiü‟l-mevcûdât), thk. 

Fevzî Mitrî en-Neccâr, Beyrut: Dârü'l-MeĢrik, 1993. 

Fârâbî: Kitâbü‟l-Mille, thk. Muhsin Mehdî, Beyrut: Dârü‟l-

meĢrik, 1968. 



238 

Frank, Tamar Zahara:  Al-Kind‟s Book of Definitions: Its Place in Arabic 

Definition Literature (doktora tezi, 1975), University 

of Yale. 

Galston, Miriam: “A Re-examination of al-Farabi‟s Neoplatonism”, 

Journal of the History of Philosophy, 15/1 (1977), s. 

13-32. 

Gardet, L.:  “En l‟honneur du millénair d‟Avicenne: l‟importance 

d‟un texte nouvellement traduit: les gloses d‟Avicenne 

sur la pseudo Théologie d‟Aristote”, Revue Thomiste, 

51 (1951), s. 333-345. 

Gardet, L.:  “Avicenne: commentateur de Plotin”, Études de 

philosophie et de mystiques compares, Paris: J. Vrin, 

1972, s. 135-146. 

Gazzâlî:  Filozofların Tutarsızlığı (Tehâfütü‟l-felâsife), trc. 

Mahmut Kaya - Hüseyin Sarıoğlu, Ġstanbul: Klasik 

Yayınları, 2005. 

Gündüz, ġinasi:  Anadolu‟da Paganizm Antik Dönemde Harran ve 

Urfa, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2005. 

Gürkan, Saime Leyla:  Yahudilik, Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 2008. 

Gutas, Dimitri:  Yunanca DüĢünce Arapça Kültür : Bağdat‟ta 

Yunanca-Arapça Çeviri Hareketi ve Erken Abbasi 

Toplumu, trc. Lütfü ġimĢek, Ġstanbul Kitap Yayınevi, 

2003. 

Gutas, Dimitri:  “Ġbn Sînâ De Anima Üzerine Notları ve Yunanca ġerh 

Geleneği”, trc. M. Cüneyt Kaya (Ġbn Sînâ‟nın Mirası 

içinde), Ġstanbul: Klasik Yayınları, 2010, s. 47-62. 

Goldziher, Ignaz:  “Neuplatonische und gnostische Elemente im Hadit”, 

Zeitschrift für Assyriologie, 22 (1908), s. 317-344. 

Goldziher, Ignaz:  “Hadis‟te Yeni Eflatuncu ve Gnostik Unsurlar”, trc. 

Ömer Özsoy, AÜĠFD, 36 (1997), s. 405-421. 



239 

 

Halîfât, Sahbân:  Resâilü Ebi'l-Hasan el-Âmirî ve ġezerâtühü'l-

felsefiyye dirâsât ve nusûs (RAM), Amman: el-

Câmiatü'l-Ürdüniyye, 1998. 

Halîfât, Sahbân:  “el-Anâsırü‟l-Eflâtûniyyetü‟l-muhdese fî Kitâbâti 

Ebi‟l-Hasan el-Âmirî”, Dirâsât, 15/3 (1988), s. 28-60. 

Heckel, Waldemar:  Essential Histories The Wars of Alexander the 

Great 336–323 BC, New York – London: Routledge, 

2005. 

Hirschberg, Johannes:  Die Kleine Philosophiegeschichte, Austria: Herder 

Verlag, 2005. 

Hocazâde:  Kitâbü‟t-Tehâfüt, Kahire: el-Matbaatü‟l-i„lâmiyye, 

1320. 

Inge, W.R.:    The Philosopy of Plotinos, London: Longmans, 1948. 

Ivry, Alfred:  Al-Kindi‟s Metaphycics, Albany: State University of 

New York Press, 1974. 

Ġbn Hazm: er-Red ale‟l-Kindî el-feylesûf, thk. Ġhsan Abbas 

(Resâilü Ġbn Hazm el-Endülüsî içinde), Beyrut: el-

Müessetü‟l-Arabiyye li‟d-dirâsât, 1987, IV, s. 363-387. 

Ġbn Miskeveyh: el-Fevzü‟l-asğar, thk. Sâlih Uzeyme, Tunus: el-

Müessesetü‟l-vataniyye li‟t-terceme ve‟t-tahkīk ve‟d-

dirâsât, 1987 (FA). 

Ġbn Miskeveyh :   Makāle fi‟n-nefs ve‟l-akl, thk. Abdurrahman Bedevî 

(Dirâsât ve nusûs fi'l-felsefe ve‟l-ulûm inde‟l-Arab 

içinde), Beyrut: el-Müessesetü'l-Arabiyye, 1981. 

Ġbn Miskeveyh:   Risâle fi‟l-lezzât ve‟l-âlâm (a.e. içinde). 

Ġbn Miskeveyh:  Risâle fî mâhiyyeti‟l-adl, An Unpublished Treatise 

of Miskawaih on Justice or Risâla fî mâhiyat al-„adl 

li Miskawaih, ed. M. S. Khan, Leiden: E. J.Brill, 1964. 

Ġbn RüĢd: Cisimle Ġçiçe Bulunan Heyûlânî Akıl Faâl Akıl Ġle 

Ġttisâl Eder mi?, trc. Hüseyin Sarıoğlu (Mahmut Kaya, 



240 

Ġslâm Filozoflarından Felsefe Metinleri içinde), s. 

265-270. 

Ġbn RüĢd:  Faslü'l-makāl fî takrîri mâ beyne‟Ģ-Ģerîa ve‟l-hikme 

mine‟l-ittisâl,  thk. Muhammed Abbas Câbirî, Beyrut: 

Merkezü dirâsâti‟l-vahdeti‟l-Arabiyye, 1997. 

Ġbn RüĢd:  Tefsîru mâ ba„de‟t-tabîa I-IV, thk.Maurice Bouyges 

S.J., Beyrut: 1938-1948. 

Ġbn RüĢd:  Tehâfütü‟t-Tehâfüt, thk. Süleyman Dünyâ, Kahire: 

Dârü'l-maârif, 1965.  

Ġbn Sînâ: el-Mebde‟ ve‟l-meâd, thk. Abdullah Nûrânî, Tahran: 

Müessese-i Mutâleât-ı Ġslâmî DâniĢgâh-ı McGill 

ġu„be-i Tahran, 1984. 

Ġbn Sînâ:  en-Necât fi‟l-hikmeti‟l-mantıkıyye ve‟t-tabîiyye 

ve‟l-ilâhiyye, thk. Mâcid Fahrî, Beyrut: Dârü'l-Âfâkı'l-

cedîde, 1985. 

Ġbn Sînâ:  eĢ-ġifâ: Metafizik (Ġlâhiyyât) I, trc. Ekrem Demirli-

Ömer Türker, Ġstanbul: Litera Yayınları, 2004. 

Ġbn Sînâ:  eĢ-ġifâ: Metafizik (Ġlâhiyyât) II, trc. Ekrem Demirli-

Ömer Türker, Ġstanbul: Litera Yayınları, 2005. 

Ġbn Sînâ:  el-Mecmû„ ev el-Hikmetü‟l-arûziyye, thk. Muhsin 

Salih, Beyrut 2007. 

Ġbn Sînâ:  ĠĢaretler ve Tenbihler (el-ĠĢârât ve‟t-tenbîhât), trc. 

Ali Durusoy -  Muhittin Macit - Ekrem Demirli, 

Ġstanbul Literara Yayınları, 2005. 

Ġbn Sînâ:  Tevhîdin Hakikati ve Nübüvvetin Ġspatı Üzerine 

(er-Risâletü‟l-arĢiyye fî hakāikı‟t-tevhîd ve isbâti‟n-

nübüvve), trc. Mahmut Kaya (Ġslâm Filozoflarından 

Felsefe Metinleri içinde), Ġstanbul: Klasik Yayınları, 

2010, s. 307-323. 

Ġbn Sînâ: Ruh Kasîdesi (el-Kasîdetü‟l-ayniyyetü‟r-rûhiyye 

fi‟r-rûh (a.e. içinde), s. 325-334. 



241 

 

Ġbn Sînâ: et-Ta„lîkāt, thk. Abdurrahman Bedevî, Kum: 

Mektebetü‟l-i„lâmi‟l-Ġslâmî, 1984. 

Ġbn Sînâ:  Tefsîru Kitâbi Esûlûcyâ, thk. Abdurrahman Bedevî 

(Aristo inde‟l-Arab içinde), Küveyt : Vekâletü'l-

Matbûât, 1977, 37-74. 

Ġbn Sînâ:  el-Mübâhesât, thk. Muhsin Bîdârfer, Kum: ĠntiĢarât-ı 

Bîdâr, 1992. 

Ġbn Sînâ: el-Mübâhasât, thk. Abdurrahman Bedevî (Aristo 

inde‟l-Arab içinde). 

Ġbn Teymiyye:  er-Red ale‟l-mantıkıyyîn, Lahor: Ġdâretü 

Tercümâni‟s-sünne, 1976. 

Ġbnü‟n-Nedîm:   el-Fihrist, thk. Rızâ Teceddüd, Tahran 1971. 

Ġhvân-ı Safâ:  Resâilü Ġhvâni's-safâ ve hullâni'l-vefâ, Beyrut: Dâru 

Sadır, 1957 (RĠS). 

Ġhvân-ı Safâ: Resâilü Ġhvâni's-safâ ve hullâni'l-vefâ, thk. Ârif 

Tâmir, Beyrut: Dâru Uveydati'd-Devliyye, 1995. 

Ġhvân-ı Safâ: er-Risâletü'l-câmia tâcü resâili Ġhvâni's-safâ ve 

hullâni'l-vefâ, (Ahmed b. Abdullah b. Muhammed b. 

Ġsmail ) trc. Mustafa Gālib, Beyrut: Dâru Sâdır, 1974. 

Janssens, J.: “Creation and emanation in Avicenna”, Documenti e 

Studi sulla Traduzione Filosofica Medievale, 8 

(1997), s. 455-477. 

Karlığa, Bekir:  “Pythagorasçı Felsefenin Türk-Ġslâm Felsefesine 

Yansıması”, Felsefe Arkivi, 22-23 (1981), s. 245-279. 

Katib Çelebi: KeĢfü‟z-zünûn an esâmi‟l-kütüb ve‟l-fünûn, thk. M. 

ġerefeddin Yaltkaya, Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı, 

1941. 

Kaya, Mahmut:  Ġslâm Kaynakları IĢığında Aristoteles ve Felsefesi, 

Ġstanbul: Ekin Yayınları, 1983. 

Kaya, Mahmut: “Âmirî”, DĠA, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991, 

III, 68-72. 



242 

Kaya, Mahmut: “Beytülhikme”, DĠA, Ġstanubul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1992, VI, 88-89. 

Kaya, Mahmut:  “Fârâbî”, DĠA, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1995, 

XII, 145-162. 

Kaya, Mahmut:  “Ġskender”, DĠA, Ġstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2000, XXII, 555-557. 

Kaya, M. Cüneyt:  Varlık ve Ġmkân Aristoteles‟ten Ġbn Sînâ‟ya 

Ġmkânın Tarihi, Ġstanbul: Klasik Yayınları, 2011. 

Khalil, Atif:  “Some Tensions in Farabi‟s Metaphysics of the One 

and the Emanative Descent”, Transcendent 

Philosophy 1, London: London Academy of Iranian 

Studies, 2000, s. 83-108. 

Kindî: Tarifler Üzerine (Risâle fî hudûdi‟l-eĢyâ ve 

rusûmihâ), trc. Mahmut Kaya (Kindî Felsefî Risâleler 

içinde), Ġstanbul: Ġz Yayıncılık, 2002, s. 185-198. 

Kindî: Ġlk Felsefe Üzerine (Kitâb fi‟l-felsefeti‟l-ûlâ) (a.e. 

içinde), s. 139-183 . 

Kindî:  Gerçek ve Mecâzî Etkin Üzerine (Risâle fi‟l-fâili‟l-

hakki‟l-evveli‟t-tâm ve‟l-fâili‟n-nâkıs ellezî hüve bi‟l-

mecâz) (a.e. içinde), s. 197-198. 

Kindî: OluĢ ve BozuluĢun Yakın Etkin Sebebi Üzerine 

(Kitâb fi‟l-ibâne ani‟l-illeti‟l-fâileti‟l-karîbe li‟l-kevn 

ve‟l-fesâd) (a.e. içinde), s.213-227. 

Kindî: Göklerin Allah'a Secde ve Ġtaat EdiĢi Üzerine 

(Risâle fi‟l-ibâne an sücûdi‟l-cirmi‟l-aksâ) (a.e. 

içinde), s. 229-238. 

Kindî: Aristoteles'in Kitaplarının Sayısı Üzerine (Risâle fî 

kemmiyeti kütübi Aristûtâlîs ve mâ yuhtâcu ileyhi fî 

tahsîli‟l-felsefe) (a.e.  içinde), s. 263-277. 

Kindî:    Akıl Üzerine (Risâle fi‟l-akl) (a.e. içinde), s. 259-261. 

Kindî: Cisimsiz Cevherler Üzerine (Risâle fî ennehû tûcedu 

cevâhiru lâ ecsâm) (a.e. içinde), s.239-242. 



243 

 

Kindî: Nefis Üzerine (Risâle fi‟n-nefs) (a.e. içinde), s.243-

247. 

Kindî: Nefis Üzerine Kısa Birkaç Söz (Kelâmün fi‟n-nefs 

muhtasarun vecîz) (a.e. içinde), s. 249-250. 

Konevî, Sadreddin:  Fusûsü‟l-hikem‟in Sırları, trc. Ekrem Demirli, 

Ġstanbul: Ġz Yayıncılık, 2002. 

Köroğlu, Burhan: Ġslâm Kaynakları IĢığında Yeni Platoncu Felsefe 

(doktora tezi, 2000), Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Kraus, P.:  “Plotin chez les Arabes: Remarques sur un Nouveau 

Fragment de la Paraphrase Arabe des Enneades”, 

Bulletin de I‟Institut d‟Egypte, 23 (1941), s. 292-

293. 

Yuhanna, Kumeyr:   Ġhvânü's-safâ, Beyrut: Dârü'l-meĢrik, 1986. 

Kutluer, Ġlhan: Ġbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, Ġstanbul: Ġz 

Yayıncılık, 2002. 

Kutluer, Ġlhan:  “Bir Reddiyenin Anatomisi: Ġbn Hazm‟a Nispet Edilen 

er-Redd „ale‟l- Kindî el-feylesûf Adlı Risalenin 

Tahlili”, Sakarya Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 3 (2001), s. 23-40. 

Macit, Muhittin: “Medeniyetlerin Kimlik ve Kendilik OluĢturma 

Süreçlerinde Çeviri Faaliyetlerinin Psiko-Sosyal 

Rolü”, Marmara Üniversitesi Ġlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, 25 (2003), s. 79-102. 

Mahdi, Muhsin: Alfarabi‟s Philosophy of Plato and Aristotle, Itacha, 

New York: Cornell Paperbacks, 1969. 

Marmura, Michael E.:  “Some Aspects of Avicenna‟s Theory of God‟s 

Knowledge of  Particulars”, Journal of American 

Oriental Society, 82/3 (1962), s. 299-311. 

McGinnis, Jon:   Avicenna, Oxford: Oxford University Press, 2010. 



244 

Münâvî, M. Abdürraûf:  Feyzü‟l-kadîr, thk. Hamdî ed-DemürdâĢ Muhammed, 

Mekke: Mektebetü Nizâr Mustafa el-Bâz, 1418/1998. 

Nasr, Seyyid Hüseyin:  Ġslâm Kozmoloji Öğretilerine GiriĢ, trc. Nazife 

ġiĢman, Ġstanbul: Ġnsan Yayınları, 1985. 

Netton, Ian Richard:  “Brotherhood Versus Imâmate: Ikhwân al-Safâ and the 

Ismâ„ilî”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 2 

(1980), s. 253-262. 

Netton, Ian Richard,:  Muslim Neoplatonists an Introduction to the 

Thought of the Brethren of Purity Ikhwan al-Safa‟, 

London: George Allen & Unwin Ltd , 1982. 

Nietzsche, Friedrich: Yunanlıların Trajik Çağında Felsefe, trc. Nusret 

Hızır, Ġstanbul: Bilim Felsefe Sanat Yayınları, 1985. 

O‟Brien, John Maxwell:  Alexander the Great: The Invisible Enemy A 

biography, New York – London: Routledge, 1994. 

Onay, Hamdi:  Ġhvân-ı Safâ‟da Varlık DüĢüncesi, Ġstanbul: Ġnsan 

Yayınları, 1999. 

Öçal, ġamil:  Ebû Hayyan Tevhîdî‟nin Ġbn Miskeveyh‟e Yönelttiği 

Felsefî  Sorular, Dinî AraĢtırmalar, 2/4 (1999), s. 123-

141. 

ÖzĢenel, Mehmet: “Ġlk Yaratılan Varlık Konusundaki Rivayetler”, Divan 

Ġlmî AraĢtırmalar, 4 (1998), s. 171-179. 

Platon: Phaidon, terc. Hamdi Ragıp Atademir-Kemal Yetkin, 

Ġstanbul: Sosyal yay. 2001. 

Platon:  Philepos, terc. Sabri Esat SiyavuĢgil, Ġstanbul: MEB 

yay. 1997. 

Platon: Menon, terc. Adnan Cemgil (Diyaloglar 1 içinde), 

Ġstanbul: Remzi Kitapevi 1996. 

Platon: Devlet, terc. Sabahattin Eyüpoğlu-M. Ali Cimcoz, 

Ġstanbul, Remzi yay. 1995. 

Plotinos,  Tâsûâtu Eflûtîn, trc. Ferîd Cebr, Beyrut: Mektebetü 

Lübnân 1997. 



245 

 

Porfiryus: “Kitâbu Furfûryûs fî hayâti Eflûtîn ve tasnîfi 

müellefâtihî", (Plotinos, Tâsûâtu Eflûtîn içinde), trc. 

Ferîd Cebr, Beyrut: Mektebetü Lübnân 1997, s. 1-46. 

Rosenthal, Erwin I. J.: Ortaçağda Ġslam Siyaset DüĢüncesi, trc. Ali Çaksu, 

Ġstanbul: Ġz Yayıncılık, 1996. 

Rowson, Everett K.:  “An Unpublished Work by Al-„Âmirî and the Date of 

the Arabic De Causis”, Journal of the American 

Oriental Society, 104/1 (1984), s. 193-199. 

Sarıkavak, Kazım:  DüĢünce Tarihinde Urfa ve Harran, Ankara : 

Türkiye Diyanet Vakfı, 1997. 

Sarıoğlu, Hüseyin:  Ġbn RüĢd ve Felsefesi, Ġstanbul: Klasik Yayınları, 

2003. 

Saruhan, Müfit Selim: Ġbn Miskeveyh DüĢüncesinde Tanrı, Alem ve Ġnsan, 

Ankara: Yayınevi, 2010. 

Seyf, Antuvan: Mustalahâtü‟l-feylusûf el-Kindî bahs tahlîlî, Beyrut: 

el-Câmiatü‟l-Lübnâniyye, 2003. 

Steinschneider, M.:  Die hebrӓischen Übersetzungen des Mittelalters, 

Berlin: Kommissionsverlag des Bibliographischen 

bureaus, 1893. 

Steinschneider, M.: Die Arabischen Übersetzungen aus dem 

Griechischen, Leipzig: O. Harrassowitz, 1897.  

Stern, S.M.:  “Ibn Hasday‟s Neoplatonic Treatise and its Influence 

on Isaac Israeli and the Longer Version of the 

Theology of Aristotle”, Oriens, 23/4 (1961), s. 58-120. 

ġehristânî:  Filozoflarla Mücâdele (Kitâbü‟l-Musâraa), trc. 

Aygün Akyol  - Aytekin Özel, Ġstanbul: Litera 

Yayınları, 2010. 

Taylor, R.C.:  “A Critical Analysis of the Structure of Kalam fi mahd 

al-khair (Liber de Causis)”, Neoplatonism and 

Islamic Thought, ed. Perwiz Morevedge, Albany: 

State University of New York, 1992. 



246 

Terkan, Fehrullah: “El-Fârâbî‟ye Atfedilen Yeni-Eflatuncu Bir Eser: 

Risâle fi‟l-„Ġlmi‟l-Ġlâhî”, Dîvan: Ġlmî AraĢtırmalar, 

20 (2006), s. 185-226. 

Tikrîtî, Nâcî:  “Felsefetü‟l-Kindî el-Halkıyye”, el-Mevrid, 8/2 

(1399/1979),  s. 101-108. 

ToktaĢ, Fatih:  Ġslâm DüĢüncesinde Felsefe EleĢtirileri, Ġstanbul: 

Klasik  Yayınları, 2004. 

Turhan, Kasım:  Din Felsefe UzlaĢtırıcısı Bir DüĢünür Âmirî ve 

Felsefesi, MÜ Ġstanbul: Ġlâhiyat Fakültesi Yayınları, 

1992. 

Türker, Ömer: Ġbn Sînâ Felsefesinde Metafizik Bilginin Ġmkânı 

Sorunu, Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 2010. 

Unat, Yavuz: Ġlkçağlardan Günümüze Astronomi Tarihi, Ankara: 

Nobel Yayınları, 2001. 

Uysal, Enver: Ġhvân-ı Safâ Felsefesinde Tanrı ve Âlem, Ġstanbul: 

MÜ Ġlâhiyat Vakfı Yayınları, 1998, s. 69-70. 

Uysal, Enver:  Hudud Risaleleri Çerçevesinde Kindî ve Ġbn Sînâ 

Felsefesinin Temel Kavramları, Bursa: Emin 

Yayınları, 2008. 

Uysal, Enver:   “Ġhvân-ı Safâ”, DĠA, Ġstanbul 2000, s. 1-6. 

Wakelnig, Elvira: Feder, Tafel, Mensch: Al-Āmirīs Kitāb al-Fusūl fī l-

Maālim al-Ġlāhīya und die Arabische Proklos-

Rezeption im 10. Jh. Text, Übersetzung und 

Kommentar, Leiden-Boston: Brill, 2006. 

Wakelnig, Elvira:  “A New Version of Miskawayh‟s Book of Triumph an 

Alternative Recension of al-Fawz al-Asghar or the 

Lost Fawz-Akbar?”, Arabic Sciences and 

Philosophy, 19 ( 2009 ), s. 83–119. 

Walker, Paul E.:  “Platonisms in Islamic Philosophy”, Studia Islamica, 

79 (1994), s. 5-25. 

Walzer, Richard:  Greek into Arabic: Essays on Islamic Philosophy, 

Oxford: Bruno Cassirer, 1962. 



247 

 

Walzer, Richard: al-Farabi on the Perfect State, Oxford: Clarendon 

Press, 1985. 

Windelband, Wilhelm:  Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, 

Tübingen: Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 

1919. 

Wisnovsky, Robert:  Ġbn Sînâ Metafiziği, trc. Ġbrahim Halil Üçer, Ġstanbul: 

Klasik Yayınları, 2010. 

Worthington, Ian (ed.) : Alexander the Great A Reader, New York – London: 

Routledge, 2003. 

Zehre, Ahmed Ali: Ġhvânü‟s-safâ ve hullânü‟l-vefâ: er-Resâil ve 

Felsefetü‟l-vücûd, DımaĢk: Nînevâ li‟d-dirâsât, 2004. 

Zeller, Eduard:  Grek Felsefesi Tarihi, trc. Ahmet Aydoğan, Ġstanbul: 

Ġz Yayıncılık, 2001. 

Zeller, Eduard:  Die Philosophie der Griechen: in ihrer 

Geschichtlichen Entwicklung, Leipzig : O. R. 

Reisland, 1923.  

Zimmermann, F.W.:  “The Origins of the so-called Theology of Aristotle”, 

Pseudo-Aristotle in the Middle Ages: The Theology 

and the other Text, ed. J. Kraye - W.F. Ryan - C.B. 

Schmitt, London: Warburg Institute, University of 

London, 1986, s.142. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



248 

 

 

ÖZGEÇMĠġ 

1979 yılında İstanbul/Kartal’da doğdum. İlkokuldan sonra Kadıköy İmam 

Hatip Lisesi'ne girdim ve 1997 yılında lise eğitimimi tamamladıktan sonra 

1997-1998 öğretim yılında İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Felsefe 

Bölümü kayıt yaptırdım. 2001 yılında bu bölümden mezun oldum. Aynı yıl 

yüksek lisans yapmak üzere kendi imkânlarımla Viyana Üniversitesi’ne gittim 

ancak Viyana Üniversitesi dil okulunda Almanca kursu gördükten hemen sonra 

Türkiye’ye döndüm. 2002 yılında İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Anabilim Dalı’nda yüksek lisansa ve Türk İslam Düşünce Tarihi Anabilim 

Dalında Araştırma Görevliliği’ne başladım. 2005 yılında “İslam Filozoflarının 

Haz ve Elem Kavramlarının Karşılaştırılması” adlı tezle yüksek lisansımı 

tamamladım. Aynı Enstitüde 2005 yılında doktora eğitimine başladım. Yeterlilik 

aşamasından önce 2006-2007 öğretim yılında MEB bursuyla bir yıl süreyle 

Ürdün'de (Yermük Üniversitesi) bulundum. 2008'de “Yeni Eflâtunculuğun İslâm 

Felsefesine Yansımaları” adlı doktora tezime başladım. 2009 yılında kendi 

imkânlarımla Suriye/Şam kütüphanelerinde; 2010 yılında ise yardımcılığını 

yürüttüğüm bir BAP projesi kapsamında Mısır Kahire/İskenderiye 

kütüphanelerinde ikişer hafta süreyle araştırma yapmak üzere bulundum. 

Evli, 3 ve 8 yaşlarında iki çocuk babasıyım. 

 


