
 
 

 

T.C.  

MARMARA ÜNĠVERSĠTESĠ  

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ  

ĠSLAM TARĠHĠ VE SANATLARI ANABĠLĠM DALI  

ĠSLAM TARĠHĠ BĠLĠM DALI  

 

 

 
 

 
 

 

 

 
 

18.YY’IN ĠLK YARISINDA ÜSKÜDAR’DA MÜSLĠM-

GAYRĠMÜSLĠM ĠLĠġKĠLERĠ –ġERĠYYE SĠCĠLLERĠ VE 

MÜDEVVEL KAYNAKLAR IġIĞINDA- 

(Doktora Tezi)  

 

 

 

 

 

NEVZAT ERKAN 
 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

Ġstanbul 2012 
  



 
 

 

T.C.  

MARMARA ÜNĠVERSĠTESĠ  

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ  

ĠSLAM TARĠHĠ VE SANATLARI ANABĠLĠM DALI  

ĠSLAM TARĠHĠ BĠLĠM DALI  
 
 

 

 

 
 

 

 
 

18.YY’IN ĠLK YARISINDA ÜSKÜDAR’DA MÜSLĠM-

GAYRĠMÜSLĠM ĠLĠġKĠLERĠ –ġERĠYYE SĠCĠLLERĠ VE 

MÜDEVVEL KAYNAKLAR IġIĞINDA- 

(Doktora Tezi) 

 

 

 

 

NEVZAT ERKAN 
 
 

 

 

 
 

 

DANIġMAN 

PROF. DR. ZĠYA KAZICI 

 
 

 

 
 

 

 

Ġstanbul 2012 

  



 
 

 

 
  



 
 

ÖZET 

Bu çalıĢmada XVIII. yüzyılın ilk yarısı içerisinde Ġstanbul‘un üç büyük 

kazasından biri olan Üsküdar‘da yaĢamıĢ müslüman ve gayrimüslim tebaa arasında 

münasebetler ele alınmıĢtır. Tezin ana kaynağını incelenen döneme ait Üsküdar 

ġer‗iyye Sicilleri oluĢturmuĢ, bunun yanında BaĢbakanlık Osmanlı ArĢivi, fetva 

mecmuaları seyahatnameler ve diğer araĢtırmalardan istifade edilmiĢtir.  

Tez, giriĢ ve üç ana bölümden oluĢmuĢtur. GiriĢ kısmında müslüman-

gayrimüslim iliĢkilerinin tarihsel arka planı, Üsküdar‘ın tarihi coğrafyası ve 

incelediğimiz döneme kadar Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimler hakkında özet bilgi 

verilmiĢtir. Birinci bölümde öncelikle iliĢkilerin varlığına sebep olan hukukî zemin, 

Üsküdar mahkemesi, gayrimüslimlerin kadı mahkemelerini ne sıklıkta kullandıkları ve 

bu manada cemaat mahkemeleriyle ilgili değerlendirmeler ve Müslümanlarla olan 

iliĢkilerinde hangi hukuki enstrümanları kullandıkları ve ne tür davaların cereyan ettiği 

açıklanmaya çalıĢılmıĢtır. Ġkinci bölümde ise, iktisadî hayatın unsurları olan alım satım, 

kredi ve borç iliĢkileri, esnaf ve üretim iliĢkileri değerlendirilmiĢtir. Son bölümde 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki sosyal iliĢkiler üzerinde durulmuĢ, bir arada 

yaĢamaya örnek teĢkil edebilecek münasebetler ve Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasındaki sosyal farklılıklar bütüncül bir bakıĢ açısıyla ele alınmıĢtır.  

Netice olarak yapılan çalıĢma sonucunda ana kaynağımız olan kadı sicillerinden 

hareketle Osmanlı Hukuk sistemi uygulama alanı içerisinde alternatif cemaat 

mahkemelerinin olmadığı saptanmıĢtır. Üsküdar kadısının Ġslam hukukuna uygun 

verdiği kararlar doğrultusunda, Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında cereyan eden 

davaların, herhangi bir toplumda görülebilecek sıradan adi vakıalar olduğu 

gözlemlenmiĢtir. Münasebetlerin en yoğun olduğu ekonomik alanda ise, 

gayrimüslimlere getirilen bazı kısıtlamaların dönemsel olduğu vurgulanmıĢtır. Sosyal 

hayatta dinî ve örfi sebeplerden dolayı bazı farklılıkların olduğu ancak insani olan 

hususlarda bu farklılıklarla birlikte bir arada yaĢmaya dair örneklerin bulunduğu tespit 

edilmiĢtir. 

Anahtar Kelimeler: Osmanlı Tarihi, Müslim-gayrimüslim ĠliĢkileri, Üsküdar, 

Kadı Sicilleri. 

  



 
 

 

ABSTRACT 

The main subject of this study is the relationships between Muslim and Non-

Muslim Communities who lived in Üsküdar, which is then one of the three biggest 

counties of Istanbul, during the first half of XVIII
th

 century. The main resources of the 

study are the kadi records. Additionally, the resources within the Ottoman Achieves of 

the Prime Ministry of Turkey, the resources covering the opinions of religious scholars 

on religious law, travel books, and other research are utilized, as well.  

The thesis includes an introduction and three main chapters. The introduction 

presents summary information about historical background of Muslim and Non-Muslim 

relations, about the history and geography of Üsküdar, and about the non-Muslim 

community that had used to live in Üsküdar until the beginning of analysis period. The 

first chapter is related to the legal background of the relations, the Üsküdar court, the 

frequency of Non-Muslims to appeal to the Muslim court, the comments on Non-

Muslim courts, legal instruments used by non-Muslims in their relations with Muslim 

community, and the types of legal cases that took place between Muslims and Non-

Muslims. On the other hand, the second chapter involves economic interactions among 

Muslim and Non-Muslim Communities by referring to the exchange of goods and 

services, borrowing and lending activities, and the relations between craftsmen and 

small-scale retailers. Finally, the third chapter touches upon the social relations between 

Muslim and Non-Muslim Communities, their interactions that can be taken as examples 

of living together and the social differences among them.  

As the conclusion of the study, it is figured out that there does not appear any 

example of Alternative Community Courts in Ottoman Legal practice given the analysis 

of the main resources of the study, namely the judicial records. The records of the 

decisions given by the Judge of Üsküdar based on Islamic Law suggest that the suits 

between Muslim and Non-Muslim communities were ordinary ones that can be 

observed in any society. In the course of economic relations where the interactions seem 

to be mostly intensified, it is concluded that restrictions exposed to Non-Muslim 

communities in some areas were rather periodic and temporary. Finally, with respect to 

social life, the study states that while there were some remarkable differences between 

Muslim and Non-Muslim Communities due to religious and traditional reasons, there 

were some examples of living together, as well.  

Key Words: Ottoman History, Muslim and Non-Muslim Relations, Üsküdar, 

Kadi records. 



 
 

I 

 

 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................................................I 

TABLO LİSTESİ ............................................................................................................................. V 

ÖNSÖZ........................................................................................................................................ VI 

KISALTMALAR ............................................................................................................................ IX 

GİRİŞ  

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU, KAPSAMI, AMACI VE KAYNAKLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ .........1 

1.1. Araştırmanın Konusu, Kapsamı ve Amacı ....................................................................1 

1.2. Yöntem ........................................................................................................................3 

1.3. Araştırmanın Kaynakları ..............................................................................................4 

2. MÜSLÜMAN - GAYRİMÜSLİM İLİŞKİLERİ: TARİHSEL ARKAPLAN ...........................................9 

3. ÜSKÜDAR’IN TARİHÎ COĞRAFYASI VE GAYRİMÜSLİMLER ...................................................14 

3.1. Üsküdar’ın Tarihî Coğrafyası .....................................................................................14 

3.2. Üsküdar’da Gayrimüslimler .......................................................................................17 

1. BÖLÜM 

MÜSLİM-GAYRİMÜSLİM İLİŞKİLERİNİN HUKUKÎ BOYUTU 

1.1. ÜSKÜDAR MAHKEMESĠ VE ÇALIġMA ġEKLĠ ........................................................21 

1.1.1. Mahkemeye Başvurma ya da Hak Arama Yolları ...................................................24 

1.2. MAHKEME SÜRECĠ ...............................................................................................30 

1.2.1. Vekâlet ....................................................................................................................33 

1.2.2. Şahitlik ....................................................................................................................38 

1.2.3. Yemin Etme .............................................................................................................46 

1.2.4 Yazılı Belgeler / Deliller ............................................................................................49 

1.2.5. Kefalet ....................................................................................................................51 

1.2.6. Şühûdü’l-hâl ............................................................................................................54 

1.3. MÜSLÜMANLARLA GAYRĠMÜSLĠMLER ARASINDA DAVAYA KONU OLAN 

HUSUSLAR ..........................................................................................................................................56 

1.3.1. Borç Davaları ..........................................................................................................57 

1.3.2. Gayrimenkul Davaları .............................................................................................58 

1.3.3. Hırsızlık ...................................................................................................................61 



 
 

II 

 

1.3.4. Gasp ........................................................................................................................64 

1.3.5. Mala Zarar Verme ..................................................................................................66 

1.3.6. Şetm (Sövgü)...........................................................................................................68 

1.3.7. Darp ve Yaralama ...................................................................................................70 

1.3.8. Katl .........................................................................................................................73 

1.3.9. Zina .........................................................................................................................77 

1.4. DAVA SONUÇLARI VE VERĠLEN CEZALAR ...........................................................80 

1.4.1. Mahkemenin Reddettiği Davalar ............................................................................82 

1.4.2. Davadan Çekilme (Ferâğ*at+)..................................................................................86 

1.4.3. Sulh .........................................................................................................................88 

1.4.4. Tenbih .....................................................................................................................91 

1.4.5. Tazir ve Tedip Cezaları ............................................................................................92 

1.4.4.2. Hapis(Sürgün, Küreğe Koyma, Kalebent Etme)............................................................... 95 

1.4.4.3. Ġdam ................................................................................................................................... 102 

1.4.5. Kısas ......................................................................................................................103 

1.4.6. Diyet .....................................................................................................................104 

2. BÖLÜM 

MÜSLİM-GAYRİMÜSLİM İLİŞKİLERİNİN İKTİSADÎ BOYUTU 

2.1. ALIM SATIM ĠLĠġKĠLERĠ .........................................................................................112 

2.1.1 Gayrimenkul Alım Satımları ...................................................................................113 

2.1.1.1 Ev SatıĢları ......................................................................................................................... 116 

2.1.1.2 Bağ SatıĢları ....................................................................................................................... 132 

2.1.1.3. Dükkânlar ve Ticarî ĠĢletmeler ........................................................................................ 141 

2.1.1.4. Gayrimenkul Alım Satımlarının Yıllara Göre Dağılımı................................................. 144 

2.1.1.5. Gayrimenkullerin Alım Satım Sebepleri ......................................................................... 147 

2.1.2. Menkul Mal Alım Satımı .......................................................................................151 

2.1.2.1 Hayvan Alım Satımları ...................................................................................................... 153 

2.1.2.2. Ürün SatıĢları .................................................................................................................... 155 

2.1.2.3. EĢya Alım Satımı .............................................................................................................. 159 

2.1.3. Köle ve Cariye Alım Satımı ....................................................................................161 

2.2. KĠRA ĠġLEMLERĠ ......................................................................................................165 

1.2.1 İşyeri ve İşletme Kiralama ......................................................................................166 

2.2.2. Ev Kiralama ...........................................................................................................167 

2.3. BORÇ VE KREDĠ ĠLĠġKĠLERĠ ....................................................................................168 

2.3.1. Borç İlişkileri..........................................................................................................169 

2.3.1.1. Borçlarını Ödeyemeyenlerin Durumu: Taksitlendirilmesi, Borcun Affedilmesi.  ........ 173 



 
 

III 

 

2.3.2. Kredi İlişkileri ........................................................................................................176 

2.3.2.1. Para Vakıflarından Alınan Krediler ................................................................................. 177 

2.3.2.2. Yetim Mallarından Kullanılan Krediler .......................................................................... 184 

2.3.2.3. ġahıslardan Alınan Krediler ............................................................................................. 186 

2.4. ESNAF VE ÜRETĠM ĠLĠġKĠLERĠ ...............................................................................190 

2.4.1. Lonca Sistemi ve Gayrimüslimler ..........................................................................191 

2.4.1.1. Mesleğe GiriĢ ve Gayrimüslimlere Getirilen Bazı Kısıtlamalar Gedik Sistemi ........... 194 

2.4.1.2. Meslekten Çıkarılma......................................................................................................... 196 

2.4.2. Meslekler Açısından Değerlendirme .....................................................................197 

2.4.3. Esnaf Arasında İlişkiler ve Çıkan Problemler .........................................................205 

2.4.4. Ticarî Ortaklık .......................................................................................................210 

2.4.5. İşveren-İşçi Münasebetleri ....................................................................................212 

3. BÖLÜM 

MÜSLİM-GAYRİMÜSLİM İLİŞKİLERİNİN SOSYO-KÜLTÜREL BOYUTU 

3.1. TOPLUMSAL YAġAM MEKÂNLARI ......................................................................217 

3.1.1. Mahalle ve Köyler .................................................................................................218 

3.1.2. Demografik Yapı ...................................................................................................222 

3.2. ĠLĠġKĠLER AĞI ANALĠZĠ ..........................................................................................225 

3.3. BĠR ARADA YAġAMA ÖRNEKLERĠ .......................................................................229 

3.3.1 Mahalle Anlayışı, Ortak Tavır ................................................................................230 

3.3.2. Komşuluk ve Misafirlik ..........................................................................................234 

3.3.3 Müslümanlarla Gayrimüslimler Arasındaki Evlilikler .............................................238 

3.3.4. Alışveriş.................................................................................................................241 

3.3.5. Yolculuk ................................................................................................................243 

3.3.6. Emanet Verme ......................................................................................................245 

3.3.6. Yaşlıların Bakımı ...................................................................................................247 

3.3.7. Yöneticilerle İlişkiler ..............................................................................................249 

3.3.8. Vakıflarla Münasebetler .......................................................................................252 

3.3.9. Hekim Hasta Münasebetleri .................................................................................255 

3.3.10. Çevre Temizliği ....................................................................................................258 

3.3.11. Çeşme Yapımı ve Su Yolları .................................................................................260 

3.3.12. Doğal Afetler ve Savaşlardaki Tavırlar................................................................266 

3.3.13. Kültürel Etkileşim ................................................................................................269 

3.4. SOSYAL FARKLIKLIKLAR ......................................................................................272 

3.4.1. Dinî Hayat .............................................................................................................273 



 
 

IV 

 

3.4.2. Sosyal Bir Farklılaşma Olarak İhtida .....................................................................279 

3.4.3. Cenaze Törenleri ve Mezarlıklar ...........................................................................288 

3.4.4. Kılık Kıyafet ...........................................................................................................291 

3.4.4. Hamamların Kullanımı ..........................................................................................294 

3.4.5. Eğlence Hayatı ve Meyhaneler .............................................................................297 

SONUÇ .....................................................................................................................................302 

BİBLİYOĞRAFYA .......................................................................................................................310 

EKLER .......................................................................................................................................349 

  



 
 

V 

 

 

TABLO LĠSTESĠ 

Konu  Sayfa 

I: Müslümanlarla Gayrimüslimler Arasındaki Dava Ġstatistiği 79 

II: Mahkeme Sonucu Bakımından Analiz 107 

III: Müslümanlar ile Gayrimüslimler Arasındaki Ev SatıĢlarının 

Mahalle ve Köylere Göre Dağılımı 

121 

IV: XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısında Üsküdar Evleri 126 

V: Müslümanların Gayrimüslimlere Sattığı Evlerin Fiyat Tablosu 129 

VI: Gayrimüslimlerin Müslümanlara Sattığı Evlerin Fiyat Tablosu 130 

VII: Müslümanlar Ġle Gayrimüslimler Arasındaki Bağ Satım Tablosu 136 

VIII: 1700-1750 Yılları Arasında Mülk SatıĢlarının Kronolojik 

Analizi 146 

IX: Gayrimüslimlerin Para Vakıflarından Aldıkları Kredi Sayısı ve 

Miktar Aralığı 181 

X: ÜġS 405 Nolu Sicildeki Kefalet Listesine Göre Müslüman ve 

Gayrimüslimlerin Meslekleri 199 

XI: 1700-1750 Yılları Arasında Müslim-Gayrimüslim Mahkeme 

Kayıtlarına Göre Meslekler 200 

XII: ĠKS 24 Nolu Sicile Göre Üsküdar'da Müslüman ve 

Gayrimüslimlerin Meslekleri 201 

XIII:  XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısı Üsküdar Merkez Mahalleleri 219 

XIV: Müslüman ve Gayrimüslimlerin Taraf Oldukları Mahkeme 

Kayıtlarına Göre Erkek ve Kadınlar Açısından Analiz. 225 

XV: Tarafların Müslim ve Gayrimüslim Olduğu Mahkeme 

Kayıtlarına Göre Gayrimüslimlerin Oranı. 228 

 

 

  



 
 

VI 

 

ÖNSÖZ 

Osmanlı Devleti birçok etnik ve dinî grubu bünyesinde barındıran ve bunların 

yüzyıllarca bir arada yaĢamasını sağlayan son Ġslam imparatorluğudur. 

Osmanlı Devleti‘nin tevarüs ettiği Ġslam hukuku ile kendi dininden olmayanları 

içinde barındırdığı zimmî statüsündeki gayrimüslim tebaanın Müslümanlarla olan 

münasebetleri araĢtırmayı haiz bir konu olarak karĢımızda durmaktadır. Müslümanlarla 

gayrimüslimler arasındaki münasebetler daha çok devlet merkezinden gönderilen 

fermanlar vasıtasıyla değerlendirilmiĢ, toplum katmanında Müslüman ve gayrimüslim 

tebaa arasındaki iliĢkiler ise o fermanlara göre değerlendirilmiĢtir. Hâlbuki meselenin 

yerel uygulaması olan kadı sicilleri ile birlikte ahali arasındaki iliĢkileri değerlendirmek 

gerekmektedir.  

Bu çalıĢmada dönemin tabiriyle bilâd-ı selâseden (Eyüp, Galata ve Üsküdar) 

biri olup Müslüman kimliği ön planda olan, bununla birlikte Kuzguncuk örneğiyle 

küçük bir Kudüs‘ü anımsatan Üsküdar‘da yaĢamıĢ Müslüman ve gayrimüslimlerin 

XVIII. yüzyılın ilk yarısındaki münasebetleri değerlendirilmiĢtir.  

Tezin giriĢ bölümünde konunun kapsamı ve kaynaklarını kısaca 

değerlendirdikten sonra, Ġslam toplumlarında varlıklarını devam ettirmiĢ zimmî 

statüsündeki gayrimüslimlerin Müslümanlarla olan münasebetlerinin tarihsel arka 

planını kısaca ele alınmıĢtır. Devamında tezin coğrafi mekânı olan Üsküdar‘ın tarihî 

coğrafyasını kısaca belirttikten sonra, gayrimüslimlerin XVIII. yüzyıla kadar Üsküdar 

ve civarındaki yaĢadıkları yerler incelenmiĢtir. 

Müslüman ve gayrimüslimlerin hukukî, iktisadî ve sosyal iliĢkileri olmak üzere 

üç ana bölümden oluĢan bu araĢtırmada, öncelikle münasebetlerin yasal çerçevesini 

belirleyen, bir bakıma (Ģer‗iyye sicillerinde) münasebetlerin görünürlük kazandığı 

boyutu oluĢturan hukukî iliĢkiler ele alındı. Zira her biri mahkeme tutanağı özelliğini 

haiz sicil belgeleri, Osmanlı toplumunda Müslim-gayrimüslim iliĢkilerini önemli ölçüde 

Ģekillendiren ehl-i zimmet hukukunu da içeren Ġslâm hukukuna göre tanzim edilmiĢ 

belgelerdi. Bu bölümde ilk olarak Üsküdar kadılığının kurumsal yapısı üzerinde 

durulmuĢtur. Belirsizliğini hâlâ korumakta olan, müstakil bir mahkeme binasının 



 
 

VII 

 

Osmanlılar‘da var olup olmadığı, var olduysa nasıl bir yapı olduğu yahut nasıl 

kullanıldığı sorularının cevaplanmasına katkı yapabilecek kimi bulgulara bu bölümde 

yer verilmiĢtir. Gayrimüslimlerin mahkemeye niçin geldiklerini, millet sistemi içinde 

var olduğu iddia edilen alternatif cemaat mahkemelerinin varlığına dair uygulama 

merkezli açıklamalar değerlendirilmiĢtir. Müslümanlar ile gayrimüslimlerin yargılama 

sürecinin nasıl cereyan ettiği, birbirleriyle hangi konularda davalık olduklarını ele 

aldıktan sonra, mahkeme sonuçları ve sicillerde zikredilen cezalar üzerinde 

durulmuĢtur. 

Ġkinci bölüm ise insan hayatının maiĢetinin kaynağı olan ticaret hayatında 

Müslümanlar ile gayrimüslimlerin aralarındaki menkul ve gayrimenkul mal transferi, 

borç ve kredi iliĢkileri, mesleki tabanda örgütlenme, meslek iliĢkileri ve çıkan 

problemler ve çözüm yolları, ticarî ortaklıklar dönemin iktisadî Ģartları muvacehesinde 

ele alınmıĢtır.  

ÇalıĢmanın üçüncü bölümünde ise sosyal münasebetlere yer verilerek öncelikle 

insan hayatının neĢvünemâ bulduğu mahalleler ve köyler, XVIII. yüzyıl Üsküdar‘ın 

demografik yapısı üzerinde değerlendirme yaptıktan sonra mahkeme kayıtları üzerinden 

sosyal iliĢkiler ağı analizi yapılmıĢtır. Aynı Ģehri yerine göre aynı mahalleyi paylaĢan 

müslümanlar ile gayrimüslimlerin bir arada yaĢama dair kayıtlardan örnekler verilmiĢ, 

sosyal iliĢkilerin son kısmında dinî ve örfî referansların çizdiği sınırlar çerçevesinde 

sosyal farklılar üzerinde durulmuĢtur. 

AraĢtırmamızın bu safhaya gelmesinde büyük emeği geçen ve lisans 

yıllarından beri kendisinden istifade ettiğim Prof. Dr. Ziya Kazıcı hocama ve 

görüĢlerinden faydalandığım aynı zamanda tez izleme komitesinde bulunan Prof. Dr. 

Cahit Baltacı ve Prof. Dr. Bedrettin Çetiner hocalarıma teĢekkür ederim. Sıkça 

görüĢlerine baĢvurduğum Prof. Dr. Tahsin Özcan Bey‘e ve Doç. Dr. Mustafa Güler, 

Doç. Dr. Nuh AslantaĢ, Doç. Dr. Arif Bilgin, Talip Mert ve Mehmet Genç hocalarıma 

katkılarından dolayı müteĢekkirim. Ayrıca tez savunmasında Cahit Baltacı hocanın 

Ġlahiyat Vakfı baĢkanı olarak çalıĢmayı sahiplenmesi ve yayınlama talebinde bulunması 

benim için bir gurur vesilesi olmuĢtur. 



 
 

VIII 

 

Tez döneminde her konuda yardımlarını aldığım Yrd. Doç. Dr. Fatih Bozkurt 

kardeĢimin yaptığı katkılara değinmeden geçemeyeceğim. Yine Dr. Nihat GümüĢ, Dr. 

Mustafa Kisbet, ArĢ. Gör. Veysel Göğer, ArĢ. Gör. Ali Adem Yörük, Mehmet 

Günyüzlü, Haluk Çitçi ve Yasin Yayla‘ya destekleri ve katkılarından dolayı kalbî 

Ģükranlarımı sunarım. AraĢtırmacılara mükemmel bir ortam hazırlayan ĠSAM 

Kütüphanesi olmasa bu çalıĢma ortaya çıkmazdı. Bu sebeple tüm ĠSAM personeline 

teĢekkür borçluyum. Görev yaptığım Ümraniye PınarbaĢı Ġ. Ö. idareci ve 

öğretmenlerinin sıkıntılı dönemde katkılarını unutmayacağım. Son olarak çalıĢma 

boyunca sıkıntıları göğüsleyip çocuklarıma hem babalık hem annelik yapan eĢime 

teĢekkür ederim.  

Nevzat ERKAN 

Ümraniye/Ġstanbul 2012 

  



 
 

IX 

 

 

KISALTMALAR 

 

A. DVNS.  ġKT. :Bâb-ı Asafi Divân-ı Hümayun Atik ġikayet 

Defterleri. 

A.DVN    : Bâb-ı Asafi Divan-ı Hümayun Kalemi. 

A.DVNS.  MHM.  :Bâb-ı Asafi Divân-ı Hümayun Mühimme 

Defterleri. 

A.E. SAMD III :Ali Emiri Ahmed III 

A.E. SMHD I   : Ali Emiri Mahmud I. 

A.E. SMST II  :Ali Emiri Ahmed III 

a.g.e.    : Adı geçen eser 

a.g.m.   : Adı geçen makale  

a.mlf.    : Aynı müellif 

b.     : Ġbn veya bin  

Bkz.     : Bakınız 

BOA    : BaĢbakanlık Osmanlı ArĢivi. 

BġS     : Bursa ġer‘iyye Sicilleri 

C ĠKT    : Cevdet Ġktisat. 

C. ZBT   : Cevdet Zaptiye. 

C.ADL   : Cevdet Adliye,  

C.BLD   : Cevdet Belediye. 

C. EV   : Cevdet Evkaf 

C.ML    : Cevdet Maliye 

D. BġM   : Bâb-ı Defteri BaĢ Muhasebe Tasnifi 

D.DRB MH    : Darphane-i Amire Muhasebe Evrakı. 



 
 

X 

 

Der.     : Derleyen. 

DĠA     : Diyanet Vakfı Ġslam Ansiklopedisi 

ed.    : Editör 

EI²    : Encyclopaedia of Islam (new edition) 

h.    : Hicri 

Haz    : Hazırlayan 

ĠA     : Milli Eğitim Bakanlığı Ġslam Ansiklopedisi. 

ĠE. AS    : Ġbnü‘l-Emin Askeriye 

ĠE. DH    : Ġbnü‘l-Emin Dahiliye. 

ĠE. SM   : Ġbnü‘l-Emin Saray Mutfağı 

ĠKS     : Ġstanbul Kadı Sicilleri. 

JESHO : Journal of the Economic and Social History of the 

Orient. 

m.    : Miladi 

M.Ü.T.A.E. : Marmara Üniversitesi Türkiyat AraĢtırmaları 

Enstitüsü  

MAD    : Maliyeden Müdevver Defterleri. 

md.     : Madde 

NeĢr.     : NeĢreden  

NFS    : Nüfus Defteri 

No.    : Numara 

OTAM : Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi AraĢtırma ve 

Uygulama Merkezi Dergisi 

ö. : Ölüm Tarihi  

Sad. : SadeleĢtiren 

S.B.E.    : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

ġS    : ġeriyye Sicilleri 



 
 

XI 

 

T.T.K.    : Türk Tarih Kurumu 

t.y.     : Basım Tarihi yok. 

Thk.     : Tahkik eden 

trc.     : Tercüme eden  

v.     : Veled-i 

vd.    : ve devamı 

vr.     : Varak  

Y.PRK. ZB    : Yıldız Perakende Zaptiye. 

  



GĠRĠġ 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU, KAPSAMI, AMACI ve KAYNAKLARIN 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

1.1. AraĢtırmanın Konusu, Kapsamı ve Amacı 

Bu çalıĢmada XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar kazasında yaĢamıĢ Müslümanlar 

ile gayrimüslimler arasında gerçekleĢen münasebetleri ele alınacaktır. Çok dinli ve çok 

milletli bir yapı arz eden Osmanlı Devleti‘nde yaĢayan gayrimüslimlerin toplumsal hayatları 

ve hukukî statüleri pek çok araĢtırmaya konu olmasına rağmen, Müslümanlarla 

gayrimüslimlerin münasebetlerine dair farklı zaman dilimlerine ve değiĢik coğrafyaya ait 

kapsamlı çalıĢmaların yapılması gerekmektedir.
1
  

Klasik Ġslâm toplumlarında gayrimüslimler harbî olanlar, müste‘menler ve zimmîler 

olmak üzere kendi içinde üç gruba ayrılmaktadır. Bu eserde ilk ikisi konu dıĢında kaldığı için, 

Üsküdar ve havalisinde yaĢayan ―ehl-i zimmet‖(*)
 olarak tarif edilen gayrimüslimlerin 

Müslümanlarla olan hukukî, iktisadî ve içtimâî münasebetler çalıĢmamızın ana konusunu 

oluĢturmaktadır. Her iki kesim arasındaki iliĢkiler, incelediğimiz dönemin sosyo-ekonomik 

Ģartları muvacehesinde ele alınacaktır. Bu yaklaĢımla ve araĢtırmada elde edilen bulgular 

çerçevesinde Üsküdarlı Müslim-gayrimüslim iliĢkilerini üç bölümde değerlendirmeyi 

planladık. Birinci bölümde öncelikle iliĢkilerin varlığına sebep olan hukukî zemin, Üsküdar 

mahkemesi, gayrimüslimlerin kadı mahkemelerini ne sıklıkta kullandıkları ve bu manada 

cemaat mahkemeleriyle ilgili değerlendirmeler ve Müslümanlarla olan iliĢkilerinde hangi 

hukukî enstrümanları kullandıklarını açıklamaya çalıĢacağız. Ġkinci bölümde ise iktisadî 

hayatın unsurları olan alım satım, kredi ve borç iliĢkileri, esnaf ve üretim iliĢkileri 

konusundaki tavırları değerlendireceğiz. Son bölümde Müslümanlar ile gayrimüslimler 

                                                   
1 Müslim-gayrimüslim iliĢkileriyle ilgili olarak Suraiya Faroqhi, kentlerde yaĢayan gayrimüslimleri incelediği 

çalıĢmasında, Müslüman ve gayrimüslim kentliler arasındaki toplumsal iliĢkiler konusunda fazla bir Ģey bilinmediğine 

dikkat çekmiĢtir. Bkz. Faroqhi, ―Krizler ve DeğiĢim 1590-1699‖, Osmanlı İmparatorluğu‟nun Ekonomik ve Sosyal 
Tarihi: 1600-1914, (ed. Halil Ġnalcık, Donald Quataert trc. AyĢe Berktay, Süphan Andıç, Serdar Alper), Ġstanbul, 2004, 

II, 725; Benzer Ģekilde XVIII. yüzyıl Osmanlı toplumundaki Ermeniler ile ilgili bir makalesinde Ġbrahim Güler, 

toplumdaki farklı inanç ve kültürlere sahip insanlar arasındaki iletiĢim ve iliĢkilerin durumu hakkında ayrıntılı 
çalıĢmaların olmamasının eksikliğine vurgu yapmıĢtır. Bkz. Güler, .―XVIII. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Ermeniler, 

Gözlem ve DüĢünceler‖, Osmanlı Toplumunda Birlikte Yaşama Sanatı: Türk Ermeni İlişkileri Örneği: Bildiriler, (20-

22 Nisan 2006), Kayseri 2007, II, 348. 

(*) Zimmet akdi, Ġslâm devleti ile Müslüman toplumlarda yaĢayan gayrimüslimler arasında yapılan bir akittir. Bu akde göre, 

gayrimüslimlerin Ġslâm hâkimiyetini tanımak ve topraklarından haraç ve cizye verme Ģartı ile Müslüman toplumun, 

diğer din mensuplarına konukseverlik ve koruma sağladığı süresiz olarak yürürlükte kalan bir sözleĢmedir. 

Açıklamalar için bkz. Ömer Nasuhi Bilmen,  Hukuk-ı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, Ġstanbul 1985, III,422-
428; Claude Cahen, ―Zimme‖, İA, Ġstanbul 1986, XII, 566. 



 
 

2 

 

arasındaki sosyal iliĢkiler üzerinde durulacaktır. Bir arada yaĢamaya örnek teĢkil edebilecek 

münasebetler ve Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki sosyal farklılıklar bütüncül bir 

bakıĢ açısıyla ele alınacaktır.  

ÇalıĢmamızın esasını oluĢturan Müslüman ve gayrimüslim kelimeleri Osmanlı 

toplum yapısıyla alakalı kilit kavramların baĢında gelmektedir. Bu kavramların belgelerde 

nasıl yer aldığına gelince, Osmanlı merkez bürokrasinin kadılara gönderdiği yazılarda 

gayrimüslimler için ―kefere ve yehûd taifesi‖ Ģeklinde isimlendirmeler kullanılmaktaydı.
2
 

Kefere kelimesiyle Hıristiyanlar kastedilmekte, Yahudiler ise ayrıca zikredilmekteydi. 

Mahkeme kayıtlarında Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında isim ve sıfat terkiplerinin 

farklı Ģekilde ifade edilmesi zaman içerisinde gerçekleĢen bir durumdur. Üsküdar kadılığında 

ilk dönem mahkeme kayıtlarında Müslüman ve gayrimüslimlerin isim ve sıfat terkiplerinin 

tamamen tefrik edilmediği, zaman zaman Müslümanlar için kullanılan ifadelerin 

gayrimüslimler için de kullanıldığı görülmektedir.
3
 XVIII. yüzyıla geldiğimizde ise mahkeme 

dilinin iyice oturmaya baĢladığını, sicil kayıtlarının tamamen Türkçe tutulduğunu, isim ve 

sıfat terkiplerinde Müslümanlar ile gayrimüslimlerin tefrik edildiğini görmekteyiz. Bu 

dönemde gayrimüslimler arasında Rumlar ve Ermeniler için ekseriyetle ―zimmî‖ ifadesi 

kullanılmakta, ancak bazı kayıtlarda Ģahsın Ermeni olduğu ifade edilmekteydi. 

Gayrimüslimler arasında en önemli yazılım farkı Yahudilerin isimlendirilmesinde 

görülmektedir. Mahkeme kayıtlarında merkez bürokraside olduğu gibi erkek ve kadın olsun 

kiĢilerin Yahudi oldukları mutlaka zikredilmekteydi. Bu da Yahudiler ile diğer gruplar 

arasındaki din farkından kaynaklanmaktadır. Ancak hukukî statü bakımından onlar da zimmî 

kapsamına girdiği için Rumlar ve Ermeniler için kullanılan sıfatlar onlar için de 

kullanılmaktaydı.  

Osmanlı tarih araĢtırmalarında XVIII. yüzyıl diğer yüzyıllara nazaran gerek siyasî 

gerek sosyal pek çok açıdan hâlâ çalıĢılması gereken bir dönem olarak karĢımızda 

durmaktadır. Her çalıĢma belli bir zaman diliminde ve belli bir mekâna göre Ģekillenir. Bu 

çalıĢmada XVIII. yüzyılın ilk yarısını seçmemizin gayesi, incelediğimiz dönemde klasik 

                                                   
2 Örnek kayıtlar için bkz. ÜġS, no 334, vr.155a; no.412, vr.26b. 

3 Belge diplomatiği açısından XVIII. yüzyıl mahkeme kayıtlarında Müslümanlar ile gayrimüslimleri ifade eden terimler 

tamamen yerleĢmiĢ olup her iki kesimi kavramlar farklı Ģekillerde yazılmaktaydı. Mesala Müslümanlar için ― bâisü‟-l-

kitâb, mezkûr ve mezbûr‖  gayrimüslimler  için ―bâisü‟s-sifr, mesfûr ve mersûm‖ gibi ayırt edici kavramlar 
kullanılmaktaydı. Üsküdar‘a ait ilk sicillerde ise Müslümanlar için kullanılan terkiplerin gayrimüslimler için de 

kullanıldığını görmekteyiz. Örnekler için bkz. İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.919-927 

/ M. 1513-1521), (haz. Bilgin Aydın, Ekrem Tak), Ġstanbul 2008, s. 372 (hüküm no.672)s. 375 (hüküm no.679,); 

İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 2 Numaralı Sicil (H. 924-927 / M. 1518-1521), (haz. Rıfat Günalan v.d.) , 
Ġstanbul 2010, s. 196 (hüküm no.376), s. 248 (hüküm no.482). 



 
 

3 

 

hukuk uygulamalarının devam edegeldiği ve XVII. yüzyıldaki çalkantılı dönem, savaĢlar ve 

toprak kayıplarından sonra 1690‘lardan itibaren 1770‘li yıllara kadar devam eden süreçte 

devletin iktisadî bakımdan ferahladığı ve kısmen huzur ve sükûn ortamının oluĢtuğu bir 

dönem olmasıdır. Bu dönemde gayrimüslimlerin iktisadî hayatta Müslümanlar ile aynı 

loncada yer almaya baĢlaması gibi birtakım değiĢmelerin Üsküdar‘da yaĢayan Müslim-

gayrimüslim iliĢkilerine nasıl yansıdığını incelemek hedefimiz olmuĢtur.  

XVIII. yüzyılda Üsküdar, bir kaza merkezi olarak Ġstanbul‘un Anadolu yakasının 

tamamı ile Ġzmit‘e kadar geniĢ bir bölgeyi kapsamaktaydı. Bu yüzden mekân olarak Üsküdar‘ı 

tercih etmemizin sebeplerinin baĢında, Ģehir merkezi ve köylerinde nüfus yoğunluğu 

bakımından Müslümanların çoğunlukta olduğu, gayrimüslim unsur açısından milel-i selâse 

denilen Rum, Ermeni ve az sayıda da olsa Yahudilerin bulunması gelmektedir. Bunun 

yanında sicillerde ―kıbtî‖ diye tanımlanan ve içlerinde Müslüman ve gayrimüslim unsurları 

barındıran Romanların mevcudiyeti araĢtırmamıza ayrı bir zenginlik katmıĢtır. 

Bu tür bir çalıĢma devletin baĢka bir yerinde yapılmıĢ olsa bölgesel Ģartlardan dolayı 

belki farklı sonuçlar verebilir. Amacımız Üsküdar‘da yaĢayan Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasındaki hukukî, iktisadî sosyal iliĢkileri gün ıĢığına çıkarmak ve elde edilen 

sonuçları tahlil etmektir. BaĢtan belirtmek gerekir ki, çalıĢmamızda vereceğimiz hükümler 

veya ulaĢacağımız sonuçlar, Üsküdar kazası için geçerli olacaktır. 

1.2. Yöntem  

Bu çalıĢmamızda öncelikle sosyal bilimlerde kullanılan tümevarım metodunu 

kullanarak belli bir bölgenin belli bir zaman dilimine sicil kayıtlarında geçen bütün verileri 

öncelikle tespit ettik. Bu belgeleri dönemin arĢiv kayıtları, fetva mecmuaları, kronikler ve 

seyahatnâmelerle destekleyerek Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinin anlamlı hale gelmesi için 

çabaladık. Bunu yaparken sosyal bilimlerde sıkça baĢvurulan analiz ve sentez metodunu 

kullandık. Sicilleri esas veri kabul etmemizin sebebi, yerel düzeyde iliĢkiler ağını en net 

biçimde anlamamızı sağladığından dolayı idi. Zira sadece arĢiv kayıtları münasebetler 

konusunda birtakım bilgiler verse de daha çok Ģikâyetlerin yansıdığı ve devlet erkânının bakıĢ 

açısını yansıttığı için bu kayıtlardan iki kesim arasındaki münasebetleri saptamak oldukça zor 

olmaktadır.  

ÇalıĢmamızı yaparken araĢtırmacı tarih metodunu kullandık. Bunun için hem belge 

yönelimli hem de sorunsal yönelimli bir yöntem izledik. Yani hem birinci el kaynaklara 



 
 

4 

 

doğrudan nüfuz edip hem de bunlar üzerinde değerlendirme ve yorum denemesi yapmaya 

çalıĢtık. Bunları yaparken amacımız, yalnızca tespit ettiğimiz belgelerin transkribini vermek 

değil, esas olarak bu vesikaların sorularımıza ne derece cevap verdiğini ortaya koymaktır. 

Ġncelediğimiz dönem içerisinde konuyu açıklayıcı hususlarda istatistik vermekten 

çekinmedik. Sosyal tarih çalıĢmalarında istatistiksel veriler bazı araĢtırmacılar tarafından 

eleĢtirilse de
4
 kayıtlar dikkatli incelediğinde Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki 

iliĢkileri değerlendirmede ve anlamlandırmada araĢtırmacı için önemli ipuçları vermektedir. 

Burada dikkat edilmesi gereken husus, ele alınan dönemin verilerini sabırla ve ayrıntılı olarak 

inceleyip eldeki verileri anlamlı hale getirmektir. 

Takip ettiğimiz bir diğer metot da muhteva analizi metodudur. Kavram analizi ve 

iliĢki analizi olarak iki kategorisi bulunan bu metodu, çalıĢmamızın her üç bölümünde de 

kullanıp diğer metotlarla bunu destekledik.
5
 

ÇalıĢmamızda imla hususunda, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

tarafından hazırlanmıĢ olan Tez ve Proje Yazım Kılavuzu ile Türk Dil Kurumu ve özellikle 

bazı terkiplerin yazılmasında Diyanet İslâm Ansiklopedisi‘nin takip ettiği usulü esas aldık. 

Mahkeme kayıtlarındaki bilgileri kaynak gösterirken varak numarasını verdik. (Örneğin ÜġS, 

no.328, vr.13a gibi) Sicillerde gayrimüslim isimleri yazıldığı Ģekliyle değil, söylendiği 

Ģekliyle yazılmaktaydı. Bu yüzden çalıĢmamızda gayrimüslim isimlerini sicillerde yazıldığı 

Ģekliyle zikrettik.  

1.3. AraĢtırmanın Kaynakları  

AraĢtırmamızın en önemli kaynağı mahkeme kayıtlarıdır. Osmanlı Devleti‘nde hiç 

Ģüphesiz sosyal ve kültürel sahada araĢtırma yapmak isteyen araĢtırmacıların vazgeçilmez 

kaynakları arasında bu mahkeme kayıtları, yani Ģer‗iyye sicilleri gelmektedir. Fetva 

kitaplarında verilen hususların pratik uygulamasını, arĢivde yer alan devletin gönderdiği 

                                                   
4 Örneğin Dror Ze‘evi, sicillerde yer alan mülk satıĢların ne kadarının gerçek satıĢ ne kadarının olmadığı  konusundan yola 

çıkarak mahkeme kayıtlarında yer satıĢlar ile ilgili eleĢtiriler yöneltmiĢtir. Fakat sicillerde mülk satıĢı olmayan 
belgelerde ―zimmetini ibra vü iskāt ettim‖ ifadesi bulunmaktadır. Konuyla ilgili farklı örneklere çalıĢmamızın ikinci 

bölümünde değineceğiz. Ze‘evi‘nin açıklamaları için bkz.  ―Osmanlı ġer‘i Mahkeme Kayıtlarının Ortadoğu Sosyal 

Tarihi Açısında Kullanımı: Yeniden Değerlendirme‖, Vakıflar Dergisi, Ankara 2009, XXXII, 218-221. 

5 Muhteva analizi, metinde geçen özel/seçilmiĢ kavramların varlığı, ne sıklıkta geçtiği ve aralarında iliĢki olup olmadığını 

belirleyen bir yöntem olup 1960‘lı yıllarda bilgisayarın her alanda kullanılmasıyla sıkça baĢvurulan araĢtırma 

metotlarından biri olmuĢtur. GeniĢ açıklamalar için bkz. Fatma Acun, ―Muhteva Analizi Metodu Ve Cumhuriyet Tarihi 

AraĢtırmalarında Kullanımı‖, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi , Ankara 2005, c. XXII say.1 s. 27-50; 
Halide Aslan, Tanzimat Döneminde İhtida (1839-1876) (BasılmamıĢ Doktora Tezi) Ankara Üniversitesi S.B.E.,  

Ankara 2008, s. 4. 



 
 

5 

 

ferman ve buyrulduların ne derece uygulandığını mahkeme kayıtlarından takip etmek 

meseleler hakkında daha sağlıklı yorum yapmamıza vesile olmaktadır. 

Kadı sicillerindeki kayıtlar toplum hayatının durumunu ve ona karĢı devletin tavrı ve 

adlî tatbikatın ayrıntılarına ulaĢma konusunda önemli bir kaynak yığını olarak araĢtırmacılar 

tarafından son yıllarda inceleme ve araĢtırmaya konu olmuĢtur.
6
 ġekil bakımından bağımsız 

çalıĢan bir kurum olan Kadı‘nın
7
 verdiği hükümleri ihtiva eden mahkeme kayıtları, muhteva 

bakımından oldukça zengindir. Toplumda ister Müslüman ister gayrimüslim olsun meydana 

gelen anlaĢmazlıkları, mülk alım satımları, medrese, cami ve külliyeler gibi kurumların inĢası, 

idaresi, tamiri, görevlilerinin tayin ve azli, evlenme, boĢanma, miras, nafaka gibi aile 

hukukunu ilgilendiren meseleler, ticarî davalar, köle alım satımları, ihtida kayıtları, vakfiye, 

kilise tamirleri gibi konuları ihtiva etmekte, aynı zamanda merkezî idareden gönderilen 

ferman ve beratları içermektedir.
8
 Bu yönüyle kadı sicilleri, sosyal tarih olarak sessiz büyük 

çoğunluğun sesi olma vasfının kazanmaktadır.
9
  

ÇalıĢmamızın temel unsurunu Üsküdar ġer‗iyye Sicilleri oluĢturmaktadır. Üsküdar 

Mahkemesi‘nin sicilleri içerisinde elimizde bulunan en eski tarihli sicil, Yavuz Sultan Selim 

dönemine ait olup h.919(m.1513-1514) tarihlidir. Son mahkeme defterinin kayıt tarihi ise 

h.1342 (m.1923-24)dir. Ahmet Akgündüz‘ün yapmıĢ olduğu tasnifte Üsküdar‘a ait 811 sicil 

bulunmaktadır.
10

 Daha sonra Ģeyhülislâmlık müessesesine ait defterlerin tasnif çalıĢmaları 

esnasında Ġstanbul Müftülüğü kütüphane binasında Üsküdar Mahkemesi‘ne ait bir miktar sicil 

daha bulunmuĢtur.
11

1995 yılında ise bunlara Üsküdar Valide Camii‘nin müezzin mahfili 

üzerindeki eski dolaplar içinde bulunan siciller de eklenerek yeni bulunan sicil sayısı 263‘e 

ulaĢmıĢtır.
12

 Böylece MeĢihat ArĢivi ile ġer‗iyye Sicilleri ArĢivi‘ndeki Üsküdar sicillerinin 

toplam sayısı 1074 olmuĢtur. Biz bunlardan h.1111(m.1700) tarihli 325 nolu sicilden h.1163 

(m.1750) tarihli 427 nolu sicil arasındaki sicilleri tarayarak, konuya iliĢkin verileri toplamaya 

                                                   
6 Feridun Emecen ―Osmanlıda Devlet Toplum Mahkeme‖, Eyüp‟te Sosyal Yaşam:18. Yüzyıl Kadı Sicilleri Işığında, (ed. 

Tülay Artan), Ġstanbul 1998, s. 79. 

7 Açıklamalar için bkz. Halil Ġnalcık, ― Mahkeme: Osmanlılarda‖, İA, Ġstanbul 1998, VII,149. 

8 ġer‗iyye sicillerinin önemi ve ihtiva hususlar ilgili son dönemde birçok çalıĢma yapılmıĢtır. Bu konuda yazılacak Ģeyler 
tekrar kabilinden olacağı için konuyla ilgili en son çalıĢma ve detaylı bir değerlendirmeyi haiz olan araĢtırma için bkz. 

Ekrem Tak,  Diplomatik Bilimi Bakımından XVI.-XVII. Yüzyıl Kadı Sicilleri ve Bu Sicillerin İhtiva Ettiği Belge 

Türlerinin Form Özellikleri ve Gelişimi (BasılmamıĢ  Doktora Tezi), M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 2009. 
9 Emecen, a.g.m., s. 76 

10 Ahmet Akgündüz, ġer'iye Sicilleri Mahiyeti, Toplu Kataloğu ve Seçme Hükümler,  Ġstanbul 1988, s. 117-123.  
11 Bilgin Aydın, ―MeĢihat ArĢivi‘nde Yeni Tasnif Olunan Siciller‖, Türk Dünyası Araştırmaları, Ġstanbul 1994, XC;122-

151. 
12 Ġsmail Kurt ve Bilgin Aydın,―Üsküdar ve Çevresi Tarihinin Yeni Kaynakları: Valide Camiinde Bulunan Siciller‖, Türk 

Dünyası Araştırmaları, Ġstanbul 1996, CI,205-216. 



 
 

6 

 

çalıĢtık. Ayrıca söz konusu dönemde Üsküdar‘ın köylerinden biri olan Kartal‘a ait 1 numaralı 

sicil çalıĢma alanına dahil edildi. Diğer nahiye ve köy sicilleri incelenen dönemden çok 

sonraki tarihlere tekabül ettiğinden dolayı değerlendirmeye tabi tutulmadı. Bunun yanında 

Ġstanbul Kadılığı‘nın 24 numaralı sicili esnaf ve gedik bilgileri açısından zengin bir muhteva 

içerdiği için bu defterde yer alan Üsküdar‘la ilgili belgeler tarandı. AraĢtırdığımız dönem 

içerisinde XVIII. yüzyılın ortalarına doğru sicillerde ilamların
13

 artmasıyla birlikte 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki dava kayıtları artırmıĢ ve muhteva açısından 

belirli bir zenginleĢmeye yol açmıĢtır. Tezimize kaynaklık eden sicillerden bazıları 

üniversitelerin değiĢik enstitülerinde yüksek lisans tezi olarak yapılmıĢtı.
14

 Ancak sicilin 

kendisini bizzat okuyup taradığımız için ve bazılarında konumuz açısından birtakım okuma 

hatalarını gördüğümüzden metin içerisinde ilgili defterlerin varak numaralarını vermeyi 

uygun bulduk.  

ÇalıĢtığımız döneme ait BaĢbakanlık Osmanlı ArĢivi‘ndeki Atik ġikâyet ve Ġstanbul 

Ahkâm Defterleri‘nin konumuz açısından ayrı bir önemi bulunmaktadır. Atik ġikâyet 

Defterlerinin 1111 tarihli 32. defterinden itibaren 170 no‘lu deftere kadar inceledik. Bunların 

içinde konumuzla ilgili olanları tespit ettik. Ahkâm defterlerinden İstanbul Ahkâm Defterleri 

Ahmet Tabakoğlu ve ekibi tarafından konularına göre yayımlanmıĢtı. 1742 tarihinden itibaren 

baĢlayan bu yayınlar çalıĢmamıza önemli katkı sağlamıĢtır. Keza, XVIII. yüzyılın ilk yarısına 

tekabül eden 112-139 arası Mühimme Defterlerini taradık. Ancak Mühimme Defterlerinde 

konumuzla ilgili birkaç kayda rastladık. Bununla birlikte Ahmed Refik‘in Mühimme 

Defterlerinden derlediği Ġstanbul tarihine dair kayıtlarda, gayrimüslimlerle ilgili bazı 

belgelerin yayımlanmıĢ olması konuyu mahkeme kayıtlarıyla birlikte analiz etmemize 

yardımcı oldu. Bunların dıĢında Osmanlı ArĢivi‘nden belge tasnifler içerisinde, Muallim 

                                                   
13 Kadıların verdikleri hükümleri merkeze arz etme anlamında kullanılan ilamlar h. 1154 (1741/1742) yılından itibaren 

sıkça kullanılan bir yöntem olmuĢtur. Bkz. Tak, a.g.e., s 151. 

14 Bunlar M. YaĢar ErtaĢ, Üsküdar Kadılığı 335 Numaralı Şer‟iyye Sicili Defteri , (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) 

M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 1994; M. Saffet ÇalıĢkan, Üsküdar Şer‟iyye Sicili : (İstanbul Müftülük Arşivi 6/346 nolu defter) 
(12 Cemaziye‟l-ahir- 17 Şevval 1124 / 17 Temmuz - 17 Kasım 1712), (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ), M.Ü.T.A.E., 

Ġstanbul 1993; Emin Kutluğ, Üsküdar Şer ìyye Sicili (İstanbul Müftülük Arşivi 6/347 No‟lu Defter),.(BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi ), Ġstanbul Üniversitesi S. B. E. Ġstanbul 1993; Ebru Okuyan, Üsküdar Kadılığına Ait 348 Nolu 

Şer‟iyye Sicili Transkripsiyonu : (H. 1124/1125) (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 2003; 
Mehmet Genç, 1126 tarihli Üsküdar Şer‟iye Sicili, (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ),  M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 1999; 

Halis Kavrazlı, Üsküdar Kadılığı 358 Numaralı Şer‟iyye Sicili Defteri : (1128/1717), (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi 

),  M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 1995; Ayhan Uçar Üsküdar Mahkemesi‟ne Ait 403 Numaralı Şeriyye Sicili (BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi ) M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 2004; Erdal Kılıç 1158-1159 (1745-1746) Tarihli Üsküdar Sicili 
(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ),  M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 1997; Deniz Akkaya, Üsküdar Kadılığı 420 Numaralı 

Şeriyye Sicili Defteri 1159-1160/ 1747-1748), Marmara Üniversitesi S.B.E., 1999. Bunların yanı sıra yakın bir 

zamanda Üsküdar‘a ait 402 nolu sicil iki ayrı yüksek lisan tezi olarak çalıĢılmıĢtır. Bkz. Hale Kumdakcı, 402 Nolu 

Üsküdar Şer‛iyye Sicil DefterininTranskripsiyon Ve Değerlendirilmesi (H. 1153- 54) (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi 
), M.Ü.T.A.E.,  Ġstanbul 2009; Ülkü Geçgil, Uskudar at the Begınıng of the 18th Century (a Case Study on the Text 

and Analysıs of the Court Regıster Of Uskudar Nr. 402), Fatih Üniversitesi. S.B.E., Ġstanbul 2009. 



 
 

7 

 

Cevdet ve Ġbnülemin tasnifleri, Darbhane Muhasebe  Kayıtları ve Maliyeden Müdevver 

Defterlerinden konumuzla ilgili belgelerden istifade ettik. Yine XVIII. yüzyılda nüfus için 

sağlıklı veriler olmadığı için Üsküdar‘ın demografik yapısını değerlendirmede geç dönem 

Ġstanbul‘a ait nüfus defterlerine müracaat ettik. 

Kronikler Osmanlı tarih araĢtırmalarının ana kaynaklarının ilk sıralarında yer 

almaktadır. Dönemin siyasî ve sosyal Ģartlarını analiz etmede kroniklerden istifade ettik. 

Tezimizn dayandığı kaynakları arasında dönemin kroniklerinin ilki vakanüvis RâĢid Mehmed 

Efendi‘nin Târih-i Râşid‟ isimli eseridir. 1282 tarihli baskısını kullandığımız eserin I. cildi: 

1071-1098, II. cildi 1099-1115, III. cildi 1116-1124, IV. cildi 1125-1130, V. cildi: 1131-1134 

yılları arasındaki hadiseleri anlatmaktadır. Ayrıca Küçük Çelebizâde Asım 1134-1141 (1722-

1728) yılları arasındaki hadiseleri anlatan bir tarih yazmıĢtır. Eseri Râşid Tarihi‘ne zeyl olarak 

1282 tarihli baskıda VI. Cilt olarak basılmıĢtır.
15

  

ÇalıĢmada kullandığımız kaynaklardan birisi de Subhî Mehmed Efendi tarafından 

kaleme alınan ve kendinden önceki Sami ve ġakir efendilerin tarihleriyle birlikte Târih-i Sâmî 

ve Şakir ve Subhî adıyla basılmıĢ olan eserdir.
16

 Kitap Mesut Aydıner tarafından latinize 

edilerek yayına hazırlanmıĢtır.
17

 Ġncelediğimiz bir baĢka kronik ise Ġzzî Süleyman Efendi‘nin 

1157-1165 (1744-1752) yılları arasında geçen olayları anlattığı İzzî Tarihi‘dir. Eser iki cilt 

olarak basılmıĢtır
18

. Son olarak Abdülkadir Özcan tarafından yayına hazırlanan Anonim 

Osmanlı Tarihi(1099-1116) istifade ettiğimiz kronikler arasında yer almıĢtır. 

BaĢvuru kaynaklarımızdan bir kısmını ise fetva mecmuaları oluĢturmaktadır. 

Mahkeme kayıtlarında sıkça karĢımıza çıkan insanlar arasındaki problemleri çözmek verilen 

fetvalar önemli bir yer tutmaktadır. Bu konunda öncelikle M. Ertuğrul Düzdağ‘ın ġeyhülislâm 

Ebussuûd Efendi‘nin Fetâvâ-yı Ebussuûd Efendi adlı eserinden derlediği fetvalar çalıĢmamıza 

yön vermiĢtir.
19

  

Bu çalıĢmada, fetvaları mecmuları açısından XVIII. yüzyılın ilk yarısında 

Ģeyhülislâmlık yapmıĢ ulemanın eserlerin istifade edilmiĢtir. Bunlardan ilki, yaĢadığı 

                                                   
15 Bekir Kütükoğlu, ―Vekayi‘nüvis‖ Vekayi Nüvis: Makaleler, Ġstanbul 1994, 114-115; Fatih Günay ―RaĢid Mehmed 

Efendi DİA, Ġstanbul 2007,  XXXIV, 466. 

16 Kütükoğlu, a.g.m., s. 397; Erhan Afyoncu ―Subhi Mehmed Efendi‖, DİA,.Ġstanbul 2009, XXXVII, 450. 

17 Subhî Mehmed Efendi, Subhî Tarihi: Sami ve Şakir Tarihleri İle Birlikte 1730-1744 (İnceleme ve Karşılaştırma Metin), 
(haz. Mesut Aydıner), Ġstanbul 2007. 

18 Kütükoğlu, a.g.m., s. 397;  Feridun Emecen, ―Ġzzî Süleyman Efendi‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIII, 565-566. 

19 Bkz. Düzdağ, Şeyhülislâm Ebussuûd Efendinin Fetvalarına Göre Kanûnî Döneminde Osmanlı Hayatı, Ġstanbul 1998. 



 
 

8 

 

dönemde siyasî olayların merkezinde yer almıĢ ġeyhülislâm Feyzullah Efendidir. Fetâvâ-yı 

Feyziyye adlı eseri, Süleyman Kaya tarafından latinize edilerek yayına hazırlanmıĢtır. Devrin 

ünlü Ģeyhülislâmlarından YeniĢehirli Ebü'l-Fazl Abdullah Efendi‘nin Behcetü'l-Fetâvâ  adlı 

eseri de konumuz açısından önemlidir.  

Fetva mecmuaları arasında en çok istifade ettiğimiz bir diğer eser MenteĢizade 

Abdürrahim Efendi‘nin (v.1128/716) Fetâvâ-yı Abdürrahim adlı eseridir. Dârü't-Tıbâati'l-

Ma'mûre tarafından h.1243 yılında Ġstanbul‘da iki cilt olarak basılan eserde gayrimüslimlerin 

hukukî durumu ve Müslümanlarla münasebetleri açısından pek çok fetva bulunmaktadır.  

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki iliĢkileri açıklamada mahkeme kayıtları, 

arĢiv kaynakları ve kroniklerde bulunmayan kimi bilgiler dönemin seyyahlarının hatıralarında 

bulunabilmektedir. Zaman zaman abartlılı da olsa
20

 seyahatnâmelerde Osmanlı toplumu ile 

ilgili ilginç detaylar yer almaktadır. Dönemimizle ilgili hatırat tarzında eserler olmadığı için 

bu boĢluğu Osmanlı Devleti‘nin baĢkentine yolculuk etmiĢ yabancı seyyahların yapmıĢ 

olduğu tasvirler ile tamamlamaya çalıĢtık.  

Seyyahlar içinde La Motraye‘nin anlattıkları konumuz açısından ayrı bir önemi 

haizdir. Onun değindiği konular Osmanlı Devleti‘nin Müslüman ve Müslüman olmayan 

tebaasını anlamada bizi ziyadesiyle bilgilendirmektedir. La Motraye‘nin dıĢında Lady 

Montegu, Antonie Oliver, Polonyalı Simeon, Jean Thevenot ve Joseph de Tournefort‘un 

seyahatnâmelerinde Müslim-gayrimüslim iliĢkisine dair bilgilerden istifade edilmiĢtir.  

Modern akademik eserler içinde en çok istifade ettiğimiz araĢtırma, Ronald C. 

Jennings‘in Kıbrıs sicillerine dayalı olarak kaleme aldığı Trabzon, Kayseri ve Kıbrıs üzerine 

yazdığı makaleler
21

 ve Christian and Muslims in Ottoman Cyprus and the Mediterranean 

World (1571-1640) adlı eseridir. Kıbrıs adasında kadınların hayatı, kadı ve mahkemenin 

durumu, kölelik, kredi iliĢkileri ve deniz ticareti gibi konuların iĢlendiği çalıĢmada Müslüman 

ve gayrimüslimler arasındaki iliĢkilere yer verilmiĢtir. Tezimizle aynı baĢlığı taĢıyan Ali 

Özgökmen tarafından hazırlanan Konya Şer`iye Sicilleri Işığında Müslim Gayr-ı Müslim 

Münasebetleri 
 adlı çalıĢma, baĢlık olarak bizim konumuzla ilgili gibi gözükse de farklı bir 

disiplinde yapılması nedeniyle pek fazla istifade edemedik. Yine, Osmanlı öncesi Anadolu ve 

                                                   
20 Aubry de La Motraye, La Motraye Seyahatnâmesi,  (trc. Nedim DemirtaĢ),  Ġstanbul 2007,  s. 12. 

21 DeğiĢik dergilerde yayımlanan bu makaleler, Studies on Ottoman Social History in the Sixteenth and Sevententh 

Centuries : Women, Zimmis and Sharia Courts in Kayseri, Cyprus and Trabzon  adlı bir kitapta toplanmıĢtır. 
ÇalıĢmamızda bu kitabı ve içindeki makaleleri referans verdik. 



 
 

9 

 

kısaca Osmanlı dönemiyle ilgili özet bilgilerin yer aldığı Mehmet ġeker‘in Anadolu‟da Bir 

Arada Yaşama Tecrübesi: Türkiye Selçukluları ve Osmanlılar‟da Müslim- Gayr-i Müslim 

İlişkileri eseri konuya geniĢ açıdan bakmak isteyen araĢtırıcılar için baĢlangıç bir eser olarak 

zikredilebilir.
 
 

Konuyla ilgili olarak Erciyes Üniversitesi‘nin organize ettiği Osmanlı Toplumunda 

Birlikte Yaşama Sanatı: Türk Ermeni İlişkileri Örneği, adlı sempozyumda sunulan bildiriler, 

Türkiye Diyanet Vakfının organize ettiği Kutlu Doğum Sempozyumları içerisinde yer İslâm 

Medeniyetinde Bir Arada Yaşama Tecrübesi ve İslâm ve Demokrasi adlı sempozyumlarındaki 

tebliğler ve Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi‘nin organize ettiği Dinsel ve Kültürel 

Farklılıkların Birarada Yaşaması: İstanbul Tecrübesi adlı sempozyumdaki konumuzla ilgili 

tebliğler değerlendirilmiĢtir. 

1990 yılında Birmingham/Ġngiltere‘de yayımlanmaya baĢlayan Islam and Christian-

Muslim Relation adlı dergideki makalelerin bazıları konumuzla iliĢkilidir. Ġslâm dini, tarihi ve 

diğer dinlerle olan iliĢkilerinin dünyanın değiĢik yerlerinden örneklerle konuların ele alındığı 

dergide, konumuza ıĢık tutacak makaleler incelenmiĢtir. Bunların dıĢında Müslim-

gayrimüslim iliĢkilerine dair değiĢik dergilerde yayımlanan makalelerden istifade edilmiĢtir.
22

 

Son olarak ise Üsküdar tarihi ile ilgili olarak Ġbrahim Hakkı Konyalı‘nın Abideleri ve 

Kitabeleri İle Üsküdar Tarihi adlı iki ciltlik eseri, Mehmet Nermi Haskan‘ın Yüzyıllar Boyu 

Üsküdar adlı üç ciltlik eseri ve en son altıncısı yapılan Üsküdar sempozyumlarında sunulan 

bildiriler, tezimizde istifade ettiğimiz kaynaklar arasında yer almıĢtır.  

2. MÜSLÜMAN - GAYRİMÜSLİM İLİŞKİLERİ: TARİHSEL ARKAPLAN 

Müslüman-gayrimüslim iliĢkilerinin tarihsel boyutu,  dönemsel açıdan çok eski olup 

uzun bir süreçte ĢekillenmiĢtir. Bu sebeple esas konuya girmeden önce, incelenen döneme 

kadar değiĢik Ġslâm devletlerindeki uygulamalara özetle de olsa değinmek yerinde olacaktır.  

                                                   
22 Konuyla ilgili örnek makaleler için bkz. Kemal Çiçek ―ġeriyye Sicillerine Göre Trabzon‘da Müslim -Gayrimüslim 

ĠliĢkileri‖, Trabzon Tarihi İlmi Toplantısı: Bildiriler (6-8 Kasım 1998), Trabzon 1999.  s. 235-244; Nuri Çevikel, 

―Kıbrıs Eyaletinde Müslim-Gayrimüslim ĠliĢkileri‖, Osmanlı: Toplum, (ed. Güler Eren),  Ankara 1999, IV, 277-285; 

Ali Açıkel, ―Çorum Kazasında Müslim Gayrimüslim ĠliĢkileri (1839-1874)‖, Atatürk Ü. Türkiyat Arastırmaları 

Enstitüsü Dergisi, , Erzurum 2004, XXII,178-185; Mehmed Emin Üner ―XVII. Müslim Gayrimüslim ĠliĢkilerinin 
Olumlu Örneği: Urfa‘da Müslüman Ermeni ĠliĢkileri‖, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi 

XLIII/105-114; Serap Bozpolat ―Tanzimat Öncesi Sivas‘ta Müslim Gayrimüslim Münasebetleri‖, Osmanlılar 

Döneminde Sivas Sempozyumu: Bildirileri (21-25 Mayıs 2007), Sivas 2007.I, 419-425; Abdullah PoĢ ―XIX. Yüzyılın  

Ġlk Yarısında Tarsus‘ta Müslim Gayrimüslim ĠliĢkileri‖, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Bursa 2008, c. 
XVII, say. II, s. 593-619. 



 
 

10 

 

Dünya tarihinde kendi din ve milletinden olmayan insanların yaĢama hakkına, can ve 

mal güvenliğine en fazla değer veren dinin Ġslâmiyet olduğunu söylemek yanlıĢ olmayacaktır. 

Ġslâm öncesi medeniyetler ve Batı toplumu söz konusu olduğunda XIX. yüzyıla kadar 

"yabancı olanlar" için herhangi bir hukukî himaye söz konusu değildir.
23

 

Müslüman-gayrimüslim iliĢkilerinin tarihsel arka planını Hz. Peygamber 

döneminden itibaren baĢlatmak gerekir; zira, kendilerine zimmî statüsü verilen 

gayrimüslimlerle münasebetler Medine döneminde baĢlamıĢtır.
24

 Hz. Peygamber, hicretten 

hemen sonra burada yaĢayan Yahudi ve müĢriklerle bir arada yaĢama Ģartlarını düzenleyen ve 

―Medine Vesikası‖ olarak bilinen anlaĢmayı hayata geçirmiĢtir.
25

 

Gayrimüslimlerin zimmî statüsü ile Ġslâm toplumunda yer almaları hicretin 9. 

(m.630) yılında nazil olan Tevbe sûresinin cizye alınması ile ilgili 29. ayetiyle baĢlamıĢtır.
26

 

Hz. Peygamber devrinde Eyle, Ezruh, Cerbâ, Dûmetü‘l-cendel ve Necran Hıristiyanları ile 

halkı Yahudi olan Makna ve Teymalılar'la zimmet anlaĢması yapılmıĢtır. Bu anlaĢmalar ile 

ismi geçen yerlerde yaĢayan gayrimüslimler dinlerini ve kültürlerini muhafaza ederek Ġslâm 

toplumu içinde yaĢama imkânına kavuĢmuĢlardır.
27

 

Hulefâ-yi RâĢidîn dönemi Kur‘ân-ı Kerîm‘in ortaya koyduğu değerlerin ve Hz. 

Muhammed‘in uygulamalarının, çok kültürlü bir yaĢam tecrübesi çerçevesinde yorumlandığı 

ve zenginleĢtirildiği önemli bir tarihsel zaman dilimidir. Bu dönemde Ġslâmiyet‘in Arap 

Yarımadası dıĢına taĢması ve bunun bir neticesi olarak farklı kültürlerle karĢılaĢması sonucu 

yeni bir kültürü de beraberinde getirmiĢtir. Bu dönemde halifelerin birtakım sosyal 

gerekçelerle zaman zaman gayrimüslimlerle iliĢkilere sınırlamalar getirdiğine dair örnekler 

vardır. Ehl-i kitaptan bir kadınla evlenme yasağı olmamasına rağmen, Hz. Ömer Müslüman 

kadınların bekâr kalacağı ve stratejik bazı bilgilerin düĢman eline geçebileceği gibi endiĢelerle 

                                                   
23 Ahmet Özel, ―Gayrimüslim‖, DİA, Ġstanbul 1996, XIII, 419-420.  

24 Mekke döneminde Ġslâm'ı kabul etmeyen Mekkeli müĢrikler ile iliĢkiler dostane değildi. DüĢmanca tavırlar ve sulh 
ortamı olmadığı için Müslümanlar Akabe biatları sonrası Medine‘ye hicret etmiĢlerdi. Medine‘de ise nüfus yoğunluğu 

bakımından ağırlıklı olarak Yahudiler ve müĢrikler ile az sayıda Hıristiyanlar bulunmaktaydı. Bkz. M. Ali Kapar, 

Hazreti Muhammed (S.A.V)'in Müşriklerle Münasebeti, Ġstanbul 1993, s. 129-135.)  

25  Muhammed Hamidullah, Mecmûatü'l-Vesâiki's-Siyâsiyye li'l-Ahdi'n-Nebevi ve'l-Hilâfe, Beyrut 1985, s. 26. 

26 Mustafa Fayda, Hz. Ömer Zamanında Gayr-i Müslimler, Ġstanbul 1989, s. 115-18; Ahmet Bostancı. Kamu Hukuku 
Açısından Hazreti Peygamber'in Gayri Müslimlerle İlişkileri, Ġstanbul 2001, s. 50-51. 

27 M. Macit Kenanoğlu, Osmanlı Millet Sistemi: Mit ve Gerçek, Ġstanbul 2004, s. 281-317; Özel, a.g.m., s. 420. Zimmet 

ehli gayrimüslimlerin statüleri, hakları, görevleri ve sosyal hayata dair bazı kısıtlamalar için bkz. a.mlf., a.g.m., s. 419-
426.  



 
 

11 

 

askerlerin gayrimüslim kadınlarla evlenmesine izin vermemiĢtir.
28

 Hz. Ömer‘e atfedilen ―eş-

Şurutû‟l-Ömeriyye‖ veya ―Ahidnâme-yi Ömer‖ adıyla bilinen gayrimüslimler aleyhine Ģartlar 

içeren belge, sıhhat yönünden sağlam olmamasına rağmen, sonraki dönemlerde getirilen 

düzenlemelere hukukî açıdan iĢlerlik kazandırmak amacıyla bu belgeye sık sık atıf 

yapılmıĢtır.
29

 

Emevîler döneminde gayrimüslimlerle iliĢkiler konusunda Hulefâ-yi RâĢidîn 

dönemine ait uygulamalar, ilk dönemlerden beri uygulana gelen Ģekliyle devam etmiĢtir. 

Ancak siyasî Ģartlar ve bazı halifelerin farklı tercihleri, birtakım tartıĢmaları da beraberinde 

getirmiĢtir. Ġhtida etmiĢ gayrimüslimlerden Müslüman oldukları halde cizye alınmaya devam 

edilmesi, konuyla ilgili en somut örnektir. Bu uygulama, Ġslâm tarihinde "geçici sükûnet 

dönemi" olarak isimlendirilen Ömer b. Abdülaziz döneminde kaldırılmıĢ ve bunun 

neticesinde kitlesel ihtidalar meydana gelmiĢtir. Ancak Ömer b. Abdülaziz‘den sonra gelen 

halifeler, bu uygulamayı devam ettirmedikleri için mühtedilerden cizye alınmaya devam 

edilmiĢtir.
30

 Ömer b. Abdülaziz‘in önceki dönemlerden farklı olarak yürürlüğe koyduğu bir 

diğer uygulama da ihtiyaç olmadığı düĢüncesiyle gayrimüslimleri devlet görevlerinden 

uzaklaĢtırmasıdır. Fakat sonraki halifeler gayrimüslimlerin liyakatli olanlarından istifade 

etmeyi sürdürmüĢlerdir.
31

 

Abbâsîler döneminde, önceki dönemlerde olduğu gibi gayrimüslimlerin yaĢantılarına 

müdahale edilmemiĢtir. Müslümanlarla bir arada yaĢamaları hususunda sergilenmiĢ olan 

müsamahalı atmosfer devam ettirilmiĢtir.
32

 Müslümanlar tarafından kurulan Ģehirlerde bile 

ayrı mahallelerde değil, aynı mahallelerde yaĢamayı tercih etmeleri mümkün kılınmıĢtır.
33

 

Gayrimüslimlerin Müslümanlardan tefrik edilmesi amacıyla getirilen farklı kıyafet 

uygulaması, Abbâsîler döneminde de devam etmiĢ; bu uygulamanın güvenlik gerekçesi ile 

gerçekleĢtirildiği görüĢüne vurgu yapılmıĢtır.
34

 

                                                   
28 Fayda, a.g.e., s. 177; Levent Öztürk, ―Müslüman Yönetimlerde Birarada YaĢama Tecrübesi(Abbasi Modeli), İslâm ve 

Demokrasi: Bildiriler (Kutlu Doğum Sempozyumu Nisan 1998), Ġstanbul 1999, s. 131. 

29 Belgenin değerlendirilmesi ve içerdiği Ģartlar için bkz. Fayda, a.g.e., s. 177-181. 

30 Ġsmail Yiğit ―Emeviler‖, DİA, Ġstanbul 1995, XI, 93. 

31 Yiğit, a.g.m., s. 101; Ġrfan Aycan, ―Müslüman Yönetimlerde Birarada YaĢama Tecrübeleri(Emevi Modeli)‖,: İslâm ve 

Demokrasi: Bildiriler (Kutlu Doğum Sempozyumu Nisan 1998), Ġstanbul 1999, s. 35. 

32 Tevfik Sultan el-Yûzbekî, Târîhu Ehli'z-Zimme fi'l-Irak: (12-247h.), Riyad 1983, s. 363-364. 

33 Öztürk, a.g.m., s. 138.  

34 Yuzbeki, a.g.e., s. 137.  



 
 

12 

 

Abbâsîler devrini farklı kılan bir diğer önemli husus da yoğun olarak birarada 

yaĢamanın zorunlu sonucu olarak Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında teolojik 

tartıĢmaların yapıldığı dönem olmasıdır. Müslüman âlimler gayrimüslim din adamlarıyla dini 

konularda her zaman tartıĢma imkânı bulmuĢlardır. Hatta bu tartıĢmaların bir kısmının 

halifelerin himayesinde ve huzurunda yapıldığına dair kaynaklarda örnekler bulunmaktadır.
35

 

Ġslâm tarihinde ġiî özellikleriyle ön plana çıkan Fâtımîler döneminde, önceki 

devletlerden tevarüs edilen gayrimüslimlere kılık-kıyafet gibi hususlarda farklı uygulamalar 

yapılması geleneği devam etmiĢtir. Bu uygulama farkındalığı meydana getirdiği için, özellikle 

dindar olan gayrimüslimler tarafından memnuniyetle karĢılanmıĢtır. Fâtımîler dönemini farklı 

kılan esas husus, gayrimüslimlerin devlet bürokrasisinde en üst makamlarda görev 

almalarıdır.
36

 

Eyyûbîler döneminde de zimmîler, Müslümanlar tarafından müsamaha ve hoĢ 

muamele görmüĢlerdir. Baskı yüzünden Ġspanya‘dan göç eden Yahudilerin bir kısmı 

Eyyûbîlere sığınmıĢtır. Bu sebeple Müslümanlarla iliĢkileri Hıristiyanlara nazaran çok daha 

iyi idi.
37

 Selahaddin Eyyûbî tarafından bazı zimmîlerin görevlerinden uzaklaĢtırılmaları dini 

sebepten değil, Fâtımî döneminin mevâlileri olmaları sebebiyledir. Bu dönemde bazı halife ve 

vezirler, gayrimüslimlerin kendi bayramlarını kutlamalarına ve kiliselerin tamir faaliyetlerine 

de izin vermiĢlerdir.
38

 

Fâtımîler ve Eyyûbîlerin halefi olan Memlüklüler döneminde Yahudi ve 

Hıristiyanlar, Mısır‘da inançlarını yaĢama hususunda herhangi bir sıkıntı çekmiyorlardı. 

Devlet görevlerinde kâtiplik gibi önemli görevlere getirilmelerine bir süre devam edildi ise 

de; göreve getirilen Hıristiyan kâtiplerden birinin bir simsara kötü muamelesi, Yahudi ve 

Hıristiyanlardan kâtip istihdamı uygulamasının sona ermesine sebep olmuĢtur.
39

 Nadir de 

olsa, Hıristiyanlar ile yapılan savaĢlarda baĢarısız olduğunda ülkede yaĢayan Hıristiyan 

                                                   
35 Öztürk, a.g.m., s. 138. 

36 Nuh ArslantaĢ,  İslâm Toplumunda Yahudiler: Abbasi ve Fatimi Dönemi Yahudilerinde Hukuki, Dini Ve Sosyal Hayat, 

Ġstanbul 2008, s. 220, 228; Eymen Fuad Seyyid, ―Fatımiler‖, DİA, Ġstanbul 1995,  XII, 233, 236. 

37 Ramazan ġeĢen, ―Eyyûbîler‖, DİA, Ġstanbul 1995, XII, 28. 

38Selâm ġâfiî Mahmûd Selam, Ehlü'z-Zimme fî Mısr fi'l-Asri'l-Fâtımî es-Sani ve'l-Asrü'l-Eyyübi: (467-648 / 1074-1250, 

Kahire 1982, s. 202-244; M. Macit Kenanoğlu, a.g.e  s. 21; Mohamed Hawary, ―The Muslim Jewish Relations in 

Ayyubid Egypt (1171-1250)‖, The Meeting of Civilizations: Muslim, Christian, and Jewish, (ed. Moshe Maoz), 

Brighton 2009,  s. 6-12. 
39 Makrizi, el-Mevaiz ve'l-İ'tibar bi-(fî) Zikri'l-Hıtat ve'l-Asar, Bağdad (t.y.), II, 497-498.  



 
 

13 

 

Kıptîlerden intikam alma yoluna gidildiği de olmuĢtur.
40

 H.700(m.1300) yılı Sultan Nasır b. 

Muhammed b. Kalavun zamanında, Yahudi ve Hıristiyanların Müslümanları zaman zaman 

rahatsız etmiĢlerdir. Bunun sonucu olarak dört mezhebe mensup baĢkadılar, Hıristiyan ve 

Yahudi cemaat temsilcileriyle yapılan görüĢmelerde Hz. Ömer‘e nispet edilen belge 

doğrultusunda Hıristiyanların mavi, Yahudilerin ise sarı renk sarık takmaları; ata 

binmemeleri, silah taĢımamaları, yeni mabet (kilise veya havra) inĢâ etmemeleri gibi 

hükümleri içeren kararlar almıĢlardır.
41

 

Tarihte "Reconquista" (Yeniden Ġstila) olarak Ģöhret bulan Aragon Kralı Ferdinand 

ve Kastilya Kraliçesi Ġsabella‘nın Ġber yarımadasına hâkim olup Müslüman ve Yahudilerin 

buradan sürülmesinden önce, Müslümanların yaklaĢık 700 yıl hakim olduğu Endülüs 

topraklarında Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki münasebetlere baktığımızda, 

Müslümanlar birtakım imtiyazlara sahip olsalar da gayrimüslimlerle iliĢkiler, kültürel 

etkileĢime dönüĢmüĢ ve müĢterek bir Endülüslülük Ģuurunun oluĢmasına ve Endülüs 

medeniyetinin doğmasına vesile olmuĢtur.
42

  

Osmanlı öncesi Selçuklular ve Anadolu Selçukluları dönemine geldiğimizde ise  

önceki Müslümanların gayrimüslimlerle münasebetlerinde iliĢkilere ilave olarak tasavvuf 

erbabının tavrı dikkat çekmektedir. Memlüklüler‘de uygulanan kısıtlayıcı tavırların yerine 

tasavvuf erbabının müsamahalı yaklaĢımı pek çok gayrimüslimin ihtida etmesine vesile 

olmuĢtur. Aynı Ģekilde Selçuklu sultanları, tebaaları olan gayrimüslimlere gayet hoĢgörülü 

davranmıĢlardır. Bu tavır Rumlar dıĢındaki Hıristiyan toplumların Türklerin yönetimleri 

altında yaĢamayı tercih etmelerini de sağlamıĢtır.
43

 

Osmanlı Devleti‘nin fethettiği yerlerde gayrimüslimlerle iliĢkileri, Selçukluların 

devamı olarak tasavvuf erbabının gayrimüslimlerle olan iliĢkiler yönünde ĢekillenmiĢ; sufiler, 

geliĢtirilen iyi iliĢkiler neticesinde Trakya ve Balkanların MüslümanlaĢmasında önemli roller 

                                                   
40 Aziz Suryal Atiya, The Crusade in the Later Middle Ages, New York (t.y), s. 272-278; Bahattin KeleĢ ―Memlükler 

Döneminde Sosyal Yapı‖, Türkler, (ed. Hasan Celal Güzel-Kemal Çiçek-Salim Koca), Ankara 2002, V, 396.  

41 Makrizî, a.g.e., II, 498-521; KalkaĢendi, Subhü'l-A'şa fî Sınaati'l-İnşa.; thk. Muhammed Hüseyin ġemseddin, Beyrut 

1987, II, 378-387. 

42 Mehmet Özdemir, ―Endülüs‖, DİA, Ġstanbul 1995, XI, 217; a.mlf., ―Endülüs‘te Birlikte YaĢama Tecrübesi Üzerine Bazı 

Mülahazalar VII-XI. Yüzyıllar Arası‖, İslâm ve Demokrasi: Bildiriler (Kutlu Doğum Sempozyumu Nisan 1998), 

Ġstanbul 1999, s. 85-93; Lütfi ġeyban,  Reconquista: Endülüs‟te Müslüman-Hıristiyan İlişkileri, Ġstanbul, 2003, s. 397-
420; Maria Rosa Menocal,  Dünyanın İncisi: Endülüs Modeli, (trc. Ġhsan Durdu), Ġstanbul 2006, (muhtelif sayfalar). 

43 Osman Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye: Siyasi Tarih Alparslan‟dan Osman Gazi‟ye (1071-1318), Ġstanbul 1993, 

s. 391-392; Claude Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, (trc. Erol Üyepazarcı), Ġstanbul 2000, s. 161-163; ġeker, 
a.g.e., s. 44-47. 



 
 

14 

 

üstlenmiĢlerdir.
44

 Osmanlıların uygulamıĢ olduğu bir fetih siyaseti olarak istimâlet(*)
, idareleri 

altındaki gayrimüslim ahalinin devlet ve Müslümanlarla daha iyi iliĢki kurmasını 

sağlamıĢtır.
45

 İstimâlet sadece fetihler döneminde kalmayıp idari mekanizma oluĢturulduktan 

sonra da devam etmiĢ; gayrimüslimlerin herhangi bir baskı görmeden ibadetlerini yerine 

getirmelerine ve Müslümanlar ile bir arada yaĢamalarına müsamaha edilmiĢtir.
46

 

Müslüman-gayrimüslim iliĢkilerine dair verdiğimiz bu tarihî arka plandan sonra 

Üsküdar‘ın tarihî coğrafyası ve incelediğimiz döneme kadar Üsküdar‘da yaĢayan 

gayrimüslimlerin tarihçesine geçebiliriz.  

3. ÜSKÜDAR’IN TARİHÎ COĞRAFYASI ve GAYRİMÜSLİMLER 

3.1. Üsküdar’ın Tarihî Coğrafyası  

ÇalıĢmamızın mekânı olan Boğazın Anadolu yakasında yer alan Üsküdar‘ın tarihî 

geçmiĢi antik çağlara kadar uzanmaktadır. Coğrafî mekân olarak Üsküdar, tarihi seyir 

içerisinde sırasıyla Khrisopolis, Scutari, Scutarion adını almıĢtır.
47

 Bizans Döneminde 

Khalkedon‘a (Kadıköy) bağlı bir köy olup yerleĢim yeri olarak pek geliĢme kaydedemiĢtir. 

Bulunduğu mekândan dolayı Üsküdar, gerek Bizans öncesi gerekse Bizans döneminde pek 

çok istilaya uğramıĢtır.
48

  

Müslümanların Üsküdar‘la irtibatı erken dönemden itibaren baĢlamıĢ, Emevîler 

döneminde Ġslâm ordularının Ġstanbul‘u kuĢatmalarında bir üs görevi görmüĢtür. Abbâsîler 

döneminde ise Halife Mehdî ve HârûnürreĢîd zamanında muhasara edilmiĢtir.
49

 Üsküdar 1352 

yılında Osmanlılar tarafından alındıysa da bu durum uzun ömürlü olmamıĢ, 1402‘de Ankara 

Muharebesi‘nden sonra Osmanlıların elinden çıkmıĢtır.
50

 Ancak Osmanlı‘nın elinden çıkmıĢ 

                                                   
44 Ömer Lütfi Barkan, Kolonizatör Türk Dervişleri, Ġstanbul (t.y.), s. 31-35. 

(*) Sözlükte ―meylettirme, cezp etme-gönül alma" anlamı olan "istimâlet", Osmanlı kroniklerinde ―halkı, özellikle de 

gayrimüslim tebaayı gözetme, onlara hoĢgörülü davranma raiyyetperverlik‖ anlamında kullanılmıĢtır. Konuyla ilgili 

detaylar için bkz. Mücteba Ġlgürel, ―Ġstimâlet‖, DİA, Ġstanbul 2001,  XXIII, 362. 

45 Halil Ġnalcık, Fatih Devri Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar, Ankara 1987, s. 181-184. 

46 Fekete Lajos, ―Osmanlı Türkler ve Macarlar‖, Belleten Ankara 1949, c.XIII, say.52, s. 699-706. 

47 Farsça ulak anlamına gelen ―esküdar‖ kelimesinden türediği rivayet edilse de Bizans döneminde kullanılan ―Scutarion‖ 

ifadesi Osmanlı döneminde Üsküdar‘a dönüĢmüĢtür. Açıklamalar için bkz. Semavi Eyice ―Fetihten Önce Üsküdar‖,  I. 
Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (23-25 Mayıs 2003) Ġstanbul 2004,  I, 17. Tahsin Yazıcı, ―Üsküdar‖ İA, Ġstanbul 

1988, XII, 127, Stefan Yerasimos, ―Üsküdar‖, EI², Leiden Brill 2000. X, 923.  

48 Haskan, a.g.e., I, 22-24.  

49 Ġbrahim Kafesoğlu, ―Ġstanbul: ġehrin Muhasaraları‖, İA, Ġstanbul 1968, V/2,  s.1174. 

50 Haskan, a.g.e., I,32.  



 
 

15 

 

olması Türk varlığının sona erdiği anlamına gelmemekteydi. Üsküdar‘da bazı seyyahların 

ifadelerinden anlaĢıldığı kadarıyla Türklerin varlığı devam etmekteydi. 
51

  

Üsküdar 1453‘te Ġstanbul‘un fethinden sonra esas kimliğine kavuĢmuĢ, Fatih 

döneminde Ģehirde cami, tekke, medrese, han, hamam, kervansaraylar inĢa edilmiĢ, 

Anadolu‘dan Türkler buraya getirilerek, Üsküdar‘ın mahalleleri oluĢturulmaya baĢlanmıĢtır. 

ġehrin merkezine Zincirlikuyu ÇarĢısı (Ģimdiki Bedesten) inĢa edilerek ticarî hayatın 

canlanması hedeflenmiĢtir. 
52

 

Kanûnî döneminden itibaren tarihî süreç içerisinde özellikle saraylı hanımların ve 

Valide sultanların gayretiyle Üsküdar‘da selâtin camileri, saraylar ve vakıf eserleri inĢa 

edilmiĢtir. Daha sonraki dönemlerde bu inĢa sürecine Lale devrinde yapılan büyük konaklar 

ve çeĢmeler eklenmiĢtir.
53

 Bu imar faaliyetleri sonucu ve Boğaz nedeniyle Ġstanbul‘dan ayrı 

olması kendine özgü bir perspektif ve kimliğin oluĢmasına zemin hazırlamıĢtır. 

Ġdari bakımdan fetih sonrası dönemde baĢlangıçta Üsküdar, Gebze kadılığına bağlı 

olan bir kasaba idi.
54

 Nitekim ilk Üsküdar sicillerinde ―Kasaba-i Üsküdar‖ ifadesi 

geçmekteydi.
55

 Aynı Ģekilde Ahmet GüneĢ, nüfus verilerinden hareketle XVI. ve XVII. 

yüzyılın ilk çeyreğinde Üsküdar‘ın kasaba hüviyetini taĢıdığını belirtmektedir.
56

 Bu dönemde 

Üsküdar nâibi, Üsküdar‘ın yanı sıra Herekedon,
57

 Kuzguncuk, Ġstavros, Çengelköy, Kısıklı, 

                                                   
51 1432 tarihinde Üsküdar‘a gelen Fransız seyyah Bertrandon de la Broquiere  buranın Müslümanların elinde olduğunu 

Üsküdar‘dan Galata‘ya geçerken Türk kıyafetleri giyerek geçtiğini söylemektedir Bertrandon de la Broquiere, 
Denizaşırı Seyahati, ( haz. Charles Henri Auguste Schefer; trc. Ġlhan Arda), Ġstanbul 2000, s. 206. 

52 Haskan, a.g.e., I, 32-33. 

53 Ahmed Refik, Lale Devri:1130-1143, Ġstanbul 1331, s. 30-31.  

54 Ġlk dönem sicillerinde Üsküdar için ―kasaba-i Üsküdar‖ ifadesi kullanılmaktaydı. Bu sebeple  Ġlk dönem Üsküdar 
sicillerinde yer alan fermanlar Kocaeli Sancağı Gebze kadısına yazılmaktaydı. Bkz.Ekrem Tak, ―Üsküdar ġer‘iyye 

Sicillerindeki Fermanlara Göre Üsküdar‖, IV. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (3-5 Kasım 2006), Ġstanbul 2007, II; 

121; Bilgin Aydın da, h.931(m. 1525) tarihli ÜġS; no.5, vr.41a‘da yer alan ―Kaza-i Gekbuze‟nin Üsküdar niyâbetine 

tâbi‗‖ kayıttan hareketle Gebze kadılığına bağlı olduğunun belirleyici olduğunu söylemektedir. Bkz. a. mlf.,  Üsküdar 
Mahkemesi ve Sicilleri‖, İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.919-927 / M. 1513-1521), s. 

17. 

55 Ġstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.919-927 / M. 1513-1521), (haz. Bilgin Aydın, Ekrem 
Tak), s. 130 (hüküm no.42),325 (Hüküm no.560), 409 (hüküm no.758); İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 2 

Numaralı Sicil (H. 924-927 / M. 1518-1521), (haz. Rıfat Günalan v.d.). s. 249 (hüküm no.485), 466 (hüküm no.874). 

56 Ahmet GüneĢ ―16 ve 17. Yüzyıllarda Üsküdar‘ın Mahalleleri ve Nüfusu‖, I. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (23-25 

Mayıs 2003) Ġstanbul 2004, I,42-57.  

57 Burası fetih‘ten sonra Ġstanbul‘un ilk kadısı olan Hızır Bey‘e arpalık olarak verilmiĢti. Bkz. Ahmet Süheyl Ünver  

(v.1406/1986) Kadıköyüne Ünvanı Verilen Hızır Bey Çelebi Hayatı ve Eserleri : 810-863/1407-1459, Ġstanbul 1944, s. 

10; Kadıköy  Üsküdar‘ın ilk iki  sicilinde Bizans dönemindeki isminden hareketle ―Herekedon‖ olarak geçmekteydi. 

Ġkinci sicilde Evâhir-i Reîülâhir 927( 30Mart 8 Nisan 1521) tarihli kayıttan itibaren mahkeme kayıtlarında ―Karye-i 

Kādı‖ olarak yazılmaya baĢlanmıĢtır. Bkz. İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 2 Numaralı Sicil (H. 924-927 / 
M. 1518-1521),(haz. Rıfat Günalan v.d.), s. 366 (hüküm no 739.) 



 
 

16 

 

Bulgurlu, Yeniceköy, Reisli, Dudullu, Nerdübanlı, Karamanlı, BaĢıbüyük, Yakacık, 

Viranköy, Soğanlık, Samandıra ve Kartal köylerinin adlî ve hukukî iĢlerinden sorumlu idi.
58

  

XVII. yüzyılda Suriçi Ġstanbul haricinde bilâd-ı selâseden biri olarak müstakil bir 

kaza olmuĢtur. Üsküdar kadılığının Kartal, Pendik, Gebze, ġile ve Anadolu Kavağında birer 

nâibi bulunmaktaydı. Yargı bölgesinde zaman zaman değiĢiklik olsa da, XVII. yüzyıldan 

itibaren (Yoros bölgesi hariç) Üsküdar civarındaki köylerle, Kadıköy‘den baĢlayarak 

Gebze‘ye kadar olan Ġstanbul‘un Anadolu yakasındaki nahiye ve köyler Üsküdar kadısının 

sorumluluğuna dahil olmuĢtur.
59

  

XVIII. yüzyıla geldiğimizde, Üsküdar‘a bağlı Adalar, Gebze, ġile, Ağaçlı, Genceli, 

Akâbâd, Kaymas, Kandıra, TaĢköprü ve Karamürsel‘den oluĢan on nahiye bulunmaktaydı.
60

 

Üsküdar merkez köyleri Kuzguncuk, Ġstavroz (Beylerbeyi), Çengelköy, Kanlıca, Kandilli, 

Vaniköy, Dudullu, Kısıklı, Bulgurlu, Kadıköy ve Nerdübanlı (Merdivenköy) köylerinin 

dıĢında nahiyelere ait yüzlerce köy bulunmaktaydı.
61

  

Üsküdar, Coğrafî mekân olarak geniĢ bir coğrafyayı içine almaktaydı. Devletin Asya 

kıtasına açıldığı noktalardan biri idi. Yol haritalarının baĢlangıç noktasını Üsküdar 

oluĢturmaktaydı. 
62

 Aynı zamanda içinde bol su kaynaklarını barındıran, ziraat ve hayvancılık,  

balıkçılık, orman iĢleri ve tuz çıkarımı gibi iĢlerin yapılabildiği verimli bir Coğrafî mekâna 

sahiptir. Ġstanbul‘un fethinden sonra Balkanlar‘da yapılan savaĢlarda padiĢah payına düĢen 

esirler genelde Avrupa yakasındaki köylere ortakçı kullar olarak yerleĢtirilirken, Üsküdar‘ın 

ziraî yapısından dolayı bunlardan bir kısmı Üsküdar‘a yerleĢtirildi.
63

 Bölge coğrafî 

                                                   
58 Bilgin Aydın, a.g.m., s. 18-19. 

59Evliya Çelebi, Evliya Çelebi Seyahatnâmesi, (haz. Orhan ġaik Gökyay), Ġstanbul 1996, I, 201; Ġsmail Hakkı UzunçarĢılı 
―Ġstanbul ve Bilâd-ı Selâse Denilen Eyüp, Galata ve Üsküdar Kadılıkları‖,  İstanbul Enstitüsü Dergisi Ġstanbul 1957,  s. 

27.  

60 Bkz. ÜġS no.334, vr.150a; no.344, vr.91b; Kartal ġS, no.1, vr.36b.  

61 Nahiyelere bağlı köy isimleri için bkz. Ahmet Tabakoğlu, ―Osmanlı Döneminde Üsküdar Köyleri‖, V. Uluslararası 

Üsküdar Sempozyumu : Bildiriler (1-5 Kasım 2007), Ġstanbul 2008, I,147-159. 

62 Yol haritaları için bkz. Pir Muhammed ed-Daifi, Tercüme-i Risale-i Molla Fenari, Süleymaniye Kütüphanesi, MihriĢah, 

no.322,  s. 16-18; Ayni Ali Efendi el-Mağnisavi ed-Defteri, Kanunnâme-i Osmanî, Süleymaniye Kütüphanesi, Esad 
Efendi, no.2362, s. 156-159; Menzilnâme (Üsküdar- Mekke Arasındaki Konaklar,) Süleymaniye Kütüphanesi, Laleli, 

no.1183, s. 22-23. 

63 Ömer Lütfi Barkan, Türkiye'de Toprak Meselesi, (haz. Abidin Nesimi, Mustafa ġahin, Abdullah Özkan),  Ġstanbul 1980, 
s. 605. 



 
 

17 

 

konumundan dolayı Avrupa‘ya ticaret yapamaya gelen Ermeni ve Ġranlı kervan ve tüccarların 

baĢlıca buluĢma noktalarından biriydi.
64

  

3.2. Üsküdar’da Gayrimüslimler 

Fetih öncesi Müslümanların yerleĢmeye baĢladığı Üsküdar ve civarında, ağırlıklı 

olarak yerli halk Rumlardan oluĢmaktaydı. ÇalıĢmamızın üçüncü bölümünde detaylı olarak 

ele alacağımız üzere Üsküdar merkez, Kuzguncuk, Çengelköy, Kadıköy, Maltepe, Kartal ve 

Adalar gibi sahil Ģeridinin yanı sıra iç bölgelerde hayvancılıkla uğraĢan Rum köyleri 

bulunmaktaydı. Zamanla Anadolu‘dan ve Rumeli‘nden Üsküdar merkez ve köylerine 

Rumlardan yerleĢenler olmuĢtur.  

Ermenilerin Üsküdar‘a yerleĢmesi yaklaĢık olarak XVI. yüzyıla tekabül etmektedir.
65

 

Üsküdar mahkeme kayıtlarının ilk sicillerinde Ermeni kaydına rastlanmazken, ilk defa h.941 

(m.1535) yılında Üsküdar‘da Ermenilerin ikamet etme baĢladığını görmekteyiz.
66

 H.954 

(m.1547) tarihinde yaptırılan Mihrimah Sultan Camii inĢaatında çalıĢmak üzere gelen 

Ermeniler, Üsküdar‘a ilk defa yerleĢen Ermeni grubunu oluĢturmuĢtur. Aileleri ile beraber 

Van‘dan ve MuĢ‘tan gelen bu Ermeniler, bugünkü Yenimahalle‘ye yerleĢtirilmiĢ ve bir 

müddet sonra, gelenlerle beraber yeni bir mahalle oluĢturmuĢlardır.
67

 Daha sonra ise Üsküdar 

merkez mahalleleri ile Vaniköy, Sultançiftliği, Kadıköy, Kartal ve Beykoz taraflarına 

yerleĢmiĢlerdir. 

Gayrimüslim nüfusun en azını oluĢturan Yahudilerin esas yerleĢim yeri Kuzguncuk 

olmuĢtur. Ġlk dönem sicillerinde h.922 (m.1516) tarihli bir mahkeme kaydında Yahudilerin 

Kuzguncuk‘ta ikamet ettiğini görmekteyiz.
68

 Yahudilerin, Ermenilerde olduğu gibi 

Kuzguncuk‘un dıĢında baĢka yerde erken dönemde yaĢadığına dair bilgi bulunmazken, h.990-

                                                   
64 Robert Mantran, 17. Yüzyılın İkinci Yarısında İstanbul: Kurumsal, İktisadi, Toplumsal Tarih Denemesi; (trc. Mehmet Ali 

Kılıçbay, Enver Özcan), Ankara, 1986, I, 82. 

65 Kevork Pamukciyan, BağlarbaĢındaki Ermeni mezarlığındaki kayda göre mezarlık 1555 tarihinde tesis edildiğini ifade 

etmektedir. Sonradan yazlıldığı tarihi bir ehemmiyet taĢımasa da, Ermenilerin bu tarihlerde Üsküdar‘a yerleĢmeye 

baĢladıklarını söylemektedir. Bkz. Pamukciyan, İstanbul Yazıları, (haz. Osman Köker), Ġstanbul 2002,  s. 159. 

66 Bkz. İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 9 Numaralı Sicil (H.940-942 / M. 1534-1536), (haz. Kenan Yıldız), 

Ġstanbul 2010, s. 196 (hüküm no.406, 407.) 

67 Eremya Çelebi Kömürciyan, İstanbul Tarih: XVII. Asırda İstanbul, (haz. Kevork Pamukciyan, trc. Hrand D. 

Andreasyan),  Ġstanbul 1988, s. 48. Haskan, a.g.e.,  III; 1495. 

68 Bkz. İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.919-927 / M. 1513-1521), s. 244. (hüküm no.388). 

Bununla birlikte Naim Güleryüz, Abraham Galante‘nin Kuzguncuk Yahudi mezarlığındaki mezar taĢlarını incelerken 

buradaki en eski mezar taĢının 1562 tarihli olduğunu belirtmiĢtir. (Bkz. Güleryüz ―Tarih Boyunca Ġstanbul‘da Yahudi 

Ġkamet Bölgeleri‖, Tarih İçinde İstanbul Uluslararası Sempozyumu,Bildiriler (14-17 Aralık 2010) Ġstanbul 2011, s. 
316) Ancak Yahudilerin buraya yerleĢiminin mahkeme kaydından anlaĢılacağı üzere  daha önce olduğu görülmektedir. 



 
 

18 

 

991 (m. 1582-1583) tarihli sicilden itibaren kayıtlarda Atik Valide Vakfı‘na bağlı Mahalle-i 

Mamure‘de Ermenilerle birlikte ikamet etmeye baĢladıklarını görmekteyiz.
69

  

Bizans döneminde Kadıköy‘e bağlı bir sahil köyü olan Üsküdar, Ġstanbul‘un 

fethinden sonra kasaba hüviyetine bürünmüĢ, XVIII. yüzyıla geldiğinde, nüfusun ekseriyeti 

Müslüman olmakla birlikte Rum, Ermeni ve Yahudilerin ikamet ettiği büyük bir kaza haline 

gelmiĢtir. Kaza olarak Üsküdar merkez ve ona bağlı bulunan nahiye ve köylerde yaĢayan 

Müslüman ve gayrimüslimlerin aralarındaki hukukî, ticarî ve sosyal iliĢkilerin ne düzeyde 

seyrettiğini çalıĢmamızın ilerleyen bölümlerinde ele almaya çalıĢacağız.  

 

                                                   
69 İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 56 Numaralı Sicil (H.990-991/ M. 1582-1583), (haz. Hilal Kazan, Kenan 

Yıldız) Ġstanbul 2010, s. 96 (hüküm no.131) s. 132 (hüküm no 237,238) s. 160 (hüküm no.311); Aynı mahallede 
Müslümanlarda oturmaktaydı. Bkz. s. 160 (hüküm no.307). 



 

 

 

 

 

 

 

1. BÖLÜM 

MÜSLĠM-GAYRĠMÜSLĠM ĠLĠġKĠLERĠNĠN HUKUKÎ 

BOYUTU 

  



 
 

20 

 

ġer‗iyye sicilleri, Osmanlı sosyal tarih araĢtırmalarında zengin bir kaynak 

koleksiyonunu meydana getirmektedir. Adlî, beledî ve idarî olarak sınıflandırılabilecek 

çeĢitli vazifeleri üstlenmiĢ olan kadılık müessesesi, Osmanlı teĢkilat yapısı içinde 

önemli bir konuma sahiptir. Vazife alanı oldukça geniĢ ve kapsamlı olduğu anlaĢılan 

Osmanlı mahkemelerinin ilgilendiği konuların titizlikle kayda geçirilmesiyle sayısı 

binlerle ifade edilen Ģer‗iyye sicilleri ortaya çıkmıĢtır. Üsküdar örneğinde 1700-1750 

yılları arasında Müslim-gayrimüslim iliĢkilerini ele alan bu çalıĢmanın temel kaynağını 

Üsküdar kadılığına ait siciller oluĢturmaktadır. 

Bu bölümde ilk olarak Müslüman ve gayrimüslim unsurlar arasındaki iliĢkinin 

hukuk boyutu üzerinde durulacaktır. Bu tercihin sebebi, mahkeme sicillerinde yerini 

almıĢ her bir kaydın hukukî niteliği haiz olmasının yanı sıra hukukî münasebetlerin izah 

edilmesinin diğer iliĢkilerin anlaĢılmasına ve sağlıklı değerlendirilmesine katkı 

yapacağındandır. Bir bakıma adlî ve diğer iliĢkilerin oturduğu hukuk zeminine öncelik 

verilmiĢtir. Taraflarını Müslüman ve gayrimüslim nüfusa mensup bireylerin oluĢturduğu 

muhtelif davalarda hakkını arayan ya da savunan Üsküdarlılara odaklanılmıĢtır.  

Osmanlı, Ģer‘î ve örfî uygulamaları içinde barındıran Ġslâm hukukunu temel 

referans alan bir devlet idi. Aralarındaki bütün farklılıklara rağmen halk Müslüman ve 

gayrimüslim tebaadan oluĢmaktaydı. Gayrimüslimler, günümüzün ifadesiyle, azınlık 

statüsünde değerlendirilen içtimaî bir grubu değil, kendilerine zimmî statüsü verilmiĢ, 

(devletin) Müslümanların dıĢındaki tebaasını oluĢturmaktaydı. Osmanlı Devleti tebaası 

olan gayrimüslimlerin devletle ve Müslüman nüfusla olan münasebetlerinin hukukî 

çerçevesini açıklamada anahtar kavram, Ġslâm hukukunun içinde barındırdığı ehl-i 

zimme hukukudur. Ġlk devir Ġslâm hukukuyla ilgili eserlerin içinde veya daha sonraları 

müstakil bir eser olarak ―Ahkâm-ı ehl-i zimme‖
70

 Ģeklinde bölümler hâlinde 

gayrimüslimlerin Müslümanlarla olan hukukî iliĢkilerinin zemini oluĢturulmuĢtur.  

                                                   
70 Gayrimüslimler ile ilgili hükümler fıkıh kitaplarının değiĢik bâblarında yer almaktaydı. Bu konuya özgü ilk 

kapsamlı eser XIV. yüzyıl  ulemasından Ġbn Kayyim el-Cevziyye tarafından yazılmıĢtır Eserin birinci cildinde 
cizye ve haraç ile bilgiler, gayrimüslimle selamlaĢmanın nasıl olacağı, kestikleri hayvanın hükmü, ticarî 

münasebetler ve evlilikler; ikinci cildinde mehir, miras çocuklarıyla iligili hükümler ve giyim kuĢam gibi 

hükümler daha çok Hanbeli mezhebinin görüĢleri  etrafında ele alınmıĢtır.. Bkz. Ġbn Kayyim el-Cevziyye, 

Ahkâmü Ehli'z-Zimme,  thk. Subhî es-Sâlîh,  Beyrut 1983. I-II. (muhtelif sayfalar). 



 
 

21 

 

Osmanlı uygulamasında ağırlıklı olarak Hanefî mezhebinin yorumları esas 

alınmıĢtır. Gayrimüslimlerin Ġslâm toplumundaki yeri ve hukukî statüleri bakımından 

XI. Yüzyıl Hanefî ulemasından Debûsî‘nin,
71

 ―Zimmîler ülke ve dünya ahkâmı 

bakımından bizden, din ve âhiret ahkâmında ise onlardandır (Harbîler)‖ görüĢüne göre,  

gayrimüslimler Ġslâm devletinin tebaası olarak telakkî edilmekte ve -kendilerine 

getirilen bazı kısıtlamalar olsa da- Müslümanlar ile olan iliĢkilerinde Ġslâm hukukunun 

normlarına tâbi olduklarına vurgu yapılmaktadır.  

Ġçtimai grupların dinî kimlikleri bağlamında Osmanlı hukukunun karakteristik 

özellikleri kısaca aktarıldıktan sonra bu bölümde ele alınacak konulara değinebiliriz. 

Öncelikle çalıĢmanın merkezinde yer alan Üsküdar Mahkemesi ana hatlarıyla 

tanıtılacaktır. Devamında gayrimüslimlerin mahkemeye geliĢ sebepleri ele alınacak, 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında dava konusu olan meselelerin neler olduğu, 

hangi adli olayların cerayan ettiği, açılan davalardan hangi sonuçların çıktığı ve verilen 

cezaların neler olduğu mevzuları tarihî bir bakıĢ açısıyla değerlendirelecektir.  

1.1. ÜSKÜDAR MAHKEMESĠ ve ÇALIġMA ġEKLĠ 

Sicillerde ―meclis-i şer‖ veya ―mahfil-i şer‖ olarak ifade edilen mahkeme, 

insanların Ģikâyetlerini ilettikleri ve yargılandıkları yeri ifade etmektedir. Yaygın 

kanaate göre mahkemeler için müstakil bir binanın tanzim edilmesi Tanzimat‘tan sonra 

olmuĢtur.
72

 Bu görüĢe göre zikredilen döneme kadar kadı yargılama yaparken camiyi 

veya evini kullanmaktaydı. XVIII. yüzyılda Üsküdar‘da yargılamaların zaman zaman 

olayın geçtiği yerde, bazen de Müslüman bir kimsenin evinde yapıldığını görmekteyiz. 

Mesela, Ġzmirli bazı Rumların Ġzmir Cizyedârı Hasan Ağa ile ilgili cizye davası Haseki 

Ġsmail Ağa‘nın Mehmet PaĢa Mahallesi‘ndeki evinde görülmüĢtür
73

. 

                                                   
71 Özel, a.g.m., s. 420. 

72 Osman Nuri Ergin, Mecelle-i Umûr-i Belediyye, Ġstanbul 1995, I; 287; Ġlber Ortaylı, ―Kadı‖, DİA, Ġstanbul 2001, 
XXIV, 73;  a.mlf. ―Osmanlı ġehirlerinde Mahkeme‖, Ankara Hukuk Fakültesi Dergisi: Prof. Bülent Esen‟e 

Armağan, Ankara 1977, s. 245-264. 

73 ÜġS, no.334, vr.145b. 



 
 

22 

 

M. Akif Aydın Osmanlı mahkemelerini ele aldığı çalıĢmasında, mahkeme 

binasının bu kadar geç bir tarihte müstakil bir bina hâline gelmesinin, sayısı yüzleri 

bulan kadı sicillerinin muhafaza edilmesi açısından pek mümkün görülmediğini belirtip 

uygulamanın daha erken baĢlamıĢ olabileceğini ifade etmiĢtir.
74

 Sicillere dayalı son 

dönem araĢtırmalarında mahkeme yeri ile ilgili yeni bilgiler ortaya çıkmıĢtır. Nitekim 

diplomatik açıdan kadı sicillerini inceleyen Ekrem Tak, yaygın kabulün aksine Konya 

ve Kudüs kadılıklarının mahkeme binası olarak kullandıkları yapılarla ilgili 

araĢtırmalara değindikten sonra, XVII. yüzyıla ait sicillerde Üsküdar Mahkemesi için 

müstakil bir binanın varlığını kira kayıtlarından hareketle ortaya çıkarmıĢtır.
75

 

Mahkeme yerleriyle alakalı bilgilerimiz son derece sınırlıdır. Kaynaklar bu 

konuda genellikle sessiz kalmaktadır. Ġncelediğimiz dönemle ilgili olarak bulgularımız 

ise iki belgenin satır aralarında geçen ifadelere dayanmaktadır. Selman Ağa Mahallesi 

gece bekçisinin kendi görev alanına müdahale ettiğini çarĢı bekçisi hakkında 

mahkemeye sunduğu 12 Safer 1730 (27 Ağustos 1730) tarihli maruzatta Üsküdar 

Mahkemesi‘nin konumu Ģu Ģekilde geçmektedir:
 76

  

―Ma‘rûz-ı dâi devlet-i âliyeleridir ki, 

Derun-i arz-ı halde olan husûsî çarşu bekçisi Mehmed hâzır olduğu hâlde 

sâhib-i arzı hâl iltimâsıyla tefahhus olundukta Selman Ağa Mahallesi‟nin hududu 

Küçük Hamam kurbundan Horhor Çeşmesi dibinden mahkeme önünden kolluğa gidecek 

tarîk- „âma çıkmadın, yağhaneye ve andan dönüp Temürcüler sûkından Helvacı 

köşesine varınca Selman Ağa mahallesi bekçisi olanların  geze geldiğini…”  Bu kayda 

göre mahkeme Kolluk denilen muhite yakın bir yerde bulunmaktadır. Nitekim yaklaĢık 

on yedi yıl sonra kaleme alınan fırın listelerini içeren belgede Kolluk civarındaki bir 

fırın ―mahkeme köĢesinde‖ Ģeklinde tarif edilmiĢtir.
77

 XIX. yüzyılın baĢlarına ait Câbî 

tarihinde yer alan bir bilgide mahkeme yerinin Kolluk‘a yakın bir yerde olduğu ifade 

                                                   
74  Aydın, ―Mahkeme‖, s. 343. 

75 Tak, a.g.e., s. 37. 

76  ÜġS, no.382, vr.78b. 

77 ÜġS,no.390, vr.24b-25a. 



 
 

23 

 

edilmekte
78

 ve bu bilgi Üsküdar kadılığının kurum binası olarak kullandığı yapının en 

azından üç çeyrek asır devamlılığına da delalet etmektedir.  

Mahkeme yeriyle ilgili açıklamalardan sonra Üsküdar Mahkemesi‘nde görev 

yapan kadılara geldiğimizde, süreç içinde birtakım değiĢikliklerin olduğunu 

görmekteyiz. BaĢlangıçta bir kasaba hüviyetinde olan Üsküdar‘ın hukukî iĢlemleri 

nâipler tarafından görülmekteydi. 1550‘li yıllardan itibaren kaza olarak zikredilen 

Üsküdar‘a kadılar tayin edilmeye baĢlanmıĢtır. 1583 yılında ġile ve Kandıra 

nahiyelerinin Üsküdar‘a dahil edilmesiyle Üsküdar kadılığı mevleviyet kadılıklarına 

dahil edilmiĢtir.
79

 XVII. yüzyılda kadılık derecelerinde düzenleme yapılmıĢ, Üsküdar 

ikinci dereceden bir mevleviyet olup Mahreç mevleviyeti içinde yer almıĢtır. Evliya 

Çelebi, Üsküdar kadısının yıllık gelirinin 40.000 akçe olduğunu ve Kartal, Pendik, 

Gebze, ġile ve Anadolu Kavağı‘nda birer nâibi bulunduğunu, Beykoz hariç Anadolu 

yakasının Kocaeli‘ye kadar olan bölümünün Üsküdar kadısının sorumluluğu altında 

olduğunu belirtmektedir.
80

 

XVIII. yüzyılın belli dönemlerinde Üsküdar Kadılığı Rumeli Kazaskerliğinin 

arpalığı olduğundan, kazasker tarafından Üsküdar Mahkemesine nâiplik usulüyle idare 

etmek üzere atamalar yapılmıĢtır.
81

 Bu atamalar h.1168 (m.1755) yılına kadar devam 

etmiĢtir.
82

 Üsküdar kadılığı bünyesinde altı mahkeme nâibi bulunmaktaydı.
83

 Üsküdar 

kadısı tarafından zaman zaman mahkeme-i suğra denilen bu nâipliklere atamalar 

yapılmaktaydı. Bazı davaların küçük mahkemelerde görüldüğünü görmekteyiz.
84

 Bunun 

                                                   
78 Mehmet ĠpĢirli, ―Üsküdar Mahkemesi‖, V. Uluslararası Üsküdar Sempozyum: Bildiriler: (1-5 Kasım 2007), 

Ġstanbul 2008, I,34. 

79 Ġ.Hakkı UzunçarĢılı, Osmanlı Devleti‟nin İlmiye Teşkilatı, Ankara 1988, s. 96; Bilgin Aydın a.g.m., s. 17-18. 

80 E. Çelebi, a.g.e., s. 201.  

81 Ġlk nâiplik ataması için bkz. ÜġS,no.346, vr.1b, 

82 Bu dönemde merkezî idareden Üsküdar‘a gönderilen ferman ve buyruldular ―Üsküdar Kazası Nâibine‖ hitabıyla 

yazılmaktaydı.Zikredilen tarihinden itibaren ―Üsküdar Kazası Kadısına‖ Ģeklinde yazılmaya baĢlandığını 
görmekteyiz. Böylelikle Üsküdar‘a tekrar kadı ataması yapılmaya baĢlanmıĢtır Bkz.  İstanbul Ahkâm 

Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz. A. Tabakoğlu v.d.)  Ġstanbul 1997, II;58. Nâiplik usulüyle idare 

edildiği dönemde Üsküdar kadılığının baĢındaki ulemanın sicillerde ifadesiyle kadılık yapabilecek evsafa sahip 

insanlar olduğu belirtilmektedir. 

83 Mehmet ĠpĢirli ―Nâib:Osmanlı‘da Nâiblik‖, DİA, Ġstanbul 2006, XXXII, s. 312. 

84 Mahkeme-i suğra nâipliği  atamaları için bkz. ÜġS;no.333, vr.9a; no.414, vr.39a; no.424, vr.7a; no.425, vr.15a; 

Bir borç davasında Debbağlar Mahallesi‘nden  Mustafa b. Osman'ın babasından intikal eden 170 kuruĢluk 



 
 

24 

 

yanında Üsküdar kadısının kendisine bağlı Kandıra ve Kaymas gibi nahiyelere nâipler 

atadığı sicillerde yer almıĢtır.
85

  

Osmanlı Devleti‘nde ilmiye sınıfından olan kadının ve mahkeme personelinin 

sabit bir maaĢı olmayıp gelirleri mahkemede tanzim edilen evrak üzerinden olmaktaydı. 

Düzenlenen evrak türüne göre de farklı vergi belirlenmiĢti. Ġster Müslüman ister 

gayrimüslim olsun mahkemeden alınan belge türüne göre belli bir harç ödenmekteydi.
86

 

Mahkemede görev yapan kadı veya nâiplerin kararlarını neyi esas alarak 

verdiklerine baktığımızda, özelde Üsküdar kadıları genelde Osmanlı kadıları Ģer‘i 

davaları fıkıh kitaplarında yer alan hükümlerle çözmeye çalıĢmıĢlardır. Fıkıh kitabı 

olarak Molla Hüsrev‘in Dürerü‟l-Hükkâm‟ı ve Ġbrahim Halebî‘nin Mülteka‟l-Ebhur‘unu 

ve Mergînânî‘nin el-Hidaye adlı gibi eserleri temel kaynak olarak kullanmıĢlardır.
87

 

Örfî davaları kanunnâmeler ve zaman zaman payithattan gönderilen fermanlar ile 

çözümlemiĢlerdir.
88

 

1.1.1. Mahkemeye BaĢvurma ya da Hak Arama Yolları  

Osmanlı Devleti‘nin tebaası olan gayrimüslimlerin Ġslâm hukukunun 

uygulandığı kadı mahkemelerine niçin baĢvurdukları sorusu mühimdir. Konu hakkında 

araĢtırmacıların çeĢitli görüĢleri ileri sürdükleri görülmektedir. Müslümanlarla 

gayrimüslimler arasında cereyan eden hukukî iliĢkiler açısından baktığımızda, her iki 

kesimin de aralarında yaĢadıkları problemlerin çözüm yerinin kadı mahkemeleri olduğu 

                                                                                                                                                     
borcun kalan 90 kuruĢ alacak  için PelaĢ adlı bir gayrimüslimi dava etmiĢti. PelaĢ ise mahkeme-i suğrada 
borcunu ödediğini  hüccet ve hüccet altında imzası  olanların Ģahitliği ile ispat etmiĢ, kadı ise Mustafa‘yı 

davada haksız bulmuĢtu. Bkz. ÜġS, no.334, vr.125b-126a. 

85 Üsküdar kadısının Kandıra nahiyesi için atadığı nâibin yerli olması nedeniyle durum nahiye halkı tarafından 
padiĢaha Ģikâyet edilmiĢ, yerli birisinin nâip olması yasak olduğu için, padiĢah tarafından ferman gönderilerek 

yerli nâibin yerine yeni nâip atanması emredilmiĢtir. (ÜġS, no.334, vr.164b Evâhir-i ġevval 1117/4-14 ġubat 

1706). Benzer bir atama Kaymas nahiyesi için de yapıldığı için yerli nâibin yerine yeni nâip atanması için 

Üsküdar kadısına ferman gönderilmiĢtir. (ÜġS, no.336, vr.53b. Evâhir-i ġevval 1119/14-24 Ocak 1708)  

86 Bkz. Akgündüz, Kanunnâmeler, I,350; UzunçarĢılı, a.g.e., s. 93; Tak, a.g.e.,  18-24; Boğaç Ergene ―Costs of 

Court Usage in Seventeenth and Eighteenth Century Ottoman Anatolia: Court Fees as Recorded in Estate 
Inventories‖, JESHO, Leiden 2002, c.45 say.1 s. 20-39. 

87 UzunçarĢılı, a.g.e., s. 29. 

88 Ömer Lütfi Barkan kanunnâmelerin mahkemelerde ve devlet dairelerinde resmî bir kanun olmadığını iddia 

etmesine rağmen (Bkz. Barkan, ―Kanunnâme‖, İA, Ġstanbul 1988, VI, 189.) Halil Ġnalcık ve M. Akif Aydın ise 

kanunnâmelerin mahkemelerde bir baĢvuru kaynağı olarak kullanıldığını söylemektedirler. Bkz. Ġnalcık 

―Kanunnâme‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIV, 336; Aydın, ―Mahkeme: Osmanlı Devletinde Mahkeme‖, s. 342.  



 
 

25 

 

konusunda bir ihtilaf bulunmamaktadır.
89

 Ancak, gayrimüslimlerin kendi aralarında 

yaĢanan sorunlara, dava konularına hangi mahkemelerin bakabileceği mevzusu 

yeterince açıklanamamıĢtır. Ayrıca böyle durumlarda gayrimüslimlerin ne kadar sıklıkla 

ve niçin kadıya baĢvurduklarına dair farklı görüĢler ortaya çıkmıĢtır. Bazı araĢtırmacılar 

kendi aralarındaki hukukî ihtilafları çözmede Ġslâm hukukuna bağlı olmadıkları için bu 

meseleleri kadıya götürmelerini cemaat mahkemeleri dıĢında tercih edebilecekleri 

alternatif bir yargı mercii gibi değerlendirmiĢtir.
90

  Bazı yazarlar ise zimmîlerin kadı 

mahkemelerinin baktığı davalara, davalı ve davacı her iki taraf isterse kadıya 

gidilebileceğini söylemiĢlerdir.
91

 

ġer‗iyye sicilleri merkezli çalıĢmalarda araĢtırmacılar mahkeme kayıtlarında 

pek çok gayrimüslim davasının bulunmasını anlamlandırmak için birtakım açıklama ve 

yorumlara ihtiyaç duymuĢlardır. Bu araĢtırmacıları sebep aramaya iten unsur ise 

zihinlerde alternatif bir cemaat mahkemesi olgusudur. Konuyla ilgili olarak ilk 

zikredilecek isim siciller üzerinde farklı çalıĢmalara imza atan R. Jennings‘dir. O 

gayrimüslimlerin geliĢ sebeplerini kadının tek resmî yetkili olmasına bağlamaktadır.
92

 

Sofya sicillerini kilisede tutulan ve kilise hukukuyla alakalı nomikon ve nomokanon 

kayıtlarıyla birlikte değerlendirdiğini belirten Rosistsa Gradeva, gayrimüslimlerin 

kadıya geliĢlerini idari sebeplerle açıklamanın yanı sıra sicil kayıtlarından hareketle 

oluĢturduğu sayısal verilerle mahkemeye baĢvuru sebeplerini ve oranlarını 

değerlendirmeye çalıĢmıĢtır.
93

 Kemal Çiçek gayrimüslimlerin kadı mahkemelerini 

tercih sebeplerini incelediği makalesinde geliĢ sebeplerini Ģu Ģekilde sıralamıĢtır: a) 

Kadı kararlarının tartıĢmasız olarak cemaat mahkemeleri için de bağlayıcı olması, b) 

Osmanlı hukuk sistemi içerisinde cemaat mahkemelerinin bir tür hakem heyeti 

                                                   
89 Özel, a.g.m., s. 420. 

90 Gülnihal Bozkurt, Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasi Gelişmelerin Işığı Altıında Gayrimüslim Osmanlı 

Vatandaşlarının Hukukî Durumu: 1839-1914, Ankara 1989,  s 17. 

91 Yavuz Ercan, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler Kuruluştan Tanzimat‟a Kadar Sosyal ve Hukukî Durumları , 

Ankara 2001, s. 247 

92 Jennings, a.g.e., 163-165. 

93 Rosistsa Gradeva  ―Orthodox Christian in the Kadı Courts‖,. Rumeli : Under The Ottomans, 15th-18th Centuries 

: İnstitutions and Communities, Ġstanbul 2004, s. 169-193 



 
 

26 

 

olmaktan ileri gitmemesi, c) Cemaat mahkemelerinin yaptırım gücünün olmaması.
94

 

Girit (Resmo) sicillerini inceleyen A. Nükhet Adıyeke ise Kemal Çiçek‘in sebeplerine 

ilaveten uzunca bir geçmiĢi olan  bazı davalardan hareketle, cemaat mahkemesinden hiç 

söz edilmemesinin mahkemeye geliĢ gerekçeleri açısından sağlıklı bir değerlendirme 

için  henüz erken olduğunu söylemektedir.
95

 

M. Macit Kenanoğlu, Osmanlı millet sistemini ele aldığı çalıĢmasında konuyla 

ilgili lehte ve aleyhteki görüĢleri sıralamıĢtır.
96

 Daha çok XIX. yüzyıl arĢiv kaynaklarını 

kullandığı araĢtırmasında, kiliselerde tutulan nomikon ve nomokanon kayıtları ve 

Yahudilerin fetva niteliğindeki responsa kayıtları ve ―beit-din‖ denilen yüksek dini 

heyetin kararlarıyla birlikte değerlendirip gayrimüslim Osmanlılar için kazaî 

muhtariyetin söz konusu olup olmadığını sorgulamıĢtır. Konuyu hukukî bir çerçevede 

ele almıĢ ve zimmî statüsündeki Osmanlı tebaasının kadı mahkemelerine gelmesinin bir 

nevi zorunluluk olduğu sonucuna ulaĢmıĢtır. Ġslâm hukukunun câri olduğu Osmanlı 

Devleti‘nde gayrimüslim cemaatlere Ģer‘î Mahkemelerin yetki ve sorumluluğu ile 

kıyaslanabilecek yargılama hakkı tanınmadığını belirten Kenanoğlu, bu çerçevede 

Osmanlılarda hukuk birliğinin söz konusu olduğunu kaydetmektedir. Müslüman olsun 

gayrimüslim olsun Osmanlı halkı için genel olarak her türlü anlaĢmazlıkların çözüm 

makamı kadılıklardır.
97

 Kenanoğlu, bulgu ve değerlendirmeleriyle cemaat 

mahkemelerinin varlığı konusuna önceki araĢtırmacılardan farklı bir açıklama 

getirmekte ve bu yaklaĢımıyla sicillerde gayrimüslimlere ait davaların Müslümanlar 

kadar olmasa da sayıca niçin fazla olduğu sorusuna kanaatimce makul bir cevap 

vermektedir. 

Cemaat mahkemeleriyle ilgili olarak araĢtırmacıları konu hakkında yanlıĢ 

değerlendirmeye sevk eden bilgilerden biri de Yanko Vitinos‘un,
98

 ―Tanzimattan önce 

                                                   
94 Kemal Çiçek ―Cemaaat Mahkemesinden Kadı Mahkemesine Zimmîlerin Tercihi‖, Pax Ottomana Studies in 

Memoriam Prof. Dr. Nejat Göyünç, (ed. Kemal Çiçek), Ankara 2001, s. 47-48 

95 A. Nükhet Adıyeke, ―Girit XVII. Yüzyıl Girit(Resmo) Kadı Sicillerinde Zimmî Davaları‖, Pax Ottomana Studies 
in Memoriam Prof. Dr. Nejat Göyünç, (ed. Kemal Çiçek), Ankara 2001, s. 77-97 

96 Millet sistemi ile ilgili görüĢ ve değerlendirmeler için bkz. M. Macit Kenanoğlu, a.g.e., s. 34-55. 

97 Ruhban sınıfına iltizam türü bir yetkiyle yargılama görevi verilmediğini belirten yazar, tarafların Gayrimüslim 

olduğu davaların da kadı marifetiyle görüldüğünü ifade etmektedir Bkz. Kenanoğlu, a.g.e., s. 221-244. 

98 Yanko Vitinos, Şûra-yı Devlet'in Üç Kararı Hakkında Mütâlaânâme, Ġstanbul 1327,  s. 46  



 
 

27 

 

Rumlar arasında zuhur eden menkûhâta dair davalar Rum Patrikhanesi‟nde görülür, 

patrikhanece icra ve icradan imtina edenler için mahkûma mahsus bir hapishane 

olduğunu gören ihtiyarlarımızın hatırındadır.‖ Ģeklindeki ifadesidir. Halbuki ifade, 

gayrimüslim din adamlarına bırakılan nikâh ile iĢlemleri ifade etmesine rağmen, 

gayrimüslimlerin kendi cemaat mahkemelerinde yargılandığı gibi anlaĢılmıĢ, daha 

sonraki araĢtırmacılar tarafından cemaat mahkemelerinin önemli biri delili olarak kabul 

edilmiĢtir.
99

 

Gayrimüslim Osmanlıların kendi aralarındaki davaları dahi kadı 

mahkemelerine taĢıması konusunun, diğer bir ifadeyle cemaat mahkemelerinin varlığı 

ya da yetki ve vazife alanlarıyla ilgili belirsizliğin açıklanmasında gayrimüslim 

cemaatler için atanan dinî görevliler hakkında kaleme alınmıĢ beratlar son derece 

mühimdir. Bir sureti kadı sicillerine kaydedilen belgelere göre, patrik ve metropolitlerin 

vazifeleri ayinlerin icra edilmesi, kendi altlarında yer alan din adamlarının tayin ve azli, 

yetki verildiyse ölen ruhbanların terekelerinin kabzı, nikâh iĢlemlerinin yapılması ve 

kiliseye ait bağ-bahçeye nezaret edilmesinden ibarettir.
100

 Dolayısıyla, kendi cemaat 

mensuplarının her türlü hukukî meselelerine bakabilecekleri sonucunu ilgili beratlardan 

çıkarmak mümkün görünmemektedir. 

Ele aldığımız dönemde Üsküdarlı gayrimüslimlerle ilgili mahkemeye intikal 

eden dava türleri incelendiğinde, hemen hemen her konudaki hukukî meselelerin Ģer‗î 

mahkemelere getirildiği görülmektedir. 1700-1750 yılları arasında tespit edebildiğimiz 

yaklaĢık 30.000 civarında sicil kaydı içinde taraflardan en az birinin gayrimüslim 

olduğu kayıt sayısı 6.000‘in üzerindedir.
101

 Muhtevası itibariyle dinî karakteri ön planda 

                                                   
99 Osman Nuri Ergin, Türkiye‟de Şehirciliğin Tarihî İnkişafı, Ġstanbul 1936, s. 92. Nuri Adıyeke, ―Islahat Fermanı 

Öncesinde Osmanlı Ġmparatorluğunda Millet Sistemi ve Gayrimüslimlerin YaĢantılarına Dair‖, Osmanlı, 
IV,258. 

100 ÜġS, no.363, vr.126a. Beratlarda gayrimüslim din adamlarının cezaî yetkisi bu Ģekilde belirlenmiĢken, 

patriklerin ceza ehliyeti ile ilgili bazı araĢtırmacıların var olduğunu iddia ettikleri ve ortaya koydukarı örnekler 
beratlarda yer alan kazaî muhtariyet ifade eden hususlar değildir. Bkz. Mehmet Mahfuz Söylemez, ―Kalebend 

Cezası Bağlamında Osmanlı‘da Patrikhanenin Yargılam ve Ceza Ehliyeti Üzerine Bazı Notlar‖, Dinsel ve 

Kültürel Farklılıkların Birarada Yaşaması İstanbul Tecrübesi: Bildiriler (15-17 Nisan 2010), Ġstanbul 2010,  s. 

135-156 

101 Konuyla ilgili Jennings‘in Kıbrıs üzerinde yaptığı çalıĢmada, toplam 2800 dava kaydından 953‘ü 

gayrimüslimleri ilgilendirmekteydi. Oran olarak % 34‘e tekabül etmekteydi. Jennings, a.g.e., s. 166. Tahsin 
Özcan‘ın Eyüp‘e bağlı Hasköy nahiyesi için verdiği rakam, 17.000 dava kaydının % 55‘i gayrimüslimleri 

ilgilendiren kayıtlar idi. Bkz. Özcan, ―Osmanlı Toplumunda Birarada YaĢama Tecrübesi: Hasköy Örneği –



 
 

28 

 

olmayan her türlü davanın; hatta ahvâl-i Ģahsiye denilen miras, nafaka ve boĢanma gibi 

davaların dahi kadı önüne gelmiĢ olması son derece mühimdir. Bu durum, Osmanlılarda 

yargı birliğinin büyük ölçüde tesis edildiğini gösterirken, diğer taraftan gayrimüslim 

Osmanlıların kadıya baĢvurmalarının tercihe bağlı olmadığını, Müslüman Osmanlılar 

gibi hakkını arayan ya da savunan gayrimüslimler için de Ģer‗î mahkemelerin yetkili 

yargı mercii olduğuna iĢaret etmektedir. Bazı yazarların
102

 ―şeriat adamı olarak 

Müslümanların hâkimi‖ Ģeklinde tanımladıkları kadı tarifinin yetersiz olduğu 

görülmektedir. Osmanlı kadılarının nüfûz ettiği coğrafyada yaĢayan Müslim-

gayrimüslim her Osmanlının hâkimi olduğunu, incelediğimiz dönem mahkeme 

sicillerinde kayıtlı dava tutanaklarından hareketle rahatlıkla ifade edebiliriz. 

Osmanlı mahkemelerinde, genel kural olarak, ilgili tarafların kimliklerine 

bakılmaksızın Ġslâm hukukunun prensipleri uygulanmaktaydı. Nitekim Üsküdarlı 

gayrimüslimlerin kendi aralarındaki davalara bakan mahkeme görevlilerinin Ġslâm 

hukukuna göre hüküm verdikleri görülmektedir; hatta Hıristiyanlık ya da Yahudilik 

hukukunun uygulanmasının literatürdeki yaygın kanaate göre tabii karĢılanabileceği 

durumlarda dahi kadılar Ġslâm hukukunu dikkate almaktaydılar. Örneğin; gayrimüslim 

nüfusa ait miras paylaĢım davalarına bakan kadılar, Ġslâm miras hukunun kaidelerini 

tatbik ediyor ve terekenin taksimini bu çerçevede gerçekleĢtiriyordu. Üsküdar 

sicillerinde kayıtlı çok sayıda gayrimüslim terekesinde geçen ―bi-hükmi‟l-ferâiz‖ tabiri, 

miras konusunda cari olan hukuku ifade etmekteydi. Gayrimüslimlerin tereke 

defterlerinde söz konusu ifade bulunmadığında bile mirasın Ġslâm miras hukukuna göre 

paylaĢtırıldığı terekenin taksimat kısmındaki bilgilerden anlaĢılmaktadır. Genel kuralın 

dıĢında tutulması icap eden bazı özel durumlarda mahkeme görevlileri önlerine gelen 

dava hakkında hüküm verirken tarafların dinî kimliklerini ve dava konusunda ilgili 

dinin prensiplerini nazar-ı itibara alabiliyorlardı. Bu hususa misâl olarak 

gayrimüslimlerin boĢanmasıyla alâkalı sicil kayıtlarını gösterebiliriz. Üsküdar 

Yenimahalle‘den Zevi bint Tarandifila adlı Rum kadın, Üsküdar Mahkemesine 

baĢvurarak kendisini boĢayan kocası Yorgi‘den mehr-i müeccel talebinde bulunmuĢtu. 

                                                                                                                                                     
Ġstatistiksel Bir Analiz Denemesi-‖, Dinsel ve Kültürel Farklılıkların Birarada Yaşaması İstanbul Tecrübesi: 

Bildiriler (15-17 Nisan 2010), Ġstanbul 2010, s. 261.  

102 Ortaylı, ―Kadı‖, s. 72. 



 
 

29 

 

Kocası ise evliliklerini (nikâhlarını) ―âyin-i millet-i nasârâ‖ üzere yaptıklarını ve mehir 

tespit etmediklerini ifade etmiĢtir. Zevi Nasraniye haklılığını ispat etmekte âciz kalınca, 

Hıristiyan ananesine uygun hüküm verilmiĢ ve mehir talebi reddedilmiĢtir.
103

 

Osmanlı toplumunda hukukî ihtilafların bir diğer çözüm makamı Divân-ı 

Hümâyun idi. Ġlke olarak her bireyin divana baĢvurma hakkı olmakla beraber, Osmanlı 

mahkemeleri problemlerin ilk çözüm yeri olarak düĢünülmelidir. Dolayısıyla divanda 

görüĢülen bu nitelikteki davaların öncelikle mahkemelerde görüldüğü, lüzumlu hâllerde 

divana intikal ettiğini varsayabiliriz. Osmanlı halkının gayrimüslim unsurları gerek 

kendi aralarındaki gerekse Müslümanlarla yaĢadıkları problemleri bulundukları yerin 

kadısına götürdükleri gibi divân-ı Hümâyuna arz Ģeklinde iletirlerdi.
104

 Zira kadının 

verdiği kararları bir manada temyiz edecek yer Divân-ı Hümâyun idi. Burada Ģikâyette 

bulunan herkesin Ģikâyeti incelenir, kadı hükümleri kesin olmasına rağmen, haksız 

görülenler yeni hüküm verilmesi için kadılara geri gönderilirdi. Nitekim Atik ġikâyet, 

Mühimme ve Ahkâm Defterlerinde konuyla ilgili pek çok örnek bulunmaktadır. 

Payitahta yapılan baĢvuruların bir kısmı kadı sicillerinde kayıtlıdır. Bunlar içinde 

örneğin Abraham v. Mosi adlı Yahudi ağılı için Üsküdar mollasından hüccet 

alamadığında mahkemeye gelip padiĢahtan ağılı için ferman istemiĢtir.
105

 Aynı Ģekilde 

PazarbaĢında oturan bazı gayrimüslimler Müslüman evlerinde oturdukları için avârız  

vergisine dahil olmadıklarını ispat için zamanın sadrazamına baĢvurmuĢlardır.
106

 

Bir diğer hak arama yeri ĢeyhülĠslâmlık idi. Kendi haklılıklarını ispat için 

Müslümanların yanı sıra gayrimüslimler de ĢeyhülĠslâma fetva almak üzere müracaat 

edebiliyorlardı. ġeyhülĠslâma veya fetva alınacak kiĢilere yapılan bu baĢvurular 

                                                   
103 ÜġS, no.365, vr.30b-32a.  

104 Halil Ġnalcık ―ġikâyet Hakkı: Arz-ı Hal ve Arz-ı Mahzarlar‖, Osmanlı Araştırmaları Ġstanbul 1988,  VII-VIII, 

33-54; Ahmet Mumcu ―Divân-ı Hümâyun‖, DİA, Ġstanbul 1994, IX,431; Saliha Okur Gümrükçüoğlu,yaptığı 

çalıĢmada 1649-1653 yılları arasında Ģikâyet defterlerindeki hükümlerde 714 Müslüman ahalinin Ģikâyetine 

karĢılık 150 adet gayrimüslimin Ģikâyette bulunduğunu tespit etmiĢtir. Yani gayrimüslimler yaĢadıkları 
sıkıntıları Divan‘a iletmekteydiler. Gümrükçüoğlu, aradaki sayı farkını gayrimüslimlerin kadı mahkemelerinde 

Ģikâyetlerinin çözüme kavuĢtuğu için, Asitane‘ye gitmelerine gerek kalmadığını söylemektedir. Bkz. 

Gümrükçüoğlu, Şikâyet Defterleri Işığında Osmanlı Hukuku ve Uygulaması (1649-1653), (BasılmamıĢ Doktora 

Tezi), Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 2010, s. 119, 126-127. 

105 ÜġS, no.334, vr.154b. 

106 ÜġS, no.329, vr.58b.  



 
 

30 

 

mahkemeye intikal edecek ihtilafların azalmasına ve bu mesele hukukî çerçeveye 

sokulduğu için kadıların iĢlerini kolaylaĢtırmaktaydı.
107

 Fetva için yapılan bu 

müracaatlar müftülük görevlisine Ģahsen baĢvurulabildiği gibi fetva istenen konu yazılı 

bir metin olarak verilebilmekteydi. ġeyhülĠslâma yazılı olarak baĢvurulan belgelerde 

Müslümanların yanı sıra gayrimüslim isimlerine sıkça rastlanmaktaydı. Fetva 

mecmualarında ise fetva isteyen kimsenin ismi ve yer isimleri kaldırılır, konu fıkhî bir 

çerçevede yazıya dökülürdü.
108

 Nitekim Tuzla‘da köy subaĢısı Mehmed b. ġaban 

tarafından öldürülen Yamandi‘nin mirasçıları, hapsedilen subaĢının kendilerine diyet 

ödemesi kararını içeren fetvayı zamanın ĢeyhülĠslâmı Ali Efendi‘den almıĢlardı.
109

 

1.2. MAHKEME SÜRECĠ  

Davaların ne kadar sürede mahkemeye intikal ettiği ve yargılama sürecinin ne 

kadar olduğu konumuz açısından mühimdir. Bu bölümde Üsküdar ġer‗iye 

Sicilleri‘ndeki bir kısım belgeler çerçevesinde bu iki mesele üzerinde durulacaktır. Ġlâm 

türü mahkeme kayıtlarında sıkça geçen ―tarih-i i„lâm günü‖ ve ―tarih-i i„lâmdan 

mukaddem‖ yahut ―tarih-i i„lâmdan …gün mukaddem‖ ifadeleri, davacıların 

mahkemeye dava konusu olan olay ve durumun vuku bulmasından itibaren ne kadar 

sürede baĢvurduklarını açıklamaktadır. Cana karĢı iĢlenen darp, yaralama ve cinayet 

gibi suçlarda davacının veya maktûlün vârislerinin mümkün mertebe en kısa sürede 

mahkemeye geldikleri anlaĢılmaktadır. Bu tür davaların yargıya intikal etmesi 

genellikle on gün içinde gerçekleĢmiĢ gibi görünmektedir. Hatta bazı davalarda 

hadisenin meydana geldiği gün ya da ertesi günü davacıların Ģikâyetçi oldukları 

müĢahede edilmektedir.
110

 Cana kast eden saldırılarda sürecin hızlı ilerlemesini 

sağlayan unsurların baĢında dava konusunun anlaĢılmasında önem arz eden husus, 

mağdurların vücutlarındaki darp ve yaralama izlerinin görevlilerce keĢf ve 

                                                   
107 Ekrem Buğra Ekinci, Ateş İstidası : İslâm-Osmanlı Hukukunda Mahkeme Kararlarının Kontrolü, Ġstanbul 2001, 

s. 95. 

108 Uriel Heyd Türk Hukuk ve Kültür Tarihi Üzerine: Makaleler; (trc. Ferhat Koca),  Ġstanbul 2002.  s. 71; Pehlül 

Düzenli ―Osmanlı Fetva Mecmuaları IĢığında Ġstanbul‘da Gayrimüslimlerin Problemleri‖, Dinsel ve Kültürel 

Farklılıkların Birarada Yaşaması İstanbul Tecrübesi: Bildiriler (15-17 Nisan 2010), Ġstanbul 2010,  s. 204 

109 ÜġS, no.342, vr.62b-64a. 

110 Örnekler için bkz. ÜġS, no.333, vr.68b;  no.407, vr.41a. 



 
 

31 

 

muayenesinin sağlıklı Ģekilde yapılabilmesi gelmektedir. Bundan dolayı, davacı tarafın 

haklılığının ispatında kuvvetli bir delil unsuru olan darp, yara ve cinayet izlerinin 

zamanında muayenesi için olayın kısa sürede mahkemenin önüne gelmesi icap 

ediyordu. 
111

  

Darp, yaralama ve cinayet gibi olayın meydana gelmesinden itibaren yakın bir 

zamanda kadı huzuruna gelen baĢka dava konuları da vardır. Örneğin, hırsızlık, gasp 

gibi suçlar da genellikle birkaç gün içinde mahkemeye intikal edebilmekteydi.
112

 

Zikredilen mala ve cana karĢı iĢlenen suçların aksine, dava konusu olan durum ve 

olayın üzerinden çokça vakit geçtikten sonra gündeme gelen dava türleri de 

bulunmaktadır. Yargılam sürecinin geç baĢladığı davaların baĢında haliyle borç davaları 

gelmekteydi. Bu davaların mahkemeye intikal süreleri, borcun vadesi dolduktan sonra 

tarafların ve olayların niteliklerine göre değiĢmekle birlikte, dört beĢ yıl önce ortaya 

çıkmıĢ ihtilafların dava konusu olarak kadı sicillerinde tespit edebiliyoruz.
113

 

Davacının mahkemeye baĢvurmasıyla baĢlayan yargılama sürecinde davalı 

tarafın da hazır bulunması ve savunma hakkını kullanması adaletin tecelli etmesi 

bakımından önemliydi. Bundan dolayı, yargılamanın yapılabilmesi için davalının ya da 

onu temsil eden vekilinin kadı karĢısına çıkması/çıkarılması gerekmekteydi.
114

 

Yargılama esnasında murâfaa adı verilen, davacı ile davalının karĢılıklı iddia ve 

savunmalarını ifade etmelerine imkân verilirdi. Bazı dava tutanaklarından davalı ve 

davacıların birkaç defa mahkemeye geldikleri anlaĢılmaktadır.
115

 

Davacının baĢvurusu mahkeme tarafından kabul edildiğinde davalının 

mahkeme huzuruna çıkması gerekirdi. Davalının mahkemeye gelmemesi ya da gelmek 

istememesi durumunda ilgili görevliler harekete geçer ve davalının mahkemede hazır 

                                                   
111 Örnekler için bkz. ÜġS, no.412, vr.66a vr.67b, no.424, vr.68b.  

112 Örnekler için bkz. ÜġS, no.331, vr.6b; no 339, vr.60b. 

113 Bkz. ÜġS, no.337, vr.26b; no.423, vr.5b,  

114 ġeriyye sicillerinde sanığın yokluğunda yargılama yapılmamaktadır. Mehmet Akman, Osmanlı Devleti‟nde 

Ceza Yargılaması, Ġstanbul 2004, s:32. Daha sonraları Mecelle‘de hakimin davalının haklarının koruyabilecek 
bir vekil tayin ederek gaip olan kimse hakkında hüküm verebileceği ifade edilmektedir. Bkz. Abdülaziz 

Bayındır, İslâm Muhakeme Usülü(Osmanlı Uygulaması), Ġstanbul 1986, s.116. 

115 ÜġS, no.407, vr.18a; no.423 vr.32a. 



 
 

32 

 

bulunmasını sağlarlardı. Bu görev en baĢta mahkemenin aslî personelinden olan 

muhzırlara aitti. Muhzırların yeterli olmadığı hallerde ise bu vazifeyi bostancıbaĢının 

Üsküdar‘da bulunan usta kulları, subaĢılar ya da mahalle yasakçıları üstlenmekteydi. 

Konuya örnek olarak Ģu davayı gösterebiliriz: Yoros kazasına bağlı Sultançiftliği 

Köyü‘nde Korucu Mehmed tarafından yaralanan Kasbar adlı bir gayrimüslim 7 

Cemâziyelevvel 1161 (4 Haziran 1748) tarihinde mahkemeye baĢvurmuĢtu.
116

 

Mahkeme yapılan darp ve yaralamayı tespit ettikten sonra davalı olan Korucu 

Mehmed‘in mahkemeye gelmesi için karar alındı. Ancak ağası tarafından saklanıp 

mahkemeye gelememesi sebebiyle dava divana arz edilmiĢ, konuyla ilgili olarak Ģu 

ifadelere yer verilmiĢti:
117

 ―Vârid olan fermân-ı „âlilerine imtisâlen sâhibe-i „arz-ı hâlin 

oğlu Kasbar nam zimmînin hasmı olup „arz-ı hâlde mestûru‟l-ism olan Korucu 

Mehmed‟in li-ecli‟l-murâfa„a da„vet-i şer„-i şerîf içün taraf-ı şer„den mürâsele ile irsâl 

olunan adamımız vardıkta, merkūm Korucu Mehmed‟in ağası İbrahim nâm kimesne 

mezbûr Mehmed‟i ihfâ ve bunda değildir iki güne değin mezbûr Mehmed‟i meclis-i 

şer„e ihzâr ederim deyü müdâfa„a edüp tarih-i mezbûrdan beri altı gün mürûr edüp 

mezbûr Mehmed‟i ihzâr etmeyüp mümâna„at etmekle müddeî-i mezbûr hasmı merkūm 

Mehmed „izzetlü bostancıbaşı ağa tarafından mübâşir ta„yîn ve ihzâr  olunmak bâbında 

fermân-ı „âlileri recâ eylediği huzur-ı „âlilerine i„lâm olundu. Fî 15 cumâdi‟l-âhir sene 

1161 (12 Haziran 1748)‖. Metinde görüldüğü üzere mahkeme görevlilerinin zanlıyı 

mahkemeye celbetmede yetersiz kalmaları durumunda kadı bostancıbaĢıdan yardım 

talep etmekteydi. 

Sicillerden tespit edilebildiği kadarıyla Osmanlı mahkemelerinde yargı süreci 

hızlı bir Ģekilde iĢlemekteydi. Olayın ortaya çıkarılması için dikkatli bir araĢtırma 

yapıldıktan sonra, gecikmeye sebep olacak hususlar ortadan kaldırıldığı için yargılama 

en kısa zamanda sonuçlanmaktaydı.
118

 Üsküdar‘da Müslim-gayrimüslim davalarında da 

aynı hızlı iĢleyiĢin var olduğunu tespit edebiliyoruz. Yukarıda anlatılan örnekte olduğu 

                                                   
116 ÜġS, no.421, vr.55a. 

117 ÜġS, no.423, vr.22a. 

118 Açıklamalar ve örnekler için bkz. Bayındır, a.g.e., s. 129-131. 



 
 

33 

 

gibi mahkemenin kendi personelinin yetmediği davalarda bile zanlılar bir hafta gibi bir 

zaman zarfında kadı huzuruna çıkarılabilmekteydi. 

ġer‗iye sicillerindeki bazı dava kayıtlarından, özellikle sulh ile neticelenmiĢ 

olanlarında, dava konusu olayın yargıya daha önceden taĢındığını öğrenmekteyiz; fakat 

mahkeme tutanakları ilgili davanın hukukî geçmiĢi hakkında sınırlı bilgi vermektedir. 

Sadece kayıtlarda, ―bundan akdem davacı olmuş idim.‖ ifadesi yer almaktadır. Söz 

konusu olan sulh kayıtlarının önceki duruĢmaların ifadelerini kadı sicillerinde tespit 

etmek mümkün görünmemektedir. Bu durum mahkeme kayıtlarının belli bir yargı 

süreci sonunda, muhtemelen dava hakkında karar verildikten sonra, tanzim edildiği 

düĢüncesini ihsas ettirmektedir. Arabulucuların (muslihûn) tavassutuyla sulh ile 

neticelenen davalarda anlaĢmaya varıldığında davacı Ģikâyetini geri çekmekte ve dava 

mahkeme sicillerine bu haliyle kaydedilmektedir. 

1.2.1. Vekâlet 

Mahkeme sürecinde ilk ele alacağımız husus vekillik konusudur. Hukukî bir 

terim olarak ―bir kimsenin kendinin yapabileceği muâmelâttan bir iĢini baĢka bir Ģahsa 

devretmesi‖ anlamına gelen vekâlet müessesesine Osmanlı toplumunda yaygın olarak 

müracaat edilmekteydi. Osmanlı uygulamasında vekil tayinleri genel olarak iki 

yöntemle yapılıyordu. Ġlki vekil ve müvekkilin mahkemeye baĢvurmasıyla 

gerçekleĢtiriliyordu. Günümüzdeki noter kurumunun vazifelerini de yerine getiren 

Osmanlı mahkemeleri bu iĢlemi tescil ediyordu. Vekil üstlendiği vazifenin kapsamı 

içinde yer alan hususla ilgili davada müvekkilini temsil ediyordu. Ġkinci yöntem ise 

dava esnasında vekilliğin Ģahitler yoluyla kanıtlanmasıdır. Ġki usule dair sicillerde 

fazlasıyla örnek mevcuttur. Mahkeme tutanaklarında vekilliği doğuran iliĢki ―bâ-

hüccet‖ tabiriyle ya da Ģahitlerin ismi zikredilerek ifade edilmektedir. 

Osmanlı mahkemelerinde ağırlıklı olarak hangi toplumsal grupların vekilleri 

aracılığıyla temsil edildiği sorusunu mahkeme kayıtlarından hareketle cevaplandırmak 

mümkündür. ġer‗iye sicillerine göre erkeklere nazaran kadınlar sıklıkla vekilleri 

vasıtasıyla iĢlerini yürütmeyi tercih etmiĢlerdir. Toplumsal cinsiyetin belirleyici olduğu 

anlaĢılan Osmanlı dönemi vekâlet uygulamasında mahkeme huzurunda hakkını bizzat 



 
 

34 

 

savunan kadınlar olmakla beraber toplumun bu kesimi arasında vekil tayininin yaygın 

bir durum olduğu görülmektedir. Kadınların vekâlet müessesesini kullanmada dinî 

kimliklerinin farklılığa sebep olmadığı anlaĢılmaktadır. Gayrimüslim ya da Müslüman 

Üsküdarlı kadınlar kendileri mahkemeye gelmektense atadıkları vekilleriyle davalarını 

görmeyi genellikle tercih etmiĢlerdir. Osmanlı coğrafyasının farklı Ģehirleri üzerine 

sicillere dayalı yapılan araĢtırmalarda da benzer sonuçlara ulaĢılmıĢtır.
119

 Sofya üzerine 

yapılmıĢ bir inceleme ise kadınların vekil tercih edip etmeme konusunda Osmanlı 

toplumunda dönem ve mekân farklılıklarının olabileceğine iĢaret etmektedir.
120

 

Üsküdar örneğinde kadınlar dıĢında vekil kullanmanın yaygın olduğu bir diğer 

içtimaî kesimi konumu itibariyle farklı statüde olan insanlar oluĢturmaktadır. Haseki 

ağa, OdabaĢı gibi unvanlara sahip, genellikle yönetici (askerî) zümreden olan kiĢiler 

bizzat mahkemeye gelmeyip vekilleri aracılığıyla iĢlerini gördürmüĢlerdir.
121

 Müslim-

gayrimüslim iliĢkileri açısında meseleye baktığımızda, Üsküdar‘da gerek 

Müslümanların gerekse gayrimüslimlerin iĢlerini yürütmek maksadıyla zaman zaman 

vekil tayin ettikleri görülmektedir. Üsküdarlı gayrimüslimler arasında uzunca bir süre 

Ģehir dıĢına çıkan kiĢiler genellikle vekil tayin etmekteydi. Özellikle aslen Üsküdarlı 

olmayıp memleketine veya baĢka bir Ģehre seyahat eden kiĢiler ekonomik faaliyetlerinin 

yürütülmesi baĢta olmak üzere çeĢitli hususlarda güvendiği birine vekâlet vermeye özen 

gösteriyordu. Çünkü belli bir müddet geçtiği hâlde Üsküdar‘a dönemeyen bu kiĢilerin 

gaip olduğuna hükmeden beytülmal emini mallarını zapt edebiliyordu.
122

 

                                                   
119 Jennings, Kıbrıs sicillerinden hareketle Müslüman kadınların % 40, Gayrimüslim kadınların ise % 24 oranında 

mahkemedeki iĢlemlerini vekil vasıtasıyla gördüklerini aktarmaktadır.Bkz. Jennings, a.g.e., s. 82-83. 16. yüzyıl 
Antep toplumu üzerine yapılan çalıĢmadaki bulgular da benzerdir. Bkz. Leslie Peirce, Ahlak Oyunları : 1540-

1541 Osmanlı‟da Ayntab Mahkemesi ve Toplumsal Cinsiyet, (trc. Ülkün Tansel), Ġstanbul 2005, s. 213-215; 

Diğer taraftan nadiren de olsa kadınların –özellikle annelerin- vekâlet görevini üstlendikleri de oluyordu. 

Nitekim, darp nedeniyle açılan bir davada Balaban Ġskelesi yakınında bakkal Yorgi v. Estifan‘ın  Mehmed BeĢe 
tarafından kususıkı tüfenk ile sağ gözünü darp etmesi sonucu açmıĢ o lduğu davada annesi AiĢe bint ġaban adlı 

kadın oğlunun vekili mahkemeye gelmiĢti. Bkz. ÜSġ, no.355 vr.69a. 

120 Rosistsa Gradeva, Sofyalı gayrimüslimlerin kadın ya da erkek olsun durumlarını anlatmak veya iddialarını ispat 
etmek üzere mahkemeye bizzat kendilerinin geldiğini belirtmektedir. Bkz. Gradeva, ―Orthodox Christian Ġn 

The Kadı Courts‖,. Rumeli : Under The Ottomans, 15th-18th Centuries : İnstitutions and Communities, 

Ġstanbul 2004, s. 179. 

121 Örnek için bkz.  ÜġS, no.363, vr.23a. 

122 Örneğin DavudpaĢa Mahallesi YeniçeĢme Sokağı‘nda bakkal olan Dimitri v. Ġskarlet Ģehir dıĢına çıkan  ortağı 
Nikola‘nın mallarına gaib zannıyla el koyan SubaĢı Mustafa Ağa b. el-Hâc Osman'ı dava etmiĢtir. SubaĢı 

dükkân sahibi Nikola‘nın  gaip olduğunu ve davacı Dimitri ile ortaklığının bulunmadığını iddia etmiĢtir. 



 
 

35 

 

Bazı gayrimüslimlerin vekil atadıkları kiĢilerle ilgili tercihleri konumuz 

açısından son derece önemlidir. Üsküdarlı gayrimüslimler vekâlet hususunda ağırlıklı 

olarak kendi dindaĢlarını seçerken bir kısmı Müslüman tanıdıklarını vekil tayin 

edebiliyorlardı. Vekâlet iliĢkisi aynı zamanda hukukî niteliği ön planda olan bir iliĢki 

olmanın yanı sıra tamamen iki tarafın tercih ve onayıyla kurulan sosyal bir iliĢkidir. 

Gayrimüslim ve Müslüman kimliklerine sahip bazı Üsküdarlıların müvekkil ve vekil 

sıfatlarıyla mahkeme kayıtlarında birlikte yer almaları, toplumun iki unsuru arasındaki 

münasebetin boyutları hakkında fikir vermektedir. Çok sayıda örnekte görüldüğü gibi 

bir gayrimüslimin kendi inancından birini vekil atayabilecekken Müslüman bir Ģahsı 

tercih etmesi, Üsküdarlı Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında güvene dayalı bir 

iliĢkinin varlığına delalet etmektedir. Tarafların isteğine bağlı söz konusu vekâlet 

iliĢkisinin ortaya çıkmasında Müslüman bir vekilin gayrimüslim müvekkilin haklarını 

mahkemede ve diğer yöneticiler karĢısında daha iyi savunabileceği düĢüncesinin de 

etkili olduğu varsayılabilir. 

Gayrimüslim Üsküdarlıların hangi hususlarda Müslümanları kendi adlarına 

hareket etmek üzere yetkilendirdikleri konusuna odaklandığımızda farklı nitelikte 

vekillik vazifeleriyle karĢılaĢmakla beraber mülk alım satım iĢlemlerinin yürütülmesi 

ilgili vekâletlerin ilk sırada yer aldığı görülmektedir. Mülk satıĢıyla ilgili iki örneği 

zikredebiliriz. Yenimahalle‘de yaĢayan Yorgi v. Sima adlı Rum aynı mahalledeki 

rehinli evinin satıĢı için Halil Ağa b. el-Hâc Hüseyin‘i vekil tayin etmiĢti.
123

 Üsküdar‘a 

bağlı Maltepe köyünden Yovan v. Azlatan ise sahip olduğu hisseli evin kendine ait 

kısmını sattığı Nikola v. Hristo‘dan 53 kuruĢ alacağını tahsil etmek üzere Ahmed adlı 

bir Müslümana vekâlet  vermiĢti.
124

 

Para vakıflarından ve Ģahıslardan aldıkları borçları geri ödeyemeyen bazı 

Gayrimüslimler ise bu süreçteki iĢlerinin görülmesi için kendi dindaĢlarının yanı sıra 

Müslümanlara da vekâlet verebiliyorlardı. Bir bakıma kredi kullanmıĢ olan 

                                                                                                                                                     
Dimitri ise Müslüman Ģahitlerle davasında haklılığını ispat ederek, subaĢının müdahalesini önleyebilmiĢtir. 

Ġlgili kayıt için bkz. ÜġS, no.340, vr.31ab. 

123 Bakkal Yorgi v. Estimad‘ın satın aldığı evin satıĢ kaydı için bkz. ÜġS, no.418, vr.11a. 

124 ÜġS, no.375, vr.20a. 



 
 

36 

 

gayrimüslimler vakıf ya da Ģahıslardan kredi aldıklarında, diğer ihtiyaç sahipleri gibi 

aldığı borca karĢılık değerli mülklerini teminat gösteriyorlardı. Müslüman vekiller 

borcun ödenememesi durumunda rehin gösterilen, tamamına yakını gayrimenkullerden 

meydana gelen, mülklerin satıĢı ve borcun kapatılması iĢlemlerini yerine 

getiriyorlardı.
125

 Mesela, Kuzguncuk‘tan Mihail v. Estimad adlı Rum, evini rehin 

gösterek Menahem v. Avram adlı Yahudi'den istiğlal tarikiyle 650 kuruĢ borç almıĢ, 

borcun ödenememesi hâlinde evini satıp Menahem‘e alacağını teslim etmesi vazifesiyle 

el-Hâc Hanefî b. Ali‘yi vekil tayin etmiĢti.
126

 Vekâlet verilen bu kiĢiler borcun 

ödenmemesi durumunda, mülkün satıĢıyla ilgili sonradan tanzim edilen mahkeme 

kaydında vekil olarak karĢımıza çıkmaktaydılar. Nitekim Kefere Mahallesi‘nden 

Kantazar v. Yorgi, Cafer Ağa Vakfı‘ndan evini rehin göstererek istiğlal yoluyla 142 

kuruĢ kredi almıĢ ve Debbağlar Mahallesi‘nden Mustafa Beğ b. Mehmed‘i vekili olarak 

görevlendirmiĢti. Kantazar vadesi dolduğu hâlde borcunu ödeyemediği için vekili 

Mustafa Beğ, evi müzayedeye çıkarmıĢ ve Maryora adlı Hıristiyan kadına 202 kuruĢa 

vekâleten satmıĢtı.
127

 

Ġlginç vekilliklerden birine darp suçuyla ilgili bir dava kaydında rastlanılmıĢtır. 

Aslen Galatalı olup Kartal‘da ikamet eden Mihail, üç gayrimüslim tarafından darp 

edilmiĢti. Mahkeme tarafların 20 kuruĢ üzerine sulh yoluna gitmeleriyle sonuçlanmıĢtır. 

Bu davanın dikkat çekici özelliği ise davacı Mihail‘in vekilliğini Havva kadın bint 

Abdullah ― ‖ adlı bir kadının üstlenmiĢ olmasıdır.
128

 Benzer bir davada, Çinili 

                                                   
125 Bu vekil tayinlerinde diğer vekil iĢlemlerinden farklı olarak, mülkün değeriyle baĢkasına satılması fazla kalan 

ücreti mal sahibine iade  hususunda ―azl-i in‗izalden mas‘une vekâlet-i devriye‖ ifadesiyle satım konusunda 

vekile tam yetki verilmekteydi. Bkz. ÜġS, no.402, vr.19b, no.375, vr.84b-58a.  

126 ÜġS, no.402, vr.19b. Diğer kredi için vekil tayinleri için bkz. ÜġS, no.335, vr.26a; no.339, vr.42b.  

127 ÜġS, no.385, vr.84b-85a. 

128 Kartal ġS, no.1, vr.38b. Havva‘nın Müslüman mı yoksa gayrimüslim mi olduğuna dair belgede ismi dıĢında bir 

bilgi ya da açık bir ifade bulunmamaktadır. Mahkeme sicillerinde gayrimüslim kadınların kimlik bilgileri 

aktarılırken ismiyle beraber ―nasraniye, yahudiyye veya zımmiye‖ tabirlerine yer verilirdi. Dinî kimliği ortaya 

koyan bu ifadelerin ihmal edilmesi nadirattandır. Ġkinci olarak, her ne kadar gayrimüslimler arasında ―Heva‖ 
Ģeklinde kullanımı olsa da Havva ismi   büyük ölçüde Müslümanlara özgüdür. Burada ayırt edici bir ifade 

bulunmayıp, Müslüman kadınların isimlerinin geçtiği bir davada Hava ismi aynı Ģekilde yazılmıĢtır. (Bkz. 

ÜġS,  no.353, vr.12b.) Fakat davanın tüm tarafları gayrimüslim olduğu için kadın ın gayrimüslim olma ihtimali 

daha yüksektir.  



 
 

37 

 

Cami yanında Bostanî Ġbrahim b. Ahmed tarafından yaralanan Yovan v. Ġstefan, Hafız 

Mehmed Efendi‘yi darp davasında vekili tayin etmiĢti.
129

 

Müslümanlarla ticarî ortaklık yapan gayrimüslimlerin bir kısmı Ģahsî ticarî 

faaliyetlerinde Müslüman ortağını vekil tayin edebiliyordu. Örneğin, Kefere Mahallesi 

sakinlerinden olan Haçok adlı bir Ermeni, Nesim adlı Yahudi‘den üzüm satıĢından 

dolayı 24 kuruĢ alacaklıydı. Haçok, alacağının tahsili için ortağı Halil Çelebi‘ye vekâlet 

vermiĢti.
130

 

Gayrimüslimlerin Müslümanları vekil atadıkları bir diğer dava türü vasî 

tayiniyle ilgili olanlardı. Mirasın taksim sürecinde veyahut sonrasında sorun yaĢayan 

bazı gayrimüslimler, yargı safhasında kendilerini temsil etmek üzere Müslümanları 

tercih edebiliyorlardı. Oldukça ilginç bir kayda göre, Üsküdar Yeni Mahalle‘de yaĢayan 

Fotini bint Papa Dimitri adlı Rum kadın, kocası Angili‘nin ölümünden sonra yetim 

kalan çocukları için vasî atanan kız kardeĢi Kaliye‘den davacı olmuĢtu. Yetimlerin 

vasîliğini üstlenen kiĢilerden beklenen en önemli vazife mâl-ı eytâmın idaresinde 

dikkatli ve dürüst davranmalarıydı. Fakat Kaliye kendisine emanet edilen yetim 

mallarını harcayarak yetimleri zor durumda bıraktığı iddiasıyla Fotini tarafından 

mahkemeye verildi. Anne Fotini bu davada kendisini temsil etmek üzere Meryem bint 

Mehmed adlı bir Müslüman kadını vekili olarak görevlendirmiĢtir.
131

 Miras 

meseleleriyle ilgili bir diğer kayıtta, Kefere Mahallesi‘nde ölen Haçadur‘un mirasçıları 

problemlerin çözümü için Yahya BeĢe b. Yusuf‘u vekil tayin etmiĢlerdi.
132

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında gerçekleĢmiĢ vekâlet iliĢkilerinin bir 

diğer türü, Üsküdar‘da yaĢadığı halde baĢkente uzak bir Ģehirdeki iĢlerinin görülmesi 

gereken gayrimüslimlerin ihtiyacından kaynaklanmaktaydı. Bazı Üsküdarlı 

gayrimüslimler Ġstanbul‘a uzak bir Ģehirde mukîm Ģahıslardan alacağının tahsili için 

güvendiği Müslümanlara yetki vermelerini bu bağlamda değerlendirmek gerekir. 

                                                   
129 ÜġS, no.403, vr.46b. 

130 ÜġS, no.325, vr.84a. 

131 ÜġS, no.400, vr.29a. 

132 ÜġS, no.328, vr.102b. 



 
 

38 

 

Mesela Kuzguncuklu Laçernoz v. Yorgi adlı gayrimüslim Rumeli‘deki Dopnice 

nahiyesinden çoban Hristo'ya verdiği borcun alınması için Osman Beğ adlı bir 

Müslüman vekil tayin etmiĢti.
133

 

Yukarıdaki sayfalarda örneklerle açıklandığı üzere incelediğimiz dönem 

Üsküdar‘ında vekil-müvekkil iliĢkilerinin tamamına yakını gayrimüslimlerin 

Müslümanları vekil kılması Ģeklinde gerçekleĢmiĢtir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla 

sadece bir sicil kaydında Müslümanın müvekkil gayrimüslimin ise vekil konumunda 

olduğu görülmektedir. Avlonya mütesellimi olan Mustafa Ağa iĢlediği bir suçtan dolayı 

kalebent cezasına çarptırılınca, iĢlerinin görülmesi için Kadıköy‘de ekmekçilik yapan 

Dimo adlı Rum‘u vekil tayin etmiĢti.
134

 

1.2.2. ġahitlik  

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında hukukî münasebetler içinde ele 

alınması gereken en önemli konulardan birisi Ģahitlik meselesidir. Ġslâm hukukunda 

mühim bir konumu haiz Ģahitlik kurumu farklı hukuk sistemlerinde de mevcuttur. Dava 

konusu hakkında bilgi sahibi güvenilir kiĢilerin Ģehadetleri davalı ve davacıların 

haklılıklarının belirlenmesinde son derece önemliydi. Osmanlı uygulamasında Ģahitlerin 

görüĢlerine çok sık baĢvurulduğu ve Ģahitlerin tanıklıklarının kuvvetli bir hukukî delil 

telakki edildiği anlaĢılmaktadır. Osmanlı mahkeme tutanaklarında ayrı ayrı ele 

alınabilecek iki türlü Ģahitliğin var olduğu görülmektedir. Ġlki dava konusu olaya 

tanıklık etmiĢ, davalı ile davacı arasındaki çekiĢmede bilgi sahibi kiĢilerin Ģahitliği, 

ikincisi ise mahkeme esnasında davayı izleyen ve kendilerine ―Ģühûdü‘l-hâl‖ denilen 

yargılamanın / muhakemenin tanıklarının Ģahitliğidir.
135

 Ġkinci tür Ģahitlik müstakil 

olarak irdeleneceğinden bu bölümde üzerinde durulmayacaktır. 

Ġslâm hukukunun ilk dönemlerinden itibaren Ģahitlik, önemli ispat 

vasıtalarından biri kabul edilmiĢtir. ġahitlik edebilecek kiĢilerin taĢıması gereken 

                                                   
133 ÜġS, no.353, vr.40ab. 

134 ÜġS, no.412, vr.61a. 

135 Hülya Canbakal sicillerde ―ehl-i vukuf‖ ve ―ehl-i hibre‖ olan olarak yer alan bilirkiĢi konumunda olan ve 

mahkemeye malumat sağlayan insanları üçüncü tür bir Ģahitlik olarak değerlendirmektedir. Bkz. Canbakal, 17. 

Yüzyılda Ayntâb Osmanlı Kentinde Toplum ve Siyaset, Ġstanbul 2009, s. 159.  



 
 

39 

 

Ģartların neler olduğu fıkıh eserlerinde etraflıca izah edilmiĢtir. Aklî olgunluğa eriĢmiĢ 

ve temyiz yaĢına ulaĢmıĢ olmak, hür olmak, adalet sahibi olmak bu Ģartların baĢında 

gelir. Bunlardan baĢka Ģahidin konuyla ilgili olarak töhmet altında kalacak pozisyonda 

bulunmaması ve ―insana yaraĢır davranıĢ sahibi‖ olması diğer kriterler olarak 

sıralanmaktadır. ġahidin Müslüman olması ise gayrimüslimlerin Müslümanlarla olan 

davalarında aranılan bir nitelik olup, kendi aralarındaki hukukî çekiĢmelerde bu özellik 

Ģahitliğin Ģartları arasında yer almamıĢtır. ġahitlerin dinî kimlikleri konusunda oluĢmuĢ 

bu yaygın kanaatten farklı olarak, bazı Ġslâm fıkıhçılarının ehl-i kitabın birbirlerine Ģahit 

olabileceklerini belirttikleri kaydedilmektedir.
136

 Ġslâm hukukunun cari olduğu Osmanlı 

mahkemelerinde kimlerin Ģahitlik yapabileceği konusuyla ilgili hükümler de bu 

çerçevede oluĢmuĢtur. Örneğin, köle statüsündeki kiĢilerin Ģahit olamayacaklarına dair 

hüküm Üsküdar kadı sicillerinde “ahrâr-ı ricâl-i müslimîn” ifadesiyle karĢımıza 

çıkmaktadır.
137

 Bu ifade aynı zamanda kadınların Ģahitliği konusunda bir sınırlama 

getirmektedir. Zira Üsküdar sicillerinde gerek Müslüman gerek gayrimüslim olsun 

kadın Ģahitlere rastlamadık. ġahitlerin en dikkat çeken, sicil kayıtlarında vurgulanan 

özellikleri adil ve güvenilir kiĢiler olduklarıdır; “„udûl”138
 tabiri ilgili mahkeme 

tutanaklarında Ģahitler için sıkça kullanılmıĢtır. 

Osmanlı tebaası gayrimüslimleri merkeze koyarak konuyu ele aldığımızda, 

Müslüman bir kiĢi hakkında Ģahitlik yapamamalarına karĢılık, kendi aralarındaki 

davalarda Ģahitlik konusunda dinî kimliklerinden ötürü herhangi bir kısıtlamayla 

karĢılaĢmadıklarını rahatlıkla ifade edebiliriz. Davası görülen olayla ilgili tanıklıklarına 

baĢvurulan zımmî statüsündeki Osmanlı gayrimüslimleri için de Müslüman olma 

dıĢında yukarıda değinilen Ģahitlik yapabilme ölçütlerinin mahkeme görevlilerince 

dikkate alındığı anlaĢılmaktadır. Belgelerde gayrimüslim Ģahitler için kullanılan ―udûl-i 

millet-i nasarâ139
‖ ―udûl-i millet-i mesîh140

‖ ve ―udûl-i millet-i yahudiyye‖
141

 gibi 

                                                   
136 ġahitlik konusunda daha fazla bilgi için bkz. Ömer Nasuhi Bilmen,   Hukuk-ı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye 

Kamusu, Ġstanbul 1971, VIII, 123-151; H. Yunus Apaydın, ―ġahit‖, DİA, Ġstanbul 2010, XXXVIII, 280-282. 

137 Örnek ifade için bkz. ÜġS, no.400, vr.10a. 

138 Örnekler için bkz. ÜġS, no.336, vr.20b; no.378, vr.30b. 

139 ÜġS, no.355, vr.69b. 

140 ÜġS, no.363, vr.121a. 



 
 

40 

 

tanımlamalar, bu kiĢilerin bilgilerine baĢvurulabilecek adil kiĢiler olduklarını 

bildirmektedir. ġahitlik vasfını haiz Müslüman ya da gayrimüslim iki Ģahit tanıklık için 

yeterliydi. 

ġahitler için metinlerde ―ta„dîl ve tezkiye‖ ifadesi yer almaktaydı. Yani adil ve 

güvenilir olup olmadıkları araĢtırılır, güvenilir olduğu ortaya çıktıktan sonra karar 

verilirdi. Kadı Ģahitlerin Ģehadeti ile ilgili olarak mutmain olmadığı zaman güvenilir 

olup olmadıklarını yaĢadıkları mahalle ve köydeki insanlara
142

 çalıĢtıkları yerdeki 

esnafa sorup araĢtırırdı.
143

 Yapılan soruĢturmanın neticesine göre hüküm verilmekteydi. 

ġayet Ģahitler tanınmayan birisi olur ve düzgün Ģahitlik yapmazsa mahkeme davacıyı 

davadan men ederdi. Nitekim ġeyh Mustafa‘nın vârisleri ölen Ovakim v. Murad‘ın 500 

kuruĢ borcunu olduğunu ellerinde olan borç temessüküyle dava açmıĢlardı. Metinde 

yazılı Ģahitlerden birinin vefat edip kalan iki Ģahitten birisi düzgün Ģahitlik yapmadığı 

için kadı borcun olmadığı yönünde hüküm vermiĢti.
144

 

ġahitlik konusunun Müslim-gayrimüslim davalarına etkisi bakımından 

mahkeme kayıtlarında dört türlü  uygulama ile karĢılaĢmaktayız. Müslümanların kendi 

aralarındaki davalarda gayrimüslimler Ģahitlik yapamazken, yine bir gayrimüslimin 

Müslüman‘a açtığı davada Ģahitler Müslüman olmak zorunda idi. Ġki gayrimüslim 

arasındaki davalarda Ģahitler Müslüman ve gayrimüslim olabildiği gibi bir Müslüman‘ın 

gayrimüslime açtığı davada Ģahitlerin Müslim ve gayrimüslim tebaadan olmasının 

hukuken bir sakıncası yok idi. Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimler kendi aralarındaki 

hukukî tartıĢmalarda kendi dindaĢlarını Ģahit olarak mahkemeye sunmuĢlardır. 

                                                                                                                                                     
141 ÜġS, no.363, vr.12b. 

142 Aslen Rumelili Mezrak kazasından olan Polo v. Yani‘nin vârisleri Selamiali Mahallesi‘ndeki fırın hissesinden 

alacakları sebebiyle Mehmed ve Vildan Hanım‘a açtıkları dava için, aslen Mezraklı olup Ġstinye köyünde sakin 
Ali b. Mehmed ve Edirnekapı‘da oturan Mehmed b. Hasan‘ı Ģahit göstermiĢti.  Mahkeme Ģahitlerin 

güvenirliğini araĢtırmak için Mehmed Emin Efendi b. Mahmud‘u zikredilen yerlere göndermiĢ, mahalle ve köy 

halkının hüsn-i Ģehadetinden sonra Ģahitliklerini kabul etmiĢti. Bkz. ÜġS, no.326, vr.91ab. 

143 Gayrimüslimler arasındaki bir borç davasında Ekmekçi Ovakim v. Murad‘ın Kumkapılı Haçadur v. Toros‘a 70 

kuruĢluk yeni zolata borç verip geri alamadığında, davacı olup ―udûl-i millet-i nasarâ‖dan olan Ekmekçi 

Anderyas v. Manol ve Agob v. Bidik‘i Ģahit göstermiĢti. Mahkeme ise Ģahitlerin güvenirliliğini araĢtırmak için, 

Hüseyin Efendi adında bir görevliyi Ģahitlerin çalıĢtığı Müftüfırını denilen mahalle göndermiĢ Müslüman ve 
gayrimüslim esnafın ―adil ve makbûl-i şehade‖ olduklarını ifade etmesiyle borcun ödenmesi yönünde karar 

vermiĢti. Bkz. ÜġS, no.334, vr.52a. 

144 ÜġS, no.403, vr.66a. 



 
 

41 

 

Tarafların Yahudi veya Hıristiyan olması önemli değil idi. Ancak Üsküdar örneğinde 

Kuzguncuk‘ta yaĢayan Yahudilerin Rumlarla olan davalarında genelde Yahudi Ģahit 

getirdiklerini görmekteyiz.
145

 

Gayrimüslimlerin kendi aralarındaki hukukî meselelerde Ģahitlerin toplumun 

her iki kesiminden olma hakkı, Üsküdar sicillerinde ve arĢiv kaynaklarındaki pek çok 

davada gayrimüslim Ģahitlerin yanı sıra Müslümanların Ģahit olarak yer aldıklarını 

göstermektedir. Bu tür davalarda Ģahitlerin çoğunlukla her ikisi Müslüman olduğu gibi 

bazen bir Müslüman ve bir zimmî Ģeklinde olmaktaydı. Örneğin Ekmekçi Aleksan v. 

Kazer‘in tezgâhtarı Krikor‘a açtığı borç davasında Ģahitler Cami-i Kebir Mahallesi‘nden 

Ebu Bekir b. Ömer adlı bir Müslüman ile aĢçı Asvadur v. Serkiz adlı Ermeni idi.
146

  

Gayrimüslimlerin Müslüman Ģahitleri ne tür davalarda ispat vasıtası olarak 

gösterdiklerine baktığımızda; evlilik, boĢanma gibi medenî hukuka ait bazı davaların 

dıĢında hemen her türlü hukukî anlaĢmazlıklarda olaya tanıklık etmiĢ Müslümanların 

Ģahit olarak yer aldıklarını görmekteyiz. Bunun yanında medenî hukuk kapsamına dahil 

edebileceğimiz miras taksiminden dolayı çıkan ihtilaflar ve vasiyet gibi davalarda 

gayrimüslimler Müslümanların Ģehadetine baĢvurmuĢlardır. Mesela, bir vasiyet  

davasında Çengelköylü Kogar v.Agob, ekmekçilik mesleği ile uğraĢırken ölen Barnak 

v. Davenço‘nun kendisine olan vasiyet ini inkâr eden kardeĢi Yako v. Davenço‘ya 

meseleyi ispat için köy ahalisinden olan Salih Çelebi b. Seydi ve Mustafa BeĢe b. Ebu 

Bekir‘i Ģahit göstermiĢti.
147

 

Ġki gayrimüslim arasında cerayan eden darp, yaralama ve adam öldürme gibi 

cana kasteden ceza davalarında mağdur olan kiĢiler hadiseyi görmüĢ veya iĢitmiĢ 

Müslümanları rahatlıkla Ģahit olarak gösterdikleri kayıtlarda yer almıĢtır. Bir 

gayrimüslim aile içerisinde meydana gelmiĢ yaralama davasında, vücudunun değiĢik 

yerleri kocası Duka v. Hristo tarafından bıçakla yaralanmıĢ Oksana bint Yovan adlı 

gayrimüslim kadın, haklılığını olayı bizzat Duka‘nın ağzından iĢitmiĢ olan Mehmed 

                                                   
145 Örnekler için bkz. ÜġS; no.363, vr.22b, vr.121a; no.423, vr.23a; no.424, vr.19b-20a. 

146 ÜġS, no.363, vr.120a. 

147 ÜġS, no.384, vr.53b. 



 
 

42 

 

BeĢe b. Hüseyin ve Ali Beğ b. Halil adlı Müslümanların istimâ yoluyla Ģahitliği ile ispat 

etmiĢti.
148

 Yine bir küfür ve darp iddiasıyla açılan davada, kendisi bir din adamı olan 

Papaz Asvadur v. Krikor, bıçakla üzerine saldırıp küfreden Bedros‘a karĢı ispat vasıtası 

olarak hadiseyi gören Seyyid Hüseyin b. Ahmed ve Süleyman b. Abdullah‘ı Ģahit olarak 

mahkemeye sunmuĢtu.
149

 

Müslümanların Ģahitliği yerine göre iki gayrimüslim tebaanın anlaĢmazlığında 

ortaya çıkmaktaydı. Bir araziye haksız müdahale davasında, Kartal‘daki Ermeni kilisesi 

vakfının mütevellisi olan Mıgırdic v. Kiragos ve bazı Ermeniler, kiliseye ait vakıf 

mülkünün damlalığına haksız müdahalede bulunan Despono adlı Rum kadına karĢı 

haklılıklarını ispat için köy ahalisinden Molla Hasan b. Ali, Veli BeĢe b. Ali, Hasan 

BeĢe b. Ahmed ve Mehmed BeĢe b. Ahmed adlı Müslümanları Ģahit göstermiĢlerdir.
150

 

Gayrimüslimlerin kendi aralarındaki davalarda Müslümanların Ģahitliği 

yukarıda zikredilen örneklerin dıĢında oldukça dikkat çeken davalarda kendini 

göstermiĢtir. Müslümanların kendilerine haram bir nesnenin satıĢında Ģahitlik yapması 

gayrimüslimlerle olan iliĢkilerinin hangi düzeyde olduğu bakımından ilginç kılmaktadır. 

Ġçki satıĢıyla ilgili bir davada haklı olan taraflar Müslümanların Ģahitliğine ihtiyaç 

duymuĢtur. Selamiali Mahallesi‘nden Erakil adlı bir Ermeni, kendisi evde yokken 

Asvadur adlı bir Ermeni‘nin 400 vukıyye içkisini gasp ettiği için dava açmıĢtı. Asvadur 

ise içkiyi gasp etmediğini Erakil‘in eĢi Bağçe‘den satın aldığını iddia etmiĢ, Mecdi b. 

Ömer ve Mehmed BeĢe b. Ġbrahim adlı Ģahitlerle satıĢı ispat edip davada haklı olduğunu 

ortaya koymuĢtur.
151

 

ġahitlik konusunun bir diğer boyutu Müslümanların gayrimüslimlere karĢı 

açtığı davalarda gayrimüslim Ģahit getirmeleridir. Hukuken bir engel olmamasına 

rağmen Müslümanlar bu tür davalarda ekseriyetle Müslümanları Ģahit göstermiĢlerdir. 

Bununla birlikte Müslümanlar, bazen yaĢanan olaylara tanıklık etmiĢ gayrimüslim 

                                                   
148 ÜġS, no.364, vr.40b. 

149 ÜġS, no.423, vr.52a. 

150 BOA, C.ADL, no.389. 

151 ÜġS, no.403, vr.62a. 



 
 

43 

 

Ģahitleri gayrimüslim davalı veya davacılara karĢı haklılıklarını ispat için mahkemeye 

Ģahit olarak sunmuĢlardır. Üsküdar sicillerinde bu tür Ģahitlikler genelde borç 

davalarında görülmektedir. Arakıyeci el-Hac Cafer Mahallesi‘nden Hüseyin Ağa‘nın 

fırıncı Mardiros'a açtığı borç davasında Ģahitler Ġbrahim Beğ ve Serabyon gibi bir 

Müslüman ve bir gayrimüslim olduğu gibi,
 152

 Kefçe Mahallesi‘nden Abdullah Ağa'nın 

yetimlerinin vâsisi olan Hatice‘nin yetim mallarından PazarbaĢı‘ndaki evine mukabil 

150 kuruĢ kredi alıp ödemeyen Vartan'a açtığı davada Ģahitler Serkiz ve Kiragos adlı iki 

gayrimüslimden oluĢmaktaydı.
153

 

Gayrimüslimler Müslümanlarla olan davalarında, nesep davaları ve vasiyet  

davalarının dıĢında, gayrimüslim Ģahit getiremezlerdi.
154

 Bu yüzden miras ve alacak 

davalarında neseplerini ispat ve vasiyet davalarında haklılıklarını ortaya koymak için 

kendi dindaĢlarını Ģahit olarak mahkemeye sunmuĢlardır. Özellikle bu tür davalar 

Üsküdar‘a dıĢarıdan gelen ve Üsküdar‘da vefat eden insanların vârisleri tarafından 

açılmaktaydı. Ölen kiĢinin alacağı olduğu ve o kiĢinin mallarını belli bir süre içerisinde 

sahip olmadığı zapt eden beytülmal eminlerine karĢı dava açmaktaydılar.
155

 Bunun 

yanında bu kimselerin Müslümanlarla olan ticarî iliĢkilerinde alacakları için geride 

kalan vârisleri neseplerini gayrimüslim Ģahitlerle ispat etmekteydiler. Nitekim Rumeli 

Vilayeti Köstendil Kazası‘ndan olup Tuzla‘da ölen Roso v. Ladin‘in yeğeni olduğunu 

iddia eden Karaca v. Panko v. Ladin, aslen Köstendilli olup PaĢaköy‘de oturan Ġstanko 

ve Manol adlı gayrimüslimlerin Ģehadetiyle Karaca‘nın yeğeni olduğunu ispat edip 

amcasının emaneten 18 kuruĢ verdiği Süleyman Çelebi‘den hakkını almıĢtır.
156

 

Yukarıda zikredilen iki hususun dıĢında mahkeme sürecinin en kritik konusu 

gayrimüslimlerin Müslümanlarla olan davalarında Müslüman Ģahit getirme zorunluluğu 

idi. Durumun nezaketini bildikleri için Müslümanlarla olan ihtilaflarında Müslüman 

                                                   
152 ÜġS, no.328, vr.84a. 

153 ÜġS, no.420, vr.59b.  

154 XVIII. yüzyıl fetva kitapları için bkz. Fetâvây-ı Abdürrahim II, 413-414; Behcetü‟l-Fetâvâ s. 408-

409.Gayrimüslimlerin niçin Müslümanlara Ģahitlik yapamayacağı konusunda değerlendirmeler için bkz. 

Bayındır, a.g.e., s. 159-161; Kemal Yıldız, İslâm Yargılama Hukukunda Şahitlik, Ġstanbul 2005, s. 112. 

155 Vârislerin gayrimüslim Ģahit göstererek açtığı davalar için bkz. ÜġS, no.421, vr.7b;  no.424, vr.13b; v.17b, 56a; 

ÜġS, no.427, vr.45b. 

156 ÜġS, no.394, vr.66b.  



 
 

44 

 

Ģahit olmasına dikkat ediyorlardı.
157

 Peki bu durum Üsküdar kadı sicillerine nasıl 

yansımıĢ idi? Ġncelediğimiz mahkeme kayıtlarında altmıĢ civarındaki kayıtta Müslüman 

Ģahit getirdikleri görülmektedir. Bu duruma göre Müslüman Ģahit bulmada sıkıntı 

çekmedikleri rahatlıkla söylenebilir.
158

 Müslümanların hakkı ortaya çıkarma hususunda 

kendi dindaĢları aleyhine de olsa Ģahitlik etmekten kaçınmadıklarını görmekteyiz. Zira 

Ģahit bulunmadığı için redd olunan dava sayısı mahkeme sonuçları kısmında 

göreceğimiz üzere çok az sayıdadır. 

Müslümanların Ģahitlik ettiği hususların baĢında ticari iliĢkilerinin bir neticesi 

olarak borç davaları gelmektedir. Bunların yanında kölelik, tapu meseleleri ve hırsızlık 

iddiası, darp, yaralama, öldürme gibi adli vakalar Müslümanların gayrimüslimler 

lehinde Ģahitlik yaptıkları hususlardır. 

Dönemin Ģartları içinde câri olan kölelik sistemine binaen bazı Müslümanların 

köle edinme kastıyla  hür insanları uhdelerine almak istemelerine karĢı Müslümanların 

Ģahitliği önemliydi. Bu insanlar Ģayet hür iseler ya geldikleri memleketlerden ya da 

Ġstanbul‘da kendisini veya ailesini tanıyan Müslümanları Ģahit göstererek dava 

açmaktaydılar. Mesela Vanlı olan Kazer adlı genç bir Ermeni, Kayserili Hüseyin‘in 

kendisini köle edinmek istemesiyle ilgili açtığı davada aslen Doğubayezidli olup 

Ġstanbul‘da misafir olarak ikâmet eden Müslüman Ģahitlerle hür olduğunu 

ispatlamıĢtır.
159

 Yine Esirci Mustafa adlı bir Müslüman‘ın aslen Ahıskalı olup 

Kuzguncuk‘ta yaĢayan Avram v. Yako adlı Yahudi‘nin kölesi olduğunu iddia ettiği 

                                                   
157 Konuya örnek çalıĢmalar için bkz. Jennings, ―Zimmis (non-Muslims) in early 17th Century Ottoman Judicial 

Records: The Sharia Court of Anatolian Kayseri‖, Studies on Ottoman Social History in the Sixteenth and 

Sevententh Centuries : Women, Zimmis and Sharia Courts in Kayseri, Cyprus and Trabzon, Ġstanbul 1999, s. 

378-379;Kemal Çiçek  ―Living Together: Muslim-Christian Relations in Eighteenth Century Cyprus as 
Reflected by the Sharia Cort Records‖,Islam And Christian-Muslim Relation Birmingham 1993, c.IV, say: 1, s. 

48; Öte yandan Aryeh Shmuelevitz ise mahkemelerde Müslümanlara karĢı gayrimüslimlerin(Yahudilerin) 

Ģahitliğinin kabul edilmemesinin rüĢvete neden olduğunu iddia etmektedir.. Bkz. Shmuelevitz, The Jews of the 

Ottoman Empire in the Late Fifteenth and the Sixteenth Centuries : Administretive, Economic, Legal and Social 
Relations as Reflected in the Responsa,, Leiden. Brill, 1984, s. 52.  

158 Kemal Çiçek, Trabzon‘a dair yaptığı çalıĢmada Benzeri tespitlerde bulunmuĢ, gayrimüslimlerin Müslümanlarla 

olan davalarında Ģahit konusunda bir sıkıntı çekmediklerini değinmiĢtir. Bkz. Çiçek, ―ġeriyye Sicillerine Göre 
Trabzon‘da Müslim-Gayrimüslim ĠliĢkileri‖ Trabzon Tarihi İlmi Toplantısı: Bildiriler (6-8 Kasım 1998), 

Trabzon 1999, s. 241. 

159 ÜġS, no.415, vr.10a. 



 
 

45 

 

davada, Avram köle olmadığını Ahıskalı olduğunu ailesini tanıyan Müslüman Ģahitlerle 

ispat ettiğinde mahkeme esircinin davasını reddetmiĢtir.
160

 

Müslümanların gayrimüslimler lehine Ģahitlik yaptıkları bir husus da hırsızlık 

iddiasıyla açılan davalar olmaktadır. Çalınan mallar baĢka yerlere intikal ettirildiği için, 

gayrimüslimler kendi memleketlerinden o malları tanıyan Müslümanları mahkemede 

Ģahit olarak gösteriyorlardı. Örneğin, Eyüp‘e bağlı Terkos nahiyesinin Cebeci 

Köyü‘nden Dimo v. Franko ve Nikola v. Todori adlı gayrimüslimler kendilerine ait 

olduğunu iddia ettikleri iki karasığırı Kadıköy‘de Mustafa Ağa b. Hasan‘dan Cebeci 

Köyü‘nden olan Müslüman Ģahitlerle geri almıĢlardır.
161

 

Müslümanların Ģahitlik ettiği bir mühim konu da darp, yaralama ve öldürme 

vakalarıydı. Onlar gördükleri olaylarda kendi dindaĢları aleyhine de olsa Ģahitlik 

etmekten ve neticede bu fiilleri yapanların cezaya  çarptırılımasından çekinmemiĢlerdir. 

Kefere Mahallesi‘nden Yamandi‘ye küfreden Ġbrahim BeĢe'ye tazir uygulanması,
162

 

Yenimahalle‘den sarraf Evanis'i bıçakla darp edip zenbilini gasp eden Yeniçeri Ocağı 

29. bölük neferâtından Mehmed b. Ahmed‘in tutuklanması ve tedib için huzura 

gönderilmesi
163

 ve Selamiali Mahallesi‘nde de Menyat adlı bir gayrimüslim kadını 

öldüren Ivaz adlı Müslüman‘ın kısas cezasına çarptırılması
164

 Müslümanların  

Ģahitlikleri sonucu tahakkuk etmiĢtir.  

Müslim-gayrimüslim iliĢkileri bakımından ele alınacak bir konu da yalancı 

Ģahitlik olayıdır. XV ve XVI. yüzyıl  seyyahları yalancı Ģahitlik yapanların toplumda 

onur kırıcı Ģekilde rencide edildiklerini ve insanların bu yola tevessül etmediklerini 

söylemektedirler.
165

 Bununla birlikte XVIII. Üsküdar toplumuna baktığımızda 

Müslümanların ve gayrimüslimlerin kendi aralarında davalarda yalancı Ģahitler ile ilgili 

az da olsa bazı Ģikâyetlere rastlanmaktadır. Adalar Nahiyesine bağlı Soğanlık Köyü‘nde 

                                                   
160 ÜġS, no.415, vr.25a.  

161 ÜġS, no.336, vr.20b. 

162 ÜġS, no.346, vr.17b. 

163 ÜġS, no.423, vr.2a. 

164 ÜġS, no.378, vr.19a. 

165 Stephan Gerlach, Türkiye Günlüğü 1573-1576, (trc. Turkis Noyan, ed. Kemal Beydilli), Ġstanbul 2007, s. 96. 



 
 

46 

 

Ali BeĢe b. Ġbrahim‘in vefat eden Mustafa b. Mehmed‘e borç verdiğini iddia edip 

vârislerine açtığı davada getirdikleri Ģahitlerin yalancı olduğu baĢka Müslümanlarca 

ispat edilmiĢtir.
166

 Selamiali Mahallesi‘nde Ermenilerin mahalleden ihraç talebiyle 

Ģikâyetçi oldukları Ermiya adlı Ermeni‘nin insanlardan zorla para toplamak için davacı 

ve Ģahitler ayarladığı iddia edilmekteydi.
167

 Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında 

bir kayıtta yalancı Ģahitten bahsedilmektedir. Ġstanbul‘un değiĢik yerlerinde ve 

Kuzguncuk‘ta yaĢayan Yahudilerin padiĢaha sundukları arzda Kepeciler Hanı‘nda kalan 

Alâiye sancağından bazı insanların tefecilik yaptığı ve Yahudilerden para almak için 

davacı ve Ģahit ayarladıkları belirtilmekte, padiĢah fermanıyla bu insanların 

cezalandırılması istenmekteydi.
168

 Bu örneklerden Ģikâyet edilen konuların genelde 

maddi menfaat sağlamaya yönelik hususlar olduğu görülmektedir. 

1.2.3. Yemin Etme  

Mahkeme sürecinde davalı ve davacıların önemli ispat vasıtalarından birisi de 

yemin etme ve yeminden kaçınmadır. Yemin etme, davacının hakkı ve davalının 

delilidir. Hukukî netice bakımından davalı yemin ettiği takdirde davacı Ģahit getirinceye 

kadar davanın takibine son verilir.
169

 

Gayrimüslimler Müslümanlar gibi gerek kendi aralarındaki davalarda gerekse 

Müslümanlarla olan davalarında, herhangi bir delil yoksa yemin etme haklarına sahip 

idiler.
170

 Ancak yemin etme Ģekli Müslümanlardan farklı idi. Müslümanlar Allah (c.c) 

ismi üzerine yemin ederken, onlar ise dinlerine göre farklı yemin etmekteydiler. 

Hıristiyanlar ―yemin-i billâhi bimâ enzele‟l-incîli „alâ İsâ „aleyhi‟s-selâm‖, Yahudiler 

ise ―yemin-i billâhi bimâ enzele‟t-tevrâte „alâ Mûsâ „aleyhi‟s-selâm‖ Ģeklinde yemin 

etmekteydiler.
 171

 

                                                   
166 Kartal ġS, no.1, vr.89a. 

167 ÜġS, no.365, vr.97b. 

168 ÜġS, no.388, vr.86ab. 

169 GeniĢ açıklamalar için bkz. Bayındır, a.g.e., s. 205,218; Cevdet Yavuz, ―Dava‖, DİA, Ġstanbul 1994, IX, 15. 

170 Düzdağ, a.g.e, s. 281  

171 ― Ġsa aleyhisselâma inen Ġncil üzere yemin ederim/Musa aleyhisselâmainen Tevrat üzere yemin ederim‖ demek 

olan yemin örnekleri için bkz. ÜġS, no.328 6b; no.335, 10a; no.336, vr.20b.  



 
 

47 

 

Üsküdar‘da Müslümanlarla gayrimüslimler arasındaki davalarda bizim tespit 

edebildiğimiz kadarıyla yirmi beĢ defa taraflara yemin teklif edilmiĢtir. BeĢ davada 

Müslümanlar yeminle davacı oldukları meselede haklı olduklarını ispat etmiĢler ya da 

isnat edildikleri suçlardan beraat etmiĢlerdir. Bu rakam gayrimüslimler için ise yedidir. 

On davada yeminden nükulden (imtina) dolayı davacı taraf mahkemeyi kazanmıĢ, üç 

davada her iki taraf yemin ettiği için dava düĢmüĢtür. Yemin etme bütün dava 

konularında geçerli değildi. Örneğin had cezası içeren davalar ve baĢkasına devredilme 

özelliği olmayan davalarda taraflara yemin ettirilmezdi.
172

 Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında yemine konu dava türlerine baktığımızda, borç davalarının 

sayıca fazla olduğunu görmekteyiz. Bunun yanında zayii, telef, hırsızlık iddiası, Ģetm, 

darp ve katl iddiasıyla açılan davalarda taraflara yemin ettirildiğini görmekteyiz. 

Üsküdar sicillerine yansıyan kayıtlarından hareketle Müslim-gayrimüslim 

davalarında hangi durumlarda yemine baĢvurulduğuna baktığımızda; öncelikle yemin 

davalı tarafın delili olduğundan davacı olan kimseler dava ettikleri insanlar için 

mahkemede iddia ettikleri hususlar için delil getiremediklerinde, davalının yemine 

baĢvurmasıyla açılan davadan beraat etmekteydiler. Konuya toplumun iki kesiminden 

örnek vermek gerekirse, kayıkçı olan Hasan b. Mehmed ve Mehmed BeĢe b. Musa adlı 

Müslümanların çekeleve türü bir geminin reisi olan Dimitri v. Hirsaki adlı 

gayrimüslime Balaban Ġskelesi‘nde bağlı olan at kayıklarının batmasına sebep olduğu 

gerekçesiyle açtıkları davada sicilin ifadesiyle ―ityân-ı beyyineden izhâr-ı „acz ile 

istihlâf etmeleriyle‖ yani delil getiremeyip yemin etmelerine rağmen, kadı Dimitri‘ye 

Ġncil üzerine yemin ettirip kayıkçıları davadan el çektirmiĢtir.
173

 Yorgi v. Simon adlı bir 

gayrimüslimin Trabzon‘dan gelirken gemide kalan değerli eĢyalar için gemi sahibi 

Ahmed BeĢe b. Mehmed adlı Müslüman‘a açtığı davada aynı prosedür iĢlemiĢ, Ahmed 

BeĢe‘ye yemin ettirildikten sonra dava düĢmüĢtür.
174

 

                                                   
172 Osmanlı uygulamasında davacı ve davalıların hangi hususlarda yemin edeceklerine dair geniĢ açıklamalar için 

bkz. . Bayındır, a.g.e., s. 206-214. 

173 ÜġS, no.339, vr.82a. 

174 ÜġS, no.344, no.49a. 



 
 

48 

 

Konuyla ilgili olarak mahkeme kayıtlarında görülen ikinci uygulamada ise 

davacı konumundaki birinin dava ettiği insanın dava edilen konu hakkında ikrar 

etmeyince, davacıya iki kuvvetli delil olan Ģahitlerle birlikte yemin ettirilmekteydi. Bu 

uygulama hem Müslüman hem de gayrimüslimler için geçerli idi. Nitekim aslen 

Ġzmit‘te ikamet eden Yusuf b. Ġsmail kaybettiği beygiri elinde bulduğu Bedros v. 

Asvadur‘dan davacı olmuĢtu. Bedros baĢka birisinden aldığını iddia ettiği beygirin onun 

olduğunu inkâr etmiĢ, Yusuf Ģahitlerle birlikte yemin ederek hayvanını geri almıĢtı.
175

 

Gayrimüslimin davacı olduğu baĢka bir kayıtta Ġstanbul/Karagümrük‘te hancı olan 

Kazer v. Nikoğos, alacağı olduğu Ömer adlı bir mekkarinin borcu inkâr etmesiyle, 

hakkını iki Müslüman Ģahitle ispat etmenin yanında Ġncil üzere yemin ederek parasını 

geri almıĢtır.
176

 

Üçüncü bir tür olarak açılan bir davada; davacı ve davalı olan kimseler her ikisi 

de yemin eder, davacı olan kimse davasını ispat etmekten aciz kalırsa, mahkeme davayı 

reddetmekteydi. Diyarbakır Sancağı Hasno Kazası‘ndan olup Üsküdar‘da misafir 

Murad v. Mercan adlı zimmînin Mahmud Beğ b. Bahaddin‘e açtığı davada; babasının 

bey olduğu Hasno'da kendisini haps ve 100 kuruĢunu alıp harcadığı iddiasıyla dava 

açmıĢtı. Ancak delil olmayıp yemin etmesine rağmen Mahmud Beğ‘e yemin ettirilip 

kadı men‘-i muâraza hükmünü vermiĢtir.
177

 Çengelköylü Yanaki'nin Mehmed BeĢe'ye 

emanet verdiği atın baĢkasına 70 kuruĢa satıldığı iddiasıyla açtığı davada da herhangi 

bir delil sunamayıp yemin etmesine rağmen davalı Mehmed'in atın kasıt olmaksızın zayi 

olduğuna dair yeminiyle Yanaki davadan el çektirilmiĢtir.
178

 

Yargılam sürecinde delil olarak kabul edilen hususlardan biri de yeminden 

nükul olayıdır. Yani davacının veya davalının açılan davada kadı tarafından kendisine 

yemin teklif edildiğinde, yeminden kaçınan kiĢi dava kaybetmiĢ oluyordu. Üsküdar 

sicillerinde tespit ettiğimiz yeminden kaçınma ile ilgili dokuz davanın sadece biri 

gayrimüslimlere aitti. Yeminden en çok kaçınan Müslümanlar idi. Örneğin Tophane‘de 

                                                   
175 ÜġS, no.329, vr.19b. 

176 ÜġS, no.328, vr.2b, vr.6ab.  

177 ÜġS, no.336, vr.6a. 

178 ÜġS, no.405, vr.68b.  



 
 

49 

 

ikamet eden Fatıma bint Ġbrahim adlı kadın, eĢya satın aldığı Mosi v. Hayim adlı 

Yahudi‘nin dükkânında unuttuğu altınlar için davacı olmuĢtu. Haklılığını ispat için delil 

getiremediği gibi yeminden kaçınmasıyla dava reddolunmuĢtur.
179

 Gayrimüslimlerin 

yeminden kaçtığı bir tek kayıtta ise yağcı Mehmed BeĢe‘nin 50 kuruĢluk yağ borcu için 

davacı olduğu mumcu Dimitri ise borcu ödediğini iddia etmesine rağmen yeminden 

kaçındığından dolayı mahkeme tarafından borcun ödenmesi için uyarıda 

bulunulmuĢtur.
180

 

1.2.4 Yazılı Belgeler / Deliller 

Mahkeme süreci içerisinde değerlendirebileceğimiz bahislerden biri 

mahkemeye sunulan yazılı belgelerdir. Üsküdar sicillerinde yer alan Müslim-

gayrimüslim davalarında delil olarak zikredilen yazılı belgeler genelde temessük ve 

hüccet idi. Temessük, vakıf ve mîrî arazilerin tasarruf haklarının devri ve  intikali ile 

ilgili belgeler olduğu gibi
181

 bizim incelediğimiz kayıtlarda kiĢiler arasındaki borç 

iliĢkilerinde kullanılan sened özelliği taĢımaktadır. Bu yüzden bazı kayıtlarda deyn-i 

temessük ifadesi yer almaktaydı.
182

 Hüccet ise kadının veya nâibin mührünü ve imzasını 

taĢıyan Ģahitlerce tasdik edilmiĢ belgelerdir. 

Yazılı belgelerin delil olmasıyla ilgili olarak Ali Bardakoğlu konuya dair 

makalesinde, Ġslâm hukukunda Ģahitlik, kat‘i karîne, yemin ve yeminden nükûlden 

sonra beĢinci olarak yazılı deliller ispat vasıtalarından biri olarak zikretmiĢtir.
183

 Genel 

kabule göre Osmanlı yargı sisteminde Mecelle öncesi dönemde yazılı deliller doğruluğu 

Ģahitlerle ispatlanmadıkça mahkeme tarafından kabul edilmemiĢtir. Bu belgelerde 

kadının imzası ve mührünün bulunması yeterli değildir. Zira düzenlenecek sahte 

belgelerle mahkemenin yanıltılma ihtimali yüksek denilmektedir.
184

 Yine Tanzimat 

                                                   
179 ÜġS, no.418, vr.58b.  

180 ÜġS, no.420, vr.27a.  

181 GeniĢ açıklama için bkz. Tak, a.g.e., s. 253. 

182 Örnekler için bkz. ÜġS, no.345, vr.34b; no.412 vr.6a.  

183 Bardakoğlu, ―Beyyine‖, DİA, Ġstanbul 1992, VI, 97.  

184 Ġbn Âbidîn, Reddü'l-Muhtar ale'd-Dürri'l-Muhtar: Şerhu Tenviri'l-Ebsar, (trc. Mehmet SavaĢ),  Ġstanbul 1985, 

XII; 356; Bayındır, a.g.e., s. 119-120;  Fethi Gedikli, ―Kaza:Osmanlı Devleti‘inde Kaza‖, DİA, Ankara 2002, 
XXV,118-119. 



 
 

50 

 

öncesi klasik Osmanlı uygulamasını inceleyen bazı yazarlar ise ispat vasıtalarını 

Ģahitlik, yemin ve yeminden nükûl olarak ele almıĢlar, yazılı belgeleri ispat vasıtaları 

arasında değerlendirmemiĢlerdir.
185

 Bununla birlikte Bayındır, Bursa sicillerinden 

verdiği bir örnekten hareketle vekâlet hususunun Ģahitlerin ispatına gerek kalmadan 

hüccetle sabit olduğunu belirtmiĢtir.
186

 

Özellikle borç davalarında karĢımıza çıkan temessük ibraz etmede kiĢilerin 

elinde olan deliller mahkemede önemli bir ispat vasıtası idi. Gayrimüslimlerin 

Müslümanlarla olan iliĢkilerinde yazı dilinin ne olduğu zikredilmemesine rağmen 

belgelerin Osmanlı Türkçesi ile yazılı olması ihtimali yüksekti. Gayrimüslimlerin kendi 

aralarında olan davalarda kendi dillerince yazılmıĢ temessükler var idi.
187

 Herhangi bir 

Ģekilde elindeki hücceti veya temessükü kaybedenler mahkemeye gelip yenisini 

çıkartıp, eskisinin hükümsüz olduğunu kayıt altına aldırıyorlardı.
188

 Aynı Ģekilde borç 

alıp verenlerden bazılarının gelip, mahkemeden hüccet aldıklarını görmekteyiz.
189

 

1700-1750 yılları arasında Üsküdar‘da Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasında davaya delil olarak sürülen yirmi altı yazılı belge bulunmaktaydı. Bunlardan 

biri kira temessükü, biri köle olmadığına dair hüccet, biri fırın hissesi temessükü idi. 

Geriye kalan yirmi üç kayıt borçlarla ilgili temessük ve hüccetler idi. Davacı tarafından 

mahkemeye delil olarak sunulan on sekiz yazılı belge davalılar tarafından ikrar 

edilirken, sekiz kayıtta davacılar yazılı belgeyi inkâr etmiĢti. Bunlardan sadece birinde 

Ģahitler düzgün Ģahitlik yapmadığı için dava reddolunmuĢ, geri kalan yedi dava 

Ģahitlerin Ģehadetiyle kabul olmuĢtu. Oran olarak konuya baktığımızda mahkemeye 

sunulan yazılı belgelerin % 70‘nin davalılar tarafından kabul edildiğini görmekteyiz. 

ġüphesiz Osmanlı uygulamasında en kuvvetli delil Ģahitlik idi. Bu yüzden 

yazılı belgelerin inkârı durumunda ispat olarak Ģahitler devreye sokulmaktaydı. Bu 

                                                   
185 Bayındır, a.g.e., s. 120, Akman a.g.e., s.94-95  

186 Bkz. Bayındır, a.g.e.,  s.107. 

187 Bkz. ÜġS, no.421, vr.34a. 

188 Bkz. ÜġS, no.363, 122b; no.425, no.26b.  

189 Örneğin Gebze Nahiyesi Darıca Köyü‘nden PelaĢ v. Yanaki adlı gayrimüslim   Ali Yazıcı‘dan  118 kuruĢ borç 

aldığı için mahkemeye gelip Ali Yazıcıya  hüccet verilmesi talebinde bulunmuĢ, mahkemeden borç hücceti 

verilmiĢti. Bkz. ÜġS, no.386, vr.46b. 



 
 

51 

 

yazılı belgelerin mahkeme hücceti de olsa davalı inkâr durumuna gidebilmekteydi. 

Nitekim Debbağlar Mahallesi‘nden Mustafa b. Osman babasından intikal eden 170 

kuruĢluk alacağın kalan 90 kuruĢu ödemediği için PelaĢ adlı gayrimüslimden davacı 

olmuĢtu. Davalı PelaĢ borcu mahkeme-i suğrada ödediği hücceti mahkemede ibraz 

etmesine rağmen Mustafa hücceti inkâr yoluna gitmiĢti. Ancak PelaĢ belgenin 

doğruluğunu Ģuhudu‘l-halde yer alan Müslümanların Ģahitliği ile ispat etmiĢti.
190

  

Dönemimizle ilgili olarak, davalı kimselerin genelde davacı tarafından ortaya 

konan yazılı belgeleri kabul ettiğini görmekteyiz. Belgeyi inkâr etmek genelde kefiller 

arasında olmuĢtur.
191

 Bu defa davacı olanlar belgenin gerçekliğini ispat için Ģahitlere 

baĢvurmuĢtur. Müslim-gayrimüslim davalarında sadece bir belge davalı tarafından inkâr 

edilip Ģahitlerin doğru Ģahitlik yapmamasından dolayı reddolunmuĢtur.
192

 

Netice olarak, incelediğimiz dönem içerisinde insanların yazılı belge almak 

için kadıya baĢvurdukları görülmektedir. Açılan davalarda genel tablo insanların 

mahkemede yazılı belgeleri bir ispat vasıtası olarak sundukları, ancak davacı tarafın  

yazılı belgeyi inkâr etmesi durumunda kuvvetli delil olan Ģahitlerle haklarını 

savunduklarını görmekteyiz. Yoksa delil olarak sunulamayacak bir belgenin kadıdan 

alınmasının baĢka türlü bir izahını yapmak mümkün görünmemektedir.  

1.2.5. Kefalet 

Mahkeme sürecinde ele alınması gereken hususlardan bir diğeri kefalet 

sistemidir. Osmanlı Devleti‘nde cari olan Ġslâm hukuku Ģahsa ve mala kefil 

olunabilmesiyle ilgili hükümleri de içermektedir.
193

 Osmanlı uygulamasında yaygın 

olarak kullanılan bu sistem, iktisadî, hukukî ve sosyal hayatın önemli bir parçası idi. Bu 

özelliğinden dolayı tezin farklı kısımlarında ele alınan kefalet konusu bu bölümde 

                                                   
190 ÜġS, no.334, vr.125b-126a. 

191 Örnek için bkz. ÜġS, no.412, vr.25b.  

192 Bkz. ÜġS, no.403, vr.66a. 

193 Abdullah Karaman, İslâm Borçlar Hukukunda kefalet Sözleşmesi ve Günümüzde Tatbikatı (BasılmamıĢ 
DoktoraTezi) Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 1997, s. 110-134; Yunus Apaydın ―Kefalet‖, DİA, Ankara 

2002, XXV, 170. Her iki çalıĢmada da Müslümanlarla gayrimüslimlerin kefalet yönünden bir değerlendirme 

bulunmamaktadır. Kefilin mürted olması da kefaleti sona erdirmemektedir. Ancak darü‘l-harbe sığınırsa Ģahsa 

olan kefalet düĢer.Açıklamalar için bkz. Karaman, a.g.e., s. 216. 



 
 

52 

 

mahkeme sürecinde varlığı anlaĢılan Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki kefillik 

iliĢkisi ve kefillere açılan davalar boyutuyla değerlendirilecektir.  

Ġncelediğimiz Üsküdar kadı sicillerinden hareketle 1700-1750 yılları arasında 

Müslüman ve gayrimüslim Üsküdarlıların özellikle parasal mevzularda birbirlerine kefil 

olabildikleri anlaĢılmaktadır.
 194

  Kefillik iliĢkisinin tespiti ancak borçlunun borcunu 

ödememesi durumunda alacaklı tarafın mahkemeye baĢvurmasıyla tespit 

edilebilmektedir. Dolayısıyla iki kesimin birbirine kefil olduğu gerçek örneklerin 

sayısının, mahkeme tutanaklarına giren dava sayılarından çok daha fazla olduğunu 

tahmin edebiliriz.  

Kadı sicillerindeki kayıtlara göre, kefilliklerin tamamına yakını para 

vakıflarından yahut Ģahıslardan alınan borçlarla ilgiliydi. Osmanlı toplumunda borç-

alacak iliĢkisi kurulurken borç talep eden kiĢilerden kefil ya da kefiller bulması 

istenirdi. Gerek para vakıflarından gerekse kiĢilerden alınan borçlarda geçerli olan bu 

kefillik uygulaması en baĢta finansal destek sağlayan kiĢi ve kurumlara güvence 

sunmaktaydı. Eğer borçlu yükümlülüklerini yerine getir(e)mezse, alacaklılar kefillerden 

davacı olarak haklarını temin etme yoluna gidiyorlardı. Para vakıflarından kredi 

kullanan Üsküdarlı gayrimüslimler, borcun Ģartlarına uygun olarak ödeneceğini taahhüt 

eden gayrimüslimlerin yanı sıra Müslümanlardan da kefil olarak destek alabilmiĢlerdir.  

Kuzguncuklu Yasef Yahudi‘nin para vakfından 80,5 kuruĢ borç aldığında Müslüman ve 

Yahudilerden oluĢan kefillerini bu duruma örnek gösterebiliriz. 
195

 Meseleyi Müslim-

gayrimüslim iliĢkisi çerçevesinde ele aldığımızda, vekâlet uygulamasında olduğu gibi 

kefalet konusunda da çoğunlukla gayrimüslim Üsküdarlıların bu iliĢkiyi talep eden, 

baĢlatan taraf olduğunu ifade edebiliriz. Çoğu örnekte kurum veya Ģahıslardan borç alan 

gayrimüslimler ve bu borca kefil olan Müslümanlar söz konusudur. Ancak nadiren de 

olsa Müslüman bir Ģahsın borcuna kefil olan gayrimüslimler de vardır. Örneğin, 

Debbağlar Mahallesi‘nden Hüseyin BeĢe b. Mustafa, Hadâyık-ı Sultaniye‘den olan 

                                                   
194Osmanlılarda kefalet konusunu ele alan bir yüksek lisans tez çalıĢması da yapılmıĢtır. Gayrimüslimlerin ve 

Müslümanların borçlarına dair örneklerin de verildiği çalıĢma için bkz. Osman Safa Bursalı , Osmanlı 
Hukuku‟nda Kefalet Sözleşmesi : İstanbul ve Galata Mahkemeleri Şeriyye Sicillerine Göre Mala Kefalet, 1791-

1795 / 1206-1210., (BasılmamıĢ Yüksek Lisan Tezi) Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 2010, s. 31. 

195 ÜġS, no.328, vr.39b. 



 
 

53 

 

HaydarpaĢa Bahçesi‘nin neferatı için kurulmuĢ para vakfından 30 kuruĢ borç aldığında  

kefilleri arasında  el-Hâc Ġbrahim b. ġaban ve, el-Hâc Osman b. Ahmed ile birlikte  

çilingir Serkiz v. Orham da bulunmaktaydı.
196

 

Yukarıda ifade edildiği üzere, para vakıflarından baĢka Ģahıslardan alınan 

borçlarda da Müslüman ve gayrimüslimler birbirlerine kefil olabilmekteydi. Örneğin 

Kefere Mahallesi‘nden Kiro v. Tebur ve eĢi Fotini, Abdullah Efendi‘den 50 esedi kuruĢ 

borç almıĢlar, borca mukabil evlerini rehin göstermiĢler ve ayrıca Hacehatun 

Mahallesi‘nden Mehmed Çelebi b. Hüseyin‘inin bu borca kefil olduğunu 

bildirmiĢlerdir.
197

 

Kefalet hukuku hak sahibi olan kiĢilere alacaklarını tahsil edebilme teminatı 

sağlarken diğer taraftan kefillere malî yükümlülük getiriyordu. Üsküdar sicillerinde 

borcun ödenmemesinden ötürü alacaklıların kefillere açtığı çok sayıda dava kaydı 

vardır. Bu noktada belirtilmesi gereken husus, parasal iliĢkilerin çoğunda borçlu veya 

kefillerin olay mahkemeye intikal etmeden borcun ödenmesine kuvvetle muhtemel özen 

gösterdikleridir. Sicillerde mevcut borçlu ya da kefillere açılan dava sayısı bütün içinde 

küçük bir bölümü teĢkil etmiĢ olmalıdır.  

Kefillerin davalı olduğu hâllerde bu kiĢilerin önemli bir kısmının borcu, 

dolayısıyla kefilliği inkâr ettiği görülmektedir. Her ne kadar borcu kabul edenlerin 

sayısı biraz daha fazla olsa da kayda geçen örneklere göre, kefiller arasında borcu 

ödeme konusunda isteksiz davranan ve kefalet sorumluluğundan kaçınan kiĢilerin var 

olduğu anlaĢılmaktadır. Esasen bu tür davaların gündeme gelmiĢ olması bile baĢlı 

baĢına bazı kefillerin bu tutumuna iĢaret ettiği Ģeklinde değerlendirilebilir. Kefilliği 

reddedenler bir tarafa, mahkeme huzurunda sorumluluğunu kabul eden davalılar 

üstlendikleri vazifenin gereklerini yerine getirmiĢ olsa idiler söz konusu davalar 

açılmayacaktı. Örneğin, Üsküdar‘da Mehmed PaĢa Mahallesi‘nde sakin Veli Beğ, 

kendisine 20 kuruĢ borçlu olan Ġsmail‘den alacağını tahsil edemeyince Ġsmail‘in kefili 

                                                   
196 ÜġS, no.348, vr.5b.  

197 Bu tür Ģahılardan alınan borç kefaleti için ―emr-i kabûl-i hâvî kefalet-i sahiha-yı şer  ́ile kefîl- zâmin‖ ifadesi yer 

almakta, kefil olan kiĢiye rehin mülkü satma yetkisi verilmekteydi. ÜġS, no.325, vr.50a. 



 
 

54 

 

Bedros zimmîden davacı olmuĢtur. Bedros‘un borca kefil olduğunu gösteren temessükü 

mahkemeye ibraz eden Veli Beğ, kefilin borcu ödemesine dair kararın çıkmasını 

sağlamıĢtır.
198

 Benzer bir davada Ahmed Çelebi Mescidi mütevellisi Mustafa Efendi, 

Serkiz'in vakıftan aldığı 110 kuruĢu istiğlal, 27,5 kuruĢu icar ücretinden toplam 137,5 

kuruĢluk borca kefil olan Ġstefan‘dan borcun ödenmesini talep etmiĢ ve mahkeme 

davacıyı haklı bulmuĢtur.
199

 

AĢağıda geleceği üzere Osmanlı mahkemelerinde en önemli ispat 

vasıtalarından birisi Ģahitlik idi. Bu yüzden kefil olan kimseler Ģayet kefaleti inkâr 

ederse alacaklılar Ģahitlerle kefil ispat etmekteydiler. Nitekim Adalar Nahiyesi Kartal 

Köyü‘nden Âmâ Mehmed adlı bir Müslüman, PelaĢ adlı bir gayrimüslime 47 kuruĢ borç 

vermiĢ, Kayınpederi Ademî ise kefil olmuĢtu. Kartal nâibinden alınan ilâmda borcu 

kabul eden Ademî damadına kefil olmadığını iddia etmiĢti. Mehmed ise Ademî‘nin 

kefilliğini Ģahitlerle ispat etme durumunda kalmıĢtı.
200

 Yine aynı Ģekilde, kireçcilik 

mesleğiyle uğraĢan Bedros v. Agob adlı Ermeni bir borca kefaletinden dolayı BektaĢ b. 

Himmet adlı Müslümana dava açmıĢtı. BektaĢ‘ın kefilliği inkâr etmesiyle Müslüman 

Ģahitlerle BektaĢ‘ın kefil olduğunu ispat etmiĢti.
201

 

Osmanlı uygulamasında kefaletin bir boyutu da Ģahsa kefillik idi. Üsküdar‘da 

yaĢayan insanlar arasında nadiren de olsa, bu yolla davalar açılmakta idi. mahkeme bu 

tür davalarda mala kefalet konusunda olduğu gibi kefilleri borcu ödemeye mahkum 

etmiyor, davanın meĢru olmadığını belirtip bu sebeple reddetme yoluna gidiyordu.
 202

 

1.2.6. ġühûdü’l-hâl 

Mahkeme sürecinin son merhalesi Ģühûdü‘l-hâl konusudur. Mahkemelerde 

resmî görevli olmamasına rağmen hemen her türlü mahkeme iĢleminde süreci Ģahit 

olarak izleyen insanlar bulunmaktaydı. ġer‗iyye sicillerinde Ģühûdü‘l-hâl diye dava 

                                                   
198 ÜġS, no.334, vr.156a. 

199 ÜġS, no.407, vr.7a. 

200 ÜġS, no.412, vr.25b. 

201 ÜġS, no.363, vr.112a.  

202 Örnek için bkz.ÜġS, no.363, vr.39a. 



 
 

55 

 

metninin altında yer alan isimlerin bilirkiĢi, maaĢlı mahkeme personeli ve Batı‘da 

görüldüğü üzere jüri olarak araĢtırmacılar arasında farklı değerlendirilmiĢtir.Ancak bu 

kiĢilerin, yargılama sürecine dahli olmayan o an mahkemeyi izleyen kimseler olduğunu 

söylemek daha doğru bir izah olur.
203

 

Bizim ele alacağımız husus ise Müslüman-gayrimüslim münasebetleri 

açısından olacaktır. Üsküdar sicillerinde ve diğer sicillerde gayrimüslimlerin kendi 

aralarındaki davalar için Ģühûdü‘l-hâlde yer almalarına bir mâni yok idi. 

Üsküdar‘da sicillerin tutulmaya baĢladığı ilk yıllardan itibaren 

gayrimüslimlerin Ģühûdü‘l-hâlde isimlerinin yazılı olduğunu görmekteyiz. Jennings ise 

Kayseri üzerinde yaptığı çalıĢmada gayrimüslimlerin kendi aralarındaki çeĢitli 

davalarda Ģühûdü‘l-hâlde yer aldığını belirtmiĢ; fakat taraflarının hepsinin gayrimüslim 

olduğu davalarda Ģühûdü‘l-hâlin tamamının Müslüman olmasına bir anlam 

verememiĢtir.
204

 Hülya TaĢ ise mahkemede gayrimüslimlerin Ģühûdü‘l-hâl olarak 

azlığına dikkat çekmiĢ, mahkeme kayıtlarında Ģühûdü‘l-hâl listesinin devamında ―ve 

gayruhum‖ ifadesinden hareketle, gayrimüslimlerin isimleri yazılmasa da mahkemeyi 

dinlediklerini söylemektedir.
205

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasındaki davalarda, Üsküdar‘ın ilk dönem 

sicillerinde nadiren de olsa gayrimüslim Ģühûdü‘l-hâle rastlanmaktadır.
206

 XVIII. 

yüzyılda ise gayrimüslimlerin yazılması ender rastlanan bir durumdur.
207

 Üsküdar‘daki 

gördüğümüz örneklerde gayrimüslimlerin kendi aralarındaki davalarda genellikle 

                                                   
203 TartıĢmalar ve geniĢ açıklamalar için bkz. Nasi Aslan, , İslâm Yargılama Hukukunda “Şuhûdü‟l-hâl” Jüri: 

Osmanlı Devri Uygulaması, Ġstanbul 1999; Ekrem Tak a.g.e., 53-56; Hülya TaĢ, ―Osmanlı Mahkemesinde 

ġuhûdü‘l-Hâl‖ Nasıl Değerlendirebilir?‖, Bilig, Ankara 2008, XXXXIV,25-44. Hülya TaĢ, bu konuda bağımsız 

bir çalıĢma yapılmadığını zikretmektedir. Lakin, Nasi Aslan‘ın çalıĢması daha önceki yıllara ait bir çalıĢmadır. 

Farklı disiplinden bir çalıĢma olduğu için mi dikkate almadı bilemiyoruz.  
204 Bkz. Jennins, ―Kadi, Court, and Legal procedure in 17th Century Ottoman Kayseri‖, Studies on Ottoman Social 

History in The Sixteenth and Sevententh Centuries : Women, Zimmis and Sharia Courts in Kayseri, Cyprus and 

Trabzon, Ġstanbul 1999, s. 282. 

205 Bkz. Hülya TaĢ, a.g.m., s. 37 

206 Bkz. Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 2 Numaralı Sicil (H. 924-927 / M. 1518-1521). (haz. Rıfat Günalan 
v.d.), Ġstanbul 2010, s. 367.(hüküm no.742). 

207 Bu konuda iki örnek bulunmaktadır. Birincisinde Yenimahalle‘de Ovakim adlı bir Ermeni‘nin, mühtediye AiĢe 

ve Evanis ile  itale-i lisan davasında Ģuhudu‘lhal kısmında gayrimüslimlere yer verilmiĢtir. Bkz. ÜġS, no.377, 
vr.5a-b; Yine Pendikli Fotini bint Mihail  adlı gayrimüslim kadının yeniçeri ortalarından aldığı kredide 

gayrimüslimler Ģühûdü‘l-hâlde yer almıĢtır. Bkz. ÜġS, no.388, vr.57b-58a. 



 
 

56 

 

mahkeme kaydının altında Ģühûdü‘l-hâl kısmında gayrimüslim isimleri 

zikredilmekteydi.
208

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasındaki davalarda genel olarak Ģühûdü‘l-

hâlin tamamının Müslümanlardan olduğunu görmekteyiz. Bu durum Ģayet Hülya 

Canbakal‘ın deyimiyle onları Ģahit olarak kabul edersek Müslümanlara karĢı 

gayrimüslimlerin Ģahitlik yapamayacağından hareketle Ģühûdü‘l-hâlde yer almamalarını 

açıklayabiliriz. Bunun yanında ileride çıkacak bir hukukî ihtilafta gayrimüslimlerin 

Müslümanlara karĢı dava açması durumunda tutanakta yer alan kimseler direkt Ģahit 

olacakları için meselenin gayrimüslimler açısından olumlu bir seyir alacağı 

kanaatindeyiz. Örnek vermek gerekirse aslen Rumeli Akçakızanlık kazasından olan 

gayrimüslim iken Müslüman olup Ali adını alan mühtedinin, kendisini köle edinmek 

isteyen el-Hac Mustafa‘yla olan davasında, Akçakızanlık kadısından hüccette Ģühûdü‘l-

hâlde yer alan kimselerin Üsküdar‘daki davada Ģahit olarak yer aldığını görmekteyiz. 
209

 

1.3. MÜSLÜMANLARLA GAYRĠMÜSLĠMLER ARASINDA 

DAVAYA KONU OLAN HUSUSLAR 

Hak arama yollarını ve mahkeme sürecini izah ettikten sonra iki tebaa arasında 

hangi konularda davalar yaĢanmıĢtı? Bu bölümde kadı önüne gelen bu davaları ele 

alacağız. Öncelikle dava tanımı üzerinde durmak gerekmektedir. Dava, bir kimsenin 

diğer kimseden hâkim huzurunda hakkını istemesi olarak tarif edilmektedir.
210

 

ġer‗iyye sicillerinde bir kaydın dava konusu olduğunu gösteren özellikler 

Ģunlar idi: BaĢlangıçta davacı ve davalının kimlikleri zikredildikten sonra davacının 

davalıya ―üzerine da‟vâ ve takrîr-i kelâm edip‖ ifadesiyle baĢlamaktaydı. Davacı 

iddiasının sonunda ―mûcib-i şer„isi matlûbumdur‖ ifadesiyle davalının 

cezalandırılmasını veya borçlu ise borcunun ödenmesini istemekteydi. ġayet olay iki 

                                                   
208 ÜġS, no.388, vr.57b-58a. 

209 ÜġS, no.326, vr.17a. 

210 Açıklamalar için bkz. Yavuz, a.g.m., s. 12-16. 



 
 

57 

 

kiĢi arasında değil de hırsızlık, zina gibi had cezaları kapsamında ise suç iĢleyen kiĢi 

görevliler tarafından mahkemeye getirilip yargılanmaktaydı. 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında cereyan eden davalarda, iddia edilen 

suçları mala karĢı iĢlenen suçlar ve cana karĢı iĢlenen suçlar olarak iki ana baĢlık altında 

toplamak mümkündür. Bunların dıĢında mesela esnaf arasında meslek nizamına 

uymama gibi dava konusu olan davaları bir bütünlük olması bakımından ikinci bölümde 

esnaf ve üretim iliĢkileri bölümde ele alacağız.  

1.3.1. Borç Davaları  

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında açılan davaların ilk sırasını borç 

davaları oluĢturmaktaydı. Bir vecibe olarak borç, iki veya daha çok kimsenin arasındaki 

karĢılıklı yükümlülüklerin hepsini anlatan hukukî bağdır.
211

 Borç iliĢkileri içinde 

barındırdığı iktisadî Ģartlar dolayısıyla çalıĢmamızın ikinci bölümünün ana konularından 

biri olmakla beraber eda edilmemesinden dolayı hukukî iliĢkiler içinde sayı olarak en 

fazla veriyi içinde barındırmaktadır. Her iki kesim arasında ticari ve ekonomik 

iliĢkilerin sonucu olarak, vaktinde ödenmeyen borçlar veya alacakları için insanlar 

alacaklarını temin maksadıyla mahkemenin yolunu tutmaktaydı.  

Üsküdar kadısının tâbi olduğu Ġslâm hukukuna göre borç ödenmesi gereken bir 

hak olduğu için, kadı önüne gelen borç davalarını bu hukuk çerçevesinde çözmeye 

çalıĢmaktaydı. Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında dava konusundan yarıdan 

fazlasını borç davaları oluĢturmaktaydı. Bu davalar içinde emek ve eĢya borcunun 

haricinde karz olarak verilen borçlarda Müslümanlar ile gayrimüslimle arasında yetmiĢ 

altı dava açılmıĢtı. Kırk bir dava Müslümanlar gayrimüslimlere borçlarını ödemedikleri 

için dava ederken, gayrimüslimlerin borç sebebiyle Müslümanlara açtığı dava sayısı 

otuz beĢ idi. 

Alacaklılar -yukarıda yazılı deliller bölümünde ele alındığı üzere- davalarını 

ispat etmede borçlu ile aralarında düzenledikleri temessükleri delil olarak getiriyor ve 

                                                   
211 Farklı açıklamalar ve detaylı bilgi için bkz. Aydın, ―Borç‖, DİA,  Ġstanbul 1992, XVI, 285-291; a.mlf, ―Deyn‖, 

DİA,  Ġstanbul 1994, IX 266-268. 



 
 

58 

 

Ģahitlerle haklılıklarını ispat etmeye çalıĢmaktaydılar. Borçlu gaip veya borcu 

ödemeyecek durumda olursa eğer kefil var ise kefile dava açılmaktaydı. YaklaĢık on 

dört davada aslî borçlu olmadığı için kefile dava açılmıĢtı. Bir borç davasında borçluluk 

durumu havale yoluyla üçüncü Ģahsa geçtiği için dava açılmıĢtı.
212

 

Alacak ve borçlar veraset sebebiyle mirasçılara intikal ettiği için, kiĢilerin 

ölümünden sonra mirasçıların alacak ve borç davalarıyla uğraĢtıklarını görmekteyiz. 

Nitekim, Üsküdar‘da sarraf olan Ovakim'in ölümünden sonra vârisleri, Yusuf Ağa adlı 

bir Müslüman‘dan 1230 kuruĢ borçtan 236 kuruĢ için alacakları olduğundan dava 

açmıĢlardı. Yusuf Ağa borcunu kabul etmiĢ, mahkeme de ödenmesi tenbihinde 

bulunmuĢtu.
213

 Yine ekmekçi olan Hanparsun v. Dakes  Bulgurlu Köyü‘nden olup vefat 

eden Mustafa‘nın vârislerine dava açıp 150 kuruĢ borç verdiğini Ģahitlerle ispat 

etmiĢti.
214

 

1.3.2. Gayrimenkul Davaları  

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında dava konusu olan hususlardan birisi 

de gayrimenkullerin zaptı, tasarrufu ve satıĢından kaynaklanan davalardır. 

Müslümanlarla ile gayrimüslimler arasında gayrimenkul davalarının ilk 

merhalesine yerin sahipliği veya tasarruf hakkını ifade eden belgelerin ispatından 

kaynaklanmaktaydı. Gayrimenkul sahibi olanların ellerinde tasarruf ettikleri malların 

mutlaka belgesi bulunması gerekiyordu. Böyle bir belge bulundurmayan kimseler 

Ģahitler vasıtasıyla veraset veya baĢka yollarla söz konusu yerin kendilerine intikal ve 

ait olduklarını ispat etmeleri icap ediyordu. Nitekim Kuzguncuk‘ta görülen bir tarla 

davasında köy subaĢısı köy civarındaki tarlanın Abdullah Ağa Vakfı‘na ait olduğunu 

iddia ederek Raki adlı bir Rum kadından almaya çalıĢmıĢ, kadın tarlanın kendi hakk-ı 

                                                   
212Bahsi geçen davada, Kefçe Mahallesi‘nden Mahmud Ağa, ekmekçi Melhas v. Haçadur‘a Çörekçi Mustafa adlı 

bir Müslümandan 66 kuruĢ borcun bir mecliste üçüncü Ģahsa geçmesiyle Melhas‘a dava açmıĢtı. Mahkeme de 

Melhas‘ın borcu ödemesi tenbihinde bulunmuĢtu. Bkz. ÜġS, no.336, vr.40b. 

213 ÜġS, no.403, vr.12b. 

214 ÜġS, no.398, vr.65b. 



 
 

59 

 

mufavvezi olduğunu iddia etmesine rağmen Ģahitlerle ispat edemediği için, tarla vakıf 

mülkiyeti içine dahil edilmiĢtir.
215

 

Üsküdar‘da Müslim-gayrimüslim arasındaki gayrimenkul davalarında alım 

satımdan kaynaklanan iki hukukî kavram öne çıkmaktaydı: ikâle ve gabn-i fâhiĢ. Ref‗ 

ve iskât anlamına gelen ikâle kelimesi, Ġslâm hukuk literatüründe akdin fesh ve izale 

olması demekti.
216

 Gayrimenkul satımlarında her zaman sonuç anlaĢma ile 

sonuçlanmıyordu. Bazen tarafların anlaĢmazlıkları ikâleye sebep oluyordu. Yedi satım 

akdinde ikâle olmuĢtu. Bunların birinde bir Müslüman ile bir Ermeni ikâleye talip 

olmuĢ,
217

 diğerlerinde ikâleye baĢvuranların gayrimüslimlerin olması dikkat 

çekmektedir.
218

 

SatıĢ anlaĢmazlıklarında bir diğer kavram ise iki taraflı akidlerde karĢılıklar 

arasında değer yönünden denksizliği ifade eden gabn-i fâhiĢ idi.
219

 Bu tür davalarda 

mahkemenin tavrı da dikkat çekicidir. Fiyatlarda gabn-i fâhiĢ olduğu iddiasıyla 

mahkemeye baĢvuranlara, mahkeme tarafından yeni bir fiyat tespitine gidilmeyip 

önceden yapılan akdi geçerli kabul etmiĢtir. Ahmed isimli bir Müslüman‘ın Yasef ve 

Ġlya adlı Yahudilerden 530 kuruĢa satın aldığı bağın gerçek değerinin 300 kuruĢ olması 

sebebiyle fazlalık miktar için açmıĢ olduğu dava mahkeme tarafından reddolunmuĢtur. 

Yine baĢka bağ satımı ile ilgili bir davada, Lamberi v. Petro adlı gayrimüslimin 

Çengelköy‘de Kaldırım olarak zikredilen yerdeki bağını Ahmed BeĢe b. Hasan‘a 95 

kuruĢa sattıktan üç sene sonra fiyattaki gabn-i fâhiĢ iddiasıyla davacı olmuĢ, davalı taraf 

bunu inkâr edince 5 kuruĢa sulh olmuĢtu.
220

 

                                                   
215 ÜġS, no.403, vr.45a. 

216 Bkz. Bilmen, a.g.e.,  VI, 12. 

217 ÜġS, no.335, vr.22a. 

218 Ġkâle örnekleri için bkz. ÜġS, no.329, vr.66a; no.355, 71b; no.399, vr. 18ab; no.379, vr.54a; no.416, vr.72b.  

219 Gabn kelimesi, klasik fıkıh literatüründe ―gabn-i fâhiş‖ ve ―gabn-i yesîr‖ Ģeklinde ikili bir ayrım içerisinde 

incelenmektedir. Burada geçen ―gabn-i fâhiş‖ ifadesi, olağan dıĢı sayılan ve kaçınılması gerekli olan mâruz 
tarafına rızası dıĢında gerçekleĢtiği varsayılan anlamında kullanılmıĢtır. GeniĢ bilgi için bkz. Ali Bardakoğlu 

―Gabn‖, DİA, Ġstanbul 1996, XIII, 268-273. 

220 ÜġS, no.418, vr.7a. 



 
 

60 

 

Arazi davalarının baĢında tasarruf hakkı olmadığı hâlde haksız yere zapt eden 

insanlara karĢı açılan davalardır. Bu tür davalarda davacılar öncelikle davaya konu olan 

yerin kendi mülkleri ya da tasarruf hakları kendilerine verildiğini ispat etmekteydiler. 

Sonra o yeri kendi mülküymüĢ gibi zapt edenlere dava açıp el çektirilip kendilerine iade 

edilmesini istemekteydiler.
221

 Buna benzer açılan bir dava türü de, fuzûlen zapt 

sebebiyle açılan davalardır. Bu tür kayıtlarda da herhangi bir izin veya akid olmaksızın 

baĢkasına ait bir yeri zapt etme söz konususu idi. Örneğin, Kefere Mahallesi‘nden 

Bogos v. Yasef adlı gayrimüslim Devâtîzâde ġeyh Mustafa Vakfı‘ndan 94 kuruĢ 

krediye mukabil evini rehin ettirmiĢti. Bogos evi Maliksima (?) bint Krikor adlı bir 

kadına 400 kuruĢa satmıĢ, ancak vakıf mütevellisi izni olmadan satılan bu evin fuzulen 

zapt ettiği gerekçesiyle kadına dava açmıĢtı. Mahkeme mütevelliyi haklı bulup ―kasr-ı 

yed‖ olunması hükmünü vermiĢti.
222

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında gayrimenkul davaları içinde 

değerlendirebileceğimiz az rastlanan davalardan biri de sınır problemidir. Kefere 

Mahallesi‘nden Evanis v. Azarya ile Selamiali Mahallesi‘nden Mehmed Beğ b. Hasan 

arasında geçen davada, Abdullah toprağındaki bağ yolu ile ilgili, Evanis‘in yol olmadığı 

iddiası Müslüman Ģahitlerce reddedilirken, Mehmed Beğ‘in Evanis‘in bağından gelen 

suyun engellenmesi için açtığı dava yine Müslüman Ģahitlerin ifadesiyle 

reddolunmuĢtur.
223

 

Gayrimenkul davalarıyla ilgili son olarak zikredeceğimiz ilginç bir davada, 

kendi bağında hendek kazan bir gayrimüslimin Müslüman mezarları üzerine attığı 

toprak sebebiyle davacı olunmasıdır. Agob v. Krikor Acıbadem denilen yerde
224

 

                                                   
221 Ġstavroz Köyü‘nden Ali BeĢe b. Hüseyin'in geride vârisi olmadığı için Halil b. Abdullah'a kendisinin ölümünden 

sonra cenaze masrafları dıĢındaki mal varlığını vasiyet  etmiĢti. O öldükten sonra Ġstavros'taki bağı Manol v. 

Aleksandiri adlı zimmî haksız yere bağa el koyduğu için davacı olmuĢ, Müslüman Ģahitlerle ispat edip, bağı 

kendi mülküne almıĢtı. Bkz. ÜġS, no.365, vr. 26ab. 

222 ÜġS, no.331, vr.46b. 

223 Bkz. ÜġS, no.365, vr.29b.  

224 Bu dönemde ―Acıbadem Zaviyesi‖ olarak zikredilen bu yer –sicillerdeki ifadesiyle- Ģehir dıĢında yer almaktaydı. 

Etrafında bağlar, tarlalar ve bazı evler mecuttu. SatıĢa konu bu arsa da muhtemelen ev yapmak için satın 
alınmıĢtı. Bu sebeple Mehmet Nermi Haskan, Acıbadem Zaviyesi‘nin yerinin bugün Acıbadem diye bilinen yer 

değil Selamiali Mahallesi‘nde Gazi Caddesi‘nde olduğunu söylemektedir. Bkz. Haskan, a.g.e., I, 397; Mustafa 

Tatçı, M. Cemal Öztürk Taxhidin Bytygi, Üsküdarlı Selami Ali Efendi: Hayatı Tarikat-Nâmesi ve Vakfiyesi, 

Ġstanbul 2006, s. 42; M.Baha Tanman, ―Selami Ali Efendi Tekkesi‖, DİA, Ġstanbul 2009, XXXVI, 349-350. 



 
 

61 

 

bağında hendek kazarken Müslümanlara ait Hayranlık Mezarlığı‘ndaki bazı kabirleri 

mahvettiği iddiasıyla bazı Müslümanlar tarafından dava açılmıĢtı. Yapılan inceleme 

sonucu davaya konu olan Ģikâyetin gerçekleĢmediği tespit edilip davacı Müslümanlar 

davadan el çektirilmiĢlerdir.
225

 

1.3.3. Hırsızlık  

Sicillerde geçtiği üzere Müslümanlarla gayrimüslimler arasında en çok dava 

açılan konular içerisinde hırsızlık ithamıyla açılan davalar gelmektedir. Ġslâm 

hukukunda had ve tazir cezaları gerektiren hırsızlık suçları için Osmanlı 

uygulanmasında, suçun iĢleniĢ biçiminde ve ispat yönünden eksikliğin olması sebebiyle 

kanunnâmelerde bazı yeni düzenlemeler getirilmiĢtir.
226

 

Üsküdar‘da gerek Müslümanlar ve gerekse gayrimüslimler arasında hırsızlık 

yasak olmanın ötesinde toplum nazarında küfür ithamı olacak derecede mahkemede 

Ģikâyet konusu olacak bir davranıĢtı.
227

 Hırsızlık yapanların kimliğine baktığımızda 

Ģehir dıĢından olanların hırsızlık yaptığı dikkatimizi çekmektedir.
228

 Bunun yanı sıra 

Romanlardan Ģikâyetler de az değildir.
229

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında cereyan eden hırsızlık vakaları 

sicillere üç Ģekilde yansımıĢtır. Birincisi davacı kimselerin davalılara doğrudan hırsızlık 

ithamıyla açılan davalardır. Örneğin; Maltepe Köyü‘nden Saliha adlı bir kadın, aynı 

köyden Abdurrahman, Raziye ve Asil adlı gayrimüslimi kızının evinden altınlarını 

                                                   
225 ÜġS, no.357, 34b, 

226 Osmanlı kanunnâmelerinde hırsızlık fiili için çalmak anlamında ―uğurlamak‖ ifadesi kullanılmakta idi. 
Hırsızlığı sabit olan kimselere el kesme cezası verileceği açık olarak ifade edilirken, ispattan doğan eksiklikten 

dolayı çalınan eĢyanın değerine göre farklı cezalar öngörülmüĢtür. Örnekler için bkz. Akgündüz, 

Kanunnâmeler, I, 350; II, 42; III, 92-93; IV,302, 370, 400; Ayrıca değerlendirmeler için bkz. Ömer MenekĢe, 

XVII Ve XVII. Yüzyılda Osmanlı Devletinde Hırsızlık Suçu ve Cezası (BasılmamıĢ Doktora Tezi) Marmara 
Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 1998, s. 110; Bardakoğlu, ―Hırsızlık‖, DİA, Ġstanbul 1998, XVII,394-395.  

227 Kendisine hırsız denildiği için açılan davalar için bkz.  ÜġS, no.421, vr.57a; Kartal ġS, no.1, vr.30b. 

228 Örneğin, Çengelköy‘de Müslüman ve gayrimüslimlerin Ģikâyetçi olduğu, hırsızlık suçundan dolayı kürek ceza 

aldığı ifade edilen Mustafa isimli bir Müslüman aslen ĠĢkodralı idi. Bkz. ÜġS,no.420, vr.25b. Yine 

Çengelköy‘de Ali Haseki adlı Müslümanın kölesinden eĢya çalan Petro adlı gayimüslim aslen Gürcü idi. Bkz. 
ÜġS,no.420, vr.14a. 

229 Üsküdar kadısına yazılan bir buyurulduda Atpazarı içerisinde yer alan Tavukpazarı hanında kalan çingenelerin 

hırsızlık nedeniyle sürülmesi emredilmektedir. Bkz. ÜġS, no.398, vr.61a. 



 
 

62 

 

çaldıkları iddiasıyla davacı olmuĢtu. Ancak hırsızlığı ispat edecek Ģahitler getiremediği 

için davalı tarafların yeminiyle dava düĢmüĢtü.
230

 

Mahalle yasakçıları, gece bekçileri sorumlu oldukları mahallerde evlere ve iĢ 

yerlerinde olan hırsızlık ve v.s. durumlarından sorumlu idiler. Ġkinci tür hırsızlık 

olayları güvenlikten sorumlu bu kimselerin suçüstü yapıp yakaladığı insanların 

mahkemeye getirilmesi ve kadı huzurunda davacı olmalarıdır. Örneğin Yenimahalle‘de 

yaĢayan Osman b. ġaban ve Kazer adlı bir gayrimüslim mahalledeki Valide Sultan 

Camii yanındaki Dergiri zimmînin bakkal dükkânına girdikleri mahalle yasakçısı Abdi 

BeĢe b. Abdülkerim tarafından görülmüĢ, Kazer yakalandığı halde firar eden Osman 

mahalle yasakçısı tarafından mahkemeye getirilmiĢ ve suçunu itiraf etmiĢtir.
231

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki üçüncü tür hırsızlık iddiaları 

dolaylı olarak açılan davalarda görülmektedir. GörünüĢte bu tür davalar bir hakkın talep 

edilmesi anlamında istihkak davaları gözükmekteydi. Ancak, Gebze Nahiyesi Merkebli 

Köyü‘nden Molla Ahmed b. Molla Ömer‘in beygirini elinde bulduğu ekmekçi Evanis 

için açtığı dava kaydında, ―tarih-i kitâbdan kırk beş gün mukadem karye-i mezbûrede 

zâyi„i ve serika olunup‖ ifadesinde görüldüğü gibi içerisinde hırsızlık olayının cereyan 

ettiği davalar idi. Bu tür davaların içinde ev ve dükkân eĢyası çalınması/kaybolması ile 

ilgili davalar bulunmakla beraber
232

 yoğunluk at ve beygir hırsızlığına dair davalar idi. 

Bu hayvanların çalınmasıyla alakalı olarak meselenin iki yönü bulunmaktaydı. 

Öncelikle zikredilen hayvanlar Ģehirlerarası yolculukta, yük ve eĢya taĢımada ve 

değirmencilik iĢleri gibi güç harcanması gereken iĢlerin yürütülmesi gibi en hayati 

görevleri üstlenmekteydi.  

Ġkinci husus ise Üsküdar‘ın konumuyla ilgiliydi. Üsküdar imparatorluğun Asya 

tarafından bakıldığında batı tarafının son noktası, Rumeli canibinden bakıldığında ise 

devletin Asya ve Afrika‘ya kara yoluyla açılan ilk kapısı idi. Bu iki sebepten dolayı at 

hırsızlığının kesiĢtiği yer Üsküdar olmaktaydı. Rumeli tarafında atı kaybolan bir 

                                                   
230 Bkz. ÜġS, no.407, vr.16b. 

231 ÜġS, no.331, vr.9b. 

232 Örnekler için bkz. ÜġS, no.412, vr.35b;  no.423, vr.48b, vr.59b. 



 
 

63 

 

Osmanlı tebaası atını Üsküdar‘da bulabilmekteydi. ġayet Üsküdar‘ın dönemin meĢhur 

Atpazarı‘nda atını bulamazsa ―Atı alan Üsküdar‟ı geçti‖233
 atasözünü haklı çıkaracak 

Ģekilde atını bulması zorlaĢıyordu. 

Açılan at hırsızlığı davalarının neredeyse tamamında davacı olan kimseler 

davayı kazanmıĢlardır. Ayrıca davacıların mesleklerinin atı daha yakından tanıyan 

mekkare taifesinden olması mühim bir husustur.
234

 Atın kendilerine ait olduğunu ispat 

için Ģahitler gerekmekteydi. Atı çalınan gayrimüslimler de kendi memleketlerinden 

getirdikleri Müslüman hemĢerilerinin Ģahitliği ile davalarının kazanmıĢlardır. Dikkat 

çeken bir nokta ise açılan davaların istihkak davası olması sebebiyle davalı olanların 

hiçbirinin hırsızlıkla itham edilmemiĢ olmasıdır.
235

 Gerçekte mağdur mu yoksa hırsız mı 

olduklarını kayıtlardan pek anlayamadığımız davalılar ise ellerindeki hayvanları farklı 

yerlerden farklı kimselerden aldıklarını iddia etmiĢler, neticede mahkeme davacıları 

haklı bulmuĢ atların ve beygirlerin iadesini istemiĢtir. Örnek vermek gerekirse aslen 

Rumelili olup KerniĢ Kazası‘nda ikamet eden Dimo v. TanaĢ adlı gayrimüslim 

Küçükçekmece/Dereköy‘de misafir iken atı çalınmıĢtı. Dimo atını Üsküdar 

Atpazarı‘nda Ġbrahim Beğ elinde bulmuĢ ve davacı olmuĢtu. Atın kendisine ait 

olduğunu Dereköylü Müslümanların Ģahitliği ile ispat etmiĢ, davalı konumdaki Mehmed 

                                                   
233 Bahsi geçen deyim Türk Dil Kurumunun web sayfasında ―fırsatın kaçırılıp artık yapılacak bir şeyin kalmadığını 

anlatan bir söz.‖ olarak konuya uygun bir mana verilmiĢtir. Bkz. 

http://tdkterim.gov.tr/atasoz/?kategori=atalst&kelime=%FCsk%FCdar&hng=02.03.2011; Nurettin Albayrak ise 

―At alan Üsküdar‘ı geçti, at almayan çukurunu kazdı‖ Ģeklinde yazmaktadır.Mana olarak, iĢi zamanında bitiren 
istediği amaca ulaĢır iĢe gereken ehemmiyeti vermeyen zorluklarla karĢılaĢır Ģeklinde ifade edilmiĢtir. Bkz. 

Albayrak, Türkiye Türkçesinde Atasözleri,  Ġstanbul 2009, no.2092. Bu tamlama bazı araĢtırmacılar tarafından 

çekici baĢlık olarak kullanılmıĢ, ancak atasözünün ihtiva ettiği anlamdan uzak, bir tek sicilden genelleme 

yapılarak Üsküdar‘daki Ģiddet olayları irdelenmeye çalıĢılmıĢtır. Bkz. IĢık Tamdoğan, ―Atı Alan 
Üsküdar‘ıGeçti Ya Da 18. Yüzyılda Üsküdar‘da ġiddet Ve Hareketlilik ĠliĢkisi‖, Osmanlı‟da Asayiş Suç ve 

Ceza : 18.-20. Yüzyıllar. (der. Noemi Levy, Alexandre Toumarkine, haz. Foti Benlisoy), Ġstanbul (t.y.), s. 80-

95.  

234 Davacıların mekkari olduğu davalar için bkz. ÜġS, no.416, 17b; no.424 vr.48a. 

235 Konuyla ilgili bir maruzda yer alan ifadeler meseleyi açıklar niteliktedir: ―Bu kulları Atpazarından İstanbul‟da 

iştirâ eylediğim bir re‟s katırı Bayram nâm yeniçeriden alup ve Üsküdar‟a geçürüp lâkin, bir zimmî zuhûra 
gelüp bu katır benimdir deyü Üsküdar‟da alıkoyup merkūm Bayram akçemi taleb eylediğimde katırımı bu 

tarafa getir <deyü> akçemi akçeni vermen deyü cevâb eder mezbûr ki, mesfûr zimmî katır ile ma„an hükm-i 

şer‟le fazîletlü Rumeli Efendi huzûruna şer„le geldirmek bâbında ferman  Bende-i Bayram‖ Bkz. ÜġS,no.331 

vr.94a. 



 
 

64 

 

Beğ ise atı tanımadığı birinden aldığını iddia etse de kadı atın Dimo‘ya teslim 

edilmesini tembihlemiĢtir.
 236

 

Sicillerde geçen davalarda at hırsızlarına pek rastlamamaktayız.
237

 At hırsızları 

çaldıkları atları belli bir mekânı geçtikten sonra satmaktaydılar. Muhtemelen ucuz fiyata 

satıldığı için de rahatlıkla ellerinden çıkmakta idi. Bu yüzden at hırsızlığı davalarında 

çok geniĢ bir coğrafya üzerinde gerçekleĢtiği görülmektedir. Örneğin Ramazan el-Hac 

Ahmed b. Ġsmet‘in Kastamonu‘dan gelirken Bolu çayırında kaybettiği beygiri Batı 

Anadolu‘yu dolaĢarak Üsküdar‘da Arakil adlı bir gayrimüslimin elinde bulmuĢtur.
238

 

Üsküdar Sulu handa misafir olarak kalan Artin v. Vartan‘ın Adana civarında kaybettiği 

katırı Halep‘i ve güney bölgesini dolaĢarak Üsküdar‘da el-Hac Mehmed adlı bir 

Müslüman‘ın elinde ortaya çıkmıĢtır.
239

 

1.3.4. Gasp 

Mala karĢı iĢlen suçlardan olup baĢkasına ait bir malı zor kullanarak alma 

anlamında kullanılan gasp hadisesi Müslümanlarla gayrimüslimler arasında dava 

sebeplerinden birisi olmaktaydı.
 240

 

Ġslâm hukuku açısından gasp edilen malların iktisadî bir değer taĢıması, 

mütekavvim yani dinen kullanımına izin verilen bir mal olması gerekiyordu. Ġçki ve 

domuz eti gibi Müslümanların kullanması caiz olmayan mallar ise gayrimüslimler için 

mütekavvim sayılmaktaydı.
241

 Üsküdar‘da Müslümanlarla gayrimüslimler arasında gasp 

sebebiyle açılan davaların hiçbirinde bu türden bir örneğe rastlanmazken, iki 

gayrimüslim arasında geçen içki davasında gasp olduğu iddia edilmiĢtir. Yukarıda 

                                                   
236 ÜġS, no.335, vr.10a. 

237 159 nolu dipnottaki ĠĢkodralı Mustafa‘nın ve 166 nolu dipnottaki maruzda, yeniçerinin hırsızlık yaptığı ifade 

edilirken diğer davalarda hırsızların sırra kadem bastığını ve dava metinlerin ifade edilmediğini görmekteyiz.  

238 ÜġS, no.339, vr.39b. 

239 ÜġS, no.424, vr.48a. 

240 Gasp suçunun tanımı ve hukukî sonuçları için bkz. Mehmet Akif Aydın, ―Gasp‖, DİA, Ġstanbul 1996, XIII,387.  

241 Aydın, ―Gasp‖, s. 388. 



 
 

65 

 

geçtiği üzere davalı olan gayrimüslim Müslüman Ģahitlerle içkiyi gasp etmediğini satın 

aldığını ispat etmiĢtir.
242

 

Gasp olayının toplumda yaygın olup olmadığını anlama açısından dönemin 

batılı seyyahlarından La Motraye Osmanlı toplumunu anlatırken ―Yankesicilk nedir 

bilmiyorlar. Yani kimsenin ceplerinden endişe etmesine gerek yok‖
243

 ifadelerinde 

görmek mümkündür. Ancak mahkeme kayıtlarında zaman zaman gerek menkul gerekse 

gayrimenkul mallar için gasp olaylarına rastlanılmaktaydı. Ġncelediğimiz elli yıllık süre 

içerisinde Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında gasp iddiasıyla açılan toplam on iki 

dava bulunmaktadır. 

Ġslâm hukukuna göre gasp suçu bir tazir suçu sayılıp cezâi sorumluluk devlet 

baĢkanına aitti. Gasp fiilinin neticesi gasp edilen mal mevcut ise iade, zayi olmuĢsa 

veya bir eksilme meydana gelmiĢse tazmin edilmesi gerekmekteydi.
244

 Üsküdar 

kadısının Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında meydana gelen gasp davalarıyla 

ilgili uygulamalarına baktığımızda; öncelikle bir malı gasp eden kiĢinin elinde gasp 

ettiği mal aynen duruyorsa, mahkeme tarafından geri verilmesi sağlanmaktaydı. 

Nitekim Akdeniz sahili taraflarında Medain Ģehrinden olup Üsküdar‘da misafir 

Mehmed Ağa b. Hasan, at ve beygirini gasb etti iddiasıyla hancı Mardiros v. Agob‘a 

davacı olmuĢtu. Mehmed Ağa haklılığını Ģahitlerle ispat edince mahkeme söz konusu 

hayvanların sadece geri verilmesine hükmetmiĢti.
245

 ġayet kiĢi gasp suçuyla daha 

önceden sabıkalı ise veya gasp olayının içinde darp ve yaralama olduysa mahkeme, 

gasp ettiği malın sahibine geri verilmesini sağladığı gibi davalının tazir ve tedip 

edilmesi hükmünü vermekteydi.
246

 

Gasp olayının içinde barındırdığı fiili durumdan dolayı insanların gözünden 

ırak mekânlarda gerçekleĢtiğinde, davacı kimsenin Müslüman veya gayrimüslim olsa da 

                                                   
242 ÜġS, no.403, vr.62a.  

243  La Motraye, a.g.e., 185. 

244 Aydın, ―Gasp‖, s. 389. 

245 ÜġS;no.421, vr.71b, 

246 Örnekler için bkz. ÜġS, no.403 vr.13a; no.420, vr.11a. 



 
 

66 

 

ispatı pek mümkün olmuyordu. Nitekim, Kadıköy‘den Hasan b. Ömer‘in Yani'ye 

köydeki kilise yakınında 80 kuruĢunu gasp ettiği davada haklılığını ispat için delil 

getirememiĢti.
247

 Bunun yanında bazı durumlarda davacı ispat acizliğini bildiği için 

davalı kimseyle sulh yoluyla anlaĢmaya çalıĢıyordu. aslen Kayserili olan Serkiz adlı 

gayrimüslim Üsküdar‘a gelirken Sapanca'da 200 kuruĢunu aldığını iddia ettiği 

Mehmed‘i Üsküdar‘a geldiğinde kadı huzuruna çıkartıp 50 kuruĢa sulh olmuĢtu.
248

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında gasp davalarının bir diğer yönü de 

bazen insanlar gasp sebebiyle mahkemeye baĢvurduklarında muhakeme sürecinde 

aslında gasp edildi diye dava açılan malların sahibi tarafından satılmıĢ olmasıdır. 

Örneğin Bono bint Abraham adlı Yahudi bir kadın, Abdi BeĢe b. Ivaz adlı Müslüman‘a 

karĢı, kahve fincanı takımlarını gasp ettiği iddiasıyla mahkemeye baĢvurmuĢtu. Davalı 

Abdi BeĢe ise bahsi geçen eĢyaları o an mahkemede bulunan Yahudi kadının oğlu 

Yaseften satın aldığını iddia etmiĢti. Kadın ise iddiasının ispat edecek bir delil 

sunmadığı için kadı tarafından davadan el çektirilmiĢti.
249

 

1.3.5. Mala Zarar Verme 

Üsküdar sicillerinde gasp olayından farklı olarak, ―zayii etmek‖ ve ―telef 

etmek‖ gibi kavramlarla ifade edilen davalar mevcut idi. Gasp olayından farklı olarak 

cebren olmasa da ister mal sahibinin izni olsun ister olmasın mala gelen zarardan dolayı 

haksız bir fiil gerçekleĢtirilmiĢtir.
250

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında itlaf sebebiyle açılan davaların baĢında 

hayvanların telef olması gelmektedir. Üsküdar‘ın civar köylerinde çobanlık mesleği 

çoğunlukla gayrimüslimler tarafından icra edilmekteydi. KüçükbaĢ ve büyükbaĢ hayvan 

sahibi Müslümanlar hayvanlarını gütmesi için gayrimüslim çobanlara emanet 

etmekteydi. Zaman zaman bu hayvanların telef olmasından dolayı Müslümanlar 

                                                   
247 ÜġS, no.420, vr.28b,  

248 ÜġS, no.407, vr.12b. 

249 ÜġS, no.340, vr.10b. 

250 Ġslâm hukukçuları arasında itlaf baĢlangıçta gasp ile birlikte ele alınırken, zamanla hırsızlık ve gasptan ayrı 

olarak mala yönelik tüm haksız fiilleri içine alacak bir Ģekilde geniĢletilmiĢtir. Bkz. Aydın ―Ġtlaf‖, DİA, 

Ġstanbul 2001, XXIII, 466. 



 
 

67 

 

gayrimüslimler aleyhine dava açmaktaydılar.
251

 Bunun yanı sıra celeplik yapan 

gayrimüslimler, koyunlarını zayii ettiği gerekçesiyle Müslümanlara dava açmıĢlardır.
252

 

Üsküdar‘a veya Ġstanbul‘a Ģehir dıĢından gelen insanlar beraberindeki atlarını 

hancılara teslim etmekteydiler. ĠĢleri bittikten sonra hancılara bakım ücretlerini ödeyip 

memleketlerine dönmekteydiler.
253

 Bazı davalarda han iĢleten gayrimüslimlerin, 

yolcuların beygirlerini zayi etmelerinden dolayı dava açılmaktaydı. Bunun yanında 

hancılardan at kiralayıp hayvana verilen zarardan dolayı insanlar mahkemenin yolunu 

tutmaktaydı.
254

 

Ġtlaf davalarının dikkat çeken bir yönü de yine hayvan sahiplerinin verdiği 

zararlar ile ilgili davalardır. Coğrafî mekân olarak Üsküdar tarlalar ve tarım arazileriyle 

çevriliydi ve hayvanların buralara verdiği  zarar ve ziyandan dolayı da davalar 

açılmaktaydı. Nitekim, ġile Nahiyesi‘nden Süleyman b. Ahmed, darı tarlasına ve 

kıĢlağına zarar veren Çobanlık yapan Nikola Yovan‘dan davacı olmuĢ, verilen zarar 

sonucunda 50 kuruĢa sulh olmuĢlardır.
255

 Yine Yoros Nahiyesi Sultançiftliği Köyü‘nden 

ġahin ve Serkiz zimmîler tarlalarına zarar veren ve kendilerini darbeden bir kısım 

romandan davacı olmuĢ ve zarara mukabil 40 kuruĢa sulh olmuĢlardır.
256

 

EĢyaların telefiyle ilgili olarak, Müslümanların gayrimüslim sarraflara 

emaneten verdikleri değerli eĢyaların zayi olmasından dolayı açılan davalar baĢta 

gelmektedir. Muhtemelen sarraflara malı teslim ederken bir temessük almadıklarından, 

teslim alırken sarraf ya o malı baĢkasına satmıĢ olduğu ya da baĢka bir kalıba soktuğu 

için geri alamıyorlardı. Davaların sulh ile neticelenmiĢ olması, sarrafların eĢyaları 

teslim aldığı ihtimalini daha güçlü kılmaktadır.
257

 Bazı davalar da evde ve bazı 

                                                   
251 ÜġS, no.403, vr.19b. 

252 ÜġS, no.403, vr.44a. 

253 BeyĢehirli Mahmud BeĢe'nin hancı Ayvaz'a emanet ettiği 15 kuruĢluk beygiri hıfz etmediğinden dolayı dava  

için bkz. ÜġS, no.363, vr.3b. 

254 Evliya Hoca Mahallesi‘nde hancı Abdülkadir'in atını kiralayıp topal olmasına sebep olmasına neden olduğu 
iddiasıyla terzi Yorgi ve sırmakeĢ Estifan'a açtığı dava için bkz.ÜġS,  no.420, vr.37b. 

255 ÜġS, no.365, vr.25b. 

256 ÜġS, no.367, vr.60b. 

257 Açılan davalar için bkz. ÜġS, no.425 vr.79a; no.427 vr.33a. 



 
 

68 

 

dükkânlarda değerli mallar unutulduğu için açılmakta idi; fakat bunların ispatı mümkün 

olmadığı için mahkeme tarafından reddedilmekteydi.
258

 

1.3.6. ġetm (Sövgü) 

Osmanlı ceza hukukuna göre, baĢkasına yönelik sarf edilen küfürlü sözler suç 

unsuru idi. ÇalıĢmamızın tazir ve tedib kısmında ele alacağımız üzere fetva 

mecmualarında ve düzenlenen kanunnâmelerde bu suçu iĢleyen insanlara ne tür ceza 

verileceği sövdüğü kiĢinin durumuna göre farklılık arz etmekteydi.
259

 Üsküdar‘da 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında dava konusu olan hususlardan biri Ģetm yani 

küfretme sonucu açılan davalar idi. Herhangi bir Ģekilde kendisine küfredilen kimse 

olayı bir Ģekilde mahkemeye taĢımaktaydı.  

Sicillerde genelde ―şetm-i galîz‖ ve ―itale-i lisan‖ ―ar lâhık olacak söz‖ gibi 

Ģekillerde hukukî bir terkipte ele alınmıĢ kiĢiler arasında sarf edilen küfür ifadeleri açık 

olarak yer almamaktaydı.
260

 Bunun yanında bazı kayıtlarda sosyal statüyü zedeleyen 

ifadeler Ģetm olarak dava edilmiĢtir. Örneğin ―hırsız sürgün‖
261

 ve ―zorba müflis‖
262

 

gibi insanın gururunu inciten sözlerden dolayı insanlar bu sözleri söyleyen kiĢileri dava 

etmekten çekinmemiĢlerdir. Özellikle bir gayrimüslimin Müslüman‘a yapacağı küfrün 

ağırlığından olsa gerek, atasözlerimiz arasında ―Dahleden dinime bari müselman 

olsa‖
263

 diye bir atasözü yer etmiĢtir. 

Üsküdar sicillerinde incelediğimiz döneme ait Müslümanlarla gayrimüslimler 

arasında Ģetm sebebiyle açılan dava sayısı on üç tanedir. Bizim tespit edebildiğimiz 

kadarıyla gayrimüslimler arasında dava sebebi olan Ģetm sayısı on dörttür. Yani 

                                                   
258 Bkz. ÜġS, no.407 vr.35a; no.418 vr.58b. 

259 Bkz. Fetâvây-ı Abdürrahim I, 123-126; Akgündüz, Kanunnâmeler, III, 91. 

260 LefkoĢe sicillerindeki Ģetm davalarını inceleyen Mehmet Akif Erdoğru da, kayıtlarda yer alan ifadelerin açık 
olarak yer almadığını belli bir ifade kalıbı içinde olduğunu belirtmiĢtir. Bkz.Erdoğru, ―LefkoĢe Ģer‘i Mahkeme 

Tutanaklarında  ġetm‖, VIIIth International Congress on the Economic and Social History of Turkey: Papers: 

VIII. Uluslararası Türkiye‟nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi Kongresi :Bildiriler  (18-21 Haziran 1998), 

Morrisville 2006, s. 139. 

261 ÜġS, no.421, 57a. 

262 ÜġS, no.420, 57a. 

263 Ġlgili atasözünün açıklamasında, Kendisi büyük suçlar iĢlediği halde, baĢkalarını suçlamayaya kalkıĢan 

kimselerin durumunu anlatmak için kullanıldığı ifade edilmektedir. Bkz. Nurettin Albayrak, a.g.e., no.5277. 



 
 

69 

 

gayrimüslimlerin kendi aralarındaki davalar Müslümanlardan daha fazladır. Bu da 

meselenin gayrimüslimler açısından önemini göstermektedir. Zikredilen on üç davanın 

üçü Müslümanlar aleyhine açılırken, geri kalan on davada Müslümanlar 

gayrimüslimlerin kendilerine Ģetm ettikleri iddiasıyla mahkemeye baĢvurmuĢlardır.  

Mahkeme Ģetm ispat edildikten sonra, sadece küfür söz konusuysa tazir 

cezasına hükmetmekteydi. Fiili müdahale darp ve yaralama söz konusu olursa, hapis 

kararı vermekteydi. Bazı kayıtlarda ise tedip için huzura gönderilmekteydi. Küfürbazlığı 

adet hâline getiren kimseler ise oturduğu mahalleden
264

 veya çalıĢtığı iĢ kolundan
265

 

ihraç edilmektelerdi. Üsküdar‘da rastlamadığımız ancak devletin baĢka coğrafyalarında 

Allah‘a ve Hz. Peygamber‘e ve sahabeye küfreden insanlara idam cezası 

uygulanırken,
266

 Üsküdar‘da din iman söven insanlardan ikisine darp ve yaralama da 

olduğu için kadı tarafından hapis hükmü verilmiĢ idi.
267

 Kartal mahkemesinde ise 

Çankırılı Mehmed adlı bir Müslüman‘ın kendisine din iman sövdüğünü iddia ettiği 

Tostor adlı gayrimüslime ne ceza verildiği zikredilmemiĢtir.
268

 

Küfretme davalarında nazik bir husus da kadınlar konusudur. Müslüman 

kadınların Müslüman erkeklere
269

 ve gayrimüslim kadınların gayrimüslim erkeklere 

Ģetm sebebiyle dava açtığı görülmektedir.
270

 Fakat bir Müslüman‘ın bir gayrimüslim 

kadına ve bir gayrimüslimin Müslüman bir kadına Ģetm ettiği dava kaydına rastlamadık. 

Yalnız ihtida etmiĢ bir kadınla ilgili olarak Ģu bilgiler yer almaktadır: Üsküdar 

Yenimahalle sakinlerinden Ovakim v. Bayram adlı Ermeni, AiĢe bint Abdullah adlı 

mühtedi kadın ile Evanis v. Agob adlı Ermeni‘yle daha önce açtıkları ―itâle-i lisan‖
271

 

davasından zimmetlerini ibra etmiĢ,
272

 aynı Ģekilde devam eden kayıtta davalı konumda 

                                                   
264 ÜġS, no.423, vr.67b. 

265 ÜġS, no.423, vr.52b. 

266 Örnekler için bkz. Doğru. a.g.m., s. 141. 

267 ÜġS, no.412, vr.34b, no.412, vr.58b. 

268 Bkz. Kartal ġS, no.1 vr.36a. 

269 Örnekler için bkz. ÜġS, no.423, vr.8a, 29a. 

270 Bkz. ÜġS, no.385 vr.35a, no.424 vr.9b. 

271 Ġtâle kelimesi ―dil uzatma, nâ-sezâ söyleme ve haddi tecavüz‖  anlamında kullanılmıĢtır. Bkz. ġemseddin Sami, 

Kamus-ı Türki, Ġstanbul 1989, s. 125.  



 
 

70 

 

olan AiĢe ile Evanis, Ovakim‘in ―itâle-i lisan‖ davasından vazgeçtiklerini 

söylemiĢlerdir.
273

 

ġetm davalarının Üsküdar‘da yaĢayan Müslümanlar ve gayrimüslimler 

arasında mahalleden ve meslekten ihraç sebebi olmasını içtimaî bir baskı vasıtası 

oluĢturduğunu varsayabiliriz. Bununla birlikte Ģetm davalarıyla  ilgili olarak Jennins‘in 

ve M. Akif Doğru‘nun Kıbrıs üzerinde yaptıkları çalıĢma neticesi söyledikleri sosyal bir 

mesele etmediği görüĢü,
274

 dava oranlarına baktığımzda Üsküdar için de doğrulanabilir 

bir görüĢ olarak değerlendirilebilir. 

1.3.7. Darp ve Yaralama 

Üsküdar sicillerinde cana yönelik davaların mühim bir kısmını darp ve 

yaralama hadisesini konu alan davalar oluĢturmaktadır. Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasında çeĢitli anlaĢmazlıklardan dolayı zaman zaman darp ve yaralama olayları 

meydana gelmiĢ, mağdur olanların Ģikâyetçi veya sulh olmasıyla olaylar mahkeme 

kayıtlarında yerini almıĢtır. 

Darp ve yaralama cana karĢı iĢlenen haksız bir fiil olduğundandolayı  bunun 

sonucu mağdur olan kimse mahkemeye gelip dava açmaktaydı. Mahkeme ise öncelikle 

mağdur olan kimseyi keĢf ve muayene için bilirkiĢi ile muayene etmekteydi. KiĢi Ģayet 

mahkemeye gelemeyecek durumda ise evlerine gidilip keĢf ve muayene 

yapılmaktaydı.
275

 Yapılan muayene sonucunda davalı kimse mahkemeye celp 

ettirilmekteydi. Davacı dövme olayını Ģahitlerle ispatlayamasa da darbın ehil kimselerle 

ortaya çıkarılması durumunda davalılar sulh yolunu seçmekteydi. Sulh ile neticelenen 

kayıtlarda genelde davalı taraf ―tabîb ve merhem bahâsı‖ adıyla bir sulh bedeli 

                                                                                                                                                     
272 ÜġS, no.377, vr.5b. 

273 ÜġS, no.377, vr.6a. 

274 Bkz. Jennings, a.g.e., s. 99; Doğru, a.g.m., s. 139. 

275 Örneğin PazarbaĢı Mahallesi‘nden Ağya v. Karabet adlı Ermeni Ġsmail ve Mehmed adlı müslümanlar tarafından 

darp edilmiĢti. Ağya‘nın kayınbiraderi Azarya v. Karangül‘ü n ―sahib-i firâĢ‖ yani yataktan kalkamayacak 

durumda olduğu için açtığı davada, mahkemeden  Ahmed Efendi b. Hüseyin, mahalle subaĢısı ve yasakçısı 

Azarya‘nın bulunduğu eve gelip darp yerlerini keĢf ve muayene etmiĢlerdi. Bkz. ÜġS, no.400, vr.10a. 



 
 

71 

 

ödemekteydi. Bu bedel davalının ödeme gücü ve mağdur kimsenin vücundaki darp ve 

yaralamanın tesirine göre değiĢmekteydi.
276

 

Darp olayları hem Müslümanlar hem de gayrimüslimlerin kendi aralarında 

değiĢik sebeplerden dolayı rastlanan bir durumdu. Mahkeme kayıtlarına yansıdığı 

kadarıyla gayrimüslimlerin kendi aralarında olan darp ve yaralama sayısı da yetmiĢin 

üzerinde idi. Nüfusun çoğunluğunu oluĢturan Müslümanlar arasında sayının çok daha 

fazla olması muhtemeldir. XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da yaĢayan Müslüman 

ve gayrimüslimler arasında yaklaĢık yetmiĢ üç adet darp ve yaralama davası meydana 

gelmiĢti. Bunların dağılımına baktığımızda, elli üç kayıtta Müslümanların 

gayrimüslimleri yirmi davada gayrimüslimlerin Müslümanları darp ettikleri 

görmekteyiz. BeĢ davada Müslüman ve gayrimüslimlerin beraber bir Müslümanı veya 

gayrimüslimi darp ettiğini, bir davada da kayıtlarda kıpti olarak zikredilen romanların 

gayrimüslimleri darp ettiğini görmekteyiz. 

ġer‗iyye sicillerinde darbın ve yaralamanın ne ile yapıldığı açık olarak ifade 

edilmekteydi. Buna göre Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki darp ve yaralama 

olaylarında bıçakla yaralama en çok rastlanan yaralama Ģekli idi. TaĢ, sopa, hançer, 

kurusıkı tüfek ve kurĢun ile yaralamalar da mahkeme kayıtlarında yer almaktaydı. 

Tüfek ve kurĢun ile yaralamalar daha çok Müslümanlar tarafından yapılmıĢ idi. 

Mahkeme kayıtları sadece Üsküdar‘daki Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasında yaĢanan darp olaylarını değil nadiren de olsa baĢka Ģehirlerde yaĢanmıĢ ve 

sonuca bağlanmıĢ davaları içermekteydi. Üsküdar sicillerinde rastladığmız bu tür bir 

örneği ilginç kılan bir husus da her iki tarafın da din adamı olmasıdır. Davacı ve 

davalıların Kayseri/Ürgüplü olduğu davada, Molla Hasan b. Ömer, Ürgüp‘e bağlı 

                                                   
276 Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki darp davalarının 28‘i sulh ile sonuçlanmıĢtı. Sulh bedelleri 2 kuruĢ 

ile 70 kuruĢ arasında değiĢmekteydi. DüĢük rakamlarda ağırlıklı olarak 5 kuruĢa sulh olunurken( Örnekler için 

bkz. ÜġS, no.333, vr.68b; no.353, vr.29b; no.367, vr.74b; no.397, vr.142b; no.420 vr.61b; no.424 vr.69a.) 

muhtemelen yaralamanın büyük olduğu davalarda ortalama rakam 60 kuruĢ idi. Örnekler için bkz. ÜġS, 

no.367, vr.69b; no.384, vr.18b; no.421, vr.45a. 



 
 

72 

 

Sinason Köyü‘nde bir buçuk sene önce darp eden ve yaralayan Papa Kuzma v. Ravil‘i 

dava etmiĢ Kuzma‘nın inkâr etmesiyle Üsküdar‘da 2 kuruĢa sulh olmuĢtu.
277

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında darp olaylarının sebepleriyle ilgili 

olarak davacıların kendilerinin ―bi-gayri hakkın‖ darp edildiklerini ifade etmeleriyle 

birlikte tarafların mesleği ve olayın geçtiği mekânlar darp hakkında bazı ipuçları 

vermektedir. Belirtilmesi gereken bir husus hem müslümanların kendi aralarında hem 

de gayrimüslimlerin kendi aralarında darp davalarında aile içi Ģiddet, haneye taciz gibi 

daha özel davalar Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki davalarda yer almamıĢtır. 

Aynı meslek grubunda veya birbirine yakın meslek grubunda çalıĢan insanların 

ekonomik çıkarları çatıĢtığında bazen zor kullanmaya itmekteydi. Örneğin aynı mesleği 

icra eden simitçi Ali‘nin simitçi Yani‘yi darp etmesi
278

 ekonomik çıkarına halel 

getirdiği içindi. Ġstanbul‘da debbağlık yapan Osman BeĢe‘nin deri sattığı ve bundan 

dolayı alacağı olduğu papuççu Sahak'ın Kefere Mahallesi‘ne varıp onu darp edip 

yaralaması
279

 borç yüzündendi. 

Darp olayının bir boyutu da Üsküdar‘ın çevresi tarım arazileriyle çevirili 

olması sebebiyle tarla sahipleri ile çobanlar arasında cereyan etmekteydi. Çobanlık 

mesleği daha çok gayrimüslimler tarafından icra edildiği için, hayvanların tarlalara zarar 

ve ziyan vermesi buraları ekip biçen Müslümanlar tarafından darp edilmelerine sebep 

olmaktaydı.
280

 

Kimi darp davalarının mekân olarak gayrimüslimlere ait meyhanelerde 

meydana gelmiĢ olması meseleye farklı bir mana katmaktadır. Zira meyhaneler 

gayrimüslimlere serbest olmakla beraber Müslümanlarca gidilmesi yasak yerler 

arasındaydı. Bu mekânlara giden Müslümanlar, yakalanmamak için meyhanecinin 

istediği parayı vermek zorunda kalıyorlardı.
281

 Kadıköy‘de Hürmüz adlı bir 

                                                   
277 ÜġS, no.352, vr.20b. 

278 ÜġS, no.403, vr.50b. 

279 ÜġS, no.367, vr.9a. 

280 Gayrimüslim çobanlara darp edilmesiyle ilgili kayıtlar için  bkz. ÜġS, no.331, vr.15b; no.333, vr.68b; no.345, 

vr.2a. 

281 La Motraye a.g.e., s. 135. 



 
 

73 

 

gayrimüslimin meyhanesinde Çorbacıoğlu lakaplı Mehmed adlı bir Müslüman‘ın 

Nikola adlı bir gayrimüslimi yaralamasını
282

 mekânın etkisi olarak yorumlamak 

mümkündür. 

Bazı davaların sebebinin küçük çapta çetevâri kimselerin birtakım insanları 

darp edip yanlarındaki parayı almak olduğu  görülmektedir. Bu tür olayları iĢleyen 

kimseler iki veya daha fazla kimseden oluĢmakta idi. Gözüne kestirdikleri insanları 

bazen sokak ortasında bazen kendi mahallerinde darp etmekteydiler. Darba maruz 

kalanların Müslüman ya da gayrimüslim olması mühim değildi. Darp edenlerin içinde 

Müslüman ve gayrimüslim her iki kesimden insanlar olabiliyordu. Özellikle Müslüman 

ve gayrimüslimlerin beraber yaĢadıkları mahallelerde bu durum belirgin bir hâl 

almaktaydı. Mustafa b. Osman ve Serkiz v. Artin‘inin Samatyalı Ağya‘yı Selamiali  

Mahallesi‘nde sabah vakti darp edip 6 kuruĢunu almaları ve 
283

 Ahmed b. Mustafa ve 

Süleyman b. Abdullah ve Ahmed Veli uncuoğullarından Aleksi ve Tatosun Süleyman 

adlı bir Müslüman‘ı yaralayıp üzerinden 60 kuruĢunu almaları
284

 konuya dair iki farklı 

örnek idi.  

1.3.8. Katl 

Adam öldürme Ġslâm hukukunda mutlaka cezalandırılması gereken ceza 

türlerinden biri olup, Ġslâm anlayıĢına göre en büyük günahlar arasında yer 

almaktadır.
285

 

Üsküdar‘daki Müslimlerle gayrimüslimler arasında en mühim  dava 

konularından birini öldürme iddiasıyla Üsküdar‘da açılan davalar oluĢturmaktadır. Zira 

canına kastedilen kimselerin Müslüman veya gayrimüslim olsun Osmanlı tebaasından 

olması ve toplumda yarattığı infial açısından adli olarak en ağır bir durumu iĢaret 

etmektedir. 

                                                   
282 ÜġS, no.421, vr.2a. 

283 ÜġS, no.407, vr.41a.  

284 ÜġS, no.403, vr.66a.  

285 Bardakoğlu, ―Katil‖, DİA, Ankara 2002, XXV, 45. 



 
 

74 

 

Mahkeme kayıtlarında normal ölümlerle ilgili olarak Müslümanlar için ― fevt 

olan, bundan akdem vefât etmiş ‖ gayrimüslimler için ―hâlik olan‖ ifadesi yer 

almaktaydı. Tabii ölümlerin dıĢında bir yerde ölü bulunan insanlar için keĢf ve muayene 

edecek uzman insanlar gönderilmekteydi. Tespit edilen bulgulara göre ölüm sebebi 

―garîkan vefât etmiş/hâlik olmuş , maktûlen vefat etmiş/hâlik olmuş‖ ifadeleriyle kiĢinin 

denizde boğularak mı öldüğü yoksa biri tarafından mı öldürüldüğü kayda 

geçirilmekteydi. Boğularak ölen insanlar için sadece durum tespiti yapılmakta, vârisleri 

çoğunlukla davacı olmamaktaydı. Davaya konu olan herhangi bir öldürücü aletle 

katledilmiĢ insanlar idi. Öldürülen kiĢinin vârislerinin açtığı davalara bakacak olursak, 

olaylar kısas ve kasâme korkusundan yerleĢim merkezlerinin dıĢında 

gerçekleĢmekteydi.
286

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında elli yıllık süre içerisinde on dört adet 

cinayet olayı mahkmeye intikal etmiĢti. Öldürülen insanlardan ikisi Müslüman iken, 

geriye kalanlar gayrimüslim idi. Gayrimüslimlerin kendi aralarında cinayet davası bu 

sayının neredeyse iki katı  yani yirmi dört  idi. Üsküdarlı Müslümanlarla gayrimüslimler 

arasında meydana gelen adam öldürme davaları, adi cinayetler Ģeklindeydi. 

Müslümanların katl iddiasıyla yargılandığı öldürme davalarında yeniçeri yoldaĢlarının 

yanı sıra, taĢradan gelen insanların cinayete karıĢtıklarını görmekteyiz.
287

  

Cinayet  iĢlenen davaların beĢinin inkâr olmasına rağmen ortalama 100 kuruĢa 

sulh ile sonuçlanmıĢ olması davalı kiĢinin cinayeti iĢlediği ihtimalini 

kuvvetlendirmektedir. Zira çalıĢmamızın ikinci bölümünde geleceği üzere 100 kuruĢ 

iktisadî açıdan değerli bir para idi. Benzer bir Ģekilde M. Akif Aydın konuyla ilgili bir 

makalesinde, Eyüp‘te bir cinayet davasının sulhle sonuçlanmasını Ģöyle 

yorumlamaktadır:
 288

 ―Suçlu önce suçunu inkâr ediyor. 140 kuruş üzerine sulh ediliyor.  

Suç kabul edilse cezası kısas olacaktı.  Mirasçılar kısastan vazgeçse bu defa diyet 

                                                   
286 Örnekler için bkz. ÜġS, no.421, vr.84b-85a; no.423, vr.37a. 

287 Örnekler için bkz. ÜġS, no.378, vr.7b; no.412, vr.15a. 

288 M. Akif Aydın, ―Eyüp ġeriye Sicillerinden 184, 185 ve 188 Numaralı Defterlerin Hukukî Tahlili‖, ,Eyüp‟te 

Sosyal Yaşam:18. Yüzyıl Kadı Sicilleri Işığında, (ed. Tülay Artan), Ġstanbul 1998, s. 699. 



 
 

75 

 

konusu devreye girecekti.  Sanıkların anlaşmaya yanaşması  suçlu olduğu ihtimalini 

güçlendirmektedir‖ demektedir.  

Bir diğer konu da faili meçhul cinayetler idi. Burada kısaca kasâme 

uygulamasına değinmek gerekmektedir. Kasâme, faili meçhul cinayet davalarında 

öldürülen kimselerin ispat vasıtalarından birisidir. Fıkhî bir terim olarak köy ve 

mahallede veya bir Ģahsın kendi mülkünde, üzerinde öldürme belirtileri bulunan katili 

meçhul bir kiĢi için o köy veya mahallede elli kiĢinin maktülü kendileri öldürmedikleri, 

öldüreni de görmediklerine dair yemin etmeleridir.
 289

 

Kasâme uygulamasında kiĢilerin can dokunulmazlığı olduğu için maktûlün 

Müslüman veya gayrimüslim olması fark etmemektedir. Yine Müslümanlar ile 

gayrimüslimlerin beraber yaĢadığı köy ve mahallelerde bir maktûlün bulunması o yerde 

yaĢayan herkesi kapsamaktadır. Nitekim konuyla ilgili bir fetvada:
 290

 

 ―Zeyd ahalisi Müslim ve kefere olan karye içinde kimsenin mülkü olamayan 

yerde cerîhan katîl bulunup kātili ma„lûm olmasa ahâliy-i mezbûrenin müslimîn ve 

keferesine kasâme ve diyet-i lâzıme olur mu? Olur‖
 buyrulmaktadır. 

Kasâme uygulaması ile ilgili olarak Mehmet Akman, Kasâme hükümlerinin 

Osmanlı Devleti‘nin tamamında uygulandığını belirttikten sonra, 1746 ve 1752 

tarihlerinde Haslar Kazası Balıklı Ayazma köyü yakınlarındaki bir çiftlikte öldürülen 

bir gayrimüslimin davasında uygulanmadığını belirtmektedir. Maktûlün vârislerinin 

kasâme ve diyet için fetva aldıktan konunun Divan‘a gitmesi sonucu yayımlanan 

fermanlarla
291

 kasâmenin Ġstanbul ve havalisinde eskiden beri uygulanmadığını 

söylemekte, fermanlardan hareketle padiĢahların Ġstanbul ve havalisinde gerek devlete 

                                                   
289 Osmanlı kanunnâmelerinde ―Ve bir bölük halk içinde bir adama ölse, tehdidât edüp kātili bulduralar, 

bulmazlarsa ol halkı dutup habs edler dahi Derrgâh-ı Mu„allâ‟ya bildüreler. Fermân-ı kazâ-cerayân anların 
bâbında ne vechile sâdır olur ise mûcebiyle amel edeler.‖( Akgündüz, Kanunnâmeler III,.427) Ģeklinde yer 

almıĢtır. Kasame uygulaması ve yapılan hukukî tartıĢmalar için bkz. Ali Bardakoğlu ―Kasâme‖, DİA, Ġstanbul 

2001, XXIV; 528-530; Akman, a.g.e., s. 95-99. 

290 Behcetü'l-Fetâvâ,  s. 600. 

291 Fermanlar için bkz. İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz. A. Tabakoğlu, v.d.), Ġstanbul 

1997, I, 224-225,357. 



 
 

76 

 

gerekse reâyâya ait mekânlarda iĢlenen faili meçhul cinayetlerin sorumluluğun kamuya 

ait olduğunu kabul ettiklerini söylemektedir.
292

 

Konunun Üsküdar‘da nasıl uygulandığına baktığımızda öncelikle mahkeme 

kayıtlarında kasâme ifadesine rastlamadık; ancak insanların kendi yaĢadıkları muhitte 

katledilerek öldürülen bir cesede rastladıklarında durumu hemen kadıya bildirdiklerini 

görmekteyiz. Nitekim, Kuzguncuk'ta Mihriban bahçesinde ölen kayıkçı Ġbrahim b. 

Ahmed‘in durumundan dolayı zimmî ahali keĢf ve muayane isteği ile mahkemeye 

baĢvurmuĢ ve mahkeme de baĢkatip Ahmed Efendi‘yi olay mahalline göndermiĢ ve keĢf 

ve muayane etmiĢ, vârisleri daha önce açmıĢ oldukları davada Rumlar ile 25 kuruĢa sulh 

olmuĢlardır.
293

 

Üsküdar‘da darp ve yaralama davalarında yaralı durumda olan insanların 

kendisini yaralayan insanları mahkemede zikredip mahalle halkının zimmetini ibra 

etmesi, muhtemelen mahalle halkını kasâme uygulamasından kurtarmaktı. Nitekim 

Rumî Mehmed PaĢa Mahallesi sâkinlerinden Mehmed b. Hüseyin, Selamiali 

Mahallesi‘nde kendisini darb edip yaralayanların Hüseyin, Yasakçı Ali, Arslan adlı 

zimmî ve Sıvacı Delot olduğunu darp sebebiyle ölürse onların sorumlu olduğunu 

söyleyerek Selamiali Mahallesi ahalisinin sorumlu olmadığını belirtmiĢtir.
294

 

Üsküdar‘da Müslümanlarla gayrimüslimler arasında kasâme uygulamasının bir 

tek örneğine rastlamaktayız. Metinde kasâme tarafını göremediğimiz sulhla 

neticelenmiĢ bir cinayet davasında, maktûlen ölü olarak bulunan bir Müslümanın 

vârisleri, cenazenin  bulduğu köy ahalisinden davacı olmuĢlar, ancak daha sonra araya 

sulh edicilerin girmesiyle sulhte anlaĢmıĢlardır.
295

 Sicil kaydında kasâme yemini 

gözükmemesine rağmen bütün köy halkından davacı olmaları kasâme yapıldığı intibaını 

vermektedir. 

                                                   
292 Akman, a.g.e., s. 97-99. 

293 ÜġS, no.363, vr.84b. 

294 ÜġS, no.367, vr.39a. 

295 Tenbel el-Hâc Mehmed Mahallesi‘nden olup  Ġstavros Köyü civarında maktûlen ölü  bulunan Mehmed b. 

Ali'nin vârisleri, babalarının ölmeden bir gün önce Kuzguncuk'ta sağ olarak görüldüğü iddiasıyla Kuzguncuklu 

Rum ve Yahudilere kan ve diyet davası açmıĢ, ispat edemedikleri için 25 kuruĢa sulh olmuĢlardır. Bkz. ÜġS, 

no.354, vr.8a. 



 
 

77 

 

1.3.9. Zina  

Sicillerde zina, ve tecavüz  olaylarını ifade etmek için ―fiil-i şenî‖ terkibi 

kullanılmıĢtır. Müslim-gayrimüslim hukukî ve adli iliĢkileri baĢlığı altında 

değerlendirebileceğimiz bir husus da diğer dava sayılarına oranla çok az sayıda yer 

almıĢ gayrimeĢru iliĢkilere ait vak‘alardır.  

Ġslâm hukukunda kadınların ve erkeklerin evlilik dıĢı iliĢkiye girmeleri 

yasaklanmıĢtır. Evli olup böyle bir iliĢkiye giren kiĢi recm cezası ile 

cezalandırılmaktadır; fakat olay için dört Ģahit olması ve kiĢilerin itiraf etmesi 

gerektiğinden, neredeyse had cezasının uygulanmasını imkânsız kılmaktadır.
296

 Bu 

yüzden Osmanlı Devleti‘nde içtimaî ahlakın çökmemesi için kanunnâmelerde zina 

yaptığı tespit edilen kimselere had cezası uygulanamayacağı için duruma göre tazir 

cezası kapsamında para, hapis ve sürgün cezası verilmiĢtir.
297

 

Toplumda fuhuĢ olayları Müslüman olsun gayrimüslim olsun insanların 

tepkisini çekmekte idi. Özellikle uzun süren savaĢ yılları içerisinde fuhuĢ ve içkiden 

bozulmalar olması sebebiyle zamanın yöneticileri bazen zecri tedbirler almaya 

yönelmiĢlerdir.
298

 ĠĢyeri anlamında kullanılan ―kârhâne‖ kelimesi gayrimeĢru iĢleri 

yapan kimseler için de kötü anlamda ―kârhâneci‖ kullanılmaktaydı. Salacak 

Mahallesi‘nde evlerini kötü niyetli kimselere kiralayan ev sahiplerini Müslüman 

mahalle halkı kadıya Ģikâyet etmiĢ, mahalle imamının kefalet onayı olmadan evlerin 

kiraya verilmemesi hususunda bir karar çıkartmıĢlardı.
299

 Ahalisi Müslüman olan Solak 

Sinan Mahallesi sakinleri kerhaneci denilen bazı adamların geceleri mahalleye fahiĢeler 

getirip, eĢkıya zümresiyle iĢret âlemi yaptıklarını bunların mahalleden ihraç edilmesi 

                                                   
296 Dönemizin kronikleri arasında yer alan RâĢid Mehmed Efendi‘nin yazdığına göre XVII. yüzyılın sonlarında bir 

tek recm cezası uygulanmıĢtı. Ġstanbul‘un Aksaray semtinde Müslüman bir kadınla Yahudi bir erkeğin zina 

yapması sonucu recm cezasına çarptırılmıĢtır. Bkz. Târih-i Râşid, I,362-363. 

297 Örnekler için bkz. Akgündüz, Kanunnâmeler I,347. II;40,424.IV,296. Üsküdar‘da zina davasıyla ilgili olarak 

Üsküdar sicillerinde tarafların Müslüman olduğu bir davada, mahkeme ―ta‟zîr-i şedîd lâzım gelmekle tevbe ve 
salâhı zâhir olunca(ya) Kal„ay-ı Sultânîde habs-i medîd ile habs‖ olunması için suçluyu Divan‘a göndermiĢtir. 

Bkz. ÜġS, no.407, vr.41a. 

298 Osman Köse ―XVII, Yüzyıl Sonları Rus ve Avusturya SavaĢları Esnasında Osmanlı Toplumunda Bir 
Uygulama:Ġçki Ve FuhuĢ Yasağı‖, Tukish Studies=Türkoloji Araştırmaları, Ġstanbul 2007, c.II say.1 s. 104-

125. 

299 ÜġS, no.377, vr.76b.  



 
 

78 

 

için arzda bulunmuĢlardı.
300

 Yine aynı Ģekilde Selâmiali mahallesinde yaĢayan 

gayrimüslim ahali adı kerhâneciye çıkmıĢ Maryam adındaki bir gayrimüslim kadının 

evine yabancı erkekleri aldığından dolayı tedip edilmesi için kadıya baĢvurmuĢtu.
301

 

Üsküdar'da Balaban Ġskelesi civarında olan Yahudihane‘nin, gayrimeĢru iliĢkilere 

mekân olduğu ve halkın o civardan geçemeyecek duruma gelmesiyle bahsi geçen 

mekânın yıkılması emredilmiĢti.
302

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında konuyla ilgili davalara baktığımızda, 

mahkeme kayıtlarından anlaĢıldığı kadarıyla bu tür fiileri yapanlar, yapılan ihbarlar 

sonunda yakalanmaktaydı. Ġhbar üzerine mahalle subaĢıları veya yasakçıları suçluları 

takip edip kadı huzuruna çıkartmaktaydılar. Pendik Köyü‘nün yasakçısı BektaĢ isimli 

bir görevli, Receb adlı bir Müslümanla Konstatin ve Yorgi adlı gayrimüslimlerin sarhoĢ 

olarak ―fiil-i şeni‖ kastıyla  Laberni adlı gayrimüslim kadına musalllat olmaları 

sebebiyle Kartal nâibine Ģikâyetçi olmuĢtu.
303

 Bu tür görevliler gayrimeĢru fiillerin 

cerayan etmesinden önce birbirine nikâh düĢmeyen insanların gizlice bir araya 

gelmelerini de kadıya Ģikâyet etmekteydiler. Nitekim Yenimahalle subaĢısı Abdi BeĢe, 

Reis Mahallesi‘nde Nazlı bint Krikor adlı gayrimüslim kadınla Gevher bint Abdullah 

adlı Müslüman kadının evlerine kendilerine namahrem olan Ġsmail ve Ahmed adlı 

Müslümanları almalarıyla subaĢı ―nehy-i „ani‟lmünker murâdımdır‖ niyetiyle ilgili 

kiĢilerin mahkemeye celbini sağlamıĢtır.
304

 

Dava türleri ve müslümanların gayrimüslim unsurlar içerisinde daha çok hangi 

cemaatle davalık olduklarına bakıldığında Ģöyle bir sonuç ile karĢılaĢılmaktadır: 

 

                                                   
300 ÜġS, no.402, vr.74b. 

301 ÜġS, no.403, vr.50a. 

302 BOA, C. ZBT, no. 1675. 

303 Kartal ġS; no.Vr.31a. 

304 ÜġS, no.350, vr.11a. 



 
 

79 

 

TabloI: Müslümanlarla Gayrimüslimler Arasındaki Dava Ġstatistiği.
*
 

 

Tabloya göre müslümanlar ile gayrimler arasında yılda ortalam 8-9 dava 

konusu olan hususlar gerçekleĢmiĢtir. Bu kayıtların yaklaĢık yarısını (% 50, 62) borç 

alacak davaları oluĢturmaktadır. Gayrimenkul ve zarar - tazminat davaları da bu gruba 

eklendiğinde toplam davaların % 60‘ına yakın kısmının maddi anlaĢmazlıklara 

                                                   
* Tabloda değiĢik Ģekillerde dava konusu olmuĢ 409 kaydı değerlendirilmiĢ, bazı kayıtlarda davacı ve davalıların 

müĢterek olduğunu belirtmek için ―&‖ iĢareti kullanılmıĢtır. 

Dava Türü Davacı Dava Sayısı Davalı Toplam O ran

Müslüman 124 56 Ermeni, 56  Rum, 12 Yahudi

Ermeni 44 42 Müslüman, 2 Müslüman&Ermeni

Rum 29 27  Müslüman, 1 Rum&Müslüman, 1 Roman

Yahudi 7 7 Müslüman

Müslüman& Rum 3 1 Rum, 2 Müslüman

Müslüman 13 9 Ermeni, 2 Rum, 2 Yahudi

Rum 5 5 Müslüman

Ermeni 1 1 Müslüman

Müslüman 12 Ermeni 7, 1 Yahudi, 1 Gürcü, 2 Rum, 1 Rum&Müslüman

Ermeni 4 4 Müslüman 

Rum 5 4 Müslüman , 1 Roman 

Müslüman & Rum 1 1 Müslüman 

Roman 1 1 Rum 

Müslüman 6 3 Ermeni, 3 Rum

Ermeni 4 4 Müslüman

Rum 1 1 Müslüman

Yahudi 1 1 Müslüman

Müslüman 16 9 Rum, 6  Ermeni, 1 Yahudi

Rum 4 4 Müslüman

Ermeni 1 1 Müslüman

Müslüman 20 Rum 13, 4 Ermeni, 2 Ermeni&Müslüman, 1 Rum&Müslüman

Rum 30 28 Müslüman, 2 Rum&Müslüman

Ermeni 18 16 Müslüman,1 Roman, 1 Ermeni&Müslüman

Yahudi 4 4 Müslüman

Müslüman& Ermeni 1 1 Roman

Müslüman 2 1 Ermeni, 1 Rum&Yahudi

Rum 7 6 Müslüman 1 Roman

Ermeni 5 5 Müslüman

Müslüman 12 5 Ermeni, 5 Rum, 1 Ermeni&Müslüman, 1 Rum&Müslüman

Ermeni 6 6 Müslüman

Rum 8 8 Müslüman

Müslüman& Ermeni 1 1 Ermeni

Toplam  Dava 409 100%

Katl 14  Dava 3,42

Muhtelif  

Davalar(Miras,Nafak

a,Mehir,Vergi, Zina 

v.s.) 27  Dava 6,62

Mala Zarar Verme 21  Dava 5,13

Darp ve Yaralama 73 Dava 17,84

Hırsızlık 23 Dava 5,37

12  Dava 2,93Gasp

Borç Alacak Davaları 207  Dava 50,62

Gayrimenkul 19 Dava 4,64



 
 

80 

 

dayandığı söylenebilir. Davaların % 32‘sini ise darp ve adam yaralama, Ģetm, gasp, 

hırsızlık ve katl gibi adi suçlar oluĢturmaktadır. Müslim - gayrimüslim arasındaki maddi 

anlaĢmazlıklara dayalı davalarda, davacıların çoğunluğunu Müslümanlar oluĢturmasına 

rağmen, adi suçlar olarak sınıflandırabileceğimiz davalarda, davacıların çoğunluğunu 

ise gayrimüslimler oluĢturmaktadır. 

Müslümanların gayrimüslim unsurlar içinde en çok hangi grupla davalı ve 

davacı olduklarına baktığımızda, davacıların sırf Müslümanların olduğu davalarda 

Rumlar ve Ermeniler aynı sayıda davalı olarak mahkemeye gelmiĢlerdir. 

Müslümanlardan davacı olan gayrimüslim unsura baktığımızda Rumların en çok 

Müslümanları dava ettiğini görmekteyiz. 

1.4. DAVA SONUÇLARI ve VERĠLEN CEZALAR 

Aynı Ģehri aynı köyü veya ticari mekânları paylaĢan insanlar arasında birtakım 

adli olayların cereyan etmesi tabiidir. Burada meseleyi mühim kılan mahkemeden çıkan 

sonuçlar ve aynı suçu iĢleyen bir Müslüman ile gayrimüslime verilen cezalarda farklılık 

olup olmadığıdır. Yani adaletin nasıl tecelli ettiğidir. Müslüman memleketlerinde 

Müslümanların lehinde ve aleyhinde uygulanan hükümler aynen zimmeti kabul etmiĢ 

gayrimüslimler için de geçerlidir.
305

 

Ġslâm hukukunda had, kısas ve tazir diye tasnif edilmiĢ cezaların çoğunun ispat 

durumuna göre mahkeme kayıtlarında yer aldığını görmekteyiz. Tazir cezaları basit bir 

uyarıdan idama varıncaya kadar pek çok ceza biçimini içinde barındırmaktadır. Tazir 

cezasını ifade suçları dar anlamda -sicillerde geçtiği gibi- değerlendirip, diğer sonuçlar 

için ayrı birer baĢlık açarak değerlendirdik. Bölümün sonunda mahkeme sonuçlarını 

analiz etmek için dava sonuç tablosunu verdik. 

                                                   
305 Bilmen, a.g.e.,  VI, 426; Farklı olarak içki içme dinlerinin caiz gördüğü bazı durumlar gayrimüslimlere ceza 

verilmezdi. (Bkz. Bardakoğlu, ―Had‖, DİA, Ġstanbul 1996, XIV,550.) Nitekim çalıĢmamızın Ģahitlik bölümünde 
konuyla ilgili bir satıĢ davasına yer vermiĢtik. Bununla birlikte bazı yazarlar kanunnâmelerden hareketle 

ispatında eksiklik olan suçlar için Müslümanların yarısı kadar para cezası aldıklarını, bu durumun ceza hukuku 

açısından Müslüman zimmî eĢitliğinin bozulduğunu iddia etmiĢlerdir. (Bkz. Gülnihal Bozkurt, a.g.e., s. 25) 

Ancak incelediğimiz sicillerde iddia edilen hususlara dair kayda rastlamadık. 



 
 

81 

 

Dava sonuçlarında öncelikle ele alınması gereken bir nokta da, Mahkeme 

kayıtlarında özellikle yüzyılın ortalarına doğru ilam kayıtlarında ―huzur-ı „âlilerine 

i„lâm olundu‖ ibaresi görülen bütün davaların merkeze bildirilip bildirilmediği 

konusudur. Belli bir dönemden sonra bazı defterlerin hemen her kaydında yer alan bu 

ifadelerden hareketle merkeze bildirilmesi pek mümkün görülmektedir. Bu mesele, 

Osmanlı hukuk tarihi konusunda çalıĢanların ele alacağı bir husus olarak karĢımızda 

durmaktadır.  

Mahkeme kararları davacının haklılığını ispat edip etmemesine davalının suçu 

ikrar, itiraf ve inkâr etmesine göre Ģekillenmekteydi. Suçlunun suçu kabul etmesi için 

incelediğimiz dönemde iĢkence yönteminin kullanıldığına dair herhangi bir kayda 

rastlamadık.
306

 Bunlarla birlikte ehl-i örf tarafından mahkemeye getirilen ve suçunu 

itiraf eden suçlular ile ilgili bir ihtiyat payı bırakmak lazımdır. 

Mahkeme kararları ile ilgili bir diğer mesele ise iĢlenen suçlarla ilgili olarak 

mahkemenin ne tür karar verip nasıl bir iĢlem yaptığıdır. Suraiya Faroqhi, incelediği 

kadı sicillerinden hareketle  tecavüz, hırsızlık ve cinayet davalarına pek rastlanmadığını, 

mahkeme kayıtlarının durum tespiti yaptığını ve  sosyal olgudan ibaret olduğunu 

söylemektedir.  Bahsi geçen vakıaların mahkemeye taĢınmadan insanların kendi 

aralarında halledilmeye çalıĢıldığını ifade etmektedir.
307

 

Faroqhi‘nin değerlendirmesi kısmen doğru olmakla beraber dava istatistiğinin 

olduğu Tablo I‘e, ve mahkeme sonuçları bakımından Tablo II‘ye baktığımızda dava 

çeĢitleri ve sonuçlarını mukayese ettiğimizde kadının hükmünü ihtiva etmeyen dava 

sayısı az sayıdadır. Ġlerleyen bölümlerde ele alacağımız üzere insanlar bu tür davaları 

mahkemeye taĢımaktan çekinmemiĢlerdir. Bununla birlikte insanların bedel-i sulh ile 

anlaĢma yoluna gidip, geride kalan çoluk çocuğu düĢünerek suçlunun bir affı olacak 

                                                   
306 Osmanlı Devleti‘nde suçunu inkâr eden çeliĢkili ifadeler veren daha önceden sabıkası bulunan kimselere ―örf-i 

ma‘rûf‖ denilen iĢkence uygulanmaktaydı. Uriel Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law,  s. 252-254. 

Mehmet Akman BeĢiktaĢ Sicillerinden aktardığı bir olayda sanıkların ifadelerinin iĢkence ile alındığını 
söylerken(bkz. Akman, a.g.e., s. 85.) Ömer MenekĢe ise çalıĢmasında değiĢik çalıĢmalara da atıf yaparak XVII 

yüzyıldan sonra iĢkence  izine rastlanmadığını söylemektedir. Bkz. MenekĢe, a.g.e., s. 101.  

307 Suraiya Faroqhi, Osmanlı Tarihi Nasıl İncelenir:Kaynaklara Giriş,  (trc. Zeynep Altok), Ġstanbul 1999, s. 55-56 



 
 

82 

 

yönü tercih ettiklerini görmekteyiz.
308

 Yine, Faroqhi‘nin suç ve cezalar ile ilgili olarak 

bunların uygulanması konusunda Divan kayıtlarında yer almadığı ifadesi Ekrem Tak 

tarafından değerlendirilmiĢ, Kamil Kepeci tasnifindeki Ruus Defterleri‘nde iĢlenen 

suçlara dair verilen örnekler ile bu görüĢün sıhhatli olmadığı vurgulanmıĢtır.
309

 

Dava sonuçları bakımından hüküm ihtiva etmeyen, sadece kayıt edildiğini 

ifade eden ibarelerin bulunması açılan davalar ile dava sonuçları arasındaki rakam 

farkını ortaya çıkarmaktadır.
310

 Hükmün bulunmadığı kayıtlar içinde ispat edilemeyip 

Ģahide havale edilen davalar dikkat çekmektedir.
311

 

Mahkemenin hükmünü ihtiva etmeyen bir Ġslâm hukukunda had cezaları 

arasında yer alan husus da bağy ve hırâbe suçları olarak adlandırılan eĢkıyalık 

suçlarıdır. Bu suçlarla ilgili olarak mahkeme kayıtlarında ―cezası re‟y-i veliyyü‟l-emre 

mufavvez olmakla‖
312

 ifadesi yer almaktadır. ĠĢlenen suçlar direkt devletin güvenliği ile 

ilgili olduğu için ne tür ceza verileceği devlet baĢkanına bırakılmıĢtır. Bu yüzden bu tür 

kayıtların hüküm ihtiva etmemesi açılan davalar ile dava sonuçları arasındaki rakam 

farkının sebeplerinden biri olmuĢtur. 

1.4.1. Mahkemenin Reddettiği Davalar 

Kadının hükmünü ihtiva eden sonuçlarından birisi davanın reddilmesidir. Bu 

bölümde ister Müslüman olsun ister gayrimüslim olsun, davacı olup da herhangi bir 

eksiklikten dolayı mahkemenin reddettiği davaları ve reddetme sebepleri üzerinde 

duracağız. Ġslâm hukukunda ispat yükü davacıya ait olduğundan, herhangi bir sebeple 

                                                   
308 Selamiali Mahallesi‘nden katledilerek öldürülen Arslan v. Serkiz‘in mirasçıları 7 Cemâziyelevvel 

1152(12Ağustos 1739) tarihinde katil zanlısı Ġlya v. Simon‘a dava açmıĢlar, mahkeme de kısas hükmü vermiĢti. 

Bundan beĢ gün sonra aynı mirasçılar sulha talip olup, 90 kuruĢ bedel karĢılığında Ġlya‘nın zimmetini ibra 

etmiĢlerdi. Bkz. ÜġS, no.398, vr.52b, vr.53b.  

309 Bkz. Tak, a.g.e., s. 33. 

310 Örnek için bkz. ÜġS, no.327, vr.28b.  

311 Bkz. ÜġS, no.407, vr.40b; no.412 vr.51a. 

312 Örnekler için bkz. ÜġS, no.403, vr.31a; no.412, vr.66a; EĢkıyalık suçu iĢleyenler ile ilgili ne tür ceza verildiği 

konusunda iĢlenen suçun durumuna göre değiĢik cezalar verilmekteydi. Örneğin, Üsküdar‘da meyhaneci olup 

halkın Ģikâyetçi olduğu Ermiya adlı gayrimüslimin daha önce eĢkıyalık yaptığından dolayı elinin kesildiği ifade 

edilmektedir. Bkz. ÜġS, no.403, vr.14b. 



 
 

83 

 

davacı olan kimseler mahkemeye geldiklerinde iddialarını ispat etmek için Ģahit veya 

haklılığını ispat eden bir delil getirmek zorundaydılar. 

Mahkeme kayıtlarında ―mu„ârazadan men„ olundu‖ ifadesiyle formüle edilen 

hükümler, mutlaka ispat eksikliğinden kaynaklanmaktaydı.
313

 Ġncelediğimiz dönem 

itibariyle mahkemenin reddettiği dava sayısı altmıĢ dokuz idi. Bunlardan kırk dördünde 

Müslümanların açmıĢ olduğu dava kabul edilmemiĢ, yirmi beĢinde ise gayrimüslimlerin 

açmıĢ olduğu dava mahkeme tarafından kabul edilmemiĢti.  

Öncelikle açılan davaların hukuken meĢru bir dava olması gerekmekteydi. 

Hukukî kriterlere uymayan, davalıyı herhangi bir Ģekilde bağlamayan davalar mahkeme 

tarafından reddedilmekteydi. Üsküdar‘da bu dönemde mahkeme altı davayı meĢru 

olmadığı gerekçesiyle reddetmiĢti. Altı davanın beĢi Müslümanlar tarafından açılmıĢ 

davalar birisi de gayrimüslimler tarafından açılmıĢtı. Davaların beĢi borçlarla ilgili idi. 

Kimisi borçuluya değil kefil veya üçüncü Ģahıslara açılan davalar idi. Kimisi de vadesi 

gelmediği halde borç ödenmedi diye açılan davalar idi. Ġlginç bir dava ise darp ve gasb 

sebebiyle kefilleri olduğu iddia edilen kiĢilere açılan dava idi. Ġstanbul‘da Fatih Camii 

civarında oturan Abdurrahman adlı kimse, Kadıköy‘de yerleĢim yeri dıĢında 500 kuruĢ 

gasbedip firar eden Bebiroğlu adlı bir Ermeni için Kadıköy‘deki Ermeni papazlarına 

kefaletlerine binaen dava açmıĢtı; ancak kadı Ģer‗-i Ģerîfe göre açılan davanın meĢru 

olmadığını belirterek davalılara soru bile sormadan Abdurrahman‘ı davadan el 

çektirmiĢti.
314

 

Mahkemenin reddettiği davaların bir kısmı zaman aĢımına uğramıĢ davalar idi. 

Kadı, önüne gelen davanın süresi içinde açılıp açılmadığına re‘sen dikkat etmekteydi. 

Herhangi bir özür olmaksızın bazı davalarda on yıl bazı davalarda on beĢ yıl gecikince 

zamanaĢımı olduğundan dolayı dava düĢmekteydi.
315

 Gayrimüslim bir koca ile eĢi 

arasında bir miras davasında, mahkeme  kırk yedi sene devam eden miras davasının 

                                                   
313 Mahkemenin, davacının iddiasını ispat edememesi halinde verdiği bu tür hükümlere kaza-i terk denilmekteydi. 

Bkz. Bayındır, a.g.e., s. 115, Fethi Gedikli ―Kaza:Osmanlı Devleti‘inde Kaza‖,s. 118. 

314 ÜġS, no.363, vr.39a. 

315 Bkz. Fetâvâ-yı Feyziyye , s. 315; Fetâvâ-yı Abdürrahim,  I, 367; Bilmen a.g.e., VII; 109, Akman a.g.e., s. 115. 



 
 

84 

 

açılmasının meĢru olmayacağı gerekçesiyle davayı reddetmiĢti.
316

 Müslümanlarla 

gayrimüslimler arsında iki dava zamanaĢımı sebebiyle mahkeme tarafından kabul 

edilmemiĢti. Her iki davada da 15 sene geçmesi zamanaĢımı sebebi olmuĢtur. Bunlardan 

Konyalı Murteza Beğ b. Mehmed‘in Erakil'e kefil olan Haçadur'a on beĢ sene önce 

verdiği 115 kuruĢ borç davasında kadı, mürûr-i zaman olduğu gerekçesiyle dava 

açılmasının Ģer‘an caiz olmadığını söylemiĢtir.
 317

 Diğer davada ise Balatlı unculuk 

mesleğiyle uğraĢan Osman adlı bir Müslüman‘ın simitçi Kiryako‘ya 25 sene önceki 

10,5 kuruĢ borcundan dava açmıĢ, mahkeme 25 sene özürsüz beklediği gerekçesiyle 

davayı reddetmiĢti.
 318

 

Kabul edilmeyen davalar arasında daha önce dava edilmiĢ ve sonuçlanmıĢ 

davalar bulunmaktaydı. Davacı konumunda olan insanlar aynı davayı baĢka bir kadıya 

tekrar götüremezdi. Ġstisna olarak Divân-ı Hümâyun‘a baĢvurulabilmekteydi
319

 

Üsküdar‘da gayrimüslimlerin Müslümanlara açtığı biri borç diğeri vergi hususundaki iki 

dava daha önce görüĢülüp karara bağlandığı için mahkeme tarafından reddedilmiĢti.
320

 

Hukukî prosedürlerden birisi davacının veya davacı vekilinin davalı ile kadı 

huzurunda yapılan yargılamada, suçlu/borçlu olan Ģahsı teĢhis ve tespit etmesi 

gerekmekteydi. Davacı mahkemeye celbettirdiği kiĢiyi tespit ve teĢhisden aciz kalırsa 

davanın reddedilmesi olağan bir durumdu. Üsküdar sicillerinde iki davada davacıların 

davalı oldukları insanları tespit edemedikleri için dava düĢmüĢtür. Her iki davada da 

davacılar Müslüman davalılar ise gayrimüslim idi
321

. 

                                                   
316 ÜġS, no.415, vr.36b. 

317 ÜġS, no.340, vr.68a. 

318 ÜġS, no.423, vr.50a. 

319 Aydın ―Mahkeme‖, s. 343; Ekrem Buğra Ekinci, a.g.e.,s. 86. 

320 Bu davalardan  birisinde Ġstanbul/ Langa'da oturan Tiro'nun eĢya ücretinden dolayı  Ġbrahim adlı bir Müslümana 

açtığı dava daha önce Üsküdar nâibi Ġbrahim Efendi huzurunda görüldüğü için reddedilmiĢti. (Bkz. ÜġS, 
no.415, vr.1b.) Diğerinde ise Çengelköy‘de  bazı zimmîlerin köy mütevellisi Seyfizade ve köy zabiti Salih 

BeĢe'ye Haremeyn evkafına dahil olan köyün senelik 2500 akçe ispençe vermesi gerekirken fazla topladıkları 

için dava da aynı Ģekilde daha önce mahkeme huzurunda görüldüğü için kabul edilmemiĢti. Bkz. ÜġS, no.340, 

vr.67b.  

321 Sözgelimi Evliya Hoca Mahallesi‘nden hancı Abdülkadir'in atını kiralayıp topal olmasına sebep olmasına neden 

olduğu iddiasıyla terzi Yorgi ve sırmakeĢ Estifan‘a davada, hasmı olan kimseyi tayin edemediği için dava 
düĢmüĢtür. (Bkz. ÜġS, no.420, vr.37b.) BaĢka bir davada  Ömer adlı bir Müslümanın  Sivas‘ın Divriği 

Kazası‘nın bir köyünde ismini bilmediği bir Hıristiyan kadına 120 kuruĢ borç verdiği, bu kadının 



 
 

85 

 

Mahkeme sürecinde ele aldığımız üzere mahkeme sonuçlarını etkileyen en 

mühim unsur Ģahitlik idi. Ayrıca konumuz itibariyle gayrimüslimlerin Müslümanlar ile 

olan davalarında Müslüman Ģahit getirme zorunluluğu mahkemede davanın kabulü veya 

reddi açısından mühimdi. ġahitlik konusunda değindiğimiz üzere gayrimüslimlerin 

Müslümanlarla olan davalarında altmıĢa yakın davayı Müslüman Ģahitle kazanmıĢ 

olması bununla birlikte sekiz civarındaki davayı Ģahit olmadığı için kaybetmiĢ olmaları 

Ģahit bulma konusunda sıkıntı yaĢamadıklarını göstermektedir. 

Mahkemenin reddettiği davalar arasında Ģahitlerin tanınan Ģahsiyet olmamaları 

ve davalıyı tespit etmede gösterdikleri ikircikli tavırlar davanının reddedilmesine sebep 

olmaktaydı. Nitekim Saliha adlı bir Müslüman kadının Polad adlı gayrimüslime, oğlu 

Haçadur ve eĢinin aldığı 59 kuruĢ borca kefillik davasında Ģahitler tanınmayan 

Ģahsiyetler olduğu için kadı tarafından dava reddedilmiĢti.
322

 Yine tüccar grubundan 

Halil'in Kuzguncuklu dülger kalfası iken ölen Serkiz'in vârislerine açtığı kapan 

ücretinden 160 kuruĢ alacak davasında, Ģahitler muteber olmadığı için kadı reddine 

karar vermiĢti.
323

 

Bunun yanında kendisine dava açılan insanlar Ģahitlerle haklı olduklarını 

ispatlayıp davanın reddedilmesini sağlamaktaydılar. BeĢ davada davalının haklı 

olduğunu ispat için Ģahit getirmesiyle dava mahkeme tarafından kabul edilmemiĢtir. 

Bunlardan üçünde gayrimüslimler Ģahitlerle davanın reddedilmesini sağlamıĢken, 

ikisinde Müslümanlar davalı konumdayken Ģahitlerle davanın kadı tarafından kabul 

edilememesini sağlamıĢladır. 

ġahitlik konusunda bir ayrıntı da insanların ortak yaĢama mekânlarının dıĢında, 

Ģehir ve köy hudutlarının dıĢında, tenha yerlerde bağ ve bostan aralarında meydana 

gelen darp yaralama ve cinayetle sonuçlanan olaylarda suçluyu gören insanların 

bulunmaması, ispat yönünden imkân olmadığından açılan davalar davalıların suçu kabul 

                                                                                                                                                     
Yenimahalle‘de eğserci Toros'un eĢi olduğunu duyduğu iddiasıyla mahkemeye getirilen kadınlardan kimin 

olduğunu tayin edemediği için kadı davadan el çektirmiĢtir. Bkz. ÜġS, no.412, vr.25b. 

322 ÜġS, no.415, vr.29b. 

323 ÜġS, no.412, vr.25b. 



 
 

86 

 

etmemesinden mahkemece reddedilmekteydi. Burada davacının Müslüman veya 

gayrimüslim olması fark etmemekteydi.
324

 

Mahkemenin reddettiği davaların önemli bir bölümü de delil yetersizliğinden 

red olunan davalardı. YaklaĢık on dokuz dava mahkemeye delil sunulamadığı için kabul 

edilmemiĢti. Bu davaların çoğunluğunu borç davaları oluĢturmaktaydı. Mahkeme 

davacının açtığı davada davalı olan itiraf değil de inkâr yolunu tercih ettiğinde, davacıya 

iddiasını ispat için bir müddet vermekteydi. Belirtilen süre içerisinde ispat edilemeyen 

davalar reddedilmekteydi.  

1.4.2. Davadan Çekilme (Ferâğ[at])  

Ferâğ kelimesi vakıf mülklerinin tasarruf hakkının devriyle ilgili bir terim 

olmasının yanı sıra davadan çekilme anlamında da kullanılmaktaydı. Sicillerde genelde 

―meccanen ferâğ‖ veya ―fâriğ oldum‖ Ģeklinde ifade edilmekteydi. Belli bir bedeli 

içermediği için sulhten farklı olarak bir nevi af kapsamında yer almaktaydı. 

Akla Ģöyle bir soru gelmektedir; davadan vazgeçeceğini bilen insanlar niçin 

mahkemeye gelip baĢlarından geçen olayı mahkemede kayıt ettirmek istemiĢlerdir? 

Meseleye davacı açısından baktığımızda davadan vazgeçmiĢ olsa bile ileride olabilecek 

herhangi bir problem için, daha önce davalı olduğunu ispat etme noktasında haklı bir 

konumda olmak, davalı açısından da davacıya herhangi bir Ģey olsa suçsuz olduğunu 

ispatlamada delil olarak sunacaktır. Antep sicillerden ilkini inceleyip yorumlayan Leslie 

Pierce, davacı olanların seslerini duyurma mekânı olarak mahkemeye geldiklerini iddia 

etmektedir.
325

 Bu tür kayıtların davalı açısından bir ehemmiyeti de; mesele kayda 

geçirildiği için ve mahkeme tarafından kendilerine hüccet verilmesi sebebiyle davacının 

bir dava açma ihtimalinin önüne geçilmekteydi. 

Üsküdar‘da Müslümanlarla gayrimüslimler arasında on dört davada davacılar 

davalarından vazgeçmiĢlerdir. Yedisinde Müslümanlar davacı iken, yine yedisinde 

gayrimüslimler davacı konumundaydı. Gayrimüslimlerin kendi aralarında davadan 

                                                   
324 Örnekler için bkz. ÜġS, no.339, vr.72b, no.420, vr.28b. 

325 Leslie Peirce, a.g.e.,  s. 140. 



 
 

87 

 

vazgeçme sayısı yaklaĢık Müslümanlarla olan dava rakamlarının iki katı, yani otuz iki 

kayıtta yer almıĢtır. Gayrimüslimlerin kendi aralarındaki rakamın yüksek çıkmasının 

sebebinin eĢler arası tartıĢma ve miras gib yakın akraba iliĢkilerinin bir sonucu olarak 

düĢünmek mümkündür.
326

 

Dava türlerine baktığımızda eĢya gasbı, borç, mülk satımı nizası, Ģetm, darp ve 

yaralama ve adam öldürme davaları olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu davalardan 

altısında muslihûn denilen arabulucular davacıyı ikna edip vazgeçirmiĢ, bir kayıtta ise 

ispat etme imkânı olmadığı için davacı davasından vazgeçmiĢtir. Bizim tahminimiz –

metinlerde zikredilmemiĢ de olsa- arabulucuların devrede olduğudur. Mahkemede 

önemli bir yeri olan arabulucuları sulh bölümünde daha geniĢ bir Ģekilde alacağız. 

Ferâğ ile sonuçlanan on dört davanın yarısının darp ile ilgili olması ayrı bir 

değerlendirme konusudur. Davacıların haklılıklarını ispat etmedeki eksikler olsa da 

olayın mahkemede kayıt altına alınması muhtemel darpların önüne geçmek bir daha 

böyle müessif bir olay yaĢamak istememelerinden kaynaklanmaktaydı. Nitekim 

Valideatik Mahallesi‘nden Hasan BeĢe'nin Yani v. AnastaĢ tarafından Ģehir dıĢında 

havuz kapısı çayırında darp edildiği iddiasıyla açmıĢ olduğu davadan vazgeçmesi 

muhtemel yaĢanacakların bir daha yaĢanmaması içindi.
 327

 

Katletme bölümünde açıkladığımız üzere normal ölümlerin dıĢında boğularak 

ölen, herhangi bir öldürücü aletle öldürülen kiĢilerin ölüm Ģekilleri mutlaka 

zikredilmekteydi. Müslümanların yoğun yaĢadığı Gülfem Hatun Mahallesi‘nde el-Hac 

Hüseyin b. Abbas‘ın uncu değirmenini kiracı olarak iĢleten ve Ferhan adlı 

gayrimüslimin ölümüyle igili mahkeme kayıtlarında sadece ―hâlik olan‖ ifadesi yer 

almıĢtır. Ancak Ferhan‘ın vârisleri, önce dükkân sahibi hakkında açmıĢ olduğu davadan 

vazgeçmiĢ, sonra cenazeyi defneden Kefere Mahallesi papazları aleyhine açmıĢ olduğu 

davadan vazgeçmiĢtir.
328

 Genelde ölüm Ģekilleri zikredilmesine rağmen bu davada ölüm 

Ģeklinin zikredilmemesi davadan vazgeçme sebebi olabilir. 

                                                   
326 Örnekler için bkz. ÜġS, no.403, vr.23b; no.423, vr.65a; no.427, vr.37b. 

327 ÜġS, no.427, vr.55b. 

328 ÜġS, no.367, vr.47a. 



 
 

88 

 

1.4.3. Sulh 

Mahkeme sonuçlarından önemli bir bölümünü sulh ile neticelenen kayıtlar 

oluĢturmaktadır. Müslümanlarla gayrimüslimler arasında yüz yirmi üç civarında açılan 

davanın gayrimüslimlerin kendi aralarındaki bir o kadar davanın sulh ile sonuçlanmıĢ 

olması, üzerinde itina ile durulması gereken bir durumdur. 

MenĢei Kur‘an-ı Kerim ve Hz. Peygamber‘in uygulamalarında yer alan sulh 

uygulaması, fıkıh kitaplarının muamelat, siyer, ferâiz ve diğer bölümlerinde geniĢçe ele 

alınmıĢtır.
329

 Genel olarak Hanefî mezhebinin uygulamasını esas alan Osmanlı 

Devleti‘nde, kanunnâmelerde 
330

 ve fetva kitaplarında sulh ile ilgili hükümler yer almıĢ, 

ve Tanzimat sonrası hazırlanan Mecelle‘de de sulh ve ibra baĢlığını taĢıyan bir bölüm 

açılmıĢtır. 

Allah hakkı ve devlet otoritesini ilgilendiren zina, içki, bağy, hirabe gibi had 

gerektiren konularda sulh cezayı ortadan kaldırmazdı. Bunlar içerisinde kul haklarıyla 

ilgili olanların sulh yapanın kendisine ait, üzerinde tasarruf edebileceği, karĢılığında bir 

bedel alınabilen, meçhul olmayan bir hak olması gerekir.
331

 

Sicil kayıtlarının önemli bir kısmının sulh ile neticelenmiĢ olması özelde 

Üsküdar genelde Osmanlı toplumunun iliĢkilerinde ―sulh‖u anahtar kavram olarak 

karĢımıza çıkarmaktadır. ÇatıĢmadan ziyade sulh içerisinde yaĢamak toplumun huzuru 

ve menfaati için daha mühimdir. Bir mahkeme kaydında aralarında darp ve yaralama 

davası geçen bir Müslüman ile gayrimüslimin yer aldığı metinde ―es-sulhu seyyidü‟l-

ahkâm332
‖ ibaresi meseleleri çözme manasında ne derece mühim olduğunu 

göstermektedir. Kadı sicillerinde yer alan sulh ile ilgili kayıtlar sosyal tarih konusunda 

çalıĢan bir kısım araĢtırmacıların dikkatini celbetmiĢ, makale olarak bir takım çalıĢmalar 

                                                   
329 Fahreddin Atar ―Sulh‖, DİA, Ġstanbul 2009, XXXVII,481. 

330 Bkz. Akgündüz, Kanunnâmeler, 3, 426; Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law., s 137.  

331 Davut Yaylalı. İslâm Hukukunda Sulh,  Ġstanbul 1993, s. 131-145; Atar a.g.m., s. 482-483. 

332 ―Sulh hükümlerin efendisidir‖ anlamında yer alan ibare için bkz. ÜġS, no.352, vr.20b; Bu ifade fıkıh eserlerinde 

sulh önemini vurgulamak için sıkça yer almıĢtır. Bkz. Atar a.g.m., s. 483. 



 
 

89 

 

yapılmıĢtır. Sulhun Osmanlı toplumunda ne gibi bir anlam ifade ettiği yapılan 

araĢtırmalar üzerinden değerlendirilmeye çalıĢılmıĢtır.
333

 

Tarafları sulhe ikna edecek kimselerin sözü dinlenir, insanlar üzerinde belli 

tesiri olacak kimselerden olması gerekirdi. Bu bölümde kendilerinden sıkça bahsedilen 

―muslihûn” kimlerdi? Osmanlı mahkeme kayıtlarında sıkça geçen davalı ile davacı 

arasında anlaĢmayı sağlayanlar kimlerden oluĢmaktaydı? Muslihûnun kimler olduğu 

konusunda yapılan çalıĢmalarda çeĢitli tahminler yürütülmüĢ ve bazı iddialar ortaya 

atılmıĢtır. Osman Nuri Ergin, ―Mahalle arasındaki ufak tefek nizaları ve gürültüleri 

sulhen hal ve fasl etmek işi imamlara verilmişti. İmamlar mahallelerinde adeta bir sulh 

hakimi rolünü oynuyorlardı‖334
 demektedir. Kefalet sisteminin yaygın olduğu ve kefalet 

listelerinin baĢında mahalle imamları ve gayrimüslimlerin papaz, keĢiĢ ve hahamları 

olduğu dikkate alınırsa tarafların biri Müslüman diğerinin gayrimüslim olduğu 

davalarda, Müslümanlar için mahalle imamı ve ileri gelenlerinin sulhte etkisi ne ise 

gayrimüslimler için din adamlarının veya mahalle kethüdalarının benzer etkilerinin 

olması muhtemeldir. Zira bazı fermanlarda görüldüğü üzere devletin muhatap kabul 

ettiği din adamları ve bazı mahalle yöneticilerinin etkisi diğerlerinden daha fazladır. 

Mahkeme kayıtlarında sulh olayının gizli kahramanları muslihûn konusunda 

bazı ipuçlarından hareketle araĢtırmacılar, Ģühûdü‘l-hâlde yer alan kimselerin 

olabileceği yönünde tahminde bulunmuĢlardır.
335

 Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasındaki davalarda muslihûnun kimler olduğunu tespit etmek ilk bakıĢta mahkeme 

kayıtlarından hareketle pek mümkün değildir. Ancak aynı konu ile ilgili peĢ peĢe gelen 

birinci kayıtta açılan davanın ikinci kayıtta sulh ile sonuçlanmıĢ olması muslihûnun 

kimler olduğu konusunda fikir yürütmemize yardımcı olmaktadır. Örneğin 23 Zilkâde 

1140 (30 Haziran 1728) tarihinde dönemin Üsküdar‘a bağlı Karamürsel Nahiyesi‘de 

yaĢayan Ali b. Abdullah adlı bir mühtedi, kendisini darp eden ve sağ kolunun 

                                                   
333 Zeynep Abacı Dörtok ―Bir Sorun Çözme Yöntemi Olarak Sulh:18 Yüzyıl Bursa Kadı Sicillerinden Örnekler ve 

DüĢündürdükleri‖, OTAM, Ankara 2006, say.20 s. 109-115; IĢık Tamdoğan, ―Sulh in the 18th  Century 

Ottoman Courts of Üsküdar and Adana‖, Islamic Law and Society 15, 2008 s. 55-83; Abdülmecid Mutaf 

―Amicable Settlement in Ottoman Law:Sulh System‖, Turcia, Paris 2004, XXXVI; 125-140.  

334 Bkz. Ergin, Türkiye‟de Şehirciliğin Tarihî İnkışafı, s. 120 

335 Jennings,, ―Kadi Court and Legal prodecedure in 17th Century Ottoma Kayseri‖, Studies on Ottoman Social 

History, s. 306; Abacı a.g.m., s. 109-110. 



 
 

90 

 

kopmasına sebep olan Kemercioğlu Yusuf b. Hasan ile Gedikoğlu Kostantin hakkında 

davacı olmuĢ, onlar inkâr edince, kolunun kısas ve diyeti için  köy ahalisinden davacı 

olmuĢtu.
336

 Ancak mahkeme davanın köy halkına açılamayacağı gerekçesiyle kabul 

etmemiĢti. Ġsmi geçen mühtedi aynı kaydın devamında muslihûnun araya girmesiyle 

daha önce davacı olduğu iki kiĢiyle 180 kuruĢa sulh olmuĢtu. Bu olayda Mahkemede 

suç isnat edilen Ģahısları tanıklık etmek için gelenlerin yanında, Ģühûdü‘l-hâlde yer alan 

Karamürsel nâibi Ahmed Efendi, Üsküdar subaĢısı Ali Ağa ve diğer Ģahıslar var idi. 

Karamürsel‘e gün içerisinde gidip gelmenin zorluğu dikkate alındığında, muslihûnun 

Ģühûdü‘l-hâlde yer alan nâip ve subaĢının olması kuvvetle muhtemeldir. Bu durum 

önceki araĢtırmacıların ulaĢtıkları sonucu destekler mahiyettedir. 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında sulh ile neticelenen dava konularına 

baktığımızda; borç, darp ve yaralama davaları ilk iki sırada yer almaktaydı. Bununla 

birlikte eĢya ve hayvan telefi, gasb, hırsızlık, Ģetm, fuzulen zabt, gabn-ı fâhiĢ, 

mühtediler ile gayrimüslim akrabaları arasında mehir, miras ve nafaka davaları 

gelmekteydi. Ayrıca karz olarak verilen borç davaları ,iĢ ortaklığı, kira emeğin hakkını 

alamama, vergiye bağlı borçlar yer aldığı davalar sulhle neticelenmiĢtir.  

Sulh ile sonuçlanan davalarda zikredilen hususlardan birisi bedel-i sulhtur. 

Borç ve buna bağlı davalarda, Ġslâm hukukunda genel görüĢe göre davacı haksız olduğu 

halde sulh yoluyla alınan para haramdır. 
337

. Üsküdar‘daki Müslümanlarla 

gayrimüslimler arasında sulh ile sonuçlanan davaların hemen hemen hepsi davalı olan 

kiĢinin davacının iddia ettiği hususları inkâr etme neticesinde oluĢmuĢtur. Borç 

davalarında sulh bedeli olarak zikredilen meblağ dava konusu olan paranın hep altında 

gerçekleĢmiĢtir. Yalnız para vakıfları veya yetim mallarından alınan krediler için sulh 

miktarları zikredilen borç veya yakın bir ücret üzerinden yapılmaktaydı.
338

 Özellikle 

borç davalarında sulh miktarlarının iddia edilen borcun altında olması davacıların haklı 

olduğu izlenimini vermektedir.  

                                                   
336 ÜġS, no.378, vr.46a. 

337 Atar, a.g.m., s. 483. 

338 Örnekler için bkz. ÜġS, 326 vr.83a, no.329 vr.53a. 



 
 

91 

 

1.4.4. Tenbih  

Mahkeme kararlarında hüküm ifade kavramlardan birisi tenbihtir. Kayıtlarda 

borcun ödenmesi veya haksız yere alınan bir eĢyanın geri verilmesiyle ilgili olarak ―edâ 

ve teslîme ba„de‟t-tenbîh‖,
339

 görevini kötüye kullanan insanlar için ―tenbih olunması‖ 

340
ifadesi yer almaktaydı. Herhangi bir konuda birinden Ģikâyetçi olan veya davacı olan 

bir kimsenin haklı çıkması durumunda verilen bu hüküm, hukuk literatüründe kaza-i 

istihkak olarak ifade edilmektedir.
341

 Mahkeme kayıtlarında, davacının iddiasına 

karĢılık davalı olan kimse ikrar ederse veya davacı davasını delillerle ispat ederse ya da 

davalı konumda olan kimse yeminden nükul ederse kadı, davacının haklı olduğunu ve 

ve davalı tarafın gereğinin yapması için tenbihte bulunmaktadır. 

Tenbih kavramını basit bir uyarı olarak değerlendirmek, insanların derdine 

derman olacak çözümleri getirmekte bir sonuç getirmediğini söylemek ilk etapta akla 

gelebilir. Tabii olan ilk defa kadı huzuruna gelen bir borç davası için yapılacak ilk adım 

haksız olan tarafa bir gerekli tenbihi yapmak olacaktır. Bu yüzden mahkeme 

kayıtlarındaki ―tenbih‖ hükmünü yapılması gereken kesin bir emir olarak telakki etmek 

daha doğru olacaktır. Zira yargılama olduktan sonra borç ödenmezse, mahkemenin 

borçluya durma göre hapis v.b. cezaların verdiği görülmektedir.
342

 

XVIII. yüzyılın ilk yarısında Müslümanlarla gayrimüslimler arasında yüz 

altmıĢ civarındaki dava tenbih ile sonuçlanmıĢtı. Bu sayı mahkemenin verdiği kararlar 

bağlamında en yüksek rakamı göstermektedir. Dava sonuçları içerisinde % 40‘lık bir 

orana tekabül etmektedir. Doksan altı davada kadı, Müslümanların davacı olarak açmıĢ 

oldukları davayı haklı bulmuĢ, gayrimüslimlere haksız oldukları gerekçesiyle gereğinin 

yapılmasını emretmiĢtir. AltmıĢ üç davada ise gayrimüslimlerin haklılığı tescillenmiĢ, 

bu defa tenbih Müslümanlara yapılmıĢtı. 

                                                   
339 Örnekler için bkz. ÜġS, no.408, vr.46b; no.423 vr.21a. 

340 Örnek için bkz. ÜġS, no.420 vr.45b. 

341 Bkz. Bayındır, a.g.e., s. 114-115;Fethi Gedikli, ―Kaza: Osmanlı Devleti‘nde Kaza‖, s. 118. 

342 Örnek için bkz. ÜġS, no.396, vr.30b. 



 
 

92 

 

Tenbih ile sonuçlanan davaların ekseriyetini borçlar ve buna bağlı hukukî 

iliĢkiler oluĢturmaktaydı. Borç davalarının yanı sıra gasp, rehin, tahliye, mal ve eĢya 

zayii, fuzûlen zabt, sözleĢmeye muhalefet, yöneticiden Ģikâyet, hizmet davası gibi 

davalarda mahkeme haksız olan taraflara tenbih yapmıĢtı. Yukarıda ele alındığı üzere 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında hatırı sayılır bir borç iliĢkisi vardı. Ödenmeyen 

borçlarla ilgili olarak, iddiasını Ģahitler ve diğer deliller ile ispat eden insanların 

borçlarının ödenmesi için, kim olduğuna bakılmaksızın borçlu olana gereğininin 

yapılması emri verilmekteydi. 

 

1.4.5. Tazir ve Tedip Cezaları 

Mahkemenin verdiği kararlar bakımından davanın reddi, sulh ve ferâğdan 

sonra, hüküm ifade eden ve mahkemede en fazla yer alan hususlardan birisi tazir 

cezalarıdır. Osmanlı hukuk tatbikatında had ve kısasın dıĢında kalan cezalar tazir 

kapsamında değerlendirilmektedir.
343

 

Mahkeme kayıtlarından anladığımız kadarıyla tazir, hapis cezasından farklı 

olarak bir ceza Ģeklinde verilmekteydi. Zira bazı dava kayıtlarının hüküm kısmında 

―tazir ve hapis‖ lazım geldiği ifade edilmekte, suç iĢleyen kimsenin öncelikle tazir 

cezası ve sonra hapis edilmesi ifade edilmekteydi. Mesela, Hacehatun Mahallesi‘nden 

Mustafa b. Halil‘i din iman söven ve darp eden duvarcı Yovan yanındaki iki 

gayrimüslime mahkeme tarafından yaptıkları küfürden dolayı tazir ve darp olayından 

dolayı haps cezası verilmiĢti.
 344

 

Bazı dava kayıtlarında tazir olunması yönünde hükümler bulunmasına rağmen 

taziri kimin yaptığı konusunda veya nasıl uygulandığı hususunda net bilgiler yer 

                                                   
343 Bilmen, a.g.e., III, 305. 

344 ÜġS, no.412, vr.34b. 



 
 

93 

 

almamaktadır.
345

 Meseleyle ilgili olarak gayrimüslim bir bakkalın taziriyle alakalı Ģu 

ifadeler konuya ıĢık tutacaktır:
346

  

“Üsküdar‟da bakkal tâifesinden Foti nâm zimmî „ıbâdullâha bey„ eylediği 

rugan-ı sadeyi narh-ı cârisinden ezyed bahâ ile her vukuyyesini otuz ikişer pâreye bey„ 

eylediğini bî-garaz müslimîn haber vermeleriyle mesfûr Foti taraf-ı devletlerinden ta„zîr 

ve te´dîb buyurulmak recâsıyla i„lâmıyla huzûr-ı „âlilerine irsal olundu. Fî 29 

Şâ„banu‟l-mu„azzam sene 1161(24 Ağustos 1748)” Bu belgeden anlaĢıldığı kadarıyla 

öncelikle mahkeme kararı vermiĢ, ama uygulama için davalayı divana göndermiĢtir. 

Üsküdar sicillerinde Müslümanlarla gayrimüslimler arasında tazir gerektiren 

davalar, darp ve yaralama, sövme, gasp, meslek nizamına uymama, iftira olmak üzere 

toplam on altı dava kaydı yer almaktadır. Tazir cezaları maruz tarzı ilamların 1741 

yılından itibaren artmasıyla mahkeme kayıtlarında sıkça yer almaya baĢlamıĢtır.  

Tazir cezası verilen insanlar arasında evlerine yabancı insanları alan ve 

bunlarla iĢret âlemi düzenleyenler de yer almaktaydı. Ehl-i örf denilen subaĢı ve 

çorbacıbaĢı ve mahalle yasakçıları, Ģikâyet olunduğu takdirde, ihbar edilen kimseler 

mahkemeye getirilip, tazir cezası verilmesi için Divana arzda bulunmaktaydılar.
347

 

Bazen bu tür ihbarlar gerçek çıkmayıp mahalle halkını rencide etmeye varınca, bu defa 

Ģikâyet eden ve gammazlık yapanlar için tazir cezası verilmekteydi. Gayrimüslimler 

arasında geçen bir davada, Sekyas adlı bir gayrimüslim yalan sözlerle ve iftira ile 

mahalle subaĢının evini basmasına sebep olan Bedros adlı gayrimüslimden davacı 

olmuĢtu. Ancak Bedros‘un "ben senin evini basdırdım, yine basdırırım" diyerek Ģikâyeti 

ikrar etmesi ve mahallede yaĢayan gayrimüslim ahalinin de Bedros‘tan Ģikâyetçi olması 

mahkemeden tazir olunması yönünde hükmün çıkmasını sağlamıĢtı.
 348

 

                                                   
345 Ahmet Akgündüz  Osmanlı kanunnâmelerindeki hükümleri tetkik ettiği çalıĢmasında tazir cezasının 

uygulamasının ehl-i örf denilen yerel yöneticiler veya sadrazam tarafından yapıldığını söylemektedir. bkz. 
Akgündüz ―Kanunnâmelerdeki Ceza Hukuku Hükümleri ve Tahlilleri‖, İslâmi Araştırmalar, XII;1 s. 10-16. 

346 ÜġS, no.423, vr.41a. 

347 Örnekler için bkz. ÜġS, no.420, vr.24b; no.423 vr.19b. 

348 ÜġS, no.423, vr.67a. 



 
 

94 

 

Mahkemenin Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında tazir hükmü verdiği 

konuların baĢında Ģetm (sövme) davaları yer almaktadır. Fetva mecmualarında özellikle 

Fetâvâ-yı Abdürrahim‘de bu konu için ―Fî ta„zîri‟z-zimmî bimâ zekera mine‟ş-şütûm‖ 

adlı bir bâb açılmıĢtır. Verilen fetvalarda Müslümanların imanına yapılan küfürler ağır 

bir tazir cezasına çarptırılırken, diğer konularda genel tazir olunması ifade edilmiĢtir.
349

 

Tazir cezasının verildiği davalarda Müslümana din ve iman içeren küfürleriyle 

alakalı olarak tazir-i Ģedid ifadesi geçmekteyken, mahkeme kayıtlarında sövme fiiliyle 

ilgili olarak ister Müslüman olsun ister gayrimüslim olsun tazir ifadesi yer almaktadır. 

Örneğin Kefere Mahallesi‘nden  Kurik v. Karabet kendisine söven  Ġbrahim BeĢe b. 

Mehmed adlı Müslüman‘dan davacı olmuĢ ve mahkeme Ġbrahim BeĢe‘ye tazir gerektiği 

hükmünü vermiĢti.
350

 Yine Çengelköy‘de Mehmed Emin'e söven Apostol'a mahkeme 

tazir olunması gerektiği hükmünü vermiĢti.
351

 

Mahkeme tazir cezası verilmesini hükmettikten sonra, davalı taraf cezaya 

uğramamak için davacı sulh bedeli verip cezadan kurtulmaktaydı. Nitekim Yenimahalle 

yasakçı Ömer BeĢe b. Ali kendisine küfreden Ġstifan v. Davud adlı Rum‘dan davacı 

olmuĢ, mahkeme de tazir hükmü vermiĢti. Yasakçı Ömer‘in kendi ifadesiyle ―teberruan 

verilen 12 kuruş‖ karĢılığında, Ġstifan ile sulh olmuĢtu.
352

 

Tazir cezasının verildiği baĢka bir konu ise yaralama olmayan darp davaları idi. 

Bu tür davalarda kesici ve delici aletler olmaksızın sopa v.s. aletlerle yapılan darbın 

sonucu idi. Her iki kesime örnek verecek olursak, Üsküdar ÇavuĢderesinde Tablekar Ali 

b. Ahmed‘i darb eden rençber Agob v. Mıgırdic‘e mahkeme tazir cezası uygulanması 

                                                   
349 Verilen fetva örneklerinde ―Zeyd-i zimmî Amr-ı Müslime cimâ lafzıyla îmânına şetm eylese Zeyd‟e ne lazım 

gelir? El-Cevâb: ta„zîr-i şedîd” “Zeyd-i zimmî Amr-ı zimmînin cimâ lafzıyla dinine îmânına mezhebine şetm 

eylese Zeyd‟e ne lazım gelir?” El-Cevâb: ta„zîr‖ Ģeklinde iman söz konusu olan durumlarda tazir-i Ģedid cezası 
öngörülmüĢtür. Diğer örnekler için bkz. Fetâvây-ı Abdürrahim, I, 123-126.  

350 ÜġS, no.346, vr.17b. 

351 ÜġS, no.415, vr.46a. 

352 ÜġS, no.418, vr.8a. 



 
 

95 

 

yönünde karar almıĢ,
353

 yine Vasil adlı zimmîyi darp eden Ahmed adlı Müslüman‘a 

tazir cezası verilmiĢti.
354

 

Bazı davalar için, tazir hükmüyle birlikte tedip ifadesi yer almaktadır. Tedib 

hukuk literatüründe ―Uslandırma haddini bildirme, hafif ceza ile ıslah etme‖
 355

 

anlamındadır. Cinayetten daha hafif suçlar için kısa süreli hapis ve geçici sürgün 

cezaları içeren bir ceza türüdür. 

Üsküdar sicillerinde görülen Müslümanlar ile gayrimüslim arasındaki 

davalardan tediben tazir cezasını beĢ kayıtta görmekteyiz. Bunlardan iki gayrimüslim 

olup biri yukarıda geçtiği üzere narh fiyatlarının üzerinde satıĢ yapan Foti adlı bakkal 

diğeri ise Kuzguncuk‘ta ekmekçilik yapan ve elindeki unları baĢka yerlere satan Kazer 

adlı fırıncıdır.
356

 Müslümanlardan ise kalyoncu Mehmed ve yeniçeri ocağından cebeci 

17. bölük neferi Ali‘dir. Mahkeme kayıtlarında her iki Müslüman‘ın da sarhoĢ olduğu 

ifade edilmektedir.
357

 Son olarak hırsızlığı ikrarıyla sabit olan Kara Ahmed birisinin 

Asvadur adlı gayrimüslimden çaldığı malları geri vermesi tenbih edildiği gibi tedip 

olunması için Divan‘a gönderilmiĢti.
358

 Ancak bu kayıtlarda nasıl bir ceza tatbik 

edildiğini tespit etmek mümkün görünmemektedir. 

1.4.4.2. Hapis(Sürgün, Küreğe Koyma, Kalebent Etme) 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında mahkeme kararlarından birisi hapis 

cezasıdır. Hapis cezası, Ġslâm hukukunda aslî cezalardan olmayıp tazir grubunda yer 

                                                   
353 ÜġS, no.415, vr.38b. 

354 ÜġS, no.423, vr.16b. 

355 Bkz. Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, Ġstanbul 2005, s. 409, 556; Mustafa Avcı, tediben 

tazir konusunda geleneksel yaptırımlar sistemini tamamlayan ve iki Ģeritli yaptırım düzeninin bir parçası 
olduğunu ifade etmektedir. Bu tabir isnat kabiliyeti olanlar tarafından iĢlendiğinde suç olarak kabul edilmekte,  

fiillerin yetenekleri olmayan küçük, akıl hastası, alkol ve uyuĢturucu müptelası gibi kimseler tarafından 

iĢlendiğinde bunların tehlikeli hallerinin bertaraf edilmesi ve toplumun korunması amaçlarıyla özgürlüklerin in 

kısıtlanmasıdır demektedir. Bkz. Avcı, Hukuk Tarihimizde Hapis Kurumu (BasılmamıĢ Doçentlik Tezi) 
Diyarbakır 2000.  s. 229. 

356 Bkz. ÜġS; no.415, vr.38b; no.423, vr.41a. 

357 Bkz. ÜġS, no.403, vr.13a; no.420 vr.11a. 

358 ÜġS, no.407, vr.44a. 



 
 

96 

 

alan cezalardan birisi idi.
359

 Hürriyeti kısıtlayan ve mahkeme kayıtlarında iç içe geçmiĢ 

sürgün, kürek cezası ve kalebent cezalarıı hapis baĢlığı altında  değerlendirmeyi uygun 

bulduk. 

Ġslâm toplumlarında ilk devirlerden itibaren suçluların alıkonulduğu, modern 

manada hapishane kurumundan farklı mahpes diye adlandırabileceğimiz değiĢik 

mekânlar mevcut idi.
360

 Tanzimat öncesi Osmanlı Devleti‘nde zindan diye tabir edilen 

savaĢ esirlerinin ve toplumda suç iĢleyenlerin hapis olduğu yerler var idi. Kalabend 

olma, kürek cezası hapis cezasının değiĢik türleri idi. Osmanlı Devleti‘nde hapis 

cezasının etkin bir cezalandırma yöntemi olarak yaygınlaĢmasında Tanzimat döneminde 

çıkan kanunların önemli bir payı olmuĢtur.
361

 

Bizim incelediğimiz dönemde Üsküdar‘da suçluların cezasını çektiği bir 

mekânın olduğuna dair bir kayda rastlamadık.
362

 Konuyla ilgili olarak gündüzleyin içki 

içen bir Müslüman kadının cezasını çekmek üzere Galata zindanına gönderildiği açık 

bir Ģekilde ifade edilirken,
363

 cinayet ile ilgili bir davada Müslüman zanlının Ağa Kapısı 

zindanında mahpus olduğu belirtilmiĢti.
364

 Yine kürek cezası alan bir gayrimüslimin 

Tersane Zindanı‘nda olduğu kayıtlarda yer almıĢtır.
365

 Bu bilgiler bize Üsküdar‘da suç 

iĢleyen Müslüman ve gayrimüslimlerin Ġstanbul‘daki zindanlarda cezalarını çektiklerini 

göstermektedir. 

                                                   
359 Bardakoğlu ―Hapis‖, DİA, Ġstanbul 1997, XVI; 58-59; Gültekin Yıldız Osmanlı Devleti‟nde Hapishane Islahatı 

(1839-1908,) (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) M.Ü. T.A. E., Ġstanbul 2002, s. 8 

360 Örnekler için bkz. Samira Kortantamer ―Memlüklülerde Hapishaneler‖, Hapishane Kitabı, editörler Emine 
Gürsoy Naskali, Hilal Oytun Altun, Ġstanbul, 2010, s. 93-101; Emine Uymaz ―Türkiye Selçuklu Hükümdar ve 

Ġdarecilerinin Hapis Hayatı‖, Zindanlar ve Mahkumlar, (der. Emine Gürsoy Naskali, Hilal Oytun Altun), 

Ġstanbul 2006, s. 39-8-48. 

361 Bardakoğlu ―Hapis‖, s. 63; Bugünkü manada ıslah görevi olan bir yer değil zindan adı verilen suçluların 

cezalarını çektikleri yer anlamındaydı. Bkz. Gültekin Yıldız a.g.e., s. 18; Tanizmat sonrası Osmanlı 

Hapishaneleriyle ilgili tez ve makale tarzında ciddi çalıĢmalar yapılırken Klasik Dönem Osmanlı zindanları ve 

burada hapsedilen insanların iĢledikleri suçlar ve dini aidiyetleri ile ilgili çalıĢmalar birkaç makaleden 
oluĢmaktadır. Örnek için bkz. Ömer ĠĢbilir ―XVIII: Yüzyılın Ġlk Yarısında Osmanlı Devletin‘de Limni 

Kalabentleri‖, s. 48-57; Ali Efdal Özkul ―XVIII: Yüzyılın ilk yarısında Kıbrıs‘ta Kalebentler  Ve 

Cezirebentler‖, Hapishane Kitabı, (ed. Emine Gürsoy Naskali, Hilal Oytun Altun), Ġstanbul 2010, s.130-142. 

362 Üsküdar‘da kurum olarak hapishanenin mevcudiyeti sonraki yüzyıllarda ortaya çıkmıĢtır. GeniĢ açıklama için 

bkz. Yüksel Çelik ―Üsküdar PaĢakapısı Tevkifhânesi:ĠnĢası ve ĠĢgali‖(1912-1923), IV. Üsküdar Sempozyumu: 

Bildiriler (3-5 Kasım 2006), Ġstanbul 2007, II,.235.  

363 ÜġS, no.403, vr.9a. 

364 ÜġS, no.378, vr.19a. 

365 İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) Ġstanbul 1997, I, 132. 



 
 

97 

 

Herhangi bir suçtan dolayı zindana düĢmüĢ olmak insanlar için ölümlerden 

ölüm beğenmekti. Zira zaman zaman zindanlarda zuhur eden hastalıklar suçluların 

ölümüne sebep olmaktaydı. Kuzguncuk‘ta Mehmed Çelebi ve baĢka bir Yahudi‘ye 

borcu olan Salamon adlı bir Yahudi borcundan dolayı hapsedildiği zindanda hastalığa 

yakalanmıĢ, kısa bir süre sonra ölmüĢtü.
366

 Hapis cezası alanların insanların iĢledikleri 

suçun cinsine göre darp ve yaralama ise belli bir ücret üzerinden sulh olma yoluna 

gittikleri, konu borç davası ise -Ģayet ödeme güçleri var ise- davacı ile sulhü tercih 

ettiklerini görmekteyiz. Zira insanların  zindandana gitmekten çok çekindiklerini 

kayıtlardan anlayabiliyoruz.
367

 

Kayıtlarda hapisle ilgili olarak ―tevkif olunma‖ ve ―habs‖ ifadeleri yer 

almaktadır. Suç iĢleyen zanlılar için sicillerde ―tevkif olundu‖ ifadesi yer almaktadır. Bu 

kiĢiler için kesin hüküm verilmemiĢ olmasına rağmen zanlı olarak tutuklanmaktaydılar. 

Örneğin PazarbaĢı Mahallesi‘nde Ağya adlı gayrimüslimi yaralayan ve Müslüman 

Ģahitlerle ispat edilen Ġsmail ve bir Müslüman arkadaĢı için tevkif olundukları 

zikredilmekteydi.
368

 Bunun yanında kesin hüküm verilen insanların da hüküm 

uygulanıncaya kadar zindanda tutuklu kaldıklarını görmekteyiz. Kısas bahsinde geniĢçe 

ele alacağımız üzere, Üsküdar‘da Menyat adlı bir Hıristiyan kadını öldüren Ivaz b. 

Abdullah adlı Müslüman kısas hükmü uygulanıncaya kadar mahpus olarak zindanda 

tutulmuĢtu.
369

 Mahkeme kayıtlarında borcunu ödeme imkânı olmayan insanlar için 

―yesârı sâbit olmadıkça habsi lâzım gelmeyip‖ ifadesiyle, Ģayet bu insanların ödeme 

imkânı olsa hapis cezası alacakları anlamına gelmekteydi.
370

 Hapis kavramı yine 

yukarıda zikredildiği üzere tazir olunmasına ilaveten suçlunun baĢka bir fiilini 

cezalandırma amacıyla kullanılmaktaydı. 

Müslim-gayrimüslim arasında hangi suçları iĢleyenler için hapis kararı 

alındığına bakıldığında;  öncelikle darp ve yaralama olaylarına karıĢan, baĢkalarının 

                                                   
366 ÜġS, no.396, vr.30b 

367 Örnekler için bkz. ÜSġ, no.378, 72a; no.424, vr.69a. 

368 ÜġS, no.400, vr.10a. 

369 ÜġS, no.378 vr.19a. 

370 Örnek için bkz. ÜġS, no.403 vr.9a, 37a. 



 
 

98 

 

mallarının gasbeden insanlar tutuklanıp ―ıslah-ı nefs eyleyinceye‖ kadar mahpus 

kalıyorlardı. Hapis kararı verilen insanların bir kısmı borç sebebiyledir. Ġslâm hukukuna 

göre malı olduğu halde borcunu ödemeyen borçlu ödemeye zorlamak için hapsedilir. 

Borç iliĢkisinde din farkı gözetilmemektedir.
371

 Osmanlı kadılarının el kitabı 

hüviyetinde olan Ġbrahim Halebi‘nin Mülteka el-Ebhur‘unda borç ödemeyi reddeden 

kimselerin bundan vazgeçirmek için 2-3 ay hapsedilebileceği, kiĢinin malı olmadığı 

anlaĢılırsa serbest bırakılması zengin ise daha uzun bir süre hapsedilmesinin uygun 

olacağı ifade edilmektedir.
372

 

Verilen ceza türlerinden tazir içinde ele alınan birisi de sürgünler ve buna bağlı 

olarak kalebent cezalarıdır. Sürgün, cezanın durumuna göre bir beldeden baĢka bir 

beldeye olduğu gibi,
373

 bir adaya da yapılabilmekteydi.
374

 Osmanlı siyasetinde, yeni 

fethedilen yerlerin iskânına yönelik bir nüfus politikası olarak baĢvurulan sürgünden 

farklı olarak, cezanın infazı anlamındaki sürgünler, kurulu siyasî ve toplumsal düzeni 

bozduğu düĢünülen kiĢilere karĢı tatbik edilmekteydi. Kundakçılar, fahiĢeler, adı 

uslanmaza çıkmıĢ suçlular, serkeĢ romanlar tek baĢlarına; tefeciler, muhtekirler casuslar 

ise aileleriyle beraber sürgün edilenler arasındaydı. Suiistimalle suçlanan merkez ve 

taĢra idarecileri bu cezaya uğrayanların baĢında yer almaktaydı.
375

Ayrıca mazul üst 

düzey görevliler de sürgün edilebilmekteydi. 

Müslüman ve gayrimüslimler arasında cerayan eden davalarda mahalleden 

sürgünlerin sebepleri arasında mahallede eĢkıyalık yapanlar ve fuhĢiyatla uğraĢanlar yer 

                                                   
371 Bardakoğlu ―Hapis‖, DİA, Ġstanbul 1997, XVI, 58. 

372 Halebi, İzahlı Mülteka el-Ebhur Tercümesi, thk. Mustafa Uysal. Ġstanbul 1975, III, 200-202. 

373 Bu konuya örnek olarak dönemin beldelerinden biri olan Eyüp‘te Ġslâm Beğ mahallesinde  gayrimüslimlerin 

sakin olduğu odalarda kalan bazı Ermeniler kendi hallerinde olmayıp bıçak v.s. aletlerle insanları tehdit etmeye 

baĢlayınca, Divan‘a yazılan bir arzda bu kiĢilerin buradan sürgün edilmesi istenmiĢ, bostancıbaĢıay yazılan bir 

buyurldu ile Üsküdar‘da uygun bir yerde iskan edilip gerekli uyarıların yapılması emredilmiĢtir. ÜġS, no.392, 
vr.78b. 

374 Bir adaya sürgün edilme cezasına cezirebent, ada içinde bir kaleye sürgün edilemeye de kalebent veya 

zindanbent denilmekteydi. Sürgün yeri olarak adaların tercih edilmesi , buralardan kaçma ihtimalinin az olması 
ve hayatın adalarda adah zor olması idi. Ali Efdal Özkul, a.g.m.,. s. 131. Bu çalıĢmaya göre Kıbrıs adasına 

sürülen toplam 76 kiĢiden 18‘i gayrimüslim idi.  

375 Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law., s. 303-304. 



 
 

99 

 

almaktadır.
376

 EĢkıya taifesini evine getiren, fuhuĢ yaptığı iddia edilen kimseler mahalle 

halkı tarafından yerel yöneticilere Ģikâyet edilirdi. Suç isnat edilenler suçlarını itiraf 

ettiklerinde, mahalleden ihraç edilmesi için kadıya baĢvururlardı. Dönemin Adalar 

Nahiyesi‘ne bağlı olan Kartal Köyü‘nde Müslüman tebaadan ve gayrimüslim tebaadan 

ileri gelenler, köyde yaĢayan Anasta ve kızı Despono‘nun köye gelen eĢkıyayı evlerine 

aldıkları gibi sürekli köy halkına karĢı kullandıkları küfürlü sözlerden dolayı 

bulundukları köyden ihraç ettirmiĢlerdir.
377

 

Mahalleden sürgün iĢlemi ahalinin talebiyle gerçekleĢtiği için mahkeme 

kayıtlarında yer alırken, adalara cezîrebent, kalebent ve zindanbentlik cezasına 

çarptırılan suçluların cezası hüküm olarak sicillerde yer almayıp uygulama Divan 

tarafından yapılmaktaydı. Üsküdar‘a bağlı Kınalıada, bu meyanda sürgün yerlerinden 

biri idi.
378

 Bu tür ceza alanlar içinde hem Müslüman hem gayrimüslim tebaadan suçlular 

bulunmakta idi. Farklı suçların yanı sıra mahalleden sürgüne sebep olan hususların 

tekrarının bu tür sürgünler için de geçerli olduğunu görmekteyiz.
379

 ArĢiv kayıtlarında 

Üsküdar‘da yaĢayan Müslüman ve gayrimüslim esnafın meslek ilkelerine uymamayı 

adet haline getirmesinin cezîrebent cezası almasına sebep olduğunu görmekteyiz.
380

 

Mahkeme kayıtlarında bir ceza olarak yer almayan ancak satır aralarında geçen 

kalebent cezası daha çok ―nizâm-ı memleket‖e karĢı iĢlendiği ileri sürülen fiillerden 

suçlu bulunmuĢ kimselere verilmekteydi.
381

 Erken dönemlerde pek rastlanmayan bu 

ceza, XVII. yüzyılın sonu ve XVIII. yüzyılda yaygın olarak tatbik edilir olmuĢtur.
382

 

Üsküdar sicillerinde kalebentlik cezasına dair bir örnek bulunmaktadır; Yeniçeri ocağı 

                                                   
376 Mahalleden sürgün ile ilgili ilk defa Yavuz Sultan Selim dönemi umumî kanunnâmede Ģu ifadeler yer 

almaktadır. ― Ve dahi bir kimesneyi mahallesi veya cema„âti hırsuzdur ve kahbe deyü şikâyet edüb bize 

gerekemez deyü red etseler, vâkı„a müttehem ise dahi beyne‟n-nâs ma„lûm ola, mahallesinden ve karyesinden 

nefy edeler. Eğer mahalle kabul etmezse, şehirden süreler, şöyle bileler‖ Akgündüz, Kanunnâmeler, III;106. 

377 Kartal ġS, no.1 vr.8a. 

378 Selanik Rum metropolidi Ağnados'un  kötü halinden dolayı buraya sürgünü için bkz. Kartal ġS, no.1 vr.76a. 

379 Ömer ĠĢbilir ―XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısında Osmanlı Devleti‘nde Limni Kalebentleri‖, Zindanlar ve 

Mahkumlar,(der. Emine Gürsoy Naskali, Hilal Oytun Altun), Ġstanbul 2006, s. 48-49. 

380 Örnekler için Bkz. BOA, Ġ.E. DH, no. 495; C.ZBT no.3710. 

381 NeĢe Erim ―Osmanlı Ġmparatorluğunda Kalebendlik Cezası Ve Suçların Sınıflandırılması Üzerine Bir Deneme‖, 
Osmanlı Araştırmaları = The Journal of Ottoman Studies,  Ġstanbul 1984, IV, 82.  

382 Ömer ĠĢbilir,  ―XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısında Osmanlı Devleti‘nde Limni Kalebentleri‖, Zindanlar ve 

Mahkumlar,  (der. Emine Gürsoy Naskali, Hilal Oytun Altun),  Ġstanbul 2006, s. 48. 



 
 

100 

 

82. bölük neferinden Ali BeĢe adlı bir Müslüman, Kuzguncuk‘ta yasakçı iken zorla para 

toplayıp Yahudilere  eziyetinden dolayı divân-ı Hümâyun tarafından kalebent cezasına 

çarptırılmıĢtı. Sonra sadrazam çukadarı Ali Çelebi‘nin kefaletiyle serbest kalıp, 

yahudilerlerden aldığı paraları iade ettikten sonra görevinden alınmıĢtı.
383

 

Mahkeme kayıtlarında kadı tarafından verilen hükümlerde yer almayan, 

Osmanlı uygulamasında var olan cezalardan birisi de kürek cezasıdır. Hapis cezasının 

bir türevi olan bu ceza tazir suçu iĢleyenlere kazaskerler tarafından verilmiĢ bir ceza 

idi.
384

 Kanunnâmelerde ve fetva kitaplarında yer almayan kürek cezası, kesin bir tarih 

verilmemesine rağmen Venedik donanmasından etkilenerek Divan-ı Hümâyûnda 

padiĢah adına kazaskerler tarafından yapılmaya baĢlamıĢtır.
385

 Osmanlı donanmasının 

denizlerdeki savaĢlarının azalmasıyla ve yelkenli gemilerin çoğalmasıyla birlikte kürek 

cezasına çarptırılan insanlar karada hapis olarak cezasını çekmeye baĢlamıĢtı. Bunlardan 

çok azı gemilerde ve kale tamirinde çalıĢmaya baĢladı.
386

 Kürek cezası genel olarak 

hırsızlık, yankesicilik, haydutluk, eĢkıyalık, adam öldürme, fesad, fuhĢiyat, sahtekarlık, 

kalpazanlık, fermana itaatsizlik, sahte berat yazma ve tuğra taklid etme, terazide noksan 

tartma, kumarbazlık, kundakçılık, hür insanın köle diye satılması, kadılar ve idarecilere 

kanunsuz teklifler sunulması gibi suçları iĢleyenlere verilmekteydi.
387

 Osmanlı 

Devleti‘nde kürek cezasına çarptırılan mahkumlar altı aydan baĢlayarak, suçun Ģekline 

göre müebbed ve veya? belgelerde diğer suçlarda olduğu gibi ―ıslâh-ı nefs eyleyinceye 

kadar‖ ―salah hâli zâhir oluncaya‖ gibi belli bir zamanı ifade etmeyen kiĢinin 

                                                   
383 ÜġS, no.407, vr.18a. 

384 MenekĢe, a.g.e., s. 118. 

385 BOA,A.DVN. MHM, no. 10 s. 203; Uriel Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law, (ed. V. L. Menage), 

Oxford 1973. s. 304-307; Mehmet ĠpĢirli  ― XVI. Asrın Ġkinci Yarısında Kürek Cezası Ġle Ġlgili Hükümler ―, 

Tarih Enstitüsü Dergisi: Prof. Tayyip Gökbilgin Hatıra Sayısı, Ġstanbul 1981-1982, XII; 206-208; Ġdris Bostan, 

Osmanlı Bahriye Teşkilatı : XVII. yüzyılda Tersane-i Amire, Ankara 1992, s. 213-214. 

386 Erim, a.g.m., s. 180. 

387 Heyd, a.g.e., 305-306; Bostan, a.g.e., s. 214-215. 



 
 

101 

 

piĢmanlık ve tövbe durumuna göre ceza müddeti belirlenmekteydi.
388

 Kürek cezası alan 

insanlar kendisine kefil olabilecek insanların kefaletiyle serbest bırakılmaktaydı.
389

 

Mahkeme kayıtlarında bir hüküm olarak kürek cezası yer almayıp, bazı adli 

vakalarda suç isnad edilen kiĢinin daha önce kürek cezası aldığı zikredilmektedir. BaĢka 

bir husus da, kürek cezası alanların aslında hapis cezası aldığını göstermektedir. 

Üsküdar‘a bağlı Gebze Nahiyesi‘ne yazılan bir fermanda, Müslümanlarla olan 

davasından dolayı kürek cezasına çarptırılan Ġstanko adlı zimmînin Tersane-i Âmire‘de 

zindanbend olduğu belirtilmektedir. 
390

 

XVIII. yüzyılda Üsküdar‘da Müslümanların kendi aralarında cereyan eden 

cinayet davalarında ve gayrimüslimlerin kendi aralarında meydana gelen cinayetlerde 

kürek cezası verilmiĢtir.
391

 Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki davalarda kürek 

cezası ile ilgili birkaç örneğe rastlamaktayız. Gördüğümüz örneklerin hepsinde bu 

cezayı alanlar gayrimüslimler olmuĢtur. Bunlardan ilkinde Bulgurlu köyünde kasap 

çobanları olan TanaĢ, Ustuban ve Korniyo adlı gayrimüslimler Mehmed Sadık adlı bir 

Müslümana köy dıĢında Yalnızselvi denilen yerde tabanca ve sopa ile malını gaspetmek 

niyetiyle saldırdıklarında yakalanıp Üsküdar ustası vasıtasıyla Divan‘a gönderilip kürek 

cezası almıĢlardı.
392

 Tersane- Âmire‘de altmıĢ gün kürek cezası aldıktan sonra Eyüp‘te 

yaĢayan bazı Müslüman ve gayrimüslimlerin kefaletiyle serbest 

bırakılmıĢlardır.
393

Diğer örnekte ise tedip edilmesi için Divan‘a gönderilen, 

Kuzguncuk‘ta Parsam adlı gayrimüslimi darbedip yaralayan ve yasakçı Halil BeĢe‘ye 

                                                   
388 MenekĢe a.g.e., s. 121. 

389 Örneğin Selamiali Mahallesi‘nden Panayot adlı bir Rum, kendi dindaĢlarının ihbarlarıyla kürek cezası almıĢtı. 
Ancak mahalle imamı ve müezzini ve 10 Müslümanın kendisine kefil olmasıyla serbest bırakılmıĢtı. Bkz. ÜġS, 

no.407, vr.32b. 

390 İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz. A. Tabakoğlu v.d.), I, 132. 

391 Üsküdar‘a bağlı Kavaklı köyünden Ahmed adlı bir Müslümanı öldürdüğü için kürek cezası almıĢ idi. Lakin, 

Ahmed‘in küçük çocuklarının nafaka ihtiyacından dolayı mirasçıları 200 kuruĢa sulh olunup serbest 
bırakılmalarını istemiĢlerdir. Bkz. ÜġS, no.334, vr.162b.  Üsküdar Yenimahalle‘de Nebahat v. Abaraham‘ı 

öldüren Yorgi‘nin kısas cezası aldıkatan sonra maktûlün mirasçıları yetimlerin bakımı nafakaya ihtiyaç 

duydukları için, kısastan af edip devleteair bir gemide ücretli kürek cezası almasın ve maktûlün çocukları 

büluğa erinceya kadar bakmalarını talep etmiĢlerdir. Bkz. ÜġS, 407, vr. 9ab, 13b. 

392 ÜġS, no.403, vr.9a. 

393 ÜġS, no.403, vr.20a. 



 
 

102 

 

din iman küfreden Yorgi adlı gayrimüslimin daha önce kürek cezası aldığı ifade 

edilmiĢtir.
394

 

1.4.4.3. İdam 

Tazir cezasının en ileri safhası idamdır. Osmanlı kanunnâmelerinde paranın 

değeriyle oynayan ve halkın ihtiyaç duyduğu temel gıda maddelerini eksik tartan ve 

üretenlere verilen cezalar ölüm cezasına kadar varmaktaydı. Konuya gayrimüslimler 

açısından baktığımızda, özellikle bakkallar ve fırıncılar ön plana çıkmakta idi.
395

 

Temel gıda maddesi olan ekmeğin üretiminde, devletin aĢırı hassasiyetinden 

dolayı cezalar diğer meslek erbabına göre daha ağır idi. Yapılan teftiĢlerde 8-10 

dirheme kadar çıkan eksik tartılarda değnek cezası ile iktifa edilirken, 10 dirhemin 

üzerine çıkan ve standartları bozan fırıncıların Müslüman olanlarına kalabend cezası, 

gayrimüslimlere kürek cezası verilmekteydi.
396

 

Halkın sağlığı ile oynayan ve çeĢitli uyarılara kulak asmayan fırıncılara diğer 

esnafa ve insanlara ibret olması için idam cezası verilmekteydi.
397

 Konuyla ilgili olarak 

Üsküdar sicillerinde bir tek idam cezasına rastlanmaktadır. Üsküdar Atpazarında Kasbar 

fırını demekle meĢhur fırını iĢleten bir gayrimüslim, defaetle uyrılmasına rağmen halkın 

Ģikâyetçi olmaya devam etmesi ve yapılan kontrollerde ekmeği yirmi dirhem eksik 

yaptığı tespit edilip diğer esnafa  ibret olması için fırını karĢısında idam edilmiĢtir.
398

 

                                                   
394 ÜġS, no.412, vr.59a. 

395 Üsküdar kadısına gönderilen 3 Muharrem 1143(19 Temmuz 1730) tarihli bir buyurulduda, tuğralı paradan baĢka 

paranın kullanılmaması için hatt-ı hümayun çıkmasından sonra, yeni tuğralı paralar basmaya çalıĢan bir bakkal 
zimmînin ikrarıyla suçsu sabit olduktan sonra, idam cezası verildiği, bundan sonra her kim bu yola tevessül 

ederse hiçbir mazaret kabul edilmeksizin aynı cezaya uğracağı konusunda Üsküdar Kadısı uyarılmıĢtır. Bkz. 

Üsküdar 388 95a; Belirtilen narh fiyatlarının üstünde satıĢ yapan ve defaetle uyarılmasına rağmen bu huyundan 

vazgeçmeyen bir gayrimüslim bakkal dükkânın önünde idam edilmiĢtir. Subhî Mehmet Efendi, a.g.e., s. 736-
737. 

396 GeniĢ bilgi ve idam örnekleri için bkz. Salih Aynural, İstanbul Değirmenleri ve Fırınlar : Zahire Ticareti 
(1740-1840, Ġstanbul 2002, s. 136-137 

397 Verilen bu cezalar örfi cezalar olup, Ġslâm hukukundaki ―sa‟y bi‟l-fesâd‖ kavramından yola çıkarak verilmiĢ 

cezalar idi. Bu tür cezalarda görüldüğü üzere Osmanlı örfi ceza hukukunun Ġslâm hukukunun getirdiği cezaları 
hafifletmediği önemli ölçüde ağırlaĢtırdığını görülmektedir. Açıklamalar için bkz. M. Akif Aydın, 

―Ceza:Osmanlı Ceza Hukuku‖, DİA, Ġstanbul 1993, VII,480. 

398 ÜġS, no.384, vr.97b. 



 
 

103 

 

1.4.5. Kısas 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında cerayan eden adli olaylarda, 

mahkeme sonuçlarından birisi de kısastır. Hanefî mezhebinin uygulamasını esas alan 

Osmanlı Devleti‘nde kısas cezasını ―Ġslâm Ülkesinde yaĢayanlar‖ merkezli bir anlayıĢla 

uygulamıĢtır.
399

  Zira Ġslâm Toplumunda zimmîlerinin mallarının ve canlarının karĢılığı 

olarak beytülmale cizye verdiklerinden dolayı zimmîye karĢı Müslümana kısas cezası 

verilmekteydi.
400

 

Osmanlı Devleti‘nde kısas cezaları hüküm olarak yerel kadılıklarda yer alsa da  

infaz edilmesi maktülün mirasçıları veya velilerinin rızası ve  padiĢah onayı ile 

sadrazam tarafından yapılmaktaydı.
401

 Üsküdar mahkeme kayıtlarında kısas‘ın 

uygulandığına dair örnekler bulunmaktadır. PazarbaĢı Mahallesi‘nde iki roman 

arasındaki darp davasında davacı olanın yeğeni için ―mûcibi kısâs olan katl ile maktûlen 

vefât eden‖ ifadesi geçmektedir.
402

 

Üsküdar sicillerinde kadının Müslümanların kendi aralarındaki cinayet 

davalarında ve gayrimüslimlerin adam öldürme davalarında ispat edildiği takdirde kısas 

hükmü vermekteydi. Bunlardan bazılarının geride kalan yetimlerin düĢünülerek anlaĢma 

yoluna gidilip, kürek cezasına ve diyete dönüĢtüğünü yukarıda ele almıĢtık. 

Ġncelediğimiz dönem içerisinde Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında kısas 

hükmü verilen tek örnek bulunmaktadır. Üsküdar Selamiali Mahallesi‘nde Ġvaz b. 

Abdullah adlı bir Müslüman Minyat bint Haçadur v. DelibaĢ adlı gayrimüslim kadını 

evinde iken demir keser ile vücudunu yaralayıp öldürdüğü için vârisleri tarafından dava 

açılmıĢ, Ġvaz‘ın suçu inkâr etmesine rağmen Tenbel el-Hâc Mahallesi‘nden sebzeci 

Seyyid Halil b. Es-Seyyid Mehmed ve Selami Efendi tekke kapısı yanında oturan el-

Hâc Hüseyin b. Ömer‘in Ģahitliği ve verese-i kibârın talebiyle kısas cezasına 

                                                   
399 Menderes Gürkan, ―Zimmîyi Öldüren Müslümana Kısas Uygulanması‖, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi. Kayseri 1999, VIII, 315-324; ġamil Dağcı ― Kısas‖, DİA, Ankara 2002, XXV, 491. 

400 Hüseyin Kavukçu, ―Ġslâm Hukukunda Kısas‖, Diyanet İlmi Dergi Ankara 1979, c. 18 say. 2 s. 115  

401 Akgündüz, Kanunnâmeler, I,109; Aydın ―Ceza‖, 481. 

402 ÜġS, no.344, vr.29a.  



 
 

104 

 

çarptırılmıĢtır.
403

 Ivaz b. Abdullah, Ağakapısı zindanında cezasının infazını beklerken, 

maktülün mirasçıları Ġvaz‘ın misafir olarak evinde kaldığı ġeker v. Ralvet adlı 

gayrimüslimin cinayete bir dahli olmadığı için ġeker‘in zimmetini ibrâ etmiĢlerdir.
404

 

1.4.6. Diyet 

Mahkeme kayıtlarında Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında netice 

bakımından yer alan hususlardan birisi diyettir. Cinayetlerde kısas aslî ceza, diyet 

ise bedel ceza yani bir nevi tazminattır. Ġslâm hukukunda haksız fiil olarak görülen 

cana yönelik suçların kısas ile cezalandırılmadığında diyet olarak ödenmesi borç 

olarak telakki edilmektedir.
 405

 

Diyet, Ġslâm ceza hukukunda kısas uygulanması gereken durumlarda 

mağdur tarafa belli bir tazminat Ģeklidir. Konumuz açısından meseleye bakıldığında 

Ġslâm ülkesinde yaĢayan gayrimüslimlerin diyeti konusunda farklı görüĢler 

bulunmasına rağmen Osmanlı uygulaması  kısasta olduğu gibi diyeti Ġslâm 

ülkesinde bulunmayı esas almıĢ ve kanın hukuken korunmasını dikkate a larak 

ülkesinde yaĢayan insanların kimselerin diyetleri hususunda bir ayrım 

yapmamıĢtır.
406

 

Osmanlı Devleti diyet düzenlemesini vatan merkezli olarak icra etmiĢ, 

ancak zamanla bazı kolaylıklar yapılmıĢtır.
407

 Bir gayrimüslim erkeği öldüren 

                                                   
403 ÜġS, no.378, vr.10a. Katil olarak isimi geçen Ivaz b. Abdullah Müslüman mı? Yoksa gayrimüslim mi olduğu 

konusunda Ģunları söyleyebiliriz: Üsküdar sicillerinde incelediğimiz kadarıy la Ivaz ismi Müslümanlarına yanı 
sıra gayrimüslimler tarafından kullanılmaktaydı. (Örnekler için bkz. ÜġS, no.347, vr.2a; no.364, vr.43b.) Baba 

ismi Abdullah olarak Müslümanların yanı sıra daha çok mühtediler için kullanılmaktaydı. Baba ismi 

bilinmeyen gayrimüslimler için de baba adı olarak Abdullah kullanılmaktaydı. Metinde mühtedi kaydı 

olmadığına göre ,oğul ismi Müslümanlardaki ―bin‖ olarak yazıldığı ve gayrimüslimlere ait mesfûr sıfatı yerine 
Müslümanlara ait mezbur sıfatının kullanılması ve iddia için Müslüman Ģahit getirilmesi katilin Müslüman 

olduğuna delalet etmektedir. Metinde yer aldığı üzere muhtemelen Ģehir dıĢından çalıĢmaya gelenler 

insanlardan birisiydi. 

404 ÜġS, no.378 vr.19a.  

405 Bardakoğlu ―Ceza‖, DİA, Ġstanbul 1993, VII; 473. 

406 Bardakoğlu ―Diyet‖, DİA, Ġstanbul 1994, IX,476. 

407 Bardakoğlu , ―Diyet‖, s. 478. 



 
 

105 

 

Müslüman bir Müslüman‘ı öldürmüĢ gibi diyet ödemekteydi. Konuyla ilgili fetva 

kitaplarında gayrimüslimlere yönelik bir fetva söz konusu değildir.
408

 

Cinayet davaları sonucu maktülün mirasçıları dem ü diyet davaları açtığı 

gibi, kısas gerektirecek davalarda mağdur kimseler diyet davaları açmaktaydı. Bu 

tür davalarda davacı ile davalının sulh olduğu gibi, mahkeme diyet hükmüne 

varmaktaydı. Ġncelediğimiz dönem içerisinde cinayet davalarında mirasçılar 

genelde sulh olup diyet alma yoluna gitmekteydi. Bu durum Müslümanların kendi 

aralarında ve gayrimüslimlerin kendi aralarında cinayet davalarında 

görülmekteydi.
409

 

Dönemin fetva kitaplarında bir erkeğin diyeti akçe üzerinden 190.000 akçe 

idi.
410

  Bunun kuruĢ üzerinden ortalama değeri 1600 kuruĢa tekabül etmekteydi. 

Katil olduğu ispat edilen davalarda mirasçılar diyet-i kâmileyi talep etmekteydi. 

Nitekim, Tuzla‘da Yamandi adlı bir gayrimüslimi öldüren köy subaĢısı Mehmed‘e 

diyet-i kâmile üzerinden diyetinin ödenmesi tenbih olunmuĢ, subaĢı Mehmed diyet -

i kâmileyi ödeme gücü olmadığını belirterek 727 kuruĢa maktülün mirasçılarılarıyla 

sulh olmuĢtur.
411

 

Katilin ispat edilemediği davalarda maktülün mirasçıları açmıĢ oldukları ― 

dem ü diyet‖ davalarında genellikle 100 kuruĢ üzere sulh olmuĢlardır.
412

 Burada 

farklı olan bir rakam ise Üsküdar mahkemesinde kayıt altınan alınan ve Balat 

kapısında öldürülen Bedros'un vârisleri katil zanlısı Bostanî Abdullah'tan cinayeti 

                                                   
408 Dönemin fetva kitaplarında ―Cinâyât ve Diyet‖ bahislerinde gayrimüslimler ile ilgili bir fetva bulunmamaktadır. 

Sadece Dönemin fetva kitaplarından Feyzullah Efendi‘ye ait eserde Ģahitlik meselesinden dolayı ksasın diyete 

dönüĢmesiyle ilgili bir fetva bulunmaktadır. ―Zeyd-i maktûlün veresi kadı huzurunda Amr-ı zimmîden „Zeyd‟i 

alet-i câriha ile amden cerh ve katleyledin‟ deyü dava ve müddeâlarına Bekir Ve Beşir zimmîler vech-i şer„ 
üzere şehâdet etmeleri ile kadı ba„de‟t-ta„dîl ve‟t-tezkiye şehâdetlerini kabul mucibiyle hükmettikten sonra Amr 

kısas olunmadan şeref-i İslâmla müşerref olsa hükm-i mezbûra binâen Amr kısas olunur mu? El- 

Cevâb:olunmaz‖. “Bu sûrette hükm-i mezbûra binâen Amr kısas olunmamakla Zeyd‟in diyeti Amr üzerine 

vâcibe olur mu? El-Cevâb:Olur.‖ Bkz. Fetâvâ-yı Feyziyye, s. 442.  

409 Örnekler için bkz. ÜġS, no.333 vr.32a, no.334 vr. 31ab, no.396 vr.42b, no.398 vr.53b. 

410 ―Racülün diyeti ondokuzu bir dirhem gelir üzerinden akçeden ne miktardadır? El- Cevâb: Yüz doksanbin 

akçedir.‖ Bkz.Fetâvâ-yı Feyziyye, s. 441; Behcetü‟l-Fetâvâ s. 582; Bununla birlikte Behcetü‟l-Fetâvâ‘da 120 

akçenin 1 kuruĢa tekâbül ettiği vezin olarak 20 dirhem yeni akçe üzerinden bir adamın diyeti 200.000 akçe 

olarak verilmiĢtir. Bkz. Behcetü‟l-Fetâvâ, s. 582. 

411 ÜġS, no.342 vr.63a-64b. 

412 Örnekler için bkz. ÜġS, no.405 vr.57b, no.423 vr.37a. 



 
 

106 

 

ispat edemedikleri için dem ü diyet davasından vazgeçip 260 kuruĢa 

anlaĢmıĢlardır.
413

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında Mahkeme kayıtla rında diyet 

olarak neticelenen bir dava bulunmaktadır. Konu ise göz çıkarma ile ilgili bir dava 

idi. Ġslâm hukukuna göre insan bedeninde göz, burun, kulak ve diĢ gibi uzuvların 

zarar görmesi kısas olunması gereken cezalar arasında yer almaktaydı.
414

 Bu 

örnekte Arabacılar sokağında terzi olan ve Kefere Mahallesi‘nde ikamet eden David 

v. Kazer adlı bir gayrimüslim, dükkânın önünde otururken cebeci taifesinden Ali b. 

El-Hâc Ġsmail adlı bir müslüman tarafından yumruk ile sağ gözü çıkarılmıĢtır. 

Davalı iddiayı reddetmesine rağmen David, Ġbrahim Çelebi b. Abdullah, Ġbrahim 

BeĢe b. Mustafa ve Ali b. Hüseyin adlı Müslümanlarla iddiasını ispat etmiĢ ve kadı  

Ali b. El-Hâc Ġsmail‘e 5.000 dirhem gümüĢ göz diyeti ödemeye mahkum 

etmiĢtir.
415

 

Buraya kadar değerlendirmeye çalıĢılan mahkeme sonuçlarının istatistiksel 

analizine bakıldığında Ģu Ģekilde bir sonuçla karĢılaĢılmaktadır:  

 

 

 

 

 

 

                                                   
413 ÜġS, no.378 vr.7b. 

414 Maide Sûresi 5/45. 

415 ÜġS, no.363 vr.87b. 



 
 

107 

 

Tablo II: Mahkeme Sonucu Bakımından Analiz
*
 

 

Tablodan hareketle söyleyebileceklerimiz, görülen davaların üçte ikilik kısmı 

sulh ile çözülmüĢ veya uyarı ile neticelendirilmiĢtir. Adi suçlar olarak 

sınıflandırabilecek 134 dava olmasına rağmen, dava sonuçlarına bakıldığında tenbih 

dıĢında sadece 28 ceza hükmü (tazir, hapis v.b.) verilmiĢtir.  

Hukukî iliĢkiler manzumesinde ilk göze çarpan yargı birliğinin olmasıdır. 

Kadı, Müslümanlar arasındaki davaları, Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki 

davaların yanı sıra da gayrimüslimlerin kendi arasındaki davalara bakmaktadır. 

                                                   
* Tabloda mahkemenin reddettiği davalarda sonuç davacılar aleyhinde ĢekillenmiĢti. Hapis bölümünde davalı 

kısımdaki insanlar ya tutuklanmıĢlar ya da zindana atılmıĢlardı. Ehl-i örf tarafından idam edilen gayrimüslimin 

davacı kısmında metindeki ―ahali-yi Üsküdar‟ın teşekkî etmeleri” ifadesinden yola çıkarak davacı kısımda 

Müslümanlar gösterilmiĢtir. 

Dava Sonucu Davacı Dava Sayısı Davalı Toplam

Müslüman 43 20 Ermeni, 15 Rum, 7 Yahudi, 1 Rum& Müslüman

Rum 13 12 Müslüman, 1 Roman

Ermeni 9 8 Müslüman 1 Müslüman& Ermeni

Yahudi 3 3 Müslüman

Müslüman 7 5 Rum, 1 Ermeni, 1 Yahudi

Rum 4 4 Müslüman

Ermeni 3  3 Müslüman

Müslüman 53 28 Rum, 18 Ermeni, 6 Yahudi, 1 Rum&Yahudi

Rum 36 33 Müslüman 3 Roman

Ermeni 27 25 Müslüman, 1 Roman, 1 Müslüman& Ermeni

Yahudi 5 5 Müslüman

Müslüman& Rum 2 1 Müslüman, 1 Rum

Müslüman 96 47 Rum, 43 Ermeni, 6 Yahudi

Rum 26 26 Müslüman

Ermeni 34 34 Müslüman

Yahudi 3 3 Müslüman

Müslüman 5 3 Rum, 2 Ermeni

Rum 7 7 Müslüman

Ermeni 4 4 Müslüman

Müslüman 2 1 Rum,1  Müslüman& Ermeni

Rum 5 5 Müslüman

Ermeni 3 3 Müslüman

Müslüman& Yahudi 1 Yahudi

Kısas Ermeni 1 1 Müslüman 1

Ġdam Müslüman 1 1 Ermeni 1

Diyet Ermeni 1 1 Müslüman 1

68Mahkemenin Reddettiği Davalar

14Davadan Çekilme

Hapis(Tevkif) 11

Sulh 123

Tenbih (Uyarı) 159

Tazir ve Tedib 16



 
 

108 

 

Mahkeme kayıtlardan görüldüğü kadarıyla alternatif bir mahkemenin varlığına delalet 

edecek bir iĢaret bulunmamaktadır. 

Osmanlı Devletinde Hanefî fıkhı uygulaması esas kabul edildiğinden 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında suç iĢleyenlerin aynı cezaya çarptırılması çok 

dinli ve çok uluslu bir yapıya sahip olan Osmanlı Devleti için uygulama açısından bir 

rahatlama getirmiĢtir. Müslümanların gayrimüslimlerle olan hukukî iĢlerinde Ģahitlik 

meselesi gayrimüslimler açısından bir eksiklik gibi gösterilse de, Üsküdar örneğinde 

gördüğümüz gayrimüslimlerin Müslümanlarla olan hukukî iĢlerinde Müslüman Ģahit 

bulma sıkıntısı çekmediğidir. Muhtemelen gayrimüslimler bu durumu bildikleri için 

Müslümanlarla olan iliĢkilerinde Müslüman Ģahidin olmasına özen gösteriyorlardı. 

Müslümanlar olan hukukî iliĢkilerde gayrimüslimler içinde Rumların davalı ve 

davacı olarak daha fazla yer aldıklarını görmekteyiz.  Mahkeme kayıtlarında  erkekler 

olarak toplumun her kesiminden örneğe rastlanırken, kadınların borç davaları gibi 

davaların dıĢında  –özellikle adli vakalarda- neredeyse hiç yer almaması ilgi çeken bir 

unsur olarak karĢımızda durmaktadır. Gayrimüslimlerle Müslümanlar arasında cereyan 

eden adli vakalarda yeniçeri ocağına mensup kiĢilerin adlarının sık geçmesi dikkat 

çekmektedir. 

En çok davayı Müslümanların açmıĢ olmasına rağmen, kadının reddetiği 

davalarda Müslümanların sayısının gayrimüslimlerin sayısının neredeyse iki katı 

olması, gayrimüslimlerin haklarını arama ve hukukî prosedürü bilme hususunda 

Müslümanlar kadar aktif olduğunu göstermektedir. 

Hukukî iliĢkiler bağlamında sulh konusu ayrıca değerlendirilmeye değer bir 

konudur. Sulh müessesi, hem Müslümanlar arasında hem de gayrimüslimler arasında 

yaygın bir mekanizma idi. Üsküdar‘da Müslümanlar ile gayrimüslimlere açılan 

davaların üçte birinin sulh ile sonuçlanmıĢ olması, toplumda her iki grubun yaĢanan 

problemleri çözmede sulh müessesinin önemini ortaya koymaktadır. Sulh ile 

neticelenen davaların hepsinde arabulucuların olması, sorunların mahkeme sürecinde 

toplumda itibarlı ve güvenilir kabul edilen  insanlar tarafından çözüme kavuĢturulması 

sulh mekanizmasının Osmanlı hukukunda son derece önemli bir kurum olduğunu 



 
 

109 

 

göstermektedir.Bunun yanında arabulucuların etkisiyle özellikle cinayet davalarında 

mağdurların katilin kısas cezası uygulamasından ziyade, geride kalan yetim ve 

öksüzlerin bakımı ve nafakası için cezasının hapis veya diyete dönüĢmesini istediklerini 

görmekteyiz. 

Mahkemede görülen davalardan hareketle ―pax otomana/Osmanlı barıĢı‖ bir 

ayağı olan kadıların haklı olanı tespitte gösterdikleri tavır, tarafların dinî kimliğine 

bakmaksızın davacı ise haklılığnı nasıl ispatladığına davalı ise davacının iddiaları 

karĢısında kendini nasıl savunduğuna dikkat etmek olmuĢtur. 

  



 
 

110 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. BÖLÜM 

MÜSLĠM-GAYRĠMÜSLĠM ĠLĠġKĠLERĠNĠN ĠKTĠSADÎ BOYUTU 

 

 

 

  



 
 

111 

 

Bu bölümde Üsküdarlı Müslim ve gayrimüslimlerin iktisadî ve ticarî iliĢkileri 

ele alınacaktır. Daha sağlıklı değerlendirebilme adına, öncelikle bu münasebetlerin 

ortaya çıktığı tarihsel konjonktürün genel olarak Osmanlı iktisat tarihi içinde 

yerleĢtirilebileceği dönemi açıklamak faydalı olacaktır. XVIII. yüzyılın ilk yarısı, 

iktisadî hususiyetleri bakımından Osmanlı Devleti‘nin klasik dönem olarak adlandırılan 

dönemi içinde kabul edilmektedir. Ġktisadî doktrinde iaĢecilik (provisionism), vergicilik 

(fiscalism) ve gelenekçilik (traditionalism) olarak ifade edilen ekonomik yapının davam 

ettiği bir dönemdi. Her ne kadar Karlofça AntlaĢması sonrasında siyasî bağlamda güç 

kaybetmiĢ olsa da Osmanlı Devleti bahsi geçen dönemde iktisadî açıdan güçlü 

sayılabilecek bir konumdaydı.
416

  

Bu dönemde Üsküdar kazasının üretim hacmine ve iktisadî bakımdan taĢıdığı 

öneme baktığımızda, kazanın gerek kendi içinde gerekse saray ve baĢkentin ihtiyaçları 

baĢta olmak üzere bulunduğu coğrafyada çeĢitli fonksiyonları üstlendiği 

anlaĢılmaktadır. ġehir merkezi ve bazı köylerde küçük ölçekli atölye ve imalathaneler 

bulunmaktaydı. Tarımsal üretimle ilgili faaliyetler ise Üsküdar ekonomisinin önemli 

gelir kaynakları arasında yer almaktaydı. 
417

 Muhtelif tarla ürünlerinin ziraatının yanı 

sıra gerek küçükbaĢ gerekse büyükbaĢ hayvancılık da yaygındı. Merkeze yakın köylerde 

mandıralar bulunmaktaydı.
418

 Sarayda tüketilen yoğurt ve peynirlerin bir kısmı Üsküdar 

ve civarında üretilmekteydi.
419

 Sahil kesimlerinde balıkçılık yapılmaktaydı. Üsküdar‘ın 

ormanlık bölgelerinde kömürcülük ve kerestecilik yapılmakta, tersanenin ihtiyacı olan 

kerestelerin bir kısmı bu bölgelerden temin edilmekteydi. Halkın temel ihtiyaçları 

arasında yer alan tuz ise Yıldırım Bayezid Vakfı‘na bağlı olan Tuzla köyü ve 

çevresinden çıkarılmaktaydı. Bu bilgilerden hareketle, coğrafî özelliklerine de bağlı 

olarak Üsküdar kazasının ekonomik faaliyetlerinin çeĢitliliğine ve üretimin 

geliĢmiĢliğine vurgu yapılabilir. Ġncelenen belgelerdeki verilere dayalı olarak, Üsküdarlı 

                                                   
416 Mehmet Genç, ―Osmanlılar: Ġktisadî ve Ticarî Yapı‖, DİA, XXXIII,525; Ahmet Tabakoğlu, Toplu Makaleler 

İktisat Tarihi, Ġstanbul 2005 I,16. ġevket Pamuk, Osmanlı-Türkiye İktisadî Tarihi 1500-1914, Ġstanbul 2005,  s. 

160. 

417 Ahmet GüneĢ ―16 ve 17. Yüzyıllarda Üsküdar Havalisindeki Köylerin Sosyal ve Ekonomik Ahvaline Bir 

Örnek‖, II. Üsküdar Sempozyum: Bildiriler(12-13 Mart 2004), Ġstanbul 2005, I, 53. 

418 ÜġS, no.333, vr.58b. 

419 BOA, Ġ.E. S.M, no. 2240, Robert Mantran, a.g.e., I,194; Arif Bilgin, Osmanlı Saray Mutfağı, (1453-1650), 

Ġstanbul 2004, s. 223, 224.  



 
 

112 

 

Müslüman ve gayrimüslim unsurların kazanın ekonomik üretimine katkısını ve 

aralarındaki iktisadî ve ticarî iliĢkilerin tahlili yapılacaktır. Bu amaçla, söz konusu 

iliĢkiler, taraflar arasındaki alım-satımlar, kiralamalar, esnaf örgütlenmesi çerçevesinde 

münasebetler ve meslekî iliĢkiler olarak tasnif edilmiĢtir. Alım satımlar içerisinde 

önemli bir yere sahip olan gayrimenkullerin el değiĢtirmesi, Müslüman ve 

gayrimüslimlerin çeĢitli esnaf gruplarındaki sayısal dağılımı ve meslekî iliĢkileri ile her 

iki kesim arasındaki iĢçi- iĢveren münasebetleri bu bölümün önemli konu baĢlıkları 

arasında yer almaktadır. Malî bir mesele olan vergiler konusunda gerek mahkeme 

kayıtlarına gerekse diğer resmî belgelere fazlasıyla yansımıĢ gayrimüslim 

Üsküdarlıların Müslüman görevlilerle muhtelif iliĢkileri ise daha çok zimmî 

statüsündeki gayrimüslim tebaanın devlet görevlileriyle olan iliĢkileri kapsamında 

değerlendirilmesi gerektiği için bu çalıĢmanın dıĢında bırakılmıĢtır.  

2.1. ALIM SATIM ĠLĠġKĠLERĠ 

XVIII. yüzyılda Üsküdar kazasında yaĢamıĢ Müslüman ve gayrimüslimlerin 

ticarî iliĢkileri bağlamında ilk olarak menkul ve gayrimenkul malların alım satım 

konusu üzerinde durulacaktır. Üsküdarlı Müslim ve gayrimüslimler arasında el 

değiĢtiren muhtelif mallara iliĢkin kayıtlar, mahkeme sicillerinde yer alan belge türleri 

içersinde hatırı sayılır bir yoğunluğa sahiptir. Ġki toplumsal grubun iktisadî 

münasebetlerini açıklamada kilit konumundaki alım satım kayıtları, bu özelliğinden 

dolayı öncelikle ele alınmıĢtır.  

Osmanlı mahkeme sicilleri tetkik edildiğinde mülkiyeti Ģahıslar arasında intikal 

eden mallara dair çeĢitli nitelik ve muhtevaya sahip belgelerin olduğu görülmektedir. 

Mülkiyetin el değiĢtirmesi esas olarak iki yöntemle gerçekleĢmekteydi: SatıĢ ve hibe. 

Malın bedelsiz olarak temlik edildiğini bildiren hibe kayıtlarının ticarî bir iĢlem olarak 

kabul edilmesinin mümkün olmamasından, ayrıca hibelerin tamamına yakını Müslüman 

ve gayrimüslim unsurların kendi içinde ve ağırlıklı olarak yakın akrabalar arasında 

gerçekleĢmiĢ olmasından dolayı, burada hibe kayıtları değerlendirmeye alınmamıĢtır. 

Bundan baĢka, mahkeme tutanakları arasında bey‗ tabiri taĢıdığı halde kesin ve kati bir 

satıĢ olarak değerlendirilemeyecek iĢlemlere ait belgelere de bu bölümde yer 



 
 

113 

 

verilmemiĢtir.
420

 SatıĢa konu olan malın mülkiyetinin alıcıya geçtiğini ve satıcının satıĢ 

bedelini teslim aldığını/alacağını bildiren, diğer bir ifadeyle hukuken kabz ve teslimin 

gerçekleĢtiğini aktaran alım satımlarla ilgili sicil belgeleri bu bölümün temel kaynağını 

oluĢturmaktadır. Bu tür kesin Ģahsa ait satıĢ kayıtlarının ortak özelliği olarak, hepsinin 

―bey‗-i bât-ı sahîh-i Ģer‗ ile‖ ifadesini içermekte olduğunu belirtebiliriz.   

Bu bölümde sahip olunan muhtelif menkul ve gayrimenkullerin farklı dinlere 

mensup Üsküdarlılar arasında el değiĢtirmesine odaklanılmıĢtır. Bu amaçla, satıĢa konu 

olan menkul ve gayrimenkul mallar türlerine göre tasnif edilmiĢ ve XVIII. yüzyılın ilk 

yarısı boyunca gerçekleĢen satıĢlarının sayısal değerleri çıkarılarak çeĢitli bağlamlarda 

değerlendirilmiĢtir. SatıĢ nedenlerinin araĢtırılması ya da hangi tür gayrimenkullerin iki 

kesim arasında daha fazla satıĢa konu olduğunun belirlenmesi veyahut bir kısım ilgili 

satıĢ kayıtlarından hareketle Üsküdar‘da üretilen ziraî ve sınaî ürünlerin tespit edilmesi 

gibi konular kadı sicillerindeki satıĢ hüccetlerinden elde edilen veriler ıĢığında ele 

alınmıĢtır.  

2.1.1 Gayrimenkul Alım Satımları 

Ġncelenen dönem Üsküdar‘ında Müslüman ve gayrimüslimler arasında el 

değiĢtiren gayrimenkuller ev, arsa, bağ, dükkân ve ticarî iĢletmeler gibi birbirinden 

farklı özelliklere sahip çeĢitli mülklerden oluĢuyordu. Osmanlı Devleti‘nde arazi-i 

memlûke denilen, Ģahsî mülke konu olan gayrimenkuller üzerinde mülk sahiplerinin her 

türlü tasarruf hakkı vardı. Bunlar satılabilir, kiralanabilir ve miras bırakılabilirdi.
421

 Mîrî 

arazi sayılan tarla ve meraların ise mülkiyeti devlete ait olup Ģahıslar ancak tasarruf 

hakkına sahiptiler. Mîrî arazinin mutasarrıfı olmalarıyla ilgili Müslüman ve 

gayrimüslim Osmanlı tebaası arasında bir ayrım gözetilmemiĢtir.
422

 Bazı 

araĢtırmacıların iĢaret ettiği üzere, gayrimüslim tebaanın ikamet etme ve mülk alım 

                                                   
420 Ġslâm hukukunda mülkiyetin naklini ifade eden bey‗ kavramı alım satımlarda kullanılan en yaygın tabir olmakla 

beraber (Açıklamalar ve hukukî tartıĢmalar için bkz. Bardakoğlu, ―Bey‖, DİA, Ġstanbul 1992, XVI, 13-19) kadı 
sicillerinde yer alan bey„ bi‟l-vefa, bey„ bi‟l-istiğlâl, ve muamele-i şer„iyye ile ilgili kayıtlar gerçek anlamda bir 

satıĢ olmaktan ziyade kredi iliĢkisinin bir unsuru olarak geçici mülkiyet devrini ifade ettiği için bu tür kayıtlar 

satıĢ baĢlığı altında değil, ―Kredi ĠliĢkileri‖ bölümünde ele alınmıĢtır. 

421 Ömer Lütfi Barkan, Türkiye‟de Toprak Meselesi, Toplu Eserler I, Ġstanbul 1980, s. 253;  Halil Cin ―Arazi‖, 

DİA, Ġstanbul 1991, III,344.  

422 Kenanoğlu, ―Mîrî arazi‖, DİA, Ġstanbul 2005, XXX, 159. 



 
 

114 

 

satım hakları bazı istisnalar dıĢında
423

 devletin genelinde herhangi bir kısıtlamaya konu 

olmamıĢ görünmektedir. Bu çerçevede gerek Müslüman ve gerekse gayrimüslim 

Osmanlılar, Ģahsî mülkleri olan gayrimenkulleri satıĢ yoluyla, tasarruf hakkını ellerinde 

bulundurdukları vakıf gayrimenkullerini de ferâğ yoluyla (tasarruf hakkının devri) belli 

bir bedel karĢılığında diğer Ģahıslara intikal ettirmiĢlerdir. 

Osmanlı toplumunda gayrimenkul ve diğer malların alım-satımlarına bakan 

kurum kadılıklardı. ġer‗î mahkemelerin görevleri arasında günümüzde tapu 

müdürlüklerinin ve noter kurumlarının üstlendikleri vazifeler de yer almaktaydı. 

Bundan dolayı alıcı ve satıcılar, yapılan iĢleme hukuken geçerlilik kazandırmak ve 

sonradan herhangi bir çekiĢme ya da dava ile karĢılaĢmamak için mahkemelere 

baĢvurarak yapılan iĢlemi tescil ettiriyorlardı.  Ġmparatorluk genelinde teĢkilatlanmıĢ 

kadılıklar sayesinde, örneğin Kahire‘de oturan bir kiĢi, Kahire kadısına müracaat ederek 

alıcının ya da onu temsil eden kiĢinin de hazır bulunmasıyla ġam, Kudüs ve Cidde‘deki 

gayrimenkulünü rahatlıkla satabilmekteydi.
424

 Zaman zaman bazı suistimaller
425

 

yaĢanmıĢ olsa da Osmanlı mahkemelerinin birinde gerçekleĢtirilmiĢ satıĢ ve diğer 

iĢlemlerin imparatorluk coğrafyasında geçerli olmasını sağlayan idarî ve hukukî yapının 

Osmanlılara büyük ölçüde imkân ve kolaylıklar sunduğunu vurgulamak gerekir.  

Nitekim Üsküdar sicillerinde kayıtlı çok sayıda gayrimenkul satıĢı, aslen Anadolu‘nun 

ya da Rumeli‘nin bir Ģehrinden olup Üsküdar‘da bulunan Ģahısların memleketlerindeki 

mülklerini rahatlıkla satabildiklerini, diğer taraftan alıcıların ise Üsküdar‘a uzak bir 

bölgedeki ticarî faaliyetlerini Üsküdar Mahkemesi‘nden halledebildiklerini 

göstermektedir. Örneğin,  ÇemiĢkezekli Ali b. Ahmed, köyündeki bir dönümlük bağın 

Mardiros v. Bedros‘a 35 kuruĢa satıĢını Üsküdar Mahkemesi‘nde gerçekleĢtirmiĢtir.
426

 

                                                   
423 Yasaklanan bu yerler Mekke ve Medine gibi Ģehirlerin yanı sıra mescit ve türbe civarlarıdır. Bkz. Ercan, a.g.e.,  

s. 174-186. 

424 Nelly Hanna, Osmanlı Kahiresinde Tüccar Olmak, (trc. Deniz Öktem), Ġstanbul 2006, s: 76. 

425 Sahte evrak tanzim edilmesi ya da kanunsuz bir iĢleme baĢvurulması Osmanlı toplumunda nadirattan olmalıdır. 

Zira mahkeme belgelerinde sahtecilik (veya gayr-i hukukî bir iĢlem) yapılması Ģiddetle cezalandırılacak bir suç 

kabul ediliyordu. Bu tür iĢleri âdet haline getiren kiĢilere el kesme cezası gibi ağır bir cezanın verileceği 
aktarılmaktadır. Bkz. Uriel Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law, s. 83, 121.  

426 ÜġS, no.337, vr.43b. 



 
 

115 

 

Benzer Ģekilde, Konya‘da bulunan bir Üsküdarlı da, Üsküdar‘daki hisseli evin kendine 

ait kısmını kardeĢine satarken Konya kadılığına baĢvurmuĢtur.
427

  

Mahkeme kayıtlarından anlaĢıldığı kadarıyla, tapu yerine geçen ve kadılıklarda 

düzenlenen ġer‗î senetlerin sahipleri bu belgelerin muhafazasına azami dikkat 

gösteriyorlardı. Bazı durumlarda mülkiyet belgelerini zâyi edenler mahkemeye gelip 

sahip oldukları mülkün kendilerine ait olduğunu Ģahitler göstererek kadı huzurunda 

kayıt altına aldırıyorlardı. Örneğin, Çengelköy‘de ölen Yamandi adlı zimmînin oğulları 

Kostantin ve Andon,  babalarından miras kalan Fazlullah PaĢa toprağındaki bağın 

mülknâmesinin kaybolmasından dolayı mahkemeye müracaat etmiĢler ve söz konusu 

bağın kendilerinin mülkü olduğunu Müslüman ve zimmîlerin Ģahitlikleriyle tekrar tescil 

ettirmiĢlerdir.
428

 

Osmanlılarda alınan borca karĢılık kuvvetli bir teminat gösterilmesi oldukça 

yaygın bir uygulamaydı. Borç miktarına bağlı olarak kıymetli gayrimenkuller de alıcıya 

rehin olarak verilebiliyordu. Mülknâmenin karĢı tarafa (alacaklıya) geçtiği bu tür 

finansal iliĢkilerde bazen problemler yaĢanabiliyor ve taraflar mahkemeye 

baĢvuruyordu. Örneğin, Kadıköy‘den Panoz v. Agob, Ġstanbul‘da NiĢancı PaĢa-yı Atik 

Mahallesi Avârız Vakfı mütevellisi Mehmed'den evini rehin göstererek 110 kuruĢ borç 

almıĢtı. Ancak ödeme yapmıĢ olmasına rağmen mülknâme hüccetini kendisine teslim 

etmeyen Mehmed‘den davacı olmuĢtur. Mehmed emaneten elinde bulunan mülknâmeyi 

kaybettiğine dair kadı huzurunda yemin edince beraatine hüküm verilmiĢtir.
429

 

Ġncelenen dönem Üsküdar‘ında gerçekleĢmiĢ gayrimenkul alım satımlarında 

kullanılan para birimine gelince, önceki yüzyıllarda imparatorluğun farklı 

coğrafyalarındaki benzer satıĢlarda yaygın olarak kullanılmıĢ akçeye
430

 karĢılık, XVIII. 

                                                   
427 Konya ġ.S, no.10, vr.125a‘dan naklen Ruhi Özcan 16. ve 17. Y.y.da Konya‟da Mülk Satışları ve Fiyatlar 

(BasılmamıĢ Doktora Tezi) Selçuk Üniversitesi S.B.E., Konya 1993, s. 15 

428 ÜġS, no.424, vr.34b. 

429 ÜġS, no.353, vr.29a. 

430 XVII. yüzyıl öncesine ait gayrimenkul satıĢlarının incelendiği çeĢitli çalıĢmalarda, gayrimenkul değerlerinin 
belgelerde akçe olarak verildiği belirtilmektedir. Bilgin Aydın-Rıfat Günalan, ―XVI. Yüzyılda Üsküdar Evi Ve 

Üsküdar‘da Ev SatıĢları‖, V Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler: (1-5 Kasım 2007), Ġstanbul 2008, I; 

217-226, Ruhi Özcan a.g.e.,  , Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar: 17. Yüzyılda Ankara ve Kayseri‟de Ev Sahipleri 

ve Evler, (trc. Hamit ÇalıĢkan), Ġstanbul 2009, s. 143-155 



 
 

116 

 

yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da gayrimenkul alım satımları daha ziyade yapılan para 

değiĢimine paralel olarak ―esedî kuruş‖ ve ―kuruş‖ üzerinden yapılmıĢtır. Bu farklılığın 

en önemli nedeni olarak, akçenin zamanla eski değerini yitirerek gayrimenkul satıĢları 

gibi değerli malların alıĢveriĢinde kullanıĢsız konuma düĢmüĢ olabileceğini 

gösterebiliriz. Ele aldığımız dönemin ilk on beĢ yılındaki (1700-1715) alım satım 

kayıtlarında ―esedî kuruĢ‖ zikredilirken, bu tarihten itibaren yalnızca ―kuruĢ‖ türünden 

değerler söz konusudur. Osmanlı kuruĢunun 1690‘lı yıllardan 1770‘lere kadar nispeten 

istikrarlı bir para özelliği taĢımasından dolayı
431

, daha da önemlisi çalıĢmamızın 

kapsadığı dönemde Üsküdar sicillerindeki belgelerde gayrimenkul değerleri kuruĢ 

üzerinden kaydedildiği için bu bölümdeki değerlendirmelerde para birimi olarak kuruĢ 

esas alınmıĢtır.  

2.1.1.1 Ev Satışları 

XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da yaĢayan müslüman ve gayrimüslimler 

arasında satıĢa konu olan gayrimenkullerin incelendiği bu bölümde ilk olarak ev ve arsa 

satıĢları üzerinde durulacaktır. Bu dönem Üsküdar sicillerinde evi tanımlamak üzere 

yaygın olarak “menzil” tabiri kullanılmıĢtır. Çok yaygın olmamakla birlikte ―yalı‖ 

―sâhilhâne‖ ―konak‖ ifadeleri de farklı özelliklerdeki evler için kullanılmıĢtır.  Lüks ve 

pahalı olan bu evlere üst tabakadan varlıklı Üsküdarlılar sahip olabilmiĢtir.  Osmanlı 

toplumunda evlerin önemli kısmı özel mülk statüsünde olduğundan Ģahıslar arasında 

mülkiyet hakkının intikali mümkündü. Evin önceki ve yeni sahiplerinin yapılan iĢlemi 

tescil ettirebilecekleri yegâne kurumun kadılık olmasından ötürü ev satıĢlarıyla ilgili 

çok sayıda mahkeme kaydı ortaya çıkmıĢtır. Kadılıkta tanzim edilen satıĢ hüccetinin bir 

nevi günümüzdeki tapu belgesi hükmünde olmasından dolayı
432

 ev ve diğer 

gayrimenkul satıĢlarının büyük oranda mahkeme kayıtlarına girmiĢtir.  

                                                   
431 Ġncelenen dönemde, esedî kuruĢ ortalama 110 akçe, Osmanlı kuruĢu ise 120 akçe= 40 para idi. 

Değerlendirmeler için bkz. ġevket Pamuk, İstanbul ve Diğer Kentlerde 500 Yıllık Fiyatlar ve Ücretler 1469-

1998, Ankara 2000, s. 10; Pamuk ―KuruĢ‖, DİA, XXVI, 458-459; Pamuk, Osmanlı-Türkiye İktisadî Tarihi 

1500-1914, Ġstanbul:2005, s. 171. 

432 Suraiya Faroqhi ―Onaltıncı ve Onyedinci Yüzyıl Kadı Sicillerinde Kaydolan Ev SatıĢlarıyla Ġlgili Belgelerin 

ġekil Açısından DeğiĢimi‖, Tarih Boyunca Paleografya ve Diplomatik Semineri: Bildiriler. (ed. Mübahat S. 

Kütükoğlu), Ġstanbul 1988, s. 201-202. 



 
 

117 

 

SatıĢlarda nispeten yaygın olan usul, alıcı ve satıcıların bizzat mahkemeye 

gelmeleri yahut onları temsilen vekil ya da vasîlerinin mahkemede hazır bulunmaları 

Ģeklinde olmuĢtur. Müslüman ve gayrimüslim unsurların gerek kendi aralarında gerekse 

karĢılıklı ev satıĢlarında genel olarak satıĢlar peĢin olarak yapılmaktaydı. Nadiren 

taksitle satıĢa gidilmekteydi. Taksitli satıĢlarda vade farkı uygulamasının varlığı tespit 

edilememiĢtir.  Meselâ, Yeniçeri Ocağı‘nın 37. Cemaatine mensup Hasan OdabaĢı b. 

Hasan, Kuzguncuk'taki evini Yasef ve Mosi adlı iki Yahudi‘ye 530 kuruĢa taksitle 

satmıĢtı. SatıĢ bedelinin 130 kuruĢunu peĢin alan Hasan OdabaĢı, geri kalan 400 kuruĢu 

ise 50‘Ģer kuruĢtan 6 aylık vadeler halinde dört senede tahsil edecektir.
433

  

Müslümanların satıcı, gayrimüslimlerin ise alıcı konumunda olduğu ev satıĢ 

kayıtlarını üç kategoride ele almak mümkündür. Evlerin veyahut söz konusu evlerin 

üzerinde bulunduğu arsaların mülkiyetinin Ģahıslara ya da vakıflara ait olması 

bakımından yaptığımız tasnife göre, ilk grupta hem yapının kendisinin hem de arsasının 

özel mülk statüsünü taĢıdığı gayrimenkuller yer almaktadır. Üsküdarlı Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında el değiĢtiren evlerin önemli kısmı, incelenen sicillerde kayıtlı 

konuyla alâkalı belgelere göre ilk sırada geleni, bu nitelikteki evlerin satıĢlarıyla 

ilgilidir. Samandıra Köyü‘nden Hüseyin Çelebi‘nin bakkal Dimitri v. Panayot‘a 

Üsküdar merkezde Cami-i Kebir Mahallesi‘ndeki evini dükkân ve ahır gibi diğer 

müĢtemilatıyla birlikte 820 kuruĢa satması bu tür satıĢa bir örnektir.
434

 Ġkinci grupta 

değerlendirdiğimiz evler, bir yönüyle Ģahsî mülk özelliği taĢırken diğer yönüyle vakıf 

kurumundan bağımsız değillerdi. Arsası (zemini) vakfa, arsa üzerindeki yapıların ise 

Ģahıslara ait olduğu bu özellikteki gayrimenkuller mukataalı vakıf
435

 olarak 

tanımlanmaktadır. Vakıf toprağı üzerindeki bina veya ağaçlar özel mülk kategorisinde 

                                                   
433 ÜġS, no.418, vr.45b. 

434 Bkz. ÜġS, no.419, vr.26a. 

435 Mukataa kavramı, Osmanlılarda farklı kurumlarda değiĢik anlamlarda kullanılabilen bir tabirdir. Osmanlı 
maliyesinde vergi gelir birimini ifade eden bir terim olduğu gibi (Bkz. Genç, ―Mukataa‖, DĠA, Ġstanbul 2006, 

XXXI, 129), vakıf kurumu söz konusu olduğunda zeminin mülkiyetinin vakfa, zemin üzerindeki bina ve 

ağaçlarının mülkiyetinin ise mutasarrıflara ait olduğu bir vakıf türünü ifade etmektedir. Mukataalı vakıf mülkü 

niteliğindeki arsa yahut tarlaların Ģahıslara kiralanmasında biri peĢin (icare-i muaccele) diğeri ise çoğunlukla 
yıllık olarak alınan (icare-i müeccele) kira tutarları söz konusudur. Bir defa alınan peĢin kiralar son derece 

yüksek meblağlar olmasına karĢılık müecceleler oldukça düĢük, sembolik rakamlar görünmektedir. Konu 

hakkında daha fazla bilgi için bkz. Nazif Öztürk, Menşei ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar, Ankara 1983, 

s. 106-108; a.mlf, ―Mukataalı Vakıf‖, DĠA, Ġstanbul 2006, XXXI, 132-134. 



 
 

118 

 

olduğundan,  mülk sahibi söz konusu malları satabilme hakkını haizdi. Buna karĢılık, 

vakfa ait olduğundan hukuken satıĢı mümkün olmayan zeminin ise ancak Ģahıslar 

arasında kullanım hakkının devri (ferâğ) yapılabilmektedir. Bir bakıma hem satıĢ hem 

de ferâğın birlikte gerçekleĢtiği bu iĢlemlerde Ģahsî mülkünü satan kiĢi, aynı zamanda 

vakıf mülkün tasarruf hakkını da çoğu örnekte meccanen alıcıya devretmekteydi. Bu 

gruptaki ev satıĢlarına örnek olmak üzere, Mehmed Ağa‘nın satıcı Kadıköy Metropolidi 

Kostantin‘in de alıcı olduğu durumu zikredebiliriz. Ġlgili örnekte, arsası Abdullah Ağa 

Vakfı‘na ait Kuzguncuk‘taki ev,  vakfa senelik ödenen 30 akçe mukataasıyla birlikte 

170 esedî kuruĢa satılmıĢtı.
436

 Son gruptaki evler ise arsanın da binanın da vakıflara ait 

olduğu, kelimenin tam anlamıyla vakıf mülkü olan gayrimenkullerden meydana 

gelmektedir. Cari olan Ġslâm hukukuna göre vakıf mülkiyetinden çıkamayan bu evlerin 

bir diğer özelliği satıĢlarının söz konusu olmamasıdır. Çift kira usulünce Ģahısların 

kullanımına sunulan ve kiralama yönteminden ötürü icâreteynli vakıf olarak 

isimlendirilen gayrimenkuller üzerinde tasarruf sahiplerinin (kiracıların) uzun süreli 

kullanma, vakıf görevlilerin izniyle baĢkasına devredebilme (ferâğ) ve öldüğünde 

evlatlarına intikal ettirebilmeyi kapsayan oldukça geniĢ faydalanma seçeneklerinin 

bulunduğunu belirtmeliyiz.
437

 Ġlk iki grupta ele aldıklarımızın aksine satıĢı mümkün 

olmayan icareteynli vakıf evlerine aynı çerçevede yer vermemizin ve üçüncü bir 

kategori kabul etmemizin sebebi, bunları tasarruf edenlerin vakfa ya da kendinden 

önceki mutasarrıfına icare-i muaccele adıyla peĢinen ödedikleri yüksek bir bedel 

karĢılığında geniĢ tasarruf imkânına sahip olmalarıdır. Muaccele tutarı bir vakıf mülkü 

için ne kadar yüksekse, müeccele (aylık/yıllık kira) miktarları da aynı Ģekilde düĢük, 

nerdeyse sembolik rakamlardadır. BaĢka bir Ģahsa devredilebilen ya da ölümle beraber 

çocuklara intikal edebilen icareteynli vakıf mülklerinin kiĢiler arasında ferâğına dair 

iĢlemleri bu nedenlerden ötürü incelemeye dâhil ettik.
 
BaĢlangıçta icare-i vâhide ile 

kiralanan bu gayrimenkullerin zamanla harap ve bakımsız olmaya yüz tutmasından 

dolayı icâreteynli kira sistemine geçildiği ve bu Ģekilde vakıf mülklerinin uzun seneler 

                                                   
436  ÜġS, no.354, vr.33a. 

437 Ġcareteynli vakıf konusunda daha fazla bilgi için bkz. Nazif Öztürk, a.g.e., s. 108-114; Ahmet Akgündüz, 

―Ġcâreteyn‖, DİA, Ġstanbul 2000, XXI, 389-391. 



 
 

119 

 

ayakta kalması sağlandığı aktarılmaktadır.
438

 Ġcareteynli vakıf mülkünün mutasarrıfı 

olmak, son derece kıymetli bir tasarruf hakkına sahip olmak hükmünde olduğundan 

zaman zaman bu konuda mahkemeye yansımıĢ dava kayıtları da bulunmaktadır.
439

 Son 

gruptaki evlerin Ģahıslar arasında (tasarruf hakkının) intikaliyle ilgili olarak 

Kuzguncuk‘ta Yafe bint Salamon adlı Yahudi kadının Salamon v. Ġsak‘a ferâğ ettiği 

Osman Ağa Vakfı‘na ait icareteynli vakıf evini misal getirebiliriz. Vakıf mütevellisinin 

izniyle yapılan iĢleme göre, Yafe 120 kuruĢ bedel karĢılığında tasarruf hakkını 

Salamon‘a devretmiĢtir.
440

 

Gayrimüslimlerle Müslümanlar arasında gerçekleĢen ve Müslümanların bu kez 

alıcı rolünde oldukları ev satıĢlarını da yukarıdaki sınıflandırmaya uygun Ģekilde tasnif 

edebiliriz. Ancak iki baĢlık altında ele alınabilecek satıĢlarda Gayrimüslim Üsküdarlılar 

yalnızca özel mülklerindeki evlerin satıĢını gerçekleĢtirmiĢlerdir. Birinci tür iĢlemler, 

gayrimüslimlerin Müslüman Ģahıslara yaptığı ev satıĢlarından oluĢmaktadır.  Üsküdar 

Yenimahalle‘de oturan Abraham v. Haçadur'un el-Hâc Mustafa Efendi b. Mehmed‘e 

evini 200 kuruĢa satması
441

 bu tarz bir iĢleme örnek olarak gösterilebilir. Ġkinci tür 

iĢlemler ise para vakıflarına yapılan ev satıĢlarıyla ilgilidir. Evlerin vakıf mülkü niteliği 

kazandığı bu tarz satıĢlardan sonra aynı mülkün vakfa evini satan kimse tarafından çifte 

kira (icareteynli) usulüyle kiralandığı görülmektedir. Gayrimüslimlerden para 

vakıflarına satılan toplam üç örneğe dayanan uygulamalarda dikkat çeken bir diğer 

husus ise vakıf kurucusunun akara tebdil için Ģart koymuĢ olmasıdır. Nitekim yapılan 

kimi çalıĢmalarda da para vakıflarında akara tebdil yönünde bir eğilimin bulunduğu 

                                                   
438 Mehmet ĠpĢirli, ―ArĢiv Belgelerine Göre Ġstanbul Vakıf Evleri (MüĢtemilât, kira Tamir, SatıĢ)‖, Tarih boyunca 

İstanbul Semineri Bildiriler, Ġstanbul 1989,  s. 191-192; Öztürk, a.g.e., s. 109. 

439 Ġcareteynli vakıf mülklerini tasarruf edenler intikal ve ferâğ haklarına sahip idiler. ġayet vârisi olmadan ölürse 

mülk vakfa geri dönmekteydi.. Kuzguncuk‘ta Ağa Abdullah Ağa vakfına ait olan evin tasarrufu kendisine ait 

olan Eflaklı Yanaki v. Dimitri vârissiz ölünce, Üsküdar subaĢısı Ali Ağa evin beytülmâle ait olduğunu iddia 

ederek harap evi müzayede sonunda Bezirgan Hace Yako v. Hace David adlı Yahudi‘ye 700 kuruĢa  satmıĢtı. 
Bkz. ÜġS, no.413, vr. 35ab; Fakat Abdullah Ağa Vakfı‘nın mütevellisi olan Seyyid Hüseyin Efendi, Divân-ı 

Hümayun‘a baĢvurarak evin vakfa ait olduğunu kanıtlayarak satıĢın iptalini istemiĢtir. Haremeyn müfettiĢi 

Mehmed Emin‘e yazılan fermanla yapılan akdin feshi emredilmiĢtir. İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Vakıf 

Tarihi : (1742-1764), (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), Ġstanbul 1998, I, 64-66. 

440 Bkz. ÜġS, no.380, vr.50a. 

441 ÜġS, no.416, vr.33a. 



 
 

120 

 

tespit edilmiĢtir
442

 Üzerinde durduğumuz üç örnekte de satıĢ değerleri, muaccele 

bedelinin yarısı kadar veya yarısından da az bir düzeyde belirlenmiĢtir. Günlük 

ödenecek müeccel ücret üç örnekte de 2 akçedir.
443

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında gerçekleĢen ev satıĢlarına 

iliĢkin incelenen belgelere göre, bahsi geçen dönem içerisinde elli bir adet ev 

Müslümanlar tarafından gayrimüslimlere, elli adet ev ise gayrimüslimler 

tarafından Müslümanlara satılmıĢtır. Dönem olarak XVII. yüzyıla odaklanmıĢ 

imparatorluğun farklı Ģehirleri üzerine yapılmıĢ çalıĢmalardaki bulgular da 

genel itibariyle iki kesim arasında dengeli bir mülk değiĢimi olduğunu 

göstermektedir.
444

 Diğerleriyle ve bizim araĢtırmamızla karĢılaĢtırıldığında, 

Konyalı Müslüman ve gayrimüslimler arasındaki ev satıĢlarının ele alındığı 

inceleme ise gayrimüslimlerin Müslümanlara göre beĢ kat daha fazla alıcı 

konumunda olduğuna iliĢkin tespitiyle dikkat çekmekte ve gayrimenkul alım-

satımları bağlamında Osmanlı tebaası olan farklı inanç sahipleri arasında 

münasebetin dönemsel ve bölgesel olarak büyük düzeyde farklılıklar 

içerebileceğine iĢaret etmektedir.
445

 

                                                   
442 Tahsin Özcan, Osmanlı Para Vakıfları: Kanûnî Dönemi Üsküdar Örneği, Ankara 2003,  s. 324.  

443 Bkz. ÜġS, no.399, vr.43b; no.425, vr.47b-48a. 

444 Jennings‘in 1571-1640 tarihleri arası Kıbrıs‘taki Hıristiyan ve Müslümanları incelediği çalıĢmasında 

gayrimüslimlerin Müslümanlara sattığı mülk sayısını 31, Müslümanların gayrimüslimlere sattığı mülk adedini 

de 30 olarak tespit etmiĢtir. Bkz. Ronald C. Jennings, Christian and Muslims in Ottoman Cyprus and the 
Mediterranean Worl, 1571-1640 Newyork and London 1993, s. 166. Rosistsa Gradeva‘nın 4 sicil üzerinden 

yaptığı değerlendirme, Sofyalı Hıristiyanların ev alma konusunda zamanla daha istekli konuma geldikleri 

yönünde olmakla beraber, Müslümanlarla Hıristiyanlar arasında gerçekleĢmiĢ ev alım-satımlarıyla ilgili 

aktardığı toplam rakamlara göre, Müslümanlar Hıristiyanlara 21 ev satmıĢ, diğer taraftan 20 evi de 
Hıristiyanlar‘dan satın almıĢtır. Gradeva a.g.m., s. 177. Suraiya Faroqhi‘nin 17. yüzyılın baĢlarında Ankara ve 

Kayseri‘de yaĢamıĢ gayrimüslim ve Müslümanların kendi dindaĢı olmayan kiĢilerden ev satın almalarına dair 

bulguları da her iki kesim arasında dengeli bir mülk değiĢimine iĢaret etmektedir. 1600‘lü yıllarda Ankaralı 

Müslümanlar gayrimüslimlere 15 ev satarken gayrimüslimler ise Müslümanlara 10 ev satmıĢtır. Aynı tarihlerde 
Kayseri‘deki ev satıĢ kayıtlarına göre bu rakamlar 17‘ye 16 olarak gerçekleĢmiĢtir. Fakat yüzyılın sonunda her 

iki Ģehirde, özellikle Kayseri‘de, farklı inanç sahipleri arasındaki mülk alım-satımlarında ciddi bir değiĢim 

yaĢandığı anlaĢılmaktadır. Evini bir gayrimüslime satan Müslümanların sayısında artıĢ yaĢanırken 

gayrimüslimlerin (özellikle Kayseri gayrimüslimlerin) Müslümanlara ev satma eğilimlerinin büyük ölçüde 
azaldığı görülmektedir. Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar , s. 208, 209. 

445 Ruhi Özcan‘ın 17. yy‘a ait Konya üzerinde yapmıĢ olduğu çalıĢmada Müslümanlar gayrimüslimlere sattığı ev 

sayısı 51, gayrimüslimler tarafından Müslümanlara satılan ev sayısı 11 idi. Bkz.  Ruhi Özcan, a.g.e., s. 45.  



 
 

121 

 

ÇalıĢmanın konusu ve kapsamından dolayı, 1700-1750 yılları arasında 

Üsküdar mahkeme sicillerinde tescil edilmiĢ ev satıĢ kayıtlarından Müslümanlar 

ile gayrimüslimler arasında el değiĢtiren mülklere dair belgelere odaklanılmıĢtır. 

Ancak, öncelikle belirtilmesi gereken hem Müslümanlar hem de gayrimüslimler 

büyük çoğunlukla kendi dindaĢlarından birine satıĢ yapmayı ya da satın almayı 

tercih ediyorlardı. Örneğin, tespit edebildiğimiz kadarıyla, XVIII. yüzyılın ilk 

yarısında Üsküdarlı gayrimüslimlerin kendi aralarında gerçekleĢmiĢ ev satıĢ 

iĢlemlerinin sayısı  260 civarındaydı. Diğer bir ifadeyle gayrimüslim mülk 

sahiplerinden Müslümanların ev satın alma oranı % 16 düzeyinde idi.
446

  

 

Tablo III, XVII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar mahkemesinde kaydı tutulmuĢ 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki ev satıĢlarının mahalle ve köylere göre 

dağılımını göstermektedir. Elli yıllık dönemde bir seneye ortalama iki satıĢ iĢlemi 

                                                   
446 Örneğin, bu oran 17. yüzyılın baĢında Ankara‘da %21,3 iken yüzyılın sonlarında %18,9 olarak gerçekleĢmiĢtir. 

Kayseri‘de ise sırasıyla %33,3 ve %11,9 idi. Bkz. Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar, s. 209. 

Çengelköy 4 Çengelköy 6

Ġstavros 1 Ġstavros 1

Kadıköy 3 Kadıköy 3

Kartal 1 Kartal 1

Kuzguncuk 5 Kuzguncuk 3

Maltepe 2 Maltepe 1

PazarbaĢı Mahallesi 8 PazarbaĢı Mahallesi 1

Pendik 2 Pendik 5

Selamiali Mahallesi 5 Selamiali Mahallesi 10

Yenimahalle 3 Yenimahalle 1

Camii Kebir Mahallesi 1 Burgaz Adası 3

Darıca 2 Debbağlar 1

Rumi Mehmed  PaĢa Mahallesi 1 Heybeliada 2

Valide-i  Atik Mahallesi 1 Kefçe Mahallesi 1

Mirahor Mahallesi 1

Sinan PaĢa Mahallesi 2

Tuzla 1

Üsküdar ve köyleri dıĢında satım 12 Üsküdar ve köyleri dıĢında satım 7

TOPLAM 51 TOPLAM 50

Müslümanların gayrimüslimlere ev sattığı 

mahalle ve köyler

Adet Gayrimüslimlerin Müslümanlara ev sattığı mahalle

ve köyler

Adet

TabloIII: Müslümanlar ile Gayrimüslimler Arasındaki Ev SatıĢlarının Mahalle ve Köylere Göre Dağılımı



 
 

122 

 

düĢmektedir. Yukarıda belirtildiği üzere Ģehrin gayrimenkul piyasasında yaygın olan 

durum her iki kesimin kendi cemaatleri içindeki alım satımlarıdır. Osmanlı Ģehirlerinde 

olduğu gibi Üsküdar‘da da mahallelerin millet esaslı demografik yapısının bir sonucu 

olarak gayrimüslimlerin meskûn olduğu mahallelerdeki evler gayrimüslimler arasında el 

değiĢtirirken, benzer durum Müslüman mahalleleri için de geçerli olmuĢtur, 

değerlendirmesini yapabiliriz. Ancak Çengelköy, Kuzguncuk, Kadıköy, PazarbaĢı, 

Selami Ali ve Yenimahalle baĢta olmak üzere hem Müslüman hem de gayrimüslim 

Üsküdarlıların birlikte yaĢadığı mahalle ve köyler de vardı. Ġki kesim arasında ev 

satıĢlarının ağırlıklı olarak Ģehrin bu bölgelerinde gerçekleĢtiği görülmektedir.  

Tek bir Ģahsa ait evler olduğu gibi birden çok kiĢinin müĢterek mülkiyetinde 

bulunan evlerde mevcuttu. Evlerin mülkiyetinden dolayı Üsküdar kadı sicillerinde her 

iki gruba ait evlere dair çok sayıda satıĢ kaydı bulunmaktadır. Müslümanlarla benzer 

Ģekilde Üsküdarlı gayrimüslimler de kendi cemaat mensuplarına, hatta eĢ, çocuk, kardeĢ 

ve ebeveynler baĢta olmak üzere yakın akrabalarına sahip oldukları hisselerin satıĢını 

yapmaktaydılar.
447

 Hisseli satıĢlarda olduğu gibi miras, Ģufa hakkı gibi sebeplerden 

dolayı da gayrimenkulün aile veyahut cemaat içinde kalması yüksek bir ihtimaldi.
448

. 

YaĢam çevresini (Ģehir-mahalle) değiĢtirmek anlamında toplumsal hareketlilik görülse 

de günümüzle kıyaslanmayacak düzeyde olduğunu düĢündüğümüz XVIII. yüzyıl 

Üsküdar‘ında kiĢilerin özel yaĢam mekânlarının satıĢa konu olması çok sık rastlanan bir 

olay olmamalıdır. Ayrıca bazı örneklerde satıĢın kısa sürede gerçekleĢmediği de 

anlaĢılmaktadır.
449

 Bütün bu nedenlere rağmen Üsküdarlı Müslüman ve gayrimüslimler 

arasında ev alım satımların az sayıda da olsa XVIII. yüzyılın ilk yarısı boyunca devam 

ettiğini ifade edebiliriz.  

Ġki kesim arasında satıĢa konu olan evlerin Üsküdar‘ın mahallelerine göre 

dağılımında Müslim ve gayrimüslim tebaanın ortak yaĢadığı mahallelerin dikkat çekici 

Ģekilde öne çıktığı belirtilmiĢti. Fakat Müslüman ya da gayrimüslim nüfusun yoğun 

                                                   
447 Örnekler için bkz. ÜġS, no.355, vr.54b; no.367, vr.9b. 

448 Yavuz Cezar, ―18.Yy.‘da Eyüp‘te Para ve Kredi Üzerine Gözlemler‖, Eyüp‟te Sosyal Yaşam (ed. Tülay Artan) 

Ġstanbul 1988,  s. 21 

449 Ġki yıl müzayedede kalmıĢ gayrimenkulün satıĢı için bkz. ÜġS, no.418, vr.28b.  



 
 

123 

 

olduğu bölgelerde, bir bakıma Müslim veya gayrimüslim mahalleleri olarak tanımlanan 

yerleĢim yerlerindeki evlerin de farklı dinden birine satılabildiği de görülmektedir. 

Müslüman ahalinin yoğun olarak yaĢadığı Cami-i Kebir, Rumi Mehmed PaĢa, Valide 

Atik gibi mahallelerdeki evlerin yeni sahipleri arasında çok az da olsa gayrimüslimler 

yer almaktaydı.  Bu mahallelerle benzer özellikteki Sinan PaĢa, Kefçe ve Debbağlar 

mahallelerinde bazı gayrimüslimlerin ev sahibi oldukları ise evlerini bir Müslüman‘a 

sattıklarında ortaya çıkmaktadır. Az sayıda belgeye istinaden Müslüman mahallesi 

olarak nitelenebilecek mahallelerde bazı gayrimüslim Üsküdarlıların ev sahibi olmayı 

tercih ettiklerini söyleyebiliriz. Diğer taraftan Burgaz Adası, Heybeli Ada gibi nüfusu 

gayrimüslimlerden oluĢan yerleĢim yerlerindeki evlerin Müslüman alıcıları da 

bulunabilmekteydi. Bir Üsküdarlı kendi inancından olmayan kiĢilerin yaĢadığı bir 

mahallede yahut adada ev sahibi olmayı niçin tercih etmiĢ olabilir? SatıĢ belgeleri, 

genellikle bu konuda açıklayıcı bilgi içermez. Alan kiĢinin bu evi ailesiyle beraber 

kullanıp kullanmayacağı, aynı muhitte sayıları az da olsa kendi cemaatinden baĢka 

ailelerin var olup olmadığı ya da söz konusu gayrimenkulün salt yatırım maksadıyla mı 

alındığı sorularını satıĢ belgelerinden hareketle cevaplamak mümkün görünmemektedir. 

Heybeliada‘da bir gayrimüslimin evini satın alan Müslüman‘ın bu gayrimenkule 

alacağına mahsuben sahip olduğunu ve aynı evi bir süre sonra baĢka bir gayrimüslime 

sattığı bilgisini öğrendiğimiz mahkeme tutanağını istisnaî bir kayıt olarak 

zikredebiliriz.
450

 

Tablo III‘de paylaĢılmıĢ verilere dayalı olarak, XVIII. yüzyılın ilk yarısı 

boyunca Müslümanların mahalle ölçeğinde Selamiali Mahallesi‘ni, köyler arasında ise 

Çengelköy‘ü ev sahibi olmak için daha fazla tercih ettikleri muhitler olarak 

sıralayabiliriz. PazarbaĢı Mahallesi, Kuzguncuk ve Çengelköy de Üsküdarlı 

gayrimüslimlerin en fazla ev satın aldıkları bölgelerdir. Ancak; bu veriler, Müslüman ve 

gayrimüslim taraflar arasındaki satıĢ kayıtları dikkate alınarak oluĢturulduğu için, diğer 

bir ifadeyle ev alım-satımlarının büyük kısmını meydana getiren gerek Müslümanların 

gerekse gayrimüslimlerin kendi aralarındaki satıĢları kapsamamasından dolayı, Ģehrin 

demografik yapısını Ģekillendiren Üsküdarlıların ev sahibi olma eğilimleri hakkında 

                                                   
450 ÜġS, no.406, vr.16b. 



 
 

124 

 

hüküm vermek için yeterli değildir. ġüphesiz, her iki kesimin birlikte yaĢadığı mahalle 

ve köyleri saptamamızı, ayrıca bunlar arasındaki gayrimenkul alım-satımlarının 

varlığını ve düzeyini görmemiz açısından söz konusu veriler önemlidir.  

Üsküdar mahkemesinde tescil edilmiĢ ev satıĢ kayıtlarından elde edilen bir 

diğer bulgu, Ģehrin merkez mahallelerine göre köy tabir edilen yerleĢim yerlerindeki 

alım-satımların sayısal olarak fazlalığıdır. Bu sonuç, XVI. yüzyılda Üsküdar‘daki ev 

satıĢlarını inceleyen Aydın ve Günalan‘ın çalıĢmasındaki bulgularla örtüĢmektedir. 

Üsküdar‘ın köylerindeki ev satıĢlarının mahallelerdekinden fazla olduğuna iliĢkin 

tespitlerinden
451

 hareketle bu durumun XVIII. yüzyılın ortalarına kadar varlığını 

koruduğunu ifade edebiliriz. 

Kadı sicillerindeki ev satıĢları çerçevesinde XVIII. yüzyılın ilk yarısında 

Üsküdar‘da ev sahibi olmanın bedelini yaklaĢık olarak saptayabiliriz. Ġlk elden 

vurgulanması gereken, mahkeme tutanaklarına geçmiĢ satıĢ kayıtlarına göre, evlerin 

birbirinden son derece farklı fiyatları içermekte olduğudur. PazarbaĢı‘nda 20 kuruĢa 

satılan tek katlı ve tek odalı
452

 evin yanı sıra içinde bağ ve bahçesi mevcut 25.000 

kuruĢa el değiĢtiren Kuzguncuk‘taki yalı
453

 gibi farklı kategorilerde 

değerlendirilebilecek evler mevcuttu. 

Bir evi kıymetli kılan özellikleri nelerdi? Orta halli Üsküdarlı bir ailenin yaĢam 

mekânının yaklaĢık değeri ne kadardı? Evlerin özellikleri ve sahip oldukları hizmet 

birimlerine dayalı olarak çeĢitli ev kategorileri oluĢturulabilir mi? Soruları cevaplamak 

üzere ele aldığımız döneme ait Üsküdar sicillerinden seçtiğimiz, nispeten kullanıĢlı 169 

ev satıĢ kaydını inceledik. 

Belgelerde satılan evlerle ilgili oldukça detaylı bilgiler aktarılmaktadır. 

Öncelikle evin konumu belirtilir. Bulunduğu mahalle kaydedildikten sonra, evin 

sınırlarını oluĢturan çevresindeki diğer yapılar (evler baĢta olmak üzere yol ya da diğer 

                                                   
451 Bkz. Aydın- Günalan, a.g.m., s. 221-224. 

452 Bahsi geçen oda Hüseyin Bey adlı bir müslümanın mülküne bitiĢik olduğu için satımı yapılmıĢtı. ÜġS, no.335, 

vr.12b. 

453 ÜġS, no.424, vr. 70ab. 



 
 

125 

 

gayrimenkuller) sayılır. Bunları takip eden bilgiler ise bir evin kıymetini büyük ölçüde 

belirleyen hususlara dairdir. Evin kat sayısı, odaları, varsa mutfağı, kileri, hamamı, 

mahzeni, su kuyusu, bahçesi ve diğer hizmet birimleri ayrıntılı Ģekilde kaydedilir. Bir 

evi konforlu ya da mütevazı kılan bu unsurlar aynı zamanda gayrimenkul piyasasındaki 

değerini de belirliyordu. Özellikle evin meyveli ve meyvesiz ağaçlara sahip geniĢ bir 

bahçesinin bulunması, ayrıca birçok ev için lüks kalan mutfak, hamam, kiler gibi özel 

iĢlevli bölümleri barındırması fiyatını büyük ölçüde yükseltiyordu. 

AĢağıdaki Tablo IV, belgelerdeki verilere dayalı olarak XVIII. yüzyılın ilk 

yarısında Üsküdar evlerinin taĢıdığı çeĢitli özellikleri yansıtmaktadır. SatıĢ değerleri 

esas alınarak fakir, orta halli ve varlıklı ailelerin evleri olmak üzere üç kategoride 

incelenebilecek Üsküdar evlerinin kat ve oda sayılarının yanı sıra muhtelif hizmet 

alanlarının ayrıntılı dökümü çıkarılmıĢtır. Fiyatı 150 kuruĢun altındaki evler fakir 

ailelerin, değeri 150-350 kuruĢ arasındaki evler orta halli ailelerin ve 350 kuruĢtan 

yüksek evler ise zengin ailelerin yaĢam mekânları olarak kabul edilmiĢtir. Toplam 169 

örneklemin % 33‘ü ilk gruptaki evlerden, % 52‘si ikinci gruptaki evlerden ve % 15‘i 

üçüncü gruptaki evlerden oluĢmaktadır. Örneklem grubu teĢkil edilirken alıcı ve 

satıcının Müslüman ya da gayrimüslim olduğu ev satıĢ kayıtları seçilmiĢtir. Müslüman 

ailelerin evleri tüm evlerin % 60‘ını, gayrimüslim ailelerin evleri de % 40‘ını teĢkil 

etmektedir. Hane sahiplerinin zenginlik durumunu ve mensubu olduğu milleti dikkate 

alarak hazırlanan Tablo IV‘deki sayısal veriler, Müslim-gayrimüslim ve fakir-orta halli-

varlıklı ailelerin haneleri olarak tasnif edilen Üsküdar evlerinde hangi özel hizmet  

alanlarının bulunduğunu ve bunların ne kadar yaygın olduğunu göstermektedir. Böylece 

sivil mimari yapılar çerçevesinde Ģehrin barınma kültürünün karakteristik özelliklerini 

açıklığa kavuĢturmak mümkün olduğu gibi, aynı zamanda farklı toplumsal grupların 

yaĢam ortamları arasında benzerlik ve farklılıkları görme imkânına da sahip oluyoruz.  

 

 



 
 

126 

 

Tablo IV: XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısında Üsküdar Evleri:
*
 

 

 

Üç kategoride değerlendirdiğimiz evlerin bütününü dikkate alarak ortalama bir 

fiyat belirlediğimizde, bu meblağ yaklaĢık 200-250 kuruĢa karĢılık gelmektedir.
454

 Bu 

fiyat aynı zamanda orta halli Üsküdarlı ailelerin yaĢadığı evlerin değerinin de 

ortalamasıydı. Mahkeme sicillerinde tescil edilmiĢ 55 satıĢ kaydına göre, fakir ailelerin 

evlerinin ortalama kıymeti 90-100 kuruĢtu. En ucuzu 350 kuruĢ değerinde, servet sahibi 

varlıklı ailelerin evleri ise diğer iki gruptan çok daha geniĢ bir fiyat aralığına sahipti. 

                                                   
* Sicillerde tarif edilen evlerin özelliklerinden hareketle elde edilen tabloda, rakamlar yüzdelik oranlara göre 

oluĢturulmuĢtur. Örneğin ilk sırada yer alan Müslümanlara ait otuz dokuz evden yedisii tek katlıdır. Bu da % 18‘e 
tekabül ettiği için tabloda 0,18 olarak yazılmıĢtır. 

454 Son derece pahalı olan 1000 kuruĢ ve üzerindeki on bir evi bu hesaplamaya dâhil etmedik. Söz konusu evlerle 

birlikte ortama fiyat 300 kuruĢa yaklaĢmaktadır. 

Özellik

 Müslüman 

Evleri (39 

Örneklem)

Gayrimüslim 

Evleri (16 

Örneklem)

Müslüman 

Evleri (49 

Örneklem)

Gayrimüslim 

Evleri (39 

Örneklem)

Müslüman 

Evleri (13 

Örneklem)

Gayrimüslim 

Evleri (13 

Örneklem)

Tek Katlı 0,18 0,31 0,06 0,03 0,00 0,00

Ġki Katlı 0,82 0,69 0,90 0,97 0,85 0,85

Üç Katlı 0,00 0,00 0,04 0,00 0,15 0,15

Oda Sayısı (Ortalama) 1,92 1,69 3,08 2,30 4,67 4,38

Sofalı Ev 0,49 0,50 0,71 0,51 1,00 0,85

Kenif 0,62 0,63 0,84 0,59 1,00 0,69

Su Kuyusu (Bi'r-i mâ) 0,33 0,44 0,65 0,51 0,77 0,69

Avlu (Havlı) 0,15 0,25 0,20 0,21 0,08 0,15

Bahçe 0,59 0,50 0,45 0,41 0,23 0,46

Ağaçlı Büyük Bahçe (EĢcâr-ı 

Müsmire ve gayr-i Müsmire)
0,05 0,06 0,20 0,08 0,69 0,31

Ahûr 0,15 0,00 0,27 0,10 0,46 0,15

Matbah 0,00 0,06 0,24 0,23 0,62 0,54

Hamam 0,00 0,00 0,04 0,00 0,31 0,00

Mahzen 0,00 0,25 0,00 0,51 0,00 0,31

Kiler 0,00 0,00 0,08 0,03 0,08 0,08

Fakir Ailelerin Evleri           Orta Halli Ailelerin Evleri    
Varlıklı Ailelerin 

Evleri 



 
 

127 

 

Fakir, orta halli ve zengin Üsküdarlıların yaĢam mekânlarının fiyatları kadar 

nitelikleri de farklıydı. Fakir ailelerin evlerinin çoğu iki katlıydı
455

; fakat Üsküdar‘daki 

tek katlı evlerin tamamına yakınında gelir seviyesi düĢük insanlar yaĢamaktaydı. Orta 

halli ve varlıklı ailelerin konutlarının tamamına yakını iki katlıydı. Ġkiden fazla kata 

sahip evlere ise ancak zengin Üsküdarlıların satıĢ kayıtlarında rastlanılmaktadır. Üç 

grupta sınıflandırılmıĢ evler arasında dikkat çekici farklılıklardan biri oda sayıları idi. 

Ağırlıklı olarak tek veya iki göz odaya sahip fakir ailelerin evlerinde ortalama oda sayısı 

ikinin altında kalmıĢtır. Orta halli Üsküdarlıların hanelerinde genellikle üç oda 

bulunmaktaydı. Çok daha geniĢ ve ferah evler ise Üsküdar‘ın en varlıklı kesimine aittir. 

Bu kiĢilerin evlerinde ortalama 4-5 oda mevcuttu; hatta belgelerde hariciye ve dahiliye 

tabir edilen birden çok yapı ünitesi bu gruptaki evlerde tespit edilmiĢtir. Her üç grupta 

da Müslüman ailelerin gayrimüslimlerden daha fazla odaya sahip olduğu görülmektedir. 

Üsküdar evlerinin müĢtemilatını oluĢturan unsurlar bakımından görece 

zenginliğinden bahsedilebilir. Genel olarak iki katlı yapılar özelliğinde olan Üsküdar 

evlerinin büyük çoğunluğunun tuvaleti, bahçe veya avlusu, birçoğunda da su kuyusu yer 

almaktaydı. Temizlik kültürünün bir göstergesi olarak, belgelerde kenîf tabir edilen 

tuvalet üç kategorideki evlerin nerdeyse tamamında mevcuttu. Fakir ailelerin evinde 

bile % 60‘ı geçen oranda bulunan tuvalet, varlıklı Müslüman hanelerinin tamamında en 

az bir tane olarak karĢımıza çıkmıĢtır. Su kuyuları da Üsküdar evlerinde oldukça 

yaygındı; ancak kuyuların bulunma oranı fakir evlerinde % 40‘ın altında, orta 

hallilerinkinde, özellikle Müslümanların evlerinde büyük ölçüde artıĢla, % 60 civarında 

ve zenginlerinkinde ise % 70-80‘e yaklaĢan bir oranda mevcut olmuĢtur. Bir evin 

                                                   
455 Belgelerde evlerin kaç katlı olduğuna dair bilgiler tahtânî (alt kat) ve fevkânî (üst kat) tabirleriyle ifade 

edilmektedir. Tek katlı evler için sadece tahtânîsindeki ev bölümleri aktarılırken iki katlılarda ayrıca (öncelikle) 

fevkânî kısmındaki oda ve diğer bölümleri, daha sonra alt kattakiler belirtilirdi. Üç katlı yapılar ise tabaka-i 

ulyâ (en üstteki kat), vustâ (orta kat) ve süflî (alt kat) kavramlarıyla belgelere kaydedilmiĢtir. Fakir ailelerin  
evlerinin çoğu tek odalıydı ve müĢtemilatı son derece sınırlıydı. Daha mühimi bu grupta yer alan iki katlı 

evlerin çoğunda tahtânî kısmı mevcut değildi. “…bir bâb fevkânî oda bir sofa bir kenîf…” (ÜġS, no.352, 

vr.23a) Ģeklinde tarif edilmiĢ evleri iki katlı kabul ettik. Bu durumu, Osmanlı sivil mimarisinde en geç XVIII. 

yüzyılın ilk yarısında ortaya çıkmıĢ köklü bir dönüĢümün göstergesi olarak değerlendirebiliriz. Zira 16. yüzyıl 
Ġstanbul evlerinin tamamına yakını tek katlıydı (Stefanos Yerasimos, ―16. Yüzyılda Ġstanbul Evleri‖, Soframız 

Nur Hanemiz Mamur: Osmanlı Maddi Kültüründe Yemek ve Barınak, (ed. Suraiya Faroqhi ve Christoph K. 

Neumann), Ġstanbul 2006, s. 312 vd.). XVIII. yüzyıl Üsküdar‘ında fakir ailelerin mütevazı evlerinin dahi iki 

katlı bir görünüm kazanması, mimarî gelenekteki değiĢimin bir sonucu olmalıdır.  



 
 

128 

 

olmazsa olmaz bölümleri olarak değerlendirilebilecek bu unsurlara sahip olmayan 

evlerde genellikle fakir aileler barınmaktaydı. 

Evlerde mutfağın (matbah) varlığı ya da yokluğu ise servet bağlamında 

toplumsal kategorilerin önemli ayırt edici unsurlarındandı. Fakir ailelerin yaĢadığı 

evlerin sadece bir tanesinde
456

 (% 2) tamamen beslenmeyle ilgili faaliyetlere tahsis 

edilmiĢ özel hizmet alanı yer alırken, bu sayı orta halliler grubunda 21‘e (% 24) 

yükselmiĢtir. Zenginlerin evinde ise mutfak evin temel unsurları arasına girmiĢ olup, bu 

gruptaki Müslüman ve gayrimüslim evlerin çoğunda (% 58) mutfak bulunmaktaydı. 

Mutfak gibi hamam da varlıklı ailelerin evine mahsustu. Tespit edebildiğimiz kadarıyla 

kendine ait hamamı bulunan yedi evden beĢi en pahalı kategorisinde, kalan ikisi ise 

ikinci kategorinin nispeten üstlerinde
457

 yer almaktaydı. Ahır, kiler, mahzen gibi özel 

hizmet birimlerine sahip olmak da genellikle varlıklı Üsküdarlıların ayrıcalıklarıydı. 

Son olarak Üsküdar evlerinin tamamına yakınının bahçeli olduğunu belirtelim. 

Belgelerdeki ifadeyle, bir evin en azından “bir mikdar bağçesi” bulunmalıydı. 

Lakin meyveli ve meyvesiz ağaçların yetiĢtirilebileceği büyük bahçelere varlıklı 

ailelerin tamamı sahipken orta halli ve özellikle fakir ailelerin bu tür bahçelere 

çok daha az oranda sahip oldukları anlaĢılmaktadır. 

Üsküdarlı Müslümanlar ile gayrimüslimlerin yaĢam mekânları arasında 

ciddi farklılıklar var mıydı? Fakir, orta halli ve zengin aileler için yaptığımız 

değerlendirmelerin ve belirgin sınıflandırmanın benzerini farklı inançlara sahi p 

aileler için de yapabilir miyiz? Eldeki mevcut verilere göre, iki kesimin evleri 

arasında farklıklardan ziyade benzerliklerin daha fazla olduğunu 

varsaymaktayız. Bu kuvvetli varsayım, en baĢta iki kesim arasındaki ev satıĢ 

kayıtlarının varlığına dayanmaktadır. YaklaĢık seksen satıĢ iĢleminde Müslim 

ve gayrimüslim Üsküdarlılar arasında el değiĢtiren evlerin yeni ve eski sahipleri 

aynı dine mensup kiĢiler değildi. Üstelik alıcı ve satıcı konumunda olmalarına 

göre iki kesimden birinin lehine değiĢen bir durum da söz konusu değildi. 

Bundan baĢka yukarıdaki Tablo IV‘de görüldüğü üzere, farklı toplumsal 

                                                   
456 121 kuruĢ değerindeki bu ev için bkz. ÜġS, no.408, vr.47a. 

457 Bu iki evin satıĢ bedelleri sırasıyla 270 ve 300 kuruĢtu. Bkz. ÜġS, no.331, vr.6a; no.346, vr.26a. 



 
 

129 

 

gruplara ait ailelerin yaĢadığı evler arasında, özellikle evlerin müĢtemilatı 

bakımından, karĢılaĢtırma yaptığımızda, hane sahiplerinin dinî kimliklerinden 

önce zenginlik durumlarına göre değiĢen ev tipleriyle karĢılaĢtığımızı ifade 

edebiliriz. Bununla birlikte fiyat olarak birbirine yakın değerlerdeki Müslüman 

ve gayrimüslim evlerinde de belli düzeyde değiĢkenlikler gözlemlenmiĢtir. Orta 

halli bir Müslüman ailenin orta halli bir gayrimüslim ailesinden nispeten daha 

konforlu ve geniĢ bir evde yaĢadığını düĢünebiliriz; tıpkı diğer kategorilerdeki 

Müslüman ve gayrimüslim aileler gibi.  

AĢağıdaki iki tabloda aktarılan verilere göre, Müslim ve gayrimüslim 

Üsküdarlılar arasında üç kategoride değerlendirdiğimiz evlerin alım satımı 

gerçekleĢtirilmiĢtir. Dikkat çeken farklılık, Müslümanların göreceli olarak daha 

çok pahalı evleri gayrimüslimlerden satın alma eğilimi sergilemesi, 

gayrimüslimlerin ise Müslümanlara kıyasla ağırlıklı olarak daha ucuz evleri 

tercih etmeleridir.  

 

0

5

10

15

20

< 149 150 - 349 > 350 

E
v

 A
d

e
d

i

Fiyat Aralığı (kuruş)

Tablo V: Müslümanların Gayrimüslimlere Sattığı Evlerin Fiyat Tablosu



 
 

130 

 

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında gerçekleĢmiĢ ev satıĢlarının hukukî 

boyutu üzerinde de durmak gerekir. Amacımız, satıĢ muamelesi konusunda Ġslâm 

hukukunun genel prensiplerini tekrar açıklamak değil, Müslüman ve gayrimüslimlerin 

aynı mahallede ev sahibi olmaları sonucunu da doğuran iki kesim arasındaki ev 

satıĢlarının hukuken belli sınırlamalara tabi olup olmadığını irdelemektir. Fetva 

kitaplarında (tamamen) Müslümanların meskûn olduğu mahallelerde bir evin 

gayrimüslime satılması durumunda, satıĢın kadı kararıyla iptal edilip evin yeniden bir 

Müslüman‘a satılmasının sağlanabileceği yönünde hükümler yer almaktadır.
458

 Nitekim, 

Süleyman adlı bir Müslüman, Üsküdar‘a bağlı Kartal Köyü‘ndeMüslümanların yaĢadığı 

bir mahalledeki evini Ovakim adlı bir zimmîye satınca, muhtemelen Ģikâyet üzerine 

konu Dersaadet‘e intikal etmiĢ, alınan fetva neticesinde evin baĢka bir Müslümana 

satılması emredilmiĢtir.
459

 Bir diğer örnekte, Yasef adlı bir Yahudi‘nin Ali Çelebi‘den 

680 kuruĢa aldığı Müslümanların yaĢadığı Sinan PaĢa Mahallesi‘ndeki evi tahliye etmek 

                                                   
458 Konuyla ilgili Fetâvâ-yı Abdürrahim‘de Ģu fetva yer almaktadır: ―Zeyd-i zimmî müslimîn mahallesinde menzil 

iştirâ eylese hâkimü‟ş-şer„ Zeyd‟e ol menzili bir Müslime bey ile deyü cebre kādir olur mu? El-Cevâb: Olur‖ 

Bkz. Fetâvâ-yı Abdürrahim, I,81. 

459 İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz. Ahmet Tabakoğlu, v.d.), I,139-140. 

0

5

10

15

20

25

< 149 150 - 349 > 350 

E
v

 A
d

e
d

i

Fiyat Aralığı (kuruş)

Tablo VI: Gayrimüslimlerin Müslümanlara Sattığı Evlerin Fiyat Tablosu



 
 

131 

 

zorunda kaldığı görülmektedir.
460

 Konuyla ilgili olarak Aralık 1729 tarihli mühim bir 

fermanı zikredebiliriz. Fermanda Ġstanbul ve havalisinde gayrimüslimlere büyük, küçük 

ev ve arsa satıĢlarına yasaklama getirildiği belirtiliyor, bu tür satıĢlar tespit edilirse, 

mülkün önceki sahibine teslim ettirileceği, Ģayet sahibi vefat etmiĢse talip olan 

Müslümanlara değeriyle satılacağı bildirilmekteydi. 
461

 Fermanda geçen havali kelimesi 

Üsküdar‘ı da kapsıyor muydu? Yoksa sadece sur içi Ġstanbul mu kastediliyordu? 

Fermanın muhatabı hassa mimarbaĢısı idi.
462

  Üsküdar‘la ilgili fermanlarda “Üsküdar 

Mollasına hüküm ki”463
 veya bilâd-ı selâseyi kapsayan bir muhtevada ise , “İstanbul 

kaymakamına ve İstanbul ve Haslar ve Galata ve Üsküdar kadılarına hüküm ki...”464
 

Ģeklinde emrin muhatapları zikredilmekteydi. Gerek hassa mimarbaĢının ve gerekse 

bostancıbaĢının görev alanlarına baktığımızda fermanın Üsküdar‘ı da kapsadığını 

düĢünmekteyiz.  

Fetvalar ile fermanı birlikte değerlendirdiğimizde bu tarihten itibaren 

gayrimüslimlere hiçbir Ģekilde ev ve arsanın satılmaması icap ederdi.  Ancak, 

tespitlerimize göre bu tarihten itibaren yaklaĢık yirmi beĢ ev Müslümanlar tarafından 

gayrimüslimlere satılmıĢtı. Bu evlerden bazıları Müslüman mahallelerinde idi.
465

 

Üsküdar sicillerindeki satıĢ kayıtlarının yanı sıra, mukataa gelirleri ve gayrimenkul 

satıĢlarına dair önemli bir arĢiv koleksiyonu niteliğindeki Darphane kurumunun 

dosyalarında da bahsi geçen fermanın yayınlandığı tarihten sonraki dönemde 

                                                   
460 Yasef, Ali Çelebi‘den Ģikâyetçiydi. Çünkü Ali Çelebi, evini Yasef‘e satıp satıĢ bedelini aldığı halde evi 

boĢaltmamıĢtı. Mahkemeden çıkan karar ise Ali Çelebi‘nin evi tahliye etmesi ve Yasef‘in de Müslüman 

mahallesindeki evini baĢka bir Müslüman‘a satması yönünde idi. Bkz. ÜġS, no.407, vr.37a. 

461 BOA, A. DVNS MHM,  no. 136 s.5/2‘den naklen Ahmed Refik(v.1937), Onikinci Hicri Asride İstanbul Hayatı 
(1689-1785), Ġstanbul 1988, s. 105. 

462 Osmanlı Devletin bütün inĢaat faaliyetlerinden Hassa mimarbaĢı sorumlu idi. Bkz. Fatma Afyoncu, XVII. 
Yüzyılda Hassa Mimarları Ocağı: Ankara 2001, s. 55-56. Ġstanbul‘un içi ve dıĢında yeniden veya tamir 

suretiyle inĢaat yapabilmek için yalnız mimarbaĢıdan izin almak yeterli olmayıp, birçok merciden izin ve ruhsat 

almak gerekiyordu. Sütlüce‘den Rumelikavağı‘na, Kadıköy‘den Anadolukavağı‘na kadar olan kasaba ve köy 

sahillerinde; Eyüp kazasından Yedikule‘ye varıncaya kadar sur dıĢında bulunan yerlerdeki arsalar üzerinde 
inĢaat yapmak için bostancıbaĢı, Galata voyvodası, ilgili yerin kadı veya nâibi, mültezimi, vakıf 

mütevellisinden izin ve ruhsat almak gerekirdi. Murat Yıldız. Osmanlı Devlet Teşkilatında Bostancı 

Ocağı.(BasılmamıĢ Doktora Tezi) M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 2008, s. 381. 
463 Ahmed Refik, Onikinci Hicri Asride. s. 12,  

464 Ahmed Refik, Onikinci Hicri Asride  s. 9  

465 Örnekler için bkz. ÜġS, no.402, vr.18a, no.419, vr.26a. 



 
 

132 

 

Müslümanların Ġstanbul‘un değiĢik yerlerinde gayrimüslimlere ev sattığına dair evraklar 

bulunmaktadır.
466

  

Müslim ve gayrimüslimler arasında mülk alım satımları bazen fetvaya dayalı 

olarak engellenmiĢ olsa da incelenen dönem boyunca iki kesim arasında ev ve diğer 

gayrimenkul satıĢlarının devam ettiği anlaĢılmaktadır.  Fetva ve diğer kanun 

metinlerindeki hükümlerin belli bir dönem ve bölgeyle sınırlı kalmıĢ olabileceği ya da 

Ģikâyet söz konusu olduğunda ilgili hükümlerin tatbik edildiği düĢünülebilir. Bundan 

baĢka, gayrimüslimlere ev ve arsa satıĢını yasaklayan emirlerin dayanağını 

oluĢturabilecek kimi unsurların oluĢup oluĢmadığına dair yorumlar da yapılabilir. 

Nitekim fetva mecmualarında; Müslümanların yaĢadığı mahallelerde gayrimüslimlere 

ev satılmaması yönündeki hükümlerin gerekçelerine baktığımızda, temel neden olarak 

cemaatin azalarak camilerin âtıl hale gelmesi ile haram olan içki tüketimi çok sık 

gösterilmektedir.
467

 Benzer Ģekilde, gayrimüslimlerin Ġstanbul‘un değiĢik yerlere 

tahliyesini öngören bazı fermanlarda da camilerin iĢlevsiz hale gelmesi bu kararın 

önemli bir sebebi olarak belirtilmiĢtir.
468

  

2.1.1.2 Bağ Satışları 

Üsküdarlı Müslüman ve gayrimüslimler arasındaki gayrimenkul alım satımları 

içinde bağların önemli bir yeri vardır. Bağ satıĢlarının önemi gerek kaza genelinde 

bağcılık açısından verimli arazilerin geniĢliğinden gerekse Üsküdar mahkemesi 

sicillerinde kayıtlı gayrimenkul satıĢlarının büyük kısmının bu tür iĢlemlerden 

oluĢmasından kaynaklanıyordu. Osmanlı toprak düzeninde bağların da ev ve arsalar gibi 

çoğunlukla özel mülk niteliği taĢımasından dolayı bunların alım-satımı ve vârislere 

intikali mümkündü.
469

 Zemini (toprağı) bir vakfa ait olanların ise hukukî durumları 

                                                   
466 Bkz. BOA, D.DRB MH. no.2/2. 

467 Örnek fetvalar için Bkz. Fetâvâ-yı Abdürrahim I,81-82 Behcetü'l-Fetâvâ s. 168. 

468 Bebek Camii yanındaki evlerini Yahudi ve Ermenilere değerinden fazla ücretle satıp camiinin iĢlevsiz hale 

gelmesine neden oldukları için bazı Müslümanların mülk satmalarına izin verilmemiĢtir. İstanbul Ahkâm 

Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz. Ahmet  Tabakoğlu, v.d.), Ġstanbul 1997, I, 128,154. 

469 Barkan, XV Ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmapatorluğunda Ziraî Ekonıminin Hukukî Ve Malî Esasları (Birinci 

Cilt Kanunlar), (haz. Hüseyin Özdeğer), Ġstanbul 2001, s. 254 Barkan,  ―Tımar‖, İA, Ġstanbul 1988, XII; 304-

305. Bağların mirasa konu olan örnekleri için bkz. ÜġS, no.326, vr.78a; no.334, vr. 18ab; no.347, vr.17b; 

no.363, vr.122b; no.379, vr.9a; no.414, vr.49a; no.421, vr.47b; no.422, vr.45b; no.427, vr. 35ab. 



 
 

133 

 

değiĢmekteydi. Ġncelenen belgelerden anlaĢıldığı kadarıyla, XVIII. yüzyılın ilk 

yarısında Üsküdar‘daki bağların ekseriyeti özel mülktü. Vakıf statüsünde olanlarda ise 

toprağı vakfa, üzerindeki bağlar Ģahıslara aitti. Tamamı mukataalı usulle kiralanmıĢ 

toprakların mutasarrıfları kendilerine ait olan bağlar üzerinde her türlü tasarrufta 

bulunabiliyordu. Mukataalı vakıf arazilerinde, vakfa bir defa olarak peĢin verilen icâre-i 

mu‗accele ile yılda cüzi ücretler Ģeklinde ödenen icare-i müeccele söz konusuydu. Alım 

satımlarda senelik mukataa ücreti olan müeccele tutarları zikredilmekte idi.
470

 

Bağ satıĢ belgelerinde bağ kütüklerini (üzüm asmalarını) ifade etmek üzere 

kürumi
471

 kelimesi yaygın olarak kullanılmaktaydı. Bağın bu yönde herhangi bir 

hususiyeti yoksa sade bir Ģekilde tarif yapılmaktaydı.
472

 ġayet bakımsız bir bağ ise 

harap ifadesi kullanılmaktaydı.
473

 Bazen kürûmi ifadesi ―İstavros karyesi kürûmi 

dahilinde‖ gibi mekân bildiren kelime olarak da kullanılmaktaydı. SatıĢ belgelerinde 

bağın büyüklüğünü ifade etmek için kullanılan ölçü birimi dönüm ve kıta idi. Az 

sayıdaki sicil belgelerinde bağdaki çubuk sayısı da kaydedilmiĢtir.
474

 Muhtemelen 

bunlar henüz gövdesi kalınlaĢmamıĢ, kütük özelliği kazanmamıĢ, oldukça genç asmalar 

olmalıdır. Satılan bağ arazisi küçük ise dönümü belirtilmeden ―bir mikdar bağ”475
 

Ģeklinde kaydedilmekteydi. 

Piyasa Ģartlarında oluĢan bağ fiyatlarının, satılan mülkün verimliliği baĢta 

olmak üzere, konumuna, iĢlerliğine ve durumuna göre değiĢtiği anlaĢılmaktadır.
476

 Bu 

değiĢken unsurların bağların değerini ne düzeyde etkilediğini güvenilir Ģekilde tespit 

etmek mümkün görünmemektedir. Çünkü belgelerde satılan bağların verimliliği 

                                                   
470 Nazif Öztürk, ―Mukataalı Vakıf‖, DİA, Ġstanbul 2006, XXXI, 132-134. 

471 Bkz. YaĢar Çağbayır, Ötüken Türkçe sözlük,  Ġstanbul 2007, III, 2906; XVII. yüzyılda Konya‘daki mülk 
satıĢlarını inceleyen Özcan da kürûmi kelimesini ölçü birimi değil bağın özelliği olarak değerlendirmiĢtir. Bkz. 

Ruhi Özcan a.g.e., s. 71. 

472 Bkz. Örnekler için ÜġS, no.414, vr.87b. 

473 ÜġS, no.353, vr.33a; no.353, vr.63b; no.375, vr.73a; no.397, vr.83a; no.404, vr.29b; no.414, vr.45a; no.416, vr. 

49ab. 

474 ÜġS, no.333, vr.46b; no.394, vr.15a. 

475 Bu tür bağların fiyatları da normal bağ fiyatlarından daha aĢağı olmaktaydı. Çengelköy‘de Metro v. Yorgi köy 
hududu dâhilindeki iki küçük ―bir miktar‖ diye tarif edilen bağlarının Mehmed BeĢe ve Süleyman BeĢe 

kardeĢlere 7,5 kuruĢtan satmıĢtı. Bkz. ÜġS, no.364, vr.11b. 

476 Ruhi Özcan, a.g.e., 75. 



 
 

134 

 

hakkında bilgi verilmezken, fiyatın belirlenmesinde etkili olabilecek tarlanın 

büyüklüğü ve konumu dıĢında baĢka malumat bulunmamaktadır. Asmaların kötü 

durumuna iĢaret eden harab bağ yahut (muhtemelen) dönümden de az ölçülere 

sahip bir miktar bağ tariflerinin aktarıldığı az sayıdaki belge de ortalama bağ 

fiyatlarının hazırlanmasına katkı yapmaktan uzaktır.  

Geleneksel yöntemlerle tarımsal üretimin yapıldığı XVIII. yüzyıl 

Üsküdar‘ında verimliliğin düĢük ve belli seviyelerde kaldığını tahmin edebiliriz. 

Dolayısıyla sulak, mümbit ve ulaĢımı kolay topraklardaki bağların diğerlerinden 

daha kıymetli olduğunu varsayabiliriz. Ayrıca, asma kütüklerinin nitelikli, eksiksiz 

(kurumamıĢ) ve verimlilik döneminde bulunması da fiyatları doğrudan etkilemiĢ 

olmalıdır. Çünkü belli dönemden sonra yaĢlanan bağların verimliliği büyük oranda 

azaldığı gibi bir kısmı da kurumaya baĢlar. Bağların verimliliği hakkında fikir 

verecek bu sayılan durumlarla ilgi mahkeme tutanaklarında bilgi aktarılmadığı için 

tarlanın büyüklüğü tek baĢına bağ fiyatları için yetersiz kalmaktadır. Zira daha 

büyük ölçülere sahip olduğu halde diğerlerine göre düĢük fiyatla satılmıĢ bağların 

sayısı az değildir. Örneğin Ġstanbul Bahçekapılı Mustafa BeĢe‘nin Karabet'e sattığı 

Ivaz Fakih‘teki 20 dönüm bir kıta bağ 475 kuruĢ değerinde
477

 iken, yine Ivaz Fakih 

toprağındaki Molla Ahmed‘in 24 dönüm iki kıta bağını ise Serkiz ve Mardiros 

kardeĢler 310 kuruĢa satın almıĢtı.
478

 

Bağ satıĢlarıyla ilgili mahkeme senetleri de diğer taĢınır ve taĢınmaz 

malların mülkiyetinin Ģahıslar arasında intikalini sağlayan akitler gibi tanzim 

edilmekteydi. Satıcı mülkiyeti kendine ait bağı belli bir meblağ mukabilinde 

sattığını, parasını alıcıdan teslim aldığını ve söz konusu bağın mülkiyetinin alıcıya 

intikal ettiğini beyan ederdi. SatıĢlar çoğunlukla peĢin olarak yapılmakla beraber 

vadeli satıĢların olduğu da görülmektedir. Örneğin, Kefere Mahallesi‘nden Todori 

v. Panayot, Mustafa b. Ġsa‘ya Ġstavros'taki bağını 400 kuruĢa sattığında, 200 

                                                   
477 ÜġS, no.372, vr.17b. 

478 ÜġS, no.426, vr.4a. 



 
 

135 

 

kuruĢunu peĢin almıĢ, geri kalan 200 kuruĢ için ise senelik 100 kuruĢ üzerinden iki 

senelik vadeyi kabul etmiĢti.
479

 

1700-1750 yılları arasında Üsküdarlı Müslümanlarla gayrimüslimler 

arasında 249 bağ alım satımının sicillerde tescil edildiği saptanmıĢtır. Ġki kesim 

arasında bağ satıĢlarının evlere nazaran belirgin Ģekilde fazla olması, Üsküdar 

kazasında bağcılığın yaygınlığına delalet ettiği gibi kültürel ve dinî sebeplerle aynı 

mahalleyi paylaĢmalarını dolayısıyla ev satıĢlarını azaltan durumun bağlar için 

geçerli olmadığına da iĢaret etmektedir. Tablo VII‘de açıkça müĢahede edileceği 

üzere, Müslümanlar gayrimüslimlere nazaran yaklaĢık iki kat daha fazla alıcı 

konumundaydılar. Müslümanların gayrimüslimlere bağ satıĢı 86‘da kalmıĢ iken 163 

kayıt gayrimüslimlerden bağ satın almıĢ Müslümanlardan dolayı tanzim 

edilmiĢti.
480

  

 

Tablo VII: Müslümanlar Ġle Gayrimüslimler Arasındaki Bağ Satım 

Tablosu. 

                                                   
479 ÜġS, no.331, vr.78b. 

480 Üsküdar‘da alım satımlar yüzde olarak hesaplandığında Müslümanların bağ alımları %67, gayrimüslimlerin ise 
%33‘tür. Konya Ģehri üzerine yapılan araĢtırmada ise 17. yüzyılda bir taĢra Ģehrinde gayrimüslimlerin 

Müslümanlara göre daha fazla tarımsal alana yatırım yaptıkları anlaĢılmaktadır. Otuz beĢ satıĢ kaydına göre, 

Konyalı gayrimüslimler %75, Müslümanlar da %25 oranında bağ satın almıĢlardır. Ruhi Özcan, a.g.e., s. 76-

77. 



 
 

136 

 

 

Müslüman ve gayrimüslimler arasında el değiĢtiren bağlarla ilgili belgelerden 

elde edilmiĢ sayısal verilerin en fazla dikkat çeken yönü, Müslümanların 

gayrimüslimlere göre yüksek oranda bağ sahibi olma eğilimi taĢıdıklarını ortaya 

koymasıdır. Bağ satıĢları, etnik ve dinî kimliğe bağlı olarak XVIII. yüzyılın ilk 

yarısında Üsküdar‘ın iktisadî yapısında önemli bir değiĢimin yaĢanmıĢ olabileceğine 

iĢaret etmektedir. Müslümanlar ile gayrimüslimlerin karĢılıklı ev alım satımları dengeli 

bir mülk transferi özelliğinde iken kadı sicillerinde gerek gayrimenkul satıĢları için 

gerekse Ģehrin tarımsal üretimine dair sayısal olarak en fazla belge türünü meydana 

getiren bağ satıĢlarında iki kesim arasında büyük bir fark vardır. Alım gücüne sahip 

Üsküdarlı Müslümanların, maddî birikimlerini tarımsal üretim sahasında (bağcılıkta) 

değerlendirmeyi daha fazla tercih ettikleri ya da etmeye baĢladıkları anlaĢılmaktadır. 

Gayrimüslimler ise aynı dönemde, bazı değiĢikliklerle beraber ekonomik faaliyetlerini 

ve yatırımlarını tekrar belirleme yoluna gitmiĢ olmalıdırlar. Bilindiği kadarıyla, 

incelediğimiz dönemde gayrimüslimlerin tarımla uğraĢmalarını ve toprak sahibi 

olmalarını engelleyen yahut sınırlayan hukukî veya idarî bir düzenleme söz konusu 

Ġvaz Fakih 27 Ġvaz Fakih 39

Abdullah Ağa 18 Abdullah Ağa 33

Kuzguncuk 4 Kuzguncuk 5

Çengelköy 5 Çengelköy 27

Ġstavros 2 Ġstavros 6

Bulgurlu -- Bulgurlu 3

Üsküdar‘ın muhtelif yerlerinde 7 Üsküdar‘ın muhtelif yerlerinde 7

Kadıköy 10 Kadıköy 16

Maltepe 5 Maltepe 7

Kartal 3 Kartal 7

Pendik 2 Pendik 7

Tuzla -- Tuzla 1

BaĢıbüyük -- BaĢıbüyük 1

Viran -- Viran 1

Soğanlık 1 Soğanlık --

Evren -- Evren 1

Üsküdar ve köyleri dıĢında satım 2 Üsküdar ve köyleri dıĢında satım 1

TOPLAM 86 TOPLAM 163

Müslümanların gayrimüslimlere bağ

sattığı yerler

Adet Gayrimüslimlerin Müslümanlara bağ sattığı

yerler

Adet



 
 

137 

 

değildir. Bu Ģartlarda, Müslümanlardan aldıkları bağ arazisinin iki katı kadarını onlara 

satmıĢ olmaları, gayrimüslimlerin ziraat alanındaki yatırımlarını azalttıklarına ve farklı 

bir sektöre yönlendirmiĢ olabileceklerine delalet etmektedir. Nitekim H.1124 (1712-

1713) tarihini taĢıyan, Üsküdar sicillerinde kayıtlı cizye vergisiyle ilgili kaleme alınmıĢ 

bir fermanda, gayrimüslimlerin daha çok zanaat türü mesleklere ağırlık vermekte 

oldukları belirtilerek, cizyelerini kazançlarına göre düĢük bir rakam üzerinden verdikleri 

ve bunun önlenerek gayrimüslimlerden gelirleriyle orantılı vergi alınması gerektiği 

vurgulanmıĢtır.
481

 Bundan baĢka, aĢağıda ele alınacak dükkân kiralamaları konusunda 

görüleceği üzere
482

, gayrimüslimlerin esnaflıkla ilgili çeĢitli mesleklere incelen 

dönemde daha fazla ilgi gösterdikleri tahmin edilebilir. Gayrimüslimlerin bağ 

satıĢlarının daha fazla olmasının sebepleri arasında zikredilecek bir husus da, bazı 

gayrimüslimlerin bağ yetiĢtiriciliği ile uğraĢmasıdır. Nitekim Üsküdar‘da harap bağların 

alıcısı genelde gayrimüslimler olmuĢtur.
483

 

Üsküdarlı Müslüman ve gayrimüslimler arasındaki bağ alım satımlarının 

yoğunlaĢtığı bölgeler bakımından ilk sırada İvaz Fakih Toprağı gelmektedir. Burası 

Çamlıca tepelerini içine alan geniĢ bir bölgeyi kapsamaktaydı. Ġvaz Fakih‘e Laçin tımarı 

olarak verilen
484

 bu mevkideki bağların satımında incelediğimiz dönem içerisinde pek 

azında mukataa ifadesi geçtiğine göre, büyük kısmı özel mülk olmalıdır.
485

 Ġki kesim 

arasındaki toplam bağ alım satımının 27‘sinin (66 satıĢ kaydı) burada gerçekleĢmiĢ 

                                                   
481 ÜġS, no.345 vr.91b. 

482 Örnekler için bkz. ÜġS, no.333, vr.84a; no.364, vr.38b; no.374, vr. 17ab; no.413, vr.25a; no.421, vr.39a; 

no.421, vr.44a; no.425, vr.5b. 

483 Örnekler için bkz. ÜġS; no360, vr.4b; no.375 vr.73a; no.389 vr.7a; no.397 vr.83a. 

484 Türbesi Büyük Çamlıca‘da Sefa Tepesi‘nde bulunan Ġvaz Fakih‘in mezar kitabesinde vefat tarihi h. 735 olarak 
geçmektedir. Ancak Süheyl Ünver‘in yayımladığı bir belgede bölgenin Yıldırım Bayezid tarafından Ġvaz 

Fakih‘e Laçin tımar verildiği ifade edilmektedir. Devamında Vahit Efendi‘nin Mihahu‘l-Miyah eserinden 

naklen, Çelebi Mehmed‘in Ġvaz Fakih‘e tımar olarak verdiğini zikrettikten sonra her iki padiĢah döneminde 

yaĢamıĢ olma ihtimali üzerinde durur. Bkz. Süheyl Ünver ―Yıldırım Bayezid‘in Ġvaz Fakih‘e verdiği Tımar‖, 
Belleten, Ankara 1947, c. XI say.42 s. 335-337;  Bununla birlikte sonraki padiĢahlar döneminde isminin 

anılması Ġvaz Fakih‘i tartıĢmalı bir Ģahsiyet haline getirmiĢtir. Farklı açıklamalar için bkz. Haskan a.g.e., II, 

569-571, Davut Hut, ―Üsküdar‘ın Tarihi Yer Adları‖, II. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (12-13 Mart 2004), 

Ġstanbul 2005, II, 163  

485 Örnek için bkz. ÜġS, no.328, vr.33a; no.345, vr.82a; Evladı olmadan ölen bir gayrimüslimin vakfa ait bağının 

satımında Ġvaz Fakif‘ten sahibü‘l-hayr olarak bahsetmekte ve arazinin evladiyelik vakıf olduğu 

zikredilmektedir. ÜġS, no.418, vr.18a. 



 
 

138 

 

olması, bölgenin bağcılık için uygun Ģartlara sahip olduğunu ve gerek Müslim gerekse 

gayrimüslimlerce tercih edildiğini göstermektedir. 

Sicillerde Abdullah Ağa Toprağı diye tarif edilen yer, bağ alım satımlarının 

yoğunluğu bakımından ikinci sırada idi. II. Bayezid‘in bostancıbaĢısı Abdullah Ağa‘ya 

temlik edilmiĢ ve daha sonra vakıf özelliği kazanmıĢ bu arazi, Kuzguncuk sırtlarından 

baĢlayarak Ġstavros‘un (Beylerbeyi) üstlerinden Kısıklı eteklerine kadar uzanan geniĢ 

bir bölgeyi içine almaktaydı.
486

 1700-1750 yılları arasında Müslümanlarla 

gayrimüslimler arasında gerçekleĢmiĢ 47 bağ satıĢı, diğer bir ifadeyle bu tür kayıtların 

% 19‘u Abdullah Ağa toprağı sınırları içindeki bağlarla ilgiliydi. Söz konusu belgelerin 

on yedisinde, satılan bağların toprağını mülkiyetinde bulunduran vakfa senelik olarak 

ödenen kiralar (mukataa-i kadime) belirtilmiĢtir. Otuz kayıtta ise mukataa kavramı yer 

almadığına göre, bu bağların tamamen Ģahsî mülk olduklarını, herhangi bir vakıfla 

ilgilerinin olmadığını düĢünebiliriz. SatıĢ kayıtlarında bağların bulunduğu muhiti 

belirten Abdullah Ağa Toprağı dıĢında ilgili mülklerin vakıf statüsünde olabileceğine 

iĢaret eden herhangi bir bilgi yer almamaktadır.
487

 

Müslüman ve gayrimüslimlerin birada yaĢadığı köylerden olan Çengelköy‘de 

her iki kesim arasında 32 bağ satıĢı olduğu tespit edilmiĢtir. Müslüman ve Rumların 

yanı sıra az sayıda Yahudi‘nin
488

 de yaĢadığı Çengelköy‘deki bağ satıĢlarını Üsküdar‘ın 

diğer bölgelerinden farklı kılan temel özelliği, Müslümanların gayrimüslimlere göre 

yaklaĢık 5,5 kat daha fazla alıcı konumunda bulunmalarıdır. Ġki kesim arasında el 

değiĢtiren bağlar bakımından oluĢan bu düzeyde sayısal farklılığa Üsküdar kazasının bir 

diğer muhitinde karĢılaĢılmamıĢtır. Çengelköy merkezi ve civarından baĢka Kaldırım, 

Çakaldağı ve Fazlullah PaĢa toprağı bağ alım satımlarının olduğu yerlerdir. 

Çengelköy‘deki bağ satıĢlarının yaklaĢık üçte biri Fazlullah PaĢa Vakfı arazisinde ve 

                                                   
486 1546 tarihine göre vakfın geliri 12 674 akçe,  (Bkz. Ömer Lütfi Barkan, Ekrem Hakkı Ayverdi, 1546 tarihli 

İstanbul Vakıf Defteri Ġstanbul 1970, s. 326 no.1918, ) 1600 tarihinde 12 874 akçe (Bkz. Mehmet Canatar, 1009 

(1600) Tarihli İstanbul Vakıfları Tahrir Defteri, Ġstanbul 2004,  s. 511, no.2286) idi.  

487 Örnekler için bkz. ÜġS, no.330, vr.33a; no.353, vr.25a; no.368, vr.6b; no.408, vr.27b; no.414, vr.87b. 

488 Örnek için bkz. ÜġS, no.3269, vr.7a; no.340, vr.54a; no.361, vr.22b. 



 
 

139 

 

çevresinde gerçekleĢmiĢti.
489

 Fazlullah PaĢa toprağında olduğu belirtilen bağların satıĢ 

belgelerinin çoğunda vakfa senelik verilen mukataa zikredilmiĢtir. Ancak Abdullah Ağa 

toprağında olduğu gibi buradaki bazı bağların satıĢ kayıtlarında da mukataa 

zikredilmemiĢtir.
490

  

Çengelköy ile Üsküdar (merkez) arasında yer alan Ġstavroz ve Kuzguncuk 

köyleri Müslim ve gayrimüslimler arasında bağ alım satımlarının az da olsa olduğu 

yerlerdi. Kuzguncuk civarında Yahudilerin de bağ alıcısı olması kayda değer bir 

konuydu.
491

 Üsküdar merkeze yakın bölgelerdeki bağ alım satımlarında Müslüman ve 

gayrimüslimler arasında dengeli bir alıĢveriĢin olduğu ifade edilebilir.
492

 

Sicillerde Kadı Karyesi olarak geçen Kadıköy, Üsküdar köyleri içinde 

Çengelköy‘den sonra bağ alım satımlarının yoğun olduğu köydü. Müslüman, Rum ve 

Ermeni nüfusun beraber yaĢadığı bu köyde, Sultan Selim toprağı, Moda Burnu ve 

Kadıköy civarı bağ satıĢları bakımından öne çıkan muhitlerdi. Kaza genelindeki yüksek 

oranın biraz altında kalmakla beraber, Müslümanlar gayrimüslimlere nazaran 

Kadıköy‘de de kendi dinlerinden olmayan kiĢilerden daha fazla bağ satın almıĢlardır. 

Sultan Selim toprağı
493

 ve Kızıltoprak‘ı da içine alan mevkideki bazı bağlar, senelik 

mukataaları zikredilerek satılmıĢtı.
494

 Köy civarındaki bazı mukataalı vakıf bağların 

satıĢında ise vakfın ismi belirtilmemiĢtir.
495

 Sicillerdeki ilginç kayıtlardan biri, 

DavutpaĢa Mahallesi‘nden Mehmed Ağa‘nın Kazer v. Mihail‘e sattığı bağa dairdir. 

                                                   
489 II. Murad‘ın vezirlerinden olan Fazlullah PaĢa‘nın (Bkz. Halil Ġnalcık, ―Murad II‖, DĠA,, XXXI, 168-171) gerek 

Ömer Lütfi Barkan ve Ekrem Hakkı Ayverdi‘nin birlikte neĢrettiği 1546 tarihli Ġstanbul Vakıf Defteri‘nde ve 

gerekse Mehmet Canatar‘ın neĢrettiği 1009 (1600) Tarihli Ġstanbul Vakıfları  Tahrir Defteri‘nde vakıf kaydına 

rastlamadık. Yalnız baĢka arĢiv kaynaklarında Fazlullah PaĢa‘nın Pendik ve Gebze taraflarında vakıf mülkünün 
olduğunu görmekteyiz. Bkz. İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Vakıf Tarihi : (1742-1764), (haz. Ahmet 

Tabakoğlu v.d.), Ġstanbul 1998, I, 98,228 

490 Örnek için bkz. ÜġS, no.328, vr.50b; no.332, vr.74b; no.380, vr.52a; no.413, vr.25a. 

491 Örnek için bkz. ÜġS, no.369, vr.31a. 

492 Üsküdar civarında KoĢuyolu, Acıbadem, HalifeÇeĢme (KalfaçeĢme), Kavsara, ve Kızkulesi mustahfızlarına ait 

toprakta bağlar bulunmaktaydı.  

493 XVI. yüzyılda Üsküdar‘daki mukataaları inceleyen Rıfat Günalan Sultan Selim Vakfı‘nın mukataalar arasında 

önemli bir yer tuttuğunu, vakfın gelir getiren mülkleri arasında Kadıköy civarındaki bağ ve ekilebilir arazinin 

olduğunu belirtmektedir. Bkz. Günalan ―XVI. y.y. Üsküdar Mukataaları‖, IV. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler 

(3-5 Kasım 2006), Ġstanbul 2007, II; 132-133. 

494 ÜġS, no.331, vr.62b; no.350, vr.68b. 

495 Bkz. ÜġS, no.328, vr.62b; no.410, vr.28b. 



 
 

140 

 

Belgede kaydedildiğine göre, Kadıköy sınırları içinde Seydi Ahmed Deresi‘nde yer alan 

bağın zemini Sultan Selim vakfına ait olup, yıllık 130 akçe mukaata-i kadimesiyle 

beraber 190 kuruĢa satılmıĢtı.
496

 O dönemde bağcılık yapılan bu arazinin bir kısmı 

1850‘li yıllardan itibaren Acem (Ġranlılar) Mezarlığı olarak kullanılacaktır.
497

 

Maltepe civarındaki bağ alım satımlarında Kuzguncuk‘taki tabloya yakın bir 

sonuç çıkmaktadır. Buradaki bağlar hem Müslümanlar hem de gayrimüslimlerin yatırım 

yaptıkları topraklardır. Maltepe‘den sonra sahil Ģeridindeki Kartal ve Pendik ise daha 

çok gayrimüslimlerin Müslümanlara sattığı bağların yer aldığı bölgelerdir. Soğanlık, 

Yakacık BaĢıbüyük gibi köylerde ağırlıklı olarak Müslümanlar ikamet etse de, 

gayrimüslimlerin buralarda az da olsa bağ sahibi olduğu görülmektedir.
498

  

Bağ satıĢlarında, bağ sahiplerinin genellikle yakın köy veya Ģehir ahalisinden 

oluĢmaktadır. Üsküdar‘daki bağ satıĢlarında genel tablo bu Ģekildedir. Bunun yanında 

baĢka yerlerde oturan müslüman ve gayrimüslimlerin uzak yerlerde bağ sahibi olduğunu 

görmekteyiz. Suriçi Ġstanbul‘un değiĢik mahallelerinde
499

 ve Galata Kazası‘nın mahalle 

ve köylerinde oturan insanların
500

 Üsküdar‘ın değiĢik bölgelerinde bağ sahibi olduğunu 

görmekteyiz.  

Üsküdar‘da zemini vakfa ait satılan bağlardan mukaatası zikredilen otuz dokuz 

örnekten on beĢi Müslümanlar tarafından gayrimüslimlere satılmıĢ, geri kalan yirmi dört 

tanesi müslümanlar tarafından satın alınmıĢtı. Dönümü zikredilen bu bağlarda dönüm 

baĢına düĢen kira bedeli yıllık 8,3 akçeden
501

 20 akçeye
502

 kadar çıktığı için, ayrıca 

bağların kendi değerleri de büyük ölçüde değiĢebildiği için, vakıflara öden mukaatanın 

satıĢlarda ne kadar etkili olduğunu kesin olarak tespit etmek mümkün görünmemektedir. 

                                                   
496 ÜġS, no.327, vr.59b. 

497 Daha fazla bilgi için bkz. Zekeriya KurĢun, ―Üsküdar‘da Ġranlılar ve Ġran Mezarlığı‖, IV. Üsküdar Sempozyumu: 

Bildiriler (3-5 Kasım 2006), Ġstanbul 2007,  I, 195-212 

498 Örnek için bkz. ÜġS, no.333, vr.57b; no.352, vr.18a; no.404, vr.34a; no.411, vr 57b. 

499 Örnekler için bkz. ÜġS, no.329, vr.18b; no.332, vr.50b; no.348, vr.49a; no.367, vr.50b; no.372, vr.17b; no.413, 
vr.25a; no.425, vr.17b. 

500 Örnekler için bkz. ÜġS, no.327, vr.95b-96a; no.332, vr.74b; no.419, vr.71b. 

501 ÜġS, no.331, vr.62b. 

502 ÜġS, no.326, vr.17a. 



 
 

141 

 

Ancak, satılan bağların yaklaĢık % 16‘sını teĢkil eden toprağı çeĢitli vakıflara ait bu tür 

bağların gayrimüslimlerce elden çıkarılmasında mukataa bedelinin belirgin bir sebep 

olmadığını rahatlıkla ifade edebiliriz. Zira gayrimüslimlerin bağ satıĢ oranları tamamen 

Ģahsî mülk olan bağlarda daha yüksek olmuĢtur. 

Mülk transferlerinde dikkatimizi çeken bir nokta da bilinenlerin 

aksine
503

Yahudilerin bağcılık gibi tarımsal faaliyetlerle iĢtigal ediyor olmasıdır. Tespit 

edilen dört kayıtta Yahudiler bağ satın alırken,
504

 on kayıtta ise Yahudilerin 

Müslümanlara bağ sattığını görmekteyiz.
505

 Osmanlının farklı Ģehirleri üzerine yapılan 

araĢtırmalarda da Yahudilerin bağcılık mesleğiyle uğraĢtıkları görülmektedir. 
506

 

Bağların yanında zirai üretimin yapıldığı tarlaların satımı veya tasarruf 

hakkının devri hususunda müslümanlar ile gayrimüslimler arasında herhangi bir kayda 

rastlamadık. Bağ satıĢlarının yoğun olduğu mahkeme kayıtlarında tarla satıĢları adeta 

yok gibidir.  

2.1.1.3. Dükkânlar ve Ticarî İşletmeler 

Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinde gayrimenkul alım satımlarının bir diğer 

merhalesi de ticarî iĢletmelerin ve dükkânların satıĢlarıydı. Bu tür yerlerin satıĢı ev ve 

bağ satıĢlarına göre daha düĢük oranda gerçekleĢmiĢtir. Mülk satıĢlarının incelendiği 

değiĢik coğrafyalarda da müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki ev ve bağ 

satıĢlarındaki yoğunluk dükkân ve ticarî iĢletmelerin satıĢında adeta yok gibidir.
507

 

Bunda bu tür yerlerin birçoğunun vakıf malları olmasının önemli bir etken olduğunu 

düĢünülebilir. 

                                                   
503 Yavuz Ercan, Yahudilerin dinsel, siyasal, sosyal ve geleneksel nedenlerden dolayı çiftçilikle uğraĢamayınca 

bunun dıĢındaki mesleklere el attıklarını iddia etmektedir. Bkz. Ercan, a.g.e., s. 225 

504 Bkz. ÜġS, no.329, vr.60a; no.330, vr.54a; no.369, vr.31a; no.375, vr.73a. 

505 Bkz. ÜġS, no.338, vr.71b; no.342, vr.59b; no.363, vr.122b; no.367, vr.67b; no.380, vr.55a; no.382, vr.14b; 

no.382, vr. 37ab; no.404, vr.34a; no.416, vr. 49ab; no.427, vr. 35ab. Bunların yanında bazı bağ satıĢlarında bağ 

komĢusunun Yahudi olduğunu görmekteyiz. Örnek için bkz. ÜġS, no.329, vr.7a; no.421, vr.47b; no.427, 
vr.41a. 

506 Yücel Öztürk ―XIX. Asrın Ortalarında Sultaniye Kazası‖, Çanakkale Savaşları Tarihi, (ed. Mustafa Demir), 

Ġstanbul 2008, II, 900; Aydın ve Üsküp Yahudilerinin sosyal ve ekonumik durumlarını inceleyen Sabri Sürgevil 
de, Yahudilerin tarımsal faaliyetlerde bulunduğunu söylemektedir. Bkz. Sürgevil ―Osmanlı Ġmparatorluğunda 

Yahudiler‖, Türkler, (ed. Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek, Salim Koca), Ankara 2002, X;258. 

507 Bkz. Ruhi Özcan, a.g.e., 104-105. 



 
 

142 

 

XVII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da yaĢayan toplumun farklı iki kesimi 

arasında içerisinde hisse devri, dükkân levazımatı alım satımlarla ile birlikte toplam 

yirmi bir adet satıĢ yapılmıĢtı. SatıĢlardan on ikisi gayrimüslimler tarafından dokuzu 

Müslümanlar tarafından yapılmıĢtı. 

SatıĢa konu olan mülklerin baĢında bakkal dükkânları gelmekteydi. Ġktisadî 

hayatın vazgeçilmez unsurlarından olan dükkânların bir kısmı çarĢı içinde satılırken
508

 

mahalle aralarında bulunanlar ise genellikle evlerin zemin katında yer almakta ve  

evlerin müĢtemilatı içinde olduğu için evlerle birlikte satılmaktaydı.
509

Bazıları ise 

bağlarla birlikte satılmaktaydı. Kartallı Yamandi‘nin Mustafa Efendiye beziryağı ve 

bağı 1000 kuruĢa satması bu türden bir satıĢ iĢlemi idi.
510

  

Bir evin müĢtemilatı içinde satılanını bakkal dükkânlarının ve fırınların ayrı 

ayrı zikredilmediği için satıĢ fiyatını tespit etmek mümkün gözükmemektedir. Müstakil 

olarak satılan bakkal dükkânlarından, AĢçıbaĢı Mahallesi‘nden Hüseyin BeĢe‘nin 

Dimitri v. Panayot‘a sattığı iki kepenk dükkânın fiyatı 280 kuruĢ ederken,
511

 Pendik‘te 

borcundan dolayı Yorga v. PelaĢ‘ın Mehmed b. Abdullah‘a sattığı iki katlı iki kepenk 

bakkal dükkânın fiyatı 300 kuruĢ idi.
512

 

Mülkiyeti vakıflara ait olan ticarî iĢletmeleri –daha önce geçtiği üzere- çifte 

kira sistemiyle iĢleten insanlar tasarruf hakkını vakıf mütevellisinin izniyle baĢkasına 

satma hakkına sahiptiler. Böyle bir bakkal dükkânına sahip olan Kuzguncuk köyünden 

Sosana bint Vasil adlı Rum bir kadın, Rumi Mehmed PaĢa mahallesindeki el-Hâc 

Ahmed PaĢa vakfına ait bakkal dükkânını 900 kuruĢ mukabelesinde Emine bint Ġsmail 

adlı kadına tasarruf hakkını devretmiĢtir.
513

 BaĢka bir kayıtta da, Solak Sinan 

mahallesinden henüz on dört yaĢındaki Ġbrahim b. Mustafa adlı genç, 

                                                   
508 ÜġS, no.333, vr.49b. 

509 Örnekler için bkz. ÜġS, no.421, vr.79b; no.414, vr.88b; no.422, vr.30a; no.424, vr.57a. 

510 ÜġS, no.427, vr.32b-33a. 

511 ÜġS, no.419,  vr.53b. 

512 ÜġS, no.421, vr.2b. 

513 ÜġS, no 400, vr.36a. 



 
 

143 

 

Zincirlikuyu‘ndaki
514

 hurda dükkânındaki üçte bir hissesini 150 kuruĢ mukabelesinde 

tasarruf hakkını annesinin bilgisi dahilinde Krikor v. Haçadur‘a devretmiĢtir.
515

 

Hisse satıĢı Müslümanların ve gayrimüslimlerin kendi aralarında değiĢik 

sebeplerden dolayı sıradan diyebileceğimiz bir olaydı. Miras problemi yaĢamamak için 

baĢvurulan bir yöntemdi.
 516

  Ancak mahkeme kayıtlarında ticarî iĢletmelerin hisse 

satıĢlarının Müslim ve gayrimüslim arasında olduğuna görmekteyiz. Örneğin Ġstanbul 

Sarı Demirciler Mahallesi‘nde oturan Ahmed Çelebi b. Ġbrahim, Üsküdar Solak Sinan 

Mahallesi‘nde içinde değirmen samanlık ve yağhane ve yağ imalatında kullanılan 

eĢyalardan on iki hissenin kendisine ait olan iki hissesini Yorgi v. Sava‘ya 108 kuruĢ ve 

miktarı belli olmayan bir kabza akçeye satmıĢtı.
517

 Hace Hatun mahallesinden Ömer 

Ağa b. Receb Kartal'daki üçte bir hakkı olduğu bir mahzen ve bir dükkân ve boĢ arsayı  

Saltana b. Panayot ve Samalitina b. Metro adlı iki Hıristiyan kadına 75 kuruĢa 

satmıĢtır.
518

 Yine Pendik köyünden Yorgi Kalfa ortağı olan Ahmed BeĢe'ye ekmekçi 

fırının yarısını 50 kuruĢa satmıĢtır
519

 Bu satıĢlardan ikisinde dükkân ve iĢletme 

sahiplerinin farklı yerde oturuyor olmaları dikkat çekmektedir. 

Dükkânlarda bulunan eĢyaların satıĢını burada ayrıca ele almak gerekmektedir. 

Gündelik hayatta kullanılmayan aletlerin satımı bir nevi dükkân satıĢı gibi 

algılanmaktadır. Zira satın alan kiĢi, bu eĢyaları ya baĢka dükkâna yerleĢtirecek ya da 

mevcut dükkânda kullanmaya devam edecekti. Burada dikkat edilmesi gereken husus 

bazı satıĢlarda
520

 görüldüğü üzere gedik kavramının zikredilmemesiydi. Hasan ve 

Hüseyin kardeĢlerin Atpazarı içindeki paçacı dükkânında bulunan levazımatı Kiko ve 

                                                   
514 Mekân olarak Hakimiyet-i Milliye Caddesi üzerinde Yeni Camii sebilinin karĢısında bulunan bir çarĢı idi. Fatih 

Sultan Mehmed Anadolu‘dan getirdiği halk için ―Zincirlikuyu‖ adlı bedesteni yaptırıp çarĢının geliĢmesini 

sağlamıĢtır. Bkz. Haskan, a.g.e., I; 33,443 

515 ÜġS, no.378, vr.20a.  

516 Örnekler için bkz. ÜġS, no 355, vr.60b; no.406, vr.43a; no.414, vr.51b; no.418, vr.32a. Bazen bunun aksi 

örnekler de olabiliyordu. Burgaz Adası‘nda Fersin bint Vartalamoz adlı kadın kendisine ait olan bakkal 
dükkânını oğlu Yorgi‘nin baĢkasına satmasına çalıĢmasına engel olmuĢtur. ÜġS, no.334, vr.87b. 

517 ÜġS, no.347, vr.20b. 

518 Kartal ġS, no.1, vr.16a. 

519 ÜġS, no.331, vr.68a.  

520 Esnaf bölümünde geniĢ bir Ģekilde değineceğimiz gedik sistemiyle ilgili olarak Müslümanlarla gayrimüslimler 

arasında satılan dükkân eĢyaları içinde gedik kelimesine rastlamadık. Sadece bostancı olan iki kiĢinin arasında 

olan eĢya satıĢında bostan gediği zikredilmiĢtir. Bkz. ÜġS, no.425 vr.24b. 



 
 

144 

 

Mihail zimmî lere 230 kuruĢa satmaları
521

, Debbağlar mahallesinde bakkal olan Abdi 

çelebi'nin bakkal Panayot'a bakkal eĢyası ve zahireleri 8.200 akçeye satması
522

, 

Atpazarında fırıncı Uzun Mardiros'un el-Hac Hüseyin Ağa'ya 18 beygir ve1 katır ve 

yarısı kendisine ait olan fırın eĢyasını 150 kuruĢa satması
523

 bu türden örneklerdi. 

Dükkân satıĢlarında genel olarak gördüğümüz tablo alım satımlar bakkal 

dükkânı ve fırın ve beziryağı iĢletmesi üzerinde yoğunlaĢmıĢ, bazılarında tek tük 

örneklerle sınırlı kalmıĢtır. Dikkat çeken hususlardan birisi de nüfus olarak yoğunluk 

teĢkil etmese de ev ve bağ alım satımlarında ismi geçen Yahudilerin dükkân ve ticarî 

iĢletme satıĢlarında hiç görülmemelisidir.  

Ev, arsa ve bağ alım satımlarımda yoğunluğun beraber yaĢanılan mahaller 

olarak görmekteyiz. Fakat dükkân satıĢları ve kiralamalarında ticaretin yoğun olduğu 

yerlerde gerçekleĢtiğini mahalle kavramının geri planda kaldığını söylemek yanlıĢ 

olmaz. 

2.1.1.4. Gayrimenkul Alım Satımlarının Yıllara Göre Dağılımı  

Bahse değer hususlardan biri, Üsküdarlı Müslim ve gayrimüslimlerin 

gayrimenkul alıĢveriĢinin incelenen elli yıllık dönem boyunca nasıl bir seyir izlediğidir. 

Ġki kesim arasında el değiĢtiren mülklere dair kayıtların sayısal olarak arttığı yahut 

azaldığı alt dönemler olmuĢ mudur? 1700-1750 dönemine ait gayrimenkul satıĢlarının 

yıllara göre dağılımı eĢit midir yoksa satıĢların belirgin Ģekilde yoğunlaĢtığı yıllar olmuĢ 

mudur? Bu sorulara cevap verebilmek amacıyla, gayrimenkul satıĢlarıyla ilgili 

kayıtların yıllara göre dağılımı çıkarılmıĢ ve 10‘ar yıllık periyotlar halinde ele 

alınmıĢtır.  Süreç boyunca gerçekleĢmiĢ alım satım oranlarının sağlıklı 

değerlendirilebilmesi için onar yıllık alt dönemlere göre analiz edilmesi uygun 

bulunmuĢtur. Gayrimenkuller önceki sayfalarda evler, dükkânlar, bağ ve bahçeler 

Ģeklinde ayrı ayrı ele alınmıĢ olmasına karĢın,  alım satımların kronolojik olarak 

                                                   
521 ÜġS, no.395, vr.33b. 

522 ÜġS, no.327, vr.40b-41a. 

523 ÜġS, no.328, vr. 91ab. 



 
 

145 

 

incelendiği bu kısımda gayrimenkuller tek bir baĢlık altında ve toplam satıĢ rakamları 

üzerinden değerlendirilmiĢtir. 

Ġlk olarak, ilgili dönemde Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında 

gayrimenkul ticaretini olumlu veya olumsuz yönde etkilemiĢ olabilecek nedenler 

üzerinde durulacaktır. Dönemin siyasi ortamına bakıldığında, Osmanlı tahtına oturmuĢ 

üç padiĢahın, sırasıyla II. Mustafa (1695-1703), III. Ahmed (1703-1730) ve I. Mahmud 

(1730-1754) dönemlerinin birbirinden farklı siyasi Ģartları ve geliĢmeleri içerdiğini 

ifade edebiliriz.  

Sultan II. Ahmed‘den sonra tahta çıkan II. Mustafa‘nın padiĢahlığının 

ilk yılları savaĢlarla geçmiĢ,  1697 Zenta mağlubiyeti ve arkasından imzalanan 

Karlofça AntlaĢması ile büyük toprak kayıpları yaĢanmıĢtır.
524

 Bu olaydan 

sonra II Mustafa‘nın kalan kısa dönemi nispeten barıĢ ve sükunet içinde 

geçmiĢtir. 1703 Edirne Vakası‘ndan sonra padiĢah olan III: Ahmed döneminin 

ilk yılları savaĢlarla geçmiĢtir. 1711 yılında Prut SavaĢı, 1714‘de Mora‘nın 

Venediklilerden geri alınması 1716 Korfu savaĢı yapıldı. Akabinde Pasarofça 

AntlaĢmasının(1718) imzalanmasıyla Batı ve kuzey sınırında sükûnet 

sağlandı.
525

 Osmanlı Devleti‘nde Lale Devri denilen dönem baĢladı. 1730 

yılında padiĢahı tahttan edecek olan Patrona Halil isyanı gerçekleĢti.
526

 Bu olay 

sonrasında Üsküdar‘da bulunan padiĢah III: Ahmed isyancılar tarafından tahttan 

indirilmiĢ, yerine I. Mahmud tahta geçirilmiĢtir.  

I. Mahmud iktidarının ilk günlerinde isyancıların istekleri yerine 

getirilmiĢ, önemli mevkilere onların istediği adamlar atanmıĢ, Kağıthane ve 

Sâdâbat‘taki köĢklerin bazları yıkılmıĢtı. Daha sonra Ģehir halkının desteğiyle 

25 Kasım 1730‘da isyancıların katledilmesiyle Ġstanbul nisbî bir huzura 

                                                   
524 Bakkalzade Defterdar Sarı Mehmed PaĢa, Zübde-i Vekaiyat,(Tahlil ve Metin) 1066-1116/1656-1704),  (neĢr. 

Abdülakadir Özcan) Ankara 1995, s. .616-692; Anonim Osmanlı Tarihi(1099-1116),  (haz. Abdülkadir Özcan) 
Ankara 200, s. 130; Abdülkadir Özcan ―Mustafa II‖, DİA, Ġstanbul 2006,  XXXI, 275-280. 

525 Târih-i Râşid, III, 350-386; Münir Aktepe ―Ahmed III‖ , DİA, Ġstanbul 1988,  II, 34-38 

526 Açıklamalar için bkz. Subhî Mehmet Efendi, a.g.e. s.22-81; Abdi Efendi, Abdi Tarihi: 1730 Patrona İhtilali 

Hakkında Bir Eser,  (haz. Faik ReĢit Unat), Ankara 1943; Selim Karahasanoğlu, ―Osmanlı Ġmparatorluğunda 

1730 Ġsyanına Dair Bulgular: Ġsyanının Organizatörlerinden Ayasofya Vaizi Ġspirzade Ahmed Efendi ve 

Terekesi‖, OTAM, Ankara 2008, XXIV, 97-108. 



 
 

146 

 

kavuĢmuĢtur.
527

Ġsyancıların bertaraf edilmesinden sonra Osmanlı ile Ġran 

arasında beĢ yıl devam eden savaĢlar yaĢanmıĢ 1736‘da Nadir Ali ġah‘la 1639 

Kasr-ı ġirin antlaĢmasının Ģartlarına yakın bir antlaĢma imzalanmıĢtır. 

528
1736‘da Rusların Azak kalesini iĢgal etmesiyle baĢlayan Osmanlı- Rus 

savaĢları 1740‘ta yapılan antlaĢma ile son buldu. Bu antlaĢmaya göre Azak 

kalesi Ruslara verilecek yalnız tahkim edilmeyecekti. Bu antlaĢmayla Avrupa 

devletleriyle uzun sürecek (1768) bir barıĢ devri baĢladı.1740‘tan sonra Ġran‘la 

yapılan savaĢlar, Necid‘deki Vehhabi isyanı bu döneme damgasını vuran 

olaylardı. 

XVIII. yüzyılın ilk yarısındaki siyasi olaylara kısaca değindikten sonra, 

dönem içerisinde toplam 432 adet satıĢın gerçekleĢtiği, yılda ortalama 8,64 adet 

satıĢın olduğu ve önemli bir kısmını bağların oluĢturduğu alım satımların 

kronolojik olarak dağılımı Ģu Ģekildedir:  

Tablo VIII: 1700-1750 yılları arasında mülk satıĢlarının kronolojik analizi 

 

Ġktisadi, ticari ve sosyal hayatı derinden etkileyen unsurların baĢında siyasi 

olaylar ve savaĢlar gelmektedir. Mesela, bir önceki yüzyılın en önemli olaylarının 

                                                   
527 ÜġS, ,no. 384, vr.94a; Abdülkadir Özcan ―Mahmud I‖, DİA, Ġstanbul 2003,  XXXVII; 348. 

528 Ġzzî Süleyman Efendi, Tarih-İ İzzî, Ġstanbul 1784. vr. 80a; Abdülkadir Özcan ―Mahmud I‖ , s.353 

40

20

34

15

4447

35

55

30

112

0

20

40

60

80

100

120

1700-1710 1710-1720 1720-1730 1730-1740 1740-1750

Müslümanların  sattığı gayrimenkul adedi

Gayrimüslimlerin  sattığı gayrimenkul adedi



 
 

147 

 

baĢında Celali Ġsyanları gelmektedir. XVII. yüzyılda Osmanlı toplumunu inceleyen 

araĢtırmacılar, ele aldıkları konunun analizinde Celali Ġsyanlarının etkisine vurgu 

yapmaktadırlar.
529

 

1700-1710 yılları arasında bazı iç siyasi olaylar olsa Müslim ve gayrimüslim 

arasında gayrimenkul alımı 40(Müslüman) ile 47(gayrimüslim)  arasında gerçekleĢmiĢ 

iken, 1710-1720 yılları arasında savaĢlar sebebiyle %50‘ye varan bir azalma 

yaĢanmıĢtır. Pasarofça AntlaĢmasından sonra Patrona Halil isyanına kadar geçen süre 

zarfında her iki kesimde de alım satımlar artmıĢken, arkasından gelen Ġran ve Rus 

savaĢları neticesinde alım satımlar düĢmüĢ, 1740 yılından sonra tekrar artıĢa geçmiĢtir. 

Burada dikkatimizi çeken iç siyasi meselelerin alım satımlarda pek etkili 

olmadığıdır. 1702 Edirne Vak‘asının ilk on yılda alım satımlarda ciddi bir etkilenme söz 

konusu değildir. 1730 Patrona Halil isyanın olduğu dönemin devamında düĢüĢün olması 

isyandan dolayı kaynaklanmasa gerektir. Zira isyan kısa bir süre sonra sona 

erdirilmiĢtir. Bizim tespitlerimize göre gerek 1710-1720 arası gerekse 1730-1740 arası 

alım satımları etkileyen uzun süre devam eden savaĢlar olmuĢtur.  

2.1.1.5. Gayrimenkullerin Alım Satım Sebepleri 

Bir Müslüman niçin bir gayrimüslime evini ve bağını satar ya da bir 

gayrimüslim kendisine ait olan bir gayrimenkulü neden bir müslümana satma zarureti 

hissederdi? Bu bölümde Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında cereyan eden mülk 

satıĢlarının sebeplerini irdelemeye çalıĢacağız. Bağ satıĢlarını incelerken 

gayrimüslimlerin Müslümanlara oranla daha fazla bağ sattığına değinmiĢtik. 

Maksadımız iktisadî bir yönelimi ortaya çıkarmaktı. Burada hem Müslümanların hem 

de gayrimüslimlerin sahip oldukları mülkleri niçin satma ihtiyacı duydukları 

değerlendirilmeye çalıĢılacaktır. 

Genelde alım satımlarda satıĢ nedenleri az zikredilmekteydi. Konya‘daki mülk 

satıĢlarını inceleyen Ruhi Özcan gayrimenkullerin satıĢ sebeplerine değinmezken, 

                                                   
529 Örnekler için bkz. Canbakal, a.g.e.  s. 44-46; Suraiya Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar, s.58;  Hülya TaĢ, 

Ankara‟nın Bütüncül Tarihine Katkı XVII. Yüzyılda Ankara, Ankara 2006, s.166,197 



 
 

148 

 

Ankara ve Kayseri‘deki ev satıĢlarını inceleyen Suraiyya Faroqhi, ev satıĢ sebeplerini; 

a) borç, b) evlada yardım, c) kiralanmıĢ evin satımı, d) açık artırma ile satıĢ olarak dört 

maddede toplamıĢtır.
530

Faroqhi, müzayede ile satımı satıĢ sebebi olarak göstermiĢ, 

açıklama olarak baĢka bir bilginin bulunmadığını belirtmiĢtir.
531

 Hâlbuki metinde 

belirtilmese de açık artırma ile bir satıĢ Ģeklidir, bu yüzden satıĢ sebebi olamaz. Zira bir 

mülkün müzayede ile satıĢa çıkarılması borç, mirasçıların anlaĢamaması veya baĢka bir 

sebepten dolayı olsa gerektir.  

Meseleye Üsküdarlı Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki mülk satıĢları 

açısından baktığımızda satıĢ sebeplerini; a)Borçlar b)Nafaka ihtiyacı c) Evlada yardım 

d) Dini Sebepler e) Göç f) Miras anlaĢmazlığı g)Ticarî olarak kâr etmek amacıyla 

baĢlıklar altında toplayabiliriz. SatıĢ sebeplerinin en baĢında borçlar gelmektedir. 

Konuyla ilgili tetkik ettiğimiz yaklaĢık yetmiĢ bir adet belgenin kırk üç adeti borçlarla 

ilgili idi. KiĢi hayatta ise borcuna karĢılık rehin ettirdiği mülkünü rehin kalktıktan (fekk-

i rehn) sonra satılığa çıkarır ve borcunu öderdi.
 532

 ġayet rehinli değilse borcun karĢılığı 

olarak elindeki mülkü satmak zorunda kalırdı.
533

  

Esasen borcu olan kiĢi ölmüĢse ve borcu ödeyecek paraya sahip değilse geride 

bıraktığı mülkler müzayede yoluyla satıĢa çıkarılırdı. Otuz günden iki seneye varıncaya 

kadar
534

 geçen süre zarfında çarĢı, pazar ve insanların toplandığı yerlerde münadiler 

tarafından halka ilan edilir, fiyatı en yüksek verene mülk satılırdı. Öncelikle alacaklı 

olanların borcu ödenir geriye kalanlar mirasçılar arasında taksim edilirdi.
535

 

Bir diğer satım sebebi nafaka idi. Ölen kiĢinin geride kalan küçük çocuklarına 

bakmakla mahkeme tarafından vâsi tayin edilen kimseler, masrafları karĢılayabilmek 

için mirastan gelen gayrimenkulleri satma yoluna gitmekteydiler. Mesela PazarbaĢı 

                                                   
530 Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar, s. 210 

531 Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar, s. 210 

532 Örnekler için bkz. ÜġS, no.334, vr.67b; no.358, vr.9a; no.388, vr.28a; no.399,  vr.67a. 

533 ÜġS, no.395 vr.68a. 

534 Müzayede ile satılan örneklere bkz. ÜġS, no.326 78a‘de iki ay geçiyor. Para vakıflarıyla ilgili bir dava da ise iki 

sene geçmekte bkz. ÜġS, 418 28b. 

535 Örnekler için bkz. ÜġS, no.326 83a, no.358 vr.9a, no.381 vr.8b-9a, no.394 vr.2b. 



 
 

149 

 

mahallesinden Asvadur öldüğünde geride iki küçük bırakmıĢtı. BaĢka malı olmadığı 

için Ġvaz Fakih bölgesindeki harap bağ arsası misliyle satıĢa çıkarılmıĢ ve 27 kuruĢa 

Mustafa Efendi‘ye satılmıĢtı.
536

  

Toplumda bakımı zor ve nafakaya ihtiyaç duyan kesimlerden birisi de 

mecnunlardı. Mecnunların için vâsi tayin edilen kimseler, bakım baĢka bir malı 

olmadığında mecnuna ait mülkleri satmak zorunda kalıyorlardı. Kefere Mahallesi‘nde 

yaĢayan Sare bint Asvadur adlı Hıristiyan kadın,  Artin adlı oğlunun mecnun 

olmasından dolayı giyim-kuĢam ve yiyecek masraflarını karĢılamak için Ġvaz Fakih‘teki 

bağını değeri üzerinden satılığa çıkarmıĢ ve Süleyman BeĢe adlı bir Müslüman 

zikredilen bağı 300 kuruĢa satmıĢtı.
537

 

Ġslâm hukukuna göre din farkı mirasa engel olduğu için, ihtida eden insanlar 

gayrimüslim çocuklarına miras bırakamayacakları için, ellerindeki gayrimenkulleri 

çocuklarına satıp bir manada onlara yardımcı oluyorlardı. Çengelköy‘de Mehmed 

Çelebi b. Abdullah adlı mühtedinin kızı Aleksi‘ye bağını 30 kuruĢa satması,
538

 Kefere 

Mahallesi‘nden ismi Sünbüle iken müslüman olup Hanife adını alan kadının kızı 

Zevli‘ye bazı eĢyalarını ve evini 350 kuruĢa satması,
539

 damadı Dimitri‘ye Ġvaz 

Fakih‘teki bağı 150 kuruĢa satması, bu konuya dair zikredilecek örneklerden idi. Bu tür 

satıĢlarda ―zimmetini berây-ı „âmm katı‟n-nizâ ile ibrâ vü iskât eyledim‖
540

 ifadesi, 

yapılan satıĢtan para alınmadığı intibaını vermektedir. Zira baĢka satıĢ örneklerinde 

satıĢa konu olan paranın bizzat alıcı tarafından teslim alındığı ifadeleri yer almaktadır. 

Bu yüzden bu tür satıĢları sözde satıĢlar olarak adlandırmak yanlıĢ olmasa gerek. 

Dini sebepler baĢlığı altında zikredilecek hac ve ihtidalardır. Hacca niyet bir 

Müslüman hac parasını tamamlayamadığında sahip olduğu mülkleri satma yoluna 

gitmekteydi. 1130 h. (1718 m.) senesinde hacca gitmeye niyetlenen el-Hâc Abdullah b. 

Abdullah adlı kimse hac masraflarını karĢılayabilmek için Ġvaz Fakih‘teki bağını neccar 

                                                   
536 ÜġS, no.414, vr.49a. 

537 ÜġS, no.414, vr.75b. 

538 ÜġS, no.327, vr.4a. 

539 ÜġS, no.393, vr.7ab. 

540 ÜġS, no.393, vr.7b. 



 
 

150 

 

Yakob v. David‘e 460 kuruĢa satmıĢtı.
541

 Gayrimüslimler içinde dini saiklerle Kudüs‘e 

yolculuk yapanlar bulunmaktaydı.
542

 Bunlar içinde Kefere Mahallesi‘nden Sare adlı 

Hıristiyan kadın Kudüs‘e giderken 100 kuruĢ borç aldığı Mihrimah Camii vakfına kızı 

Saltane‘nin borcu ödemesinden dolayı evini kızına satmıĢtı.
543

Dikkati çeken 

hususlardan birisi de ihtida edenlerin –özellikle kadınların- baĢka bir mahalleye taĢınıp, 

eski mahallelerindeki mülklerini satmasıdır. Örneğin Dolayoba Köyü‘nden (bugün 

Pendik sınırları içinde bir semt) Fatıma b. Abdullah adlı mühtediye Pendik köyündeki 

evini Todoraki'ye 60 kuruĢa satmıĢtı.
544

 Aynı Ģekilde Hace Hatun Mahallesi‘nden 

mühtediye AiĢe eski eĢi Papa Abraham'a Kefere Mahallesi‘ndeki vakıf evininin 

kullanım hakkını 30 kuruĢa devretmiĢti.
545

 

DeğiĢik sebeplerle Ġstanbul ve Üsküdar‘a göç eden insanlar, yaĢadıkları 

yerlerde hayatlarını idame ettirebilmek için bir Ģekilde memleketlerinde bulunan 

mülklerini ellerinden çıkarmak durumunda idiler. Tercih edilen mülklerin kendi 

yakınlarına veya kendi dindaĢlarına satılmasıdır. Bazı satıĢlarda, müslümanın göç 

nedeniyle memleketindeki mülkünü bir gayrimüslime satarken,
546

 aynı Ģekilde 

gayrimüslimlerin de Müslümanlara zikredilen sebepten dolayı mülk sattıklarını 

görmekteyiz.
547

 

Borçlar hasebiyle değindiğimiz satıĢ sebeplerinden farklı olarak, belgelerde 

herhangi bir borcu zikredilmeyen kiĢilerin mirasın taksimi konusunda anlaĢamayan 

vârisler, geriye kalan mal ve mülkün müzayede sattırıp, ele geçen parayı kendi 

aralarında taksim ediyorlardı. Örneğin Kadıköy‘de mumculuk yaparken ölen  

Dimolaki'nin mirası vârisler arasında taksim edilemeyince damadı Yasef tarafından 

                                                   
541 ÜġS, no.362, vr.25b. 

542 Örnekler için bkz. ÜġS, no.336, vr.8a; no.340, vr.46b; no.364, vr.16a; no.416, vr.50a. 

543 ÜġS, no.346, vr.27a. 

544 ÜġS, no.413, vr.13b. 

545 ÜġS, no.424, vr.55b. 

546 Örnekler için bkz. ÜġS, no.334, vr.25b; no.334; vr.103b, no.347 vr. 4ab, no.400 vr.47b, .no.402 vr.29a, no.413 

vr.41b. 

547 Örnekler için bkz. ÜġS, no.326, vr.68b, no.377, vr.16a;  no.398, vr.65a. 



 
 

151 

 

müzayedeye çıkarılmıĢ, Saray-ı Atik aĢçıbaĢılarından Ali Ağa‘ya 180 kuruĢa 

satılmıĢtır.
548

 

Bağ satıĢlarında göremediğimiz bir husus gayrimüslimlerden ne kadar haraç 

alındığı konusundadır. Mîrî arazilerdeki bağlarda müslüman ve gayrimüslimlerden 

alınan vergiler eĢit olduğu gibi oranlar farklı olabiliyordu.
549

 Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasındaki bağ satıĢ farkının izah sebeplerinden biri bu olabilir. Zira 23 

Ramazan 973(13Nisan 1566) tarihli bir kayıtta, Üsküdar mukataalarıyla ilgili 

makalesinde konumuzla ilgili ilginç bir tespit bulunmaktadır. Verilen bilgilere göre 

Müslümanlar vakıf arazilerinde gayrimüslimlerden daha vergi ödüyorlardı. Bu yüzden 

bazı Müslümanlar Divân-ı Hümâyun‘a baĢvurarak Ģikâyetçi olmuĢlar, Müslümanların 

ödediği vergi miktarına geri dönülmüĢtü
550

. 

Son olarak sebepler bağlamında ele alacağımız bir konu da ticarî maksatlı alım 

satımlardır. Alıcı konumundaki insanlar müzayedeye çıkan bir gayrimenkulü ya da 

sahibinin para ihtiyacı için satılığa çıkardığı bir iĢletmeyi, kâr etmek düĢüncesiyle satın 

alıyorlardı. Ġstanbul‘da Kumkapı‘da ikamet eden Abdurrahman Ağa adlı bir mühtedi, 

Kefere Mahallesi‘nde borçlu olarak ölen Krikor‘un evini müzayede sonunda 420 kuruĢa 

satın alıp, %  7,15‘lik bir kârla Ağacan v. Abraham‘a 450 kuruĢa satmıĢtı.
551

Aynı 

Ģekilde Soğanlık köyünden el-Hac Ali b. Mehmed Pendik‘te TağodoĢ v. Siyopikto‘dan 

680 kuruĢa satın aldığı beziryağı ve susam üreten bir iĢletmeyi,
552

 aradan bir geçtikten 

sonra aynı kiĢiye % 8‘lik bir kârla 730 kuruĢa satmıĢtır.
553

 

2.1.2. Menkul Mal Alım Satımı 

Müslümanlarla ile gayrimüslimler arasında menkul mal alım satımını hayvan, 

ürün ve eĢya alım satımı olarak üç farklı baĢlık altında ele almayı uygun bulduk. 

                                                   
548 ÜġS, no.326, vr.78a. 

549 Bkz. ―Haraç: Osmanlı Devleti.‖, DİA, Ġstanbul 1997, XVI,88-89.  

550 M.A. D.2775 s. 133‘den naklen Rıfat Günalan, ―XVI. y.y. Üsküdar Mukataaları‖, s. 135. 

551 ÜġS, no.384, vr.55b-56a.  

552 Kartal ġS, no.1, vr.43b. 

553 Kartal ġS, no.1, vr. 17b. 



 
 

152 

 

Gayrimenkul satıĢlarındaki yoğunluk menkul mallarda görülmemektedir. Ġktisadî bir 

değer olarak gayrimenkullere göre daha az olan menkul malların satıĢı ile ilgili 

söylemek istediğimiz bir nokta da, normal olan satıĢları değil borç yüzünden 

mahkemeye intikal etmiĢ satıĢları da görmekteyiz. Bu sebeple bu türden alım satımların 

daha fazla olduğunu düĢünmekteyiz.  

Toplumun her iki kesimi arasındaki menkul mal mübadelesine bakmadan önce 

Üsküdar ve havalisinde yetiĢen ürünlerin neler olduğu, hangi hayvanların beslenip 

büyütüldüğüne, gündelik hayatta kullanılan eĢyaların neler olduğuna bakmak gerekir. 

Üsküdar Devletin Asya yakasında son noktada bulunduğundan dolayı Ģehir merkezinde 

yolcuların ve tüccarların konakladığı hanlar mevcuttu. ġehir ticarî ve iktisadî hayatının 

devr-i daim ettiği çarĢı ve pazarlar bulunmaktaydı. Yukarıda değindiğimiz üzere zirai 

bir vechesi bulunan Üsküdar kazası ve köylerinin bir yandan bağcılık ve arıcılığa 

kaydığı görülmektedir. 
554

 Üsküdar‘dan Gebze‘ye kadar olan bölgedeki köylerde tarım 

ön plandaydı. 
555

 Bunun yanında hayvancılık önemli geçim kaynaklarından birisi idi. 

Büyük baĢ hayvanlar için mandıralar kurulmuĢ
556

 ve küçük baĢ hayvanlar için kıĢlak ve 

yaylaklar satın alınmaktaydı.
557

  

Üsküdar‘da yaĢayan müslüman ve gayrimüslimlerin birbirleriyle olan mal 

satımlarında para birimi olarak menkul malın iktisadî değerine göre değiĢmekteydi. 

KüçükbaĢ hayvanlar koyun ve keçi için akçe ve pare üzerinden satıĢ yapılırken, 

büyükbaĢ hayvanların satıĢı kuruĢ üzerinden olmaktaydı. Diğer menkul mallarda 

değerine göre genelde akçe ve pare, bazen kuruĢ az da olsa leh asıllı bir para olan zolata 

kullanılmaktaydı.  

                                                   
554 Ahmet GüneĢ, ―16 ve 17 Yüzyıllarda Üsküdar Havalisindeki Köylerin Sosyal Ve Ekonomik Ahvaline Bir 

Örnek‖, s. 47 a.mlf, ―16 ve 17 Yüzyıllarda Üsküdar‘ın Mahalleleri ve Nüfusu‖, I. Üsküdar sempozyumu: 

Bildiriler (23-25 Mayıs 2003), Ġstanbul 2004,  I, 53. 

555 BOA, D: DRB MH 1/ 2 23 Rebîülâhir 1083(18 Ağustos 1672); M. Hanefi Bostan, ―XVI-XIX Yüzyıllarda 

Merdivenköy‘de Ġktisadî Hayat‖, V. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (1-5 Kasım 2007), Ġstanbul 

2008, I, 97. 

556 ÜġS, no.333, vr.59a. 

557 ÜġS, no.334, vr.150a; no.420, vr.56b.  



 
 

153 

 

2.1.2.1 Hayvan Alım Satımları   

Dönemin iktisadî Ģartları dahilinde Üsküdar ve havalisinde hem küçükbaĢ hem 

de büyükbaĢ hayvanlar yetiĢtirilmekteydi. YetiĢtirilen hayvan türüne baktığımızda Ģehir 

merkezi ve civarında büyük baĢ hayvancılık Ģehir merkezine uzak köylerde ise büyük 

baĢ hayvancılığın yanında küçükbaĢ hayvancılığın da yaygın olduğunu görmekteyiz. 

Üsküdar aynı zamanda Anadolu‘dan Ġstanbul‘a celepler tarafından gönderilen 

hayvanların son geçiĢ noktasında bulunmaktaydı. Bu yüzden boğazın iki yakasından 

geçen koyun ve keçilerden ―geçit resmi‖ adı altında bir vergi alınmaktaydı.
558

  

Mahkeme kayıtlarında canlı hayvan ticareti yapan celep ve canbazlara sıkça 

rastlanılmaktaydı. Koyun ve keçi alıp satan celepler içinde müslüman ve gayrimüslim 

bulunurken dönemin nakliye iĢlerinde önemli bir yere sahip at ve beygir alıp satan 

canbazlar ağırlıklı olarak Müslümanlardan teĢekkül etmekteydi.  

Üsküdar‘da yaĢayan müslümanlar ile gayrimüslimler arasında canlı ticaretinin 

ilk ayağını küçükbaĢ hayvanların alım satımı oluĢturmaktaydı. Bölgenin coğrafyasına 

uygun olarak koyun yetiĢtiriciliği yaygın idi. Mahkeme kayıtlarında koyun cinsiyle pek 

bilgi verilmese de birkaç kayıtta alım satıma kona koyun türünün Karaman koyunu 

olduğunu görmekteyiz.
559

 Üsküdar‘ın köylerinde DeğiĢik araĢtırmalarda görüldüğü 

üzere gayrimüslimler arasında Rumların çobancılıkla uğraĢtığını görmekteyiz.
560

 

Üsküdar‘ın köylerinde çobanlık yapan Rumlar‘ın Müslümanlarla hayvan ticaretinde 

bulunduklarını görmekteyiz. Bu yüzden müslümanlar ile gayrimüslimler arasında 

hayvan ticaretinde küçükbaĢ hayvanlardan koyunun ve az sayıda keçilerin satıĢının 

yaygın olduğunu görmekteyiz.
561

 

Osmanlı dönemi tarımsal üretimde insan emeğine ve hayvanlara dayalı bir 

üretim modeli geçerliydi. Küçük iĢletmelerin egemen olduğu Osmanlı tarımında her bir 

                                                   
558 Bu vergiler Sultan Ahmed vakfına tabi koyun geçit mukataası olup balkan koyunundan 2 Ģer buçuk akçe 

alınmaktaydı. Bkz. BOA, C EV., no. 20025 29 R 1143(12 Ekim 1730);  ÜġS, no.330, v.73b; no.427, no.78b-
79a. 

559 Örnek için bkz. ÜġS, no.332, vr.66a. 

560 Yücel Öztürk, a.g.m., s. 935. 

561 Örnekler içi bkz. ÜġS, no.326, vr.61ab; no.329, vr.48a, vr.59a; no.334, vr.56ab; no.351 vr.2a. 



 
 

154 

 

ailenin tasarrufundaki araziyi iĢleyebilmesi için sahip olması gereken üretim araçları 

arasında bir çift öküz ilk sırada gelmekteydi.
562

 Üsküdar‘ın nahiye ve köylerinde ekim 

yapılan tarım arazilerinin iĢlenmesinde ve bazı nakliyat iĢlerinde de bu hayvanlara 

ihtiyaç duyulmaktaydı. Bu yüzden Rumeli‘den Anadolu‘ya celebkeĢanlar tarafından 

satılmak üzere öküzler getirilmekteydi.
563

 Sicillerde görüldüğü kadarıyla Müslümanlar 

daha çok satıcı,  gayrimüslimler ise alıcı konumunda idi
564

. Mahkeme kayıtlarından 

Üsküdar‘ın köylerinde karasığır ineğinin de beslendiğini öğreniyoruz.
565

 Tarla iĢlerinde 

ya da nakliyatta değil de sütü için beslenen ineklerle ilgili iki satıĢ kaydından birinde 

Müslüman alıcı, gayrimüslim satıcı iken
566

 diğer kayıtta roller değiĢmiĢti.
567

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında sıkça görülen hayvan satıĢlarıyla 

alakalı olarak at ve beygir satıĢı ön plana çıkmaktaydı. Zira bazı değirmenlerin bu 

hayvanların gücüyle çalıĢır olması,
568

 Ģehir içi ve Ģehirlerarası ticarette nakliye 

iĢlemlerinde diğer hayvanlara göre daha hızlı ve ekonomik olduğundan dolayı bu 

hayvanlar tercih edilmekteydi.
569

 Yine aynı Ģeklide Üsküdar‘da at ve beygir satıĢları 

ekseriyetle mekkariler tarafından olmaktaydı. Mekkariler meslekleri bazen alıcı
570

 

bazen de satıcı
571

 konumda olmaktaydılar. 

Ġncelediğimiz dönem içerisinde Müslümanlarca haram addedilen domuz 

satıĢıyla ilgili olarak, Müslümanlarla satıĢa konu olmamakla birlikte gayrimüslimlerin 

kendi aralarında hiçbir kayda ve bilgiye rastlamadık. Calib-i dikkat bir nokta da, hayvan 

                                                   
562 Çifthane kavramı hakkında daha fazla bilgi için bkz. Osmanlı İmparatorluğu‟nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi 

(1300-1600) (ed. Halil Ġnalcık, Donald Quataert ; Trc. AyĢe Berktay, Süphan Andıç, Serdar Alper), Ġstanbul 

2000, I,143-155. 

563 ÜġS, no.382, 47b; İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Tarım Tarihi (1743-1757), (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) 

Ġstanbul 1997, I, 200. 

564 Örnekler için bkz. ÜġS, no.337, vr.45a; no.339, 38b; no.382 vr.47b; Kartal ġS, no.1, vr.34a. 

565İstanbul Kadı Sicilleri İstanbul Mahkemesi 24 Numaralı Sicil (H. 1138-1151/M.1726-1738), (haz. Fuat Recep 
v.d.): Ġstanbul 2010. s. 326 (hüküm no.243). 

566 ÜġS, no.420, vr.11b,  

567 ÜġS, no.423, vr.37b. 

568 Aynural, a.g.e.,. s. 85 

569 Ortaylı, ―Devenin TaĢıma Maliyeti Eğrisi‖, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilimler Fakültesi Dergisi  Ankara1973, 

c. 1, say. 28, s:181-190. 

570Örnek için bkz. ÜġS, no.346, vr.19a; no.389, vr. 13ab. 

571  Örnek için bkz. ÜġS, no.333, vr.26a, no.420, 21b. 



 
 

155 

 

satıĢlarında gayrimüslim tebaa içerisinden Yahudilerle alım satımın gerçekleĢmemiĢ 

olmamasıdır. Ya da bunlar mahkemeye yansımamıĢtır. 

2.1.2.2. Ürün Satışları 

Bu bölümde Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında satımı gerçekleĢen 

herhangi bir iĢlem görmemiĢ ziraî ve hayvani ürünler ile sınâi ürünlerin nasıl el 

değiĢtirdiğini inceleyeceğiz.  

Üsküdar ve havalisinde hayvancılığın ne derece yaygın olduğunu önceki 

bölümde görmüĢtük. Bunun bir neticesi olarak hayvanî gıdalar Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında çokça satıĢa konu olmuĢtur. Üsküdar‘ın civarındaki çiftlik ve 

mandıralarda süt üretimi yapan gayrimüslim çobanlar vardı.
572

 Aleksi ve Yanaki adlı 

zimmîler Üsküdar ustası Süleyman‘ın koyunlarının sütünü, 12 tulum peynirini bir fıçı 

tereyağını 580 kuruĢa satın almıĢlardı.
573

 Kasaplık mesleğini ve diğer mesleklerle 

iliĢkilerinin esnaflar bölümünde ele alacağımız burada Müslüman kasaplardan et satın 

alan gayri Müslimlerin olduğuna vurgu yapmak yerinde olacaktır.
574

 Bunlara ilaveten 

ilginç alım satımlardan birisi de Tahtakale‘de bakkallık yapan TanaĢ‘ın Edirne vâlisi el-

Hâc Mehmed PaĢa‘ya zahire, ekmek ve sebzenin yanında koyun eti ve ne eti olduğu 

zikredilemeyen –muhtemelen sığır eti- eti satmasıdır.
575

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında ticareti en yaygın ziraî ürün üzüm idi. 

Bağ satıĢlarında gördüğümüz üzere, Üsküdar‘ın civarı bağlar, verimli ve iyi ekilmiĢ 

arazi ile çevrilmiĢtir. Burada hububat, sebze, meyve ve özellikle bütün kıĢ ve ilkbaharın 

bir kısmında korunabilen üzüm yetiĢir. Ġstanbul‘a gelen batılı seyyahlar Üsküdar 

üzümünden sitayiĢle bahsetmiĢler ve bu üzümün kıĢ boyunca ve ilkbaharın bir kısmına 

kadar korunabildiğine değinmiĢlerdir.
 576

 

                                                   
572 BOA, ĠE DH, no. 2144, 19 Za 1111(7 Haziran 1700) 

573 Rakamların bu kadar yüksek olması bu zimmîlerin bu iĢin ticareti ile uğraĢtıklarını düĢündürmektedir. Bkz. 

ÜġS, no.403 vr.60a 

574 Bkz. ÜġS, no.363 vr.88a, no.420 vr.68b 

575 Bkz. ÜġS, no.332 vr.19a. 

576 Antonie Oliver, 18. Yüzyılda Türkiye ve İstanbul, (trc. Aloda Kaplan) Ġstanbul 2007, s. 53, Pierre De 

Tchihatchef, İstanbul ve Boğaziçi, (trc. Ali Berktay, haz. Hamdi Can Tuncer) Ġstanbul 2000,  s. 105 



 
 

156 

 

Narh kayıtlarında yirmi iki değiĢik isimle yer alan
577

 üzümler sicillerde kış 

üzümü
578

, pekmez üzümü
579

, yaĢ üzüm
580

, hora üzüm
581

 kuru üzüm Müslüman ile 

gayrimüslimler arasında satıĢa söz konusu olmuĢtur. Devlet ahalinin sıkıntıya 

düĢmemesi için üzümlerin ham iken kesilmesini yasaklamıĢ,
582

15 Cemâziyelahir 

1118(24 Eylül 1706) tarihli Üsküdar kadısına gönderilen bir buyurulduda;
 583

 

― Üsküdar kādısı faziletlü Efendi; 

Üsküdar ve Kādıköy ve sâir taht-ı hükûmetlerinde olan bağ sahibleri hâsıl olan 

üzümlerin çarşu vü bazâr ve dükkân sahiblerine füruht etmeyüp kefereye satup 

„ıbâdullâh müzâyakaya bâis ve münkerâttan olan hamr u arak ettirmeye bâdi oldukları 

istimâ„ olunup bağ sahipleri gerek Müslim gerek kefere ve yehûd üzümlerini min ba„d 

efrence ve kefere taifesine bey„ etmeyüp men ü def„ olunması mühimm ü muktezâ 

olmağla, imdi ziyâde takayyüd ve ihtimâm ve gereği gibi tefahhus ve kendülerin cebîr ve 

âgâh ve muhkem tenbîh edesiz. Eğer Müslüman ve eğer kefereden her kim efrence ve 

kefere taifesine bey„ ederse, kendüye  cezâ tertîb içün ahz ü habs ve mutasarrıf olduğu 

bağın dahi mîriye kabz olunmak üzere arz edüp bu hususta tekâsül ve tehâvün olunup 

bir tarîkle taife-i merkūmeye üzüm füruht olunduğu istimâ„ olunur ise bir vecihle ısfâ 

olunmaz. Men ü def„ate gāyet ihtimâm eyleyesiz deyü‖. denilerek muhtemelen o yıla 

                                                   
577 Arif Bilgin, ―Narh Listeleri ve Üsküdar Mal Piyasası‖, IV. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (3-5 Kasım 2006), 

Ġstanbul 2007,  II, 190-191. 

578 ÜġS, no.333, vr.46b. 

579 ÜġS, no.325, vr.84a. 

580 ÜġS, no.403, vr.16a. 

581 ÜġS,no.333, vr.46b; BOA D.DRB MH 1/11; Bir borç davasında sarraf Evanis v. Karabet‘in Kuzguncuklu 

Mayer v. Salamon‘a sattığı Ġzmir siyah üzümü ve Edremit siyah üzümünden bahsedilmektedir. Bkz. ÜġS, 

no.403, vr.15b. 

582 ÜġS, no.339, vr.94a.. 

583 ÜġS, no.334, vr.155a; Osmanlı Devleti‘nde temel iktisadî hedeflerden birisi idaresinde bulunan halkın 
ihtiyaçlarını karĢılamaktır. Ġstanbul'daki çukacıbaĢı olan NiĢo adlı gayrimüslim yapağı azlığı nedeniyle 

Payitaht‘a sunduğu arzda, Rumeli ve Üsküdar‘daki yapağıların fazla ücretle Çorlu‘daki yapağıları toplayan 

yahudi tüccara sattıkları Ģikâyet etmiĢti. Üsküdar kadısına gönderilen fermanda çuka iĢletmelerin kıtlık 

sebebiyle zarar göreceği bu sebeple buralarda olan yapağıların yabancı tüccara satılmasının engellenmesi 
istenmiĢtir. Bkz. ÜġS;no.359, vr.67a; Aynı Ģekilde Yıldırım Bayezid'ın Vakfı‘ndan Tuzla‘da tuz çıkaran kiĢiler, 

ihtiyaç olduğu halde baĢkasına tuz satan Mehmed Ağa‘yı Ģikâyet etmiĢler, Kartal nâibi bu satıĢı engellemiĢti. 

Bkz. Kartal ġS, no.1, vr.22b; Bölümün giriĢ kısmında değindiğimiz üzere bu durumu Mehmet Genç 

―Provizyonizm‖ yani iaĢecilik olarak formüle etmiĢtir. Bkz. Genç, Osmanlı İmparatorluğunda Devlet ve 
Ekonomi, Ġstanbul 2000, s. 45-48; a.mlf. ―Osmanlılar: Ġktisadî ve Ticarî Yapı‖, DİA, Ġstanbul 2007, XXXII, s. 

526-529. 



 
 

157 

 

mahsus üretimin azlığından dolayı üzüm üretimi yapan müslüman zimmî ve yahudi 

üreticilerin batılı tüccara Ģarap ve rakı yapımı için satın alan gayrimüslimlere satması 

yasaklanmıĢtır. Zira daha sonraki yıllarda Müslümanlarla gayrimüslimler arasında üzüm 

satıĢları devam etmiĢtir.
584

 

Üzüm konusunda alıcı konumda özellikle gayrimüslimlerin oluĢu, Yücel 

Öztürk tarafından dini bir ritüele bağlanmaktadır.
585

 Vitikültür (viticulture) olarak 

bağcılık aslında Ģarapçılıkla aynı sosyo kültürel temele dayanmaktadır. Hıristiyan ve 

Yahudi kültürlerinde Ģarap yalnız ekonomik değil aynı zamanda dinî bir nitelik 

taĢımaktadır. Üzüm alıcılarının Hıristiyanların yanında Yahudilerin de alcı olması
586

 

bunu teyit etmektedir. 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında ziraî ürün satıĢlarının bir boyutu 

insanlar ve hayvanlar için temel tüketim maddelerinin özü içinde yer alan buğday ve 

arpa satıĢlarıdır. Üsküdar kazasının buğday ihtiyacı bölgeden karĢılandığı gibi mahkeme 

kayıtlarında ―navluncu‖ olarak tanımlanan gemicilerden temin edilmekteydi. Kayıtlarda 

gördüğümüz arpa ve buğday satıcılarının ekseriyeti Müslümanlardan oluĢmaktaydı. 

Ekmekçilik yapan gayrimüslimler buğday satın alırken
587

 çobanların kıĢ aylarını rahat 

geçirmek için buğday ve arpa satın almaktaydılar.
588

 

Coğrafî konum itibariyle Üsküdar ve havalisinde sebze üretimi yaygındı.
589

 

ġehir merkezinin sebze ve meyve ihtiyacı yakın bahçelerden ve civarındaki köylerden 

sağlanmaktaydı. Köylüler Atpazarı, ÇavuĢderesi, Doğancılar Meydanı ve iskelelerde 

getirdikleri ürünleri satarlardı.
590

 Kadıköy, Maltepe, Pendik, Kartal ve Çengelköy 

                                                   
584 Sonraki yıllarda müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki üzüm satıĢları için bkz. ÜġS, no.365, 34b; no.372, 

vr.12a; no.388, vr.64a, no.399, vr.30a; no.403, vr.16a; no.405, vr.44a; no.408, vr.47a; no.412, vr.8b. 

585 Yücel Öztürk, a.g.m., s. 954. 

586 Örnek için bkz. ÜġS, no.325, 84a; no.388, vr.64a; no.408, vr.47a; no.415, vr.6a, no.420, vr.35b; no.424, vr.63b. 

587 Örnek için bkz. ÜġS, no.359, vr.39b. 

588 Bkz. ÜġS, no.326, 69a, no.363, vr.47a. 

589 BOA, C.EV. no.1682; Mantran a.g.e., I, 193; Arif Bilgin, Osmanlı saray mutfağı (1453-1650), Ġstanbul 2004, s. 
116.  

590 İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Ticaret Tarihi (1742-1779), (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) ,Ġstanbul 1997, I, 

142-143. 



 
 

158 

 

Ġstavroz‘da yaĢayan müslüman ve gayrimüslim tebaadan sebze üreticileri yetiĢtirdikleri 

kabak patlıcan, salatalıkları her Salı günlerini sebzehaneye ürün kendi kayıklarıyla 

getirirler ve paralarını alırlardı.
591

 Bazen üreticiler yetiĢtirdikleri ürünleri tarlada iken 

satarlardı. Nitekim Kadıköy‘de sebze üreticiliği yapan Ayvaz adlı bir zimmî tarlasındaki 

7.500 adet salatalık fidanını Ġsmail Çelebi‘ye 30.000 akçeye satmıĢtı.
592

 

Ġncelediğimiz dönemde müslümanlar ile gayrimüslimler enginar alınıp 

satılması bir yenilik getirmiĢtir. XVIII. yüzyıl öncesi saray mutfağı ve narh kayıtlarında 

pek rastlanmayan enginar,
593

 Üsküdar‘a bağlı Darıca köyünde bir borç davası nedeniyle 

karĢımıza çıkmaktadır. Dimitraki v. Yorgi adlı zimmî, Ali Ağa b. El-Hâc Mehmed‘e 

300 kuruĢu borcuna mahsuben enginarlığını 60 kuruĢa satmıĢtı. SatıĢın yapıldığı bu 

yerin etrafı da enginar ekili tarlalardan oluĢmaktaydı.
594

 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında ürün satıĢlarının ilginç olanlarında 

birisi de, temel tüketim mallarının dıĢında tezyin için yetiĢtirilen ürünlerin satılmasıdır. 

Üsküdar‘ın merkezi ve köylerinde bu tür ürünleri yetiĢtirmek için pek çok bahçe 

bulunmaktaydı. Buralardaki ürünler sahipleri değiĢik nedenlerden dolayı satıĢa 

sunulmaktaydı. Nitekim bunlardan birisi de Hace Hatun Mahallesi‘nde Ali BeĢe b. 

Hasan‘ın Asvadur v. Varsam‘a sattığı ürünlerdir. Bu ürünler 500 adet karanfil, 60 

vukıyye gül fidanı, 20 adet sarı salkım ağacı, 15 adet yasemin fidanı, 5 tahta zerrin 

soğanı,5 tahta sünbül soğanı idi. Fiyat olarak 133 kuruĢa satılmıĢtır
 595

  

                                                   
591 Ġstanbul‘a sebze götüren bahsi geçen köylüler Eminönü‘de kayıkçı esnafı ile iskele yüzünden tartıĢma 

yaĢamaktaydı. Daha sonra Üsküdar kayıkçıkları ile Çöplük iskelesi arasında bir yer gösterilmiĢti. Bkz.BOA, C . 

BLD, no. 2511, 2 Cemâziyelevvle 1155 (4 Ağustos 1742); İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Ticaret Tarihi 
(1742-1779), (.haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) I, 15, 145-146. 

592 ÜġS, no.371, vr.29a. 

593 Ömer Lütfi Barkan‘ın saray mutfağı ile ilgili bilançosunda, Arif Bilginin Saray Mutfağı adlı eserinde saraya 

getirilen sebze listeleri arasında enginar zikredilmektedir. Aynı Ģekilde Arif Bilgin‘in ―Narh Listeleri ve 

Üsküdar Mal Piyasası (1642-1708)‖ adlı makalesinde verilen sebze listelerinde enginar ismi geçmemektedir. 
Yalnız Arif Bilgin saraya alınan sebze listelerinin dıĢında bir muhasebe kaydında saraya 60 adet enginar 

alındığını belirtmektedir. BOA, D. BġM no. 10511 s. 49‘dan naklen Arif Bilgin, a.g.e., s. 218. 

594 ÜġS, no.421, vr.50a. Daha sonraki yıllarda Darıca‘da yetiĢtirilen enginarlar Ġstanbul‘daki sebzeci esnafı 
tarafından ―Darıca enginarı‖ isimlendirilmiĢ ve bu adla tezgâhlarda yerini almıĢtır. Bkz. İstanbul Ahkâm 

Defterleri: İstanbul Esnaf Tarihi (1764-1793), (haz. Ahmet Tabakoğlu  v.d.), Ġstanbul 1998, II; 278-279. 

595 ÜġS, no.425, vr.41a. 



 
 

159 

 

Temel tüketim maddelerinin aĢında gelen ekmek müslümanlar ile birlikte 

gayrimüslimler tarafından yapılmaktaydı. Üsküdar‘daki fırıncıların ve buna bağlı olarak 

değirmencilerin meslekî problemlerini ve diğer esnafla olan iliĢkilerini esnaflık 

bölümünde değerlendireceğiz. Burada bu meslek erbabının ürettiği ekmeğin kimler 

tarafından satın alındığını değineceğiz. Üsküdar‘da Müslümanların yanında ekmek 

üretiminde Ermenilerin büyük payı vardı. Üçüncü bölümde meselenin sosyal boyutunda 

geniĢçe ele alacağımız üzere, Ģehrin en yetkili kiĢilerinden biri olan kadılardan 

baĢlayarak sıradan bir ahaliye varıncaya kadar ekmek alımında bir dini kaygı 

gütmemiĢlerdir.
596

  

Herhangi bir iĢleme tabî tutulmuĢ sınaî olarak üretilen ürünlerin alım satmına 

baktığımızda müslümanlar tarafından üretilen mallar gayrimüslimler tarafından satın 

alınırken, Üsküdar‘da gayrimüslimlerin imal ettiği aydınlatmada kullanılan mumlar, 

beziryağı müslümanlar tarafından satın alınmaktaydı.
597

  

2.1.2.3. Eşya Alım Satımı 

Sicillerde gördüğümüz satıĢ türlerinden birisi de eĢya satıĢlarıdır. EĢyadan 

maksat günlük hayatta giyilen ve kullanılan eĢyaları kastetmekteyiz. Osmanlı maddi 

kültür hayatında eĢyaların yeni veya müstamel olsun iktisadî bir değer var idi.  

Yeni üretilen eĢyaların alım satımında Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasında ihtilaf vaki olacak bir durum yoktu. Gerek ev eĢyası, gerek giyim olarak satılan 

mallar toplumun her iki kesiminde satıĢa konu olmaktaydı. Nitekim mahkeme 

kayıtlarından Üsküdar‘da yaĢayan Hacer adlı müslüman bir kadının Tahtakale‘de 

tülbentçi Serkiz'den 1.720 akçelik yemeni, tülbend ve boğasi aldığını görmekteyiz.
598

 

                                                   
596 Örnekler için bkz. ÜġS, no.378, vr.3b; no.412, vr.47b; no.420, vr.49a; no.421, vr.47b; no.423, vr.27a; Bunların 

yanında bazı borç davalarında mesleği ekmekçilik olmayan insanların alacakları arasında ekmek ücretini 

zikretmesi dikkat çekmektedir. Mesleği sarraflık olan Krikor‘un 180 kuruĢu borç ve 20 kuruĢu nân-ı aziz 

ücretinden olmak üzere El-Hac Mehmed'in pandol saat ve evinin hüccetini rehin almasıyla ilgili davada ekmek 

ücretinin alım satım mı? Yoksa bir kefaletten dolayı mı olduğu belirtilmemiĢtir. Bkz. ÜġS, no.420. vr.64a. 

597 Alım satım örnekleri için bkz. ÜġS, no.380, vr.78a; no.403, 18b. 

598 ÜġS, no.403, vr.53b. 



 
 

160 

 

Yine BaĢka bir kayıtta Serkiz adlı bir Ermeni Ali BeĢe‘den boğası ve astar satın almıĢ 

olması
599

 iki farklı örnek olarak gösterilebilir. 

Sicillerde sıkça rastlanan bir satıĢ türü de, Ģahısların kullandıkları bir nevi -

ikinci el- denilen eĢyaların satıĢlarıdır. Fabrikasyonun olmadığı bu dönemde bu tür 

eĢyaların satıĢları önem arz etmekteydi. Müslüman bir kimse gayrimüslim bir kimsenin 

kullandığı eĢyaları veya giydiği kıyafetleri satın alıyor muydu? Veya soruyu tersten 

sorarak gayrimüslim bir kiĢi Müslüman bir kimsenin eĢyalarını satın alıyor muydu bu 

soruların cevaplarını arayacağız.
600

 

Öncelikle belirtmek gerekir ki, bu tür satıĢlar genellikle birinci dereceden 

akrabalar arasında yaygın bir durum idi. Kayıtlarda anne-babanın evladına,  kardeĢine 

damadına veya kocanın eĢine satımı ve hibesi sahibinin köleye hibesi Ģeklinde yer 

almaktaydı.
601

 

Bazı borç davalarında satılan eĢyanın cinsi belirtilmeyip ―eşya-i mütenevvi‟a‖ 

denildiği için ve kiĢilerin meslekleri belirtilmediğinden dolayı ne tür eĢya olduğunu 

tespit etmek mümkün gözükmemektedir.
602

Bununla birlikte gasp iddiasıyla mahkemeye 

baĢvuran Yüni b. Abraham adlı Yahudi kadının kendisine ait olan iki fincan zarfının ve 

kapaklarının oğlu tarafından bir müslümana satıldığını görmekteyiz.
603

 Yeni 

mahalle‘den Bogos adlı bir Ermeninin  30 kuruĢ borcuna mukabil Osman b. Musa adlı 

bir müslümandan 2 adet ipek acem kuĢağı, 1 adet ibrikli leğen, 1 adet kapaklı tencere, 

                                                   
599 ÜġS, no.420, vr.11b. 

600 Bu tür satıĢlar Osmanlı toplumunda özelinde Üsküdar‘da yaygın bir durumdu Terekelerde ölen kiĢilerin 
kullandığı eĢyaları da mirasa konu olmaktaydı. Bu yüzden miras taksimi esnasında eĢyaları gizleyip 

saklayanlara diğer vârisler dava açmaktaydı. Örnekler için bkz. ÜġS, no.334, vr.31a; no.354, vr.28a; no.365, 

vr.5b; no.403, vr.57a; no.427, vr.37b; Meselenin toplumsal boyutu için Bkz. Fatih Bozkurt, Tereke Defterleri 

Ve Osmanlı Maddî Kültüründe Değişim (1785-1875 İstanbul Örneği) (BasılmamıĢ Doktora Tezi) Sakarya 
Üniversitesi S.B.E., Sakarya 2011, s. 151-159; Terekelerde ölen kiĢilerin kullandığı eĢyaları da mirasa konu 

olmaktaydı. Bu yüzden miras taksimi esnasında eĢyaları gizleyip saklayanlara diğer vârisler dava açmaktaydı. 

Örnekler için bkz. ÜġS, no.334, vr.31a; no.354, vr.28a; no.365, vr.5b;  no.403, vr.57a; no.427, vr.37b.  

601 Bu tür satıĢlarda bazen paranın alındığı zikredilse de satıĢları çoğunda daha önce gayrimenkul satım 

sebeplerinde değinildiği gibi meblağın ―zimmetini ibrâ vü iskāt eyledim” Ģeklinde ifade edilmesi eĢyaların hibe 

edildiği fikrini uyandırmaktadır. ÜġS, no.335, vr.15b; no.335, vr.41a;  no.346, vr.34a. 

602 ÜġS, no.420, vr.27b. 

603 ÜġS, no.340, vr.10b. 



 
 

161 

 

ve bir siniyi rehin olarak aldığı kayıtlardan anlaĢılmaktadır.
604

 Bunların haricinde 

kıyafet bağlamında ikinci el eĢyaların gerek Müslümanların gerekse de 

gayrimüslimlerin birbiriyle alıĢveriĢinde söz konusu olmadığını söylemek mümkündür.  

Ġktisadî hayatta eldeki her eĢya satıĢa konu olabilmekteydi. Kuzguncuklu 

Panayot v. Nikola‘nın ölümünde iken Hıristiyan olan büyük oğlu Mustafa babasından 

miras kalan Kuzgucuk Rum Kilisesi‘ndeki iskemleyi diğer vâris annesi Despino ile 

birlikte Dimitri v. Yani‘ye 15 kuruĢa satmıĢtı. Ġskemle Rumlar arasında tartıĢma 

meydana getirmiĢ, kasap Manol adında bir Rum iskemlenin kendisine ait olduğunu 

iddia etmiĢti. Dimitri ise mühtedi Mustafa‘dan satın aldığını ispat edip kendi 

mülkiyetine aldı.
605

 

EĢya satıĢlarının bazen bir gayrimenkulle beraber satıldığını görmekteyiz. 

Çengelköylü Süleyman Ağa b. Osman Pavlo v. Alekesandiri‘ye eviyle birlikte 20 adet 

fıçıyı satmıĢtı. Toplam satıĢ bedelinin 400 kuruĢ olduğunu görmemize rağmen fıçıların 

hangi fiyat üzerinden satıldığına dair bir bilgi verilmemiĢtir.
606

 

2.1.3. Köle ve Cariye Alım Satımı 

XVIII. yüzyıl toplumsal gerçeklerinden biri kölelerin, Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında alım satımı söz konusu idi. Bu tür bir muameleyi alım 

satımların sonunda ayrı bir baĢlık altında ele almayı uygun bulduk.  

Ġnsanlık tarihinde kökü çok eskilere giden
607

 kölelik sistemi Osmanlı 

Devleti‘nde 1847 yılında Ġstanbul köle pazarı kapatılarak yasaklanmaya çalıĢılmıĢ ama 

imparatorluğun sonuna kadar varlığını bir Ģekilde devam ettirmiĢtir.
608

Osmanlı 

Devleti‘nde köleler kendileriyle zimmet akdi yapılmamıĢ hükümdarın tebaası olmayan 

                                                   
604 ÜġS, no.406, vr.35b. 

605 ÜġS, no.415, vr.19a; no.416,  vr.38a. 

606 ÜġS, no.383, vr.51a. 

607 M. Akif Aydın, Muhammed Hamidullah, ―Köle‖, DİA, Ankara 2002, XXVI, 237 

608 Nihat Engin, ―Köle: Osmanlılar‘da Kölelik‖, DİA, Ankara 2002, XXVI, 246-248 



 
 

162 

 

milletlerden alınmaktaydı.
609

 Üsküdar‘da mahkeme kayıtlarının tutulmaya baĢladığı ilk 

yıllardan itibaren kölelik ve kaçgun köleler sıklıkla dava konusu olmuĢtu. Bu köleler 

genel olarak Rus, Hırvat, Eflak ve BoĢnak asıllı köleler idi. 
610

 XVIII. yüzyıla 

gelindiğinde kölelerin etnik kökenleri genel olarak Rus, Hırvat, Macar Gürcü ve Çerkez 

olarak tebarüz etmekteydi.
611

 

Rus kölelerle ilgili olarak 14 Temmuz 1700 yılında yapılan Ġstanbul 

AndlaĢmasına göre serbest bırakılmaları öngörülmekteydi.
612

 1739 Belgrad 

AndlaĢması‘ından sonra Osmanlı Devleti ülkenin değiĢik yerlerine ferman gönderdiği 

gibi
613

 Üsküdar Kadılığına Rus esirlerin teslimi ile ilgili müteaddid defalar fermanlar 

göndermiĢti.
614

 Bu fermanlarda Rusların elinde bulunan Müslüman esirlerin 

kurtarılması için, Müslümanların mahalle imamları Rum ve Ermenilerin patrik, keĢiĢ, ve 

ruhbanları ve Yahudilerin hahamları ve cemaatbaĢıları ve diğer söz sahibi insanlar 

vasıtasıyla Üsküdar‘da bulunan erkek ve kadın Rus esirlerinin –ücreti devlet tarafından 

karĢılanmak suretiyle- 100 kuruĢ mukabilinde muhzır ağaya teslimi emredilmekteydi.
615

 

11 Safer 1157 (26 Mart 1744) tarihinde mahkemeye getirilen Yenimahalle, 

Selamiali ve bunlara bağlı yerler, Kuzguncuk ve Çengelköy‘de oturan keĢiĢ, ruhban, 

haham ve cemaatbaĢıları esir fermanına istinaden kendi sorumlu oldukları mahallerde 

                                                   
609 Düzdağ, a.g.e.,  s. 188.  İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Ticaret Tarihi (1742-1779) (haz. Ahmet Tabakoğlu 

v.d.), Ġstanbul 1997, I, 38; Aydın, Hamidullah a.g.m., s. 244; 18.yüzyılda Ġstanbul‘a gelen Lady Montegu‘nün 

kendisinden Rum köle isteyenlere Rumların hükümdarın tebaası olduğu için köle olarak satılmadığını 

söylemektedir. Bkz. Mary Mortley Montagu, Türkiye Mektupları 1717-1718, (trc. AyĢe Kurutoğlu), Ġstanbul 
(t.y.), s. 101.  

610 Örnekler için bkz. İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.919-927 / M. 1513-1521), 
(haz. Bilgin Aydın, Ekrem Tak), s. 397-405(hüküm no.725-748);  İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 2 

Numaralı Sicil (H. 924-927 / M. 1518-1521), (haz. Rıfat Günalan v.d.), s. 377-382 (hüküm no 768-778). 

611 Örnekler için bkz. ÜġS, no.333, vr.15a; no.334, vr.98a; no.359, vr.52b; no.365, vr.48a; no.378, vr.53a; no384, 
vr.48b; no.399, vr.18b; no.385, vr.83a;  no.398,  vr.45b;  no.413, vr.13a; no.418, vr.68a; Kartal ġS, no.1, vr 

77a. 

612 Târih-i Râşid, II, 494; III, 138; Osman Köse ― XVII. Yüzyılda Osmanlı-Rus Esir Mübadelesi‖, XII Türk Tarih 
Kongresi: Bildiriler (4-8 Ekim), Ankara 2002,  s. 348-360. 

613 Osman Köse, a.g.m., s. 356. 

614 ÜġS, no 402, vr. 70ab; vr.76b, vr.89a; no.403, 19a; ;no.410, vr. 50ab. 

615 ÜġS, no.402, vr. 70ab;  no.403, vr.19a. 



 
 

163 

 

Rus esirlere dair bir bilgileri olmadığını, Ģayet buralarda bir esir ortaya çıkarsa 

muhzırbaĢına teslim edecekleri taahhüdünde bulundular.
616

 

Üsküdar‘da Müslümanların yanında gayrimüslimleri de –önceki dönemlerde 

birtakım yasaklamalar olmasına rağmen-
617

 köle edindiklerini görmekteyiz. 

Gayrimüslim ahali içerisinde Yahudilerin hatırı sayılır bir biçimde köle edindikleri 

dikkat çekmektedir.
618

 

Köle sahibi olanların ellerinde sahip oldukları köleler ile ilgili bir hüccet 

bulunmaktaydı. Elinde hüccet olmayanlar mahkemeye gelip kölenin ikrarıyla kadıdan 

bu belgeyi almaktaydılar. Mesela Gürcü asıllı Markıya bint Yovan adlı cariye 

mahkemeye gelerek Nağma bint Lazer hıristiyan kadının vekili olan Baroh v. Ġsak 

vasıtasıyla ikrar edip Yağmaya verilmesini talep etmiĢti.
619

  

Köleler hizmetini gördükleri kimselerle zaman zaman mahkemeye gelip belli 

bir hizmet yılı, bir bedel veya sahibinin ölümü üzere
620

 anlaĢma yapıp hürriyetlerini elde 

ediyorlardı. Bu konuda ilginç kayıtlardan birisi de Gürcü asıllı Müslüman bir köle olan 

Süleyman efendisi Ahmed ile kölelikten kurtulmak için 428 kuruĢa anlaĢmıĢtı. Bu 

parayı da Gürcü beylerinden Davidtarhan v. Zali‘den borç almıĢtı.
621

 Sonraki yıllarda 

özellikle cariye satıĢlarında ve yapılan anlaĢmalarda suistimaller ortaya çıkmaya 

                                                   
616 ÜġS, no.412, vr.26b. 

617 XVIII: yüzyıla kadar gayrimüslimlerin köle ve cariye edinmeleri yasaklanmıĢtı. Ahmed Refik(v.1937), Onuncu 

Asr-I Hicride İstanbul Hayatı: Ġstanbul 1988, s. 50; a.mlf, Hicri Onbirinciı Asırda İstanbul Hayatı, (1553-

1591),Ġstanbul 1988. s. 25-26; Düzdağ, a.g.e., s. 149. Mantran, a.g.e  II,112-113; XVIII.yüzyılda. yayınlanan 

bir fermanda esir pazarında satılan esirlerin ―sabi ve sabiye ve murahık ve murahıkalarının‖ yasak olduğu 
belirtilmektedir. Bkz. İstanbul Ahkâm Defterleri : İstanbul Ticaret Tarihi (1742-1779), (haz. Ahmet Tabakoğlu 

v.d.), Ġstanbul 1997, I,18. 

618 Örnekler için bkz. ÜġS, no.345, vr.15b; no.353, vr.59a; no.359, vr.52b; no.398, vr.28b; no.415, vr.41a; no.416, 
vr.65a. 

619 ÜġS, no.398, vr.37a.  

620 Azad olması sahibinin ölümüne bağlanmıĢ köleye müdebbere denilmektir. Bkz. Bilmen, a.g.e., IV,55-57. Bu 

konuyla alakalı olarak, Kadıköy‘de kuyumculuk yapan Litari v. Danil‘in cariyesi Yovana ile yaptığı 

anlaĢmadır. Litari‘nin ölümünden sonra Müslüman olan ve Emetullah adını alan bu cariyeyi, vârisler isimi 
geçen cariyenin terkenin 3/1‘i geçmediğini ancak müdebbere olduğunu inkâr  edince o da Müslüman Ģahitlerle 

müdebbere olduğunu ispatlamıĢ ve hürriyetine kavuĢmuĢtur. ÜġS, no.326, vr.74b-75a. 

621 ÜġS, no.413, vr.13a. 



 
 

164 

 

baĢlayınca, cariyeler ile ilgili yazıĢmaların kadılıklardan alınıp, payitahta Rumeli 

kazaskeri nezaretinde Cuma günleri yapılması kararlaĢtırılmıĢtır.
622

 

Gayrimüslim kölelerin alınıp satılmasında Müslümanlarla gayrimüslimler 

açısından bir sıkıntı yok idi.
623

 Esirci denilen insanlardan satın alınan esirler, bedeli 

mukabilinde baĢka insanlara satılabilmekteydi. Örneğin yukarıda ismi geçen Gürcü 

asıllı köle Markıya bint Yovan sahibi Nağma bint Lazer tarafından Mehmed BeĢe b. 

Ali‘ye 60 kantar kuru siyah üzüm ücreti üzerinden satılmıĢtı.
624

 Köle satımlarında 

kölelerin Müslümanları tercih ediyor olması, dönemin seyyahı La Motraye‘nin de 

dikkatini çekmiĢ, Müslümanların yanında çalıĢan köleler daha az çalıĢtıkları için 

Hıristiyanlardan ziyade Müslümanları tercih ettiğini söylemiĢtir.
625

 

Gayrimüslimlerin Müslüman köle edinmeleri yasak olduğundan Ģayet köle 

Müslüman olursa, sahibi tarafından bir Müslümana satılmak zorundaydı. Bu mesele 

sicillerde sıkça karĢılanan bir durumdu. Örneğin Ġstanbul‘da Fener‘de oturan Todori v. 

Yorgi Üsküdar‘da Süleyman Efendi b. Halil‘e acem asıllı cariyesi Fatıma‘yı Müslüman 

olduğu için 100 kuruĢa satmıĢtı.
626

 

Bazen Müslüman köle sahipleri para kazanmak için Müslüman köleleri 

gayrimüslimlere sattığı oluyordu. 21 Ramazan 1159 (7 Ekim 1746) tarihinde kol gezen 

Üsküdar çorbacısı Gürcü asıllı Müslüman Tamara cariye ve yedi yaĢındaki kızını 

mahkemeye getirmiĢti. Bu kiĢi aslen Galatalı ve Kuzguncuk‘ta kiracı olarak oturan 

Mosi v. Misin adlı Yahudinin cariyesi olduğunu iki sene önce Müslüman olmasına 

rağmen esirci Süleyman‘ın kendisini Mosi‘ye sattığını kadı huzurunda ikrar ettirmiĢtir. 

627
 Daha sonra Mosi mahkemeye gelip cariye ve kızının müslüman olduğu için bir 

                                                   
622 İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Ticaret Tarihi (1742-1779), (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), I, 82-83. 

623 Örnek satıĢ için bkz.ÜġS, no.382, vr.57b. Konuyla ilgili değiĢik örnekler için bkz. Ġzzet Sak, Şer‟iye Sicillerine 
Göre Sosyal ve Ekonomik Hayatta Köleler (17. Ve 18. Yüzyıllar). (BasılmamıĢ Doktora Tezi ) Selçuk 

Üniversitesi S.B.E., Konya 1992, s. 175-179. 

624 Önceki satıĢta köle sahibi kadın için ―nasraniye‖ ifadesi yer almaktaydı. Bu kayıtta ise ―yahudiyye‖ diye 
zikredilmiĢtir. Müvekkilinin Yahudi olduğu dikkate alınırsa Yahudi olması gerekir. Bkz. ÜġS, no.398, 28b.  

625 La Motraye, a.g.e., s. 38. 

626 ÜġS, no.382, vr.57b. 

627 ÜġS, no.415, vr.41a. 



 
 

165 

 

Müslümana satılması gerektiğinden dolayı bunlar üzerinde kendisine ait olan eĢyalar 

hususunda çorbacıbaĢının zimmetini ibra etmiĢtir.
628

 

Dönemin iktisadî ve sosyal Ģartları içerisinde sosyal bir olgu olan kölelik ile 

ilgili olarak, kiĢilerin köle olarak satılmalarının yanında köle olmadığı halde köle olarak 

satılmak istenen insanların açtığı davalar da mevcuttur. Birinci bölümde Ģahitlik 

konusunda ele aldığımız üzere bu tür insanlar köle olmadıklarını müslüman veya 

gayrimüslim Ģahitlerle neseplerini ispat edip kendisini köle edinmek isteyen insanların 

ellerinden kurtulmaktaydılar.
629

 

Buraya kadar detaylı olarak ele aldığımız alım satım iĢlemleri ile ilgili olarak, 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arsında satıĢa konu olan gayrimenkullerde ev 

satıĢlarında bazı kısıtlamalar olsa da, bunların Ģikâyete bağlı olarak satıĢın engellediğini, 

bağ alım satımlarında ise herhangi bir sorunun yaĢanmadığını görmekteyiz. Menkul 

mallarda ise üzüm satıĢının yasaklanmasının muhtemelen o yıla ait durumdan 

kaynaklandığını düĢünmekteyiz. Bunun dıĢında yukarıda değindiğimiz kölelik konusu 

ise önceki yüzyıllara göre gayrimüslimler açısından bir geniĢlemenin olduğunu, ancak 

gayrimüslim köle edindiklerini görmekteyiz.  

2.2. KĠRA ĠġLEMLERĠ 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında ticarî iliĢkilerinin bir boyutu da kira 

iĢlemleridir. Alım satımlar gibi tam bir mülkiyet ifade etmese müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında kira iĢlemlerinin yoğun olduğunu görmekteyiz. Barınma, iaĢe 

ve ticaret gibi sebeplerden dolayı bir mülkün veya bir iĢletmenin kiralanması yoluna 

gidilmiĢtir.  

XVIII. yüzyıl Üsküdar iktisadî hayatında kiĢilerin sahip oldukları menkul ve 

gayrimenkul malları bir bedel karĢılığında kiraladıklarını görüyoruz. Mahkeme 

kayıtlarında bu iĢlem ―icâre‖ kelimesiyle ifade edilmektedir.
630

 Bu tür kiralamalar 

                                                   
628 ÜġS, no.416, vr.65a.  

629 Örnekler için bkz. ÜġS, no.329, vr.17a, vr.43a;  no.415, vr.10a, vr.25a. 

630 Ġslâm hukukunda geniĢ bir yer tutan icarenin açıklamaları için bkz. Bardakoğlu ―Ġcare‖, DİA, Ġstanbul 2000, 

XXI,379-388. 



 
 

166 

 

genelde aylık yapılmaktaydı. Bunun yanında vakıf mülkleri satılamadığı için sadece 

bildiğimiz basit kiralama iĢlemi olmadığını çifte kira sistemiyle özellikle vakıfların 

gayrimenkullerini kiralamada bir yöntem olduğunu görmekteyiz. PeĢin bir bedel 

ödendikten sonra senelik cüz‘î bir bedel ile ömürlük yapılan kiralama iĢlemi idi.  

Kira iĢlemlerine baktığımızda neredeyse kiralana dükkânların tamamına yakını 

gayrimüslimler tarafından kiralanmıĢtır. Kiralama konusunda para vakıflarından krediye 

karĢılık evini rehin ettirip kiralama yoluna giden iĢlemleri normal kira anlayıĢı 

içerisinde ele almadık.  

1.2.1 ĠĢyeri ve ĠĢletme Kiralama 

Ticarî ve iktisadî hayatın önemli bir merhalesini iĢletmelerin kiralanması 

oluĢturmaktadır. Gayrimüslimler Müslümanlara ve Müslümanların kurduğu vakıflara ait 

yerleri kiralayarak ticarî hayatın ivme kazanmasına katkı yapmaktaydılar. 

Sicillerden ve arĢiv kayıtlarında anlaĢılacağı üzere bu tür iĢletmelerin baĢında 

fırınlar gelmekteydi.
631

 Açılan borç davalarından görebildiğimiz kadarıyla fırın kiraları 

yerine ve özelliğine göre aylık 2 kuruĢla
632

 24 kuruĢ
633

 arasında değiĢmekteydi.  

Fırın çalıĢtırmak için mülk sahiplerine fazla kira teklif edenler bulunmaktaydı. 

Böyle bir davranıĢ diğer fırıncıların tepkisine yol açmaktaydı. Nitekim 23 Rebîulâhir 

1157(5 Haziran 1744) tarihli arzuhalde, Üsküdar ekmekçileri Ohan ve Ağya adlı 

gayrimüslimlerin esnaf nizamına aykırı davranarak fırın sahiplerine kiraları artırıp sahip 

oldukları fırınları iĢletmek istemeleri kendilerini zor durumda için meslekten men 

edilmelerini istemiĢlerdir.
634

 

                                                   
631 Örnekler için bkz. BOA, A. DVNS MHM no 114/1 s. 32, 40;  ÜġS, no.329, vr.56b;  no.336, vr.36b;  no.350, 

vr.22b;  no.400, vr.47b. 

632 Zorto veled-i Pano adlı gayrimüslimin Adalar Nahiyesi Viran Köyündeki Yusuf Ağa ÇeĢmesi Para Vakfına ait  

fırını için aylık verdiği kira  2 kuruĢ idi. Bkz. ÜġS, no.350, vr.22b. 

633 Erakil adlı Ermeni Ġstanbul‘da oturan Hamide Hatun'un Üsküdar Mehmed PaĢa Mahallesi‘ndeki fırınına aylık 

kira olarak 23,25 kuruĢ vermekteydi. Bkz. ÜġS, no.400, vr.47b. 

634 ÜġS, no.412, vr.31b. 



 
 

167 

 

Gayrimüslimler tarafından kiralanan yerlerden birisi de bahçe ve bostanlar idi. 

Meyve ve sebze yetiĢtiriciliği yapılan mahalle ve köylerdeki bostanlar ile
635

 ağaç ve 

fidan yetiĢtiriciliği yapılan bahçeler
636

 gayrimüslimler tarafından kiralanmaktaydı. 

Bunların yanında bakkal dükkânları,
637

 değirmenler,
638

 hanlar,
639

 mumhaneler 

640
 tarlalar

641
 ve kireç ocakları

642
 gayrimüslimler tarafından kiralanıp iĢletilmekteydi. 

Bunların yanında gereken bir husus da atıl durumdaki yerlerin ekonomiye 

kazandırılması için kira sistemiyle gayrimüslimlere verilmesidir. Örneğin Hassa 

Tazıcılar Bostanlarının Taamiyye Ocağı vakıf mütevellisi Ahmed Ağa, Ivaz Fakih‘teki 

harap bağı Aleksan ve Abraham‘a çifte kira sistemiyle kiralamıĢtır.
643

 

Burada kira olarak değinilmesi gereken bir husus da, ticarî olarak satılması 

ürünlerin nakliyat iĢlemlerinde gayrimüslimler Müslümanlara ait nakliyat vasıtalarını 

kiralamasıdır. Dönemin Ģartları içerisinde kara nakliyatı için en uygun hayvan beygirler 

idi. Hancılar ve cambazlardan kiralanan beygirler ile eldeki mahsuller taĢınmakta idi.
644

 

Ürün satıĢlarında değindiğimiz üzere, gayrimüslim sebze ve meyve üreticileri 

yetiĢtirdikleri ürünleri baĢka yerlerde satabilmek için Müslüman kayıkçıların kayıklarını 

kiralıyorlardı.
645

 

2.2.2. Ev Kiralama 

Ġnsanların aslî ihtiyaçlarından birisi barınmadır. Bu gerçekten hareketle XVIII. 

yüzyıl Üsküdar‘ında yaĢayan Müslüman ve gayrimüslimler içinde, müstakil evi 

olanların yanında hayatını kiracı olarak idame ettirenlerin bulunması tabiidir.  

                                                   
635 ÜġS, no.333, vr.33b;  no.421 vr.17b. 

636 ÜġS, no.344,  vr.57a.  

637 ÜġS, no.423, vr.55a. 

638 ÜġS, no.347,  vr.49b. 

639 ÜġS, no.344,  vr.89b. 

640 ÜġS, no.420,  vr.65a. 

641 ÜġS, no.420,  vr.3b. 

642 ÜġS, no.328,  vr.46a;  no.339,  vr.87b;  no.363, vr.112a. 

643 ÜġS, no.389, vr.7a. 

644 ÜġS, no.403, vr.19b;  no.420, vr.37b, vr.54a. 

645 ÜġS, no.420, vr.37b. 



 
 

168 

 

Zaman zaman kiracıların gayri ahlaki tutumlarından dolayı bir takım Ģikâyetler 

olsa da,
646

 Müslümanların kendi aralarında gayrimüslimlerin kendi aralarında evlerini 

kiraya verdikleri bilinen bir durumdu.
647

 Sicillerde bir müslümanın gayrimüslime ait bir 

evi kiraladığına dair bir kayda rastlanmazken, gayrimüslimlerin Müslümanlara ait vakıf 

evlerini kiraladıkları görülmektedir. 

Bir kısım vakıflara ait yerlerde genel olarak Yahudiler kiracı olarak 

kalmaktaydı. Ġstanbul‘un değiĢik yerlerinde ―Yahudihane‖ adıyla değiĢik yerlerden 

gelen Yahudilerin kaldıklar yerler vardı. Örneğin Aziz Mahmud Hüdayi Vakfının 

Balıkpazarı, Cebeali, ve Fenerkapısı‘nda yahudihaneleri bulunmaktaydı.
648

Aynı Ģekilde 

Atik Valide Sultan vakfının odalarında Yahudiler kiracı olarak kalmaktaydı.
649

 

Selamiali mahallesinde kalan gayrimüslimlerin bir kısmı vakıf evlerinde kiracı olarak 

kalmaktaydı.
650

 

Mal sahibi kiracı iliĢkilerinde Üsküdar‘da gördüğümüz kadarıyla mal sahibinin 

müslümanlar veya onlara ait vakıflar, gayrimüslimlerin ise müstecir olduklarını 

görmekteyiz. 

2.3. BORÇ ve KREDĠ ĠLĠġKĠLERĠ  

XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da Müslümanlarla gayrimüslimler 

arasındaki iliĢkilerde borçlar ve kredi iĢlemleri önemli bir yer iĢgal etmektedir. Bu 

kısımda bu iliĢkiler çeĢitli açılardan ele alınmıĢ, Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasında ele alınan kayıtlar doğrultusunda tespit edilmiĢ borç ve kredi iliĢkilerinin 

doğası incelenmeye çalıĢılmıĢtır.  

Ġlk olarak, incelediğimiz dönemde karz yöntemiyle gerçekleĢen borç 

iĢlemlerine yer verilmiĢtir. Ayrıca para vakıflarından, yetim mallarından ve Ģahıslardan 

                                                   
646 Bkz. ÜġS, no.377, vr.76b; no.415, vr.42a. 

647 Bkz. ÜġS, no.403, vr.22a;  no.407, vr.44b;  no.416, vr.64b;  no.420 vr.4a. 

648 ÜġS, no.334, vr. 82ab. 

649 ÜġS, no.327, vr.57a. 

650 ÜġS, no.388, vr.13a;  no.420, vr.58b. 



 
 

169 

 

alınan bey„ bi‟l-istiğlâl, * bey„ bi‟l-vefâ* 
ve nadiren de olsa muamele-i şer„iyye* 

yoluyla 

alınan borçlar ise kredi baĢlığı altında izah edilmiĢtir.  

2.3.1. Borç ĠliĢkileri 

Tetkik edilen Üsküdar sicillerinde Ģahıslar arasındaki nakdî borç iĢlemleri 

kaydedilirken ―cihet-i karz-ı şer„i‖, ―cihet-i deyn-i şer„i‖, ―ikraz‖ ve ―istikraz‖ tâbirleri 

kullanılmıĢtır. Ġncelediğimiz mahkeme kayıtlarında Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinde 

verilen borçların çoğunun karz olarak isimlendirildiği tespit edilmiĢtir.
651

 Zira mahkeme 

sürecinde verilen borçlarla ödenilmesi istenen rakamların aynı olması karz olma 

ihtimalini daha güçlü kılmaktadır. Ayrıca, gayrimüslimlerin kendi aralarında karz 

usulüyle borç verdikleri kaynaklarda yer almıĢtır.
652

 

Borç davalarındaki isnatlardan hareketle, kiĢiler borç verirken borçludan ya 

imzalı mühürlü bir senet alırlar ya da Ģahitler huzurunda parayı teslim ederlerdi.
653

 

Ġslâm hukukunun prensiplerinden dolayı, özellikle gayrimüslimler, Müslüman Ģahitler 

bulundurmak zorunda idi. Bu yüzden gayrimüslimlerin borç davalarında Müslüman 

Ģahitleri sıklıkla görmekteyiz.
654

 

Alacaklı-borçlu iliĢkisinin kurulmasında ve borçların tahsilinde kefalet sistemi 

önemli bir yere sahip idi. Birinci bölümde mahkeme sürecinde ele aldığımız üzere, borç 

                                                   
* Bey„ bi‟l-istiğlâl. Bir kiĢinin sattığı malı geriye satın alacağını taahhüt ederek akit boyunca kiralamasına denir. 

Para vakıflarındaki uygulama ve açıklamalar için bkz. Tahsin Özcan, Osmanlı Para Vakıfları,  s. 72-73. 
Süleyman Kaya, XVIII. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Nazari ve Tatbiki Olarak Karz İşlemleri, (BasılmamıĢ 

Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 2007, s. 86-88. 

* Bey„ bi‟l-vefâ ise bir malı kararlaĢtırılan müddet içerisinde, bedelini iade ederek geri almak Ģartıyla yapılan satıĢa 

denmektedir. GeniĢ açıklamalar için bkz. Özcan, Osmanlı Para Vakıfları, s. 70-72; Süleyman Kaya, a.g.e., s. 

80-86. 

* Muamele-i şer„iyye, fıkıh kitaplarında bey‗u‘l-îne olarak isimlendirilen bu terim, vadeli satılan bir malın peĢin 

para karĢılığında daha düĢük bir bedelle geri satın alınması iĢlemidir. Hukukî tartıĢmalar ve örnekler için bkz. 

Apaydın, ―Îne‖, DİA, Ġstanbul 2000, XXII, 283-285. Tahsin Özcan, Osmanlı Para Vakıfları, s 54-64. Süleyman 

Kaya, a.g.e., s. 14-79. 

651 Süleyman Kaya, karz ile ilgili çalıĢmasında karz-ı hasen uygulamasının daha ziyade yakın akraba ve samimi 

dostlar arasında cerayan eden bir uygulama olma ihtimali üzerinde durmuĢ, bunların az mahkeme konusu 

olacağını değinmiĢtir. Bkz. Kaya, a.g.e., s. 2. 

652 Örnekler için bkz. ÜġS, no.334, 117a;  no.378 vr.29a. 

653 Örnekler için bkz. ÜġS, no.360, vr.46b;  no.367,  vr.73b. 

654 Örnekler için bkz. ÜġS, no.365, vr.72b;  no.398, vr.65a;  no.403,  vr.33b-34a;  no.407, vr.6b;  no.420, vr.52a, 

vr.63a.  



 
 

170 

 

veren insanlar borçludan paralarını alamadıkları durumlarda kefilden tazmin yoluna 

gitmekteydi. Bu durumun, kefillere açılan davalardan hareketle, oldukça yaygın 

olduğunu görmekteyiz.
655

 Borcunu ödeyemeyen insanlar kefile ihtiyaç duyup, kefille 

birlikte borç alan kiĢinin bir mülkünü rehin ettirmekteydi.
656

 

Borç verme iĢlemlerinde para cinsi olarak ekseriyetle kuruĢ kullanılmaktaydı. 

Yüz yılın ilk dönemlerinde bazı borç davalarında ―esedî kuruĢ‖ diye tarif edilen aslanlı 

paranın borç alıp vermede kullanıldığını,
657

 elli yıllık zaman diliminin baĢlarında ve 

sonlarında Leh asıllı zolatanın,
658

 zaman zaman akçenin
659

 ve altın ve mücevheratın
660

 

borç olarak verildiğini tespit etmiĢ bulunmaktayız. Bunun yanında bir kayıtta borç 

ödeme yollarından poliçenin Müslümanlarla gayrimüslimler arasında borç ödeme için 

kullanıldığını görmekteyiz.
661

  

Borç verme oranlarına baktığımızda Müslümanların gayrimüslimlere borç 

verme oranın %  70 civarında olduğunu, %  30 civarında da gayrimüslimlerin borç 

vermiĢ olduğunu görmekteyiz. Bu oran Müslümanların iktisadî açıdan daha müreffeh 

oldukları izlenimini vermektedir. Borç iliĢkilerinde Ermeni ve Rumların yanında 

Yahudilerin Ģehirdeki nüfus oranına göre kayıtlarda yerini almıĢtır. Diğer gayrimüslim 

tebaaya göre Yahudiler daha çok borç veren konumdadır.
662

  

Meseleye borç veren insanlar açısından baktığımızda, Müslümanlar arasında 

―beĢe‖ lakaplı insanların ilk sırayı aldıklarını ve arkasından saray menĢeli haseki 

                                                   
655 Müslümanlarla gayrimüslimler arasında borçların kefilden tazmin edilmesi amacıyla açılan dava örnekleri  için 

bkz. ÜġS, no.330, vr.29b;  no.334, vr.41b, vr.88a;  no.344, vr.87a; no.423, vr.16a;  no.424, vr.37b. 

656 Örnekler için bkz. ÜġS, no.334, vr.67b; no.338, vr.26b, vr.73a; no.360, vr.46b; no.394, vr.70b. 

657 ÜġS, no.327, vr.22a; no.332, vr.75b. 

658 Ġlk dönemler için ÜġS, no.332, vr.9a; no.334, vr.52b; vr.131a; son dönem için no.412, vr.42b. 

659 ÜġS, no.420, vr.49a. 

660 ÜġS, no.412, vr.43a;, no.420, vr.29b, vr.49a.  

661 ÜġS, no.405, vr.58a. XVII. yüzyıldan itibaren Osmanlı toplumunda yaygın olarak kullanılan poliçenin , geçmiĢi 

ve teferruatlı bilgileri  için bkz. Halil Sahillioğlu,―Bursa Kadı Sicillerinde Ġç ve DıĢ Ödemeler Aracı Olarak 

‗Kitabu‘l-kadı‘ ve ‗Süfteceler‖, Türkiye İktisat Tarihi Semineri, Metinler Tartışmalar, (ed. Osman Okyar), 

Ankara 1975, s. 103-144;  Edhem Eldem, ―XVII Yüzyılda Poliçe Tedavülü ve Kambiyo Kurları Hakkında‖, . 
X. Türk Tarih Kongresi: Kongreye Sunulan Bildiriler (22-26 Eylül 1986), Ankara 1993, IV, 1671-1684. 

662 Yahudilerle ilgili borç kayıtlarından altı tanesi alacak(bkz. ÜġS, no. 344, vr.78ab; no. 365, vr.72b; no.403, 

vr.33b-34a; no.407, 7b)ve iki tanesi borç(bkz. ÜġS, no.363, vr.22b; no.423, 51b) davasıdır. 



 
 

171 

 

ağaların ön planda olduklarını görmekteyiz. Hacı olan Müslümanların ve diğer sıradan 

insanların yanı sıra Müslüman kadınların da –az sayıda da olsa- gayrimüslim kadın ve 

erkeklere borç verdiğini sicillerde tespit etmiĢ bulunmaktayız. Gayrimüslimlerin 

arasında sarraflar ilk sırada yer almaktadır.
663

 Dikkat çeken bir diğer husus (da 

gayrimüslim kadınların borç verenler listesinde hiç adlarının geçmemesidir. 

Sosyal statü açısından baktığımızda toplumda ön planda olan din adamlarının 

ihtiyaç duyduklarında, kendi dininden olmayan insanlardan borç aldıklarını 

görmekteyiz. Nitekim Üsküdar‘a bağlı Adalar Nahiyesi Tepeören Köyü imamı Yusuf 

Efendi Selamiali Mahallesi‘nde yağcılık mesleğiyle uğraĢan Sava ve Ġstefan adlı 

gayrimüslimlerden 32 kuruĢ borç almıĢ,
664

 Kefere Mahallesi‘nin Ermeni papazları 

Abraham, Krikor, Evanis, Meldon, Sahak ve Asvadur Hüseyin Beğ adlı bir 

müslümandan her biri 24‘er kuruĢ ve 1 zolata toplam 140 kuruĢ borç almıĢlardır.
665

  

Borç davalarının bize gösterdiği bir husus da borç iliĢkilerinin Üsküdar veya 

Ġstanbul ile sınırlı kalmadığıdır. Devletin geniĢ coğrafyası içerisinde farklı dinlerden 

insanlar değiĢik sebeplerle birbirlerine borç alıp vermiĢlerdir. Devletin Rumeli 

cenahında Selanik, YeniĢehir ve Rusçuk; Anadolu‘da Erzincan, Diyarbakır, Tokat, 

Divriği, Kayseri, ġebinkarahisar, Eğin, Bağdat, Ilgın, Konya, Erzurum Sivas ve Van‘da 

yaĢayan müslümanlar ve gayrimüslimlerin Üsküdar‘da yaĢayan insanlar ile ticaret ve 

diğer sebeplerden dolayı borç transferi gerçekleĢtiği görülmektedir.
666

 Belgelere 

yansıdığı kadarıyla Ģehir hanlarının borç iĢlemlerinin gerçekleĢtiği mekânlar olması 

dikkat çekmektedir. 

ġehir dıĢında borç iĢlemlerinde göze çarpan hususlardan biri de Anadolu‘daki 

Türkmen aĢiretlerin Üsküdar‘daki gayrimüslim sarraflardan borç almalarıdır. 

                                                   
663 Halil Sahillioğlu, sarrafları askeri sınıf içerisinde değerlendirmiĢ (bkz. Sahillioğlu, ―Askeri‖, DİA, Ġstanbul 

1991,  III,  488-489.) Süleyman Kaya ise çalıĢmasında esnaf yönlerini de dikkate alarak karz veren kurumlar 

içerisinde ayrı bir bölümde değerlendirmiĢtir.(bkz. Kaya, a.g.e., s. 178).  

664 ÜġS, no.403, vr.46b.  

665 ÜġS, no.334, vr.131a. 

666 Örnekler için bkz. ÜġS, no.326, vr.17a; no.332, vr.75b; no.344, vr.34b; no.345, vr.24b; no.348, vr.12a; no.365, 

vr.72b; no.378, vr.53b; no.403;  vr.9a;  vr.13a; vr.58a; no.405, vr.58a; no.407, vr.34a;  no.412, vr.30a, vr.51b; 

no.420, 63a;  no.423, vr.5b. 



 
 

172 

 

Konya‘daki Türkmen taifesinden ve Bozulus aĢiretinin kethüdası Mustafa Üsküdar 

Yenimahalle‘deki Ermeni sarraflar Ovakim ve Evanis‘ten 486 kuruĢ borç almıĢ, 
667

 

Yine Konya Türkmen taifesi Ġzzeddin aĢiretinden Mehmed Beğ b. Halil ve Hüseyin Beğ 

b. Veli aynı sarraflardan borç aldıkları kayıtlara yansımıĢtır..
668

  

Borç iliĢkilerinde paraların yanı sıra verilen altınlar önemli bir yekünu 

oluĢturmaktadır. Mahkeme kayıtlarında ―bi-tarîki‟l-emâne‖ Ģeklinde ifade edilse de 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında verilen altınların bir borç, insanların 

ekonomik sıkıntılarını giderme kaygısı olduğunu göstermektedir. Zira açılan bazı 

davalarda verilen altınların bir yerlere sarf edildiğini, bu yüzden ödeme güçlüğünün 

meydana geldiği görülmektedir.
669

 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arası iliĢkilerinde hukukî olarak ―borcun 

teselsülü‖ ifadesiyle açıklanacak borç iliĢkileri olmaktaydı. Ġki müslüman arasındaki 

borç üçüncü ĢahıĢ olan bir gayrimüslime geçebilmekte ya da iki gayrimüslim arasındaki 

borç üçüncü Ģahıs olan bir müslümana geçebilmekteydi. Örneğin Mihal adlı bir 

zimmînin Ahmed adlı bir Müslümandan 30 kuruĢ alacağı vardı. Aynı kiĢinin sarraf 

Agob‘a 30 kuruĢ borcu olduğu için borçlu olan kiĢi üçüncü Ģahsa borcunu ödeyecekti.
670

 

Aynı Ģekilde Kefçe Mahallesi‘nden Mahmud Ağa‘nın çörekçi Mustafa‘dan 60 kuruĢu 

alacağı, Mustafa‘nın fırıncılıkla uğraĢan Melhas‘taki alacağına mahsuben borç 

Melhas‘ın zimmetine geçmiĢti. 
671

 

Borç iliĢkilerinin bir baĢka boyutu da Müslüman ve gayrimüslimlerin ortak 

borç almalarıdır. Toplumun her iki kesiminden özellikle yakın meslek sahipleri paraya 

ihtiyaçları olduğunda bir Müslüman veya gayrimüslimlerden ortak borç almaktaydılar. 

                                                   
667 ÜġS, no.378, vr.54b. 

668 ÜġS, no.380, vr.63a.  

669 Örnek için bkz. ÜġS, no.415, vr.23a. 

670 ÜġS, no.423, vr.4b. 

671 ÜġS, no.336, vr.40b. 



 
 

173 

 

Nitekim meslekleri mekkarilik olan Ali BeĢe b. Sefer ve Sefer v. Krikor ve David adlı 

kimseler Mehmed Ağa b. Abdullah‘tan 110 kuruĢ ortak borç aldıklarını görmekteyiz.
672

  

2.3.1.1. Borçlarını Ödeyemeyenlerin Durumu: Taksitlendirilmesi, Borcun 

Affedilmesi. 

Ticarî hayatın olağan durumlarından birisi kiĢilerin zimmetinde olan borçların 

zamanında ödenemediği durumlardır. Bu bölümde Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasında nakit olarak alınan borçların yanı sıra herhangi bir mal satımından dolayı 

oluĢan borçların taksitlendirilmesi meselesini ele alacağız.
673

  

XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar ve havalisinde yaĢayan müslüman ve 

gayrimüslimler birbirleriyle olan borç iliĢkilerinde borçlarını zamanında ödeyemedikleri 

veya alacaklının açmıĢ olduğu davalarda borçlu olduğu ispat edilen ve ödeme imkânı 

olmayan insanlar borçlarını ödeyebilmek için taksitlendirme yoluna gitmekteydiler. 

Taksitle ilgili yirmi dört adet mahkeme kaydında bu yola baĢvuranların ağırlığını 

gayrimüslimler oluĢturmaktaydı. 

Borçların taksitlendirme iĢlemi öncelikle ödenmesi zor olan ve rakam olarak 

büyük meblağ tutan gayrimenkul satımlarında ortaya çıkmaktaydı. Alıcı konumdaki 

insanlar ödeyecekleri miktarın üzerindeki rakamları satıcının izniyle takside 

bağlıyorlardı. Örneğin Yeniçeri Ocağı 37. Cemaat kıĢlasında kalan Hasan OdabaĢı b. 

Hasan Kuzguncuk'taki evini Yako ve Mosi adlı Yahudilere 530 kuruĢa satıp 130 

kuruĢunu peĢin geri kalan ücreti ise 6 ayda 50 kuruĢtan 4 seneye taksit etmiĢti
674

 Yine 

aynı Ģekilde Kefere Mahallesi‘nden Todori v.  Panayot Mustafa b. Ġsa‘ya  Ġstavros'taki 

                                                   
672 ÜġS; no.350, vr.25b. 

673 Ġncelediğimiz borç davalarında genelde borçlu olanlar borçlarının taksitlendirme isteme eğilimindeydi. Ġki 

belgede borçların tecil edildiğini görmekteyiz. Ġkinde Ġstanbul/Balıkpazarı‘nda bakkallık yapan Yorgi'nin 

Mehmed Ağa adlı bir Müslümana satın aldığı değiĢik ürünlerin ücreti olarak 4280 akçelik borcunu 91 gün tecil 
etmiĢti. Bkz. ÜġS, no.412, vr.31a; Diğer örnekte, Hace Hatun Mahallesi‘nden Hasan BeĢe b. Abdullah‘ın 

Kazer v. Parnak‘a Ġstavros Köyü‘ndeki Abdullah ağa toprağında olan bağını 160 kuruĢa satıp 100 kuruĢunu 

peĢin 60 kuruĢunu bir seneliğine tecil etmiĢtir. Bkz. ÜġS, no.418, vr.70a. 
674 ÜġS, no.418, vr.45b. 



 
 

174 

 

bağını 400 kuruĢa satıp 200 kuruĢunu peĢin geri kalan parayı senelik 100 kuruĢ 

üzerinden iki seneye taksit etmiĢti.
675

 

Bunun yanında gerek gayrimenkul ve gerekse mal satımı gerçekleĢtikten sonra 

borcunu ödeme zorluğu çeken insanlar mahkemeye gelip ödeyebilecekleri oranda 

borçlarını takside bağlatıyorlardı. Mahkeme sürecinde görebildiğimiz kadarıyla alacaklı 

insanlar bu konuda genelde müsamaha gösterip borçlu olanın gücüne göre 

davranıyorlardı.
676

 Bir borç takside bağlandıktan sonra alacaklı parasını peĢin olarak 

isterse mahkeme buna engel oluyordu. Nitekim Ġbrahim adlı bir Müslüman üzüm sattığı 

Karabet‘e 37 kuruĢluk ücreti aylık 1 kuruĢa taksit ettikten sonra, mahkemeye gelip 

parasını almak için dava ettiğinde mahkeme davasının meĢru bulmayıp reddetmiĢti.
677

 

Ödeme imkânı olmayan insanların borçlarının takside bağlanarak ticarî 

hayatına devam etmesi konusunda mahkemenin aktif bir rol aldığını görmekteyiz. 

Borcunu ödeme gücü olduğu halde ödemeyenlerle hapis cezası olmasına rağmen,  

gerçekten ödeme güçlüğü içinde olan yüklü borcu olanlar için mahkeme gerekli  

araĢtırma ve incelemeden sonra alacaklıları borçlar için takside zorluyordu. Burada 

borçlunun ödeme imkânı ortaya konduktan sonra borç miktarlarına bir ödeme takvimi 

verilmekteydi. Borçlu kiĢilerin toplum içerisinde rencide edilmemesi için alacaklı 

taraflara gerekli uyarı yapılırdı.
678

 

Nadiren de olsa borcundan dolayı hapse düĢmüĢ, aile efradı periĢan durumda 

olan insanlar çocuklarının geçimini sağlamak için payitahta arzı hal edip borçlarının 

takside bağlanmasını istemekteydiler. Bu durumda olan Meldon adlı Ermeni yazmıĢ 

olduğu arzuhalde Süleyman adlı bir Müslüman 86 kuruĢ, Hüseyin‘e 50 kuruĢ borcu 

olduğunu belirterek takside yanaĢmadıkları zor durumunun düzeltilmesini istemiĢtir. 

Payitahttan gelen buyrulduda mahpus olan Meldon‘nun alacaklı taraflarla murafaa 

olunması emredilmiĢti.  Kadının yazmıĢ olduğu arzda ise borçlu olan kimsenin hapiste 

                                                   
675 ÜġS, no.331, vr.78b. 

676 Örnekler için bkz. ÜġS, no.369, vr.34a; no.377, 34b; no.416 vr.54a; no.420, vr.21b. 

677 ÜġS, no.412, vr.56b.  

678 Örnekler için bkz. ÜġS, no.403, vr.60a; no.407, vr. 28ab; no.420 vr.21b. 



 
 

175 

 

olduğu murafaa yapılamadığını, zikredilen borçların yanı sıra Arakil adlı bir Ermeniye 

de 107 kuruĢ borcu olduğu fakat yapılan araĢtırmada durumunun fakir ve ödeme imkânı 

olmadığı için borcunun takside bağlandığını Sadarete bildirmiĢtir.
679

 

Dikkat çeken hususlardan birisi de, borçlu olup da bir defada ödeme imkânı 

olmayan insanların mahkeme tarafından alacaklıların borç miktarına göre taksit yapılıp 

ödeme planı çıkardığını görmekteyiz. Yenimahalle‘de oturan Yovan‘ın PazarbaĢı 

Mahallesi‘nden Ömer Dede ve ortağı Sarı Mehmed‘e 60 kuruĢ, sarraf Sahak'a 20 kuruĢ, 

Komidas'a 6,5 kuruĢ ve Todoriye 10 kuruĢ borcu olması hasebiyle alacaklılar davacı 

olmuĢtu. Mahkeme borcu tek seferde ödeme gücü olmayan Yovan‘ın Ömer‘e aylık 60 

akçe, Sahak'a 40 akçe Todoriye 20 akçe Komidas'a 2 akçe taksitle ödemesi uyarısında 

bulunmuĢ, borçlun itibarını rencide edici davranıĢlardan kaçınılmasını istemiĢti.
680

 

Müslümanlarla gayri Müslimler arasında borç iliĢkilerinde durumu olmayan, 

iflas etmiĢ insanlara yapılan muamele gelmektedir. Kasıtlı olarak borcunu 

ödemeyenlerin durumu birinci bölümde hukukî iliĢkiler bağlamında ele almıĢ ve ne tür 

cazâi iĢlemler yapıldığını anlatmıĢtık. Bu yüzden ticarî hayatın içinde var olan iflas 

etme borcu ödemeyecek durumda olan insanlara yapılan iĢlem önem kazanmaktadır.  

Borçlu olan insanlar alacaklılar tarafından mahkemeye getirildiklerinde 

mahkeme öncelikle gelen kiĢinin ödeme imkânı olup olmadığına bakmaktaydı. 

Gerçekten borçlu insan mağdur durumda ise herhangi bir cezai iĢleme gerek olmadığını 

ifade edilmekteydi. Nitekim Süleyman adlı bir müslümanın aslen Rusçuklu olan 

Aleksan adlı gayrimüslime çuka ve kumaĢ ücretinden 200 kuruĢ borcu vardı. Aleksan 

davacı olduğunda mahkeme ödeme durumun araĢtırlmasını istemiĢ hapse gerek 

olmadığı yönünde karar almıĢtı.
681

 Aynı Ģekilde Üsküdar‘da ÇavuĢbaĢı hanında kalan 

Amira adlı zimmînin Müslüman ve gayrimüslimlere toplam 740 borcu vardı.  Bir 

yangın sonucu kaldığı handa bulunan bütün eĢyaları yanmıĢtı. Alacaklılar eĢya ve 

emtiası yanmakla ―âsârını iddia ve yesâr beyyine evlâ‖ olduğundan alacaklıların ödeme 

                                                   
679 ÜġS, no.342, vr.78b. 

680 ÜġS, no.420, vr.21b. 

681 ÜġS, no.403, vr.9a 



 
 

176 

 

gücünü ispat edemediği için hapsi gerekmediği ve rencide olunmaması konusunda 

mahkeme karar almıĢtı.
682

  

Osmanlı iktisadî zihniyetini inceleyen araĢtırmacılar, Osmanlı insanın alıcı 

olmaktan ziyade verici konumda, yani bencil değil diğergam bir insan tipi ön planda 

olduğuna vurgu yapmaktadır.
683

  Nitekim mahkeme kayıtlarında müflis olarak ölen 

insanlar için alacaklarının insani bir yaklaĢımla alacaklarından vazgeçtiğini 

görmekteyiz. Kefere Mahallesi‘nden müflis olarak ölen Maliyos‘un borçları hususunda 

Müslüman ve gayrimüslimlerin takındığı tavırlar bu konuya dair ilginç örneklerdendir. 

Samandıra Köyü‘nden Abdurrahman b. Halil 300 kuruĢ alacağı olan Maliyos‘un iflasına 

binaen kayda değer malı olmadığı için vârisleri olan küçük oğlu Ligori ve eĢi 

PreĢkon‘un zimmetlerini ibra edip borçlarının olmadığını mahkemeye kaydettirmiĢtir.
684

 

Aynı Ģekilde Bulgurlu köyünden demirci Hüseyin 66 kuruĢ 1 zolata alacağı olduğu 

Maliyos‘un vârislerinden alacağı paradan vazgeçmiĢtir.
685

 Alacağından feragat eden bu 

iki müslümanın yanı sıra çobanlıkla uğraĢan Zarato v. Dimo 300 kuruĢ alacağı 

bulunduğu Maliyos‘un vârislerinden alacağı hakkından vazgeçmiĢ
686

, aynı Ģekilde 

Kuzguncuklu Dato v. Yani de 50 kuruĢ alacağından feragat etmiĢtir.
687

 

2.3.2. Kredi ĠliĢkileri 

XVIII. yüzyılın ilk yarısı Üsküdar‘da Müslümanlarla gayrimüslimler arasında 

iktisadî ve ticarî iliĢkilerinin en önemli merhalelerinden birisi kredi iliĢkileridir. 

Finasmanın Müslümanlar olduğu muamele-i Ģer‗iyye, bey bi‘l-vefâ ve bey bi‘l-istiğlâl 

yoluyla gayrimüslimler nakit ihtiyaçlarını karĢılamıĢlardır. Mahkeme kayıtlarında satıĢ 

ifadesi olarak ―Bey„‖ kelimesiyle yazılan bu terkipler kesin satıĢ iĢlemlerinden farklı idi.  

                                                   
682 ÜġS, no.403, vr.37a. 

683 Tabakoğlu, Türk İktisat Tarihi s. 128. 

684 ÜġS, no.327, vr.13a. 

685 ÜġS, no.327, vr.19b. 

686 ÜġS, no.327, vr.13a. 

687 ÜġS, no.327, vr. 13a. 



 
 

177 

 

Yukarıda ele aldığımız karz olarak borçların yanı sıra, toplumun para ihtiyacını 

temin için kredi olarak bey‗ bi‘l-vefâ ve bey‗  bi‘l-istiğlâl Ģeklinde hukukî çerçevede 

formüle edilen iĢlemler kullanılmaktaydı.
688

 Mahkeme kayıtlarından gördüğümüz 

kadarıyla müslümanlar ile gayrimüslimler arasında Karz olarak tanımlanan borç 

iĢleminin 126 örneğine karĢılık beĢ yüze yakın kredi olması bu ihtiyacın ne oranda 

olduğunu göstermesi açısından önemlidir. Burada paraya ihtiyacı olanların ihtiyaçları 

karĢılandığı gibi, para vakfı ve yetim malları gibi sermayeleri nakit para olan kiĢi ve 

kurumlarının ellerindeki paralar iĢletilmek suretiyle değerini korumuĢ ve vakfiyelerde 

yer alan hizmet alanlarına daha yararlı olmaktaydı.
689

 

2.3.2.1. Para Vakıflarından Alınan Krediler 

Osmanlı Devleti‘nde Ebussuûd Efendi‘nin fetvasıyla yaygınlaĢan para 

vakıflarının ekonomik hayatta önemli bir yeri vardı.  Bir kiĢinin nakit parasını bir akarla 

veya sadece nakit parayı vakıf kurucusunun vakfiyesini kadıya tescil ettirmesiyle 

kurulan vakıflar idi. Vakıf kuracak kiĢi hayattayken bu iĢlemi yapabildiği gibi öldükten 

sonra vasiyet yoluyla geride bıraktığı terekesinin üçte birinin vakıf olması Ģartıyla da 

para vakıfları kurulabilmekteydi.
690

 

Hukukî durumu ve iĢleyiĢi ile pek çok tartıĢmaları içerinde barındıran para 

vakıflarının
691

 XVIII. yüzyıl Osmanlı iktisadî hayatında Müslim ve gayrimüslimler 

                                                   
688 XVIII. yüzyıldaki vakıf müessesesini inceleyen Bahaeddin Yediyıldız muamele-i Ģer‗iyye denilen 

uygulamaların aslında faiz olduğunu Ġslâm‘ın faizi yasaklamasından dolayı dolambaçlı bir ifadeyle formüle 
edildiğini söylerken (bkz. Bahaeddin Yediyıldız, XVIII. Yüzyıl Türkiye‟de Vakıf Müessesesi: Bir Sosyal Tarih 

İncelemesi, Ankara 2003, s. 141-145) Bazı Ġktisatçılarla Ġslâm hukukçuları arasında tartıĢma konusu bu 

uygulamalar için Ġslâm hukukçuları akitleri ve uygulamaları dikkate alarak yapılan iĢlemin faiz değil muamele-

i Ģer‘iyye olduğunu söylerken diğer görüĢ sahipleri alınan fazlalılığın faiz olduğunu iddia etmektedir. Bkz. 
İslâm Ekonomisinde Finansman Meseleleri, Ġstanbul 1992, s. 340-352.  Süleyman Kaya ise yapmıĢ olduğu 

çalıĢmada ulemanın faizden korunmak için bu tür hukukî formülleri geliĢtirdiğini, elde edilen gelirin alım satım 

akdinden kaynaklandığını belirtmektedir. Bu sebeple faiz olarak adlandırmanın yanlıĢ olduğuna dikkat çekerek 

sosyal bilimlerin hukuk ve iktisat gibi tasnifinin olmadığı dönemde ulemanın hukuken ayrı iktisaden ayrı fetva 
veremeyeceğini söylemektedir. Kaya a.g.e., s. 13. a.mlf. ―XVIII y.y.da Osmanlı Toplumunda Kredi ĠĢlemleri‖,  

Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları III; s. 14.  

689 ÇalıĢmamızın ilerleyen bölümlerinde sicillerden hareketle ―nukûd-i mevkûfe‖ ibaresi bulunan bütün kayıtları 
para vakıfları kapsamında değerlendik. Süleyman Kaya çalıĢmasında karz veren kurum ve Ģahıslar bölümünde 

para vakıflarını vakıflar içerisinde ayrı bir bölüm olarak telakki etmiĢ, buna göre konuyu tasnif etmiĢtir. 

Yeniçeri ortaları, avârız vakıflarını ve esnaf vakıflarını para vakıflarından farklı hususiyetlerin dikkate alarak 

ayrı olarak değerlendirmiĢtir. Bkz. Kaya, a.g.e., s. 171. 

690 Tahsin Özcan, Osmanlı Para Vakıfları,  s. 50-53 

691 Para vakıflarının kuruluĢ ve iĢleyiĢi geniĢ bilgi için bkz. Tahsin Özcan Osmanlı Para Vakıfları50-78; Ġsmail 

Kurt. Para Vakıfları Nazariyat ve Tatbikat,  Ġstanbul 1996, s. 40-52; Burada zikredilmesi gereken 



 
 

178 

 

açsından önemli bir fonksiyon icra ettiği görülmektedir. Zira o dönemin finans kurumu 

tarzında bir iĢleyiĢleri vardı. Kuruldukları ilk dönemden itibaren Müslümanlarla birlikte 

gayrimüslimler nakit para ihtiyacını karĢılamak için para vakıflarına sıkça 

baĢvurmuĢlardır. Uygulamada müslümanlar ile gayrimüslimler arasında herhangi bir 

ayrım yapılmamıĢtır.
692

 Zira incelediğimiz dönem içerisinde dört yüzün üzerindeki kayıt 

ile ilk sırayı alması bu iddiayı ispatlamada önemli bir delildir.
693

 Bununla birlikte 

Üsküdar‘da gayrimüslimlerin bazı para vakıfları bulunmasına rağmen Müslümanların 

bu vakıflardan herhangi bir münasebette bulunduklarına dair bir kayda rastlamadık. 

Gayrimüslimler de kendi vakıflarıyla kredi iliĢkilerine girdiklerine dair bir kayıt tespit 

edemedik. Yapılan iĢlemler daha mülk alım satımı veya kiralama iĢlemleri idi.
694

 

XVIII. yüzyıl Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimlerin para vakıflarından 

genellikle bey‗ bi‘l-istiğlâl yani kiralama yoluyla kredi aldıklarını görmekteyiz. Gerek 

elli yıllık dönem içerisinde gerekse vakıf muhasebelerinin tutulduğu h 1140 (m. 1728) 

yılına ait 417 Nolu defterdeki zimem kayıtlarında gayrimüslimlere verilen borçlar bey‗ 

bi‘l-istiğlâl yöntemiyledir. Bey bi‘l-vefa ve muamele-i Ģer‗iyye örnekleri az sayıdadır 

Para vakıflarından kredi alabilmek için alınacak borcun karĢılığında bir mala 

sahip olmak gerekiyordu.
695

 Gayrimüslimler ellerindeki gayrimenkulü rehin gösterip 

para vakıflarından kredi alabiliyor Ģayet mütevellisi aynı kimse ise birden fazla vakıftan 

kredi alıyorlardı.
696

 Bunun yanında borçların vakfa geri ödenmesini taahhüd edecek 

                                                                                                                                                     
çalıĢmalardan birisi de, Cenk Reyhan‘ın çalıĢmasıdır. Reyhan, para vakıfları ve terekelerden üzerinden 

Osmanlı Devleti‘nde kapitalist etkilerin kökenlerini ele almıĢtır. Yapılan çalıĢmada kavramsal tartıĢmalar 

üzerinde gereğinden fazla durulduğu için birincil kaynakların okunmasında, değerlendirilmesinde hataların 
yapılmasına sebep olmuĢtur. Normal vakıflarla para vakıfları birbiriyle karıĢtırılmıĢ, vakıfların yıllık gelirleri 

kazançları (ribh) iĢletilen salt faiz olarak algılanmıĢtır. Bkz. Reyhan,  Osmanlı‟da Kapitalizmin Kökenleri: 

Kent-Kapitalizm İlişkisi Üzerine Tarihsel-Sosyolojik Bir Çözümleme,  Ġstanbul 2008, s. 381. 

692 Tahsin Özcan, Osmanlı Para Vakıfları,  s. 300;  Kaya, a.g.e., s. 218. 

693 Gayrimüslimler Müslümanlara ait para vakıflarından kredi kullanmada Üsküdar‘da olduğu Devlet‘in değiĢik 
Ģehirlerinde nüfusları oranında aktif oldukları görülmektedir. Bkz. Cafer Çiftçi, Bursa‟da vakıfların sosyo-

ekonomik işlevleri: Avârız  vakıfları, Hirfet vakfıları, Para Vakıfları, Selatin Vakıfları, Bursa 2004, s. 219. 

694 Gayrimüslimlerin kendi vakıflarıyla olan iliĢkileri için bkz. ÜġS, no.408, vr.27a; no.411, vr.61b; no.426, vr.7b, 
vr.28b. 

695 Para vakfına rehin gösterilen gayrimenkuller vakfın rehni kaldırmadan baĢkasına satılamıyordu. Vakfın haberi 
olmadan satılan gayrimenkuller dava açılıyordu. Nitekim, Gebze'de mescid aydınlatılması için merhum Halil 

tarafından kurulan para vakfın mütevellisi Ömer Efendi, Darıca köyünde Pentazi v. Manol'un evini vakfa 1000 

akçeye istiğlâl ettikten sonra Hristodoli‘ye satmıĢ, Hıristo'ya dava, Hıristodoli‘nin inkâr ı 500 kuruĢa sulh 

olmuĢlardır. Bkz. ÜġS, no.329, vr.53a. 
696 Birden fazla para vakfından kredi alanlar için bkz. ÜġS, 328, vr.47a, vr.94a;  no.352 vr.41b; no.362 vr.17a. 



 
 

179 

 

kefillere ihtiyaç duyulmaktaydı. Sicillerden gördüğümüz kadarıyla kefil sayısı genel 

olarak iki idi. Bazen tek kefilin olduğu kayıtlara rastlamak mümkün idi.
697

 

Gayrimüslimlerin para vakıflarından kredi alımında câlib-i dikkat hususlardan birisi de, 

kredi öncesi mülk alım satım iĢleminin yapılmıĢ olmasıdır. Genelde peĢ peĢe gelen 

kayıtlardan birincisinde iki kiĢi arasında bir gayrimenkul satıĢı gerçekleĢmekte, alıcı 

konumda olan kiĢi kayıtta karĢımıza para vakfından satın aldığı mülkü kiralama yoluyla 

kredi kiĢi karĢımıza çıkmaktadır.
698

 Kredi alan bu kiĢilerin nakit paraya ihtiyaçları 

olduğu için mi, yoksa bir mülke sahip olmak için mi para vakıflarına geldikleri konusu 

gündeme gelmektedir. Vakıfların kiĢi borcunu ödemediğinde veya ödemeden öldüğünde 

sahip olduğu gayrimenkuller üzerinden davanın açılması mülk edinme düĢüncesiyle 

kredi aldıkları ihtimalini daha güçlü kılmaktadır. 

Gayrimüslimler para vakıflarından kredi aldıklarında bir ile üç yıl geri ödeme 

süresi olarak bir zaman dilimi tercih ediyorlar, genellikle üç yıl süreyle kredi alıyordu. 

Bunun yanında nadiren de olsa ödemeyi üç ay gibi aylık zaman dilimiyle tahdit edenler 

bulunmaktaydı.
699

 Para vakıflarının gayrimüslimlere uyguladığı ribh oranları Kira 

miktarları vakfiyelerde tayin edildiği üzere 
700

senelik % 10 ile % 15 arasında 

değiĢmekteydi.
701

  

Bu çalıĢma çerçevesinde para vakıflarından gayrimüslimlerin Müslümanlara 

oranla ne miktar kredi kullandıklarını tespit etmek mümkün değildir. Ancak 417 Nolu 

sicilde bulunan vakıf muhasebe kayıtlarındaki borçlular listeleri oran olarak kısmî de 

olsa bir fikir verebilir Bu defterdeki kayıtlara göre müslümanlar para vakıflarından 346 

defa kredi ve borç almıĢlar gayrimüslimler ise elli beĢ defa kredi almıĢlardır. Kullanma 

                                                   
697 Örnek için bkz. ÜġS, no.325, no.49b. 

698 Bu tür kredi iĢlemlerinde alım satımda zikredilen daha az fiyatla para vakıflarına rehin olarak verilmekteydi. 

Örnekler için bkz. ÜġS, no.325, vr.49b; no.343, vr.69a; 343 vr.96b; no.352, 24b; no.355, vr.43b. 

699 Örneğin Küçük Maltepe köyünde yaĢayan Hostala bint Maverperi adlı Hıristiyan kadın  Evliya Hoca Mescidi 
para vakfından  bağına karĢılık 60 kuruĢ 3 ay süreli kredi almıĢ  kira miktarı olarak 3 kuruĢ  5 pare ödemeyi 

kabul etmiĢtir. Bkz. ÜġS, no.334, vr.119b.  
700 Para vakıflarının uygulayacağı muamele oranları vakfiyelerde tayin edilmekteydi. Bkz. Özcan Osmanlı Para 

Vakıfları,  s. 296. 

701 Fakat ÜġS, ,no.337 vr.67b‘da yer alan bir kayıtta Kefere Mahallesi‘nden Mardiros v. Karafil‘in Hüsrev Ağa 

mescidi para vakfından evine mukabil 100 kuruĢ ve üç yılda ödeme Ģartıyla senelik kira miktarının 2,5 kuruĢ 
olarak yazılmıĢ olması büyük bir ihtimalle yazım hatasından kaynaklanmıĢtır. Zira 100 kuruĢ için alınan 2,5 

kuruĢluk kira çok az görülmektedir. % 12,5 kuruĢ kira alınmıĢ olması daha isabetli görülmektedir.  



 
 

180 

 

oranına baktığımızda Müslümanların oranı % 84 gayrimüslimlerin oranı ise % 16‘dır. 

Kredi alma hususunda gayrimüslimler içerisinde kadınların oranına baktığımızda; 413 

istiğlâl (kiralama) kaydında kadınların sayısı doksan iki olarak tespit edilmiĢtir. Yani 

gayrimüslim kadınların kredi kullanma oranı % 22‘dir.
702

 Bu durum, Üçüncü bölümde 

sosyal iliĢkiler konusunda da değineceğimiz üzere Osmanlı kadının ister Müslüman 

ister gayrimüslim olsun ticarî hayatta da aktif olduğu konusunda olumlu bir intiba 

vermektedir. Gayrimüslimlerin Üsküdar‘da kredi almada en çok hangi vakıfları tercih 

ettiklerini sorguladığımızda, Devâtîzâde ġeyh Mustafa Efendi ve Devâtîzâde ġeyh 

Mehmed Efendi zaviyelerinin para vakıflarından alınan kredi adedi yüzün üzerindedir. 

Bu rakam ise alınan kredi miktarının dörtte birini oluĢturmaktadır. Üsküdar‘da bulunan 

Tazıcılar Ocağı
703

 içerisinde ocak çalıĢanları ve mescid için kurulan para vakıflarından 

altmıĢ üç adet kredi kullanmıĢlardır. Yine ―Hadâyık-ı Hassa‖ denilen saray 

bahçelerinin
704

 gerek Ģehir içinde gerekse HaydarpaĢa, Fenerbahçe, Ġstavroz‘daki 

bahçeler için oluĢturulan para vakıflarından ise otuz iki adet kredi kullanmıĢladır. 

Bunların yanında Arslan Ağa çeĢmesi, mahalle ve köy mescidleri, avârız  sandıkları, 

yeniçeri ortaları
705

 ve bazı hayır sahiplerinin kendi adlarına kurdukları para vakıfları 

gayrimüslimlerin kredi kullandıkları vakıflar olmuĢtur.  

Ġncelediğimiz dönem içerisinde Üsküdar nahiye ve köylerinde yaĢayan 

gayrimüslimlerin para vakıflarından ne kadar sayıda ve ne miktarda kredi aldıklarını Ģu 

tabloda görmekteyiz: 

                                                   
702 Bursa vakıfları üzerinde inceleme yapan Cafer Çiftçi‘nin gayrimüslim kadınların gayrimüslimler arasında para 

vakıflarından kredi kullanma oranını %19 civarında vermiĢtir.(Çiftçi, a.g.e., s. 219)  Bu durum Üsküdar‘da 
olduğu gibi Bursa‘da da gayrimüslim kadınların iktisadî hayatta gayri Müslim erkekler kadar aktif olduklarını 

göstermektedir.  

703 Tazıcılar Ocağı mekân olarak Karacaahmet mezarlığının doğu kısmında padiĢaha tazı yetiĢtirmek için Kanûnî  

Sultan Süleyman tarafından yatırılmıĢ bir ocaktır. Ocağın mescidi Hekimoğlu Ali PaĢa zamanında bostancıbaĢı 

Ömer Ağa tarafından yeniden yaptırılmıĢtır. Bkz. Ġbrahim Hakkı Konyalı (v. 1984.) Abideleri ve Kitabeleri İle 

Üsküdar Tarihi. Ġstanbul 1976, I,303. 

704 Bkz. Pakalın, a.g.e., I;698. 

705 Örnek için bkz. BOA; DDRB MH no. 1/34.  



 
 

181 

 

 

Tabloyu tetkik ettiğimizde alınan kredi miktarların 200 kuruĢu pek geçmediği, 

ağırlıklı olarak 50 kuruĢ ile 100 kuruĢ arasında bir kredi miktarının tercih edildiğini 

ortalama rakam olarak 80 kuruĢ olduğunu görmekteyiz. Ġncelediğimiz dönemde 80 

kuruĢ fakir grubundaki bir evin ortalama fiyatına tekabül etmektedir.  

Kredi miktarlarının düĢük bir rakamda olmasının sebeplerinin 

düĢündüğümüzde, öncelikle yüksek kredi alınan para vakıflarına ve verdikleri 

miktarlara bakmak gerekmektedir. Üsküdar‘da gayrimüslimlerin 200 kuruĢ ve üzeri 

rakamla kredi kredi alınan para vakıfları Devâtîzâde beĢ adet, Yeniçeri ortaları dört adet 

Arslan Ağa ÇeĢmesinin tamiri için kurulan para vakfı ve  Yusuf Ağa adlı hayır 

sahibinin  üç, Hüsrev Kethüda, Ahmed Çelebi, Hamza Fakif Mescidi Ahmed Ağa ve 

Cami-i Kebir mahallesi Menzil mühimmatı için kurulan para vakfından birer defa 200 

kuruĢun üzerinde kredi almıĢlardır. Bunlar içerisinden Devâtîzâde ve yeniçeri ortaları 

nakit sermayesi çok olan vakıflar idi. Görüldüğü kadarıyla çekilen kredi miktarlarının 

para vakıflarının bütçesi ile bir alakası olduğu gibi, gayrimüslimlerin ödeme gücüyle 

yakından ilgilidir.
 706

  

                                                   
706 Cenk Reyhan, insanların para vakıflarından kredi kullanmada Devletin talep ettiği vergileri zamanında 

ödeyebilmek için gittiğini söylemektedir. Bkz. Reyhan, a.g.e., s. 197;  Cafer Çiftçi ise para vakıflarından kredi 

kullanmanın asıl nedenlerini vergi borçlarını ödemek ve düĢük faizli kredi imkânlarından yararlanıp küçük 

çaplı sermaye artırımlarını sağlamak, tüketim ihtiyaçlarını gidermek olarak zikretmiĢtir. Bkz. Çiftçi, a.g.e., s. 

230; Fakat incelediğimiz mahkeme kayıtlarında bunlara dair bir bilgi ve iĢarete rastlamadık. 

0 

20 

40 

60 

80 

100 

120 

140 

160 

0-49 50-99 100-199 200-1000 

A
lm

a
 K

re
d

i a
d

e
ti

 

Miktar Aralığı (kuruş) 

Tablo IX: Gayrimüslimlerin Para Vakıflarından 
Aldıkları Kredi Sayısı ve Miktar Aralığı 



 
 

182 

 

Gayrimüslimlerin para vakıflarından aldıkları kredinin elli yıllık dönem 

içerisindeki seyrine baktığımızda, 1700-1710 yılları arasında 132, 1711-1720 yılları 

içerisinde 91, 1721-1730 yılları arasında 103, 1731-1740 yılları arasında 52, 1741-1750 

yıllarında yirmi dokuz adet kredi aldıklarını görmekteyiz. Ġlk otuz yıl para vakıflarında 

kredi almadaki canlılık son yirmi yılda yerini tedrici olarak düĢüĢe bırakmıĢtır.  

Gayrimüslimler para vakıflarından bey‗ bi‘l-istiğlâl yönteminin dıĢında 

muamele-i Ģer‗iyye yoluyla da kredi almaktaydılar. Bu yola özellikle rehin edilebilecek 

bir gayrimenkule sahip olmayanlar baĢvurmaktaydılar. BeĢ kayıtta yer alan bu usule 

göre gayrimüslimler para vakıflarından aldıkları kredinin yanı sıra bir eĢya satın 

alıyorlar, aldıkları krediyi kefil gösterip vadenin tamamında aldıkları kredi ve eĢya 

borcunu vakfa ödüyorlardı. Bizim gördüğümüz örneklerde vade süresi bir yıl idi. EĢya 

olarak kürk ve çuka satın alıyorlardı. Örneğin Kuzguncuk köyünden Yasef adlı bir 

Yahudi, Osman PaĢa‘nın çeĢme tamiri için kurduğu para vakfından 70 kuruĢa nakden 

dört zira‗ yeĢil çuka ücretinden 10,5 kuruĢ toplam 80,5 kuruĢu kredi almıĢtı. Hüseyin 

Ağa, Süleyman Ağa ile Yasef, Ġsak ve Mosi adlı Yahudilerin bir yıl sonra ödemek üzere 

alınan krediye kefil olmuĢlardı.
707

 Yine Tuzla‘dan Yanaki, Konstantin, Dimitri vs 

gayrimüslimler Hadika-i Hassa bostanîlerinin para vakfının mütevellisi Mehmed 

Ağa'dan nakden 2150 kuruĢ semmur kürk ücretinden 322,5 kuruĢ toplam 2472,5 kuruĢ 

bir sene içerisinde ödeme koĢulu ile kredi almıĢlardır.
708

  

Bunun yanında bazı gayrimüslimler para vakıflarına bir eĢya rehin bırakarak 

muamele-i Ģer‗iyye usulüyle kredi almaktaydılar. Mesela, Kefere Mahallesi‘nden Sima 

bint Krikor adlı gayrimüslim bir kadın Yusuf Ağa adlı hayır sahibinin para vakfından 22 

kuruĢ nakit borç alıp 32 vukıyye hacmindeki kazanını rehin bırakmıĢtı. Bir senelik devr-

i Ģer‘i ilzam 3 kuruĢla yani % 13,6 ribh ile vakfa 25 kuruĢ ödeyecekti.
709

  

Gayrimüslimlerin para vakıflarından kredi alma yollarından birisi de bey‗ bi‘l-

vefâ yani geri ödeme yoluyladır. Bu konuda bir tek örneğe rastladık. PazarbaĢı 

                                                   
707 ÜġS, no.328, vr.39b. 

708 Kartal ġS, no.1, vr.84b. 

709 ÜġS, no.345, vr.11b.  



 
 

183 

 

Mahallesi‘nden Mevsel v. Abraham adlı Ermeni Rumeli taraflarından Pirlepe
710

 

Ģehrinde EĢrefî es-Seyyid Mehmed Efendi Zaviyesi Para Vakfı‘ndan Ġvaz Fakih‘teki 

bağını rehin gösterek, 120 vadeyle 75 kuruĢ kredi almıĢtı.
711

 

Para vakıflarından yoğun bir Ģekilde kredi alan gayrimüslimlerin geri ödeme 

konusunda durum ne idi. Para vakıflarıyla ilgili çalıĢmalarda alınan kredilerin 

ödenmeyen borçlarla ilgili bir rakama rastlamadığımız için mukayese yapma imkânımız 

olmadı. Üsküdar‘da Elli yıllık sürede sicillere yansıyan vakıf mütevellilerinin açtığı 

dava sayısı otuz adettir. Para vakıflarından alınan toplam kredi miktarı içerisinde % 

7‘ye tekabül etmektedir.  

Alınan krediler ödenmediğinde borçluları hangi iĢlemler beklemekteydi? Vakıf 

mütevellileri alınan paranın vadesi geldiğinde öncelikle borçludan borcu tahsil etme 

yoluna gitmekteydiler;
712

 borçlu borcu ödemezse kefilden borcu talep etmekteydiler. 

Eğer borçlu ölmüĢ ya da gaip ise geride bıraktıkları mallardan tedarik ediyorlardı. Vakıf 

mütevellileri alacaklarının on altı tanesini terekeden, sekiz tanesi borçlunun kendisinden 

6 tanesini kefilden tahsil etmiĢlerdir. Bazen borç ödememede inat edenler Divan‘a 

Ģikâyet edilmekteydi.
713

 

Para vakıflarından alınan kredinin yanı sıra alım sırasında zikredilen ribh borç 

hükmüne girdiği için borçludan, kefilden veya terekelerinden tazmin edilmekteydi.
714

 

Borçlu vadesinde ödeyemediği borcunu gayrimenkulünü satarak öderdi. Nitekim 

Çengelköylü Aleksandiri v. Zafiri Hadayık-ı Hassa Fındıklı ÇeĢmesi para vakfından 70 

kuruĢ kredi almıĢtı. Mahkeme, borcunu ödemeden öldüğü için vakıf mütevellisi 

Hasan‘a 70 kuruĢ kredinin yanı sıra üç senelik kira ücreti 30,5 kuruĢun vârislerden 

                                                   
710 Bahsi geçen yer Rumeli‘de Manastır bağlı bir kaza idi. Bkz. Nuri Akbayar, Osmanlı Yer Adları Sözlüğü, , 

Ġstanbul 2003, s. 133. 

711 ÜġS, no.358, vr.46b.  

712 Tahsin Özcan, Osmanlı Para Vakıfları, s.307-308. 

713 İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Vakıf Tarihi (1742-1764), (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), Ġstanbul 1998,  

I,133. 

714 Kaya, a.g.e  s. 120-121.  



 
 

184 

 

alınması uyarısında bulunmuĢtu.
715

 Bir baĢka borç iĢleminde kaç yıllık anlaĢma 

yapıldığı belli olmayan kredi iĢleminde geçen senelerin tümünün kirası alınmıĢtı.
716

  

2.3.2.2. Yetim Mallarından Kullanılan Krediler 

Osmanlı toplumunda yetimlerin ve öksüzlerin korunması ve mallarının 

muhafazası konusunda ciddi bir hassasiyet vardı. Bir kiĢi vefat ettiğinde geride kalan 

çocukları için mahkemece bir vâsi tayin edilmekteydi. Uzun süren savaĢlar sonucu 

erkeklerin cephede olması sebebiyle geride kalan çocuklarının nafaka temininde önemli 

bir iĢlev görmekteydi. Mahkeme kayıtlarında sıkça görülen bu hassasiyet devletin hem 

Müslüman hem de gayrimüslim tebaasında mevcut idi.
717

 

Bir miras kaydında yetim veya öksüz var ise taksim için mutlaka mahkemeye 

gelinir, mahkeme Ģer‗î usule göre miras taksimi yaptıktan sonra yetimleri koruyup 

gözetleyebilecek insanları –çocuğun en yakınlarından baĢlamak üzere- vâsi tayin ederdi. 

Vâsi olan kiĢi yetimleri buluğa erinceye kadar aslî ihtiyaçlarını karĢılar ve mallarını 

korur idi. Çoğunlukla yetimlerin gayrimenkul malları kiraya verilerek,  menkul malları 

ise nakde dönüĢtürülerek iĢletilirdi.
718

 

Yetimlerin menkul mallarının nakde çevrilenlerinin muhafazası tıpkı para 

vakıflarında olduğu gibi vâsiler tarafından muamele-i Ģer‗iyye, bey‗ bi‘l-istiğlâl 

yöntemleriyle sağlanırdı.
719

 Böylece yetim malları değerini kaybetmemiĢ, nakit paraya 

ihtiyacı olanlar da kredi ihtiyaçlarını karĢılamıĢ olmaktaydılar.  

                                                   
715 ÜġS, no.420, vr.66a. 

716 26 Cemâziyelevvel 1157(7 Temmuz 1744)  tarihinde Murad Reis Mescid Vakıfı‘nın mütevellisi Mehmed Ağa, 

vakıftan istiğlâl yoluyla 100 borç alan PazarbaĢı Mahallesi‘nden Onan v. Haçadur ve eĢi Yakut bint Panos'un 
gaip olmasıyla dava açmıĢtı. Bkz. ÜġS, no.412, vr.35a; 28 Rebiulevvel 1160(9 Nisan1747 tarihinde 

mahkemece gaip olan karı-kocanın borçlarının ödenmesi için vekil tayin edilen Abraham v. Serkiz PazarbaĢı 

Mahallesinde olan evlerini Murad Reis vakfından 100 kuruĢ borç yine Mustafa Efendi‘den 100 kuruĢ 9 yıllık 

kira ücreti olarak 110 kuruĢ ve toplam  310 kuruĢ borca mahsuben bahsi geçen ev Karabet'e 310 kuruĢa 
satmıĢtır. Bkz. ÜġS, no.412, vr.35a. 

717 Gayrimüslimlerin yetim ve öksüz çocukları için mahkeme tarafından vâsi ve nazır atandığına dair kayıtlar 
olmasına rağmen, gayrimüslim yetim çocuklarının mallarından kredi alındığına dair bir örneğe rastlamadık.  

718 Tahsin Özcan, ―Osmanlı Toplumunda Yetimlerin Himayesi Ve Eytam Sandıkları‖, İstanbul Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi Ġstanbul 2006,  say.14. s. 107. 

719 Tahsin Özcan, Osmanlı Para Vakıfları, s. 86; Ġncelediğimiz dönemde yetim mallarıyla ilgili uygulama ferdi 

olarak yapılmaktaydı. 19. Yüzyıldan itibaren kurumsal bir yapı arz ederek devlet eliyle yönetilen bir fona 

dönüĢmüĢtür. Bkz. Tahsin Özcan ―Osmanlı Toplumunda Yetimlerin Himayesi‖, s. 106. 



 
 

185 

 

XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdarlı gayrimüslimlerin kredi aldıkları 

yerlerden birisi Müslümanların yetimlerinin nakit paraları olmuĢtur. Yetim mallarının 

kredi olarak kullanılmasıyla ilgili Üsküdar sicillerinde tespit ettiğimiz yirmi dört adet 

kaydın tamamı istiğlâl yöntemiyle alınmıĢtır. Bunların on ikisi bir yıl vadeli diğer on iki 

kayıt üç yılda geri ödenmek üzere alınmıĢtır. Muamele oranları senelik % 10 ile % 15 

arasında
720

 değiĢmekte ve ortalama oran olarak % 13 civarındadır. Alınan kredi 

miktarları 25 kuruĢtan baĢlayıp 500 kuruĢa kadar çıkmaktadır. Ortalama alınan kredi 

miktarı 110 kuruĢ civarındadır. Bu rakam sayı olarak az olsa da para vakıflarından 

alının kredi ortalamasından daha yukarıda görünmektedir. 

Üsküdar sicillerinde yer alan kayıtlara göre, yetim mallarından kredi almak 

isteyen bir insanın öncelikle para vakıflarında olduğu gibi bir gayrimenkule sahip 

olması gerekiyordu. Ġncelediğimiz örnekler üzerinden bir değerlendirme yapacak 

olursak genellikle rehin gösterilen malların ev ve bağlar olduğunu görmekteyiz.  

Yetim mallarından kredi alan gayrimüslimlerin mekân olarak dağılımına 

baktığımızda, genelde Üsküdar ve civarında oturan gayrimüslimlerin Üsküdar‘da 

yaĢayan yetimlerin mallarından kredi aldığını görmekteyiz. Bununla birlikte Üsküdar‘da 

ve havalisinde yaĢayan gayrimüslimlerin Suriçi Ġstanbul,
721

 Galata‘ya bağlı BeĢiktaĢ 

köyünde yaĢayan
722

 Müslümanların yetim mallarından, yine Ortaköy‘de yaĢayan 

gayrimüslimlerin de
723

 Üsküdar‘da yaĢayan Müslümanların kredi aldığını müĢahede 

etmekteyiz.  

Alınan krediler için para vakıflarında olduğu borcu olan kiĢinin kendisinden 

kefilden veya terekesinden tazmin edilmektedir. Ġncelediğimiz dönem içerisinde 

ödenmeyen borçla ilgili iki kayda rastladık. Bunlardan birincisinde Kadıköylü mumcu 

Dimolaki v. Todori Ġstanbul‘da Nahilbend (Balmumcu) Mahallesi‘nde ölen kilerağası 

                                                   
720 Muamele oranı bir tek kayıtta %15,38 olarak gözükmektedir. Küçük Maltepe köyünden Lagofet v. Toromal 

Ġstanbul‘da Üskübi Mahallesi‘nden vefat eden Fatıma Hanımın yetimlerinin vâsisi ve eĢi Hüseyin Efendi‘den 
köydeki bağına mukabil istiğlâlen senelik 30 kuruĢ icarla 195 kuruĢ almıĢtır. Bkz. ÜġS, no.329 vr.64a. 

721 Bkz. ÜġS, no.326, vr. 62ab;  no.329, vr.65a; no.331, vr.18b. 

722 Bkz. ÜġS, no.328, vr.38b. 

723 ÜġS, no.344, no.72a.  



 
 

186 

 

el-Hâc Süleyman Ağa b. Mehmed‘in yetimlerinin mallarından evine mukabil 200 kuruĢ 

kredi almıĢtı. Borcunu ödemeden ölmesiyle, yetimlerin vâsi vekili Osman Bey b. 

Hamza Dimolaki‘nin damadı Yani‘ye 17 ġevval 1111 (7 Nisan 1700) tarihinde davacı 

olmuĢ,
724

 mahkeme de Yani‘yi haksız bulup borcun ödenmesi konusunda uyarmıĢtı. 2 

Zilhicce 1111 (21 Mayıs 1700)  tarihinde istiğlâl sebebiyle evin rehni kalkmadan David 

adlı bir gayimüslime satıldığı dolayı yapılan iĢlemin hükümsüz sayılmıĢtır. Yani ise 

kayınpederi Dimolaki‘nin borcunun 160 kuruĢu evden 40 kuruĢu ise terekeden alınması 

konusunda vâsi vekili ile sulh olmuĢtur.
725

  

Yetim malıyla ilgili açılan ikinci kayıtta ise sarih bir ifade bulunmamasına 

rağmen dava edilen gayrimüslim hakkında gaib olma ihtimali daha yüksektir. Verilen 

bilgiye göre Vartan adlı bir ermeni Kefçe Mahallesi‘nde vefat eden Abdullah Ağa'nın 

yetimlerinin malından istiğlâl yoluyla 150 kuruĢ almıĢtı. Ancak borcun ödenmemesi 

sebebiyle yetimlerin vâsisi Hatice Hanım 1156(1744) senesi tarihli istiğlâl hücceti ile 26 

Zilhicce 1160(26 Aralık 1747) tarihinde dava açmıĢtı. Mahkeme de Vartan'ın vekili 

çilingir Abraham‘a evin satılıp borcun ödenmesi gerektiğine hükmetmiĢtir.
726

 Ġki kayıtta 

dikkatimizi çeken husus birinci davada 200 kuruĢ verilen borcun 30 kuruĢ istiğlâli 

alınamamıĢtır. Aynı Ģekilde ikinci davada ise bir muamamele oranından 

bahsedilmektedir.  

2.3.2.3. Şahıslardan Alınan Krediler 

Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimlerin Müslümanlara ait para vakıfları, yetim 

malları yanında Ģahıslardan aldıkları kredilerden sonra kredi konusunda üçüncü bir 

husus da Ģahıslardan alınan kredi gelmektedir. 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında karz olarak adlandırılan borç 

alıĢveriĢlerine yukarıda değinmiĢtik. Bunun yanında muamele-i şer‟iyye, bey bi‟l-

istiğlâl ve bey bi‟l-vefâ yöntemleriyle borç verme yöntemleri vardı. Verilen borca 

                                                   
724 ÜġS, no.326, vr. 62ab. 

725 ÜġS, no.326, vr.83a. 

726 ÜġS, no.420, vr.59b 



 
 

187 

 

karĢılık bir menfaat veya fazlalık olması nedeniyle bu usulle yapılan iĢlemleri kredi 

olarak değerlendirdik. 

Gayrimüslimlerin Müslümanlardan kredi olarak en çok kullandıkları yöntem 

para vakıflarında ve yetim mallarında olduğu gibi istiğlâl yöntemiyle kredi olmuĢtur. 

Gayrimüslimlerin kendi aralarında uyguladıkları bu yöntemde,
727

 nakit paraya ihtiyacı 

olan gayrimüslimler mülkiyeti kendilerine ait bir gayrimenkulü bir müslümana satıp, 

sattıkları bu mülkü tekrar kendilerine kiralayıp vade sonunda kira parasıyla sattıkları 

parayı geri ödediklerinde tekrar kendi mülklerinin sahipleri oluyorlardı. Bu yolla kredi 

alımında kiĢilerin bir gayrimenkulünün olmasının yanında aldığı borca kefil olabilecek 

insanların da olması gerekiyordu. 

Ġstiğlal yöntemiyle alınan kredilerin tamamı üç yıl vadeli idi. Muamele 

oranlarına baktığımızda küçük yaĢta mümeyyiz evsaflı Mehmed Çelebi

 adındaki 

müslümanın gayrimüslimlere verdiği kredilerde muamele oranını % 10 civarındadır.
728

 

Sadece bir kayıtta 9,4 olarak yer almıĢtır.
729

 Bundan baĢka Ömer Ağa,
730

 Hasan Beğ
731

 

ile Ümmü Gülsüm bint Mustafa
732

 ve Fatıma bint Mehmed
733

 adlı hanımların 

gayrimüslimlere verdiği kredilerde muamele oranı % 15‘tir. 

Ġkinci bir kredi yöntemi ise bey‗ bi‘l-vefâdır. Bir satıĢ iĢlemi gibi gözükmesine 

rağmen, taraflardan birisine menfaat sağladığı için kredi iliĢkileri içerisinde ele aldık 

Burada kredi veren kiĢi borç verdiği kimsenin malından borç ödeninceye kadar istifade 

                                                   
727 Örnekler için bkz. ÜġS, no.402, vr.19b;  no.384, vr.52a.  

 Bu iĢlemi Ģahsın kendisi –mahkemenin izniyle- yaptığı için kiĢilerden alınan krediler kapsamında değerlendirdik. 
Zira yetimlerin paralarının iĢletilmesi daha önce geçtiği üzere vâsileri tarafından yapılmaktaydı.  

728 Mehmed Emin Çelebi‘nin kredi verdiği gayrimüslimler için bkz. ÜġS, no.384, vr.79b (2 kayıt); no.384, vr.81b; 
no.384, vr.83b; no.386, vr.29b. 

729 Bahsi geçen Ģahıstan Murad Reis Mahallesi‘nden Kadem bint Serkiz evine mukabil 170 kuruĢ vermiĢ senelik 16 

kuruĢtan 3 seneliğine kiralamıĢtı. Bkz. ÜġS, no.384, vr.80a. 
730 Murad Reis Mahallesi‘nden Eyva bint Artin‘in bağına mukabil 270 kuruĢ  3 sene senelik 40,5 kuruĢ istiğlâl için 

bkz. ÜġS, no.385, vr.23b.  

731 PazarbaĢı Mahallesi‘nden. Krikor ve eĢi Saltane adlı gayrimüslimlerin evlerinin karĢılığında 60 kuruĢ 3 sene 

yıllık 9 kuruĢ istiğlâl için bkz. ÜġS, no.402, vr.51b. 

732 Yenimahalle‘den Yorgi‘nin Abdullah ağa toprağındaki bağının karĢılığında mukabil 150 kuruĢ 3 sene 22,5 
senelik istiğlâl için bkz. ÜġS, no.402, vr.11b. 

733 Kuzguncuklu PelaĢe adlı gayrimüslim kandın evinin karĢılığında 300 kuruĢ kredi ve 3 seneliğine yıllık  36 kuruĢ 

istiğlâl için bkz. ÜġS, no.402, vr.18b. 



 
 

188 

 

etme hakkına sahipti.
734

 Sicillerde beĢ kayıtta gördüğümüz örneklerde, dördünde 

gayrimüslimler Müslümanlardan birinde Müslüman gayrimüslimden bey‗ bi‘l-vefâ 

usulüyle kredi almıĢtır. Bu usulle kredi almak isteyen bir kimse nakit parası olan Ģahsa 

gayrimenkulünü vefâen satar, belli bir vadede borcunu ödeyemezse malının satılıp, 

borcunun ödenmesini fazla para kalırsa kendine iade edilmesini bu iĢlemin yapılması 

için bir vekil tayin ederdi. Eldeki örneklerden anlaĢıldığı kadarıyla geri ödeme süresi 

altmıĢ gün ile bir yıl arasında değiĢmekteydi. Örneğin, Kefere Mahallesi‘nden Bedros v. 

Agob‘un el-Hac Mustafab. Ali‘ye geri almak Ģartıyla sattığı 50 kuruĢa evi için 

belirlenen vade 60 gün idi.
735

 SinanpaĢa Mahallesi‘nden Gevher bnt. Ġbrahim adlı 

kadının Azarya v. Karabet‘e Kefçe Mahallesi‘ndeki vefâen 220 kuruĢa sattığı hanı için 

vade üç yüz altmıĢ bir gün idi.
736

 

Bir kayıtta vefâen satıĢta Yenimahalle‘de yaĢayan Kostan v. MenteĢ AiĢe bint 

Kız Mehmed Ağa‘nın vekili eĢi Halil Ağa b. Abdullah vasıtasıyla mahalledeki evini 

vefâ tarîkiyle 170 kuruĢa satıp bir seneliğine 25 kuruĢa kiralamıĢtır. Yenimahalle‘den 

bakkal Rizo v. Alelsi‘yi kefil göstermiĢtir.
737

Bu kayıtta yapılan iĢlem her ne kadar bey 

bi‘l-vefâ denilse de istiğlâl iĢlemidir. Zira bey bi‘l-vefâ usulüyle yapılan satıĢta kiralama 

olmayıp, borç alan kiĢinin aldığı para ile vade sonunda ödediği ücret aynıdır. Ayrıca 

vefâ tarikiyle yapılan satıĢlarda, borçlu borcunu vadesinde ödemediği takdirde 

mülkünün izin vermektedir. Bu kayıtta zikredilen hususlar yer almamaktadır.  

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında bazı kredilerin muamele-i Ģer‗iyye 

yoluyla verildiğini görmekteyiz. Bunlara ―muameleci taifesi‖ denilmekteydi.
738

 Bu yolla 

borca ihtiyacı olan kiĢi parası olan kiĢiden araya bir satım akdi sokmak suretiyle aldığı 

borçtan fazla bir miktarda borçlanırdı. Elli yıllık dönem içerisinde incelediğimiz 

sicillerde muamele-i Ģer‗iyye ile ilgili üç adet kayda rastladık. 

                                                   
734 Bey bi‟l-vefânın uygulanması ve hukukî tartıĢmaları için bkz. Kaya, a.g.e., s. 80-116. 

735 ÜġS, no.328, vr.90b. 

736 ÜġS,no.350, vr.36b. 

737 ÜġS,no.334, vr.24b. 

738 Örnekler için bkz. İstanbul Ahkâm Defterleri İstanbul Finans Tarihi (1742-1787 (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.)  

Ġstanbul 1998, I, 43, 381; Kaya, a.g.e., s. 195-197. 



 
 

189 

 

Bunlardan ilkinde Gebze nahiyesi Darıca köyünden baĢta Papa Panayot, Aci 

Yorgi olmak üzere on bir gayrimüslim Reis Mahallesi‘nden merhum Abdullah Ağa 

vekili Feyzullah Efendi‘den 3000 kuruĢ borç almıĢtır. Daha sonra ihtiyaçlarına 

harcadıklarından dolayı borcun yeniden yapılandırılması için 3000 kuruĢ için bir senelik 

devr-i Ģer‘-i iltizam ve ribh olunan murabaha ile 360 kuruĢ ilave ederek 3360 kuruĢ 

olarak ödemeyi taahhüt etmiĢlerdir.
739

Diğer kayıtta ise Üsküdar‘da mumculuk yapan 

Aleksandiri ve Esteryo el-Hac Mehmed'den 12 sene önce 1000 kuruĢ aldıkları borca 

mahsuben % 15 kuruĢ hesâbından fazla ayda 20‘Ģer kuruĢtan toplam 2882 kuruĢ 

paralarını haksız yere aldığı için kalan 1882 kuruĢtan dolayı davacı olmuĢlardır. El-Hac 

Mehmed ise muamele-i Ģer‗iyye olmaksızın 1000 kuruĢ üzerinde 324 aldığını kabul 

edip diğer fazlalığı inkâr  edince, arabulucuların devreye girmesiyle 200 kuruĢ üzerine 

sulh olmuĢlardır.
740

  

Muamele-i Ģer‘iyye konusunda değinilmesi gereken bir husus da borç iliĢkileri 

kısmında ele aldığımız sarraflardan alınan borçların durumudur. Ġncelediğimiz 

kayıtlarda Müslümanların gayrimüslim sarraflardan sıklıkla borç aldıklarını 

görmekteyiz.
741

 Yavuz Cezar, hazine sarrafı olmayan sıradan sarrafların para değiĢ 

tokuĢundan kaynaklanan rayiç farkı üzerinden kar ettiklerini, varlıklı insanlar olması 

hasebiyle bankerlik iĢine soyunduklarını söylemektedir.
742

Ancak verilen borçlarla 

kayıtlarda muamele-i Ģer‗iyye dair ifadenin yer almaması herhangi değerlendirmeye izin 

vermemektir.  

Müslim-gayrimüslim arasında gerek borç gerekse kredi iliĢkilerinde faiz 

uygulamasıyla ilgili olarak dava konusu olan borçlarda riba olarak nitelendirebilecek bir 

dava kaydına rastlamazken, Müslim-gayrimüslim borç iliĢkilerinde faiz ve tefecilik 

olarak adlandırılabilecek bir durum olarak Yahudilerin Kepeciler hanında kalan Alaiye 

Sancağı‘ndan muameleci ve tefeci gruptan Ģikâyetleri görmekteyiz. Yahudilerin 

                                                   
739 ÜġS, no.398, vr.19a. 

740 ÜġS, no.420, vr.10a.  

741 Sarraflardan alınan borçlarla ilgili bkz. ÜġS,no.351, vr.30b; no.363, vr.122b; no.420 vr.52a, vr.58b; no.423, 
vr.1b. 

742 Yavuz Cezar, ―18. Ve 19. Yüzyılda Osmanlı Devletinde Sarraflar‖, Gülten Kazgan‟a Armağan Türkiye 

Ekonomisi, (haz. L. Hilal Akgül, Fahri Aral), Ġstanbul 2004,  s. 182  



 
 

190 

 

Ģikâyetinde bu grubun onu on altı akçe verdikleri ifade edilmiĢtir.
743

 yukarıda geçen 

mumcuların davasında % 15‘lik muamele oranın üzerindeki para ve Yahudilerin 

Ģikâyetçi oldukları muameleci ve tefecilerden onu on altı (% 60) hesabıyla akçe 

aldıkları ifade edilmekte piyasanın çok üzerinde faiz olarak görülmektedir.
744

 

2.4. ESNAF ve ÜRETĠM ĠLĠġKĠLERĠ 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasındaki münasebetlerin iktisadî açıdan bir 

yönünü gayrimüslimlerin sahip oldukları meslekler yer aldıkları esnaf grupları 

oluĢturmaktadır. Ticarî hayatın omurgasını esnaf ve meslek erbabı oluĢturmaktaydı. 

Mahkeme kayıtları bir iĢle veya zanaatla uğraĢan insanları ağırlıklı olarak taife bazen 

esnaf kelimeleriyle tarif etmekteydi. Bu bölümde Üsküdar‘ın iktisadî hayatına yön 

veren müslüman ve gayrimüslim esnaf arasındaki iliĢkilerin ne Ģekilde cereyan ettiğini, 

ahilik ve lonca sistemini, gayrimüslimlere esnaf ve meslek seçiminde herhangi bir 

sınırlama getirilip getirilmediğini ele alacağız.  

XVIII.  yüzyıl Üsküdar‘ında ekonomik hayatın döndüğü merkezlere 

baktığımızda Ģöyle bir tablo ile karĢılaĢmaktayız:  Üsküdar ticaretinin döndüğü, Müslim 

ve gayrimüslim esnafın kümeleĢtiği yerler ―sûk‖ diye ifade edilen çarĢılar 

bulunmaktaydı. Bunların en meĢhuru Zincirlikuyu denilen bedesteni içine alan Üsküdar 

çarĢısı idi. Bunun yanında Uncular, Arabacılar, Eskihamam, Arasta, Müftüfırını, 

Kızlarağası çeĢmesi, YeniçeĢme, Kavukçular, Demirciler ve Tabutçular diye 

adlandırılan çarĢılar vardı. Müslümanlar ile gayrimüslim esnafın yan yana çalıĢtığı 

içinde pek çok hanı ve dükkânları barındıran ticaretin kalbinin attığı en meĢhur 

mekânlardan birisi de Atpazarı idi. Bitpazarı da aynı Ģekilde fırın bakkal pek çok 

dükkânı barındıran bir ticarî mekân hüviyetindeydi. Bunların yanında Üsküdar Ġskelesi 

ve Balaban iskelesi gibi iskelelerin bulunduğu mekânların çevresinde dükkânlar 

bulunmaktaydı. Aynı Ģekilde ÇavuĢderesi olarak adlandırılan muhit müslüman ve 

gayrimüslim esnafın yoğun olduğu yerlerden birisi idi. Burada hanlar, fırın ve fazla 

sayıda bakkal dükkânı bulunmaktaydı. 

                                                   
743 ÜġS, no.388, vr.85b-86a. 

744 Bkz. ÜġS, no.388, vr.86a. 



 
 

191 

 

Ticarî mekânlarda vakıflara ait yerlerin büyük payı var idi. Bunlar içerisinde 

özellikle ToptaĢı mevkiinde ve Atpazarı içinde Atik Valide Vakfı‘na dükkânlar dikkati 

çekmekteydi. Aziz Mahmud Hüdayi Vakfı, Mihrimah Sultan Vakfı, Selamiali Vakfı ve 

diğer vakıflara ait dükkânlar müslüman ve gayrimüslim esnaf tarafından iĢletilmekteydi. 

Bunların ötesinde mahalle aralarında ve Üsküdar‘a bağlı müslüman ve gayrimüslimin 

beraber yaĢadığı köylerde genelde müslümanlar ve gayrimüslimler beraber ticaret 

yapmaktaydılar.  

2.4.1. Lonca Sistemi ve Gayrimüslimler 

Hizmet ve üretim Ģekline göre değiĢik adlar alan esnafın Osmanlı‘dan önce 

Selçuklu döneminde birlikler oluĢturmaya baĢladığı ve bu birliğin Ahi Evran‘a 

dayandırıldığı bilinen bir husustur.
745

 Ahilik adıyla neĢvünemâ bulmuĢ bu kurum, 

Osmanlı Devleti‘nin sonlarına kadar varlığını devam ettirmiĢtir.
746

 Fakat XVII. 

yüzyıldan itibaren lonca teĢkilatının vücud bulmaya baĢlaması ve gedik sistemin 

Osmanlı esnaf teĢkilatı arasında yayılma baĢlaması konumuz bakımından ayrı bir önemi 

haiz olmuĢtur. 

Yaygın kanaat gayrimüslimlerin esnaf örgütleri içerisinde yer alması, lonca 

sisteminin ortaya çıkmasıyla birlikte baĢlamıĢtır. Bu durumu Osman Nuri Ergin ve onun 

görüĢünü esas alan bazı araĢtırmacılar esnaf örgütlerinin dinî bir hüviyetten lâik bir 

hüviyete dönüĢtüğünü söylerken,
747

 Ahmet Kal‘a ise bu durumu ahiliğin azalması değil, 

model olarak geniĢlemesini ifade ettiğini belirtmektedir.
748

 Müslümanlar ile 

gayrimüslimlerin aynı loncada çalıĢıyor olmasını dönemin seyyahı La Motraye, 

―Tüccarlar kendi aralarında çok özel birlik içindeler. Milliyet, din ve siyasî görüş farkı 

gözetmiyorlar.‖diyerek birlik içinde beraber çalıĢtıklarına vurgu yapmaktadır.
749

  

                                                   
745 Açıklamalar için bkz. Ziya Kazıcı, ―Ahilik‖, DİA, Ġstanbul 1998, I, 540-542; Mikail Bayram Ahi Evren Ve Ahi 

Teşkilatının Kuruluşu, Konya 1991, s. 147-155; NeĢet Çağatay, Bir Türk Kurumu Olarak Ahilik, Ankara 1989, 

s. 79-93 97-99. 

746 Ahmet Kal'a, İstanbul Esnaf Tarihi Tahlilleri İstanbul Esnaf Birlikleri ve Nizamları, Ġstanbul 1998, s. 64. 

747 Bkz. Ergin, Mecelle, I,551. 

748 Kal‘a, Esnaf Tarihi Tahlilleri, s. 66.  

749 La Motraye, a.g.e., s. 35. 



 
 

192 

 

Lonca sistemi içerisinde esnafın belli bir nizamı olur, esnaf loncasının baĢı olan 

kethüdayı esnaf kendisi seçerdi. Yapılan bu seçim kadıya arz ve bundan sonra resmî bir 

hüviyet kazanırdı.
750

 Bazı fetvalarda Müslüman esnafın olduğu bir loncada gayrimüslim 

birisinin kethüda tayin edilmesi hoĢ karĢılanmamıĢtır. 
751

 Buna karĢılık XVIII. 

yüzyıldan itibaren esnaf loncası içersinde meslek grubunun gayrimüslimlerden oluĢtuğu 

mesleklerde kethüda da gayrimüslim olmaya baĢlamıĢtır.
752

 

Üsküdar‘daki Müslüman esnafla gayrimüslim esnafın kethüda seçiminde üç tür 

örnekle karĢılaĢmaktayız. Ġçlerinde Müslüman ve gayrimüslim esnafın beraber olduğu 

meslek gruplarında tabii olarak Müslüman birisinin kethüda seçildiğini görmekteyiz. 

Örneğin müslüman ve gayrimüslimlerin her iki kesimin meslek sahibi olduğu kasaplık 

mesleğinin kethüdası müslüman idi. Aynı konumda olan bahçıvanlar ve ekmekçilerin 

kethüdaları müslüman idi.
 753

 

Bazen meslek grubunun tamamı gayrimüslim olan esnafın kethüda olarak bir 

müslümanın atanmasını istediğini müĢahede etmekteyiz. Tamamı gayrimüslim olan 

semerci ve palancı esnafından Serkiz v. Manol Melkon v. Bedros, Varsan v. Haçadur, 

Evanis v. Agob ve Evanis v. Vartan adlı kimseler esnaf kethüdası olan Mehmed 

Çelebi‘nin esnaf iĢlerini yerine getiremediğinden Seyyid Mehmed Ağanın kethüda 

olarak tayin edilmesini istemiĢler ve kadı tarafından uygun bulunarak her iki meslek 

grubuna kethüda atanmıĢtır.
754

  

                                                   
750 Mehmet Genç a.g.e., 296; Kal‘a, ―Lonca‖, DİA,. XXVII,211-212; Dönemle ilgili Üsküdar sicillerinde kethüda 

kelimesinin yaygın bir kullanım alanı var idi. Bu meyanda bir esnaf loncasının baĢı, özellikle gayrimüslimlerin 

vergi ve diğer iĢlerini yürüten mahalle temsilcilerine ve köylerde hayvan bakımını yapan kimseler 
denilmekteydi. 

751 Konuyla igili fetvada ― Keserciler ittifak edüp içlerinden olan müslimîn üzerlerine Amr-ı zimmîyi kethüda ve 

zâbit nasb edüp Amr müslimîn üzerlerine tedlîs ve hîle etmesünler deyü nezâret ve kâhî lede‟l-iktizâ 
beynlerinde ta‟zir ve te‟dîb eder olmağla hâlen ol müslimîn hâkime i„lâm ettiklerinde hâkim Amr‟ı ref„ edüp bir 

müslimîni üzerlerine kethüdâ ve zâbit nasb etmek meşrû mudur? El-Cevâb: Meşrûdur.‖ Behcetü‟l-Fetevâ s. 

557‘den naklen Tahsin Özcan, Fetvalar Işığında Osmanlı Esnafı,  Ġstanbul 2003, s. 28. Özcan‘ın bu 

çalıĢmasında ağırlıklı olarak XVIII. yüzyıl Ģeyhülislâmlarının fetvalarından hareketle Müslüman esnafla 
gayrimüslim esnaf arasında münasebetleri muhtelif yerlerde ele almaktadır.  

752 Ergin, Mecelle, I, 546; Robert Mantran a.g.e., I, 357. 

753 Bkz. ÜġS, no.388, vr.89a; no.400, vr.42a; no.402, vr.66b. 

754 ÜġS, no.425, vr.92a. 



 
 

193 

 

Değirmencilik kethüdasıyla ilgili bir kayıtta, değirmenci kethüdası olan 

PreĢko‘nun vazifesini yerine getirmediğinden Dimitraki adlı gayrimüslimin kethüda 

tayin edildiği belirtilmektedir.
755

 Elli yıllık süreç içerisinde değirmencilerin ağırlıklı 

olarak gayrimüslim olduklarını dikkate aldığımızda gayrimüslim esnaf üzerine 

gayrimüslim kethüdanın atandığını söyleyebiliriz.  

Lonca sisteminde meslek kethüdasından sonra ikinci sırada yer alan yardımcısı 

olan yer almaktadır. YiğitbaĢı esnafın teĢkilat içi iliĢkilerini yürütmekle görevli idi. 

Üsküdar sicilleri ıĢığında yiğitbaĢıların genellikle Müslüman olduğunu görmekle 

beraber,
756

 kazancılık mesleği gayrimüslimlerin ekseriyeti temsil ettiği meslekte, 

Büyükada‘da yaĢayan Arslan v. Kiryako‘nun kazancıların yiğitbaĢısı olduğunu 

görmekteyiz.
757

 

Bazı mesleklerde ehliyetsiz kimselerin o mesleğe girip kontrol mekanizması 

olmadığı ahalinin zor duruma düĢmesinden dolayı, meslekte ehil olan kimseler 

Dersaadet‘e arzda bulunup o mesleğin sorumlusu olmaktaydı. Örneğin lağımcılık 

mesleğiyle uğraĢan Vasil v. Dimitri lağımcıbaĢı olmadığı için bazı kimselerin vakıfların 

lağımlarını bozduğunu, kendisinin bu iĢte olduğunu Üsküdar ahalisinden gerekli bilgi 

alındıktan sonra lağımcıbaĢı olarak atanmasını istemiĢ, Üsküdar kadısına yazılan 

fermanda Vasil‘in atandığı belirtilmiĢtir.
758

 

                                                   
755 ÜġS, no.334, vr.159a; Yücel Özkaya,  Bursa‘da 1757 tarihinde sofcu ve Ģalcı esnafının  baĢına Agob Usta adlı  

bir ermeninin kethüda olarak atandığını ve gayrimüslimlerin esnaf kethüdası olarak atandığına dair baĢka 

örnekler söylemekte, fakat atanan meslek grubunun yapısı hakkında bilgi vermemektedir. Bkz. Özkaya, 18. 
Yüzyılda Osmanlı Toplumu, Ġstanbul 2008, s. 86-87.  

756 Örnekler için bkz. ÜġS, no.332, vr.51b-52a; no.412, vr.5a.  

757 ÜġS, no.384, vr.45a. 

758 BOA, C.BLD, no. 7034  (9 Safer 1140/26 Eylül 1727.) 



 
 

194 

 

2.4.1.1. Mesleğe Giriş ve Gayrimüslimlere Getirilen Bazı Kısıtlamalar Gedik* 

Sistemi 

Osmanlı esnaf sistemi içerisinde bir kiĢinin meslek sahibi olması için, belli 

sürelerle çıraklık ve kalfalık merhalelerini geçmesi gerekiyordu. Mutad olan üç sene 

çıraklık üç sene kalfalık yaptıktan sonra usta olmaktaydı. 

Gayrimüslimler için benzer bir süreç geçerli idi. Nitekim gayrimüslim dükkân 

sahiplerinin yanında çalıĢan gayrimüslimlerin ücret davalarında,
759

 bazı mülk 

satıĢlarında
760

 ve bazı meslek ustalarının, tereke kayıtlarında
761

  gayrimüslimlerin 

―kalfa‖ olarak tavsif edilmesi bu sürecin gayrimüslimler içinde geçerli olduğunun 

delilidir.  

Meslek sahibi olduktan sonra iĢ yeri açabilmek için, boĢ gediğin olması 

gerekiyordu. Her önüne gelen dükkân açamıyordu. Ġncelediğimiz dönem belgelerinde 

gedik kelimesi pek geçmez iken XVIII. yüzyılın ikinci yarısından gedik kelimesi ve 

gedik satıĢları mahkeme kayıtlarında sıkça geçmeye baĢlamıĢtır.  

KiĢinin ehliyeti ve yapılan iĢin insanlar için faydalı olması ve diğer esnafa 

zarar vermemesi önemli idi. Bu vasıfları taĢıyan kimselere dinine ve milliyetine 

bakılmaksızın iĢyeri açma izni verilmekteydi. Nitekim Üsküdar Valide Sultan Camii 

yanında taĢçılık yapmaya baĢlayan Uğurlu adlı bir gayrimüslim için, Bitpazarı esnafı ve 

taĢçı esnafından bazı müslüman ustalar kefil olmuĢlardır ve Müslüman mezarları için 

taĢ yapan bu ustanın insanlar için faydalı ve iĢinin ehli olduğu hususunda hüsn-i 

Ģehâdette bulunmuĢlardır.
762

 

                                                   
* Osmanlı uygulamasında değiĢik anlamlarda kullanılan gedik terimi, (bkz. Sıdki, Gedikler, Ġstanbul 1325, s. 21-42. 

Akgündüz, ―Gedik‖, DİA, Ġstanbul 1996, XII, 541-543). ticarî hayatta, devletin üretim ve fiyat politikalarının 

hedeflerini gerçekleĢtirmeye yönelik bir nevi iktisadî geliĢmenin temini için gerekli ve birbirini tamamlayan 
iktisadî ve hukukî Ģartları oluĢturmak gayesiyle devlet ve esnaf birliklerinin ortaklaĢa çabaları sonucunda XVII. 

yüzyılın ortalarından itibaren oluĢan tekellere dayalı üretim sistemidir. Tanım için bkz. Kal‘a ―Gediklerin 

DoğuĢu ve Gedikli Esnaf‖, Türk Dünyası Araştırmaları Ġstanbul 1990, LXVII, 186-187. 

759 ÜġS, no.415, vr.40a; no.423, vr.66b. 

760 ÜġS, no.331, vr.68a, no.350 vr.36b. 

761 ÜġS, no.396 vr. 55ab;  no.402 vr.26b. 

762 ÜġS, no.371, vr.77b. 



 
 

195 

 

Bazı meslek sahipleri için kadıya gitmek yetmemiĢ fermana ihtiyaç 

duymuĢlardır. Divan‘a giden bu tür kayıtlarda dikkat çeken unsur ise devleti yöneten 

idarenin meseleye nasıl yaklaĢtığının izleri bulunmaktadır. Devlet, öncelikle yapılan iĢin 

halkın menfaatine uygun olup olmadığını bakmaktadır. Sonra kiĢinin yapacağı mesleğe 

ehliyeti olup olmadığına ve çoluk çocuğunun iaĢesi için ekonomik durumunu dikkate 

almaktaydı. Nitekim Bitpazarı yanındaki boyacı fırınında Serkiz adlı ermeni ekmekçi 

somun üretmek istediğinde, bazı ekmekçilerin ferman olmadan asla ekmekçilik 

yaptırmayacakları gibi bir engelle karĢılaĢmıĢtır. Divan‘dan ferman isteğiyle 10 Zilkade 

1114 (28 Mart 1703) tarihinde Üsküdar kadısına baĢvurmuĢ,
763

 daha sonra ferman 

arzıyla Divan-ı Hümâyûn‘a baĢvurmuĢ Evâsıt-ı Cemâziyelevvel 1115 (20-30 Eylül 

1703) tarihinde Üsküdar kadısına gönderilen fermanda Serkiz‘in ekmekçilik yapmasına 

mani olunmaması emredilmiĢtir. 
764

 BaĢka bir kayıtta Kuzguncuk‘ta babadan deden 

kasaplık mesleğine aĢina Papaoğlu Yorgi‘nin halkı sıkıntıya sokmayacak ve mesleğinin 

ehli olduğuna dair kefilleri ile kasaplar kethüdası el-Hâc Ahmed Ağa‘nın kasap tayin 

etmesi için ferman isteğinde bulunulmuĢtur.
765

 

Zaman zaman gayrimüslimlerin Müslümanlara ait mesleklerin dıĢındaki 

meslekler için iktisadî ve sosyal saiklerden dolayı kısıtlama getirildiğini görmekteyiz. h. 

1138 (m.1725) tarihinde Üsküdar kadısına gönderilen bir fermanda sakaların Müslüman 

ve gayrimüslim olanlarının sakal bırakması, gayrimüslimlerin ölenlerinin yerine veya 

sakalıktan ayrılanlarının yerine Müslüman edepli ve sakallı olanlarının alınması 

emredilmektedir.
766

 Daha sonraki yıllarda sakaların bir yangın vukuunda meccanen su 

taĢıdıklarından dolayı gayrimüslimlerin sakalık yapamaması için fermanlar 

çıkarılmıĢtır.
767

 Fakat daha sonraki yıllarda gayrimüslimlerin sakalık yaptığını dair 

                                                   
763 ÜġS, no.329, vr.31b.  

764 BOA, A. DVNS MHM, no. 114 32/1. Benzer bir sebepten dolayı ekmekçilik yapan Mardiros‘un Yeni çeĢme 

civarındaki çörekçi fırınında parelik somun yapmak için Divân-ı Hümâyun‘a baĢvurduğunu görmekteyiz. Bkz. 
BOA, A. DVNS MHM,  no. 114 54/2. 

765 ÜġS, no.388, vr.89a. 

766 ÜġS, no.375, vr.82a; Kal‘a, Esnaf Nizamları, s.184-185. 

767 Bkz. İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Esnaf Tarihi, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), I, 106, 189, 293. 



 
 

196 

 

kayıtlar vardır.
768

 Ġncelediğimiz dönem sonrası sakalar konusunda getirilen kısıtlama 

gayrimüslim tütüncüler esnafı arasında cerayan etmiĢ,
769

 Ġstanbul ve bilâd-ı selâsede 

tütüncü esnafının gayrimüslimlerden olmaması yönünde bir ferman çıkmıĢtır.  Bundan 

elli yıl sonra Üsküdar‘a 1263-1264 ait bir sicil kaydında gayrimüslimlerin tütüncü ve 

duhancı olduğunu görmekteyiz.
770

 Bakkallar için benzer uygulama cari olmuĢtur. 

Ġncelediğimiz dönemden önceki Üsküdar 84 Nolu sicilde 27 Zilhıcce 1000 (3Ekim 

1592) tarihinde gayrimüslimlerin gayrimüslim bakkal tezgâhtarlarının temiz olmadıkları 

için fetva alınıp çalıĢtırılmaması konusunda bazı kayıtlar varken,
771

 XVIII. yüzyıl 

Üsküdar‘ında bakkalların ekseriyetini gayrimüslimler oluĢturmaktadır. Bu sebeple 

gayrimüslimlere getirilen kısıtlamaların belli bir amaca matuf olduğunu, iktisadî ve 

sosyal sebepleri bulunduğunu, bütün Osmanlı tarihine teĢmil edilemeyeceği 

kanaatindeyiz. 

2.4.1.2. Meslekten Çıkarılma 

Üsküdar sicillerinde meslekler ile ilgili olarak karĢımıza çıkan bir konu da 

meslekten çıkarılmalardır. ÇalıĢmamızın birinci bölümünde mahkemenin verdiği 

cezalar bölümünde sürgünden idama kadar verilen cezaları ele almıĢtık. Osmanlı esnaf 

sistemi içerisinde hilekârlık yapan, meslek nizamına ve toplumsal ahlaka riayet etmeyen 

esnaf öncelikle uyarılırdı. Uslanmayanlara çeĢitli cezalar verilir buna rağmen 

alıĢkanlıklarını devam ettirenler için ister müslüman ister gayrimüslim olsun meslekten 

ihraç yoluna gidilirdi.
772

 

                                                   
768 16 Ramazan1163 (19 Ağustos 1750) tarihli Ali Yazıcı bir müslümanla Bağçe bint Evanis adlı Ermeni bir kadın 

arasındaki kefaletle ilgili borç davasında borç alan Erakil adlı ermeninin mesleği saka olarak geçmektedir. Bkz. 

ÜġS, no.424 vr.79b: Daha sonraki dönemlerde Üsküdar‘da gayrimüslimlerin sakalık yaptığını görmekteyiz. 

Bkz. Gönül Reis, Üsküdar Mahkemesine Ait 603 No‟lu Defterin Transkripsyon ve Değerlendirmesi, 

(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 2003, s. 107 (2 Cemâziyelevvel 
1263[18 Nisan 1847 tarihli belge]). 

769 BOA, C.BLD,  no. 902 15 (Rebîülevvel 1221/2 Haziran 1806). 

770 Reis, Üsküdar Mahkemesine Ait 603 No‟lu Defterin Transkripsyon ve Değerlendirmesi , s. 201,274. 

771 İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 84 Numaralı Sicil (H.999-1000/ M.1590-1591), (haz. Rıfat 
Günalan), s. 439-440 (hüküm no.536). 

772 Mübahat Kütükoğlu, ―Osmanlı Esnafında Oto-kontrol Müessesi‖, Ahilik ve Esnaf: Konferanslar ve Seminerler, 

Ġstanbul 1986, s. 64. 



 
 

197 

 

XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da meslekten ihraç edilenleri 

gayrimüslim açısından baktığımızda konuyla ilgili üç kayıt bulunmaktadır. Bunlar ise 

bahçıvanlar ve meyhaneciler olmuĢtur. Üçüncü bölümde geniĢçe ele alınacağı üzere 

gayrimüslimler içinde meyhanecilik yapanların mahalle halkını rahatsız edecek boyuta 

geldiğinde ahalinin Ģikâyeti ile bu meslekten men edildiklerini görmekteyiz.
773

 

Bahçıvanların meslekten ihraç sebepleri farklıdır. Kadıköy‘de bahçıvanlık Kostantin 

adlı gayrimüslimin bahçesine gayriahlâkî tavırlar sergileyen insanları aldığı, etrafındaki 

insanlara kötü davranıĢlarda bulunduğu ve meslek nizamına uygun hareket etmediği 

için meslekten men edilmesi istenmiĢtir.
774

Yine Kadıköy‘de bahçıvanlık yapan Aslan 

adlı gayrimüslimin meslekten ihraç sebebi küfürbazlığıdır. Ekseriyetini 

gayrimüslimlerin oluĢturduğu Kadıköy‘deki bahçıvanlar kendilerine sürekli küfreden ve 

bunu adet haline getiren Aslan‘ın meslekten çıkarılması için meslek kethüdası Ġbrahim 

BeĢe ile kadıya baĢvurmuĢlardır.
775

 

Bir meslekten uzaklaĢtırılan insanlar ne yapıyorlardı. Mahkeme kayıtlarında 

bununla ilgili bir bilgiye rastlamadık. Ancak meslekten uzaklaĢtırılan insanların 

ellerindeki malları aynı gruptan baĢka insanlara sattıklarını görmekteyiz. Nitekim, 

bahçıvanlık mesleğinden men edilen Kadıköylü Arslan adlı gayrimüslim ellerindeki 

ürünü ortağı Azarya'ya satmıĢtır.
776

 

2.4.2. Meslekler Açısından Değerlendirme 

Ġnsanların geçimlerini sağlamak ve hayatlarını idame ettirmek için bir meslek 

sahibi olması gerekir. Ġnsanların meslek tercihlerinde kabiliyetleri etkilidir. Bunun 

yanında babadan oğla aktarılan bilgi ve tecrübe birikimi iktisadî bir değer olarak 

kiĢilerin meslek sahibi olmasında önemli bir etken olarak karĢımıza çıkmaktadır. 

                                                   
773 Bkz. ÜġS, no.365, vr.54a, no.403, vr.14b. 

774 ÜġS,no.415, vr.12b. 

775 ÜġS,no.423, vr.52b. 

776 ÜġS, no.423, 54a. 



 
 

198 

 

Üsküdar‘da yaĢayan müslüman ve gayrimüslimlerin mesleklerini 

değerlendirmeye aldığımızda öncelikle her iki kesimin kendi içerisinde tecrübe ve bilgi 

aktarımının neticesi olarak belli mesleklerde yoğunlaĢtığını görmekteyiz.  

Gayrimüslimlerin mesleklerine daha önceki araĢtırmamızda sektörel bazında 

ele almıĢtık.
777

 Ermeni ve Rumlar ile ilgili pek çok meslek kaydı bulunmasına rağmen 

Yahudiler ile ilgili olarak doğrudan isimleri yazılıp mesleklerinin zikredilmemesi dikkat 

çekmektedir. Bağ satımlarında değindiğimiz üzere Yahudilerin bir kısmı bağcılıkla 

uğraĢmaktaydı. Daha da önemlisi bazı kayıtlarda görüldüğü üzere yahudilerin 

oturulacak mekân olarak Üsküdar‘ı tercih etmesi iĢ olarak boğazın karĢı tarafında Suriçi 

Ġstanbul ve Galata taraflarında çalıĢtıklarını görmekteyiz.  

ÇalıĢmamız Müslim-gayrimüslim iliĢkilerine yoğunlaĢtığından Müslümanların 

meslekleri konusunda her iki kesim arasında cereyan eden davalarda bu konuyu analiz 

etmede yeterli veri sağlanmamaktadır. 405 Nolu sicilde Üsküdar‘a ait Müslümanlara ait 

yedi mahalle ve iki köy ve gayrimüslimlere ait bir mahalledeki kefalet listesi aynı 

zamanda meslekleri de içeren bir belge konumunda olduğu için buradaki verileri 

kullandık. Ancak bu kayıtlarda Müslümanlar içinde hacı, ağa, beĢe ve çelebi gibi ilmiye 

ve yönetici sınıfına ait insanlardan bazılarının meslekleri zikredilmemiĢtir. Meslek 

nizamıyla ilgili pek çok bilgiyi içeren Ġstanbul Kadı Sicilleri 24 Nolu sicildeki veriler de 

meslek dağılımında bize analiz yapma imkânı sunmaktadır. Bu kayıtları 

incelediğimizde, müslüman ve gayrimüslimlerin meslekleriyle ilgili karĢımıza Ģu tablo 

çıkmaktadır: 

                                                   
777 Bkz. Nevzat Erkan, ―18. y.y. Üsküdar‘da ġeriyye Sicilleri IĢığında Gayrimüslimlerin Meslekleri‖, VI. 

Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler: (6-9 Kasım 2008), Ġstanbul 2008, II, 443-456. 



 
 

199 

 

 

Meslek Sayı Meslek Sayı Meslek Sayı Meslek Sayı Meslek Sayı

Kayıkçı 44 Kaptan 2 Kırbacı 1 Dülger 13 TaĢçı 2

Bostani 18 Kaymakçı 2 Kitapçı 1 Terzi 10 Kayıkçı 1

Berber 14 Kürcü 2 Kokacı 1 Kürkçü 5 DöĢemeci 1

Çukadar 13 Kürkçü 2 Kömürcü 1 Çilingir 5

Terzi 9 Lüleci 2 Kuyumcu 1 Demirci 5

Kasap 8 Mumcu 2 Marangoz 1 Ekmekçi 3

Hamamcı 5 Muyitab(Kılcı) 2 MehterbaĢı 1 Berber 3

Kalaycı 5 Sepetçi 2 Natır  1 Rençber 3

Manav 5 Sinici 2 Oturakçı 1 Miskçi 3

AĢçı 4 Sütçü 2 Palancı 1 Gazzaz 3

Balıkçı 4 TurĢucu 2 Papuççu 1 ÇamaĢırcı 2

Cebeci 4 Yorgancı 2 Pekmezci 1 Palancı 2

Ekmekçi 4 Arabacı 1 Penyeci 1 Papuççu 2

Kahveci 4 Bahçıvan 1 Rençber 1 Ġpekçi 2

Kapucu 4 Bakkal 1 Saksoncu 1 Hamurkar 1

Leblebici 4 Baltacı 1 Salepçi 1 Basmacı 1

Suyolcu 4 Bozacı 1 Sandalcı 1 Balaban 1

Arpacı 3 Börekçi 1 Saraç 1 Sıvacı 1

Çorbacı 3 Cerrah 1 Sarıkçı 1 Makasçı 1

Dellak 3 Çıracı 1 SimkeĢ 1 Kuyucu 1

Demirci 3 Çömlekçi 1 ġahmerancı 1 Bakkal 1

Fırıncı 3 Çörekçi 1 ġamdancı 1 Dülbentçi 1

Haffaf 3 Derici 1 ġatır(Fırında) 1 Nalçacı 1

Hallaç 3 Dikici 1 Tabancacı 1 Koltukçu 1

Hammal 3 Doğancı 1 Takyeci 1 Arabacı 1

Haseki 3 Dutçu 1 Tanburcu 1 Malcı 1

Helvacı 3 Dülger 1 Tavukçu 1 Kaymakçı 1

Mehter 3 EĢkinci 1 TazıcıbaĢı 1 Değirmenci 1

Nalbant 3 Ġğneci 1 Terlikçi 1 Kapucu 1

Saka 3 Ġplikçi 1 Testereci 1 PeĢtemalci 1

ġerbetçi 3 Kadifeci 1 Tüfekçi 1

Attar 2 Kaftancı 1 Tütüncü 1

Bekçi 2 Kağıtçı 1 Uncu 1

Camcı 2 Kalyoncu 1 Yağcı 1

ÇamaĢırcı 2 Kebapçı 1 Yastıkçı 1

Debbağ 2 Keresteci 1 YemiĢçi 1

Hancı 2 Kerpiççi 1 Zerdeci 1

Ġnekçi 2 Kılıççı 1

Tablo X: H.1154-1155(M.1742) Tarihli ÜġS 405 Nolu Sicildeki Kefalet Listesine Göre

Müslüman Ermeni Rum



 
 

200 

 

 

Meslek Müslüman Ermeni Rum Yahudi Meslek Müslüman Ermeni Rum Yahudi

Abacı 7 Kayıkçı 5 2

Arpacı 1 2 Kazancı 3

Attar 1 1 1 Keresteci 1 9 5

Bahçıvan 3 2 22 Kerpiççi 1

Bakırcı 2 Kılıççı 1

Bakkal 5 2 40 Kireççi 1 4

Balıkçı 1 10 1 Kuyumcu 2 1

Basmacı 1 4 Kürkçü 4 4 2

Berber 1 1 2 Lağımcı 2

Bezirgan 2 Manav 7

Bezzaz 1 Mehter 2

Boğasıcı 3 Mekkari 10 22

Bostani 10 Meyhaneci 2 2

Boyacı 2 Mumcu 15

Canbaz 3 Nalbur 1

Celep 3 Navluncu 1 1

Çoban 1 23 Palancı 1

Çörekçi 6 6 Papuççu 5

Çukacı 1 1 PeĢtemalci 1

Debbağ 1 Rençber 2

Değirmenci 1 7 3 Sandalcı 1

Dellak 3 Saraç 1

Doğramacı 3 Sarraf 9

Dülger 11 Semerci 1 2

Eğserci 1 SırmakeĢ 1

Ekmekçi 3 26 6 Sıvacı 1

Esirci 1 Simitçi 2 2

Fırıncı 1 8 2 Sirkeci 1

Gazzaz(ipekçi) 2 1 1 Sütçü 1 1

Gemici 2 ġahinci 1

Haffaf 4 1 Tablekar 1 1

Hallaç 1 Takyeci 1

Hamal 1 1 TaĢçı 2

Hamamcı 2 1 Tercüman 1

Hancı 3 7 Terlikçi 1

Horasancı  1  5 Terzi 1 14 1

Kadifeci 1 Tüccar 1 1 1

Kalpakçı 1 Tülbentçi 1 1

Kapamacı 1 Uncu 2 5 1

Kasap 17 6 Yağcı 1 6

Tablo XI  1700-1750 Yılları Arasındaki  Müslim-G.müslim Mahkeme Kayıtlarına Göre Meslekler



 
 

201 

 

 

Bu kısımda o dönem de rağbet gören, en çok katma değer üreten meslekler 

hangileriydi? Gayrimüslimler ile müslümanlar arasında daha yüksek katma değer 

sağlayan meslekleri yağabilme noktasında bir ayrım var mıydı?  Gibi soruların 

cevaplarına baktığımızda; her üç tablonun verileri Üsküdar‘da yaĢayan müslüman ve 

gayrimüslim toplumun değiĢik katmanları ile ilgili olarak farklı neticeler vermektedir. 

ÜġS 405 Nolu sicildeki kefalet listesi ve ĠKS 24 Nolu sicildeki verilerin sağladığı ortak 

netice Müslümanların en çok uğraĢtığı mesleğin kayıkçılık olduğu görülmektedir. 

Gayrimüslimlerle olan iliĢkilerde en çok dikkati çeken meslek ise kasaplıktır. Kefalet 

listesinde Ermenilerin ön plana çıktığı meslek dülgerlik iken ĠKS 24 Nolu sicilde 

dokuma, Müslümanlarla olan iliĢkilerde ekmekçilik dikkat çekmektedir. Rumların 

mesleği konusunda kefalet listesi açık bir netice vermezken ĠKS 24 Nolu sicilde 

abacılık ön planda, Müslümanlarla ilgili kayıtlarda bakkallık mesleği açık bir ön planda 

gözükmektedir. Kuzguncuk iskelesinden dolayı Yahudilerin Müslümanlardan sonra 

Meslekler Müslüman Ermeni Rum Yahudi

Abacı- Bezzaz 1 10

Basmacı 12 32

Bıçakçı 3

Doğramacı 2

Eğserci 2

Hallaç 9

ĠbriĢim Bükücü 4

Kafesçi 3

Kalaycı 10

Kayıkçı 307 1 5 16

Kılıççı 1 1

KiriĢçi 13

Mumcu 2

Nalbant 22 1

Nalçacı 8 1

Pazarcı 36

PeĢtemalci 3

Beziryağcı 6

Seccade Kilimci 3

Tütüncü 24

Tablo XII: H.1138-1151(M.1726-1738)Tarihli ĠKS 24 No'lu Defter'e Göre 



 
 

202 

 

kayıkçılıkla uğraĢan grup olduklarını görmekteyiz. Yukarıda değinildiği üzere 

Yahudiler ile ilgili veri azlığı yorum yapmamıza imkân vermektedir. Diğer gruplarda 

görülmeyen tercümanlık ve çiçekçilik mesleği ise Yahudileri farklı kılmaktadır.  

Meslekler açısından baktığımızda bazı mesleklerin bazı grupların tekelinde 

olduğunu görmekteyiz. Debbağlık mesleği ahilik teĢkilatının bir devamı olarak 

çoğunlukla Müslümanların uhdesinde bulunmaktaydı.
778

 Üsküdar‘da çeĢitli vakıfların 

uhdesinde otuz bir adet debbağhane bulunmaktaydı.
779

 Debbağlığın yanı sıra kafesçilik, 

kiriĢçilik, bıçakçılık, kalaycılık tütüncülük ve kahvecilik mesleklerinin tamamı 

Müslümanların icra ettiği meslekler idi. 

Üsküdar‘da yaĢayan Gayrimüslimler içinde Ermenilerin sarraflık mesleğini 

deruhte ettiklerini görmekteyiz. Bizim gördüğümüz kayıtların tamamında sarraflar 

ermeni idi. Bunlar için biri hazine sarrafı
780

 diğerleri ise sıradan sarraf idi. Altın ve 

gümüĢü iĢleyen kuyumcular içinde Müslüman ve Rumlar bulunmasına rağmen para 

değiĢi tokuĢu yapan sarraflar Ermeniler arasından çıkmıĢtır. Ermenilerin ağırlıkta 

olduğu diğer meslekler ise doğramacılık peĢtemalcilik, seccade kilimciliği, eğsercilik 

idi.  

Rumların ise temayüz ettikleri meslekler içinde bakkallık ve bahçıvanlık ve 

balıkçılık sayı itibariyle öne çıksa da müslüman ve Ermeniler içinde bu meslekleri icra 

eden esnafa rastlanmaktaydı. Rumların inhisarında bulunan meslekler ise beziryağcılığı, 

Mumculuk
781

 boyacılık idi. Beziryağı keten tohumundan elde edilen ve aydınlatmada ve 

boyacılıkta kullanılan bir yağ çeĢidi idi. Üsküdar ve civarında ekilen keten ekimi 

                                                   
778 Genç, a.g.e., s. 294; Üsküdar‘daki mahkeme kayıtlarında gayrimüslim debbağa rastlamadık. Zeki Tekin 

Üsküdar debbağhaneleri ve üretim kapasitelerini incelediği makalesinde debbağların kimlikleri konusunda bir 

Ģey söylememektedir. Bkz Tekin, ―Üsküdar Debbağhaneleri ve Üretim Kapasiteleri (Klasik Osmanlı Dönemi)‖, 

V. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (1-5 Kasım 2007), Ġstanbul 2008,  I,307-321; Bilinenlerden 
farklı olarak XVI. ve XVII asırlarda Erzurum esnafını araĢtıran Bilgehan Pamuk‘un verdiği rakama göre 1642 

yılındaki Erzurum‘daki debbağların on biri müslüman otuz beĢi gayri Müslim idi Bkz. Bilgehan Pamuk, ―XVI. 

ve XVII. Asırlarda Erzurum‘da Ahilik ve Essnaf TeĢkilatı‖, I. Ahi Evran-ı Veli ve Ahilik Araştırmaları 

Sempozyumu: Bildiriler (12-13 Ekim 2004), KırĢehir 2005, II, 760. 

779 Tekin, a.g.m., s. 308. 

780 BOA, MAD,  no.. 1673/188. 

781 Önceki yüzyılda kanunnâmelerde Üsküdar‘da dört adet mumhane olduğu belirtilmektedir. Bkz. Hezarfen 

Hüseyin Efendi, Telhisü‟l-Beyan fi Kavanin-i Al-i Osman, (haz. Sevim Ġlgüre)l,  Ankara 1998, s. 249. 



 
 

203 

 

yapılmaktaydı.
782

 Üsküdar merkez Kuzguncuk, Kartal ve Pendik‘te beziryağı iĢletmeleri 

var idi.
783

  

Meslek seçiminde nelerin ön plana çıktığı ayrı bir değerlendirme konusudur. 

Zira Devletin değiĢik yerlerinden Üsküdar‘a göç eden gayrimüslimlerin meslekleri bu 

konuda fikir vermektedir. Üsküdar sicillerinde gördüğümüz kadarıyla devlet herhangi 

bir mesleği olamayan insanların taĢradan Ġstanbul‘a göç edilmesini engellemeye 

çalıĢmaktaydı. Bunun yanında nitelikli meslek erbabı olan insanların göçüne izin 

vermekteydi. Yukarıda gayrimenkul satıĢlarında değinildiği üzere kazancı Rumların 

Ġstanbul‘a göç ettirilmiĢti.  

Üsküdar‘a taĢradan gelen insanların belli mesleklerde yoğunlaĢtığını 

görmekteyiz. Bunda göç eden insanların nitelikleri yanında hemĢerilik dayanıĢmasının 

büyük etken olduğu kanaatindeyiz. Rumeli topraklarından gelen Rumların uğraĢtığı 

mesleklerin baĢında bakkallık gelmekteydi. Bunu bahçıvanlık ve Üsküdar‘ın köylerinde 

çobanlık izlemekteydi Ürgüp, Niğde ve Kayseri tarafından gelen Rumlar ise yağcılık ve 

beziryağcılığı ile uğraĢmaktaydılar. Nitekim yapılan çalıĢmalarda Ürgüp‘te yağcılığın 

meĢhur olduğunu görmekteyiz.
784

  

ġehir dıĢından gelen ve kefalet listesinde adları geçemeyen Müslümanlarla 

ekmekçilerden sonra ikinci sırada yer alan mekkariler Ermeni idi. Bunlar Üsküdar‘a 

Tokat, Eğin ve Kayseri gibi yerlerden gelmekteydiler. Eğsercilik ve demircilik yapan 

gayrimüslimlerin bir kısmı Kayseri‘den göçmüĢ idi.  

Dinî kimliğin mesleklere etkisi bakımından analiz ettiğimizde yukarıda 

değindiğimiz debbağlık mesleğinin tasavvufi boyutundan dolayı bu meslek 

Müslümanların uhdesinde kalmıĢtır. Üçüncü bölümde sosyal farklar konusunda 

değineceğimiz üzere dini gerekçeler nedeniyle Üsküdar‘da hamamcı ve hamamda 

                                                   
782 İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Esnaf Tarihi, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) I,99; Ahmet Tabakoğlu, Türk 

İktisat Tarihi,  Ġstanbul 1994, s. 221. 

783 Yağ iĢletmeleri için bkz. ÜġS, no.402, vr.62a; no.410, vr.11a; no.427, vr.32b-33a; Kartal ġS no.1, vr.43b; 

İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Esnaf Tarihi, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) I, 267. 

784 R. Jennnings, ―The Population, Society and Economy of the region of Erciyes Dağı in the 16th Century‖, 
Contributions a l‟histoire economique et sociale de l‟Empire Ottoman, (ed. Ö.Lütfi. Barkan v.d.),  Leuven 

1983. s. 197. 



 
 

204 

 

çalıĢan insanlar Müslümanlardan oluĢmaktaydı. Müslümanlara yasak olan meyhanecilik 

hem Rumlar hem de Ermeniler tarafından yapılmaktaydı.  

Müslümanlar ile gayrimüslimlerin her iki icra ettikleri meslekler açısından 

baktığımızda, Üsküdar‘ın iktisadî hayatında ayrı bir önemi olan basmacılık gelmektedir. 

Ermenilerin ile Müslümanların uğraĢtığı bu meslek önceleri  Kayserili Serkiz Kalfa 

tarafından açılan bu imalathane ―Serkiz Kalfa Basması‖ diye meĢhur olmuĢ ve ünü 

devletin Asya coğrafyasına yayılmıĢtı.
785

 Kuzguncuk‘ta Üsküdar‘da Atik Valide 

tabhanesinde
786

 ve Üsküdar Ayazma sarayında basma ve tülbent imal etmeye devam 

etmiĢtir.
787

  

Osmanlı esnaf sistemi içerisinde bir iĢ kolunun bütününü kapsamaktan çok 

farklı, çok dar ve sınırlı zümreler halinde her bir malın hammadeden baĢlayarak nihaî 

tüketime hazır oluncaya kadar geçirdiği üretim aĢamalarının her biri ayrı bir esnaf 

olarak örgütlenirdi.  Hatta her bir aĢamada farklı bir mal üretimi var ise bunlar da yarı 

bir meslek grubunu oluĢtururdu.
788

  

Üsküdar bir malın üretimden müĢteriye kadar sunulmasındaki iktisadî değerler 

zincirinin müslümanlar ile gayrimüslimlerin üretimden tüketime kadar kuvvetli halkalar 

oluĢturduğunu görmekteyiz. Bu halkada her grubun mahir olduğu esnaf grubunda yer 

aldığını görmekteyiz. Tablodan hareketle çoban olan Rumlar hayvanları yetiĢtirip 

müslüman celepler tarafından çoğunluğu müslüman ve Kuzguncuk gibi 

gayrimüslimlerin yoğun olarak yaĢadıkları Rumların olduğu kasaplara satar, hayvanın 

derisi müslüman debbağlar tarafından iĢlenirdi. Deriler toplumun her kesiminden 

kürkçüler ve pabuççular tarafından alınıp giyecek olarak müĢterilere satılmaktaydı. 

Kasap dükkânlarında veya evlerde kesilen hayvanların iç yağı aydınlatmada önemli bir 

                                                   
785 P.G. Ġncicyan, XVIII. Asırda İstanbul, (trc. Hrand D. Andreasyan), Ġstanbul 1976, s. 133. 

Tabhane burada geçen anlamıyla aĢevi, imaret ve camii yanlarında dıĢarıdan gelenlerin konakladığı yer 

anlamındadır. Bkz YaĢar Çağbayır, Ötüken Türkçe sözlük, Ġstanbul 2007, IV,4520. 

786 İstanbul Kadı Sicilleri İstanbul Mahkemesi 24 Numaralı Sicil (H. 1138-1151/M.1726-1738), (haz. Fuat Recep 

v.d.), Ġstanbul 2010,  s. 201-202. (hüküm no.122) 

787 İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Esnaf Tarihi, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), I, 263-264. 

788 Genç, a.g.e., s. 293. 



 
 

205 

 

malzeme idi.
789

 Üsküdar‘da ağırlığını Rumların oluĢturduğu mumcu esnafı bu iç yağları 

cami ve evlerin aydınlatılması için mumhanelerde iĢleyip müĢterilere sunmaktaydılar.
790

 

2.4.3. Esnaf Arasında ĠliĢkiler ve Çıkan Problemler  

XVIII. yüzyılda Osmanlı esnafı arasında lonca ve gedik sisteminin 

yaygınlaĢmasına paralel olarak esnaf arasında tartıĢmaları için bir dönüm noktası 

olmuĢtur. Sınırlı sayıda gediğin olduğu üretim ve pazarlama farklı alt kollara bölünen 

esnafın müslüman olsun gayrimüslim aralarında ihtilafların olması kaçınılmaz idi. Bu 

durum bir manada Meslek gruplarının arasında ihtilaflar aynı zamanda hangi meslek 

kiminle iliĢkili olduğunu göstermektedir. Her esnafın bağlı bulunduğu lonca içerisinde 

yaĢanan problemler esnaf yönetim kadrosu ile çözülmeye çalıĢılırdı. Problemleri 

çözmede yönetimin nasihat, tavsiye ve telkinden öteye gitmeyen hukukî bir yaptırımı ve 

icrâi yetkileri yok idi. Yapılacak iĢ Ģikâyeti kadının huzuruna getirmekti.
791

 

Osmanlı esnafı arasında yaĢanan iliĢkiler ve buna bağlı olarak anlaĢmazlıklar 

bazı çalıĢmalara konu olmuĢtur. Bu araĢtırmalarda; ölçü birimlerinin farklılığı, 

hammadde temini doğal afetler ve güvenlik gibi hususların esnaf arasında problemlerin 

özünü teĢkil etmektedir.
792

 Ġncelediğimiz dönem itibariyle Üsküdar‘da müslüman esnaf 

ile gayrimüslim esnaf arasında sürtüĢmeye konu olan hususlara baktığımızda; öncelikle 

Aynı meslek erbabı olan insanlar arasındaki problemlere baktığımızda Üsküdar‘da aynı 

iĢ kolunda çalıĢan müslüman ile gayrimüslim esnaf arasında üretilen malın satıĢ 

bölgelerinde ihtilaf yaĢanmaktadır. Esnaf örgütlenmesi içerisinde üretilen malın hangi 

bölgede satılacağı beratla o iĢi yapan esnafa bildirilmekteydi. ġikâyetler Üsküdar ve 

Ġstanbul ve Üsküdar ve köyleri arasında yaĢanmaktaydı. Ağırlığını Rumların 

oluĢturduğu abacı esnafı kendi bölgelerinde satıĢ yapan Ġstanbul‘daki abacılardan 

                                                   
789 Doğan Kuban ―Aydınlatma‖, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, (haz. Ġlhan Tekeli v.d.), Ġstanbul 1993, 

I,475.  

790 ÜġS, no.378, vr.84b. 

791 Genç, a.g.e., s. 298. Ahmet Kal‘a ―Esnaf‖, DİA, Ġstanbul 1995, XI, 426., Amnon Cohen, Osmanlı Kudüs‟ünde 

Loncalar, (trc. Nurettin Elhüseyni, Zekeriya KurĢun), Ġstanbul 2003, s. 194. 

792 Kal‘a, Esnaf Birlikleri, s. 125-133. Ġbrahim Güler ― XVII: Yüzyılda Osmanlı Esnaf ve Zanaatkârları ve 

Sorunları Üzerine Gözlemler‖, Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Muğla 2000, c. II, say.1 

s.133.  



 
 

206 

 

Ģikâyetçi olurken
793

 Ġstanbul‘daki basmacı esnafı verilen fermana aykırı olarak basma 

iĢletmesi açanlardan Ģikâyetçi olmuĢtu.
794

 Üsküdar ve köyleri ekmekçiler arasında satıĢ 

bölgesinden dolayı problemler yaĢanmaktaydı. Kadıköy ekmekçilerinden Todori, 

Maltepe ve BaĢıbüyük köylerine kendilerinin ekmek satması mutad iken, buralara 

ekmek satan Üsküdar ekmekçilerinden Ģikâyetçi olmuĢtu.
795

 

Meslekler değerlendirirken hatırı sayılır bir biçimde yoğun olarak 

Müslümanların ve gayrimüslimlerin kayıkçılıkla uğraĢtığına değinmiĢtik. Bu mesleği 

icra edenler arasında iskele tartıĢması sıradan bir olaydı. Gemilerin iskeleye yanaĢırken 

çarpıĢması dava konusu olabilmekteydi. Nitekim, Üsküdar‘da kayıkçılarından Hasan b. 

Mehmed ve Mehmed BeĢe b. Musa adlı kayıkçılar, Dimitri‘nin kayığının kendilerine ait 

büyük at kayığına çarptığı iddiasıyla Ģikâyetçi olmuĢlardı.
796

Kayıkçıların tartıĢma 

konusu olan bir baĢka husus da, nakliyesi yapılan mallar ile ilgili idi. Ġstanbul‘a kömür 

taĢıyan Gebze‘nin KarataĢ iskelesindeki müslüman gemiciler ile Pendikli Rum 

gemiciler arasında, kömürleri satın almaları dolayısıyla münakaĢa olmuĢtu.
797

 

Aynı iĢi yapan müslüman ve gayrimüslim esnafın birbirlerinden aldıkları 

malzemeler olmaktaydı. Üsküdar mahkeme kayıtlarından gördüğümüz kadarıyla 

gayrimüslim kasaplar et ve hayvan alımını müslüman kasaplardan yapmaktaydı. Alınan 

et ve koyunların ücretleri ödenmemesi Ģikâyet konusu olmaktaydı.
798

 Mekkarecilik iĢi 

ile uğraĢanlar arasında at ve beygir satıĢı olmaktaydı. Kasaplarda olduğu gibi bunlar 

arasında da borcun ödenmemesi durumunda kadıya dava açılmaktaydı.
799

  

Üsküdar‘da kasapların kestiği koyun, kuzu, sığır ve keçilerin baĢ ve ayakları 

baĢçılar tarafından alınmaktaydı. Bu baĢçılık Valideatik Vakfı ile Mihrimah Vakıfları 

arasında nöbetleĢe alınması için berat verilmiĢti. Valideatik Vakfı mutasarrıfı el-Hâc 

                                                   
793 ÜġS,no.334, vr.133b. 

794 ÜġS, no.402, vr.1b-2a. 

795 ÜġS, no.334, vr.165b. 

796 ÜġS, no.331, vr.82a. 

797 İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Ticaret Tarihi (1742-1779), (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), I,42-43. 

798 Örnekler için bkz. ÜġS, no.328, vr.21a; no.332, vr.66a. 

799 ÜġS, no.389, vr. 13ab. 



 
 

207 

 

Mehmed Efendi Atpazarı haricinde Mihrimah Vakfının müstecir baĢçı Eylo v. Kika‘dan 

Ģikâyetçi olmuĢ gün aĢırı nöbetleĢe baĢ ve ayakları alırken, Eylo‘nun kurala uymayıp 

her gün aldığı Ģikâyetçi olmuĢ, mahkeme Ģahitlerle ispattan sonra Eylo‘ya nizama 

uyması için uyarmıĢtı.
 800

  

Aynı grup esnaf içerisinde yaĢanan tartıĢmalardan birisi vergi tartıĢmaları idi. 

Esnaftan toplanan Ģer‗î vergilerin dıĢında ―Tekâlif-i Örfîye‖ adı altında devlet tarafından 

toplanan vergiler esnaf arasında tartıĢmaya sebep olmaktaydı. Üsküdar‘da Atpazarı 

içinde yağcılık yapan Rumlar vergilerini dükkân komĢuları olan bakkallar ile verirken, 

Atpazarı haricindeki yağcı esnafı kendi ödeyecekleri vergilere bunları da dahil edince, 

mesele kadıya intikal etmiĢti. Kadı Atpazarı içindeki yağcıları haklı bularak diğerlerinin 

müdahalesini engellemiĢtir.
801

 Benzer bir vergi tartıĢmasını Üsküdar‘da boyacı esnafı 

yaĢamıĢtır. Ġzmit boyacı iĢletmelerinin mukataası mutasarrıfı Abdurrahman Kami adlı 

bir müslüman Üsküdar‘daki boyacılardan vergileri kendilerine vermesi konusunda bir 

talepte bulununca, mahkeme mukataa mutasarrıfının bu talebini haksız bulmuĢtur.
802

 

Üsküdar‘da müslüman esnaf ile gayrimüslim esnaf arasındaki problemlerin bir 

boyutu da üretim ve pazarlama zincirinde birbirine yakın olan esnaf arasındaki iliĢkidir. 

Burada ilk görülen ihtilaf hammadde temininde yaĢanan problemlerdir. Benzer iĢi yapan 

müslüman ve ermeni semerciler ile palan(eğer) yapan Ermeniler arasında semer ve 

palanı her iki gruptan yapanlar olduğu için anlaĢmazlık çıkmaktaydı. Bu yüzden her iki 

esnaf grubu mahkemeye gelip birbirlerinin mallarını satıp üretmeme konusunda 

anlaĢtıklarını ifade etmekteydiler.
803

 Yine Esnaf tabakasında müslüman ve Ermenilerin 

yoğun olduğu kürkçüler belirlenen nizama göre Rûz-ı hızırdan (6 Mayıs) itibaren 40 

güne kadar kuzu derilerini kasaplardan almaktaydılar. Fakat kürkçülerin bu günlerde 

derileri almamaları kasapları sıkıntıya düĢürmüĢ, onlar da ellerindeki derileri debbağlara 

verme konusunda anlaĢmıĢlardır.
804

  

                                                   
800 ÜġS, no.334, vr.11b-12a. 

801 ÜġS, no.344, vr.78a. 

802 ÜġS, no.403, vr.4a. 

803 ÜġS, no.390, vr.51a. 

804 ÜġS, no.380, vr.56a. 



 
 

208 

 

Yaptıkları iĢ dolayısıyla birbirine yakın Müslüman ve gayrimüslim esnafın 

Ģikâyetçi oldukları hususlardan birisi alınan malzemelerin borcunun ödenmemesidir. 

Örneğin mumcu olan Dimitri mum yapmak için yağcı Mehmed BeĢe‘den yağ satın 

almıĢ borcun ödenmemesi dolayısıyla mahkemelik olmuĢlardır.
805

 Kalyoncu(yük gemi 

sahibi) Vartan adlı bir gayrimüslim kalyon ücretinden dolayı kadifeci Abdullah‘a dava 

açmıĢtır.
806

 Benzer bir dava da navluncu (yük gemi sahibi) Seyyid Halil ile ekmekçi 

Bedros adlı bir ermeni arasında un borcundan dolayı yaĢanmıĢtı.
807

 

Esnaf arasında Ģikâyet konularından birisi de kendi ürettikleri malzemenin bir 

baĢka esnaf tarafından veya seyyar satıcılar tarafından satılıyor olması idi. Bu konuda 

en çok mağdur olan beziryağcı esnafı idi. Susam yağı satan yağcılar  ile bakkal ve 

nalbantları kendilerinin imal ettiği yağı satıyor olması bezir yağcı esnafı ile onları karĢı 

karĢıya getirmekteydi.
808

 Benzer Ģikâyetler bakkallar ile küfeciler ve müslüman 

ayakkabıcılar ile ermeni seyyar satıcılar ekmekçiler ile tablekârlar ve kasaplar ile 

kanadırlar arasında yaĢanmaktaydı. Üsküdar merkezde Cuma pazar olması nedeniyle 

küfeciler ve sergicilerin pazarda ve bakkal dükkânı önlerinde yayınma izni verilmiĢti.
809

 

Fakat bunların diğer günlerde de dükkân önlerinde sergi açmaları bakkalların Ģikâyetçi 

olmasına neden olmuĢtu.
810

 Ayakkabıcılar kendilerine ait yeni mest ve papuçları çarĢı 

pazarda satan Markar ve Bedros adlı Ermenilerden Ģikâyetçi olmuĢtu.
811

 

Esnaftan gelen Ģikâyetler baĢlığı altında özellikle gayrimüslim esnaftan 

Ģikâyetin yoğun olduğu hususlar; belirlenen narh üzeri satıĢ yapmaları, imal ettikleri 

malzemeden çalmaları ve bir bölgeye ait gıda maddelerini fazla kar elde etme 

maksadıyla baĢka yerlere satmalarıdır. Osmanlı toplumunda özellikle temel tüketim 

malları için devlet tarafından belli zamanlarda bir üst fiyat belirlenirdi.
812

 Birinci 

                                                   
805 ÜġS, no.420, vr.27a. 

806 ÜġS, no.420, vr.22b. 

807 ÜġS, no.403, vr.24b. 

808 Örnekler için bkz. ÜġS, no 332, vr.94b; no.406, 48a;  no.407, vr.9b-10a; BOA, A. DVNS. ġKT, no. 158 s. 108. 

809 ÜġS, no.378, vr.90b. 

810 ÜġS, no.420, 14b. 

811 ÜġS, no.420, 45b. 

812 Mübahat Kütükoğlu, ―Narh‖, DİA, Ġstanbul 2006, XXXII, 390.  



 
 

209 

 

bölümde mahkemenin verdiği cezalar konusunda ele aldığımız üzere, en çok ikaz edilen 

esnaf grubu bakkallar ve ekmekçiler idi. Bu konuda ikaz edilen diğer esnaf grubu da 

mumcular idi. Halkın ihtiyacı olan mumu eksik yapan malzemeden çalan mumcu esnafı 

mahkeme tarafından uyarılmıĢtı.
813

  

ġikâyet konusu bir husus kaçakçılık idi. DıĢarıdan kaçak getirilen mallar 

gümrük iĢlemine tâbi tutulmadan Ģehre sokulduğunda o mallara el konulmaktaydı. 

Gümrük emini Mustafa Divan‘a yazdığı arzda,  Yenimahalle‘de oturan Mardiros ve 

kardeĢi Kazer‘in Tokat ve Diyarbakır‘dan kaçak mal ve eĢya getirdiklerini herhangi bir 

gümrük iĢlemi yapılmadığını bu sebeple kaçak getirdikleri mallarına el konulmasını 

istemekteydi.
814

 

Esnafın esnaf dıĢında yönetici ve diğer insanlar ile yaĢadıkları problemlere 

baktığımızda imal ettikleri ürünleri ilgili yerlere ulaĢtırmada yerel yöneticiler tarafından 

sıkıntı çektiklerini görmekteyiz. Örneğin aslen Erzurumlu kılıççı esnafından Serkiz, 

getirdiği 190 kılıçtan 26‘sını el koyan Kartal nâibi ve subaĢısını Divan‘a Ģikâyet 

etmiĢti.
815

Aynı Ģekilde Tuzla köyünden Polhiron, Dimitri ve Bikler adlı Rumlar 

yaktıkları kireçleri Ġstanbul‘a götürürken iskelede el koymaya çalıĢan insanları Divan‘a 

Ģikâyet etmiĢlerdir.
816

 

Üsküdar‘da müslüman esnaf ile gayrimüslim esnaf arasında problemlerin 

meslek nizamına uymama, borcun ödenmemesi ve vergi tartıĢmaları gibi sıradan 

hadiseler olduğunu, küçük çapta da olsa bazı yazarların isyan olarak resmetmeye 

çalıĢtığı h.1153 (m. 1740) yılında Ģiddetli kıĢ Ģartlarından dolayı Ġstanbul‘da yaĢanan 

esnaf isyanın benzerinin Üsküdar‘da yaĢanmadığını görmekteyiz.
817

 

                                                   
813 ÜġS,no.403, 38a. 

814 ÜġS, no.337, vr.80b. 

815 Kartal ġS, no.1, vr.12a. 

816 BOA, C. ĠKT,  no. 270. 

817 GeniĢ açıklamlar için bkz. Subhî Mehmet Efendi, a.g.e., s. 627-630, Robert Olson, Imperial Meanderings and 

Republican by-Ways : Essays on Eighteenth Century Ottoman and Twentienth Century, Ġstanbul 1996, s. 19-21. 



 
 

210 

 

2.4.4. Ticarî Ortaklık 

Ġktisadî hayatın icap ettiği Ģartlardan birisi insanların iĢ yapma hususunda 

ortaklığa baĢvurmasıdır. Bu konuda Ġslâm hukukunun çizdiği çerçevede Üsküdar‘da 

Müslümanlarla ile gayrimüslimler ticarî hayatta hangi Ģartlarda ve iĢ kollarında ortaklık 

kurduğuna değineceğiz. 

Mahkeme kayıtlarında ticarî ortaklığı ifade eden terim olarak ―şerîk ve şirket‖ 

kavramları bulunmaktadır. Ġslâm hukukunun câri olduğu Osmanlı Devleti‘nde mufavaza 

Ģirketinin dıĢında diğer ticarî Ģirketler kurulmuĢtur.
818

 Üsküdar‘da yaĢayan 

müslümanlarla gayrimüslimler ticarî hayatın elverdiği Ģartlarda ve Ġslâm hukuku 

çerçevesinde ağırlıklı mülk ortaklığı, inan ortaklığı, ebdan ortaklığı ve mudarabe 

ortaklığı diye tasnif edeceğimiz ortaklıklar kurmuĢlardır.  

Mülk ortaklıklarında bağların, fırınların ve hanların bazı iĢyerlerinin ortak 

olarak iĢletildiğini görmekteyiz. Örneğin Kefere Mahallesi‘nden Karabet'in Hamza 

Fakih Mescidi Para Vakfı‘ndan kredi almak için istiğlâl yoluyla sattığı bağın yarısı 

Mustafa adlı bir müslümana ait idi.
819

 

ĠĢ gücü ortaklığı olarak tarif edebileceğimiz ebdan ortaklığında, müslümanlarla 

gayrimüslimlerin yaygın olarak kurdukları ortaklıklardandır. Bunlar içinde en çok 

dikkat çekeni basmacılık sektöründedir. Bu sektörde Ermeniler ile beĢ ticarî ortaklık 

ihdas edilmiĢtir.
820

 Basmacılık sektörünün yanı sıra bakkallık,
821

 kireç ocağı,
822

  

                                                   
818 Tasarruf yetkilerinin eĢit olduğu bu Ģirket akdinde gayrimüslimlerin domuz ve içki satıĢı gibi Müslümanlarca 

yasak olan Ģeylerinin ticaretini yapmak isteyebileceklerinden dolayı bazı ulema tarafından caiz görülmemiĢtir. 

Bkz. Osman ġekerci, İslâm Şirketler Hukuku Emek Sermaye Şirketi, (el-mudaraba), Ġstanbul 1981, s. 178-179; 
Gülnihal Bozkurt ise mufavaza Ģirketinin Müslümanlarla gayrimüslimler arasında kurulan Ģirketlerde yer 

almadığını söylemektedir. Bkz. Bozkurt, a.g.e., s. 17; Murat Çizakça Osmanlı belgelerinde mufavaza Ģirketinin 

― ‗ale‟l-iştiraki‟s-seviye‖ ibaresiyle açıklamaktadır. Bkz. Murat Çizakça İslâm Dünyasında Ve Batı‟da İş 

Ortaklıkları Tarihi, (trc. ġehnaz Layıkel ; haz. Hamdi Can Tuncer),  Ġstanbul 1999, s. 69-70. Ancak bu ifade 
sadece mufavaza Ģirketleri için değil oluĢturulan diğer ticarî ortaklıklar içinde kullanılmaktadır. Örnek için bkz. 

ÜġS, no.353, vr.15b. 

819 ÜġS,no.329, vr.9a; diğer örnekler için Bkz. ÜġS,no.327, vr.90a; no.331, vr.9b; no.399, vr.67a; no.427, vr.24b. 

820 İstanbul Kadı Sicilleri İstanbul Mahkemesi 24 Numaralı Sicil (H. 1138-1151/M.1726-1738),  (haz. Fuat Recep 

v.d.), Ġstanbul 2010, s. 201-202. (hüküm no.122) 

821 ÜġS,no.334, vr.27b-28a.  

822 ÜġS,no.363, vr.112a. 



 
 

211 

 

celeplik
823

 ve kasaplık iĢletme hususunda ortaklık oluĢturmuĢlardır. Bunlardan dikkat 

çekici olan kasaplık mesleğinde yapılan ortaklıktır. Mustafa BeĢe adlı bir müslümanın 

Dimitri adındaki bir Rum ile kasaplık mesleğini ortak icra ettiklerini görmekteyiz.
824

 

Yine bir baĢka kayıtta iki gayrimüslim arasındaki kasaplık hizmetiyle olan davalarında 

gayrimüslim kasabın Seyyid Mustafa ve ġirvan adlı bir gayrimüslim ortağı olduğunu 

görmekteyiz.
825

 

Sermayelerin oranında kar ve zararın paylaĢıldığı inan ortaklığı
826

 ile ilgili 

olarak, Ġbrahim Beğ adlı bir müslümanın Üsküdar Atpazarı‘nda Atik Valide Vakfı‘na 

ait ekmek fırını iĢleten Mardiros ve KarakaĢ adlı Ermenilerle dörtte bir oranında ortak 

olduğunu görmekteyiz. Zira zarar için açılan davada Ġbrahim Beğ ortak olduğu oranda 

zarar talep edilmiĢtir.
827

 

Müslümanlarla gayrimüslimlerin ticarî ortaklığının bir Ģekli de, emek ve 

sermaye ortaklığına dayanan mudarebe ortaklığıdır. XVI. ve XVII. yüzyıllarda 

Galata‘daki mudarebe ortaklığını inceleyen Fethi Gedikli‘ye göre; semaye sahibinin 

Müslüman mudaribin gayrimüslim olduğu kayıt sayısı yirmi sekiz iken, Müslümanların 

iĢletici gayrimüslimlerin yatırımcı ortak olduğu mudarebe sayısı beĢtir.
828

 Üsküdar‘da 

bizim incelediğimiz dönemde iki kayıtta mudarebe ortaklığını tespit ettik. Bunlarda 

sermaye sahiplerinin tamamının müslüman olduğunu tespit etmekteyiz
829

.  

Müslümanların kendi aralarında gayrimüslimlerin kendi aralarında Ġslâm 

hukuku çerçevesinde Ģirket kurmaları ticarî ortaklık yapmaları daha yaygın bir durum 

olmasına rağmen,
830

 XVIII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da gayrimüslimlerin kendi 

aralarında otuzun üzerinde ticarî ortaklık kurarken Müslümanlarla kurdukları ticarî 

                                                   
823 ÜġS,no.353, vr.41b. 

824 ÜġS,no.329, vr.67a. 

825 ÜġS, no.423 vr.60a. 

826 Ayrıntılı bilgi için bkz. Osman ġeker a.g.e., 197-219; Çizakça, a.g.e,  7,71-73; Ġsmail Büyükçelebi, İslâm 

Hukukunda İnan Şirketleri ve Nevileri (BasılmamıĢ Doktora Tezi) Erzurum 1981, s. 28-90. 

827 ÜġS,no.328, vr.62b-63a. 

828 Fethi Gedikli, Osmanlı Şirket Kültürü: XVI.-XVII. Yüzyıllarda Mudarebe Uygulaması, Ġstanbul1998, s.140-144.  

829 Bkz. ÜġS, no.338, vr.119b; no.423, vr. 28ab. 

830 Çizakça, a.g.e,  s. 75; Yavuz Cezar ―18.yy‘da Eyüp‘te  Para ve Kredi Üzerine Gözlemler‖, s. 30,  



 
 

212 

 

ortaklık sayısı yirmi yedidir.
831

 Müslümanlar gayrimüslimler içinde en çok Rumlar ile 

on dört, Ermeniler ile on iki ve Yahudiler ile bir tane ticarî ortaklık kurmuĢlardır. Nüfus 

olarak Rumlar fazla olmasına rağmen Ermeniler ile kurulan ortaklıklar Rumlara 

yaklaĢmıĢtır. 

2.4.5. ĠĢveren-ĠĢçi Münasebetleri  

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında ticarî hayatın icaplarından iĢçi ve 

iĢveren iliĢkisi ele alınması gereken konulardan birisidir. Osmanlı ekonomik hayatında 

iĢçi olarak çalıĢanlar hür ve köleler olarak ikiye ayrıldığı gibi hür olanlar esnaf ve esnaf 

dıĢı emekçiler olarak ikiye ayrılmaktaydı.
832

  

Müslüman birisinin gayrimüslim yanında çırak olarak çalıĢması dönemin fetva 

kitaplarında hoĢ görülmemektedir.
833

 Bununla birlikte müslümanlarla gayrimüslimlerin 

birbirleriyle paralel mesleklerde çalıĢmanın yanında birbirlerinin iĢlerinde 

çalıĢmıĢlardır.  

Burada öncelikle zikredilmesi gereken Üsküdar‘ın köylerinde yaygın olan 

hayvancılığa binaen çobanlık mesleğidir. Bazı kayıtlarda çobanlık yapanların 

kendilerini belli bir ücret mukabilinde kiraladıkları ifadesi yer almaktadır.
834

 

Çoğunluğunu Rumların oluĢturduğu çobanların bazıları Müslümanların çobanlığını 

yapmıĢtır. Bazıları ise sicillerde geçen ifadesiyle Sultançiftliği, Samandıra ve ġile 

nahiyesinin köylerinde ―ağnam kethüdası‖ olarak çalıĢmıĢlardır.
835

 Yine bazı Rumlar 

Müslümanlara ait çiftliklerde rençber olarak çalıĢmıĢlardır.
836

 

                                                   
831 XVII. yüzyıla ait Galata ve Ġstanbul merkez sicillerinden derlenen hükümlerden yapılan istatistiklere göre 

Müslümanların gayrimüslimler içinde Hıristiyanlar ile daha çok ticarî ortaklık kurmuĢlar (56 adet) Yahudiler 

ile daha az ortaklık oluĢturmuĢlardır. (4 adet) bkz. Mahkeme Kayıtları Işığında 17. Yüzyıl İstanbul‟unda Sosyo-
Ekonomik Yaşam: Devlet-Toplum İlişkileri (1602-1619), (haz. Timur Kuran v.d.),  Ġstanbul 2011, II; 6. 

832 Tabakoğlu, İktisat Tarihi Toplu Makaleler I, 173-180. 

833 Tahsin Özcan, Osmanlı Esnafı, s. 33-34. 

834 ÜġS,no.367, vr.73b. 

835 ÜġS,no.365, vr.25b.  

836 ÜġS,no.402, vr.59b-60a. 



 
 

213 

 

Bazı iĢlerde Müslümanlarla gayrimüslimler iĢçi olarak bir müslümanın iĢinde 

beraber çalıĢmıĢlardır. Lağımcı Dimo v. Todor, Dimo v. Simo ve Yani v. TanaĢ adlı 

Rumlar ile ġaban BeĢe b. Ali, Hasan b. Mustafa ve Hasan b. Ġbrahim adlı müslümanlar 

el-Hâc Halil Ağa b. El-Hâc Ġbrahim‘in Solak Sinan Mahallesi‘nde yaptıracağı çeĢmenin 

suyollarında beraber çalıĢmıĢlardır.
837

 Aynı Ģekilde bahçıvan olan müslüman ve 

gayrimüslimlerin Müslümanlara ait yerlerde ortak çalıĢtığını görmekteyiz.
838

 

Birtakım esnafın ürettiği malların halka satılması konusunda çalıĢan insanlarına 

ihtiyaç duyulmasından dolayı bazen bir Müslüman yanında gayrimüslim iĢçi veya 

bunun tersi olmaktaydı. Örneğin daha önce ticarî ortaklık konusunda geçen, kasap 

dükkânı iĢleten Kasap Mustafa BeĢe ve ortağı Dimitri‘nin kanadırları olan Bikler adında 

bir gayrimüslim iken,
839

 ekmekçilik yapan Bağdasar‘ın ekmeğini satmakla görevli 

Hasan adında bir Müslüman idi.
840

  

Kartal mahkemesinde yapılan iĢin ne olduğu kaydedilmeyen bir ücret 

davasında Kartal'da misafir Ali b. Mehmed'in Maltepe'de Kalafat zimmî yanında 3 sene 

Ģakirtlik (iĢçi) yaptığını
841

 aynı Ģekilde Solak Sinan Mahallesi‘nden Mustafa'nın 

Musik(?) adlı Hıristiyan kadının KalfaçeĢme yakınındaki bağında kendi istekleriyle 

dokuz sene hizmet ettiğini görmekteyiz.
842

 

Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinin iktisadî ve ticarî boyutunu ele aldığımız bu 

bölümde sonuç olarak Ġslâm toplumunda yaĢayan gayrimüslimlerin, Müslümanlarla 

olan yerleĢik hukukun çizdiği çerçeve içerisinde ticarî iliĢkilerde bulunduklarını 

görmekteyiz. iktisadî ve sosyal gerekçeler ile aradaki iliĢkilere getirilen bazı 

                                                   
837 ÜġS, no.329, vr.18a. 

838 ÜġS; no.373, vr.26b. 

839 ÜġS, no.329, vr.67a. ―Kanadar" kelimesi kasap dükkânında çalıĢan veya kasap dükkânını bir kasap adına 

iĢleten kimse demek olup, gediği olmadığından dolayı bu kelime ile ifade edilmekteydi Anthony Greenwood, 

İstanbul's Meat Provisioning: a Study of The Celebkeşan System, (BasılmamıĢ Doktora Tezi,) the University 
Chicago 1988, s. 47, dipnot 79. 

840 ÜġS,no.415 vr.32b.  

841 Kartal ġS,  no.1, vr.35a. 

842 ÜġS,no.403 vr.10a. 



 
 

214 

 

kısıtlamaların, ilerleyen süreçlerde bu kısıtlamaların kalkıp geniĢlemenin olduğunu 

görmekteyiz. 

Netice olarak alım satımların birkaç kısıtlayıcı örneğin dıĢında piyasa 

Ģartlarında gerçekleĢtiğini görmekteyiz. Gayrimenkul içinde ev ve arsa satıĢları daha 

çok müslüman ile gayrimüslimlerin beraber yaĢadığı mahallelerde gerçekleĢmiĢtir. Bağ 

alım satımlarında ise Müslümanların daha çok alıcı konumda olması pek çok etkenin 

yanında Müslümanların araziye daha çok ihtiyaç duydukları Ģeklinde yorumlanabilir.  

Müslim-Gayrimüslim iliĢkilerinin ağırlığını para vakıflarından alınan krediler 

oluĢturmuĢtur. Müslümanların kurmuĢ olduğu para vakıflarından müslümanlar istifade 

ettiği Ģartlar ne aynı Ģartlar altında istifade etmiĢlerdir. ġahıslar arasındaki borç iliĢkileri 

daha çok karz olarak kısa vadeli borçlar olarak gerçekleĢmiĢ, muamele-i Ģer‗iyye 

denilen araya bazı hukukî enstrümanları ekleyerek paradan para kazanma örnekleri az 

sayıda olmuĢtur.  

Genel anlamda XVII. yüzyıl Osmanlı toplumunda üretim ve ticaret sektörlerine 

yönelik kredi iliĢkileri az denilecek bir durumdadır.
843

Mahkeme kayıtları, iktisadî 

iliĢkiler bağlamında etnik ve dinî toplumsal gruplar arasında ayrımın olmadığı, farklı 

sosyal çevrelere mensup Ģahıslar arasında iktisadî münasebetlerin belli düzeyde geliĢmiĢ 

olduğunu ortaya koymaktadır. Öte yandan Ģer‘i hukukun ön gördüğü kısıtlamaların da 

sosyo-ekonomik yapının Ģekillenmesinde payı olmuĢtur. 

                                                   
843 Mehmet Genç, a.g.e., s. 52. 



 

 

 

 

 

 

 

 

3. BÖLÜM 

MÜSLĠM-GAYRĠMÜSLĠM ĠLĠġKĠLERĠNĠN SOSYO-KÜLTÜREL 

BOYUTU 

 

  



 
 

216 

 

Her toplum içinde farklı grupları barındırır. Osmanlı toplumu yöneten ve 

yönetilenler açısından askerî ve reâyâ olarak ikiye ayrılmaktadır. Askerî sınıf saray 

halkı, ilmiye, seyfiye ve kalemiyeden ibarettir. Askerî zümre vergiden muaf tutulduğu 

gibi çeĢitli ayrıcalıklara da sahiptir. Devlete vergi veren geniĢ reâyâ kesimi ise yerleĢim 

durumuna göre Ģehirli, köylü, konar-göçer; hukukî bakımdan hür, köle; dinî yönden de 

Müslüman ve gayrimüslim tebaadan oluĢmaktadır.
844

 

Bu bölümde XVIII. yüzyılda Üsküdar‘da yaĢamıĢ Müslüman ve gayrimüslim 

tebaa arasındaki sosyal iliĢkiler ele alınacaktır. Tanım olarak sosyal iliĢki, insanın 

insanla veya insanın bir grupla ya da grubun bir baĢka grupla arasında cereyan eden 

müspet veya menfi davranıĢ biçimlerinin tümünü kapsamaktadır. Sosyologlar arasında 

yaygın kabule göre, bir iliĢkinin sosyal iliĢki olarak nitelendirebilmesi için anlık-

tesadüfî bir temastan öte belli bir sürekliliğe sahip anlamlı münasebetler özelliği 

taĢıması gerekmektedir.
845

 Bu yaklaĢıma uygun olarak, kadı sicillerindeki muhtelif 

kayıtları değerlendirdiğimizde, birçoğunun fertler ya da toplumsal gruplar arasında belli 

bir süreçte açığa çıkmıĢ sosyal münasebetleri aktardığı ifade edilebilir. Konuyu Müslim-

gayrimüslim grupları çerçevesinde ele aldığımızda, Osmanlı toplumunun iki unsuru 

arasında sosyal münasebetlerin varlığına dair çok sayıda örneğin mahkeme 

tutanaklarına girdiği anlaĢılmaktadır.  

Mahkeme sicilleri, muhtevası bakımından daha çok hukukî ve iktisadî iliĢkilere 

dair bilgileri içermektedir. Mezkûr kayıtlarının bu özelliğinden dolayı, Müslüman ile 

gayrimüslimlerin ekonomik ve adlî münasebetlerinin tespit ve analizi sosyal iliĢkilere 

göre nispeten daha kolaydır. Sicillerin ve arĢiv kayıtlarının genellikle sosyal iliĢkiler 

bağlamında gündelik hayata dair doğrudan ve açık malumat aktarmaması bu durumun 

en önemli nedenidir. Sosyal hayatta iki kesim arasında ortaya çıkmıĢ çeĢitli iliĢkilerin 

varlığını ve yaygınlık düzeyini anlayabilmek için belgelerin satır aralarındaki ifade ve 

                                                   
844 Osmanlı toplum yapısına dair geniĢ açıklamalar için bkz. Yücel Özkaya, 18. Yüzyılda Osmanlı Toplumu, 

Ġstanbul 2008, Ziya Kazıcı, Osmanlı Devleti‟nde Toplum Yapısı, Ġstanbul 2003; Yusuf Halaçoğlu, XIV-XVII. 

Yüzyıllarda Osmanlılarda Devlet Teşkilatı ve Sosyal Yapı, Ankara 1995; Suraiya Faroqhi, ―Othmanli:Social 
And Economic History‖, EI² Leiden: Brill 1995, VIII, 202-210 Mehmet Öz ―Osmanlılar: Sosyal Hayat 1. 

Osmanlı Toplumu‖, DİA, Ġstanbul 2007,  XXXIII, 532-538. 

845 Farklı tarifler ve açıklamalar için bkz. Ali Seyyar, İnsan ve Toplum Bilimleri Terimleri (Ansiklopedik Sosyal 

Bilimler Sözlüğü), Ġstanbul 2007, s. 901; Sezgin Kızılçelik, YaĢar Erjem Açıklamalı Sosyoloji Terimler Sözlüğü,  

Ankara 1994, s. 190. 



 
 

217 

 

bilgilere müracaat etmek gerekmektedir. Bu yüzden konuyla alâkalı bilgiler, çoğu ilk iki 

bölümde de kullanılmıĢ belgelere dayanmaktadır. Bunlardan baĢka incelenen döneme 

ait hatırat türü eserler olmadığı için, Müslim ve gayrimüslim iliĢkilerini açıklamada, 

XVIII. yüzyıl fetva mecmualarından ve Batılı seyyahların eserlerinden de 

faydalanılmıĢtır.  

Sosyal iliĢkiler bölümü, bir arada yaĢama örnekleri ve sosyal farklılıklar diye 

iki temel baĢlık altında toplanabilir. Öncelikle toplumsal hayatın merkezinde yer alan 

mahalle ve köylerin demografik özellikleri üzerinde durulacaktır. Müslüman ve 

gayrimüslim nüfusun demografik yapısına değindikten sonra, kadı sicillerindeki ilgili 

belgelerden hareketle sosyal iliĢkilerin tasvir ve analizine yer verilecektir. Akabinde 

belli Ģartlarda oluĢmuĢ birlikte yaĢama tecrübesine dair hususları ele aldıktan sonra, 

dinî, kültürel ve diğer Ģartlardan dolayı bir arada yaĢamayı sınırlandıran sosyal 

farklılıklar değerlendirilecektir.
846

  

3.1. TOPLUMSAL YAġAM MEKÂNLARI 

Toplumsal yaĢam mekânları denilince mahalle, köy, çarĢı ve pazarlar akla 

gelmektedir. Ġkinci bölümde ele aldığımız üzere Müslümanlarla gayrimüslimler ticarî 

faaliyetlerden dolayı aynı çarĢıyı, aynı pazarı kullanmıĢlar ve aynı meslek örgütünde yer 

almıĢlardır. Ancak ikamet edilen yerlerle ilgili genel yaklaĢım Müslümanlar ile 

gayrimüslimlerin ayrı mahallelerde farklı kompartımanlarda oturduğu yönündedir.
847

 

Sosyal iliĢkileri anlamlandırmada hayatın geçtiği mekânları Müslüman ve 

gayrimüslim açısından ele almakla mümkün olmaktadır. ÇalıĢmamızın ikinci 

bölümünde ev satıĢlarıyla ilgili divandan çıkan bir fermanda ―Müslüman mahallesinde 

                                                   
846 Müslim-gayrimüslim sosyal iliĢkileri yerleĢik Ģer‘î hukuk ve devletin paternalist bir anlayıĢla zaman zaman 

geniĢleten bazen sosyal müdahalesi ile ĢekillenmiĢtir. Paternalist devlet anlayıĢı, bütün vatandaĢların can ve 

mal güvenliğini sağlamaya çalıĢan ve bu yönde sosyal politikalar üreten aĢırı biçimde koruyucu ve himayeci bir 

modeldir. Açıklamalar için bkz. Ali Seyyar, a.g.e, s. 744; E. P. Thompson, Avam ve Görenek, (trc. Uygur 

KocabaĢoğlu), Ġstanbul 2006,  s. 61-68; Bu tür himayeci anlayıĢın kadınların alıĢveriĢ yaparken dikkat etmesi 
gereken hususları, yabancı elçilerin geldiğinde kadınlara getirilen sokağa çıkma gibi fermanlarda görmekteyiz. 

Örnekler için bkz. ÜġS, no.337 vr.81a, no.418, vr.89a.  

847 Ortaylı, ―Millet: Osmanlılarda Millet Sistemi‖, DİA, Ġstanbul 2005, XXX,67; Mehmet Öz ise bu düĢüncenin 

kısmen doğru olduğunu ancak çok sayıda köy ve mahallenin karıĢık bir dinî terkibe sahip olduğunu 

söylemektedir. Bkz. Öz, a.g.m., s. 536. 



 
 

218 

 

kefere sâkin olmak hilâf-ı şer„”848
 ifadesi yer almaktadır. Gayrimüslimlerin 

Müslümanlarla aynı mahallede ikamet etmesindeki bu tür yasaklayıcı uygulamalar Ģer‗î 

bir uygulamadan çok örfî bir uygulamadır. Bu uygulamayı sosyolojik Ģartların getirdiği 

bir tatbikat olarak değerlendirmek mümkündür.
849

 

3.1.1. Mahalle ve Köyler 

Osmanlı Ģehirlerinde mahalle sosyal ve fizikî bir birimdir. Birbirini tanıyan, bir 

ölçüde birbirinin davranıĢlarından sorumlu, sosyal dayanıĢma içinde olan kiĢilerden 

oluĢmuĢ bir topluluğun yaĢadığı yerdir.
850

 Yaygın görüĢ; mahallelerin dinî bir hüviyet 

taĢıdığı, buna göre belli ibadethaneler etrafında oluĢtuğudur. Bunun yanında meslek 

gruplarının oturduğu ayrı mahalleler de vardı.
851

 Üsküdar‘da mahalleler, camilerin 

etrafında teĢekkül ettiği gibi, debbağlar gibi meslek grubunun etrafında oluĢtuğunu da 

görmekteyiz. Yine bu mahallelere isim olarak saraylı cariye ve hanım sultanların, 

paĢalar ve devletin değiĢik vazifelerinde bulunmuĢ kiĢilerin, ulema ve meĢâyihten 

mühim kimselerin adlarının verilmiĢtir. 

Tarihî süreç içinde Üsküdar‘daki mahalle sayılarına baktığımızda, XVI. 

yüzyılın ilk çeyreğinde sekiz mahalle varken, XVII. yüzyılın ilk çeyreğinde mahalle 

sayısı on sekize yükselmiĢtir.
852

 XVII. yüzyılda yaĢamıĢ Evliya Çelebi ise Üsküdar‘dan 

bahsederken Müslümanların yaĢadığı yetmiĢ mahalle olup Rum ve Ermenilerin yaĢadığı 

on mahalle olduğunu zikrettikten sonra bir mahallenin Yahudilere ait olduğunu ve 

Frenklerin bu Ģehirde yaĢamadığını söylemektedir.
853

 

Ġncelenen mahkeme kayıtlarına göre 1700-1750 yılları arasında Üsküdar‘daki 

mahallelerin hangileri olduğu aĢağıdaki tabloda yer aldığı üzeredir.  

                                                   
848 İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat , (haz. A. Tabakoğlu v.d.), I, 139. 

849 Açıklamalar için bkz. Kenanoğlu, a.g.e., s. 317-328. 

850 Özer Ergenç, ―Osmanlı ġehirlerindeki Mahallenin ĠĢlev ve Nitelikleri Üzerine‖, Osmanlı Araştırmaları, Ġstanbul 

1984, IV, 69. 

851 Ergenç, a.g.m., s. 69-70, Tahsin Özcan ―Osmanlı Mahallesi Sosyal Kontrol ve Kefalet Sistemi‖, Marife, Konya 

2001, I,129-130. 

852 GüneĢ, ag.m, s. 54 

853 Evliya Çelebi, a.g.e., I, 202. 



 
 

219 

 

Tablo XIII: XVII. Yüzyıl’ın Ġlk Yarısı Üsküdar Merkez Mahalleleri.
 *

 

 

Elli yıllık kayıtlardan Üsküdar‘da merkez mahalleleri olarak otuz dört mahalle 

tespit edilmiĢtir. Bu durumu, aĢırı mübalağacı bulunan Evliya Çelebi‘nin verdiği 

rakamla mukayese edildiğinde onun rakamlarının yarısı kadar olduğu görülmektedir. 

Rum ve Ermenilerin yaĢadığı yerler açısından yoğunluk beĢ altı mahallededir. Yani 

Evliya Çelebi‘nin yaklaĢık yüzyıl önce verdiği rakamın yarısına tekabül etmektedir. Ele 

alınan dönem itibariyle Yahudilere ait Üsküdar merkezde herhangi bir mahalleye 

rastlanmadı. Ancak Ģehir merkezinde bazı Yahudihaneler bulunmaktaydı onları mı 

kastetti; bilmiyoruz. Bununla birlikte Evliya Çelebi‘nin dediği üzere, Üsküdar‘da 

Galata‘da olduğu gibi Frenklerin varlığına dair bir kayıt bulunmamaktadır. 

Üsküdar‘da gayrimüslimlerin yoğun olarak yaĢadığı mahalleler: Yenimahalle, 

Murad Reis, BağlarbaĢı, PazarbaĢı ve Selamiali Mahallesi ve kısmen Hayreddin ÇavuĢ 

                                                   
* Tabloda siyah puntolarla yazılmıĢ mahalleler Müslümanların gayrimüslimlerin beraber yaĢadığı mahallelerdir. 

Ġtalik yazılanlar Müslümanların ağırlıkta yaĢadığı az sayıda gayrimüslimin yaĢadığı mahalleler olup, geriye 

kalanı Müslümanlardan müteĢekkil mahalleler idi. 

1 Ahmed Çelebi 13 Gerede 25 Selman Ağa 

2 Arakiyeci Cafer Ağa 14 Gülfem Hatun 26 Sinan PaĢa

3 Arakiyeci Mehmed Ağa 15 Hace Hesna  Hatun 27 Solak Sinan

4 AĢçıbaĢı 16 Hamza Fakih 28 Şeyh Selami Ali

5 Bağlarbaşı 17 Hayreddin Çavuş 29 ġucabağı

6 Camii Kebir 18 Kazasker 30 TavaĢi Hasan Ağa

7 Çakırcı Hasan PaĢa 19 Kefçe Dede  31 Tenbel El-Hac Mehmed Ağa

8 Davud PaĢa 20 Rumî Mehmed Paşa 32 Toygar Hamza 

9 Debbağlar 21 Mirahor  33 Valide-i Atik 

10 Doğancılar 22 Murad Reis 34 Yenimahalle

11 Durbali 23 Pazarbaşı

12 Evliya Hoca 24 Salacak



 
 

220 

 

Mahallesi idi. Mahkeme kayıtlarında ―Kefere Mahallesi‖ veya ―Selamiali‟nin kefereye 

mahsus mahallesi‖ ifadeleriyle tanımlanan mahalleler Selamiali Mahallesi içinde yer 

almaktaydı. Kazasker
854

, Rumî Mehmed PaĢa,
855

 Mirahor
856

 ve Kefçe Dede
857

 

Mahalleleri gayrimüslimlerin az da olsa yaĢadığı mahalleler idi. Geride kalan mahalleler 

Müslümanların sakin olduğu mahalleler idi. Müslümanlar tabloda verilen 34 mahallenin 

tamamında yaĢamaktaydılar. Kefere mahallesi diye belirtilen mahallede de 

Müslümanlar oturmaktaydı.
858

 

Üsküdar kaza merkezine bağlı olarak Kadıköy, Nerdübanlı (Merdivenköy), 

Dudullu, Kısıklı, Bulgurlu, Evrenköy, Vaniköy, Kanlıca, Çengelköy, Ġstavroz 

(Beylerbeyi) ve Kuzguncuk köyleri bulunmaktaydı.
859

 Merkez köylerinden Kadıköy ve 

Çengelköy‘de Müslümanların yanı sıra Rumların ve Ermenilerin, Kanlıca‘da 

Müslümanlar ile Ermenilerin yaĢadıklarını görmekteyiz.
860

 Kuzguncuk Köyü, 

incelediğimiz dönem içersinde Rum ve Yahudilerin yaĢadığı bir köy idi. Ġkinci bölümde 

ev satıĢlarında değindiğimiz üzere bazı Müslümanların burada az da olsa yalıları var 

idi.
861

 

Mahkeme kayıtlarında Üsküdar‘ın nahiyeleri içerisinde Adalar nahiyesi ve ona 

bağlı olan köyler geçmekteydi. Adalar nahiyesine bağlı Tuzla, Pendik, Kartal bazen 

Maltepe bazen Küçük Maltepe diye ifade edilen köyler Müslüman ve gayrimüslimlerin 

bir arada yaĢadığı köyler idi. Suyun öte tarafında Adalar zinciri içerisinde sadece 

Burgazada‘da Müslümanların gayrimenkul edinmeye çalıĢtıklarını görmekteyiz. 

                                                   
854 Bkz. ÜġS, no.332, vr.98a. 

855 Bkz. ÜġS; no.333, vr.24b; no.348, vr.11b. 

856 Bkz. ÜġS, no.352, vr.9b. 

857 Bkz. ÜġS, no.380, vr.46b. 

858 ÜġS, no.343, vr.43a; no.359, vr.56a; no.425 vr.28a. 

859 Bazı mahkeme kayıtlarında Bulgurlu ve Kısıklı için mahalle tabiri kullanılsa da genel olarak köy geçtiği için 
köyler kısmında değerlendirdik. Yine ÜġS, no.394, vr.66b‘de ―Medine-i Üsküdar‟a tâbi„ Ermeni karyesi‖ 

Ģeklinde bir ibare bulunmaktadır. Muhtemelen kâtip hatasından kaynaklanmakta olup, diğer mahkeme 

kayıtlarında Ermeni karyesi diye anılan köy Yoros‘a bağlı bir köy olduğunu görmekteyiz. . Bkz. ÜġS, no 328, 

vr.36a; no.399, vr.75b; Müslümanların ve Ermenilerin az sayıda Rumların yaĢadığı Kandilli köyü ise daha 
sonraki kayıtlarda yer almaktadır. Bkz. Tabakoğlu ―Osmanlı Döneminde Üsküdar Köyleri‖, s. 162.  

860 Kanlıca yaĢayan Ermeniler için Bkz. ÜġS, no.420, vr.52b. 

861 Kuzguncuk yakınında Kethüda yalısı demekle meĢhur eski Rumeli kazaskeri Abdurrahman Efendinin yalısında 

mirasının satılması için bkz. BOA, DRB MH 1/64 8 Receb 1150 (1 Kasım 1737). 



 
 

221 

 

Ġncelediğimiz dönemde Büyükada, Heybeli ve Kınalıada Rumların meskun olduğu 

yerler idi. Nahiye olarak Gebze ve köyleri Aydınlı, özellikle Darıca‘da Müslümanlar ile 

Rumlar yaĢamaktaydı. ġile Nahiyesi ile bazı köylerinde Müslümanlar ile 

gayrimüslimler yaĢamaktaydı. Mahkeme kayıtlarında yer alan Demirciler Köyü ise ġile, 

Gezbe nahiyesi ve Yoros kazasıyla sınır olup ve zaman zaman her üç beldeye nispetle 

zikredilmekteydi. Bu köyde de Müslümanlar ile Rumlar yaĢamaktaydı.
862

 

Üsküdar mahalleleri ve köyleri üzerinden bir değerlendirme yaptığımızda üç 

tip sosyal yapı karĢımıza çıkmaktadır. Birincisi Müslümanlardan oluĢan mahalle ve 

köyler, ikincisi gayrimüslimlerden oluĢan yerler ve üçüncüsü karıĢık mahalle ve 

köylerdir.
 863

  Bu veriler bize Müslüman ve Türk kimliği ön planda olan Üsküdar‘da 

gettolaĢmıĢ, birbirinden ayrı, aralarında iletiĢimin olmadığı sosyal topluluklar değil, 

birbiriyle irtibatı olan sosyal mekânlar olarak gözükmektedir.
864

 ġer‗iyye sicillerinden 

hareketle yapılan baĢka çalıĢmalar, özellikle gayrimenkul alım satımları, mahallelerin 

dinî referanslara göre ayrıldığı fikrini doğrulamamaktadır. Nitekim değiĢik Ģehirlerde 

yapılan araĢtırmalar benzer sonuçlara ulaĢmıĢtır. Örneğin Özer Ergenç Ankara‘daki ev 

satıĢları ve mahalle Ģikâyetlerinden hareketle Osmanlı klasik döneminde dinî ve etnik 

grupların birbirine tamamen kapalı ayrı cemaatler hâlinde yaĢamadıklarını tespit 

etmektedir.
865

 Benzer bir Ģekilde XVII. yüzyılda Ankara ve Kayseri Ģer‗iyye 

sicillerinden yola çıkarak ev alım satımlarını inceleyen Suraiyya Faroqhi de her iki 

kentte de gerek Müslümanların gayrimüslimlere gerekse de gayrimüslimlerin 

Müslümanlara ev sattıklarını, ortaçağ Avrupa‘sına benzer gettoların olmadığını 

söylemektedir.
866

 Aynı Ģekilde Trabzon Ģehrindeki nüfusu Müslüman ve Hıristiyan 

mahallelere ayırmak mümkün olmamaktadır. Sicil kayıtlarındaki mülk satıĢları ve mülk 

ihtilaflarına bakıldığında Trabzon Ģehrinin bazı istisnalarla birlikte hemen her 

mahallesinde Müslümanlar ile Hıristiyanlar arasında mülk satıĢlarını görmek 

                                                   
862 Bkz. ÜġS, no.334, vr.150a; no.334, vr.56b-57a; no.347, vr. 45ab. 

863 Problemlerin çözümünde fetva kitaplarında üçlü tasnif yer almıĢ, verilen fetvalar yaĢanılan muhitin demografik 

yapısı dikkate alınarak verilmiĢtir. Örnekler için Bkz. Behcetü‟l-Fetâvâ, s. 167-168. 

864 Örnek için bkz. ÜġS, no.329, vr.58b. 

865 Ergenç, ―a.g.m.,‖, s. 71. 

866 Faroqhi, Orta Halli Osmanlılar, s. 220. 



 
 

222 

 

mümkündür. 
867

 Konuyla ilgili son olarak Balkan Ģehirlerini ele alan çalıĢmalarda dini 

veya etnik olarak ayrı mahallelerin olmadığı tespiti yapılmıĢtır. ġeyhülislâm 

fetvalarında gayrimüslimlerin Müslüman mahallesinde veya camiye yakın olan yerlerde 

oturması yasaklanmıĢ olmasına rağmen, gayrimüslimler rahatlıkla Müslüman 

mahallelerden ev satın almıĢlar veya bunun tersi olarak Müslümanlar da 

gayrimüslimlerin yoğun olarak yaĢadığı mahallelerden ev satın almıĢlardı.
868

 

3.1.2. Demografik Yapı 

Müslüman ve gayrimüslimlerin ikamet yerleri açısından mahalle ve köyleri 

analiz ettikten sonra, Üsküdar kazasının demografik yapısını ele alacağız. Osmanlı 

Devleti‘nde nüfus sayımları XIX. yüzyılda baĢladığından önceki asırlar için tam bir 

istatistikî neticeler olmayıp verilen rakamlar tahminî rakamlar olmaktadır. Ahmet 

GüneĢ,  XVI. yüzyılın ilk yarısında sekiz mahalleden XVI. yüzyıl sonlarında on sekiz 

mahalleye çıkan Üsküdar merkezinin kasaba hüviyetinde olduğunu; fakat nüfus tahmini 

yapmanın mahzurlu olacağını söylemektedir.
869

 Hanefi Bostan‘ın tahrir defterlerinden 

hareketle tahmini olarak verdiği rakama baktığımız da Üsküdar nahiye ve köylerindeki 

demografik yapı 1530‘da % 52 Müslüman % 48 gayrimüslim, 1561‘de % 44 Müslüman 

% 56 gayrimüslim ve XVII yüzyılın ilk yarısında da 1561 yılına yakın bir oran 

gözükmektedir.
870

 Ele aldığımız XVIII. yüzyıl için de döneme ait tahrir defterleri 

olmadığından nüfus tahmini zor gözükmektedir. 

Ġstanbul fırınları ile ilgili döneme dair yapılan değerlendirmelerde, 

Üsküdar‘daki fırın sayısının h.1124 (m.1712) yılında on yedi iken h.1182 (m.1768) 

yılında otuz bire çıkması, elli sekiz yılda nüfusun oldukça arttığının bir göstergesi 

olarak değerlendirilmiĢtir.
871

 Buna ilaveten XVIII. yüzyıl sonları Üsküdar‘ı gezen 

                                                   
867 Kenan Ġnan, ――Kadı Sicillerine Göre 17. Yüzyıl Ortalarında Trabzon Esnafları ve Faaliyetleri‖ Osmanlı Öncesi 

İle Osmanlı ve Cumhuriyet Dönemlerinde Esnaf ve Ekonomi Semineri: Bildiriler  (9-10 Mayıs 2002), Ġstanbul 

2003, II,  257-278. 

868 Rosistsa Gradeva, ―Orthodox Christian Ġn the Kadı Courts‖, Rumeli: under the Ottomans, 15th-18th Centuries: 

İnstitutions and Communities, Ġstanbul 2004, s. 173-174. 

869 GüneĢ, a.g.m., s. 48,54. 

870 Bkz. Hanefi Bostan, ―XVI. ve XVII. Yüzyıllarda Üsküdar Nahiyesi Köylerinde Sosyal ve Ġktisadî Hayat‖, VI. 

Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (6-9 Kasım 2008), Ġstanbul 2008, II, 366-371. 

871 Aynural, a.g.e., s. 117. 



 
 

223 

 

seyyah Antonie Oliver, Üsküdar‘ın nüfusunun tahminen 60.000 olduğunu 

söylemektedir.
872

 

Ġncelediğimiz döneme baktığımızda Üsküdar merkezi için tahmin 

yürütebileceğimiz iki veri bulunmaktadır. Birincisi Avârız vergi kayıtları diğeri, ise 405 

nolu sicilde yer alan kefalet listesidir. Nüfus verileri ile ilgili olarak bazı mahalle kefalet 

listelerinin verildiği bu sicilden yola çıkarak bir tahmin yapılabilir. Bu kayıtlarda 

mahalle baĢına kefil olan erkek sayısı ortalama 145 civarındadır. Nüfus tahminlerinde 

kullanılan bir metoda göre aileyi ortalama dört kiĢiden müteĢekkil kabul ettiğimizde 

mahalle baĢına 580 kiĢi düĢmektedir. Üsküdar merkezde otuz dört mahalle tespit 

ettiğimizden merkez nüfusun 19.000-24.000 civarında olduğu tahmin edilebilir. 

Avârız kayıtları bu vergiden muaf tutulan insanlar sebebiyle nüfus sayısını 

vermemektedir. Ancak kısmî de olsa Müslüman nüfus ile gayrimüslim nüfus oranı 

hakkında fikir vermektedir. Üsküdar sicillerinde avârız vergilerinin hicri 1110 

tarihinden hicri 1163 tarihine olan miktarlarına baktığımızda; 27 Zilhicce 1110 (26 

Haziran 1699) tarihinde Üsküdar‘ın mahallelerinden 148.620 akçe toplam avârız vergisi 

alınırken,
873

 17 Cemâziyelevvel 1163‘te (24 Nisan 1750) 143.860 akçe alınmaktaydı.
874

 

Elli yıllık süre içerisinde toplanan avârız miktarları pek değiĢmemiĢti. Gayrimüslimlerin 

baĢlangıçta 14.336 akçe olan avârız miktarları 1163 senesine gelindiğinde 29.653 

akçeye yükselmiĢti. Bu da baĢlangıçta % 10 civarındaki bir oranın % 20‘lere çıkması 

demek oluyordu. Bu durum gayrimüslim nüfusun Üsküdar‘da giderek artmaya baĢladığı 

ihtimalini güçlendirmekteydi. AĢağıda değinileceği üzere XIX. yüzyıldaki 

gayrimüslimlere ait verilerin % 30‘ların üzerine çıkması bu ihtimali 

kuvvetlendirmektedir. Ancak gerek XVIII. yüzyıl öncesi gerekse XVIII. yüzyıl 

rakamları tahminî rakamlar olmaktan öteye geçmemektedir. 

Demografik yapıyı izah edecek açıklamalar için XIX. yüzyılı beklemek 

gerekecektir. 1831 yılında Rum isyanı sebebiyle Üsküdar‘da sadece Rum nüfusu 

sayıldığı için bu yıla ait verileri değerlendirmek mümkün görünmemektedir. 

                                                   
872 Oliver, a.g.e.,  s. 53. 

873 ÜġS, no.326, vr.119a 

874 ÜġS, no.427, vr.81a. 



 
 

224 

 

1260(1844) yılındaki nüfus sayımında Müslümanlara ait bazı mahalle sayılarının az ve 

eksik verildiğini görmekteyiz.
 875

 Bu verilere göre Üsküdar kaza merkezinde 

Müslümanların nüfus oranı % 62, gayrimüslimlerin oranı ise % 38‘dir.
876

 Kemal 

Karpat‘ın 1882 nüfus sayımına göre verdiği rakama göre Üsküdar merkezinin toplam 

39.908 olan nüfusun 24.404‘ünü Müslümanlar, 15.504‘ünü gayrimüslimler 

oluĢturmaktaydı. Oran olarak baktığımızda ise Müslümanlar nüfusun % 61,15‘ini, 

gayrimüslimler ise % 38,85‘ini oluĢturmaktadır.
877

 Vital Cuinet‘in Üsküdar Ģehir 

merkezi için verdiği rakama göre 69.600 Müslüman, 15.800 Ermeni, 12.180 Rum 1610 

Bulgar Çerkezi,
878

 5100 Yahudi 700 Kıpti ve 750 diğer gruplar olmak üzere toplam 

nüfus 105.690‘dır. Nüfusun % 66,67‘sini Müslümanlar ,% 33.33‘ünü de gayrimüslimler 

oluĢturmaktadır.
879

 Son olarak 1914 nüfus sayımına göre, Üsküdar‘da 70.447 

Müslüman, 19.832 Rum, 13.296 Ermeni, 6836 Yahudi ve diğer gayrimüslim unsurlar 

1232 olup toplam nüfus 111.643‘tür. Nüfusun % 63,10‘u Müslüman, % 36,89‘u 

gayrimüslimlerden oluĢmaktaydı.
880

 Yukarıda verilen rakamlar Üsküdar merkeze ait 

olup incelediğimiz dönemde Üsküdar‘a tâbi yerleri dâhil ettiğimizde oran 

değiĢmektedir. Örneğin Cuinet‘in verdiği rakamlardan hareketle Anadolu yakasının 

tamamen Üsküdar‘a bağlı olması sebebiyle Kanlıca, Kadıköy, Adalar, Kartal ve ġile 

gibi yerlerde yaĢayan insanları dahil ettiğimizde Müslümanlar nüfusun % 58,33‘ünü 

gayrimüslimler ise % 41,67‘sini oluĢturmaktadır. Üsküdar‘ın merkezinden farklı olarak 

Gayrimüslimler içinde Rumların nüfusu buraların dâhil edilmesiyle 44.164 Ermenilerin 

nüfusu ise 36.560 olmakta ve sayıca Ermenilerin çok üstüne çıkmaktadır. 
881

 Yapılan 

istatistiklerde ortalama Müslüman nüfus % 63 ile % 68 arasında değiĢirken 

gayrimüslimlerin nüfus oranı % 33 ile % 38 arasındadır. 

                                                   
875 Örneğin BOA, NFS. no. 178‘de Arakiyeci el-Hâc Cafer, Mirahor, SinanpaĢa ve Debbağlar Mahallesi gibi 

Müslümanların ikamet ettiği yerlerde sayılar düĢük gösterilmiĢtir. BOA, NFS. no. 179 ve no. 180‘de yer alan 

sayılar daha fazladır. Toplam sayıyı verirken 179 ve 180 nolu defterlerdeki sayıları dikkate aldık.  

876 Müslüman nüfus için bkz. BOA, NFS, no. 178, no. 179, no. 180; Gayrimüslimler için bkz. BOA, NFS.  no. 260, 

no. 261, no. 320, no. 321, no. 350. 

877 Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu 1830-1914: Demografik ve Sosyal Özellikleri, (trc. Bahar Tırnakçı), Ġstanbul 

2003, 231-242. 

878 Cuinet, askerî olmayan göçebe azınlık olan bu grubun, Üsküdar Müslüman halk mahallelerinde ve Çamlıca‘da 
Fuad PaĢa konağında barındıklarını söylemektedir. Bkz. Cuinet, La Turquie d'Asia: Geographie Administrative 

Statistique Descriptive et Raisonnee de Chaque Province de l‟Asie Mineure, Paris 1894, IV,603. 

879 Bkz. Cuinet a.g.e., IV, 601-602. 

880 Orhan Sakin, Osmanlı‟da Etnik Yapı, Ġstanbul (t.y.), s. 242.  

881 Cuinet, a.g.e., IV, 601-602. 



 
 

225 

 

Nüfus olarak Müslümanlar daima çoğunluğu oluĢturmuĢtur. Üsküdar 

merkezinde özellikle son dönemlerde Ermenilerin nüfusu fazla olmakla beraber 

Üsküdar ve havalisini birlikte değerlendirdiğimizde gayrimüslimler içinde nüfus 

kesafeti bakımından Rumlar ilk sırada, sonra Ermeniler Yahudiler ise en az grubu temsil 

etmektedir. Üsküdar‘ın zihinlerde Müslüman ve Türk Ģehri olarak yer etmesi bazı 

araĢtırmacılar tarafından ĢaĢılacak bir durum olarak görülerek Üsküdar için, 

―Üsküdar‟da bile gayrimüslimler vardı.‖ ifadesi kullanılmaktadır.
882

 Verdiğimiz 

oranlardan anlaĢılacağı üzere gayrimüslim nüfus hiç azımsanmayacak bir orandadır. 

3.2. ĠLĠġKĠLER AĞI ANALĠZĠ 

Üsküdar‘da Müslüman ve gayrimüslimlerin yaĢadıkları mahalle ve köyleri ve 

demografik yapıyı inceledikten sonra Müslim-gayrimüslim iliĢkiler ağı analizini ele 

alacağız. Mahkeme kayıtlarındaki verilerden hareketle Müslümanların gayrimüslimlerle 

olan iliĢkilerinde hangi sosyal grupla münasebet kurduğunu, sosyal hayatta Müslim-

gayrimüslim iliĢkilerinde kadınların konumunu değerlendireceğiz. Konuya Müslüman 

ve gayrimüslim kadın erkek açısından baktığımızda karĢımıza Ģu oran çıkmaktadır: 

XIV: Müslüman ve Gayrimüslimlerin Taraf Oldukları Mahkeme 

Kayıtlarına Göre Erkek ve Kadınlar Açısından Analiz. 

 

                                                   
882 Rahmi Tekin, Osmanlı Devletinde Gayrimüslimlerin Gündelik Yaşamı (1520-1670 İstanbul Örneği), 

(BasılmamıĢ Doktora Tezi) Atatürk Üniversitesi S.B.E., Erzurum 2008, s. 57. 

0%

10%

20%

30%

40%

50%

Müslüman Erkek: 
1694 Müslüman Kadın: 

106 Gayrimüslim Erkek: 
1540 Gayrimüslim Kadın: 

260

47%

3%

43%

7%



 
 

226 

 

Tabloyu oluĢtururken taraflardan birinin Müslüman diğerinin gayrimüslim 

olduğu 1800 mahkeme kaydını değerlendirdik. ĠliĢkiler ağı analizinin ilk halkasını 

cinsiyetler üzerinden değerlendirdiğimizde, toplumun her iki kesiminde birbiriyle 

münasebette olanların erkekler olduğu görülmektedir. Yani Müslüman erkeklerin 

gayrimüslim erkeklerle münasebette bulunması tabii olandır. Ancak kadınların kendi 

dinlerinden olmayan insanlarla oran itibariyle düĢük olsa da münasebetleri var olduğunu 

göstermektedir. Zira yapılan araĢtırmalar Osmanlı kadının erkekler kadar olmasa da 

aktif olduğunu göstermektedir.
883

 Üsküdar‘da gayrimüslim kadınların Müslüman 

kadınlardan oranca fazla olması bazı iktisadî sebeplerden kaynaklanmaktadır. Öncelikle 

çalıĢmamızın ikinci bölümünde para vakıflarını ele alırken değindiğimiz üzere 

gayrimüslim kadınların Müslümanlara ait para vakıflarından kredi almada aktif 

olduklarını söylemiĢtik. BaĢka bir sebep de vârissiz ölen kimselerin miras davaları 

sebebiyle gayrimüslim kadınların Müslümanla veya Müslüman yöneticilerle davacı 

veya davalı olmasıdır. Zira vârissiz ölen insanların mirası ve çocuğu olmayan ailelerin 

miraslarının yarısının beytülmâle kalması sebebiyle, gayrimüslim kadınların Müslüman 

vakıf yöneticileriyle olan münasebetlerini görmekteyiz. 

Gayrimüslimler ile olan münasebetlerde106 adet kayıtla % 3‘lük bir oranı 

oluĢturan Müslüman kadınlardan toplumsal statü bakımından en dikkat çekeni ġerife 

Hayrunnisa hanımdır. Aziz Mahmud Hüdayi Vakfı‘nın mütevellisi olan bu hanımın 

vakfa ait yahudihanelerde kalan Yahudiler ile ve mütevellisi olduğu para vakfından 

gayrimüslimler kredi sebebiyle mahkeme kayıtlarında ismi geçmekteydi.
884

 Bu yönüyle 

ismi geçen baĢka kadın önceki kazaskerlerden Feyzullah Efendi‘nin kızı Âkile idi. Bu 

hanımın Yenimahalle‘de sahip olduğu bakkal dükkânı var idi. Bakkalını Rumlar kiralık 

olarak iĢletmekteydi. Bunlar ile zaman zaman kira problemiyle ilgili ismi kayıtlarda 

zikredilmekteydi.
885

 % 7‘lik bir orana sahip olan Gayrimüslimler kadınlar içinde, sosyal 

                                                   
883 Osmanlı toplumunda mahkeme kayıtlarından hareketle ilk inceleyen Ronald Jennings olmuĢtur. Yapılan bu 

çalıĢma kadınların özellikle gayrimenkul satıĢlarının % 40‘ında yer aldığını belirtmektedir. Bkz. Jennings, 

―Women in Early 17th Century Ottoman Judicial Records-The Sharia Court of Anatolian Kayseri‖, Studies on 

Ottoman social history in the Sixteenth and Sevententh Centuries : women, Zimmis and Sharia Courts in 

Kayseri, Cyprus and Trabzon, Ġstanbul 1999, s. 199. Osmanlı kadınlarıyla ilgili diğer çalıĢmalar ve 
değerlendirmeler için bkz. Esra BaĢ,.Arşiv Belgelerinden Hareketle XVIII. y. y. Osmanlı Toplum Hayatında 

Kadın, (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 2006, s. 1-7. 

884 ÜġS, no.334, vr.82a; no.348 vr.59a. 

885 ÜġS, no.423, vr.43a. 



 
 

227 

 

statü bakımından diğerlerinden farklılık arz eden gayrimüslim din adamlarının 

kızlarının Müslümanlarla münasebetlerde adı geçmektedir.
886

 

Müslüman erkekler içinde hemen her düzeyde insanların gayrimüslimler ile bir 

Ģekilde münasebeti olmaktaydı. Devlet yönetimde üst düzey bir yönetici olan 

bostancıbaĢı Üsküdarlı gayrimüslimler ile gayrimenkul alım satımı yapmaktaydı.
887

 

Yine toplumun ileri gelenlerinden zaim sıfatını taĢıyan ve Anadolu‘nun değiĢik 

yerlerinde yaĢayan insanlar Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimler ile borç alıp verme 

münasebetine giriyor ve gayrimenkul alıp satıyorlardı.
888

 

Osmanlı toplumunda ırsî soyluluk olarak ifade edilen ve Hz. Peygamber‘in 

soyundan gelen seyyid ve Ģeriflerin gayrimüslimlerle münasebetlerine baktığımızda; 

Hz. Hasan soyundan gelen Ģeriflere mahkeme kayıtlarında hiç rastlamadık. Ancak 

seyyid olarak tanımlanan insanların gayrimüslimler ile münasebeti sıkça rastlanan bir 

durumdu. Mahkeme kayıtlarında seyyidlerin adedi yaklaĢık yirmi üç idi. 

Gayrimüslimlerle hemen her türlü adlî ve ticarî iliĢkileri olmuĢtu. 

Müslümanlar içinde cizyedar gibi görevi gereği gayrimüslimlerle muhatap 

olması zorunlu olanları bir kenara bırakacak olursak, askeri ve idari görevleri çağrıĢtıran 

haseki, odabaĢı, beĢe ve çelebi ünvanlı Müslümanların gayrimüslimlerle olan iliĢkilerde 

sıkça rastlamaktayız. PaĢa kelimesinin değiĢmiĢ hali olan ve askeri sınıfı ifaden ―beşe‖ 

lakaplı Müslümanlar gayrimüslimler ile en çok münasebette bulunan grup idi. 

Konuya din adamı ve tasavvuf ehli insanların iliĢkileri açısından baktığımızda, 

on kayıtta mahalle, köy ve yeniçeri ocağı imamlarının gayrimüslimlerle münasebette 

olduğunu, bir tarikatın baĢı olarak Ģeyhlerin, gayrimüslimlerle borç münasebetine 

girdiklerini ve gayrimenkul alıp sattıklarını görmekteyiz.
889

 Gayrimüslim din adamları 

olan metropolit, papaz, rahip ve hahamların Müslümanlar ile borç, mülk alım satımı, 

Müslümanlara ait para vakfından kredi çekme ve bunun dıĢında adlî ve mali konularda 

                                                   
886 ÜġS, no.363, vr.74b. 

887 ÜġS, no.371, vr.6b. 

888 Örnekler için bkz. ÜġS, no.344, vr.66a; no.405 vr.66a. 

889 Örnekler için bkz. ÜġS, no.380, vr.71a; no.403,vr.66a. 



 
 

228 

 

Müslümanlar ile iliĢki kurduklarını görmekteyiz.
890

 Bu konunda din adamı hüviyetinde 

olan insanların iliĢkisine en çarpıcı örnek, Balatlı Sahak v. Bogos'un papaz olan Evanis 

v. Vartan'a açtığı davada görülmektedir. Sahak‘ın iddia ettiğine göre papaz Evanis ġeyh 

Mustafa‘dan 310 kuruĢluk eĢya satın almıĢtı. Kendisi de kefil olduğu için borcu ġeyh 

Mustafa‘ya ödemiĢ borcu için dava açmıĢtı.
891

 Gayrimüslimlerin Kudüs‘e gidip hacı 

olanlarına mahkeme kayıtlarında ―aci‖ olarak ifade edilmekteydi. Gayrimüslimlerin 

kendi aralarındaki davalarda bu lakabı taĢıyanlar olduğu görülmekteyse de 

Müslümanlarla olan münasebetlerde bu tür insanların varlığına pek rastlamadık. Bunun 

yanında hac farizasını yerine getirmiĢ Müslümanların ve ağa lakabını taĢıyan 

Müslümanların gayrimüslimlerle münasebeti sıkça rastlanan bir durumdu. 

Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimler Rumlar, Ermeniler ve Yahudilerden 

oluĢmaktaydı. 1820 civarındaki Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki mahkeme 

kaydında Müslümanların gayrimüslim unsurlar içinde en çok hangi grupla münasebet 

kurdukları konusuna geldiğimizde Ģu tablo ile karĢılaĢmaktayız: 

Tablo XV: Tarafların Müslim ve Gayrimüslim Olduğu Mahkeme 

Kayıtlarına Göre Gayrimüslimlerin Oranı. 

 

                                                   
890 Örnekler için bkz. ÜġS, no.329, vr.24b; no.334, vr.130b; no.343, vr.29b; no.410, vr.33b.  

891 ÜġS; no.328, vr.5a. 

6%

49%

45%

Yahudi: 108

Ermeni: 884

Rum: 828



 
 

229 

 

Demografik yapıyla ilgili, Üsküdar merkezde Ermenilerin Üsküdar‘ın nahiye 

ve köylerini dâhil ettiğimizde Rum nüfusun daha fazla olduğunu daha önce zikretmiĢtik. 

Üsküdar‘da Yahudiler hem yerleĢim hem de nüfus olarak gayrimüslim unsurlar içinde 

sayıca en az grubu temsil etmekteydi. 

Nüfus olarak Rumların fazla olmasına paralel olarak hukukî iliĢkilerde ele 

aldığımız üzere gayrimüslimler içinde en çok Rumlar ile davalık olunmuĢtur. Ancak 

kayıtların tamamına baktığımızda; Müslümanların Ermeniler ile daha fazla irtibat 

kurması, münasebette bulunması dikkat çeken bir husus olarak karĢımıza çıkmaktadır. 

Üsküdar‘ın konumu itibariyle bu iliĢkilerin bir anlamı bulunmaktadır. Zira Osmanlı 

Devleti içinde Ermeniler ağırlıklı olarak Anadolu Ģehir ve köylerinde yaĢamaktaydı. 

Üsküdar‘ın Müslüman nüfusunun çoğunluğunu Anadolu‘dan gelen insanlar 

oluĢturmuĢtu. Özellikle karayolu ile yapılan yolculuklarda Ermenilerin münasebetleri 

daha fazla olmuĢtur. 

3.3. BĠR ARADA YAġAMA ÖRNEKLERĠ 

Osmanlı Devleti‘nde yaĢayan Müslümanlar ile gayrimüslimlerin iliĢkilerinin 

sosyal çatıĢma mı yoksa farklılıklar ile birlikte bir arada yaĢama kültürü mü 

oluĢturdukları sorusunun cevabı, konu üzerinde çalıĢan araĢtırmacıların çoğunluğuna 

göre birtakım dini farklılarla beraber bir arada yaĢama kültürünün oluĢturduğu 

Ģeklindedir.
892

 Bir arada yaĢama kültürünün temel sebebini kimi yazarlar millet 

sisteminin getirdiği bir netice olarak farklı kompartmanlarda yaĢayan insanların kendi 

cemaati için çalıĢtıklarını, farklı gruplar arasında iliĢkinin yokluğu veya çok az olduğu 

için çatıĢmanın olmadığını söylemektedir.
893

 Bazı araĢtırmacılar ise var olduğu 

                                                   
892 Bir arada yaĢama kültürü ile ilgili çalıĢmamızın giriĢ kısmında belirttiğimiz ilgili kuruluĢların yapmıĢ olduğu 

sempozyumların yanı sıra konuyla ilgili olarak yayınlardan bazıları Ģunlardır: Donald  Quataert, Osmanlı 

İmparatorluğu 1700-1922, (trc. AyĢe Berktay),  Ġstanbul 2002, s. 299 252; Benjamin Braude ―Millet Sisteminin 
Ġlginç Tarihi‖, Osmanlı IV;246-248. Osman Çetin ―Bursa(Fethi, Etnik Yapısı Müslim-Gayrimüslim 

Münasebetlerine BakıĢ)‖, Osmanlı ,IV,273-276.  Nuri Çevikel ―Kıbrıs Eyaletinde Müslim-Gayrimüslim 

ĠliĢkileri‖, Osmanlı, IV,280-285. Olga Zirojevic ―Prizren ġehri:Ġslâmiyet ve Hıristiyanlığın beraber yaĢamanın 

örneği‖, XI. Türk Tarih Kongresi: Kongreye Sunulan Bildiriler (5-9 Eylül 1990), Ankara 1994, V,2115-2123; 
Roderic H. Davison, Kısa Türkiye Tarihi, (trc. Durdu Mehmet Burak), Ankara 2004, s. 56. Ancak Davison din 

değiĢtirme ve ayinlerle ilgili bir takım kısıtlamaların olduğunu söylemekte buna rağmen batı Avrupdaki dini 

azınlıklardan durumlarının çok daha iyi olduğunu söylemektedir. Bkz. Davison a.g.e., s. 57. 

893 Ortaylı, ―Millet: Osmanlılar‘da Millet Sistemi‖, s. 67; Minna Rozen farklı etnik grupların bir arada nasıl olup 

da, yan yana görece uyum içinde yaĢamanın muhtemel sebebinin Osmanlı hoĢgörüsü olduğunu, söylemektedir. 

Bunun yanında bir diğer etkenin her grubun toplum içerisinde kendi yerini kabullenmesi, diğer gruplarla 

karıĢmaya yeltenmemesi ve sosyo-politik statüsüne uygun olmayan konumlara gelmeye çalıĢamaması olarak 



 
 

230 

 

düĢünülen millet sisteminin ayrıĢmaya sebep olduğunu ancak Coğrafî Ģartlar ve hayat 

Ģartları sebebiyle Müslümanlarla gayrimüslimlerin münasebet kurduğunu,
894

 bazıları ise 

Müslümanların gayrimüslimlerle iliĢkilerinin zaman zaman dostça olmadığını; ancak 

Müslüman halkın Ġslâm hukukunun çizdiği sınırların dıĢına çıkarak gayrimüslimlerle 

dostça ve eĢit koĢullarda iliĢkiler kurduklarını iddia etmiĢlerdir.
895

 

Yukarıda konuyla ilgili olarak farklı görüĢ serdeden araĢtırmacıların 

iddialarının doğruluğu konusunda, Üsküdar mahkeme kayıtlarının bize sunduğu 

verilerini değerlendirip Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında sosyal iliĢkilerin bir 

arada yaĢama boyutunu ele alacağız. 

3.3.1 Mahalle AnlayıĢı, Ortak Tavır 

Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinin sosyal boyutunu analiz etmede mahalle 

anlayıĢının büyük bir ehemmiyeti bulunmaktadır. Mahkeme kayıtlarında insanların 

adres olarak sadece yaĢadıkları köy veya mahallenin yeterli görülmesi mahalle 

anlayıĢının bir yansıması olarak görülebilir. 

Mahallenin fizikî sınırlarının yanında sosyal bir birim olması mahalle 

örgütlenmesini ön plana çıkarmaktadır. Müslümanlarda mahallenin yegâne sorumlusu 

olan mahalle imamı, dini ve resmî bir otorite olup mahallenin Devletle irtibatını 

sağlayan kimse konumundadır.
896

 Ġmamın uhdesine aldığı bu vazifeleri gayrimüslimler 

içinde din adamları, cemaatbaĢıları ve mahalle kethüdaları ve kocabaĢlar 

üstlenmekteydi. Bunun yanında mahallelerin güvenliği subaĢı ve yasakçılar tarafından 

                                                                                                                                                     
görmektedir. Bkz. Rozen İstanbul Yahudi Cemaatinin Tarihi Oluşum Yılları (1453-1566), çeviren Serpil 

Çağlayan, Ġstanbul 2010, s. 274; Karen Barkey ise millet sisteminin isim olarak zikredilmese de bir arada 
yaĢama kültürünün oluĢmasında önemli etkisini olduğunu yani kurumsallaĢmıĢ grup içi gözetimin olmasının bir 

arada yaĢamada etkili olduğunu savunmaktadır. Bkz. Barkey, Farklılıklar İmparatorluğu Karşılaştırmalı Tarih 

Perspektifinden Osmanlılar, (trc. Ebru Kılıç), Ġstanbul 2011, s. 196-197.  

894 Nuri Adıyeke ―Islahat Fermanı Öncesinde Osmanlı Ġmparatorluğunda Millet Sistemi ve Gayrimüslimlerin 

YaĢantılarına Dair‖, Osmanlı, IV, 260. 

895 Bu iliĢkilerinin neler olduğu hususunda yazarın herhangi bilgi vermemektedir. Bkz. Yavuz Ercan ―Türkiye‘de 
XV. Ve XVI. yüzyıllarda Gayrimüslimlerin Hukukî, Ġçtimaî ve Ġktisadî Durumu‖, Belleten, c. XLVlll say. 187. 

s. 1126. 

896 Ziya Kazıcı ―Osmanlılarda Mahalle Ġmamları ve Yerel Yönetim ĠliĢkisi‖, İslam Geleneğinden Günümüze Şehir 

ve Yerel Yönetimler, (ed. Vecdi Akyüz, Seyfettin Ünlü), Ġstanbul 1996, s. 435; Özcan ―Osmanlı Mahallesi‖, s. 

137;  Kemal Beydilli, Osmanlı Döneminde İmamlar ve Bir İmamın Günlüğü, Ġstanbul 2001, 6-12. 



 
 

231 

 

sağlanmaktaydı. Herhangi bir olay zuhur ettiğinde bunlar hemen o olaya müdahil 

olurlardı.
897

 

Sosyal hayatın geçtiği mahalle, büyük bir aile konumunda olup kendine ait 

birtakım sosyal değerleri vardı. Bunlar: güvenlik, namus anlayıĢı, dürüstlük ve muarefe 

gibi mahallede yaĢamanın asgari değerleri idi.
898

 Bu değerler gayrimüslimler için de 

geçerli idi. Nitekim bazı gayrimüslimlerin soruĢturmalarında Ģahitlik edenler ―kendi 

işiyle meşgul, töhmetten uzak, ırzına mukayyed ve kendi halinde‖ gibi ifadeler ile 

aslında mahalle ahlakını yansıtmıĢ olmaktaydılar.
899

 Ġnsanların yaĢadığı mahallede 

itibarlı olması mühim bir sosyal olgu idi. YaĢadığı mahallede kötü bir insan olarak 

tanınmak gurur incitici bir durumdu. Ticarî iliĢkilerinde hiç kimse bu türlü insanlara 

eminlik sıfatı ortadan kalktığı için kefil olmuyordu Bu tür davranıĢlarla itham edilen 

insanlar, mahkemede kendilerine kötü davrandıkları insanlar huzurunda taahhütte 

bulunup adeta yeniden güven tazeleme zaruretini hissediyorlardı.
900

 

Üsküdar‘da mahalle içersinde, özellikle gayrimüslimler arasında evlerin 

kapılarına katran sürülmesi onur kırıcı ve küçük düĢürücü bir davranıĢtı. Kapılarına 

katran sürülenler Ģikâyet olarak durumu kadıya bildirmekteydiler.
901

 Mahallede olan 

gayrimeĢru olaylar hem Müslümanlar hem de gayrimüslimler tarafından tepkiyle 

karĢılanmakta, mahalle ahlakının korunması uğrunda bu tür kimselerin evlerinin basılıp 

mahalleden sürgün edilmesi için kadıdan talepte bulunmaktaydılar.
902

 Mahalle baskını 

adıyla kurumsallaĢan bu hareket mahalledeki gayrimeĢru yaĢantıyı asgariye 

indirmiĢtir.
903

 

                                                   
897 ÜġS,no.400, vr.10a.  

898 Açıklamalar için bkz. Abraham Marcus, The Middle East on The Eve of Modernity: Aleppo in The Eigteeth 
Century, New York 1989. s. 327. 

899 ÜġS, no.415, vr.24a. 

900 Örnek için bkz. ÜġS,no.365, vr.22b. 

901 ÜġS, no.407, vr.13a. 

902 Örnekler için bkz. ÜġS, no.403, vr.4b. Kartal ġS, no.1, vr.34b. 

903 Tahsin Özcan ―Osmanlı Mahallesi‖, s. 141; Özen Tok ―Kadı Sicilleri IĢığında Osmanlı ġehirlerindeki 

Mahalleden Ġhraç Kararlarında Ahalisinin Rolü (XVII: ve XVIII. Yüzyıllarda Kayseri Örneği‖, Erciyes 

Üniversitesi S.B.E. Dergisi, Kayseri 2005, c.1 say. 18. s. 169. 



 
 

232 

 

Mahallenin örgütlenmesinde kefalet sistemi ortak bir yaĢam ve faaliyet alanı 

bulunan kiĢilerin birbirlerine karĢı sorumluluklarını ifade etmekteydi. Bu otokontrol 

sistemi sayesinde mahallenin kendi kendini idare eden bir yapı olarak Ģehrin bir kesitini 

oluĢturmaktaydı. Kefalet sistemi hukuk ve ticarette olduğu gibi hayatın her alanında 

sosyal bir değeri ifade etmekteydi. Divan‘dan Üsküdar‘a gönderilen fermanlarda kefili 

olmayan, ne oldukları bilinmeyen kiĢilerin yaĢadıkları mahalle ve çalıĢtıkları 

mahallerden sürülmesi emredilmekteydi.
904

 

Bir kimseye kefil olmak demek o kiĢiye, o Ģehirde barınacak ve çalıĢacak yer 

bulma anlamına gelmekteydi. Bu konuda Müslümanların gayrimüslimlere yardımcı 

olduğunu görmekteyiz. Muhtemelen Ģehir dıĢından gelip Kadıköy‘de bahçıvanlık yapan 

Vasil ve Tika adlı iki gayrimüslim, kendileri hakkında yeterli bilgi bulunmadığı için 

kadı huzuruna çıkarılmıĢlardı. ġayet kefilleri olmasa yaĢadıkları yerden sürgün 

edileceklerdi. Bu kiĢilere Kadıköy‘de yaĢayan Ġsmail b. Ġbrahim ve Süleyman b. Ali adlı 

Müslümanlar kefil olmuĢtu. Böylece köyde kalıp mesleklerini icra etme imkânı 

bulmuĢlardır.
905

 

Mahalle anlayıĢı içerisinde sorumluğun merkezinde bulunan imamlar sadece 

Müslümanların değil gayrimüslimler içinde de kendi dindaĢları tarafından iftira ve 

zulme uğramıĢ insanların mahalleli nezdinde temize çıkarılmasında mühim rol 

oynamaktaydılar. Örneğin Selamiali Mahallesi‘nde Panayot adlı Rum, iĢlediği suçlar 

sebebiyle kürek cezası alıp davranıĢlarını düzelttikten sonra, mahallede yaĢayan kendi 

dindaĢlarının ihbarlarıyla tekrar cezalandırılmak istenmiĢtir. Selamiali Mahallesi imamı, 

müezzini ve on Müslüman Panayot‘un iyi halini kâdıya bildirip kayıkçılar kethüdası 

Mustafa BeĢe‘nin onun Ģahsına kefil olduğundan serbest bırakılması için arzda 

bulunmuĢlardır.
906

 

Aynı Ģehri paylaĢmanın getirdiği bir sorumluluk olarak Müslümanlar ile 

gayrimüslimlerin herhangi bir suçtan dolayı mahpus olan insanların tahliye edilmesi 

hususunda beraber hareket ettiklerini görmekteyiz. ġile Nahiyesi‘ne bağlı Yeniköy‘de 

                                                   
904 BOA, A.DVNS ġKT, no. 106/551‘den naklen Tabakoğlu, ― Üsküdar Köyleri‖, s. 167. 

905 ÜġS, no.412, vr.1b-2a. 

906 ÜġS, no.407, vr.32b. 



 
 

233 

 

marangozluk yaparken mahpus olmuĢ Yanaki adlı bir Rum‘un tahliye edilmesi için 

ġileli Müslümanlar ile Yeniköylü Rumlar onun namuslu olduğu ve çevreye zararı 

olmadığı hususunda hüsn-i Ģehâdette bulunup, hem Müslümanlar hem de Rumlar 

Ģahsına kefil olmuĢlardı.
 907

 

Üsküdar‘da yaĢayan Müslümanların gayrimüslimlerle münasebetlerinin 

birbirini tanıma noktasında kefalet sisteminin katkısıyla bir muarefenin oluĢtuğunu 

görmekteyiz. Bu tanıĢıklığın TaĢra-Üsküdar ayrımına varacak kadar mühim bir 

merhalede olduğunu görmekteyiz. Nitekim Rumeli ve Anadolu‘dan gelen konar-göçer 

taifesinin Ġstanbul ve Üsküdar‘da yaptıkları tahribatın neticesi olarak ,
908

 zamanla 

taĢradan gelen bu zorba insanlar bağ ve bahçelerde çalıĢanları ve mahallelerdeki 

sakaları sürüp kendileri çalıĢmaya baĢlamıĢlardır. Üsküdar‘da bulunan bağ ve bostan 

sahipleri bu durumdan rahatsız olmuĢlar ve sundukları arzda, mahallelerdeki sakalarda 

olduğu gibi bağ ve bostanlarında çalıĢanların, yerli, güvenilir ve kefilleri olan, rençber 

ve Ermenilerden olması gerektiğini belirtmiĢlerdir. Gelen eĢkıyanın engellemesi için 

kendilerinin dikkat etmelerinin yanı sıra, Üsküdar‘da vazifeli subaĢı ve diğer zabıtanın 

vazifelerini ihmal etmemesini istemekteydiler.
909

 Görüldüğü üzere kendi dindaĢları da 

olsa taĢradan gelenleri tercih etmiyorlar, yerli ve kefili olan Müslüman ve Ermenileri 

tercih ediyorlardı. Mahalle iliĢkilerinin oturmuĢ olması, kefalet sisteminin iĢlemesinden 

dolayı gerek Müslümanlar gerekse zimmîler iĢ ihdası konusundan sıkıntı yaĢamamakta; 

ancak dıĢarıdan gelen Ģehrin kültürüne uymayan konar-göçerleri istihdam etmemeye 

yönelik tavırları dikkat çekmektedir. 

Beraber ikamet edilen mahallerde Müslümanlar ile gayrimüslimlerin 

mahalledeki kötülükleri engellemede veya dıĢarıdan gelen eĢkıyanın baskınlarını 

engellemek için birlikte hareket ettiklerini görmekteyiz. Küçük Maltepe köyünde 

Müslüman birinin çiftliğini basan eĢkıyaya karĢı köyde yaĢayan Rumlar çiftlik sahibinin 

yardımına koĢup eĢkıyanın yakalanması için uğraĢmıĢtı.
910

 Yine Tuzla‘da yaĢayan 

köylülere zulüm ve haksızlık yapan Kurmalı Mehmed, ġiĢman Mehmed ve Halil adlı 

                                                   
907 ÜġS, no.415, vr.23b. 

908 Tarih-i İzzî, vr.168b-169a. 

909 ÜġS, no.423, vr.34b. 

910 Kartal ġS, no.1, vr.39b. 



 
 

234 

 

Müslümanları köyde yaĢayan Müslümanlar ve Rumlar kadıya Ģikâyet etmiĢlerdi. Bu 

kiĢiler yaptıklarına piĢman olup davranıĢlarını düzeltince köy imamının kefaletiyle 

köylüler davalarını geri çekmiĢlerdi.
911

 

3.3.2. KomĢuluk ve Misafirlik 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında sosyal iliĢkileri anlamada ele 

alınması gereken baĢlıkların mühim bir merhalesini komĢuluk ve misafirlik 

oluĢturmaktadır. 

Dönemimize ait hatıralar ve diğer kayıtlar olmadığı için Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında komĢuluk iliĢkilerinin, misafirliğin ne ölçüde olduğunu 

bilemiyoruz. Ancak mülk satıĢlarında dikkatimizi çeken unsur Müslümanların 

gayrimüslimlerle özellikle birlikte yaĢadıkları mahallelerde komĢu olduklarını, çarĢıda 

dükkân komĢusu, tarla ve bağ komĢusu olarak hayatlarını devam ettirdiklerini 

görmekteyiz. Hayatın içinde bu kadar ortak mekânları kullanan insanların muhtemelen 

sicillere yansımasa da komĢuluk iliĢkileri olmaktadır. 

Nitekim dini ve sosyal problemlerin sorulduğu Ģeyhülislâmların vermiĢ olduğu 

fetvalarda Müslüman birisinin gayrimüslimle komĢuluk iliĢkisini yansıtması açısından 

fıkıh literatürünün çizdiği çerçeve mühimdir. Paskalya yumurtasının alınmasıyla ilgili 

Ebussuud Efendi bir fetvada Ģöyle cevap vermiĢtir:
 912

 

―Zeyd-i zimmî kefere bayramında Amr-i Müslime çörek ve kızıl yumurta verip 

Amr dahi alıp kabul eylese Amr‟â şer‟an nesne lazım olur mu? El-Cevâb: Beis yoktur. 

Eğer ol günü tazim için olmayup konşuluk hakkını riayet için olucak” 

Aynı soru muhtemelen XVIII. yüzyıl Ģeyhülislâmlarından YeniĢehirli Abdullah 

Efendi‘ye sorulmuĢ o da aynı cevabı vermiĢtir.
913

 Toplumda bu konuda bir hassasiyetin 

olduğunu, fakat ulemanın komĢuluk iliĢkilerini kesmeyi değil dini hürmet açısından 

                                                   
911 ÜġS, no.332, vr.64b. 

912 Düzdağ, a.g.e.,  s.147. 

913 Behcetü'l-Fetâvâ s.554. 



 
 

235 

 

dikkatli olunması gerektiği hususunda titiz olduklarını görmekteyiz. Yine baĢka bir 

fetvada gayrimüslimin komĢuluğuna vurgu yapılmıĢtır.
914

 

Bu fetvalar ıĢığında Müslümanlarla gayrimüslimlerin komĢuluk iliĢkilerine ıĢık 

tutacak bir hatıra da Osmanlı‘nın Bulgaristan coğrafyasında yaĢayan Türkler ile 

Bulgarlar arasında iyi komĢuluk iliĢkileri devam etmekteydi. Bayramlarda birbirlerine 

ikramda bulunurlar, Bulgarlar paskalyada Türklere paskalya çöreği ve kırmızı yumurta 

gönderir, Müslümanlar ise bayramlarda Bulgar komĢularına baklava gönderirdi.
915

 

Mahkeme kayıtlarında bazen bir darp davası detaylı incelediğinde kullanılan 

bir ifade Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinin sosyal boyutunu açıklamada anahtar kavram 

olarak yardımcı olmaktadır. Yenimahalle‘de Süleyman b. Osman‘ı darp eden Ahmed b. 

Mustafa ve Süleyman b. Abdullah‘ın yanında yer alan Veli Uncuoğullarından Aleksi ve 

Tatos için kullanılan ―refik‖ kelimesi
916

 yan mahallede yaĢayan Müslümanların 

gayrimüslimlerle komĢuluk iliĢkilerinin sonucu olarak arkadaĢlık oluĢturduklarını 

göstermektedir. 

Anadolu, Arabistan ve Ġran‘dan gelen bütün yolcuların Ģehir merkezine 

geçmeden önce mola verdikleri Üsküdar, misafirhaneleriyle ün yapmıĢtı.
917

 Mahkeme 

kayıtlarında Ģehir dıĢından gelen insanlar için ―Fî‟l-asl Vilâyet-i Anadolu/Rumeli… 

kazasından …” diye devam eden kayıtlarda, gelen insanların çoğunlukla ya Ģehir 

merkezinde bir handa ya da Ģehir içerisinde bir tanıdığının evinde misafir olmaktaydı.
918

 

Üsküdar merkezde yer alan hanlarda Ģehir dıĢından gelen Müslümanların 

                                                   
914 Söz konusu fetvâda ―Zeyd-i yeniçeri Amr-ı Müslime Bekr-i zimmî senden yeğdir dese şer‟an ne lazım gelir? El 

Cevab Anın kâfirliği senin Müslümanlığından yeğdir der ise kâfir olur. Eğer anın konşuluğu senin 

konşuluğundan yeğdir der ise gerek nesne lazım gelmez‖. Bkz. Düzdağ a.g.e., s. 146.  

915 Donald Quataert, a.g.e.,  s. 252. 

916 Bkz. ÜġS, no.403, vr.66b. 

917 Raphael Lewis, Osmanlı Türkiyesi'nde Gündelik Hayat: (Adetler ve Gelenekler), (trc. Mefkure Poroy), Ġstanbul 

1973, s. 63. 

918 La Motraye hanlar ile ilgili değerlendirmesinde ―Hanlar Türk konukseverliğnin sergilendiği en özgün yapılardır. 

Hıristiyan ve Yahudiler ait hanlarda okkası 4 akçeden Ģarap da bulunur. ….  Türklerin masasına selamsız 

sabahsız oturan ve Tanrı misafiri olduğunu söyleyen Hıristiyanlardan Türkler konukseverliklerini esirgemezler, 
onlar da yemekten sonra bir teĢekkür bile etmeden çekip giderler‖ demektedir. Bkz. La Motraye, a.g.e., 192.  



 
 

236 

 

gayrimüslimlerin iĢlettikleri hanlarda misafir olarak kaldığı gibi,
919

 gayrimüslimlerin de 

Müslümanların iĢlettikleri hanlarda misafir olarak kaldıklarını görmekteyiz.
920

 

Misafirlik hususunda mahkeme kayıtlarından farklı din mensupları arasında ne 

tür bir misafirlik iliĢkisinin olduğunu söylemek mümkün değildir. Dönemin 

seyyahlarının misafir oldukları mekânlara baktığımızda, kendi dindaĢlarının yanında 

misafir olarak kalmayı tercih ettiklerini görmekteyiz.
921

 Bununla birlikte, dönemin 

Ģartları içerisinde insanların gün içinde alabilecekleri mesafeler sınırlı idi. Örneğin, 

Ġstanbul‘dan sabahleyin kalkan bir yolcu öğleyi Kartal‘da geceyi de Gebze‘de geçirirdi. 

922
 Bu sebeple yolculuk yapanlar gece nerede olursa hanlarda ya da yola yakın bir evde 

misafir olarak kalmaktaydı. Nitekim bazı davalarda Müslümanlarla ile gayrimüslimler 

arasında misafirlik olduğuna dair ipuçlarına ulaĢmıĢ oluyoruz. Anadolu tarafından gelen 

hangi Ģehirden geldiği zikredilmeyen Süleyman adlı bir Müslümanın Pendik‘te Hristo 

ve Vasil adlı zimmîlerin evlerine misafir olduğunu görmekteyiz.
923

 

Bazı darp ve cinayet davalarından anlaĢılmakta ki, olay bir gayrimüslimin 

evinde olmakta birbirlerine gidip geldiklerini görmekteyiz. Mehmed PaĢa 

Mahallesinden Yanaki v. Hristo ile Mehmed BeĢe b. Ahmed arasında geçen darp olayı, 

Kefere Mahallesinde NoĢoğlu adlı bir gayrimüslimin evinde gerçekleĢmiĢti.
924

 Birinci 

bölümde kısas örneğinde ele aldığımız ve cinayet olayına karıĢan Ivaz b. Abdullah, 

ġeker v. Delot adlı bir gayrimüslimin evinde misafir olarak kalmaktaydı.
925

 Bazı eĢya 

davalarından hareketle Müslümanlar içinde değiĢik seviyeden insanların Üsküdar‘da 

bahçıvanlık yapan gayrimüslimlerin çalıĢtıkları bağ ve bahçelerine misafir olarak gidip 

geldiklerini görmekteyiz.
926

 

                                                   
919 ÜġS, no.363, vr.3b. 

920 ÜġS, no.348, vr.10b. 

921 Bkz. La Motraye, a.g.e., s.98. 

922 Ergin, Türkiye‟de Şehirciliğin Tarihi, s. 37. 

923ÜġS, no.407, vr.34b. 

924 ÜġS, no.333, vr.24b. 

925 ÜġS,no.378, vr.19a. 

926 ÜġS, no.420, vr.8a. 



 
 

237 

 

Birinci Bölümde mahkeme yerini anlatırken değindiğimiz Ġzmirli Rumların 

Ġzmir Cizyedârı Hasan Ağa ile ilgili cizye davası Rumî Mehmed PaĢa mahallesinde 

Haseki Ġsmail Ağanın evinde görülmüĢtü. Bir dava için de olsa gayrimüslimlerin 

Müslümanların evine misafir olarak geldiklerini görmekteyiz.
927

 

Misafirlik ile ilgili hususlardan birisi de, gayrimüslimlerin evlerinde bulunan 

seccadelerdir. Nitekim incelediğimiz dönem Üsküdar‘da gayrimüslim terekelerinde 

seccadeler bulunmaktaydı.
928

 Tereke kayıtlarında yer alan seccadelerin çıkması bazı 

tarihçilerin konuyu farklı yorumlamasına sebep olmuĢtur.
929

 Seccadelerden hareketle 

misafirliğin Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında yaygın olduğu kanaati hasıl 

olmuĢtur. Konuyu terekeler bağlamında değerlendirdiğimizde, kayıtlarda yer alan 

seccadelerin ilk akla gelen namaz kılmak için namazlık olarak algılamak ve buna göre 

bir yoruma gitmek akla uygun gelmektedir. Lâkin gerek incelediğimiz dönemde gerekse 

daha sonraki dönemlerde, küçük halılar için kalice seccade veya sadece seccade 

ifadelerinin kullanılması sadece Müslüman misafir geldiğinde namaz kılması için değil, 

evin yer döĢemesi için yani mefruĢat için kullanıldığını göstermektedir.
930

 

Bizim dönemizle ilgili kaynaklardan tespit edebildiğimiz iliĢkilerin dıĢında 

XIX. yüzyılda Osmanlı‘nın sosyo-kültürel hayatıyla ilgili Abdülaziz Bey‘in verdiği 

bilgiler mahkeme kayıtlarında geçen iliĢkileri tamamlayıcı hâldedir. Onun 

                                                   
927 ÜġS,no.334, vr.145b. 

928 Örnekler için bkz. ÜġS, no.339, vr.90a; no.384, vr.41b; no.416, vr.43b. 

929 Tereke kayıtlarından hareketle XVII. yüzyılın ilk yarısında Üsküdar‘da kadınların maddi durumlarını inceleyen  

Betül Argıt, gayrimüslim terekelerinde seccade ve ibriğin bulunmasını ilginç olarak nitelerken (bkz. Argıt 

―XVIII: Yüzyılın Ġlk Yarısında Üsküdar‘da YaĢayan Kadınların Maddi Durumları ve Gündelik Hayatları‖, VI. 

Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (6-9 Kasım 2008) Ġstanbul 2008, II, 424) Tarsus‘ta müslim ve 
gayrimüslim iliĢkilerini incelediği makalesinde Abdullah PoĢ ise Karabet adlı Ermeni‘nin terekesinde seccade 

kaydıyla ilgili Ģu yorumlarda bulunmuĢtur: ―Nitekim incelenen kayıtlar arasında Karabet adında bir 

gayrimüslimin terekesinde namazlığa rastlanması iyi komşuluk münasebetlerinin bir tezahürü olarak 

görülebilir. Bu namazlık, Müslüman bir komşusu tarafından ona hediye edilmiş olabileceği gibi Karabet 
tarafından, kendisini ziyarete gelen Müslüman komşuları için tedarik edilmiş de olabilir. Yine sicillerde yer 

alan tereke kayıtlarında gündelik hayatta kullanılan giyim-kuşam, döşeme, sergi ve mutfak eşyaları arasında 

belirgin bir ayrıma rastlanmaması, farklı unsurlar arasındaki sosyo-kültürel etkileşimin hangi boyutta 

olduğunu göstermesi bakımından önemlidir‖ Bkz. PoĢ, ―XIX. Yüzyılın Ġkinci Yarısında Tarsus‘ta Müslim-
Gayrimüslim ĠliĢkileri‖, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Bursa 2008,  c. XVII. say. 2 s. 602. 

930 Fatih Bozkurt‘un yapmıĢ olduğu çalıĢmaya göre, 293 Gayrimüslim terekesine göre, 1785-1875 döneminde 

herhangi bir Gayrimüslimin terekesinde seccade bulunma ihtimali %29‘dur. 86 kiĢinin terekesinde kalice 

seccade, ―seccade‖ Gördüskâri seccade, Frenkkari seccade vb. Ģekillerde kayıtlı seccade bulunmaktadır. Ona 
göre Yüzde 29‘luk oran oldukça yüksek bir değerdir; çünkü genel olarak Müslümanlara göre daha az eĢya 

tüketen Gayrimüslimlerin terekelerinde Ģamdan, mangal gibi temel ihtiyaç kategorisindeki bazı eĢyaların 

bulunma oranı dahi sırasıyla %35 ve %38 idi. Seccade gibi odaların döĢemesinde kullanılan kilim için bu 

rakam ise %16‘da kalmıĢtır. Bkz. Bozkurt, a.g.e., s. 293. 



 
 

238 

 

aktardıklarına göre gayrimüslimlerle Müslümanlar arasında komĢuluk ve misafirlik 

iliĢkileri devam etmekte, Müslümanlarca kutsal sayılan Ramazan ayında, kutsal 

gecelerde gayrimüslim komĢulara yapılan tatlılar gönderilmekte, Hıristiyanlar paskalya 

günlerinde Müslüman komĢularına yumurta ve çörek göndermekteydiler.
931

 

3.3.3 Müslümanlarla Gayrimüslimler Arasındaki Evlilikler 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında sosyal iliĢkilerin bir boyutunu da 

evlilikler oluĢturmaktadır. Ġslâm hukukuna göre Müslüman bir kadının hiçbir Ģekilde 

Müslüman olmayan erkeklerle evlenmesine izin verilmezken
932

 Müslüman erkeklerin 

gayrimüslimler içinde Yahudi ve Hıristiyan kadınlarla evlenmelerine müsaade 

edilmiĢtir.
933

 

Halil Ġnalcık DİA‘daki ―Ġstanbul‖ maddesinde nüfus ve sosyal yapıyı 

açıklarken Müslüman erkeklerin gayrimüslim kadınlarla evliliği ile ilgili olarak; bu tür 

evliliklere sıkça rastlandığını ve bu tür evliliklerin iyi karĢılandığını söylemektedir.
934

 

Muhtemelen bu evliliklerin kadınların kocaları vasıtasıyla Müslüman olacakları 

düĢünülerek toplumda iyi karĢılanmıĢtır. Zira Müslüman bir erkekle evlenen 

gayrimüslim kadınlar hayatta iken bazı problemler ile karĢılaĢtığı gibi ölünce nereye 

defnedilecekleri de problem teĢkil eden bir konu idi.
935

 

                                                   
931Bkz. Abdülaziz Bey, Osmanlı Adet, Merasim ve Tabirleri: Adat ve Merasim-i Kadime, Tabirat ve Muamelat-ı 

Kavmiye-i Osmaniye, (haz. Kazım Arısan, Duygu Arısan Günay), Ġstanbul 2002, s. 273. 

932 Nisa Suresi 4/4. 

933 Maide Suresi 5/5. 

934 Halil Ġnalcık ―Ġstanbul: Nüfus ve Sosyal Yapı‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIII,236. 

935 Bu konu muhtemelen dönemin dini otoritelerine sorulmuĢtu. Zira konuyla ilgili bir fetva: ―Zeyd-i müslimin 

zevce-i nasrâniyesi Hind hâmil-i fevt oldukta mekābir-i müslimînde mi defnolunur? Yoksa mekābir-i keferede 
mi? El-cevâb Utbe b. Amir (r.a.) kavli üzere „alâ haddetin bir mahalde defnolunak eslemdir .‖ Bkz. Behcetü‘l-

Fetâvâ s. 28; Cahit Kayra bu fetvayı dinsel bağnazlık ve insanlık dıĢı bir düĢünce olarak görmüĢ, (Bkz. Kayra, 

Osmanlı‟da Fetvalar ve Günlük Yaşam, Ġstanbul 2008, s. 81) diğer rastgele seçtiği zaman zaman kiĢiye özel 

fetvaları genel kaideler imiĢ gibi ele almıĢtır. Sonuç kısmında ise konuyla ilgili uzmanlık alanı olmadığı halde 
Ġslâm fıkhını çağdıĢı olarak değerlendirmiĢtir. Kayra, a.g.e., s. 25. Öncelikle verdiğimiz fetva örneğinde 

dönemin Ģartlarını bilmemenin insanı yanlıĢ değerlendirmelere sevk ettiğini görmekteyiz. Zira ileride 

gayrimüslimler ile mezarlık tartıĢmalarında görüleceği üzere kendi dindaĢları olan Üsküdar‘a taĢradan gelen 

insanların ölülerini gömmede problemler çıkmaktadır. Bir Müslümanla evlenen gayrimüslim kadını 
gayrimüslimler kendi mezarlıklarına almamaktalar, Müslüman olmadığı içinde Müslüman mezarlığına 

gömülememektedir. ġeyhülislamların getirdiği çözüm önerisi ise bir ara formül olarak bu durumda olan 

insanların boĢ bir araziye defnedilmesidir.  



 
 

239 

 

Ġslâm hukukunun Müslüman bir erkeğin gayrimüslim kadınla evliliğine izin 

vermesine rağmen Osmanlı toplumunun Anadolu coğrafyasında evlilik üzerine yapılan 

araĢtırmalarda, yaygın olanın cemaat içi evlilikler olduğu tespit edilmiĢtir.
936

 Kıbrıs 

adasında ise Anadolu‘ya göre cemaatler arası evlilik daha yaygın olduğu 

görülmüĢtür.
937

 Bunların ötesinde bir istisna olarak, Osmanlı‘nın fethinden sonra Girit 

Adası‘nda cemaat içi evliliklerin yoğun olduğu dikkat çekmektedir. 1656-1821 yılları 

arasında Girit sicillerinde toplam 1519 evlilik kaydının 178 tanesi cemaatler arası 

evlilikten oluĢmaktadır.
938

 

Üsküdar‘da mahkeme kayıtlarında yer alan boĢanma davalarından hareketle 

yaygın olan evlilik türünün genelde cemaat içi evlilikler olduğunu görmekteyiz. Her 

dini grup kendi içinde kadınlarla evlenmekteydi. Irk olarak farklı olan Ermeniler 

Ermeni kadınlarla Rumlar ise yine Rum kadınlar ile evlenmekteydi.
939

 

Üsküdar‘da mahkeme kayıtlarındaki boĢanma davalarından hareketle 

Müslüman erkeklerin gayrimüslim kadınlarla evli olduğu iki kayda rastladık. Bunlardan 

ilkinde Mariye bint Yani adlı Rum kadın Durbali Mahallesi‘nden Abdi Çelebi b. Ahmed 

adlı Müslümanla evlenmiĢti. Mahkeme kaydının bize verdiği bilgi bu evliliğin uzun bir 

süre olduğu yönündedir. Zira Abdi Çelebi 2 Rebîulevvel 1115 (16 Temmuz 1703) 

tarihinde mahalledeki evinin yanındaki boĢ arsayı eĢine satmıĢtı.
940

 Mariye de bu 

tarihten bir ay sonra 9 Rebîulâhir 1115 (22 Ağustos 1703) tarihinde arsayı büyük kızı 

Hatice‘ye satmıĢtı. Metinde geçen ―sadriye kebîr kızı‖ ifadesi kızı Hatice‘nin büyük 

                                                   
936 Ġlber Ortaylı, Osmanlı Toplumunda Aile, Ġstanbul 2000, s. 20; Konya sicillerine bağlı olarak yapılan 

araĢtırmalarda Müslüman erkeklerin gayrimüslim kadınlarla evliliklerine rastlanmamıĢtır. Bkz Hayri Erten,  

Konya Şer‟iyye Sicilleri Işığında Ailenin Sosyo-Ekonomik ve Kültürel Yapısı (XVIII. Y.Y. İlk Yarısı),: Ankara 
2001, s. 46; Mehmet Ġpcioğlu, Konya Şeriyye Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi, Ankara 2001, s. 18; Bursa 

sicillerine dayalı olarak yapılan bir çalıĢmalarda da Müslüman erkeklerin gayrimüslim kadınlarla evliliğine pek 

rastlanılmamaktadır. Ali Ġhsan KarataĢ, Osmanlı Devleti‟nde Gayrimüslimlerin Toplum Hayatı-Bursa Örneği, 

Ġstanbul 2009, s. 55-56;  Abdurrahman Kurt, Bursa Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi: 1839-1876, Bursa 1998, s. 
16.  

937 Jennings, a.g.e., s. 29. 

938 Nuri Adıyeke ―Giritte Cemaaler Arası Evlilikler‖, Kebikeç Ankara 2003, XVI,19-20. 

939 Yahudilerin Hıristiyan bir kadınla evli olup olmadığı konusunda ÜġS, no.388, vr.4ab‘de Kuzguncuklu Avram v. 
Avram v. Ġlya‘nın mirasıyla ilgili davada eĢinin adı  ―Balsava bint Yahya nâm nasrâniye‖ olarak yazılmıĢtır. 

Mevcut olan Ġki kayıtta da kadının Hıristiyan olduğu yazılı olmasına rağmen çocuklarının adı Ġlya, Sabati, 

Yahya ve Menahem Yahudi olarak ifade edilmiĢ Ġlya ve Yahya‘ya  dedelerinin adlarını verilmiĢ olduğundan 

nasrâniye ifadesinin katip tarafından sehven yazıldığını düĢünmekteyiz.  

940 ÜġS, no.329, vr.63b.  



 
 

240 

 

yaĢta biri olduğu kanısı vermektedir. Yapılan satıĢ ise bir nevi hükmünde 

görünmektedir. Zira satıĢ sonrası para teslimi değil, zimmetin ibra olması hibe olduğunu 

göstermektedir.
941

 YaklaĢık yedi ay sonra Mariye mahkemeye gelip eĢi Abdi Çelebi‘den 

boĢanmıĢtı.
942

 

Evliliğe dair ikinci kayıt ise yine boĢanma davasında görülmektedir. Selamiali 

Mahallesi‘nde gerçekleĢen bu evlilikte Ağna bint Derman adlı Ermeni kadın Ahmed 

adlı bir Müslüman ile evlenmiĢti. Ahmed ile ilgili mühtedi ifadesi yer almadığına göre 

Ağna ile Hıristiyan olarak evlenmiĢti. Evliliğin yürümemesi nedeniyle Ağna boĢanmayı 

kendisi isteyip, 10 kuruĢ mihr-i müeccelini alıp nafaka, iddet müddetince alacağı 

paradan vazgeçip, meûnet-i süknâ yardımını kendi üzerine alıp Ahmed‘den 

boĢanmıĢtı.
943

 

Sicillerde boĢanma davalarında gördüğümüz Müslümanlarla gayrimüslimler 

arasında evliliklerin ne kadar olduğu konusunda fikir belirtmek imkânsız 

görünmektedir. Mahkemeye yansımamıĢ evliliklerin ne kadar olduğunu bilmiyoruz. 

Gayrimüslim kadınlarla yapılan evliliklerin nasıl karĢılandığına gelince, dönemin 

seyyahı La Motraye evlilik ile ilgili olarak Türklerde evliliğin erken yaĢta olduğunu 

söylemekte, bunun sebebi olarak, gençlik ateĢiyle gençlerin uygunsuz iĢler yapıp nesli 

kirletmelerinin önüne geçmek olduğunu ifade ettikten sonra Müslüman erkeklerin 

gayrimüslim kadınlarla nadiren evlendiğini söylemektedir. Zira Müslüman olmayan bir 

kızın doğacak çocuğun Ġslâm dinine göre yetiĢtirilecek olması ve kendi cemaatinden 

dıĢlanacak olması nedeniyle Müslüman bir erkekle evlenmesi ender karĢılanan bir 

durum olduğu tespitinde bulunmaktadır.
944

 XIX. yüzyıl Ermeni toplumunun sosyo-

kültürel yönünü ele alan çalıĢmada, Ermenilerin baĢka milletlerden kız alıp vermelerinin 

toplumda dıĢlanma sebebi olduğu belirtilmektedir. Yine bu araĢtırmaya göre, Bir ermeni 

kızının Müslüman birisiyle evlenmesi ―Dünya tersine dönse böyle bir şey olmaz‖ 

dedirtecek kadar günah sayılan bir hadise idi. Ancak yazarın ifadesiyle düĢünceler böyle 

                                                   
941 Bkz. ÜġS, no.329, vr.64b. 

942 ÜġS, no.331, vr.8b. 

943 ÜġS, no.379, vr.54b. 

944 La Motraye, a.g.e., s. 124. 



 
 

241 

 

olsa da, pratikte diğer milletlerle kız alıp vermeler, kızlarının Müslüman birisiyle 

evlenmesi rastlanan bir durumdu.
945

 

3.3.4. AlıĢveriĢ 

Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinin bir boyutu da birbirleriyle alıĢveriĢ 

etmeleridir. Konu detaylı olarak ikinci bölümde iĢlendiği için burada meseleye sosyal 

bir hadise olarak değerlendireceğiz. 

Mahkeme kayıtlarından gördüğümüz kadarıyla toplumun her iki kesimi 

alıĢveriĢ hususunda birbirlerine karĢı herhangi bir önyargıya sahip değil idi. 

Gayrimüslim esnafın terekesinde,  alacaklı ve borçlu listesinde hem kendi dindaĢları 

hem de Müslümanlar bulunmaktaydı.
946

 Esnaf olan kimselerin zimem defterlerinde, 

Müslümanlara ait olanlarda gayrimüslim isimlerine, gayrimüslim olan esnafın zimem 

defterinde Müslüman ismine tesadüf edilmesi sosyal iliĢkiler açısından son derece 

önemlidir. 

Esnaf dükkânları sadece alıĢveriĢ yapılan yerler değil toplumda insanların bir 

araya geldiği sosyal mekânlar idi. Müslüman kadınlar da alıĢveriĢ ederdi. Kadınlar 

açısından buraların sohbet mekânına dönüĢmesi devlet tarafından hoĢ görülmemekteydi. 

Bu yüzden 10 Safer 1131(2 Ocak 1719) tarihinde Üsküdar kadısına gönderilen 

buyrulduda, kadınların bu durumuna dikkat çekilmiĢ, kılık kıyafetlerinin yanında 

alıĢveriĢe gittikleri dükkânlarda -ister Müslüman, ister Hıristiyan, isterse Yahudi olsun- 

alıĢveriĢ bahanesiyle oturup esnafla sohbet etmelerinin doğru olmadığı hatırlatılarak 

mahalle imamları ve esnaf kethüdalarının bu konuda titiz olmaları istenmiĢtir.
947

 

Osmanlı Devlet düzeni ve toplum yapısıyla ilgili bazı metinlerde 

gayrimüslimlerin temizlikten dolayı fırıncılık yapması eleĢtirilmektedir.
948

 Bu da 

gayrimüslimlerden fırıncı yapılmadığı zehabına sebep olmaktadır. Üsküdar sicillerinde 

                                                   
945 Bkz. Cahit Külekçi, Sosyo-Kültürel Açıdan Ermeniler ve Türkler: İstanbul Ermenileri , Ġstanbul 2010, s. 47. 

946 Bkz. ÜġS, no.359,  vr.50b. 

947 ÜġS, no.337, vr.81b. 

948 Örnekler için bkz. Osmanlı Devlet Düzenine Ait Metinler III: Kitabu Mesalihi‟l-Müslimin ve Menafii‟l-

Mü‟minin. (haz. YaĢar Yüce),  Ankara 1981, s. 106;  Risâle-i Garîbe, (haz. Hayati Develi) Ġstanbul 1988, s.  40. 



 
 

242 

 

yer alan 27 Rebîulâhir 1140 (12 Aralık 1727) tarihli belge Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında alıĢveriĢlerin hangi sosyolojik temellere dayandığını görme 

açısından büyük önem taĢımaktadır Üsküdar kadı kethüdasının borç ödediği insanların 

ait oldukları sosyal gruplar, beraber ve birlikte yaĢama açısından önemlidir. Söz konusu 

olan belgede Ģu ifadeler yer almaktadır:
 949

 

―Medîne-i Üsküdar‟da vâki„ kassâb taifesinden Mehmed Beşe b. Mustafa ve 

Ekmekçi Evanis v. Ağya ve bakkal Tarandifil v. Yani ve arpacı Ahmed Beşe b. Abdullah 

ve na‟lband İsmail b. Hasan ve sebzeci Yani v. Nikola ve mumcu Dimo v. İsteryo nâm 

zimmî meclis-i şer„-i şerîf-i enverde işbu râfi„ul-vesîka Hasan Ağa b. Abdullah 

mahzarında her biri ikrâr u takrîr-i kelâm edüp merkūm Hasan Ağa fazîletlü sa„âdetlü 

Üsküdar kādısı Abdülhâdi Efendi Hazretleri‟nin kdethüdaları olmağla Üsküdar 

kazâsını bin yüz otuz dokuz senesi saferu‟l-hayrı gurresinden tarih-i kitâb şehri gāyetine 

gelince on beş etmeleriyle, on beş ayda her birimizden iştirâ ve kabz eylediği şeylerin 

hesâbını görüp bi‟t-tamâm hakkımızı ber-mûcib-i defter ahz u kabz eyledik. Kat„a gerek 

Efendi Hazretleri ve gerekse kethüdâları vesâ‟ir etbâ„ları zimmetlerinde bir akçe ve bir 

habbe hakkımız kalmamıştır dediklerinde gıbbe‟t-tasdîki‟ş-şer„i mâ hüve‟l-vâki„ bi‟t-

taleb ketb olundu.‖ 

Üsküdar‘da en önemli makamda bulunan ve ilmiye sınıfının kazadaki en üst 

temsilcisi kadınının alıĢveriĢ yaptığı insanlar bu belgede ortaya konmaktadır. Üsküdar 

kadısının et ihtiyacını sağladığı kasap, atlarının bakımını yapan ve onları nallayan 

nalbant ve binek hayvanlarının yemini karĢılayan arpacı Müslüman idi. Gündelik 

hayatta en önemli gıda olan ekmeği aldığı ekmekçi Ermeni; her türlü gıda alıĢveriĢini 

yaptığı bakkal, sebze ve meyvesini temin ettiği sebzeci ve geceleyin aydınlanmasını 

sağlayan mumu aldığı esnaf Rum idi. Burada eksik olan ise Yahudiler idi. Nüfus olarak 

gayrimüslimler içinde sayıları az olan Yahudilerin ise Üsküdar‘da pek fazla iĢ yerleri 

yoktu. 

Üsküdar kadısının alıĢveriĢ ettiği esnaf grubu alıĢveriĢ ettiği esnaf tek bir 

kayıtta yer almamaktadır. 28 Cemâziyelevvel 1121 (5 Ağustos 1709) tarihli bir kayda 

                                                   
949 ÜġS, no.377, vr.71a. 



 
 

243 

 

göre o tarihteki Üsküdar kadısı kasap Mehmed BeĢe ve Seyyid Hüseyin Çelebi ve 

ekmekçi Markos adlı gayrimüslime 15 aylık et ve ekmek borcunu ödemiĢ,
950

 yine 28 

ġaban 1141 (29 Mart 17299 tarihli bir kayda göre dönemin kadısı mumcu Aleksi, kasap 

Mustafa BeĢe ve ekmekçi Evanis‘e 16 aylık mum, et ve ekmek borçlarını ödemiĢtir.
951

 

Bu kayıtlar bize yapılan alıĢveriĢin bir defaya mahsus değil, mütemadiyen devam 

ettiğini göstermektedir. 

3.3.5. Yolculuk 

Devletin Müslüman olan ve olmayan tebaası arasında yer alan sosyal 

olgulardan birisi de yolculuk ve bu esnada cereyan eden iliĢkiler yer almaktadır. 

Osmanlı Devleti‘nde karayolculuğunda yol güvenliğini sağlamak derbent teĢkilatı 

kurulmuĢ, insanların bir Ģehirden baĢka Ģehre ulaĢımı bu teĢkilat sayesinde 

gerçekleĢmekteydi.
952

 Yolcular kervan halinde Ģehir dıĢında kervansaraylarda kalır, 

Ģehir merkezine geldiklerinde hanlarda ikamet ederlerdi. Bu yolculuklarda kervan 

içersinde Müslümanlar ile birlikte yolculuk edebilmekteydi.
953

 Mahkeme kayıtlarında 

zikredilmese de yolculuk için mürûr tezkirelerinin hazırlandığını, baĢka Ģehre gidenlerin 

-ister Müslüman ister gayrimüslim olsun- geri dönüĢlerinde engel çıkarılmaması için 

fermanların hazırlandığını görmekteyiz.
954

 

ġehirlerarası yolculuk eĢkıya baskını gibi birtakım sebeplerden dolayı 

gayrimüslimler için bir zorluk oluĢturmaktaydı. Mukim olan gayrimüslimlere getirilen 

farklı kıyafet Ģartı, Ģehirlerarası yolculukta yerini can ve mal emniyeti açısından daha 

esnek uygulamalara bırakmaktaydı.
955

 Bu sebeple gayrimüslimler uzun yolculuklarda 

Müslümanlara ait kıyafet ile yolculuk yapabilmekteydi. 

                                                   
950 ÜġS, no.339, vr.96b. 

951 ÜġS, no.380, vr.78a. 

952 Cengiz Orhonlu, Osmanlı İmparatorluğunda Derbend Teşkilatı,  Ġstanbul 1967, s. 9. 

953 Polonyalı Simeon‟un Seyahatnâmesi,  (trc. Hrand D. Andreasyan, sad. Resul Bozyel),  Ġstanbul 2007, s. 111. 

954 Örnekler için bkz. İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat , (haz.  A. Tabakoğlu,v.d.),  I, 89-95, 

100, 103, 107, 108-109.  

955 Konuyla ilgili bir fetvada ―Zeyd-i  zimmî bir diyara giderken esnây-ı tarîkde eşkıya havfından beyaz sarık 

sarınup âlet-i harb takallub eylese Zeyd'e taarruz olunur mu? El- cevâb: olunmaz‖ Bkz. Fetâvâ-yı Abdürrahim, 

I, 81.  



 
 

244 

 

ġehirlerarası yolculukta mekkâri taifesi önemli bir rol üstlenmekteydi. Bunlar 

ücret karĢılığı tüccar ve yolcuları götüren küçük kervan grubu arasında yer 

almaktaydı.
956

 ÇalıĢmamızın ikinci bölümünde geçtiği üzere mekkâriler içinde 

Müslümanların yanı sıra Ermeniler de yer almaktaydı. Bu meslek erbabıyla ile farklı 

Ģehirlere yapılan yolculuklarda Müslümanların gayrimüslim bir mekkâri ile veya 

gayrimüslimlerin gayrimüslimlerin Müslüman mekkârilerle yolculuk ettiğini 

görmekteyiz.
957

 Örneğin Seyyid Abdurrahman Efendi b.Mustafa ile Beryad v. Nevres 

arasında geçen beygir ücretiyle ilgili bir davada, ismi geçen kiĢilerin Turhal‘dan 

Üsküdar‘a beraber yolcululuk ettiğini görmekteyiz.
958

 

ġehirlerarası yolculuğun bir diğer yönü deniz yolculuğu idi. Bu yolu tercih 

eden insanlar arasında da din farkı gözetilmiyordu. Bu bakımdan her iki kesim birlikte 

yolculuk ediyorlardı. Nitekim 16 Ramazan 1118 (22 Aralık 1706) tarihinde ―İznikmîd 

Sefinesi‖ adlı gemi Üsküdar‘daki HaydarpaĢa bahçesi önünde Ģiddetli rüzgâr sebebiyle 

batmıĢtı. BostancıbaĢı marifetiyle ölenlerin kimlikleri ve yanlarında bulunan eĢyaların 

tesbiti yapılmıĢtı. Gemide ölen yirmi altı Müslümanın yanı sıra bir tane gayrimüslim 

bulunmaktaydı.
959

 BaĢka bir örnekte de, aslen Trabzonlu olan Yorgi v. Simon‘un 

Trabzon‘a giderken yolda kaybettiği eĢyalar için gemi sahibi Mehmed BeĢe b. 

Mehmed‘e dava açtığı
960

 bu konuya örnek olarak zikredilebilir. 

ġehir içi diyebileceğimiz Ġstanbul‘un merkez ve civarındaki yerlerden karĢılıklı 

olarak kayıkların iĢlediği deniz seferleri var idi.
961

 Buralarda bulunan iskelelerde 

gayrimüslimlerin yoğun olduğu yerlerde kayık iĢletme hakkının çoğunlukla 

gayrimüslimlere verildiğini görmekteyiz.
962

 Bununla birlikte gayrimüslimler 

Müslümanlara ait kayıklarla Ġstanbul ve civarında yolculuk etmiĢlerdir. Nitekim Kartal 

                                                   
956 Orhonlu, Osmanlı İmparatorluğu‟nda Şehircilik ve Ulaşım Üzerine Araştırmalar,  Ġzmir 1984, s. 114-145. 

957 Örnekler için bkz. ÜSġ, no.333 vr.26a, no.348 vr.12a, no.350 vr.25b, no.412 vr.51b, no.420 vr.8b. no.420 

vr.54a. 

958 ÜġS; no.420, vr.54a. 

959 ÜSġ, no.334, vr.154a. 

960 ÜSġ, no.344, vr.49a. 

961 Orhonlu, Şehir ve Ulaşım, s. 83-103. 

962 İstanbul Kadı Sicilleri İstanbul Mahkemesi 24 Numaralı Sicil (H. 1138-1151/M.1726-1738), (haz. Fuat Recep 

v.d.), Ġstanbul 2010, s. 502-503 (hüküm no.295). 



 
 

245 

 

mahkemesinde görülen bir davada, Masko adlı gayrimüslimin Mehmed BeĢe b. Mustafa 

adlı bir Müslüman kayığıyla yolculuk ettiğini görmekteyiz. Bu davada Mehmed BeĢe, 

kendi kayığıyla Masko‘yu on sekiz defa Ġstanbul‘a götürdüğünü ve bu yüzden 10 zolata 

hakkı olduğu için dava açmıĢtı. Masko ise üç defa gittiğini söyleyerek borcu inkâr 

etmiĢti.
963

 

3.3.6. Emanet Verme 

Emanet iliĢkisi insanlar arasında dikkate değer sosyal bir olguydu. Mahkeme 

kayıtlarından gördüğümüz kadarıyla herhangi bir sosyal sorumluluk verilecek 

insanlarda aranılan hususlardan birisi emanet duygusu idi. 
964

 EĢya ve hayvan emaneti 

insanların birbirlerine olan güvenden kaynaklanmaktadır. Bu durum emanet edenle 

emanet edilen kiĢiler arasında geçmiĢe dayalı bir sosyal iliĢki var olduğunun bir 

göstergesidir. Mahkeme kayıtlarında her kadar kaybolan eĢyaların tazmini için davalar 

açılmıĢ olsa da, toplumdaki farklı kesimler arasında emanet vermenin yaygın olduğunu 

göstermektedir. 

Osmanlı Devleti‘nin daha kuruluĢ yıllarından itibaren komĢu olan gayrimüslim 

topluluklar ile komĢuluk iliĢkileri çerçevesinde emanet bırakma yaygın bir davranıĢ idi. 

Hayvancılık uğraĢan Osmanoğulları yazları yaylaya giderken, komĢuları olan Bilecik 

tekfuruna yanlarındaki eĢyaları emanet olarak bırakır, yaz mevsiminin bitiĢinde geri 

döndüklerinde birtakım hediyeler vererek emanetlerini geri alırlardı.
965

 

Emanet olarak verilen malları altın, hayvan ve elbiseler olarak zikredebiliriz. 

Müslümanlar ile zimmî taife arasında emanet olarak verilen emtianın baĢında altın ve 

paralar gelmekteydi. Burada sarraflara verilen altınların emanet olarak verildiği yazılsa 

da, ticarî bir iliĢki olduğunu ikinci bölümde ele almıĢtık. ġehir dıĢından gelen insanlar 

ellerindeki kıymetli malları güvendikleri insanlara emanet etmekteydiler. Nitekim 

Erzurum‘dan gelen mesleği katırcılık olan Evanis v. Artin, Üsküdar‘a geldiğinde 3300 

                                                   
963 Kartal ġS, no.1 vr.54a. 

964 Mahkeme kayıtlarında kiĢilerin emin olması, en önemli kıstaslardan birisi idi. Bir kiĢinin meslek sahibi olması, 
yetim birisine vâsi atanması gibi konularda emanete ehil olma Ģartı zikredilmekteydi. Örnek için bkz ÜġS; 

no.365, vr.43b. 

965 AĢıkpaĢazade, Tevarih-i Al-i Osman‟dan Aşıkpaşazade Tarihi, Ġstanbul 1332, s. 5; Mehmet ġeker, Anadolu‟da 

Bir Arada Yaşama Tecrübesi: Türkiye Selçukluları ve Osmanlılarda Müslim - Gayr-i Müslim İlişkileri, Ankara 

2000,  94-95. 



 
 

246 

 

akçe değerindeki 10 adet altınını Mehmed BeĢe‘ye emanet etmiĢti. Evanis Üsküdar‘daki 

Kurubalık hanında kalırken ölmüĢ, vârisi olmadığı için beytülmal emini tarafından 

tutulan terekesinde bu miktar kayıtlara geçmiĢti.
966

 Yine Ģehir dıĢından gelip 

Kadıköy‘de misafir olan Mehmed b. Mustafa yanında bulunan 11 kuruĢu emanet olarak 

Agob v. Arotin‘e vermiĢti. Altı sonra parasını istediğinde Agob almadığını inkâr etmiĢ, 

Mehmed verdiği emaneti ispat edemediğinden mahkeme davanın reddi yönünde karar 

vermiĢti
967

 

Farklı din mensupları arasında emanet olarak verilenler mallar konusunda 

ikinci sırada hayvanlar gelmektedir. ġehir dıĢından misafir olarak gelenler hayvanlarını 

hancılara emanet etmekteydiler. Sicillere yansıyan davaların kimisinde han sahibini 

emanet hayvanını korumadığı için açıldığını,
968

 kimisinde de han sahiplerinin emanet 

bırakan kiĢilerin sırra kadem basıp ortadan kayboldukları, emanette kalan hayvanların 

satılması için kadıya müracaat ederken görmekteyiz.
969

 

Emanet bırakılan baĢka bir husus da eĢyalar idi. Günlük hayatta lazım olan 

eĢyalar her iki kesim arasında emanet olarak verilmekteydi. Ġstanbul‘daki Valide 

Hamamı yanında çörekçi olan Mahmud b. Mustafa adlı bir Müslüman yeĢil çuka 

biniĢini bakkal Paskal v. Yorgi‘ye emanet olarak vermiĢti. Emanet verirken sağlam olan 

eĢyanın teslim edilirken bıçak ile delindiği iddia edip Ģikâyetçi olmuĢ ama ispat 

edemediği için Ģikâyeti kabul edilmemiĢti.
970

Emanetler hususunda konuyu tamamlayıcı 

en ilginç kayıt ise Müslüman bir kadınla gayrimüslim esnaf arasında cereyan eden 

olaydır. Bu örnek bize Müslüman kadınların toplumdaki konumu ve gayrimüslim esnaf 

ile sıradan alıĢveriĢin ötesinde eĢya emanet edecek kadar muarefenin olduğunu 

göstermektedir. Tazminat talebiyle açılan ve sulh ile sonuçlanan bu davada,  ġerife bint 

Abdullah adında Müslüman bir kadın, hamama giderken bir bohça içersindeki giyim 

                                                   
966 ÜSġ, no.418, vr.64a. 

967 ÜġS; no.375, vr.45a. 

968 Konuyla ilgili olarak,  BeyĢehirli Mahmud BeĢe adlı bir Müslüman  Hancı Ayvaz‘a atını emanet etmiĢti. Hancı 

atı koruyamamıĢ,  Mahmud BeĢe 15 kuruĢ değeri olduğunu iddia ettiği at için 6,5 kuruĢa sulh olmuĢtu. Bkz. 

ÜSġ, no.363, vr.3b. 

969 Üsküdar‘da YeniçeĢme yakınlarında hancı olan Mardiros v. Agob üç ay önce UĢak kazasından olan Ferhadoğlu 

Ali BeĢe adlı bir Müslümanın bir doru atını emanet bırakıp kaybolduğu için satılması kadıya baĢvurmuĢtu. Bkz. 

ÜSġ, no.418, vr.4b. 

970 ÜSġ, no.423, vr.54b. 



 
 

247 

 

eĢyasını, bakkal olan Kirik v. Yani, Yorgi v. Yani ve TanaĢ v. Yani adlı 

gayrimüslimlerin çalıĢtırdığı bakkal dükkânına emanet olarak bırakmıĢtı.
971

 

Emanet verilen mallar ile ilgili mahkeme kayıtlarına baktığımızda, bu konunun 

o günkü insanın hayatında önemli bir yer iĢgal ettiğidir. Ancak emanet dahi vermiĢ olsa 

bile verdiği malları alabilmek için Ģikâyetçi olmaktan geri durmadığıdır. Bir diğer husus 

da, emanet verilen mallar ile ilgili herhangi ispat edici bir vasıta olmadığından dolayı, 

açılan davalar ya reddolunmuĢ ya da, bedelinin altında ücretle sulh yoluna gidilmiĢtir. 

3.3.6. YaĢlıların Bakımı 

Her toplum içinde barındırdığı bakıma muhtaç insanların ihtiyaçlarını 

gidermede farklı çözümler geliĢtirmiĢtir. Ġslâm hukukunu temel kabul eden Osmanlı 

toplum hayatında , bu tür insanların bakımı için hâli vakti yerinde olan evlatları veya 

yakın akrabalarından nafaka alma yoluyla çözüm getirilmiĢtir. Mahkeme kayıtlarında 

sıkça rastlanıldığı üzere toplumun bakıma muhtaç kesimi olan yetimler, mecnunlar(akıl 

hastaları) ve yaĢlılar için nafaka tayini yapılmaktaydı. Bu tür mahkeme kayıtları bize 

sosyal bir değer olarak Ġslâm‘ın anne-babaya bakma ile ilgili yükümlülüklerin talep 

edildiğine götürmektedir. Zira anne-baba gayrimüslim de olsa evlatları anne-babayı 

bakmakla yükümlüdür.
972

 

Osmanlı toplumunda sosyal bir müessese olan vakıfların kimsesizler ve fakirler 

için yaptığı sosyal yardımlar bilinen bir gerçektir.
973

 Toplumda iĢ güç sahibi ve çalıĢan 

insanlar, ailelerinin yanı sıra anne ve babalarını bakmakla yükümlü idiler. Müslümanlar 

içinde yaĢlı anne ve babalar ―kisb ü kâra iktidâr‖ları olmadığından evlatları tarafından 

kendilerine nafaka verilmesi için kadıya Ģikâyette bulabilirlerdi.
974

 Örneğin, AĢçıbaĢı 

Mahallesi‘nden Hasan b. Hüseyin adlı bir yaĢlı nafaka ihtiyacından dolayı mahkemeye 

baĢvurmuĢ, Mahkeme de oğulları Ahmed Gani ve Musa‘nın günlük 2 pare(6 akçe) 

                                                   
971 ÜSġ, no.394, vr.54a. 

972 Özel, a.g.m., s. 423. 

973 Bahaeddin Yediyıldız, XVIII. Yüzyıl Türkiye‟de Vakıf Müessesesi: Bir Sosyal Tarih İncelemesi , Ankara 2003,  s. 

247; Ziya Kazıcı, Osmanlı Vakıf Medeniyeti, Ġstanbul 2003,  s. 185-195 

974 Örnekler için bkz. ÜSġ, no.328, vr.90b; no.334, vr.90a; no.361, vr.1b. 



 
 

248 

 

nafaka vermesine karar vermiĢti.
975

 Müslümanlarda olduğu gibi gayrimüslim yaĢlı anne 

ve babalar da, nafaka talebiyle mahkemenin yolunu tutmuĢlardır. Nitekim PazarbaĢı 

Mahallesi‘nden Marita bint Kostantin adlı yaĢlı kadın evlatlarından nafaka almak için 

mahkemeye gelmiĢti. Kadı, Melkon adlı büyük oğlunun ve kızlarının annelerine 2 

pare(6 akçe) nafaka vermesi yönünde takdir etmiĢti.
976

 

YaĢlıların mahkemeye baĢvurduğu nafaka taleplerinde din farkının önemli 

olmadığını görmekteyiz. Gayrimüslim bir baba gayrimüslim evlatları ile Müslüman 

olmuĢ ihtida etmiĢ bir evladından nafaka talebinde bulunmaktaydı. Yeni Mahalle‘den 

David v. Azarna adlı yaĢlı gayrimüslim, kendisinin hasta ve çalıĢmaya gücü 

yetmediğinden dolayı oğulları Ahmed ve Bedros‘tan hayatını idame için nafaka 

talebiyle mahkemeye baĢvurmuĢ, mahkeme de her iki oğluna günlük 2‘Ģer pareden 

toplam 4 pare(12 akçe) nafaka takdir etmiĢti.
977

 

BaĢka bir örnekte Müslüman olmuĢ hacca gitmiĢ bir baba, yaĢlılığı esnasında 

gayrimüslim evladından nafaka talebinde bulunmuĢtur. Yoros kazasının Anadolu Hisarı 

Beğ Camii civarında oturan el-Hâc Mustafa b. Abdullah adlı mühtedi, daha önce hasta 

ve çalıĢmaya gücü yetmediğinden dolayı büyük oğlu Boğos‘tan günlük 2 pare(6 akçe) 

nafaka verilmesi için kadıdan hüccet almıĢtı. Rakamlara bakıldığında yaklaĢık 6 yıl 

önce alınan hüccet için oğlu 6300 akçe ödeme yapmıĢ gerisini ödememiĢti. El-Hâc 

Mustafa tekrar kadıya gelip ödenmeyen 6300 akçe için arabulucuların tavassutuyla 840 

akçeye sulh olmuĢtu. Oğul Boğos kadı huzurunda bundan sonra günlük pareyi ödemeyi 

taahhüt etmiĢ ve bu muameleye Kefere Mahallesi‘nden Markar v. Manik adlı ermeni 

kefil olmuĢtu.
978

 

YaĢlıların bakımı konusunda en mühim örnek müslüman bir erkeğin 

gayrimüslim bir yaĢlı kadına bakmasıyla ilgili örnektir. Anne-babayı da aĢan bir örnek 

Çengelköy‘de yaĢanmıĢtı. Nafaka olayı genelde aile içersinde gerçekleĢirken burada 

Müslüman bir erkekle gayrimüslim kadın arasında gerçekleĢmiĢti. Mahkemeden el-Hâc 

                                                   
975 ÜġS, no.328, vr.91a. 

976 ÜġS, no.416, vr.11a. 

977 ÜSġ, no.373, vr.45a.  

978 ÜSġ, no.367 vr.79a.  



 
 

249 

 

Ġbrahim Efendi b. Halil‘in gönderilip Çengelköy‘de kaleme aldığı kayda göre; köyde 

yaĢayan Farah bint Dimitri adlı Rum kadın köyde olan komĢuları Kayıkçı Emir, 

bahçıvan Yorgi ve Vasil olan evini 100 kuruĢa Kiryako v. Dimitri‘ye satmıĢtı. 

ġühûdü‘l-hâlde yer alan Müslümanların huzurunda kendi ifadesiyle ihtiyar ve 

hasta olup kendini görüp gözetmeğe iktidarı olmadığından dolayı, köy ahalisinden 

Osman Ağa b. El-Hâc Süleyman adlı bir Müslüman Kiryako‘da olan 100 kuruĢtan 

günlük 8 akçe alıp yaĢlı kadının iĢlerini görme ve bakıp gözetme hususunda taahhütte 

bulunmuĢtur.
 979

 

3.3.7. Yöneticilerle ĠliĢkiler 

Gayrimüslimlerin Müslümanlarla olan iliĢkilerinin farklı boyutunu da 

Müslüman yöneticilerle olan iliĢkiler oluĢturmaktadır. Osmanlı toplumunda yönetici 

zümre Müslümanlardan oluĢtuğu için gayrimüslimlerin onlarla iliĢkileri aynı zamanda 

Müslümanlarla iliĢkileri sınıfına girmektedir. Zaman zaman yöneticilerden olan 

rahatsızlık veya hoĢnutsuzluk sicillere veya arĢiv kaynaklarına yansımıĢtır. 

Gayrimüslimler Ģikâyet hususunda Müslümanlarla beraber hareket etmiĢlerdir. 16. 

Yüzyılda Kudüs‘te Yahudilerin hayatını inceleyen Amnon Cohen, Kudüs kadısının 

Yahudilerin refahıyla ilgilendiği gibi zimmî statüsününün çizdiği sınırlar çerçevesinde 

yerel yöneticilere ve cani insanlara karĢı koruduğunu söylemektedir.
980

 Kemal Çiçek ise 

Kudüs‘te Yahudilere sağlanan korumanın benzerinin Kıbrıs‘ta Hıristiyanlara temin 

edildiğini söylemektedir.
981

 

Osmanlı toplum yapısı sosyolojik olarak din menĢeili bir yapıya sahipti. Her 

din mensubundan öncelikle onlardan din adamaları sorumlu idi. Bu durum 

Müslümanlarda mahalle imamlarına, Rum ve Ermenilerde patrik, keĢiĢ ve rahiplere, 

Yahudilerde ise haham ve cemaatbaĢılarına tekâbül etmekteydi.
982

 Bunların yanında 

                                                   
979 ÜSġ,no.421 vr.28a. 

980 Amnon Cohen,  Jewish Life Under Islam: Jerusalem in the Sixteenth Century, London 1984, s. 223. 

981 Çiçek, ―Ġki Toplumlu Bir ġehirde Adalet ArayıĢları: LefkoĢe Mahkemesinde Rumlar ve Türkler (1698-1726) 

Dünden Bugüne Kıbrıs Meselesi, (haz. Ali Ahmetbeyoğlu, Erhan Afyoncu), Ġstanbul 2001, s. 61-62. 

982 ÜSġ, no.402, vr. 70ab. 



 
 

250 

 

vergi toplama gibi toplumun iĢlerini görmekle görevli mahalle ve köy kethüdaları 

vardı.
983

 

Üsküdar‘da ilmiye sınıfının temsilcisi kadının/nâibin yanında yerel 

yöneticilerin baĢında subaĢı gelmekteydi. Mahkeme kayıtlarında güvenliğin sağlanması 

ile ilgili arzlarda ve Divan‘dan gönderilen fermanlarda kadı veya nâibin dıĢında 

muhatap alınan ilk sorumlu olarak bostancıbaĢının Üsküdar ustası gelmektedir.
984

 

Bunun yanında ikinci sırada Üsküdar çorbacısı ve sonra subaĢılar gelmektedir.
985

  

SubaĢılar ehl-i örf taifesinden olup kanun ve nizamların uygulanmasında 

önemli bir role sahipti. 
986

 Üsküdar mahalle ve köylerinde subaĢılar bulunmaktaydı. 

Konuya gayrimüslimler açısında baktığımızda, subaĢılar toplumun bütün kesiminin 

huzurunu sağlamakla görevli idiler. Sahipsiz hayvanlarının zaptı,
987

 kaçak köleler,
988

 

ölen insanların ölüm nedenlerini araĢtırma
989

 Gayrimüslimler içersinde fuhuĢ ve gayri 

ahlaki iĢ yapanları yakalayıp kadı huzuruna getirme onun görevleri arasında idi. FuhuĢ 

ile iddialar gayrimüslimler tarafından subaĢına bildirilip, duruma göre ilgili yerlere 

baskın düzenlenirdi. Bu durum bazen iftiraların atılmasına ve insanların haksızca 

töhmet altında kalmasını sebep olabilirdi.
990

 

SubaĢılar aynı zamanda beytülmâl emini idi. Beytülmâle aktarılacak terekelerle 

ilgili olarak, vârisi olmayan veya Ġslâm feraiz hukukuna göre beytülmâle ayrılacak payı 

takip etmekteydi.
991

 Bu vazifesi sebebiyle gayrimüslimlerle sürekli iliĢki hâlindeydi. 

                                                   
983 Gayrimüslimlerin mahalle ve köy ketüda tayinleri ile ilgili örnekler için bkz. ÜSġ, no.339 vr.70a, no.345 vr.80b, 

no.365 vr.54a, no.402 vr.59a, no.418 vr.13b,no.421 vr.80b, Kartal ġS, no.1 vr.66a.  

984 Bkz. ÜġS, no.423, vr.34b; İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat , haz. (A. Tabakoğlu,v.d.), I, 

216. 

985 Üsküdar‘a taĢradan gelen kimliği belirsiz insanların engellenmesiyle ilgili arzda, sırasıyla ―Üsküdar ustası, 

çorbacısı, subaşı vesâir zâbitân‖ ifadesi (bkz. ÜġS, no.423 34b) ve kendilerine namahrem olan insanlarının 

yakalanmasıyla ilgili kayıtta güvenlik ile ilgili çorbacı ve subaĢı zikredilmiĢtir. Bkz. ÜġS, no.423, vr.6b. 

986 Mücteba Ġlgürel ―SubaĢı‖, DİA, Ġstanbul 2009, XXXVII,447. 

987 ÜSġ, no.380 vr.76b, Kartal Sġ;no.1 vr.76b. 

988 ÜSġ, no.384 vr.48b, vr.62a, vr.89b. 

989 Kuzguncuk'ta Öküz limanında boğularak ölen zimmînin kimliği ve ölüm nedeni köy subaĢısı el-Hâc Halil 
tarafından yapılan keĢif sonucunda ortaya çıkmıĢtı. Bkz. ÜSġ, no.423 vr.51a. 

990 Örnek için bkz. ÜSġ, no.423 vr.67a.  

991 Üsküdar‘da terekelerden alınan bu pay Valide Atik vakfı bünyesine aktarılmaktaydı. Bkz. ÜSġ, no.412, vr.49a; 

no.427, vr.57b; no.427, vr.63a. 



 
 

251 

 

Gayrimüslimler içerisinde firar eden veya gaip olanların mallarının belli bir dönem 

(mirasçıları çıkıncaya kadar) muhafaza ederdi. Malların geri verilmemesi durumunda 

gayrimüslimler dava açarlar ve haklarını alırlardı. 

SubaĢılar gayrimüslimlerin bulundukları mahalle ve köylerde onlarla toplumsal 

iliĢkilerini devam ettirirlerdi. Müslümanlarla olan borç iliĢkilerinde, para vakıflarında 

kredi alma hususunda kefil olarak gayrimüslimlere yardımcı olurlardı. Örneğin 

Kuzgucuklu Yasef ve Baroh adlı Yahudi, Mustafa adlı hayır sahibinin para vakfından 

üç yüz altmıĢ gün içinde ödeme Ģartıyla borç almıĢtı. Baroh‘un borcuna köy subaĢısı 

Hüseyin Ağa, Ġstavros köyünden Süleyman ve Kuzguncuk‘tan Yasef adlı yahudi kefil 

olmuĢtu.
992

 

Bunların ötesinde vazifeyi kötüye kullanan ve halka zulmeden ehl-i örf denilen 

yönetici zümre vazifelerinden alınırdı. Devlet, Müslümanlarda olduğu gibi zimmî 

tebaanın haksızlığa uğramasını öncelikleri arasında sayardı. H. 1144 (m. 1731) 

senesinde Müslüman ve gayrimüslimlerin beraber yaĢadığı Kadıköy‘de subaĢı yaptığı 

zulümler neticesinden görevinden alınmıĢtı.
993

 Aynı Ģekilde diğer yöneticilerin Ģikâyet 

edilmesinde Müslümanlar ile gayrimüslimler ortak hareket etmiĢlerdir. Bu yönüyle 

baktığımızda toplumda birlik ruhu vardı. H. 1155 (m. 1743) tarihinde Kartallı Serap adlı 

bir zimmîyi haksız yere suçlayan nâip Abdullah Efendi, Kartal‘da yaĢayan Müslüman 

ve zimmîlerin Ģikâyeti görevinden alınmıĢtı. 
994

 Tuzla‘da köy sakinlerinden Müslüman 

ve gayrimüslim ahali çiftlik mutasarrıfı Tophanelizade adıyla bilinen sipahi kalfası el-

Hac Mustafa Efendi b. El-Hâc Mehmed Efendi‘yi mera yüzünden Ģikâyet etmiĢlerdi.
995

 

Üsküdar‘da esnafının çoğunluğunu gayrimüslimlerin oluĢturduğu bakkallar, Acem 

elçisi geldiğinde kendilerinden 43000 akçelik mal alan ve geri ödeme yapmayan 

Kollukçu Mustafa‘yı yaptığı haksızlıktan dolayı görevinden aldırmıĢlardı.
996

Adlî ve 

hukukî iliĢkiler bölümünde değindiğimiz üzere bazı yöneticiler görevden alınmanın yanı 

                                                   
992 ÜSġ, no.329, vr.38b. 

993 ÜSġ, no.384, vr.94a. 

994 ÜSġ, no.407, vr.18b. 

995 ÜSġ, no.407, vr.39b. 

996 ÜSġ, no.332, vr.49b-50a. 



 
 

252 

 

sıra Devlet tarafından bir takım cezalara çarptırılmıĢlardı. Kuzguncuk'ta yasakçı olan 

Ali BeĢe Yahudilerin Ģikâyetiyle kalebent cezasına çarptırılmıĢtı.
997

 

Yöneticiler konusunda ilginç bir nokta da, bazen bir gayrimüslim grubun 

Ģikâyetçi olduğu yöneticiden diğerleri hoĢnut olabilirdi. Bu yüzden zaman zaman 

yöneticiler haksız yere itham edebilmekteydi. Örneğin h.1158 (m.1745) tarihli bir kayda 

göre, Kuzguncuk'ta bakkal Yorgi, Yani, Dimo, ve Dimitri Rumların Ģikâyetçi olduğu ve 

görevden alınmasını istediği subaĢı Mahmud‘u, Yasef, Menahem, Ġlya, Baroh ve Ġsak 

gibi bazı Yahudiler, Rumların aksine subaĢıdan hoĢnud olduklarını Ģer‘e muhalif bir 

hareketinin olmadığını, söylenenlerin iftiradan ibaret olduğunu görevine halel getirecek 

davranıĢlar içinde bulunmadığını belirtmiĢlerdir.
998

 

Yöneticiler konusunda bütün bunların ötesinde Üsküdar‘da yaĢanan bir örnek, 

iyi olanı tercih etme konusunda dikkat çekmektedir. Normalde gayrimüslimlerin kendi 

dindaĢları arasından seçtikleri kethüdanın kötü davranıĢlarından dolayı Müslümanlardan 

yardım ve koruma istemiĢlerdir. 22 ġevval 1156 (9 Aralık 1743) tarihinde Selamiali 

Efendi Vakfı‘nın gayrimüslimlere ait olan Kefere Mahallesinden bazı Ermeniler, 

kethüdaları Asvadur'u Ģikâyet edip halkı taciz ve Ģerli insanlara yardım ettiğinden dolayı 

mahalleden ihracını istemiĢlerdi. Bu sebeple Selamiali Efendi Dergâhı‘nın Ģeyhi Ali 

Efendi‘den vakıf yöneticisi olması hasebiyle kendilerini koruma ve kötü kethüdanın 

baĢlarında olmaması için yardım istemiĢlerdir.
999

 

3.3.8. Vakıflarla Münasebetler 

Sosyal bir dayanıĢma ruhunun tezahürü ortaya çıkmıĢ vakıflar, Müslüman 

gayrimüslim iliĢkisi bakımından değinilmesi gereken konulardan birisidir. 

Müslümanlarda çok geniĢ sahada hizmet veren vakıf kültürü gayrimüslimler için var 

olan sosyal bir müessese idi. Osmanlı toplumunda yaĢayan insanların hayatın her 

alanında hizmet veren vakıflarla yolunun kesiĢmemesi imkânsızdı. Bu hususta kiĢinin 

Müslüman veya gayrimüslim olması fark etmemekteydi. 

                                                   
997 ÜSġ, no.407, vr.16a. 

998 ÜSġ, no.413, vr.40a. 

999 ÜSġ, no.412, vr.13a. 



 
 

253 

 

XVIII. yüzyılda Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimlerin Müslümanların kurduğu 

özellikle para vakıflarıyla olan ticarî hayattaki iliĢkilerine değinmiĢtik.
 1000

 Bununla 

birlikte Müslümanların kurduğu vakıflar gayrimüslimler için barınacak yerler demek 

idi. Üsküdar ve civar köylerinde Merkezi Bursa‘da olan Ebu ishak Kazeruni ve Yıldırım 

Bayezid vakıfları ġehzade Selim, Ġvaz Fakih, Fazlullah PaĢa ve Abdullah Ağa vakıfları 

adına köyler bulunmaktaydı. Üsküdar‘ın Kuzguncuk Selamiali ve Yenimahalle‘de 

yaĢayan gayrimüslimlerden bazıları vakıf evlerinde ikamet etmekteydiler.
1001

 Bunlar 

içinde ikinci bölümde ev satıĢları konusunda ele aldığımız Rumların dini otorite 

bağlamında en üstü olan Kadıköy metropolidi olarak atanan
1002

 Kostantin, 

Kuzguncuk‘ta Abdullah Ağa vakfına bağlı vakıf evini satın almıĢtı.
1003

 

Vakıf evlerinde oturan gayrimüslimler vakfa ait bazı görevleri de 

üstlenmekteydi. Bu yüzden zaman zaman vakıf yöneticilerle tartıĢmaları olması 

kaçınılmaz idi. Nitekim Selamiali Efendi Zaviyesi seccadeniĢini ġeyh Mustafa'nın 

Selamiali Mahallesi‘nde yaĢayan gayrimüslimlerle kandil ücreti davası buna örnektir. 

ġeyh Mustafa burada oturan gayrimüslimlere tekke için kandil yağı ücreti 

vermediklerden dava açmıĢtı. Onlar da ücret verenlerin öldüğü ve evlerinin kendi 

mülkleri olduğu vakfa verilecek bir ücretlerinin olmadığı konusundaki haklılıklarını 

ispat etmiĢlerdi.
1004

 

Bir gayrimüslim esnafın dükkân açmak için çalacağı kapılardan birisi vakıflar 

idi. Vakfa ait dükkânları kiralar belli bir kira karĢılığında ticaretini yapardı. Burada 

dikkat çeken nokta, vakıfların bazı hassasiyetleri vardı. Erken döneme ait 24 ġevval 

1000 (3 Ağustos 1592) tarihli bir kayıtta, Rüstem PaĢa‘nın Üsküdar‘da Kavak iskelesi 

yakınlarında bulunan vakıf dükkânlarından birini kiralamak isteyen Nikola v. Yorgi‘ye 

                                                   
1000 Üsküdar‘da para vakıflarının görevlileri Müslümanlardan oluĢmaktaydı. Bahaaddin Yediyıldız‘ın verdiği 

bilgiye göre, para vakıflarındaki nakdin iĢletilmesi bazen gayrimüslimlere verilmekteydi. Örneğin XVIII. y.y. 

sadrazamlarından Halil Hamit PaĢa‘nın para vakfında paranın iĢletilmesini Abraham v. Evan adlı bir Yahudi 

sarraf yapmaktaydı. Bkz. Yediyıldız, ―Osmanlı Döneminde Türk Toplumunun Gayrimüslim Reâyâ Sunduğu 

Hizmetler‖, Türk Kültürü, Ankara 1988, say. 302 yıl XXVI. s. 327. 

1001 Örnekler için bkz. ÜġS, no.380, vr.50a; no.386, vr.94a; İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Vakıf Tarihi: 

(1742-1764), (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), I, 231. 

1002 Ġsmi geçen metropolidin atanmasıyla ilgili bkz. BOA, C. ADL, no. 5565.  

1003 ÜġS, no.354, vr.33a. 

1004 ÜġS, no.420, vr.66a.  



 
 

254 

 

meyhane açmama Ģartı konmuĢtu.
1005

 Üsküdar‘ın köklü vakıflarından Atik Valide 

vakfına ait imaretlerin senelik un ihtiyaçlarını Ġstanbul Unkapanı esnafından uncu 

Estimat v. Yorgi gidermekteydi. Vakfa her yıl un verir, Mart ayında vakıf mütevellisi 

ile hesap görürlerdi.
1006

 

Vakıfların sunduğu hizmetlerden birisi sağlık alanında idi. Ġncelediğimiz 

dönemde Üsküdar‘da Atik Valide Vakfına ait darü‘Ģ-Ģifânının aktif olarak çalıĢtığını 

görmekteyiz.
1007

 Mahkeme kayıtlarında buraya gayrimüslimlerin gidip tedavi 

olduklarına dair bir kayda rastlamadık. Ancak. Bahaeddin Yediyıldız‘ın aktardığı 

bilgiye göre,  1762 tarihli sağlıkla ilgili bir vakfıyede ―Rical ve nisadan gerek Müslim 

gerek ehl-i zimmet hülasa-i kelâm kim olursa olsun tedâvî edile‖ ifadesi 

gayrimüslimlerin Müslümanların kurduğu sağlık ile ilgili vakıflardan yararlanma 

hususunda yardımların esirgenmediğini göstermektedir.
1008

 

Gayrimüslimlerin hayatın her alanında karĢılaĢtığı Müslüman vakıflarla 

münasebetleri ölünce de devam etmekteydi. Yukarıda değinildiği üzere beytülmâle 

intikal eden gayrimüslimlerin malları subaĢının yanında vakıf mütevellileri ile zorunlu 

olarak muhatap olmaktaydı. Zira bazı terekelerin vakıf mütevellisine geçtikten sonra 

Ģayet mirasçı olduklarını ispatlarlarsa mütevelliden mallarını alabiliyorlardı. Vârisi 

olmayan insanların terekleri bir müddet bekletilir, bir vârisi çıkıp durumunu ispat ederse 

hakkını alır Ģayet vâris çıkmazsa tereke hazineye kalırdı.
1009

 Üsküdar‘da vârisi olmadan 

ölen gayrimüslimlerin terekeleri Atik Valide Vakfı görevlileri aracılığı ile 

toplanmaktaydı.
1010

 Sosyal farklılıklar kısmında ele alacağımız üzere gayrimüslimler 

içinde Yahudilerin BağlarbaĢı‘ndaki mezarlıklarının bir bölümü Atik Valide Vakfına ve 

bir bölümü de Ġvaz Fakih Vakfına ait araziler idi.
1011

 

                                                   
1005 İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 84 Numaralı Sicil (H.999-1000/ M.1590-1591), (haz. Rıfat 

Günalan),  s. 194 (hüküm no.238). 

1006 ÜġS, no.327, 52b. 

1007 ÜġS, no.333,  vr.26a. 

1008 Bkz. Yediyıldız, a.g.m., s. 327. 

1009 Sahillioğlu, ―Askerî‖, s. 488-489. 

1010 Örnekler için bkz. ÜġS, no.333, vr.81b; no.427, 57b. 

1011 Bkz. ÜġS, no.342, vr.20b. 



 
 

255 

 

Gayrimüslimlerin Müslümanlara ait vakıflarla bu kadar iliĢkileri olmasına 

rağmen Müslümanların gayrimüslim vakıflarıyla herhangi bir münasebetini tespit 

edemedik. Fakat yapılan araĢtırmalarda Osmanlı Devleti‘nin değiĢik yerlerinde 

Müslümanların gayrimüslimlere ait vakıflarda mütevellilik görevi üstlendikleri, 

Müslümanlar ile gayrimüslimler ortak vakıf kurdukları tespit edilmiĢtir.
1012

 

3.3.9. Hekim Hasta Münasebetleri 

Bu baĢlık altında Üsküdar‘da yaĢayan Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasında sağlık açısından hassas bir konu olan hekim hasta münasebetleri ele 

alınacaktır. 

Üsküdar sicillerinde yer alan ve hekim hasta münasebetleri olarak yeniçeri 

ağasına hitaben yazılan 26 Muharrem 1141 (1 Eylül 1728) tarihli buyrulduda Ģu ifadeler 

yer almaktaydı:
1013

 ―Tabîb olan müslim ve kefereden ekseri derûn-i mefâsid-i 

meşhûnlarında olan envâ„-ı mefâsidin. icrâ içün dükkânlarında nisâ tâifesine mahsûs 

birer oda ve dükkânları önlerine cam perdeden gayri zemînden yukaru yarımşar kepenk 

peyda eylediklerinden bî-pervâ fevâhiş makūlesin dahi dükkânlarına getürüp 

mel„anetlerini icrâ ederek ehl-i „ırz tâifesinden „illet sebebiyle dükkânlarına varanlara 

dahi dest-i dırazlık eylediklerin mevsûku‟l-kelim ve vukûfu olanlar haber vermeleriyle 

bu makūle fesâdın men„ ü def„i ehemm ü vâcibâttan olmağla, İstanbul, Galata, Üsküdar 

ve Eyyûb‟da her ne kadar tabîb dükkânı var ise içlerinde ve üzerlerinde olan odalar ve 

perdeleri hedm, dükkânlar önünde tahtadan olan perdeler ancak yarımşar arşun olmak 

üzerine ziyâdesi kat„ cam çerçevleri kaldurup, fî mâ ba„d dükkalarına cam çerçeve ve 

vaz„ etmemeleri içün cümleye tenbîh ve te‟kîd bu memnû„atın birer dükkânlarına 

görülmek ihtimâli olur ise itâ„at-i fermân-ı „âli eylemedikleri içün „ukūbât-ı meşrû„adan 

haklarına îcab eden icrâ olunacağını ifhâm ve bu husûs müstakillen size sipâriş 

olunmağla tâife-i merkūmeden gerek müslim ve gerek kefereden birine bu ehl-i „ırz 

makūlesindir deyü ruhsat verilmek ihtimâli olur ise mes‟ûl ve mu„âtab olacağınızı ber-

                                                   
1012 Balıkesir‘in Ayvalık Kazası‘na bağlı Ayazmend(Altınova) Nahiyesi‘nde Ayazmendli Ġsmail b. Ġsmail ile 

Sağıroğlı Aci Atnas ortak bir çeĢme vakfı kurmuĢlardır. Bkz. Mustafa Alkan ―Ayazmend‘de Bir Müslüman ile 

Bir Gayrimüslimin Kurduğu Ortak Vakıf‖, Türk Yurdu,  2006 C.XXVI, say. 225 s. 53-59. 

1013 ÜġS,no.378, vr.91a. 



 
 

256 

 

mukarrer bilüp ana göre basîret ve intibâh üzere hareket ve hilâfında be-gāyet tevekkuf 

u mücânebet eyleyesiz deyü buyruldu.” 

Metinden anlaĢılacağı üzere kadınların muayenesinde, dikkat hem Müslüman 

hem de gayrimüslim tabipler üzerine çekilmiĢtir. Ahlaksızlık zafiyeti gösteren kim 

olursa cezalandırılacağı vurgulanmıĢtır. Ayrıca iĢini düzgün yapanlar ister Müslüman 

ister gayrimüslim olsun iĢletme ruhsatı verilme hususunda herhangi bir sıkıntı 

yaĢanmayacağı teminatı verilmiĢti. 

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında hekim hasta münasebetleri açısından 

Osmanlı Devleti‘nin değiĢik coğrafyalarına ait mahkeme kayıtlarına göz attığımızda, 

hasta olan kimselerin o bölgede mevcut olan tabiplere muayene olduklarını 

görmekteyiz.
1014

 BaĢta saray erkânı olmak üzere tabibin kimliğinden ziyade ihtisas 

sahibi olması mühimdi. Bu konuda gayrimüslimler arasında Yahudiler temayüz eden bir 

gruptu.
1015

 H.1111( m. 1699-1700)tarihli kayıtta Ġstanbul, Galata, Tophane, KasımpaĢa 

ve Üsküdar‘da imtihanı geçerek tabiplik yapacak kiĢilerinden dördü Müslüman diğer 

yirmi bir tanesi gayrimüslim idi. 
1016

 Yine aynı Ģekilde yirmi sekiz cerrah içersinde üçü 

Müslüman diğerleri gayrimüslimlerden oluĢmaktaydı. 

Dönemin Üsküdar‘ında hastane olarak zikredebileceğimiz aktif olarak hizmet 

veren ve yer olarak Atik Valide Sultan vakfına ait bir dâru‘Ģ-Ģifâ bulunmaktaydı.
1017

 

Bunun yanında mahalle aralarında dükkân Ģeklinde sağlık hizmeti veren yerler mevcut 

idi.
1018

 

Üsküdar‘da incelediğimiz döneme kadar ameliyat yapan cerrahlar ile meĢhur 

olmuĢtu. Halil Sahillioğlu, bir makalesinde XVII. yüzyılda Yenimahalle‘de bulunan 

                                                   
1014 Örneğin Kıbrıs adasında h.1144(m. 1732) tarihinde, Mustafa BeĢe b. Mehmed adlı Müslüman Hekîm Usta 

ġahin v. Yorgi‘ye mesane ameliyatı olmuĢtu. Bkz. Kıbrıs ġ.S,  no.14, vr.39b. BaĢka bir örnekte ise Saray -ı Atik 

helvacılarından Mehmed Bey b. Hasan adlı bir Müslüman Yorgi v. Yani adlı Rum cerraha fıtık ameliyatı 

olmuĢtu. Bkz. Sadık Albayrak, 41 Orijinal Belge Işığında Eski İstanbul‟da Sosyal Hayat ve Çevre, Ġstanbul 

1997, s. 30.  

1015 Erhan Afyoncu, ―Osmanlı HekimbaĢıları ve Hassa Hekimleri‖,Osmanlılarda Sağlık/Health in The Otoman, 

(haz. CoĢkun Yılmaz, Necdet Yılmaz), Ġstanbul 2006,  I, 95. 

1016 BOA, A. DVNS MHM, no. 111.s.4, 5‘den naklen Ahmed Refik, Onikinci Hicri Asride., s 28,29. 

1017 ÜġS, no.333, vr.26a. 

1018 ÜġS, no.413,vr.43b. 



 
 

257 

 

cerrahları ele almıĢ,
1019

 Fethi Gedikli ise söz konusu makaleden yola çıkarak konuyu 

hukuk zemininde değerlendirmiĢtir.
1020

 Yapılan araĢtırmalara göre dönemin en meĢhur 

cerrahı, fıtık ameliyatı yapan Saliha bint Küpeli adında aslen Roman olan Müslüman bir 

kadındı. Kadın olmasına rağmen erkeklere has olan fıtık ameliyatı yapmaktaydı. 

Sahillioğlu‘nun yaptığı tespitlere göre yirmi bir erkeğe ameliyat yapmıĢtı. Bu 

erkeklerden yedi tanesi gayrimüslim idi. Muhtemelen ünü ülke sathına yayılmıĢ olacak 

ki, gayrimüslimler içersinde Rumeli‘den ameliyat için Üsküdar‘ın yolunu tutanlar var 

idi. 

Bahsi geçen çalıĢmada Yeni Mahalle‘de ikinci olarak zikredilen cerrah Hasan 

BeĢe b. Abdullah adında bir Müslüman idi. Yapılan tespitlere göre, o yaklaĢık on kiĢiyi 

ameliyat etmiĢti. Bunlardan dördü gayrimüslim idi. Onun da hastaları Ġstanbul ve 

civarından gelenlerden oluĢmaktaydı. 

Osmanlı Devleti‘nde hekim hasta münasebetleri açısından önemli bir husus 

hasta olan kiĢinin yapılacak müdahale öncesi rıza olduğu kayıt altına alınırdı. Hekimin 

sorumluluktan kurtarılması için tedavi sonrası beklenmeyen bir netice olduğunda bu 

kayıt önemli iĢlev görmekteydi.
1021

Ġncelediğimiz dönem içersinde konuya dair bir 

örnekle karĢılaĢtık. Üsküdar Hasan Ağa mahallesinden Ali Çelebi b. Ġsmail adlı bir 

Müslüman çürük olan diĢinin çekilmesi için cerrah Arslan adlı gayrimüslimin Yeni 

Mahalle‘deki dükkânına gelmiĢti. Çürük olan diĢinin yanı sıra rızası olmadan baĢka 

diĢini çektiği için dava açmıĢ ve Cerrah Arslan ile 8 kuruĢa sulh olmuĢtu.
1022

 

Örneklerlerden hareketle dikkatimiz unsur, Müslümanlar ile gayrimüslimler karıĢık 

yaĢadığı Yeni Mahalle‘nin dönemin sağlık açısından temayüz etmiĢ bir mahalle 

olduğunu görmekteyiz. 

                                                   
1019 Sahillioğlu, ―Üsküdar‘ın Mamure Mahallesi Fıtık Cerrahları‖, Yeni Tıp Tarihi Araştırmaları, Ġstanbul 1998, 

IV,59-66. 

1020 Gedikli, a.g.m., s. 15-27. 

1021 Uriel Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law .s. 309; Fethi Gedikli ―Osmanlı Hukukunda Hekim‘in 

Sorumluluğu, XVII. Yüzyılda Ünlü Bir Fıtık Cerrahı‖, Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları, Ġstanbul 2007, IV,16.  

1022 ÜġS, no.413, vr.43b. 



 
 

258 

 

3.3.10. Çevre Temizliği 

Müslim-gayrimüslim iliĢkilerinin sosyal bir boyutu da çevre temizliğidir. 

Temizliğin dinin Ģiarı olarak kabul eden Osmanlı toplumunda, konuyla doğrudan 

bağlantısı olan ve salgın hastalıkların engellenmesi maksadıyla kül vakfı diye bir vakıf 

kurulmuĢtu.
1023

 Belediye teĢkilatı kurulmadan önce Ģehirlerin temizliği Çöplük subaĢısı 

ve maiyetinde çalıĢanlar ile vakıfların bazı çalıĢmaları, esnaf kolları ve mahallede 

yaĢayan insanlar tarafından yapılmaktaydı.
1024

 

Üsküdar‘da çevre temizliliğinin kontrolünde Ģehrin en yetkili ismi kadı veya 

onun nâibiydi. Kadının haricinde yeniçeri zabiti, bostancıbaĢının Üsküdar‘daki ustaları 

ve esnaf kethüdaları çevrenin temiz tutulmasıyla görevli en üst yetkililer idi. Bunların 

yanında mahalle imamları, vakıf mütevellileri ve gayrimüslimlerin din adamları çevre 

temizliği ile ilgili görevli olabilirlerdi. ĠĢyerlerinin artıklarını sokağa atanlar ve 

mahallelere çöp dökenler yeniçeri zabiti ve bostancıbaĢı ustası tarafından 

uyarılmaktaydı.
1025

 

Çevre temizliği ile ilgili mesleklerinden biri lağımcılık idi. ÇalıĢmamızın ikinci 

bölümünde meslekleri değerlendirirken, Vasil v. Dimitri‘nin lağımcıbaĢı olarak 

atandığını anlatmıĢtık.
1026

 Lağımcıların dıĢında Üsküdar‘da bulunan liman ve havuzların 

temizlenmesi iĢleriyle uğraĢan gayrimüslimler de bulunmaktaydı.
1027

 

ġehirde özellikle kıĢ aylarında çevre temizliği bir problem teĢkil etmekteydi. 

ġehirde yaĢayan insanların bu mevsimde evlerinde olan çalı çırpıyı sokağa atması, 

camiye giden cemaatin ve sokakta yürüyen insanların sıkıntı çekmesine sebep oluyordu. 

1 ġevval 1116 (27 Ocak 1705) tarihinde Üsküdar kadısına gönderilen buyrulduda 

                                                   
1023 Ergin, Türkiye‟de Şehirciliğin Tarihî İnkışafı, s. 26-27. 

1024 Bkz. Ahmed Akgündüz, İslam ve Osmanlı Çevre Hukuku, Osmanlı AraĢtırmaları Vakfı, Ġstanbul 2009, s. 258-

280; Asım Yediyıldız, ―Osmanlı Toplumu ve Çevre‖, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Bursa 

2008,  c. 17 say. 2 s. 154-156; Ġbrahim Özdemir ―Osmanlı Toplumunda Çevre AnlayıĢı‖, Türkler, (ed. Hasan 
Celal Güzel, Kemal Çiçek, Salim Koca), Ankara 2002, X,601-606; Rıfat Günalan ―Osmanlı Esnaf ve 

Toplumunda Temizlik AnlayıĢı: Belgeler Üzerine Bir Değerlendirme‖, Osmanlı Esnaf ve Toplumunda 

Temizlik AnlayıĢı: Belgeler Üzerine Bir Değerlendirme‖, Hidayet Yavuz Nuhoğlu Armağanı,  (haz. Ġshak 

Keskin v.d.),  Ġstanbul 2009, s. 209-220. 

1025 İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat , (haz.  A. Tabakoğlu,v.d.), I, 250.  

1026 BOA, C.BLD, no. 7034  (9 Safer 1140/26 Eylül 1727). 

1027 ÜġS, no.388, vr.47a. 



 
 

259 

 

belirtildiğine göre, Camiye giden ahali bu durumu Divan‘a Ģikâyet etmiĢti. Gelen 

emirde Mahalle imamlarına ve esnaf kethüdalarının bu hususta dikkati çekilmiĢ, 

mahalle sakinlerinin evlerini esnafın dükkânlarının önlerini süpürmeleri ve bu hareketin 

devamlı olması konusunda uyarılmıĢtır.
1028

 

Çevre temizliğinin mühim bir yönü de sokak ve mahallelerdeki bir 

kanalizasyon görevini icra eden gerizlerin düzenli olarak temizlenmesi ve içme suyu ile 

karıĢmaması için önlemler almaktı. Zamanla gerizlerin tıkanması ve çevreye kötü 

kokular yayması üzerine o gerizi hangi mahalleler kullanıyorsa onlar tarafından tamir 

edilip temizlenmesi gerekiyordu. Üsküdar‘da Tenbel el-Hâc Mehmed, Toygar Hamza, 

Solak Sinan, Durbali ve Müslüman ve gayrimüslimlerin beraber yaĢadığı Selamiali 

mahallelerinin kullandığı geriz ana yol üzerinde tıkanıp etrafa kötü kokular yaymaya 

baĢlayınca, isimleri geçen mahallelerde yaĢayan insanlar gerizi temizleyip yapılan 

masrafları mahalle halkına bölüĢtürmüĢlerdi.
1029

 

ġehirdeki pisliği taĢıyan gerizlerin akıĢ güzergâhı verilen beratla 

belirlenmekteydi. Kuzguncuk‘ta yaĢayan Rumların gerizleri beratla düzenlenmiĢ ve 

buna göre dere suyolu ile denize akmaktaydı. Geriz için yapılan setlerden rahatsız olan 

Yahudiler bu setlerin kaldırılması için davacı olmuĢlardı. Lakin Yapılan incelemede 

Rumların eskiden beri kendilerine beratla verilen geriz geçeceği yolu ihlal etmedikleri 

Yahudilerin Ģikâyetinin yersiz olduğu anlaĢılmıĢ, Yahudilerin talepleri geri 

çevrilmiĢtir.
1030

 

Müslim-gayrimüslim iliĢkileri açısından çevre konusunda büyük 

problemlerden biri de, Ģehrin merkezine akıtılan suyollarındaki bacalara çöp atılarak 

suyun kirlenmesi ve gerizlerin suyoluna karıĢması idi. Üsküdar Atik Valide Vakfı‘nın 

mütevellisinin Divan‘a yazdığı bir arzuhâlde, Murad Reis Mahallesi‘nde yaĢayan 

gayrimüslimlerin gerizlerinin caminin suyoluna karıĢtığı ve suyolunun bacalarını 

mezbele ile tıkadıklarını Ģikâyet etmekteydi. Sonra yapılan keĢifte bu mahallede 

yaĢayan Rumların ve Ermenilerin papazları ve cemaatbaĢılarının olduğu bir mecliste 

                                                   
1028 ÜġS, no.332, vr.104b. 

1029 ÜġS, no.427, vr.9b-10a. 

1030 ÜġS, no.402, vr.86b; no.403 vr.1b-2a. 



 
 

260 

 

suyolunun durumu keĢif ve muayene edilmiĢti. Mahallede buraya zarar veren gerizlerin 

yerlerinin değiĢtirilmesi ve bacaların mezbeleden arındırılması konusunda suyolu nazırı 

ve kavak ustası vasıtasıyla düzeltilmesi istenmiĢtir.
1031

 

3.3.11. ÇeĢme Yapımı ve Su Yolları 

Ġnsan ve diğer canlıların yaĢamlarının devamı için gerekli temel ihtiyaçların 

baĢında su gelir. Ġnsanlık tarihine göz atıldığında suyun toplumlar için taĢıdığı önem her 

çağda varlığını kuvvetli Ģekilde hissettirir. Kadim medeniyetlerin su kaynaklarına sahip 

coğrafyalarda ortaya çıkmıĢ olduğu gerçeği, tek baĢına dahi insanlık tarihinde suyun 

oynadığı role iĢaret etmektedir. 

Osmanlı Devleti‘nin nüfusu en kalabalık Ģehri olan baĢkent Ġstanbul‘un su 

ihtiyacının karĢılanması idarecilerin baĢta gelen sorumluluklarındandı. Osmanlı tarihi 

boyunca baĢkentin su meselesiyle ilgili olarak tesis edilen kurumlardan hukukî 

düzenlemelere, büyük bütçeli yatırımlardan bu alanda istihdam edilen personele kadar 

çeĢitli çözümlere baĢvurulduğu bilinmektedir. Basitçe ifade etmek gerekirse su 

kaynaklarının keĢfiyle baĢlayıp, suyun çıkarılması, taĢınması, muhafazası ve dağıtımıyla 

devam eden sürecin organizasyonu, finansmanı, idaresi ve denetimi yöneticilerin önemli 

vazifelerindendi.
1032

 Üsküdarlıların su ihtiyaçlarının karĢılanmasında devletin rolünü de 

bu çerçevede düĢünmek gerekir. 

Suyu merkeze koyarak Müslim ve gayrimüslim Üsküdar halkının sosyal 

hayatına odaklandığımız için, müstakil bir araĢtırma konusu olabilecek Üsküdar‘ın su 

tarihi hakkında kısmen bilgi verilecektir. Üsküdar‘da Bizans ve Roma döneminden 

kalma su tesisleri günümüze ulaĢmamıĢtır. Halen varlığını kısmen koruyan Ģehrin su 

sistemini meydana getiren yapılar Osmanlı devri eserleridir. Su kaynaklarını oluĢturan 

havzaların imar edilmesi, buralardan çıkarılan suların kanal ve suyolları ile taĢınarak 

halkın ortaklaĢa kullandığı mahalle çeĢmelerine ulaĢtırılması Osmanlı döneminde Ģehrin 

su ihtiyacının karĢılanmasına yönelik sunulan kamusal hizmetin unsurlarını 

                                                   
1031 ÜġS, no.380, vr.74a. 

1032 Oldukça kapsamlı bir organizasyonu gerektiren Ģehrin su ihtiyacının karĢılanması devlet tarafından belli 
esaslara bağlanmıĢtır. Konu hakkında daha fazla bilgi için bkz. Gülfettin Çelik, Vakıf Su Tahlilleri Su Hukuk ve 

Teşkilatı, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), Ġstanbul 2000, s. 14-39; Kâzım Çeçen, İstanbul‟da Osmanlı Devrindeki 

Su Tesisleri, Ġstanbul 1984, s. 4 vd. 



 
 

261 

 

oluĢturmaktadır.
1033

 Üsküdar‘ın merkez mahallelerindeki çeĢmelere yakın çevredeki 

kaynaklardan elde edilen suyun suyolları ile dağıtımına Kanunî döneminden itibaren 

baĢladığı aktarılmaktadır. BaĢlangıçta Ģehre yakın kaynaklardan elde edilen sular bu 

çeĢmelere bağlanmıĢken sonraki yıllarda Kısıklı, Bulgurlu ve Çakaldağı civarındaki su 

kaynakları da Ģehir merkezinin ihtiyacı için kullanılmaya baĢlamıĢtır.
1034

 

Üsküdar halkının içme suyunun karĢılanmasında vakıfların da mühim bir yeri 

vardır. Mahalle çeĢmelerinin varlıklarını devam ettirebilmesini amaç edinen vakıflar 

dıĢında, özellikle para vakıflarının elde ettikleri gelirlerinin bir kısmını çeĢme ve 

suyollarının tamirine tahsis etmeleri
1035

 vakıfların bu alanda hizmet veren önemli 

kurumlardan olduğuna delalet etmektedir. Devlet kurumlarıyla vakıfların faaliyetleri 

sonucunda, Üsküdar‘ın su meselesinin önemli ölçüde halledildiğini tahmin edebiliriz. 

Mahalle sakinlerinin, hatta birkaç mahallenin ortaklaĢa kullandığı mahalle çeĢmelerine 

dayanan bu sistem, o günkü Ģartlarda ve imkânlar çerçevesinde toplumun tüm 

kesimlerinin (ibadullahın) müĢterek faydasını esas alarak oluĢturulmuĢtu. 18. yüzyıl 

Üsküdar evlerinin günümüzdekilere benzer Ģu Ģebekeleri mevcut olmadığı için mahalle 

çeĢmeleri Ģehrin su teĢkilatının en temel unsurları olarak tanımlanabilir. Müslüman 

olsun gayrimüslim olsun bütün Üsküdarlılar, özellikle içme suyu ihtiyaçları için mahalle 

çeĢmelerini yoğun olarak kullanmıĢlardır. Bununla birlikte Üsküdarlı ailelerin 

kendilerine özel su kaynaklarına sahip oldukları da anlaĢılmaktadır. Kadı sicillerindeki 

ev satıĢ kayıtlarına göre, Üsküdar evlerinin birçoğunda belgelerde ―bi‟r-i mâ‖ tabir 

olunan su kuyuları bulunmaktaydı.
1036

 Ekseriyeti bahçeli ya da avlulu olan ve çeĢitli 

hayvanların da beslendiği Üsküdar evlerindeki kuyuların, hane sakinlerinin, bitkilerin 

                                                   
1033 Kazım Çeçen, İstanbul'un Vakıf Sularından Üsküdar Suları. Ġstanbul Su-Kanalizasyon Ġdare, Ġstanbul 1991, s. 

181; H. Besim Çeçener, Üsküdar Merkez Mahalleleri Osmanlı Dönemi Su Uygarlığı Eserleri, Ġstanbul 2007. s. 

4-5; Abdullah Martal, ―Suyolcu‖, DİA, Ġstanbul 2010,  XXXVIII, 1-2. 

1034 Vakıf Su Defterleri Hatt-ı Hümayun (1577-1804), (haz. Ahmet Tabakoğlu .v.d.), Ġstanbul 1997, s.  41,62-65, 

99, 210, 226, 229, 231, 232;  Bulgurlu ve civarındaki sular Osmanlı‘yı gezen yabancı dikkatini çekmiĢtir. 

Konuyla ilgili olarak XIX. .yüzyılda Ġstanbul ve Anadolu‘yu gezen Pierre De Tchihatchef, serinlikleri ve 
durulukları temayüz eden bu bölgenin sularının Ġstanbul‘un en iyi suyu olarak tavsif etmiĢtir. Bkz. Tchihatchef, 

a.g.e., s. 18. 

1035 Bu tür vakıfların oldukça yaygın olduğu anlaĢılmaktadır. Arslan Ağa ÇeĢmesi nukûd-ı mevkûfesi (örnekler için 
bkz.ÜġS, no.339, vr.63a; no.340, vr.3b.) Hazinedar Ali Ağa ÇeĢmesi nukûd-ı mevkûfesi (ÜġS, no.355, 

vr.19b), Yusuf Ağa ÇeĢmesi nukûd-ı mevkûfesi (ÜġS, no.350,vr.22b) Hadâyık- Hassa ÇeĢmesi nukûd-ı 

mevkûfesi(ÜġS, no.331, vr. 34ab) sicillerden örnek verebileceğimiz bu alanda hizmet veren vakıflardır. 

1036 ÇalıĢmamızın ikinci bölümünde ev fiyatları analizinde özelliklerini ve fiyatlarını verdiğimiz 153 evin 70 

tanesinde su kuyusu bulunmaktaydı. Yani Üsküdar‘daki evlerin % 45‘inde su kuyusu bulunmaktaydı.  



 
 

262 

 

ve hayvanların su ihtiyaçlarının karĢılanmasında, temizlikte, mutfakta ve diğer alanlarda 

kullanıldığını düĢünebiliriz. 

ġehrin su teĢkilatına değindikten sonra sıradan Üsküdarlıların bu alanda 

üstlendikleri sorumluluklara, Müslim ve gayrimüslimlerin su meselesinde gösterdikleri 

ortak toplumsal tavır alıĢlara ve her iki kesim arasındaki sosyal münasebetlere 

yoğunlaĢabiliriz. ġehir tarihi çalıĢmaları için mühim kaynaklar olan Ģer‗iyye sicilleri, 

Üsküdar örneğinde konunun irdelenmesine imkân veren belgeleri de içermektedir. 

Suyla ilgili hizmet veren kesimin baĢında suyolcuları gelmektedir. Ġncelediğimiz dönem 

Üsküdar suyollarında görevli çalıĢanların, Üsküdar‘ın demografik yapısını yansıtacak 

nitelikte olduğu anlaĢılmaktadır. Müslümanların yanı sıra Ermeni, Rum ve Yahudi 

milletine mensup Üsküdarlılar Ģehrin su teĢkilatında görev yapmıĢlardır. 

Suyolcuları gerek Müslüman olsun gerekse gayrimüslim olsun yaptıkları 

hizmet karĢılığında bazı vergilerden muaf tutulmuĢlardır. Atik Valide Sultan Camii‘ne 

Bulgurlu‘dan su taĢınmasını sağlayan suyollarında çalıĢan Yahudiler var idi. Bunlar 

senelik 3.000 akçe maktu vergi ödeyip diğer her türlü tekâliften muaf tutulduklarından 

vergi memurlarının çeĢitli vergileri tahsil etmek amacıyla kendilerini tazyik ve rencide 

etmelerinden dolayı Ģikâyetçi olmuĢlar ve bu hususta vergi memurlarının uyarılmasını 

sağlamıĢlardır.
1037

 1696 yılına ait bir kayıttan ise aynı suyollarında Rumların da 

çalıĢtığını öğreniyoruz. Sayıları otuz olan Rumlar da cizye hariç vergi bağıĢıklığına 

sahiptiler ve ölümleri hâlinde oğulları var ise aynı Ģartlar çerçevesinde babalarının 

vazifelerini üstlenebiliyorlardı. Ölen Rum‘un oğlu yoksa bu iĢi deruhte edebilecek 

baĢka bir Rum tayin edilmekteydi. Nitekim ölen suyolcu Vasil‘in oğlu bulunmadığı için 

yerine Rizo v. Aleksan adlı yine Üsküdarlı bir Rum atanmıĢtı.
1038

 Ġncelenen döneme ait 

bir diğer kayda göre, 1710 yılında yapılan Cedid Valide Sultan Cami‘si vakfının 

suyollarını tamir etmek üzere üç Ermeni alınmıĢtı. Vakfın mütevellisi el-Hâc Ġbrahim, 

                                                   
1037 BOA, C. ML, no. 25232. 

1038 Rizo v. Aleksan da Vasil gibi vazifesi karĢılığında cizye dıĢındaki vergilerden muaf tutulmuĢ ve bu konuda 

Ermenilerin ve menzilcilerin vergi tahsili için onu rahatsız etmemesi tenbih edilmiĢti. Bkz. no.326, vr.90b. 



 
 

263 

 

bu kiĢilerin Atik Valide suyollarında çalıĢan otuz üç Rum gibi vergilerden muaf olması 

hakkında ferman verilmesini talep etmiĢtir.
1039

 

Su konusunda Osmanlı idarecilerinin tavrı toplumsal faydanın öncelikli 

tutulmasına dayanıyordu. Mahalle çeĢmelerinin su kaynaklarını kendi bireysel 

menfaatleri için kullananlar Müslüman olsun gayrimüslim olsun cezalandırılır, 

verdikleri zarar tazmin ettirilirdi. Mesela, Kartal‘da Yusuf Ağa tarafından yaptırılmıĢ 

ÇatalçeĢme adlı mahalle çeĢmesinin suyolunu bozup kendi bağ ve bahçelerine akıtan 

Karagözoğlu Halil, Ali b. Ramazan, Sağır Hüseyin, Krikor, Tazeoğlu (diğer) Krikor, 

Çolak Zemir ve Karamürselli Krikor isimli Müslüman ve gayrimüslim Ģahıslar suya 

zarar vermemeleri için uyarıldıkları gibi, suyoluna yaptıkları tahribatı tamir etmelerine 

dair hüküm de verilmiĢtir.
1040

 

Üsküdar‘ın Müslüman ve gayrimüslim unsurları arasındaki münasebetlerin 

araĢtırıldığı bu çalıĢmada, mahallelerin su ihtiyacı çerçevesinde ortaya çıkan sosyal 

iliĢkiler konumuz açısından, Ģüphesiz, son derece önemlidir. Bu bağlamda aĢağıda 

zikredilecek örnekleri ve değinilecek hususları iki baĢlık altında toplanabilir. Ġlk olarak 

Üsküdarlı Müslim ve gayrimüslimlerin, en temel yaĢamsal ihtiyaç olan suyla ilgili sahip 

oldukları imkânları diğer insanlarla paylaĢtıkları örneklere yer verilecektir. Ġkinci 

olarak, Müslüman ve gayrimüslimlerin ortaklaĢa kullanacakları mahalle çeĢmelerinin ve 

kuyularının yapımında birlikte hareket ettikleri misaller üzerinde durulacaktır. 

Ġncelediğimiz dönem Ģehrin su teĢkilatını dikkate aldığımızda, mahalle 

çeĢmeleri mühim bir kamusal hizmet mekânı olarak öne çıkmaktadır. Üsküdar 

Mahkemesi sicillerindeki bazı kayıtlar, mahalle çeĢmelerinin su kaynakları hakkında 

bilgi içermektedir. Suyun bulunduğu arazilerin bir kısmı Ģahsî mülkiyet niteliğinde idi. 

Dolayısıyla özel mülkiyetin söz konusu olduğu arazilerdeki suyun kullanılabilmesi için 

öncelikle mülk sahibinin izin vermiĢ olması gerekiyordu.
1041

 Mahalle çeĢmelerine su 

                                                   
1039 El-Hâc Ġbrahim‘in talepleri arasında, Ermeni cemaati mensuplarından cemaat iĢleri için toplanan vergilerden 

söz konusu suyolcularının sorumlu tutulmaması da vardı. BOA, MAD, no.3517/264‘den naklen Osmanlı Arşiv 
Belgelerinde İstanbul‟un Tarihi Su Yolları Muhafaza ve Bakımı, (haz. Said Öztürk), Ġstanbul 2006, s. 298. 

1040 BOA, A.DVNS. ġKT., no..82 s. 287‘den naklen Osmanlı Arşiv Belgelerinde İstanbul‟un Tarihi Su Yolları 
Muhafaza ve Bakımı, s. 280. 

1041 Ġncelenen sicil kayıtlarında söz konusu arazinin kimin mülkiyetinde olduğu belirtilmektedir. Tespit 

edebildiğimiz kayıtlar ise su kaynağının ilk defa kullanılmaya baĢladığı döneme değil de sonraki tarihlere ait, 



 
 

264 

 

temininde gerek Müslüman gerekse gayrimüslim Üsküdarlılara ait sulak arazilerden 

faydalanılmıĢ olması, mülk sahiplerinin meseleye yaklaĢımları hakkında fikir 

vermektedir. Örneğin, Hace Hesna Hatun Mahallesi‘ndeki Arslan Ağa ÇeĢmesi‘nin 

suyu BağlarbaĢı‘ndaki Ermeni mezarlığının karĢısındaki Haçik adlı Ermeni‘nin 

tarlasından getirilmiĢti.
1042

 Sirozlu Ġbrahim Ağa ise Mirahor Mahallesi‘ndeki evine ve 

mahalle çeĢmesine kendi imkânlarıyla akıttığı 3 çuvaldız suyu
1043

 Ġvaz Fakih‘te 

Kurdoğlu Panos adlı bir gayrimüslimin bağından getirtmiĢti.
1044

 Dikkat çekici bir diğer 

kayda göre, Toygar Hamza, Durbâli, Solak Sinan ve Müslümanlar ile gayrimüslimlerin 

beraber yaĢadığı Selamiali Mahallelerinin ortaklaĢa kullandığı mahalle çeĢmesinin 

suyunun kesilmesi üzerine Azarya adlı gayrimüslimin bağından su getirilmesi gündeme 

gelmiĢti. Su Nazırı Halil Ağa ve diğer görevlilerce yapılan incelemede, bu iĢin toplam 

maliyeti 14.100 akçe olarak hesaplanmıĢ ve zikredilen suyun dört mahalle için elzem 

olduğuna karar verilmiĢtir.
1045

 Su sıkıntısının en çok hissedildiği dönem yaz mevsimi 

olup, özellikle Ağustos ayı suların en fazla azaldığı ay olarak öne çıkmaktadır. Nitekim 

h.1159(m.1746) yılında Arslan Ağa ÇeĢmesi‘nin suyu bir çuvaldıza kadar düĢünce civar 

bağlardan su temin edilmesi görüĢü benimsenmiĢtir. Vakfın harici suyoluna maddî 

destek sağlayamaması üzerine durum payitahta arz edilerek yardım talep edilmiĢtir.
1046

 

Arslan Ağa ÇeĢmesi‘nin su ihtiyacını karĢılamak üzere düĢünülen civardaki bağların 

sahipleri Müslüman ve gayrimüslimlerden oluĢuyordu. Zikredilen örneklerden hareketle 

bireylerin özel mülklerindeki arazilerde bulunan su kaynaklarının Üsküdar halkının 

ihtiyacı için kullanılmasında ciddi bir engelle karĢılaĢılmadığını, Ģehrin Müslüman ve 

gayrimüslim sakinlerinin tarlalarındaki su kaynaklarından faydalanılmasına izin 

verdiklerini ifade edebiliriz. 

                                                                                                                                                     
çeĢitli sebeplerle kaleme alınan belgeler olduğu için, mülk sahibinin iznine dair bir bilgi içermemektedir. 

Ancak, su çıkarılmıĢ toprağın özel mülk olmasından dolayı tarla sahibinin izni olmaksızın bu Ģekilde 
kullanılması mümkün görünmemektedir.  

1042 Çeçener, a.g.e., s. 6;  Ġncelediğimiz dönemde gayrimüslimler, Arslan Ağa ÇeĢmesi‘nin para vakfından sıkça 

kredi kullanmıĢlardı. 

1043 Su ölçümü için hilal, çuvaldız, masura, kamıĢ ve lüle tabir edilen birimler kullanılmakta ve bu amaçla Ağustos 

ayındaki su ölçümü esas alınmaktaydı. Bkz. Gülfettin Çelik, a.g.e., s. 31. 

1044 ÜSġ, no.406 vr.15b. 

1045 ÜġS, no.407, vr.43b. 

1046 ÜSġ, no.415, vr.25b. 



 
 

265 

 

Üsküdar mahkemesinde belgelenmiĢ iki kayıt, Üsküdarlı Müslim ve 

gayrimüslimlerin su konusunda doğrudan üstlendikleri sorumlulukları göstermenin yanı 

sıra farklı inanç sahibi Üsküdarlıların her birini ilgilendiren toplumsal bir meselede 

birlikte hareket edebildiklerini de göstermektedir. Ġlk örnek Yenimahalle‘de kendi arsası 

üzerinde mahalle çeĢmesi yaptırmak isteyen bir Ermeni‘nin Üsküdar Kadılığı‘na çeĢme 

inĢaatına izin verilmesi için baĢvurmasıyla ilgilidir. Mahalle çeĢmelerinin yapımı 

yetkililerin iznine tâbi olduğundan Mıgırdiç v. Artin, konuyu mahkemeye taĢımıĢ ve 

çeĢme yapılacak arsanın kendi mülkiyetinde olduğunu ve herhangi bir kiĢinin mülküne 

zarar vermeyeceğini, ayrıca ibâdullaha (insanlara) faydalı olacağını belirterek, çeĢme 

yaptırabileceğine dair hüccet verilmesini talep etmiĢtir. Mahkemeden olumlu bir karar 

çıkmasında Ermeni papazların ve bazı Ermenilerin yanı sıra aynı mahallede yaĢan 

Müslümanların ileri gelenlerinin Mıgırdiç lehinde Ģahitlikleri ve ifadeleri de etkili 

olmuĢtur.
1047

 Benzer nitelikteki ikinci bir dava kaydı da Müslüman ve gayrimüslim 

nüfusu barındıran Yenimahalle‘nin su ihtiyacıyla ilgiliydi. Mahalle sakinleri sekiz adet 

kuyunun açılmasına izin verilmesi için Üsküdar kadısına müracaat etmiĢlerdi. 

Mahkemeden görevlendirilen baĢ kâtip Ahmed Efendi, kuyuların açılacağı yere gelmiĢ, 

Müslüman ve gayrimüslimlerin huzurunda konu görüĢülmüĢtür. Açılması düĢünülen 

kuyuların beĢ tanesi Ermenilerin senelik 130 akçe ile mutasarrıf oldukları Kavsara 

Vakfı‘na ait boĢ arazide, diğer üçü ise Kudüs-i ġerif Gār-ı Yakub Kilisesi fukarası için 

vakfedilen bağ içinde olacaktı. Kilise vakfının mütevellisi Rahip Agob ve 

Müslümanların da olumlu görüĢ bildirmesiyle, konu gerekli iznin verilmesi amacıyla 

Ġstanbul‘a arz edilmiĢtir.
1048

 

Mahkeme belgelerinden tespit edilebildiği kadarıyla, su meselesi etrafında 

Üsküdarlıların sosyal hayatına dair önemli ve ilginç gözlemler yapmak mümkündür. 

Devlet ve vakıflardan baĢka sıradan Üsküdarlıların da Ģehrin su ihtiyacıyla alâkalı 

üstlendikleri sorumlulukları, getirdikleri çözümleri, daha da önemlisi Müslüman ve 

                                                   
1047 Yenimahalleli Ermeni ve Müslümanların bütün mahalle sakinlerini ilgilendiren bir konuda ortak hareket ederek 

Mıgırdiç‘i desteklemeleri mahalle çeĢmesinin inĢaatına izin verilmesini sağlamıĢtır. Belgede aktarıldığı üzere, 

bu kiĢiler mahkeme huzurunda, yapılacak çeĢmenin arsasının Mıgırd iç‘e ait olduğunu, çeĢmeden mahalleliler 

baĢta olmak üzere, yolcular ve hayvanların da faydalanacağını ifade etmiĢlerdir. Ġlgili kayıt için bkz. ÜġS, 

no.413, vr.51b-52a. 

1048 ÜSġ,no.403, vr.5a. 



 
 

266 

 

gayrimüslimlerin birlikte hareket etmelerini Ģehrin toplumsal hayatı için mühim tespitler 

olarak sıralayabiliriz. 

3.3.12. Doğal Afetler ve SavaĢlardaki Tavırlar 

Bir arada yaĢama örneklerinin olup olmadığını ele alacağımız bir husus da 

savaĢ ve doğal afetlerde gösterilen tavırlardır. 

Bu konuda öncelikle incelediğimiz dönemde yaĢanan doğal afetlerin neler 

olduğunu ele alacağız. Üsküdar‘da yaĢanan afetlerin baĢında yangınlar gelmekteydi. Bu 

yangınlarda cami, medrese ve hamam gibi binaların dıĢında ahĢap olan bütün binalar 

yok olup gitmekteydi. Üsküdar‘daki yangınlar sokak araları pek dar olmadığı için 

Ġstanbul kadar etkili olmuyordu.
1049

Buna rağmen Üsküdar‘da pek çok yangın meydana 

gelmiĢti.
1050

 Bundan dolayı Üsküdar Ayazma sarayında humbaracı ocağı 

kurulmuĢtu.
1051

 Daha sonra 1830‘lu yıllarda yangınları gözetleme amacıyla Vaniköy 

sırtlarında Ġcadiye yangın kulesi yapıldı.
1052

 

KıĢ aylarında dikkatsizlik sonucu küçük bir kıvılcım evleri kül haline 

getirmekteydi. Yangın korkusu havanın soğuk olduğu bu dönemlerde halkın korkulu 

rüyası idi. Dükkânlarda yatan bekâr insanlarını yanlarına aldıkları arkadaĢlarıyla 

rastgele ateĢ yakmaları korkularını artırmaktaydı. Üsküdar‘da yaĢayan ahali bu sebeple 

dükkânlarda yatılı olarak kalınmaması için PadiĢah‘a arzuhalde bulunmuĢtu.
1053

 

Konumuzla ilgili olarak 25 Rebîülevvel 1141 (29 Ocak 1728)  tarihinde Öküz Limanı 

yanındaki Kaya Sultan yalısı yakınındaki yahudihânelerden çıkan yangın etrafındaki 

binalara sıçramıĢ yangın tulumbacılar tarafından güçlükle söndürülmüĢtü. Soğuk kıĢ 

günü meydana gelen yangın Üsküdarlıları periĢan hâlde bırakmıĢtı.
 1054

 Daha sonra 

                                                   
1049 Ahmet Banoğlu, İstanbul Cehennemi: Tarihte Büyük Yangınlar,  Ġstanbul 2008, s. 70.  

1050 Târih-i Râşid, IV,11, 120. Kenan Yıldız ise 1750-1850 yılları arasında Üsküdar‘da toplam 17 yangın meydana 

geldiğini söylemektedir. Bu da yangıların verdiği tahribat açısından büyük bir rakamdır.  Yıldız, ―Üsküdar 

ġer‘iye Sicilleri IĢığında Yangınların Sosyo-Ekonomik Sonuçları (1724-1756) V. Uluslararası Üsküdar 

Sempozyumu: Bildiriler (1-5 Kasım 2007), Ġstanbul 2008, II, 668.  

1051 Subhî Mehmet Efendi, a.g.e., s. 217-218. 

1052 Kemalettin Kuzucu, Ġcadiye Yangın Kulesi Ve ÇalıĢma Sistemi‖, V. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: 

Bildiriler (1-5 Kasım 2007),  Ġstanbul 2008, I, 665-666. 

1053 ÜġS, no.334, vr.150a. 

1054 Târih-i Râşid, VI, 595-596. 



 
 

267 

 

yanan Yahudihanelerde insan kalmayınca buradan toplananlar etrafındaki Müslüman 

mahallelere bölüĢtürülmüĢtü.
1055

 

Yangınlarda tulumbacıların yanı sıra sakalar da meslekleri icabı yardımcı 

oluyorlardı. H.1168 (m.1754) yılında Yahudi ve Rumların ikamet ettiği Kuzguncuk‘ta 

çıkan yangına görev mahalli olmadığı gerekçesiyle gitmeyen sakalar, devlet tarafından 

uyarılmıĢ Üsküdar ve havalisinin görev mahalli olduklarını çıkan her yangına gitmeleri 

konusunda uyarmıĢtır.
1056

 Yangınların sık olması nedeniyle devlet, ev iĢyerlerinin 

yangının daha az zararla atlatılması için ahĢap değil kârgir olarak yapılmasını 

emretmekteydi.
1057

 Nitekim bu tarihten itibaren bazı Müslümanların yanan ev ve 

iĢyerlerini kârgirden olması gayrimüslim inĢaat ustalarına yaptırdıklarını 

görmekteyiz.
1058

 

Yangınlardan sonra büyük tabii afetlerden birisi depremlerdir. XVIII. yüzyılın 

ilk yarısında Üsküdar ve civarını etkileyen en büyük deprem 6 Receb 1131 (25 Mayıs 

1719) tarihinde olan büyük Marmara depremidir. Bu depremde Ġzmit, Sapanca, Düzce, 

Yalova ve Karamürsel‘de pek çok can kaybı olmuĢtu.
1059

 Deprem Üsküdar‘da ve 

Üsküdar‘a bağlı bir köy olan Heybeliada‘da büyük hasara yol açmıĢtı.
1060

 O dönem 

Üsküdar‘a bağlı bir nahiye olan Karamürsel‘de Ermeni Kilisesi‘nde büyük tahribat 

olmuĢ, orada yaĢayan kiliselerinin tamiri olması Payitaht‘tan izin istemiĢlerdi.
1061

 19 

Rebîülâhir 1133 (17 ġubat 1721) tarihinde Üsküdar nâibine gönderilen fermanda, 

kilisenin aslına uygun olarak yapılması hususunda herhangi bir engel çıkarılmaması 

istenmiĢtir.
1062

 

                                                   
1055 BOA, C ML, no. 2414 (15 Zilkade 1142/31 Mayıs 1730). 

1056 ÜġS, no.440, vr.85a‘dan naklen KenanYıldız, a.g.m., s. 675. 

1057 ÜġS, no.347, vr.50a. 

1058 ÜġS, no.353, vr.12b, vr.13a, vr.14b. 

1059 Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa, Nusretnâme: Tahlil ve Metin (1106-1133 / 1695-1721), (haz. Mehmet Topal), 

(BasılmammıĢ Doktora Tezi) M.Ü.T.A.E., İstanbul 2001, s. 904-905. 

1060 N. N. Ambraseys, Caroline. F. Finkel,  The Seismicity of Turkey and Adjacent Areas : A Historical Review, 

1500-1800, Ġstanbul 1995, s. 106. 

1061 BOA, ĠE. DH, no. 2639.  

1062 ÜġS, no.365, vr.87b. 



 
 

268 

 

Tabii afetlerden birisi sellerdir. Su baskınlarında da insanlar gerekli kurtarma 

çalıĢmalarını yaptıktan sonra, zararları kendi aralarında pay ederek sıkıntıları telafi 

etmenin yollarını aramaktaydılar. Nitekim 1789 yılındaki sel felaketiyle Ġlgili Kevork 

Pamuçuyan‘ın Surp Haç Kilisesine ait masraf defterlerinden hareketle verdiği bilgi 

dikkat çekicidir: Bu sel felaketinde Ģehrin bir yeri harap olmuĢ, Çınar Caddesi yıkılmıĢ 

ve büyük hasar meydana gelmiĢti. Buradaki Türkler zarar gören yerleri tamir ettikten 

sonra masrafların bir kısmını Selamiali Mahallesi‘nden bir kısmında Surp Haç 

Kilisesindan almıĢlardır. 27.292 kuruĢ masrafın 800 kuruĢu Türkler tarafından bağıĢ, 

2000 kuruĢ ġinork Mıgırdiç 416 kuruĢ Surp Haç kilisesinden bağıĢ toplanmıĢtır.
1063

 

Bir arada yaĢamayı etkileyen hususlardan birisi de salgın hastalıklardır. 

Osmanlı toplumunda salgın hastalıkların baĢında veba gelmektedir. Ġncelediğimiz 

dönemde Üsküdar ve havalisinde salgın hastalıklar ile ilgili bir bilgiyle karĢılaĢmadık. 

Ancak, iki kayıtta ölüm sebebi olarak veba zikredilmiĢtir. Darıca‘da gayrimüslim bir 

kadının kocasının ölümüyle ilgili köy kocabaĢlarıyla ilgili Ģikâyette, Müslümanların da 

Ģahit olarak dinlendiği dava kaydında, ölüm sebebi bir gemi yolculuğunda tauna (veba) 

yakalanıp öldüğü zikredilmiĢtir.
1064

 Yine Kuzguncuk‘ta Abraham v. Yako adlı 

Yahudi‘nin ölüm sebebi olarak taun gösterilmiĢtir.
1065

 

Gayrimüslimler askerlik görevi ile yükümlü değillerdi. Ancak savaĢlarda 

lojistik destek anlamında orduya dair bazı hizmetler yapmaktaydı. Nitekim 1711 Prut 

SavaĢı‘nda Ġstanbul‘dan savaĢa katılan ekmekçiler ile elbise dikimi yapan çakĢırcıların 

tamamı ile aĢçı, kasap ve semercilerin yarısı ermeni idi. Mumcuların tamamı ile 

semercilerin yarısı Rumlardan oluĢmaktaydı.
1066

 

Osmanlı Devleti‘nin doğuya yaptığı savaĢlar için ordunun Üsküdar‘da 

toplandığını, bu askerlere ekmek yapma v.s. görevler için gayrimüslimlerin sorumluluk 

aldığını görmekteyiz. Ġran seferlerinde Üsküdar iskelesinden BostancıbaĢı köprüsüne 

kadar olan yerlerdeki yolların temizlenmesi çukur ve bataklıkların doldurulması yol 

                                                   
1063 Kevork Pamukciyan, İstanbul Yazıları.  haz Osman Köker,  Ġstanbul 2002, s. 110 

1064 ÜġS, no.407, vr.8a. 

1065 ÜġS, no.418, vr.54b. 

1066 Hakan Yıldız, Haydi Osmanlı Sefere: Prut Seferi‟nde Lojistik ve Organizasyon, Ġstanbul 2006, s. 135. 



 
 

269 

 

üzerindeki ağaçların kesilmesi ve harap olan köprülerin tamiri Üsküdar ahalisine aitti. 

18 Cemâziyelevvel 1156 (10 Temmuz 1743) tarihinde bu iĢler için Üsküdar merkezde 

on iki esnaf grubu ile yoğunluk olarak gayrimüslimlerin yaĢadığı Kadıköy, Çengelköy, 

Kuzguncuk, Ġstavros, Yenimahalle ve Selamiali Mahallesindeki esnaf masrafları 

üstlenmiĢ, bahsi geçen köy ve mahallelerden insanlar buralarda çalıĢmıĢtır.
1067

Yine 

Bağdat Valisi Ahmed PaĢa'nın seferi için 12 fırına ihtiyaç duyulmuĢ, bu fırıncıların 

tamamı gayrimüslimlerden oluĢmuĢtur.
1068

 

3.3.13. Kültürel EtkileĢim 

Kültür modern dünyanın gün yüzüne çıkardığı bir kavram olmakla beraber 

tanımı itibariyle tarihte yaĢanmıĢ tecrübeyi de ifade eder. Bir toplumun maddi ve 

manevi hayat imkânlarının tamamına kültür denmektedir.
1069

 Aynı Ģehirde yaĢayan, 

farklı dinlerden insanların kültürel manada birbirinden az ya da çok etkilenmeleri 

toplumsal hayatın doğal bir sonucudur.  Zira farklı tecrübeler insanlar arasında kültür 

alıĢveriĢini meydana getirir. 

Mahkeme kayıtlarında gayrimüslimler arasındaki davalar belli bir kalıba 

dönüĢtürüldüğü için günlük hayatta kullanılan ifadeler ile ilgili bir bilgiye sahip değiliz. 

XVIII. yüzyıl Osmanlı Üsküdar‘ında yaĢayan her dini grup kendi kültürel öğelerini, 

kendi dilini kullanmaya devam ettirmekteydi. Nitekim gayrimüslimler arasındaki bazı 

borç davalarında tutulan temessüklerin kendi dillerinde tutulduğunu görülmektedir.
1070

 

Yapılan bazı çalıĢmalar XIX. yüzyıla gelinceye kadar gayrimüslimlerin ev 

kültürlerinin Müslümanlardan ayrı olmadığına değinmektedir..
1071

 AĢağıda geleceği 

üzere dıĢ kıyafetin renkleri bakımından Müslüman erkekler ve kadınların gayrimüslim 

erkek ve kadınlardan farklı giyinmekteydi. Ancak ev içi kıyafetlerde kültürel manada 

bir benzerlik olup olmadığı terekeler üzerinde yapılacak çalıĢmayla açıklığa 

                                                   
1067 ÜġS, no.349, vr.61a. 

1068 ÜġS, no.382, vr.43b-44a. 

1069T anım ve diğer açıklamalar için bkz. Seyyar, a.g.e.,  s. 602-603. 

1070 Bkz. ÜġS, no.421, vr.34a. 

1071 Suraiya Faroqhi, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam: Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla, (trc. Elif Kılıç), Ġstanbul 

1997,  s. 179. 



 
 

270 

 

kavuĢacaktır. Nitekim XVIII. yüzyıl‘ın ilk yarısına ait Üsküdar terekeleriyle ilgili bir 

çalıĢmada, hem erkeklerin hem de kadınların benzer giysiler giydikleri kısmen tespit  

edilmiĢtir. Aynı zamnda gündelik hayatta kullanılan bazı eĢyalar benzerlik 

göstermektedir.
1072

 

Gayrimüslimlerin Müslüman toplumdan kültürel manada etkileĢimlerini 

dönemin seyyahı La Motraye‘nin de dikkatini çekmiĢtir. Onun konuyla ilgili ifadeler 

Ģöyledir: Türklerle birlikte yaşayan diğer milletler de onların giriştikleri olumlu yarış 

sonucu bu erdemleri taklit eder hâle gelmişler, kendi yoksullarına yardım eder 

olmuşlardır. 
1073

 Kaldığı zaman diliminde bir tek dilenciye bile rastlamadığını söyleyen 

La Motraye, bunun sebebinin Kur‘an‘daki iyilik yapma emrinin bir erdem olarak 

topluma yansımasını göstermektedir. Aynı zamanda yiyecek ve içeceğin bol olmasının 

dilenciliği engelleyen faktörler arasında olduğunu söylemektedir. Borcu olanlar, evi 

yananlar için aralarında para toplayıp yardım ettiklerini söylemektedir.
 1074

 Nitekim 

ikinci bölümde anlattığımız üzere bir insan ister Müslüman ister gayrimüslim olsun ölen 

kiĢi müflis olarak ölmüĢ geriye yardıma muhtaç yetimler bıraktıysa alacaklılar kadıya 

gelip alacaklarından vazgeçtiklerini kayda geçiriyorlardı. Nitekim Üsküdar‘da Kefere 

Mahallesi‘nde ikamet eden Maliyos adlı gayrimüslim, öldüğünde iflas etmiĢ bir 

vaziyette idi. Kendisinden alacağı olan Samandıra Köyü‘nden Abdurrahman b. Halil bir 

Müslüman ve çobancılık mesleği ile uğraĢan Zarato v. Dimo adlı gayrimüslim 

mahkemeye gelip geride kalan eĢi PreĢkona ve küçük çocuğundan alacaklarından 

vazgeçtiklerini kayda geçirtmiĢlerdi.
1075

 

Konuya Müslümanlar açısından baktığımızda, iyilik yapma yoksullara yardım 

etme kültürü Müslüman toplumlarda vakıf sistemiyle kurumsallaĢmıĢtır. Genel anlamda 

sadaka-i câriye anlayıĢından hareketle oluĢturulan vakıflar Ġslâm menĢeili 

kurumlardır.
1076

 Böyle bir kurumsallaĢmanın gayrimüslimler arasında da 

                                                   
1072 Açıklamalar için bkz. Fatih Bozkurt, a.g.e., s. 229-338; Argıt, a.g.m., s. 421-422. 

1073 La Motraye, a.g.e.,s. 193. 

1074 La Motraye, a.g.e.,s. 192-193. 

1075 ÜġS,no.327, vr.13a. 

1076 Açıklamalar ve konuyla ilgili tartıĢmalar için bkz. M. Fuad Köprülü, Vakıf Müessesesinin Hukukî Mahiyeti ve 

Tarihi Tekâmülü‖, Vakıflar Dergisi, Ankara 1938, II,3-14. 



 
 

271 

 

yaygınlaĢtığını, dini müesseselerin idamesini sağlamak kendi içlerindeki zayıf kimseleri 

korumak için vakıflar kurduğunu görmekteyiz. Üsküdar mahkeme kayıtlarında 

gayrimüslimlerin kendi kurduğu vakıflar ile ilgili gayrimenkul satımı ile ilgili kayıtlar 

bulunmaktadır.
1077

 

Kültürel etkileĢimin bir boyutu da düğünlerde görülmektedir. Edirne‘de bir 

Rum düğününe davet edilen La Motraye, Gayrimüslimlerin düğünlerini tasvir ederken, 

evlilik öncesi süreç ve düğün bağlamında Rumlar ile Ermeniler arasında bir fark 

bulunmadığını, Türklerin görücü usulü ile evlenme usulüne çok benzediğini 

belirtmektedir. Türklerde olduğu gibi erkek ve kadın nikâh öncesi birbirini görmüyorsa 

Rum ve Ermenilerde de rahibin evliliği kilisede kutsama öncesi birbiriyle 

görüĢemediklerini söylemektedir. 
1078

 

Mezhep farklılıklarını tam bilmediğimiz ama genel hatlarıyla Hıristiyanlıkta en 

büyük oğul mirasta iki kat hakka sahip, üvey oğulları hak sahibi değildi. Dul kadına ve 

aynı klandan evlenmezse kız çocuklarına miras yok idi. Dullar, oğulları belli bir yaĢa 

gelene kadar sadece onlara kalan mirasın gözetleyicisi ve koruyucusu olurlar ama sahibi 

olamazlardı. Eğer kadının erkek çocuğu olmaz ise mirası ölen adamın en yakın erkek 

akrabalarına geçer ve kadın babasının evine döner ya da kocasının ailesinden bir erkekle 

evlenirdi. En önemlisi Hıristiyanlıkta mehir diye bir kavram bulunmamaktaydı.
 

1079
Mehir olayı Ġslâm hukukunda mevcut bir uygulama idi. Hukukî iliĢkiler bahsinde 

gayrimüslim bir kocayla eĢi arasındaki boĢanma davasında görmekteyiz ki Hıristiyan 

ananesine göre kadına mehir verilmemektedir.
1080

 Ancak Üsküdarlı gayrimüslim 

kadınlar Müslüman komĢularından etkilenmiĢ olacak ki boĢanmak için mahkemeye 

baĢvurduklarında kocalarından Ġslâmi bir kavram olan mehri talep etmekteydiler. 

Üsküdar mahkeme kayıtlarında su kaynakları için ―ayazma‖ kavramı 

kullanılmaktaydı. Ayazma terim olarak Rum Ortadoksların kutsallaĢtırıp bir kült yeri 

                                                   
1077 Örnekler için bkz. ÜġS, no.400, vr.47a; no 403, vr.5a; no.409, 20b-21a; Kartal ġS, no.1, vr.35a. 

1078 La Motraye, a.g.e., 452. 

1079 J. Harvey ―Inheritance( in the Bible)‖, New Catholic Encyclodia,, Washington 1966, VII, 515-517.  

1080 Bkz. ÜġS, no.365, vr.30b-31a. 



 
 

272 

 

hâline getirdikleri su kaynaklarına verilen isim idi.
1081

 Bu kavram günlük kullanılmaya 

baĢlamıĢ hayatta sicillerde yer almaya baĢlamıĢtır. Bağ satıĢlarında içinde ayazma 

bulunan bağlar fiyat olarak daha değerli bağlar olmuĢtur.
1082

 Aynı Ģekilde ayazma 

kavramı Üsküdar‘da bir sarayın ve bir caminin adlı olarak kullanılmıĢtır.
1083

 

Üsküdar‘da mimari alanda Müslümanların iletiĢim etkileĢim halinde 

bulunduğunu söylemek mümkündür. GiriĢ kısmında Mihrimah Sultan Camii‘nin 

yapımında Ermenilerin çalıĢtığını söylemiĢtik. Yangın sonrası Müslümanlardan bazıları 

evlerini ermeni ustalara yaptırmaktaydı. 

Yemek kültüründe incelediğimiz dönem içerisinde yaygınlaĢan enginar 

Darıcalı Rumlar tarafından yetiĢtirilmekteydi. Zamanla Darıca enginarı olarak 

pazarlarda ve sofralarda yerini almıĢtır. 

Ġsimler üzerine ayrıca bir çalıĢma yapılması gerekmektedir. Mahkeme 

kayıtlarında bizim dikkatimizi çeken bazı isimlerin gayrimüslimler arasında müĢtereken 

kullanıldığı gibi, Müslümanların kullandığı isimlerin gayrimüslimler tarafından 

kullanıldığını görmekteyiz. Örneğin kadın isimlerinden Gül, Nazlı, Gevher, Zümrüd 

gibi isimler hem Müslümanlar hem de gayrimüslimler tarafından kullanılmaktaydı. 

Erkeklerde ise Arslan, Ayvaz, Bayram, Murad isimleri toplumun her iki kesiminde 

kullanılan isimler idi. 

3.4. SOSYAL FARKLIKLIKLAR 

Sosyal farklılıkların temelinde dini değer yargıları ve buna bağlı tesirler yer 

almaktadır. Devletin yerleĢtirmeye çalıĢtığı bu farklılıklar insanların bağlı bulundukları 

sosyal gruba aidiyetlerini güçlendirmekteydi. Sosyal farklılıklarda değiĢik grupların dini 

hassasiyetleri dikkate alınmaktaydı. XVIII yüzyılda Mısır ve Filistin tarafını gezen 

Ġngiliz seyyah Aaron Hill‘in verdiği bilgiler sosyal statü ve giyim kuĢamların net bir 

Ģekilde ayrıldığı Ģeklindedir.
 
Bununla birlikte sosyal hayatta selamlaĢmadan cenaze 

törenlerine varıncaya kadar Müslümanların gayrimüslimlerden farklı tavırlar içinde 

                                                   
1081 Tarihsel süreç ve geniĢ açıklamalar için Bkz. Semavi Eyice ―Ayazma‖, DİA, Ġstanbul 1991, IV,229-230. 

1082 ÜġS, no.414, vr.87b. 

1083 Eyice, ―Ayazma Camii‖, DİA, Ġstanbul 1991, IV,230-231. 



 
 

273 

 

olduğunu söylemektedir.
 1084

Sosyal farklılıkların uygulaması Ģehirden Ģehre 

değiĢmektedir. Örneğin h.1160 (m. 1766) yılında gayrimüslimlerin güçlü gösteriĢli ata 

binmeleri Ġstanbul‘da dava konusu olurken,
1085

 1826 yılında Müslüman ve 

gayrimüslimin daha iç içe yaĢadığı Mardin‘de sosyal bir problem olarak 

görülmemekteydi.
1086

 

Sosyal farklılıkları, dini hayat, ihtidalar, cenaze ve mezarlıklar, kılık-kıyafet, 

hamamlar ve eğlence hayatı olarak belirledik. Bu bölümde Üsküdar sicillerinde 

gördüğümüz farklılıklar üzerinden meseleyi anlatmaya çalıĢacağız. Yangınlar sonrası 

yeni evlerin yapımında Müslümanların evinin 12 zira‘ gayrimüslimlerin evinin 10 

zira‘dan yüksek olmaması ile ilgili fermanlar olmasına rağmen
1087

 bu konu ile ilgili 

mahkeme kayıtlarına bir herhangi bir Ģikâyet olmamıĢtır. Bir kayıtta gayrimüslimlerinde 

ellerinde olan harp aletlerinin toplanmasından bahsedilmektedir.
1088

 Bunun dıĢında ata 

binme v.s. gibi gayrimüslimlere yönelik farklı uygulamalar mahkeme kayıtlarında yer 

almamıĢtır. 

3.4.1. Dinî Hayat 

Sosyal farklılıkların en baĢında din farkı ve bundan dolayı dini hayat 

gelmektedir. Ġslâm hukukunun bir gereği olarak baĢlangıçtan Osmanlı‘ya kadar Ġslâm 

Devletlerinde gayrimüslimlerin din ve vicdan hürriyetine riayet edilmiĢtir. 

Osmanlı Devleti‘nde bu husus değiĢik araĢtırmacılar tarafından tafsilatlı olarak 

ele alındığı için biz burada konunun detaylarına girmeyeceğiz.
1089

 Bununla birlikte 

durumun anlaĢılması için XVIII. yüzyıl seyyahlarından La Motraye‘nin Osmanlı 

toplumunda yaĢayan gayrimüslimlerin dini hayatıyla ilgili Ģu ifadeleri yeterli olacaktır. 

La Motraye: “Dünyanın hiçbir yerinde tüm dinler ibadetlerini Türkiye‟deki kadar 

                                                   
1084 Aaron Hill, A Full and Just Account of the Present State of the Ottoman Empire, London 1733, s. 86-92.  

1085 Bkz. ĠKS, no.25.s 107‘den naklen YaĢar Tekin, Şer‟iyye Sicilleri Işığında Osmanlı Devleti‟nde Ta‟zir Suç ve 

Cezaları : (1179/1765), (BasılmamıĢ Yüksek Lisan Tezi) Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 1995,.s. 75. 

1086 Bkz. Suavi Aydın (v.d), Mardin: Aşiret Cemaat Devlet, Ġstanbul 2001, s. 310. 

1087 Ferman için bkz. BOA, C..BLD, no. 6961, 15.Zilhicce.1146 (17 Mayıs 1734). 

1088 Bkz. ÜġS, no.356, vr.66b-67a. 

1089 Konuya dair geniĢ açıklamalar örnek uygulamalar için bkz. Gülnihal Bozkurt, a.g.e., s. 20-23; Ercan a.g.e., 

239-241; Kenanoğlu a.g.e., s. 284-287; KarataĢ, a.g.e., 115-127. 



 
 

274 

 

özgürce gerçekleştiremez. Taraftarların dini inanç gereği en az rahatsız edildiği yer 

burasıdır. Tüm dinler dinlerinin gereğini yerine getirir, ayinlerinde istedikleri gibi 

ilahilerini okurlar ve din adamları Roma‟da nasıl giyiniyorlarsa öyle giyinip halk 

arasına çıkabilirler. Katolik kölelerin bile kendilerine özel şapelleri var. Forsa 

mahkumu Rum ve Ermeniler ise komünyon ayinlerini cezalarını çektikleri gemilerde 

gerçekleştirebiliyorlar ve gemilerinde günah çıkartabiliyorlar.
1090

 diyerek Osmanlı 

uygulamasını Batı ile mukayese ederek özgürlük açısından hangi boyutlarda olduğunu 

göstermektedir. 

Üsküdar, içinde yaĢayan insanlar için dini bakımdan farklı motifleri içinde 

barındırmaktaydı. Mekân olarak Üsküdar, Müslümanlar açısından bir nevi Kâbe toprağı 

sayılmaktaydı. Sürre alayları Harem denilen yerden hareket eder, buradan Haremeyn‘e 

ulaĢırdı. Müslümanların dıĢında gayrimüslimler açısından da Üsküdar Kazası dinî 

birtakım hususiyetlere sahipti. Üç din açısından kutsal Ģehir addedilen Kudüs‘ün 

Üsküdar için ayrı bir önemi vardı. Avrupa yaĢayan Yahudiler açısından bu belde 

Kudüs‘e varmadan önce son durak olarak kabul edilmekteydi.
1091

 Benzer bir sebep 

Hıristiyanlar, özellikle Ermeniler için geçerli idi. Hıristiyanlık tarihinde mühim bir yere 

sahip olan Kadıköy konsilinin Üsküdar‘ın hudutları içinde olması, özellikle batıdan 

gelen seyyahların dikkatini çekmekteydi.
1092

 

Üsküdar‘ın temayüz eden özelliği Müslüman kimliği olmasıydı. Ele aldığımız 

dönemde daha çok hanım sultanlar ve saraylı cariyeler tarafından inĢa edilen Valide 

Atik, Mihrimah Sultan, Yeni Camii ve Çinili Camii gibi içinde pek dini müesseseyi 

barındıran eserler bu kimliği oluĢturan ana unsur idi. Müslüman ahali Cuma namazlarını 

bu büyük camilerde kılardı. Bununla birlikte mekân uzaklığı ve kıĢın Cuma namazına 

gitmenin zorluğu sebebiyle bazı mescidlerin Cuma namazı kılınması için düzenlenmesi 

istekte bulunulduğunu görmekteyiz.
1093

 Üsküdar, aynı zamanda pek çok tekke ve 

                                                   
1090 La Motraye, a.g.e., 74 

1091 Güleryüz, a.g.m., s. 316. 

1092 Jean Thevenot, Thevenot seyahatnâmesi, (ed.. Stefanos Yerasimos, trc. Ali Berktay), Ġstanbul 2009, s. 60; La 

Motraye, a.g.e., s 260-625. 

1093 Kavak Ġskelesi civarında oturan müslümanlar cuma namazı için -bugün PaĢalimanı Camii olarak zikredilen-  

BeĢir Ağa Mescidi‘nin camii olarak düzenlenmesi talebinde bulunmuĢlardı. Bkz. ÜġS, no.363, vr.129b; BOA, 

A.E. SAMD III,  no. 21382; Aynı gerekçelerle Kartal ve Nerdübanlı köylerinde yaĢayan müslümanlar 



 
 

275 

 

zaviyeyi içinde barındıran tasavvufi hayatın yaĢandığı bir mekândı. Mahkeme 

kayıtlarında sıkça rastladığımız Aziz Mahmud Hüdayi, Selamiali, Devâtîler, Hindîler, 

Karacaahmed ve Ġbrahim Ağa Tekkesi gibi mekânlar bunların baĢlıcaları idi.
1094

 

Üsküdar ve havalisinde yaĢayan gayrimüslimlerin ibadet mekânlarına baktığımızda, 

burada yaĢayan Rumların, Ermenilerin ve Yahudilerin kendilerine ait ibadet 

mekânlarının olduğunu görmekteyiz. Rumların merkezde Yenimahalle, Kuzguncuk‘ta 

Ayapanda Kilisesi,
1095

 Çengelköy,
1096

 Kadıköy (Ayiya Akismad)
1097

 Kartal
1098

 

Büyükada,
1099

 kiliseleri vardı. Ermenilerin merkezde Yenimahalle,
1100

 Selamiali, 

Mahallesi,  Kadıköy ve Kartal‘da kiliseleri, Yahudilerin de Kuzguncuk‘ta ―Sinavî‖ 

denilen bir ibadet yerleri vardı. Ġbadet mekânlarının yanı sıra ruhban sınıfının inzivaya 

çekildiği, zaman zaman ziyaretgâh olarak kullanılan manastırlar var idi. Üsküdar 

merkezde Selamiali Mahallesi‘nin gayrimüslimlere ait bölümünde Kudüs Ermeni 

rahiplerinin kaldığı bir manastır vardı. Rumlara ait Kınalıada, Büyükada ve Tuzla‘da 

manastırlar vardı. Güncel bir mesele olan Heybeliada Ruhban okulunun geçmiĢini 

oluĢturan manastır ile ilgili sicillerde herhangi bir kayda rastlamadık.
1101

 

Ġbadet mekânı olarak kullanılan kiliseler ve havralar zamanla yıprandığı tamire 

ihtiyaç duyulmaktaydı.
1102

 Tamir için yerel kadılıklara müracaat edilir, onlar da 

meseleyi Divan‘a arz ederler, mimarbaĢının yaptığı incelemelerden sonra tamir izni 

verilirdi. Metinlerde ―feth-i hakānîden berü‖ ifadesiyle fetihten önce var olan kilise ve 

                                                                                                                                                     
buralarda bulunan mescidlerin minber ilave edilip Cuma namazı kılınması için istekte bulunmuĢlardı. Bkz. 
ÜġS, no.398, vr.74b; BOA,  A.E. SMST II; no. 15514. 

1094 Örnek kayıtlar için bkz. ÜġS, no.333, vr.68b; no.358 vr.3b; no.365, vr.42b; no.403, vr.13a: no.412, vr.50a; 

no.423, vr.35b. 

1095 ÜġS, no.326 ve.17b-18a. 

1096 ÜġS, no.424 vr.78b. 

1097 ÜġS, no.377 vr.69b. 

1098 Kartal ġS, no.1, vr.68b. 

1099 Kartal ġS, no.1, vr.35a. 

1100 ÜġS, no.377, vr.47b-48a. 

1101 Konuyla ilgili olarak Salih Ġnci‘nin Heybeliada Ruhban Okulu ile ilgili çalıĢmasında, 19.yüzyılın ortalarında 
okul açılmadan önce okulun olduğu mekânda Aya Triada Manastırı‘n ın olduğunu, manastırın geçmiĢini 

anlatarak burada görev yapan rahiplerin listesini vermiĢtir. Ġnci, Heybeliada Ruhban Okulu,  Ġstanbul 2010, s. 

62. 

1102 Konuyla ilgili olarak Üsküdar ve havalisinde tamir müracaatları için bkz. BOA, ĠE DH, no. 2082, no. 2639; 

ÜġS, no.326, vr.108a; vr.118a; no.365, vr.87b, no.377, vr.47b-48a, vr.65b, vr.69b-70a; no 405 vr.52a. 



 
 

276 

 

havralar olduğunu anlamaktayız.
1103

 Fermanlarda aslına uygun olarak tamir yapılması 

istenmiĢ, ―bilâ terfî„ ve tevsî‗‖ ifadesiyle herhangi bir ilave yapılmasına müsaade 

edilmemiĢtir. Konuyla ilgili olarak Kartal‘da Rumlara ait kilisede tamir kastıyla  yeni 

ilaveler yapılmasıyla Müslüman ahali Ģikâyetçi olmuĢ, Kartal nâibine gönderilen Evâsıt-

ı Safer 1141 (15-25 Eylül 1728) tarihli fermanda kiliseye yapılan ilavelerin yıkılması 

emredilmiĢtir.
1104

 Ġbadet mekânlarının aslına uygun olarak tamir edileceğinden binanın 

içinde kullanılan malzeme ne ise tamiratın da ona göre olacağı belirlenmiĢtir.
1105

 22 

Zilhicce 1138 (21Ağustos 1726) tarihli kayıtta, Üsküdar Yenimahalle‘de yaĢayan 

Ermeniler Kiliselerini badana ile beyaza boyamıĢlardı. ġikâyet sonrası yapılan keĢifte 

badana yaptıkları tespit edilmiĢ ermeni papazları badanaları kendilerinin yapmadığını 

güvercin panayırı
* 

gününde yaĢlı Ermeni kadınların dıĢarıdan badanacı çağırmaksızın 

kendi süpürgeleriyle yaptıklarını ifade etmiĢler, mahkemeye çağrılan kadınların 

ifadeleri de bu doğrultuda olunca affedilmiĢlerdir.
1106

 Yukarıdaki örneklerden 

anlaĢılacağı üzere Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimlerin ibadet mekânlarının mevcut 

haline yeni bir ilave yapılmasına izin verilmemiĢtir. Yönetimin yanı sıra müslüman 

ahali de, bu konuda aynı titizliği göstermiĢtir. Bununla beraber fetih sonrası bir bölgeye 

yeni yerleĢen gayrimüslimlerin yeni ibadethane yapmalarına müsaade edilmiĢtir.
 1107

 

Üsküdar‘a sonradan yerleĢen Ermenilerin Yenimahalle‘deki kiliseleri, Vartabet Zakarya 

tarafından 1617 yılında inĢa edilmiĢtir. Selamiali‘deki kilise ise 1690 yılında 

yapılmıĢ,
1108

 1727 yılında ise tamir edilmiĢtir.
1109

 

Gayrimüslimlerin içinde Rum ve Ermenilerin en üst dini otoriteleri olan 

patriklikler Ġstanbul‘da bulunmaktaydı. Üsküdar‘da yaĢayan Rumların en yüksek din 

                                                   
1103 Bu durum genel bir kural olmakla beraber Devletin değiĢik coğrafyalarında fetihten sonra kilise ve manastır 

yapımına müsaade edilmiĢtir. Kenanoğlu, a.g.e., s. 287-289. 

1104 Kartal ġS, no.1,vr.68b. 

1105 Nitekim Kudüs‘teki Kamame kilisesinin tamir için kilise ne Ģekilde hangi mezhep ne Ģekilde yaptıysa aslına 

uygun yapılması emredilmiĢtir. Bkz. Karakoç Sarkis, Külliyat-ı Kavanin, (haz. Mehmet Akif Aydın v.d)  
Ankara 2006, c. .I, no. .6385 (Evâsıt-ı Rebîülâhir 1131/2-11 Mart 1719);  Kenanoğlu, a.g.e., s. 294. 

* Güvercin Panayırı Ermenilerde Pazar günü kilisedeki ayinden sonra erkeklerin yaptıkları bir eğlence olup geç 

dönem arĢiv kayıtlarında da ayinden sonra yapılan bir eğlence olarak zikredilmektedir. Bkz. BOA, Y.PRK.ZB, 
no. 36, 26/Ra/1317 (3 Eylül 1899). 

1106 ÜġS, no.375,vr.79b. 

1107 Kenanoğlu, a.g.e., s. 298-299. 

1108 Kömürciyan, a.g.e., s. 296-297. 

1109 ÜġS, no.377, vr.47b-48a. 



 
 

277 

 

görevlisi metropolit idi. Ermenilerin mahalle papazları ve Yahudilerin ise hahamları 

Üsküdar‘daki en yüksek dini rütbedeki insanları idi. Bazı belgelerde ―Üsküdar ve 

Kadıköy tevâbii kazaların metropolidi‖1110
 bazılarında ise ―Kadıköy tevâbii ma„a 

Gekbuze metropolidi‖1111
 olarak ifade edilen metropolitler bu manada yüksek dini 

otoriteyi temsil etmekteydi. Atanmaları Ġstanbul Rum patriği tarafından Divan‘a arz 

edilmekte, PadiĢah beratıyla vazifeye baĢlamaktaydılar. Metropolidin ölmesi veya 

görevden alınıp yerine yeni metropolit atanması için aynı prosedür iĢlemekteydi. 

Metropolitlerinden zaman zaman görevini kötüye kullanan olmaktaydı. Nitekim 

Kadıköy metropolidi olarak atanan Gavril adlı rahip yaptığı zulümler neticesinde Rum 

patriğinin arzıyla Avrat Adası‘na sürgün edilmiĢti. Yerine Panikiyos adlı rahip 

atanmıĢtı.
1112

 Bundan dolayı atanan metropolitlerin benzer bir sıkıntı yaĢamaması için, 

iyi hal üzere olduklarının belirten maruzlar yer almaktaydı. Metropolitliğin sorumluluğu 

altında bulunan Kadıköy, Çengelköy, Kuzguncuk, Yenimahalle ve Pendik‘te yaĢayan 

papazlar ve bazı Rumlar metropolitleri olan rahip Panikiyos‘tan hoĢnut olduklarını, 

onun kendi halinde kimseyi taciz etmeyen biri olduğunu, bu konuda Kartal ve Gebze 

nâiplerinin kendileriyle hemfikir olduklarına dair bir maruzatı Divan‘a 

göndermiĢlerdi.
1113

 

Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimlerin dini hayatıyla ilgili olarak kilise ve 

evlerinde ayinlerini icra ettikleri görülmektedir. Nitekim bazı kayıtlarda Üsküdar‘da 

kiliselerin yanı sıra bazı evler Ġncil okunması için tahsis edildiğini görmekteyiz.
1114

 

Ġbadetler konusunda getirilen bazı kısıtlamalar Müslümanları rahatsız edici ve Ġslâm‘ın 

üstünlüğüne halel getirici durumlarda idi.
1115

 Bunun dıĢında aĢağıda hamamlar bahsinde 

ele alacağımız üzere, gün tayin edilmede devlet Pazar gününü Cumartesiye kaydırarak 

ibadetlerini rahatça yapabilecekleri bir ortam oluĢturmaktaydı. 

                                                   
1110 ÜġS, no.418, vr. 86ab. 

1111 ÜġS, no.363, vr.126b. 

1112 ÜġS, no.418, vr.86ab. 

1113 ÜġS; no.423, vr.15b. 

1114 İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 84 Numaralı Sicil (H.999-1000/ M.1590-1591), (haz. Rıfat 

Günalan v.d.). s. 314-315.(hüküm no.517) 

1115 Fetâvâ-yı Abdürrahim,. I, 79-80. Behcetü'l-Fetâvâ,. s. 166-167. Rossitsa Gradeva ―Ottoman Policy towards 

Christian Chuch Building‖, Rumeli: Under The Ottomans, 15th-18th Centuries: İnstitutions And Communities, 

Ġstanbul 2004, s. 365. 



 
 

278 

 

Gayrimüslimler Hac ibadetini yapmak için Kudüs‘e gitmekteydiler. 

Üsküdar‘da Kudüs‘e gidenler arasında Ermeniler diğerlerine nazaran daha yoğun idi. 

Yolculuk hem karayolu hem de deniz yoluyla yapılabilmekteydi.
1116

 Devlet, Kudüs‘e 

gidenlerin herhangi bir engelle karĢılaĢmaması için bazı tedbirler almaktaydı.
1117

 

Yolculuğun uzun sürmesi sebebiyle bazı gayrimüslimler yola çıkmadan önce iĢlerinin 

devamı için vekil tayin ediyorlardı. Örneğin, Üsküdar Ġskelesi‘nde bakkal olan Yovan v. 

Nikola hac için Kudüs‘e gideceğinden Labenyinos v. Yovaki‘yi iĢlerinin görülmesi için 

vekil tayin etmiĢti.
1118

 Kudüs dönüĢü hacı olan gayrimüslimlerin, Müslümanlardan fark 

edilmeleri için sicillerde ―Aci‖ ifadesi kullanılmaktaydı.
1119

 Üsküdar‘da Ermenilerin 

Kudüs‘te bulunan Mar-Yakup Kilislerine ait vakfı ve bu vakfa ait gayrimenkulleri 

bulunmaktaydı.
1120

 

Dini hayat noktasında Müslümanlar ile olan iliĢkilere baktığımızda, zaman 

zaman yanlıĢ anlamaktan kaynaklanan bazı sürtüĢmelerin olduğu vâkidir. Evâil-i 

Zilhicce 949 (8-17 Mart 1542) tarihli bir fermanda Ġstanbul ve bilâd-ı selâsede yaĢayan 

Yahudilerin namaz ibadeti ile ilgili Ģikâyetleri dikkat çekmektedir. Yahudilerin Tevrat 

okuyup Ġslâm‘daki namaza benzer bir ibadet yapmaları Müslümanların tepkisine sebep 

olmuĢ, Yahudiler bunun için Divan‘a baĢvurmuĢlardı. Gönderilen fermanda Yahudilerin 

incitilmemesi istenmiĢ verilen fetva gereğince suret ve mihrap olmadığı için 

ibadetlerinin engellenmemesi vurgulanmıĢtır.
1121

 

XVIII. yüzyılda Müslümanların ibadetlerini yapma konusunda 

gayrimüslimlerden rahatsızlığı, cami ve mescid yakınlarında içki içilmesidir. Debbağlar 

Mahallesi‘nde yaĢayan Müslümanlar, mahallede bulunan ve Atik Valide Sultan 

Vakfı‘na ait Yahudihanelerin cami ve mescide açılan kapılarında meyhane bulunup, 

eĢkıyanın burada yuvalanması dolayısıyla cami cemaatinin azalması sebebiyle 

                                                   
1116 ÜġS, no.332, vr.12b; no.336 vr.8a. 

1117 İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz.  A. Tabakoğlu v.d.), I;84. 

1118 ÜġS, no.340, vr.77b.  

1119 ÜġS, no.425, vr.71b. 

1120 ÜġS, no.403, vr.5a; no.400, vr.47a; no.419, vr.50b.  

1121 ÜġS, no.15, vr.129b‘den naklen Ekrem Tak, a.g.m.,  s. 129. Yahudilerde ― tefila‖ denilen namaza benzer 

günlük ibadetleri bulunmaktaydı. Günde mezheplere göre iki ve veya üç vakitte yapılan tefila genellikle 

cemaatle yapılmaktaydı. Bkz. Nuh ArslantaĢ, a.g.e., s. 471-473. 



 
 

279 

 

Yahudihanelerin tahliyesi talebinde bulunmuĢlardı. Yapılan incelemelerde Ģikâyetin 

haklı olduğu ortaya çıkmıĢtı. Üsküdar kadısına gönderilen buyrulduda buranı 

mutasarrıfı olan Yüri adlı Yahudi‘nin ismi geçen yeri tahliye edip bir Müslüman‘a 

satması emredilmiĢtir.
1122

 Benzer bir Ģikâyetin Üsküdar‘a bağlı Tuzla köyünde yaĢayan 

Müslümanlardan geldiğini görmekteyiz. Köyde yaĢayan Müslümanlar, Müslümanların 

yoğun olarak yaĢadığı mahalle aralarında cami ve mescid yakınlarında yapılan 

meyhanelerden Ģikâyetçi olmuĢlardı. Kartal nâibine yapılan meyhanelerin yapımının 

durdurulması için ferman gönderilmiĢti.
1123

 

Gayrimüslimlerin ibadetlerini yapma konusunda Müslüman ahaliden herhangi 

bir Ģikâyeti dava konusu olmamıĢtır. ġikâyetleri daha çok mali konularda vergi toplayan 

yönetici sınıfla ilgili idi. Bunun yanında gayrimüslimler içinde ibadetler açısından 

rahatsızlık duyan Ermeni cemaati idi. Bu dönemde artmaya baĢlayan batılı 

Hıristiyanların Ermenilerin dini değerleri üzerinde çıkardıkları ikilikler baĢta Ermeni 

patriği ve cemaatin diğer üyeleri arasında rahatsızlık meydana getirmekteydi. Nitekim 

Ermeni patriği Agob, PadiĢah‘a sunduğu arzda, batılı bazı kimseleri birtakım Ermenileri 

Galata ve diğer yerlerde Ermeni olmayan kiliselerine sevk ettiği mahalle aralarında fesat 

çıkardığı engellenmesi isteğinde bulunmuĢtu. Üsküdar kadısına gönderilen fermanda bu 

tür Ģahısların faaliyetlerinin engellenmesi emredilmiĢtir.
1124

 

3.4.2. Sosyal Bir FarklılaĢma Olarak Ġhtida 

BaĢka bir dinden Müslümanlığa geçmeye ihtida denilmektedir.
1125

 

Ġncelediğimiz dönemde ele alınması gereken konulardan biri ihtidalar ve sebepleri ve 

sosyal statüsü değiĢen insanların gayrimüslim ve Müslümanlarla olan iliĢkileridir. 

Osmanlı Devleti‘nde bir yerin fethinden sonra, o bölgeye yönelik bir iskân 

politikası ve yerel halkın Müslüman olması için birtakım çabalar olmuĢ, normal 

zamanlarda ihtida olayları genelde fert bazında cereyan etmiĢtir.
1126

 

                                                   
1122 ÜġS; no.371, vr.79b. 

1123 BOA, A. DVN. ġKT d., .no.84 s. 122‘den naklen Said Öztürk, Osmanlı Belgelerinde Tuzla. Ġstanbul 2006, s. 

100. 

1124 ÜġS, no.413, vr.59b-60a.. 

1125 Daha geniĢ açıklamalar için bkz. Ali Köse, ―Ġhtidâ‖, DİA, Ġstanbul 2000, XXI, 554-558. 



 
 

280 

 

Gayrimüslimlerin ihtida etmesi ve mühtedilere yapılan yardımlar yerli ve 

yabancı pek çok araĢtırmacının ilgisini çekmiĢtir.
1127

 Konu hakkında kitap ve makale 

düzeyinde belli bir bölge veya belli bir zaman dilimini ele alan çok sayıda çalıĢma 

bulunmaktadır. Konuyla ilgili olarak ilk zikredilmesi gereken eser, Osman Çetin‘in 

Bursa sicilleri üzerinden yaptığı çalıĢmadır.
1128

 

Müslüman olmada nelerin etkileri olduğu konusunda gerek Çetin ve sonraki 

araĢtırmacılar tarafından geniĢ bir Ģekilde ele alınmıĢtır.
1129

 Bundan dolayı sebepler 

üzerinde fazla üzerinde durmak gereksiz olacaktır. Ancak, ihtida konusunda bazı 

araĢtırmacılar sebepleri irdelerken özellikle ekonomik sebepleri ön plana çıkarmıĢ 

olmaları bu sebep üzerinde durmayı zaruri kılmıĢtır. Örneğin Nikolay Antov ve Anton 

Minkov mühtedilere verilen ―kisve bahâ‖ ücretlerinden hareketle yapılan yardımın 

yüksek bir alım gücünün olduğunu ve bunun gayrimüslimlerin ihtida etmelerinin önemli 

bir etken olduğunu savunmuĢlardır.
1130

 Antov, mühtedilere verilen kisve-bahâ ücretinin 

iyisinin 50 kuruĢ, orta hallisinin 10 kuruĢ olduğunu, incelediği dönem Sofya‘da ev 

fiyatlarının ortalama 30-40 kuruĢa tekabül ettiğini verilen rakamın büyük bir değer ifade 

ettiğini söylemektedir.
1131

 Bunlara ilave olarak gayrimüslimlere ait cizye, haraç ve 

ispençe gibi vergilerden muaf olmanın ve devlet nazarında bir makama sahip olmanın 

yolunun Müslüman olmaktan geçtiği için ihtida etmenin bir makam aracı ve ekonomik 

                                                                                                                                                     
1126 XVII. yüzyılda pek çok seferden sonra fethedilen Girit adasındaki ihtidaları inceleyen Nükhet Adıyeke, 

Osmanlı Devleti‘nin yerel halkı MüslümanlaĢtırma konusunda Girit ve Bosna dıĢında toplu ihtidaların 

olmadığını söylemektedir. Adıyeke, ―Girit‘teki Ġhtidalar‖, XIV. Türk Tarih Kongresi: Kongreye Sunulan 

Bildiriler (9-13 Eylül 2002), Ankara 2005, s. 560; Trabzon‘un ĠslamlaĢma sürecini ele alan Heath W. Lowry  
ise incelediği tahrir defterlerinden hareketle ĠslamlaĢmanın 125 yıl gibi bir sürece yayılarak toplu ihtidaların 

olmadığını söylemektedir. Heath W. Lowry, Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi 1461-1583, (trc. 

Demet Lowry, Heath W. Lowry), Ġstanbul 2010, s. 216. 

1127 Osmanlı uygulamasında ihtida edenlere talepleri dâhilinde aynî ve nakdî yardımlar yapılmaktaydı. 

Mühtedilerin arzuhallerinde yardım için ―çerağ edilmek‖ tabiriyle ifade edilmekteydi. Örnek için bkz. BOA, 

C.ADL., no. 2569; Bir defaya mahsus kisve-bahâ adı altında giyim kuĢam yardımı, erkeklerin sünnet edilmesi 

için ―sünnet akçesi verilmekteydi. Mehmet ġeker, Osmanlı Belgelerinde İhtida Kavramı ve Mühtediler, 
Ġstanbul 2007, s. 85-102.  

1128 Osman Çetin, Sicillere Göre Bursa'da İhtida Hareketleri ve Sosyal Sonuçları : (1472-1909), Ankara 1994.  

1129 Bkz. Çetin, a.g.e., s. 58-73; Kamil Çolak XVI. Yüzyılda İstanbul'da İhtida Hareketleri, (BasılmamıĢ Doktora 

Tezi ),Hacettepe Üniversitesi S.B.E., Ankara 2000, s.85-105; Aslan, a.g.e., s. 22-111. 

1130 Anton Minkov, Conversion To Islam As Reflected İn Kisve Bahasi Petitions: An Aspect Of Ottoman Social Life 

İn The Balkans: 1670-1730. (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), McGill University Ottowa 2000, s. 12; Nikolay 

Antov ―Kisve Bahası Arzuhalleri: Osmanlı Döneminde Balkanlarda ĠslamlaĢma Sürecine Dair Bir Kaynak‖, 

Kebikeç, Ankara 2003, X, 96-97. 

1131 Antov, a.g.m., s. 96. 



 
 

281 

 

bir rahatlama getirdiğini söylemektedirler.
1132

 Heath W. Lowry de Trabzon‘daki 

ihtidaları açıklarken ihtidalarda derviĢlerin ve sürgünlerin etkilerinin olduğunu, ancak 

en önemli sebebin ekonomik olduğunu zira gayrimüslimlerin Müslümanlardan daha 

fazla vergi verdiğini ve Müslüman olmanın daha ucuz olduğunu söylemektedir.
1133

 

Bunlara ilaveten IV. Mehmed dönemindeki Rumeli‘ndeki fetih ve ihtidaları inceleyen 

Marc David Baer ise çalıĢma yaptığı dönemde Müslüman olma (!) tekliflerinden 

hareketle bir nevi anakronizm yaparak XVII. yüzyıldaki ihtidalara baĢka bir bakıĢ açısı 

getirmeye çalıĢmıĢtır. Onun tezi ise arĢiv belgeleri ile vekayinâmelerin birlikte 

değerlendirildiğinde, Nikolay Antov, Anton Minkov ve Heath W. Lowry‘nin üzerinde 

durduğu ekonomik sebeplerden ziyade devletin gayrimüslimlerin ihtida etmesinde daha 

etkili olduğudur. Hatta bu ihtidalarda zorlamaların yapıldığını iddia etmektedir.
 1134

 

Bazı gayrimüslimlerin ihtida etmesinde ekonomik sebeplerin ve birtakım 

sosyal statü elde etme çabalarının olması doğaldır. Nitekim Ġslâm dininde zekâttan pay 

verilecekler arasında müellefe-i kulûbün bulunması ihtida etmede bir etken olarak 

zikredilebilir.
1135

 Yabancı araĢtırmacıların, gayrimüslimlerden tahsil edilen vergilerin 

Müslümanlardan daha ağır olduğunu, bu yüzden ihtida etmelerinde önemli etken olduğu 

tezini, Kamil Çolak XVI. yüzyıl Ġstanbul örneğinde ihtidaları incelediği ilgili 

çalıĢmasında ihtida sebeplerini ekonomik ve siyasal sebepler ve dinî, sosyal, psikolojik 

ve kültürel sebepler olarak tasnif etmiĢtir. Ekonomik sebepler baĢlığı altında 

gayrimüslimlerden alınan vergilerin ihtidaya sebep olacak seviyede bir vergi olmadığını 

vurgulamıĢtır.
1136

 Aynı Ģekilde mühtedilere yapılan yardımın tek baĢına ihtida sebebi 

                                                   
1132 Antov, a.g.m., s. 98-99. 

1133 Lowry, a.g.e., s. 174.   

1134 Marc David Baer,  IV. Mehmet Döneminde Osmanlı Avrupası‟nda İhtida ve Fetih, (trc. Ahmet Fethi Yıldırım), 
Ġstanbul 2009, s. 298-312. 

1135 Köse, a.g.m., s. 557. 

1136 Çolak, a.g.e., s. 88; Dönemin seyyahı olan La Motraye, alınan cizyelerin küçük bir meblağ oluĢturduğunu 

söylemektedir. La Motraye, a.g.e., s. 297;  Benzer bir tespiti de, Trabzon‘daki cemaatler arası iliĢkileri ve 

ihtidaları inceleyen Abdullah Saydam da, incelediği dönem içerisinde cizyenin alım gücünden hareketle 
ihtidaların gerçekleĢmiĢ olmasının düĢük bir ihtimal olduğunu verdiği örneklerle cizyenin alım gücünün düĢük 

olduğunu böyle bir düĢüncenin gayrimüslimlerin dini inançlarına hakaret olacağını söylemektedir. Bkz.  

Saydam, ―Trabzon‘da Cemaatler Arası ĠliĢkiler ve Din DeğiĢtirme Olayları (1794-1850)‖, Türk Dünyası 

Araştırmaları Dergisi, Ġstanbul 2005, say.154 s. 99,105. BaĢka bir husus da Müslümanlarla gayrimüslimler 
arasında vergi yükü bakımından aralarında farklardır. Nitekim gayrimüslimlerden alınan vergiler ile ilgili 

çalıĢmalarda Müslümanlarla bir mukayese yapıldığında vergi miktarında ciddi sayılabilecek bir farkın 

bulunmadığı tespit edilmiĢtir. Bkz. Yavuz Ercan ―Türkiye XV. Ve XVI. Yüzyıllarda Gayrimüslimlerin Hukukî 

ve Ġçtimaî ve Ġktisadî Durumu‖, Belleten, XLVII, 1148.  



 
 

282 

 

olamayacağını ancak bununla birlikte devlet kademesinde verilecek bir makamla 

birlikte olduğu takdirde ihtidanın cazip hale geleceğini söylemektedir.
1137

 

Tanzimat dönemi ihtidalarını inceleyen Halide Aslan ise gayrimüslimlerin 

müslüman sebepleri konusunda yapılan diğer çalıĢmalardan daha fazla yer vermiĢtir. 

Tanzimat ve Islahat fermanlarının ilan edilip batılılaĢmanın baĢladığı, beraberinde dıĢ 

müdahalelerin de arttığı bu dönemde gerçekleĢen ihtidaların, hiç kimsenin dahli ve 

zorlaması olmaksızın, kiĢinin kendi istek ve hür seçimiyle gerçekleĢtiğini 

söylemektedir. Tanzimat döneminin belgelerinin tanzim Ģekillerinin ihtida sebepleri 

konusunda analiz etmeyi kolaylaĢtırdığını ve yaptığı çalıĢmada dinî sebeplerin daha çok 

dikkat çektiğini belirtmektedir.
1138

 Mühtedilere verilen kisve-bahânın Nikolay Antov ve 

Anton Minkov tarafından ihtidanın en önemli etkenler arasında zikredilmesini -kendi 

döneminde yer alan kayıtlara göre- yaptığı hesaplamalarla en azından sembolik değerler 

ifade ettiğini söylemiĢtir.
1139

 

ġer‗iyye sicillerinde incelediğimiz dönemde kisve-bahâ ücreti ile ilgili olarak 

bir rakamla karĢılaĢmadık Fakat Osmanlı ArĢivi‘nde gördüğümüz kayıtlarda, Hazine-i 

Âmire adına Bosna hazinesinden verilmesi istenen iki farklı kisve-bahâ ücreti ile ilgili 

kayıtta zikredilen rakam 960 akçedir.
1140

 Bunun kuruĢ olarak değeri de 8 kuruĢtur. 

Bununla bu dönemde ortalama 80 kilo et ve 132 kilo pirinç alınmaktadır.
1141

 YaĢlıların 

bakımı bahsinde geçtiği üzere ortalama bir yetiĢkin insanın günlük nafakası 6 akçe ile 

12 akçe arasında değiĢmektedir. Mühtedilere verilen ücretle bir insan yaklaĢık yüz yirmi 

gün hayatını idame ettirebilir. Verilen ücretin bir yıl bile yetmemesi, büyük bir rakam 

olarak sunulmasını doğrulamamaktadır. 

                                                   
1137 Çolak, a.g.e., s. 99. Bize göre bu durum çok az insanı ilgilendirmektedir. Binlerce ihtida olayını 

düĢündüğümüzde bunların kaçı yönetici olmuĢtur? Sorunun cevabı herhalde sebepler konusunda b ize yardımcı 
olacaktır. Ayrıca Çolak‘ın bu tür ihtidaların dinî açıdan samimiyetlerinin tartıĢılabilir olduğunu söylemesi ispatı 

zor bir hadisedir.  

1138 Aslan, a.g.e., s. 25. 

1139 Aslan, Tanizmat döneminde verilen kisve-bahâ ücretlerini 100-150 kuruĢ olarak tespit etmiĢ, Takvim-i Vekāyî 

gazetesinin yıllık abone fiyatının 120 kuruĢ, bazı gazetelerin yıllık aboıne fiyatlarının 30 ile 40 kuruĢ arasında 
değiĢtiğini söylemektedir. Bkz. Aslan a.g.e., s. 145; Tanzimat dönemi Ġstanbul‘da (Gurre-i receb 1255/19-29 

Eylül 1938) et ve pirinç fiyatları bir kıyyesi 90 pare idi. Bugünkü rakamla mühtediler verilen kisve-bahâ 

ücretiyle 55 ile 83 kilo arasında et ve pirinç alınmaktaydı. Bkz. ĠKS, no.201 vr. 90ab.  

1140 Bkz. BOA, Ġ:E. AS.,  no.86, 29 N 1123 (10 Kasım 1711); A.E. SMHD1, no.171.  

1141 ÜSġ, no.388, vr.98b. 



 
 

283 

 

Yukarıda zikredilen sebeplere ilave olarak, bizim incelediğimiz dönemde, 

Üsküdar sicillerinde yer alan bazı kayıtların aslında ihtida edenlerin pek öyle kolay 

maddi imkânlara kavuĢmadığını göstermektedir. Zira miras davalarında mühtediler ile 

gayrimüslim akrabaları arasındaki davalar onların ekonomik refaha ulaĢmadığının bir 

göstergesi olarak değerlendirilebilir. Bilindiği üzere din farkı mirastan pay almaya engel 

bir durumdu. Mahkemeye baĢvuran mühtedilerin haklarını alabilmek için, 

ebeveynlerinin vefat ettiği zaman kendilerinin Müslüman olmadıklarını, bu sebepten 

dolayı miras haklarının olduğunu iddia etmekteydiler.
1142

 Bir de kadınların ihtidası 

ekonomik sebebe irca edilerek incelediğinde meselenin boyutu değiĢmektedir. Yapılan 

çalıĢmalarda kadınların ihtida oranı % 20
1143

 ile % 30
1144

 arasında değiĢmektedir. 

AĢağıda geleceği üzere bizim tespit ettiğimiz oran % 30 civarındadır. Kadınların cizye 

vermediğini ve o dönemin ekonomik Ģartları içersinde erkeklere göre aktif olmadıklarını 

düĢünürsek ve aĢağıda değineceğimiz üzere ihtida sonrası pek çok meĢakkatin 

kendilerini beklediği kadınların ihtidasını ekonomik gerekçeler ile açıklamak mümkün 

olamayacaktır. Bunların yanında h.1120 (m.1708) yılında Atina‘da yaĢayan bazı 

gayrimüslim erkek ve kadınların devlete gönderdiği arz, ihtidaların sebeplerinin 

merkezine ekonomiyi almanın doğru olmadığı hususunda kısmî de olsa bir fikir 

vermektedir.
1145

 

Ġhtidalar ile ilgili değinilmesi gereken bir diğer husus mühtedi sayılarıdır. 

Sicillerde doğrudan ihtida kaydına çok az rastlanmaktadır. Osman Çetin‘in incelediği 

Bursa sicillerinde tespit ettiği 1465-1909 yıllarını kapsayan dönemde 835 ihtida 

kaydının 485 tanesi ihtida ilâmıyla yer almıĢ, geri kalan 350tanesi dolaylı olarak yer 

almıĢtır.
1146

 Fetih sonrası yoğun bir ihtidanın yaĢandığı Girit‘te, N. Adıyeke, buraya ait 

                                                   
1142 Örnekler için bkz. ÜSġ, no.329 vr.52b, no.334 vr.105b-107a; no.350 vr.24b-25a;  no.394 vr.68b; no.407 

vr.14b;  no.416 vr.32a;  no.416 vr.38a. 

1143 Çetin, a.g.e., s. 34. 

1144 Esra Karadağ, XIX. Yüzyılın İlk Yarısında (1800-1850) Anadolu‟da İhtida Hareketleri, (BasılmamıĢ Yüksek 
lisans Tezi ).Cumhuriyet Üniversitesi S.B.E., Sivas 2005, s. 73; Aslan, a.g.e., s. 185  

1145 Konuyla ilgili arzda Ģöyle denilmektedir: ―Bu kulların Atina sâkinlerinden olup şeref-i İslam ile müşerref 

olmuş değil iken (boş) ve (boş) nâm kimseler mücerred ta„cîz ve celb-i mâl içün siz Müslüman oldunuz deyü, 
müdde„âların şühûd-ı „udûl ile isbât etmedin hilâf-ı şer„-i şerîf te„addî etmeleriyle yedimizde olan şeyhülislâm 

efendiden müte„addid fetâvâ-yı şerîf mahallinde şer„le görülüp te„addî olmamak bâbında Atina kādısına ve 

voyvodasına hitâben hükm-i şerîf recâ olunur. Fermân sultanımındır. Bendegân-ı (boş) nâm zimmî ve (boş) 

nasraniye‖ Bkz. BOA, A.DVN, no.96.  

1146 Çetin, a.g.e., s. 35. 



 
 

284 

 

56 numaralı sicil defterinde dört ihtida ilamına karĢılık dolaylı olarak yirmi sekiz ihtida 

ettiğini tespit etmiĢtir.
1147

 Ġncelediğimiz dönem içersinde  sadece dört kayıtta ihtida 

ilamı olarak yer alırken, diğerleri sicillerde dolaylı olarak yer almıĢtır. Buradan 

anlaĢılacağı üzere ihtida sayıları konusunda ihtida ilamı yeterli olmayıp sicillerin 

tamamının taranması gerekir. 1700-1750 tarihleri arasında Üsküdar‘da elli üç ihtida 

kaydına karĢılık aynı zaman diliminde Üsküdar‘dan daha büyük olan Ģehir olan 

Bursa‘da yirmi bir ihtida kaydına rastlanmıĢ olması
1148

 ihtiyatla yaklaĢılması gereken 

sayıdır. 

Üsküdar‘da Ġslâm‘ı seçmede gayrimüslim gruplar arasında hangi unsur ön 

plana çıkmaktaydı? Tespit etmeye çalıĢtığımız ihtida kayıtlarında Ermeniler yirmi üç 

sayısı ile ilk sırada yer almakta,  ardından yirmi kayıtla Rumlar gelmekteydi. Köle ve 

cariyelerden yedi, Yahudilerden üç kiĢi Müslüman olmuĢtu. Sicillerde genelde 

Müslüman isimleriyle yazılan ve Müslüman veya gayrimüslim oldukları pek ayırt 

edilemeyen Romanlardan bir miras davasıyla ilgili ilginç bir ihtida kaydı yer 

almaktaydı.
1149

 Konuya cinsiyet açısından baktığımızda, mühtedilerden on yedisi kadın 

idi. Bu da tespit edilen rakamın yaklaĢık % 30‘una tekabül etmekteydi. Kadınlar 

arasında Rumlar ve Ermeniler arasında ihtida benzer bir oran vardı Her iki gruptan 

altıĢar kadın Müslüman olurken, Yahudi kadınlar içinde ihtida edene rastlanmadı. 

Ġhtida edenlerin sosyal statüsüne baktığımızda sıradan insanların çoğunlukta 

oldukları görülmektedir. Erkekler içinde ―ağa‖ lakaplı iki, ―beĢe‖ lakaplı iki ve ―çelebi‖ 

lakaplı bir mühtedinin olduğunu tespit ettik. Bu sıfatlar askerî zümre için 

kullanılmaktaysa da
1150

 bu insanların toplum içinde sosyo ekonomik durumunun yüksek 

seviyede olduğunu göstermek için kullanıldığını düĢünmekteyiz. Zira askerî bir görevi 

deruhte edenlerin isimlerinin baĢına görevli oldukları kurumlar yazılmaktaydı. Kadınlar 

                                                   
1147 Adıyeke, a.g.m., s. 561. 

1148 Çetin, a.g.e., 34; Aynı ihtiyatı Bursa için toplam için de geçerlidir. Gerekse Çetin, ihtida sayılarını analiz 

ederken mühtedi sayısının tespit edilenden fazla olduğunu, toplam rakamı verme gibi bir iddia taĢımadığını 

belirtmiĢtir. (Çetin a.g.e., s. 33) Fakat sonraki araĢtırmacılar 835 rakamını toplam veri olarak görmüĢlerdir.  

Bkz. N.Adıyeke,  a.g.m., s. 560; Saydam, a.g.m., s. 102; Alparslan Demir, ―Tahrir Defterlerine Göre 16. 
Yüzyılda  Ġhtida Hareketleri‖, Gazi Üniversitesi Türkiyat Dergisi, Ankara 2009, IV,200. 

1149 Metinde ―aslında zimmî kıbtî taifesinden olmağla şeref-i İslam müşerref‖ ifadesiyle gayrimüslim Roman olup 

Ġslam dinini tercih eden Ġbrahim b. Abdullah, Abdi PaĢa maiyetindeki askerle Ġran seferine katılmıĢ ve bu 

savaĢta Ģehid olmuĢtu. Bkz. ÜSġ, no.396 vr.56a. 

1150 Askeri zümre hakkında değerlendirmeler için bkz. Canbakal, a.g.e., s. 85-115. 



 
 

285 

 

içinde diğerlerinden konum farklı bir tek isim göze çarpmaktadır. O da kocası Abraham 

isimli bir papaz olan mühtediye AiĢe‘dir. 

Ġhtida prosedürüne baktığımızda, Ģer‗iyye sicillerine yansıdığı kadarıyla 

kelime-i Ģehâdet getirdikten sonra Müslüman bir isim almaktaydı. Baba isimleri 

mahkeme kaydında genellikle Abdullah yazılmaktaydı. Üsküdar‘da Müslüman olan 

erkekler genellikle Mustafa, Ġbrahim ve Mehmed isimlerini tercih ederken, kadınlar ise 

Fatıma ve AiĢe isimlerini tercih etmekteydi.
1151

 

Ġhtida sonrası kadınları ve çocukları zorlu bir süreç beklemekteydi. Erkeklerin 

gayrimüslim hanımıyla hayatın idamesine Ġslâm hukuku cevaz vermekteydi.
1152

 Ancak 

Müslüman olmuĢ bir kadının kocasıyla yaĢaması mümkün değildi. Bu yüzden 

gayrimüslim kocaya Ġslâm dini teklif olunur, eğer Müslüman olmazsa tefrik 

olunurdu.
1153

 Konuyla ilgili bir arzuhâlde, Fatıma isimli bir mühtediye kocası Vasil‘in 

ihtida nedeniyle firar ettiğini, mahkemeye getirilmesini istediğini, eğer Müslüman 

olursa tekrar onun zevcesi olarak hayata devam edeceğini, Ģayet Müslüman olmazsa 

iddet bitiminde bir Müslüman ile evlendirilmesi için arzda bulunmuĢtu. Mahkemeye 

getirilen Vasil, Ġslâm dinini kabul etmeyince mahkeme mühtediye Fatıma‘yı kocasından 

tefrik etmiĢti.
1154

 

Kadınlar için yaĢanılan süreç çocuklar için geçerliydi. Büluğ çağına gelmemiĢ 

çocuklar anne ve babadan hangisi Müslüman olmuĢ ise ona verilmekteydi.
1155

 ġayet 

Müslüman olan babanın bakma durumu yok ise gayrimüslim eĢinden ayrılması sonucu 

çocuklar dini anlama çağına kadar annenin yanında kalabilirdi.  Bu süre içinde baba 

                                                   
1151 Ġhtida sonrası uygulamalar  ( erkeklerin sünnet olması, maddî yardım v.s.) için bkz. Çolak, a.g.e., s. 141-158; 

Aslan, a.g.e., s. 112-145.  

1152 Konuyla ilgili bir fetvada ―Zeyd-i zimmî şeref-i İslam‟la müşerref oldukda zevcesi hind-i nasraniye İslama 

gelmese Zeyd tecdîd-i nikâh etmeden hind ile ezvâc muamelesine kādir olur mu? El-cevâb olur.‖ Bkz. Fetâvâ-
yı Feyziyye , s. 26. 

1153 Fetâvâ-yı Feyziyye , s. 26; Fetâvâ-yı Abdürrahim, s. 160. 

1154 ÜSġ, no.342, vr.89a. 

1155 Bursa‘da Müslüman olmuĢ bir kadınla gayrimüslim kocasıyla ilgili boĢanma davasında çocukların Müslüman 
ebeyne verilmesiyle ilgili olarak ―zimmîyü‟l-veled tebe‟an hayrü‟l-ebeveyne dînen‖ (Buhârî, Cenâiz, 79, Kader 

3; Müslim, Kader,  22-23) hadisine atıfta bulunulmaktaydı. Bkz. Bursa ġS, B 42/236 74a‘dan naklen Çetin, 

a.g.e, s. 92.  



 
 

286 

 

çocukların nafaka ve diğer ihtiyaçlarını karĢılamak mecburiyetinde idi.
1156

Selamiali 

Mahallesi‘nden Dudu isimli bir Ermeni kadın Müslüman olup AiĢe adını aldıktan sonra, 

buluğ çağına girmemiĢ ve annelerine tâbi olan bir buçuk yaĢındaki kızına Fatıma ve 

sekiz yaĢındaki Atena adlı kızına da Rabia ismi verilmiĢti. Mahkemede kocası Vartan v. 

Haçadur‘a ve büyük kızı Maryam‘a Müslüman olmaları teklif edilmiĢ, her ikisi de 

Müslüman olmayı kabul etmemiĢti. Mahkeme mühtedi AiĢe‘yi kocası Vartan‘dan tefrik 

etmiĢ, çocukların ikisi anne yanında biri ise babanın yanında kalmıĢtı.
1157

 Bir baĢka 

ihtida olayında mühtediye AiĢe Müslüman olduğunu iddia ettiği kızı Marniyos‘u 

saklayıp evlatlık olarak Ġstanbul‘da bir gayrimüslim sarrafa verdiği için kocası Papa 

Abraham v. Markos‘a dava etmiĢti.
1158

 Daha sonra kocasıyla anlaĢmaya vardığı mülk 

davasında kızının gayrimüslim olduğunu kabul edip babasında kalmasına razı 

olmuĢtu.
1159

 Devlet de, Müslüman olan kimselerin küçük çocuklarının Müslüman olarak 

yetiĢmesi hususunda hassas davranmaktaydı. Üsküdar Selamiali Mahallesi‘nde mühtedi 

Mustafa‘nın vefatından sonra, Hıristiyan olan eĢi biri üç biri altı yaĢında olan iki 

çocuğunu baĢka bir mahallede gizlemiĢ, mahalle kethüdasının yardımıyla çocuklar 

kadından alınarak gerekli dinî terbiye ve bakımı için Selâmiali Zaviyesi seccadeniĢini 

Mustafa Efendi‘ye teslim edilmiĢti.
1160

 

Kadınlar için bir husus mahalle değiĢikliği idi. Müslüman olan kadınlardan 

bazıları kocasının din değiĢtirmeyi kabul etmemesi durumunda mecburen yaĢadığı 

mahalleyi terk edip, dini rahat yaĢamak için Müslümanların yoğun olduğu mahallelere 

taĢınmaktaydı. Bu sebeple sahip oldukları malları eski koca ve akrabalarına satıp ve 

onların verdiği fiyatlara razı olup yeni yerleĢtikleri mahallelerde hayata tutunmanın 

yollarını aramaktaydılar. Örneğin, aslen Pendikli olan Fatıma bint Abdullah adlı 

mühtediye kadın, Pendik‘teki evini Todoraki, Foti ve Vadi adlı Rumlara 60 kuruĢa satıp 

Dolayoba köyüne yerleĢmiĢti.
1161

 Yukarıda ismi geçen Papaz Abraham‘ın eski eĢi 

mühtediye AiĢe, Selamiali Mahallesi‘ndeki dörtte biri kendisine ait olan icareteynli 

                                                   
1156 Örnekler için bkz. Çetin, a.g.e., s. 93. 

1157 ÜSġ, no.420 vr.58a. 

1158 ÜġS, no.423 vr.65b.  

1159 ÜġS, no.424 vr.55b. 

1160 ÜġS, no.412 vr. 34ab. 

1161 ÜġS, no.413, vr. 13ab. 



 
 

287 

 

vakıf menzilini kocasına 31 kuruĢa ferâğ için anlaĢmasına rağmen kocası fiyatı yüksek 

bulup anlaĢmaya yanaĢmayınca 11 kuruĢa anlaĢıp Hace Hatun Mahallesi‘ne 

yerleĢmiĢti.
1162

 

Meseleye ihtida eden erkekler açsından baktığımızda, zikredildiği üzere aile 

düzeni açısından bir sıkıntı görünmüyordu. Gayrimüslim eĢine nikâh düĢmekteydi. 

Buna rağmen Üsküdar‘da Müslüman erkeklerden üçü hanımından boĢanmıĢtı.
1163

 

Kendisi Müslüman olduğu için, eĢi bırakıp gitmiĢti ve eĢinin peĢine düĢenler olmuĢtu. 

Mahkeme kaydından on beĢ gün önce Müslüman olan Hasan adındaki mühtedi eĢi 

Maryam bint Evanis‘in firar ederek Oran v. Toros‘la evlenmesi sonucu mahkemeye 

baĢvurmuĢ, Ģahitlerle ispat ederek eĢini geri almıĢtı.
1164

 

Mühtedilerin toplum içinde Müslüman ve gayrimüslim insanlarla iliĢkileri 

nasıl devam etmiĢti? Daha önce yapılan çalıĢmalarda mühtedilerin gerek Müslümanlarla 

gerekse gayrimüslimler ile iktisadî ve sosyal iliĢkilerin devam ettiği ve mühtedilerin 

toplumdan soyutlanmadığı vurgulanmıĢtır.
1165

 Üsküdar‘da yukarıda anlattığımız üzere 

boĢanma ve miras konuları çözüldükten sonra, mühtedilerin Müslümanlar ile 

iliĢkilerinin devam ettiği gibi
1166

 gayrimüslimler ile de ticarî iliĢkileri devam 

etmiĢtir.
1167

 Gayrimüslimler içinde Rumlar ve Ermeniler içinde ihtida edenler ile 

iliĢkiler devamı konusunda dıĢlama dikkati çekmemektedir. Üç ihtida örneği olan 

Yahudiler içinde mühtediler ile ilgili geliĢtirilen tavırlar konusunda yeterli bilgiye sahip 

olamadık.
1168

 Rumlara ve Ermenilere göre cemaat içi iliĢkileri daha sert kurallara bağlı 

olan Yahudilerin
1169

 içlerinden Müslüman olanlarla iliĢkilerinin ne düzeyde olduğu 

                                                   
1162 ÜġS, no.424, vr.55b. 

1163 Bkz. ÜSġ, no.353, vr.53b, no.399, vr.63b, no.424, vr.35b. 

1164 ÜġS, no.412, vr.19b. 

1165 Çetin, a.g.e., s. 73-78. 

1166 Örnekler için bkz. ÜSġ, no.361, vr.44b-45a, no.382, vr.13a, vr.17a,  

1167 Bkz. ÜSġ, no.336, vr.58a; no.351, vr.9b-10a; no.362, vr.32a; no.403, vr.12a; no.413, vr.16b; no.423, vr.17a. 

1168Ġhtida etmiĢ Yahudiler ile ilgili üç örnekten biri boĢanma (ÜSġ, no.353, vr.53b,) biri kardeĢine mülk satımı 

(ÜSġ, no.365, vr.50b),biri de miras davasıdır (ÜSġ, no.394, vr.68b). 

1169 Yahudi cemaatinin cemaat içi iliĢkileri için bkz. Feridun M. Emecen, Unutulmuş Bir Cemaat: Manisa 

Yahudileri, Ġstanbul  1997, s. 51-54; Shmuelevitz.,a.g.e., 41-43.  



 
 

288 

 

Yahudi cemaatinin yoğun olduğu yerlerdeki yapılacak çalıĢmalarla daha net ortaya 

çıkacaktır. 

3.4.3. Cenaze Törenleri ve Mezarlıklar 

Sosyal farklılıkların bir baĢka boyutu da mezarlıklar ve cenaze defni 

törenleriydi. Osmanlı toplumunda gayrimüslimlerin Müslümanlardan farklı olarak 

kendilerine ait mezarlıkları var idi. Mezarlıklar ile ilgili zaman zaman bazı ihtilaflar 

çıksa da devlet, ehl-i zimmet hukukunu dikkate alarak onların hakkını korumuĢtur.
1170

 

Üsküdar‘da Müslümanlara ait mezarlıkların en büyüğü Karacaahmed idi. 

Tarihi, Emevîler dönemindeki Ġstanbul muhasaralarına dayanan bu mezarlıkta bugüne 

kadar gelen eski mezar taĢları 1520 tarihlidir.
1171

 Bunun dıĢında sicillerde Selamiali 

Mahallesi‘nde ―Hayranlık Mezarlığı‖, Ġbrahim Ağa Köyü civarında ―Ayrılık ÇeĢmesi 

Mezarlığı‖ gelmektedir. Ġncelediğimiz dönemde Müslümanlara ait olan Bülbülderesi 

Mezarlığı‘nın
1172

 h.1300‘den (m. 1883) sonra bir kısmı Selânikli dönmelere 

ayrılmıĢtır.
1173

 Bunların haricinde kaydına rastlamamıĢ olsak da hemen her köyde 

Müslümanlara ait mezarlıklar bulunmaktaydı. Ancak Müslüman nüfusun neredeyse hiç 

bulunmadığı Büyükada‘da XIX. yüzyılın baĢlarına kadar Müslümanlara ait bir mezarlık 

bulunmamaktaydı.
1174

 

Üsküdar‘da yaĢayan gayrimüslimlerin BağlarbaĢı, NakkaĢtepe, Çengelköy 

yaĢadıkları diğer yerlerde kendilerine ait mezarlıkları vardı. BağlarbaĢı‘ndaki mezarlıkta 

hem Rumların hem de Ermenilerin mezarlıkları bulunmaktaydı. Yahudilere Üsküdar‘da 

h. 1045 (m. 1635-1636) yılında BağlarbaĢı‘nda Rum ve Ermeni kabirlerinin yanında 

Ġvaz Fakih vakfından metrekare hesabıyla 14400 zira‗
1175

 yer vakıf mütevellisi Mustafa 

                                                   
1170 Burada bir hukuk kaidesi olarak ―Memâlik-i İslâmiyye‟de olan ehl-i zimmet „lehüm mâ lenâ, aleyhim mâ 

aleynâ” mazmûn-ı şerîfince hilâf-ı şer„-i şerîf ikrâr ve ızrârdan hıfz ve himâyet eylemek vâcibdir‖ denilerek 

gayrimüslim mezarlıklarına yapılan haksız müdâhaleler önlemiĢtir. BOA, A. DVN: MHM. no.55, s. 66 (19 

Zilkāde 99/22 Kasım 1584)‘ den naklen Kenanoğlu, a.g.e., s. 310 -311. 

1171 Haskan, a.g.e., III,67-668. 

1172 Bkz. ÜġS, no.423, vr.44b.  

1173 Haskan, a.g.e., III, 893. 

1174 Pars Tuğlacı, Tarih Boyunca İstanbul Adalar‟ı, Ġstanbul 1995, I, 161. 

1175 Dirsekten orta parmak ucuna kadar olan uzunluk ölçüsüdür. Duvarcı ve mimarların kullandığı bir zira‗nın 

uzunluğu 0,758 metredir. Bkz. Ġnalcık, Osmanlı İmparatorluğu‟nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi: 1300-1600, I, 
441. 



 
 

289 

 

Efendi tarafından senelik 400 akçe mukataa ücretiyle ve Atik Valide Sultan vakfından 

6400 ziralık yer, bina emîni Pir Mehmed Ağa‘nın izniyle cenazelerini gömmek için 

tahsis edilmiĢti. Burada sonradan mezarlık yeri edinen Yahudilerin bu yerleri problem 

olmaktaydı. Zamanla kabri taĢlarının kaybolmasıyla Ermeniler, Yahudilere ayrılan 

mezarlığın bir bölümünü iĢgal etmeye baĢladılar. Bunun üzerine Yahudiler konuyu 

mahkemeye taĢıdılar.  4 Zilkâde 1122 (25 Aralık 1710) tarihinde tartıĢmaya konu olan 

mezarlıkta bazı Yahudi ve ermeni papaz ve bazı Ermenilerin hazır olduğu davada 

ellerinde bulunan senet ve hüccetle birlikte Müslümanların yaĢlılarından Mustafa Çelebi 

b. Mahmud ve Ahmed Çelebi b. Mustafa ve iki Yahudi Ģahitliği ile haklı olduklarını 

ispat etmiĢlerdi.
1176

 Aynı konu iki yıl sonra bu defa Divan‘a iletilmiĢ, Üsküdar nâibine 

yazılan fermanda Divân-ı Hümâyun‘da görülen davada Yahudilerin haklılığı bir kez 

daha tescil edilmiĢ ve Ermenilerin mezarlık iĢgalinin son verilmesi emredilmiĢtir.
1177

 

Gayrimüslimler arasında mezarlıklar ile ilgili bir diğer tartıĢma Üsküdar‘da 

yaĢayan yağcı ve bahçıvanların cenazelerinin nereye gömüleceği ile ilgili tartıĢmadır. 

Uygulama Üsküdar‘da çalıĢan bakkalların cenazelerinin defnedildiği yer 

Kuzguncuk‘taki Rum Mezarlığı idi. Sicillerdeki tereke kayıtlarından gördüğümüz 

kadarıyla bu meslekleri icra edenler genellikle Ģehir dıĢından gelen gayrimüslimler idi. 

Burada eski Üsküdarlılar ile dıĢarıdan gelen insanların bir çatıĢması gözlemlenmektedir. 

Kuzguncuk‘ta yaĢayan Rumlar mezarlarının yetmediği gerekçesiyle yeni bir mezarlık 

oluĢturmak ve eski mezarlıklarına kendi cemaatlerinden olan yağcı ve bahçıvan 

esnafının ölülerini kabul etmemiĢlerdi. Bunun üzerine her üç esnaf grubu dava açıp yerli 

Rumların kendi ölülerini önceden gömdükleri mezara kabul etmedikleri gibi yeni 

mezarlık açma istekleri olduğu hususunda Ģikâyetçi olmuĢlardı. Köy ahalisi durumu 

doğrulayınca mahkeme yeni mezar yapımın uygun olmadığını ve bahsi geçen esnaf 

grubunun ölülerini eski mezarlığa gömülmesine engel çıkarmamaları hususunda 

Kuzguncuklu Rumları uyarmıĢtır.
1178

 

                                                   
1176 ÜġS, no.342, vr.20b. 

1177 ÜġS, no.345, vr.90b. 

1178 ÜġS, no.363, vr.27a. 



 
 

290 

 

Ölüm ve mezarlıkla ilgili sosyal farklıların bir boyutu da cenaze 

merasimleridir. Mahkeme kayıtlarında bunlarla ilgili bir ifade bulunmamaktadır. Vârisi 

olmayan gayrimüslimlerin tereke kayıtlarında cenaze defin masrafı zikredilmekte, 

bunun ötesinde bir bilgi bulunmamaktadır.
1179

 Yeni ihtida eden bir Müslümanla ilgili 

olarak, cenazenin gayrimüslim akrabalarından alınıp, yıkanıp, cenaze namazı 

kılındıktan sonra bir Müslüman kabristanlığına gömüldüğünden söz edilmektedir.
1180

 

Bu da Müslümanların konuyla ilgili hassasiyetini ortaya koymaktadır. 

Konuyla ilgili olarak önceki dönemlere ve dönemimize ait seyahatnamelerde 

geniĢ ayrıntıları görebilmekteyiz. Bazı seyyahların cenaze törenleriyle verdiği 

bilgilerden sonuç her dini grubun kendi törenini kendilerinin organize ettiğidir.
1181

 La 

Motraye‘nin Ģahit olduğu bir Ermeni cenaze töreninde kendilerinden olmayan bir 

rahibin mezarlıkta bulunmasına hoĢ olmayan sözlerle karĢılık vermeleri bunun bir kanıtı 

olarak görülebilir. Müslümanlarla birbirlerine taziyeye gidip geldikleri hususunda 

seyahatnamelerde bir bilgiye rastlamadık.
1182

 

Seyyah La Motraye‘nin Müslümanların, Rumların, Ermenilerin ve Yahudilerin 

cenaze törenleriyle ilgili aktardığı bilgiler ilginç detaylar içermektedir. Her grubun 

kendine has bir tarzının olduğu ve bunun hayata veda etmiĢ bir insana son görevi yerine 

getirme konusunda belirgin bir Ģekilde ortaya çıktığını söylemektedir. Müslümanların 

cenaze törenlerinin Ģatafattan uzak Ġngiliz quaker‘larına benzer Ģekilde sade olduğunu, 

Rumların cenaze törenlerinde ağlamanın ölüye fayda vereceği düĢüncesiyle kadınların 

ağlamaktan kendilerini paraladığını yanlarında kiralık ağlayıcıların bulunduğunu 

söylemektedir. Ermeniler ise cenazelerde ağlamanın yanında ölenin elbiselerini 

mezarının baĢına koyup mezar baĢında yeme-içmeli törenlerin yapıldığını, Paskalya ve 

Hamsin yortularında ölen kiĢi için dramatik anma törenlerinin yapıldığını 

                                                   
1179 Örnekler için bkz. ÜġS, no.340, vr.93b; no.418, vr.70a; no.421, vr.27b, vr.60b. 

1180 ÜġS, no.412, vr. 34ab. 

1181 Salomon Schweigger, Sultanlar Kentine Yolculuk 1578-1581, (haz. Heidi Stein, trc. S. Türkis Noyan),  Ġstanbul 

2004, s. 199-200; Stephan Gerlach, a.g.e.,  s. 146-148, 431; La Motraye a.g.e., s. 92-100. 

1182 Osmanlı‘nın son dönem adet ve kültürüyle ilgili olarak Abdülaziz Bey‘in yazdıklarına göre, ölüm olduğunda 

Müslümanların ve gayrimüslimlerin taziyeye gitmesi usuldendi. Bkz. Abdülaziz Bey, a.g.e s. 273. 



 
 

291 

 

belirtmektedir. Yahudilerde ise ölen kiĢinin cinsiyeti ve yaĢına göre ağıt yakmaların 

olduğunu, bunu dansı hatırlatan hareketlerle icra ettiklerini müĢahede etmiĢtir.
1183

 

3.4.4. Kılık Kıyafet 

Sosyal ve dinî sebeplerle oluĢmuĢ farklılıklardan birisi de, Müslümanlar ile 

olmayanlar arasındaki kılık-kıyafet uygulamalarıdır. Ġslâm toplumlarında uygulanıĢı 

bakımından Hz. Ömer devrine kadar uzanan farklı kıyafet uygulamasını ilk defa belli 

bir düzene oturtmaya çalıĢan Abbasi halifesi HârûnürreĢîd olmuĢtur. 
1184

 

Gayrimüslimlere yönelik farklı kıyafet uygulaması Osmanlı Devleti‘nde de önceki 

devirlerde olduğu gibi devam ettirilmiĢtir. 

Osmanlı Devleti‘nin kılık-kıyafet uygulamasında, zaman zaman belirlenen 

renklerin değiĢtiğini görmekteyiz. 1568 yılında çıkarılan bir fermana göre 

Müslümanların kavuk ve ayakkabılarının sarı, Ermenilerin Ģapka ve ayakkabılarının 

kırmızı, Rumların siyah Yahudilerin mavi olması gerekiyordu.
1185

 1594 yılındaki 

fermanda ise gayrimüslimlerin samur kürk ve kalpak ve atlastan dikilmiĢ elbise 

giymeleri, kadınlarının Müslüman kadınların giydiği ferace ve yaĢmağı takmaları 

yasaklanmıĢtı.
1186

 

Osmanlı Devleti‘nde kıyafet uygulamasında Müslümanlar arasında askeri 

zümre, seyyidler, Ģerifler tarikat ehli, ulema ve değiĢik meslek gruplarının kendilerine 

has kıyafetleri bulunmaktaydı. Herhangi bir Müslüman bu kıyafetlerden birisini 

giyemezdi.
1187

 Müslüman, Rum, Ermeni ve Yahudi diye ayrılması ve her grubun kendi 

kıyafetini giyme mecburiyeti bir kimlik hüviyeti yerine geçmekteydi. Kıyafet 

uygulaması baskı unsuru gibi gözükse de toplumsal bir kimlik oluĢumuna yönelik 

sosyal ve iktisadî bir tavır idi. Zira gayrimüslimler arasında tek bir kıyafet 

uygulamasının olmaması bunun açık bir göstergesi idi. 

                                                   
1183 La Motraye, a.g.e.,s. 93-97. 

1184 Levent Öztürk, İslam Toplumunda Hıristiyanlar: Asr-ı Saadet‟ten Haçlı Seferlerine Kadar, Ġstanbul 1998, s. 

247,259. 

1185 Ahmed Refik, Hicri Onuncu Asride s. 47-48. 

1186 Ahmed Refik, Hicri Onbirinci Asride s. 52. 

1187 ÜġS, no.373, vr.60a. 



 
 

292 

 

Kılık kıyafet yasağı ile ilgili bazen bir tarihî olay yasağın baĢlangıcı olarak 

görülebilmektedir. Örneğin 22 ramazan 1008 (6 Nisan 1600) tarihinde Osmanlı 

Sarayında ekonomik danıĢman anlamında olan Yahudi kira kadınlardan biri olan, 

Esparanzo Malchi‘nin seferden dönen yeniçerilere bozuk akçe vermesi ve bunun 

sonunda yaptıklarını hayatıyla ödemesi, Yahudiler ile ilgili kıyafet düzenlenmesine 

sebep olmuĢtur.
1188

 Bu olaydan yaklaĢık 23 yıl önce 20 Cemâziyelevvel 985. (5 ağustos 

1577) yayımlanan bir fermanda Hıristiyanların siyah ve Yahudilerin kırmızı Ģapka 

giymesi gerektiği hakkında ferman çıkmıĢken,
1189

 bu olaydan sonra Yahudi kadınların 

kırmızı Ģapka giymesi yasaklanmıĢtır.
1190

 

Ġncelediğimiz dönemde Üsküdar kadısına gönderilen ferman ve buyruldularda 

da kılık kıyafet uygulamasının aksayan yönleri belirtilmektedir. Bunlardan 24 

Cemâziyelâhir 1116 (24 Ekim 1704) tarihli Üsküdar kadısına gönderilen buyrulduda, 

müste‘men taifesinden elçiler ve tercümanlar, saray hizmetinde bulunan doktorlar ve 

muafiyet beratı verilmiĢ hizmetlileri hariç Hıristiyan ve Yahudilerin kendilerine mahsus 

kıyafetler dıĢında Müslümanlara ait sarı mest ve papuç giymemesi, Yahudilerin siyah 

mest ve papuç giymeleri mavi renk giymelerinin engellenmesi, yasağa uymayanlara 

gerekli cezanın verilmesi emredilmekteydi.
1191

 Gayrimüslimler için pek çok hususun 

yer aldığı 9 Safer 1145 tarihli buyrulduda, kıyafet yasağı olmasına rağmen 

gayrimüslimler ile Müslümanlar arasında kıyafet farkının neredeyse kalmadığı bu 

sebeple, daha önce zikredilen kendilerine mahsus kıyafetleri giymeleri konusunda 

uyarılmaktaydı.
1192

 4 Cemâziyelâhir 1150 tarihli buyrulduda ise gayrimüslim erkeklerin 

askeri sınıfa ait kıyafetleri giymemesi tembih edilmekteydi.
1193

 

                                                   
1188 Selaniki Mustafa Efendi, Tarih-i Selaniki, (haz. Mehmet ĠpĢirli) Ankara 1999, II,856-857‘den naklen Mahir 

Aydın ―Yahudi Kira Kadınlar‖, Belleten, Ankara 2001, c.LXV say. 243, 632. 

1189 Ahmed Refik, Hicri Onuncu Asride, s. 51-52. 

1190 Metinde ―geysün‖ ifadesi değil (Tarih-i Selaniki II, 856.) edisyon kritiği yapılan diğer nüshalardaki 

―geymesün‖ (Tarih-i Selaniki II, 916 no.464/6.) ifadesi anlamca daha doğru olmaktadır.  

1191 ÜġS, no.332, vr.115a. 

1192 ÜġS, no.386, vr.91b. 

1193 ÜġS, no.395, vr.71b. 



 
 

293 

 

Mahkeme kayıtlarında gayrimüslimlerin kıyafetleri ile ilgili Ģikâyetlere tek tük 

örnekler vardır.
 
Hatta bunların bazıları makale konusu olmuĢtur.

1194
 Üsküdar‘da Evâhir-

i Zilhicce 1000 (27 Eylül-6 Ekim 1592) tarihli mahkeme kaydında, Yani isimli bir Rum 

yeniçeri kıyafeti giyerken yakalanmıĢ ve mahkemeye getirilip sorgulandığında kıyafeti 

marangozluk yaptığı bir yeniçerinin evinden aldığını itiraf etmiĢtir.
1195

 Ġncelediğimiz 

dönemde kıyafet yasağı konusunda bir tek örneğe rastladık. 20 Rebîulevvel 1159 (12 

Nisan 1746) tarihli marûzda Ģu ifadeler yer almaktaydı:
1196

― Üsküdar‟da vâki„ Valide-i 

„Atîk vakfın subaşısı Halil mübâşeretiyle Üsküdar‟da hudûd-ı vakıfta müteveffâ Kürd 

Veli‟nin zevcesi Fatıma hizmetinde ehl-i islâm kıyâfetiyle ahz ve meclis-i şer„e ihzâr 

eylediği Abraham zimmî içün mezbûre Fatıma huzûr-ı müslimînde „zimmî mesfûr beş 

vakit namazını benim menzilimde kılar müslümândır‟ dediğine ahâlîy-i sûkdan Osman, 

Ali, Mustafa ve Halil nâm kimesneler haber verip zimmî mesfûrdan istıntâk olundukta, 

hâlen zimmî olup sekiz buçuk kîse mâlikâne içün taraf-ı mîrî ile hesâbım olduğuna 

binâ‟en bu kıyafet ile gezerim deyü takrîri Üsküdar‟da ba„de‟t-tescîl subaşı merkūm ile 

ma„an zimmî mesfûr i„lâmıyla huzûr-ı „âlilerine irsâl olundu. Bâkî fermân men lehün 

emrindir.‖ yukarıda görüldüğü üzere kıyafet uygulamasında sıkı bir takibin olduğunu, 

cezanın ağır olması sebebiyle gayrimüslimlerin bu duruma tevessül etmediklerini 

görmekteyiz. 

XVIII. yüzyıldaki seyyahların ifadeleri kılık kıyafet konusunda net bir ayrım 

olduğu yönündedir.
1197

 Dönemin fetva kitaplarında da bu sosyal ayrım daha belirgin 

olarak vurgulanmaktadır.
1198

 Nitekim aynı yüzyılda Fransa büyükelçisi olarak 

Ġstanbul‘da görev yapmıĢ M. De Ferriol‘un Hollandalı ressam Van- Mour‘a Osmanlı 

                                                   
1194 Bkz. Kemal Çiçek, ―Papa Pavlos‘un Ġslama Hakareti ya da Renklere isyanı‖, Toplumsal Tarih, Ġstanbul 1996, 

c.5 say. 25 s. 28-33.  

1195İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 84 Numaralı Sicil (H.999-1000/ M.1590-1591), (haz. Rıfat Günalan 

v.d.). s. 445-446. 

1196 ÜġS, no.415, vr.17b. 

1197 Bkz. Hill, a.g.e., s. 86-92. 

1198 Bkz. Fetâvâ-yı Abdürrahim, I,72. 



 
 

294 

 

toplum katmanlarıyla ilgili yaptırmıĢ olduğu resimlerde kıyafet farklılıkları açık olarak 

göze çarpmaktadır.
1199

 

3.4.4. Hamamların Kullanımı 

Sosyal farklılıklar baĢlığı altın zikredeceğimiz hususlardan birisi hamamlar ve 

kullanım konusunda farklılıklar olacaktır. Müslümanların Romalılardan tevarüs ettiği 

hamam kültürü Ġslâm örf ve adetlerine uygun olarak geliĢtirilmiĢ, Osmanlı Devleti‘nde 

gerek mimari gerekse kültürel bir öğe olarak varlığını devam ettirmiĢtir.
1200

 

Osmanlı toplumunda hamam kültürü yaygın idi. Bir nevi toplumun 

sosyalleĢme mekânlarından birisi idi. Özellikle kadınlar için ayrı bir önemi vardı. Onlar 

için haftada bir toplanma yeri idi. Tereke defterleri üzerinde çalıĢmalarda hamama ait 

bolca giysi ve eĢyaların bulunması toplum arasında da ne derece yaygın olduğunu 

göstermektedir.
1201

 Bu terekelerde Müslümanlarda olduğu gibi gayrimüslim tebaa 

arasında sıkça hamama dair malzemeler bulunmaktadır. Ġncelediğimiz dönemde evin 

bölümleri arasında hamam bulunanların sayısı azdı.
1202

 Bu da toplumun temizlenme 

ihtiyacını hamamlarda giderdiğinin bir göstergesi olarak yorumlanabilir. 

Nahide ġimĢir‘in yaptığı tespitlere göre Üsküdar‘da XVIII. yüzyılın ortalarında 

merkezde 7, nahiye ve köylerinde 16 hamam bulunmaktaydı.
1203

 Zikredilen hamamların 

tamamı vakıf akarı idi. Bizim ele aldığımız dönem ġimĢir‘in incelediği dönemden daha 

önce olmasına rağmen, bir maruzda Üsküdar merkezde 9 tane hamam olduğu 

bahsedilmektedir. Bunlar, Büyük Hamam, Küçük Hamam, Ġnadiye Hamamı, Ağa 

                                                   
1199 Jean Baptiste van Mour, M. de Ferriol On Sekizinci Yüzyılın Başında Osmanlı Kıyafetleri, (haz. ġevket Rado; 

trc. Cenap Yazansoy), Ġstanbul 1980, (muhtelif resimler). 

1200 A.Süheyl Ünver, ―Türk Hamamı‖, Belleten, Ankara 1973, c.XXXVII, say. 145 s. 88;  Semavi Eyice ―Hamam‖, 

DİA, Ġstanbul 1997,  XV, 406-415. 

1201 Bkz. Barkan, ―Edirne Askerî Kassâmına Ait Tereke Defterleri (1545-1659) T.T.K. Belgeler Ankara 1966, c. 

III, Say 5-6, (muhtelif sayfalar); Zeynel Özlü, Kassam defterlerine göre XVIII. Yüzyılın ikinci yarısında 

Gaziantep.(BasılmamıĢ Doktora Tezi) Aankara Üniversitesi S.B.E Ankara 2002, s. 258-265; Eminegül 

Karababa, Orıgıns Of a Consumer Culture in an Early Modern Context: Ottoman Bursa ,(BasılmamıĢ Doktora 
Tezi)  Bilkent Üniversitesi, Ankara 2006, s. 134-142. 

1202 Müslümanlarla gayrimüslimler arasında satıĢı gerçekleĢen 102 satıĢla beraber bakmıĢ olduğumuz 169 ev 

satıĢında sadece 7‘sinde hamam kaydı bulunmaktadır. Bu da yaklaĢık %5‘lik bir orana tekabül etmektedir.  

1203 Nahide ġimĢir ―18.yy. Ortalarında Üsküdar ve Çevresindeki Hamamlar‖, I. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler 

(23-25 Mayıs 2003), Ġstanbul 2004, I,83-85.  



 
 

295 

 

Hamamı, Eski Hamam, Hacı PaĢa, Selamiali, Atik Valide ve Çinili Hamam idi. 
1204

 

Kazaya bağlı nahiye ve köyleri dahil ettiğimizde zikredilen rakamın üzerinde bir 

hamam sayısı olması muhtemeldir. 

ġimĢir‘in verdiği listeye göre, tamamı vakıfların uhdesinde olan hamamların 

gedik sahiplerinin de tamamı Müslüman idi. Ġncelediğimiz sicillerde kredi iliĢkisi, geriz 

Ģikâyeti, Arnavut eĢkıyası ve Ģehir dıĢından kefilsiz insanların çalıĢtırılmaması ile ilgili 

kayıtlarda hamamcılar hakkında bilgiler verilmektedir.
1205

 Bu belgelerde hamam 

sahipleri, hamamcılar, hamamda çalıĢan tellak ve natırların tamamı Müslüman idi. 

Gayrimüslimlerin hamamcılık mesleği uğraĢtığını bir kayıtta yer verilmiĢtir. Kartal 

sicillerinde 1122 tarihli bir borç kaydında Evanis adlı bir Ermeniyle 60 kuruĢluk kereste 

borcu olan Kara Yani adlı Rum‘un mesleği hamamcı olarak ifade edilmiĢtir.
1206

 

Konuya hamama giden Müslümanlar ve gayrimüslimler açısından 

baktığımızda, bu dönem içersinde Üsküdar kadısına merkezden gönderilen buyruldular 

baĢka bir boyut katmaktadır. Müslüman kadınların Yahudi ve Hıristiyan kadınlar ile 

hamamda beraber olmamaları ve farklı günlerde hamama gidilmesi emredilmesine 

rağmen buna uyulmadığı için h.1117 (m1705-6) tarihli buyrulduda, hamamcılar 

kethüdasına tembih yapılıp Müslüman kadınlar ile gayrimüslim kadınların farklı 

günlerde hamama gitmesi emredilmiĢtir.
1207

 Konuyla ilgili 13 ġevval 1119 (7 Ocak 

1708) tarihli bir buyrulduda, bu defa Müslüman erkeklerin gayrimüslim erkekler ile 

aynı günde hamama girmemeleri konusunda uyarılar olmasına rağmen buna dikkat 

edilmediği vurgulanmıĢtır. Gün olarak Pazar ve Salı günleri Yahudi ve Hıristiyanlara 

tahsis edilmiĢ, diğer günlerde Müslümanların hamama gitmesi gerektiği bildirilmiĢtir. 

Aynı belgede Müslüman kadınların hamamlarda setr-i avret konusuna özen 

göstermediğine dikkat çekilmiĢ, kadın hamamcılardan konuya gerekli hassasiyeti 

göstermeyenlere ceza verileceği uyarısı yapılmıĢtı.
1208

 Bahsi geçen belgeden on ay 

sonra, hamamlara giriĢle ilgili olarak, günler üzerinde bir düzenleme yapılmıĢtır. Pazar 

                                                   
1204 ÜSġ, no.394 vr.97b. 

1205 Bkz. ÜġS, no.331, vr.13b; no.412, vr.59b; no.384, vr.94b; no.390, vr.74a.  

1206 Kartal ġS, no.1, vr.30b. 

1207 ÜġS, no.334, vr.164a. 

1208 ÜġS, no.336, vr.53a. 



 
 

296 

 

gününün Hıristiyanlar için münasip olmayıp, Yahudilerin Salı ve Pazar Hıristiyanların 

ise Salı ve Cumartesi günleri hamama gitmeleri yönünde bir emir 

çıkartılmıĢtır.
1209

Konuyla ilgili son olarak 25 Receb 1148 (11 Aralık 1735) tarihli 

buyrulduda Müslüman kadınların Hıristiyan ve Yahudi kadınlar ile karıĢık hamama 

girmelerinin ―nice hücnet ü bâdi-i ism olur halde‖ yani birçok ayıp ve günahın sebebi 

olduğunu belirtilmektedir. Bu yüzden hamamların bir gayrimüslimler için geri kalan 

günler için müslüman kadınlara tahsis edilmesi istenmiĢtir. Buyruldunun devamı olan 

hamamcıların arzında, Üsküdar merkezde bulunan hamamcılar Hıristiyan ve Yahudi 

kadınların Salı günü hamama gitmesinde ittifak ettiklerini arz etmiĢlerdir.
1210

 

Osmanlı coğrafyasını XVII. ve XVIII. yüzyılda gezen seyyahların anılarında 

hamamlar geniĢçe yer etmekte, hamamlarda kadın erkek ayrımının olduğunu aktarırken, 

Müslüman ve gayrimüslim ayrımıyla din ayrımına hiç vurgu yapmamıĢlardır.
1211

 

Bunlardan 1717-1718‘de Ġngiliz elçisinin eĢi Lady Montegu, sitayiĢle bahsettiği Türk 

hamamlarıyla ilgili olarak,  Sofya‘da iken Müslüman kadınlarla birlikte hamama 

gittiğinden bahsetmektedir.
1212

 Osmanlı Devleti‘nde ilk defa II. Bayezid zamanındaki 

Edirne Ġhtisap Kanunnamesinde ― Kâfire verdikleri futayı Müslümana vermeyeler‖ diye 

eĢyaların ayrılması talep edilmekte,
1213

 Yavuz Sultan Selim kanunnamesinde ise 

gayrimüslimlere verilen futalara yani peĢtamallara iĢaret konması aynı Ģekilde 

Müslümanların kullandıkları eĢyalar ile farklı olması istenmektedir.
1214

 Bu 

kanunnamelerde eĢyalar ile ilgili bilgi verilirken hamamlara ayrı girilmesi konusunda 

herhangi bir ifade bulunmamaktadır. Raphael Lewis eĢyalardan hareketle, gayrimüslim 

ve müslüman erkeklerin farklı zamanlarda hamamlara gittiğini,  gayrimüslimlerin 

                                                   
1209 ÜġS, no.337, vr.77b. 

1210 ÜġS, no.394, vr.98b. 

1211 Bkz. Jean Thevenot, Thevenot Seyahatnâmesi,  (ed. Stefanos Yerasimos ; trc. Ali Berktay),  Ġstanbul 2009, s. 

65-68;Joseph de Tournefort, Tournefort seyahatnâmesi, (ed. Stefanos Yerasimos ; trc. Ali Berktay), Ġstanbul 

2005, II,65-67; Oliver, a.g.e s. 113-114. 

1212 Lady Montagu, a.g.e., s:36-38. 

1213 Akgündüz, Kanunnâmeler, II, 393. 

1214 Akgündüz, Kanunnâmeler, III, 115. 



 
 

297 

 

kullandığı ustura, havlu ve diğer eĢyaların Müslümanlarınkinden ayrı tutulduğunu 

söylemektedir.
1215

 

Buraya özetlemeye çalıĢtığımız merkezden Üsküdar kadısına gönderilen 

emirlerde, devlet eliyle toplum içine bir düzenlemenin yerleĢtirilmeye çalıĢıldığını 

görmekteyiz. Amaç ise toplumdaki mahremiyet anlayıĢının bozulmamasını sağlamaktır. 

Zira Ġslâm Dinin mahremiyet anlayıĢına göre zimmî kadın Müslüman kadına yabancı 

erkek hükmündedir.
1216

 Özellikle kadınların konunun merkezinde olması bu anlayıĢın 

bir parçasıdır. Vurgulanması gereken bir husus da,  devletin toplumun dini değerlerini 

dikkate aldığıdır. Zira Pazar günü Hıristiyanların hamama gidemeyecek olması 

gönderilen emrin değiĢtirilmesine sebep olmuĢtur. Devletin ciddiyetle durduğu bu 

konuda, satır aralarından anlaĢıldığı kadarıyla toplumda titizliğin gösterilmediğidir. 

3.4.5. Eğlence Hayatı ve Meyhaneler 

Üsküdar‘da Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında sosyal farklardan birisi 

de, eğlence hayatıdır. Osmanlı Toplumunda günlük hayatta boĢ zamanların geçirildiği 

kahvehaneler genelde Müslümanlar tarafından iĢletilirken, eğlence hayatının önemli 

figürlerinden meyhaneler zorunlu olarak gayrimüslimler tarafından iĢletilmekteydi.
1217

 

Müslümanlar ile gayrimüslimlerin eğlence hayatında tavırları nasıldı? 

Eğlencelerde biraya geliyorlar mıydı yoksa her grubun eğlence anlayıĢı farklı mıydı? 

Dönemin seyyahlarının verdiği bilgilere bakarsak, bu alanda da sosyal farklılığın 

olduğunu söylemek mümkündür. La Motraye‘nin Mr. Le Chevalier Trumball‘dan 

naklettiği üzere:
 1218

 ―Türkler kabare türü eğlence yerleri pek bilmezler.  Buralara 

gidenleri azdır, yanlarında bir Frenkle sırf bu yerleri merak ettikleri için giderler, 

başlarına bir iş gelirse hapse atılacaklarını bilirler. Zar nedir, kağıt oyunu nedir 

bilmezler, kumarın dostluğu bozduğunu ve toplumu çürüttüğüne inanırlar. „Çünkü 

kaybedersek sinirleniriz, kazanan dostumuza kızacağımız biliriz‟ derler. Kabukla 

                                                   
1215 Raphael Lewis, a.g.e., s. 118.  

1216 Ġbn Abidin, a.g.e.,  II,116.  

1217 Ralph S. Hattox, Kahve ve Kahvehaneler: Bir Toplumsal İçeceğin Yakındoğu'daki Kökenleri , (trc. Nurettin 

Elhüseyni), Ġstanbul 1996, s. 84-85. 

1218 La Motraye, a.g.e., 127. 



 
 

298 

 

oynanan satranca benzeyen bir tür oyunları vardır, onunla masum bir şekilde zaman 

geçirirler, kimseye kızmaz, ne dostlukları bozulur ne de toplumları çürür‖. Ġfadeleriyle 

sosyal bir farklılık olduğunu görmekteyiz. Aynı Ģekilde Osmanlı toplumunda 

kahvehaneleri araĢtıran Hattox‘a göre de kahvehanelerin müĢterileri ağırlıklı olarak 

Müslümanlardı.
1219

 

Bununla beraber XVIII. yüzyılda ve gerekse önceki dönemlerdeki Ģahzadelerin 

sünnet düğünü ve padiĢah kızların doğumu dolayısıyla Ģenliklerin yapıldığını 

görmekteyiz.  bu törenlerde Müslüman sanat erbabının yanı sıra gayrimüslimler içinde 

Yahudiler Ģenliklere katılmıĢ, PadiĢaha bazı hediyeler sunmuĢlardır.
1220

PadiĢah III. 

Ahmed‘in oğlu ġehzade Mehmed‘in 7 ġaban 1117 (24 Kasım 1705)  tarihinde 

doğumundan sonra, on gün Ģenlik yapılması için ferman yayınlamıĢtı. 
1221

 Bu Ģenlikte 

Üsküdar kadısından ücreti Devlet tarafından verilmek üzere 6 büyük kayık göndermesi 

istenmiĢti.
1222

 Aynı zamanda dükkânların süslenmesi ve Ģenlikler hazır hale getirilmesi 

bildirilmiĢti.
1223

 Mahkeme kayıtlarından gördüğümüz kadarıyla gayrimüslimler bu 

Ģenliğe kendi aralarında yaptıkları eğlencelerle katılmaktaydı. Nitekim abacılık mesleği 

ile uğraĢan Yorgi adlı Rum dükkânında verilen izin çerçevesinde dükkânında 

eğlenirken, Ahmed Çelebi adlı usta adamlarından birini gönderip, Yorgi‘yi tutuklatınca 

O da bazı mallarını aldığı iddiasıyla Ahmed Çelebi‘den Ģikâyetçi olmuĢ, dava her iki 

tarafın birbirlerinin zimmetlerini ibra etmesiyle son bulmuĢtu.
1224

 

Ġnsanların mutlu günleri olan düğünler ile ilgili seyyahların verdiği bilgilerden 

anladığımız kadarıyla her grup düğünlerini kendi içlerinde yapmaktaydı.
 1225

 Nitekim h. 

1173 (m. 1760) tarihinde Ġstanbul ve civarında yaĢayan Rum ve Ermenilerin 

                                                   
1219 Hattox, a.g.e., 86. 

1220 Hafız Mehmed Efendi, 1720 Şehzadelerin Sünnet Düğünü = Sur-ı Hümayun, (haz. Seyit Ali Kahraman), 

Ġstanbul 2008, s. 211; Osmanlı Saray Düğünleri Ve Şenlikleri: Vehbi Surnâmesi (Surnâme-i Hümayun), (haz. 

Mehmet Arslan),  Ġstanbul 2009, s. 305; Aynı Ģekilde 1675 yılında ġehzade Mustafa‘nın sünnet düğününe 
tanıklık eden Ġngiliz papaz John Covel Rum ermeni ve Yahudilerden ehl-i hüner insanların eğlenceye davet 

edildiklerini ve hünerlerini sergilediklerini aktarmaktadır. John Covel, Bir Papazın Osmanlı Günlüğü: Saray, 

Merasimler Gündelik Hayat, (trc. Nurten Özmelek), Ġstanbul 2009, s. 134. 

1221 Târih-i Râşid, III, 181-182. 

1222 ÜġS; no.334, vr.165b. 

1223 ÜġS; no.334, vr.163b. 

1224 ÜġS,no.334, vr.5b. 

1225 La Motraye, a.g.e., s. 452. 



 
 

299 

 

düğünlerinde hakları olmadığı halde para talep eden yeniçerilerle ilgili Ģikâyetten 

anlaĢıldığı kadarıyla Rum olsun ermeni olsun düğünlerini kendi aralarında icra 

etmekteydi.
 1226

 

Ġncelediğimiz dönem içersinde meyhane iĢleten bir Müslüman rastlamadık.
1227

 

Sicillerden takip edebildiğimiz kadarıyla Üsküdar‘da Balaban iskelesi civarında ve 

gayrimüslimlerin meskûn olduğu mahalle ve köylerde meyhaneler mevcuttu. Bunun 

yanında evlerinde içki içen ve bunun satıĢını gerçekleĢtiren gayrimüslimler 

bulunmaktaydı. Ġçki borcundan dolayı mahkemeye baĢvuranlar olmaktaydı. 

Meyhanelere Müslümanların girmesi yasak olmasına
1228

 ve bazı eserlerde ağı bir dille 

eleĢtirilmesine rağmen
1229

 birtakım darp ve öldürme davalarında gördüğümüz üzere 

Müslümanlar içinden buralara gidenler bulunmaktaydı.
1230

 Bazı Müslümanlar evlerinde 

içki içtikleri tespit edilip tazir cezası alması için Divan‘a gönderilmekteydi.
1231

 La 

Motraye, Müslümanların dinleriyle ilgili en gevĢek yasağın içki yasağı olduğunu, 

meyhaneye giden Müslümana içki satan gayrimüslime falaka cezası olduğundan 

Müslümanların meyhanecinin verdiği her türlü fiyata razı olduklarını söylemektedir.
1232

 

Müslüman ahali daha önce değindiğimiz üzere meyhanelerden ve 

Müslümanlara içki satılmasından rahatsız idiler. Metinlerden anladığımız kadarıyla esas 

rahatsızlık meyhane olan yerlerde eĢkıyanın yuva edinip çevreye zarar vermesi idi. 

Kartal‘da yaĢayan Müslümanlar levent taifesine içki satıp fitne fesada sebep oldukları 

için Kartallı Kiryazi ile Pendikli Kanlo v. Kiryazi‘yi Ģikâyet etmiĢlerdi.
1233

 Benzer bir 

Ģikâyet ise Yenimahalle‘de yaĢayan Rum ve Ermenilerin iĢlettiği meyhaneler ile 

ilgiliydi. 19 ġevval 1119 (13 Ocak 1708) tarihinde Valide Atik Mahallesi‘nde oturan 

Müslümanlar burada bulunan meyhaneler yüzünden eĢkıya taifesinin mahalleye 

                                                   
1226 İstanbul Ahkâm Defterleri, İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz.  A. Tabakoğlu,v.d.), II,189,198. 

1227 XIX. yüzyılda Çanakkale‘nin iktisadî ve sosyal yönünü inceleyen Yücel Öztürk‘e göre de Çanakkale‘de 
meyhane iĢleten bir Müslümana rastlanmamıĢtır. Bkz. Öztürk, a.g.m., s. 899-1052. 

1228Anonim Osmanlı Tarihi(1099-1116), (haz. Abdülkadir Özcan) , s. 10.  

1229 Risâle-i Garîbe, s. 33. 

1230 Bkz. ÜġS, no.400, vr.10a; no.407, vr.27b; no.421, vr.2a; no.423, vr. 31ab. 

1231 ÜġS, no.423, vr.19b. 

1232 La Motraye, a.g.e., s. 194-195. 

1233 Kartal ġS, no.1, vr.33b. 



 
 

300 

 

çöreklendiğini, gayriahlâkî bir hayatın oluĢmaya baĢladığı sebebiyle meyhanelerin 

kapatılmasını talep etmiĢti.
1234

 Bundan on yıl sonra bu defa Selamiali Mahallesi‘nde 

yaĢayan gayrimüslimler mahallelerinde bulunan meyhanelerden kendileri dahi rahatsız 

olmuĢ, meyhane sebebiyle eĢkıyanın mahalleye gelmesi onları da rahatsız etmiĢti. Bu 

sebeple meyhanecilikle uğraĢanlardan eĢkıya ile dostluk kuranları mahalleden ihraç 

etmiĢler ve kadı huzurunda meyhane açmama konusunda taahhütte 

bulunmuĢlardı.
1235

Nitekim 9 Cemâziyelâhir 1154 (22 Ağustos 1741) tarihinde 

Yenimahalle‘de meyhanecilik yapan Ermiya adlı gayrimüslim meyhaneye getirdiği 

ayak takımın çevreye ahlaksızlık yayması nedeniyle, mahkemeye celbedilmiĢ, mahalleli 

gayrimüslimlerin Ģikâyeti ile cezalandırılmak üzere Divan‘a yollanmıĢtı.
1236

 Özellikle 

Balaban Ġskelesi civarındaki meyhane ve kahvehanelerden Müslüman ahali rahatsızlık 

duymaktaydı. H. 1120 (m.1708) tarihinde Payitaht‘a gönderdikleri arzuhalde, burada 

bulunan meyhane ve kahvehaneler sebebiyle çoluk çocuğun çarĢı pazara çıkamaz hale 

geldiğini, Bostancı marifetiyle buraların kapatılmasını istemiĢlerdi.
1237

 Fakat 

bostancıbaĢının aylık talebiyle kapatmaması üzerine ahali kadı vasıtasıyla bu sıkıntının 

giderilmesini istedi. Merkezden Üsküdar kadısına yazılan yazıda buraların kapatılması 

emredilmiĢti.
1238

 Bazı kahvehane sahiplerinin mekânlarını kapatmaması nedeniyle 

Üsküdar kadısına tekrar bir emir gönderilmiĢti.
1239

 

Son olarak, Üsküdar ve çevresi aynı zamanda kır gezintileri anlamında 

tenezzüh ve deniz kıyısında gezme anlamına gelen teferrüç için önemli mekânları içinde 

barındırmaktaydı. Ayazmalar, korular, HaydarpaĢa Çayırı, Çamlıca gibi mekânlar 

tenezzüh ve teferrüç için nadide mekânlar idi. Zamanla kadınların buralara çok gidip 

gelmesinden dolayı kadınların bu mekânlara çıkarılmaması için Üsküdar kadısı 

uyarılmaktaydı.
1240

 Buralara Müslümanlar ile gayrimüslimlerin birlikte çıkıp 

çıkmadığına dair bir bilgiye ulaĢamadık. Ancak Bürüncük esnafının tenezzüh ve 

                                                   
1234 ÜġS, no.332, vr.104b. 

1235 ÜġS, no.365, vr.54a. 

1236 ÜġS, no.403, vr.14b. 

1237 ÜġS, no.337, 15b,  

1238 ÜġS, no.337, 73b. 

1239 ÜġS, no.384, vr.101b. 

1240 ÜġS, no.400, vr.84a. 



 
 

301 

 

teferrüce çıkma Ģikâyetleri ile Ġstanbul esnafını ilgilendiren 1762 tarihli kayda göre bu 

tarihte Müslüman esnaf ile gayrimüslim esnafın beraber tenezzühe ve teferrüce 

çıkmaktaydılar.
1241

 

Sosyal iliĢkileri incelediğimiz bu bölümde mahkeme kayıtlarından günlük 

hayata dair veriler az yer almıĢtır. Nüfus olarak Müslümanların ağırlıkta olduğu 

Üsküdar‘da sosyal farklılıkların oluĢtuğu dini kimlik ve bazı örfî uygulamaların dıĢında 

Müslümanların gayrimüslimler ile münasebette olduklarını görmekteyiz. Sosyal 

münasebetlerin daha çok beraber yaĢanılan mahalle ve köylerde yoğunlaĢtığı dikkat 

çekmektedir. Kılık kıyafet uygulamasının toplumda karĢılık bulduğunu ve konuya dair 

Ģikâyetlerin neredeyse yok denecek sayıda olması bunun bir göstergesi olmuĢtur. 

Ġncelediğimiz dönem itibariyle hamamlar ile ilgili düzenlemenin yerleĢtirilmeye 

çalıĢıldığı dönem olmuĢtur.  

                                                   
1241 Ergin, Mecelle,  II, 568-570. 



 
 

302 

 

SONUÇ 

Osmanlı Devleti‘nde kadılık kurumu sadece yargılama makamı değil idarî, 

beledî ve yönetimle ilgili çeĢitli görevleri üstlenmiĢ önemli bir müessese idi. Bu 

sebeple, kadılıklarda tanzim edilmiĢ Ģer‗iyye sicilleri, ait oldukları Ģehirlerin iktisadî, 

kültürel ve sosyal tarihleri hakkında zengin bir belge koleksiyonu niteliğindedir. 

Osmanlı toplumunda yaĢamıĢ Müslüman ve gayrimüslim tebaanın iliĢkilerinin ne 

mahiyette olduğunun anlaĢılması için de en önemli kaynak yine mahkeme kayıtlarıdır.  

XVIII. yüzyılın ilk yarısına ait Üsküdar sicillerinin temel kaynağını 

oluĢturduğu bu çalıĢmada, Üsküdar kazası örneğinde Müslim-gayrimüslim iliĢkileri 

tetkik edilmiĢtir. Kazanın demografik yapısı incelendiğinde, XIX. yüzyıl verileriyle 

nüfusun yaklaĢık %70‘ini Müslümanların ve %30‘unu gayrimüslimlerin teĢkil ettiği 

anlaĢılmaktadır. Gayrimüslimler içinde Rumlar nüfus olarak en kalabalık grubu temsil 

ederken, Ermeniler ikinci büyük cemaati, Yahudiler ise sayıca en az kesimi meydana 

getiriyordu. Üsküdar toplumunda tabii olan –muhtemelen çok farklı saiklerden dolayı- 

her Ģahsın kendi cemaatinden insanlarla münasebetinin yoğun olmasıdır. Üsküdar‘da 

nüfus olarak gayrimüslimler içinde Rumlar öne çıkmasına rağmen, mahkeme 

kayıtlarına göre, Müslümanların en çok münasebette bulunduğu unsurun, Ermeni 

cemaatine mensup kiĢiler olduğu görülmektedir. Bu durumun ortaya çıkması, çeĢitli 

tarihî ve toplumsal Ģartların sonucu olarak değerlendirilebileceği gibi, Ermenilerin daha 

çok Anadolu‘da yaĢıyor olmaları ve Üsküdar‘ın da payitahtın Anadolu‘ya bakan yüzünü 

temsil etmesiyle de açıklanabilir. Mevcut kadı sicillerinden hareketle vurgulanması 

gereken bir diğer husus, gayrimüslimler içinde diğerlerinden farklı dinî ve toplumsal 

grubu meydana getiren Yahudilerin, diğer gayrimüslim cemaatlere kıyasla 

Müslümanlarla münasebetlerinin nispeten daha fazla olduğudur. Ayrıca, Üsküdarlı 

Müslüman ve gayrimüslim kadınların kendi dinlerinden olmayan insanlar ile az da olsa 

münasebetlerinin varlığını yine mahkeme kayıtlarından tespit edebiliyoruz.  

Hukukî iliĢkiler bağlamında müstakil mahkeme binalarıyla ilgili yaygın kanaat, 

bu binaların Tanzimat sonrasında ortaya çıktığıdır. Sicil belgelerinin satır aralarındaki 

ifadelerden hareketle, incelenen dönemde “mahkeme” olarak tarif edilmiĢ ve müstakil 

bir binayı çağrıĢtıran bazı belgelerdeki bilgilere istinaden, Üsküdar kadılığının en 



 
 

303 

 

azından belli bir süre için mahkeme ismiyle anılmıĢ müstakil bir binaya sahip olduğunu 

düĢünebiliriz. 

Bir Müslüman ile davalık olduklarında gayrimüslimlerin haklarını arayacakları 

ilk yerin kadılık makamı olduğuna dair araĢtırmacılar arasında herhangi bir ihtilaf 

yoktur. Ancak Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki davaları incelerken 

gayrimüslimlerin kendi aralarındaki ticaret, ceza ve hatta aile hukukuyla alakalı çok 

sayıda davayı Ģer‗î mahkemeye taĢımıĢ olmaları dikkat çekmektedir. Kadıya yapılan bu 

müracaatların ihtiyarî mi yoksa zorunlu olarak mı yapıldığı sorusunu cevaplamak üzere 

ilgili belgelerin tetkiki, araĢtırmanın mühim konularından birini teĢkil etmiĢtir. Osmanlı 

Devleti‘nde halk, dinî kimliklerine göre Müslim ve gayrimüslim olmak üzere iki temel 

gruptan meydana geliyordu. Millet sistemi olarak adlandırılan bu yapı, Osmanlı 

toplumunun farklı kesimlerini tanımlamak üzere geliĢtirilmiĢ önemli 

kavramsallaĢtırmalardan biridir. Fakat gayrimüslim cemaatlerin bu çerçevede otonom 

veya yarı otonom bir yapıya sahip oldukları, aslen Müslüman Osmanlıların mahkemesi 

olduğu varsayılan kadılıklara alternatif teĢkil edecek Ģekilde kendilerine ait cemaat 

mahkemelerinin varlığını da içerecek Ģekilde geniĢ hukukî özerkliklerinin bulunduğuna 

dair yerleĢik görüĢün sorgulanması gerektiği ortaya çıkmıĢtır. Kenanoğlu, konuyu arĢiv 

belgeleri ıĢığında hukukî ve teorik çerçevede ele almıĢ ve gayrimüslim din adamlarının, 

ruhanî reislerinin cezaî bir yaptırım gücünün olmadığını belirtmiĢtir. Osmanlı hukuk 

geleneğinin tatbikat safhasını teĢkil eden sicil kayıtlarının kullanıldığı bu araĢtırmada 

ise, gayrimüslimlerin hukuken özerkliğine ve ayrı mahkemelerinin bulunduğuna iliĢkin 

görüĢün doğru olmadığı mahkeme uygulamalarına dayalı olarak saptanmıĢtır. 

AraĢtırmanın bulgularından hareketle, Osmanlı kadısını sadece Müslümanların yargıcı 

ve idarecisi değil kadılık sınırları içinde yaĢayan bütün insanların davalarına bakan, 

mahkemenin sorumluluğundaki meselelerini gören hukukî kimliği ön planda üst düzey 

bir idareci olarak tanımlayabiliriz. Üsküdar kadısına gönderilen ferman ve 

buyruldularda emirlerin muhatabı olan tebaanın Müslim ve gayrimüslim olarak 

tanımlanması idarî, malî, dinî ve kültürel manada köklü bir toplumsal yapıyı (millet 

sistemine) ortaya koymaktadır. Ancak, kadılıklara gönderilen bu fermanlar, hukukî 

yetkinin sadece kadılıklarda olduğu gerçeğini değiĢtirmediği gibi gayrimüslim 

cemaatleri de kapsayan geniĢ yetkisini göstermektedir. 



 
 

304 

 

Yargılama sürecinde Müslümanlarla gayrimüslimler arasındaki davalarda 

vekâlet, yazılı deliller, yemin, Ģahitlik konuları ele alındı. Bunlar içinde Ģahitlik dıĢında 

iki kesim açısından farklılık arz eden bir husus yok idi. Hanefî mezhebinin görüĢünü 

esas alan Osmanlı uygulamasında, gayrimüslimin Müslüman‘a velâyeti olmamasından 

ötürü, gayrimüslimlerin Müslümanlara karĢı Ģahitlikleri kabul edilmemiĢtir. 

Gayrimüslimlerin kendi aralarındaki davalarda Müslümanların Ģehadeti geçerli iken, 

Müslümanların kendi aralarındaki davalarda gayrimüslimlerin Ģahitliği geçerli 

sayılmamıĢtır. Üsküdar‘da incelediğimiz dönemde gayrimüslimlerin Müslümanlarla 

olan davalarında, Ģahitliğe ihtiyaç duyulan hususların tamamına yakınında 

Müslümanları Ģahit gösterebildiklerini görmekteyiz. Hatta davalı ve davacının 

gayrimüslim olduğu durumlarda, Ģahitlerin Müslüman olması gerekmediği hallerde dahi 

gayrimüslimlerin Müslümanların Ģahitliklerini tercih edildiği tespit edilmiĢtir. Keza bir 

gayrimüslimle mahkemede karĢı karĢıya gelen bir Müslüman da kendi iddiasını ya da 

hakkını savunmak üzere bir gayrimüslimin Ģahitliğine baĢvurabilmiĢtir. Bu bulgular, 

Müslümanlar baĢta olmak üzere Müslim ve gayrimüslim Üsküdarlıların kendi 

inancından olmayan kiĢilerin lehine Ģahitlik yapmalarının nadirattan olmadığını 

göstermektedir. 

Mahkeme sürecinden sonra Müslümanlar ile gayrimüslimlerin hangi 

hususlarda davalık oldukları konusu üzerinde durulmuĢtur. AraĢtırmanın sonuçları, iki 

kesim arasındaki davaların çoğunlukla maddî anlaĢmazlıkları içeren davalar olduğu 

yönündedir. Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında cereyan eden adlî olayların 

taraflarını genelde erkekler meydana getirmektedir. Müslim-gayrimüslim iliĢkileri 

bağlamında kadın veya kadınların davalı yahut davacı konumunda bulundukları dava 

sayısı tespit edilebildiği kadarıyla oldukça azdı. Müslümanlarla gayrimüslimler arasında 

etnik veya dinî sebepten kaynaklanmıĢ olabilecek kitlesel olayların yaĢanmadığını, 

mevcut hadiselerin ise herhangi bir toplumda görülebilecek sıradan âdi vâkıalar 

düzeyinde kaldığını ifade edebiliriz. 

Gerek Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında gerekse her bir cemaatin kendi 

içindeki davaların sonuca bağlanmasında dikkat çeken önemli bir husus, Osmanlı 

toplumunda ve hukukunda kuvvetli bir sulh müessesesinin varlığıdır. Üsküdar 



 
 

305 

 

sicillerinde kayıtlı davaların önemli bir kısmının sulh ile çözümlenmiĢ olması, bu 

müessesenin etkili Ģekilde kullanıldığını da göstermektedir. Belgelerde ―muslihûn” tabir 

edilen toplumun saygın ve itibarlı insanları, mahkeme safhasında etkin rol aldıkları gibi 

sulha dayalı huzurlu bir toplumsal hayatın oluĢmasına da katkı yapmıĢlardır, 

değerlendirmesini yapabiliriz. 

Üsküdar kadısının hukuken meĢru olmadığı gerekçesiyle reddettiği davalarda, 

Müslümanların reddolunan davalarının sayısı gayrimüslimlerin reddedilen davalarının 

neredeyse iki katına yakındır. Müslümanların davacı konumda olduğu dava sayısının 

daha fazla olabileceğini varsayarak bu sayının makul olduğunu düĢünsek bile, bu 

durum, hukukî prosedürü bilme ve hakkını arama hususunda gayrimüslimlerin 

Müslümanlardan daha titiz olduğunu göstermektedir.  

Yargı kararları konusunda asıl üzerinde durulması gereken husus, davalı ve 

davacıların etnik yahut dinî kimliklerinin mahkeme sonucuna etki edip etmediğidir. 

Hukukî meselelerde Ġslam hukukunun prensiplerine göre hüküm veren kadı, önüne 

gelen davaları bu çerçevede değerlendirmiĢ, âdil yargılama sorumluluğunun gereği 

olarak davacı ve davalının Müslüman veya gayrimüslim olup olmamasından ziyade 

haklı olup olmadığına bakmıĢtır. 

Mahkeme kayıtlarındaki veriler, toplumun iki grubu arasında en yoğun 

iliĢkilerin ticarî hayatta olduğunu göstermektedir. Bu durumun ortaya çıkmasında 

mahkemenin bir nevi noter olarak görev yapmasının büyük payı vardır. Ġktisadî hayatın 

bir parçası olarak, sicillerde çok sık rastlanan, Müslümanlar ile gayrimüslimler 

arasındaki gayrimenkul ve menkul malların satıĢları çerçevesinde, Üsküdar evlerinin 

sahip olduğu kat ve oda sayıları ile diğer hizmet birimlerinin ayrıntılı dökümü 

çıkarılmıĢtır. YaĢam mekânlarının niteliklerine göre, toplumsal gruplar arasındaki 

ayrıĢmanın belirgin Ģekilde servet odaklı olduğu, Müslim-gayrimüslim haneleri 

arasındaki farklılığın, fakir-orta halli-varlıklı ailelerin evlerine göre daha az olduğu 

saptanmıĢtır. Müslüman Üsküdarlılar nispeten müĢtemilatı zengin ve fiyatı yüksek 

evlerde yaĢama eğiliminde olduklarını kaydedebiliriz. Müslümanlara ait ev ve arsaların 

gayrimüslimlere satılmasını yasaklayan ferman ve bu konuya dair fetvaların daha çok 



 
 

306 

 

Ģikâyet olduğu zamanlarda uygulandığını düĢünmekteyiz. Ġki kesim arasındaki ev 

satıĢlarının ağırlıklı olarak ortak yaĢanılan mahalle ve köylerde gerçekleĢmiĢtir.  

Gayrimenkul satıĢlarıyla ilgili olarak ikinci sırada bağ satıĢlarını 

değerlendirdik. Ev satıĢlarında Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında bir denge 

varken, bağ satıĢlarında Müslümanlar daha çok alıcı konumundadırlar. Dolayısıyla, 

incelenen dönemde Müslüman Üsküdarlıların tarımsal alana daha fazla yatırım 

yaptıklarını rahatlıkla düĢünebiliriz. Menkul mal olarak ürün, eĢya ve hayvan 

satıĢlarında toplumun her iki kesiminin birbirlerinin ürettikleri malları ve yetiĢtirdikleri 

ürünleri alıp sattıkları gözlemlendi. Ancak, dönemin iktisadî ve sosyal Ģartları 

çerçevesinde daha çok cemaat içinde yaygın olan ikinci el eĢya satıĢlarının farklı inanç 

sahipleri arasında nadir olduğunu belirtmeliyiz. 

SatıĢ belgelerinden sonra, kadı sicillerindeki sayıca önemli belge türlerinden 

birini oluĢturan karz (borç) iĢlemleriyle ilgili kayıtlar incelenmiĢtir. Borç alıp verme 

konusunda dikkat çeken durum, Üsküdarlı Müslüman ve gayrimüslimlerin gerek cemaat 

içinde gerekse karĢılıklı oldukça yoğun parasal iliĢki içinde olduklarıdır. Bununla 

birlikte, para vakıfları Ģahısların maddî ihtiyaçlarının karĢılanmasında en önemli ve 

büyük finans kaynağı olarak öne çıkmıĢtır. Günümüzün finans kurumlarına 

benzetebileceğimiz para vakıflarından Müslümanların yanı sıra gayrimüslimler de 

yaygın Ģekilde borç almıĢlardır. Para vakıflarına baĢvurmuĢ gayrimüslimlerle ilgili çok 

sayıda sicil kaydı, Müslüman Osmanlıların tesis ettiği bu kurumlardan faydalanan 

gayrimüslimlerin mevcut ekonomik sisteme büyük ölçüde uyum sağladıklarının açık 

kanıtıdır.  

Esnaf örgütleri, üretim ve ticaretin yapıldığı çoğu küçük ölçekli iĢletmeler 

iktisadî hayatın önemli unsurlarıdır. Üsküdar‘da Müslüman, Hıristiyan ve Yahudi 

cemaatlerine mensup zanaatkârların aynı çarĢı içinde komĢu dükkânlarda faaliyetlerini 

sürdürdükleri, hatta çeĢitli ticarî ortaklıklar kurabildikleri görülmektedir. Meslekî 

örgütlenme ve iliĢkiler bakımından 1700-1750 yıllarını önceki dönemden farklı kıldığını 

düĢündüğümüz geliĢmeler de yaĢanmıĢtır. XVIII. yüzyılda loncaların yaygınlaĢmasını 

ve yüzyılın ortalarından itibaren gedik kavramının ortaya çıkıĢını iktisadî alandaki 

dönüĢüm ve değiĢimin önemli iĢaretleri olarak değerlendirebiliriz. Müslim ve 



 
 

307 

 

gayrimüslim meslek sahipleri aynı lonca çatısı altında yer almıĢlardır. Üsküdar 

sicillerindeki kayıtlara göre, esnaf kethüdaları genellikle Müslümanlar arasından 

çıkmıĢtır. Ancak, esnafın tamamının gayrimüslimlerden oluĢtuğu durumlarda, nadiren 

de olsa gayrimüslim birinin kethüda tayin edildiği örnekler de vardır. Lonca içinde 

kethüdan sonra gelen yiğitbaĢıların ise farklı etnik ve dinî kimliklere sahip ustalardan 

oluĢtuğu anlaĢılmaktadır. 

Osmanlı ekonomik düzeninin karakteristik özelliklerinden biri kabul 

edebileceğimiz, ―tahsis anlayışı‖ Üsküdar‘da da geçerli olmuĢtur. Kaliteli, bol ve ucuz 

mala piyasada kolayca ulaĢılabilmesini amaçlayan bu anlayıĢa göre, meslekî ehliyete ve 

gerekli niteliklere sahip kiĢilerin Müslüman olsun gayrimüslim olsun mesleklerini icra 

etmelerine ortam hazırlanmıĢtır. Bununla birlikte, iktisadî ve sosyal Ģartlardan dolayı 

dönem dönem gayrimüslimlere getirilen bazı kısıtlamalar da olmuĢtur. Ancak bunu 

bütün zamanlara teĢmil etmek yanlıĢtır. XVII. yüzyılda gayrimüslimlerin fırıncılık 

yapmaması, bakkallarda tezgâhtar olarak çalıĢtırılmamaları gibi yasaklamaların 

incelenen dönemde söz konusu olmadığı saptanmıĢtır. XVIII. yüzyılın ilk yarısında her 

iki meslek dalında da gayrimüslimlerin çoğunluğu teĢkil ettiği, hatta bakkalların 

nerdeyse tamamının gayrimüslim olduğu görülmektedir. Bu dönemde, Üsküdar 

kadısının ekmek ihtiyacını Ermeni fırıncıdan karĢılarken gıda ve diğer alıĢveriĢleri için 

Rum bakkalı kullandığını yine sicil kayıtlarından öğreniyoruz.  

Müslümanlar ile gayrimüslimler arasındaki sosyal iliĢkiler, konuya yaklaĢım 

tarzına göre, toplumsal farklılıkların ve çatıĢmanın yaĢandığı bir alan olarak 

değerlendirilebileceği gibi, aralarındaki dinî ve kültürel farklılıklarla beraber belli 

düzeyde birlikte yaĢama kültürünün geliĢtirilebildiği toplumsal ortam olarak da 

görülebilir. ġehrin demografik yapısına baktığımızda, iki kesimin birbirinden tamamen 

soyutlanmıĢ, sosyal münasebetleri asgarî seviyede kalmıĢ, dıĢarıya kapalı cemaatler 

Ģeklinde örgütlenmedikleri anlaĢılmaktadır.  

Müslim ve gayrimüslim kimliklerine göre, Üsküdar‘ın mahallelerini üç 

kategoriye ayırabiliriz. Sakinlerinin aynı dine mensup kiĢilerin oluĢturduğu Müslüman 

ve gayrimüslim mahalleleri ilk iki grubu teĢkil eder. Üçüncü tip mahalleler ise Müslim 

ve gayrimüslim Üsküdarlıların yaĢadığı ortak/karma mahallelerdir. Üsküdar 



 
 

308 

 

toplumunun iki unsuru arasındaki sosyal, ekonomik ve adlî iliĢkiler ağırlıklı olarak 

ortak mahallelerde yaĢayan insanlar arasında geliĢmiĢtir. Osmanlı toplumunda mahalle 

ve sosyal münasebet olgularını birlikte ele aldığımızda kefalet konusuna da değinmek 

gerekmektedir. Aynı mahalleyi paylaĢan insanların birbirlerine kefil kılınması, ayrıca 

sonradan mahalleye taĢınan kiĢilerden mahalle sakinlerinin kefaletini sağlaması 

istenmesi, Ģahısları birbirinden mesul komĢulara dönüĢtürürken, diğer taraftan 

toplumsal huzur ve güven ortamının tesis edilmesinde en az idareciler kadar halkın da 

sorumluluk üstlendiği mahalle kavramını ortaya çıkarmıĢtır.  

ÇalıĢmanın temel kaynağını her iki kesimi ilgilendiren mahkeme kayıtları 

oluĢturmasından dolayı, Üsküdarlı Müslim ve gayrimüslimlerin sosyal hayatta çeĢitli 

problemleri çok sık yaĢadıkları izlenimine kapılanabilir. Ancak ilgili belgeler farklı bir 

yaklaĢımla değerlendirildiğinde sorunlu gibi görünen iliĢkinin değiĢik yönlerinin de 

olabileceği fark edilir. Örneğin, çarĢıya alıĢveriĢe çıkan Müslüman kadının eĢyalarını 

kısa süreliğine emanet ettiği gayrimüslim dükkân sahibinden Ģikâyetçi olduğu dava 

kaydının yapıldığı bir belge, Müslüman kadının eĢyaları kaybolmasaydı Ģüphesiz 

tanzim edilmeyecekti ve böyle bir hadiseden haberdar olamayacaktık. Bu örnek olayı, 

taraflarını Müslüman ve gayrimüslimin oluĢturduğu mahkemeye yansımıĢ bir Ģikâyet, 

çekiĢme konusu olarak yorumlayabileceğimiz gibi Üsküdarlı bazı Müslüman kadınların 

gayrimüslim esnaftan doğrudan alıĢveriĢ yapabildiği hatta eĢyalarını emanet 

edebildikleri Ģeklinde de değerlendirebiliriz. 

Toplumsal grupları diğerlerinden ayıran din, gelenek, yaĢam tarzı, örf ve 

âdetlerin Üsküdarlı Müslim ve gayrimüslimler arasında da belirgin farklılaĢmayı ortaya 

çıkardığını ve toplumsal hayatta yaygın olan iliĢki ağının her etnik ve dinî grubun 

öncelikle kendi cemaat içi münasebetlerine dayalı olduğunu belirtmeliyiz. Ancak bu 

durum, Müslümanlar ile gayrimüslimler arasında sosyal iliĢkilerin son derece sınırlı 

seviyede kaldığı anlamına da gelmiyordu. Ortak kullanılan mekânlar, karma mahalleler, 

aynı Ģehrin sakinleri olmak ve diğer hususlar, iki kesimin birbirlerinin toplumsal 

kimliklerinin ve farklılıklarının da farkında olarak belli Ģartlarda birlikte yaĢam 

tecrübesini üretmelerini sağlamıĢtır. Üsküdarlı olmak algısının Müslim ve 

gayrimüslimler arasında her iki kesimi de kapsayacak Ģekilde var olabileceğine iĢaret 



 
 

309 

 

eden durumlar da mevcuttur. TaĢradan yakın zamanda gelmiĢ, muhtemelen Ģehir 

kültürüne uzak kiĢiler kendi dinlerinden de olsa Üsküdarlılar için yabancı Ģahıslar iken 

farklı inanca sahip Ģehrin yerleĢik sakinleri ise kefil olunabilecek, belli düzeyde sosyal 

iliĢki kurulabilecek Üsküdarlılar olarak görülmüĢ olmalıdır. Mahalle çeĢmelerinin 

yapımı gibi toplumun bütün kesimini ilgilendiren konularda Müslüman ve gayrimüslim 

Üsküdarlıların birlikte hareket edebilmelerini bu çerçevede değerlendirebiliriz.  

AraĢtırmanın konusu itibariyle de önemli incelenen dönemde Üsküdar‘da 

görülen ihtidalar mevzuuna değinebiliriz. XVIII. yüzyıl Üsküdar‘ında sonradan Ġslâm 

dinini kabul eden gayrimüslimlerin kendi iradeleriyle bu kararı verdikleri 

anlaĢılmaktadır. Ġdarecilerin ve hâkim millet konumundaki Müslüman ahalinin bu 

hususta gayrimüslimlere baskı uygulamadıklarını rahatlıkla ifade edebiliriz. Toplu halde 

Müslüman olma hadiseleri yaĢanmadığı gibi mühtedilerin ekonomik açıdan önceki 

dönemden daha rahat yaĢam koĢullarına kavuĢtuklarını da çoğu örnekte 

gözlemleyemiyoruz. Pâyitahtın karĢı yakasında yaĢamalarına rağmen gayrimüslim 

evlatlarından nafaka talep etmek zorunda kalmıĢ kiĢiler, Osmanlı toplumundaki din 

değiĢtirmelerin ekonomik ve diğer menfaatler temin etmek maksadıyla ya da devlet 

politikası sonucu yaĢanmıĢ olduğu yönündeki iddiaları doğrulamamaktadır. 

Son olarak, bu çalıĢmada belirli zaman dilimi ve belli bir coğrafyadaki 

münasebetler ele alınmıĢtır. Osmanlı Devleti‘nin idaresi altında bulunan insanların 

kendi aralarındaki iliĢkilerin tam anlamıyla açıklığa kavuĢması için farklı coğrafya ve 

değiĢik zaman dilimlerine ait çalıĢmaların yapılması gerekmektedir. 

  



 
 

310 

 

 

BĠBLĠYOĞRAFYA 

1- ARġĠV KAYNAKLARI 

A) ġERĠYYE SĠCĠLLERĠ 

Üsküdar ġS, no.325,326, 327, 328, 329, 330, 331, 332, 333, 334, 336, 337, 338, 339, 

340, 341, 342, 343, 344, 345, 349, 350, 351, 352, 353, 354, 355, 356, 357, 359, 360, 

361, 362, 363, 364, 365, 366, 367, 368, 369, 370, 371, 372, 373, 374, 375, 376, 377, 

378, 379, 380, 381, 382, 383, 384, 385, 386, 387, 388, 389, 390, 391, 392, 393, 394, 

395, 396, 397, 398, 399, 400, 401, 404, 405, 406, 407, 408, 409, 410, 411, 412, 413, 

414, 416, 417, 418, 419, 421, 422, 423, 424 ,425, 426, 427. 

Bursa ġS, B 42/236 

ĠKS, no.25, 201. 

Kartal ġS, no.1. 

Kıbrıs ġS, no.14. 

Konya ġS, no.10.  

B) BAġBAKANLIK OSMANLI ARġĠVĠ 

A. DVNS. MHM d. no.10, 55, 111, 114, 136. 

A. DVNS. ġKT d. no.104, 106/551, no.82 s. 287, no. 84 s. 122, no.158/108. 

A. DVN.  no. 96. 

A.E. SAMD. III, no. 21382 

A.E. SMHD I, no.171. 

A.E. SMST. II, no.15514. 

C EV. no.1682, no.20025.  

C. ĠKT. no.270. 



 
 

311 

 

C. ZBT. no.1675 

C.ADL. no.389, no.2569, no. 5565.  

C.BLD. no. 902, no. 2511, no.6961, no. 7034.  

C.ML. no. 2414, no.2532, no. 18863. 

D. BġM. no.10511  

D.DRB MH. no.1/ 2, no. 1/11, no. 1/34, no..2/2, no. 1/64, no. 

Ġ.E. AS. no.86. 

Ġ.E.SM. no. 2240. 

ĠE. DH. no.495, no.2639, no.2082, no.2639. no.2144.  

MAD d. no.1673/188, d. no.2775/1331, d. no.3517/264  

NFS. d. no.178, d. no.179, d. no.180, d. no.260, d. no.261, d. no.320 d. no.321, d. 

no.350. 

Y.PRK. ZB. no.36. 

II. KAYNAK ESERLER VE YAYINLANMIġ BELGELER  

Abdi Efendi, Abdi Tarihi: 1730 Patrona İhtilali Hakkında Bir Eser,  (haz. Faik ReĢit 

Unat), T.T.K.,  Ankara 1943. 

Abdülaziz Bey (ö.1918), Osmanlı Adet, Merasim ve Tabirleri: Âdât ve Merasim-i 

Kadime, Tabirat ve Muamelat-ı Kavmiye-i Osmaniye,  (haz. Kazım Arısan, 

Duygu Arısan Günay), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 2002. 

Ahmed Refik(ö.1937), Onuncu Asr-ı Hicride İstanbul Hayatı: Enderun Kitabevi, 

Ġstanbul 1988. 



 
 

312 

 

—————, Hicri Onbirinci Asırda İstanbul Hayatı, (1553-1591), Enderun Kitabevi, 

Ġstanbul 1988. 

—————, Onikinci Hicri Asride İstanbul Hayatı (1689-1785), Enderun Kitabevi, 

Ġstanbul 1988. 

Akkaya, Deniz, Üsküdar Kadılığı 420 Numaralı Şeriyye Sicili Defteri 1159-1160/ 1747-

1748 Marmara Üniversitesi S.B.E., 1999. 

Albayrak, Sadık, 41 Orijinal Belge Işığında Eski İstanbul‟da Sosyal Hayat ve Çevre, 

ĠGDAġ, Ġstanbul 1997. 

Anonim Osmanlı Tarihi(1099-1116), (haz. Abdülkadir Özcan) T.T.K., Ankara 2000. 

AĢıkpaĢazade, Ahmed (ö.889/1484), Tevarih-i Al-i Osman‟dan Aşıkpaşazade Tarihi, 

Matbaa-i Âmire, Ġstanbul 1332. 

Bakkalzade Defterdar Sarı Mehmed PaĢa, Zübde-i Vekaiyat,(Tahlil ve Metin) 1066-

1116/1656-1704),  (neĢr. Abdülakadir Özcan), T.T.K., Ankara 1995. 

Barkan, Ömer Lütfi, Ayverdi, Ekrem Hakkı, 1546 tarihli İstanbul Vakıf Defteri, 

Ġstanbul Fetih Cemiyeti, Ġstanbul 1970. 

Canatar, Mehmet, 1009 (1600) Tarihli İstanbul Vakıfları Tahrir Defteri, Ġstanbul Fetih 

Cemiyeti, Ġstanbul 2004 

Covel, John, Bir Papazın Osmanlı Günlüğü: Saray, Merasimler Gündelik Hayat,  (trc. 

Nurten Özmelek),  Dergâh Yayınları, Ġstanbul 2009. 

Cuinet, Vital (öl. 1896), La Turquie d‟Asia: Geographie Administrative Statistique 

Descriptive et Raisonnee de Chaque Province de l‟Asie Mineure,  Ernest 

Leroux Editeur, Paris 1894. 

ÇalıĢkan, M. Saffet, Üsküdar Şer‟iyye Sicili: (İstanbul Müftülük Arşivi 6/346 nolu 

defter) (12 Cemaziye‟l-ahir- 17 Şevval 1124 / 17 Temmuz - 17 Kasım 1712), 

(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ) M.Ü.T.A.E., 1993. 



 
 

313 

 

ErtaĢ, M. YaĢar, Üsküdar Kadılığı 335 numaralı Şer‟iyye Sicili Defteri, (BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi ),  M.Ü.T.A.E., 1994. 

Evliya Çelebi (ö.1093/1682), Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: (1.Kitap: İstanbul: Topkapı 

Sarayı Bağdat 304 Yazmasının Transkripsiyonu Dizini),  (haz. Orhan ġaik Gökyay), 

Yapı ve Kredi Bankası, Ġstanbul, 1996. 

ed-Daifi, Pir Muhammed, Tercüme-i Risale-i Molla Fenari, Süleymaniye Kütüphanesi, 

MihriĢah Bölümü no. 322.  

Galland, Antoine, İstanbul‟a Ait Günlük Anılar (1672-1673), (haz. Charles Schefer; trc. 

Nahid Sırrı Örik), Ankara 1987. 

Genç, Mehmet, 1126 Tarihli Üsküdar Şer‟iye Sicili, (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ),  

M.Ü.T.A.E., 1999.  

Hafız Mehmed Efendi, 1720 Şehzadelerin Sünnet Düğünü = Sûr-ı Hümayun,   (haz. 

Seyit Ali Kahraman), Kitap Yayınevi, Ġstanbul 2008. 

Halebî,  Burhaneddin Ġbrâhim b. Muhammed b. Ġbrâhim (ö.956/1549),  İzahlı Mülteka 

el-Ebhur Tercümesi, thk. Mustafa Uysal, Ġstanbul 1975. 

Hamidullah, Muhammed (ö.1423/2002), Mecmûatü'l-Vesâiki's-Siyâsiyye li'l-Ahdi'n-

Nebevi ve'l-Hilâfe, Dârü'n-Nefâis, Beyrut 1985. 

Hezarfen Hüseyin Efendi (ö.1103/1691), Telhisü‟l-Beyan fi Kavanin-i Al-i Osman, (haz. 

Sevim Ġlgürel), T. T. K., Ankara 1998. 

Hill, Aaron, A Full and Just Account of the Present State of the Ottoman Empire , G. 

Parker, London 1733. 

Ġbn Âbidîn, Muhammed Emin b. Ömer b. Abdülaziz ed-DımaĢkî (ö.1252/1836), 

Reddü'l-Muhtar ale'd-Dürri'l-Muhtar: Şerhu Tenviri'l-Ebsar, (trc. Mehmet 

SavaĢ), ġamil Yayınevi, Ġstanbul 1985. I-XII. 



 
 

314 

 

Ġbn Kayyim, el-Cevziyye, Ebû Abdullah ġemseddin Muhammed (ö.751/1350), Ahkâmü 

Ehli'z-Zimme,  (thk. Subhî es-Sâlîh), Dârü'l-Ġlm li'l-Melayin, Beyrut 1983. I-II.  

İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Tarım Tarihi (1743-1757), (haz. Ahmet Tabakoğlu 

v.d.), Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire BaĢkanlığı Ġstanbul 

AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 1997 I-II. 

İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul‟da Sosyal Hayat, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.), 

Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire BaĢkanlığı Ġstanbul 

AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 1997. I-II. 

İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Vakıf Tarihi (1742-1764), (haz. Ahmet Tabakoğlu 

v.d.), Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire BaĢkanlığı Ġstanbul 

AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 1998. I-II. 

İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Esnaf Tarihi (1764-1793), (haz. Ahmet Tabakoğlu 

v.d.), Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire BaĢkanlığı Ġstanbul 

AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 1998. I-II. 

İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Ticaret Tarihi (1742-1779), (haz. Ahmet 

Tabakoğlu v.d.), Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire 

BaĢkanlığı Ġstanbul AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 1997. 

İstanbul Ahkâm Defterleri: İstanbul Finans Tarihi (1742-1787), (haz. Ahmet Tabakoğlu 

v.d.), Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire BaĢkanlığı Ġstanbul 

AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 1998.  

İstanbul Vakıfları Tahrir Defteri: 953 (1546) Tarihli,  (neĢr. Ömer Lütfi Barkan, Ekrem 

Hakkı Ayverdi),  Ġstanbul Fetih Cemiyeti Ġstanbul Enstitüsü, Ġstanbul 1970. 

İstanbul Vakıfları Tahrir Defteri: 1009 (1600) Tarihli, (neĢr. Mehmet Canatar), Ġstanbul 

Fetih Cemiyeti, Ġstanbul 2004. 



 
 

315 

 

İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.919-927 / M. 1513-

152), (haz. Bilgin Aydın, Ekrem Tak), Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm 

AraĢtırmaları Merkezi (ĠSAM), Ġstanbul 2008.  

İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 2 Numaralı Sicil (H. 924-927 / M. 1518-

1521), (haz. Rıfat Günalan v.d.), Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm AraĢtırmaları 

Merkezi (ĠSAM), Ġstanbul 2010. 

İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 56 Numaralı Sicil (H.990-991/ M. 1582-

1583), (haz. Hilal Kazan, Kenan Yıldız), Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm 

AraĢtırmaları Merkezi (ĠSAM), Ġstanbul 2010. 

İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar Mahkemesi 84 Numaralı Sicil (H.999-1000/ M.1590-

1591), (haz. Rıfat Günalan), Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm AraĢtırmaları 

Merkezi (ĠSAM), Ġstanbul 2010. 

İstanbul Kadı Sicilleri İstanbul Mahkemesi 24 Numaralı Sicil (H. 1138-1151/M.1726-

1738),  (haz. Fuat Recep v.d.), Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm AraĢtırmaları 

Merkezi (ĠSAM), Ġstanbul 2010. 

Ġzzî Süleyman Efendi (ö.1169/1755), Târih-i İzzî, RâĢid ve Vâsıf Efendiler Matbaası, 

Ġstanbul 1784.  

KalkaĢendî, Ebü'l-Abbas ġehabeddin Ahmed b. Ali b. Ahmed (ö.821/1418),   Subhü'l-

A'şa fî Sınaati'l-İnşa; (Ģrh. ve tahkik Muhammed Hüseyin ġemseddin), 

Dârü'l-Kütübi'l-Ġlmiyye, Beyrut 1987. I-XIV. 

Kavrazlı, Halis, Üsküdar Kadılığı 358 numaralı Şer‟ iyye Sicili Defteri: (1128/1717), 

(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ),  M.Ü. T.A.E., 1995,  

Kılıç, Erdal, 1158-1159 (1745-1746) Tarihli Üsküdar Sicili, (BasılmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi ),  M.Ü. T.A.E.,  1997. 

Kömürciyan, Eremya Çelebi, İstanbul Tarihi: XVII. Asırda İstanbul, (haz. Kevork 

Pamukciyan; trc.. Hrand D. Andreasyan), Eren Yayıncılık, Ġstanbul 1988. 



 
 

316 

 

Kutluğ, Emin, Üsküdar Şer`iyye Sicili (İstanbul Müftülük Arşivi 6/347 nolu defter) (1 

Ramazan 1124/Safer 1125/.(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi),  Ġstanbul 

Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 1993. 

La Broquiere,  Bertrandon de, Denizaşırı Seyahati,  (haz. Charles Henri Auguste 

Schefer, trc. Ġlhan Arda), Eren Yayıncılık, Ġstanbul 2000. 

La Motraye, Aubry de, La Motraye Seyahatnâmesi, (trc. Nedim DemirtaĢ). Ġstiklal 

Kitabevi, Ġstanbul 2007. 

Mahkeme Kayıtları Işığında 17. Yüzyıl İstanbul‟unda Sosyo-Ekonomik Yaşam: Devlet-

Toplum İlişkileri (1602-1619)  (haz. Timur Kuran v.d.),  Türkiye ĠĢ Bankası 

Kültür Yayınları, Ġstanbul 2011.  

Makrizî, Ebü'l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Ali b. Abdülkadir (ö.845/1442), el-Mevaiz 

ve'l-İ'tibar fî Zikri'l-Hıtat ve'l-Asar, Bağdad (t.y.) I- II. 

Montagu, Mary Mortley, Türkiye Mektupları 1717-1718, (trc. AyĢe Kurutoğlu), 

Tercüman Gazetesi, Ġstanbul (t.y.) . 

MenteĢizade Abdürrahim Efendi(ö. 1128/716), Fetâvâ-yı Abdürrahim. Darü't-Tıbaati'l-

Ma'mure, Ġstanbul 1243 I-I. 

Menzilnâme, (Üsküdar- Mekke Arasındaki Konaklar), Süleymaniye Kütüphanesi, Laleli 

Bölümü, no. 1183.  

Okuyan, Ebru, Üsküdar Kadılığına Ait 348 Nolu Şer‟iyye Sicili Transkripsiyonu : (H. 

1124/1125), (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ), M.Ü. T.A.E., Ġstanbul 

2003.  

Oliver, Antonie, 18. Yüzyılda Türkiye ve İstanbul, (trc.. Aloda Kaplan), Ġstanbul 2007.  

Osmanlı Arşiv Belgelerinde İstanbul‟un Tarihi Su Yolları Muhafaza ve Bakımı, (haz. 

Said Öztürk),  Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Ġstanbul Su ve Kanalizasyon 

Ġdaresi, Ġstanbul 2006. 



 
 

317 

 

Osmanlı Devlet Düzenine Ait Metinler I- III: Kitabu Mesalihi‟l-Müslimin ve Menafii‟l-

Mü‟minin, (haz. YaĢar Yücel). Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi, 

Ankara 1981.  

Osmanlı Saray Düğünleri ve Şenlikleri: Vehbi Surnâmesi (Surnâme-i Hümayun), (haz. 

Mehmet Arslan),  Sarayburnu Kitaplığı, Ġstanbul 2009. 

Polonyalı Simeon‟un Seyahatnâmesi, (trc. Hrand D. Andreasyan; sad. Resul Bozyel), 

Kesit Yayınları, Ġstanbul 2007. 

RâĢid Mehmed Efendi (ö.1148/1735), Târih-i Râşid, Matbaa-i Âmire, Ġstanbul 1282.  

Reis, Gönül, Üsküdar Mahkemesine Ait 603 No‟lu Defterin Transkripsyon ve 

Değerlendirmesi, (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi 

S.B.E., Ġstanbul 2003. 

Risale-i Garibe: XVIII. Yüzyıl İstanbul Hayatına Dair,  (haz. Hayati Develi), Kitabevi 

Yayınları, Ġstanbul 1998. 

Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa, (ö.1139/1726), Nusretnâme: Tahlil ve Metin (1106-

1133 / 1695-1721), (haz. Mehmet Topal, BasılmammıĢ Doktora Tezi) M.Ü.T.A.E., 

İstanbul 2001. 

Sarkis, Karakoç, Külliyat-ı Kavanin, (haz. Mehmet Akif Aydınv.d.)  T.T.K., Ankara 

2006. I-II. 

Schweigger, Salomon, Sultanlar Kentine Yolculuk 1578-1581,  (haz. Heidi Stein;  trc. S. 

Türkis Noyan), Kitap Yayınevi, Ġstanbul 2004. 

Selanikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selanikî, (haz. Mehmet ĠpĢirli), T.T.K., Ankara 1999. 

Subhî Mehmed Efendi, Subhî Tarihi: Sami ve Şakir Tarihleri ile Birlikte 1730-1744 

(İnceleme ve Karşılaştırma Metin), (haz. Mesut Aydıner), Kitabevi, Ġstanbul 2007. 

ġemseddin Sami (ö.1322/1904), Kamus-ı Türkî, Enderun Kitabevi, Ġstanbul 1989. 



 
 

318 

 

ġeyhülislam Feyzullah Efendi (ö.1115/1703), Fetâvâ-yı Feyziyye, (haz. Süleyman 

Kaya),  Klasik, Ġstanbul 2009. 

Thevenot, Jean, Thevenot seyahatnâmesi, (ed. Stefanos Yerasimos,  trc. Ali Berktay),  

Kitap Yayınevi, Ġstanbul 2009.  

Tchihatchef, Pierre De, İstanbul ve Boğaziçi, (trc. Ali Berktay,   haz. Hamdi Can 

Tuncer) Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 2000. 

Uçar, Ayhan, Üsküdar Mahkemesi‟ne Ait 403 Numaralı Şeriyye Sicili, (BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi ),  M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 2004.  

Vakıf Su Defterleri Hatt-ı Hümayun (1577-1804),(haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) Ġstanbul 

BüyükĢehir Belediyesi Ġstanbul AraĢtırmaları Merkezi Ġstanbul Su ve 

Kanalizasyon Ġdaresi Genel Müdürlüğü, Ġstanbul 1997. 

YeniĢehirli, Ebü'l-Fazl Abdullah (v.1156/1743),  Behcetü'l-Fetâvâ maa'n-Nukûl, (haz. 

Mehmed Fıkhi el-Aynî), Dârü't-Tıbâati'l-Âmire, Ġstanbul 1849/1266. 

Yılmaz, Ekrem, 1205-1207 H. Tarihli İstanbul Mahkemesine Ait Olan 60 Numaralı 

Hüccet Sicilinin Transkripsiyonu, (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Sakarya 

Üniversitesi S.B.E., Sakarya 1997. 

III- ARAġTIRMA VE ĠNCELEMELER 

Abdülmecid, Mutaf, ―Amicable Settlement in Ottoman Law:Sulh System‖, Turcica: 

Revue d' Etudes Turques, Paris 2004,  XXXVI, 125-140.  

Acun, Fatma ―Muhteva Analizi Metodu ve Cumhuriyet Tarihi AraĢtırmalarında 

Kullanımı‖, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi Ankara 

2005, c. XXII say.1 s. 27-50. 

Açıkel, Ali, ―Çorum Kazasında Müslim Gayrimüslim ĠliĢkileri (1839-1874) Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Erzurum 2004, XXII, 

178-185. 



 
 

319 

 

Nuri, Adıyeke, ―Islahat Fermanı Öncesinde Osmanlı Ġmparatorluğunda Millet Sistemi 

ve Gayrimüslimlerin YaĢantılarına Dair‖, Osmanlı: Toplum, ed. Güler 

Eren,: Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, IV, 255-261.  

—————, ―Giritte Cemaaler Arası Evlilikler‖, Kebikeç,  Ankara 2003,  XVI, 17-25. 

Adıyeke, A. Nükhet ―Girit XVII. Yüzyıl Girit(Resmo) Kadı Sicillerinde Zimmi 

Davaları‖, Pax Ottomana Studies in Memoriam Prof. Dr. Nejat Göyünç, ed. Kemal 

Çiçek, Sota ; Haarlem : Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 2001, s. 77-97.  

—————, ―Girit‘teki ihtidalar‖, XIV. Türk Tarih Kongresi: Kongreye Sunulan 

Bildiriler (9-13 Eylül 2002), T.T. K., Ankara 2005, II/1 s. 557-568. 

Afyoncu, Erhan ―Subhi Mehmed Efendi‖, DİA, Ġstanbul 2009, XXXVII, 450. 

—————, ―Osmanlı HekimbaĢıları ve Hassa Hekimleri‖, Osmanlılarda 

Sağlık/Health in the Ottoman, (haz. CoĢkun Yılmaz, Necdet Yılmaz), 

Biofarma Ġlaç Sanayi ve Ticaret A.ġ, Ġstanbul 2006. I-II. 

—————,Tanzimat Öncesi Osmanlı Tarihi Araştırma Rehberi, Yeditepe Yayınevi, 

Ġstanbul 2009. 

Afyoncu, Fatma XVII. Yüzyılda Hassa Mimarları Ocağı: Kültür Bakanlığı, Ankara 

2001.  

Ahmed Refik, (ö.1937), Lale Devri: 1130-1143, Teshil-i Tıbaat Matbaası, Ġstanbul 

1331/1913. 

Akbayar, Nuri, Osmanlı Yer Adları Sözlüğü, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 2003. 

Akgündüz, Ahmet, ―Gedik‖, DİA, Ġstanbul 1996 XII, 541-543 

—————, Şer'iye Sicilleri Mahiyeti, Toplu Kataloğu ve Seçme Hükümler, Türk 

Dünyası AraĢtırmaları Vakfı, Ġstanbul 1988. 

—————, ―Ġcâreteyn‖, DİA, Ġstanbul 2000, XXI, 389-391. 



 
 

320 

 

—————, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, Fey-Osav Ġstanbul 1990-

1996, I-IX. 

—————,―Kanunnâmelerdeki Ceza Hukuku Hükümleri ve Tahlilleri‖, İslami 

Araştırmalar, Ankara 1999, c. XII say.1.s. 1-16. 

—————, İslam ve Osmanlı Çevre Hukuku, Osmanlı AraĢtırmaları Vakfı, Ġstanbul 

2009. 

Akman, Mehmet, Osmanlı Devleti‟nde Ceza Yargılaması, Eren Yayıncılık, Ġstanbul 

2004. 

Aktepe, Münir, ―Ahmed III‖, DİA, Ġstanbul 1988, II, 34-38.  

Albayrak, Nurettin,  Türkiye Türkçesinde Atasözleri, Kapı Yayınları, Ġstanbul 2009. 

Alkan, Mustafa ―Ayazmend‘de Bir Müslüman ile Bir Gayrimüslimin Kurduğu Ortak 

Vakıf‖, Türk Yurdu, Ankara 2006, c. XXVI, say. 225, s. 53-59. 

Ambraseys ,N. N., Finkel, Caroline. F.,  The Seismicity of Turkey and Adjacent Areas: a 

Historical Review, 1500-1800,  Eren Yayıncılık, Ġstanbul 1995. 

Antov, Nikolay, ―Kisve Bahası Arzuhalleri: Osmanlı Döneminde Balkanlarda 

ĠslamlaĢma Sürecine Dair Bir Kaynak‖, Kebikeç, Ankara 2000. X, 89-105. 

Apaydın, Yunus, ―Îne‖, DİA, Ġstanbul 2000, XXII, 283-285. 

—————, ―Karz‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIV, 520-525. 

—————, ―Kefalet‖,  DİA, Ankara 2002, XXV, 168-177. 

ArslantaĢ, Nuh, İslam Toplumunda Yahudiler: Abbasi ve Fatimi Dönemi Yahudilerinde 

Hukukî, Dini ve Sosyal Hayat, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 2008. 

Aslan, Halide, Tanzimat Döneminde İhtida (1839-1876), (BasılmamıĢ Doktora Tezi), 

Ankara Üniversitesi S.B.E.,  Ankara 2008. 



 
 

321 

 

Aslan, Nasi, İslam Yargılama Hukukunda “Şuhûdü‟l-hâl” Jüri: Osmanlı Devri 

Uygulaması, Beyan Yayınları, Ġstanbul 1999. 

Atar, Fahreddin, ―Sulh‖, DİA, Ġstanbul 2009. XXXVII, 481-485. 

Atiya, Aziz Suryal, (ö.1409/1988), The Crusade İn The Later Middle Ages, Kraus 

Reprınt Corporatıon, New York (t.y.) 

Avcı, Mustafa, Hukuk Tarihimizde Hapis Kurumu, (BasılmamıĢ Doçentlik Tezi) 2000. 

Aycan, Ġrfan, ―Müslüman Yönetimlerde Birarada YaĢama Tecrübeleri(Emevi Modeli)‖: 

İslam ve Demokrasi: Bildiriler (Kutlu Doğum Sempozyumu Nisan 1998), Türkiye 

Diyanet Vakfı, Ġstanbul 1999. s. 31-42. 

Aydın, Bilgin ―MeĢihat ArĢivi‘nde Yeni Tasnif Olunan Siciller‖, Türk Dünyası 

Araştırmaları, Ġstanbul 1994, XC;122-151.) 

—————,  Günalan Rıfat ―XVI. Yüzyılda Üsküdar Evi ve Üsküdar‘da Ev SatıĢları‖ 

V Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler: (1-5 Kasım 2007), Üsküdar 

Belediyesi, Ġstanbul 2008, I; 217-226 

—————, ―Üsküdar Mahkemesi ve Sicilleri‖ İstanbul Kadı Sicilleri Üsküdar 

Mahkemesi 1 Numaralı Sicil (H.919-927 / M. 1513-1521), (haz. Bilgin Aydın, Ekrem 

Tak), Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm AraĢtırmaları Merkezi (ĠSAM), Ġstanbul 2008, s. 

15-24. 

Aydın, Mahir, ―Yahudi Kira Kadınlar‖, Belleten, Ankara 2001, c. LXV say. 243, 623- 

635 

Aydın, Mehmet Akif, ―Borç‖, DİA,  Ġstanbul 1992,  XVI, 285-291. 

—————, ―Ceza: Osmanlı Ceza Hukuku‖, DİA, Ġstanbul 1993, VII, 478-482. 

—————, ―Deyn‖, DİA, Ġstanbul 1994, XIX, 266-268. 

—————,  ―Gasp‖, DİA, Ġstanbul 1996,  XIII, 387-392,  

—————,―Ġtlaf‖, DİA, Ġstanbul 2001,  XXIII, 466-469. 

—————, Hamidullah, Muhammed ―Köle‖, DİA, Ankara 2002,  XXVI,237-246.  



 
 

322 

 

—————, ―Mahkeme: Osmanlı Devletinde Mahkeme‖, DİA,  Ġstanbul 2003, XXVII, 

341-344.. 

—————, ―Eyüp ġeriye Sicillerinden 184, 185 ve 188 Numaralı Defterlerin Hukukî 

Tahlili‖, Eyüp‟te Sosyal Yaşam:18. Yüzyıl Kadı Sicilleri Işığında, ed. Tülay Artan, 

Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, Ġstanbul 1998, s. 65-72. 

Aydın, Suavi, (v.d) Mardin: Aşiret Cemaat Devlet, Türkiye Ekonomik ve Toplumsal 

Tarih Vakfı, Ġstanbul 2001.  

Aynî, Ali Efendi el-Mağnisavi ed-Defterî (ö.1021/1612), Kanunnâme-i Osmani, 

Süleymaniye Kütüphanesi, Esad Efendi Bölümü, no. 2362. 

Aynural, Salih, İstanbul Değirmenleri ve Fırınları: Zahire Ticareti (1740-1840), Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 2002. 

Baer, Marc David,  IV. Mehmet Döneminde Osmanlı Avrupası‟nda İhtida ve Fetih, (trc. 

Ahmet Fethi Yıldırım),  Hil Yayın,  Ġstanbul 2009. 

Banoğlu, Ahmet, İstanbul Cehennemi: Tarihte Büyük Yangınlar, Kapı Yayınları, 

Ġstanbul 2008. 

Bardakoğlu, Ali, ―Bey‗―, DĠA, Ġstanbul 1992, XVI, 13-19. 

—————,―Beyyine‖, DİA, Ġstanbul 1992, VI, 97-98. 

—————, ―Ceza‖, DİA, Ġstanbul 1993, VII,473-478. 

—————, ―Diyet‖, DİA, Ġstanbul 1994. IX,473-479. 

—————,―Gabn‖, DİA, Ġstanbul 1996. XIII, 268-273. 

—————, ―Had‖, DİA, Ġstanbul 1996. XIV,547-551. 

—————,―Hırsızlık‖, DİA Ġstanbul 1998. XVII,384-396. 

—————, ―Ġcâre‖, DĠA, Ġstanbul 2000, XXI,379-388. 

—————, ―Kasâme‖, DİA, Ġstanbul 2001. XXIV,528-530. 

—————,―Katil‖, DİA, Ankara 2002. XXV;45-48. 



 
 

323 

 

Barkan, Ömer Lütfi (ö.1399/1979), Türkiye'de Toprak Meselesi, (haz. Abidin Nesimi 

v.d.), Gözlem Yayınları, Ġstanbul 1980  

————— Kolonizatör Türk Dervişleri, Hamle Basın Yayın, Ġstanbul (t.y.) 

—————, ― Timar‖, İA, M.E.B, Ġstanbul 1988,  XII/1 286-333. 

—————, ―Kanunnâme‖, İA, M.E.B, Ġstanbul 1988, VI, 185-196. 

—————, XV ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmapatorluğunda Ziraî Ekonıminin Hukukî 

ve Malî Esasları, (Birinci Cilt Kanunlar),  (haz. Hüseyin Özdeğer)  Ġstanbul 

2001. 

—————, ―Edirne Askerî Kassâmına Ait Tereke Defterleri (1545-1659) Belgeler 

T.T.K.,  Ankara 1966, c. III, say. 5-6, s. 1-479. 

Barkey, Karen, Farklılıklar İmparatorluğu Karşılaştırmalı Tarih Perspektifinden 

Osmanlılar, (trc. Ebru Kılıç, Versus Kitap), Ġstanbul 2011. 

BaĢ, Esra, Arşiv Belgelerinden Hareketle XVIII. y. y. Osmanlı Toplum Hayatında Kadın, 

(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 2006. 

Bayram, Mikail, Ahi Evren Ve Ahi Teşkilatının Kuruluşu, Damla Matbaacılık, Konya 

1991. 

Bayındır, Abdülaziz, İslam Muhakeme Usulü (Osmanlı Uygulaması,) Ġslami Ġlimler 

AraĢtırma Vakfı, Ġstanbul 1986. 

Beydilli, Kemal, Osmanlı Döneminde İmamlar ve Bir İmamın Günlüğü, Tarih ve Tabiat 

Vakfı, Ġstanbul 2001. 

Bilgin, Arif, Osmanlı Saray Mutfağı (1453-1650), Kitabevi, Ġstanbul 2004 

—————, ―Narh Listeleri ve Üsküdar Mal Piyasası‖, IV. Üsküdar Sempozyumu: 

Bildiriler (3-5 Kasım 2006) Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2007, I,155-191. 



 
 

324 

 

Bilmen, Ömer Nasuhi (ö.1391/1971), Hukuk-ı İslamiyye ve Istılahat-ı Fıkhiyye Kamusu, 

Bilmen Yayınevi, Ġstanbul 1985, I-VIII. 

Bostan, Ġdris, Osmanlı Bahriye Teşkilatı: XVII. yüzyılda Tersane-i Amire, T. T. K, 

Ankara 1992. 

Bostan, M. Hanefi, ―XVI-XIX Yüzyıllarda Merdivenköy‘de Ġktisadî Hayat‖, V. 

Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (1-5 Kasım 2007), Üsküdar 

Belediyesi, Ġstanbul 2008, I,181-216. 

—————, ―XVI ve XVII. Yüzyıllarda Üsküdar Nahiyesi Köylerinde Sosyal ve 

Ġktisadî Hayat‖, VI. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (6-9 Kasım 2008) 

Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2008, II, 365-402. 

Bostancı, Ahmet, Kamu Hukuku Açısından Hazreti Peygamber'in Gayr-i Müslimlerle 

İlişkileri, Rağbet Yayınları, Ġstanbul 2001. 

Bozkurt, Fatih, Tereke Defterleri Ve Osmanlı Maddî Kültüründe Değişim (1785-1875 

İstanbul Örneği), (BasılmamıĢ Doktora Tezi), Sakarya Üniversitesi S.B.E., 

2011. 

Bozkurt, Gülnihal, Alman-İngiliz Belgelerinin ve Siyasi Gelişmelerin Işığı Altıında 

Gayrimüslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukukî Durumu: 1839-1914, T.T.K., 

Ankara 1989. 

Bozpolat, Serap, ―Tanzimat Öncesi Sivas‘ta Müslim Gayrimüslim Münasebetleri‖, 

Osmanlılar Döneminde Sivas Sempozyumu: Bildirileri (21-25 Mayıs 2007), 

Sivas Valiliği Ġl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, Sivas 2007, I, 419-425. 

Braude, Benjamin, ―Millet Sisteminin Ġlginç Tarihi‖, Osmanlı: Toplum,  (ed. Güler 

Eren), Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, IV;245-254. 

Bursalı, Osman Safa, Osmanlı Hukuku‟nda Kefalet Sözleşmesi: İstanbul Ve Galata 

Mahkemeleri Şeriyye Sicillerine Göre Mala Kefalet, 1791-1795 / 1206-

1210, (BasılmamıĢ Y. Lisan Tezi), Marmara Üniversitesi S.B.E., 2010. 



 
 

325 

 

Cahen, Claude, ―Zimme‖, İA, Ġstanbul 1986,  XII, 566-571. 

Canbakal, Hülya, 17. Yüzyılda Ayntab: Osmanlı Kentinde Toplum ve Siyaset, (trc. 

Zeynep Yelçe), ĠletiĢim Yayınları, Ġstanbul 2009. 

Cezar, Yavuz, ―18.yy‘da Eyüp‘te Para ve Kredi Üzerine Gözlemler‖, Eyüp‟te Sosyal 

Yaşam:18. Yüzyıl Kadı Sicilleri Işığında, (ed. Tülay Artan), Türkiye Ekonomik ve 

Toplumsal Tarih Vakfı, Ġstanbul 1998. s. 15-32  

—————, ―18. Ve 19. Yüzyılda Osmanlı Devletinde Sarraflar‖, Gülten Kazgan‟a 

Armağan Türkiye Ekonomisi,  (haz. L. Hilal Akgül, Fahri Aral), Ġstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları Ġstanbul 2004.  

Cin, Halil, ―Arazi‖, DİA, Ġstanbul 1991, III, 342-346.  

—————, (ö.1412/1991)  Osmanlılardan Önce Anadolu, (trc. Erol Üyepazarcı;  haz. 

AyĢen Anadol), Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, Ġstanbul 

2000. 

Cohen, Amnon,  Jewish Life Under Islam : Jerusalem in the Sixteenth Century, Harvard 

University, London 1984. 

—————, Osmanlı Kudüs‟ünde Loncalar, (trc. Nurettin Elhüseyni, Zekeriya 

KurĢun), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 2003. 

Çeçen, Kazım, İstanbul'un Vakıf Sularından Üsküdar Suları. Ġstanbul Su-Kanalizasyon 

Ġdare, Ġstanbul 1991 

Çeçener, Besim, Üsküdar Merkez Mahalleleri Osmanlı Dönemi Su Uygarlığı Eserleri. 

Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2007. 

Çelik, Gülfettin, Vakıf Su tahlilleri Su Hukuk ve Teşkilatı, (haz. Ahmet Tabakoğlu v.d.) 

Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Ġstanbul AraĢtırmaları Merkezi Ġstanbul Su 

ve Kanalizasyon Ġdaresi Genel Müdürlüğü, Ġstanbul 2000. 



 
 

326 

 

Çelik, Yüksel, ―Üsküdar PaĢakapısı Tevkifhânesi: ĠnĢası ve ĠĢgali (1912-1923)‖,  IV. 

Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (3-5 Kasım 2006), Üsküdar Belediyesi, 

Ġstanbul 2007. II,235-246. 

Çetin, Osman, Sicillere Göre Bursa'da İhtida Hareketleri ve Sosyal Sonuçları : (1472-

1909), T.T.K., Ankara 1994. 

—————, ―Bursa(fethi, Etnik Yapısı Müslim-Gayrimüslim Münasebetlerine BakıĢ)‖, 

Osmanlı: Toplum,  (ed. Güler Eren), Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, 

IV,270-275. 

Çevikel, Nuri, ―Kıbrıs Eyaletinde Müslim-Gayrimüslim ĠliĢkileri‖, Osmanlı : Toplum,  

(ed. Güler Eren), Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, IV, 277-285. 

Çiçek, Kemal, ―Cemaaat mahkemesinden Kadı Mahkemesine Zimmilerin Tercihi‖, Pax 

Ottomana Studies in Memoriam Prof. Dr. Nejat Göyünç, ed. Kemal Çiçek,  Sota; 

Haarlem: Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 2001, s. 31-50. 

—————,  ―Living Together: Muslim-Christian Relations in Eighteenth Century 

Cyprus as Reflected by the Sharia Cort Records‖,Islam and Christian-Muslim 

Relation Birmingham 1993, c. IV, Say: 1, s:36-64. 

—————, ―Papa Pavlos‘un Ġslama Hakareti ya da Renklere isyanı‖, Toplumsal 

Tarih, Ġstanbul 1996, c. V say. 25 s. 28-33. 

—————, ―ġeriyye Sicillerine Göre Trabzon‘da Müslim-Gayrimüslim ĠliĢkileri‖, 

Trabzon Tarihi İlmi Toplantısı: Bildiriler (6-8 Kasım 1998), Trabzon Belediyesi, 

Trabzon 1999,  s. 235-244. 

—————, ―Ġki Toplumlu Bir ġehirde Adalet ArayıĢları: LefkoĢe Mahkemesinde 

Rumlar ve Türkler (1698-1726) Dünden Bugüne Kıbrıs Meselesi,   (haz. Ali 

Ahmetbeyoğlu, Erhan Afyoncu),  Tarih ve Tabiat Vakfı, Ġstanbul 2001, s. 59-98. 

Çiftçi, Cafer, Bursa‟da Vakıfların Sosyo-Ekonomik İşlevleri: Avarız vakıfları, Hirfet 

Vakfıları, Para Vakıfları, Selatin Vakıfları, Gaye Kitabevi, Bursa 2004. 



 
 

327 

 

Çizakça, Murat, İslam Dünyasında ve Batı‟da İş Ortaklıkları Tarihi, (trc. ġehnaz 

Layıkel; haz. Hamdi Can Tuncer), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 

1999. 

Çolak, Kamil, XVI. Yüzyılda İstanbul'da İhtida Hareketleri, (BasılmamıĢ Doktora Tezi 

), Hacettepe Üniversitesi S.B.E., Ankara 2000. 

Dağcı, ġamil, ― Kısas‖, DİA, Ankara 2002. XXV,488-495. 

Davison, Roderic H, Kısa Türkiye Tarihi, (trc. Durdu Mehmet Burak), Babil Yayıncılık, 

Ankara 2004. 

Demir, Alparslan, ―Tahrir Defterlerine Göre 16. Yüzyılda Ġhtida Hareketleri‖, Gazi 

Üniversitesi Türkiyat Dergisi, Ankara 2009, IV, 199-206. 

Dörtok, Zeynep Abacı, ―Bir Sorun Çözme Yöntemi Olarak Sulh:18 Yüzyıl Bursa Kadı 

Sicillerinden Örnekler ve DüĢündürdükleri‖, OTAM, Ankara 2006, say.20 s. 105-

116. 

Düzdağ, Ertuğrul, Şeyhülislam Ebussuûd Efendinin Fetvalarına Göre Kanûnî 

Döneminde Osmanlı Hayatı, ġule Yayınları, Ġstanbul 1998. 

Düzenli, Pehlül, ―Osmanlı Fetva Mecmuaları IĢığında Ġstanbul‘da Gayrimüslimlerin 

Problemleri‖, Dinsel ve Kültürel Farklılıkların Birarada Yaşaması İstanbul 

Tecrübesi: Bildiriler (15-17 Nisan 2010), Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi, 

Ġstanbul 2010,  s. 203-222. 

Ekinci, Ekrem Buğra, Ateş İstidası: İslam-Osmanlı Hukukunda Mahkeme Kararlarının 

Kontrolü, Filiz Kitabevi, Ġstanbul 2001. 

Eldem, Edhem, ―XVII Yüzyılda Poliçe Tedavülü ve Kambiyo Kurları Hakkında‖, . X. 

Türk Tarih Kongresi: Kongreye Sunulan Bildiriler (22-26 Eylül 1986), T.T. K., 

Ankara 1993,  IV; 1671-1684. 

Emecen, Feridun M, Unutulmuş Bir Cemaat: Manisa Yahudileri, Eren Yayıncılık, 

Ġstanbul 1997.  



 
 

328 

 

—————, ―Ġzzî Süleyman Efendi‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIII, 565-566. 

—————, ―Osmanlıda Devlet Toplum Mahkeme‖, Eyüp‟te Sosyal Yaşam:18. Yüzyıl 

Kadı Sicilleri Işığında, (ed. Tülay Artan),Türkiye Ekonomik ve Toplumsal 

Tarih Vakfı, Ġstanbul 1998. s73-81. 

Engin, Nihat, ―Köle: Osmanlılar‘da Kölelik‖, DİA, Ankara 2002, XXVI, 246-248. 

Ercan, Yavuz, ―Türkiye‘de XV. Ve XVI. yüzyıllarda Gayrimüslimlerin Hukukî, Ġçtimaî 

ve Ġktisadî Durumu‖, Belleten, Ankara 1984, c. XLVIII say. 187. s. 1119-

1149. 

—————, Osmanlı Yönetiminde Gayrimüslimler Kuruluştan Tanzimat‟a Kadar 

Sosyal ve Hukukî Durumları, Turhan Kitabevi, Ankara 2001. 

Erdoğan, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2005. 

Erdoğru, Mehmet Akif, ―LefkoĢe ġer‘i Mahkeme Tutanaklarında  ġetm‖, VIIIth 

International Congress on the Economic and Social History of Turkey: Papers: 

VIII. Uluslararası Türkiye‟nin Sosyal ve Ekonomik Tarihi Kongresi: Bildiriler (18-

21 Haziran 1998), Lulu Press, Morrisville 2006, s. 139-146. 

Ergenç, Özer, ―Osmanlı Ģehirlerindeki Mahallenin ĠĢlev ve Nitelikleri Üzerine‖, 

Osmanlı Araştırmaları, Ġstanbul 1984, IV, 69-78. 

Ergin, Osman Nuri (ö.1381/1961), Mecelle-i Umûr-i Belediyye, Ġstanbul BüyükĢehir 

Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire BaĢkanlığı, Ġstanbul 1995. I-VI. 

—————, Türkiye‟de Şehirciliğin Tarihi İnkişafı, Ġstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Ġktisadî ve Ġçtimaiyat Enstitüsü, Ġstanbul 1936. 

Ergene, Boğaç, ―Costs of Court Usage in Seventeenth and Eighteenth Century Ottoman 

Anatolia: Court Fees as Recorded in Estate Inventories‖, JESHO, Leiden 2002, c. 

XLV, say.1 s. 20-39. 

Erkan, Nevzat, ―18. y.y. Üsküdar‘da ġeriyye Sicilleri IĢığında Gayrimüslimlerin 

Meslekleri‖, VI. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler: (6-9 Kasım 2008), 

Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2008, II, 443-456. 



 
 

329 

 

Erim, NeĢe, ―Osmanlı Ġmparatorluğunda Kalebendlik Cezası Ve Suçların 

Sınıflandırılması Üzerine Bir Deneme‖, Osmanlı Araştırmaları,: Enderun Kitabevi, 

Ġstanbul 1984, IV,79-88. 

Erten, Hayri, Konya Şer‟iyye Sicilleri Işığında Ailenin Sosyo-Ekonomik ve Kültürel 

Yapısı (XVIII. Y.Y. İlk Yarısı),: Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 2001. 

Eyice, Semavi ―Ayazma‖, DİA, Ġstanbul 1991, IV,229-230 

—————,―Ayazma Camii‖, DİA, Ġstanbul 1991, IV, 230-231. 

—————, ―Hamam‖, DİA, Ġstanbul 1997,  XV, 402-430. 

—————, ―Fetihten Önce Üsküdar‖, I. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (23-25 

Mayıs 2003), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2004,  I,17-20. 

Eymen, Fuad Seyyid, ―Fatımiler‖, DİA, Ġstanbul 1995, XII, 228-237.  

Faroqhi, Suraiya, ―Onaltıncı ve Onyedinci Yüzyıl Kadı Sicillerinde Kaydolan Ev 

SatıĢlarıyla Ġlgili Belgelerin ġekil Açısından DeğiĢimi‖, Tarih Boyunca Paleografya 

ve Diplomatik Semineri: Bildiriler, (ed. Mübahat S. Kütükoğlu). Ġstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih AraĢtırmaları Enstitüsü, Ġstanbul 1988, s. 201-

210. 

—————, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam: Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla, (trc. 

Elif Kılıç), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 1997. 

—————, Osmanlı Tarihi Nasıl İncelenir:Kaynaklara Giriş,  (trc. Zeynep Altok), 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 1999. 

—————, ―Othmanli: Social And Economic History‖, EI² I-XI, Leiden Brill 1995, 

VII, 202-210. 

—————, ―Krizler ve DeğiĢim 1590-1699‖, Osmanlı İmparatorluğu‟nun Ekonomik 

ve Sosyal Tarihi: 1600-1914, (ed. Halil Ġnalcık, Donald Quataert trc. AyĢe Berktay, 

Süphan Andıç, Serdar Alper), Eren Yayıncılık, Ġstanbul, 2004, II, 543-730. 

—————, Orta Halli Osmanlılar: 17. Yüzyılda Ankara ve Kayseri‟de ve Sahipleri ve 

Evler,  ter. Hamit ÇalıĢkan, Türkiye ĠĢ Bankası Kültür Yayınları, Ġstanbul 2009. 



 
 

330 

 

Fayda, Mustafa, Hazreti Ömer Zamanında Gayr-i Müslimler, Marmara Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Vakfı (ĠFAV), Ġstanbul 1989.  

Fekete, Lajos (ö.1389/1969), ―Osmanlı Türkler Ve Macarlar‖, Belleten, Ankara 1949,  

XIII/52, 699-706. 

Gedikli, Fethi, Osmanlı Şirket Kültürü: XVI.-XVII. Yüzyıllarda Mudarebe Uygulaması, 

Ġstanbul: Ġz Yayıncılık, 1998.  

—————, ―Kaza: Osmanlı Devleti‘nde Kaza‖, DİA, Ankara 2002, XXV, 117-119.  

—————, ―Osmanlı Hukukunda Hekim‘in Sorumluluğu, XVII. Yüzyılda Ünlü Bir 

Fıtık Cerrahı‖, Türk Hukuk Tarihi Araştırmaları, Ġstanbul 2007, IV, 15-27. 

Genç, Mehmet, Osmanlı İmparatorluğunda Devlet ve Ekonomi, Ötüken NeĢriyat, 

Ġstanbul 2000. 

—————, ―Osmanlılar: Ġktisadî ve Ticari Yapı‖, DİA, Ġstanbul 2007, XXXIII, 525-

532. 

Gerlach, Stephan, Türkiye Günlüğü 1573-1576,  (trc. Turkis Noyan; ed. Kemal 

Beydilli),  Kitap Yayınevi, Ġstanbul 2007. 

Gradeva, Rosistsa, ―Orthodox Christian Ġn The Kadı Courts:the Practice of the Sofia 

Sheriat Court, Seventy Century‖, Rumeli : Under The Ottomans, 15th-18th 

Centuries : İnstitutions And Communities.The Isis Press = Ġsis Yayımcılık, 

Ġstanbul 2004, s. 165-194.  

————— ―Ottoman Policy towards Christian Chuch Building‖,   Rumeli : Under The 

Ottomans, 15th-18th Centuries : İnstitutions And Communities, The Isis 

Press = Ġsis Yayımcılık, Ġstanbul 2004, s. 339-368. 

Greenwood, Anthony, İstanbul's Meat Provisioning: a Study of The Celebkeşan System, 

(BasılmamıĢ Doktora Tezi), Chicago University  1988. 



 
 

331 

 

Güler, Ġbrahim, ― XVII: Yüzyılda Osmanlı Esnaf ve Zanaatkârları ve Sorunları Üzerine 

Gözlemler‖, Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Muğla 

2000, c. II, 1 say. 1, s.121-158. 

—————, ―XVIII. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Ermeniler, Gözlem ve DüĢünceler‖, 

Osmanlı Toplumunda Birlikte Yaşama Sanatı: Türk Ermeni İlişkileri Örneği: 

Bildiriler, (20-22 Nisan 2006), Erciyes Üniversitesi, Kayseri 2007, II, 333-362. 

Güleryüz, Naim, ―Tarih Boyunca Ġstanbul‘da Yahudi Ġkamet Bölgeleri‖, Tarih İçinde 

İstanbul Uluslararası Sempozyumu: Bildiriler (14-17 Aralık 2010) MTT 

ĠletiĢim ve Reklam Hizmetleri, Ġstanbul 2011. s. 309-320. 

Gümrükçüoğlu, Saliha Okur, Şikayet Defterleri Işığında Osmanlı Hukuku ve 

Uygulaması (1649-1653), (BasılmamıĢ Doktora Tezi) Marmara Üniversitesi 

S.B.E., Ġstanbul 2010. 

Günalan, Rıfat, ―XVI. y.y. Üsküdar Mukataaları‖, IV. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler 

(3-5 Kasım 2006), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2007, II, 131-142.  

—————, ―Osmanlı Esnaf ve Toplumunda Temizlik AnlayıĢı: Belgeler Üzerine Bir 

Değerlendirme‖, Hidayet Yavuz Nuhoğlu Armağanı,  (haz. Ġshak Keskin 

v.d.), Pamuk Yayıncılık, Ġstanbul 2009, s. 209-220. 

Günay, Fatih, ―RaĢid Mehmed Efendi‖, DİA, Ġstanbul 2007, XXXIV, 466. 

GüneĢ, Ahmet, ―16 ve 17. Yüzyıllarda Üsküdar‘ın Mahalleleri ve Nüfusu‖, I. Üsküdar 

Sempozyumu: Bildiriler (23-25 Mayıs 2003), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 

2004. I,42-56. 

—————, ―16 ve 17. Yüzyıllarda Üsküdar Havalisindeki Köylerin Sosyal Ve 

Ekonomik Ahvaline Bir Örnek‖, II. Üsküdar Sempozyum: Bildiriler(12-13 Mart 

2004), Üsküdar Belediye BaĢkanlığı Üsküdar AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 2005. 

II,43-51. 

Gürkan, Menderes, ―Zimmiyi Öldüren Müslümana Kısas Uygulanması‖, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. Kayseri 1999 VIII, 315-324. 



 
 

332 

 

Halaçoğlu, Yusuf, XIV-XVII. Yüzyıllarda Osmanlılarda Devlet Teşkilatı Ve Sosyal Yapı, 

T.T.K., Ankara 1995. 

Hanna, Nelly, Osmanlı Kahiresinde Tüccar Olmak, (trc. Deniz Öktem) Ġstanbul 2006 

Haskan, Mehmet Nermi, Yüzyıllar Boyunca Üsküdar, Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 

2001. 

―Haraç: Osmanlı Devleti.‖, DİA, Ġstanbul 1997, XVI, 88-90. 

Hattox, Ralph S. Kahve ve Kahvehaneler: Bir Toplumsal İçeceğin Yakındoğu'daki 

Kökenleri, (trc. Nurettin Elhüseyni), Ġstanbul, Türkiye Ekonomik ve 

Toplumsal Tarih Vakfı, 1996. 

Hawary, Mohamed, ―The Muslim Jewish Relations in Ayyubid Egypt (1171-1250)‖, 

The Meeting of Civilizations: Muslim, Christian, and Jewish,(ed. by Moshe 

Maʻoz), Sussex Academic Press, Brighton 2009,  s. 6-12 . 

Harvey, J. ―Inheritance( in the Bible)‖, New Catholic Encyclodia (I-XV), The Catholic  

University Of America , Washington 1966, VII; 515-517. 

Heyd, Uriel, (1388/1968) Studies in Old Ottoman Criminal Law, ed. V. L. Menage, 

Oxford University, Oxford 1973. 

—————, Türk Hukuk ve Kültür Tarihi Üzerine: Makaleler, (trc. Ferhat Koca), 

Ankara Okulu Yayınları, Ġstanbul 2002. 

Hut, Davut, ―Üsküdar‘ın Tarihi Yer Adları‖, II. Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (12-13 

Mart 2004), Üsküdar Belediye BaĢkanlığı Üsküdar AraĢtırmaları Merkezi, 

Ġstanbul 2005, II, 160-170. 

Ġlgürel, Mücteba, ―Ġstimâlet‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIII, 362-363.  

—————, ―SubaĢı‖, DĠA, Ġstanbul 2009, XXXVII, 447-448,. 

Ġnalcık, Halil ― Mahkeme: Osmanlılarda‖, İA, M.E.B, Ġstanbul 1988,  VII, 149-151. 



 
 

333 

 

—————,Fatih Devri Üzerinde Tetkikler ve Vesikalar, T.T.K., Ankara 1987. 

—————, Osmanlı İmparatorluğu‟nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi: 1300-1600,  (ed. 

Halil Ġnalcık, Donald Quataret; trc. Halil Berktay), Eren Yayıncılık, Ġstanbul 

2000. I-II. 

—————, ―Kanunnâme‖, DİA, Ġstanbul 2001,  XXIV, 333-337. 

—————, ―Murad II‖, DİA, Ġstanbul 2006, XXXI, 164-172.  

—————, ―ġikâyet Hakkı: Arz-ı Hal ve Arz-ı Mahzarlar‖, Osmanlı Araştırmaları 

Ġstanbul 1988, c.VII-VIII, s. 33-54.  

—————, ―Ġstanbul: Nüfus ve Sosyal Yapı‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIII,232-239. 

Ġnan, Kenan, ―Kadı Sicillerine Göre 17. Yüzyıl Ortalarında Trabzon Esnafları ve 

Faaliyetleri‖, Osmanlı Öncesi İle Osmanlı Ve Cumhuriyet Dönemlerinde 

Esnaf Ve Ekonomi Semineri: Bildiriler (9-10 Mayıs 2002), Ġstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih AraĢtırma Merkezi, Ġstanbul 2003, II, 

257-278. 

Ġnci, Salih, Heybeliada Ruhban Okulu, Yedirenk, Ġstanbul 2010. 

Ġpcioğlu, Mehmet, Konya Şeriyye Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi,  Nobel Yayınları, 

Ankara 2001. 

ĠpĢirli, Betül Argıt, ―XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısında Üsküdar‘da YaĢayan Kadınların 

Maddi Durumları ve Gündelik Hayatları‖, VI. Uluslararası Üsküdar 

Sempozyumu: Bildiriler (6-9 Kasım 2008), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 

2008, II, 415-428. 

ĠpĢirli, Mehmet, ―ArĢiv Belgelerine Göre Ġstanbul Vakıf Evleri (MüĢtemilât, kira Tamir, 

SatıĢ)‖, Tarih boyunca İstanbul Semineri: Bildiriler, Ġstanbul 1989, s. 183-

196. 



 
 

334 

 

—————, ― XVI. Asrın Ġkinci Yarısında Kürek Cezası Ġle Ġlgili Hükümler‖, Tarih 

Enstitüsü Dergisi, Prof. Tayyip Gökbilgin Hatıra Sayısı, Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Tarih Enstitüsü, Ġstanbul 1981-982,  XII, 203-248. 

—————, ―Nâib: Osmanlı‘da Nâiblik‖, DİA, Ġstanbul 2006, XXXII, 312-313. 

—————, ―Üsküdar Mahkemesi‖, V. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler 

(1-5 Kasım 2007), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2008. I,31-38. 

ĠĢbilir, Ömer, ―XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısında Osmanlı Devleti‘nde Limni Kalebentleri‖, 

Zindanlar ve Mahkûmlar, (der. Emine Gürsoy Naskali, Hilal Oytun Altun), Babil 

Yayınları, Ġstanbul 2006 s. 48-56. 

Jean Baptiste van Mour, M. de Ferriol, On Sekizinci Yüzyılın Başında Osmanlı 

Kıyafetleri,  (haz. ġevket Rado; trc. Cenap Yazansoy), Yayın-Matbaacılık 

Ticaret Limited ġirketi, Ġstanbul 1980. 

Jennnings, Ronald C. ―The Population, Society and Economy of the region of Erciyes 

Dağı in the 16th Century‖, Contributions a l‟histoire economique et sociale 

de l‟Empire Ottoman,  (ed. Ömer Lütfi Barkan v.d.), Editions Peeters  

Leuven  1983, s. 149-250. 

—————, Christian and Muslims in Ottoman Cyprus and the Mediterranean Worl, 

1571-1640 Newyork and London 1993. 

—————, ―Women in Early 17th Century Ottoman Judicial Records-The Sharia 

Court of Anatolian Kayseri‖, ―Studies on Ottoman Social History in the 

Sixteenth and Sevententh Centuries: Women, Zimmis and Sharia Courts in 

Kayseri, Cyprus and Trabzon, The Isis Press = Ġsis Yayımcılık, Ġstanbul 

1999, s. 143-199. 

————— ―Zimmis (non-Muslims) in early 17th Century Ottoman Judicial Records: 

The Sharia Court of Anatolian Kayseri‖, Studies on Ottoman Social History 

in the Sixteenth and Sevententh Centuries: Women, Zimmis and Sharia 



 
 

335 

 

Courts in Kayseri, Cyprus and Trabzon, The Isis Press = Ġsis Yayımcılık, 

Ġstanbul 1999, s. 347-412. 

—————, ―Kadi, Court, and Legal procedure in 17th Century Ottoman Kayseri‖, 

Studies on Ottoman Social History in the Sixteenth and Sevententh 

Centuries: Women, Zimmis and Sharia Courts in Kayseri, Cyprus and 

Trabzon, The Isis Press = Ġsis Yayımcılık, Ġstanbul 1999, s. 295-326. 

—————, ―The Society And Economy of Maçuka in the Ottoman Judicial Registers 

of Trabzon1560-1640‖, Studies on Ottoman Social History in the Sixteenth 

and Sevententh Centuries: Women, Zimmis and Sharia Courts in Kayseri, 

Cyprus and Trabzon,  The Isis Press = Ġsis Yayımcılık, Ġstanbul 1999, s. 

583-612. 

Kafesoğlu, Ġbrahim, ―Ġstanbul: ġehrin Muhasaraları‖, İA, I-XIII. M.E.B, Ġstanbul 1988, 

V/2  1173-1180. 

Karaman, Abdullah, İslam Borçlar Hukukunda Kefalet Sözleşmesi ve Günümüzde 

Tatbikatı (BasılmamıĢ Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 1997. 

Kapar, M. Ali, Hazreti Muhammed (S.A.V)'İn Müşriklerle Münasebeti. Esra Yayınları, 

Ġstanbul 1993. 

Kal‘a, Ahmet, ―Esnaf‖, DİA, Ġstanbul 1995, XI, 423-430. 

————— ―Gediklerin DoğuĢu ve Gedikli Esnaf‖, Türk Dünyası Araştırmaları,  

Ġstanbul 1990,  LXVII, 181-187 

—————, İstanbul Esnaf Tarihi Tahlilleri İstanbul Esnaf Birlikleri ve Nizamları, 

Ġstanbul BüyükĢehir Belediyesi Kültür ĠĢleri Daire BaĢkanlığı Ġstanbul 

AraĢtırmaları Merkezi, Ġstanbul 1998. 

—————, ―Lonca‖, DİA, Ankara 2003, XXVII, 211-212.  



 
 

336 

 

Karababa, Eminegül, Orıgıns Of a Consumer Culture in an Early Modern Context: 

Ottoman Bursa, (BasılmamıĢ Doktora Tezi),  Bilkent Üniversitesi, Ankara 

2006. 

Karadağ, Esra, XIX. Yüzyılın İlk Yarısında (1800-1850) Anadolu‟da İhtida Hareketleri, 

(BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi ), Cumhuriyet Üniversitesi S.B.E., Sivas 

2005. 

Karahasanoğlu, Selim, ―Osmanlı Ġmparatorluğunda 1730 Ġsyanına Dair Bulgular: 

Ġsyanının Organizatörlerinden Ayasofya Vaizi Ġspirzade Ahmed Efendi ve 

Terekesi‖, OTAM, Ankara 2008, XXIV, 97-108. 

KarataĢ, Ali Ġhsan, Osmanlı Devleti‟nde Gayrimüslimlerin Toplum Hayatı-Bursa 

Örneği, Gökkubbe, Ġstanbul 2009. 

Karpat, Kemal H.,  Osmanlı Nüfusu 1830-1914: Demografik ve Sosyal Özellikleri. (trc. 

Bahar Tırnakçı), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 2003. 

Kavukçu, Hüseyin, ―Ġslam Hukukunda Kısas‖, Diyanet İlmi Dergi Ankara 1979, c.18 

say.2 s. 108-116. 

Kaya, Süleyman, XVIII. Yüzyıl Osmanlı Toplumunda Nazari Ve Tatbiki Olarak Karz 

İşlemleri, (BasılmamıĢ Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi S.B.E., 2007. 

—————, ―XVIII y.y. da Osmanlı Toplumunda Kredi ĠĢlemleri‖,  Türk Hukuk Tarihi 

Araştırmaları, Ġstanbul 2007, III, 13-47. 

Kazıcı, Ziya ―Ahilik‖, DİA, Ġstanbul 1988, I, 540-542.  

—————, ―Osmanlılarda Mahalle Ġmamları ve Yerel Yönetim ĠliĢkisi‖, İslam 

Geleneğinden Günümüze Şehir ve Yerel Yönetimler, (ed. Vecdi Akyüz, 

Seyfettin Ünlü), Ġlke Yayınları, Ġstanbul 1996 s. 435 

—————, Osmanlı Vakıf Medeniyeti, Ġstanbul 2003. 

—————, Osmanlı Devleti‟nde Toplum Yapısı, Bilge Yayıncılık, Ġstanbul 2003. 



 
 

337 

 

Kayra, Cahit, Osmanlı‟da Fetvalar ve Günlük Yaşam, Boyut Kitapları, Ġstanbul 2008. 

KeleĢ, Bahattin, ―Memlükler Döneminde Sosyal Yapı‖, Türkler, (ed. Hasan Celal Güzel  

Kemal Çiçek, Salim Koca), Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 2002,  V, 394-

398. 

Kenanoğlu, M. Macit, Osmanlı Millet Sistemi: Mit ve Gerçek, Klasik, Ġstanbul 2004. 

—————, ―Mirî arazi‖, DİA, Ġstanbul 2005, XXX, 157-159. 

—————, ―Ġslam Hukuku ve Birarada YaĢam-Osmanlı Ġstanbulu ve Gayrimüslimler-

.‖ Dinsel ve Kültürel Farklılıkların Birarada Yaşaması İstanbul Tecrübesi: Bildiriler 

(15-17 Nisan 2010), Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi, Ġstanbul 2010,  s. 157-

168. 

Kızılçelik, Sezgin-Erjem, YaĢar, Açıklamalı Sosyoloji Terimler Sözlüğü, Atilla Kitabevi, 

Ankara 1994. 

Konyalı, Ġbrahim Hakkı (ö. 1984), Abideleri ve Kitabeleri ile Üsküdar Tarihi, Türkiye 

YeĢilay Cemiyeti, Ġstanbul 1976. I-II. 

Kortantamer, Samira, ―Memlüklülerde Hapishaneler‖, Hapishane Kitabı, (ed. Emine 

Gürsoy Naskali, Hilal Oytun Altun), Ġstanbul Kitabevi 2010, s. 93-100. 

Köprülü, M.Fuad, ―Vakıf Müessesesinin Hukukî Mahiyeti ve Tarihi Tekamülü‖, 

Vakıflar Dergisi Ankara 1938,  II,3-14. 

Köse, Ali, ―Ġhtidâ‖, DİA, Ġstanbul 2000, XXI, 554-558. 

Köse, Osman,  ― XVII. Yüzyılda Osmanlı-Rus Esir Mübadelesi‖, XII Türk Tarih 

Kongresi: Bildiriler (4-8 Ekim), T.T.K., Ankara 2002. 34-360 

—————, ―XVII. Yüzyıl Sonları Rus ve Avusturya SavaĢları Esnasında Osmanlı 

Toplumunda Bir Uygulama: Ġçki ve FuhuĢ Yasağı‖, Tukish 

Studies=Türkoloji Araştırmaları Ġstanbul 2007, c.II say.1 s. 104-125 



 
 

338 

 

Kuban, Doğan, ―Aydınlatma‖, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi,  (haz. Ġlhan 

Tekeli v.d.) Tarih Vakfı, Kültür Bakanlığı, Ġstanbul 1993, I,474-476. 

KurĢun, Zekeriya, ―Üsküdar‘da Ġranlılar ve Ġran Mezarlığı‖, IV. Üsküdar Sempozyumu: 

Bildiriler (3-5 Kasım 2006), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2007, I, 195-212. 

Kurt, Abdurrahman, Bursa Sicillerine Göre Osmanlı Ailesi: 1839-1876, Uludağ 

Üniversitesi Basımevi, Bursa 1998. 

Kurt, Ġsmail, Para Vakıfları Nazariyat ve Tatbikat, Ensar NeĢriyat Ġslami Ġlimler 

AraĢtırma Vakfı, Ġstanbul 1996. 

Kurt, Ġsmail, Aydın, Bilgin, ―Üsküdar ve Çevresi Tarihinin Yeni Kaynakları: Valide 

Camiinde Bulunan Siciller‖, Türk Dünyası Araştırmaları, Ġstanbul 1996, 

c.CI, s.  205-216. 

Kuzucu, Kemalettin, ―Ġcadiye Yangın Kulesi Ve ÇalıĢma Sistemi‖, V. Uluslararası 

Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (1-5 Kasım 2007), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 

2008, I, 665-680. 

Külekçi, Cahit, Sosyo-Kültürel Açıdan Ermeniler ve Türkler: İstanbul Ermenileri, 

Kayıhan Yayınları, Ġstanbul 2010. 

Kütükoğlu, Bekir, ―Vekayi‘nüvis‖, Vekayi Nüvis: Makaleler, Ġstanbul Fetih Cemiyeti 

Yahya Kemal Enstitüsü, Ġstanbul 1994.s-103138. 

Kütükoğlu, Mübahat ―Narh: Osmanlılarda‖, DİA, Ġstanbul 2006,  XXXII, 390-391.  

—————, Osmanlı Esnafında Oto-kontrol Müessesi‖, Ahilik ve Esnaf: Konferanslar 

ve Seminerler, Esnaf ve Sanatkarlar Dernekleri Birliği, Ġstanbul 1986, s. 9-16. 

Lewis, Raphael, Osmanlı Türkiyesi'nde Gündelik Hayat : (Adetler Ve Gelenekler), trc. 

Mefkure Poroy, Doğan KardeĢ Yayınları, Ġstanbul 1973. 

Lowry, Heath, W., Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi 1461-1583, (trc. 

Demet Lowry, Heath W. Lowry), Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, Ġstanbul 2010. 

Marcus, Abraham, The Middle East on The Eve Of Modernity : Aleppo in the Eigteeth 

Century, Colombia University, New York 1989. 



 
 

339 

 

Martal, Abdullah, ―Suyolcu‖, DİA, Ġstanbul 2010, XXXVIII, 1-2. 

Mantran, Robert (ö.1999), 17. Yüzyılın İkinci Yarısında İstanbul: Kurumsal, İktisadî, 

Toplumsal Tarih Denemesi; (trc. Mehmet Ali Kılıçbay, Enver Özcan), V 

Yayınları Ankara, 1986 I-II. 

MenekĢe, Ömer, XVII Ve XVII. Yüzyılda Osmanlı Devletinde Hırsızlık Suçu ve Cezası 

(BasılmamıĢ Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi S.B.E., Ġstanbul 1998. 

Menocal, Maria Rosa,  Dünyanın İncisi: Endülüs Modeli,  (trc. Ġhsan Durdu), EtkileĢim 

Yayınları, Ġstanbul 2006. 

Minkov, Anton, Conversion to Islam as Reflected in Kisve Bahasi Petitions : An Aspect 

of Ottoman Social Life in the Balkans : 1670-1730, (BasılmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi), McGill University, Ottowa 2000. 

Mumcu, Ahmet, ―Divan-ı Hümayun‖, DİA, Ġstanbul 1994, IX, 430-432. 

Olson, Robert, Imperial Meanderings and Republican By-Ways: Essays on Eighteenth 

Century Ottoman and Twentienth Century, The Isis Press = Ġsis Yayımcılık, Ġstanbul 

1996, s. 19-21. 

Orhonlu, Cengiz (ö.1396/1976), Osmanlı İmparatorluğunda Derbend Teşkilatı, Ġstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, Ġstanbul 1967. 

—————, Osmanlı İmparatorluğu‟nda Şehircilik ve Ulaşım Üzerine Araştırmalar,  

Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, Ġzmir 1984. 

Ortaylı, Ġlber, ―Devenin TaĢıma Maliyeti Eğrisi‖ Ankara Üniversitesi Siyasal Bilimler 

Fakültesi Dergisi, Ankara 1973, c 1, sayı 28 s:181-190. 

—————, Osmanlı Toplumunda Aile,  Pan Yayıncılık, Ġstanbul 2000. 

—————,  ―Kadı‖, DİA, Ġstanbul 2001, XXIV, 69-73. 

—————, ―Osmanlı ġehirlerinde Mahkeme‖, Ankara Hukuk Fakültesi Dergisi: Prof. 

Bülent Esen‟e Armağan, Ankara 1977, s. 245-264. 



 
 

340 

 

—————, ―Millet: Osmanlılar‘da Millet Sistemi‖, DİA, Ġstanbul 2005, XXX,66-70. 

Öz, Mehmet, ―Osmanlılar: Sosyal Hayat 1. Osmanlı Toplumu‖, DİA, Ġstanbul 2007, 

XXXIII,532-538,  

Özcan, Abdülkadir, ―Mustafa II‖, DİA, Ġstanbul 2006,  XXXI, 275-280, 

—————, ―Mahmud I‖, DİA, Ġstanbul 2003,  XXXVII,348-352, 

Özcan, Ruhi ,16. ve 17. Y.y.da Konya‟da Mülk Satışları Ve Fiyatlar, (BasılmamıĢ 

Doktora Tezi), Selçuk Üniversiresi S.B.E., 1993. 

Özcan, Tahsin, ―Osmanlı Toplumunda Yetimlerin Himayesi Ve Eytam Sandıkları‖, 

İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Ġstanbul 2006, XIV, 103-

121. 

—————, Fetvalar Işığında Osmanlı Esnafı, Kitabevi, Ġstanbul 2003. 

—————, ―Osmanlı Mahallesi Sosyal Kontrol ve Kefalet Sistemi‖, Marife, Konya 

2001, I, 129-151. 

—————, Osmanlı Para Vakıfları: Kanûnî  Dönemi Üsküdar Örneği, T.T.K, Ankara 

2003.   

—————, ―Osmanlı Toplumunda Birarada YaĢama Tecrübesi: Hasköy Örneği –

Ġstatistiksel Bir Analiz Denemesi-‖, Dinsel ve Kültürel Farklılıkların 

Birarada Yaşaması İstanbul Tecrübesi: Bildiriler (15-17 Nisan 2010), 

Ġstanbul Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi, Ġstanbul 2010, s. 257-273. 

Özdemir, Ġbrahim, ―Osmanlı Toplumunda Çevre AnlayıĢı‖, Türkler, (ed. Hasan Celal 

Güzel, Kemal Çiçek, Salim Koca), Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 2002,  

X, 601-606. 

Özdemir, Mehmet, ―Endülüs‖, DİA, Ġstanbul 1995,  XI, 211-225.  



 
 

341 

 

—————, ―Endülüs‘te Birlikte YaĢama Tecrübesi Üzerine Bazı Mülahazalar VII-XI. 

Yüzyıllar Arası‖, İslam ve Demokrasi: Bildiriler (Kutlu Doğum 

Sempozyumu Nisan 1998) Türkiye Diyanet Vakfı Ġstanbul 1999,  s. 85-96. 

Özel, Ahmet, ―Gayrimüslim‖, DİA, Ġstanbul 1996,  XIII, 418-427.  

Özgökmen, Ali, Konya Şer`iye Sicilleri Işığında Müslim Gayr-i Müslim Münasebetleri, 

(BasılmamıĢ Doktora Tezi), Selçuk Üniversitesi S.B.E., Konya 1996. 

Özkaya, Yücel, 18. yüzyılda Osmanlı Toplumu,  Yapı Kredi Yayınları, Ġstanbul 2008. 

Özkul, Ali Efdal, ―XVIII. Yüzyılın Ġlk Yarısında Kıbrıs‘ta Kalebentler ve 

Cezirebentler‖, Hapishane Kitabı, (ed. Emine Gürsoy Naskali, Hilal Oytun 

Altun9, Ġstanbul Kitabevi 2010, s. 127-138.- 

Özlü, Zeynel, Kassam Defterlerine Göre XVIII. Yüzyılın İkinci Yarısında Gaziantep, 

(BasılmamıĢ Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi S.B.E., Ankara 2002. 

Öztürk,  Levent, İslam Toplumunda Hıristiyanlar: Asr-ı Saadet‟ten Haçlı Seferlerine 

Kadar, Ġz Yayıncılık, Ġstanbul 1998. 

—————, ―Müslüman Yönetimlerde Birarada YaĢama Tecrübesi(Abbasi Modeli), 

İslam ve Demokrasi: Bildiriler (Kutlu Doğum Sempozyumu Nisan 1998), Türkiye 

Diyanet Vakfı, Ġstanbul 1999,  s. 43-54. 

—————, ―Erken Dönem Ġslam toplumlarında Çok kültürlü YaĢam: Emevi/Abbasi 

Örneği‖, İslam Medeniyetinde Bir Arada Yaşama Tecrübesi: Bildiriler (Kutlu 

Doğum Sempozyumu Nisan 2008), Türkiye Diyanet Vakfı, Ankara 2009, s. 128-143. 

Öztürk, Nazif, Menşei ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar, Vakıflar Genel 

Müdürlüğü, Ankara 1983. 

—————, ―Mukataalı Vakıf‖, DİA, Ġstanbul 2006. XXXI, 132-134. 

Öztürk, Said, Askeri Kassama Ait : Onyedinci Asır İstanbul Tereke Defterleri : Sosyo-

Ekonomik Tahlil, Osmanlı AraĢtırmaları Vakfı, Ġstanbul 1995. 

—————,Osmanlı Belgelerinde Tuzla, Tuzla Belediyesi, Ġstanbul 2006. 



 
 

342 

 

Öztürk, Yücel, ―XIX. Asrın Ortalarında Sultaniye Kazası‖, Çanakkale Savaşları Tarihi. 

(Ed. Mustafa Demir),  DeğiĢim Yayınları, Ġstanbul 2008, II, 899-1052. 

Ötüken Türkçe Sözlük, YaĢar Çağbayır, Ötüken NeĢriyat, Ġstanbul 2007. I-V. 

Pakalın, Mehmet Zeki (ö.1392/1972), Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 

M.E.B, Ankara 1983. 1-III. 

Pamuk, Bilgehan ,―XVI. ve XVII. Asırlarda Erzurum‘da Ahilik ve Essnaf TeĢkilatı‖, I. 

Ahi Evran-ı Veli ve Ahilik Araştırmaları Sempozyumu: Bildiriler (12-13 

Ekim 2004) Gazi Üniversitesi Ahilik Kültürünü AraĢtırma Merkezi, 

KırĢehir 2005. II, 751-773. 

Pamuk, ġevket, İstanbul ve Diğer Kentlerde 500 Yıllık Fiyatlar ve Ücretler, 1469-1998 

Ankara 2000.   

—————, ―KuruĢ‖, DİA, Ankara 2002. XXVI,458-459. 

—————,Osmanlı-Türkiye İktisadî Tarihi 1500-1914. ĠletiĢim Yayınları, Ġstanbul 

2005. 

Pamukciyan, Kevork, İstanbul Yazıları,  haz Osman Köker: Aras Yayıncılık, . Ġstanbul 

2002. 

Peirce, Leslie, Ahlak Oyunları: 1540-1541 Osmanlı‟da Ayntab Mahkemesi ve 

Toplumsal Cinsiyet, trc. Ülkün Tansel, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 

2005.  

PoĢ, Abdullah, ―XIX. Yüzyılın Ġkinci Yarısında Tarsus‘ta Müslim-Gayrimüslim 

ĠliĢkileri‖, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Bursa 2008 

c.XVII. say. 2 s. 593-608. 

Quataert, Donald, (ö.2011) Osmanlı İmparatorluğu 1700-1922, trc. AyĢe Berktay, 

ĠletiĢim Yayınları, Ġstanbul 2002. 



 
 

343 

 

Reyhan, Cenk, Osmanlı‟da Kapitalizmin Kökenleri: Kent-Kapitalizm İlişkisi Üzerine 

Tarihsel-Sosyolojik Bir Çözümleme,  Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ġstanbul 

2008. 

Rozen, Minna, İstanbul Yahudi Cemaatinin Tarihi Oluşum Yılları (1453-1566), trc. 

Serpil Çağlayan, Türkiye ĠĢ Bankası Kültür Yayınları, Ġstanbul 2010.  

Ruhi, Özcan, 16. Ve 17. Y.y.da Konya‟da Mülk Satışları Ve Fiyatlar (BasılmamıĢ 

Doktora Tezi) Selçuk Üniversitesi S.B.E., Konya, 1993. 

Sahillioğlu, Halil, ―Bursa Kadı Sicillerinde Ġç Ve DıĢ Ödemeler Aracı Olarak ‗Kitabu‘l-

kadı‘ ve ‗Süfteceler‖, Türkiye İktisat Tarihi Semineri: Metinler Tartışmalar, 

ed. Osman Okyar, Hacettepe Üniversitesi, Ankara 1975. s. 103-144. 

—————, ―Askeri‖, DİA, Ġstanbul 1991, IV,488-489. 

—————, ―Üsküdar‘ın Mamure Mahallesi Fıtık Cerrahları‖, Yeni Tıp Tarihi 

Araştırmaları Ġstanbul 1998 IV,59-66. 

Sak, Ġzzet, Şer‟iye Sicillerine Göre Sosyal ve Ekonomik Hayatta Köleler (17. Ve 18. 

Yüzyıllar),(BasılmamıĢ Doktora Tezi ) Selçuk Üniversitesi S.B.E., Konya 

1992.  

Sakin, Orhan, Osmanlı‟da Etnik Yapı,  Bizim Kitaplar, Ġstanbul (t.y.) 

Saydam, Abdullah, ―Trabzon‘da Cemaatler Arası ĠliĢkiler Ve Din DeğiĢtirme Olayları 

(1794-1850)‖, Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, Ġstanbul 2005, 

say.154,99-105. 

Selam, ġâfii Mahmûd Selam, . Ehlü'z-Zimme Fî Mısr Fi'l-Asri'l-Fatımi Es-Sani Ve'l-

Asrü'l-Eyyübi : (467-648 / 1074-1250 Dârü'l-Maârif, Kahire 1982. 

Seyyar, Ali, İnsan ve Toplum Bilimleri Terimleri (ansiklopedik sosyal bilimler sözlüğü) 

: Ġngilizce - Almanca karĢılıklı Türkçe açıklamalı,  DeğiĢim Yayınları, 

Ġstanbul 2007. 



 
 

344 

 

Sıdki, Gedikler,  Dersaâdet Tanin Matbaası, Ġstanbul 1325. 

Söylemez, Mahfuz , ―Kalebend Cezası Bağlamında Osmanlı‘da Patrikhanenin Yargılam 

ve Ceza Ehliyeti Üzerine Bazı Notlar‖, Dinsel ve Kültürel Farklılıkların Birarada 

Yaşaması İstanbul Tecrübesi: Bildiriler (15-17 Nisan 2010), Ġstanbul Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi, Ġstanbul 2010. s. 135-156. 

Shmuelevitz, Aryeh, The Jews of the Ottoman Mpire İn The Late Fifteenth And The 

Sixteenth Centuries : Administretive, Economic, Legal And Social Relations As 

Reflected İn The Responsa, Leiden : E. J. Brill, 1984. 

Sürgevil, Sabri, ―Osmanlı Ġmparatorluğunda Yahudiler‖, Türkler, (ed. Hasan Celal 

Güzel, Kemal Çiçek, Salim Koca), Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 2002, X, 251-

260. 

ġeker, Mehmet, Anadolu‟da Bir Arada Yaşama Tecrübesi : Türkiye Selçukluları Ve 

Osmanlılar‟da Müslim - Gayr-i Müslim İlişkileri, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı 

Yayınları, Ankara 2000. 

—————, Osmanlı Belgelerinde İhtida Kavramı ve Mühtediler, Ötüken NeĢriyat, 

Ġstanbul 2007.. 

ġekerci, Osman, İslam Şirketler Hukuku Emek Sermaye Şirketi, (el-mudaraba). Marifet 

Yayınları, Ġstanbul 1981. 

ġeĢen, Ramazan, ―Eyyûbîler‖, DİA, Ġstanbul 1995, XII, 20-30. 

ġeyban, Lütfi,  Reconquista: Endülüs‟te Müslüman-Hristiyan İlişkileri,  Ġz Yayıncılık, 

Ġstanbul 2003. 

ġimĢir Nahide ―18. Y.y. Ortalarında Üsküdar ve Çevresindeki Hamamlar‖, I. Üsküdar 

Sempozyumu: Bildiriler (23-25 Mayıs 2003), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2004, I, 

80-91.  

Tabakoğlu, Ahmet, Türk İktisat Tarihi, Dergah Yayınları, Ġstanbul 1994. 



 
 

345 

 

—————,  Osmanlı Döneminde Üsküdar Köyleri‖, V. Uluslararası Üsküdar 

Sempozyumu: Bildiriler (1-5 Kasım 2007), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 

2008,  I, 147-159 

—————, Toplu Makaleler İktisat Tarihi, Kitabevi, Ġstanbul 2005. 

Tak, Ekrem, ―Üsküdar ġer‘iyye Sicillerindeki Fermanlara Göre Üsküdar‖, IV. Üsküdar 

Sempozyumu: Bildiriler (3-5 Kasım 2006), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 

2007,  II, 121-130. 

—————, Diplomatik Bilimi Bakımından XVI.-XVII. Yüzyıl Kadı Sicilleri ve Bu 

Sicillerin İhtiva Ettiği Belge Türlerinin Form Özellikleri ve Gelişimi, 

(BasılmamıĢ  Doktora Tezi), M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 2009.  

Tamdoğan, IĢık,  ―Sulh in the 18th  Century Ottoman Courts of Üsküdar and Adana‖, 

Islamic Law And Society, E.J.Brill, Leiden 2008,  XV, 55-83. 

————— ―Atı Alan Üsküdar‘ı Geçti ya da 18. Yüzyılda Üsküdar‘da ġiddet Ve 

Hareketlilik ĠliĢkisi‖, Osmanlı‟da Asayiş Suç Ve Ceza: 18.-20. Yüzyıllar. 

(der. Noemi Levy, Alexandre Toumarkine), Tarih Vakfı Yurt Yayınları 

Ġstanbul,(t.y.), s. 80-95. 

TaĢ, Hülya, Ankara‟nın Bütüncül Tarihine Katkı XVII. Yüzyılda Ankara, T.T.K., Ankara 

2006. 

————— ―Osmanlı Mahkemesinde ―Sühudü‘l-Hâl‖ Nasıl Değerlendirebilir?‖, Bilig, 

Ankara 2008,  XXXXIV, 25-44. 

Tatçı, Mustafa, Öztürk, M. Cemal, Bytygi, Taxhidin, Üsküdarlı Selami Ali Efendi: 

Hayatı Tarikat-Nâmesi ve Vakfiyesi, Kaknüs Yayınları, Ġstanbul 2006. 

Tanman, M. Baha, ―Selami Ali Efendi Tekkesi‖, DİA, Ġstanbul 2009. XXXVI, 349-350 

Tekin, Rahmi, Osmanlı Devletinde Gayrimüslimlerin Gündelik Yaşamı (1520-1670 

İstanbul Örneği), (BasılmamıĢ Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi S.B.E., 

Erzurum 2008. 



 
 

346 

 

Tekin, YaĢar, Şer‟iyye Sicilleri Işığında Osmanlı Devleti‟nde Ta‟zir Suç ve Cezaları: 

(1179/1765), (BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi 

S.B.E., Ġstanbul 1995. 

Tekin, Zeki, ―Üsküdar Debbağhaneleri ve Üretim Kapasiteleri (Klasik Osmanlı 

Dönemi)‖, V. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (1-5 Kasım 

2007) Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2008,  I, 307-321 

http://tdkterim.gov.tr/atasoz/?kategori=atalst&kelime=%FCsk%FCdar&hng=02.03.20

11. 

Thompson, E. P., Avam ve Görenek, (trc. Uygur KocabaĢoğlu), Birikim Yayınları, 

Ġstanbul 2006. 

Tok, Özen, ―Kadı Sicilleri IĢığında Osmanlı ġehirlerindeki Mahalleden Ġhraç 

Kararlarında Ahalisinin Rolü (XVII: ve XVIII. Yüzyıllarda Kayseri 

Örneği‖, Erciyes Üniversitesi S.B.E. Dergisi, Kayseri 2005, c.1 say. 18 s. 

155-174. 

Tuğlacı, Pars, Tarih Boyunca İstanbul Adalar‟ı, Say Yayınları, Ġstanbul 1995. I-II. 

Turan, Osman, Selçuklular Zamanında Türkiye: Siyasi Tarih Alp Arslan‟dan Osman 

Gazi‟ye (1071-1318), Boğaziçi Yayınları, Ġstanbul 1993. 

UzunçarĢılı, Ġsmail Hakkı (ö.1398/1977), Osmanlı Devleti‟nin İlmiye Teşkilatı, T.T.K., 

Ankara 1988. 

—————, ―Ġstanbul ve Bilâd-ı Selâse Denilen Eyüp, Galata Ve Üsküdar Kadılıkları‖, 

İstanbul Enstitüsü Dergisi, Ġstanbul 1957, s. 25-32. 

Üner, Mehmed Emin, ―XVII. Müslim Gayrimüslim ĠliĢkilerinin Olumlu Örneği: 

Urfa‘da Müslüman Ermeni ĠliĢkileri‖, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih 

Dergisi, Ġstanbul 2006, say.43 s.105-114. 

Ünver, Ahmet Süheyl (ö.1406/1986), Kadıköyüne Ünvanı Verilen Hızır Bey Çelebi 

Hayatı ve Eserleri: 810-863/1407-1459, Numune Matbaası, Ġstanbul 1944.  

http://tdkterim.gov.tr/atasoz/?kategori=atalst&kelime=%FCsk%FCdar&hng=02.03.2011
http://tdkterim.gov.tr/atasoz/?kategori=atalst&kelime=%FCsk%FCdar&hng=02.03.2011


 
 

347 

 

Vitinos, Yanko, Şûra-yı Devlet'in Üç Kararı Hakkında Mütâlaânâme, Sada-yı Millet 

Matbaası, Ġstanbul 1327. 

Yavuz, Cevdet, ―Dava‖, DİA, Ġstanbul 1994, IX, 12-16. 

Yazıcı, Tahsin, ―Üsküdar‖, İA, M.E.B, Ġstanbul 1988,  XII, 127. 

Yaylalı, Davut, İslam Hukukunda Sulh, TaĢtan Matbaacılık, Ġstanbul 1993.  

Yediyıldız, Asım, ―Osmanlı Toplumu ve Çevre‖, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Bursa 2008, c. XVII say. 2 s. 154-156. 

Yediyıldız, Bahaeddin, ―Osmanlı Döneminde Türk Toplumunun Gayrimüslim Reaya 

Sunduğu Hizmetler‖, Türk Kültürü Ankara 1988, c.XXVI, say. 302,  s. 323-328. 

—————, XVIII. Yüzyıl Türkiye‟de Vakıf Müessesesi: Bir Sosyal Tarih İncelemesi, 

Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Tarih Kurumu, Ankara 2003. 

Yerasimos, Stefan, ―Üsküdar‖, EI² I-XI, Brill, Leiden 2000,  X, 923-924.  

—————,  ―16. Yüzyılda Ġstanbul Evleri‖, Soframız Nur Hanemiz Mamur: Osmanlı 

Maddi Kültüründe Yemek ve Barınak, (ed. Suraiya Faroqhi, Christoph K. 

Neumann), Kitap Yayınevi, Ġstanbul 2006, s. 307-332. 

Yıldız, Gültekin, Osmanlı Devleti‟nde Hapishane Islahatı (1839-1908), (BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 1998. 

Yıldız, Hakan, Haydi Osmanlı Sefere: Prut Seferi‟nde Lojistik ve Organizasyon, 

Türkiye ĠĢ Bankası, Ġstanbul 2006. 

Yıldız, Kemal, İslam Yargılama Hukukunda Şahitlik, Hacegan Akademi Kitaplığı, 

Ġstanbul 2005. 

Yıldız, Kenan, ―Üsküdar ġer‘iye Sicilleri IĢığında Yangınların Sosyo-Ekonomik 

Sonuçları (1724-1756)‖, V. Uluslararası Üsküdar Sempozyumu: Bildiriler (1-5 

Kasım 2007), Üsküdar Belediyesi, Ġstanbul 2008,  II, 667-678. 

Yıldız, Murat, Osmanlı Devlet Teşkilatında Bostancı Ocağı, (BasılmamıĢ Doktora 

Tezi), M.Ü.T.A.E., Ġstanbul 2008. 

Yiğit, Ġsmail, ―Emeviler‖, DİA, Ġstanbul 1995, XI, 87-104. 



 
 

348 

 

el-Yûzbekî, Tevfik Sultan, Târîhu Ehli'z-Zimme fi'l-Irak : (12-247h.), Dârü'l-Ulum, 

Riyad 1983. 

Ze‘evi, Dror, ―Osmanlı ġer‘i Mahkeme Kayıtlarının Ortadoğu Sosyal Tarihi Açısından 

Kullanımı: Yeniden Değerlendirme‖, Vakıflar Dergisi Ankara 2009,  

XXXII, 215-230. 

Zirojevic, Olga, ―Prizren ġehri:Ġslamiyet ve Hıristiyanlığın beraber yaĢamanın Örneği‖, 

XI. Türk Tarih Kongresi: Kongreye Sunulan Bildiriler (5-9 Eylül 1990), 

T.T.K., Ankara 1994, V, 2115-2123. 

  



 
 

349 

 

 

 

EKLER 

 

1- Kız kardeĢiyle davalık olan Fotini adlı gayrimüslim bir kadının, Meryem 

adlı Müslüman bir kadını vekil tayini.( ÜġS, no.400, vr.29a) 

 

 

 

 

 



 
 

350 

 

 

 

2- Üsküdar Kadısı Abdülhâdi Efendi‘nin Müslüman, Ermeni ve Rum esnafla 

olan alıĢveriĢini ihtiva eden mahkeme kaydı. (ÜġS, no. 337, vr. 71a) 

 

 

 

 

 

 



 
 

351 

 

3- Müslüman vakıf yöneticileriyle Murad Reis Mahallesi‘nde yaĢayan Rum ve 

Ermenilerin geriz problemi (ÜġS,no.380, vr.74a) 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

352 

 

4- Selamiali Mahallesi‘nde yaĢayan Ermenilerin kötü ahlaklı kethüdalarının 

görevinden alınması arzda bulunmaları ve Selamiali Dergâhı Ģeyhinden bu 

konuda yardım istemeleri (ÜġS, no. 412, vr. 13a.) 

 

 

 

 

 

 



 
 

353 

 

5- Müslüman taĢçı esnafının, Müslümanlara mezar taĢı yapan Uğurlu adlı 

gayrimüslime hüsn-i Ģehadette bulunmaları. (ÜġS, no 371, vr.77b) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

354 

 

6- Fırıncılık yapmak isteyen Serkiz adlı bir Ermeni‘nin Üsküdar Kadısına 

baĢvurmasının ardından konuyla ilgili Divan‘dan gerekli kolaylığın 

gösterilmesiyle ilgili sicil ve arĢiv belgesi. (ÜġS, no.329, vr.30b; BOA, A. 

DVNS MHM d.114 32/1) 

 

 

 

 



 
 

355 

 

 

7- Çengelköy‘de yaĢlı olan Farah bint Dimitri adlı gayrimüslim kadının 

Osman Ağa b. el-Süleyman adlı Müslümanın kendisini belli ücret 

karĢılığında bakmasıyla ilgili kayıt. (ÜġS, no.421, vr.28a) 

 

 

 



 
 

356 

 

8- Selamaili Mahallesi‘nde yaĢayan Ermenilerin kötü ahlaklı kethüdalarının 

görevinden alınması ve Selamiali Dergahı Ģeyhinden bu konuda yardım 

istemeleri (ÜġS, no. 412, vr. 12b.) 

 

 

 

 

 

 


