
T.C.
MARMARA ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
İKTİSAT ANABİLİM DALI

İKTİSAT TARİHİ BİLİM DALI

SOSYO-EKONOMİK YÖNLERİ İLE
BEZM-İ ALEM VALİDE SULTAN VAKIF GUREBA HASTANESİ

DOKTORA TEZİ

Kenan GÖÇER

İstanbul, 2012



T.C.
MARMARA ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
İKTİSAT ANABİLİM DALI

İKTİSAT TARİHİ BİLİM DALI

SOSYO-EKONOMİK YÖNLERİ İLE
BEZM-İ ALEM VALİDE SULTAN VAKIF GUREBA HASTANESİ

DOKTORA TEZİ

Kenan GÖÇER

Danışman: Prof. Dr. Gülfettin ÇELİK

İstanbul, 2012



 



i 
 

 
ÖZET 

Osmanlı Devleti’nde, bugünkü sosyal devlet anlayışına göre devletin görevleri 

arasında sayılan kamu hizmetlerinin önemli bir bölümü vakıflar aracılığıyla 

yürütülmüştür. Maliyesi ve savunması gibi hizmetler devlet tarafından, bunun dışında 

kalan geniş alandaki kamu hizmetleri ise yardım vakıfları aracılığı ile yerine 

getirilmiştir. Vakıflar, ayrıca ekonomik yaşama da önemli katkılar sağlamıştır.  Osmanlı 

Devleti’nde ülkenin her tarafında bulunan hastaneler, hastanelerin gelirleri ve giderleri 

de vakıflarca karşılanmıştır. Çalışmamıza konu olan ve Bezmiâlem Valide Sultan 

tarafından İstanbul’da inşa edilen ve vakfedilen, bütün ihtiyaçları vakıftan karşılanan 

Vakıf Gureba Hastanesi (Gurebâi Müslimin Hastanesi), fakir ve kimsesiz 

Müslümanların faydalandığı önemli vakıf kurumlarından biridir. Hâlen faaliyetine 

Bezmiâlem Vakıf Üniversitesi Tıp Fakültesi Hastanesi adı ile devam eden hastane, yüz 

binlerce insana teşhis ve tedavi hizmeti sunmuştur. Çalışma, Osmanlı sağlık sistemi 

içinde önemli bir yeri olan Vakıf Gureba Hastanesi’nin 19. yüzyılın ortasından 20. 

yüzyılın başına kadar olan tarihin, sosyoekonomik olarak ayrıntılarını ortaya 

koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler:  Vakıf, Osmanlı Sağlık Sistemi, Bezmiâlem Valide 

Sultan, Vakıf Gureba Hastanesi, İstanbul, hastalık. 



ii 
 

ABSTRACT 

In the Ottoman State, public services which are considered among the tasks of 

the state in the today's understanding of social state, were being provided by the 

foundations. Services like finance and defence have been ran by the state and large part  

of the public service apart form those mentioned have been conducted via foundations. 

Foundations contributed also to the economic life. The hospitals in the Ottoman State 

that were all around the country, the income and the cost of the hospitals were all 

covered by foundations as well. Vakıf Gureba Hospital (The Hospital of the Poor 

Muslims), subject to the present study, which was built in Istanbul by Bezmiâlem 

Valide Sultan and whose all needs were covered by the foundation, is an important 

foundation organisation from which poor Muslims would benefit. The hospital, which is 

yet active with the name The Bezmiâlem Foundation University Medicine Faculty 

Hospital, provided diagnostics and treatment services to hundred thousands of people. 

The study puts forward the socio-economic details of the Vakıf Gureba Hospital which 

has an improtant place in the Ottoman health system, for the period starting from mid-

19th century until the early 20th century. 

Key Words: Foundation, The Ottoman healthcare system, Bezmiâlem Valide 

Sultan, Vakıf Gureba Hospital, Istanbul, illness, 



iii 
 

Teşekkür 

Bu çalışmanın ortaya çıkması için başından sonuna kadar her aşamasında bana 

yardımcı olan tüm dostlarıma, evde gösterdiği sabır ve destekten dolayı eşime ve yoğun 

çalışma temposuna rağmen sonsuz hoşgörü ve desteğini üzerimden esirgemeyen ve 

hatta umudunu yitirmeyen sevgili hocam Prof. Dr. Gülfettin Çelik’e sonsuz 

teşekkürlerimi sunuyorum.  

 



iv 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa No. 

TABLO L İSTESİ .................................................................................................................................. Vİİİ 

KISALTMALAR ....................................................................................................................................... X 

GİRİŞ ........................................................................................................................................................ 12 

BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................................... 15 

OSMANLI’DA VAKIF VE SA ĞLIK S İSTEMİ ................................................................................... 15 

1.1. VAKIF KAVRAMI VE VAKIFLARIN SINIFLANDIRILMASI ................................................ 15 

1.1.1. VAKFIN TANIMI VE AMAÇLARI  .................................................................................................... 15 
1.1.2. VAKIFLARIN SINIFLANDIRILMASI  ................................................................................................. 23 

1.2. VAKIF H İZMETLER İ .................................................................................................................... 28 

1.2.1. DİNİ HİZMETLER .......................................................................................................................... 30 
1.2.2. EĞİTİM HİZMETLERİ ..................................................................................................................... 31 
1.2.3. SAĞLIK HİZMETLERİ .................................................................................................................... 32 
1.2.4. BAYINDIRLIK VE ŞEHİRCİLİK HİZMETLERİ ................................................................................... 33 
1.2.5. SOSYAL VE KÜLTÜREL HİZMETLER ............................................................................................. 34 
1.2.6. DİĞER ALANLARDAK İ HİZMETLER............................................................................................... 35 

1.3. VAKIFLARIN SOSYAL VE EKONOM İK YA ŞAMA KATKILARI......................................... 36 

1.4. OSMANLI SAĞLIK S İSTEMİ VE SAĞLIK VAKIFLARI ......................................................... 44 

1.4.1. OSMANLI ’DA SAĞLIK HİZMETLERİNİN KURUMSAL ÖRGÜTLENMESİ ............................................ 44 
1.4.1.1. HEKİMBAŞILIK  .......................................................................................................................... 51 
1.4.1.2. HASTANELER ............................................................................................................................ 53 

1.4.1.2.1. Askerî Hastaneler ............................................................................................................. 56 
1.4.1.2.2. Gurebâ Hastaneleri .......................................................................................................... 58 

1.4.1.3. ECZACILIK  ................................................................................................................................ 62 
1.4.1.4. KARANTİNA ÖRGÜTÜ ................................................................................................................ 63 
1.4.2. 19. YÜZYILDA İSTANBUL’DA SAĞLIK VE SALGIN HASTALIKLAR  ................................................. 65 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................................................... 70 

XIX. YÜZYILDA İSTANBUL’UN SOSYO-EKONOM İK YAPISI ................................................... 70 

2.1. DEMOGRAFİK YAPI ..................................................................................................................... 70 

2.1.1. OSMANLI NÜFUS VE İSKÂN POLİTİKASI ....................................................................................... 70 
2.1.2. OSMANLI VE İSTANBUL’DA NÜFUS .............................................................................................. 75 
2.1.3. NÜFUS VE VAKIF İLİŞKİSİ............................................................................................................. 87 

2.2. BÜROKRATİK YAPI ...................................................................................................................... 88 

2.2.1. BÜROKRATİK ÖRGÜTLENME ........................................................................................................ 88 
2.2.2. BÜROKRASİNİN BÜRO VE SOSYAL MEKÂNLARI  ........................................................................... 96 

2.3. EKONOMİK YAPI .......................................................................................................................... 97 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................................................ 121 

BEZM- İ ALEM VAL İDE SULTAN’IN HAYATI, VAKF İYE VE ESERLERİ .............................. 121 

3.1. OSMANLI’DA VAL İDE SULTANLIK MÜESSESESİ ............................................................. 121 

3.2. BEZM-İ ALEM’ İN HAYATI ........................................................................................................ 125 



v 
 

3.2.1. BEZMİÂLEM  ............................................................................................................................... 125 
3.2.2. BEZMİÂLEM ’ İN VAL İDE SULTAN OLUŞU .................................................................................... 127 
3.2.3. BEZMİÂLEM ’ İN ÖLÜMÜ  .............................................................................................................. 131 

3.3.  BEZM-İ ALEM VAL İDE SULTAN’IN VAKF İYE VE ESERLERİ ........................................ 134 

3.3.1. BEZMİÂLEM VAL İDE SULTAN ’ IN VAKFİYELERİ ......................................................................... 134 
3.3.2. BEZMİÂLEM VAL İDE SULTAN ’ IN ESERLERİ................................................................................ 136 
3.3.2.1. OKULLAR  ................................................................................................................................ 136 

3.3.2.1.1. Dârü’l-Maarif (Valide Mektebi) ..................................................................................... 136 
3.3.2.1.2. Yeşil Mektep ................................................................................................................... 139 
3.3.2.1.3. Bezmiâlem Sıbyan Mektebi ............................................................................................. 140 

3.3.2.2. CAM İLER ................................................................................................................................. 140 
3.3.2.2.1. Bezmiâlem Valide Sultan Camii (Gureba Hastanesi Camii) .......................................... 140 
3.3.2.2.2. Dolmabahçe Camii ......................................................................................................... 141 

3.3.2.3 ÇEŞMELER VE SEBİLLER........................................................................................................... 143 
3.3.2.3.1. Bezmiâlem’in Yaptırdığı Çeşmeler ................................................................................. 143 

3.3.2.3.1.1. Bezmiâlem Valide Sultan Çeşmesi .......................................................................................... 143 
3.3.2.3.1.2. Silivrikapı Uzun Yusuf Mahallesi Bezmiâlem Çeşmesi .......................................................... 145 
3.3.2.3.1.3. Sultanahmet Üçler Çeşmesi ..................................................................................................... 145 
3.3.2.3.1.4. Topkapı Bezmiâlem Çeşmesi .................................................................................................. 146 
3.3.2.3.1.5. Gurebâi Müslimin Hastahanesi Çeşmesi ................................................................................. 147 
3.3.2.3.1.6. Beşiktaş Cihannüma Mahallesi Bezmiâlem Çeşmesi .............................................................. 147 
3.3.2.3.1.7. Tarabya Bezmiâlem Çeşmesi .................................................................................................. 148 

3.3.2.3.2. Bezmiâlem’in Onartıp Hizmete Açtığı Çeşmeler ............................................................ 149 
3.3.2.3.2.1. Silivrikapı Abdullah Ağa –Bezmiâlem Çeşmesi ..................................................................... 149 
3.3.2.3.2.2. Kasımpaşa Bezmiâlem Çeşmesi .............................................................................................. 150 
3.3.2.3.2.3. Bereketzade Çeşmesi ............................................................................................................... 151 
3.3.2.3.2.4. Topkapı Çukur Çeşmesi .......................................................................................................... 151 

3.3.2.3.3. Sebiller ........................................................................................................................... 151 
3.3.2.3.3.1. Birinci Medine Bezmiâlem Sebili ........................................................................................... 151 
3.3.2.3.3.2. İkinci Medine Bezmiâlem Sebili ............................................................................................. 151 
3.3.2.3.3.3. Kerbela Bezmiâlem Sebili ....................................................................................................... 152 

3.3.2.3.4. Diğer Eserleri ................................................................................................................. 152 
3.3.2.3.4.1. Mekke’de Gurebâi Müslimin Hastanesi .................................................................................. 152 
3.3.2.3.4.2. Galata Köprüsü ........................................................................................................................ 152 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM .......................................................................................................................... 154 

BEZM İ ÂLEM VAL İDE SULTAN VAKIF GUREBA HASTANES İ .............................................. 154 

4.1. OSMANLI İSTANBULU’NDA YOKSULLUK ........................................................................... 154 

4.1.1. GENEL DURUM .......................................................................................................................... 154 
4.1.2. YOKSULLUK VE DEVLET ............................................................................................................ 158 

4.2. HASTANENİN KURULU ŞU VE YAPISI.................................................................................... 160 

4.2.1. HASTANENİN KURULUŞU ........................................................................................................... 160 
4.2.2. HASTANENİN YAPISI .................................................................................................................. 166 

4.3. HASTANE PERSONELİ ............................................................................................................... 169 

4.3.1. VAKFİYE VE İLK BELGELERDE BELİRTİLEN HASTANE PERSONELİ ............................................. 169 
4.3.2. HASTANEDE BULUNAN BAZI KADROLAR VE GÖREVLİLERİ ....................................................... 173 

4.3.2.1. Müdür ................................................................................................................................ 173 
4.3.2.2. Müdür Muavini .................................................................................................................. 174 
4.3.2.3. Tabib ................................................................................................................................. 175 

4.3.2.3.1. Tabib-i Evvel .............................................................................................................................. 175 
4.3.2.3.2.Tabib-i Sâni ................................................................................................................................. 177 
4.3.2.3.3.Tabip-i Sâlis ................................................................................................................................ 178 

4.3.2.4. Kâtip .................................................................................................................................. 178 
4.3.2.4.1. Kâtib-i Evvel .............................................................................................................................. 179 
4.3.2.4.2. Kâtib-i Sâni ................................................................................................................................ 180 



vi 
 

4.3.2.5. Cerrah ............................................................................................................................... 180 
4.3.2.5.1. Cerrâh-ı Evvel ............................................................................................................................ 181 
4.3.2.5.2. Cerrâh-ı Sâni .............................................................................................................................. 181 

4.3.2.6. Eczacı ................................................................................................................................ 182 
4.3.2.6.1. Eczacı-ı Evvel ............................................................................................................................ 183 
4.3.2.6.2. Eczacı-ı Sâni .............................................................................................................................. 183 
4.3.2.6.3. Eczacı-ı Sâlis .............................................................................................................................. 184 

4.3.2.7. Sülükçü .............................................................................................................................. 184 
4.3.3. HASTANEDE BULUNAN DİĞER KADRO VE GÖREVLİLERİ ........................................................... 187 
4.3.4. HASTANE PERSONELİNİN UYMASI GEREKEN KURALLAR ........................................................... 193 

4.4. HASTANEYE HASTA KABUL ŞARTLARI VE HASTALARA İL İŞKİN VERİLER .......... 195 

4.4.1. KURULUŞ DÖNEMİ HASTA KABUL ŞARTLARI  ............................................................................ 195 
4.4.2. HASTA PROFİLİ VE KAPASİTESİ .................................................................................................. 198 

4.5. HASTANENİN DENETİM İ .......................................................................................................... 200 

4.5.1. HASTANENİN DENETİMİ ............................................................................................................. 200 
4.5.2. HASTANEDE YAŞANAN TEREKE SORUNLARI ............................................................................. 207 
4.5.3. HASTANEDEKİ DİĞER BAZI OLAYLAR  ....................................................................................... 209 

4.6.  HASTANENİN TAM İR FAAL İYETLER İ VE GELİŞİM İ ............................................... 210 

4.6.1. HASTANENİN TAM İR FAAL İYETLERİ .......................................................................................... 210 
4.6.2. GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE HASTANENİN GELİŞİMİ ....................................................................... 215 

4.7. HASTANE GELİRLER İ................................................................................................................ 219 

4.7.1. HASTANEYE AİT VAKFİYE VE VAKFİYE’DE GEÇEN AKARLAR  ................................................... 219 
4.7.2. VAKFİYE’DE ÖNE ÇIKAN BAZI AKARLAR  .................................................................................. 223 

4.7.2.1. Trabzon Gümrüğü ............................................................................................................. 223 
4.7.2.2. Bağdat Eyaleti Varidatı Fazlası ........................................................................................ 223 
4.7.2.3. Terkos Gölü ....................................................................................................................... 224 

4.7.3. HASTANENİN DİĞER GELİRLERİ ................................................................................................. 226 

4.8. HASTANENİN GİDERLER İ ........................................................................................................ 228 

4.8.1. PERSONEL GİDERLERİ ................................................................................................................ 228 
4.8.2. TAYINAT GİDERLERİ .................................................................................................................. 234 
4.8.3. ÇEŞİTLİ GİDERLER ..................................................................................................................... 239 
4.8.4. TOPLAM - NET GİDERLER .......................................................................................................... 242 

4.9. VAKIF GUREBA HASTANES İ İLE İSTANBUL’DAK İ DİĞER HASTANELER İN 
KAR ŞILA ŞTIRILMASI ....................................................................................................................... 246 

4.9.1. PERSONEL VE YATAK KAPASİTESİ AÇISINDAN KARŞILAŞTIRMA  ............................................... 246 
4.9.2. ASKERÎ HASTANE İLE MAAŞ VE TAYINAT AÇISINDAN KARŞILAŞTIRMA  .................................... 251 

SONUÇ ................................................................................................................................................... 254 

KAYNAKÇA .......................................................................................................................................... 257 

I. KİTAP VE TEZLER ................................................................................................................... 257 

II. MAKALE, TEBL İĞ VE NOTLAR................................................................................................. 263 

III.  AŞİV BELGELER İ VE GAZETELER ...................................................................................... 272 

1. BAŞBAKANLIK CUMHUR İYET ARŞİVİ (BCA) .................................................................. 272 

2. BAŞBAKANLIK OSMANLI AR ŞİVİ (BOA) ........................................................................... 273 

3. GAZETELER ............................................................................................................................... 278 

EKLER ................................................................................................................................................... 280 

EK 1: GUREBAYI MÜSL İM İN HASTANESİ VAKF İYESİ ............................................................ 280 



vii 
 

EK 2: ZİYARETÇ İ DEFTERİ - MEŞHÛDÂTI HÂVÎ DEFTER ..................................................... 297 

EK 3:1296 YILI BEZM İÂLEM VAL İDE SULTAN VAKFI GEL İRLERİ ..................................... 318 

EK 4: HASTANE ECZANES İ'NDE AYLIK KULLANILAN ÜRÜNLER L İSTESİ ..................... 321 

EK 5: ASKERİ HASTANE PERSONELİ İLE VAKIF GUREBA HASTANES İ PERSONELİNİN 
MAA Ş VE TAYINAT KAR ŞILA ŞTIRMASI ..................................................................................... 325 

 
 



viii 
 

TABLO L İSTESİ 

Sayfa No. 

Tablo 1: Osmanlı’da XVIII. Asır Vakıflarının Tahmin i Gelir ve Gideri ................ 39 

Tablo 2: XVIII. Asır Türk Vakıflarının Gelir Kaynak ları (İncelenen 330 Vakfiyeye 
Göre) .............................................................................................................................. 40 

Tablo 3: XVIII. Asırda Vakıf Müessesinin Personel Sayısı ve Giderleri (İncelenen 
330 Vakfiyeye Göre) ..................................................................................................... 41 

Tablo 4: XV. Yüzyıldan İtibaren Para Vakıflarının Geli şme Süreci ....................... 42 

Tablo 5: Osmanlılar Döneminde Kurulan Başlıca Sağlık Kurumları ..................... 55 

Tablo 6: İstanbul’da Vebadan Ölümler ..................................................................... 69 

Tablo 7: Osmanlı Erkek Nüfusu (1831-1906) ............................................................ 79 

Tablo 8: Osmanlı Nüfus Sayımlarına Göre İstanbul’un Nüfusu, 19. Yy. Ortası ve 
20. Yy. Başı .................................................................................................................... 83 

Tablo 9: İstanbul’un 1844 Yılı Nüfusu ....................................................................... 84 

Tablo 10: Osmanlı Nüfusu (19.yy Sonu 20.yy Başı) .................................................. 86 

Tablo 11: Bütçelere Göre Devlet Gelirleri, Giderleri ve Bütçe Açıkları (1841/42-
1900/01) ........................................................................................................................ 113 

Tablo 12: Giderlerin Türlerine Göre Dağılımı (1846/47, 1861/62, 1875/76, 1887/88 
ve 1905/06) ................................................................................................................... 118 

Tablo 13: Hastanede Görevli Personel ve Personelin Maaşları (1847) .................. 172 

Tablo 14: Gurebâi Müslimin Hastanesi’nde Görev Yapan Başhekimler ve Görev 
Süreleri (1847-2010) .................................................................................................... 177 

Tablo 15: 19. Yy. Sonunda Hastanede Memur ve Hizmetlilere İlişkin Bilgiler .... 186 

Tablo 16: Hastane Çalışanlarına Verilen Maaş (1853) ........................................... 188 

Tablo 17: 1896 Yılı Personel Bilgileri ....................................................................... 192 

Tablo 18: Hasta Verileri (1889 Eylül - 1890 Şubat Dönemi) .................................. 198 

Tablo 19: Hastanedeki Hastalık Türleri (1889 Eylül - 1890 Şubat Dönemi) ........ 199 

Tablo 20: Hastane Personeli ve Maaşlarının Yıllar İçindeki Değişimi (1847-1879) 
(Kuru ş) ......................................................................................................................... 230 



ix 
 

Tablo 21: Personel Giderleri Tablosu (Kuruş) ........................................................ 233 

Tablo 22: Hastane Personelini ve Tayınat Miktarını Gösterir Tablo .................... 235 

Tablo 23: Toplam Giderler (1854-1879) ................................................................... 238 

Tablo 24: Aylık Eczâne Gider Malzemeleri ............................................................. 240 

Tablo 25: Mesârifât-ı Müferrika (Çeşitli Giderler) Tablosu .................................. 241 

Tablo 26: Toplam Net Giderler Tablosu (1854-1879) ............................................. 243 

Tablo 27: Hastane Yıllık Giderleri ve Hasta Maliyetleri (1877-1880) ................... 245 

Tablo 28: İstanbul’daki Hastanelere İlişkin Bilgiler (1879-1880) .......................... 249 

Tablo 29: Hastane Personeli ve Yatak Sayısı Karşılaştırması ................................ 250 

Tablo 30: Tabîb-i Evvel’in Maaş ve Tayınat Karşılaştırması ................................ 252 

 

 



x 
 

KISALTMALAR 

A   : Sadaret 

A. AMD   : Sadaret Amedî Kalemi Evrakı 

A. DVN  : Bab-ı Asafi Divan-ı Hümayun Kalemi 

A.g.e.   : Adı geçen eser 

A.g.m.   : Adı geçen makale 

A.g.t.   : Adı geçen tez 

A. MKT. DV  : Sadaret Mektubî Kalemi Deâvî Evrakı 

A. MKT. MHM : Sadaret Mektubî Mühimme Kalemi Evrakı 

A. MKT. NZD : Sadaret Mektubî Kalemi Nezaret ve Deva’ir Evrakı 

B   : Receb 

BCA   : Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi 

BEO   : Babıali Evrak Odası Evrakı 

BOA   : Başbakanlık Osmanlı Arşivi 

C   : Cemâziyelâhir 

CA   : Cemâziyelevvel 

C.BLD  : Cevdet Belediye 

C.MF   : Cevdet Maarif 

C.ML    : Cevdet Maliye 

C.SH   : Cevdet Sıhhiye 

C.SM   : Cevdet Saray 

DİA   : Diyanet İşleri Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

DİE   : Devlet İstatistik Enstitüsü 

DH. MKT   : Dâhiliye Nezareti Mektubî Kalemi 

EV. D   : Evkaf Defteri 

HAT   : Hatt-ı Hümayun 

HR. MKT  : Hariciye Nezareti Mektubi Kalemi Evrakı 

İ   : İrade 

İ. AS   : İrade Askeri 

İ. DH   : İrade Dâhiliye 



xi 
 

İ. EV   : İrade Evkaf 

İ. HUS  : İrade Hususi 

İ. MMS  : İrade Meclis-i Mahsus 

İ. MSM  : İrade Mesail-i Mühimme 

İ. MVL  : İrade Meclis-i Vala 

İ. SH   : İrade Sıhhiye 

İ. ŞD   : İrade Şura-yı Devlet 

M    : Muharrem 

MEBİA  : Millî Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi 

MF. MKT   : Maarif Nezareti Mektubi Kalemi 

MVL    : Meclis-i Vala Evrakı 

N   : Ramazan 

R   : Rebiülâhir 

RA   : Rebiülevvel 

S   : Safer 

Salname  : 1297 Yılı Salname-i Devlet-i Aliyye-i Osmaniye  

Ş   : Şaban 

ŞD   : Şura-yı Devlet Evrakı 

ŞH   : Şehremâneti Maruzatı 

TDK    : Türk Dil Kurumu 

Y. A. HUS  : Yıldız Sadaret Hususi Maruzat Evrakı 

Y. PRK. AZJ   : Yıldız Perakende Evrakı Arzuhal Jurnal  

Y. PRK. EV  : Yıldız Perakende Evrakı Evkaf Nezareti Maruzatı 

Y. PRK. HH  : Yıldız Perakende Evrakı Hazine-i Hassa 

Y. PRK. KOM  : Yıldız Perakende Evrakı Komisyonlar Maruzatı 

Y. PRK. SH  : Yıldız Perakende Evrakı Sıhhiye Nezareti Maruzatı 

Y. PRK. ZB  : Yıldız Perakende Evrakı Zabtiye Nezareti Maruzatı 

Z   : Zilhicce 

ZA    : Zilkade 

 



12 
 

GİRİŞ 

Vakıflar, bireylerin yardımlaşma güdüsüyle taşınır ve taşınmaz mallarını kendi 

iradeleriyle özel mülkiyetlerinden çıkarıp, içinde bulunduğu toplumun ihtiyaçlarını 

karşılamak için dini, sosyal ve ekonomik bir amaca yönlendirmek için oluşturulan 

kurumlardır. Bu davranışa yönelmesinde bireylerin insanlığa karşı sorumluluk hissi, 

iyilik, yardımlaşma, dayanışma gibi kültür değerlerinin büyük etkisi vardır. Kısaca 

vakıf, kişilerin kendilerine ait mallarını ya da paralarını toplumun yararına 

bağışlamasıdır. 

Müslümanlıktan önce hukuki bir kurum halinde vakıf fikri olmamakla birlikte, 

vakıf fiilinin uygulamasını gösteren ibadet yerleri, çeşme ve kuyular gibi çeşitli 

eserlerin Türk toplumunda olduğu bilinmektedir. Osmanlılar kendinden önce 

Anadolu’ya gelip yerleşmiş bulunan Müslüman Türklerin yaşayış tarzlarını, ahlak, örf, 

iktisat ve diğer özelliklerini örnek almışlar, onların teşkilat ve kurumlarından 

faydalanabilmişlerdir. Bu durum Osmanlı’da vakıfların yaygınlaşmasını hızlandıran 

önemli bir etken olarak kabul edilebilir. 

Osmanlı Devleti’nin kendine özgü bir model içerisinde sunmuş olduğu sosyal 

devleti simgeleyen kamu hizmetlerinin yürütülmesinin önemli bir bölümünü vakıflar 

üstlenmiştir. Bu durum, toplumsal refahı ve mutluluğu en üst düzeye çıkarma amacı 

taşıyan bir devlet anlayışı içinde çelişki gibi görülse de, devletin temel görevleri dışında 

kalan toplumsal yapıyı koruyan ve geliştiren kurumlar, devletin bulunmadığı alanlarda 

kamu hizmetlerini yürütmüşlerdir. 

Türk kültür hayatında vakıf müessesesi, Selçuklu döneminde gelişmiş, Osmanlı 

döneminde en üst noktaya yükselerek dünyaya örnek olmuştur. Osmanlı döneminde 

vakıflar, ortak bir görüş olarak kamu hizmetlerini yerine getiren, ancak kendileri kamu 

kurumu olmayan sivil toplum kurumlarıdır. Osmanlı vakıf sistemi, özerk bir “sivil 

toplum” sistemi olmakla birlikte, devletin denetimi kapsamındadır. 

Devletin iktisadi faaliyetleri ve politikaları hiçbir zaman yalnızca iktisadi bir 

yapı oluşturmamakta, genellikle dini, askeri, idari veya mali hedef ya da düşüncelerle 

kaynaşmış haldedir. Ancak toplumun bir iktisadi hayatı vardı ve devlet bu iktisadi 



13 
 

hayatı etkileyecek çeşitli faaliyetlerde bulunmaktaydı. Bu bağlamda vakıflar da din, 

eğitim, kültür, sağlık ve şehir-bayındırlık gibi konularda iktisadî hayatı etkileyen 

kurumlardı. 

Çalışmamıza konu olan ve Bezmiâlem Valide Sultan tarafından 1845 yılında 

İstanbul’da (Yenibahçe) yaptırılan ve vakfedilen, bütün ihtiyaçları vakıftan karşılanan 

Vakıf Gurebâ Hastanesi (Gurebâi Müslimin Hastanesi), 1847 yılı Mart ayında hizmete 

açılmış ve bugün Bezmiâlem Vakıf Üniversitesi Tıp Fakültesi Hastanesi adı ile hizmete 

devam etmektedir. 

Bu bağlamda, Sosyo-Ekonomik Yönleri İle Bezmiâlem Valide Sultan Vakıf 

Gurebâ Hastanesi başlıklı çalışmamızda, hastaneyi 1845 yılından 1900 yılına kadar 

incelemeye çalıştık. 1880’e kadar her yıl hastane giderlerine ilişkin arşiv belgeleri 

kullandık. Bu yüzden çalışma ağırlıklı olarak, 1845-1880 yılları arasını kapsıyor. Ancak 

1880 yılını aşan bazı belgelerle de 1900 yılına kadar tahmin ve öngörülerde bulunmayı 

ihmal etmedik. 

Çalışmamızın birinci bölümünde Osmanlı’da vakıf ve sağlık sistemini ele 

aldık. Vakıf kavramı, vakıfların sınıflandırılması, vakıfların sunduğu hizmetler, 

vakıfların sosyal ve ekonomik yaşama katkıları kadar Osmanlı’da sağlık sistemi ve 

sağlık vakıflarına yer verildi. 

İkinci bölümde, 19. yüzyılda İstanbul’un sosyoekonomik yapısı incelendi. Bu 

çerçevede Osmanlı Devleti demografik, bürokratik ve ekonomik yapısını İstanbul’a 

indirgemeye çalıştık. Üçüncü bölümün konusu ise çalışmamıza konu olan hastanenin 

kurucusu Bezmiâlem Valide Sultan idi. Bezmiâlem Valide Sultan, Vakıf Gurebâ 

Hastanesi yanında pek çok eseri olduğu için burada çerçeveyi biraz geniş tuttuk ve 

böylece bölüm başlığımız Bezmiâlem Valide Sultan’ın Hayatı, Vakfiye ve Eserleri 

oldu. Burada, Osmanlı’da valide sultanlık müessesesi, vakfiyeleri ve Bezmiâlem’in 

hayatına yer verilirken, yaptırdığı pek çok eser de incelenmeye çalışıldı. 

Çalışmamızın son bölümü olan dördüncü bölümde de, incelemeye konu olan 

hastane ele alındı. Hastanenin kuruluşuna yer verilmeden önce dönemin genel durumu, 

yoksulluk ve devlet gibi konulara kısaca değinildi. Daha sonra hastanenin kuruluşu, 



14 
 

yapısı ve personel durumu, geçirdiği tamir ve gelişimi, denetimi, gelirleri, giderleri 

incelendi ve diğer hastanelerle çeşitli karşılaştırmaları yapılarak el verdiğince ortaya 

yeni bilgiler ve tablolar çıkartılmaya çalışıldı.  

Ayrıca çalışmamız, hastane vakfiyesinden 1296 yılının tüm gelir kalemlerine, 

hastane eczanesinde bir ayda kullanılan ürünler listesinden askerî hastane personeli ile 

Vakıf Gurebâ Hastanesi personelinin maaş ve tayınat karşılaştırmasına kadar çeşitli, 

ayrıntılı ve çarpıcı eklerle de desteklendi. 30 yılı kapsayan ziyaretçi defterini de eklere 

koyarak 19. yüzyılın sonunda hastanenin, hastaneyi ziyaret eden kamu görevlileri 

üzerindeki algısını da görme fırsatını yakalamış olduk.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI’DA VAKIF VE SA ĞLIK S İSTEMİ 

1.1. VAKIF KAVRAMI VE VAKIFLARIN SINIFLANDIRILMASI 

1.1.1. Vakfın Tanımı ve Amaçları 

Vakıflar sosyal dayanışmanın en eski kurumlarından biridir. Vakıflar, sadece 

insanlara hizmet etmek için değil, çevreye ve hayvanlara da hizmet için oluşturulan 

sosyal kuruluşlardır. Başlangıçta vakıflar, kişisel ihtiyaçların giderilmesi amacıyla 

ortaya çıkmışken, toplumların sosyo-kültürel yapısına, ihtiyaçlarına, eğilimlerine, 

zenginliklerine göre çeşitli şekillerde değişim göstererek hayatın hemen her alanında yer 

almaya başlamıştır. Özellikle de Osmanlılarda hem kişisel hem de devleti ilgilendiren 

bir yaşam biçimi halini almıştır.1 

Bir tür yardım kurumu olan vakıflar, zengin ve fakir arasındaki gelir farkını 

azaltarak toplumsal gelişmede önemli rol üstlenmiştir. Yardım ve dayanışma kurumları, 

genel anlamda yoksulluğu ortadan kaldırmayı, zenginden fakire gönüllü servet 

transferini hedefleyen kurumlardır. Vakıflar, İslâm dünyasında ve özel olarak da 

Osmanlı topraklarında yardım ve dayanışma amacına hizmet eden en önemli 

kurumlardı. Osmanlı’da beşeri sermayenin en önemli unsuru olan sağlık ve eğitime 

yönelik harcamaların büyük bir kısmı vakıflar tarafından sağlanmaktaydı.2  

Vakıf sistemi, sadece sosyal güvenliğin temel kurumu değil, eğitim, kültür, 

diyanet, bayındırlık, sağlık ve sosyal yardım yatırımlarını da yürüten mali kurum 

niteliğinde organize edilmiştir.3  

Vakıfları sadece dini amaçlı olarak organize edilen kurumlar olarak 

değerlendirmek mümkün değildir. Vakıflar, dini hizmetleri de yerine getirmekle birlikte 

aynı zamanda sosyal içerikli ve her biri kamu hizmeti gören hastane, revir, öksüz 

                                                 
1 Nazif Öztürk, Türk Yenile şme Tarihi Çerçevesinde Vakıf Müessesesi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara: 

1995, s. 19. 
2 Murat Çizakça, “Osmanlı Dönemi Vakıflarının Tarihsel ve Ekonomik Boyutları”, Türkiye’de Hayırseverlik: 

Vatandaşlar, Vakıflar ve Sosyal Adalet, TÜSEV Yayınları, İstanbul: 2006, s. 21. 
3 Ahmet Tabakoğlu, İktisat Tarihi – Toplu Makaleler I,  Kitabevi, İstanbul: 2005, s. 373. 



16 
 

yurtları, köprüler, çeşmeler ve kütüphaneler, hanlar ve hamamlar gibi hizmetleri de 

yerine getiren kurumlardır.4 Özellikle Osmanlı döneminde, birçok kamu hizmeti vakıf 

yoluyla sağlanmıştır.5  

İslâm tarihi boyunca vakıflar, okullar, üniversiteler, hastaneler ve aşevlerinin 

yanı sıra, ekonomik kalkınmaya katkıda bulunan birçok hizmeti de örgütlemiş ve 

finanse etmişlerdir. Ancak 19. ve 20. yüzyıldaki merkezileşme çabaları, tarih boyunca 

kamusal hizmetleri sunan vakıf sistemini zayıflatmış ve bu hizmetlerin 

gerçekleştirilmelerini zorlaştırmıştır.6 

Vakfın esası, bir malı insanların faydalanması için kişisel kullanım sahasından 

çıkararak toplumun kullanımına açmaktır.7 Yani vakıf, bir malın şahsın mülkiyetinden 

çıkarılarak belirli şartlarla hayrî, dinî, sosyal ve insani bir amaca hizmet için sürekli 

sunulmasıdır.8 

Arapça bir kelime olan “vakıf”ın sözlük anlamı, “alıkoyma, hapsetme, 

dinlendirme”dir. Hukuki anlamda vakıf, bir şeyin kullanım hakkını ya da mülkiyetini 

kamu yararına insanlara tahsis ederek bunun devamlılığının sağlanmasıdır.9 İslâm 

hukukçularına göre vakıf, hukuki bir kurumdur ve bağlayıcı niteliğe sahiptir.10 

Vakıf en temel anlamıyla, “bir hizmetin gelecekte de yapılması için belli 

şartlarla ve resmî bir yolla ayrılarak bir topluluk veya bir kimse tarafından bırakılan 

mülk, para” olarak tanımlanmaktadır. Diğer bir tanım ise, “bir topluluk veya bir kimse 

tarafından bırakılan mülk veya paranın idare edildiği yer” olarak verilebilir. Benzer 

şekilde vakıf, “birçok kişi tarafından kurulan ve toplum yararına çalışmayı ilke edinen 

kuruluş” olarak da tanımlanmaktadır.11  

                                                 
4 Şâkir Berki, “Vakfın Lüzumu, Faydaları ve Vakıfları Teşvîk”, Vakıflar Dergisi, Sayı: V, 1962, s. 19. 
5 Ahmet Akgündüz, İslâm Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

Ankara: 1988, s. 2. 
6 Çizakça, “Osmanlı Dönemi Vakıflarının Tarihsel ve Ekonomik Boyutları”, s. 21. 
7 Tabakoğlu, İktisat Tarihi – Toplu Makaleler I,  s. 373. 
8 Erol Cansel, “Vakıf, Kuruluşu, İşleyişi ve Amacı”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XX, 1988, s. 321. 
9 Akgündüz, İslâm Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, s. 29. 
10 Nazif Öztürk, Elmalılı Hamdi Yazır Gözüyle Vakıflar, Ankara: 1995, s. 56-63. 
11 TDK, “Vakıf” maddesi, (Çevrimiçi: http://www.tdk.gov.tr/TR/SozBul.aspx?F6E10F8892433CFF AAF6AA84981 

6B2EF4376734BED947CDE&Kelime=vakıf, 10.11.2009) 



17 
 

Kelime olarak “durdurmak”, “alıkoymak” anlamlarına gelen vakıf, İslâm 

hukuk terimi olarak bir sistemi ifade eder. Bu anlamda, taşınır veya taşınmaz her türlü 

mal ve mülkün Allah’ın emaneti olduğu bilinciyle, yine O’nun istediği yönde, sürekli 

olarak insanlığın hizmetine sunulmasıdır. Vakıf, bir malı kamu mülkü hükmünde olmak 

üzere bir veya birkaç amaca tahsis etmektir.12 

Vakıf, aşağıdaki özelliklere sahip olan bir mal varlığı kuruluşudur. Vakıfların 

sahip olmaları gereken özellikler şöyle sıralanabilir:13 

• Mal varlığı olmalı, 

• Anlamlı ve sürekli bir kurumsal yapıya sahip olmalı, 

• Özel olmalı, kamu sisteminin bir parçası olmamalı, 

• Kendi kendini yönetebilmeli, özgürce karar alma ve uygulama yetkisi 
olmalı, 

• Kâr dağıtmamalı, 

• Gönüllük esasına dayanmalı, 

• Kamusal amaçları destekleyici nitelikte olmalı, 

• Üyelik esasına dayanmamalı  

Bu temel özelliklerden hareketle vakıflar, “kamusal amaçlara hizmet etmek 

üzere gönüllü olarak kurulan, belirli bir kurumsal yapıya sahip olan, kamu yönetim 

mekanizmasının bir parçası olmayan, kendi kendini yönetebilen, üyelik temeline 

dayanmayan, belirli bir mal varlığına sahip olan, kâr amacı gütmeyen kuruluşlar” olarak 

tanımlanabilir.14 

Vakıf, bireylerin yardımlaşma güdüsüyle taşınır ve taşınmaz mallarını kendi 

iradeleriyle özel mülkiyetlerinden çıkarıp, içinde bulunduğu toplumun ihtiyaçlarını 

karşılamak için dini, sosyal ve ekonomik bir amaca yönlendirmek için oluşturulan 

kurumlardır. Bu davranışa yönelmesinde bireylerin insanlığa karşı sorumluluk hissi, 

                                                 
12 Ali Himmet Berki, “Hukûkî ve İçtimâî Bakımdan Vakıf”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: V, 1962, s. 9. 
13 Davut Aydın, “Cumhuriyet Dönemi Vakıfları: Tarihi Bir Bakış ve Vergi Muafiyetine Sahip Vakıfların Mali Krizi”, 

Türkiye’de Hayırseverlik: Vatanda şlar, Vakıflar ve Sosyal Adalet, TÜSEV Yayınları, İstanbul: 2006, s. 35. 
14 Aydın, “Cumhuriyet Dönemi Vakıfları: Tarihi Bir Bakış ve Vergi Muafiyetine Sahip Vakıfların Mali Krizi”, s. 36.  



18 
 

iyilik, yardımlaşma, dayanışma gibi kültür değerlerinin büyük etkisi vardır.15 Vakıf 

kısaca, kişilerin kendilerine ait mallarını ya da paralarını toplumun yararına 

bağışlamasıdır.  

Vakıf müessesesinin, doğrudan doğruya İslâm dininin esaslarından doğmuş ve 

sadece İslâmi bir kurum olmadığı ifade edilmektedir. Bütün büyük dinler gibi İslâm dini 

de hayır niteliğindeki ahlaki prensipleri teşvik etmektedir. Ancak sadece bu nedenden 

dolayı vakıf sistemini Müslümanlığa ait bir yapı olarak kabul etmek doğru 

olmayacaktır.16  

Özellikle İslâm âleminde önem kazanan sosyal, kültürel ve ekonomik yaşamda 

önemli etkileri olan vakıf müesseselerinin ilk olarak ne zaman kurulduğu kesin olarak 

bilinmemekle birlikte, vakfın kaynağı Roma ve Bizans’a kadar dayandırılmaktadır. 

Ancak, tüzel kişilik olarak Batı toplumlarında vakıf kurumuna ilk olarak Orta Çağ’da 

rastlanmaktadır. İlk Çağ klasik Roma Hukuku’nda henüz tüzel kişilik kavramı 

geliştirilemediği için, bağımsız bir teşkilatı olan mal topluluklarına rastlanmaktadır. 

Hayır işleri için bir malın tahsisi, güvenilir bir kişi aracılığı ile yapılıyor ve bu kişiye 

eşyanın mülkiyet hakkı devredilerek belli bir hayır amacına malın hizmet götürmesi 

sağlanıyordu. Hıristiyanlığın kabulünden sonra, İmparatorluk döneminde, kilisenin 

tesiriyle dini amaçlara hizmet eden vakıflar kurulmaya başlanmıştır.17 Bununla birlikte 

İmam-ı Şafiî fakirlere vakfın, sırf İslâmi olduğunu ve İslâm hukuku tarafından ortaya 

konulduğunu ifade etmiştir.18  

Müslümanlıktan önce hukuki bir kurum halinde vakıf fikri olmamakla birlikte, 

vakıf fiilinin uygulamasını gösteren ibadet yerleri, çeşme ve kuyular gibi çeşitli 

eserlerin Türk toplumunda olduğu bilinmektedir.19 Osmanlılar kendinden önce 

Anadolu’ya gelip yerleşmiş bulunan Müslüman Türklerin yaşayış tarzlarını, ahlak, örf, 

                                                 
15 Hayriye Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, Akademik Bakış, 

Uluslararası Hakemli E-Dergi, Sayı: 16, Nisan 2009, (Çevrimiçi: http://www.akademikbakis. org., 5.10.2009), s. 1-
2.  

16 Fuad Köprülü, “Vakıf Müessesesinin Hukuki Mahiyeti ve Tarihi Tekamülü”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: II, Ankara: 
1942, s. 2-9. 

17 Cansel, “Vakıf, Kuruluşu, İşleyişi ve Amacı”, s. 321.  
18 Ali Himmet Berki, “İslâm’da Vakıf: Zağanos Paşa ve Zevcesi Nefise Hâtûn Vakfiyeleri”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: 

IV, 1958, s. 20.  
19 Ali Himmet Berki, “Vakıfların Târihi, Mâhiyeti, İnkişâfı ve Tekâmülü, Cemiyet ve Fertlere Sağladığı Fâideler”, 

Vakıflar Dergisi,  Sayı: VI, 1965, s. 9. 



19 
 

iktisat ve diğer özelliklerini örnek almışlar, onların teşkilat ve kurumlarından 

faydalanabilmişlerdir.20 Bu durum Osmanlı’da vakıfların yaygınlaşmasını hızlandıran 

önemli bir etken olarak kabul edilebilir. 

Selçuklularda, sosyal ve iktisadi refahı artırıcı yatırımlar, İslâmi geleneğe bağlı 

olarak vakıflar aracılığıyla yapılmıştır. Vakıf kurumu Moğolların ilk zamanlarında 

zayıflamış ancak Moğolların Müslüman olmasından sonra tekrar eski önemini 

kazanmıştır.21 

Türklerde, yardımlaşma ve dayanışma ile ilgili inanç ve geleneklerin 

bulunduğu bilinmektedir. Eski Türklerde, tanrı adına yoksullara yardım etme, çıplakları 

giydirme, açları doyurma anlayışına İslâmiyet öncesi Türk destanlarında da 

rastlanmaktadır. Yine eski Türklerde “bey” olmanın şartları arasında çıplakları 

giydirme, açları doyurma gibi sosyal yardım geleneğinin olduğu da bilinmektedir. 

Türkler İslâmiyet’i kabul ettikten sonra da dini inancın gereği olarak sivil bir anlayışla 

muhtaçlara yardım etmişlerdir.22  

İslâm anlayışına göre ilk vakfın, Hz. İbrahim tarafından “Kâbe-i 

Muazzama”nın vakfedilmesiyle başladığı yaygın olarak kabul edilmektedir. Halkın 

yararlanması amacıyla kurulan İskenderiye Kütüphanesi, Kudüs havuzları, Zemzem 

kuyusu, yollar, köprüler, mabetler birer vakıf eseri olarak kabul edildiğinde, vakıfların 

eski kavimlerde de bulunduğu görülecektir.23 Ancak bugünkü anlamında vakıf ifadesi, 

Hicrî II. yüzyıl başlarında kullanılmaya başlanmıştır. Bu kurumun asıl kurucusunun, 

İmam Ebu Yusuf olduğu ifade edilmektedir.24 

Vakıf müessesesinin kaynağı hakkındaki araştırmalar henüz çok yetersizdir. 

Tartışmalı olmakla birlikte vakıf kurumunun sadece İslâm toplumuna ait olmadığı 

bilinmektedir. Vakıf kurumu İslâmiyet’ten önce de birçok kavimde bulunmaktadır. 

                                                 
20 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 2. 
21 Ahmet Tabakoğlu, Türkiye  İktisat Tarihi,  Gözden Geçirilmiş 9. Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul: Aralık 2009, 

s. 120. 
22 A. Rıza Abay, “Bir Sosyal Politika Olarak Yoksullukla Mücadelede Yardımlaşma ve Dayanışma Vakıflarının 

Yeri”, Sivil Toplum Dergisi, Sayı: 6, İstanbul: 2004, s. 279. 
23 Şeker, İslam’da Sosyal Dayanışma Müesseseleri, s. 198-99. 
24 Neşet Çağatay, “Osmanlı İmparatorluğunda Riba-Faiz Konusu, Para Vakıfları ve Bankacılık”, Vakıflar Dergisi,  

Sayı: IX, Ankara: 1971, s. 46.  



20 
 

Vakıflar hayır kurumları olduğu için, insanlarda bulunan iyilik ve yardım duygusu ile 

oluşturulmuş ve kişiler bu şekilde birçok hayır kurumu meydana getirmiştir.25  

Bununla birlikte, İmam Şafiî vakfın kaynağını şu şekilde ortaya koymaktadır: 

“ İslâm’a mahsustur. Cahiliye çağında ve arazi olarak vakıf yapıldığı biliniyor. Kâbe ile 

zemzem kuyusu, sevap kazanmak niyeti ile değil övünmek için muhafaza 

olunmuştur.”26  

Vakıflar, bütün insanlığın mutluluğunu amaçlayan,27 insanların maddi ve 

manevi ihtiyaçlarını karşılamak için kurulan hayır kurumlarıdır. Bunun için de 

vakıfların dini kaynaklı olarak başladığı kabul edilmektedir. Bu konuyu Köprülü şu 

şekilde açıklamaktadır: 28  

“Mûsevîlik hukukuna, Sâsânî hukukuna, Bizans hukukuna yabancı olmıyan ve daha 

ilk Halifeler zamanında Irak’ta, Suriye’de, Mısır’da Sâsânî ve Bizans müesseselerile temas eden 

Müslümanlar, sair birçok şeyler gibi vakfın ilk örneklerini de buralardaki dinî ve hayrî 

te’sislerde gördüler. Gerek Mısır’da gerek Suriye’de, Bizans hukukunun muayyen bir hukukî 

mahiyet vermiş olduğu türlü türlü dinî ve hayrî müesseseler, yukarıda söylediğimiz veçhile, pek 

mebzûldü; ve bunlar, vâkıfların şartlarına göre idare edilen zengin vakıflara maliktiler. Bizans 

devrine ait elde bulunan ve typica adını taşıyan vakfiyyeler sathî bir surette gözden geçirilirse 

bunlarla İslâm vakfiyyeleri arasındaki açık benzeyişleri görmemek kabil olamaz.” 

Vakıf kurumu temelde hayır işleme duygusuna dayalı bir kurum olduğu için 

evrensel bir nitelik taşımakla beraber, aradığı ortamı özellikle İslâm kültür ortamında 

bulduğu için tarihte bir İslâm medeniyeti kurumu olarak dikkat çekmektedir.29 

Vakıfların sosyal bir kurum olarak doğmasında ve gelişiminde etkili olan 

nedenler şu şekilde sıralanabilir:30 

• İnsanın ruhsal ve toplumsal yönü,  

                                                 
25 Bülent Köprülü, “Tarihte Vakıflar”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 3, 1951, s. 518.  
26 Şeker, İslam’da Sosyal Dayanışma Müesseseleri, s. 199. 
27 Bahaeddin Yediyıldız, Nazif Öztürk, “Oturulabilir Şehir ve Türk Vakıf Sistemi”, 2003, (Çevrimiçi: 

http://www.history.hacettepe.edu.tr/archive/vakifsehir.html, Erişim: 02.06.2010)  
28 Köprülü, “Vakıf Müessesesinin Hukuki Mahiyeti ve Tarihi Tekamülü”, a.g.m., s. 11. 
29 Mecit Eş, Tarihsel Bir Bakışla Klasik Osmanlı Maliyesi, Eskişehir, 1991, s. 181. 
30 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 2. 



21 
 

• Toplumun kültürel, siyasi ve sosyal yapısı, 

• Ekonomik nedenler,  

• Dini nedenler,  

• Devlet-halk arası ilişkiler,  

• Düşünce ve ideolojiler. 

Osmanlı Devleti’nin kendine özgü bir model içersinde sunmuş olduğu sosyal 

devleti simgeleyen kamu hizmetlerinin yürütülmesinin önemli bir bölümünü vakıflar 

üstlenmiştir.31  

Bu durum toplumsal refahı ve mutluluğu en üst düzeye çıkarma amacı taşıyan 

bir devlet anlayışı içinde çelişki gibi görülse de, devletin temel görevleri dışında kalan 

toplumsal yapıyı koruyan ve geliştiren kurumlar, devletin bulunmadığı alanlarda kamu 

hizmetlerini yürütmüşlerdir. 

Osmanlıların ilk fethettikleri Yenişehir, Bursa, İznik, İzmit gibi şehirlerde 

kişiler tarafından birer harp ganimeti olarak yapılan arazi spekülasyonları, vakıf halinde 

yapılan birer hayır kurumlarına bağlanmıştır. Yeni işgal edilen yerlere gelip ilk yerleşen 

ahaliden zengin olanları, mahallere birer mescit yaptırmışlar32 ve toplumsal yaşam bu 

merkez etrafında şekillenmiştir. Bu durum, vakıf sisteminin Osmanlı Devleti’nin 

kuruluşundan itibaren toplumsal yaşamda oynadığı önemli rolü ortaya koymaktadır. 

Dini bir temele dayansa da vakıflar, geniş kapsamlı kamusal projelerin 

gerçekleştirilmesinin de temel aracı durumundaydı. Osmanlı devletinde vakıf 

kurumunun yaygınlığının ve başarısının altında yatan temel unsur, bir yandan insanların 

kişisel kaygılarına cevap veren, öte yandan kamusal hizmetlerin yürütülmesine imkân 

sağlayan bir düzenlemenin aynı kurum aracılığıyla gerçekleştirilebilmesiydi.33 Osmanlı 

                                                 
31 Eş, Tarihsel Bir Bakışla Klasik Osmanlı Maliyesi, s. 171. 
32 Mustafa Akdağ, Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi (1243-1453) – Cilt: I, Barış Yayınevi, Ankara: 1999, s. 

206. 
33 Tevfik Güran, Ekonomik ve Mali Yönleriyle Vakıflar,  İstanbul: Nisan 2006, s. 3. 



22 
 

vakıfları, bir insanın doğumundan ölümüne kadar geçen sürede hayatın tüm gereklerini 

ve ihtiyaçlarını karşılayacak fonksiyonlara sahipti.34 

Türk kültür hayatında vakıf müessesesi, Selçuklu döneminde gelişmiş, Osmanlı 

döneminde en üst noktaya yükselerek dünyaya örnek olmuştur. Osmanlı döneminde 

vakıflar, ortak bir görüş olarak kamu hizmetlerini yerine getiren, ancak kendileri kamu 

kurumu olmayan sivil kurumlardır.35 Osmanlı vakıf sistemi, özerk ve demokratik bir 

“sivil toplum” sistemi olmakla birlikte, devletin denetimi kapsamındadır. Denetim 

görevini, nezaret kurumu yerine getirmektedir.36 

Toplumsal yaşamı doğrudan kontrol etmek yerine denetim ve gözetim 

fonksiyonunu yerine getiren devlet anlayışı, Osmanlı Devleti’nde vakıfların önemini 

daha da artırmıştır.  

Klasik Osmanlı sisteminde, bugünkü anlamda bir iktisat politikasından, devlet 

yapısında özellikle bu işle görevli bir organın varlığından söz edilemez. Devletin 

iktisadi faaliyetleri ve politikaları hiçbir zaman yalnızca iktisadi bir yapı 

oluşturmamakta, genellikle dini, askeri, idari veya mali hedef ya da düşüncelerle iç içe 

bulunmaktadır.37 Klasik Osmanlı sisteminde, iktisadi olay, iktisadi fonksiyon ya da bu 

fonksiyonları yerine getiren uzmanlaşmış organizasyonlar oluşmamıştı. Ancak 

toplumun bir iktisadi hayatı vardı ve devlet bu iktisadi hayatı etkileyecek faaliyetlerde 

bulunmaktaydı.38  

Osmanlı döneminde ekonomik ve toplumsal zihniyet, vakıflar gibi yaşamı 

şekillendiren önemli kurumların ortaya çıkmasını ve yaygınlaşmasını sağlamıştır. 

Osmanlı Devleti döneminde 26.798 vakıf kurulduğu, ancak tespit 

edilemeyenlerle bu sayının 50.000 civarında olabileceği belirtilmektedir. 19. yüzyılda, 

İmparatorluğun başkenti olan İstanbul’un taşınmaz mallarının üçte ikisi vakıf 

                                                 
34 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 3. 
35 Arif Dülger, “Kültür Aktarımında Vakıfların Rolü”, (Çevrimiçi: http://www.vakifcilik.org/ sdetay.asp? 

catid=7&did=49, Erişim: 10.09.2009).   
36 Tabakoğlu, İktisat Tarihi – Toplu Makaleler I,  s. 373.   
37 Mehmet Genç, “Osmanlı İktisadi Dünya Görüşünün İlkeleri”, Devlet ve Ekonomi, Ötüken Yayınları, İstanbul: 

2000, s. 43. 
38 Genç, “Osmanlı İktisadi Dünya Görüşünün İlkeleri”, s. 44. 



23 
 

mallarıydı.39 Vakıf kurumlarına ve vakıf yapanlara bakıldığında, birinci derecede 

hükümdarlar, oğulları ve kardeşleri (şehzadeler); ikinci derecede vezirler, beylerbeyleri, 

zeamet ve has sahiplerinin vakıf yaptıkları görülür. Çünkü bunlar geniş ölçüde vakıf 

yapma mali imkânlarına sahipti. Üçüncü derecede tekkeler, zaviyeler, dergâhlar gibi 

tasavvuf ocaklarına vakıf yapılmıştır. Bunları da din ve sanat ocaklarını seven zengin 

kimseler veya bunları korumakta olan hükümdarlar yapmışlardır. Zenginler bir yandan 

siyasi kuvvetlerin baskısından korunmak, bir yandan da “hayırsever” adını alarak halkın 

sevgisini kazanmak için vakıf yapmışlardır. Bu sıraya göre daha az vakıf yapanlar ilim 

adamları ile şairlerdir. Bunun sebebi de onların diğer vakıf yapanlara göre daha az 

gelirli olmalarıdır.40 

Özetle vakıflar, eğitim ve öğretim, kültür,  yapım, bakım ve restorasyon, hayri 

ve sosyal yardım, güvenlik, ulaşım, sağlık, temizlik, ekonomik, şehircilik hizmetleri ile 

dini ve turizmi teşvik niteliğindeki hizmet alanlarında faaliyet göstermişlerdir.41 

İslâm’daki hizmet kurumlarının temelini oluşturan vakıf sistemi, sosyal güvenlikle 

olduğu kadar eğitim, sağlık ve sosyal yardım, diyanet ve bayındırlık yatırımlarını 

yürüten kurum olarak mali sistemin önemli bir alt unsurunu oluşturmaktadır.42 

Vakıflar, özellikle Selçuklularda ve Osmanlılarda askeri yatırımlar hariç 

altyapı, bayındırlık, eğitim vs. tüm yatırımları finanse eden bir kurum olduğu için fiilen 

maliyenin bir bölümü olarak kabul edilmektedir.43 

1.1.2. Vakıfların Sınıflandırılması 

Vakıflar çeşitli şekillerde sınıflandırılmaktadır. Kuruluş amaçları esas 

alındığında, vakıflar iki kısma ayrılabilir:44 

• Koruma ve Himaye Vakıfları:  Bu tür vakıflar, kişiler arasında ayırım 

yapmadan, fakir ve yoksullara hizmet amacıyla kurulmuştur.  

                                                 
39 Cansel, “Vakıf, Kuruluşu, İşleyişi ve Amacı”, s. 322-23. 
40 Hilmi Ziya Ülken, “Vakıf Sistemi ve Türk Şehirciliği”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: IX, 1971, s. 32. 
41 İbrahim Ateş, “Hayri ve Sosyal Hizmetler Açısından Vakıflar”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XV, 1982, s. 55. 
42 Ahmet Tabakoğlu, İslâm İktisadı – Toplu Makaleler II,  Kitabevi, İstanbul: Kasım 2005, s. 26. 
43 Tabakoğlu, İslâm İktisadı – Toplu Makaleler II,  s. 260. 
44 Öztürk, Elmalılı Hamdi Yazır Gözüyle Vakıflar, s. 3. 



24 
 

• Gayrimenkul Olarak Hizmete Sunulan Vakıflar (Mülk V akıfları):  

Kullanma hakkı toplumun manevi şahsiyetine ait olan vakıflardır. Bu vakıfların çoğu 

gayrimenkul olup hizmete sunulan eserlerdir. Okullar, kütüphaneler, ibadethaneler, 

yollar, köprüler ve hayır kuruluşları gibi gayrimenkuller bu sınıfa girer.  

Tarihsel açıdan incelendiğinde vakıfların iki kısmının da tamamen şahıslar 

tarafından oluşturulduğu ve kamu hizmetini yerine getirdiği görülür.45  

Benzer bir sınıflamayla vakıflar kendilerinden yararlanma açısından hayır 

kurumları ve geliri ile intifa olunan vakıflar olarak iki kısımda ele alınabilir: 

a. Hayır Kurumları:  Bizzat kendisinden yararlanılan ve “müessesatı hayriye” 

(hayır kurumları) adı verilen vakıflardır. Hayır kurumlarına, camiler, mescitler, 

medreseler, imaretler, hastaneler, kütüphaneler, hanlar gibi kurumlar girer. Bunlar da 

vakıftan yararlananlar açısından, herkesin yararlanabileceği ve sadece fakirlerin 

yararlanabileceği hayır kurumları olarak iki kısma ayrılır.46 Birincisinden, zengin ve 

fakir ayırımı yapılmaksızın herkes istifade edebildiği halde, ikincisinden sadece fakirler 

yararlanabilmiştir.47 

Yardım vakıfları okul, kütüphane, cami, mescit, imarethane, kervansaray, 

misafirhane, hamam, kabristan, hastane, dispanser, darülaceze, yol, köprü, liman, 

çeşme, kuyu, orman ve spor sahası benzeri tesisler, fakirlere yemek yedirilmesi gibi 

toplumda birçok kamu hizmetlerinin yerine getirilmesinde önemli roller 

üstlenmişlerdir.48 Osmanlı’da cami ve mescitlerle eğitim kurumlarının yüzde doksan 

dokuzu vakıftır. Âlimler, fakihler, filozoflar, birçok ilim, fen ve sanat adamı bu 

okullarda yetişmiştir.49 

Kısaca ifade etmek gerekirse, devlet fonksiyonlarından siyasi nitelikte olan ve 

otoriteye ihtiyaç gösteren vatan savunması ile kamu güvenliği gibi hizmetler hükümet 

eliyle yürütülmüş, bunun dışında kalan geniş alandaki kamu hizmetleri ise yardım 
                                                 
45 Veysi Erken, “Vakıfların Eğitim Sistemine Katkısı”, (Çevrimiçi: http://w3.gazi.edu.tr/web/verken/ vakif.htm, 

Erişim: 05.09.2009). 
46 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, s. 42. 
47 Murat Şen, “Osmanlı Devleti’nde Sosyal Güvenlik: Ahi Birlikleri, Loncalar ve Vakıflar”, (Çevrimiçi: 

www.ceis.org.tr/dergiDocs/makale33.pdf, Erişim: 15.10.2009), s. 33. 
48 Şen, “Osmanlı Devleti’nde Sosyal Güvenlik: Ahi Birlikleri, Loncalar ve Vakıflar”, s. 33. 
49 A. H. Berki, “Hukûkî ve İçtimâî Bakımdan Vakıf”, s. 11.  



25 
 

vakıfları aracılığı ile yerine getirilmiştir. Bu tesislerin bazılarından toplumun bütünü, 

bazılarından ise yalnızca düşük gelirli ihtiyaç sahipleri yararlanmıştır.50 

b. Geliri ile İntifa Olunan Vakıflar: Geliri ile intifa olunan vakıflar, 

“müstegallat-ı vakfiye” adı verilen bina, arazi, nakit para gibi gelir kaynaklarının teşkil 

ettiği vakıflardır ve bunlara Osmanlı Devleti’nde “asl-ı vakıf” adı verilir.51  

Bu vakıflardan daha çok sosyal yardım amacına yönelmiş olanları avarız 

vakıflarıdır.52 “Arıza”nın çoğulu olan “avarız” kelimesi, hastalık, fakirlik, zaruret veya 

yangın gibi durumları anlatmaktadır. Avarız vakıfları, toplumun zorunlu ihtiyaçlarını 

gidermek için kurulmuş vakıflardır. Bu vakıflar özellikle, mahalle veya köyde 

hastalanan fakirlerin tedavisi ve hastalık yüzünden kazanç sağlayamayanların bakımları 

ile kimsesizlerin ve çocukların hayatlarının korunmasını amaç edinmiştir.53 

Geliri bir köy veya mahalle ahalisinin beklenmedik ihtiyaçlarına harcanmak 

üzere kurulmuş olan avarız vakıflarının konusunu, çoğunlukla vakıf paralar teşkil 

etmiştir. Mahalleler ve köylerdeki vakıf paraları “avarız akçesi sandığında”, her esnafa 

ait vakıf paralar ise, “esnaf sandığı”, “esnaf vakfı” veya “esnaf kesesi” adı altında 

toplanmıştır. Avarız vakıfları iki kısma ayrılmıştır:54  

• Birincisi, bazı köy ve mahallelerde hayır sahipleri tarafından fakirlerden 

vefat edenlerin teçhiz ve tekfinine ve hasta olup da çalışamayanların infak, iaşe ve 

tedavilerine harcanmak üzere kurulan vakıflardır.  

• İkincisi ise, meslek veya sanat erbabının ihtiyacını karşılamak için 

kurulmuş olan avarız vakıflarıdır. Bunlardan da din farkı gözetmeksizin, o sanata veya 

mesleğe mensup olan herkesin yararlanabilmesidir. Bu tür avarız vakıfları, bugünkü 

mesleki yardım ve kamu hizmetlerini karşılamış ve sosyal yardım kuruluşları anlamında 

önemli görev üstlenmişlerdir. Bunlar, bir sanat erbabına veya belli bir esnafa kredi 

                                                 
50 Şen, “Osmanlı Devleti’nde Sosyal Güvenlik: Ahi Birlikleri, Loncalar ve Vakıflar”, s. 33. 
51 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, s. 213-215. 
52 Ömer Lütfi Barkan, “Avarız”, MEB İA, C. II, İstanbul 1986, s. 18–19. 
53 Barkan, “Avarız”, s. 18; A. H. Berki, “Hukûkî ve İçtimâî Bakımdan Vakıf”, s. 11. 
54 Akgündüz, İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, s. 215-17. 



26 
 

vermek, iflas edenlere yardım etmek, durumu kötüye giden tüccara borç para vermek 

üzere kurulan bir çeşit tasarruf ve yardımlaşma sandığı niteliğindedir.  

Kapsamlı bir sınıflandırmayla vakıflar, mülkiyetin vakıf idaresine ait olup 

olmaması bakımından, idareleri bakımından ve kiraya verilmesi bakımından aşağıdaki 

gibi üç temel başlık altında toplanabilir:55 

a. Mülkiyetin Vakıf İdaresine Aidiyeti Bakımından Vakıflar: Mülkiyetinin 

vakıf idaresinde olup olmaması bakımından vakıflar, sahih ve gayrı sahih vakıflar 

olmak üzere iki grupta incelenir: 

• Sahih Vakıf: Kişinin sahip olduğu malının tamamını veya bir kısmını, 

bir amaca yönelterek, hukuka uygun olarak tahsis etmesi ve o mala tüzel kişilik 

kazandırması ile ortaya çıkan vakıflardır.56  

• Gayri Sahih Vakıf: Vakfedilen mal ve özellikle gayrimenkul, her zaman 

vakfın hükmü şahsiyetine ait olmaz. Bazen bir malın mülkiyeti vakfedene ait olur.57 

b. İdareleri Bakımından Vakıflar: Vakıflar idareleri bakımından gayrı 

mazbut ve mazbut vakıf olmak üzere iki çeşittir: 

• Gayri Mazbut Vakıflar:  Gayri mazbut vakıflar, mütevelliler tarafından 

idare edilen vakıflar olup, mülhak ve müstesna olmak üzere iki çeşittir: 58 

 

i. Mülhak Vakıf:  Mütevelliler tarafından idare edilen ve Evkaf İdaresince 

(bugünkü Vakıflar Genel Müdürlüğü) teftiş edilen vakıflardır. 

ii. Müstesna Vakıf: Müstesna vakıflar, hükümetin ve nezaretin herhangi bir 

müdahalesi olmadan, doğrudan özel mütevelliler tarafından yönetilen vakıflardır. Bu 

vakıflara devlet ancak, toplum otoritesi adına inceleme yapabilir. Bu vakıflar iki çeşittir: 

                                                 
55 Şakir Berki, “Türkiye’de İmparatorluk ve Cumhuriyet Devrinde Vakıf Çeşitleri”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: IX, 1971, 

s. 3-8. 
56 Öztürk, Elmalılı Hamdi Yazır Gözüyle Vakıflar, s. 153. 
57 Berki, “Türkiye’de İmparatorluk ve Cumhuriyet Devrinde Vakıf Çeşitleri”, s. 4. 
58 Ülken, “Vakıf Sistemi ve Türk Şehirciliği”, s. 16; Berki, “Türkiye’de İmparatorluk ve Cumhuriyet Devrinde Vakıf 

Çeşitleri”, s. 4-5. 



27 
 

Eizze ve Guzzat Vakıfları. Eizze Vakıfları, Abdülkadiri Geylâni, Hacı Bektaş Velî ve 

Hacı Bayram Velî gibi ünlü din adamları tarafından yapılan vakıflardır. Guzzat vakıfları 

ise, ünlü gaziler tarafından yapılmış vakıflardır. 

 

Mazbut Vakıflar:  Ayrı ayrı tüzel kişili ğe sahip olmakla beraber, doğrudan 

Nezaret tarafından idare edilen vakıflardır. Hanedan tarafından yapılıp devlet görevlileri 

tarafından yönetilenlere “selâtin vakıfları” denmektedir. Zaman içinde mütevellisi 

kalmayan ve bu nedenle Nezaret yönetimine geçen vakıflar ise “mütevellisi kalmayan 

vakıflar”dır. Mütevellisi olmasına rağmen kendilerine maaş bağlanıp vakıftan el 

çektirilen ve Nezaret tarafından yönetilen vakıflara ise “idaresi zapt edilen vakıflar” 

denir.59 

c. Kiraya Verilmeleri Bakımından Vakıflar: Kiraya verilmeleri bakımından 

vakıflar; mukataalı, icareteyinli, icare-i vâhideli ve icare-i vâhide-i kadîmeli vakıf olmak 

üzere dört grupta incelenebilir:60 

• Mukataalı Vakıf: Bir vakfa ait olup üzerinde bina ve ağaç ve benzeri 

şeyler bulunmayan araziyi vakıf idaresi, vakfın mali durumunun yetersizliği sebebiyle 

işletemez ve arazinin bu sebeple atıl kalmasını istemezse, gelir elde etmek amacıyla, 

senelik bir kira bedeli üzerinden kiraya verir. Belirlenen bu kiraya mukataa, bu tür 

vakıflara da mukataalı vakıflar denir. 

• İcareteyinli Vakıf: İcareteynli vakıflar, vakfa ait arazi üstünde bulunan 

tamire muhtaç bina veya çeşitli tesisatın, maddi imkânsızlıklar nedeniyle onarılamadığı 

durumlarda, icareteynli vakıflara özgü bir şekilde kiraya verilmesiyle ortaya çıkar. Bu 

kiralama şekline göre, kiralayandan kiraladığı şeyin genellikle yarı değeri ölçüsünde 

toplu bir para alınır. Muaccele (peşin) denilen bu parayla bina veya tesisat tamir edilir. 

Tekrar kullanılabilir hale gelen yapıların kulanım hakkı, muaccele miktarını ödeyen 

kişiye verilir. Muaccele ücretinden başka, müeccele (vadeli) denilen ve belirli 

                                                 
59 Nazif Öztürk, Menşe’i ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar,  Vakıflar Genel Müdürlüğü, Ankara: 1983, s. 94. 
60 Berki, “Türkiye’de İmparatorluk ve Cumhuriyet Devrinde Vakıf Çeşitleri”, s. 6; Öztürk, Menşe’i ve Tarihi 

Gelişimi Açısından Vakıflar,  s. 107-08. 



28 
 

dönemlerde ödenmesi gereken cüzi bir ücret daha vardır. Bu ücret, normal kira 

ücretinden oldukça düşüktür. 

• İcare-i Vâhideli Vakıf: Bilinen kiralama yöntemleriyle gelir elde eden 

vakıflardır. Kira anlaşması mukataalı ve icareteynli vakıflarda olduğu gibi 

zorunluluktan değil, işler halde olan vakfa gelir sağlamak amacıyla yapılır. Kira süresi 

vakfiye şartına uygun olarak belirlenir. Eğer vakfiyede herhangi bir şart belirtilmemişse, 

ev ve dükkân gibi akarlarda bir, arazi ve çiftlik gibi akarlarda ise üç yıllık sözleşmeler 

yapılır. 

• İcare-i Vâhide-i Kadîmeli Vakıf: İcare-i vâhideli vakfın kira müddeti 

dolduğunda, belli bir ücret ile eski kiracısına, ölümü halinde de mirasçılarına bırakılan 

vakıflardır.  

Çalışmamıza konu olan ve Bezm-i Âlem Valide Sultan tarafından İstanbul’da 

yapılan ve vakfedilen, bütün ihtiyaçları vakıftan karşılanan Vakıf Gureba Hastanesi, 

fakir ve zenginlerin faydalandığı “müessesat-ı hayriye”dendir. Kurulduğundan beri bu 

hastanede yüz binlerce hasta tedavi ve teşhis hizmeti almıştır.61  

Çalışmanın ilerleyen bölümlerinde hastaneyle ilgili detaylı bilgi ve belgeye yer 

verileceği konu burada daha fazla detaylandırılmayacaktır. 

1.2. VAKIF H İZMETLER İ 

Osmanlı tarihinin önemli bir kaynak grubunu vakfiyeler ve vakıflar ile ilgili 

kayıtlar oluşturmaktadır. Vakıflar ile ilgili asıl kayıtlar XV. ve XVI. yüzyıllara kadar 

uzanan “evkaf” defterleridir. Bu defterlerden Osmanlı Devleti’nde bulunan vakıfların 

mal varlıkları ile gelirlerinin kullanımı konusunda ayrıntılı bilgiler sunmakladır.62 

Vakıfların amacı sadece cami, mescit, sebil ve çeşmeye gibi yapılar meydana 

getirmek veya bu alanda faaliyette bulunmak değildir. Ahlaka ve adaba aykırı olmayan 

                                                 
61 Ali Himmet Berki, “İslâm’da Vakıf -  Sahîh ve Gayr-i Sahîh Nev’ileri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 1, 1957, s. 26.  
62 Galip Eken, “Osmanlı Sosyo-Ekonomik Tarihinin Kaynaklarından Vakıf Muhasebe Defterleri”, Türk Dünyası 
İncelemeleri Dergisi, Sayı: IV, İzmir, 2000, s. 75.  



29 
 

ve hayır amacıyla, süreklilik arz eden halkın faydalanması için yapılmış her yardım 

vakıf hükmündedir.63 

Osmanlı Devleti’nde vakıflar, birçok alanda hizmet vermiştir. Bunun temel 

nedenlerinin başında İslâm geleneği yer almakla beraber, devletin kamu hizmetlerinin 

sunumunda uyguladığı sınırlı hizmet anlayışı bulunmaktadır. Osmanlı’da kamu 

hizmetlerinin gerçekleştirilmesinde üçlü bir yapı söz konusudur. Yönetim, savunma-

güvenlik ve adalet gibi kamusal hizmetler merkezi yönetim ve eyalet yönetimleri 

tarafından sunulurken, diğer tüm hizmetler vakıflar aracılığıyla gerçekleştirilmi ştir.64 

Osmanlı vakıf sistemi, sosyal güvenlikle alakalı olduğu kadar ülkedeki eğitim, sağlık ve 

sosyal yardım, diyanet ve bayındırlık yatırımlarını yürüten kurum olarak mali sistemin 

üçüncü alt öğesini oluşturur.65 

Osmanlı Devleti’nde vakıflar ülkenin ekonomik ve sosyal hayatında son derece 

önemli bir role sahip olmuştur. Eğitim, sağlık, sosyal yardım, şehircilik, belediye ve 

bayındırlık gibi kamu hizmetleri vakıflar aracılığıyla yürütülmüştür.66 Merkezi yönetim 

tarafından hukuksal çerçevesi belirlenen ve denetlenen vakıflar sayesinde birçok 

kamusal hizmet, gönüllü katılım esasının benimsendiği bir tür finansman modeliyle 

çözülmüş, bu sayede devlet-toplum ilişkilerinde devletin sosyal niteliği daha da 

pekişmiştir.67 

Bugünkü sosyal devlet anlayışına göre devletin görevleri arasındaki kamu 

hizmetleri vakıflar tarafından sunulmaktaydı. Yol yapmak, şehrin su ihtiyacını 

gidermek, aç olanlara ve fakirlere yemek vermek gibi hizmetler vakıflar tarafından 

yapılıyordu. Bununla birlikte iktisadi ve sosyal çevredeki değişimle birlikte ortaya çıkan 

yeni ihtiyaçlarına göre vakıflar oluşturulmuştur. Mesela düşmanın eline düşen 

Müslüman esirleri kurtarmak amacıyla kurulan, kışın yoğun kar yağışı nedeniyle yem 

bulamayan aç kuşlara yem sağlayan, bir cariyenin hizmeti sırasında verdiği zararlar 

                                                 
63 Şakir Berki, “Vakıfların Devlete ve Devletin Vakıflara Hizmeti”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: VII, 1968, s. 45-46. 
64 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 4. 
65 Tabakoğlu, Türkiye İktisat Tarihi,  s. 240. 
66 Şen, “Osmanlı Devleti’nde Sosyal Güvenlik: Ahi Birlikleri, Loncalar ve Vakıflar”, s. 32. 
67 Vahdettin Aydın, “Türk Yönetim Tarihi Açısından Vakıf Sistemi ve Eğitim Yönetimine Katkısı”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi İktisadi Ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi,  Cilt: 8, Sayı: 1, 2003, s. 316.  



30 
 

karşısında efendisinin kızmasını önlemek için cariyenin zararını karşılamaya yönelik ve 

sadece kölelerin yaralandığı vakıfların kurulduğu bilinmektedir. 68 

Vakıflar tarafından yerine getirilen dini, sosyal ve kültürel hizmetler, eğitim, 

sağlık, bayındırlık ve şehircilik hizmetleri ile bunların dışında kalan diğer hizmetler 

aşağıda ayrıntılı olarak incelenmiştir. 

1.2.1. Dini Hizmetler 

İslâm beldelerindeki tüm camiler ve mescitler vakıf yoluyla yapılmıştır.69 Vakıf 

yoluyla, Müslümanların namaz kılmaları için, binlerce cami yapılmıştır.70 Osmanlı 

döneminde dini ibadetlerin yerine getirilebilmesi için yapılan cami, mescit, namazgâh 

ve türbelerin yanında, geliri cami ve görevlilerine tahsis edilmiş vakıflar 

bulunmaktadır.71  

Varlıklarını dini esaslardan alan camilerin yapımında, kullanımında ve 

finansmanında doğal olarak dini esasların önemli bir payı vardır. Camilerin finansmanı 

konusunda vakıf ve benzeri uygulamaların etkisi büyüktür… İmamların maaşları, görev 

yaptıkları cami veya mescitlerin vakıflarınca ödenmiş, vakıf gelirlerinin yetersiz 

kalması halinde devlet hazinesinin çeşitli kalemlerinden destek sağlanması veya 

tamamının üstlenilmesi gibi çeşitli yöntemler uygulanmıştır.72 

İslâm toplumunun kültürel bakımdan gelişmesinde önemli bir yeri olan 

camiler, ibadet ve eğitim-öğretim alanlarında hizmet sunmuşlardır. Camilerin önemi 

mimarisinde de kendini göstermiş ve İslâm toplumlarının en değerli eserleri olarak 

kabul görmüştür. Osmanlı’da mahallenin merkezi olarak görülen camiler ibadet yeri 

olmanın yanında, toplumun bir araya gelmesiyle ülkeye ve mahalleye ait işlerin 

görüşülüp karara bağlandığı yerler olarak da sosyal bir işlev görmüştür. Camilerin 

etrafına sebil, imaret, medrese, kütüphane binaları da ekleniyor, camiler ve etrafındaki 

                                                 
68 Muhiddin Tuş, “Osmanlılarda Özel Toprak Mülkiyeti ve Vakıf Münasebeti”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Sayı: 5, 1999, s. 188.  
69 Berki, “Vakıfların Târihi, Mâhiyeti, İnkişâfı ve Tekâmülü, Cemiyet ve Fertlere Sağladığı Fâideler”, s. 12.  
70 Bahaeddin Yediyıldız, “Vakıf Müessesesinin XVIII. Asır Türk Toplumundaki Rolü”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XI, 

1977, s. 2.  
71 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 4. 
72 Ahmet Onay, “Osmanlı’dan Cumhuriyete Camilerin Finansmanı”, Değerler Dergisi, Cilt: 7, No: 18, Aralık 2009, 

s. 44, 49.  



31 
 

yapılar bu haliyle külliye meydana getiriyor ve nerdeyse yeni bir mahallenin 

kurulmasına yardım ediyorlardı.73 

Cami ve mescit gibi kurumların vakıfları, bu kurumların büyüklüklerine göre 

gelirleri ve giderleri değişen kuruluşlardır. Genelde devlet erkânının yaptırdığı camilerin 

vakıfları, diğer cami ve mescitlerin vakıflarına göre daha çok gelir ve gidere sahiptiler.74  

1.2.2. Eğitim Hizmetleri 

İslâm dini, eğitime büyük önem verdiğinden Müslümanlar, eğitim hizmeti 

sunan her türlü kurumları vakıf aracılığıyla meydana getirmişlerdir.75 

Eğitim hizmetini görecek vakıfların kuruluşu, Karahanlılar dönemine ait eğitim 

vakıfları ile ilgili günümüze kadar ulaşan belgeden de anlaşıldığı gibi oldukça eskiye 

dayanmaktadır. Bu belge, eğitim hizmeti yerine getirecek vakfın bütün özelliklerini 

kapsamakta ve daha sonra tesis edilen vakıflara ışık tutarak ilmin tabana yayılmasına 

zemin hazırlayıcı bir özellik göstermektedir. Eğitim vakıfları, her türlü eğitim hizmetini 

yerine getirmiş ve bu hizmetin herkese açık tutulmasını sağlamıştır.76 

Osmanlı Devleti’nde mahallelere kadar tüm yerleşim birimlerinde bulunan ve 

okuma çağına gelmiş çocuklar sıbyan mekteplerinde eğitilir, daha sonra vakıf külliye 

içersinde yer alan medreselerde eğitime devam edilirdi. Bu yerlerde ders veren 

hocaların maaşları da vakıflar tarafından karşılanıyordu.77 

Osmanlı medreseleri, yüksek öğrenimi sağlayan kurumlardı. Osmanlı 

döneminin ilk medresesi 1330 yılında Orhan Gazi tarafından İznik’te açılmıştır. Fatih 

Sultan Mehmet İstanbul’u fetheder etmez Sahn-ı Seman medreselerini kurmuş, 

İstanbul’u ilim merkezi haline gelmiştir. 19. yüzyıla kadar İstanbul’da bulunan medrese 

sayısı 500’ü aşmıştır.78 Bu medreselerin yüzde doksan dokuzu, hayır sahipleri tarafından 

                                                 
73 Kazıcı, Osmanlı Vakıf Medeniyeti, s. 161. 
74 Alpay Bizbirlik, “Osmanlı Toplumunda Vakıfların Sosyo-Ekonomik Boyutları ve Buna Dair Örnekler”, 

(Çevrimiçi: http://www.sosyalsiyaset.com/documents/osmanlida_vakiflar.htm, Erişim: 21.09.2009). 
75 Şâkir Berki, “Vakıfların Gördüğü Çeşitli Hizmetler”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: VI, 1965, s. 89. 
76 Erken, “Osmanlı Sosyo-Ekonomik Tarihinin Kaynaklarından Vakıf Muhasebe Defterleri”. 
77 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 4. 
78 Kazıcı, Osmanlı Vakıf Medeniyeti, s. 203. 



32 
 

yaptırılmış ve ihtiyaç ve masrafları için han, hamam, dükkân, mağaza, bağ, bahçe ve 

arazi gibi akarlar vakfedilmiştir.79  

Osmanlılar döneminde kurulan vakıflar başta olmak üzere, çeşitli dönemlerde 

kurulan vakıfların çoğunda, eğitim ve öğretim konusuna geniş yer verilmiştir. Medrese, 

mektep, sıbyan mektebi ve benzeri eğitim ve öğretim kurumlarının yapımı, bakımı, 

geliştirilmesi, eğitim ve öğretimin her geçen gün daha geniş sahaya yayılması, öğretim 

görevlileri ile memur, gece bekçisi, kapıcı, temizlikçi gibi okullarda görevli personelin 

maaşlarının günün şartlarına göre ödenmesi, öğrencilerin elbise, kitap ve gıda 

ihtiyaçlarının karşılanması, günümüzdeki öğrenci yurtlarının yerini alan yatakhanelerin 

temini ve buralara yeteri kadar yakacağın tahsisi, hatta bazı öğrencilere aylık 

bağlanması gibi özel şartlara çoğu vakfiyede yer verilmiştir. Öğrencinin geçim, yurt, 

kitap sıkıntısına düşmeyecek ve dersten başka bir şey düşünmeyecek şekilde bir eğitim 

görmesi için gerekli her şey düşünülmüş ve bu hizmete yapılacak harcamaları 

karşılayacak yeterli gelir kaynakları vakfedilmiştir.80  

1.2.3. Sağlık Hizmetleri 

İslâm’da ilk hastane Emevi Halifesi Velid bin Abdülmelik tarafından 706 

yılında Şam’da yaptırılmıştır. İslâm tarihinde bağımsız ilk tıp medresesi ise, 

Mühezzebüddin el-Dahvar tarafından yine Şam’da açılmıştır.81 

Osmanlı’nın kuruluşundan itibaren bir asır geçinceye kadar ülkede tıp ilmini 

öğretecek bir kurum bulunmamaktadır. Bunun en önemli nedenlerinden biri olarak, 

devletin bu dönemde genişlemek için yaptığı savaşlar gösterilmektedir. Devletin 

kuruluşundan bir asır sonra Bursa Darüşşifası 12 Mayıs 1400’de kurulmuştur.82 

Osmanlı Devleti’nin kurulduğu dönemde, Anadolu topraklarında dönemi için 

dikkat çekici nitelikte bir sağlık hizmeti yapılanması bulunmaktadır. Anadolu’nun 

birçok büyük şehrinde hastane mevcuttur. Selçuklu döneminden kalan bu hastaneler 

                                                 
79 Berki, “Vakıfların Târihi, Mâhiyeti, İnkişâfı ve Tekâmülü….”, s. 12.  
80 İbrahim Ateş, “Vakıflarda Eğitim Hizmetleri ve Vakıf Öğrenci Yurtları”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XIV, 1982, s. 31-

32.  
81 Ekmeleddin İhsanoğlu, Suriye’de Modern Sağlık Müesseseleri, Hastaneler ve Şam Tıp Fakültesi, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara: 1999, s. 1. 
82 Osman Şevki Uludağ, Osmanlılar Devrinde Türk Hekimli ği, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara: 2010, s. 27-

28. 



33 
 

varlıklarını sürdürürlerken Osmanlı şehirlerinde bunlara yenileri eklenmiştir. Söz 

konusu hastane hizmetleri vakıflar aracılığıyla sağlanmıştır.83 

Osmanlı Devleti’nde ülkenin her tarafında bulunan hastaneler, hastanelerin 

giderleri ve personel ücretleri vakıflarca karşılanmıştır. Tıp ilmine ve hastanelere büyük 

önem veren Osmanlıların tam teşkilatlı ilk hastanesi Bursa’da Yıldırım Beyazıd 

tarafından kurulmuştur. Hastaneler, hem yatan hastalara hem de ayakta tedavi görecek 

hastalara hizmet verirlerdi. Her gelen hastanın tedavisi yapılır ve fakir olduğunu beyan 

edenlere bedava ilaç verilirdi. Bununla birlikte tek tip hastalıklara mahsus olan 

hastaneler de vardı. 1451’de kurulan Edirne ve 1514’te kurulan Karacaahmet cüzzam 

hastaneleri bunların başında gelmektedir.84 

Osmanlı sağlık sistemine ilişkin ayrıntılı açıklamaya çalışmanın ilerleyen 

kısımlarında yer verileceği için konu burada daha fazla detaylandırılmayacaktır. 

1.2.4. Bayındırlık ve Şehircilik Hizmetleri 

Belediye teşkilatı 1856’da kurulduğu için bu yıla kadar Osmanlı şehirlerinde 

belediye hizmetlerini vakıflar üstlenmiştir. Osmanlı Devleti’nde, bugün belediyenin 

üstlendiği hizmetlerin büyük bir bölümü vakıflar aracılığıyla gerçekleştirilmi ştir.85 Yol, 

köprü, kanal, bent, çeşme, kaldırımların yapımı ve tamiri vakıflar tarafından yerine 

getirilmiştir. Günümüzde belediye hizmetleri içinde yer alan yol, su, temizlik, 

sokakların aydınlatılması, park ve bahçelerin düzenlenmesi ve bakımı gibi hizmetler 

vakıfların hizmet alanı içinde yer almıştır.86 

Şehirlerin ve birçok köyün su ihtiyacının giderilmesi genellikle vakıflar 

tarafından gerçekleştirilmi ştir. Yerleşme merkezlerine akıtılan suyun herkesin hizmetine 

sunulabilmesi için vakıf kurucuları, şehirlerin veya köylerin çeşitli mahallelerine 

çeşmeler ve su kuyuları yapmışlardır. Ayrıca vakıf kurucularının, sadece normal su 

sağlamakla yetinmeyip, yaz mevsiminin sıcak günlerinde herkese bedava soğuk su 

dağıtılan sebiller vakfettikleri de bilinmektedir. Bazı vakıflar, sebillerinin suyunu 

                                                 
83 Erdem Aydın, “19. Yüzyılda Osmanlı Sağlık Teşkilatlanması”, OTAM (Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi), Sayı: 15, 2004, s. 188. 
84 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 4-5. 
85 Bahaeddin Yediyıldız, “Vakıf Müessesesinin XVIII. Asır Türk Toplumundaki Rolü”, s. 5.  
86 Ağmanvermez, “Bir Vakıf Medeniyeti Olarak Osmanlı”. 



34 
 

soğutacak buzu elde etmek için buzluklar inşa ederken, bazıları ise bu amaca ulaşmak 

için kar satın alınmasını şart koşuyorlardı. Bazı vakfiyelerde, vakfın bütün geliri sırf 

bazı medreselerdeki talebelerin soğuk su ihtiyacını gidermeye tahsis edilmiştir. Su ile 

ilgili bu kuruluşlar arasında hamamların da sayılması gerekir. Fakat hamamlardan 

genellikle bedava olarak yararlanmak mümkün değildi. Çünkü bu hamamlar diğer kamu 

kuruluşlarına gelir sağlamak için inşa edilmişlerdi. Bununla birlikte, fakirlerin bedava 

olarak yararlandıkları hamamlar da vardı.87 

Vakıflar, çevrenin korunması yanında, insanların ihtiyacı olan müesseselerin 

yaptırılması sayesinde de çevrenin güzelleşip, yerleşim yerlerinin gelişmesine de 

katkıda bulunmuştur.88 

1.2.5. Sosyal ve Kültürel Hizmetler 

Osmanlıda çeşitli sosyal yardım hizmetlerini ön planda tutarak düzenlenen 

vakfiyelerde sosyal hizmetler konusuna büyük yer verilmiştir. Bu hizmetler yüzyıllarca 

vakıflar tarafından başarı ile yürütülmüştür.89  

Osmanlıda kültürel faaliyetler ve güzel sanatlar, tekke denilen merkezlerde 

örgütlenmiş ve vakıflar tarafından finanse edilmişlerdir. Kervansaraylar, hanlar, 

hamamlar, imarethane veya aşevleri, kör evleri, yurtlar da vakıflar tarafından 

yaptırılmıştır. Vakıf külliyeler etrafında gelişip şekillenen şehirler, vakıf köprüler ve 

yollarla birbirine bağlanmıştı. Anadolu’nun ulaşım şebekesini ve ticaret yollarını canlı 

bir şekilde ayakta tutan kervansaraylar zinciri içinde yer alan bu kervansarayda, yazlık 

köşkler ve kışlık mekânlar vardı. Kervansarayların yerine getirdiği önemli hizmetlerden 

biri de kısa bir süre sonra çevrelerinde bir ticaret merkezi meydana getirmiş 

olmalarıydı.90  

Kervansaraylarda yolcuların hayvanlarının barınacağı yerler de bulunuyordu. 

Kervansarayda maaşlarını vakıftan alan birçok görevli çalışmaktaydı. Buralara gelen her 

yolcuya eşit olarak yemek ikram ediliyordu. Gerektiğinde yolcuların ayakkabıları tamir 

                                                 
87 Bahaeddin Yediyıldız, “Vakıf Müessesesinin XVIII. Asır Türk Toplumundaki Rolü”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XI, 

1977, s. 6.  
88 Mehmet Şeker, “Osmanlı Vakfiyelerinde Çevre Bilinci ve Örnekleri”, Ekoloji,  Sayı: 4, 1992, s. 26. 
89 Ateş, “Hayri ve Sosyal Hizmetler Açısından Vakıflar”, s. 72. 
90 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 5-6. 



35 
 

ediliyor, ayakkabısı olmayanlara yenisi veriliyordu. Hayvanların nallanması dâhil her 

türlü bakımları da ücretsiz yapılıyordu. Hasta hayvanların tedavisi için bir baytar 

görevlendirilmişti. Hastalanan yolcular muayene edildikten sonra, kendilerine gerekli 

ilaçlar veriliyor ve tedavileri yapılıyordu. Sağlığına kavuşmayan kişiler 

gönderilmiyordu. Burada ölen kişi olursa yine vakfın imkânlarıyla gerekli işlemler 

yapılıyordu.91  

1.2.6. Diğer Alanlardaki Hizmetler 

Yukarıda sıralanan hizmet alanları dışında kalan birçok alanda Osmanlıda 

vakıflar oluşturulmuştur. Osmanlı vakıfları sadece insanların hizmetine değil, 

hayvanların yaşamını sürdürmesi, bakımı, iyileştirilmesi için de hizmetlerde 

bulunmuşlardı. Yaralı kuşların, hasta hayvanların iyileştirilmesi için tedavi merkezleri 

kurulmuştur. Kale, istihkâm, gemi ve top yapımı, dökümhane, saraçhane, baruthane, 

kılıçhane vakıfları, deniz ve kara harplerinde üstün başarı gösterenlere yardım vakıfları, 

top arabalarını çekmede kullanılan atların satın alınması ve yetiştirilmesi amacına 

yönelik vakıflar askeri alanda hizmet görmekteydi. Aynı zamanda askerlerin spor ve 

talim yapabilmesi için spor alanları kurulması, yüzücülüğü, koşuculuğu, at kullanması, 

ok ve cirit atmayı teşvik eden vakıflar vardı.92  

Osmanlı döneminde kurulan vakıflardan biri de geliri köy veya mahalle 

sakinlerinin ihtiyaçlarına sarf edilmek üzere tesis edilmiş avarız vakıflarıydı. Bir köy 

veya mahallede ölen fakirlerin defin masraflarını, hastalanıp çalışamayacak durumda 

olanların yeme, içme, giyme ve barınma ihtiyaçlarını karşılamak, kaldırım, suyollarının 

tamire muhtaç olan yerlerini onarmak için vakıflar kurulmuştur. Bu gibi vakıflar, bir 

hayır sahibi tarafından kurulduğu gibi, zenginlerden veya esnaftan para toplanarak da 

kurulurdu.93 

Vakıfların faaliyet alanları sayılamayacak kadar çoktu. Yetim kızlara çeyiz, 

mahpus borçluların borçlarının ödenmesi, parasız mahpusların tahliyesi için gerekli 

harcın yatırılması, bazı köylerin ve şehrin bazı mahallerinin vergilerinin tediyesi bu 

                                                 
91 Bahaeddin Yediyıldız, “Türk Kültür Sistemi İçinde Vakfın Yeri”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: 20, 1988, s. 405. 
92 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 6. 
93 Süleymaniye Vakfı, “Avarız”, Kavramlar Sözlüğü, (Çevrimiçi: http://www.suleymaniyevakfi. 

org/modules/kavramlar/ index.php?cat_id=2, Erişim: 15.10.2009). 



36 
 

vakıflarla karşılanıyordu. Yaşlı köylülere elbise, öğrencilere yemek ve elbise, kuşlara 

yem ve su temini için de ayni yardım vakıfları vardı.94 

1.3. VAKIFLARIN SOSYAL VE EKONOM İK YA ŞAMA KATKILARI 

Vakıflar, sürekli gelir getiren kurumlar olduğu için ekonominin vazgeçilmez 

unsuru olan para ve malların işletilmesi gibi önemli bir işlevi yerine getirerek, 

servetlerin atıl kalmasını ve verimsiz alanlarda kullanılmasını engellemektedir. Ayrıca 

vakıflar, iktisadi ve mali yardımlaşmada devamlılık ve verimlilik sağlayan bir yapıyı da 

ortaya çıkarmaktadır.95 

Vakıfların kurulması ve kurulan bu vakıflara belli bir akar tahsisi ile fertlerin 

tasarrufa teşviki de sağlanmaktadır. Çünkü kurulan vakfa belli bir servet ve belli bir 

akar sağlanmaktadır. Böylece tasarruflarda kamu hizmeti lehine adeta bir döner sermaye 

kurulmaktadır. Ayrıca bu yolla tasarrufların ekonomi içinde değerlendirilmesi de 

sağlanmış olmaktadır.96 

Vakıf kurumunu bir işletme olarak mikro açıdan; servetin, gelirin ve 

kaynakların dağılımına etki eden fonksiyonu itibarıyla makro açıdan incelendiğinde 

iktisadi kavram ve politikalarla ilgili çeşitli sonuçlara ulaşmak mümkün olacaktır. 

Mikro açıdan ele alındığında her vakıf, amacı ne olursa olsun bir işletmedir. Hizmetin, 

vakfın amacı doğrultusunda devam edebilmesi için, vakfın bir iktisadi işletme olarak ele 

alınması gereklidir. İşletmenin rasyonel ve kârlı çalışması için işletmecilik kurallarına 

göre, yani maddi ve gayri maddi organizasyon, üretim, satış, pazarlama, tanıtım, işçi-

işveren ilişkileri ve kontrol tekniklerine uygun çalıştırılması gereklidir. Makro açıdan 

ele alındığına vakıf müessesesi milli ekonomide, milli gelirin yeniden dağılımına, 

istihdam artışına ve kaynakların dengeli dağılımına etki ederek, dengeli kalkınmanın 

gerçekleşmesini sağlar. Alt yapının gelişmesini sağlayarak hızlı kalkınmaya, sosyal 

yapıyı iyileştirerek gelişme sürecine, sağlık, eğitim, bayındırlık, şehircilik alanlarında 

                                                 
94 Furuzan Selçuk, “Vakıflar (Başlangıçtan 18. Yüzyılına Kadar)”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: VI, 1965, s. 22.  
95 Şakir Berki, “Vakıf Mahiyeti”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: VIII, 1969, s. 2-3.  
96  Mehmet Merve Özaydın, “Vakıfların Sosyal Politika İşlevleri ve Günümüzde Artan Önemi”, Kamu-İş, Cilt: 7, 

Sayı: 2, 2003, s. 19. 



37 
 

yatırımlara katılmak suretiyle, devlet bütçesinin iktisadi yatırımlara kaymasını 

sağlayarak, devletin güçlenmesine etki eder.97  

Vakıf kurumu ile birlikte, lüks tüketime ve gösterişe gidebilecek kaynakların 

zorunlu ihtiyaç maddelerinin tüketimine yönelmesi sağlanır. Tüketimin zorunlu ihtiyaç 

maddelerine kaydırılmasıyla marjinal faydanın artırılması, milli ekonomide tüketimden 

sağlanan toplam faydanın ve toplam tatmin duygusunun artışına yol açar. Gösteriş ve 

lüks tüketime yönelecek kaynakların tasarruf edilmesine, atıl kalması muhtemel 

kaynakların yatırımlara yönelmesini teşvik eder. Bu yolla yatırımların sosyal faydası 

yüksek olan alanlara yönelmesi mümkün olur. Zenginlerdeki serveti biriktirme 

arzusunun, sosyal fayda ile birlikte dağıtımına yardım eder. Son olarak da, sermaye 

sahibi girişimcilerin kazanç ve teşebbüs arzu ve zihniyetini köreltmeden gelir ve 

servetin yeniden dağılımına yardım eder.98  

Osmanlıda neredeyse her alanda hizmet veren binlerce vakfın, bu hizmetleri 

yürütebilmek için çok sayıda personel çalıştırması ve karşılığında maaş ödemesi 

dolayısıyla ülkede istihdamı arttırıcı katkısı da bulunur. Ayrıca zamanla yıpranan ve 

onarım gerektiren vakıf eserlerinin bakımı durumunda ek istihdam da sağlanır.99 

Vakıfların istihdama katkısını gösteren bir örnek olarak, 1557–1838 yıllarında 

İstanbul’da faaliyette bulunan ve dönemin gelir-gider kapasitesi itibariyle en büyük 

vakıflarından biri olan Süleymaniye Vakfı’nı inceleyebiliriz: Vakfın giderlerinin en 

önemli kalemini vakıf görevlilerine yapılan maaş ödemeleri oluşturmaktaydı. 

Süleymaniye Külliyesi’ne dahil olan medreselerde, darüşşifada, camide, türbelerde ve 

imarette hizmet veren görevli sayısı 1557 yılında toplam 636, 1703 yılında 1.199’du. 

Görevlilere vakıf bütçesinden 1557 tarihi itibariyle günlük toplam 2.390 akçe ve 1703 

yılında toplam 6.332 akçe ödenmekteydi. Maaş ödemelerinin önemli bir bölümü 

Süleymaniye Camii’ndeki çeşitli dini ve idari hizmetlerin yürütülmesiyle ilgiliydi. Cami 

için 300 farklı görev tanımı yapılmıştı ve çok sayıda görevli bulunmaktaydı. Cami 

                                                 
97 Özaydın, “Vakıfların Sosyal Politika İşlevleri ve Günümüzde Artan Önemi”, s. 19-20; Erol Kozak, Bir Sosyal 

Siyaset Müessesesi Olarak Vakıf, Akabe Yayınları, İstanbul: 1985, s.35.  
98 Sabahaddin Zaim, “Vakıfların Milli Ekonomiye Etkileri”, V. Vakıf Haftası Tebliğleri,  Vakıflar Genel Müdürlüğü 

Yayınları, Ankara: 1987, s. 211’den Aktaran: Özaydın, “Vakıfların Sosyal Politika İşlevleri ve Günümüzde Artan 
Önemi”, s. 20. 

99 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 7. 



38 
 

görevlileri arasında en yüksek maaşı günlük 50 akçe ile cami hatibi ve vaizi alırken, 

birinci ve ikinci imama günlük 20, üçüncü imama 15 akçe maaş ödenmekteydi. Bir 

diğer önemli sayıda kadro istihdam alanı Kanuni ve Haseki Sultan Türbeleri’ydi. Bu 

türbelerin her birinde 30’ar kişilik eczahan grubu (her bir görevliye günlük 2 akçe 

ödenirdi), türbelerin gece gündüz güvenliğini sağlamakla görevli geniş bir bekçi 

kadrosu (günlük 3’er akçe ödenirdi), ayrıca her bir türbede maaşlı türbedar, buhurcu, 

saka ve aydınlatma sorumlusu bulunmaktaydı. Vakfın diğer önemli görevli kadrosunun 

istihdam edildiği yer Darüşşifa idi. Medreselerde Darüşşifa ile birlikte 160’a yakın 

görevli vardı. Medreselerdeki müderrislere günlük 60 akçe maaş ödenmekteydi. 

Osmanlı toplumunda ulemanın uzun bir dönem en etkin sosyal gruplardan biri 

olmasında, ilim adamlarına düzenli, sürekli ve yeterli maaşlarla yaşamını sürdürme 

imkânını veren vakıfların katkısı önemlidir. Ayrıca, vakıf imaretindeki faaliyetlerin 

yürütülmesinde 60’ın üzerinde görevli çalışmaktaydı. En yüksek maaş günde 22 akçe 

olarak imaret şeyhine ödenmekteydi. Vakfın idari ve mali işlerinden sorumlu olan 

mütevelli en yüksek maaşı almakta olup, günlük ödeme 100 akçe idi. Vakfın gelir 

fazlalarından tahsis edilen ve bu nedenle zevaid-horon olarak adlandırılan maaş 

niteliğinde başka ödemeleri de bulunmaktaydı. Bu ödemelerin büyük bir bölümü görev 

karşılığı maaş almaktan çok, özellikle görevli oldukları dönemlerde yüksek bir hayat 

standardına sahip olan, ancak herhangi bir nedenle gelirlerini kaybetmiş kesimlere 

yönelik bir sosyal yardım niteliğindeydi. Örneğin, daha önce kazasker veya kadı olarak 

görev yapmış kişilere yeni tayin bekleme süresince günlük 150 akçeye ulaşan yüksek 

maaşlar ödeniyor ve bir göreve atanmaları halinde bu maaş kesiliyordu.100 

Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi’nde bulunan ve XVIII. yüzyıla ait vakfiyeler 

arasından rastgele seçilen 330 vakfiyenin tahlilinin yapıldığı bir araştırma101, vakıf 

müessesesinin yıllık gelirinin söz konusu yüzyılda hemen hemen devlet gelirlerinin 

yarısına eşit olduğunu göstermiştir. Üstelik vakıf olarak kurulan binalara harcanmış olan 

paralar, bu hesaplamada dikkate alınmamıştır. Vakıf bütçelerinden bu binaların ve 

kuruluşların genel masrafları karşılanıyor ve oralarda çalışanların ücretleri ödeniyordu. 

Söz konusu yüzyılda kurulmuş 330 vakfın gelirleri üzerinden 4.947 kişiye ücret 

                                                 
100 Güran, Ekonomik ve Mali Yönleriyle Vakıflar, s. 27-41. 
101 Bahaeddin Yediyıldız, “Vakıf Müessesesinin XVIII. Asır Türk Toplumundaki Rolü”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XI, 

1977, ss. 1-28. 



39 
 

ödendiği görülmektedir. XVIII. yüzyılda Anadolu ve Rumeli’de 6 bin yeni vakfın 

kurulmuş olduğu tahmin edilmektedir. Buna göre XVIII. yüzyılda kurulmuş vakıflar 

tarafından ücretleri ödenen kişilerin sayısı, muhtemelen 86.915 kişiydi. Eğer, daha 

önceki dönemlerde kurulmuş ve XVIII. yüzyılda faaliyetine devam eden vakıflar 

tarafından ücretleri ödenen kişiler de yukarıdaki rakama ilave edilecek olursa, bu sayı 

daha da yükselecektir. Ülkenin toplam nüfusuna göre bu rakamın önemini göstermek 

için XVIII. yüzyılın sonlarına doğru, bütün Osmanlı Devleti topraklarında, 25 milyon 

kişinin yaşadığını söylemek yeterli olacaktır.102 

Aşağıdaki tabloda vakıfların gelir ve giderlerine ilişkin yapılan tahmini 

hesaplamalar yer almaktadır. 

Tablo 1: Osmanlı’da XVIII. Asır Vakıflarının Tahmin i Gelir ve Gideri 

 Akçe Olarak Gelir ve Giderler Tahmini  

 
İncelenen 330 
Vakfınki 

XVIII. Asırda Kurulmuş 
6.000 Vakfınki 

XVIII. Asırda 
İşlemekte Olan 20.000 
Vakfınki 

Gelir 19.889.133 361.620.600 1.205.402.000 

Gider 19.274.760 350.450.181 1.168.167.272 

Gelir 
Fazlası 

614.373 11.170.419 37.243.728 

Kaynak:  Bahaeddin Yediyıldız, “XVIII. Asırda Vakıfların İktisadi Boyutu”, Vakıflar Dergisi,   
Sayı: XVIII, 1984, s. 41. (ss. 5-42) 
 
Tablodan da görüldüğü gibi, vakıfların önemli tutarlara ulaşan gelir ve gideri 

bulunmaktadır. Ayrıca incelenen dönemde vakıfların toplam gelirlerinin giderlerden 

daha fazla olduğu görülmektedir. 

Aşağıdaki tabloda XVIII. yüzyılda kurulan 330 vakfın gelir kaynaklarına 

ili şkin veriler yer almaktadır. 

 

 

 

                                                 
102 Bahaeddin Yediyıldız, “Vakıf Müessesesinin XVIII. Asır Türk Toplumundaki Rolü”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XI, 

1977, s. 1. 



40 
 

Tablo 2: XVIII. Asır Türk Vakıflarının Gelir Kaynak ları (İncelenen 330 Vakfiyeye 
Göre) 

 
 
 

Mülk Tipleri 

 
 

Ünite Adedi 

Her 
ünitenin 

yıllık kira 
bedeli 
(akçe 

olarak) 

 
 

Gelir 
Toplamı 

 
 
 

% 

 
 
 

% 

 
 
 
 
 
 
 

Tarım İşletmeleri 

 
Arsa 

Bağçe 
Bostan 

Zeytin bağçesi 
Bağ 

Mezra’a, Tarla 
Çiftlik 

Köy, karye 
Mukâta’a 

(köyler 
bütünlüğü) 

Maden ocağı 
Dalyan 

 
188 
110 
72 
40 
42 

201 
93 
46 
14 

 
 

1 
3 

 
360 

2.000 
1.000 
4.320 

400 
750 

20.000 
30.000 

150.000 
 
 

- 
1.080 

 
67.680 

220.000 
72.000 

172.000 
16.800 

150.750 
1.860.000 
1.380.000 
2.100.000 

 
 

- 
3.240 

 
0,34 
1,11 
0,36 
0,87 
0,08 
0,76 
9,35 
6,94 

10,56 
 
 

- 
0,02 

 
 
 
 
 
 
 

30,39 
 

 
 

Meskenler 

Menzil 
Saray 

Yalı 
Oda, Hâne 

2064 
8 

19 
416 

900 
5.000 
5.400 

360 

957.600 
40.000 

102.600 
149.760 

4,81 
0,20 
0,52 
0,75 

 
6,52 

Kamu hizmetleri için 
kiralanmış binalar 

Defter-hâne  
Gümrük Binası 

1 
4 

117.800 
10.000 

117.800 
40.000 

0,59 
0,20 

0,79 

 
 
 
 

İktisâdî 
Kuruluşlar 

Ticaret 
 

Yerleri 

Han 
Samanhâne 

Dükkân 
Ambâr, Mahzen 

Ahır 

53 
6 

1453 
135 
11 

2.160 
1.000 
2.300 

800 
720 

114.480 
6.000 

3.341.000 
108.000 

7.920 

0,58 
0,03 
16,8

0 
0,4 

 
Sanayi 

İşletmeleri 

 
Hamam 

Değirmen 
İmâlâthâne 

Kârhâne 
Gedik 

 
25 
95 

300 
 

321 

 
720 

4.000 
5.000 

 
1.800 

 
18.000 

380.000 
1.500.000 

 
577.80 

 
0,09 
1,91 
7,54 

 
2,91 

 
 
 
 

30,44 

 
 

Diğer Şeyler 

Gemi 7 - -  
Değirmen 13.080 4 5 .320 0,26  0,26 

Su Masura 
(12) 

20 

 
 

240 

 
 

14.400 

 
 

0,07  0,07 
 

 
 

0,33 

 
 

Nakit para 

 
 

Akçe 

Miktar 
(Akçe) 

Faiz 
Haddi 

42.120.222 % 15 

 
6.318.183 

 
31,77 

 
31,77 

Toplam 19.889.13
3 

100 100 

Kaynak:  Bahaeddin Yediyıldız, “XVIII. Asırda Vakıfların İktisadi Boyutu”, Vakıflar Dergisi,   
Sayı: XVIII, 1984, s. 40. 
 
Tablodan da açıkça görüldüğü gibi, bahsedilen dönemde vakıfların gelirlerinin 

çok büyük bir kısmı nakit para, tarım işletmeleri ve iktisadi kuruluşlardan elde 

edilmektedir. 



41 
 

Tablo 3: XVIII. Asırda Vakıf Müessesinin Personel Sayısı ve Giderleri (İncelenen 
330 Vakfiyeye Göre) 

Masraf Kalemleri ve Kurulu şların 
Sayısı 

Personel Akçe Olarak Günlük Masraflar 

Sayısı % Personel 
Ücreti 

Genel 
Masraflar 

Topla
m % 

 

Eğitim ve 
Öğretim 

Mektepler 
Medrese 
Darülhadis 
Darülkur’ân 
Kütüphâne 
Tekye, zaviye… 
Hadımağaları ocağı 

49 
36 
3 
3 

13 
26 

- 

741 
384 

2 
3 

119 
178 

2 

15,0 
7,8 

0,04 
0,3 
2,4 
3,6 
0,6 

Din 

Cami 67 
237 5,0 

1.027  0,6 
 

Defterhâne 
Du’âgûyan 
Türbe 
Dinî günlerin kutlanışı 
Mekke ve Medine 

- 
- 
- 
- 
- 

10 
705 
87 
35 

5 7 

0,2 
14,3 
1,8 
0,7 

10,9 
 

 

3.030 
3.833 

5 
62 

3.065 
1.062 

66 

132 
26 

- 
- 
- 

946 
- 

3.162 
3.859 

5 
62 

3.065 
2.008 

66 

5,90 
7,20 
0,01 
0,10 
5,70 
3,80 
0 1 

2.863 - 2.863 5,35 
 

28,1 

7.880 507 8. 87 15,65 

115 
3.487 

389 
70 

2.450 

- 
- 
- 

1.580 
38 

115 
3.487 

389 
1.650 
2.488 

0,20 
6,50 
0,70 
3,10 
4,60 

 

30,75 

 

Sosyal 
Hizmetler 

İmaret 
Belediye Hizmetleri 
Köy Odası 
Kale ve liman 
Sosyal yardım 

8 
**  
4 
2 
- 

144 
277 

- 
41 

- 

2,9 
5,4 

- 
0,8 

- 

1.092 
1.638 

- 
444 

- 

- 
1.491 

5 
- 

1.019 

1.092 
3.129 

5 
444 

1.019 

2,00 
5,80 
0,01 
0,80 
1,90 

10,51 

Askerî birlikler - - - - 3.457 3.457 6,50 

Aile fertlerine harçlık - - - - 7.612 7.612 14,20 

Vakıf idaresi - 391 7.9 5.181 5 5.186  9,70 

TOPLAM - 4.947 100 36.723 16.818 53.541 100 

Kaynak:  Bahaeddin Yediyıldız, “XVIII. Asırda Vakıfların İktisadi Boyutu”, Vakıflar Dergisi,   
Sayı: XI, 1977, s. 14.  

 

Yukarıdaki tablodan da görüldüğü gibi vakıfların giderlerinin önemli bir 

kısmını, din ve eğitim-öğretim hizmetleri oluşturmaktadır. Eğitim ve öğretim 

hizmetlerine ilişkin giderlerin önemli bir kısmı ise medrese ve mekteplere 

ayrılmaktadır. Bununla birlikte, vakıfların idaresi ve aile fertlerine harçlık da önemli 

gider kalemlerini oluşturmaktadır. 

Osmanlı ekonomik sistemi içerisinde önemli bir yeri olan vakıflardan biri de 

para vakıflarıdır. Osmanlılarda bilinen ilk para vakfı, Fatih Sultan Mehmed’in, geliri 

Yeniçeri ocaklarına verilen etlerin sübvansiyonunda kullanılmak üzere vakfettiği 24 bin 



42 
 

altın tutarındaki vakıftır. İstanbul’da Fatih’ten itibaren, 1456-1551 yılları arasında 1161 

para vakfı vardı. Yine İstanbul’un et ihtiyacı için Kanuni Sultan Süleyman kendinden 

önce bu amaçla tesis edilen para vakıflarını birleştirerek, 698 bin akçelik bir vakıf 

oluşturmuştu. Bu paralar İstanbul kasaplarına kredi olarak veriliyordu. Tarihi süreçte, 

para vakıflarından kredi kullanan kimi girişimciler, kervan ve gemilerle uzak ülkelere 

giden ve kârlı ticaret yapan büyük tüccarlardı. Bunlar elde ettikleri kârdan sermaye 

sahiplerine pay veriyorlardı. 15. yüzyıldan itibaren önemli bir finans kaynağı olan para 

vakıflarının, diğer vakıflar içindeki gelişme süreci şöyledir:103 

Tablo 4: XV. Yüzyıldan İtibaren Para Vakıflarının Geli şme Süreci 

Tarih Adet Toplam Nakit (akçe) 
1456-1494 41 728.600 
1495-1519 244 3.594.125 
1520-1546 653 13.253.736 

Kaynak:  Hamdi Döndüren, “Osmanlı Tarihinde Bazı Faizsiz Kredi Uygulamaları ve Modern Türkiye’de 
Faizsiz Bankacılık Tecrübesi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 1, 2008, s. 4. 

 

Bu resmi kayıtlara göre 1456-1546 arası 90 yıllık dönemde vakfedilen nakit 

para toplamı 18 milyon akçeye ulaşmaktadır. Bunların diğer vakıf çeşitlerine göre yüzde 

ortalaması ise, vakıf sayısı içinde % 26, toplam nakit değerler içinde ise % 44.3’tür. 

Aynı döneme ait, 1527 yılı Osmanlı Devleti vergi gelir toplamı 537 milyon 927 bin 

akçe kadardır. Bundan eyaletlere, has, tımar ve zeamet teşkilatlarına verilen paylar 

düşüldükten sonra, merkezde toplanan bütçe gelirlerinin % 12 kadarını, vakıf paraların 

oluşturduğu görülür.104 

Vakıf müesseseleri bir yandan sosyal ve ekonomik yardımlaşmayla fakirliği ve 

onun doğurduğu sosyal sıkıntıyı en aza indirmeye çalışırken, diğer yandan sanat ve 

kültür değerlerinin gelişmesi ve korunmasından yurdun imar ve inşasında birçok 

hizmete öncülük etmiştir.105  

                                                 
103 Hamdi Döndüren, “Osmanlı Tarihinde Bazı Faizsiz Kredi Uygulamaları ve Modern Türkiye’de Faizsiz Bankacılık 

Tecrübesi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 1, 2008, s. 4. 
104 Döndüren, “Osmanlı Tarihinde Bazı Faizsiz Kredi Uygulamaları ve Modern Türkiye’de Faizsiz Bankacılık 

Tecrübesi”, s. 4-5. 
105 H. Mehmet Soysaldı, “Vakıfların Günümüzdeki Yeri ve Önemi”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

Cilt: 12, Sayı: 1, Elazığ: 2002, s. 399.  



43 
 

Osmanlı şehirlerinin merkez camileri etrafında toplanan medrese, imaret, 

çeşme, sebil, kütüphane, hastane ve bunun gibi diğer kuruluşlardan oluşan bina ve 

hizmet birimleri, sosyal teşkilatlar bütünlüğü olarak nitelendirebilecek Osmanlı 

külliyeleri, sadece ibadet yeri, öğretim merkezi veya fakir mutfağı niteliğinde hizmet 

vermemiş, aynı zamanda sosyal ve kültürel bütünleşmeyi de teşvik etmiştir. Ülkenin 

çeşitli yörelerinde bulunan diğer camiler de aynı fonksiyonu yerine getiriyordu. 

Medresede öğretime her sene üç ay ara verilmekte, talebeler ülkenin çeşitli bölgelerine 

dağılmakta ve söz konusu camiler aracılığıyla medresedeki bilgiyi memleketin en ucuna 

kadar yaymaktaydılar. Böylece herkes okuma imkânı bulamamasına rağmen, 

külliyelerde gerçekleştirilen sürekli eğitim-öğretim sayesinde ülkenin her yanında ortak 

bir kültür oluşmaktaydı. Bu vakıf külliyeler sayesinde, aynı kültür değerlerini ve aynı 

davranış normlarını benimseyen halk, ortak kimliğine kavuşuyor ve böylece sosyal 

bütünleşme yaygınlaşıyordu. Medresenin hoca ve talebeleri, yemek saatlerinde imarette, 

külliyenin diğer görevlileri, çevrenin fakirleri ve başka yerlerden oraya gelen yolcularla, 

halkın önemli bir kesimiyle de günde beş vakit camide bir arada ve iç içe 

bulunmaktaydılar. Külliyenin merkezinde yer alan cami ile şehrin diğer cami ve 

mescitleri, Osmanlıların üniversitesi durumunda olan medresenin halka açılan 

kapılarıydı. Medresede üretilen bilgiler, medresenin hocaları ve talebeleri tarafından bu 

salonlar sayesinde halka aktarılabilmekteydi.106  

Vakıf kurumları toplumda bireyler arasında yarattıkları sosyal dayanışma, 

yardımlaşma ve işbirliği sayesinde kişilerin maddi ve manevi bir bütün etrafında hareket 

etmesine neden olmuşlardır. Osmanlı Devleti’nde hükümdar ve diğer devlet 

görevlilerinin vakıf kurma konusunda öncülük etmeleri de devlet-toplum kaynaşmasını 

kuvvetlendirmiştir. Osmanlı toplumunda üst sınıfa mensup kişilerin kurdukları 

vakıfların toplam vakıflar içindeki payı yüzde 65’tir.107 

Vakıflar sadece sivil alanda değil, kamusal hizmetlerin her alanında faaliyet 

göstermiş ve günümüz devletlerinin üstlendiği birçok hizmeti sivil toplum eliyle yerine 

getirmeye çalışmışlardır. Merkezi idarenin yükünün hafifletilmesi, iskân politikalarının 

yürütülmesi, atıl toprakların değerlendirilmesi, asayiş ve güvenliğin sağlanması gibi 

                                                 
106 Işık, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki Rolü”, s. 8. 
107 Bahaeddin Yediyıldız, Türk Vakıf Kurucularının Sosyal Tabakala şmadaki Yeri, İstanbul: 1982, s. 146. 



44 
 

alanlarda devlet yönetimine yardımcı olmuşlar ve devletin yürüteceği kamu 

hizmetlerinin bir kısmını gönüllü olarak üstlenmişlerdir.108 Bir medeniyet göstergesi 

olarak, toplumun hem manevi hem de maddi hayatına yön veren, birlik ve beraberliğin 

sembolü olan vakıflar, devletle halkın el ele vermesinin önemli bir örneğidir.109 

1.4. OSMANLI SAĞLIK S İSTEMİ VE SAĞLIK VAKIFLARI 

Daha önce de ifade edildiği gibi Osmanlı döneminde sağlık hizmetleri, vakıf 

olarak oluşturulmuş kurumlar aracılığıyla sunulmuştur. Bazı sağlık kurumları dışında 

kalan tüm hastaneler vakıf statüsünde hayata geçirilmiştir. Osmanlı sağlık sisteminin 

temelini oluşturan hekimbaşılık, hastaneler, eczane ve karantina faaliyetlerinde ilişkin 

açıklamaya çalışmanın ilerleyen kısmında yer verilmiştir. 

Osmanlı döneminde merkezde hekimbaşılar, taşrada ise “darüşşifa” olarak 

adlandırılan hastanelerden başka sağlık kuruluşu bulunmamaktadır. Ayrıca İstanbul ve 

taşrada, ücret karşılığı tedavi hizmeti sunan hekim ve cerrahları da sağlık sisteminin 

önemli unsurlarını oluşturmaktadır.110 

1.4.1. Osmanlı’da Sağlık Hizmetlerinin Kurumsal Örgütlenmesi 

Osmanlı Devleti’nin kurulduğu XIII. yüzyılın sonlarında, Anadolu 

topraklarında dönemi için bir hayli zengin, dikkat çekici nitelikte bir sağlık hizmeti 

yapılanması bulunmaktadır. Anadolu’nun birçok büyük şehrinde hastaneler (Darüş-şifa, 

darüs-sıhha, şifahane, bîmâristan, mâristan) mevcuttur ve bu yerlerde sağlık hizmeti 

verilmektedir. Selçuklu döneminden kalan bu hastaneler varlıklarını sürdürürlerken 

Osmanlı başkent ve bazı şehirlerde bunlara yenileri eklenmiştir.111 

Osmanlı Devleti’nde devlet ile saray mensuplarının sağlık işlerini devrin 

imkânları ölçüsünde yürüten hekimbaşılık kurumu vardı. İslâm kültüründe de varlığı 

görülen bu kurumun başındakilere “Reisü’l-Etıbba” denilmekte ve tayinleri sultanın 

                                                 
108 Hüseyin Ertunç, “Vakıfların Devlet Yönetimine Katkıları”, e-akademi, Sayı: 90, Ağustos 2009, s. 2-12.  
109 Vahdettin Başcı,  “Bir Medeniyet Kurumu Olarak Vakıflar ve Sosyal Hizmet Kurumları”, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt: 9, Sayı: 1, 2007, s. 2.  
110 Necmettin Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, H.Ü. Toplum Hekimliği 

Yayını, No: 19, Ankara: 1982, s. 10. 
111 Erdem Aydın, “19. Yüzyılda Osmanlı Sağlık Teşkilatlanması”, Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma 

ve Uygulama Merkezi Dergisi, Sayı:14, Ankara: 2004, s.187-88. 



45 
 

emriyle yapılmaktaydı. Osmanlı Devleti’nde genel anlamda sağlık hizmetlerinin 

idaresiyle yükümlü ilk hekimbaşı, II. Beyazıt döneminde (1481-1512) bu göreve atanan 

Mehmed Muhyiddin İzmidî’dir. 1844’ten sonra Ser-Tabib-i Hazret-i Şehriyâri adıyla 

anılan hekimbaşılar hükümdar ve ailesinin özel hekimliği yanında, bakanlar kuruluna 

dâhil olmadığı halde sağlık bakanı gibi, bütün hekimlerin başı olarak saray ve devletin 

sağlık işlerini yürütmekteydi.112 

Osmanlı tıp hayatı Avrupa tıbbından etkilenmiş ve dört hılt113 üzerine 

yoğunlaşmıştır. Bunlar: kan, safra, balgam ve sevda idi. Bu dört hıltın iyi olması 

durumunda insan vücudunun sağlıklı olduğu varsayılırdı. Hekimler muayene ettikleri 

hastalarda önce bu dört hılttan hangisinin düzensiz olduğunu tespit etmeye çalışırlar ve 

ona göre tedavi yolunu seçerlerdi.114 

XIX. Yüzyıl ve özellikle bu yüzyılın ikinci yarısına kadar devlet 

yönetimlerinin sağlık alanında ciddi, sistemli, günümüzde anlaşıldığı şekilde bir hizmet 

politikasına ve uygulamalarına sahip olduklarından fazla söz edilemez. XIX. yüzyılın 

ikinci yarısından sonradır ki, başta Batı ülkelerinde olmak üzere sistemli sağlık 

politikaları ve hizmet uygulamalarından söz edilebilmektedir.115 

Osmanlı tıbbı özellikle ilk dönemlerinde klasik İslâm tıbbı niteliğinde idi.116 

XII. yüzyıldan sonra İslâm tıbbındaki duraklamanın ardından, Batı dünyasında yüzyıllar 

içerisinde adım adım gelişen “bilimsel tıp” anlayışının Osmanlı toplumuna yansıması 

çok yavaş ve geç olmuştur. XVII. ve XVIII. yüzyıla ait yazma eserlerden yavaş biçimde 

de olsa Batı tıbbının farkına varıldığı görülmektedir. Bununla birlikte Osmanlı tıbbının 

                                                 
112 Hekimbaşılık müessesesi hakkında ayrıntılı bilgi için Bkz. Ali Haydar Bayat, “Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılık 

Kurumu”, Prof. Dr. Ali Haydar Bayat Anısına Düzenlenen Osmanlı Sağlık Kurumları Sempozyumu 2 
Haziran 2007, Zeytinburnu Belediyesi Yay., İstanbul: 2008, s.55-57; Nuran Yıldırım, İstanbul’un Sağlık Tarihi,  
İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti Ajansı Yay., İstanbul: 2010, s.19; Ekmelettin İhsanoğlu, “Osmanlı Eğitim 
ve Bilim Müesseseleri”, Osmanlı Medeniyeti Tarihi, Cilt:1, (Editör: Ekmelettin İhsanoğlu), Zaman Gazetesi 
Yay., İstanbul: 1999, 256-259; Necmettin Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Sağlık Örgütleri ve Sosyal 
Kurulu şlar,  H. Ü. Toplum Hekimliği Bölümü Yay. Ankara: 1982, s.10. 

113 Eski hekimlerin insan vücudunda varsaydığı safra (karaciğer-öd), sevda (dalak-mide), kan (kalp-akciğer) ve 
balgam (beyin) gibi dört unsurdan her biridir. Vücudun sağlık ve hastalığının bu dört unsura bağlı olduğu 
varsayılırdı. Bunlar vücutta normal halde bulunurlarsa vücut sağlıklı olacağı, biri diğerinden fazla olursa bünyenin 
sağlığı bozulacağı düşünülürdü. Ayrıntılı bilgi için bkz: Muhittin Eliaçık, “Fuzûlî’nin Sıhhat u Maraz’ında Ahlât-ı 
Erbaanın İşlenişi ve Bir Tıp Eseri Terceme-i Hulâsa-i Tıb İle Mukayesesi”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Türkiyat Ara ştırmaları Dergisi,  Sayı: 27, Konya, Bahar-2010, s.134-135. 

114 Osman Şevki Uludağ, Osmanlılar Devrinde Türk Hekimli ği, TTK Basımevi, Ankara: 2010, s. 12-14. 
115 Aydın, “19. Yüzyılda Osmanlı Sağlık Teşkilatlanması”, s. 187. 
116 Bedi N. Şehsuvaroğlu, Ayşegül Erdemir Demirhan, Gönül Cantay Güreşsever, Türk Tıp Tarihi,  Taş Kitapçılık 

Yay., Bursa: 1984, s. 21-23. 



46 
 

modern tıp anlayışına yönelmesinin ardında, l827’de Tıphâne-i Âmire117 ve 5 yıl sonra 

da Cerrahhâne-i Âmire okullarının açılması bulunmaktadır. Bu iki okul 1836’da 

Mekteb-i Tıbbiye adıyla birleşmiş ve 1839’da Galatasaray’a nakledilerek Mekteb-i 

Tıbbiye-i Adliye-i Şahane adını almıştır.  Dolayısı ile 1839’da tam anlamıyla modern 

niteliğe bürünen Askeri Tıp Okulu’nun varlığı yadsınamaz. 1848 yılına kadar devletin 

çağdaş eğitim yapan tek kurumu Mekteb-i Tıbbiye-i Adliye-i Şahane idi.118 Yine l867’de 

açılan Mekteb-i Tıbbiye-i Mülkiye’nin de aynı şekilde tıbbın modernleşmesinde çok 

önemli katkıları olmuştur.119 

Osmanlı yönetimi Askeri Tıp Okulu’nu kurarken ordu için hekim yetiştirmeyi 

amaçlamıştır. Sivil Tıp Okulunun kuruluşunda hedeflenen ise ülke çapında hekim 

görevlendirme çabasıdır. Bu okulların idaresi ile eğitim-öğretimde görev alması için 

Batı ülkelerinden hekim ve bilim adamları ülkeye davet edilmiştir. Davet edilen bu 

yabancı hekim ve eğitimcilerin Türk tıbbının Batı’ya ayak uydurma çabalarının gerek 

başlatılmasında gerekse de modern eğitim usullerinin ve modern tıp uygulamalarının 

öğrenilmesinde çok önemli katkıları olmuştur.120 

İstanbul, II. Beyazıt döneminden itibaren saltanatın kaldırılmasına kadar 

Osmanlı Devleti’nin başkenti olarak sağlık teşkilatının da merkeziydi.121 Ülke genelinde 

sağlık teşkilatlanması konusuna, belki de Osmanlı’da l840’larda kurulan Karantina 

Örgütü ile başlamamız gerekebilir. Bu örgüt doğudan Batı’ya salgın ve bulaşıcı 

hastalıkların yayılmasını önlemek amacıyla, önemli ölçüde Batı ülkelerinin inisiyatifiyle 

kurulmuştur. Bu örgüt kapsamında ülkenin çeşitli yerlerine sağlık birim ve elemanları 

yerleştirilmi ş olsa da anlaşılabileceği gibi bu teşkilatlanma uluslararası niteliktedir ve 

                                                 
117 Dârü’t-Tıbb-ı Âmire adıyla da bilinir. Türkiye’nin bu ilk modern tıp okulunun eğitime başladığı 14 Mart 1827 

tarihi, 1919’dan beri Tıp Bayramı olarak kullanılmaktadır. 117 Yıldırım, a.g.e., s.257 
118 Sedat Bingöl, “Tanzimat İlkeleri Işığında Osmanlı’da Adli Tababete Dair Notlar - The Notes Relating to the 

Forensic Medicine in the Ottoman Empire According to the Principles of Tanzimat”, Ankara Üniversitesi Dil ve 
Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Ara ştırmaları Dergisi, Cilt: 26, Sayı: 42, Ankara: 2007, s. 38-
39; Yeşim Işıl Ülman, “Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane’nin Galatasaray Döneminde Sağlık Hizmetleri”, Prof. Dr. Ali 
Haydar Bayat Anısına Düzenlenen Osmanlı Sağlık Kurumları Sempozyumu 2 Haziran 2007, Zeytinburnu 
Belediyesi Yay., İstanbul: 2008, s. 193. 

119 Yıldırım, a.g.e., s. 272. 
120 Aydın, a.g.m., s. 189. 
121 Yıldırım, a.g.e.,  s. 19. 



47 
 

Karantina Örgütü’nün ülke içi hizmet üretmek kaygısı ancak dolaylı biçimdedir. 

Yapılanması ulusal ve kalıcı değildir. 122 

Tanzimat sonrasında Osmanlı Devleti’nin sağlık sorunlarına yönelmesi ve bu 

konuda arayışlara girmesi dikkat çeker biçimde yoğunluk kazanmıştır. Osmanlı devlet 

sistemini günün gereksinimlerine uygun hale getirmek için girişilen süreçte, sağlık 

hizmeti amaçlı bir teşkilatlandırmanın devlet tarafından kurulmaya başlanması bu 

dönemde açıkça gözlemlenebilir bir girişimdir. Devletin, bu konuda ilk yapmak istediği 

o zamanlar için yalnız hekimler ile ebelerden oluşan ülkedeki sağlık personelinin sayısı 

ve kimliği hakkında bilgi edinmek olmuştur. Hekim ve ebelerin eğitim ve çalışmalarını 

kayda geçirerek; devlet, ülkedeki sağlık elemanları hakkında haberdar olmak istemiştir. 

Böylece yıllarca mesleki ehliyet ve nitelikleri belirsiz olarak çalışanlar, belli bir denetim 

altına alınmış ve en azından elindeki olanakları devletin bilmesi anlamında ve 

teşkilatlanma yönünde ilk adım atılmıştır. Söz konusu bu amaç ve istek 12 Ekim 1861 

tarihli “Tababeti Belediye İcrasına Dair Nizamname” ile yasal bir dayanağa 

bağlanmıştır. Nizamnamenin ilk üç maddesi şöyleydi:123 

• “Birinci madde:  mekteb-i tıbbiye-i şahaneden veyahut diyar-ı ecnebiye mekatib-

i tıbbiyesinden yedinde icazetnamesi olmayan kimesne fen tebabeti yahut fen-i mezkûr 

şuabâtından bir şubesini icra edemeyecektir 

• İkinci madde: gerek fen tababetinde ve gerek fen-i cerrahiyede icazetnamesi 

olmayan kimesne doktor unvanını alamayacaktır. 

• Üçüncü madde: iş bu nizamnamenin neşir ve ilanından sonra bilâd-ı 

ecnebiyyeden vürûd eden doktorân memalik-i mahrûse-i şahanede icray-ı tababete me’zun 

olmaları için evvela yedlerinde olan diplomalarını Mektep-i Tıbbiye-i Şahaneye getirip kayıt 

ettireceklerdir fakat matbuaları olan devletin der-saadette mukim temsilciliklerine pasaportlarını 

tasdik ve imza ettirerek ibraz etmedikçe kayıt olunamayacaklardır saniyen fen-i tababetten bazı 

mesâil sualiyle cezayı imtihan olunacaktır iş bu muamelat badel icra kabiliyeti tayin ettiği halde 

iptida beş yüz kuruş ahz olunur bade yeddinde ruhsatname verilecektir.” 

                                                 
122 Aydın, a.g.m., s. 189. 
123 4-17. maddeler için Bkz. Düstur, I. Tertib, II. Cilt, Matbaa-i Amire’de tab’ olunmuştur. Sene 1289, s. 814-816. 



48 
 

Tababeti Belediye İcrasına Dair Nizamname hükümleri gereği amaç, başta 

hekimler olmak üzere sağlık çalışanlarını belli bir denetim altına almaktır. Bunun 

yanında Nizamnamenin 15. maddesi şöyleydi:124   

“i ş bu nizamnamenin neşir ve ilanı tarihinden itibaren muktezası üç mah mürûrunda 

ve bir sene mürûrunda taşralarda icazetnameli hekim bulunan yerlerde destur-ul amil 

tutulacaktır ve icazetnameli hekim bulunmayan yerler dahi hekim tedarik ve irsal ile bu 

nizamnamenin serian her yerde icray-ı ahkâmına Mekteb-i Tıbbiye Nezareti me’murdur.”  

Nizamnamenin bahsi geçen bu 15. maddesi uyarınca, o zaman için bir tür 

Sağlık Bakanlığı işlevini gören Mektebi Tıbbiye Nezareti’nin taşradaki yerlerde hekim 

bulundurulmasını sağlamak gibi bir işlev üstlendiği görülmektedir. Bunun 

uygulamadaki neticesi belediyelerin hekim istihdam etmesi anlamına gelmiştir ki, o 

zaman için kuruluşları daha çok yeni olan belediyelerden kaç tanesinin bu işi 

başardığını bilemiyoruz. Zaten bundan da önce asıl sorun olan, hekim talebini 

karşılayacak hekim sayısının yeterli olmayışıdır. 

XIX. Yüzyılda devlet, sağlık hizmeti götürmeyi yalnızca “hekim tayini” olarak 

algılamaktadır. Taşraya sağlık elemanları ve yapılanmasıyla bir “hizmet birimini” 

ulaştırma düşüncesi henüz ortada yoktur. O dönemde kamudaki en önemli hekim grubu 

ordu mensubu hekimlerdi. Bunun dışında yine sayılarının çok fazla oldukları 

söylenemeyecek serbest hekimler ve diğer kamu hekimleri aracılığıyla taşraya sağlık 

hizmeti götürmek gibi bir politikayı yerine getirmek imkânsızdır. Serbest çalışan 

hekimlerin büyük çoğunluğu da ecnebidir. Bu ortamda önce hekim yetiştirmek, bunun 

için de bu hekimlerin yetişeceği askeri tıp okulu dışında, sivil nitelikte yeni bir tıp 

okulunu açmak gerekmiştir. Böylelikle şehir ve kasabalarda görevlendirilmek üzere 

hekim yetiştirecek 1866 yılında sivil nitelikteki ilk tıp okulunun açılmasına karar 

verilmiştir.125 

Sivil nitelikte ilk tıp okulu olan ve 1866’da açılıp, 1867 yılında Türkçe olarak 

eğitime başlayan Mektebi Tıbbiye-i Mülkiye, ilk mezunlarını 1874’de vermiştir. 

Okuldan ilk olarak 25 hekim mezun olmuştur. 1909’a kadar bu oku1dan mezun olan 

                                                 
124 Düstur, I. Tertib, II. Cilt, Matbaa-i Amire’de tab’ olunmuştur. Sene 1289, s. 816. 
125 Aydın, a.g.m., s. 193. 



49 
 

toplam hekim sayısı 725 olacaktır ki, bu rakamın bile ne kadar küçük olduğu 

ortadadır.126 1871 yılında çıkarılan bir nizamname ile “Memleket Tabibi” adı altında 

görevlendirilecek olan bu hekimler aracılığıyla ülkemizde sağlık teşkilatlanmasının ilk 

adımı atılmıştır. 

Osmanlı Devleti, 21 Temmuz 1871 tarihinde hazırlanan bir nizamname 

aracılığıyla taşraya hekim tayin işini ve bu hekimlerin görevlerini “İdare-i Umumiye-i 

Tıbbiye Nizamnamesi” ile belirledi. Bu yönetmeliğe göre devlet “memleket tabibi” adı 

altında il ve ilçelerde hekim görevlendirecektir. Tıp tarihimiz açısından memleket 

tabipliği anlayışı da oldukça önemlidir. Memleket tabiplerinden beklenen hizmet ve 

görev klasik tedavi edici hekimlik anlayışından öte bir anlayıştır. Bu anlayış 

Avrupa’daki gelişmelere bir hayli paralel bir tıp ve sağlık hizmeti anlayışıdır. Bunu, 

bugünkü yaklaşımımızla halk sağlığı anlayışı olarak değerlendirebiliriz. 

Nizamname’nin ilk üç maddesi şöyleydi:127 

• “Birinci madde:  Der-saadette şehremaneti vilayette valiler tarafından Umur-u 

Tıbbiye-i Mülkiye nezaretiyle bil-muhabere hududu tayin kılınan her bir mahalde muvazzaf bir 

memleket tabibi bulunacak ve icap eden mahallerde memleket tabiplerinin refakatine birer tabip 

muavini dahi tayin olunacaktır. 

• İkinci madde: memlekete tabiplerinin ve muavinlerinin maaşları daire-i 

memuriyetlerinin tabi olduğu idare-i belediye tarafından tahsis ve ita olunacaktır. 

• Üçüncü madde: Der-saadette şehremaneti vilayette hükümet-i mahalliye 

marifetiyle hududu tayin kılınmış olan dairelerde idare-i belediye canibinden belediye eczanesi 

namıyla birer eczane açılacak ve bunların daire-i belediyeye mahsus olduğuna mübeyyin 

kapıları üzerinde birer levha-ı mahsusa olacaktır.” 

Memleket tabipleri hem koruyucu, hem tedavi edici sağlık hizmetlerini bir 

arada yürütmekle görevlidirler. Halk sağlığı ya da koruyucu sağlık hizmetlerinin 

böylelikle sistemli bir tıbbî uygulama haline gelmesi arzu edilmiştir.  

                                                 
126 Ekrem Kadri Unat, Mustafa Samastı, Mekteb-i Mülkiye-i Tubbiye (Sivil Tıp Mektebi) 1867-1909, İstanbul 

Üniversitesi Cerrahpaşa Tıp Fakültesi Yay., İstanbul: 1990, s. 45. 
127 4-20. maddeler için Bkz. Düstur, I. Tertib, II. Cilt, Matbaa-i Amire’de tab’ olunmuştur. Sene 1289, s. 800. 



50 
 

Kuşkusuz memleket tabipliği kurulmasının sonucu hekimlik mesleği ile devlet 

arasındaki ilişkide ortaya çıkan önemli bir olgu da hekimliğin sistemli olarak, artık bir 

devlet memuriyeti şeklini alıyor olmasıdır. Yine idari anlamda karşımıza çıkan bir 

başka tarihsel tespit, memleket tabiplerinin yerel mülki amirden çok, merkezden emir 

alıyor olmaları ve mülki amirinin danışmanı niteliğinde olmalarıdır. 

Diğer yandan devlet, ülke genelinde resmi olarak hekim görevlendirmesine 

rağmen önemli maddi bir yükün altına girmemektedir. Memleket tabiplerinin maaşı ve 

gerekli başka bazı harcamaların bedellerini ödemekle belediyeler yükümlü kılınmıştır. 

Diğer taraftan memleket tabiplerinin işlerini yürütecekleri mekân belli değildir. 

Muhtemeldir ki, hizmet verilecek mekânların temini de belediyelere bırakılmıştır. 

1888’den itibaren memleket tabiplerinin maaşları doğrudan devlet tarafından ödenmeye 

başlanmıştır. Bu arada, görevdeki hekimlerin devlet memuriyeti sicilleri tutulur ve bu 

hekimler kaza, liva, vilayet tabibi ve müfettiş sınıfı olmak üzere dört sınıfa ayrılır.128 

Memleket tabipleri Mekteb-i Tıbbiye’den mezun olduktan sonra kura ile 

atanırlardı. Askerlik yapmadıkları için 2 yıl kaza, 3 yıl liva tabipliği olmak üzere 5 yıl 

zorunlu hizmet yaparlardı. Salise (binbaşı) rütbesine sahip olan kaza tabiplerinin maaşı 

600 kuruş idi. Yine salise rütbesine sahip olan liva tabiplerinin maaşı 800 kuruş idi. 

Saniye (yarbay) rütbesine sahip olan vilayet tabiplerinin maaşı 1200 kuruş idi. Saniye-i 

mütemeyyiz (albay) rütbesine sahip olan müfettişlerin ise maaşları 2000 kuruştu. 

Mahrumiyet bölgesi olarak kabul edilen Hicaz, Bağdat, Basra, Bingazi, Trablusgarb ve 

Yemen vilayetleri ile Zor Sancağı’nda çalışanlar, çalıştıkları sürece aylıklarının yarısı 

oranında fazla bir aylık almaktaydılar. Kaza eczacısının maaşı 400 kuruş, liva 

eczacısının 600 kuruş, vilayet eczacısının ise 1500 kuruş olarak sınıflandırılmıştı.129 

Hekimlerin atama, yer değiştirme ve terfileri meslekî yeterlilik esas alınarak 

hiyerarşik bir düzen içinde yapılırdı. Hekimbaşı ve saray hekimlerinden başka devletten 

aylık alan hekim yoktu. Hastane hekimleri, darüşşifaların vakfiyesinde belirtilen 

ücretlerini alırlardı. 1865’te Mülkiye Tıbbiyesi’nden yeni mezun olmuş bir hekim rütbe-

                                                 
128 Aydın, a.g.m., s. 199. 
129  Akyay, a.g.e., s. 15-16 



51 
 

i salise ile ve 600 kuruş aylıkla göreve başlardı. 1890’da vilayet ve liva müfettişleri 20, 

liva tabipleri 8, vilayet tabipleri 12 ve kaza tabipleri 6 altın maaş almaktaydılar.130 

Cerrahlar yetki ve aylık yönünden hekimlere göre daha alt durumdaydılar ve 

hekimin sorumluluğu altında çalışırlardı. Hekimler çeşitli davalarda bilirkişilik yaparlar, 

emeklilik ve malullük işlemleri de hekim raporlarıyla mümkün olurdu. Bir cüzamlı ya 

da akıl hastasının hastaneye kapatılması için hekim raporu gerekirdi. Sonraları akıl 

hastaları için çift hekim raporu zorunluluğu getirilmiştir. Cerrahi müdahaleler sırasında 

hastadan ya da bir yakınından bu işi isteği ile yaptığına dair belge alınması kuralı 

getirilmiştir.131 

1.4.1.1. Hekimbaşılık  

Osmanlı’da, Saray’ın olduğu kadar bütün ülkenin de sağlık işlerinden sorumlu 

olan ve bugünkü “Sağlık Bakanı” ile eşdeğer konumdaki hekimbaşılar132, “Ser Etıbba, 

Ser Etıbba-i Hassa, Reisü’l-Etıbba, Reisü’l-Etıbba-i Sultani, Reisü’l-Etıbba-i Şehriyari, 

Ser Etıbba-i Sultani, Ser Etıbba-i Şehriyari” adlarıyla anılmıştır.133 

Hekimbaşılık sisteminin ne zaman kurulduğuna ilişkin farklı görüşler 

bulunmaktadır.134 Bazı kaynaklara göre II. Murad zamanında kurulduğu ifade edilen 

hekimbaşılık, kanıtlayıcı belgelere göre Fatih zamanından beri uygulamadadır. İlk 

hekimbaşı olarak kabul edilen Kutbettin, Fatih döneminde hekimbaşılık yapmıştır.135 Bir 

kurum olarak ise hekimbaşılık, II. Bayezid döneminde kurulmuştur.136 

Osmanlı Devleti’nde XV. yüzyıldan itibaren yaklaşık 400 yıl devlet sağlık 

işlerini hekimbaşılar yürütmüşlerdir. Hekimbaşı, saray hekimlerinin başı yani padişah 

ve yakınlarının baş sorumlusu olarak Başlala veya Kızlarağası da denilen Babüssaade 

Ağasına bağlı olduğu kadar bütün ülkenin sağlığından sorumlu bir insan olarak da 

doğrudan Sadrazama bağlı idi. Atanmaları Sadrazamların önerisi ile Padişah tarafından 

                                                 
130 Akyay, a.g.e., s. 22-23 
131 Akyay, a.g.e., s. 23 
132 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 10. 
133 Ali Haydar Bayat, “Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılık Kurumu”, Osmanlı Sağlık Kurumları Sempozyumu, 2 

Haziran 2007, Zeytinburnu Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul: 2008, s. 57.  
134 Bayat, “Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılık Kurumu”, s. 57. 
135 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 10. 
136 Ali Haydar Bayat, “Kaynakların Işığında Hekimbaşı Listeleri Hakkında Yeni Bir Değerlendirme”, III. Tıp Tarihi 

Kongresi, İstanbul: 20-23 Eylül 1993, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara: 1999, s. 56. 



52 
 

yapılırdı. Hekimbaşılar XIX. yüzyıl ortalarına kadar ülkenin sivil ve askeri bütün sağlık 

işlerinden sorumlu olmuşlardır. Bu nedenle o tarihlerde hekimbaşının emrinde Hassa-

Saray hekimleri kadar yurdun her yerindeki çeşitli sivil sağlık kuruluşları, hastaneler, 

körhaneler, cüzzamhaneler ve çeşitli sosyal yardım kuruluşları vardı.137 

Hekimbaşıların temel görevi, hanedanın sağlığını korumak ve hastalıklarını 

tedavi etmekti. Bununla birlikte hekimlik sınavında başarılı olanlara diplomalarını 

vermek, ehliyetsiz kişilerin meslekten uzaklaştırılmalarında muhtesibe yardımcı olmak, 

sağlık kurumları ile hekimlerin çalışmalarını kontrol etmek gibi görevleri de 

bulunmaktaydı.138 

Hekimbaşılar, ordunun ihtiyacı olan ilaç ve tıbbi gereçlerin sağlanması ve 

korunması görevini de yerine getirirlerdi. Gerekli ilaç ve tıbbi malzemeler, askeri 

ambarlar olarak bilinen cebehaneden sağlanırdır. Eğer bu malzemeler askeri ambarda 

bulunmuyorsa, piyasadan fatura karşılığı satın alınırdı. Tüm bu görevlerle birlikte 

hekimbaşılar, salgın hastalıklarla mücadele edilmesi, gerekli yerlere hastane açılması 

gibi görevleri de yerine getirmekteydi.139 

Osmanlı Devleti’nde hekimbaşılık 380 yıl devam etmiştir. Bu süre içerisinde 

46140 hekimbaşı görev yapmıştır. 1849 yılında bu kurum kaldırılarak yerine, sağlık 

işlerini yürütmek üzere Tıp Okulu Bakanlığı (Mekteb-i Tıbbiye Nezareti) 

kurulmuştur.141 

Ülke çapında cerrahları kontrol eden cerrahbaşı (1843’de Cerrahlar Müdürlüğü 

adını aldı) ile kehhalleri (göz hekimleri) kontrol eden kehhalbaşı tamamen hekimbaşının 

emrinde ve ona karşı sorumlu idiler.142 

Kıyaslama yapmak amacıyla, hekimbaşıların maaşı ile doktorların maaşları şu 

şekilde örneklendirilebilir:143 

                                                 
137 Sağlık Bakanlığı, 80. Yılda Tedavi Hizmetleri (1923-2003), Sağlık Bakanlığı Tedavi Hizmetleri Genel 

Müdürlüğü, Ankara: 1994, s. 4.  
138 Bayat, “Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılık Kurumu”, s. 56. 
139 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 10-11. 
140 Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılar listesi için bkz: Bayat, “Kaynakların Işığında Hekimbaşı Listeleri Hakkında 

Yeni Bir Değerlendirme”, s. 59-60. Bahsedilen bu listede 46 hekimbaşı bulunmaktadır. 
141 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 11. 
142 Sağlık Bakanlığı, 80. Yılda Tedavi Hizmetleri (1923-2003), s. 4. 



53 
 

“1578-80 arasında hekimbaşı olan Molla Kasım’ın yevmiyesinin 60 akçe 

olduğu, Süleymaniye Dârüşşifası’nda tabib-i evvel olan bir zatın yevmiyesinin 30 akçe, 

Fatih Dârüşşifası’nda tabib-i evvelin 30 ve Haseki Sultan Dârüşşifası’nda aynı görevde 

olanın 25’er akçe yevmiyeleri olduğu öğrenilmektedir. 1581’de Manisa’da Hatuniye 

Dârüşşifası’nda tabib-i evvelin yevmiyesi de 30 akçedir. İbrâhim Paşa Sarayı’nda 1582-

1584 tarihleri arasında görevli Yahudi tabiplerin yevmiyeleri 10 ve 15 akçedir.” 

1.4.1.2. Hastaneler 

Hemen her toplumda ve dönemde insanların bedensel ve ruhsal durumlarındaki 

sorunları ortadan kaldırmak amacıyla çeşitli çalışmalar yapılmış ve dönemin bilinç 

düzeyine de bağlı olarak birtakım tedavi yöntemleri uygulanmıştır. Mesela Papirüs 

belgelerine göre Mısır’da bazı ameliyatların yapıldığı ve birçok ilacın kullanıldığı, 

Sümerlerin ilaç hammaddesi olarak afyonu kullandığı, Babil’de hekimlerin 

sorumluluklarını düzenleyen yasaların bulunduğu bilinmektedir. Hipokrat’ın birçok 

hastalık tanımı ve Galen’in ilaç tedavisinde yaptığı sınıflandırmalar günümüze ışık 

tutmuştur. Bunlarla birlikte İbn-i Sina’nın meşhur Tıp Kanunları kitabı da Batı tıp 

biliminde önemli etkiler yapmıştır. Selçuklularda ve Osmanlı Devleti’nde geleneksel 

halk hekimliği yanında, dönemine göre gelişmiş sayılabilecek bir tıp eğitimi ve sağlık 

sisteminin bulunduğu bilinmektedir. XI-XIV. yüzyıllar arasında Selçuklular Suriye, 

Filistin, Mısır, Irak, İran ve Anadolu’da birçok bakımevi, şifahane vb. sağlık kurumu 

açmıştır. Bu sağlık kuruluşlarından en bilinenlerinden biri, Selçukluların Anadolu’daki 

ilk sağlık kuruluşu olan Kayseri’deki I. Gıyaseddin Keyhüsrev Tıp Mektebi ve Gevher 

Nesibe Sultan Hastanesi’dir. Osmanlılar döneminde kurulan sağlık kuruluşlarının büyük 

bir bölümü Bursa, Edirne ve İstanbul’dadır.144 

Memlûkler döneminde hastaneler, çeşitli alanlarda uzmanlaşmış doktorları bir 

araya getiren ve tıp öğrencilerinin ihtisas yaptıkları tıp merkezleriydi. İslâm ülkelerinde 

birçok darüşşifa ve bimaristan kurulmuştur. Bunlar zamanın en gelişmiş hastaneleri 

olma özelliğindeydi. Sultan ve devlet adamları tarafından yaptırılan ve zamanına göre 

                                                                                                                                               
143 Nejat Göyünç, “XVI. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılık ve Hekimler Hakkında Bazı Yeni Tesbitler”, 
İslâm Araştırmaları Dergisi, Sayı: 4, 2000, s. 5. 

144 Gencay Gürsoy, “Sağlık”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 6, İletişim Yayınları, İstanbul: s. 
1716-17.  



54 
 

son derece gelişmiş olan hastanelerin eğitim-öğretim kurumları arasında önemi 

büyüktü. Tıbbi aletler ve bu alanda yazılmış kitaplarla donatılmış bu hastanelerde teorik 

ve pratik dersler bir arada yapılıyordu.145  

Selçuklu tıbbı aynı dönemdeki Batı tıbbına göre çok ileri bir durumdaydı. 

Vakıf sistemi yoluyla oluşturulan ve idare edilen hastaneler ve onlara bitişik olarak inşa 

edilen tıp medreseleri gibi önemli sağlık merkezleri kurulmuş, buralarda usta-çırak 

usulü ile hem teorik, hem de hasta başında uygulamalı dersler içeren tıp eğitimi ile 

işinde uzman hekimler yetiştirilmi şti. Anadolu Selçuklu Devleti, Büyük Selçuklu 

Devleti’nin bütün kurumları ile varisleriydiler. Bu devirde de Türk tababetinin bir 

ölçüde parlak devri devam etmişti. Büyük Selçuklularda olduğu gibi, Anadolu Selçuklu 

hâkimiyetinin uzandığı Anadolu’nun her köşesinde sıhhi müesseseler kurulmaya devam 

edilmiştir. Anadolu Selçuklularının tababeti bütün unsurlarıyla birlikte Osmanlı 

tababetine mal olmuştur. Anadolu Selçuklu sağlık kurumları vakfiyeleri Osmanlı 

kadıları tarafından tasdik olunmuş ve Anadolu Selçuklu vakıflarından bir kısmı on 

dokuzuncu yüzyıla kadar faaliyetlerine devam etmiştir. Böylece Osmanlı tababeti, 

Selçuklu tababetinin bir devamı olarak gelişimine devam etmiş ve onun Doğulu, İslâmî 

ve klâsik karakterini XVII. yüzyılın başına kadar tamamen muhafaza etmiştir.146 

Osmanlılarda hastaneler, “darüşşifa”, “bî-mâristan”, “dârülraha” adları ile 

belirlenmektedir. Osmanlılar, Selçuklulardan devraldıkları darüşşifaları vakfiyeleriyle 

birlikte kabul ederek işletmişler, kendileri Edirne, Bursa ve İstanbul dışında pek az 

hastane kurmuşlardır.147 

Gerek Selçuklu gerekse Osmanlı zamanında yapılan hastaneler, her türlü 

hastaya hizmet vermek üzere vakfedilmiştir. Darüşşifa vakfiyeleri, sağlık çalışanı ve 

hasta arasındaki iyi iletişime ve etiğe çok önem verildiğini ortaya koymaktadır. Mesela, 

Haseki (1550) ve Atik Valide (1582) Darüşşifalarının vakfiyelerinde hastalarla ilişkide 

                                                 
145 Birsen Özyurt, Bahattin Keleş, Yasemin Kaçar, “Memlûklularda Tıp ve Tıp Eğitimi”, Tıp Etiği-Hukuku-Tarihi 

Dergisi, Cilt: 15, Sayı: 1, 2007, s. 46. 
146 Nuri Çevikel, “Osmanlı Dönemi Kıbrıs Türk Tababet Tarihine Giriş”, Tıp Etiği-Hukuku-Tarihi Dergisi, Cilt: 

11, Sayı: 4, 2003, s. 227-29.  
147 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 11. 



55 
 

doktorun nazik, güler yüzlü, şefkatli, merhametli, bir baba gibi koruyucu olması bir ön 

koşul olarak belirtilmiştir.148 

Osmanlılar döneminde kurulan başlıca sağlık kurumları şu şekilde sıralanabilir: 

Tablo 5: Osmanlılar Döneminde Kurulan Başlıca Sağlık Kurumları 

Kaynak: Sağlık Hizmetlerinde 50 Yıl, Sağlık ve Sosyal Yardım Bakanlığı Yayınları, Ankara: 1973. 
 

Sultan II. Bayezıd Dârüşşifası Edirne’de, Yeni İmaret semtinde, Tunca Nehri 

kenarında, Sultan II. Bayezıd emriyle, 1484 yılında temelleri atılarak inşaatına 

başlanmış olan bu yapı, dört yıl gibi kısa bir sürede tamamlanarak, 1488 yılında hizmete 

açılmıştır. Dârüşşifa, kuruluşunda her türlü hastanın tedavi edildiği bir sağlık kurumu 

olarak çalışmaktaydı. Vakfiyesinde belirtilen personel kadrosu içinde, bir başhekim, iki 

hekim, iki cerrah, iki göz doktoru ve bir eczacı bulunması, buranın genel bir hastane 

olduğunu göstermektedir. Yine darüşşifanın vakfiyesinde, görev yapan personelin 

verdikleri hizmet karşılığında alacakları ücretler de belirtilmiştir. Dârüşşifanın hemen 

yanında yer alan ve dârüşşifaya bir kapı ile bağlanan, günümüzde olduğu gibi temel 

bilimler eğitiminin verildiği Tıp Medresesi bulunmaktadır.149 

Hastanelerin ve onu takiben sağlık örgütlerinin yurt çapına dağılması 1840’dan 

sonra başlar. İlk açılan hastanelere Gureba Hastanesi adı verilmiş, II. Abdülhamid 

zamanında açılanlara “Hamidiye Hastanesi” denilmiştir.150 Askerî hastalar için askerî 

                                                 
148 Nil Sarı, Burhan Akgün, “Türk Tarihinde Psikiyatri Hastasına Kısa Bakış”, İ.Ü. Cerrahpaşa Tıp Fakültesi Sürekli 

Tıp Eğitimi Etkinlikleri,  Türkiye’de Sık Kar şılaşılan Psikiyatrik Hastalıklar, Sempozyum Dizisi, No: 62, Mart 
2008, s. 8.  

149 Nilüfer Gökçe, “19. Yüzyılın Sonlarında, Edirne Sultan II. Bayezıd Darüşşifası’nın Durumu”, Tıp Etiği-Hukuku-
Tarihi Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 1, 2002, s. 26.  

150 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 11. 

Tarih Şehir Kurum 
1399 Bursa Yıldırım Beyazıt Hastanesi (Bursa Darüttıbbı) 
1421 Edirne II. Sultan Murat Cüzamhanesi 
1470 İstanbul Fatih Sultan Mehmet Hastanesi ve Tıp Okulu (Fatih Darüşşifası) 
1486 Edirne II. Sultan Beyazıt Hastanesi 
1514 İstanbul Yavuz Selim Cüzamhanesi (Üsküdar) 
1539 Manisa Hazfa Sultan Hastanesi 
1539 İstanbul Hürrem Sultan Hastanesi 
1555 İstanbul Kanuni Süleyman Hastanesi, Merkez Eczanesi ve Tıp Okulu 
1583 İstanbul Nurbanû Sultan Hastanesi (Üsküdar) 
1616 İstanbul I. Sultan Ahmet Hastanesi 



56 
 

hastaneler uygulaması varken, 19. yüzyılın ikinci yarısında sivil hastalar için de hızla 

gurebâ hastanelerinin açıldığına şahit olmaktayız. 

1.4.1.2.1. Askerî Hastaneler 

Yeniçeri Ocağı’nda sağlık işleri cerrahbaşıların sorumluluğundaydı. Hekimler, 

savaş sırasında geçici olarak görevlendirilirdi. Müstakil askeri hastaneler yoktu. Yaralı 

ve hastalar kışlalardaki hasta odalarında tedavi edilirlerdi.151 III. Selim döneminde 

yeniçeriliğin kaldırılmasından sonra kurulan yeni merkez ordusunun teşkilatına dâhil 

olmak üzere askerî hastaneler, XIX. yüzyılın ikinci çeyreğinden başlamak üzere önemli 

bir yekûna ulaştı. Ordunun ıslah edilerek geçmişteki kudretli döneme ulaşabilme isteği 

XIX. yüzyıl Osmanlı askeri hastanelerinin devlet sathında önemli bir yekûn tutmasına 

yol açmıştır.152 

Süheyl Ünver, İstanbul’da inşa edilen büyüklü küçüklü askeri hastanelerin 

kuruluş tarihlerini arşiv vesikalarındaki en eski tarihleri referans almak üzere, tespit 

ettiği hastane kronolojilerini şöyle verir: “Tanzimat öncesi; Levent Çiftliği (1799), 

Taksim Topçular (1809), Cebehâne (1828), Üçüncü Alay (1832), Mabeyn (1834), 

Hassa Askerî (1834), Kumbarahane (1835), Tophane (1835), Maltepe (1836; 1843’ten 

sonra Topkapı Hastanesi de denilmiştir), Tersane Sakızağacı (1837, Bahriye Hastanesi 

de denilmektedir), Karadeniz Boğazı Büyük Limanda Askeri Hastane (1838), 

Galatasaray’da Tıbhane hastaneleridir (1838). Tanzimat’tan sonra inşa edilen hastaneler 

ise; Ahırkapı (1840), İstinye (1840), Davutpaşa (1840), Ramî Kışlası (1840), Bab-ı 

Seraskeri (1841), Toptaşı Kışlası yanında Askerî Hastane (1841) ve Tarabya 

hastaneleridir (1842)”.153 

İstanbul’dan başka genellikle sınır bölgeleri, kışlaların ve bu nedenle 

hastanelerin yoğun olarak mevzilendiği yerler olarak göze çarpmaktadır.154 Sınır 

                                                 
151 Yıldırım, a.g.e., s. 170. 
152 Fatih Tetik, Osmanlı Devleti’nin Tanzimat Dönemi Kamu Sağlığı Politikası (1839-1876), Marmara 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul: 2007, s. 67. 
153 Süheyl Ünver, “Osmanlı Tababeti ve Tanzimat Hakkında Yeni Notlar”, Tanzimat I, İstanbul: 1940, s. 950-951. 
154 Sınır bölgelerinde açılan hastaneler şöyleydi: Priştine’de 1861 yılında 100 yataklı, Kandiye’de 1851 yılında 108 

hasta kapasiteli, Vidin Derbend’de yine 1861 tarihli 80 yataklı hastanenin yanına ilâve olarak 120 yataklık daha 
hastane inşası, Tırnova’da 1851 tarihinde 150 neferlik hastane, 1869’da Tırhala Yenişehr-i Fener’de 20 neferlik, 
Kudüs’te 1857 yılında 100 neferlik, İran hududunda 1863 yılında 40 neferlik, Sinop’ta 1855 tarihinde 600 neferlik, 
1864 tarihinde Siverek’te 30 neferlik ve Silistre’de 1867 tarihli 30–40 kişilik ayrıca Diyarbekir’de eski hastanenin 
tamiri, Antakya’da beylik konağın hastaneye tahvili, Vidin Belgradcık, Prizren, Niş, Manastır, Yanya, Rumeli 



57 
 

bölgelerindeki kışlalar askerî güvenliğin ve sükûnetin sağlanmaya çalışıldığı yerler 

olmakla birlikte, en başta “Saltanat-ı Seniyye”nin gücünün cisimleştiği ve bu yolla 

iktidarının yeniden üretildiği merkezlerdir. 

Taşrada bulunan askeri hastanelerde merkez idare hastanesi, ordunun merkezi 

olan şehirde yer alırdı. Örneğin, III. Ordu Merkez Hastanesi Manastır’da, V. Ordununki 

Şam’da, VI. Ordununki Bağdat’ta idi. 1864 yılında, askerler için hastane bulunmayan 

Erzurum gibi ordu merkezleri de vardı.155 Böyle durumlarda şehrin önde gelen birinin 

konağı hastane yapılıyordu. 

Askeri hastanelere askerlerden başkası kabul edilmez, ancak hastane 

bulunmayan yerlerde kimsesiz fakirler, yerel yönetimden alacakları mazbatalarla askeri 

hastanelere başvurabilirdi. Yatma kararı verilen hastalar, karantina koğuşunda toplanıp 

nöbetçi tabip tarafından muayene edilir, hastalıklarına göre cerrahi, iç hastalıkları ve 

bulaşıcı hastalık koğuşlarına gönderilirdi.156 

Modern bir ordunun kurulmasının ve sağlıklı bir şekilde işleyebilmesinin aynı 

zamanda hastane gibi yardımcı kurumların mevcudiyetine bağlı olduğunun anlaşılması, 

dış dünya ile girilen daha yakın ve sürekli ilişkiler ve genel olarak yeni savaş tipi ve 

yeni silah teknolojisinin getirdiği zorunluluğun kabullenilmesi kışla ile askerî hastaneyi 

çoğu zaman birbirinden ayrılmaz iki bileşen haline getirmiş ve bazen münhasır 

hastanelerin inşası, bazen de bir ya da iki katlı konakların kiralanarak hastaneye 

dönüştürülmesi bu konuda başvurulan reçete olarak öne çıkmıştır. 

Osmanlı devlet bürokratlarınca şehrin dışında muhkem bir mevkide kurulan 

modern hastane binalarının “sezavâr ve havadâr” konumların seçilmesine keşif 

sürecinde oldukça özen gösteriliyordu. Askerî hastahane olarak teşkil edilen yerler 

genellikle pek teferruatlı ve muntazam binalar olmayıp, daha çok kiralanan bir ya da iki 

katlı konaklardan ibaretti. Konakların hastaneye çevrilmesi yeni bir hastane inşasına 

                                                                                                                                               
Ordusu merkezi, Antalya, Yenisaray, İzmir, Cidde, Hicaz, Şam Trablus Münşiye, Belgrad, Selanik Vardar Kalesi, 
İşkodra, Padgoriçe, Bosna, Çanakkale, Ziştovi, Voyvar, Sakız Kalesi, Harput, Şukışşubuh, Benoloka, Midilli, 
Yemen Hudeyde ve Erzurum’da yatak sayısı net olarak bilinemeyen hastaneler orduya has mekânların olduğu 
önemli mevkiler olarak vücut bulmuşlardır. Tetik, a.g.e., s. 67. 

155 Uğur Ünal, Sultan Abdulaziz Devri, Osmanlı Kara Ordusu 81861-1876, Genelkurmay Askerî Tarih ve 
Stratejik Etüt Başkanlığı Yayınları, Ankara: 2008, s.123.  

156 Yıldırım, a.g.e., s. 171. 



58 
 

nispetle daha ucuz ve kolay olurken, bu devşirme yapılarda hastane binası içerisinde 

olması gereken bölümlerin bir kısmı eksik kalıyor ve hastane konakların uzun vadede 

ödenen kiraları yeni bir hastane inşası için gereken meblağı aşıyordu. Zaten binaların 

devşirilmesinden ortaya çıkan Osmanlı Devleti’ndeki hastanelerin kışlalar ve XIX. 

yüzyılda medeniyetin bir simgesi haline gelen hapishanelerden çok farkı olmadığı da 

belirtilmelidir. Bazen hapishane hastane haline getiriliyor, bazen kışla aynı zamanda 

askerlerin “hıfzı sıhhat”inin yerine getirilmeye çalışıldığı mekân olarak görülüyordu. 

Yukarıda da zikredildiği gibi Osmanlı modernleşmesinde öncülüğü askerî 

hususların ve bu bağlamda askeri hastanelerin yaptığı iddia edilebilirse de çoğu zaman 

bu hastaneler dahi pek iç açıcı bir manzara arz etmiyordu. Bazen hastanenin hamamının 

olmaması, bazen ise 50–100 yataklı olarak inşa edilen bir hastanede gerekli olan doktor 

ve levazımatın tedarik edilememesi ya da hastane kadrosunun verilen “talimatname”lere 

uymaması, askerlerin sağlığının “adalet-i seniyyeye yakışır surette” yerine 

getirilmesinin önündeki engeller olarak öne çıkıyordu.157 

1.4.1.2.2. Gurebâ Hastaneleri 

Tanzimat öncesinde Osmanlı coğrafyasında sağlık hizmetleri, Yıldırım 

Bayezıd tarafından başlatılan darüşşifalar, vakıflar aracılığıyla yürütülüyordu. Gurebâ 

hastanelerinin bir nevi eski adı olan darüşşifalar kimsesiz muhtaç hastalara hizmet 

vermek için genelde padişahlar, onların hanımları, kızları, valide sultanlar ve varlıklı 

kimseler tarafından yaptırılıyordu.  

Darüşşifaları bugünkü hastaneler gibi düşünmemek gerekir. Çünkü o devirde 

herkes evinde bakılıyordu. Zapt edilemeyecek deliler ve salgın hastalıklara yakalanıp 

tecrit edilmesi gerekenler dışındaki her hasta kendi evinde annesi, hanımı, kız kardeşi 

veya hizmetliler tarafından himaye edilir ve bakıma alınırdı. Hasta eğer bilinen basit bir 

hastalığa yakalanmışsa önce evindeki tecrübeli hanımların bakımı ile tedaviye alınır, 

şayet basit bir hastalık değilse hekim çağırılırdı. Hekim, ailenin gelir düzeyine göre 

ödeyebilecekleri ücret alan hekim olur veya ailenin güvendiği hekim o ailenin gelir 

durumunu bilip ona göre ücret alırdı. Hekim eve gelir, hasta için gerekenleri aileye tarif 

                                                 
157 Tetik, a.g.t., s. 67-71. 



59 
 

eder, ilaçlarını hazırlar ve gönderirdi. Gerektiğinde tekrar hastayı ziyaret eder, hastalığın 

gidişatını kontrol ederdi. Darüşşifalar ise o şehirde böyle himaye edecek, bakacak 

kimsesi olmayanlar içindi. Bu müessese hastasına bakacak durumu olmayan fakir ve 

kimsesizler ile şehirde yakını olmayan yolcuların hastaları için sığınılacak mekânlardı. 

Darüşşifalar kimsesiz ve bakıma muhtaç hastalar için açılan ve bütün hizmetlerini hiçbir 

ücret almadan yapan müesseselerdi.158 

Vilayet salnamelerinin (yıllıklarının) incelenmesinden anlaşıldığına göre 

İzmir’de 1851, Bursa’da 1879 ve Edirne’de 1888 yıllarında birer Gureba Hastanesi 

açılmıştır. Azınlıkların açtıkları hastaneler daha eski tarihlere dayanmaktadır. Örneğin 

İzmir’de 1775’de bir Fransız Hastanesi, 1748’de Rum Cemaati Hastanesi, 1843’de 

Yahudi Hastanesi açılmıştı. Bunlar her gün poliklinik yaptıkları gibi, fakir hastalara ilaç 

da dağıtmaktaydılar.159 

Maddî ve idarî sebepler yüzünden XIX. yüzyılda savaş organizasyonunda 

yaşanan değişiklikler neticesinde devletin toplumdan talepleri artmıştır. Buna karşılık 

devletin başta sağlık olmak üzere sosyal alanda kendini daha fazla göstermek 

istemesinin yanı sıra, vakıf sisteminin sağlık pratiğini düzenlemesinde ortaya çıkan 

aksaklıklar hem geçmişteki bimaristan türü yapıların işlevsiz kalmasına hem de mevcut 

hizmetlerin ülkenin genişleyen nüfusunun ihtiyaçlarına cevap veremez duruma 

gelmesine sebep olmuştur. 

Tanzimat öncesi tesis edilmiş, geçmişten gelen sağlık merkezlerinin terk 

edilmiş ya da işlevsiz olması ile birlikte başta kurulan yeni ordunun hekim ve cerrah 

ihtiyacını karşılamak ve sonra da genişleyen nüfusun sağlığını korumaya yönelik 

bilincin, yönetimin zihninde oluşmaya başlamasıyla bunu sağlamaya yönelik 

uygulamalar hastanelerin devlet eliyle kurulmasına zemin hazırlamıştır. Halkın 

sağlığına matuf devlet hastanelerin inşasında gayrimüslimlerin sağlık ihtiyaçlarını 

Müslüman kesime göre daha iyi gerçekleştirebiliyor olması ve Babıâli’nin Müslüman 

tebaası nezdinde meşruiyetini kaybetmek istememesi de, devletlerle girilen yakın 

                                                 
158Ayten Altıntaş, “Darüşşifalar Hakkında - About Darüşşifas”, Kar şılıksız Hizmetin Muhteşem Abideleri İstanbul 
Şifahaneleri - Magnificent Structures of Philanthropy The Şifahanes of İstanbul, İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi Kültür A. Ş. Yay., İstanbul: 2009,  s. 22. 

159 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 11. 



60 
 

münasebetin bir getirisi olarak hastane inşasının yavaş yavaş oluşmaya başlayan 

bürokratik devlet yapısının programına alınmaya başlanmasını sağlayan etkenlerden 

olmuştur. Hastanelerin yapılması, Avrupalılara karşı bir vitrin görevi gören başta 

İstanbul olmak üzere önemli şehirlerin daha “hijyenik” görünmesine de hizmet edecek, 

sağlıklı olmayan ahali bu kapalı ve sunî mekânlarda “faal tedavi” görerek sağlıklı bir 

toplum görüntüsü oluşturulup “medeniyet”e daha fazla yaklaşılmak suretiyle Avrupalı 

devletlerin siyasî ve iktisadî desteği kazanılacaktı. Avrupa’da bu tarz kurumların 

kaydettiği gelişme Osmanlı bürokratlarını da bu yönde tedbir almaya yöneltmiş, 

medeniyete ulaşabilmenin basamaklarından biri olarak “tahâret ve nezâfet” siyasî 

lügatin çok kullanılan tabirlerinden olmuştur. 

Savaşlar sonrası kaybedilen topraklardan Osmanlı toprağına yapılan göçlerle 

nüfusun ve salgın hastalıkların artması, zaten yetersiz olan hastane ve bakımevlerinin 

işlevinin iyice azalmasına ve buna karşı halk nezdinde oluşan tepkiler ile yöneticilerin 

memleket dâhilindeki meşruiyetlerini kaybetme korkusu, mümkün mertebe yapılan 

sağlık çalışmalarının İslâmî motiflerle sarmalanıp sunulmasına sebep oluyordu.160 

İstanbul’un kültür yapıları zenginliği içerisinde yer alan sayısız sosyal 

yapılardan bir bölümünü de İslâm Türk geleneğine uygun olarak özellikle fakir, 

kimsesiz ve garip kimseler için kurulmuş olan, tedavi ve eğitim amaçlı şifahaneler 

oluşturur. Fetihten hemen sonra İstanbul, Osmanlı geleneğine uygun olarak baştan sona 

yeniden imar edilirken, inşa edilen büyük külliyeler içinde darüşşifalar da yerini almıştı. 

Bu darüşşifalarda hiçbir karşılık beklenmeden sağlık hizmeti verilmiş, büyük gelirler 

vakfedilerek bu kurumların devamı sağlanmıştır.161 

Darüşşifaların ıslah edilerek “hastahane”ye dönüştürülmesi, Osmanlı sağlık 

terminolojisindeki bir değişikli ğin yanı sıra söz konusu kurumun hangi sınıfa ait 

olduğunu da bildirir. Hastane tabiri ordu mensuplarına mahsus hastanelere ait bir ıstılah 

olarak anlam kazanmışken, darüşşifa ilkine nispetle daha köhne yapıları işaret eder. 

Genel olarak garip ve fakirlerin barındığı ve sokaklarda kalmaktan kurtarılacağı bir 

                                                 
160 Tetik, a.g.t., s. 72-74. 
161 Abdullah Kılıç, “İstanbul’un Şefkatli Yüzü Şifahaneler - The Compassionate Face of İstanbul: The Şifahanes”, 

Kar şılıksız Hizmetin Muhteşem Abideleri İstanbul Şifahaneleri Magnificent Structures of Philanthropy The 
Şifahanes of İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A. Ş. Yay., İstanbul: 2009, s. 15.  



61 
 

mekân olarak işleyen darüşşifalar, XIX. yüzyılda varlıklarını devam ettirmekle birlikte 

“mevad-ı tıbbiye”den yeteri kadar tahsisat alamayan bakımevleri olarak önemli bir işlev 

kazanamamıştır. 

Cidde’de denizden Hicaz’a gitmek isteyen hacılardan fukara olanlara mahsus 

50 kişilik darüşşifa inşası, Mekke’de hacılar ve o civardaki kimsesizlere ücretsiz tedavi 

uygulayan tabibin elinde bulunan dairenin 60 kişi kapasiteli düzenlenmesi, 

Saraybosna’da erkek ve kadına mahsus olmak üzere ucu hükümet konağına bitişik olan 

hastanenin Bosna şehrinin büyüklüğüne ve “memlekete gelen yâr ve ağyarın en ön ve 

gözüne görünecek bir mevki-i mühimme” olması hasebiyle 60 kişilik hastane inşası, 

Rodos’ta yaralılar ve fakirlerin sefalet çekmelerini önlemek amacıyla yine hükümet 

konağı bitişiğindeki tersane odalarından birinin hastaneye dönüştürülmesi, İzmir’de 

kurban derilerinden gelen meblağ ve yörenin ileri gelenlerinin yardımları ile 

gayrimüslimlerin hastaneleri gibi “kârgir” olarak 50–60 kişi kapasiteli hastane inşası, 

Edirne’deki halkın ıslah-ı ahval-i medeniyyet ve tertiblerine matuf olmak üzere 

fukarahane ve ıslahhane inşası, Kastamonu’da ise frengi hastalığının def’i ve 

kimsesizlerin barınağı olmak üzere 50 yataklı gurebahane inşası Osmanlı coğrafyasında 

kimsesiz ve fukara hastaların barınabilmesi, “ötede beride” sefalet çekmesinin 

engellenmesi ve “kamu sağlığı”nın tanzim edilmesi amacıyla öne çıkan yerlerdir.162 

Bunlardan başka Emin Muhlis Paşa İzmir’de Pertevniyal Valide Sultan’da Medine’de 

gurebâ hastaneleri kurdurmuşlardır. Sultan Abdülaziz zamanında Rusçuk, Tulci, 

Mostar, Niş, Sofya; II. Abdülhamit zamanında ise Üsküp, Selanik, Halep ve Şam ile 

Anadolu’da Ankara, Konya, Erzurum, Gaziantep, Urfa ve Bursa’da gurebâ hastaneleri 

açılmıştır.163 

Nuran Kara Pilehvarian, Bezmiâlem Valide Sultan’ın Yenibahçe’de kurdurup,  

1847 yılında tam anlamıyla hizmete açtırdığı Gurebâ Hastanesi’ni, İstanbul’daki son 

şifahane ve ilk hastane olarak belirtmektedir.164 

                                                 
162 Tetik, a.g.e., s. 75-76. 
163 Asaf Ataseven, “Gureba Hastanesi”, İslam Ansiklopedisi, Cilt: 14, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., İstanbul: 1996, s. 

202-203. 
164 Nuran Kara Pilehvarian, “İstanbul’da Son Şifahane İlk Hastane Yenibahçe Gurebâ-i Müslimin Hastanesi - The 

Last Şifahane and First Hospital in İstanbul The Gureba al Muslimin Hospital in Yenibahçe”, Kar şılıksız 



62 
 

1.4.1.3. Eczacılık 

Anadolu’da ilk eczaneler Selçuklu döneminde kurulan hastanelerde açılmıştır. 

Bunların ilki de Kılıç Arslan’ın kızı Gevher Nesibe Sultan’ın vasiyeti üzerine, 1206 

yılında Kayseri’de yapılmış olan Gevser Nesibe Sultan Şifahanesi’nde bulunmaktadır. 

Hastane eczanelerinde hammadde sağlamak ve ilaç hazırlamak işleri ile görevli uzman 

kişiler bulunuyordu. Hastane vakfiyelerinde bunların isimleri, görevleri, özellikleri ve 

aldıkları ücretler hakkında bilgiler vardır. Bursa Darüşşifası (1400) vakfiyesinde bu 

hastanede ilaç hazırlama işleri ile ilgili olarak saydalan, şerbetiyan, uşşâbân olmak üzere 

üç unvan sayılmaktadır. Fatih (1470), Süleymaniye (1555) ve Edirne (1486) 

Darüşşifalarının vakfiyelerinde hammadde sağlayan, ilaç ve macunları yapan kişiler için 

aşşâb, şerbetçi, edviyeküp gibi meslek isimleri kayıtlıdır. Bu kişiler genellikle ilaç 

hazırlamakla görevli iseler de, yaptıkları ilaç şekline veya işe göre isimleri 

değişmektedir. Yani ilaç hazırlayan kişiler arasında bir uzmanlaşma bulunmaktadır. 

Süleymaniye Darüşşifası’nın vakfiyesinde, bu hastanede çalışanlar arasında eczacıdan 

başka eczacı kalfası, ilaç kilercisi ve ilaç vekilharcı gibi ilaçların yapımı, muhafazası ve 

satın alınması gibi işler ile ilgili ki şilere de yer verildiği görülmektedir.165 

İstanbul’da Avrupa’daki emsallerine benzer ilk özel eczanelerin XVIII. 

yüzyılın ortalarında yabancı uyruklu eczacılar tarafından açıldığını ve Kırım Savaşı 

(1854) sırasında Avrupa devletlerinin orduları ile birlikte İstanbul’a gelen yabancı 

hekim ve eczacıların etkisi ile sayılarının arttığı sanılmaktadır. Bu tarihlerde İstanbul’da 

tamamı yabancı uyruklulara ve azınlıktan olan kişilere ait 45 eczane bulunuyordu. Bu 

eczanelerin çoğu Beyoğlu (Pera) ve Galata semtlerinde toplanmıştı.166 

İstanbul’da halen çalışmakta olan en eski eczane 1757 yılında Bahçekapı 

semtinde açılmış olan “İki Kapılı Eczahane”dir. Bu eczanenin ilk defa kimin tarafından 

açıldığı bilinmemektedir. 1850’li yıllardan önce İstanbul’da eczacılık genellikle, bir 

eczane idaresi için gerekli her türlü bilgiden yoksun, pratisyenler tarafından yapılıyordu. 

Bu tarihlerde Askeri Tıbbiye Mektebi’nin “eczacı” sınıfında, diplomalı eczacı 

                                                                                                                                               
Hizmetim Muhteşem Abideleri İstanbul Şifahaneleri Magnificent Structures of Philanthropy The Şifahanes 
of İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Yay., İstanbul: 2009, s. 193. 

165 Halil Tekiner, Kayseri Eczacılık Tarihi, Türk Eczacıları Birliği Yayınları, Ankara: 2005, s. 37-38. 
166 Tekiner, Kayseri Eczacılık Tarihi, s. 38. 



63 
 

yetiştirilse de, bunlar yalnız ordunun ihtiyacını karşılıyordu. Bu nedenle de şehir 

eczaneleri, usta-çırak yöntemine göre yetişmiş eczacılar tarafından işletiliyordu.167  

Eczacılar çıraklıktan yetişirken 1841’den itibaren Mektebi Tıbbiye’de bir 

eczacı sınıfı açılmıştır. Bu sınıfın eğitim süresi üç yıldı. Burada kimya, nebatat, hikmet 

ve tıp müfredatı gibi dersler okutulmaktaydı.168 Gerek bu ilk eczacılık okulunu bitirerek, 

gerekse yabancı ülkelerde eczacılık öğrenimi yaparak ülkemizde çalışan eczacılar 1879 

yılına kadar herhangi bir kuruma veya derneğe bağlı değillerdi. Ayrıca eczacılık 

öğrenimi olmayan bazı kişilerin de eczacılık yaptıkları bilinmektedir. Bunların bir kısmı 

aktar olmakla beraber bazıları padişahın eczacı unvanı verdiği kişilerdir.169 

Ülkemizde ilk eczacılık derneği 9 Haziran 1879 tarihinde “Société de 

Pharmacie de Constantinople” adıyla kurulmuştur. Bu derneğin kurucu üyeleri ve ilk 

Yönetim Kurulu üyeleri tümüyle azınlıktan eczacılardır. Derneğin kuruluş amacı, ülke 

eczacılığının gelişmesine katkıda bulunmak olmasına karşın, daha kuruluşunda bu 

amacından saptığı ifade edilmektedir. Dernek, adından da anlatılacağı üzere yalnız 

İstanbul’daki eczacıları kapsamına almaktadır. Ancak daha sonraki yıllarda yapılan 

çalışmalarla önce yalnız İstanbul’daki eczacılar tarafından kurulan Cemiyet-i Eczacıyan 

(kuruluşu 1908) ve daha sonra tüm ülke eczacılarını bir çatı altında toplamayı 

amaçlayan Osmanlı Eczacıları Cemiyeti’nin (kuruluşu 1911) kuruluşuna neden 

olmuştur.170  

1.4.1.4. Karantina Örgütü 

Osmanlı Devleti’nde salgın hastalıklara karşı başlayan karantina uygulamaları 

1831 yılında başlamıştır.171 Türkiye’de karantina teşkilatı ise ilk olarak, İstanbul’da 

görülen kolera salgını nedeniyle Hekimbaşı Mustafa Behçed (1774-1834) Efendi’nin 

girişimleriyle kurulmuştur. Bu tarihten çok önce Mısır’da Kavalalı Mehmed Ali Paşa 

(1769-1848) bir veba salgını nedeniyle 1788’de karantina uygulamaya başlamıştı. 

                                                 
167 Tekiner, Kayseri Eczacılık Tarihi, s. 38. 
168 Süheyl Ünver, “Osmanlı Türklerinde Hekimlik ve Eczacılık”, Pharmacia, Sayı: 6, Haziran 1966, s. 33-34.  
169 Mekin Tanker, Eriş Asil, “Türkiye’de İlk Eczacılık Derneği”,  Ankara Eczacılık Fakültesi Mecmuası, Sayı: 11, 

1981, s. 112.  
170 Tanker, Asil, “Türkiye’de İlk Eczacılık Derneği”, s. 115.  
171 Pelin Böke, “İzmir Karantina Teşkilatının Kuruluşu ve Faaliyetleri (1840-1900)”, Çağdaş Türkiye Tarihi 

Araştırmaları Dergisi,  Cilt: VIII, Sayı: 18-19, Yıl: 2009/Bahar-Güz, İzmir, 2010, s. 139.  



64 
 

1760’da Prusya’ya büyükelçi olarak giden Ahmed Resmi Efendi, Macar sınırında Lazar 

kasabasında 8 gün süreyle tecrid edildiğini İstanbul’da bir salgın bulunmadığı, 

Bükreş’ten bildirilmesi üzerine yola devam edebildiğini sefaretnamesinde 

bildirmektedir.172  

Veba salgınını kontrol altına alamadan ortaya çıkan kolera salgınları ile 

savaşmak zorunda kalan II. Mahmud’u, önlem almaya iten en önemli neden bunlardır. 

Ancak 1831 yılında bir karantina nezareti kurulması ile başlayan bu önlemlerin başka 

itici gücü de bulunmaktadır: Bunlardan biri, Osmanlı idaresiyle ciddi bir iktidar savaşı 

içinde olan Mehmet Ali Paşa’nın Mısır’da başlattığı sağlık uygulamaları, diğeri de 

Balkanlar’da kaybedilen topraklardaki karantina önlemleridir. Tutarlı ve etkili bir sağlık 

sistemi kurmanın, kendilerini Osmanlı Devleti’nden farklılaştıracağını düşünen bu iki 

güce karşı, “modern” olduğunu ispatlamak isteyen ve aynı zamanda güçlü bir 

merkezileştirme çabasına girişen Osmanlı yönetiminin cevabı da karantina 

uygulamalarını başlatmak olmuştur.173 

Karantina usulünü ilk uygulayan Venedikliler’dir. 1834’de Anadolu’da hüküm 

süren vebanın İstanbul’a bulaşması nedeniyle zamanın Hekimbaşısı Abdülhak Molla 

(1786-1853) bir layiha hazırlayarak II. Mahmud’a sunmuş ve karantina örgütünün 

kurulmasını önermiştir. Padişahın kabulü ve fetvanın da sağlanması ile ilk karantina 

uygulamasına geçilmiştir. O zamanlar, karantina yerine “Usul-ü Tahaffuz” terimi 

kullanılmıştır. Örgütün kurulması ve karantinaların açılması Mustafa Reşid Paşa’nın 

girişimleriyle 1841 yılında gerçekleşmiştir. Bu tarihlerde Avrupa’da pek çok insan 

salgın hastalıklardan ölmekteydi. Avrupalılar hastalığın Osmanlı topraklarından 

memleketlerine bulaştığı kanısındaydılar. Bu nedenle Osmanlı hükümeti nezdinde 

girişimlerde bulunuyorlardı. Örgütün kurulmasında bu girişimlerin rolü büyüktür. 

1841’de İstanbul’da Karantina Kurulu kurulmuştur. İlk karantina yeri bugün Kuleli 

Askeri Lisesi’nin bulunduğu binada açılmıştır. Bu bina 1838-1842 yılları arasında 

karantina emrine verilmişti. Kız Kulesi de tecrid yeri olarak kullanılmaktaydı. 

İmparatorluk döneminde karantina ciddi bir örgüt olarak çalışmaktaydı. Uluslararası bir 

statüye sahip olmasında bu ciddiyetin payı büyüktür. İdarenin merkezi İstanbul’daydı. 

                                                 
172 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 19. 
173 Böke, “İzmir Karantina Teşkilatının Kuruluşu ve Faaliyetleri (1840-1900)”, s. 139. 



65 
 

14 üyesi Avrupalı, 7 üyesi Türk olan bir “Meclis-i Kebir” mevcuttu. Bu kuruluş, Birinci 

Dünya Savaşı’na kadar böyle sürmüştür. 1914’den sonra bu kurum kaldırılmış ve 

“Hudud Sıhhiyesi Müdüriyeti” adını almıştır. Birinci Dünya Savaşı sırasında karantina 

işleri, hariciyeden ayrılarak “Sıhhiye Umum Müdürlüğü” kanalıyla Dâhiliye Vekâletine 

bağlanmıştır.174 

Ortaya çıkan sorunların halledilmesi için 1851 Paris Konferansı’ndan 

başlayarak, 1866 yılına kadar bir dizi uluslararası konferans toplanmıştır. Ancak 

bunların içinde en etkili olan ve yeni düzenlemelerin kabul edildiği konferans 1866 

yılında İstanbul’da toplanan konferanstır. Galatasaray Konferansı olarak da anılan bu 

konferansta, kolera epidemisinin kaynağının Türkiye değil, Hindistan olduğu 

belirlenmiş ve Sıhhiye Meclisi 1867 tarihli kolera nizamnamesini düzenlemiştir. Bu 

konferansın en önemli sonuçlarında biri karantina süresinin 10 gün ile sınırlanmasıdır.175 

1.4.2. 19. Yüzyılda İstanbul’da Sağlık ve Salgın Hastalıklar 

Osmanlı Devleti’nin girdiği savaşlar, İstanbul’un sağlığını doğal olarak 

olumsuz yönde etkiliyordu. Asya ile Avrupa arasındaki kara ve deniz yollarının merkezi 

olan İstanbul, dünya ticaretinin de merkezi sayıldığından, yoğun bir insan trafiğinin de 

merkeziydi. Bu trafik yüzünden, diyor Nuran Yıldırım, bulaşıcı ve salgın hastalıkların 

hemen hemen hepsinden etkilenmiştir. ‘ İstanbul’un Sağlık Tarihi’ 176 adlı kitabında 

Yıldırım, şehrin en eski hastalıklarının veba ve cüzam olduğunu belirtmektedir. Veba, 

ya doğrudan Mısır’dan İstanbul limanına gelen gemilerle ya da Mısır’dan İzmir’e giden 

gemilerle bir yolunu bulup İstanbul’a gelmekteydi. VI. yüzyılın ortalarında başlayan 

Justinianos vebasından, XIX. yüzyıl ortalarına kadar, yüzbinlerce kişinin hayatına mal 

olan veba afetleri yaşanmıştı. İnsanlık tarihinin en korkunç hastalıklarından biri olan 

veba, önceleri kötü ruhlara atfedilirdi. Bilimin gelişmediği dönemlerde ise bütün 

ülkelerde ve inanç sistemlerinde Tanrı’nın gazabı ve günahkâr kullarına gönderdiği ceza 

olarak algılanıyordu. Bu nedenle önlem almak yararsız, hatta Tanrı’ya karşı gelmek 

kabul edilirdi. Cüzam, Bizans dönemindeki yoğunluğunu kaybetse de Osmanlı 

                                                 
174 Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar, s. 20. 
175 Böke, “İzmir Karantina Teşkilatının Kuruluşu ve Faaliyetleri (1840-1900)”, s. 149. 
176 Nuran Yıldırım, İstanbul’un Sağlık Tarihi , İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti Ajansı ve İstanbul 
Üniversitesi Projesi No:55-10, İstanbul: 2010, s.56-58. 



66 
 

döneminde de ürkütücüydü. İstanbul’da etkili olan hastalıklardan biri de çiçekti. Türk 

usûlü çiçek aşısı, bahar aylarında aşıcı kadınlar tarafından yapılıyordu. Tanzimat’ın ilan 

edildiği yıl eğitime başlayan Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane, çiçek aşısı uygulamasıyla 

görevlendirildikten sonra aşılama çalışmalarına başladı. İleriki yıllarda baş gösteren bir 

çiçek salgınının ardından İstanbul’da Çiçek Aşısı Enspektörlüğü’nün, daha sonra çiçek 

aşısı üretmek üzere Telkihhane-i Şahane’nin hizmete girmesiyle aşı yoluyla mücadele 

kurumsallaşmış oldu. Asırlar boyunca insanları yavaş yavaş eritip yok eden verem, 

saraya kadar sokulup Osmanlı hanedanında bile ölümlere yol açmıştı. XX. yüzyılın 

başından itibaren artış gösterip birbirini izleyen savaşların yaşandığı bu dönemde, 

İstanbul’da, ölüm nedenlerinin başında verem bulunuyordu. 

III. Selim zamanında 1803-1804’de onbinlerce İstanbullu vebadan hayatını 

kaybetmiş, 1811 sonlarında başlayıp 1812’de hüküm süren salgın, Mısır’dan gemiyle 

İzmir’e gelmişti. İzmir’den İstanbul’a hareket eden bir ticaret gemisinin birkaç Rum 

tayfası yolda hastalanıp ölmüştü. Gemi Galata limanına yanaştığında bazı tayfalar hasta 

olduğu için gemide kalmıştı. Veba önce karaya çıkan tayfaların gittiği Beyoğlu, Galata 

ve Tatavla (Kurtuluş) taraflarında görüldü ve hızla yayıldı. Bu semtlerde oturan 

Rumların ve Ermenilerin kaçıp Fener ve Kumkapı’da oturan akrabalarına sığınmaları 

sonucu tüm İstanbul’u pençesine aldı. Temmuz ayında Adalar, Tuzla, Darıca gibi 

İstanbul’a giriş yapılan yerlere askerler yerleştirilecek şehre girişler engellenmeye 

çalışıldı. Şehir içinde mahalleler arasında gidiş-geliş izne bağlandı. 26 Eylül 1812’de 

günlük ölümler bin beş yüz-iki bine çıkmıştı. Mahalle imamları ve mezarcılar cenaze 

kaldırmaya yetişemediğinden lağımcı askerleri mezar kazmakla görevlendirildi. Çaresiz 

kalan Babıali, Topkapı, Edirnekapı gibi İstanbul kapılarına gizlice adam gönderip sur 

dışındaki mezarlıklara gömülmek üzere çıkarılan ölü sayısını yazdırıyordu. Yatsı 

namazından sonra minarelerden Ahkâf Suresi’nin okunması halkı daha çok dehşete 

düşürünce üç beş gün sonra bu uygulamadan vazgeçildi. Evlerine kapanan halk sadece 

ikindiye yakın dışarı zaruri ihtiyaçlarını temin ediyordu. Anadoluhisarı o dönemde 

sıtma yatağı olduğu için tercih edilmeyen bir yerdi. Fakat burada vebaya rastlanmaması 

üzerine, ölümü gören İstanbullular sıtmaya razı olup Anadoluhisarı’na akın etmiş, 

yörede bir harap ev bile boş kalmamıştı. Artık Tanrı’ya sığınmaktan başka yapacak bir 

şey yoktu. Sur kapılarından birinden Kur’an-ı Kerim okuyarak yola çıkan hafızlar 



67 
 

surların etrafını dolaşıp çıktıkları kapıya dönerek Kur’anı hatmediyorlardı. Aynı 

uygulama evlerin etrafını turlayarak da yapılıyordu. Sıbyan mekteplerinde okuyan 

çocukların haftada iki gün topluca duaya çıkmaları istenmişti. Veba, işlenen günahlara 

karşılık Tanrı’nın verdiği bir ceza olarak algılandığından, ölümler günde üç bini aşınca 

vebanın ortaya çıkışında sefahatin, ahlaksızlığın ve zinanın rolü olduğuna hükmedildi. 

Büyük Kıran, Kıran-ı Kattâl diye şöhret bulan bu felaketin son bulması için bekâr 

odaları ile batakhanelerin ve umumhanelerin yıkılması gerekiyordu. En tehlikeli yer, 

birçok eşkıyânın mekânı olan Bahçekapı’daki Melekgirmez sokağıydı. İsyan 

çıkacağından korkulsa da Galata, Tahtakale, Kasımpaşa ve Melekgirmez sokağındaki 

ahşap bekâr odaları ile batakhaneler 25 Ekim 1812 günü birkaç saatte yerle bir edildi. 

Kâgir binalardaki fahişeler tahliye edilerek kapılarına duvar örüldü. Yıkılan ahşap 

odaların birçoğunda vebadan ölmüş cesetler bulundu. Kış yaklaştıkça vebanın tahribatı 

azaldı. Aralık ayının ilk günlerinde yağan kar ve ertesi günü başlayan şiddetli soğuktan 

sonra 2 Şubat 1813’te veba tamamen durdu. Bu salgında 100 bin ile 250 bin arasında 

insan kaybı olduğu tahmin edilmektedir. James Ellswort DeKay ise vebanın, İstanbul ve 

çevresinde 120 bini Türk olmak üzere 220 bin kişinin ölümüne yol açtığını belirtiyor.177 

Bu salgında din uleması vebanın bulaşıcı olup olmadığını tartışırken, ünlü 

Osmanlı hekimi Şânizade Ataullah Efendi (1771-1826), ailesiyle evine kapanıp bu 

felaketten kurtulmayı başarmıştı. Şânizade’nin korunma tedbirleri alınmasını tavsiye 

etmesi alaya alınmış ve hatta Allah’tan ceza olarak gelen vebaya karşı korunmanın 

küfür olduğu söylenmişti. Din uleması ancak İstanbul sokaklarında kimse kalmayınca 

vebanın bulaşıcı olduğuna hükmetmişti. 

Bu arada Osmanlı topraklarında kolera da görülmeye başlamıştı. İlk kez 1822 

yılında, ancak Basra Körfezi’nde görüldü kolera. Kolera’nın İstanbul’a gelmesi 1831 

yılını bulacaktı. Günlük ölümler 12’den 200’e kadar yükselerek, toplamda 6.000’e 

ulaşmıştı. Hicaz’a ulaştığında neredeyse bir kıyım oldu, çünkü 20.000 kişi bu 

hastalıktan yok olmuştu. Salgın, İstanbul’da etkisini gösterirken 1848 Nisanında 

                                                 
177 James Ellswort DeKay, 1831-1832 Türkiye’sinden Görünümler, ODTÜ Yayıncılık, Ankara: 2009, s.132-134.; 
Miss Pardoe, Şehirlerin Ecesi İstanbul: Bir Leydinin Gözüyle 19. Yüzyılda Osmanlı Yaşamı, (Çev. Banu 
Büyükkal), Kitap Yayınevi, İstanbul: 2004, s.148, 165, 448-458.  



68 
 

Mihaliç, Erdek, İzmit, Şarköy ve Kırklareli’de de dehşet saçıyordu.178 İstanbul’da 

yüzyılın sonundaki son kolera 1893’te görüldü.179 

1855’lerde, ülkede ciddi kolera salgınları yaşanmamasına rağmen bazı şehirler 

kısa süreli istilalara maruz kaldı. 1865 Temmuzunda başlayan “büyük kolera”, yaklaşık 

dört ay devam ederek, Ekim ayında görülmedi. İstanbul’un gördüğü en büyük afetlerden 

olan bu salgındaki ölümler hakkında ileri sürülen rakamlar 1.000 ila 30.000 arasında 

değişmektedir. Tüm ülkede yaşanan ölümler ise 40.000’in üzerinde seyretmiştir. 

Hastalığın nereden ve neden ortaya çıktığına dair bilgiler henüz yeni araştırılıyordu.180 

Fakat hastalık daha çok yaşam ortamlarından dolayı fakirleri etkiliyordu.   

Yoksulların hergün hayvan ve insan dışkısıyla kirlenen suları içtiği Avrupa 

şehirlerinde, anayurdu Hindistan olan sözkonusu kolera basili ilk kez boy gösteriyordu. 

Yoksulları öldürmeden önce susuz bırakıp kurutan kolera, “en sağlam sinirleri” sarstı, 

“en sağlam yüreklere” korku saldı. 1700’lerde değilse bile 1830’larda insanlar 

sanayileşme yüzünden, tifüs ve kolerayla birlikte lağım çukurlarında çalışmaya, 

dolaplarda uyumaya başladı. 1848-1845 yılları arasında kolera İngiltere’de çeyrek 

milyon yoksulu öldürdü.181 Sanayi Devrimi’nin ‘doğal’ sonucuydu bu.      

Veba ise boş durmuyordu, İstanbul’daki son büyük salgınını 1836-37 yıllarında 

yaptı. Yabancıların vebadan korunmak amacıyla Beyoğlu sokaklarında siyah 

muşambalar içinde hayaletler gibi dolaştığı bu yıllarda, çoğu Müslüman olmak üzere 

25-30 bin kişinin vebadan öldüğü sanılmaktadır. Moltke’nin, 22 Şubat 1837 tarihli 

mektubundan, veba salgınları sırasında İstanbul’da yaşayan Frenklerin evlerindeki halı, 

perde, kanepe gibi eşyaları bulaşıcılığı arttırdığı için yok ettikleri, veba tutmadığına 

inandıkları kamış iskemle ve üstü muşamba örtülü tahta masalar kullandıkları 

anlaşılıyor. Bu salgın sırasında Galata’da Rum bir ailenin pansiyoneri olan bir 

Amerikalı, salgının yazın başlayıp üç ay sürdüğünü ve 50.000’den fazla insanın 

                                                 
178 Mesut Ayar, Osmanlı Devletinde Kolera İstanbul Örneği (1892-1895), Kitabevi, İstanbul: 2007, s.22-24.  
179 Kevork Pamukciyan, İstanbul Yazıları, Aras Yayınevi, İstanbul: 2002, s. 83.  
180 William Eaton, 19. Yüzyılın Başında Osmanlı İmparatorlu ğu, Kitabevi (Çev. İbrahim Kapaklıkaya), İstanbul: 
2009, s.166; M. Ayar, Osmanlı Devletinde Kolera İstanbul Örneği (1892-1895), s. 27-31; Anne Marie Moulin, 
“Kentte Koruyucu Hekimlik: Pasteur Çağında Osmanlı Tıbbı 1887-1908”, Modernleşme Sürecinde Osmanlı 
Kentleri , Ed.Paul Dumont ve François Georgeon, Tarih Vakfı Yurt Yayınları (Çev. Ali Berktay), İstanbul: 1999, 
s.171. 
181 Andrew Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi , İletişim Yayınları, 
(Çeviren: Selahattin Erkanlı), İstanbul: 2010, s.175.  



69 
 

ölümüne neden olduğunu, doruk noktasında ölü sayısının günde bin kişiye ulaştığını 

ifade etmişti. Ölüp giden kişi Müslümansa, hastalığı boyunca yakınları tarafından 

bakılıyor ve ölümünden sonra da defnediliyordu. Müslümanlar için hastalık kaderin bir 

cilvesiydi, bundan kaçmak hem anlamsız hem de günahtı. Hıristiyanlar ise en yakın 

dostu bile olsa vebaya yakalananlardan uzak durup yaşamına sahip çıkıyordu. Çoğu 

kentin göbeğinde olan Türk mezarlıklarına ölüler üç arşın derinliğine gömülüyordu. 

Mezarlıkların etrafındaki evler, sahiplerinin hepsi öldüğünden bomboştu. Sultan’ın 

sarayı bile felaketten nasibini almıştı. Bir şekilde hastalık hizmetkârlara bulaşmış ve 

aralarından elli kadarının canını almıştı. Cesetler Boğaz’a atıldı ve Sultan başka bir 

saraya geçti. Müslüman şeyhler bulaşıcı hastalığın cennetten geldiğini ve sadece 

Tanrı’nın gücüyle önlenebileceğini açıklamıştı. Kolera ve veba, mahalleleri sardığında, 

Avrupa’da da duaların önemi bugünkünden fazlaydı.182 Bu nedenle Müslüman ahali ya 

çok az önlem alıyor ya da vebayı hiç önemsemiyordu. Bundan sonra birbiri ardına 

çıkarılan yasalarla alınan tedbirler sayesinde İstanbul’da vebanın önü alındı.183 

Tablo 6: İstanbul’da Vebadan Ölümler 

Yıl Nüfus Kurban sayısı 

1705 500.000 60 – 80.000 

1726 500.000 60 – 80.000 

1778 500.000 100.000 

1812 500.000 100.000 

1836 500.000 25 - 30.000 
Kaynak:  Daniel Panzac, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Veba (1700-1850), 

           Çev. Serap Yılmaz, Tarih Vakfı Yurt Yay., İstanbul, 1997, s.183. 
 
N. Yıldırım’ın, dönemin sağlık açısından 19. yy. İstanbulu için çizdiği tablo, 

vakıf hastanesi bile olsa, aynı yıllarda yaşanan büyük bütçe açıkları ile birlikte 

düşünüldüğünde bir hastane ihtiyacının fazlasıyla bulunduğunu gösteriyor. Bir 

hastanenin kurulması ve devletin sağlık konusunda aldığı diğer tedbirlerle İstanbul’da 

artık veba görülmez olacaktı. Ancak yine de, alınan tedbirlere rağmen II. Mahmut ve 

oğlu Abdulmecid’in tüberkülozden ölümüne engel olunamamıştı.184  

                                                 
182 A. Nikiforuk, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar Tarihi , s.14. 
183 Nuran Yıldırım, İstanbul’un Sağlık Tarihi , s.58. 
184 John Freely, Saltanat Şehri İstanbul, (Çev. Lale Eren), İletişim Yayınları, İstanbul: 2002, s.299 ve 305. 



70 
 

  

İKİNCİ BÖLÜM 

XIX. YÜZYILDA İSTANBUL’UN SOSYO-EKONOM İK 

YAPISI 

2.1. DEMOGRAFİK YAPI 

2.1.1. Osmanlı Nüfus ve İskân Politikası 

Yeryüzünde bütün sosyo-ekonomik yapıların, toplumsal sistemlerin ortak 

işlevleri vardır. Bu açıdan Osmanlı toplumsal sisteminin de diğer sistem ve 

mekanizmalara benzediği söylenebilir. Osmanlı nüfus politikalarını ve iskân siyasetini 

anlamak için onun hangi toplumsal sistem üzerinde yükseldiğinin bilinmesi gerekir.185  

Bütün sosyo-ekonomik yapılar, toplumsal sitemler ve sosyal gruplar, sosyal 

sınıflar üzerinde kurulurlar. Bir toplumsal yapıda, iktisadi alandan sosyal ve siyasal 

alanın tamamını kuşatacak birliktelikler ortaya çıkar. Her sosyal grup kendi grubunun 

ihtiyacını karşılayacak politika ve tavırlar sergiler. Bu grupların ortaya çıkışları kadar 

birbirleriyle temasları da toplumdan topluma değişiklikler gösterir. Ancak bir araya 

geliş amaçları, bunların tatmini ve bütünleşme işlevi, zamanla toplumun diğer 

gruplarıyla da farklı bir ilişkiyi geliştirir. 

Sosyal grupları oluşturan ilk unsurlar birey olmasına rağmen, bu tarz grupların 

ortaya çıkışı, üyesi olan bireyleri aşan bir özellik arz eder. Bireylerin kendi özel 

ihtiyaçları için artık tek başına karar verici olma özelliğinin içinde eridiği bir yapıdır 

sosyal gruplar. Değerleri ve kurumları ortaya çıkmışsa, artık bireyi aşan bir 

organizasyondan, yapıdan bahsedebiliriz. 

Sosyal grupların konumları da, kendinden daha üst kurumların varlığı yanında 

bireyin konumuna benzer. Eğer üst kurumlar ortaya çıkmışsa sosyal grupların bazı 

ihtiyaçları arka planda kalabilir. Çünkü birçok sosyal grup vardır ve hepsi de öncelikle 
                                                 
185 Yusuf Halaçoğlu, XVIII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorlu ğu’nun İskân Siyaseti ve Aşiretlerin Yerle ştirilmesi , 
Türk Tarih Kurumu, Ankara: 2006, s.8; Cengiz Orhonlu, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Aşiretlerin İskânı, Eren 
Yayıncılık, İstanbul: 1987, s. 29.  



71 
 

kendi çıkarını düşünme eğilimindedir. Bütün pramidik örgütlenmelerin başı olarak da 

devlet en tepede yer almaktadır. Devlet denilen sistemin temelde üç ana unsuru 

içerdiğini görürüz: Sosyal, siyasal ve ekonomik sistem. Kurumlar, bu üç ana unsurun 

altında bazen iç içe, bazen yan yana, bazen de kesişik ve apayrı bulunabilirler. Osmanlı 

sistemi de bütün bu unsurları, yani sosyal grupları, bunların değerlerini, üst kurumlarını 

ve bunları bir arada tutan toplumsal yapıyı içerir. İçerilen tüm yapı ise belli bir kültürün 

rengini taşımaktadır.  

Bu kültür; Orta Asya’dan getirilen eski Türk kültürü, İslâm öğretisi ve pratikler 

bütünü, Anadolu mirası ve son olarak çağın gerekleri dediğimiz bütünsel bir yapıdır. 

Osmanlı, kendisini bir araya getiren sosyal grupların ihtiyaçlarına cevap verecek 

mekanizmalar oluştururken, yukarıda anılan dört temel kültür bileşeninden faydalanarak 

siyasal, sosyal ve ekonomik temel kurumları ortaya çıkarmıştır. 

Siyasal anlamda Osmanlı Devleti’nde, her ne kadar tabii voyvodalıklar ve 

krallıklar varsa da, merkezî üniter bir yapıya sahiptir. Bunları kendi içinde salyaneli ve 

salyanesiz eyaletler olarak da ayırabiliriz. Ama sonuçta devlet, merkezîdir, üniterdir. 

Sosyal anlamda Osmanlı Devleti toplumsal yapıyı şekillendiren/yönlendiren, arka 

planda onu kontrol eden tarzda örgütlenmektedir. Ekonomik alanda da özel teşebbüs 

öncelikli, devletin de yönlendirici olduğu, denetlediği bir sistem olarak ortaya çıkar.186 

Osmanlı bu üç alanda, bu temel çerçevenin altında bazı kurumlar da ortaya 

koymuştur. Örneğin ekonomik alanda, tarımda tımar sistemi vardır, sanayide lonca 

sistemi/düzeni vardır, ticarette genel bir merkezî kurum olmamasına rağmen asırlara 

yayılmış teamüllerle oluşan ilan edilmemiş bir mekanizma vardır. Bunların ekonomik 

alandaki temel kurumlar olduğu söylenebilir. Bunların yanında bu ekonomik alanı 

düzenleyen tâlî başka bazı müesseseler de vardır. Örneğin vakıflar ve ihtisap kurumu 

ekonomik boyutu da olan müesseselerdir. Yine tarikatlar ve hatta aşiretler de böyledir. 

Bunlar o ekonomik mekanizmanın, sistemin yan destekleyici politikalarını uygulamada 

kullanılan araç kurumlar olarak devrededir. Bunların yanısıra başlangıçta siyasal 

yapının temel kurumları arasında yer alan kadılık kurumu ayrıca zikredilmeye değer. 

                                                 
186 Gülfettin Çelik, “Osmanlı’da İskân Tarihi ve Ömer L. Barkan’ın Eserlerine Giriş”,  Osmanlı’da Nüfus ve İskân 
Politikaları, Notlar 15, Türkiye Arşatırmaları Merkezi 10, Bilim ve Sanat Vakfı, Mart 2009, s.8. 



72 
 

Kadılık kurumu, pek çok alanın yanı sıra, ekonomik alanda da etkin olan bir kurumdur. 

Kadılık, salınan vergileri toplayan, merkeze ulaştıran bir kurum olarak devrededir. 

Sayılan bu kurumların ekonomik işlevleri yanında sosyal ve siyasal işlevlerinin de var 

olduğu ayrıca vurgulanmalıdır.187  

Osmanlı Devleti’nin, kuruluşundan çöküşüne kadarki süreçte bu kurumlar 

aracılığıyla sosyal grupların ihtiyaçlarını bir şekilde karşılamaya çalıştığını 

söyleyebiliriz. Burada temel kabullere değinmek gerekirse, “bu kurumlar hangi 

politikaların aracı olarak varlar” sorusu temel bir soru olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Başlangıçta Osmanlı sisteminin sınıf esaslı olmadığına değinmek gerekir. Osmanlı, 

sosyal grupların tamamını içine alma hedefinde olan bir mekanizmadır. Bu sistemde, 

müslim-gayrimüslim arasında kültür ayrımı yapılmaz, ancak hukuki olarak ayrımlar 

vardır. İhtiyaçların karşılanma noktasında ise bir ayrım yapılmamıştır.  

 “Eğer sınıf esaslı değilse sosyal gruplaşmayı, sosyal tabakalaşmayı nasıl 

organize ediyor” sorusuna Gülfettin Çelik’in cevabı şöyledir: Osmanlı devletinde sosyal 

tabakalaşmada hukuki bakımdan bir ayrım vardır: Hür ve köle. Yerleşim bakımından 

bir ayrım vardır: Kentliler, köylüler ve göçebeler yani yarı yerleşikler. Dini bakımdan 

bir ayrım vardır: Müslüman ve gayrimüslim. Yönetim bakımından ise askeri ve reaya 

ayrımı vardır. Bu ayrımların tamamı geçişlili ğe engel olmayacak tarzda organize 

edilmiştir. Müslim-gayrimüslim geçişi hukuki anlamda mümkündür. Reaya askeri 

ayrımında, geçiş mümkündür. Osmanlı devleti bu sayılan tabakalaşma esasları dahilinde 

kendi devlet hedeflerini sağlayacak politikalar uygulamıştır. Örneğin bu noktada 

nüfusun göçünü gerekli görüyorsa Müslim ile gayrimüslim arasında bir ayrım 

görmemiştir. Mesela İstanbul feth olunduğunda Anadolu’nun çeşitli vilayetlerinden bu 

bölgeye nüfus iskân edilirken illa Müslim ya da gayrimüslim nüfusun buraya taşınması 

zarureti yoktur. Osmanlı’nın böyle bir şartı yoktur. Osmanlı bu noktada bir İslâm şehri, 

her şeyiyle sadece Müslümanların barındığı bir İslâm şehri oluşturma derdinde değildir. 

Eski Türk örf âdetini buraya taşırken, İslâm öğretisinden esinlenirken, istifade ederken, 

Anadolu coğrafyasını dikkate almıştır. Burada kalan unsurları içselleştirmiştir. Dünya 

şartlarını dikkate almıştır. Örneğin Osmanlı bir Roma iddiasındadır bu noktada. Ama 

                                                 
187 Çelik, a.g.e., s.9. 



73 
 

Roma’nın ne anlama geldiğini de bilmektedir. Bununla bütün sosyal grupları içine 

alması gerektiğinin de farkındadır. Bu yönüyle Müslim - gayrimüslim ayrımı bir reddi 

ifade etmez. Mekanizmanın içine hepsini katar. Yine bu yönüyle örneğin Mora 

fethedildiğinde, buradan önemli miktarda nüfusu İstanbul’a getirmiştir. Kırım feth 

olunduğunda oradan önemli bir miktar nüfusu yine İstanbul’a getirmiştir ve bunları 

mekanizma içine katmıştır. İstanbul’un örneğin o dönemde, Fatih döneminde var olan 

160 küsur köyün, 100 küsur köyünü bunlardan oluşturmuştur. Belki bunların hukuki 

statüleri tartışılabilir. Ancak onların da birkaç nesil sonra sistemle bütünleştiği göz 

önüne alınırsa mekanizmanın sınır esaslı olmadığı ve Müslim-gayrimüslim ayrımı 

yapmadığı açıkça görülür. Yine bu dönemde uygulanan politikalarda hukuki bakımdan 

da bir dışlama gözetilmez. Sadece hürlerin yer aldığı bir sistem oluşturmaz Osmanlı. 

Köleleri de, esirleri de bu noktada mekanizmaya katar. Özgürlüklerini elde edecek 

tarzda onlarla ilişkide bulunur. Nüfus politikalarına da bu yansımıştır. Yine mekanizma 

yerleşik, yerleşik olmayan ayrımında yerleşik olanı tercih eden ancak yerleşik olmayanı 

da dışlamayan bir sistem üretir. Bu yönüyle örneğin Rumeli’nin fethi sürecinde, o 

bölgeye çok sayıda aşiret göçürülürken aynı zamanda Anadolu’daki birçok aşiretin 

asırlar boyu ayakta kalmasını sağlayacak tedbirler de alır. Örneğin Güneydoğu Anadolu 

bölgesinde Suriye’ye kadar uzanan, yaylakları olan aşiretlerin Osmanlı ekonomisinde 

çok önemli bir ihtiyacı karşıladığı göz önüne alınarak asırlar boyu bunların varlığını 

temin edecek tedbirler alınmıştır.188 

Yeni Dünyanın keşfiyle beraber klasik dünya anlamını artık yitirmeye başlamış 

ve 19. yüzyıla doğru Osmanlı Devleti’ni gittikçe etkisi altına alacak bir dizi değişimler 

ve dönüşümler yaşanmıştır. Temelinde Afrika ve Hindistan’a ulaşım yolarının 

değişmesi yatan klasik ticaret yolları, önemini kaybedince Tokat ve Erzurum gibi ticari 

yolun uğrak şehirleri devamlı nüfus kaybetmeye başlamıştır. Osmanlı başkenti sürekli 

olarak yerleşime konu olmuştur.  

19. Yüzyılda müslüman nüfusu Anadolu doğusundan batıya doğru sürekli artış 

göstermektedir. Fakat gayrimüslim nüfus da daha merkeze, İstanbul’a akmaktadır. 

Nitekim son dönem sayımlarında İzmit de, aynı şekildedir. Her ikisi de gayrimüslim 

                                                 
188 Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914) – Demografik ve Sosyal Özellikleri,  Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, İstanbul: 2003, s. 285; Çelik, a.g.e. s.12. 



74 
 

nüfusun göçtüğü bölgelerdir. İmparatorluk genelinde gayrimüslim nüfusunun 

yoğunluğu ortalama % 40’tır. Fakat İstanbul’da gayrimüslim nüfus daha fazladır. Bu da 

Osmanlı’nın sınıf esasına dayanmayan, olaylara bütünsel bakabilen, grupları içine 

alarak hiçbirini birbirine ezdirmeyen, onların ihtiyaçlarını dikkate alan bir mekanizma 

kurduğunu gösterir.  

Bu yeni dönem Osmanlı devletine dış göçlerin çok yoğun olarak yaşandığı bir 

dönemdir. Çok kısa zamanda Osmanlı Devleti nüfus miktarında çok önemli bir 

değişime uğramıştır. Örneğin 1828-29 Osmanlı Rus harbinden itibaren Kırım Savaşı, 93 

Harbi, Balkan Savaşları’na kadarki sürede Osmanlı devleti belki toplamda 5 milyonluk 

bir nüfus hareketine konu olmuş, 3,5 milyon civarında bir nüfus Osmanlı merkez 

bünyesine dahil olmuştur. Bu Rumeli’den, Kafkasya’dan, Girit’ten gelen bir nüfustur. 

3,5 milyonluk bir nüfus ise bu dönemin Osmanlı’sı için % 30’ları ifade eder. Yani 

Osmanlı yarım asırlık bir dönemde % 30’luk bir nüfus dönüşümü gerçekleştirmiştir. Bir 

bakıma toplumsal sistemin hızlı göç dalgalarına gösterdiği uyum, testten başarıyla 

geçtiği şeklinde de okunabilir.  

Osmanlı sistemi bu dönüşüm aşamasında, güçlü olan bir sistemi olduğunu 

kanıtlamış gözükmektedir. Kırım Harbi’nde, 93 Harbi’nde askere giden nüfusun ancak 

onda üçünün geriye dönebildiği bir kayıp yaşamış, buna rağmen yeni gelen unsurları, 

bir zaafa uğramadan, sistemle bütünleştirebilmiştir. Bunun en önemli nedeni belki 

Osmanlı’nın o temel kabulleri, dünya algısıdır. Herhangi bir sınıfa dayalı olmayan 

yaklaşımıdır. “Biz Müslümanız, Müslümanları dikkate alırız, gayrimüslimi dikkate 

almayız” demeyişidir.189  

Osmanlı bireyini veya grubunu şu ya da bu sabit kimlik içine hapsetmemeli, 

söz konusu bireyler ve gruplar arasındaki sınırların muğlaklığını ve geçirgenliğini kabul 

etmeliyiz. Bir yerde kimliğin, kadın olmak gibi, belirli bir ifadesi ön plana çıkarken, bir 

başka yerde dokumacı ya da Yahudi olmak kadın kimliğinin yerine geçebilir. 

Farklılaşmaya da mutlaka olumsuz bir değer yüklememeliyiz. Farklılık bireyleri ve 

grupları ayırt etme işlevi görür, fakat farklılıkların varlığı, bizatihi olumsuz bir şey, bir 

çatışma kaynağı olmak zorunda değildir. Bir başka örnek verecek olursak, Osmanlılarda 

                                                 
189Erol Özbilgen, Bütün Yönleriyle Osmanlı, İz Yayıncılık, İstanbul: 2003, s.358; Çelik, a.g.e. s.19. 



75 
 

din bir farklılaşma aracı işlevi görmekteydi, fakat tek farklılaşma aracı değildi. Tek 

başına din, kişiye statü vermez, bunu ancak diğer kimlik biçimleriyle birlikte yapardı. 

Toplumsal hiyerarşide Müslümanlardan daha yukarılarda, daha büyük servete sahip ve 

siyasal güce erişme olanağı daha fazla olan, muazzam sayıda Osmanlı Hristiyanı ve 

Yahudisi olduğunu gösterir. Örneğin zengin bir Hristiyan tacirin, yoksul bir Müslüman 

askerden daha büyük yerel itibar ve nüfuz sahibi olduğu pek çok örnek mevcuttur.190 

2.1.2. Osmanlı ve İstanbul’da Nüfus 

Sanayi öncesi çeşitli devlet ve imparatorluklarda ülkenin vergi ve vergi nüfus 

potansiyelini belirlemek için sayımlar yapılmıştır. Bu yöntem, Osmanlılarla diğer bazı 

toplumlarda da görülmektedir. Osmanlıların kesin olarak hangi tarihte bu tür sayımlara 

başladığı bilinmemekle birlikte, günümüze ulaşan en eski tarihli defter olan 1431 tarihli 

Arvanid Sancağı defteri ile diğer bazı belgelerin ışığında defter yönteminin XIV. 

yüzyılda bulunduğu ileri sürülebilir.191 

XV, XVI ve XVII. yüzyıllara ait nüfus verileri öncelikle Osmanlı yönetiminin 

fethedilen topraklarda dönem dönem yaptırdığı “tahrir”lere (sayım ve yazımlara) 

dayanır. Osmanlılar, çok geniş bölgelere yayılmış imparatorluklarını sıkı bir merkezî 

idare ve kontrol altında tutmak zorundaydılar. Bunun için özgün sayım ve yazım 

yöntemleri geliştirmişlerdir. Osmanlı Devleti’nde nüfusa ilişkin belge ve istatistik 

derlemenin, bu konularda bilgi toplamanın tarihi iki ayrı döneme ayrılabilir. Bunlardan 

ilki XV. yüzyılla XIX. yüzyıl arasını kapsayan erken dönem, ikincisi ise 1830 civarında 

başlayan dönemdir. Bu ayırımın temel nedeni, bu iki alt dönem arasında bizzat Osmanlı 

nüfusunun temel gelişme dinamiklerine ait önemli farkların varlığı değildir. Ayrım 

sadece temel demografik veri türlerinin, bu iki dönemde birbirlerinden çok farklı 

olmalarına dayanır. Bu önemli farklılığı söz konusu nüfus verilerinin hem toplanma ve 

yapım amaçlarında hem de kullanım yöntemlerinde görmek mümkündür. Yani esas 

itibariyle bu iki dönemde farklı olan, Osmanlı yönetiminin halkına bakış açısı ve bu 

halkına ilişkin bilgi toplama nedenleridir. Osmanlı Devleti’nde nüfusa ilişkin bilgi, ilk 

dönemde devletin halkını kontrol altında tutma, bir vergi matrahının tespiti ve askere 

                                                 
190 Donald Quartaert, Osmanlı İmparatorlu ğu 1700-1922, İstanbul: 2009, İletişim Yay., s.212. 
191 Mehmet Öz, “Tahrîr Defterlerindeki Sayısal Veriler”, Osmanlı Devleti’nde Bilgi ve İstatistik, (Ed. Halil İnalcık, 
Şevket Pamuk), T.C. Devlet İstatistik Enstitüsü, Ankara: Aralık 2000, s. 17.  



76 
 

alma potansiyelinin belirlenmesi amacıyla, ikinci dönemde ise salt bilgi edinme 

amacıyla elde edilmiştir.192 

Tahrir defterleri, ilk başlarda biraz da iyimser bir yaklaşımla, nüfus hakkında 

sağlam veriler içeren kaynaklar olarak görülmekte iken zamanla bu konuda kuşkular 

ortaya çıkmaya başlamıştır. Hatta giderek bu defterlere dayanarak hiçbir nüfus tahmini 

yapmamanın daha uygun olacağı dahi ileri sürülmüştür. Tahrir, nüfus sayımı değildir ve 

çeşitli sebeplerden nüfusun büyük bir bölümü (kadınlar, çocuklar, askerler) kayıt dışı 

tutulmuştur. Tahrir defterlerindeki verilerden şehir, kasaba, köy, mezra, cemaat 

nüfusları hakkında bilgiler elde edilebilmekte ve demografik değişimler, nüfus ve iskân 

hareketleri, kent ve kasabalarla köylerin büyüklükleri, müslim-gayrimüslim nüfus 

oranları gibi konularda verimli tahliller yapılabileceği gibi, kırsal nüfusu oluşturan 

kategorilerin tasarruf edilen toprak büyüklüğüne göre tasnif edildiği durumlarda, 

bunların sayısal açıdan değerlendirilmesi de sosyal tabakalaşma konusunda ipuçları 

sağlanabilmektedir. Tahrir defterleri Osmanlı sancaklarının nüfus potansiyeli, nüfusun 

dinî ve meslekî yapısı, tasarruf edilen toprağa ve medenî duruma göre yetişkin erkek 

kategorileri, çoğu sancaklarda hane biriminin tasarrufundaki ortalama toprak miktarı vb. 

konuların değerlendirilmesinde önemli veriler sunmaktadır.193 

Osmanlı Devleti’nde “nüfus sayımı” asırlarca, toprak yazımı nedeniyle 

yapılmıştır. Arşivlerimizde bulunan ve toprak yazımını gösteren defterlerden ancak 

tahmin ile bazı bölgelerin nüfusunu çıkarmak mümkün olmaktadır.194 XIX. yüzyılın 

sonlarına kadar Osmanlı Devleti’nde gerçek anlamda, erkek ve kadınların bir arada 

sayıldığı nüfus sayımı yapılmamıştır. XV-XVI. yüzyılların tahrir defterleri ülkenin vergi 

mükellefi olan kimselerin statülerine göre kaydı esasına dayanmaktadır.195  

Osmanlı Devleti’nde 1831–1838 yılları arasında uygulanmaya başlanan nüfus 

sayımı ve vergilendirme işlemleri, her ne kadar “Batılılaşma” programının bir sonucu 

                                                 
192 Cem Behar, “Osmanlı Nüfus İstatistikleri ve 1831 Sonrası Modernleşmesi”, Osmanlı Devleti’nde Bilgi ve 
İstatistik, (Ed. Halil İnalcık, Şevket Pamuk), T.C. Devlet İstatistik Enstitüsü, Ankara: Aralık 2000, s. 63.  

193 Öz, “Tahrîr Defterlerindeki Sayısal Veriler” , s. 20-22. 
194 Enver Ziya Karal, Osmanlı İmparatorlu ğunda İlk Nüfus Sayımı - 1831, II. Baskı, T.C. Devlet İstatistik 

Enstitüsü, Ankara: Aralık 1997, s. 6. 
195 Havva Erdoğan, “820 Numaralı Temettuât Defterine Göre Tanzimat’ın İlk Yıllarında Mucur ve Hacıbektaş’ın 

Demografik Yapısı ve Sosyal Durumu”, Gazi Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi, Cilt: 6, Sayı: 1, 2005, s. 
96.  



77 
 

olarak kabul edilse de Osmanlı’da vergi ölçütüne dayalı nüfus sayımları geçmiş 

dönemlerde de yapılan bir uygulamaydı. Osmanlı Tapu Tahrir Defterleri, demografik 

yapıyı dikkate alan bir devlet oluşumunun en açık göstergelerinden biridir.196 

Tahmini nüfus verileri, 1830’lu yılların başında yerini nüfus sayımlarına 

bırakmaya başlamıştır. Bu anlamda Osmanlı Devleti’nde ilk nüfus sayımı 1831 yılında 

gerçekleşmiştir. 1831 sayımını gerekli kılan nedenler arasında II. Mahmut’un geniş 

ölçüde bir ıslahat yapmak isteği başta gelmektedir.197 II. Mahmut döneminde idarî, 

askerî ve malî alanlarda yapılan reformlar yeni bir nüfus sayımını gündeme getirmiştir. 

Nitekim 1831 yılında Osmanlı Devleti’nin genelinde yeni oluşturulan askerî düzeni 

sağlam bir temele oturtabilmek ve ülkenin asker potansiyelini tespit edebilmek 

amacıyla, sadece erkek nüfusun sayıldığı bir nüfus sayımı yapılmıştır. Bu sayımın 

amacı da askerî istatistikler ve kaygılara dayanmaktadır.198 

1831 nüfus sayımının ne şekilde yapılacağının belirlenmesi için özel bir meclis 

oluşturulmuş ve bu meclis tarafından talimatnameler hazırlanmıştır. Esas itibariyle 

sayımın Rumeli ve Anadolu’daki Müslüman ve Hıristiyan erkek nüfusuna yönelik 

olması kabul edilmiştir. Fakat o tarihe kadar böyle genel bir nüfus sayımı yapılmadığı 

için halkın endişeye düşebileceği ihtimali göz önüne alınarak nüfus sayımına şer’î 

memurlar görevlendirilmiştir.199 

Sadece erkeklerin sayımının esas alındığı 1831 yılında yapılan nüfus sayımına 

göre Anadolu’da 1.939.236 Müslüman ve 230.519 reaya (Hıristiyan) olmak üzere 

toplam 2.170.847 kişi bulunduğu tespit edilmiştir. Rumeli’de 500.697 Müslüman ve 

833.994 reaya olmak üzere toplam 1.334.691 kişi bulunduğu tespit edilmiştir. Nüfusa 

Kıbrıs ve Akdeniz adaları da dahil edildiğinde 1831 yılı sayımına göre Osmanlı Devleti 

erkek nüfusu, 2.467.128 Müslüman ve 1.147.470 reaya olmak üzere toplam 3.615.330 

kişi olarak tespit edilmiştir. Bu sayım İmparatorluğun tümünü kapsamamaktadır.200 

                                                 
196 Mehmet Yavuz Erler, “Osmanlı Nüfus Kayıtlarına Dair Alternatif Bir Kaynak: Defter-i Liva-ı Canik (1837)”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi,  Cilt: 2, Sayı: 8, 2009, s. 169.  
197 Karal, Osmanlı İmparatorlu ğunda İlk Nüfus Sayımı - 1831, s. 10. 
198 Erdoğan, “820 Numaralı Temettuât Defterine Göre Tanzimat’ın İlk Yıllarında …”, s. 96.  
199 Karal, Osmanlı İmparatorlu ğunda İlk Nüfus Sayımı - 1831, s. 12. 
200 Behar, Osmanlı İmparatorlu ğunun ve Türkiye’nin Nüfusu: 1500 – 1927, s. 23-24.  



78 
 

1831’de sadece erkek nüfusu kapsayan sayıma göre sadece Anadolu’da 7 - 7.5 

milyon kişinin yaşadığı tahmin edilmektedir. Bu rakam XVI. yüzyıl rakamlarına 

yakındır.201 

XVII. ve XVIII. yüzyıllardaki Osmanlı nüfusu tahrirlerin yetersizliği ve sosyal 

karışıklıklar nedeniyle bütün açıklığı ile ortaya koyamazken, XIX. yüzyıla gelinirken bu 

olumsuzluklar yavaş yavaş ortadan kalkmaya başlamıştır. 1831 yılında erkek nüfusunu 

esas alan ilk genel Osmanlı nüfus sayımından sonra bunu 1844 yılında ikinci bir sayım 

izlemiştir. Bununla birlikte, 1831 yılında gerçekleştirilen ilk genel nüfus sayımı, bütün 

bölgelerde yapılamadığından İmparatorluk geneline ait sağlıklı rakamlar vermediği gibi, 

XIX. yüzyılın ilk yarısında gerçekleştirilen ikinci genel sayım da bu hususta tatmin 

edici sonuçları vermemiştir. Çünkü 1844 yılında gerçekleştirilen ikinci genel sayım da, 

imparatorluk genelinde uygulamaya konulamamıştır.  

Osmanlı Devleti’nde modern nüfus sayımlarının bir diğer öncüsü de 1866 

yılında Tuna vilâyetinde vali Mithat Paşa’nın yaptırdığı emlâk ve nüfus sayımıdır. 

Tanzimat döneminde yapılmış bu sayım, gerek sayımda toplanan bilgilere gerekse 

sayım metodolojisine çağdaş bir yaklaşım getiren ilk sayım olarak kabul edilmektedir. 

1864 yılında Silistre, Vidin ve Niş Sancaklarının birleşmesiyle oluşturulan Tuna 

vilâyetinde vali Midhat Paşa emriyle yapılan sayım öncelikle ne vergilendirme, ne de 

askere alma amacını güdüyordu. Sadece yeni kurulan bir vilâyette daha etkin bir 

yönetim modelinin yönetilenleri iyi tanımakla başladığını düşünen Midhat Paşa, tüm 

vilâyet nüfusunun yaşa, cinsiyete, medenî duruma, iktisadî faaliyet kolları ve türlerine 

göre ve her hanede bulunan kişi sayısını da hesaba katarak dökümlerini yaptırmıştı. Bu 

türden kişi bazında ayrıntılı demografik ve sosyal verileri içermesi açısından bu yerel 

sayım Osmanlı’da modern nüfus sayımlarının ilk örneklerinden biridir.202 

Osmanlı Devleti’nin en ayrıntılı ve en önemli nüfus tahrirleri Sicill-i Nüfus 

Nizamnamesi’ne dayanarak 1885 ve 1907 yıllarında gerçekleştirilen sayımlardır. Bu 

sayımlarda nüfus, yaşa, cinsiyete, medeni duruma, etnik ve dinsel duruma, mesleğe, 

                                                                                                                                               
Reaya terimi genellikle 19. yüzyılda, daha önceleri olduğu gibi, dinleri ne olursa olsun, askeri sınıfla ilmiye sınıfı 
dışında kalanların tümünü değil, sadece Hıristiyan nüfusu kapsayacak şekilde kullanılmaktadır. 

201 Tabakoğlu, Türkiye İktisat Tarihi,  s. 163-64. 
202 Behar, “Osmanlı Nüfus İstatistikleri ve 1831 Sonrası Modernleşmesi”, s. 69.  



79 
 

doğum yerine vs. göre ayrılmıştır.203 Bu sayım hiçbir askerî ya da malî kaygı 

taşımamaktadır. Sadece bir nüfus sicili ve kütüğü oluşturmak için yapıldığı için 

demografik kaygılar ön plandadır. 1885 ve 1907 tarihli bu iki nüfus sayımı, Tanzimat 

reformlarının ve idari yapılanmanın istatistik alanındaki başta gelen sonuçlarından 

biridir. Hanenin veya üretim biriminin değil ki şinin temel alındığı, İmparatorluğun her 

yerinde aynı şekilde, aynı yöntemle ve aşağı yukarı aynı anda gerçekleştirilen, sayım 

için gerek maliyeden gerekse askeriyeden bağımsız merkezî bir örgütün kurulduğu, 

bireyler hakkında bilgi toplayıp kaydetmekten başka amaç taşımayan, sonuçlarının 

gizlilik taşıdığı ilk Osmanlı sayımları bunlardır.204 

XIX. yy. boyunca ve XX. yy. başlarında gerçekleştirilen nüfus sayımlarından, 

yetişkin erkek nüfus, dini yapı ve dini-etnik grupları esas alarak aşağıdaki tablolar 

oluşturulmuştur: 

Tablo 7: Osmanlı Erkek Nüfusu (1831-1906) 

Yıllar 
Anadolu Erkek Nüfusu Rumeli Erkek Nüfusu 

Müslüman G. Müslim Toplam Müslüman G. Müslim Toplam 
1831  1.988.027 395.849 2.383.876 513.448 856.318 1.369.766 
1843  3.101.980 ----- ----- 873.077 ----- ----- 
1882  5.379.225 1.262.000 6.641.225 946.659 810.525 1.757.184 
1895 6.084.000 1.221.209 7.305.628 1.237.325 1.186.615 2.423.940 
1906 6.846.340 1.481.836 8.328.176 1.179.151 1.186.880 2.366.031 

Kaynak:  Stanford Shaw, E. K. Shaw, History of the Otoman Empire and Modern Turkey, 
Vol: 2, Cambridge Universty Pres, Cambridge, 1977, 117’den Aktaran: Elibol, a.g.m., s. 155. 

XIX. yy. boyunca hem Müslüman, hem de gayri-müslim nüfus sürekli 

artmıştır. Ancak XX. yy. başlarında İmparatorluğun sınırlarının daralmasına paralel 

olarak, özellikle Balkan milletlerine mensup Hıristiyan nüfus azalmıştır. XIX. yüzyılda 

gözlenen demografik yapıdaki bu durum, dönemin diğer gelişmeleriyle açıklanabilir. 

Demografik yapıyla ilgili dönemin önemli olaylarından biri 1840’lı yıllardan itibaren 

Balkanlar’dan, Kafkaslar’dan ve Kırım’dan iç kesimlere kitlesel göçlerin olmasıdır. 

Toprak kayıpları sonucu yaşanan küçülme ve Osmanlı sınırları dışında kalan 

bölgelerdeki baskı ve katliamlar, Osmanlı halkının iç kesimlere göçünü zorunlu hale 

getirmiştir. Göçler özellikle Kırım Savaşı’ndan sonra Rusya’nın Müslüman halka karşı 

uyguladığı katliam ve sürgün politikalarının bir sonucu olarak önemli oranda artmıştır. 

                                                 
203 Elibol, a.g.m., s. 154. 
204 Behar, “Osmanlı Nüfus İstatistikleri ve 1831 Sonrası Modernleşmesi”, s. 70. 



80 
 

1831-1882 yılları arasında Müslüman nüfusun miktarı ikiye katlanmış ve 

Müslümanlarla gayri-müslimler arasındaki nüfus oranı hissedilir şekilde Müslümanların 

lehine değişmiştir.205 1876-1895 arasında 1 milyon 150 bin, 1912-1927 arasında 431 bin 

göçmen geldiği tahmin edilmektedir.206 

XVIII. Yüzyılda başlayan ve XIX. yüzyılda gittikçe hız kazanan göçler, 

batıdan doğuya, Kafakaslar ve Rumeli’den Anadolu’ya doğrudur. Siyasi-dini 

nedenlerden kaynaklanan büyük hacimli göçlerin hemen hemen tümü Müslümanları 

kapsamaktadır.207 

Osmanlı nüfusunun coğrafi dağılımı esas alındığında, siyasal demografi 

açısından XIX. yüzyıl sonunda Osmanlı coğrafyasına en kapsamlı ve dengeli dağılan 

milliyetin Müslüman cemaati olduğu görülecektir. Bununla birlikte Rum cemaatinin 

Müslim cemaat kadar olmamakla birlikte gayri-müslim cemaatler içerisinde Osmanlı 

coğrafyasında en kapsamlı ve yaygın şekilde dağılan cemaat özelliğine sahiptir. Ermeni 

cemaatiyse Rum cemaatinden sonra en kapsamlı ve yaygın şekilde dağılan cemaattir. 

Bu yapının sonucu olarak Rum ve Ermeni cemaatlerinin lokalleşmemeleri sebebiyle 

Osmanlı toplumu içerisinde asli unsurlar arasında değerlendirilebilir. Bulgar ve Yahudi 

cemaatleri ise Rum ve Ermeni milliyetlerinin aksine sınırlı bölgelerde kümelenmiştir. 

Yahudi cemaati, Bulgar cemaatinden daha lokalleşmiş bir cemaat özelliğindedir. 

Yabancıların ülke içindeki yayılmalarına bakıldığındaysa, ülkenin bütününe 

yayılamadıkları ve son derece dar bir alanda bulundukları görülmektedir.208  

Kentlere ilişkin yapılan nüfus tahminlerine göre, Osmanlı Devleti’nin birçok 

kentinde 1830-1840 yıllarından itibaren 1912 yılına kadar nüfus önemli ölçüde artış 

göstermiştir. 1927 yılı verilerine göre ise, bahsedilen nüfus artışında önemli düşüşlerin 

                                                 
205 Elibol, a.g.m., s. 156. 
206 Tabakoğlu, Türkiye İktisat Tarihi,  s. 165. 
207 Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914) – Demografik ve Sosyal Özellikleri,  Tarih Vakfı Yurt Yayınları 

(Çeviren: Bahar Tırnakcı), İstanbul: 2003, s. 15. 
208Murat Çiftçi, Mustafa Tekin, “Gini Eşitsizlik Katsayılarıyla Cemaatlerin 19. Yüzyıl Sonlarında Osmanlı 

Vilayetlerindeki Coğrafi Dağılımlarının Belirlenmesi”, Doğuş Üniversitesi Dergisi, Sayı: 10 Cilt: 1, 2009, s. 50.  



81 
 

olduğunu ortaya koymaktadır.209Özetle Osmanlı tahmini nüfusu, 1800’de otuz 

milyondan 1914’te yirmi milyona kadar düştü.210   

İstanbul’a gelince, on sekizinci yüzyılın ilk üççeyreği boyunca Osmanlı 

başkentine doğru düzenli bir nüfus hareketi gözlenmiştir. Bu hareketi bir yandan kırsal 

kesimlerdeki asayiş ve güvenlik sorunlarıyla, ancak daha çok İstanbul’da gittikçe 

gelişen bir “hizmet” sektörünün oluşmasıyla açıklamak mümkündür.211 Oluşan hizmet 

sektörü, merkezî devleti özellikle yüzyılın sonlarına doğru bir çeşit nüfus kontrol 

sistemi oluşturmaya zorlamıştır. Yaşanan dönüşümü, devletin kontrol ve baskı 

uygulamalarının sıklaşması olarak değil, Osmanlı’da modern siyaset ve modern devlet 

oluşumunun önemli bir işareti olarak değerlendirmek gerekir.212 

XIX. Yüzyılın üçüncü çeyreği siyasi ve iktisadi bakımdan istikrarlı bir dönem 

olmuştur. 1853-56 Kırım Savaşı’nı takip eden dönemde, dünya ekonomisi yükselişe 

geçmiş, Osmanlı tarımsal ürünleri için uluslararası talep artmış ve genel olarak Osmanlı 

üreticileri lehine bir pazar ve fiyat ortamı oluşmuştur. Bu iktisadî koşullar, Osmanlı 

tarımsal üreticilerinin toprağa olan bağını sağlamlaştırmış ve kentlere doğru nüfus 

hareketlerinin yavaşlamasına yol açmıştır. Ayrıca Kırım Savaşı sonrasında oluşan bu 

yenidünya düzeni, Rusya’nın Balkanlar’da ve Kafkaslar’da yayılmasını yavaşlatmıştır. 

Bunun sonucu olarak Osmanlı topraklarına göç, bir süreliğine önemli ölçüde azalmıştır. 

Ancak, 1873-78 arası, Osmanlı toplumu için bir kriz dönemidir. 1873 yılında başlayan 

büyük bunalım, Osmanlı maliyesini olumsuz bir şekilde etkilemiş ve 1876 sonrasında 

Osmanlı hükümeti borçlarını ödeyemez hale gelmiştir. 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşı (93 

Harbi) sonucunda Balkanlar’daki verimli topraklar kaybedilmiş, büyük göç dalgaları 

oluşmuş ve Osmanlı maliyesi üzerine önemli bir yük binmiştir.213 Kırım Savaşı sonrası 

İstanbul’a muhacir iskânı düşünülmemesine rağmen 93 Harbi sonrası süreçte 

İstanbul’un da yoğun bir şekilde iskân bölgesi olarak düşünüldüğünü görüyoruz. Bunda, 

                                                 
209 Behar, Osmanlı İmparatorlu ğunun ve Türkiye’nin Nüfusu: 1500 – 1927, s. 33. 
210 Charles Issawi, The Economic History of the Middle East 1800 – 1914, The Univercity of Chicago 
Press, Chicago and London, 1966, s.17.  
211 Yeşim Işıl Ülman, “Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane’nin Galatasaray Döneminde Sağlık Hizmetleri”, Prof. Dr. Ali 
Haydar Bayat Anısına Düzenlenen Osmanlı Sağlık Kurumları Sempozyumu 2 Haziran 2007, Zeytinburnu 
Belediyesi, İstanbul: 2008, ss.193-198; Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914) – Demografik ve Sosyal 
Özellikleri,  Tarih Vakfı Yurt Yayınları (Çeviren: Bahar Tırnakcı), İstanbul: 2003, s.126. 
212 Nadir Özbek, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Sosyal Devlet, İletişim, İstanbul: 2011, s.77. 
213 Özbek, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Sosyal Devlet, s. 78.  



82 
 

başkentin gayrimüslim nüfusunun yüksekliğine karşı Osmanlı iskân politikasının 

devreye girişi sözkonusudur.214  

1788 yılı için İstanbul nüfusu 1 milyon olarak verilmişken215, sözkonusu 

dönemde İstanbul nüfusunun 230.000’i geçmeyeceğini ifade eden yaklaşımlar da 

mevcuttur.216 Bir başka kaynakta 1820-1840 yıllarında başkent nüfusunun 600.000’i 

geçmediği vurgulanmaktadır.217  

19. yüzyılda İstanbul’un çok hareketli bir sosyal değişiklik içinde olduğunu 

görüyoruz. Şehrin dönüşümü, nüfusun artmasıyla etnik, kültürel ve dini yapıdaki 

değişikliklerle birlikte sağlandı. İstanbul’daki demografik değişim, 19. Yüzyılda 1830, 

1838, 1844, 1856, 1882 ve 1885 yıllarında yapılan sayım sayesinde kolaylıkla 

incelenebilir; ancak, bunlardan yalnızca beşinin ayrıntılı özetleri tespit edilmiştir. Daha 

önce de belirtildiği gibi İstanbul nüfusundaki artışın çoğu, ticaretin yaygınlaşmasından 

kaynaklanıyordu. 1857 yılında İstanbul’da sayılan toplam 238.234 erkekten 94.119’u 

bekâr olarak tanımlanmıştı.218 Bu rakamlara göre şehirdeki her üç erkekten birinin bekâr 

olduğu ve bekârların da şehirde ‘bekâr odası’ denilen sağlıksız yerlerde kaldığı tahmin 

edilebilir. Bu ise şehirde en başta asayiş, sağlık ve ekonomik önlemlerin acilen 

alınmasını zorunlu kılıyordu.  

 

                                                 
214 Gülfettin Çelik, “Sosyo Ekonomik Sonuçları İle Osmanlı Türkiye'sine Göçler 1877-1912”, Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul 1994, s.24. 
215 Cem Behar, Osmanlı İmparatorlu ğunun ve Türkiye’nin Nüfusu: 1500 – 1927, T.C. Devlet İstatistik Enstitüsü, 
Ankara: Mayıs 1996, s. 21. 
216 William Eaton, 19. Yüzyılın Başında Osmanlı İmparatorlu ğu, Kitabevi (Çev. İbrahim Kapaklıkaya), İstanbul: 
2009, s.176. 
217 Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu 1830-1914, Timaş Yayınları, İstanbul: 2010, 76. 
218 Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914) – Demografik ve Sosyal Özellikleri,  s. 140. 



83 
 

 

Tablo 8: Osmanlı Nüfus Sayımlarına Göre İstanbul’un Nüfusu, 19. Yy. Ortası ve 
20. Yy. Başı 

Sayım Yılı Nüfus 
1844(1) 213.992 
1856(2) 236.096 
1882(3) 382.376 
1885 873.575 
1896(4) 1.115.946 
1906 864.576 
1914(5) 909.978 

Kaynak: Cem Behar, Osmanlı İmparatorlu ğunun ve Türkiye’nin Nüfusu: 1500 – 1927, T.C. Devlet İstatistik 
Enstitüsü, Ankara: Mayıs 1996, s.71. ; Not: (1) 19. Yüzyıl boyunca İstanbul’un nüfusu hakkında Avrupalılar 
tarafından herhangi bir Osmanlı belgesine dayanmayan birçok başka tahmin de yapılmıştır. Örneğin, Ubicini 1844 
yılı İstanbul ve civarının toplam nüfusunu 891 bin olarak tahmin eder. Ubicini'ye göre yabancı uyrukluları ve 
İstanbul'da geçici olarak bulunan bekârları çıkarınca kentin gerçek nüfusu 750 bindir. (2) 1844 ve 1856 yılları 
dökümü kentin yalnızca erkek nüfusunu kapsamaktadır. Shaw, bu rakamlardan hareketle 1 8 4 4 yılı toplam 
(erkek+kadın) nüfusunu 391 bin, 1856 yılı nüfusunu da 430 bin olarak tahmin eder. (3) 1882 rakamı 1881'de 
yapımına başlanan nüfus sayımının geçici sonuçlarını yansıtır. Kesin rakamlar 1885 yılına ait olanlardır. (4) 1896 
rakamı Annuaire Oriental du Commerce'den alınmıştır. İstanbul, Galata, Eyüp ve Beyoğlu'nu kapsayan 1885 sayımı 
sonuçlarına Vital Cuinet'nin İstanbul'un Anadolu yakası için verdiği rakamları ekleyerek elde edilmiştir. (5) 1914 
nüfus rakamı, 1906 nüfus sayımı sonuçlarını esas alarak doğum ve ölüm rakamlarıyla güncelleştirerek elde edilmiş ve 
Memâlik-i Osmaniye'nin 1330 senesi nüfus istetistikleri içinde yayınlanmıştır. 

 
 

19. yüzyılın ortalarında, İstanbul nüfusu olarak yukarıdaki tabloda 1844 yılında 

213.992 olarak verilen rakamın, erkek sayısını verdiğini göz önünde bulundurarak, 

bunun ne kadarının Müslüman tebaaya ait olduğunu bilmemiz, İstanbul’da sivil bir 

hastaneye olan ihtiyacı anlamamız bakımından yararlı olabilir.  



84 
 

  

Tablo 9: İstanbul’un 1844 Yılı Nüfusu 

Nüfus grubu 

Yerel 
erkek 
sakinler 

Vilayetlerdeki 
bekâr erkekler Aileler Toplam 

Saray personeli   1.548   1.548 

Müslüman tebaa 67.418 32.966 30.613 100.384 

Rum tebaa 24.338 21.442 6.939 45.780 

Ermeni tebaa 29.349 18.650 7.471 47.999 

Katolik tebaa 4.047 1.079 1.088 5.126 

Yahudi tebaa 12.080 63 598 12.143 
Karaim (Rabbinik 
olmayan 
Yahudiler) 112   24 112 

Çingene tebaa 601   198 601 

GENEL TOPLAM  137.945 75.748 46.931 213.693 
Kaynak:  Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914) – Demografik ve Sosyal Özellikleri, Tarih 
Vakfı Yurt Yayınları (Çeviren: Bahar Tırnakcı), İstanbul, 2003, s.238. 

İstanbul’un 1844 yılını içeren ve nüfusun dinsel temelli ayrımlaştırılmış 

yukarıdaki tablosunda bazı ilginç verilerle karşılaşmaktayız. Buna göre nüfusun % 47’si 

Müslüman, % 53’ü ise gayrimüslim bir kimlik taşımaktadır. Vilayetteki bekâr 

erkeklerin sayısı ve bağlı oldukları dini gruba oranı da dikkat çekici bir nitelik 

arzetmektedir. Müslüman tebaanın bekâr erkekleri, şehirde sakin Müslüman erkeklerin 

neredeyse yarısı (% 49) kadardır. Şehirde sakin erkek nüfusun % 3’ünü oluşturan 

Katolik tebaanın durumuna baktığımızda, kendi bekâr erkeklerinin katolik dindaşlarına 

oranı da az değildir (% 27).  Şehirde sakin erkek Rum nüfusu içindeki Rum bekâr erkek 

oranı, diğer din mensuplarına oranla kat be kat fazladır (% 88). Bunu da, şehirdeki 

bekâr erkekler arasında en fazla işsiz ve huzursuz kitlenin öncelikle Rumlar, ondan 

sonra da Müslümanlar olduğu şeklinde yorumlayabiliriz. 

 Şehirdeki bekâr erkek sayısının yüksekliği, merkezî otorite açısından sorun 

olarak kabul ediliyordu. Çünkü bekârların pek çoğunun hiçbir becerisi yoktu ve ne iş 

olursa yapıyorlardı. Hamal, saka, helvacı, şekerci, ciğerci olarak ve diğer benzeri işlerde 

çalışıyorlardı.219 Bu da hem güvenlik, hem geçim zorluğunun sebep olacağı sosyal 

                                                 
219 Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914) – Demografik ve Sosyal Özellikleri,  Tarih Vakfı Yurt Yayınları 
(Çeviren: Bahar Tırnakcı), İstanbul: 2003, s.132. 



85 
 

huzursuzluk ve hem de 8 yıl önce (1836) İstanbul’da 25-30.000 insanın vebadan 

ölümüne220 sebep olan salgın hastalıklar gibi anısı taptaze olan sıhhî sorunlara yol 

açabilirdi. Şehirde sakin 67.418 olan Müslüman erkekten daha fazla sayıda (75.748) 

bekâr insanın, çoğu zaman bekâr odaları gibi elverişsiz ortamlarda yaşadığını 

düşünürsek, acilen bir hastaneye duyulan ihtiyacın gerekçesi anlaşılabilir.  

Çünkü bulaşıcı ve öldürücü bir hastalık olan vebaya, temizlik açısından 

yetersiz olan han ve tahta barakalarda rahatlıkla bulunabilecek bir çeşit pire sebep 

olmaktaydı. Pire ise öncelikle farelerde etkisini gösteriyor ve fareler de adı geçen bu 

elverişsiz ortamlarda yaşıyorlardı. Dolağal olarak veba, ilk önce etkisini bu bekâr 

odalarında gösterebilirdi. Şehirdeki esnafa veba dolayısıyla işyerlerini belirli bir süre 

kapatmaları söylendiğinde, bundan ilk etkilenen gündelik ücret ile yaşayan yine 

bekârlar olacaktı. Bu da, merkezi otorite açısından hem sıhhî hem de asayiş sorunuydu. 

Genelde Osmanlı ve özelde İstanbul için verilen nüfus verilerinin gerçeği ne 

kadar yansıttığını ancak diğer verilerle sürekli karşılaştırarak değerlendirilmesi 

gerektiğini tekrar belirttikten sonra 19. yy. sonu ve 20. yy.başı Osmanlı nüfusu içinde 

İstanbul nüfusunu göreceğimiz son tablo aşağıda yer almaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

                                                 
220 Yıldırım, İstanbul’un Sağlık Tarihi , s.58. 



86 
 

Tablo 10: Osmanlı Nüfusu (19. Yüzyıl Sonu) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Kaynak:  Gülfettin Çelik, “Sosyo Ekonomik Sonuçları İle Osmanlı Türkiye'sine Göçler 1877-
1912”, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul 1994, 
s.185.221 

 

                                                 
221 (a) Kütahya Sancağı Eskişehir'i de kapsamaktadır. (b) Halep Vilayeti nüfusu Halep Merkez ve Zor 
Sancağı'nı kapsamamakta, sadece Maraş ve Urfa Sancaklarını içermektedir. Zor Sancağı tabloya dâhil 
edilmemiştir. Zor Sancağı da ilave edildiğinde 1885 yılı için toplam rakam 10.557.105 kişi etmektedir. (c) 
Şehremaneti Mülhakatı Dersaadet ve Bilâd-ı Selâse dışındaki geniş İstanbul'u, Küçükçekmece, Gebze, Kartal, 
Beykoz, Şile ve Marmara Adalarını içine almaktadır. Not: 1893 ve 95 yıllarındaki nüfusları 1894 yılında bir 
artış olmasına rağmen yaklaşık olarak aynı gösterilen yerleşim birimlerinde nüfustaki gerçek değişim takip 
edilmeden tahmini rakamlar verilmiştir. Zira 1894 yılırakamları Sadaret Makamı tarafından Padişaha sunulmak 
üzere gerçek değişimler dikkate alınarak hazırlanmıştır.          

VİLAYET 1885 1894 1895 1896 1897 
İşkodra 87.372 87.372 87.372 87.372 87.529 
Selanik 989.844 990.397 990.400 1.009.992 1.038.973 
Kosova 721.087 721.342 721.342 721.342 755.639 
Manastır 664.339 664.399 664.399 664.399 712.217 
Yanya 516.477 516.477 516.477 511.913 516.681 
Aydın 1.410.424 1.408.387 1.465.976 1.465.970 1.478.424 
Edirne 836.041 836.045 836.045 954.535 985.962 
Erzurum 559.055 559.155 634.324 634.324 637.015 
Adana 396.349 384.362 387.421 294.858 398.764 
Ankara 847.132 847.482 918.117 918.953 1.018.626 
İzmit 195.669 195.659 203.375 206.694 228.443 
Bitlis 276.998 276.998 351.640 465.658 338.642 
Biga 118.835 118.824 139.508 139.877 143.904 
Cez. Bhr. Sefid 263.590 264.374 264.374 293.615 286.763 
Çatalca 58.822 58.822 58.822 59.207 60.001 
Halep (b)           

Urfa Sancağı 144.665 144.665(a) 144.665(a) 144.665(a) 144.665(a) 

Maraş Sancağı 126.776 126.776(a) 126.776(a) 126.776(a) 126.776(a) 
Hüdavendigar 1.335.884 1.336.884 1.367.012 1.367.012 1.454.294 
Diyarbakır 368.964 368.970 401.399 443.421 414.657 
Sivas 926.671 926.654 959.495 980.659 980.876 
Şehremanti Mül. 80.702 80.702 80.702 80.702 80.702 
Trabzon 1.056.237 1.056.293 1.078.399 1.085.363 1.163.500 
Kastamonu 948.981 1.049.116 988.114 969.263 968.981 
Konya 944.042 944.009 970.406 907.182 1.022.449 
Mamuretilaziz 380.346 381.346 571.070 569.748 459.779 
Van 119.860 119.860 161.970 262.660 132.116 
Dersaadet ve 
Bilad-ı Selase 873.565 1.030.234 1.030.234 1.030.234 93.482 
Osmanlı 
Türkiye'si 12.272.414 12.515.527(b) 12.313.638 12.484.114 12.519.418 
Rumeli 
Eyaletleri 2.979.179 2.979.987 2.979.890 2.995.018 3.120.039 
Türkiye ve 
Rumeli 
Toplamı 15.251.593 15.495.514 15.293.528 15.479.132 15.639.457 



87 
 

Yukarıdaki tabloda Çelik, 1885 yılında İstanbul nüfusunu 873.565 olarak 

hesaplamaktadır. Oysa Karpat, 1820-1840 yılları arasında başkent nüfusunu 600.000 

olarak vermekte.222 Nüfusun 19. yüzyılın ikinci yarısında göçlerle artacağını varsayarak 

bütün verileri tekrar düşündüğümüzde İstanbul’un 1840’lerde yaklaşık 400.000 ila 

600.000 arasında bir nüfusa sahip olduğunu düşünebiliriz. Nitekim Findley de, Justin 

McCarthy’ye dayanarak 1840 İstanbul nüfusunu 400.000, 1890 nüfusunu da yaklaşık 

900.000 olarak tahmin etmiştir.223 

Yüzyılın sonunda ise bu rakam 1 milyonu hemen hemen aşmış (1.077.000) 

görünmektedir.224 19. Yüzyıl ikinci yarısında sözkonusu nüfus artışı ise Osmanlı 

kentlerinde ve özellikle İstanbul’da çözüm bekleyen sorunların başında geliyordu.      

2.1.3. Nüfus ve Vakıf İlişkisi 

Daha önce de vurgulandığı gibi Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi’nde bulunan 

ve XVIII. yüzyıla ait vakfiyeler arasından rastgele seçilen 330 vakfiyenin tahlilinin 

yapıldığı bir araştırma, XVIII. yüzyılda kurulmuş vakıflar tarafından ücretleri ödenen 

kişilerin sayısı 87 bin kişi olarak tahmin edilmektedir. Eğer, daha önceki dönemlerde 

kurulmuş olmalarına rağmen, 19. yüzyılda hâlâ işlemekte olan vakıflar tarafından 

ücretleri ödenen kişiler de yukarıdaki rakama ilave edilecek olursa, bu sayı daha da 

yükselecektir. Ülkenin toplam nüfusuna göre bu rakamın önemini göstermek için 

XVIII. yüzyılın sonlarına doğru, bütün Osmanlı Devleti topraklarında, 25 milyon 

kişinin yaşadığını söylemek yetecektir.225 XIX. yüzyıl ortasında Osmanlı nüfusunun 

ortalama 35 milyon olduğu226 kabul edildiğinde yukarıdaki nufus ve vakıflar tarafından 

ücret ödenen kişilerden hareket ederek, vakıflardan ücret alan kişilerin 120 bin’den çok 

                                                 
222 Kemal H. Karpat, Osmanlı Nüfusu 1830-1914, Timaş Yayınları, İstanbul: 2010, 76. 
223 Carter V. Findley, “Tanzimat”, Türkiye Tarihi 1839-2010, (Ed. Reşat Kasab, çev. Zuhal Bilgin), Kitap Yayınevi, 
İstanbul: 2011, s.62’deki nüfus bilgisini Justin McCarthy, Death and Exile: The Ethnic Cleasing of Ottoman 
Muslims 1821-1922, Darwin Press, Princeton: 1995, s.23-58’e dayandırmaktadır. John Freely ise 1856 yılı İstanbul 
nüfusunu 430.00 olarak tahmin etmektedir. Bkz. J. Freely, Saltanat Şehri İstanbul, (Çev. Lale Eren), İletişim 
Yayınları, İstanbul: 2002, s. 305; Zeynep Çelik, 19. Yüzyılda Osmanlı Başkenti Değişen İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, İstanbul: 1998, s.32-33. 
224 İlhan Tekeli, “19. Yüzyılda İstanbul Metropol Alanının Dönüşümü”, Tanzimat Değişim Sürecinde Osmanlı 
İmparatorlu ğu, Ed. Halil İnalcık ve Mehmet Seyitdanlıoğlu, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara: 2006, 
s.525-555’deki nüfus bilgisini Kemal Karpat, “The Social and Economic Transformation of İstanbul in the 
Nineteenth Century”, IESEE Bulletin, V. XII, no2, 1974, 223-230’a dayandırmaktadır. 
225 Yediyıldız, “Vakıf Müessesesinin XVIII. Asır Türk Toplumundaki Rolü”, s. 1. 
226 Tabakoğlu, Türkiye İktisat Tarihi,  s. 164.; Karpat, Osmanlı Nüfusu (1830-1914), s.156. 



88 
 

daha fazla olduğu tahmin edilebilir. Daha açık bir ifadeyle tahminen nüfusun yaklaşık 

% 0,35’i vakıflardan ücret almaktadır.  

2.2. BÜROKRATİK YAPI 

Bürokrasi terimi, idarenin şeklî örgütlenmesini, teşkilâtlanma içerisindeki 

muamele kalıplarını ve bunların bağlı olduğu kuralları ifade eder. Ayrıca yönetim 

kademelerinde görev yapan insanları nitelemek için de kullanılan bürokrasi terimi, en 

geniş anlamıyla idarî hizmetler olarak tanımlanabilir. Osmanlı Devleti açısından 

bakıldığında bu terim, padişah ve saray görevlilerinden (mâbeyn), askerî (seyfiye), dinî 

(ilmiye) ve sivil bürokrasiye (kalemiye) kadar geniş bir yelpazeyi içine alır. XIX. 

yüzyılda kalemiyenin (mülkiye-bürokrasi), diğerleri aleyhine ziyadesiyle geliştiği 

görülür.227  

2.2.1. Bürokratik Örgütlenme 

Donald Quartaert’e göre XIX. yüzyılda merkezî devlet, –devletin hem sivil 

hem de askerî kanatları- boyutları ve işlevleri açısından önemli ölçüde genişlemiş ve işe 

alma yöntemlerini değiştirmiştir. XVIII. yüzyıl sonunda toplam 2.000 kadar olan sivil 

memur sayısı, 1908’de 35.000’e ulaşmıştır. Bu memurların hepsi erkekti. Giderek 

büyüyen bürokrasi, daha önceleri devletin yetki ve ilgi alanı dışında sayılmış faaliyet 

kollarını da kapsadı. Bir zamanlar devlet memurlarının görevleri, esas olarak savaş 

yapmak ve vergi toplamakla sınırlıydı, geriye kalan işlerin çoğuyla uğraşmak devletin 

tebaası ile dinî önderlerine kalıyordu. Örneğin, farklı dinî cemaatler okul, düşkünlerevi 

ya da başka fakirlere yardım kuruluşlarını destekleyip işletiyorlardı. Müslüman, 

Hıristiyan ve Yahudi cemaatleri genellikle imam, rahip ve hahamları vasıtasıyla para 

topluyor, okullar, imarethaneler, yetimhaneler yaptırıyor veya öğrenciler, yoksullar ve 

yetimlerle ilgilenecek öğretmenlerin ve elemanların ücretini ödüyorlardı. Fakat XIX. 

yüzyılın ikinci yarısında bunların yerini ve pek çok başka işlevi, ayrı ve paralel devlet 

eğitim ve yardım kurumları oluşturmak suretiyle memur sınıfı üstlendi. Örneğin, II. 

Abdülhamit’in saltanatında devlet, tebaa için Osmanlı değerlerine dayalı modern bir 

eğitim sağlamak amacıyla kullanacağı 10.000 okul inşa ettirdi. Böylelikle, devlet 

                                                 
227 Ali Akyıldız, Osmanlı Bürokrasisi ve Modernleşme, (Çev. Ayşe Berktay), İletişim Yayınları, İstanbul: 2009, s. 

45. 



89 
 

modern öncesinden modern biçime evrilirken, devlet memurlarının sayısında büyük 

artış oldu. Ticaret, sağlık, eğitim ve bayındırlık nâzırlıkları kuruldu; bunların 

kadrolarında o alanda yetişmiş uzmanlar giderek daha büyük ağırlık kazandı. 

Tanzimat’ın hedefi, devlet görevlilerinin halktan şu veya bu şekilde ücret 

almasını önlemekti. Tanzimat öncesinde de kamu görevlilerine nakdi maaş 

verilmiyordu. Getirilen yeni düzenlemelerle bütün memurlara maaş tahsis edilecekti. 

Böylece halk, vergiyi devlete verecek, memurlar da maaşını devletten alacak ve halk ile 

memurlar arasında herhangi bir mali ilişki olmayacaktı. 1838 tarihinden itibaren daha 

geniş kapsamlı olarak memurlara ödenen ücrette “aynîlik”ten “nakdîlik”e geçilmiştir.228   

Devletin büyüklüğü ve işlevleri değişirken, işe alma örüntüleri de değişti. Çok 

yakın bir geçmişte, XVIII. yüzyılda, devlette idarî görev yapanların çoğu, payitahtta 

vezir ve paşa hanelerinde, taşrada âyan hanelerinde yetiştirilmekteydi. Ancak, XIX. 

yüzyılda merkezî Osmanlı bürokrasisi yavaş yavaş, esas olarak Batı ve Orta Avrupa 

modellerine dayanan, kendi eğitim ağını oluşturdu ve devlet hizmetine girişi giderek 

tekeline aldı. Batı’nın aranan idarî ve teknolojik becerilerine ulaşma imkânı sağlayan 

Avrupa dilleri bilgisine verilen değer giderek arttı. Yunan bağımsızlık savaşı (1821-29) 

nedeniyle Rum tercümanların sadakatine güven sarsılınca, alternatif bir nitelikli 

tercüman kaynağı oluşturmak için kurulan Tercüme Odası personeli ilk dalga oldu. 

Osmanlı ordusu da Batı teknoloji ve yöntemlerine dayanır hale geldi; muazzam 

ölçüde büyüyerek 1837’de 24.000 olan personel sayısını 1880’lerde 120.000’e yükseltti. 

Sivil sektördeki gibi burada da askerî hizmete alınma örüntüleri değişti. Taşra âyanının 

askerî güçlerine bağımlılık, yerini köylülerin merkezî devlet tarafından askere 

alınmasına bıraktı. 19. yüzyıl sonu merkezî devleti, tebaası ve rakip güç odakları 

üzerinde çok büyük kontrolü uyguladı. Nitekim Yeniçeri Ocağı kaldırıldı, 1820’lerde ve 

1830’larda II. Mahmut tarafından açılan seferlerden sonra Anadolu ve Arap 

topraklarındaki âyan devlete bir daha karşı çıkamadı. Öte yandan başkentin vilayetler 

üzerinde tam hâkimiyet kurduğu bir merkezîleşmeden söz etmek güçtü. Bu nedenle 

İstanbul, vilayet politikalarına, ekonomisine ve toplum yaşantısına giderek daha fazla 

girerken bunu yerel halkla ve âyanla uzlaşarak gerçekleştirebiliyordu. Örneğin, İstanbul 

                                                 
228 Hüseyin Özdemir, Osmanlı Devletinde Bürokrasi, Okumuş Adam Yayınları, İstanbul: 2001, s. 239. 



90 
 

çeşitli bölgeleri kontrol altında tutmak için vilayet idare heyetleri kurduğunda, 

koltukların çoğunda âyan kesimi oturuyordu. Merkezî devlet gücünün yapısının en 

önemli göstergelerinden biri iltizam sistemiydi. Tüm israfa rağmen, iltizam sistemi 

Osmanlı ekonomisin temel dayanağı tarım sektöründen vergi toplamanın en yaygın 

yöntemi olarak kaldı. Hayatî bir önem taşıyan tarihî bir uzlaşmayla iltizam aygıtının 

parçası olmayı sürdüren âyan, böylelikle vilayet meselelerinde söz sahibi olmaya devam 

etti. 1826’dan sonra merkezî devlet 1820’lerde ve 1830’larda beklenmedik bir zayıflığa 

düştü. Tam da II. Mahmut’un (1808-1839) Yeniçeri hasımlarını yok ettiği ve taşra 

âyanına karşı başarılı seferler düzenlediği sırada Rus ve Mısır ordularının başkentin 

hemen dışında tehditkâr bir biçimde boy göstermeleri merkezî devletin dış düşmanlara 

karşı zayıflığını gösterdi. 1826-1839 arasında padişahın en üstün güç olduğunu, bunu 

1839-1876 arasında bürokrasinin yükselişinin izlediğini söyleyebiliriz. Ancak 1876-

1908 arası padişahın yeniden kontrollü bir güç olduğunu tekrar söyleyebiliriz.229 

Osmanlı Hanedanı’nın hâkim olduğu idare şekli, ilk kez II. Mahmut 

döneminde (1808-l839), merkezi idare teşkilatında, Batı tarzında yeni bir bürokrasi ve 

idare oluşturulması için girişilen düzenlemelerle değişime uğramıştır. Devletin merkezi 

idare teşkilatının yeniden organizasyonu anlamına gelen bu düzenlemeler, klasik 

Osmanlı devlet ve idare anlayışından uzaklaşılırken, Batı tarzı devlet ve idare anlayışına 

yaklaşmanın ilk örneğini ve tecrübesini teşkil etmektedir. Bu değişimle birlikte devlet, 

eğitim, sağlık, ekonomi ve bayındırlık işleri ile de ilgilenmeye başlamıştır. Bütün bu 

düzenlemeler, o döneme kadar askeri alanla sınırlı tutulan Batılılaşma çabalarının, 

merkezi idareyi içine alacak şekilde genişletilmesinin de bir göstergesiydi.230  

Aslında IV. Mehmet’in yürütme yetkilerini Sadrazam Köprülü Mehmet 

Paşa’ya devrettiği 1656 yılından itibaren, siyasal yönetim vezir ve paşa hanehalklarının 

elindeydi. Fütûhat değil, mevcut kaynakların sömürüsü, devlet gelirlerinin en büyük 

kaynağı haline gelirken, savaşçılık becerileri gözden düşerek, yerlerini idarî ve malî 

becerilere bıraktı. Dolayısıyla devlet makamlarına atananların çoğu, artık çok gerekli 

hale gelen idarî ve malî eğitimi sağlayan vezir ve paşa hanelerinden çıkıyor, bu haneler 

                                                 
229 Donald Quataert, Osmanlı İmparatorlu ğu 1700-1922, İletişim Yayınları, İstanbul: 2009, s. 109. 
230 Fatma Acun, “Osmanlı’dan Türkiye Cumhuriyeti’ne: Değişme ve Süreklilik”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi, Özel Sayı, 1999, s. 159.  



91 
 

genellikle Osmanlı sultan kızlarının yaptıkları evliliklerle saraya bağlanıyordu. Eskiden 

yönetim işlerini yürüten “padişah kulları”nın aksine, bu erkek ve kadın seçkinler, 

toplumun üstünde ve dışında kalmaz, kontrolleri altındaki dinî vakıflar, malikâneler ve 

tacirlerle kurdukları ortaklıklar kanalıyla iktisadî hayat içinde yer alırlardı. Bu vezir ve 

paşaların maiyetleri yeni seçkinlerin devşirilmesine uygun ortamlar oluşturur, onlara 

istihdam, himaye, eğitim ve doğru kişilerle ilişki kurma olanakları sağlardı.231   

Nazırlıkların kurulması, eski kurumların yıkılması, yerlerine yabancı kaynaklı 

haleflerinin gelmesi, bürokrasinin mesleki hüner ve dayanışmasının artması, sarayın 

egemenliğini azaltmış ve iktidar merkezinin Bab-ı Ali’deki paşalara ve memurlara 

geçmesine sebep olmuştur. II. Mahmut’la başlayan merkezi yönetimi güçlendirme 

çabaları sonucunda merkeziyetçilik artmış fakat bu güç padişaha değil, reformları 

gerçekleştirme konusunda öncülük eden bürokratlara geçmiştir. Bunun sonucu olarak 

siyasi iktidarın kendilerine ait olduğunu iddia eden Tanzimatçı bürokratik elit, 

Abdülmecid ve Abdülaziz’in hükümdarlıkları sırasında iktidara yükselmişti.232  

Osmanlı toplumunda modernleşme, toplumun iç dinamiklerinin ortaya 

çıkardığı bir toplumsal değişim süreci olmaktan çok, Batı’nın meydan okumalarına 

karşı devletin kendi gücünü takviye etmesi gibi pratik bir nedenden türemiş ve bu 

sürecin tek yönlendiricisi ise seçkinler ve devlet olmuştur.233 

Osmanlı’daki Batılılaşma hareketlerinin ortaya çıkışı Tanzimat döneminde 

başlamıştır. Tanzimat’a giden süreçte yaşananları dış ve iç politik gelişmelerle birlikte 

değerlendirmek gerekir. Dış politik gelişmeler Osmanlı-Rus Savaşları yanında Fransız 

İhtilali temelinde gelişen olaylar, iç politik gelişmeler ise yenileşme hareketleri, Yunan 

İsyanı ve Mehmet Ali Paşa İsyanı olarak sıralanabilir. Özellikle Osmanlı-Rus Savaşları 

sonunda, Avrupa bilgisi ve tekniğini esas alan yenilik hareketlerini zorunlu kılmıştır. 

Fransız İhtilali ve Osmanlı tahtına III. Selim’in oturması süreci hızlandırmıştır. Fransız 

İhtilali etkisini ilk olarak asker-sivil bürokrasi ve aydınlar üzerinde göstermiştir. III. 

Selim döneminde girişilen askeri reformlar kapsamında açılan yeni askeri okullardan 

                                                 
231 Donald Quartaert, Osmanlı İmparatorlu ğu 1700-1922, İletişim Yay., İstanbul: 2009, s.81.  
232 Seyfettin Aslan, Abdullah Yılmaz, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Bürokratik Yapı ve Düşüncesinin Değişimi”, 

C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi,  Doç. Dr. Feramuz AYDOĞAN’ın Anısına, Cilt: 2, Sayı: 1, s. 291. 
233 İlyas Söğütlü, “Türk Modernleşmesi Sürecinde Mithat Paşa”, Cumhuriyet Ü. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi,  

Cilt: 11, Sayı: 1, 2010, s. 102.  



92 
 

yetişen genç subaylar, dönemin şekillenmesinde etkili olmuşlardır. Yine bu dönemdeki 

bir gelişme de Avrupa başkentlerinde büyükelçi bulundurma kararıydı. Özellikle eski 

kuşak diplomatların yanında gönderilen gençler burada Avrupa dillerini ve toplumların 

yaşam biçimlerini öğrenmenin yanı sıra Avrupa’da revaçta olan düşünce akımlarıyla da 

tanışma fırsatı buldular. Avrupa’da görev yapan bu gençler, ülkeye döndükten sonra 

reformlara öncülük etmişlerdir. İhtilalin etkilediği üçüncü grup ise aydınlar olmuştur. 

Özellikle Fransa’nın yürüttüğü misyoner faaliyetler Fransızca konuşan ve Fransız 

düşünce sistemini benimsemiş bir grubun oluşmasına neden olmuştur.234 

Nizam-ı Kadim’in yerini Nizamı Cedid’e bıraktığı bu süreçte III. Selim (1789–

1807) ve II. Mahmut (1808–1839) dönemleri “modernleşme”nin önemli bir aşamasını 

ifade etmektedir. Tanzimat Fermanı (1839) ile başlayan dönem ise, devlet ve toplum 

düzenini yazılı kanun ve kurallar temelinde ortaya koyma amacı taşıdığından değişime 

köklü bir yapı kazandırmıştır.235 Tanzimat ile birlikte Osmanlı Devleti’nde Batılılaşma 

hareketi yeni bir hız ve yoğunluk kazanmaya başlamış, klasik kurumlar kapatılarak yeni 

kurumlar bunların yerine geçmeye başlamıştır.236  

Batı’da toplumsal ve yapısal değişmelerin sonucu olan kurumlar Tanzimat 

Osmanlısı’nda pratik amaçlar için benimsenmiştir. Başka bir ifadeyle, Tanzimat dönemi 

iktisat düşüncesi tabii bir gelişmenin sonucu olmaktan çok, sorunları çözme adına 

devlet felsefesinde Batı’nın sanayileşmesine dönük yeni bir odak değişikli ğinden 

kaynaklanmıştır. Bu nedenle Tanzimat kurumları toplumsal ve devlet bünyesindeki 

direnmeler karşısında arzu edilen başarıyı gösterememiş, dolayısıyla önceki kurumlar da 

önemini sürdürmüştür.237 

Bir taraftan Osmanlı Devleti’nin varlığını devam ettirebilmesi için yapmak 

zorunda olduğu kapsamlı ve köklü değişiklikler, diğer taraftan ise Batılı ülkelerin 

azınlıklara eşitlik ve güvence verilmesi yönündeki taleplerinin sonucu olarak altyapısı 

                                                 
234 Barış Demirtaş, “Jön Türkler Bağlamında Osmanlı’da Batılılaşma Hareketleri”, Uludağ Ü. Fen-Edebiyat 

Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl: 8, Cilt: 2, Sayı: 13, 2007, s. 390-91.  
235 Necmettin Aygün, “Osmanlı Devleti’nde İdarî Düzenlemelerin Taşradaki Yansımaları: Vakfıkebir, Şarlı ve Tonya 

Örneği (1840–1918)”, Karadeniz Araştırmaları,  Sayı: 26, Yaz 2010, s. 36.  
236 Abdullah Mutlu, Tanzimattan Günümüze Türkiye’de Vergileme Zihniyetinin Gelişimi,  T.C. Maliye Bakanlığı 

Strateji Geliştirme Başkanlığı, Yayın No:2009/390, Ankara: 2009, s. 39. 
237 Ahmet Güner Sayar, Osmanlıdan 21. Yüzyıla, Ekonomik, Kültürel ve Devlet Felsefesine Ait Değişmeler, 

Ötüken Yayınları, İstanbul: 2001, s. 180.  



93 
 

II. Mahmut devrinde hazırlanan Tanzimat dönemi, 1839 yılında Mustafa Reşit Paşa’nın 

Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nu okuması ile başlamıştır.238 

Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun okunması şu şekilde anlatılmaktadır:239  

“...Hatt-ı Hümayun’u, Mustafa Reşit Paşa yüksek bir kürsüden okudu. Dinleyiciler 

arasında padişah ... vardı... Padişah, Hatt-ı Hümayuna ve ona dayanılarak ileride yapılacak 

kanunlara saygı göstereceğine dair and içti. Gülhane hattının ilanında yapılan törenle Tanzimat 

devri başladı. ‘Tanzimat’ terimi, Gülhane hattında geçen genel prensiplere dayanan düzeni 

anlatır.” 

Gülhane Hattı, “... gelenekçi kalıplar altında Şeriat’a ve gelenekçi devlet 

anlayışına saygı göstermekle beraber, kanun ve devlet telakkisinde ve idare 

prensiplerinde modern kavramlar getirmekte, belirli pratik gayelerle idareyi yeni baştan 

düzenleme amacını gütmekteydi.”240 

İmparatorluğun Batı karşısında gerileyişinin sebepleri olarak Tanzimat 

kadrolarının bulduğu cevap, devlet nizamının bozulması ve Batı’nın askeri üstünlüğü 

idi. Bu teşhise paralel olarak Mustafa Reşit Paşa ve ikinci nesil Tanzimat paşalarından 

sayılan Âli ve Fuat Paşalar, meseleyi Batı’dan alınacak yeni usullerle devlet cihazının 

sağlamlaştırılması olarak gördüler. Amaç oldukça nettir; mevcut yapının iyileştirilmesi 

ve sağlamlaştırılması.241  

II. Mahmut, askeri yeniliklere karşı büyük bir engel oluşturduğuna inandığı 

Yeniçeri Ocağı’nı ortadan kaldırdı ve yerine Asakir-i Mansure-i Muhammediye olarak 

bilinen yeni bir ordu kurdu.242 Bu dönemde ayrıca, Batılılaşma çabaları da Mekteb-i 

Tıbbiye ve Mekteb-i Harbiye’nin açılmasıyla birlikte hız kazanmıştı. Posta sistemi 

oluşturulmuş, polis kuvvetleri örgütlenmişti. Böylece padişaha mutlak şekilde bağlı 

bürokrasisi, yerini padişah karşısındaki konumu, bir ölçüde de olsa güvenceye 

kavuşmuş olan merkezi bürokrasiye bırakmıştır. II. Mahmut dönemindeki en önemli 

                                                 
238 Aslan, Yılmaz, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Bürokratik Yapı ve Düşüncesinin Değişimi”, s. 289.  
239 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi , V. Cilt, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara: 1995, s. 170-171. 
240 Halil İnalcık, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Hümayunu”, Osmanlı İmparatorlu ğu - Toplum ve Ekonomi, 

Eren Yayınları, İstanbul: 1996, s. 359.  
241 Söğütlü, “Türk Modernleşmesi Sürecinde Mithat Paşa”, s. 103. 
242 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Do ğuşu, 8. Baskı, Türk Tarih Kurumu Yayınları (Çeviren: Metin Kıratlı), 

Ankara: 2000, s. 80. 



94 
 

olaylardan biri de “Sened-i İttifak”ın imzalanmasıydı. 1808’de Ayan’ın ve Padişahın 

temsilcileri tarafından imzalanan belge “Ayan”ın hak ve görevlerini düzenliyordu. 

Padişah Ayan’ın güvenliğini ve korumasını üstleniyor, buna karşılık Ayan da Padişaha 

bağlılık sözü veriyordu. Bu belge bir yandan, tımar düzeninin bozulmasıyla taşra 

üzerindeki denetimi zayıflayan devletin yeniden merkezileştirilmesi çabasının bir ürünü, 

diğer yandan ise Ayan’a verdiği birtakım haklar dolayısıyla padişahın gücünü artık 

yerel yöneticilerle paylaşmak zorunda kaldığı bir ikilem doğuruyordu. Aslında Sened-i 

İttifak, bir bakıma var olan fiili durumun kabul edilmesi ve resmileştirilmesi anlamını 

taşıyordu.243  

Siyasi tarih bakımından Sened-i İttifak, büyük ayanın devlet iktidarını kontrol 

altına alma girişimidir. Gülhane Hattı ise ona karşı padişahın mutlak otoritesini 

savunarak merkeziyetçi devlet bürokrasisinin işlere mutlak bir şekilde el koymasını 

ifade eder.244 

Bu dönemde bürokrasinin yeniden güç kazanmasına neden olan iki olay, 

Yeniçerilerin ortadan kaldırılması ve âyanların siyasal iktidarlarının yıkılması olarak 

gösterilmektedir. Zora başvurularak elde edilen bu iki sonuçtan sonra bürokrasi, 

yeniden en önemli yönetici sınıf haline gelmiştir. Ülkenin egemen tabakası, hazineyi 

ellerinde tutan merkezi bürokratlardan, taşra valilerinden, büyük mülk sahiplerinden ve 

tefeci sarraflardan oluşmaktadır.245 Osmanlı-Rus Savaşı sonunda Osmanlı Devleti’nin 

ödemeyi kabul ettiği savaş tazminatını Artin Kazaz’ın ahbapları olan ecnebi (ekserisi 

İtalyan ve Fransız kökenli) sarraflardan faizli ve belirli tarihlerde ödenecek kredi 

şeklinde tedarik etmesi246 yukarıdaki etkiyi destekler nitelitedir.      

Tanzimat ile devlet sadece vergi toplama, adalet dağıtma ve asker besleme 

merkezli olmaktan çıkmış, eğitim, sağlık, ekonomi ve bayındırlık işlerini de yerine 

getirmeye başlamıştır. Bu değişimlerin en önemli aracı da bürokrasi olmuştur. 

Bürokrasi, toplumu yönlendirme aracı olarak yeni kurallar uygulamaya konulmasını 

gerektirmiştir. Çünkü merkezi yönetimi güçlendirme girişimleri ile merkeziyetçilik 

                                                 
243 Aslan, Yılmaz, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Bürokratik Yapı ve Düşüncesinin Değişimi”, s. 290. 
244 İnalcık, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Hümayunu”, s. 343. 
245 Stefanos Yerasimos, Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye, 3. Baskı, Gözlem Yayınları (Çeviren: Babür Kuzucu), 
İstanbul: 1980, s. 334. 

246 Haydar Kazgan, Osmanlıda Avrupa Finans Kapitali, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul: 1995, s. 57. 



95 
 

artmış ancak, merkezî erk padişahta değil de, reformlara öncülük eden bürokratlarda 

yoğunlaşmıştır.247 

II. Mahmut döneminde yapılan reformlardan en önemlileri yüksek mevkideki 

bürokratların mallarına el konulması ve ölümleri halinde mal varlıklarının hazineye 

devredilmesi geleneğinin kaldırılması olmuştur. Reformlarla birlikte bürokratlar maddi 

ve manevi olarak daha da güçlenmişlerdi. Bu dönemde bürokrasi sınıfı, sayıları pek 

fazla olmayan üstün nitelikli kimseler için çekici bir sınıf haline gelmişti. Bu gelişmeler 

sonucunda sarayın yanı başında Babıâli bürokrasisi güçlü bir iktidar odağı haline geldi. 

Devleti yönetmede güç merkezi, açıkça saraydan bürokratlara doğru yer 

değiştirmekteydi. Tanzimat süresince zayıflamış bulunan diğer kurumların yanında 

özellikle devletin diplomasisi ve mali kurumlarının önem kazandığı süreçte, sivil 

bürokrasi süratle sivrilmiş ve bürokratik elit yeni siyasi normların yapıcısı ve 

savunucusu olmuştur.248 

Mustafa Reşid Paşa ve onun yetiştirdiği Ali ve Fuad Paşalar, devlet 

yönetiminin küçük bir seçkin zümrenin elinde olması gerektiği fikrini geliştirdiler. Yeni 

Türk eliti, daha önceki dönemin standartlarıyla, Osmanlı Devleti’nin siyasi, sosyal ve 

entelektüel Batılılaşmasını yürütmede hayli cesur ve acımasız davranıyorlardı. Bu 

yönde, Mustafa Reşid Paşa tarafından başlatılan eğilimi devam ettiriyorlardı. Zira 

Mustafa Reşid Paşa, ülkenin kurtuluşunun medeniyet yolu dediği Batılılaşma ile 

gerçekleşeceğini düşünüyordu. Tanzimat’ın, Mustafa Reşid Paşa ve özellikle Ali ve 

Fuad Paşalar gibi kurucuları, Batı’nın askeri ve idari yapısını Osmanlı Devleti’ne 

aktarırken Batı’nın günlük kültürünü de, başta görev yaptıkları mekânlar olmak üzere, 

etkin bir biçimde yerleştirmeye çalışmışlardır. Giyim, ev eşyası, paranın kullanılışı, 

evlerin stili, insanlar arası ilişkiler “Avrupai” olmuştu.249 Ancak Quataert, Batı 

giysilerinin ve diğer kültürel biçimlerin benimsenmesinin Batı’nın bir parçası olma 

arzusunu ya da Batılılaşma’yı yansıtmadığını, bu giysileri giyenlerin toplumsal 

                                                 
247 Mustafa Lamba, “Osmanlı’dan Günümüze Türk Kamu Yönetimde Merkeziyetçilik - Adem-i Merkeziyetçilik 

Üzerine Bir Değerlendirme”, Süleyman Demirel Üniversitesi Vizyoner Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 1, 2010, s. 135. 
248 Yusuf Pustu, “Osmanlı-Türk Devlet Geleneğinde Modernleştirici Unsur Olarak Bürokratik Elitler”, Gazi 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt: 9, Sayı: 2, 2007, s. 201. 
249 Aslan, Yılmaz, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Bürokratik Yapı ve Düşüncesinin Değişimi”, s. 291-92. 



96 
 

farklılıklarını ve eskinin değil yeninin bir parçası, diğerlerinden üstün olduklarını 

göstermek için yapılan bir davranış olduğunu iddia etmektedir.250 

2.2.2. Bürokrasinin Büro ve Sosyal Mekânları 

19. yüzyılda ülkenin büyük şehirlerinin de fiziki dokusunda ve yaşam 

biçiminde değişmeler görülmüştür. Saray, Babıâli denen sadrazam konağı, 

Süleymaniye’deki Ağa Kapısı ve Şeyhülislâmlık’tan başka belli başlı resmî bina 

tanımayan İstanbul’un bir bölümü nezaretler, devlet daireleriyle donandı. Beyoğlu ise 

bankalar ve ticarethaneler, mağazalar, restoran ve kafelerle doldu. İstanbul’un her 

yerine kârgir okullar, karakollar gibi 19. yüzyılın mimari zevkini yansıtan yapılar 

yükseldi. Nihayet Avrupa’nın ilk metrolarından biri olan “Tünel”, Karaköy ve Beyoğlu 

arasında işletmeye açıldı. 19. yüzyılda Boğaz’ın iki yakasında, Adalar’da, Çamlıca ve 

Kadıköy’de sayfiye hattı başladı. Önceleri sadece azledilmiş devletlûların, Rum 

balıkçılarının veya bahçıvan veya köylülerin yaşadığı uzak Boğaz köyleri vapurların 

gidip geldiği mevsimlik oturulan semtler halinde İstanbul’la bütünleşmiştir. Büyük 

şehirlerde varlıklı, orta halli ve fakirlerin oturduğu semtler birbirinden ayrılmaya 

başlamıştır. Beyrut, İzmir, Selanik gibi zengin liman şehirleri de İstanbul’la birlikte aynı 

değişim sürecine girmiştir. Babıâli, düzgün parke döşeli caddeleri, hükümet binalarıyla 

devletin idare merkezi olduğunu gösteriyordu. 19. yüzyılda İstanbul devamlı kaldırım, 

suyolu inşaatı ve genişletilen caddelerle bir şantiye görünümünü aldı. Başarılamasa bile 

İstanbul ilk defa plana göre düzenlenmek isteniyordu. İlk park (Tepebaşı) bu dönemde 

yapıldı. Karaköy ve Eminönü köprüyle bağlandı, şehirde iskeleler arası vapur seferleri 

başladı. Sayfiye yerleri içinde Yeniköy-Tarabya, yazlık sefarethanelerin ve yükselen 

Rum burjuvazisinin semtiydi. Beyoğlu, Taksim’e doğru gelişti. 20. yüzyılın başında 

Gümüşsuyu, Ayaspaşa gibi semtler her dinden ve dilden zengin İstanbulluların 

apartman yaşamına geçtiği bölgeydi.251   

Geleneksel Osmanlı şehrindeki mahalle, henüz sınıf ve statü farkına göre 

biçimlenmiş bir mekân değildi. Bir paşanın konağı karşısında, küçük bir evkâf kâtibinin 

boyalı küçük evi, ilmiye ricalinden bir efendinin kâşanesinin yanı başında mahalle 

                                                 
250 Donald Quataert, Osmanlı İmparatorlu ğu 1700-1922, 2. Baskı, İletişim Yayınları (Çeviren: Ayşe Berktay), 
İstanbul: 2003, s. 224. 

251 İlber Ortaylı, İmparatorlu ğun En Uzun Yüzyılı, 11. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul: 2002, s. 253. 



97 
 

suyolcusunun kulübesi bulunur, bütün bu insanlar birbirleri ile hergün karşılaşır, belirli 

bir sosyal dayanışma, saygı ve himaye kuralları içinde yaşarlardı. Aynı tarz hayat 

gayrimüslimlerin şehrin kenar bölgelerine sıkıştırılmış mahallelerinde de görülürdü. 

Ama bazılarının servetleri konak ve şık binalara, bu şık bina ve konaklar şıklaşan 

semtlere yığılmaya başlayınca, cemaat ruhunun yaşadığı eski mahalleler de nitelik 

değiştirmeye başladı. Aksaray’ın ötesi orta halli ve fakirlerin semti oldu.252  

2.3. EKONOMİK YAPI 

Birinci bölümde, Osmanlı ekonomik yapısı ile ilgili giriş mahiyetinde ifade 

edilen düşünceleri burada yeniden ele almak gerekiyor. Bu düşünce, klasik Osmanlı 

sisteminde, devlet yapısında özellikle bu işle görevli bir organın varlığından söz 

edilemeyeceği, devletin iktisadi faaliyetleri ve politikalarının hiçbir zaman yalnızca 

iktisadi bir yapı oluşturmadığı, genellikle dini, askeri, idari veya mali hedef ya da 

düşüncelerle iç içe bulunduğu şeklindeydi. 

19. yüzyılda değişecek klasik Osmanlı iktisadî sistemini üçlü bir “sistem” 

içinde formüle eden Mehmet Genç, bu sistemi şöyle açıklar:253 Klasik Osmanlı iktisadî 

sisteminde, uzun zaman değişmeden iktisadî kararları yönlendirmiş bulunan başvuru 

çerçevesini oluşturan ilkelerin başında provizyonizm (iaşecilik-geçimcilik) gelir. 

Provizyonizmi kısaca şöyle tarif edebiliriz: İktisadî faaliyetin amacı, ülke içinde mal ve 

hizmet arzının mümkün olduğu kadar bol, ucuz ve kaliteli olmasını sağlamaktır. Yurtiçi 

mal arzını mümkün olduğu kadar yüksek düzeyde tutma amacına uygun olarak ihracat; 

teşvik edilen, kolaylaştırılan değil, aksine yasaklar, kotalar ve ihraç resimleri ile 

sınırlandırılan bir faaliyet olarak düzenlemelere tâbi tutuldu; buna karşılık ithalat, arzu 

edilen, teşvik gören ve kolaylaştırılan bir faaliyet olarak düşünüldü.  

Provizyonizme dayanan Osmanlı iktisadî politikasında ithalat, mal arzını 

yüksek tutmaya yardımcı olduğu sürece onu içerde ikâme etmeye çalışmak, normal 

olarak gereksizdi. Ancak ithalat bu fonksiyonu göremez ve aksaklık olur veya 

beklenirse, o zaman bir ikâme düşünülebilirdi. Silah sanayi bunun tipik bir örneğidir ve 
                                                 
252 Cevdet Küçük, “Osmanlı İmparatorluğu’nda ‘Millet Sistemi’ ve Tanzimat”,  Tanzimat Değişim Sürecinde 
Osmanlı İmparatorlu ğu, Ed. Halil İnalcık ve Mehmet Seyitdanlıoğlu, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara: 
2006, s.562-563; Ortaylı, İmparatorlu ğun En Uzun Yüzyılı, s. 254. 
253 Genç, “Osmanlı İktisadi Dünya Görüşünün İlkeleri”, s. 68-70. 



98 
 

bu alanda dışarıya muhtaç olmayacak şekilde gerekli tesislere öteden beri sahip olmaya 

dikkat edilmiştir. 

Osmanlı iktisadî politika kararlarına hâkim olmuş görünen diğer ilke 

gelenekçiliktir (tradisyonalizm). Bunu, mevcut durumu muhafaza etme, değişme 

halinde yeni dengeler aramak yerine, eski durumuna geri dönme iradesinin hâkim 

kalması diye özetleyebiliriz. İktisadî hayatın çeşitli ili şki ve kurumlar ile ilgili çatışma 

ve ihtilafları çözen kararlarda, eskiden beri tekrarlanan “kadîmden olagelene aykırı iş 

yapılmaması” formulünde veciz ifadesini bulan tradisyonalizm, klasik Osmanlı 

sisteminde 18. yüzyıl boyunca değişmeden kalan başvuru çerçevesini oluşturan ikinci 

ilke olmuştur. 

Osmanlı iktisadî politika kararlarını yönlendiren üçüncü prensip, hazine 

gelirlerini mümkün olduğu kadar yüksek düzeye çıkarmak ve ulaştığı düzeyin altına 

düşmesini engellemek diye özetleyebileceğimiz “fiskalizm”dir. Hazine gelirlerini 

arttırmak, üretim kapasitesinin ve parasal mübâdele hacminin genişleme temposuna 

bağlı kaldığı için Osmanlı ekonomisinde son derece zor ve yavaştı. Bu sebepten 

Osmanlı fiskalizmi zarurî olarak dar sınırlar içinde kaldı. Daha ziyâde gelirleri 

düşürmeme ve harcamaları kısma yönünde derinleşti. Sınırlı manevra sahasına sahip 

olduğu için, zamanla her türlü iktisadî faaliyeti, daha ziyade getireceği vergi geliri 

açısından değerlendiren ve ondan ötesini idrak edemeyen bir nevî fiskosantrizme 

dönüştü. 

Zaten Tanzimat’ın temelini de Maliye’de yapılan ıslahat oluşturuyordu. İdarî 

sahada yapılan ıslahat, daha ziyade malî merkeziyetçilik sistemini uygulamak için bir 

vasıta olarak kullanılmıştı. Merkezden geniş yetkilerle muhassılların tayini, vergi tahsil 

işlerini valilerin ve âyânın kontrolünden kurtarmak ve böylece onların yaptıkları veya 

sebep oldukları suistimallere son vermek gayesini güdüyordu. Modern maliye idaresinin 

merkezî kontrol prensibi, yani her türlü gelirin doğrudan doğruya merkezî hazine adına 



99 
 

toplanması ve her türlü giderin yine buradan ödenmesi esası kabul ediliyordu.254Osmanlı 

ekonomisi temelde bir öz sermaye ekonomisidir.255  

Osmanlı Devleti’nin iktisadi yaşamla ilgili kararlarında 1500-1800 yılları 

arasında etkili olan “Osmanlı iktisadi dünya görüşünün” temel unsurları arasında 

sayılması gereken başlıca üç temel ilke bulunmaktadır. Bu temel ilkeler iaşe 

(provizyonizm), fiskalizm ve gelenekçilik olduğunu açıklamıştık.256 Batı’ya göre 

ekonomik zihniyetteki bu temel farklılıklar Osmanlı’da, ticaretin gelişmesinde çeşitli 

çabaların ortaya konulmasını sağlamakla birlikte, ekonomik gelişme ve verimlilik 

önemli bir hedef haline getirilememiştir. Osmanlı toprak sistemi ve ekonomiye hâkim 

olan yukarıda sıralanan ilkeler sistemin sorunsuz işlediği geleneksel dönemlerde işe 

yaramış ancak 17. yüzyıldan itibaren ekonomik düzen çözülme eğilimine girince 

sarsıntılar ortaya çıkmaya başlamıştır. Çünkü bahsedilen dönemde fetihler durmuş, 

ticaret yolları değişmiş ve Batı’da ticaret devrimi hız kazanmıştır.257 

Osmanlı devletinde gerek fiziki koşullar, gerek din ve gerekse siyasi tutum, 

Osmanlı iktisat zihniyetini oluşturan temel faktörler olmuşlardır. Tebaanın üzerinde 

yaşadığı toprakların verimli olması ve yeterli beslenme imkânı sunması, Batılıların 

aksine maddeye özlem duymayan ve bu nedenle de bir arayış içerisine girmeyen toplum 

tipi oluştururken;  İslâm dininin dünya malına önem vermeyen ve servet birikiminden 

ziyade insanlara elindeki malları Allah yolunda harcamayı öğütleyen yapısı, bu 

“maddeleşememiş” toplum tipini perçinlemiştir. Bunlara ilave olarak, otoritesinin 

karşısında büyük bir güç istemeyen sarayın benimsemiş olduğu siyasi tutum 

neticesinde, Osmanlı toprak sisteminde, mülk üzerindeki tasarruf yetkisinin padişaha ait 

olması ilkesinin benimsenmesi, müsadere usulünün varlığı nedeniyle mülkiyet hakkının 

hukuki güvenceden yoksun bırakılmış olması, sürekli çıkarılan “beratlar” ve “yasak-

nameler” ile ekonomik hayata müdahale edilmesi, ağır vergiler vs. gibi siyasi faktörler, 

fiziki ve dini faktörlerle birleşerek Osmanlı’da “antimerkantilist” zihniyetin oluşmasına 

sebep olmuştur. Bu zihniyet dünyasının yanı sıra bir dış faktör olarak ticaret yollarının 

                                                 
254 Halil İnalcık, Osmanlı İmparatorlu ğu Toplum ve Ekonomi, Eren Yay., İstanbul: 1996, s.365. 
255 Ahmet Tabakoğlu, İktisat Tarihi, Kitabevi, İstanbul: 2005, s.73. 
256 Genç, “Osmanlı İktisadi Dünya Görüşünün İlkeleri”, s. 45. 
257 Nihal Bulut, “Ortaçağdan Yeni Çağa Geçiş Süreci Bağlamında Ekonomik Zihniyet Değişiminin Siyasal 

Düşünceye Etkisi”, Erzincan Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt: VI, Sayı: 1-4, 2002, s. 29-30.  



100 
 

Akdeniz’den Atlantik’e kayması da Osmanlı Devleti’nin Batı karşısındaki çözülme 

sürecini ayrıca körüklemiştir.258 

Sanayi Devrimi’nden sonra Batı’da gerçekleştirilen ekonomik atılımlar 

Osmanlı yöneticileri tarafından gözlenmiştir. Bazı yöneticiler bu gelişmelerin Osmanlı 

geleneksel düzenini tehdit edecek nitelikte olduklarını fark edip birtakım düzenlemeler 

yapma yoluna gitmişlerdir. Fakat geleneksel yapıya olan güven, bu yapıya ait ilişkilerin 

sağlamlığı ve bu yapılanmanın sağladığı toplumsal konumlardan çıkar elde edenlerin 

etkinlikleri değişimin geniş kitlelere yayılmasını engellemiştir.259 

XIX. yüzyıl, dünya ekonomisinde önemli gelişmelerin meydana geldiği bir 

yüzyıldır. Sanayi Devrimi ile Avrupa ülkelerinde hızlı bir kalkınma sürecine girilmiş; 

buhar gücü ile üretim süreci, maliyetleri önemli ölçüde azaltmıştır. Batı toplumlarının 

bu dönemde gösterdiği kalkınma sürecini, Osmanlı Devleti yeterince sağlayamamıştır. 

Bahsedilen dönemde geleneksel bir üretim modelinin yaygın olduğu Osmanlı ekonomik 

yapısı kısa sürede Avrupa ülkelerinin teknolojisiyle rekabet edemez duruma gelmiştir. 

Diğer yandan, 1838 Balta Limanı Ticaret Anlaşması ise, Batı’nın ucuz malları için 

Osmanlı’yı  tam bir açık pazar haline getirmiştir.260 

İngilizlerle yapılan 1838 Ticaret Anlaşması serbest ticaret şartlarını 

hazırlayarak, ülkeyi Avrupa’nın açık pazarı haline sokmuştur. Böylece Osmanlı 

ekonomisinin dışa bağımlılığı süreci başlamıştır.261 Bu anlaşma ile Osmanlı 

ekonomisinin Avrupa ekonomisi ile bütünleşme süreci başlamıştır. Avrupa ile yapılan 

ticaretin daha fazla gelişme gösterdiği bu dönemde Osmanlı kapalı ekonomisi 

çözülmüştür. Ancak, her bölgenin Avrupa sistemine katılması aynı anda 

                                                 
258 Berkan Hamdemir, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt: 11, Sayı: 2, 2009, s. 66-67. 
259 Himmet Hülür, Gürsoy Akça, “İmparatorluktan Cumhuriyete Toplum ve Ekonominin Dönüşümü ve 

Merkezileşmenin Dinamikleri”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Ara ştırmaları Dergisi,  Sayı: 17, Bahar 2005, s. 
320.  

260 Ahmet Özen, Özay Özpençe, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Ve Türkiye Cumhuriyeti’nde Borçlanma Politikaları ve 
Sonuçları”, Mevzuat Dergisi, Yıl: 8, Sayı: 100, Nisan 2006, s. 1, (Çevrimiçi: 
http://www.mevzuatdergisi.com/2006/04a/03.htm, 09.10.2010) 

261 İsmail Yıldırım, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme (1838-1918)”, Fırat 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 11 Sayı: 2, Elazığ: 2001, s. 318.  



101 
 

gerçekleşmemiştir ve devletin bazı bölgeleri bir müddet daha Batı ekonomik 

boyunduruğunun dışında kalmıştır.262 

1838 ticaret sözleşmesi ile Osmanlı sanayi ve ticareti hızlı bir çöküş sürecine 

girmiştir. Sanayi devrimini tamamlayan Batılı ülkelerin üstün rekabet gücüne rağmen, 

1838 yılına kadar Osmanlı sanayi ve ticareti ayakta durabilmeyi başarmıştı. Ancak bu 

tarihten itibaren imzalanan ticaret sözleşmeleri her türlü korumayı kaldırınca, Osmanlı 

sanayi ve ticareti tümüyle çökmüştü. Sanayi devrimi sonucunda ortaya çıkan üretim 

artışı, kaliteli ve düşük maliyetli ürünler sayesinde İngiltere rekabet edilemez bir güç 

haline gelmişti. Sözleşmenin elverişli ve cazip hükümleri ile Osmanlı pazarına giren bu 

tüccarlar, Osmanlı ülkesini adeta istila etmişlerdir. Bu bakımdan değerlendirildiğinde, 

1838 yılından itibaren imzalanan ticaret sözleşmeleri, Batılı ülkelerin çıkarları 

doğrultusunda hazırlanmış hukuksal belgeler olarak değerlendirilmektedir.263  

XIX. yüzyılda başlayan ve daha sonra da devam eden yenileşme çabalarına 

rağmen Osmanlı Devleti XIX. yüzyılda siyasi bakımdan olduğu gibi ekonomik 

bakımdan da geri kalmış bir ülke durumundaydı. Temel sanayi kurulamadığı gibi, iyi 

durumda olan dokuma sanayi bile ülke ihtiyaçları için yeterli üretim kapasitesine 

ulaşamamıştı. Mevcut sanayi ülkenin tarım ve maden zenginliğini değerlendirmekten 

çok uzaktı. Üretim büyük ölçüde tarıma dayalı idi. Fakat tarım üretimi son derece 

düşüktü. Ülkenin tarım ülkesi olmasına rağmen İstanbul gibi büyük şehirlerin çoğu ithal 

buğdayla besleniyordu. Bütün bunlara rağmen Tanzimat döneminde idari, hukuki ve 

sosyal reformlarla birlikte ekonomik gelişmeyi sağlayacak teşvik tedbirleri 

uygulanmaya başladı.264  

Tanzimat döneminde tarımı geliştirmek düşüncesiyle, çiftçilerin üretim 

alanlarını genişletmek, ticari değeri yüksek olan ürünlerin üretimini artırmak için bu 

ürünlere geçici vergi muafiyetleri sağlanmış, üretimde modern araç kullanımını 

yaygınlaştırmak amacıyla yurt dışından getirilecek araç ve gereçlerin gümrüksüz ithal 

edilmesi gibi politikalar uygulanmıştır. Tanzimat’ın zirai üretimin teşviki amacıyla 

                                                 
262 Donald Quartaert, Osmanlı Devleti’nde Avrupa İktisadi Yayılımı ve Direniş, (1881-1908), Ankara: 1987, s. 18.   
263 İbrahim Duran, “1838 Tarihli Osmanlı-İngiliz Ticaret Sözleşmesi ve Sonuçları”, Erzincan Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, Cilt: VI, Sayı: 1-4, 2002, s. 89.  
264 Yıldırım, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme (1838-1918)”, s. 314.  



102 
 

getirdiği, zirai ürün ticaretinin serbestleştirilmesi, bu konudaki en önemli çalışmadır. 

Devlet tekelleri ve devlet mübayaaları büyük ölçüde tasfiye edilmiştir. Zirai teşvik 

tedbirlerinin bir diğer uygulaması da ticari değeri yüksek ürünlerin üretiminin teşvik 

edilmesi amacıyla pamuk üretiminde öşür muafiyetinin sağlanmasıdır. Yine bu konuda 

1850’de zeytinlik yetiştirenlere 25 yıl, yabani zeytin ağaçlarını aşılayanlara 20 yıl vergi 

muafiyeti getirilmiştir. 1862’de ipek böcekçiliğinin geliştirilmesi için ilk ürün yılından 

itibaren 3 yıl vergi muafiyeti sağlanmıştır. Teşvik tedbirleri hayvancılık alnında da 

uygulanmıştır. Örneğin; 1839’da 600 baş merinos cinsi damızlık koyun Edirne’de halka 

dağıtılırken, 1843’de merinos cinsi koyunlardan 10 yıl süreyle hiçbir vergi alınmaması 

kararlaştırılmıştır. Bu dönemde zirai kredi alanında da önemli gelişmeler yaşanmıştır. 

Zirai kredi alanında hem özel kredi piyasasını düzenleyici kurallar getirilmiş hem de 

devlet tarafından çiftçiye kredi verilmiştir. 1848’de Kütahya pilot bölge seçilerek % 8 

faizli kredi dağıtılırken 1851’de bütün iller kapsam içine alınmıştır. Yine bu dönemde 

Osmanlı hükümeti tarımsal gelişmeyi sağlamak için, arazi ile ilgili hukuk yapısını 

değiştirmeye başladı. Bu konudaki en önemli düzenleme olan 1858 arazi kanunnamesi, 

tarımda özel mülkiyeti getiren hukuk yapısına geçişi büyük ölçüde kolaylaştırdı. 

Uygulanan zirai gelişme politikaları ve daha önemlisi dışarıdan gelen talepler 

sonucunda bu dönemde önemli gelişmeler sağlanmıştır. Tarımsal üretim üzerinden 

alınan öşür gelirlerinde de önemli artışlar gözlenmiş ve 1848 ile 1876 yılları arasında 

genel bütçe gelirlerinin üç katına yükseldiği 28 yıllık dönemde öşür gelirlerinin de 4 

katına ulaştığı görülmüştür. Yine uygulanan politikalar sonucunda hububat üretimi 

1888-1911 yılları arasında % 51 oranında artarken, tütün üretimi % 191, incir üretimi % 

122, fındık üretimi % 217, ipek kozası üretimi % 122 ve Adana bölgesindeki pamuk 

üretimi % 472 oranında artmıştır. Tarım ürünlerinin ihracat içindeki payı 1889’da % 18, 

1907’de % 22’ye ve 1913’de % 27’ye yükselmiştir. 265  

1909’da Türkiye tarımının verimlilik düzeyi patates ve tütün dışında 

Yunanistan, Romanya ve Rusya gibi ülkelerin üzerindedir. Ancak yine ifade etmek 

gerekir ki 1909 tarım istatistiğinden yararlanılarak hesaplanan verimlilik düzeyleri 

gerçek rakamların % 25-30 üzerindedir. Bu durum dikkate alındığında yirminci yüzyılın 

başında Türkiye tarımında verimlilik düzeyinin, balkan ülkeleri ve Rusya ile aynı 

                                                 
265 Yıldırım, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme (1838-1918)”, s. 314-15.  



103 
 

olduğu söylenebilir. Buna karşılık Fransa ve İngiltere gibi ülkelere göre 1909’da 

Türkiye’de tarımsal verimlilik düzeyi oldukça düşüktür. Bu farklılık patateste daha da 

çarpıcı boyuttadır. Nitekim 1909’da İngiltere’de patates üretiminde hektar başına vergi 

düzeyi 16 ton iken, Türkiye için aynı rakam sadece 3 tondur.266 

Bu dönemde sanayie gelince, iç pazar ihtiyacını karşılamaya yönelik olan 

geleneksel Osmanlı sanayi büyük ölçüde insan gücüne dayanmaktaydı. Gelişmiş olan 

dokuma sanayi ülke ihtiyacını karşılamakla kalmamış, Avrupa pazarlarında da alıcı 

bulmuştur. Fakat Avrupa’da başlayan sanayi inkılâbıyla birlikte XVIII. yüzyıl 

sonlarından itibaren ihraç imkânları azaldığı gibi iç pazarda sadece dokuma değil diğer 

sanayi sektörlerinde de bazı sorunlar ortaya çıkmaya başlamıştır. 267  

XVIII. yüzyıl, en genel anlamda, Osmanlı ticaret tarihine ilişkin olarak yapılan 

araştırmalarda bir dönüşüm yüzyılı olarak ifade edilmektedir. Bu dönüşüm ana 

hatlarıyla, ticari partnerlerin değişerek Orta Avrupa devletlerinin bu ticaretteki rollerinin 

artması, Karadeniz ticaretinde yeni ulusların ortaya çıkması, Osmanlının tarımsal ürün 

ihracının belirginleşmesi, ticarete konu olan metaların değişimi, ticaretin coğrafi 

değişimi, kapitülasyonların süreklilik kazanması, taşımacılıkta Avrupalı ulusların artan 

faaliyetleri, Osmanlı ticaretinde azınlıkların boy göstermeye başlaması, Osmanlı 

topraklarında yeni elçiliklerin kurulması, Osmanlı’nın sınaî anlamda yenileşme 

faaliyetlerine girişmesi ve ilk kez olarak Avrupa’ya elçi göndermesi, hammadde 

ihracının artması ve ticaret hacminin artması gibi dönüşümleri içermektedir. 268 

Avrupalı büyük devletler kapitülasyonlarla hareket sahasını daralttıkları 

Osmanlı’ya ihracatlarını sürekli arttırıyorlardı.1838’de İngiltere ve 1861’de Fransa ile 

imzaladığı ticaret anlaşmalarıyla bu eğilim daha da güçlenmişti. 1838’de İngilizlerle 

yapılan Ticaret Anlaşması ile bir nevi gümrük köleliğine girilmişti. Gerçi bu ticaret 

anlaşmasında Osmanlı pazarlık gücüne sahip değildi. Üstelik bu anlaşma ile kaçak 

ticaretin kontrol altına alınacağı iddia edilse de dışa karşı korunma tedbirleri 

getirilmeden içerdeki kayıtların kaldırılması ülkeyi Avrupa’nın açık pazarı haline 

                                                 
266 Tevfik Güran, Osmanlı Dönemi Tarım İstatistikleri: 1909, 1913 ve 1914, Devlet İstatistik Enstitüsü, Tarihi 
İstatistik Dizisi, Cilt: 3, Ankara: 1997, s. 5.  

267 Yıldırım, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme (1838-1918)”, s. 315-16.  
268 Mesud Küçükkalay, “Osmanlı İmparatorluğu’na Avrupa’dan Karayolu İle Yapılan İhracatın Değerlendirilmesi: 

1795-1804”, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 2, 2003, s. 152. (ss. 151-176) 



104 
 

sokmuştur. Böylece Osmanlı ekonomisinin dışa bağımlılığı süreci başlamıştır. 

İngilizlerle yapılan 1838 Ticaret Anlaşması serbest ticaret şartlarını hazırlarken, 1839 

“Tanzimat Fermanı” ise Batı Kapitalizmi yararına kurulan dışa bağımlılığın gerekli 

kıldığı idari, mali vb. reformları getirmiştir. Böylece Osmanlı ekonomisinin Avrupa 

ekonomisi ile bütünleşme süreci başladı ve Avrupa ile yapılan ticaret daha fazla gelişme 

gösterdi. Bunun sonucunda Osmanlı kapalı ekonomisi çözüldü. Ne var ki, her bölgenin 

Avrupa sistemine katılması aynı anda gerçekleşmedi ve devletin bazı bölgeleri bir 

müddet daha batı ekonomik boyunduruğunun dışında kaldı. 269 

Toplam Osmanlı ihracatı cari fiyatlarla 1840’da 4.7 milyon İngiliz sterlininden 

1913’de 28.4 milyon sterline çıkarken, Osmanlı ithalatı da 1840’da 5.2 milyon İngiliz 

sterlininden 1913’de 39.4 milyon sterline ulaşmıştır. Cari fiyatlarla bu, ihracatta beş 

kattan, ithalatta ise altı buçuk kattan fazla bir artış anlamına gelmektedir. 19. yüzyılda 

dünya fiyatlarının genel bir düşme eğilimi içinde olduğu düşünülürse, sabit fiyatlarla 

hesaplanacak ticaret miktarlarındaki, bir başka deyişle, ticaretin hacmindeki artışın daha 

da fazla olacağı açıktır. Gerçekten de, 1880 fiyatları ile hesaplandığında, 1840-1913 

döneminde ihracattaki artış on kata, ithalattaki artış ise on iki kata ulaşmaktadır. 270 

Doğu ile batı arasında transit geçiş noktası olan Osmanlı Devleti, alternatif 

ticaret yollarının gelişmesiyle, 16. Yüzyıldan itibaren bu üstünlüğünü kaybetmeye 

başlamış ve transit ticaretten sağladığı gelirler azalmıştır. Dünya ekonomisindeki 1650-

1730 durgunluğunun ardından, Osmanlı’nın Avrupa’yla olan ticareti artmaya 

başlamıştır. 1730 -1780 yılları arasında %1,5 artan ticaret hacmi, 1830’lu yıllardan 

sonra büyük bir sıçrama göstermiş ve Avrupa’yla ticaretin yıllık büyüme oranı % 5’i 

geçmiştir. 1830-1914 yılları arasında, dış ticaret hacmi 10 kattan fazla artan Osmanlı 

Devleti’nde, I. Dünya Savaşı öncesinde toplam üretiminin %10’ndan fazlası ihraç 

edilmekteydi. 19. yüzyılda, buharlı gemilerin yaygınlaşması ve demiryolu ağlarının 

genişlemesi de Osmanlı’nın dış ticaretinin artmasını sağlamıştır. Avrupa ile Osmanlı 

Devleti arasındaki dış ticaretin artmasının diğer bir nedeni de Amerika’dan Avrupa’ya 

getirilen altın ve gümüşün, para birimlerinde önemli değer kayıplarına yol açması ve 

                                                 
269 Yıldırım, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme (1838-1918)”, s. 318.  
270 Şevket Pamuk, 19. Yüzyılda Osmanlı Dış Ticareti, Devlet İstatistik Enstitüsü, Tarihi İstatistik Dizisi, Ankara: 

1995, s. 27.  



105 
 

satın alma gücünü destekleyerek talebi arttırması nedeniyle fiyatların yükselmesine yol 

açmış olmasıdır. Avrupa’da fiyatların yükselmesi ise, daha ucuz durumda olan Osmanlı 

mallarına talebi arttırmıştır. 271  

1820’lerden 1870’lerin sonuna kadarki dönemde İngiltere’nin Osmanlı 

Devleti’nin ve özellikle Anadolu’nun dış ticaretindeki payı giderek artmıştır. Buna 

karşılık, Fransa, 18. yüzyıldaki konumunu bir daha elde edememiş, buna karşın, 

1880’lerden itibaren Almanya’nın dış ticaretteki payı artmaya başlamıştır. Ancak, 

İngiltere, I. Dünya Savaşı’na kadar Osmanlı ithalatı ve ihracatında en büyük payı elinde 

tutmayı başarmıştır. Osman İmparatorluğu’nun ithalatı; pamuklu, yünlü ve ipekli 

dokumalar, askeri malzeme ve donanım, kalay, demir ve çelik ile şeker, çay ve kahve 

gibi tarım ürünlerinden, diğer bir ifadeyle ağırlıklı olarak Avrupa’nın mamul 

mallarından oluşuyordu. Ağırlıklı ihraç malları ise; pamuk, yün, ham ipek, tiftik yünü, 

hububat, tütün, üzüm, incir, meşe palamudu, meyan kökü, afyon ve bazı madenler gibi, 

tarım ürünleri ve hammaddelerdi. 272  

Osmanlının tarım siyaseti değişerek daha çok Avrupa sanayisinin ihtiyaçlarına 

uygun pamuk, tütün vb. gibi ihracata dönük tarıma dönülmesini sağlayan 1838 

anlaşması tahıl üretimini düşürdü. Bu da tahıl üretiminin artan nüfusa yetmemesi, 

ihracata göre tarım yapma gibi tehlikeli bir durum yarattı. El sanatlarına dayalı Osmanlı 

sanayisi yok olmaya terk edildi. Avrupa menşeli her türlü mal Osmanlı ülkesini istila 

etti. Nihayet Avrupa ticaret anlaşmalarının ve kendi sanayi mallarının yardımı ile 

Osmanlı üzerinde ticari ve ekonomik emperyalizmini tesis ederek, kalkınmasına engel 

oldu. Bu uygulama sonunda Osmanlı Devleti’nin dış ticaret dengesi 19. yüzyılın ikinci 

yarısında açık verdi. Osmanlı’nın bütçeyi dengelemek için gösterdiği gayretler, 

1850’lerde başlayan ağır borçlanmalara yol açtı. 273 

Osmanlı şehirlerinin ekonomik kaynakları, sanayi, ticaret ve şehir çevresinden 

ve tamamen kırsal yöreden şehre gelen gelirleridir.  Vakıf gelirlerinin de aynı 

kaynaklardan geldiği açıktır. 16. yüzyıl Osmanlı eyaletlerinin gelirleri içindeki vakıf 

                                                 
271 Adem Anbar, “Osmanlı İmparatorluğu’nun Avrupa’yla Finansal Entegrasyonu: 1800-1914”, Maliye Finans 

Yazıları, Yıl: 23, Sayı: 84, Temmuz 2009, s. 23. (ss. 17-37) 
272 Anbar, “Osmanlı İmparatorluğu’nun Avrupa’yla Finansal Entegrasyonu: 1800-1914”, s. 24. 
273 Yıldırım, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme (1838-1918)”, s. 318-19.  



106 
 

gelirlerinin oranı belirlenmiştir. Buna göre Rum eyaletinde % 15.7, Karaman eyaletinde 

% 14, Halep ve Şam eyaletinde %14, Anadolu eyaletinde % 17, Zülkadriye’de % 5 ve 

Rumeli’de % 5.4 olarak değişmektedir. Yine aynı yüzyılda evkaf, emlak ve evladlık 

vakıflarının varidatı 57 yük (5.714.819 akçe) olarak belirlenmiştir. 274 

Vakıfların ekonomik büyüklüğünü göstermesi açısından şu bilgi önemlidir: 

Resmi kayıtlara göre 1456-1546 arası 90 yıllık dönemde vakfedilen nakit para toplamı 

18 milyon akçeye ulaşmaktadır. Bunların diğer vakıf çeşitlerine göre yüzde ortalaması 

ise, vakıf sayısı içinde % 26, toplam nakit değerler içinde ise % 44,3’tür. Aynı döneme 

ait 1527 yılı Osmanlı Devleti vergi gelir toplamı 537 milyon 927 bin akçe kadardır. 

Bundan, eyaletlere has, tımar ve zeamet teşkilatlarına verilen paylar düşüldükten sonra, 

merkezde toplanan bütçe gelirlerinin % 12 kadarını, vakıf paraların oluşturduğu 

görülür.275 

Osmanlı mali yapısıne gelince; merkez maliyesi, tımar sistemi ve vakıflar 

olarak üç kısımda ele alınabilir. Merkez maliyesinden kasıt, gelir ve giderleri merkezî 

bütçeye yansıyan mali kesimdir. Merkez ve eyalatlerin merkezî bütçeyi ilgilendiren 

kesimleri, mali yapının en üst makamı olan Başdefterdarlığa (Bâb-ı defterî) bağlıdır. 

Merkezî hazinenin birinci gelir kaynağı çoğunlukla mukataa (bütçe içindeki payı % 24-

40), ikinci gelir kaynağı cizye (bütçe içindeki payı % 23-48), üçüncü gelir kaynağı 

avarızdır (bütçe içindeki payı % 10-20). Bütçelerde yer alan en önemli gider kalemini 

mevacib harcamaları oluşturmaktadır. Bunlar ordu mensuplarıyla devlet görevlilerine 

yapılan ödemelerdir (bütçe içindeki payı % 50-70).276  

Osmanlı bütçeleri devletin nakdî harcamalarını gösterir ama burada kamu 

yatırımları yer alamaz. Harcamaların da bir kısmı mahsup işlemiyle yapılır. Tımar ve 

vakıflarda da aynı mantık vardır. Eğitim, sağlık ve bayındırlık yatırımları gibi kamu 

yatırımları, hazineden para çıkışı ile değil vergi muafiyetleri ve vakıflar eliyle 

yürütülüyordu. 

                                                 
274 Ömer Demirel, Sivas Şehir Hayatında Vakıfların Rolü,  Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara: 2000, s. 116.  
275 Döndüren, “Osmanlı Tarihinde Bazı Faizsiz Kredi Uygulamaları ve Modern Türkiye’de Faizsiz Bankacılık 

Tecrübesi”, s. 4-5. 
276 Ahmet Tabakoğlu, İktisat Tarihi , Kitabevi, İstanbul: 2005, s. 70. 



107 
 

Osmanlılar, en önemli üretim faaliyeti olan ziraatte, tımar sistemini hâkim 

kılmışlardır. Tımar sistemi, devletin zirâi kesimden elde edeceği gelirin büyük kısmını 

belli gider alanlarına tahsis ettiğinden maliyeyi ilgilendirmektedir. Tımarın esası, devlet 

mülkiyeti altındaki toprakların yine birer devlet memuru olan sipahilerin gözetiminde 

kullanım hakkına sahip köylüler tarafından işletilmesidir. 16. yüzyılda tımar kesininin 

devlet maliyesi içindeki payı % 37 idi. Bu oran zamanla azalmış olmalıdır. 17. yüzyılda 

200.000 kişiye ulaşan sipahi ordusu da azalmış, Tanzimat döneminde toprakta özel 

mülkiyet ağırlık kazanarak tımar sisteminin kalıntıları da ortadan kaldırılmıştır.277     

Bugün merkezî bütçe geliri içerisinde yer alan diyanet, eğitim, sağlık ve sosyal 

yardım, bayındırlık hizmetlerine ayrılan yatırımlar, genellikle vakıflar tarafından finanse 

edilmekteydi. 16. yüzyılın ilk yarısında vakıf gelirleri, toplam kamu gelirleri içinde % 

12 civarında bir paya sahiptir. İltizam ve özel mülkleşme eğilimlerinin güçlendiği 17. 

yüzyıldan itibaren vakıflarda bir genişleme olduğu ve 18. yüzyılda % 25’lere yükseldiği 

tahmin edilebilir.278      

Mali yapıyı belirleyen temel unsurlar devletin gelir ve giderlerine ilişkin 

ayrıntıları içerdiğinden yukarıda bahsetmiştik. İncelenen dönemde Osmanlı Devleti’nin 

gelirleri ve bu gelirlerin harcandığı gider alanları belirlendiğinde temel mali yapı daha 

ayrıntılı olarak ortaya çıkmış olacaktır. 

Osmanlı Devleti’nin XIX. yüzyıldaki temel gelir kaynakları şu şekilde 

sıralanabilir:279 

• Müslüman tebanın üretiminin 1/10’u oranında alınan hayvan vergisi 
(ağnam) 

• Gümrük, maden ve orman rüsümatı 

• Otonom bölgelerin gönderdikleri vergi ve hediyeler 

• Topraktan alınan aşar vergisi 

                                                 
277 Tabakoğlu, İktisat Tarihi , s. 72. 
278 Tabakoğlu, İktisat Tarihi , s. 73. 
279 Necdet Ekinci, “İmparatorluktan Cumhuriyete, Türk Mali Politikasına Bakış”, Türk Tarih Kurumu Dergisi, 

Belleten, Aralık 1991, Cilt: CLX, Sayı: 214, s. 760.  



108 
 

Bahsedilen dönemde devlete ait en önemli gider kalemini ise orduya ilişkin 

harcamalar oluşturmaktadır. 

XIX. yüzyılda devlet gelirleri ile giderleri arasındaki fark, harcamalardaki 

artıştan dolayı önemli bütçe açıklarına neden olmuştur. Bu açıkların kapatılması için de 

bu dönemde farklı tedbirler uygulamaya konulmuştur. 

Kamu giderlerinin kamu gelirlerini aşması nedeniyle, devlet bütçesinin açık 

vermesi ekonominin tüm kesimleri için arzu edilmeyen bir durumdur. Bütçe açıklarının 

giderilmesinde yurtiçi kaynaklara başvurulduğunda, başlıca üç tür finansman yöntemi 

ile karşı karşıya kalınmaktadır. Bunlar vergi oranlarının artırılması, iç borçlanma280 ve 

paranın değeriyle oynamadır. Bu teknikler ve Osmanlı Devleti’nin mali yapısına ilişkin 

temel açıklamalara aşağıda yer verilmiştir. 

III. Selim’in tahttan indirilmesinden Tanzimat’a kadar süren dönemde (1807-

1839), Osmanlı Devleti’nin mali tarihinde çok ilginç ve önemli gelişmeler yaşanmıştır. 

Bu dönem, 1807-1826 ve 1826-1839 olarak iki alt döneme ayrılarak incelenebilir. 1807-

1826 dönemi, kendinden önceki ve sonraki gelişim çizgisinden hem kopuk hem de 

farklı nitelikte bir “ara dönem” durumundadır. Bu dönemde Nizamı Cedid ve onun 

doğal uzantısı mali politika askıya alınmış, bunun yerine nelerin konulacağına ise karar 

verilememiş ve uygulamaya geçilememiş, maliye adeta kendi haline bırakılmıştır. İkinci 

dönemin en önemli özelliği, askeri kurumlardan başlayan ve giderek mali, idari ve 

mülki yapıyı da yeniden şekillendiren merkezileşmedir. Bu dönemde merkezileşme 

süreci, maliyede geniş çaplı bir yeniden düzenleme hareketiyle yürümüştür.281  

Tanzimat yönetimi tarafından başlatılan ve daha sonra II. Abdülhamit ile İttihat 

ve Terakki dönemlerinde de sürdürülen reformlar, modern bir malî yapının doğmasını 

sağlamıştır. Böylece istisna ve imtiyazların yaygın olduğu tesadüfi bir vergi düzenine 

dayalı olarak elde ettiği gelirlerini çeşitli ki şi, kurum ve gruplarla paylaşmak zorunda 

                                                 
280 M. Yasin Saatci, “Türkiye’de Bütçe Açıkları ve Finansman Şekilleri”, Bütçe Dünyası, Cilt: 2, Sayı: 26, Yaz 2007, 

s. 94.  
281 Yavuz Cezar, Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişim Dönemi, Alan Yayıncılık, İstanbul: 1986, s. 235. 



109 
 

kalan bir devletin yerini, ödeme gücü olan herkesi vergilendirmeye ve bu gelirlerin 

giderek daha büyük bir bölümünü kontrol etmeye çalışan merkezî bir devlet almıştır.282  

Tanzimat’ın ilânıyla birlikte hemen, Gülhane Hatt-ı Hümâyun’unda yer alan 

hususların uygulanmasına geçilmiş ve ülke yönetiminde idarî, malî, askerî ve adlî 

alanlarda köklü değişiklikler yapılmaya başlanmıştır. Tanzimat’ın uygulamaya 

konulmasıyla birlikte yeni bir malî politika da yürürlüğe konulmuştur. Fakat 

Tanzimat’ın malî hükümlerinin kısa sürede tüm ülkede uygulanması mümkün 

olmadığından önce pilot olarak seçilen bazı bölgelerden başlanmıştır. Böylece ülke, 

Tanzimat’a dâhil edilen ve edilmeyen bölgeler diye iki kısımda değerlendirilmiştir. 

Tanzimat’a dâhil edilmeyen bölgelerde bu düzenin getirdiği yeni malî esaslar hemen 

uygulanamamış ve buralarda eski usuller yaşamaya devam etmiştir. Tanzimat’ın, ülke 

genelinde uygulanması ise 1851 yılına kadar uzamıştır.283 

II. Viyana kuşatmasından (1683) sonra, Osmanlı Devleti’nde gelirlerde ve 

giderlerde nitelik yönünde değişmeler başlamıştır. Özellikle bürokratik ve askeri 

harcamalar yükselmiş ve bunlar da gelirleri kendine doğru çekmiştir.284 XIX. yüzyıla 

gelindiğinde Osmanlı yönetimi giderek daha da büyüyen savunma problemlerinin 

çözümlenmesinde yeni arayışlara girmiştir. Yeni ve modern bir ordu kurma çabaları 

merkezî hazinenin gelir ihtiyacını daha da artırmıştır. Acil gelir ihtiyacını geleneksel 

malî yapı içinde çözmeye çalışan yönetim, müsadere, tağşiş, miri mubayaa ve ticari 

tekeller oluşturma gibi kısa dönemde merkezî hazineye bol gelir sağlayabilecek, 

uygulaması kolay malî kaynak yaratma yöntemlerine başvurmuştur. Ancak bu 

uygulamalar uzun dönemde başta tarım olmak üzere ticaret ve sanayi ile ilgili grupları 

olumsuz yönde etkilemiştir. XIX. yüzyılın ilk yarısındaki uygulamaların olumsuz 

sonuçlarını gören ve daha köklü ve uzun dönemli bir reform programına olan ihtiyacı 

anlayan Tanzimat yönetimi, geleneksel malî sistemi değiştirerek hem eski gelir 

kaynaklarını yeniden düzenleme ve yeni gelir kaynakları oluşturma ve hem de bu 

gelirlerin daha büyük bir bölümünü kontrol ederek modern bir devlet olarak üstleneceği 

                                                 
282 Tevfik Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, T.C. Devlet İstatistik Enstitüsü, Ankara: Eylül 

2003, s. 3. 
283 Hüseyin Muşmal, “ Tanzimat Reformlarının Uygulanması Hakkında Konya Valisi Selim Paşa’ya Verilen Talimât-ı 

Seniyye”, Manas Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 19, 2008, s. 106.  
284 Ahmet Tabakoğlu, Gerileme Dönemine Girerken Osmanlı Maliyesi, Dergâh Yayınları, İstanbul: 1985, s. 14.  



110 
 

yeni fonksiyonlara uygun bir şekilde harcama gayreti içine girmiştir. Tanzimat 

yöneticilerinin devlet gelirleriyle ilgili temel hedefi, ödeme gücünü dikkate almayan 

geleneksel vergi sistemi yerine doğrudan geliri ve serveti vergilendiren, istisna ve 

muafiyetlere yer vermeden ödeme gücü olan herkesi vergi yükümlüsü haline getiren ve 

bu gelirleri etkin bir malî bürokrasi kanalıyla doğrudan devlet adına toplayan bir malî 

sistem oluşturmaktı.285  

Maliyede merkezi anlayışın benimsenen, örfi vergilerin kaldırılması, vergilerin 

sınıflandırılması, ayni mükellefiyetler ve muafiyetlerde değişiklikler yapılması, yeni 

vergi konuları bulunması ve yeni tahsil usulleri geliştirilmesi ve dolayısıyla iltizam 

yönteminin kaldırılması Tanzimat Dönemi’nde yapılmaya çalışılan mali reformlarının 

en önemlilerini oluşturmaktaydı. Bu şekilde hazine birliği ilkesi sağlanmaya 

çalışılmıştır. Hazine birliği ilkesinin bir gereği olarak merkez bütçesi, tımar düzeni tek 

hazinede toplanmıştır. Vakıfların bile mali durumu, kısmen de olsa tek hazine 

anlayışına uydurulmaya çalışılmıştır.286  

Tanzimat ilan edildiği dönemde Osmanlı hazinesi ciddi problemlerle karşı 

karşıya idi. Bunlardan biri II. Mahmut’un 1808-1839 yılları arasındaki 31 yıllık saltanat 

döneminde, savaşlar ve iç isyanların neden olduğu para sıkıntısına çare olmak üzere, 

çeşitli ayar ve vezinlerde olmak üzere 47 çeşit gümüş para ve yine muhtelif adlarla 

bastırdığı altın paralardı.287 Sikkelerdeki değerli maden miktarını azaltmaya ve bu 

şekilde devlete gelir sağlamaya yönelik bir mali politika olarak uygulanan tağşiş, 

fiyatların artmasına da neden olmaktadır. 1808-1830 yılları arasında altın sikke 35, 

gümüş ise 37 kez tağşiş edilmiştir.288 

II. Mahmut tahta çıktığında Osmanlı kuruşunun içinde 5,9 gram gümüş 

bulunmaktaydı ve bu miktar 1789 tarihinden beri değişmemişti. Ancak daha sonraki 30 

yılda, kuruşun içerdiği gümüş miktarı kimi zaman hızlı kimi zaman da yavaş azaldı. 

                                                 
285 Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 3. 
286 Abdullah Mutlu, Tanzimattan Günümüze Türkiye’de Vergileme Zihniyetinin Gelişimi,  T.C. Maliye Bakanlığı 

Strateji Geliştirme Başkanlığı, Yayın No:2009/390, Ankara: 2009, s. 56-57. 
287 Kaya Bayraktar, “Osmanlı Bankasının Kuruluşu”, C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi,  Cilt: 3, Sayı: 2, 2002, 

s. 71.  
288 Ali Akyıldız, Para Pul Oldu, İletişim Yayınları, İstanbul: 2003, s. 39. 



111 
 

1831-1832 yılında Osmanlı kuruşundaki gümüş miktarı 0,5 gram ile en düşük seviyeye 

indi. 1808-1844 arasında kuruş, gümüş içeriğinin yüzde 83’ünü kaybetti.289 

Tanzimat öncesinden başlayan parasal sorunlara, Tanzimat’ın ilanından sonra 

tedavüle çıkarılan kâğıt para ve ilk defa Kırım Savaşı sırasında alınan dış borç sorunları 

da eklenmiştir. Mısır Valisi Mehmet Ali Paşa’nın Kütahya’ya kadar dayanıp İstanbul’u 

tehdit etmesi sonucu hazinenin maruz kaldığı krizi aşmak ve İstanbul’da tedavül vasıtası 

olmak üzere, Ağustos 1840 tarihinde bugünkülerden farklı olarak ilk kâğıt para -kaime- 

Kavaimi Nakdiyye-i Mu’tebere adıyla basıldı. Bu tarihi olay, iltizam sistemiyle başlayıp 

daha sonra 1695’te malikâne ve nihayet 1775 yılında başlatılan esham sistemiyle devam 

eden Osmanlı ekonomisinde nakdileşme ve nakit paraya olan ihtiyaç çerçevesinde 

bulunmuş bir çözümdü. Sekiz yıl tedavül müddeti olan kaimeler % 12,5 faiz getirisine 

sahipti. İç borçlanma teşebbüsü dâhilinde hazine tahvilleri olarak değerlendirilebilecek 

esham kaimeleri, dalgalı borçlar karşılığı çıkarılan tahvillerden farklı olarak, kamu 

kurumları tarafından metal paralar gibi ödeme aracı olarak kabul ediliyordu. İlk 

basımdan sonra kaimelerin numaralandırılmamış ve elle yazılmış olmalarından ötürü 

kısa sürede sahtelerinin basılması, faizlerinin ödenememesi, halkın günlük alışverişlerde 

kâğıt para istememesi, yine bankerlerin kaimeleri paradan saymamaları gibi sorunlarla 

yüzyüze gelinmiştir. Bu durum kâğıt paranın değer kaybetmesine ve fiyat enflasyonuna 

neden oluyordu. Daha sonra hükümet bunları piyasadan çekerek yerlerine basılı kaime 

çıkarırken faizlerini de sırasıyla % 10 ve % 6’ya kadar düşürmüştür. İlk faizsiz kaimeler 

ise 1851 yılı Ocak ayında tedavüle sürülmüştür.290 

Tanzimat dönemi ile birlikte Osmanlı Devleti’nde modern anlamda bir bütçe 

geleneği ortaya çıkmıştır. Bu dönemin mali bürokrasisi açısından önemli bir gelişme de 

“Umur-ı Maliye Nezareti”nin tüm mali işleri kontrol eden bir nezaret olarak 

kurulmasıdır. Maliye hazinesinin kurulması ve Maliye Nezareti’nin tüm mali işleri 

                                                 
289 Şevket Pamuk, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Paranın Tarihi,  2. Baskı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul: 
2000, s. 210. 
290 Bayraktar, “Osmanlı Bankasının Kuruluşu”, s. 73.  



112 
 

kontrol eden bir kuruluş haline dönüşmesi ile bütçelerin hazırlanması mümkün hale 

gelebilmiştir.291 

Tanzimat döneminde hazırlanan bütçeler, teknik özellikleri itibariyle önemli 

bütçeler statüsüne girmektedir. Bu dönemde belirlenen prensipler çerçevesinde 1846-47 

mali yılından başlayarak 1854-55 mali yılı dışında her yıl düzenli olarak bütçeler 

hazırlanmıştır.292 Bu bütçelerde ilk olarak devletin bir önceki yılın mali kayıtlarına göre 

o bütçe dönemi içinde tahakkuk edecek gelirlerinin toplam miktarı yer alırdı. O yıl 

içinde gelirlerde ihale bedellerine yapılan zamlar ya da yeni bir gelir kaynağının bütçeye 

girmesi nedeniyle bir artış söz konusu ise bu miktar toplam gelirlere ilave edilirdi. Daha 

sonra bu gelirlerden tahsili mümkün görülmeyen bir miktar düşülerek, o mali yıl adına 

tahsil edilebilecek net gelir miktarı belirlenirdi. Bütçelerin ikinci bölümünde ise giderler 

bir önceki mali yılbaşındaki tahsilâtlar ve yıl içinde yapılan ilaveler dikkate alınarak 

tertipler itibariyle gösterilirdi. Daha sonra bu miktarlara yeni mali yıl içinde yapılması 

düşünülen zamlar veya indirimler gösterilerek, o mali yıl için o tertibe konan nihai 

miktarlar belirlenmiş olurdu. Bütçenin üçüncü ve son bölümünde ise toplam tahsili 

mümkün gelirlerle yapılacak giderlerin mizanı yapılarak belirlenen açık ya da fazla 

gösterilirdi. Ancak bütçe açığı söz konusu ise, bu açığın nasıl kapatılacağı konusunda 

bütçede herhangi bir husus bulunmazdı. 293 

Osmanlı Devleti’nin 1841-1900 yılları arasındaki bütçelere ilişkin gelir-gider 

ve bütçe açıkları aşağıdaki tabloda özetlenmiştir. 

 

 

 

 

                                                 
291 Selda Kılıç, “Tanzimat Sonrası Osmanlı Vilayet Bütçeleri”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Ara ştırmaları Dergisi, Cilt: 20 Sayı: 31, 2000, s. 194. 
292 Erdoğan Keskinkılıç, “Yenileşme Dönemi Osmanlı Bütçeleri Üzerine Genel Bir Bakış”, OTAM (Ankara 

Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi), Sayı: 14, 2003,  s. 325.  
293 Tevfik Güran, Tanzimat Döneminde Osmanlı Maliyesi: Bütçeler ve Hazine Hesapları (1841-1861), Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, Ankara: 1989, s. 12.  



113 
 

Tablo 11: Bütçelere Göre Devlet Gelirleri, Giderleri ve Bütçe Açıkları (1841/42-
1900/01) 

Mali Yıl  
Gelir  

Kuru ş              Endeks 
Gider  

Kuru ş                      Endeks 
Bütçe 
Açığı 

Bütçe Açığının 
Giderlere Oranı  

(1257) 1841/42    562.911.000 1,00 567.074.000 1,00 -4.163.000 -0,7 
(1262) 1846/47    625.000.000 1,11 633.212.899 1,12 -8 212 899 -1,3 
(1263) 1847/48      653.500.000 1,16 678.668.435 1,20 -25.168.435 -3,7 
(1264) 1848/49 666.230.000   1,18 754.455.456 1,33 - 88.225.456 -11,7 
(1265) 1849/50    710.000.000 1,26 788.893.647 1,39 - 78.893.647 -10 
(1266) 1850/51      702.129.312 1,25 801.029.061 1,41 - 98 899 749 -12,3 
(1267) 1851/52    724.400.000 1,29 778.025.831 1,38 - 53.625.831 -6,9 
(1268) 1852/53     772.971.628 1,37 794.392.424 1,40 - 21.420.796 -2,7 
(1269) 1853/54      757.459.670 1,35 779.117.205 1,37 - 21.657.535 -2,8 
(1270) 1854/55    - - 1.108.129.548 1,95 - - 
(1272) 1856/57   888.053.500 1,58 929.362.500 1,64 - 41.309.000 -4,4 
(1273) 1857/58   1.042.945.000 1,85 1.131.590.000 2,00 - 88 645 000 -7,8 
(1274) 1858/59    1.133.301.500 2,01 1.200.665.500 2,12 - 67.364.000 -5,6 
(1275) 1859/60  1.161.376.000 2,06 1.367.198.204 2,41 -205.822.204 -15,1 
(1276) 1860/61  1.200.067.485 2,13 1.311.636.964 2,31 -111.569.479 -8,5 
(1277) 1861/62   1.221.184.160 2,17 1.393.407.544 2,46 -172.223.384 -12,4 
(1278) 1862/63   1.661.021.246 2,95 1.490.693.048 2,63 170.328.198 11,4 
(1279) 1863/64 1.505.269.835 2,67 1.484.502.492 2,62 20.767.343 1,4 
(1280) 1864/65 1.621.110.059 2,88 1.602.836.185 2,83 18.273.874 1,1 
(1281) 1865/66  1.525.582.781 2,71 - - - - 
(1282) 1866/67  1.558.566.500 2,77 1.679.593.840 2,96 -121.027.340 -7,2 
(1283) 1867/68  1.597.993.883 2,84 1.868.318.076 3,29 -270.324.193 -14.5 
(1284) 1868/69 1.825.868.500 3,24 2.072.870.500 3,66 -247.002.000 -11.9 
(1285) 1869/70 1.775.144.500 3,15 2.036.084.000 3,59 -260.939.500 -12.8 
(1286) 1870/71 1.839.481.000 3,27 2.070.929.500 3,65 -231.448.500 -11.2 
(1287) 1871/72 1.920.081.500 3,41 2.276.533.500 4,01 - 356.452.000 -15.7 
(1288) 1872/73 2.063.721.000 3,67 2.140.445.000 3,77 - 76.724.000 -3.6 
(1289) 1873/74   2.109.927.500 3,75 2.618.661.500 4,62 - 508.734.000 -19.4 
(1290) 1874/75 2.480.742.000 4,41 2.513.458.000 4,43 -32.716.000 -1,3 
(1291) 1875/76 2.388.294.000 4,24 2.892.909.500 5,10 -504.615.500 -17,4 
(1292) 1876/77 2.202.747.000 3,91 2.572.624.000 4,54 - 369.877.000 -14,4 
(1293) 1877/78 2.007.096.500 3,57 4.628.324.000 8,16 -2.621.227.500 -56,6 
(1295) 1879/80 1.428.582.000 2,54 1.523.660.339 2,69 - 95.078.339 -6,2 
(1296) 1880/81 1.615.584.000 2,87 2.195.000.957 3,87 -579.416.957 -42,20 
(1297) 1881/82 1.594.250.600 2,83 2.756.850.185 4,86 -1.162.599.585 -25,40 
(1298) 1882/83 1.505.904.000 2,68 2.019.787.663 3,56 -513.883.663 -21,80 
(1299) 1883/84 1.635.498.500 2,91 2.090.992.142 3,69 - 455.493.642 -26,80 
(1300) 1884/85 1.576.903.000 2,80 2.153.426.600 3,80 - 576.523.600 -22,70 
(1303) 1887/88 1.757.382.152 3,12 2.272.113.405 4,01 -514.731.248 -13,70 
(1304) 1888/89 1.813.759.759 3,22 2.101.709.550 3,71 - 287.949.791 -15,90 
(1305) 1889/90 1.779.545.700 3,16 2.115.399.124 3,73 - 335.853.424 -10,80 
(1306) 1890/91 1.776.742.432 3,16 1.992.728.626 3,51 -215.986.194 -9,70 
(1307) 1891/92 1792.235.939 3,18 1.984.208.222 3,50 -191.972.283 -4,80 
(1308) 1892/93 1.837.183.691 3,26 1.929.092.173 3,40 - 91.908.482 -14,60 
(1309) 1893/94 1.829.989.845 3,25 2.142.220.051 3,78 -312.230.206 -8,60 
(1310) 1894/95 1.865.663.127 3,31 2.041.096.591 3,60 -175.433.464 -12,50 
(1311) 1896/97 1.832.588.445 3,26 2.095.262.926 3,69 - 262.674.481 -20,50 
(1312) 1896/97 1.829.105.250 3,25 2.301.039.735 4,06 - 471.934.485 0,30 
(1313) 1897/98 1.851.132.599 3,29 1.844.934.941 3,25 6.197.658 -5,00 
(1314) 1898/99 1.812.658.436 3,22 1.909.051.538 3,37 -96.393.102 -6,70 
(1315) 1899/00 1.882.932.299 3,34 2.017.648.080 3,56 -134.715.781 -6,10 
(1316) 1900/01 1.961.228.045 3,48 2.087.782.311 3,68 -126.554.266 -11,10 

Kaynak:  Tevfik Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, T.C. Devlet İstatistik Enstitüsü, 
Ankara: Eylül 2003, s. 8-9. 



114 
 

Yukarıdaki bütçelere ilişkin veriler incelendiğinde ilk dikkati çeken nokta, 

Osmanlı bütçesinin neredeyse hazırlanmaya başladığı yıldan itibaren tüm yıllarda açık 

vermesidir. Sadece 1862/63, 1863/64 ve 1864/65 dönemlerinde kamu gelirlerinin 

giderlerden fazla olduğu görülmektedir. Bütçe açığının en yüksek olduğu dönemler ise, 

1877/78, 1880/81, 1881/82 yıllarıdır. Bu açıklar, 93 Harbi olarak bilinen Osmanlı-Rus 

Savaşının olduğu döneme rastlamaktadır. Buradan, açıkların temel nedeninin artan 

savaş harcamaları olduğu söylenebilir. 

Başlangıç yılı 1841-42 (1257)  kabul edildiğinde Devletin bütçe açığı 1846-

47’de (1262) iki katına çıkmış ve bu açık 1847-48’de (1263) 6 katına fırlamıştır. Devlet, 

gelirlerinin arttırılmasında yakaladığı başarıyı, giderlerin disipline edilmesinde 

yakalayamamıştır. Ve bu açık giderek büyümüş, 1848-49’da 22 katına fırlamıştır. 

Bütçedeki açıklar, Devletin, vakıflarca deruhte edilen sosyal güvenlik hizmetlerine 

ancak sembolik düzeyde katkı vermesini zorunlu kılmıştır. Ancak vakıfların da içinde 

bulunduğu durum, gelirlerinin Maliye tarafından toplanmasıyla pek iç açıcı 

görünmemektedir. Yine de vakıflar, 19. yüzyılda toplumda gördüğü klasik hizmet 

anlayışını sürdürme yönünde adım atmayı ihmal etmemiştir.  

Tanzimat döneminin ilk bütçeleri denk bütçeler niteliği taşırken, dönem 

ilerledikçe bütçe açıklarının miktarı ve devlet giderlerine oranı önemli bir artış 

göstermiştir. Nitekim 1846/47 malî yılının bütçesine göre devlet giderlerinin % l’ine 

bile ulaşmayan cüz’i bir bütçe açığı söz konusuydu. Kırım Savaşı öncesinde 1849/50 

malî yılı dışında bütçe açıklarının gerek miktar olarak ve gerekse devlet giderlerine 

oranı itibariyle önemsiz düzeyde kaldığı görülmektedir. Kırım Savaşı süresince yapılan 

1.4 milyar kuruşa yakın savaş harcaması bütçe tertibi dışında tutulduğundan bütçe 

açıkları büyümemiştir. Ancak Kırım Savaşı’ndan sonra savaşın etkisinin bütçelere 

yansıması, borç ödemelerinin artışı şeklinde görülmüş ve bütçe açığı 1861/62 malî 

yılında devlet giderlerinin % 12,4’üne ulaşmıştır. Başka bir ifadeyle devlet gelirlerinin 

giderleri karşılama oranı % 87,6’ya inmiştir. Bu tarihten sonra bütçe açıkları dalgalı bir 

seyir izleyerek bazı yıllarda çok küçük miktarlara inmiş, ancak 1875/76 malî yılında 

bütçe giderlerinin % 17,4’üne yükselmiştir. 1877/78 Osmanlı-Rus Savaşı ise bütçe 

dengelerini alt üst etmiştir. 1877/78 malî yılında bütçe gelirlerinin giderleri karşılama 



115 
 

oranı % 43.4’e inmiştir. Bu malî yılda devlet gelirlerinin 1.3 katına ulaşan bir bütçe 

açığı ortaya çıkmıştır. Daha sonra II. Abdülhamit iktidarının ilk yıllarında önemli 

miktarlara ulaşan borç ödemeleri nedeniyle ciddî bütçe açıkları devam etmiştir. Düyûn-

u Umumiye İdaresi’nin kurulduğu 1881/82 malî yılında bütçe açığının devlet 

giderlerine oranı üçte birin üzerindeydi. 1887/88 malî yılına kadar bütçe açıklarının 

devlet giderlerine oranı daima % 20’lerin üzerinde kalmıştır. Bu tarihten sonra bütçe 

açıkları dalgalı bir seyir izlemekle beraber sürekli azalma eğilimi göstermiştir.294 

Dönem içinde devlet gelir ve giderlerinde görülen artışın çeşitli nedenlerinden 

söz edilebilir. Devlet gelirlerindeki artışın önemli bir nedeni ekonomik gelişmedir. 

Özellikle tarım ürünleri üretiminin artışı ve buna paralel olarak 1838 sonrasının liberal 

dış ticaret rejimi altında ithalat ve ihracatın gösterdiği genişleme, devlet gelirlerindeki 

artışın önemli bir bölümünü açıklar. Bunun dışında devlet gelirlerindeki artışın bir diğer 

önemli sebebi ise malî gelişmelerdir. Bu gelişmeler arasında zaman içinde giderek malî 

bürokrasinin etkinliğinin artışı ve daha önce büyük ölçüde aynî yükümlülükler şeklinde 

düzenlenen bazı vergilerin Tanzimat döneminde nakdî yükümlülüklere çevrilmiş olması 

sayılabilir. Devlet giderlerindeki artışın temel sebebi ise devletin yeni fonksiyonlar 

üstlenmiş olmasıdır. Tanzimat döneminde bir yandan yeni hizmetler başlatan devlet, öte 

yandan da ekonomide daha etkin rol alarak iktisadî gelişme amacına dönük yatırımlara 

bütçeden pay ayırmaya başlamıştır. Devletin bazı mal ve hizmetleri resmî fiyatlar yerine 

piyasa fiyatları ile satın alma uygulamasına geçmesi, bütçe harcamalarının artmasına 

neden olmuştur. Dönem içinde devlet gelir ve giderlerindeki düşme yönündeki 

değişmelerin temel nedeni ise savaşların yol açtığı ciddi toprak kayıplarıydı. 1856’da 

zengin Romanya toprakları Osmanlı denetim alanının dışına çıkmıştı. 1877/78 Osmanlı-

Rus savaşı sonucunda Bosna, Hersek, Bulgaristan, Kafkaslar, Kars, Ardahan ve Kıbrıs 

kaybedilmişti. 1850’de Avrupa’daki topraklar Osmanlı nüfusunun yarısını 

barındırıyordu. 19. yüzyılın ikinci yarısındaki toprak kayıpları ile imparatorluk, 

nüfusunun üçte birini yitirdi. Bu kayıpların malî ve ekonomik sonuçları daha da 

                                                 
294 Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 10. 



116 
 

olumsuz oldu. Çünkü Avrupa’da kaybedilen bölgeler ekonomik standartları itibariyle 

imparatorluk ortalamasının oldukça üzerinde olan en gelişmiş bölgelerdi.295 

Devlet gelirlerinin bileşiminde Tanzimat dönemi içinde önemli değişmeler 

ortaya çıkmıştır. Devlet gelirlerinin bileşimini de değerlendirmeye imkân veren ilk 

bütçe taslağı olan 1849/50 malî yılı bütçesinin verilerine göre devletin 710 milyon kuruş 

dolaylarında olan toplam gelirlerinin üçte birinden daha fazla bir bölümü ‘vergi’ 

gelirlerinden sağlanmaktaydı. Gayrimüslimlerden alınan cizyenin devlet gelirlerindeki 

payı % 6,5’ti. Devlet gelirlerinin % 5,3’ü Mısır, Bağdat ve Girit eyaletlerinin merkeze 

göndermek zorunda oldukları ‘maktu’ vergilerdi. Bu üç kalem bütçenin şahıslardan ya 

da bölgelerden doğrudan doğruya aldığı vergi gelirlerini meydana getirmekte ve bütçe 

gelirlerinin yaklaşık % 46’sını sağlamaktaydı. Bütçe içinde ikinci önemli bir gelir grubu 

ise üretim ve ticaret üzerinden alınan vergilerdi. Bu grup içinde en önemlisi tarım 

ürünlerinden alınan öşür’dü. Aşar gelirleri bu tarihlerde devletin toplam gelirlerinin % 

22’sini sağlamaktaydı. Bu grup içinde ikinci önemli kalemi oluşturan gümrük gelirleri; 

koyunlardan, tütünden, içkiden ve keresteden alınan iç gümrüklerle birlikte devlet 

gelirlerinin % 15,5’ini sağlarken, toplam devlet gelirlerinin geriye kalan % 16,5’lik bir 

bölümünü ise çeşitli vergi gelirleri ile devlet madenlerinin hâsılatları meydana 

getiriyordu.296 

1861/62 malî yılına gelindiğinde en önemli değişme, ‘vergi’ ve ‘cizye’ gibi 

şahsi nitelikteki vergilerin payının büyük ölçüde düşmesine karşılık, üretim ve ticaret 

üzerinden alınan vergilerin önemli bir oranda yükselmiş olmasıdır. Nitekim bu malî 

yılda ‘vergi’ gelirlerinin toplam devlet gelirleri içindeki payı % 23,7’ye, cizye yerine 

tahsil edilmeye başlanan askerlik bedeli gelirlerinin payı % 4,9’a düşerken kişilerden ve 

bölgelerden doğrudan alınan vergi grubunun toplam payı da üçte bire inmiştir. Buna 

karşılık özellikle tarımsal üretime dayalı olarak alınan vergi gelirlerinde çarpıcı artışlar 

olmuştur. Öşür gelirleri aradan geçen 12 yıllık süre içinde hemen hemen ikiye 

katlanarak bütçe gelirlerinin % 30’a yaklaşan bir bölümünü sağlar hale gelmiştir. 

Gümrük gelirleri de yine aynı oranda artarak devlet gelirlerinin % 13,5’ini meydana 

getirmeye başlamıştır. Toplam olarak alındığında, ticaret ve üretimden sağlanan 

                                                 
295 Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 11. 
296 Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 11. 



117 
 

gelirlerin devlet gelirleri içindeki payı üçte ikiye yükselmiştir. Aynı gelişme eğiliminin 

daha sonraki yıllarda da devam ettiği görülmektedir. 1875/76 malî yılında devlet 

gelirleri içinde vergi gelirlerinin payı % 14’e, askerlik bedelinin payı % 3,3’e inerken 

aşar gelirlerinin payı % 36,7’ye yükselmiştir. Gümrük gelirlerinin payı, yeni ticaret 

anlaşmasıyla ihracata uygulanan gümrük vergisi oranlarında yapılan indirim sonucu % 

8,7’ye inmiştir. Tuz, tütün ve alkollü içkilerden alınan tüketim vergileri de önemli bir 

gelir kaynağı haline gelmiştir. Bir bütün olarak ticaret ve üretimden sağlanan vergi 

gelirlerinin devlet gelirleri içindeki payı, dönem başında yarıdan biraz fazla iken 

dönemin son malî yılında beşte dörde yükselmiştir. Bu değişmeler, dönem içindeki 

üretim ve dış ticaretin, nüfustan daha hızlı artmış olduğunun bir göstergesidir.297 

Tanzimat dönemi içinde devlet harcamalarının bileşiminde de önemli 

değişmelerin olduğu gözlenmektedir. Tanzimat döneminin ilk gelir ve gider tahmini 

niteliğindeki bütçe taslağına göre 1841/42 malî yılında harcamaların % 46,4’ü askeri 

harcamalara, % 33,2’si başta maaş ödemeleri olmak üzere idarî harcamalara ayrılmıştı. 

Bütçenin % 10’luk bir bölümü sultanın harcamalarına tahsis olunurken % 10,1’i de 

devlet tarafından el konulan tımar ve mukataaların sahiplerine tazminat olarak ödenen 

maaşlara ve iç borç faiz ve anapara ödemelerine ayrılmıştı. Bundan sonra geçen 10 

yıllık sürede bu ana harcama alanlarına ayrılan ödeneklerin miktarlarında önemli artışlar 

olmakla birlikte, toplam bütçe harcamaları içindeki paylarında belirgin bir değişme 

görülmemiştir. 1861/62 malî yılına gelindiğinde devletin harcama yapısında Kırım 

Savaşı’nın yol açtığı borçlanma sürecinin etkisiyle ortaya çıkacak temel bir değişimin 

ilk i şaretleri alınmaya başlanmıştır. Bu malî yıl bütçesinde askeri harcamalara ayrılan 

payın oranı % 37,7’ye, idari harcamaların payı % 29,5’e, sultana ayrılan ödeneklerin 

payı % 9,3’e inerken, yalnızca borç ödemelerinin payı önemli bir yükseliş göstererek 

bütçe giderlerinin % 23,5’ini meydana getirmeye başlamıştır. Bu harcamaların üçte 

birlik bir bölümü dış borçların anapara ve faiz ödemelerine ayrılırken, üçte ikilik 

bölümü de iç borçlanmalardan doğan ödemelere tahsis edilmişti.298 

Osmanlı Devleti yabancı kaynaklardan borçlanmaya, İstanbul’da 1829’larda 

kurulup, 1929 yılı sonlarına kadar yüz yıl süren ve dünyanın en önemli ve işlem 

                                                 
297 Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 12. 
298 Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 13. 



118 
 

bakımından en ön sıralarda yer almış finans faaliyeti olarak görülen “Galata Borsası” ile 

yine bu borsanın en önemli unsurlarından olan “Galata Bankerleri” adı ile ünlü, 

İstanbul’da ikamet eden, Venedik ve Cenovalı Latin kökenli Avrupalı sarraflardan 

sağladığı iç borçlarla başlamıştır.299 

Tablo 12: Giderlerin Türlerine Göre Dağılımı (1846/47, 1861/62, 1875/76, 1887/88 
ve 1905/06) 

 

Kaynak:  Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 14-15. 

 

                                                 
299 Biltekin Özdemir, Osmanlı Devleti Dış Borçları, 2. Baskı, T.C. Maliye Bakanlığı Strateji Geliştirme Başkanlığı, 

Yayın No: 2010/403, Ankara: Şubat 2010, s. 14. 

 1846/47 1861/62 1875/76 
Gider Türü (Bin 

Kuru ş) 
(%) (Bin 

Kuru ş) 
(%) (Bin 

Kuru ş) 
(%) 

Toplam Giderler 633.212   100.00 1.393.407 100.00 2.892.909 100.00 
Askerî harcamalar 294.408  46.40 525.383 37.70 550.291 19.00 
İç işleri 123.290  19.50 207.699 14.90 293.377 10.10 
Dış işleri 4.561  0.70 14.809 1.10 17.500 0.60 
Sultanın harcamaları 62.500  9.90 129.864 9.30 133.776 4.60 
Maliye -   - 80.744 5.80 174.190 6.00 
İç borç ödemeleri 64.017  10.10 222.257 16.00 766.605 26.50 
Dış borç ödemeleri -   - 104.750  7.50 720.320 24.90 
Sağlık -   - -   - 8.539  0.30 
Adalet -   - 10.664  0.80 47.897 1.70 
Bayındırlık, ulaştırma, ticaret, 
tarım, orman, maden 

18.844  3.00 4.609 0.30 101.443 3.50 

Eğitim 4.253  0.70 2.468 0.20 12.706 0.40 
Vakıflar ve kutsal yerler 18.739  3.00 60.960 4.40 3.500 0.10 
Diğer 42.600  6.70 29.200 2.10 62.765 2.10 
 

1887/88 1905/06 
  

Gider Türü (Bin 
Kuru ş) 

(%) (Bin 
Kuru ş) 

(%)   

Toplam Giderler 2.272.113 100.00 2.196.223 100.00   
Askerî harcamalar 1.157.362  50.90 794.107 36.20   
İç işleri 120.556  5.30 138.225 6.30   
Dış işleri 16.298  0.70 25.040 1.10   
Sultanın harcamaları 88.184  3.90 92.226 4.20   
Maliye 103.034  4.50 135.033 6.10   
Borç yönetimi 568.521  25.00 716.297 32.60   
Sağlık 7.992 0.40 9.721 0.40   
Adalet 67.398  3.00 79.514 3.60   
Tarım, ticaret, orman, 
ulaştırma, bayındırlık, maden 

65.949  2.90 82.971 3.80   

Eğitim 11.782  0.50 1.151 0.10   
Vakıflar ve kutsal yerler 11.748  0.50 17.084 0.80   
Sosyal güvenlik   20.027 0.90 75.449 3.40   
Diğer 33.262  1.50 29.405 1.30   



119 
 

Gider türlerini içeren tabloda ilk göze çarpan teknik isimlendirmeler farklı olsa 

da genel olarak borçların bütçedeki ağırlığıdır. Bütçelerdeki bu borç ağırlığı giderlere 

göre 1870 yılında % 24, 1875’de % 35, 1880’de % 28, 1890’da % 27, 1900’de % 33 

olarak gerçekleşmiştir.300  

XIX. yüzyıl Osmanlı bütçeleri incelendiğinde vakıflar için yapılan 

harcamaların düzensiz değişim gösterdiği anlaşılacaktır. 1846-47 bütçe harcamaları 

incelendiğinde vakıflar ve kutsal yerlere toplam 18.739 kuruş harcama yapılması 

öngörülmüştür. Bu tutar bütçede yer alan bayındırlık, ulaştırma, ticaret, tarım, orman, 

maden için yapılan harcamaya yakındır. İki harcama kalemi de toplam harcamalar 

içinde % 3’lük paya sahiptir. 1861-62 bütçe verilerine göre vakıflar ve kutsal yerlere 

ayrılan toplam harcama payı 60 bin kuruşun üzerine çıkmıştır. Bu tutar toplam bütçe 

harcamalarının % 4,4’ü kadardır. Bahsedilen iki bütçe dönemi için de sağlığa ayrılan 

pay bulunmamaktadır. 1875-76 bütçe verileri incelendiğinde vakıflar ve kutsal yerler 

için yapılan harcama çok büyük oranda azalmış ve toplam harcamalar içinde sadece % 

0,10’luk paya gerilemiştir. Bu dönemde vakıflar ve kutsal yerlere ilişkin harcamalar ise 

3.500 kuruş olarak belirlenmiştir. Bahsedilen bütçe deminde sağlık harcamaları ise 

8.539 kuruş olarak belirlenmiştir. Bu harcama, toplam bütçe giderlerinin % 0,30’unu 

oluşturmaktadır. 1887-88 döneminde ise vakıflar ve kutsal yerler için harcama tutarı 

11.748 kuruş ve oran olarak da % 0,50 olarak tespit edilmiştir. Bahsedilen bütçe 

döneminde sağlık harcamaları 1875-76 bütçe dönemine göre azalarak 8 bin kuruşa 

yaklaşmış ve toplam harcamalar içinde ise % 0,40’a yükselmiştir. 1905-06 bütçe 

dönemi verilerine göre vakıflar ve kutsal yerler için harcama tutarı 17.084 kuruşa 

yükselmiş ve oran olarak da % 0,8 olarak tespit edilmiştir. Bu dönemde sağlık 

harcamaları artarak 9.721 kuruşa yükselmiş, toplam harcamalar içinde % 0,40 olarak 

belirlenmiştir.301 

Bununla birlikte çalışmamız açısından en önemli konu, 1875/76 yılına kadar 

bütçe gider kalemleri arasında herhangi bir sağlık giderine rastlanmamakta iken, bu 

yıldan itibaren sağlık giderlerinin çok az da olsa (% 0.30) bütçe giderleri arasında yer 

almaya başlamış olmasıdır. Bu durum, vakıf gelirlerinin Maliye tarafından toplanmaya 

                                                 
300 Keskinkılıç, “Yenileşme Dönemi Osmanlı Bütçeleri Üzerine Genel Bir Bakış”, s. 344.  
301 Güran, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, s. 12-13.  



120 
 

başlaması ve müsaderenin kaldırılması gibi çeşitli nedenlerle bu dönemde vakıf 

kuranların sayısı azalmış ve bundan dolayı oluşan sağlık hizmetleri boşluğunun devlet 

tarafından yerine gitirilmeye çalışıldığına bir işaret olarak değerlendirilebilir. Buna 

rağmen 20. yüzyılın başına kadar bütçe giderleri içindeki sağlık giderleri oranı binde 

40’ı geçememiştir. Bunun temel sebebi ise vakıf hastanelerinin 19. yüzyılda bile hâlâ 

kuruluyor olmasıdır. Vakıflar, azalarak da olsa sosyal polikalar üretmede varlığını 

sürdürmüştür. 

   



121 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BEZM- İ ALEM VAL İDE SULTAN’IN HAYATI, VAKF İYE 

VE ESERLERİ 

3.1. OSMANLI’DA VAL İDE SULTANLIK MÜESSESESİ 

Osmanlı tarihinin en ilgi çekici konularından biri de Valide Sultanlardır. Gerek 

Batılı gerekse Türk yazarlar tarafından bu makamda bulunan kişilerin devlet yönetimine 

etkileri, otoriteleri ve entrikaları oldukça sık kaleme alınmış bir konudur. Valide Sultan, 

Osmanlı Devleti’nde hüküm süren padişahın annesinin, sadece oğlunun saltanatı 

süresince taşıdığı unvandır. Bu unvanın yanı sıra padişah annelerine eski bir deyim olan 

“mehd-i ulyâ-yı saltanat” da denilmiştir.302 Devlet protokolünde padişahın annesi, 

padişah tahta çıktığı zaman hayatta ise protokolün ikinci sırasında yer alırdı. Oğlu 

öldüğü veya tahttan düştüğü zaman, hâlâ hayatta ise, o da tahttan düşmüş sayılır ve 

“vâlide-i atîk (eski Valide Sultan)” diye anılıp protokoldeki sırasını kaybederdi.303 

Valide Sultanlar, oğullarına “arslanım” diye hitap etmişler ve bu durum da saltanatın 

ilgasına kadar devam etmiştir.304  

Padişah anneleri içinde Sultan unvanını taşıyan ilk kişi, Kanuni Sultan 

Süleyman’ın annesi olan Hafsa Sultan’dır. Hafsa Sultan’dan sonra padişah kızlarının 

dışında yalnız padişah annelerine sultan denmiştir. Bu nedenle kadın efendilerin 

sultanlığı Valide Sultan olmalarından ileri gelmiştir.305 Otuz altı Osmanlı padişahından 

ancak yirmi üçünün annesi Valide Sultan unvanını almış, diğerleri oğulları tahta 

geçmeden vefat etmişlerdir. İkişer oğulları tahta geçtiği için, iki ayrı padişah dolayısı ile 

Valide Sultan unvanını kullanmış iki padişah annesi bulunmaktadır. Bunlardan biri 

Kösem Sultan’dır ki IV. Murat ile Sultan İbrahim’in annesidir. Diğeri ise, onun gelinin 

gelini olan Rabia Emetullah Gülnûş Sultan’dır ki, II. Mustafa ile III. Ahmet’in 

annesidir. 

                                                 
302 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin Saray Teşkilatı, T.T.K Yay., Ankara: 1988, s.154; Mehmet 
İpşirli, “Osmanlı Devlet Teşkilatı”, Osmanlı Devleti Tarihi I. Cilt,  Editör: Ekmeleddin İhsanoğlu, Zaman Yay., 
İstanbul: 1999, s. 146. 

303 Yılmaz Öztuna, Osmanlı Devleti Tarihi Medeniyet Tarihi, II. Cilt,  Ötüken Yay., İstanbul: 2006, s. 18. 
304 Ahmed Akgündüz, Tüm Yönleriyle Osmanlı’da Harem, Timaş Yay., İstanbul: 2007, s. 150. 
305 Çağatay Uluçay, Harem II,   T.T.K Yay., Ankara: 1992, s. 60. 



122 
 

Valide Sultanlar içinde yalnız Kösem Sultan katledilmiştir. Diğer Valide 

Sultanlar ecelleriyle ölmüştü. O da Hanedana mensup katledilen tek kadındır. Padişahın 

zevceleri ve kızları içinde de katledilen bir kadın yoktur. 306 

Harem-i Hümâyûn, Topkapı Sarayı’nın ikinci avlusunun solunda yer 

almaktadır. Divân-ı Hümâyûn’un arka kısmında yer alan genellikle Haliç’e nazır çeşitli 

sofalar, koridorlar, daireler, odalar, çeşmeler ve hizmet binalarından oluşmakta idi. 

İslâm dünyasında eskiden beri yaygın olarak bilinen bir terim olarak harem, sarayların 

ve büyük evlerin sadece hanımlara tahsis edilen bölümü ve selamlığın mukabili olarak 

kullanılmıştır. Harem halkını, Padişah, Valide Sultan, padişah hanımları, sultanlar ve 

şehzadeler gibi haremde hizmet edilenler ve ustalar, kalfalar ve cariyeler şekline hizmet 

edenler olmak üzere iki gurupta değerlendirmek gerekir.307 Haremin en yetkili kişisi 

Osmanlı padişahlarının anneleri olan Valide Sultanlardı. 

Hareme alınan cariyelere mizaçlarına, göz ve saç renklerine göre Farsça, 

Türkçe ve Arapça isimler verilirdi. Bu isimleri Valide Sultan olunca da korurlardı.308 

Haremde cariyeler, saray terbiyesi denilen belli bir yöntem ve kuralla yetiştirilirlerdi. 

Aynı zamanda bunlara dinsel eğitim verilir, okuma-yazma öğretilirdi. Ayrıca cariyelere 

yeteneklerine göre musiki, biçki, nakış vs. gösterilirdi. Cariyelerin bu ilk dönemlerine 

acemilik dönemi denirdi. Acemilik dönemini bitiren cariyeler daha sonra bir kalfanın 

yanında hizmete girerlerdi. Bu aşamaları geçen cariyelerden yetenekli olanları kalfa ve 

usta olurdu. Bunlara genel olarak gedikliler denirdi.309 Gedikliler, belli görevleri olan ve 

padişahın şahsi işlerine bakan cariyelerdi. Görüldüğü üzere hareme alınan her cariye 

padişah için ayrılmamaktaydı. Gediklilerin içlerinden on ikisinin has odalıların 

görevlerine benzer görevleri vardı. Bu genç kızlar arasından padişahın gönlünü çekene 

has odalık veya ikbal denirdi. İkbal padişahla ilişkisi sonucu efendisine bir çocuk 

verirse harem hiyerarşisindeki konumu yükselerek kadınlığa geçirilirdi. Kadın veya 

kadın efendi unvanı alan bu kişiler padişahların eşleri sayılırlardı. Bunların sayısı dört 

                                                 
306 Öztuna, a.g.e., s. 19. 
307 İpşirli, a.g.m., s. 146. 
308 J. Deny, “ Valide Sultan”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. XIII,  Eskişehir, 2001, s. 179; Uluçay, 

a.g.e, s. 61. 
309 Uluçay, a.g.e, s. 19. 



123 
 

ila yedi arasında değişmekteydi.310 Kadın efendiler arasından tahta aday şehzade 

dünyaya getiren kişi, haremde daha büyük ilgi görürdü. Ancak oğlunun tahta çıkışına 

kadar validesi kadın efendi unvanını korurdu. Kadın efendinin Valide Sultanlığı ancak 

oğlunun padişah olmasıyla mümkündü.311 

Tahtta bulunan Osmanlı padişahının ölümü üzerine tüm harem düzeni bozulur, 

vefat eden padişahın validesi, eşleri ve kızları Topkapı Sarayı’ndan çıkartılıp Eski 

Saray’a gönderilirdi. Tahta çıkan padişahın validesi hayatta ise o da oğlunun cülusunu 

takip eden günlerde ‘Valide Alayı’ denilen bir merasimle Eski Saray’dan alınarak Yeni 

Saray’a getirilirdi.312 Valide Sultan, sarayda hünkâr sofasından sonra en geniş daire olan 

Valide Sultan dairesine yerleştirilirdi. Osmanlı hareminin en yüksek makamında olan 

Valide Sultanlar haremi, haznedar usta aracılığıyla idare ederlerdi. Bütün kadınlar, 

sultanlar, ustalar, cariyeler kendilerine saygılı davranırlardı. Haremdeki bütün işler 

Valide Sultanların emriyle yapılırdı. Hiç kimse buyruklarına karşı gelemezdi. Valide 

Sultanlara kabul izni alınarak yaklaşılır, müsaade edilmedikçe hitap edilemez, önlerinde 

durulamazdı. Bütün törenlerde ve hareme kabullerde başrolü Valide Sultan oynardı. 

Göçler, gezintiler onların emriyle ve dilediği gibi haznedar ve kalfalar tarafından 

uygulanırdı. Çoğu zaman Cuma selamlığına da katılırlardı. Tören günlerinde 

giyinişleriyle dikkatleri üzerlerinde toplarlardı.313  

Valide Sultanlar çoğu zaman devlet islerine karışırlar, oğullarının siyasi 

kararları üzerinde etkili olurlardı. Özellikle padişahların küçük yaşta tahta bulunduğu 

dönemlerde Valide Sultanlık ayrı bir önem kazanırdı. Valide Sultanlar arasında bu 

görevini kötüye kullananlar da olurdu. Özellikle Osmanlı tarihinde kadınlar saltanatı 

olarak anılan dönemde Valide Sultanlar hükümet üzerinde oldukça etkili olmuşlar ve 

birçok kanunsuzluklara yol açmışlardır. Sultan III. Murat’ın (1574-1595) annesi 

Nurbanu Sultan, III. Mehmet’in annesi Safiye Sultan ile IV. Murat’ın (1623-1640) ve 

İbrahim’in (1640-1648) anneleri Kösem Sultan bu döneme damgasını vuran Valide 

                                                 
310 Uzunçarşılı, a.g.e, s. 147-179. 
311 Anthony Dolphin Alderson, Osmanlı Hanedanının Yapısı, Çev. Şefaettin Severcan, İz Yayıncılık, İstanbul:1988, 

s. 133. 
312 Deny, a.g.m, s. 180; Uzunçarşılı, a.g.e, s. 154-156. 
313 Uluçay, a.g.e, s. 64. 



124 
 

Sultanlardır.314 Valide Sultanların devlet işlerinde bu kadar söz sahibi olmalarında 

Osmanlı Padişahlarının annelerine gösterdikleri saygının da etkisi büyüktür. 

Saray ve çevresinde söz sahibi olan Valide Sultanlar, oğullarının ölümüyle 

birlikte eski güçlerini kaybederlerdi. Şayet Valide Sultan, oğlundan önce vefat ederse bu 

güç sahibi kadına büyük bir cenaze merasimi düzenlenirdi. Ancak padişah annesinden 

önce vefat ederse, saray kuralları gereği harem halkıyla birlikte Valide Sultan da Eski 

Saray’a gönderilirdi. Eğer tahta çıkabilecek bir diğer oğlu yoksa burada eski gücünden 

yoksun olarak ömrünün sonuna kadar yaşardı.  

Valide Sultanlar oldukça iyi gelir sahibiydiler. Anadolu ve Rumeli’nin çeşitli 

kesimlerinden kendilerine verilen paşmaklık denilen has türünden toprak gelirlerinin 

dışında Darphane’den de belirli miktarda maaş almaktaydılar. Bu gelirlerinin dışında 

Valide Sultanların yiyecek, içecek ve yakacak tayınları da bulunmaktaydı. Ayrıca 

Valide Sultanlara bazı memur atamalarında da belli bir meblağ ödenmekteydi. Yabancı 

devletlerden ve Osmanlı devlet ricalinden gelen hediyeler de önemli bir yekûn 

tutmaktaydı. Bu gelirleriyle haremin en zenginlerinden biri olan Valide Sultanlar, bazen 

camii yaptıracak veya Sultan III. Ahmet döneminde olduğu gibi asker tahrir ettirecek 

kadar servet sahibiydiler.315 

Valide Sultanlar servetlerinin kontrolünü kethüda adı verilen yardımcıları 

aracılığıyla idare ederlerdi. Valide kethüdaları, hem sultanların mali işlerini hem de 

dışarıdaki işlerini takip ederlerdi. Bu nedenle kethüdaların dürüst, namuslu kişiler 

arasından seçilmesine dikkat edilirdi. Valide Sultanlar nezdinde itibar sahibi olan bu 

kethüdalar bazen Valide Sultanlara etki ederek, kendi istekleri doğrultusunda işler 

yaptırırlardı. Bunların sadrazamlara, divan üyelerine de etki ederek adamlarını 

kayırdıkları, rüşvet aldıkları da olurdu.316 

Genellikle büyük servetlere sahip olan Valide Sultanlar bu imkânı başta 

İstanbul olmak üzere Haremeyn ve Kudüs’te tesis ettikleri çeşitli vakıflarında 

harcarlardı. Bunlar içerisinde III. Murat’ın annesi Nurbanu Sultan, III. Mehmet’in 

                                                 
314 Uzunçarsılı, a.g.e, s. 156. 
315 İpşirli, a.g.m., s. 147. 
316 Uzunçarsılı, a.g.e, s.158. 



125 
 

annesi Safiye Sultan, IV. Murat ile Sultan İbrahim’in anneleri Kösem Sultan, IV. 

Mehmet’in annesi Hatice Sultan, II. Mustafa ve III. Ahmet’in annesi Rabia Emetullah 

Gülnûş Sultan, Abdülaziz’in annesi Pertevniyal Sultan ve çalışmamızın konusu olan 

Abdülmecid’in annesi Bezmiâlem Sultan’ın bol gelirli büyük vakıfları bulunmaktaydı.317 

3.2. BEZM-İ ALEM’ İN HAYATI 

3.2.1. Bezmiâlem 

XIX. Yüzyılın başında dünyaya gelen Bezmiâlem Valide Sultan’ın hayatına 

dair bilgiler oldukça sınırlı olup doğum yeri ve tarihi, ilk adı ve ailesine dair kesin 

bilgiler bulunmamaktadır.318 Hakkındaki bazı kayıtlardan küçük yaşta esirciler eliyle 

saraya teslim edilen bir Gürcü kızı olduğu anlaşılmaktadır.319 

Bezmiâlem, Osmanlı sarayı harem dairesine küçük yaşta cariye olarak 

getirilmiştir. Osmanlı haremine alınan her cariye gibi Bezmiâlem de burada bir 

eğitimden geçmiş, saray terbiyesi denilen belli bir yöntem dâhilinde yetiştirilmi ştir. 

Küçük yaşından beri sarayda terbiye edilen bu Gürcü kızı, ilk genç kızlık yıllarında 

Sultan II. Mahmut’un (1808-1839) ikballeri arasına girmiş, daha sonra kadın efendiliğe 

yükselmiştir. İlk önce üçüncü kadın efendi, 1832 – 1839 yılları arasında da ikinci kadın 

efendi olmuştur.320 

Bezmiâlem Kadın Efendi’nin yaşadığı bilinen tek çocuğu Abdülmecid’dir. 

Abdülmecid’den önce dünyaya gelip de küçük yaşlarda ölen Ahmet, Mehmet ve on üç 

yaşında ölen Abdülhamit adlarında üç oğlu daha olduğu kayıtlardan öğrenilmektedir. 

                                                 
317 İpşirli, a.g.m., s.147. 
318 Kaynaklarda Bezmiâlem’in doğum tarihi olarak kesin olmamakla birlikte 1807 ve 1809 tarihleri ön plana 

çıkmaktadır. Ayrıntılı bilgi için Bkz. Yılmaz Öztuna, Devletler ve Hânedanlar Türkiye 1074-1990 Cilt: II, TTK 
Basımevi, Ankara: 1996, s.254; Nuran Kara Pilehvarian, “İstanbul’da Son Şifahane İlk Hastane Yenibahçe 
Gurebâ-i Müslimin Hastanesi - The Last Şifahane and First Hospital in İstanbul The Gureba al Muslimin Hospital 
in Yenibahçe”, Kar şılıksız Hizmetim Muhteşem Abideleri İstanbul Şifahaneleri Magnificent Structures of 
Philanthropy The Şifahanes of İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Yay. İstanbul: 2009, s. 206. 

319 Reşad Ekrem Koçu, “Bezm – i Alem Valide Sultan”, İstanbul Ansiklopedisi, C: VI,  İstanbul Ansiklopedisi ve 
Neşriyat, İstanbul: 1963, s. 2732; Anthony Dolphin Alderson, Osmanlı Hanedanının Yapısı, Çev. Sefaettin 
Severcan, İz Yayıncılık, İstanbul: 1988, s.28; Murat Kasap, Osmanlı Gürcüleri, Gürcistan Dostluk Derneği Yay., 
İstanbul: 2010, s. 436. 

320 Öztuna, a.g.e., s. 254. 



126 
 

Bezmiâlem, küçük yaşlarda ölen bu üç oğlu için 1843 yılında Sultanahmet’te bugün 

yerinde olmayan Üçler Çeşmesi’ni yaptırmıştır.321 

Bezmiâlem Kadın Efendi, şehzade Abdülmecid’i 25 Nisan 1823 tarihinde 

dünyaya getirmiştir.322 Böylece Bezmiâlem, “ikinci kadın”lığa yükselmiş oluyordu. II. 

Mahmut, tahtına varisi olabilecek bir şehzade doğuran kadınına birçok hediyelerde, 

ihsanlarda bulunmuştur. Aynı zamanda Bezmiâlem Kadın Efendi, Osmanlı sarayında 

bir şehzade ve özellikle veliaht annesi olarak büyük bir itibara sahip olmuştur. 

Gerçekten de Abdülmecid’in doğumu Osmanlı hanedanlığı için oldukça önemli 

olmuştur. Sultan II. Mahmut’tan önceki iki padişahın hanedan varisi bırakmadan 

ölmeleri, II. Mahmut’u, şehzadelerinin küçük yaşta ölmeleri nedeniyle Abdülmecid’in 

doğumuna kadar Osmanlı hanedanlığının tek erkek bireyi olmak gibi tehlikeli bir 

konumda tutmuştu. Bu nedenle de annesi ve saray mensupları, çok çocuk sahibi 

olabilmesini gözetmişlerdi.323 

Daha genç bir gelinken sarayın yakut ustalarının onun için yaptığı yüzüğünde 

“Bezmiâlem” yazılı idi. Bu yüzük aynı zamanda onun ilk mührü idi. Bezmiâlem Sultan, 

oğlu Abdülmecid’in padişah olmasıyla birlikte ikinci bir yüzük yaptırmıştır. Bu yüzükte 

de: “Devletlü, iffetlü-valde sultan-ı âlişan hazretleri 1255”(1839) yazılı idi. Artık 

Valide Sultanlık unvanını taşıyan Bezmiâlem Sultan, bu unvanını doğal olarak ikinci 

mührü olan bu yeni yüzüğüne de yazdırtmıştır.324 Bezmiâlem Sultan’ın üçüncü 

mühründe yazan üç satırlık beyitte şöyle yazmaktadır:  

“Muhabbetten Muhammed oldu hâsıl 
Muhammedsiz muhabbetten ne hâsıl 
Zuhûrunda Bezm-i âlem oldu vâsıl” 325 
 

                                                 
321 M. Hüdai Şentürk, “Bezmiâlem Valide Sultan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt:6, Türkiye 

Diyanet Vakfı Vakıf Yay., İstanbul: 1992, s. 110. 
322 Bezmiâlem’in bilinen tek çocuğu olan Abdülmecid’i 25 Nisan 1823 tarihinde doğurması hasebiyle bu tarihte 

yaşının 18-25 yaşları arasında olduğu tahmin edilmektedir. Bu itibarla düşünüldüğünde Bezmiâlem’in doğum 
tarihinin 1805 ila sonrasındaki bir tarihte olabileceği sonucu doğabilmektedir. Necdet Sakaoğlu, “Bezmiâlem 
Valide Sultan”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Cilt: III,  Kültür Bakanlığı ve Tarih Vakfı Ortak Yay., 
İstanbul: 1994, s. 224.  

323 Necdet Sakaoğlu, Bu Mülkün Sultanları, Oğlak Yayıncılık, İstanbul: 2000, s. 483. 
324 Sibel Eraslan, Osmanlı Sarayında Kadın Sultanlar, Timaş Yayınları, İstanbul: 2007, s. 143. 
325 Şentürk, a.g.m., s. 112. 



127 
 

Bu beyitler aslında “gönlü bol” şeklinde nam salmış bu iyiliksever kadının 

hayata bakışını da yansıtmaktadır.  

Bezmiâlem Sultan, oğluna çok düşkün bir anne olarak bilinmektedir. 

Şehzadelik günlerinden itibaren, padişah babalarından çok annelerine bağlı olarak 

yaşayan veliahtlar, günün birinde padişah olduklarında annelerine olan bağımlılığı 

devam ettirirlerdi. Babalarından çok anneleriyle hayat geçiren genç prensler, tacı 

taktıktan sonra da annelerinin sözlerini hep önemsiyorlardı. Taht kavgaları ve siyasi 

kamplaşmalar zaman zaman baba-oğul ili şkisini alt üst edici bir şekilde acı tecrübeleri 

de yaşatmış olduğundan, padişahla şehzadelerin arasında doğal bir baba oğul ili şkisi 

oluşamıyordu. Oysa Valide Sultanların kaderi oğullarıyla yazılmış gibiydi. 326 

3.2.2. Bezmiâlem’in Valide Sultan Oluşu 

Sultan II. Mahmut’un yedi kadın efendisinden ikincisi olan Bezmiâlem Kadın 

Efendi’nin Osmanlı sarayı hareminde kendini gösterdiği dönem Valide Sultan olduğu 

dönemdir.327 1 Temmuz 1839 tarihinde Sultan II. Mahmut’un ölümü üzerine şehzade 

Abdülmecid (1839-1861) henüz on altı yaşında iken tahta çıkınca Bezmiâlem Kadın 

Efendi de saray kuralları gereği “mehd-i ûlya-yı saltanat”, “Valide Sultan” unvanlarını 

alarak “devletlû iffetlû Valide Sultan-ı âlişân hazretleri” konumuna yükselmiştir. 

Böylece Nakşidil Valide Sultan’dan sonra boşalan ve yirmi iki yıl boyunca sahipsiz 

kalan Valide Sultanlık makamına Bezmiâlem Sultan gelmiştir.328 Bu tarihten sonra da 

Bezmiâlem Valide Sultan olarak tanınmıştır. 

Bezmiâlem Velide Sultan, son dönem Osmanlı sarayının en saygıdeğer Valide 

Sultanı kabul edilmiştir. Bunda yaptırdığı hayır eserlerinin yanı sıra oğlu Abdülmecid’in 

                                                 
326 Eraslan, a.g.e., s.144. 
327 II. Mahmut’un hareminde Bezmiâlem Valide Sultan ile birlikte 13 kadını bulunmaktaydı. Bunlar: Bezm-i Alev 

Valide Sultan İkinci Kadın Efendi, Pertev-niyâl Valide Sultan Beşinci Kadın Efendi, Nâciye Pertev-Piyâle Nev-
fidân Baş Kadın Efendi, Âli-cenâb Baş Kadın Efendi, Fatma Baş Kadın Efendi, Âşûb-i Can İkinci Kadın Efendi, 
Hâciye Hoş-yâr İkinci Kadın Efendi, Nurtâb Dördüncü Kadın Efendi, Misl-i Nâ-yâb İkinci Kadın Efendi, Perviz-
Felek Dördüncü Kadın Efendi, Vuslat Üçüncü Kadın Efendi, Zer-nigâr Üçüncü Kadın Efendi, Ebr-i Reftâr İkinci 
Kadın Efendi. Ahmed Akgündüz, İslam Hukukunda Kölelik-Cariyelik Müessesesi ve Osmanlı’da Harem, 
Osmanlı Araştırmaları Merkezi Yay., İstanbul: 2006, s. 347. 

328 Şentürk, a.g.m., s. 108; Öztuna, a.g.e., s. 254. 



128 
 

ve dört torunun (V. Murat, II. Abdülhamit, V. Mehmet Reşat ve VI. Mehmed 

Vahideddin) padişah olmalarının da etkisi vardır.329 

Valide Sultanlığa yükselen Bezmiâlem, oğlunun babası gibi alkol bağımlısı 

olmasını önlemek için, eşi II. Mahmut’tan kalma şarap ve alkollü içki stoklarını imha 

etmişti. Sarayın mahzenlerinde yer alan seçme şarap ve diğer içki şişelerini kırarak 

denize attırmakla kalmayıp, kullanılan kadeh ve bardak gibi malzemelerin de yok 

edilmesini istemişti.330 

Bezmiâlem’in Valide Sultan olması ile birlikte saraydaki itibarı da artmış 

oluyordu. 1 Temmuz 1839 tarihinde II. Mahmut’un ölümü ve Bezmiâlem’in oğlu olan 

Abdülmecid’in tahta çıkışı neticesinde devlet protokolü de yeniden şekillenmiş 

oluyordu. Bu tarihten itibaren Bezmiâlem, Osmanlı Devleti içerisinde en itibarlı kadın 

olma özelliğine sahip oldu. Bu durum onun sadece statüsünü değiştirmekle kalmamış; 

maaşını da etkilemiş ve önemli gelirler elde etmesini sağlamıştır.  

Tanzimat Dönemi (1839-1876) denen ve köklü değişimlerin gündeme geldiği 

bir dönemde Valide Sultan olan Bezmiâlem, çok genç ve deneyimsiz olan oğlu 

Abdülmecid’in padişahlığı ile yakından ilgilenmiştir. Padişahın İstanbul’da 

bulunmadığı zamanlarda devlet işleriyle uğraşmış, gerektiğinde devlet ve hükümet 

erkânına emirler vermiştir.331 Valide Sultan hemen bütün hayatı boyunca bu rolünü 

başarı ile yerine getirmiştir. Padişahın memleket içerisindeki seyahatleri sırasında saray 

ve devlet işleriyle ilgilendi. Gerektiğinde hükümet ve devlet erkânına emirler verdi ve 

hatta resmikabul ve ziyafetler de düzenledi.332 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın devlet işleriyle ilgilenmesine en önemli kanıt oğlu 

olan Sultan Abdülmecid’e göndermiş olduğu mektuplardır. Valide Sultan’ın, Topkapı 

Sarayı Arşivi’nde oğlu Abdülmecid’e yazdığı on üç mektubu bulunmaktadır. Bu 

mektuplardan dördü tedavi için gittiği Yalova Kaplıcası’ndan, dokuzu da 

                                                 
329 Sakaoglu, a.g.m., s. 224-25. 
330 Y. İzzettin Barış, Osmanlı Padişahlarının Yaşamlarından Kesitler, Hastalıkları ve Ölüm Sebepleri, Bilimsel 

Tıp Yayınevi, Ankara: 2002, s. 210. 
331 Deny, a.g.m., s. 181; Şentürk, a.g.m., s. 108.  
332 Şentürk, a.g.m., s. 109. 



129 
 

Abdülmecid’in Bursa ve Çanakkale seyahati sırasında yazılmıştır.333 Bu mektuplardan 

biri şöyleydi: 

“Şevketlû hakikatlû sermâye-i ömrüm, nûr-ı dîdem efendim hazretleri hamdenlillâhi 

teâla şehr-i recep-i şerifin yirmi dokuzuncu yevm-i pazar günü mektûb-i şahânenin vürûdunda 

a’zim müserretimizden Allah-ü a’zimü’ş-şân hazretlerine pek çok izhâr-ı teşekkür ile şeref-yâb 

oldum. Birkaç gün mektûb-i şahane vürût etmediğinden pek mukadder ve gam-ü kasavet içinde 

idim. Dersaadetden hareket-i hümâyûn vukû’u akabinde yani ertesi yevm-i pazar günü Mahmut 

Paşa kulunuzun vasıtasıyla tatlı poğaça pişirtüp posta vapuru ile mektûb gönderilmiş ise de 

hikmet-i hûdâ bir haber zûhur etmedi. Mezkûr vapur sehven bir tarafta mı kaldı? Asurı telaş 

vesvese üzere olduğumdan sûâl etmeye mecbur oldum efendim. Diğer bi’lillahi’l-hamd ve’l-

minne Dersaadetden azimet edeli asûde hâl üzre ibâd-ı müslimin, zât-ı şâhâneye duasına ve 

teşriflerine muntazır olduklarından gayri bir muhalif şey maşallah fetebârekâllah mesmu’unuz 

olmamıştır. Bezm-i zatlar ve mahdûmlarınız firâde firâde hâk-i pây-i şâhâneye rûylarını sürerek 

ed’iye-i hayriyede oldukları, hazinedâr usta kulunuz, bilcümle hazinedarlar firâde firâde 

yüzlerini sürerek ed’iye-i hayriyede kusurları olmadığı, şehirdeki kadınefendiler başka başka 

sûâl etmekde ve ed’iye-i hatırda kusurları olmadığı, ikinci kadın mektub yazmış iki satır ile 

tahrir buyurulması pek munâsib olacağı. Dördüncü kadınefendi iyiliği var. Çocukları hamam 

içün getirtdüm. Bir gece istirahat, ferdası gün vâlidelerine iâde olunmuşdur. Efendim ol gün 

mektub derûnunda Burhaneddin Efendi yazdığı karşılığı, inâyet ihsân buyursanız gözüm nûru, 

kerem inâyet edüb denizlerin bozuk vaktidir. Necabetlû biraderiniz nûr-ı didem Mehmed Murat 

Efendi içun bir şey yazılmamış. Acaba zât-ı şahâne üzülüyor mu deyü merak ediyorum efendim. 

Fi 29 Receb 66 (10 Haziran 1850) Devletlû İsmetlû Vâlide Sultan-ı Âlişân Hazretleri”334      

Valide Sultan, oğlunu nasihat ve fikirleriyle dilediğince yönlendirebilmiştir.335 

Fakat Bezmiâlem hiçbir zaman oğlu üzerindeki etkisini ve mevkisini kötüye 

kullanmamıştır. Bu yönüyle Valide Sultan, Osmanlı tarihinde entrikalara karışıp 

kanunsuzluklara yol açan diğer Valide Sultanlardan ayrılır. 

Bezmiâlem Valide Sultan, oğlundan başka torunları ve gelinleriyle de 

ilgilenmiştir. Onlara elbiseler, kıymetli taşlar hediye etmiş, doğumlarına, okumalarına 

düğünlerine ayrı bir ilgi göstermiştir. Osmanlı Devleti’nde Valide Sultanların 

                                                 
333 Çağatay Uluçay, Padişahların Kadınları ve Kızları, T.T.K Yay., Ankara: 2001, s. 121. 
334 Sakaoğlu , a.g.m., 224. 
335 John Freely, Osmanlı Sarayı, Çev. Aysegül Çetiner, Remzi Kitabevi, İstanbul: 2000, s. 268.  



130 
 

torunlarının doğumlarında hediye dağıtmaları ve ihsanlarda bulunmaları bir gelenekti. 

Bezmiâlem de Refia Sultan doğduğunda, Refia Sultan’a pırlanta maşallah, annesi 

Gülcemal Hanım’a bohça, sal, patiska ve kumaş hediye etmiştir. Yine ebe kadına on, 

kalfasına beş, dadı, daye ile ikinci kalfasına ve iki yüzbaşıya 2,5’ar, ebe kadının gelinine 

ve Binbaşı Halil Ağa’ya üçer lira, mızıkacılara toptan yüz lira ihsanda bulunmuştur. 

Ayrıca doğumun yedinci günü hem sofada hem de Gülcemal’in dairesinde çil paralar 

serpilmiştir.336 

Bezmiâlem Valide Sultan, Osmanlı Devleti’nin çağdaşlaşma hareketlerine hız 

verdiği bir dönemde Valide Sultanlık yapmıştır. O’nun 14 yıl boyunca idare ettiği saray 

haremi de bu yeniliklerden oldukça çok etkilenmiştir. Bu dönemde, haremin giderek 

Avrupaî yaşam biçimine yaklaşması, dışa dönük yeniliklere öncülük etmeye başlaması 

buna bağlı olarak lüks ve israf tutkusunun artması, Bezmiâlem’in temsil ettiği yeni 

haremin özellikleri olarak belirginleşti. Abdülmecid’in yapımını başlattığı Dolmabahçe 

Sarayı’nda mabeyn dairesi ile harem dairesi arasında görkemli bir Valide Sultan 

dairesine de planda yer verdirtmesi, söz konusu yaklaşımla bağlantılıdır. Ancak, 

Bezmiâlem, Dolmabahçe Sarayı tamamlanmadan öldüğü için bu daireyi Abdülaziz’in 

annesi Pertevniyal Sultan kullanabilmiştir.337 

1841 tarihli bir arşiv vesikasından anlaşıldığına göre Bezmiâlem Valide 

Sultan’ın 4 adet nöbet kayığı bulunmakta idi. Bu kayıklarda 10 denizci çalışıyordu. Bu 

denizcilerden reisler aylık 150 kuruş maaş alır iken diğer çalışan neferler ise 125 kuruş 

aylık maaş almaktaydılar.338 

Bezmiâlem Valide Sultan, yaşadığı dönemde İstanbul’da halktan aşırı saygı 

görmüş ve sevilmiştir. Sarayda lüks ve israfın arttığı bu dönemde daha çok yaptığı 

hayırlarla ön plana çıkmıştır. Herkes onu akıllı, tedbirli, onurlu, şefkatli, hayır ve iyilik 

düşkünü kutlu bir ana olarak görmüştür.339 Oğlunun Padişahlığı sırasında devletin 

kendisine tahsis etmiş olduğu maaş ve diğer gelirlerini fakirleri doyurmak, ihtiyaçlarını 

gidermek, rahmet ve şükranla anılmasını sağlayacak pek çok hayır eseri yaptırmak 

                                                 
336 Ali Yıldız, Refia Sultan, Tarih Vakfı Yay., İstanbul: 1998, s. 10-11; Necdet Sakaoğlu, Bu Mülkün Sultanları,  

Oğlak Yay., İstanbul: 1999, s. 515. 
337 Sakaoglu, a.g.m., s. 225. 
338 BOA. C. SM. 139/6985. 
339 Sakaoğlu, a.g.m, s. 225. 



131 
 

yolunda sarf etmiştir. Bu arada tarikat erbabını gözetmeyi, tekke ve dergâhlara büyük 

ölçüde bağışlarda bulunmayı da ihmal etmemiştir. Bizzat mahalle aralarında dolaşarak 

fakir ve muhtaçlara yardım elini uzatması, yetim ve kimsesiz kızları evlendirmesi, 

borcunu ödemeye gücü yetmeyenlere ve hapse düşmüş kimselere çeşitli mali ve nakdi 

yardımlarda bulunması ince ruhlu, şefkat ve merhamet sahibi bir insan olduğunu 

gösterir.340 

Padişah Abdülmecid de annesinin yardımseverliğinden etkilenmiş ve onun 

hayırlarını o öldükten sonra da yaşatmaya gayret göstermiştir. Örneğin Dolmabahçe 

Camii’nin inşası Valide Sultan’ın girişimleriyle o hayatta iken başlamış ancak onun 

ölümünden sonra 1853 yılında oğlu Abdülmecid tarafından tamamlanmıştır. Valide 

Sultan ile Sultan Abdülmecid birçok hayırda da birlikte hareket etmişlerdir. 1851 

yılında Beylerbeyi Sarayı’nda bir yangın meydana gelmişti. Bu yangından sonra devlet 

ricali Çırağan Sarayı’na nakil olunmuştu. Bu yangından sonra Padişah ve Valide Sultan 

için koyunlar kurban edilmiş ve fakirlere dağıttırılmıştı.341 

1850 yılında Bezmiâlem Valide Sultan’ın maaşı 450.000 kuruştu.342 Bezmiâlen 

Valide Sultan’ın oğlu olan Sultan Abdülmecid dönemine (1839-1861) ait sultan, 

şehzade ve padişah kadınlarının aylıklarını gösteren bir listeye göre, padişahın kız 

kardeşi Adile Sultan’ın maaşı 200.000, kızlarının 125.000, kadınlarının maaşları 20.000 

iken Valide Sultan olan Bezmiâlen Valide Sultan’ın maaşı 500.000 kuruştu. Bu 

rakamlardan Valide Sultan’ın gelir düzeyinin oldukça iyi olduğu anlaşılmaktadır. 343  

3.2.3. Bezmiâlem’in Ölümü 

Bezmiâlem Valide Sultan, henüz genç denilebilecek yaşta hastalanmıştı. 1848 

yılında hastalığı baş göstermeye başlamıştı. Önemli bir tedavi geçiren Valide Sultan’ın 

tedavisinde gösterdikleri ehemmiyetten ötürü başhekim İsmail Paşa ve diğer doktorlara 

imtiyaz nişanı verilmişti. 344 

 

                                                 
340 Şentürk, a.g.m., s. 109. 
341 BOA. C. SM. 12/608. 
342 BOA. C. ML. 101/4483. 
343 Deny, a.g.m, s. 182. 
344 BOA. C. SM. 124/6238; BOA. C. SM. 124/6239. 



132 
 

1850’ye doğru Bezmiâlem Valide Sultan’ın sağlığı yeniden bozulmaya 

başlamıştı. Annesinin rahatsızlığından dolayı üzüntü içinde olan Abdülmecid, özel 

doktoru Spitzer’i345 annesini muayene etmesi için görevlendirmiştir. Hareme girerek 

Valide Sultanı muayene eden Spitzer Bezmiâlem’i şöyle tasvir etmişti:  

“….Çırağan Sarayı’na geldiğim zaman, uzakta bir koltuk sandalyesi gördüm, üzerinde 

örtülü ve feraceli bir hanım oturuyordu. Bu hanım, Valide Sultan idi. Önümde kılavuzum harem 

ağası olduğu halde kemal-i ihtiram ile yaklaştım. Harem ağası padişahın sözlerini söyledikten 

sonra, Valide Sultan beni gayet samimane kabul etti. Yere oturmamı teklif etti. Oturacak yerden 

başka bir şey görmedim. Nim şeffaf örtüsünün altında, şatırane bir allığın yanaklarında coşan 

olduğu görülüyordu. Kendisine muhterem oğlunun sıhhatleri hakkında ibraz buyurdukları 

nazikâne ihtimamlardan bahs itdim. Ba’de tıbbi suallerime kemal-i sükunet ve sühuletle cevap 

verdi. Bu esnada, takriben 36 yaşında, vücudunu gayet iyi muhafaza itmiş olan bu Gürcü 

kadının göz kamaştıracak derecede beyaz ve nazik ellerinin harikulade güzelliği, hudutu 

vechiyyenin intizam ve metaneti nazar-ı dikkatimi celb itdi. Çıkarken bana son derece lütufkâr 

davrandı, kendisine icab iden ilaçları bizzat yapmaklığımı emretti. Feracenin cebinden bir kese 

altun çıkardı, yukarıda zikri geçen harem ağasıyla bana gönderdi. “ 

Görüldüğü üzere Bezmiâlem’in görünüşü hakkında en ayrıntılı satırlar 

Spitzer’in kaleminden çıkmıştır. Spitzer muayene sonucunu hemen Padişaha bildirmiş, 

endişelerini azaltmaya çalışmıştır.346 

Bezmiâlem Sultan’ın hastalığının ne olduğuna dair kaynaklarda net bir bilgi 

bulunmamaktadır. Ancak Sultan Abdülmecid’in doktorundan kendi tedavisinde 

kullanılan ilaçların annesinin de tedavisinde kullanılmasını istemesinden Bezmiâlem’in 

akciğerlerinden rahatsız olabileceği tahmin edilmektedir. O dönemde Harem-i 

                                                 
345 Tıp öğretimimizin modernizasyonunda görev alan yabancı hekimlerden biri olan Avusturyalı Dr. Sigmund Spitzer 

(1813-1895) 1839 yılında İstanbul’a geldi. 1841’den itibaren, "Tıbbıye-i Şahane"de anatomi dersi vermeye başladı. 
1844 yılında muallim-i evvel (ordinaryüs profesör) oldu. Sultan Abdülmecid’in ağır bir hastalığını başarıyla tedavi 
etmesi üzerine 1845 yılında saray hekimi olarak atandı. Saray entrikalarından bıkarak Avusturya’ya dönmek 
istediğinde, Sultan Abdülmecid, onu Viyana Sefaretimizin müsteşarlığına 1850 yılında atadı. 1857 yılında padişah 
Abdülmecid hastalanınca, İstanbul’a gelen Dr. Spitzer, onu tedavisini başardı ve Napoli şehbenderimiz olarak 
atandı. 1861 yılında Abdülmecid’in ölümü üzerine Dr. Spitzer, Osmanlı İmparatorluğu hizmetinden çıktı ve 
yaşamını Avrupa’da sürdürdü. Mehmet Cemil Uğurlu, “14 Mart Tıp Bayramı’nın Düşündürdükleri”, Ankara 
Üniversitesi Tıp Fakültesi Mecmuası, Cilt: 50, Sayı: l, 1997, s. 3-4. 

346 Sakaoğlu, a.g.m., s. 225; Kasap, a.g.e., s. 436. 



133 
 

Hümayun’da tüberküloz (verem) hastalığının da sık görüldüğü göz önünde 

bulundurulunca bu tahmin giderek kuvvetlenmektedir.347 

Bezmiâlem Valide Sultan, ilaç tedavisinin yanı sıra hizmetine bakan cariyelerle 

birlikte 1849 yılında Yalova’ya giderek kaplıca tedavisi de görmüştür. Buradan oğluna 

sağlık durumunu bildiren mektuplar göndermiştir.348  

Tüm tedavilere rağmen Bezmiâlem’in hastalığına çare bulunamamıştır. Valide 

Sultan, 23 Recep 1269/ 3 Mayıs 1853 Pazartesi gecesi saat 1’de vefat etmiştir. 

Abdülmecid, validesi için büyük bir cenaze töreni tertip ettirmiştir. Abdülmecid böyle 

büyük bir tören tertipletmenin dışında 79.000 kuruş gibi büyük bir parayı annesinin 

ruhunu şad etmek için, cariye, kalfa, Enderun halkı, hoca, imam ve fakirlere 

dağıtmıştır.349 

Bezmiâlem Valide Sultan öldükten sonra,  arşiv vesikalarından anlaşıldığına 

göre, “Cennet-mekân Bezm-i Âlem Vâlide Sultân tâbe serâh (toprağı ve kabri iyi ve 

temiz olsun) Hazretleri” unvanı ile anılmıştır.350 O, yaptığı ve yaptırdığı hayır eserleriyle 

adını tarihe mal etmiş bir insandır. Bugün bile bu eserler onun insanlık ve şefkatinin bir 

timsali olarak hâlâ ayakta durmaktadır. 

Valide Sultan’dan günümüze bu hayır eserlerinin yanı sıra kişisel bazı eşyaları 

da kalmıştır. Yatağı Topkapı Sarayı Müzesi’ndedir. Sedef kakmalı bir çalışma masası, 

bir tuvalet masası ve sandalyesi, bir kanepe, iki koltuk, bir mangal, bir saat ve mührü 

günümüze ulaşan kişisel eşyalarıdır.  

                                                 
347 Prof. Dr. Y. İzzettin Barış, Tüberküloz Tarihi, isimli makalesinde “Tüberkülozdan ölen II. Mahmut’un yerine tahta 

geçen Abdülmecid’in hareminde bulunan 18 kadınının yarısından fazlasında tüberküloz vardır. Bunlar, II. 
Abdülhamit’in annesi Trimüjgan, Düzdidil, Mahitap, Nuketseza, Nesrin, Navermisal; Sultan 5. Mehmet’in annesi 
Gülcemal, Vahdettin’in annesi Gülüstü ve 5. Murat’ın annesi Şefkefza isimli kadınlardır.” Demektedir. Ayrıntılı 
bilgi için Bkz. Y. İzzettin Barış, “Tüberküloz Tarihi”, Klinik Geli şim, Cilt: 23, No: 3, 2010 s. 12. 

348 Öztuna, a.g.m., s. 225.  
349 Sakaoğlu, a.g.m., s. 225. 
350 BOA. HR. MKT. 82/86; BOA. İ. MVL. 321/13690; BOA. EV. D. 15123; BOA. EV. D. 15551; BOA. EV. D. 

16049. 



134 
 

3.3.  BEZM-İ ALEM VAL İDE SULTAN’IN VAKF İYE VE ESERLERİ 

Bezmiâlem Valide Sultan, oğlu Abdülmecid’in padişah olmasından sonra 

Valide Sultanlık unvanını aldığı 1839 yılından ölüm yılı olan 1853 yılına kadar birçok 

hayrata imza atmıştır. 

Bezmiâlem Valide Sultan, oğlunun saltanatı döneminde başta İstanbul olmak 

üzere ülkenin çeşitli yerlerinde pek çok hayır eseri ve vakıf meydana getirmiş, bunların 

devamlılığını sağlamak amacıyla da gelir getiren çok sayıda akar bırakmıştır. 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın kurmuş olduğu vakıfların bir kısmı ile bunların akarları 

hazırlatmış olduğu vakfiyelerde yer almıştır. Bu vakıfnamede belirtilenlerin dışında 

Valide Sultan’ın daha birçok hayratı vardır. Ayrıca harap olmuş veya tamamen ortadan 

kalkmış birçok eseri de tamir ve ihya ettirmiştir. Valide Sultan’ın yaptırmış olduğu 

hayır eserleri şunlardır: 

3.3.1. Bezmiâlem Valide Sultan’ın Vakfiyeleri 

Bezmiâlem Valide Sultan 1256-1269/1840-1853 yılları arasında büyük mal 

varlığına sahip 15 ayrı vakıf kurmuştur. Bu vakıflara ait vakfiyeler, Vakıflar Genel 

Müdürlüğü’nün arşivindeki 634 numaralı vakfiye defterinin 83. Sayfasının 13. 

Sırasından başlayıp, 126. Sayfanın 27. Sırasına kadar devam etmektedir. Bununla 

birlikte İstanbul Vakıflar Bölge Müdürlüğü İsmail Hakkı Konyalı Kütüphanesi’nde 

2270 nolu arşiv dosyasında vakfiyenin tıpkıbasımı bulunmaktadır.351 

Saman rengi kâğıt üzerine nesih ile yazılan vakfiyelerin boyu 34 cm, eni 21 

cm, kalınlığı ise 5 cm’dir. Vakfiyenin sayfaları 11 satır olarak yazılmıştır. Barok-rokoko 

karışımı bir üslupta tezhiplenmiş aharlı kâğıda güzel bir nesihle yazılmış vakfiye 

defterinin tezhipli birinci sayfanın ortasına oğlu Abdülmecid eliyle, “mucebince amel 

olunup hilafından huzur ve mücanebet oluna” yazmıştır.352  

                                                 
351Bezmiâlem Valide Sultan Vakfiyesi’ni basmak için Vakıflar Genel Müdürlüğü karar almış ve bu çalışmayı yapma 

görevi İbrahim Hakkı Konyalı’ya verilmişti. Çalışmalarına başladığı sırada Konyalı trafik kazası geçirdiği için 
yaptığı çalışma yarıda kalmıştır. Aynen neşredilecek olan Vakfiyenin 13 sayfalık kısmını çevirmiş; iki buçuk 
sayfasını da daktilo etmişti. Konyalı, Vakfiye’nin tıpkıbasımını ve yaptığı çalışmaları kendi adı ile anılan 
kütüphaneye bağışlamıştır. İbrahim Hakkı Konyalı Kütüphanesi, No: 2270. 

352 Vakfiye, s. 1; İbrahim Hakkı Konyalı, “Bezm-i âlem Valide Sultan Vakfiyeleri”, Yeni Asya Gazetesi, 8 Kasım 
1973. 



135 
 

Bezmiâlem Valide Sultan yaptırmış ve ihya ettirmiş olduğu hayır eserlerinin 

devamlılığını sağlamak amacıyla gelir getiren çok sayıda emlak ve nukud-u mevkufe 

bırakmıştır. Bunlardan Valide Sultan’ın büyük bir servete sahip olduğu anlaşılmaktadır. 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın vakfiyelerinden anlaşıldığı üzere, Valide Sultan 

kethüdasına vekâlet ve nezaret, onların yakınlarındaki memurlara da mütevellilik 

vermiştir. Ayrıca vakfiyelerin hayrat ve akarat bakımından gidişinde çok dikkate değer 

bir sistem vardır. Birinci vakfiyeden başlayarak birçok hayrat ve akar sayılmış, elde 

edilen gelirlerle hayratların bakımının yapılması, artanın da vakfa katılması şart 

koşulmuştur. Ayrıca birinci vakfiyeden sonra düzenlenen, içinde sadece gelir 

kaynaklarına yer verilen diğer on üç vakfiye, tahsis işleri ve şartları bakımından ilk 

vakfiyeye atıfta bulunmaktadır. Görülüyor ki, Bezmiâlem Valide Sultan’ın vakfiyesinde 

bir birlik ve bütünlük söz konusudur. 

Bezmiâlem Valide Sultan Vakfiyesinde, belirtilen kurallara uymayanlar için bir 

beddua da yer almaktadır. Buna göre: “Allah’ın rızasına dayanarak hayır maksadıyla 

sağladığım evkafım ve bu sefer bu vakfiye zeylinde yazılı bulunanlar, ahret gününe 

kadar şartlarıyla icra oluna. Bu şartların Sultan Abdülmecid devrinde haleldar olması 

mümkün değilse de herhangi bir devirde, zikredilen evkafımın şartları tebdil ve tahrif 

edilirse, buna sebep olanlar; kim (ölünün vasiyetini) işittikten sonra onu tebdil ederse 

vebali onu değiştirenlerin üzerinedir. Şüphesiz ki, Allah hakkıyla işitici ve bildirici 

(Bakara Suresi 181) ayetinin ifade ettiği üzere dünya ve ahrette cezaya müstehak 

olsunlar” ifadesine yer verilmiştir.353 

Bezmiâlem Valide Sultan vakfiyelerinde yer alan on beş vakfiyenin tarihleri şu 

şekildedir: 

1. 23 Rebiyülevvel 1256 /26.05.1840 

2. 21 Cemaziyülevvel 1256 /21.07.1840 

3. 15 Rebiyülâhır 1257 / 05.06.1841 

4. 17 Rebiyülâhır 1257 /07.06.1841 

5. 19 Rebiyülâhır 1257 /09.06.1841 

                                                 
353 Vakfiye, s. 393-94. 



136 
 

6. 1 Cemaziyülevvel 1257 /21.06.1841 

7. 1 Şevval 1257 / 16.11.1841 

8. 15 Şaban 1258 /21.09.1842 

9. 21 Şaban 1258 /27.09.1842 

10. 29 Muharrem 1260 /19.02.1844 

11. 7 Rebiyülâhır 1261 /15.04.1845 

12. 1Şaban 1263 / 15.07.1847 

13. 1Receb 1265 /24.05.1849 

14. 1 Cemaziyülevvel 1267/25.03.1851 

15. 10 Şevval 1269/17.07.1853 

 
Yukarıda, 12. sırada 1 Şaban 1263 (15 Temmuz 1847) tarihli ve dördüncü 

bölümde ayrıntılı olarak inceleyeceğimiz Vakıf Gurebâ Hastanesi’ne dayanak olan 

vakfiyenin çözümü EK-1’de yer almaktadır.  

3.3.2. Bezmiâlem Valide Sultan’ın Eserleri 

 Bezmiâlem Valide Sultan’ın 1840 - 1853 yılları arasında; okullardan camilere, 

çeşme ve sebillerden köprü ve hastanelere kadar çok çeşitli hayır eserleri yaptırdığını 

görüyoruz. Sözkonusu eserleri şöyle sıralayabiliriz.  

3.3.2.1. Okullar 

3.3.2.1.1. Dârü’l-Maarif (Valide Mektebi) 

Dârül’l-Maarif veya Valide Mektebi, Osmanlı Devleti’nde planı mektep olarak 

çizilip inşa edilen ilk büyük binadır. Aynı zamanda Osmanlı Devleti’nin ilk sivil lisesi 

olma özelliğini de taşımaktadır.354 Osmanlı Devleti’nin gelişimine yönelik Sultan 

Abdülmecid’in 09 Ocak 1845 tarihinde yazdırdığı hattı hümayunda, ülkenin imarı ve 

kalkınmasına yönelik çalışmalar gayretle sürdürülerek, sanayi ve fen ilimlerinin 

geliştirilmesi için münasip mahallere okul yapılması istenmişti.355 Eğitimin öneminin 

farkında olan padişah, bu yönde yapılan çalışmaları da desteklemiştir.  

                                                 
354 Nuran Kara Pilehvarian, “ Divanyolu Valide Mektebi / Darülmaarif ”, Osmanlı Ansiklopedisi, Cilt: X , s. 492-93. 
355 BOA. HAT. 1641/30. 



137 
 

Tanzimat döneminde bilgili bürokrat yetiştirme programı dâhilinde 

rüştiyelerden daha ileri seviyede bir öğretim ve müfredat uygulaması öngören “Dârül’l-

Maarif” adlı yeni bir eğitim müessesesi ortaya çıkmıştır. Bu müessesede ehliyetli 

memur yetiştirilmesi yanında, kurulması planlanan Dârü’l-Fünûn’a öğrenci yetiştirmek 

amacıyla müfredatına aritmetik, geometri, felsefe, astronomi ve coğrafya gibi o günün 

rüştiyelerinde okutulmayan dersler de ilave edilmiştir.356 Edebiyat ve fen olarak iki şube 

ve dört sınıf üzerinden eğitime başlayan Dârül’l-Maarif’te öğrenciler üç yıllık bir 

eğitime tabi tutulmaktaydılar.357 

Dâr-ül Maarif, Sultan Abdülmecid’in annesi Bezmiâlem Valide Sultan’ın II. 

Mahmut’un türbesinin yakınında, modern tarzda yaptırdığı binada padişah ve devlet 

ricalinin katıldığı bir merasimle, devrin sadrazamı Mustafa Reşit Paşa’nın nutku ile 20 

Nisan 1850’de öğretime başlamıştır.358 Kuruluşunun ilk yıllarında Mekteb-i Âli ve 

Valide Mektebi olarak anılan bu müessesenin adı, Maarif Nazırı Kemal Efendi’nin 

teşebbüsü ile Dârül’l-Maarif olarak değiştirilmi ştir.359 İlk talebeleri arasında Bezmiâlem 

Valide Sultan’ın torunları ve Sultan Abdülmecid’in çocukları olan IV. Murat ile Fatma 

Sultan da bulunuyordu. Sultan Abdülmecid’in çocuklarını getirerek okula kayıt 

ettirmesi, açılan yeni okulun halka benimsetilmesinde Sultanın öncülük ettiğini 

göstermektedir. Bununla birlikte yeni önerilen eğitim sisteminin, Sultan çocuklarının 

eğitimi için bile yeterli bir sistem olacağı mesajını somut biçimde vermeye çalışan bir 

düşünce yapısına da işaret etmektedir. 

Açıldığında 200-250 kişilik kontenjanı, daha sonra 180’e indirilmiş ve giriş 

sınavı konulmuştur. Dârül’l-Maarif’te okutulacak dersler hoca ve yardımcıları, diğer 

hizmetlilerin görev ve maaşları Bezmiâlem Valide Sultan tarafından düzenlenen 

                                                 
356 Ekmeleddin İhsanoğlu, “Osmanlı Eğitim ve Bilim Müesseseleri”, Osmanlı Medeniyeti Tarihi, I. Cilt, Editör: 

Ekmeleddin İhsanoğlu, , Zaman Yay., İstanbul: 1999, s. 310. 
357 Cahit Yalçın Bilim, Türkiye’de Çağdaş Eğitim Tarihi (1734-1876), Anadolu Üniv. Yay., Eskişehir, 2002, s. 252  
358 Ekmelettin İhsanoğlu, Dârü’l-Maarif’in açılış tarihini 21 Mart 1850 olarak vermiştir. Ancak gerek M. Hüdai 
Şentürk’ün “Dârü’l-Maarif ” adlı makalesinde ve Cahit Yalçın Bilim “Türkiye’de Çağdaş Eğitim Tarihi” adlı 
eserinde 20 Nisan 1850 tarihinde mutabık kalmışlardır. Bununla beraber 16 Nisan 1850 tarihini taşıyan bir 
Osmanlı vesikasında Valide Sultan’ın yaptırdığı mektebin açılmasına izin verilmesi isteniyordu. (BOA. İ. DH. 
212/12376) belgeden de anlaşılacağı üzere 21 Mart 1850 tarihi okulun açılışı ile ilgili yanlış bir tarihtir.  

359 Bu dönemde İstanbul’da Bezmiâlem Valide Sultan’dan önce yapılmış olan valide mektepleri de vardı. Bunlardan 
bazılar: Mihrişah Valide Sultan Mektebi, Ayşe Valide Sultan Mektebi idi (BOA. EV. D. 29839, BOA. C. EV. 
12/554, BOA. C. MF. 94/4656). Bu şekilde Valide Sultan Mektebi isminin birden fazla olması, okulun adının 
Valide Mektebi’nden ziyade Dârü’l-Maarif olmasında etkili olmuştur. 



138 
 

vakfiyesinde ayrıntıları ile belirtilmiştir.360 Bezmiâlem Valide Sultan, Dârül’l-Maarif’in 

hem masraflarının karşılanması, hem de hoca, memur ve hademelerinin maaşlarının 

düzenli ödenmesi için geliri yüksek vakıflar bağışlamıştır.  

Dâr-ül Maarif, 1864 yılında yerinin dar gelmesi sebebiyle genişletilmiş;361 1870 

yılında ise tamir görmüştür.362 Bununla birlikte Maarif Nizamnamesi hükmünce 24 

Zilkade 1290/14 Ocak 1874 tarihinde, yani açılışından 24 yıl sonra okul, İdadiye 

çevrilmiştir. İstanbul’da açılacak rüştiye mektepleri için uygun görülen yerlerde birer 

idadi açmak kararı doğrultusunda binası ve yeri uygun olduğu için ilk etapta Dârül’l-

Maarif, mevcut öğretim içerikleri ve personeli yenilenerek İstanbul’un ilk resmi idadisi 

olmuştur.363 Bu tarihten sonra ancak bu idadiden mezun olanlar Mekteb-i Askeriye ve 

Mekteb-i Sultaniye’ye gidebiliyorlardı.364 Bu durum okulun prestijini arttırmıştır. Ancak 

zamanla bu durum değişmiş ve II. Abdülhamit döneminde okulun bir kısmı önce 

Mekteb-i Mülkiye’nin, daha sonra 1 Eylül 1900 yılında da Darülfünun’un bazı 

sınıflarına ayrılmıştır.365 Bina, II. Meşrutiyetin ilanına kadar bütün bu öğretim 

kurumlarını içinde barındırmıştır. 

1909 yılından sonra Mekteb-i Mülkiye ve Darülfünun, Zeynep Hanım 

Konağı’na geçince Numune-i Terakki İdadisi, İstanbul Lisesi adıyla buraya yerleşmiştir. 

Birinci Dünya Savaşı başlarında bu lise Galata’daki Saint Benoit Fransız Lisesi binasına 

taşınınca, okul bu defa İnas (Kızlar) İdadisi adı altında eğitim faaliyetine devam etmiş 

ve bir ara da İnas Sultanisine çevrilmiştir. 1914 yılında okulun adı binayı yaptırana 

bağlanarak, Bezmiâlem Sultanisi olmuştur. Cumhuriyetin ilanına kadar okul bu adla 

faaliyetine devam etmiştir. Okul, 1924’te İstanbul Kız Lisesi adı altında 

Süleymaniye’de kaldırılan Meşihat Dairesi binasına taşınınca, okul binasına tekrar 

İstanbul Erkek Öğretmen Okulu ve Yüksek Öğretmen Okulu öğrencileri 

yerleştirilmi ştir. 1933 yılında binaya tekrar İstanbul Kız Lisesi taşınmıştır. 1983 yılına 

                                                 
360 M. Hüdai Şentürk, “Dârü’l-Maarif”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt: VIII,  İstanbul: 1993, 

s.548-49. 
361 BOA. MVL. 863/40. 
362 BOA. İ. DH. 618/43034. 
363 BOA. A. MKT. MHM. 472/55. 
364 BOA. MF. MKT. 17/94. 
365 BOA. ŞD. 210/15; BOA. MF. MKT. 104/35. 



139 
 

kadar bu isimde öğrenime devam eden lise bu tarihten itibaren Anadolu Lisesi statüsü 

kazanarak Cağaloğlu Anadolu Lisesi adıyla karma eğitime geçmiştir.366 

3.3.2.1.2. Yeşil Mektep 

20 Nisan 1850 tarihinde eğitime açılmıştır. Sıbyan Mektebi konumundaki Yeşil 

Mektep, Dârül’l-Maarif’e hazırlık eğitimi vermek amacıyla bu binanın yanında 

kurulmuştur.367 Okul, Yeşil Mektep’te bulunan hoca ve yardımcılarla, diğer hizmetlilerin 

maaşları vakfiyede ayrıntılarıyla belirtilmiştir. Bu okulun masrafları ve çalışanların 

maaşları Darülmaarif’e ayrılan vakıflardan elde edilecek gelirlerden karşılanmıştır.368  

Vakfiyede Yeşil Mektep İçin şöyle deniliyordu:  

“Mekteb-i Merkûm nezdinde vaki mübtedi (acemi) sıbyan ta’limi içün tahsis kılınacak 

yeşil mektebe bir nefer hoca ve bir nefer halife ve bir nefer odacı ta’yin olunub mâhiyye hoca 

efendiye iki yüz guruş ve halife efendiye seksen guruş ve odacıya yetmiş guruş ki cem’en üç 

yüz elli guruş verile… ta’yin olunan suyolcuya mâhiyye yirmi guruş verile ve mekteb-i 

mezburun perakende mesarıfatı müteferrikası içun mâhiyye beş yüz guruş verile ve mekteb-i 

merkum odacıları beher gece üç mahalde ikad itmek (yakmak) üzere senevî doksan ve kıyye 

revgan-ı zeyt (zeytinyağı) ve otuz ve kıyye şem’i revgan (mum yağı) ve mekteb-i mezburlar 

içun sevevi on beş çeki hatab (odun) ve altı bin ve kıyye kömür tarefi vakfiyeden iştira ve ita 

oluna…”369 

Bezmiâlem Valide Sultan, bu okulu sadece kurmakla kalmamış eğitimin iyi bir 

şekilde yapılabilmesi için de katkıda bulunmuştur. Özellikle okulun kütüphanesine 

vakfettiği 400’ü aşkın kıymetli kitap arasında çok nadir bulunan kitaplar da bulunmakta 

idi. Bunlar içerisinde Hz. Ali’nin eliyle yazdığı bir Kuran-ı Kerim de bulunmaktaydı.370 

Yeşil Mektep, 1859 tarihinden sonra Dârül’l-Maarif’in İdadisi olarak 

görülmektedir.371 1864 yılında Dârül’l-Maarif’in İdadisi kabul edilen Yeşil Mektep’in 

                                                 
366 M. Hüdai Şentürk, “Dârü’l-Maarif”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt: VIII,  İstanbul: 1993, s. 

549. 
367 Pilehvarian, a.g.m., s.493; M. Hüdai Şentürk, “Bezmiâlem Valide Sultan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Cilt: 6, Türkiye Diyanet Vakfı Vakıf Yay., İstanbul: 1992, s. 109-110. 
368 Vakfiye, s. 389-391. 
369 Vakfiye, s. 389-390. 
370 Vakfiye, s. 400-435. 
371 BOA. MVL. 834/97; BOA. İ. MVL. 430/18911; BOA. İ. MVL. 513/23131. 



140 
 

yanına yeni bir bina yılmıştır.372 1873 yılında yaşanan Hocapaşa Yangını’nda oldukça 

zarar görüp harap duruma düşen Mektep’in inşasına yeniden yapılmasına karar 

verilmişti. Yapılacak olan bu mektep sıbyan mektebi olarak faaliyet gösterecekti.373 

Daha sonrasında yapılacak olan okulun Mekteb-i İbtidai olması istenmişti.374 

3.3.2.1.3. Bezmiâlem Sıbyan Mektebi 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın yaptırıp vakfettiği ilk okul olan Bezmiâlem 

Sıbyan Mektebi, 1844 yılında İstanbul’da Edirnekapı Molla Aşki Mahallesi’nde 

kurulmuştur. Üstü ahşap çatılı olan okulda sadece bir sınıf ile bir hoca odası 

bulunmaktaydı.375 

3.3.2.2. Camiler 

3.3.2.2.1. Bezmiâlem Valide Sultan Camii (Gureba Hastanesi Camii) 

Bezmiâlem Valide Sultan tarafından yaptırılan ve Çapa Arpaemini 

Mahallesinde bulunan Gureba Hastanesi’nin kuzeybatı köşesinde yer alan Gureba 

Hastanesi Camii, hastanenin açılış günü olan 24 Rebiyülevvel 1261/ 2 Nisan 1845 

tarihinde hizmete girmiştir. Hastanenin bir birimi gibi tasarlandığı anlaşılan ve yine 

Bezmiâlem Valide Sultan tarafından yaptırılan Dolmabahçe Camii’ne göre daha 

mütevazı olan camii kâgirdir ve dikdörtgen bir plan üzerine inşa edilmiştir.376 

Çatısı ile minberi ahşap olan caminin batı duvarı doğrudan Aşağı Gureba 

Caddesi’ne cepheli, simetriği olan doğu duvarı ise hastaneye ait birimlere bitişiktir. 

Caddeye bakan avlunun giriş kapısı üzerinde Abdülmecid tuğralı, 1261/1845 tarihli 

yapım kitabesi bulunmaktadır. Bu ta’lik kitabenin metni Ziver Paşa’ya aittir.377 

Dıştan kiremitli kırma bir çatı altına alınmış olan yapının iç kısmı, ortası 

bitkisel bezemeli göbekli ahşap tavanlarla örtülmüştür. Sivri külahlı minber, devrinin 

                                                 
372 BOA. İ. MVL. 513/23131. 
373 BOA. MF. MKT. 12/62; BOA. MF. MKT. 13/88. 
374 BOA. MF. MKT. 24/70. 
375 M. Hüdai Şentürk, “Bezmiâlem Valide Sultan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt: 6, Türkiye 

Diyanet Vakfı Vakıf Yay., İstanbul: 1992, s. 109.  
376 M. Hüdai Şentürk, “Gureba Hastahanesi Camii”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi Cilt: 14, Türkiye 

Diyanet Vakfı Vakıf Yay., İstanbul: 1996, s. 204. 
377 Belgin Demirsar, “Gureba Hastanesi Camii”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. III, İstanbul: 1994, s. 

433.  



141 
 

ahşap oymacılığının güzel örneklerinden biridir. Mihrap bordürü yivli olup yivlerin üst 

kısmında barok üslubunda kıvrımlar yer alır. Caminin en önemli mimari özelliği, 

yanındaki hastanenin içinden merdivenle çıkılan ve bir pencerenin arkasında hastaların 

da cemaate katılmalarını sağlayan 20 m2’lik üçüncü bir mahfilin bulunmasıdır. Bu 

mekânın, son cemaat yerine açılan ayrı bir kapısı daha varsa da bugün bir duvarla 

kapatılmış durumdadır.378  

Bezmiâlem Valide Sultan’ın hastane yanında böyle bir camii yaptırmasının 

başlıca sebebi, hastane çalışanlarının, hasta sahiplerinin, ziyaretçilerin ve durumu uygun 

olan hastaların namazlarını kılabilmelerine, özellikle de doktorların ve diğer sağlık 

personelinin Cuma namazlarını hastaneden uzaklaşmadan kılabilmelerine imkân 

sağlamaktır. Ayrıca Bezmiâlem Valide Sultan vakfiyelerinin camiye ayrılan kısmından 

anlaşıldığı üzere burada görevli imamların ölüm halindeki hastalara kelime-i şahadet 

getirtmeleri ve ölenlerin cenazelerinin usulüne uygun biçimde kaldırılmalarını sağlamak 

için camii yaptırılmıştır.379 

Vakfiyede, camide yer alan görevliler ile bunların görevleri de ayrıntılarıyla 

belirtilmiştir. Buna göre caminin ilk hizmet kadrosu, iki imam, iki memur, iki kâtip ve 

iki kayyımdan oluşmaktaydı.380 Daha sonra bu kadroya gassal da eklenmiştir. Gassalın 

maaşı yüz kuruş olarak belirlenmişti.381 Gureba Hastanesi Camii’nin ihtiyaçları, 

masrafları ve çalışanların maaşları Bezmiâlem Valide Sultan’ın hastaneye bağışladığı 

zengin gelirli vakıflardan karşılanmıştır.382 Camii, 1875, 1892, 1895 ve 1897 yıllarında 

tamir görmüştür.383  

3.3.2.2.2. Dolmabahçe Camii 

Bezmiâlem Valide Sultan Camii olarak da bilinen Dolmabahçe Camii, 

Bezmiâlem Valide Sultan tarafından yaptırılmaya başlanılmış ancak onun 1853 yılında 

vefatı üzerine oğlu Sultan Abdülmecid tarafından tamamlanmıştır. Dolmabahçe 

                                                 
378 Şentürk, a.g.m., s. 205. 
379 Vakfiye, s. 323. 
380 Vakfiye, s. 331-32; Gureba Hastanesi Cami’nin Cuma vaizliği için 26 Mart 1847 tarihinde, Şeyhülislam Arif 

Hikmet’in buyruldusu ile Süleyman Hulusi efendi görevlendirilmişti. BOA. A. DVN. 24/25. 
381 Vakfiye, s. 332. 
382 Vakfiye, s. 335; BOA. C. MF. 149/7411. 
383 BOA. İ. DH. 707/49505; BOA. BEO. 61/4516; BOA. BEO. 449/33660; BOA. ŞD. 135/1; BOA.İ. ŞD.109/6507. 



142 
 

Sarayı’nın saat kulesi yönündeki avlu kapısının tam karşısına düştüğü için yapıldığı 

günden beri Dolmabahçe Camii adıyla anılmıştır.384 

Dolmabahçe Camii, deniz kenarında bir avlu ortasında yapılmıştır. Dört kapılı 

bir duvarla çevrilmiş olan bu avlunun saat kulesi tarafındaki kapısının üzerinde dört 

beyitlik manzum bir kitabe vardır. Celi sülüs hatla yazılmış olan bu kitabe, batı tarzında 

akant yapraklarıyla süslenmiştir. Ziver Paşa’ya ait olan tarih beyiti şöyledir:  

“Bu mabed oldu camii Valide Sultanın âsârın 1270 (1853)”.385 

Batı akımlarının en yoğun biçimde etkisini gösterdiği bir dönemde inşa edilen 

Dolmabahçe Camii, XIX. yüzyıl Osmanlı mimarisinde pek çok önemli esere imzasını 

atan Garabed Balyan imzasını taşımaktadır. Bu dönemde barok, rokoko, ampir gibi 

üslupların yerleşik sanat birikimi ve zevkiyle kaynaştırılması sonucunda ilginç bir 

yorumlama anlayışına gidilmiştir. Bu bakımdan Dolmabahçe Camii, ait olduğu dönemin 

genel yaklaşımını ve sanat zevkini bütünüyle yansıtan tipik bir örnektir.386 

Cami, XIX. yüzyıl içerisinde değişik tarihlerde tamir görmüştür.387 Daha 

sonraki dönemde Dolmabahçe meydanının açılması sırasında camiinin avlu duvarları 

kaldırılmış, avlunun büyük bir kısmı meydana katılmıştır. Camiin ampir üsluptaki 

sekizgen planlı ve kubbeli muvakkithanesi ise deniz kenarına, halen bulunduğu yere 

nakledilmiştir. Cami kitabe taşı da caminin deniz tarafındaki mihrap duvarının önüne 

konmuştur.388 

Osmanlı Devleti’nde padişahların Cuma günleri Cuma namazı için camiye 

gidiş ve dönüşlerinde Cuma Selamlığı yapılırdı. Padişahların halk ile bütünleşmelerinde 

bu günler oldukça önem arz etmektedir.389 Dolmabahçe Camii, yapıldıktan sonra Cuma 

                                                 
384 Selda Ertuğrul, “Dolmabahçe Camii”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt: 9, Türkiye Diyanet 

Vakfı Vakıf Yay., İstanbul: 1994, s. 502; Tahsin Öz, İstanbul Camileri, Turizm ve Tanıtım Bakanlığı Yay., 
Ankara: 1964, s. 111. 

385 Reşat Ekrem Koçu, “Nusretiye ve Dolmabahçe Camileri”, Hayat Tarih Mecmuası, Cilt: 1 Sayı: 7, Ağustos 1966, 
s. 44-46. 

386 Ertuğrul, a.g.m., s. 502. 
387 Başbakanlık Osmanlı Arşivi’nde yer alan belgelerden Camii’nin 1857, 1870, 1876, 1884, 1892, 1896 yıllarında 

tamir gördüğü anlaşılmaktadır. BOA. İ. MVL. 364/15948; BOA. İ. MVL. 375/16441; BOA. İ. DH. 606/42220; 
BOA. İ. ŞH. 80/4763; BOA. İ. ŞH. 114/6858; BOA. İ. EV. 13/1313-Za-12. 

388 Koçu, a.g.m., s. 45-46. 
389 Metin Kazancı, “Osmanlı’da Halkla İlişkiler”, Selçuk Üniversitesi Dergisi, Temmuz 2006, s. 5-20.  



143 
 

Selamlığı merasimlerine ev sahipliği yapmaya başlamıştır.390  Arşiv vesikalarında, 

Sultan Abdülmecid ve Abdülaziz’in sıklıkla Cuma Selamlıklarında Dolmabahçe 

Camii’ni kullandıkları görülmektedir.391 Sultan Abdülhamit ise Cuma Selamlığında bu 

camiyi kullanmamış; genellikle Yıldız (Hamidiye) Camii’ne gitmiştir.392  

3.3.2.3 Çeşmeler ve Sebiller 

Çeşme ve sebiller, halkın su gereksinimini karşılamak için kent, kasaba ve 

köylerde, yol üzerlerinde ve kavşak gibi yerlerde yapılırdı. Çeşmelere Osmanlı 

öncesindeki Roma ve Helenistik çağda da rastlanmaktadır. Su, boru ve kanallara 

getirilir, müdahaleleri önlemek için sürekli kontrol altında tutulurdu. Sebiller, daha çok 

türbelerin yanına yaptırılırdı. Padişahlar, devlet büyükleri ve zenginler tarafından 

yaptırılırdı. Genellikle üstleri saçakla örtülü ve beş köşeli olarak yaptırılırlardı. Kandil 

ve bayram günlerinde sebillerde şerbet dağıtılması bir gelenekti. İstanbul’da Osmanlı 

döneminden kalan 200’ü aşkın çeşme ve 125’i aşkın da sebil vardır.393 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın yaptırdığı veya tamir ettirdiği çeşme ve sebiller 

geç dönem Osmanlı hayır eserleri arasında önemli yer tutar. Bunlardan tespit edilebilen 

on bir çeşme İstanbul’da, üç sebilin de ikisi Medine’de, birisi Kerbelada’dır. 

3.3.2.3.1. Bezmiâlem’in Yaptırdığı Çeşmeler 

3.3.2.3.1.1. Bezmiâlem Valide Sultan Çeşmesi 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın Validelik unvanı ile yaptırdığı ilk çeşmesidir. 

Halen ayakta olan ve XIX. yüzyıl çeşme mimarisinin en güzel örneklerinden biri olan 

Bezmiâlem Valide Sultan Çeşmesi, Beşiktaş ile Maçka arasında uzanan Spor Caddesi 

üzerindedir. Çeşme, 1839 tarihinde yapılmıştır. Kare bir plan üzerinde kurulan ve dört 

cephesinde dışbükey birer tekne taşı ile lüle bulunan çeşme, tamamen mermer kaplama 

olup ampir üslubunda inşa edilmiştir. En üst tarafında dört cepheyi dolanan bir mermer 

                                                 
390 Sultan Abdülmecid ve Abdülaziz döneminde Cuma Selamlığı için kullandıkları diğer camiler: Süleymaniye, 

Sultanahmet, Ortaköy, Hazreti Halid, Nusretiye, Beşiktaş, Abbas Ağa, Fındıklı, Mecidiye camileri idi. BOA. A. 
AMD. 54/47; BOA. A. AMD. 54/89; BOA. İ. DH. 1289/101437; BOA. İ. DH. 1290/101/467; BOA. İ. DH. 
1294/101683; BOA. A. AMD. 1/95; BOA. A. AMD. 16/12; BOA. A. AMD. 51/12. 

391 BOA. A. AMD. 54/57; BOA. A. DVN. 99/8; BOA. A. AMD. 81/16; BOA. İ. DH. 1294/101704. 
392 BOA. Y. PRK. KOM. 14/69; BOA. Y. PRK. HH. 24/13; BOA. Y. PRK. AZJ. 14/43. 
393 Necmettin Akyay, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Sağlık Örgütleri ve Sosyal Kuruluşlar,  H.Ü. Toplum 

Hekimliği Bölümü Yay., Ankara: 1982, s. 36. 



144 
 

silme ile bunun altında Sultan Abdülmecid’in tuğraları, yanlarda ise kıvrık dal motifleri 

ve defneyaprağı şeklinde çelenkler bulunmaktadır. Ayna taşı, çelenk şeklinde kabartma 

çiçekler ve bunun altında çapraz iki meşale ile rokoko tarzında süslenmiş olup karşılıklı 

iki yüzünde iki çeşme vardır.394   

Çeşmenin ana yola bakan kitabesinde Şair Şükrü’ye ait ta’lik hatla yazılmış beş 

beyitlik manzumesi yer alır. Tarih beyti şöyledir: 

“Sükriyâ târihini al gel sedâ-yı âbdan 
Lûleden bu Kevser âbı geldi cüyân eyledi.” 
 

Kitabenin bulunduğu cepheye göre sol yüzünde bir tuğra ve bunun altında yine 

ta’lik hatla yazılmış Ziver Paşa’ya ait beş beyitlik diğer bir tarih kitabesi bulunmaktadır. 

Bu kitabenin son beytinin her iki mısrasında da tarih verilmiştir: 

“ revân kılsın şeh-i âfâka cüy-i nusretin subhân 
Bu semti Vâlide Sultân kıldı âb ile dil-şâd” 
 

Bezmiâlem Valide Sultanın yaptırdığı hayır eserlerini anlatan vakfiyede bu 

çeşme ile ilgili şöyle deniliyordu: 

“Beşiktaşda Saray-ı Hümayun verasında (arkasında) Süleyman Sarayı denmekle Arif 

Saray arsasında bir taraftan Hayriye Hanım menzili ve bağçesi ve üç taraftan târik-i âmm 

(cadde) ile mahdud tulen ve arzan be-hesab-ı terbii dört yüz seksen zira’395  mahallini-i şerait-i 

istibdal mevcut olduğu ba-izn-i sultanî ve ba-hüccet-i şer’iyye istibdal ederek silk-i mülk-i 

sahihlerinde münselik yed-i ulyalarında mülkleri olmağla gerek ol civarda mukim müslimin ve 

gerek umumen nas müntefi’ olmaları içün rızaen lillahi Te’ala ve bi-tevfiki Rabbi’l-A’la atyeb-i 

mal ve ahsen-i menallerinden harc ve sarfla mahall-i mezkûr üzerine müceddeden bina ve inşa 

buyurdukları kargir su hazinelü nevresim bir kıt’a kebir çeşmeyi ve çeşme-i mezkurenin ma-i 

leziz-i selâtin-i izam”396 

                                                 
394 M. Hüdai Şentürk, “Bezmiâlem Valide Sultan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt: 6, Türkiye 

Diyanet Vakfı Vakıf Yay., İstanbul: 1992, s. 110; Nuran Kara Pilehvarian, Nur Urfalıoğlu, Lütfi Yazıcıoğlu, 
Osmanlı Başkenti İstanbul’da Çeşmeler, Yapı Endüstri Yay., İstanbul: 2000, s. 160. 

395 Zira’, 75-90 cm arasındaki bir uzunluk ölçüsüdür. 480 zira’ 36 ile 43 metre arasında bir uzunluğu ifade eder. 
396 Vakfiye, s. 11-13. 



145 
 

Valide Sultan’ın yaptırdığı bu çeşmeye su, Sultan II. Mahmut bendinden iki 

masura alınarak bağlanmış, daha sonra çeşmeye Taksim suyu, bu da kesilince Hamidiye 

suyu verilmiştir.397 Valide Sultan, her türlü bakım ve onarımın sağlanması ile görevlilere 

ödenecek maaşların karşılanması için birçok yerden emlak satın almış ve bunları 

çeşmeye vakfetmiştir.398 1839 tarihinde yaptırılan bu çeşmenin civarına 1848 yılında 

22.800 kuruş harcanarak kaldırım yapılmıştır.399  

3.3.2.3.1.2. Silivrikapı Uzun Yusuf Mahallesi Bezmiâlem Çeşmesi 

1841 tarihinde yapılan bu çeşme, Fatih ilçesinde, Silivrikapı’daki Uzun Yusuf 

Mahallesi’nde, Lalezar Camii Sokağı üzerindedir. Klasik üslupta inşa edilen çeşmenin 

cephesi kesme taştandır. Bu haliyle XVI – XVII. yüzyıla ait olduğu anlaşılan eseri, 

Valide Sultan sadece ihya ettirmiştir. Kemerin hemen üstünde yer alan mermer 

kitabenin ortasında oval bir çerçeve içinde Sultan Abdülmecid’in tuğrası bulunmaktadır. 

Tuğra üstten, kıvrımlı perde motifleri, alttan, ortada kartuş içinde tarih, yanlardan da 

çiçekli dallarla çevrelenmiştir. Kesme küfeki taşından tek cepheli olarak inşa edilmiştir. 

Arkada üç sıra tuğla ve bir sıra kesme taşla örülmüş su haznesi bulunur. Günümüzde 

oldukça harap durumda olan çeşmenin suyu akmamaktadır. Ayrıca yol seviyesinin 

yükselmesiyle yalağın hizasına kadar olan bölümü toprak altında kalmıştır.400 Çeşmenin 

Ziver Paşa’ya ait olan altı beyitlik tarih kitabesi şöyledir: 

“N’ola Zîver kulu târih-i tâmmın eylese işrâb 
Getirdi âb-ı dil-cü çeşme yapdı Valide Sultan”401 
 

3.3.2.3.1.3. Sultanahmet Üçler Çeşmesi 

Üçler mahallesine de adını veren ve bugün yerinde olmayan Üçler Çeşmesi, 

Bezmiâlem Valide Sultan tarafından 1843 yılında yaptırılmıştır. Çeşme’nin 

kitabesinden anlaşıldığına göre Bezmiâlem Valide Sultan, Abdülmecid’ten önce 

dünyaya gelip küçük yaşlarda ölen Ahmet ve Mehmet adlarındaki iki oğlu ile on üç 

yaşında vefat eden Abdülhamit adındaki üçüncü oğlunun ruhlarının şad olması için bu 

                                                 
397 Vakfiye, s. 14; Şentürk, a.g.m., s. 110. 
398 Vakfiye. s. 13; BOA. C. BLD. 128/6351. 
399 BOA. C. BLD. 77/3817. 
400 Belgin Demirsar, “Bezm-i âlem Valide Sultan Çeşmesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. 2, s.226; 
Şentürk, a.g.m., s. 110. 

401 Şentürk, a.g.m., s. 110. 



146 
 

çeşmeyi yaptırmış, adını da bu sebeple Üçler Çeşmesi koymuştur. Çeşmenin niçin 

yapıldığını anlatan Ziver Paşa’ya ait on beyitlik kitabenin son üç beyti şöyledir:402  

“Bu aynı yaptı nâmın kıldı Üçler Çeşmesi zirâ zülal-i cûdun üç taksim edip evlada ol sultân 
O üç sehzadeye ey teşne-leb bu ayn – ı vâlâdan içip su, oku üç İhlâs’la bir Fatiha ol ân 
Dedi Ziver kulu bu hayr – ı câriyi görüp tarih bu ziba çeşmeden ab etti icra Valide Sultan” 

1259 / 1843 

3.3.2.3.1.4. Topkapı Bezmiâlem Çeşmesi 

1843 yılında yapılan çeşme, Topkapı’da sur dışında, Topkapı-Edirnekapı 

Caddesi üzerinde, mezarlık duvarının önünde yer almaktadır. Çeşme’nin asıl yeri 

Yıldız’da, Hamidiye Camii önündeki saat kulesinin karşısına gelen sokağın köşesidir. 

Ancak çeşme, 1943 – 1945 yılları arasında Topkapı sur dışına taşınmış ve su 

bağlanmıştır. 1957-1959 yılları arasında da bugün bulunduğu yere taşınmıştır. Bu 

taşınmalar sırasında oldukça zarar gören çeşme, günümüzde yoldan 2-3 metre kadar 

yükseklikte ve susuz kalmıştır.403 Çeşme, ampir üslubunda inşa edilmiş olup çeşmenin 

cephesi tamamen mermerdendir. İki yanında tek parça birer sütun yükselmekte ve 

kitabe taşının yukarısında kıvrımlı bir girlandın kuşattığı 5 adet madalyondan oluşan bir 

tepelik bulunmaktadır. Çeşme yüzeyinin zemini yivlerle hareketlendirilmiş, yuvarlak 

kemerli ayna taşının ortasına, yivli bir sütun üzerinde, etrafa ışıklar saçan bir küre 

oturtulmuştur. Çeşmenin ta’lik hatla yazılmış on beyitlik kitabesi Ziver Paşa’ya ait olup, 

tarih beyiti şöyledir:404 

“Cevherin tarihini Ziver dedim içip suyun 
Kevser olsun ruhuna Mahmut Han’ın bu zülâl” 1255 / 1843 
 
Kitabesinden anlaşıldığına göre çeşme, 1259 /1843 tarihinde, Bezmiâlem 

Valide Sultan tarafından eşi II. Mahmut’un anısına yaptırılmıştır. Kitabenin üzerindeki 

Sultan Abdülmecid’in kabartma tuğrası cumhuriyetin ilk yıllarında pek çok eserde 

olduğu gibi kazınarak silinmiştir. 

                                                 
402 Şentürk, a.g.m., s. 110. 
403 Belgin Demirsar, “Bezm-i âlem Valide Sultan Çeşmesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. 2, s. 226-

27. 
404 Şentürk, a.g.m., s. 111. 



147 
 

3.3.2.3.1.5. Gurebâi Müslimin Hastahanesi Çeşmesi 

1845 tarihinde yapılan bu çeşme, Bezmiâlem Valide Sultan tarafından 

Yenibahçe’deki Gureba-yı Müslimin Hastanesi ile yanındaki cami için yaptırılmış ve bu 

eserlerle birlikte hizmete açılmıştır. Fatih ilçesinde, Arpaemini Mahallesi’ndeki 

Bezmiâlem Vakıf Üniversitesi Tıp Fakültesi Hastanesi’nin yanındaki Vakıf Gureba 

Cami’nin giriş kapısının solundadır. Osmanlı ampir üslubunda tek cepheli olarak inşa 

edilen çeşme, tamamen mermer kaplamadır. Ayna taşı kabartma iki sütun arasına 

alınmış ve ortasına meşale seklinde büyük yapraklı bir bitki motifi yüksek kabartma 

olarak işlenmiştir. Tavus kuyruğunu da andıran bu motifin kökü lüle kısmına 

rastlamaktadır.405 Yine bu motifin üzerinde alttan ve üstten silmelerle belirlenmiş enine 

dikdörtgen yüzey içinde, ta’lik hatla yazılmış beş beyitlik kitabe tası yer almaktadır.  

Kitabe taşının üzerinde üçgen seklindeki dekorlu bir kısmın içine Sultan 

Abdülmecid’in etrafı güneş huzmeleriyle çerçeveli kabartma tuğrası bulunmaktadır. 

Çeşmenin Ziver Paşa tarafından yazılan kitabesi şöyledir:406 

Ziver itsün def’ – i illet nazmdan tarih-i tam 
Yapdı dilcû maderi sah-ı zaman aynü’ş-şifa” 1261 / 1845 
 

3.3.2.3.1.6. Beşiktaş Cihannüma Mahallesi Bezmiâlem Çeşmesi 

Bezmiâlem Valide Sultan tarafından 1846 yılında yaptırılmıştır. Serencebey 

Caddesi’ni takip eden Serencebey Yokuşu’nda, Anber Ağa Camii’nin yanında duvara 

yaslanmış olduğu ve bir haznesi ile kitabesinin bulunduğu kaydedilen çeşme bugün 

yerinde bulunmamaktadır. Çeşmenin 1957 yılına kadar yerinde durduğu ve suyunun 

akmakta olduğu bilinmektedir. Tahminen, bu yapı daha sonraları yol açma ve diğer inşa 

faaliyetleri sırasında ortadan kaldırılmıştır. Çeşmenin şair Şükri’ye ait olan on dört 

beyitlik kitabesinin tarih beyti şöyledir:407 

“Vâdi-i hayret de herkes su ararken Sükriyâ 
Nehr-i Kevser bunda câri söyledim tarih-i tâm” 1262 / 1846 

                                                 
405 Nuran Kara Pilehvarian, Nur Urfalıoğlu, Lütfi Yazıcıoğlu, Osmanlı Başkenti İstanbul’da Çeşmeler, Yapı 

Endüstri Yay., İstanbul: 2000, s. 170; Şentürk, a.g.m., s. 111. 
406 Şentürk, a.g.m., s. 111. 
407 Şentürk, a.g.m., s. 111. 



148 
 

Yine Anber Ağa Camii yanındaki Anber Ağa Çeşmesi’nin yaslanmış olduğu 

duvarda sonradan monte edildiği anlaşılan 1255/1839 tarihli başka bir kitabe daha 

bulunmaktadır. Bu kitabe üzerinde ta’lik hatla, “Sevketlü, mehabetlü Sultan 

Abdülmecid Han efendimizin valideleri, ismetlû Bezmiâlem Valide …(Sultan) 

Hazretlerinin hayratıdır. Sene 1255” ifadesinin yazılı olduğu görülmektedir. Eğer hayrat 

kelimesinden kastedilenin çeşme olduğu kabul edilirse Serencebey Yokuşu’nda Valide 

Sultan’ın iki çeşmesi bulunduğu ve bu sonuncu çeşmenin de birincisi ile aynı sona 

uğramış olduğu düşünülebilir.408 

3.3.2.3.1.7. Tarabya Bezmiâlem Çeşmesi 

Tarabya Bezmiâlem Çeşmesi, Bezmiâlem Valide Sultan’ın 1853 yılında ölüm 

döşeğine düşmeden yaptırdığı son çeşmedir. 1853 yılında yaptırılan ve Hayat çeşmesi 

olarak da bilinen çeşme, Tarabya’da Hayat Çeşmesi Sokağı üzerindedir. Mimari yönden 

önemli bir özelliği olmayan çeşmenin geniş ve yüksek cephesi kesme taştan yapılmıştır. 

Teknesinin iki tarafında uzun yalaklar vardır. Mermerden olan ayna taşının üzerinde ve 

tamir kitabesinin her iki tarafında kabartma motifler bulunmaktadır. Çeşme duvarının 

üzerinde Sultan Abdülmecid’e ait tuğranın hemen altında inşa edildiği yılı gösteren 

1269/1853 tarihi yazılıdır. Bunun altında bulunan Lütfi imzalı iki mısralık kitabe 

şöyledir:409  

“Saye-i Sultan Hamid Han’da 
Oldu mâmur Bezmiâlem Çeşmesi”1319 / 1901 
 
Kitabeden anlaşıldığına göre çeşme, Sultan II. Abdülhamit tarafından 

1319/1901 yılında onarılıp tekrar faaliyete koyulmuştur. Bu tamir çalışmaları 1899 

yılında başlamış ve iki yıl sürmüştür.410 

                                                 
408 Şentürk, a.g.m., s. 111. 
409 Nuran Kara Pilehvarian, Nur Urfalıoğlu, Lütfi Yazıcıoğlu, Osmanlı Başkenti İstanbul’da Çeşmeler, Yapı 

Endüstri Yay., İstanbul: 2000, s. 175; Şentürk, a.g.m., s. 111. 
410 BOA. ŞD. 149/46; BOA. ŞD. 150/65; BOA. BEO. 1371/102751; BOA. BEO. 1443/108193 



149 
 

 

3.3.2.3.2. Bezmiâlem’in Onartıp Hizmete Açtığı Çeşmeler  

3.3.2.3.2.1. Silivrikapı Abdullah Ağa –Bezmiâlem Çeşmesi 

Fatih ilçesinde, Silivrikapı Uzunyusuf Mahallesi’nde, Silivrikapı Yağhanesi 

Sokağı ile Yel Değirmeni ve Yedi Emirler Çeşmesi sokaklarının kesiştiği köşededir. 

“Abdullah Ağa Çeşmesi” olarak da anılan bu çeşmenin, Babüssaade Ağası Abdullah 

Ağa tarafından yaptırıldığı bilinmekte fakat yapım tarihi tespit edilememektedir. Klasik 

Osmanlı üslubunda olmasından yola çıkarak XVI-XVII. Yüzyılda yapılmış olduğu 

tahmin edilmektedir. Çeşmenin üzerinde bulunan kitabesinden Bezmiâlem Valide 

Sultan tarafından onartıldığı anlaşılmaktadır.411 Ayrıca Valide Sultan, bu çeşmenin 

suyunun devamlı akması için de aylık 20 kuruş maaşla bir su yolcusu 

görevlendirilmiştir.412 Çeşmenin Ziver Paşa’ya ait olan sülüs hatla yazılmış yedi beyitlik 

tamir kitabesinin tarih beyti şöyledir:  

“Güher-senc oldu Ziver feyz-i hâmemle bu tarihim  
Bu ayn-î pâki câri etti vâlâ mâder-i Hâkan” 1257 / 1841 
 
Bezmiâlem Valide Sultan tarafından onartılan bu çeşme, daha sonraları yine 

onarıma muhtaç hale gelmiş ve 1325/1907 tarihinde Saraylı Serfürû Hanım tarafından 

tekrar onartılmıştır. 413 

Kesme taştan tek cepheli olarak inşa edilen çeşmenin arkasında, yine taş örgülü 

olan haznesi bulunmaktadır. Eski İstanbul mahallelerinde sıkça rastlandığı üzere, bugün 

var olmayan komşu ahşap evin çeşmenin üzerine taştığı bilinmektedir. Dikdörtgen bir 

niş şeridi ile çerçevelenmiş olan cephenin en üstünde ve nişin hemen altında, ortasında 

Sultan Abdülmecid’in tuğrası bulunan birinci tamir kitabesi, onun sağ altında da ikinci 

tamir kitabesi yer almaktadır. Ortada sivri Türk kemeri ve bunun içinde lale motifleriyle 

süslenmiş mermer ayna taşı bulunmaktadır. Ayna taşı iki kısma ayrılmış olup üstte ki 

                                                 
411 Nuran Kara Pilehvarian, Nur Urfalıoğlu, Lütfi Yazıcıoğlu, Osmanlı Başkenti İstanbul’da Çeşmeler, Yapı 

Endüstri Yay. İstanbul: 2000, s. 164. 
412 Vakfiye, s. 392. 
413 Şentürk, a.g.m., s. 111-112. 



150 
 

kısımda su tası konulacak bir oyuk, altta da musluk vardır. Çeşme önceleri Kırk çeşme 

daha sonra şehir şebeke sularına bağlı iken günümüzde suyu akmamaktadır.414 

3.3.2.3.2.2. Kasımpaşa Bezmiâlem Çeşmesi 

Beyoğlu İlçesi’nde, Kasımpaşa’nın Hacı Hüsrev Mahallesi’nde, İplikçi 

Caddesi üzerinde, Sahaf Camii sokağının köşesinde, Sahaf Muhiddin Camii ya da Kara 

İmam Camii olarak anılan yapının avlu duvarının önünde yer almaktadır. Günümüzde 

çeşmenin üzerinden sökülerek caminin avlusunda korumaya alınmış olan kitabesinden 

anlaşıldığı kadarıyla çeşme, Bezmiâlem Valide Sultan tarafından onartılmıştır. 

Çeşmenin ilk banisinin kim olduğu ise bilinmemektedir. Ancak, Abdülmecid dönemine 

uymayan, Osmanlı baroğunu yansıtan ayrıntılarından dolayı 18. yüzyılın sonlarında 

veya XIX. yüzyılın ilk çeyreğinde yaptırıldığı tahmin edilmektedir. 415  

Çeşme, barok üslupta, kesme taştan tek cepheli olarak yapılmıştır. Üst 

kısmında demir desteklerin taşıdığı kavisli bir mermer saçak bulunmaktadır. Asıl çeşme 

cephesi dikdörtgen bir niş içine alınmış olup nişin kenarları ip şeklinde işlenmiştir. En 

üstte kitabe taşı yer almaktadır. Kitabe taşının ortasında oval bir çerçeve içinde 

Cumhuriyetin ilk yıllarında kazınarak silinen Sultan Abdülmecid’in bir tuğrası vardır. 

Tuğra madalyonun üstünde bir perde saçak, altında ise çapraz iki zeytin dalı 

bulunmaktadır. Kitabenin altında barok üslubunda süslenmiş mermer bir ayna taşı 

vardır. Çeşmenin ta’lik hatla tuğranın iki tarafına dörder mısra şeklinde yazılmış olan 

Ziver Paşa’ya ait dört beyitlik kitabesinin tarih beyti şöyledir:416 

“Dedi tarih – i tamın çaker – i dirinesi Ziver 
Akıttı Bezmiâlem nam Sultan ma-i aynü’l hak” 1257 / 1841 
 
Çeşme, günümüzde yol seviyesinin yükselmesi sonucunda epeyce çukurda 

kalmıştır. 

                                                 
414 Belgin Demirsar, “Bezm-i Âlem Valide Sultan Çeşmesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. 2, s. 226; 
Şentürk, a.g.m., s. 112. 

415 Demirsar, a.g.m., s. 225. 
416 Şentürk, a.g.m., s. 112. 



151 
 

3.3.2.3.2.3. Bereketzade Çeşmesi 

Bugün, Galata Kuledibi Meydanı’nda, Büyük Hendek Caddesi ile Fırçacı 

Sokağı’nın kesiştiği noktada, Galata kulesini çeviren sur duvarına bitişik bulunan 

çeşme, defterdar Mehmet Efendi tarafından yaptırılmıştır. Çeşme, yapıldığı 1732 

tarihinden itibaren birçok kereler onarım görmüştür. Çeşme barok tarzını yansıtır. 

Üzerinde yer alan kitabelerden anlaşıldığına göre Bereketzade Çeşmesi’ni 1260/1844 

tarihinde Bezmiâlem Valide Sultan haznedar Azmicemal’e tamir ettirmiştir.417 

3.3.2.3.2.4. Topkapı Çukur Çeşmesi 

Fatih Sultan Mehmet tarafından Topkapı’da yaptırılan fakat zamanla harap 

olan Çukur Çeşme, Bezmiâlem Valide Sultan tarafından onartılarak 1851 yılında tekrar 

hizmete açılmıştır. Bugün ortadan kalkan çeşmeler arasında bulunan eserin tamir 

kitabesi altı beyit olup Ziver Paşa’ya aittir. Çeşmenin tarih beyti şöyledir:418   

“Ebü’l-feth-i megâzi Han Mehemmed Çeşmesi için  
Getirdi hayr edip bak âb-ı sâfi Valide Sultan” 1267 / 1851 
 

3.3.2.3.3. Sebiller 

3.3.2.3.3.1. Birinci Medine Bezmiâlem Sebili 

Bezmiâlem Valide Sultan, Medine’de, Hz. Hamza Türbesine giden yol 

üzerinde kendi malından olan bir arsaya bu sebili özellikle hacılar için yaptırmıştır. 

Sebilin on adet bakır maşrapası bulunuyordu. Ayrıca Valide Sultan, sebilin yapımında 

büyük emeği olan Hüseyin Efendi’yi de seneliği beş yüz kuruşa sebile su dağıtıcı olarak 

görevlendirmiştir.419  

3.3.2.3.3.2. İkinci Medine Bezmiâlem Sebili  

Bezmiâlem Valide Sultan Medine’de ilk yaptırdığı sebilin yakınında ve Şam 

Kapısı’nın dışında, Sebil Bahçesi diye bilinen bostan civarında, daha önce Vahhabi 

istilası sırasında tamamen yıkılmış olan bir sebilin yerine “tarz-ı nev üzre” 8x6,5 zira’ 

                                                 
417 Ayla Ödekan, “Bereketzade Çeşmesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. 2, s. 156; İlber Ortaylı, 

“ İstanbul’u Yaşamak”, Şehir ve Kültür: İstanbul, Editör: Ahmet Emre Bilgili, İstanbul Kültür ve Turizm İl 
Müdürlüğü Yay., İstanbul: 2000, s. 92. 

418 Şentürk, a.g.m., s. 112. 
419 Vakfiye, s. 205-206. 



152 
 

büyüklüğünde yeni bir sebil yaptırmıştır. Bu sebilde bulunan on iki adet su tasıyla 

sebilcilik hizmeti görecek olanlara aylık ellişer kuruş maaş verileceği vakfiyede 

belirtilmiştir. Sebilin Ziver Paşa’ya ait iki beyitlik kitabesinin tarih beyti şöyledir:420 

“Eylesin huccâc tarihim görüp Ziver du’a 
Mâder-i Abdülmecid Hân yaptı zibende sebil” 1267 / 1851 
 

3.3.2.3.3.3. Kerbela Bezmiâlem Sebili 

Valide Sultan’ın Kerbela’daki Hz. Hüseyin Türbesi avlusunda çok güzel bir 

sebil yaptırmış olduğu, Ziver Paşa’ya ait olan on iki beyitlik tarih manzumesinin son 

beyitinden öğrenilmektedir:421 

“Zevce – i Mahmud Han Sultan-ı dinin maderi 
Bezmialem nâm sultan etti bak icra sebil” 1263 /1847 
 

3.3.2.3.4. Diğer Eserleri  

3.3.2.3.4.1. Mekke’de Gurebâi Müslimin Hastanesi 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın Yenibahçe’deki Gureba-yı Müslimin 

hastanesinden sonra yaptırmaya karar verdiği ikinci gureba hastanesidir. Arşiv 

kayıtlarında ismi “Mekke-i Mükerreme Gureba Hastanesi” olarak da geçmektedir.422 

1850 yılında Mekke’de yapımına başlanılan hastane,  Valide Sultan’ın vefatı nedeniyle 

yarıda kalmış, oğlu Abdülmecid tarafından tamamlanmıştır.423 1884 yılında hastanenin 

ikinci katı Sultan II. Abdülhamit tarafından tamamlanmıştır.424 1894 yılına gelindiğinde 

hastanenin dar gelmesi sebebiyle 50 yataklık bir koğuş ilave edilmiştir.425 

3.3.2.3.4.2. Galata Köprüsü 

19. yüzyılın ortalarında ticari ilişkilerin artması ve sarayın tarihi yarımadadan 

Beşiktaş’a taşınması kent içi ulaşımın Eminönü-Karaköy aksı üzerinde yoğunlaşmasına 

neden olmuştur. Yine bu dönemde Avrupa’dan ithal edilen atlı binek arabaları 

                                                 
420 Şentürk, a.g.m., s. 112.  
421 Şentürk, a.g.m., s. 112. 
422 BOA. Y. PRK. SH. 1/48; BOA. İ. DH. 761/62031; BOA. ŞD. 2268/40. 
423 BOA. İ. MVL. 321/13683. 
424 Asaf Ataseven, Yaşayan Bir Vakfımız Bezm-i Âlem Valide Sultan Gureba Hastahanesi, Fatih Gençlik Vakfı 

Matbaası, İstanbul: 1985, s. 9. 
425 BOA. İ. EV. 6/1311-za-14; BOA. BEO. 414/31027; BOA. A. MKT. MHM. 708/10. 



153 
 

yaygınlaşmış ve böylece Haliç’in iki yakası arasında yeni ulaştırma araçlarına da hizmet 

verebilecek ikinci bir köprü yapma gereksinimi ortaya çıkmıştır.426  

Eminönü ile Karaköy’ü birbirine bağlayan bugünkü Galata Köprüsü’nün ilk 

kurucusu Bezmiâlem Valide Sultan’dır. 1844 yılında ahşap dubalar üzerine yüzer olarak 

yaptırılmıştır.427 Konumuna göre boyunun yaklaşık 500 metre olduğu tahmin edilen 

Cisr-i Cedid olarak da adlandırılan köprüden geçiş ücreti alınmaktaydı.428  

Bunlardan başka Bezmiâlem Valide Sultan, Kâbe-i Muazzama, Türbe-i 

Nebevi, İstanbul’daki Ebu Eyyub el-Ensari Vakfı ile Yahya Efendi Türbesi’ne de çeşitli 

hizmetler (cüzhanlık, bevvablık, ferraşlık vb.) götürmüş ve değerli bağışlarda 

bulunmuştur.429  

                                                 
426 Gülsün Tanyeli-Yegân Kâhya, “Galata Köprüleri”,  Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Cilt: III,  Kültür 

Bakanlığı ve Tarih Vakfı Ortak Yay., İstanbul: 1994, s. 357. 
427 M. Hüdai Şentürk, “Bezmiâlem Valide Sultan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi Cilt:6, Türkiye 

Diyanet Vakfı Vakıf Yay., İstanbul: 1992, s. 110. 
428 Tanyeli, a.g.m., s. 357. 
429 Vakfiye, ss. 88-91. 



154 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

BEZM İ ÂLEM VAL İDE SULTAN VAKIF GUREBA 

HASTANESİ  

4.1. OSMANLI İSTANBULU’NDA YOKSULLUK 

4.1.1. Genel Durum 

Osmanlı Devleti, 19. yüzyılda “zamanın ruhu”nu yakaladığını, Fransız 

İhtilali’nin (1789) dünyayı saran ilkeleriyle Osmanlılığı uyumlaştırma düşüncesi ve ona 

göre yapılan “restorasyon” reformları ve yeni kurumların oluşturulması ile göstermişti. 

Savaşlara, bağlı milletlerin büyük barışının bozulmasına, hızlı toprak kayıplarına ve 

bunun neticesinde büyük ve acil para sıkıntısına maruz kaldığından her şeyi daha fazla 

kontrol etmek için getirilen çözüm, “bürokratik devlet”ti.  

Bu konuda tek istisna, askeriye ve ilmiye sınıfının ayrı örgütlenmeleriydi.430 

Sanayi ve uluslararası ticaretin belirleyiciliği altında şekillenen ekonomik yapıdaki 

liberal dönüşüm de istisna sayılabilirdi ancak kurumsal olarak yine de mali işler ve 

bürolar Maliye Nezareti altında teşkilatlandı. 

Avrupa devletlerinin güçlü ekonomileri karşısında fazla duramayacağını 

anlayan II. Mahmut, sorunun ekonomik zihniyet değişimi olduğunu ya anladı ya da 

anlamak zorunda kaldı. 1826’da yayınladığı bir fermanla, müsaderenin kaldırıldığını; 

Müslüman ve gayrimüslimlerin ölümlerinde, servetlerinin çocuklarına ve vârislerine 

kalacağını ilan etti. Fermana rağmen uygulamanın devam ettiği görülünce 1838’de 

ikinci kez kaldırıldığını kabul etti. Müsadere, devlet hizmetinde bulunmuş kişilerle 

zenginlerin, kazançlarında bir gayrimeşruluk sezildiği zaman malların bir kısmına 

devlet tarafından el konulmasıdır. O dönemde zenginliğin kaynağı büyük ölçüde devlet 

memurluğuydu. Halk, yöneticilerin servetlerine ve harcamalarına büyük ölçüde dikkat 

ederdi. 

                                                 
430 Ortaylı, a.g.e., s.130. 



155 
 

Müsaderenin kaldırılması en çok yönetici sınıfın işine yaradı. Yönetici sınıf, 

doğal olarak, servetlerini biriktirmeye, dünyevi maksatlarla değerlendirmeye, onlar 

üzerinde titizlenmeye ve konaklarını halka kapatmaya başladılar. Osmanlı toplumu için 

bu, düşünce ve yaşayış tarzında önemli bir değişme demekti. Yüzyıllarca, vakitli 

vakitsiz, devlet büyüklerinin konaklarında açık sofra bulan insanlar, bu imkânlardan 

artık yoksun kalıyorlardı. Konaklar, halka kapatılmakla kalmadı, yenileri halka uzak 

mekânlar olan Boğaziçi gibi yerlere kaydı. Yönetici sınıf ile halk arasındaki düşünce 

farklılığı mekânlara ve mimariye de yansıdı. Osmanlı toplumunda konutun, kişinin 

zenginlik ve asaletinin bir aracı olarak kullanılması oldukça nadirdir. Geleneksel 

Osmanlı mahallesi ve konutu sadedir. Konut, Padişah da olsa, insanın “faniliğini” 

simgeleştirmektedir.   

Ancak 19. yüzyılda inanç, düşünce ve yaşayıştaki değişmeler ve farklılıklar 

fizikî yapılara da yansıdı. Bunun en çarpıcı örneği, Tanzimat’tan sonra yapılan 

Dolmabahçe Sarayı ve Boğaz’daki diğer yapılardır. Tanzimat, toplumda paylaşmanın, 

hayır ve sevap duygularının ağırlıkta olduğu bir dünya görüşünden, mala ve eşyaya 

karşı ilginin giderek geliştiği maddeci bir düşünce ve yaşayış tarzına geçişi simgeler. 

1826’dan sonra, hayır ve sevap amacıyla vakıf yapmakta bir gerileme meydana geldi. 

Bu gerilemede, toplumdaki geleneksel inanç, düşünce ve yaşayış tarzındaki değişmenin 

etkisi olduğu kadar, müsadere usulünün kaldırılmasının da payı bulunmaktaydı. 

Osmanlı kamu hizmeti sistemi, bütünüyle kişilerin kurduğu vakıf esasına 

dayanmaktaydı. Vakıf, kanuni bir zorunluluk değil, gönüllülük düşüncesinin bir 

ürünüydü. Bu dönemde, vakıf kuran gönüllü düşüncede bir zayıflama meydana geldiği 

gibi, vakıfların yönetiminde de çeşitli güçlükler ve yolsuzluklar meydana geldiği için 

“merkeziyetçilik” ortaya çıktı. 1826 yılında Evkâf-ı Hümayun Nezâreti kuruldu. Ancak 

Evkâf Nezareti, vakıfların yönetim ve denetiminde iyileştirme meydana getirmediği 

gibi, çeşitli yolsuzlukların artmasına neden oldu. 

Tanzimat’ın ilanından sonra, bütün Sultan vakıfları ile üst düzeydeki devlet 

görevlilerinin vakıf toprakları ve gelirleri, Maliye Hazinesi’nin yönetimine verildi. 

Maliye Hazinesi, bu toprakların vergilerini (öşür) toplayarak sözkonusu vakıflara 

ödemekteydi. O zamanın hesaplarına göre, bu topraklardan elde edilen gelirler, yılda 44 



156 
 

bin kese dolaylarındaydı. Bu gelir, aylara bölünerek, her ay vakıflara aktarılırdı. Ancak 

daha sonra, devlet bütçesinde açıklar meydana geldikçe, bu paraların bir kısmı vakıflara 

ödenmez oldu, bütçe açıklarını kapatmak amacıyla kullanılmaya başlandı. Böylece 

vakıf gelirleri dörtte bire kadar düştü. Bu da vakıf kuranların sayısının giderek 

azalmasına sebep oluyordu.431  

Görüldüğü üzere müsaderenin kaldırılması ile vakıf kurma arasında bir ilişki 

bulunuyor. Tanzimat ile de pekiştirilen özel mülkiyet vurgusu nedeniyle vakıf kurma 

eğilimi düştü. Bu da tıpkı sivil memur alımı, eğitim, maliye, sağlık gibi bir dizi 

hizmetlerin tek elden yürütülmesine sebep oldu. Modern devletin doğuşu, sağlık 

alanında vakıfların bıraktığı boşluğu devletin doldurması ile çakıştı, bu da artık 

“zamanın ruhu”na uygundu.  

Modern dünyanın merkezinde, zamanın ruhunu şekillendiren Avrupa’da sağlık 

ve hastahanelerin ortaya çıkışını Fatih Tetik’ten izlediğimizde, ilginç bağlantılara 

ulaşabiliyoruz.  

“Hapishane ve okul gibi kapatma kurumları olduğu iddia edilen “küllî 

müessese”lerden hastahanelerin ortaya çıkışı aniden ve bilinçli bir şekilde inşa edilmekten 

daha ziyade, tedricen gelişen ve toplumun sağlığı ile daha fazla ilgilenmenin gereksendiği bir 

dönüşüm ertesi gerçekleşmiştir. Avrupa’daki nüfus sorunu ve işsizlik ertesi oluşan yığının 

kontrolü devletin “kamu hijyeni” alanında bir düzenleyici olarak ortaya çıkmasını ve nihayette 

istatistiksel bir veri yığınının oluşmasına neden oldu. Bunun da mekân olarak ortaya çıktığı yer 

kökeni itibariyle dinî ihtiyaçlara dayanan, uzmanlaşmadan yoksun bir bakımevi hüviyeti taşıyan 

hastanelerdi. 

Hastahane, köken olarak Latince bir sıfat olan “hospitalis”, yani konukseverlik 

anlamına gelen bir ıstılahtan türemiş ve genellikle sığınak yerleri veya hacılardan ibadetleri 

esnasında kendilerini hasta hissedenler için kurulmuş yerleri işaret etmekteydi. Sermaye sahibi 

püriten kilise mensuplarının “dinî” bir vazife olarak icra ettikleri bu barınma evleri, din 

kardeşlerinin selameti için Avrupa’daki kilise reformu sonrası büyük bir artış göstermişti. 

Çünkü Protestan asketizminin “Tanrının şanını artırmaya” yönelik sürekli telkin ettiği “meslek 

uğraşısı”, durup dinlenmeden çalışmayı ve aynı çerçevede tüketimi asgariye indirmiş ve 

                                                 
431 Bilal Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, İstanbul: 2006, İşaret yay., ss.65-70.  



157 
 

sonuçta fevkalade bir sermaye birikimi sağlanmıştı. Ancak sermayenin birikmesi “vicdanlı” 

püriten için aynı oranda büyük bir tehlikeyi de içinde barındırıyordu. Zenginliğin artması 

dünyevî ve bedenî hazlarında ziyadeleşmesini yol açacağından zâhid püriten bu kısır döngüyü 

ancak kendisini Tanrıya yaklaştıracağını düşündüğü “bağış”lar sayesinde kırabiliyordu. 

Dünyevî ve bedenî hazlarla doğru yoldan ayrılan birey, nefsini manastır nefis tezkiyesinin 

sekülerleşmiş bir şekilde devamı niteliğindeki asketik/münzevi Protestanlar tarafından inşa ve 

icad edilen hastahane, ıslahhane, hapishane ve gurebahane gibi “ıslah-ı nefs” evlerinde 

disiplin ve terbiye talimleri ile temizleyebiliyordu.  

Hastahanelerin XVIII. yüzyıldan itibaren özellikle Avrupa’da daha organize bir 

şekilde ortaya çıkmasında ekonomik yapının ihtiyaç duyduğu sağlıklı bireylere duyulan 

gereksinimin yanında daha da önemlisi devletlerin savaşa gönderebilecek askerlerinin hazır 

olabilmesinde medikal uygulamalara duydukları şiddetli ihtiyacın baş göstermesiyledir. En 

başta savunma gücünü icra edecek olan askerlerin olağanüstü hale hazır konumda olmaları ile 

birlikte genel nüfusun seyrini istenilen düzeyde tutabilme kaygısı dolayısıyla siyasi idarecilerin 

gelecekte çıkabilecek hastalıkları ve çarelerini bilmek için gerekli olan bilgiye ihtiyaç 

duymaları hastahanelerin hem tecrid edici hem de bilgi üretici mekânlar olarak örgütlenmesini 

zarurî kılmış ve son tahlilde bu tarz kurumların meydana çıkışının fitili kendine bir hadd çizmek 

istemeyen Avrupa devletlerinde atılmıştır.” 432 

Tetik’in de üzerinde durduğu husus, zorunlu hale gelen bir “kamu hijyeni” 

olgusunun varlığı elbette bir zihniyet dönüşümüne işaret etmektedir. Avrupa’nın 

yaşadığı tecrübe birikimleri de göz önüne alınarak, Avrupa görmüş bürokratların 

Tanzimat’ın ilanı ile birlikte yapısal birçok yeniliklerin yürürlüğe girmesine imkân 

oluşturuyordu. Her ne kadar bizim burada incelediğimiz hastane, bir devlet hastanesi 

olmayıp vakıf hastanesi olsa da, vakıf hastanesi kuran kişinin kişili ği ve devletle olan 

has ilişkisi, zamanın ruhunu vermesi açısından bir fark yaratmamaktadır. Çünkü 

devletin sınırı ile padişahın ailesinin sınırı arasındaki çizgi, bugün olduğu gibi kesin 

değildir. Sivil alan ile kamusal alan ortasında yer alan Bezmiâlem Valide Sultan’ın 

kişili ği, sivil hizmetlerden (vakıf) devlet kurumlarına geçişe bir örnektir. Çünkü, 

ilerleyen zamanlarda ülkenin birçok yerinde artık “gureba hastaneleri” boy gösterecek 

ve devletin kurduğu bir örnek yapıya dönüşecektir. 

                                                 
432 Tetik, A.g.t. s. 3-7. 



158 
 

4.1.2. Yoksulluk ve Devlet 

Kimi tarihçilerce ‘refah devleti’nin göstergesi, kimilerince de sivil toplum 

kurumu olarak ifade edilen vakıflar, 19. yüzyıl boyunca sosyal yardım işlevlerini önemli 

ölçüde yitirmişlerdir. Son dönem Osmanlı sosyal refah sisteminde vakıflarının rolünün 

önemli olmadığı görülür.433 Ancak, Osmanlı Devleti 19. yüzyıl boyunca, sosyal hayatın 

birçok alanına nüfuzunu artırmıştır. Önceki dönemlerde, devletle ilişkisi hayli sınırlı 

olan alanlar, modern teknolojik imkânlarla donatılmış bürokratik devletin yeni 

fonksiyonlarının icra edildiği alanlar niteliğini kazanmıştır. Ahalinin refahını, sağlığını 

ve mutluluğunu güvence altına alma ve üretken kapasitesini geliştirme doğrultusundaki 

bu gündemi, modern devletin bir sosyal devlet biçiminde şekillenişinin en önemli 

tezahürü olarak değerlendirmek gerekmektedir.434 Bu yüzyılda sosyal yardım alanında 

en önemli olgu, vakıflar ve cemaatler çerçevesinde işleyen refah sistemi, gücünü önemli 

ölçüde kaybetmiştir. Merkezî devletin güçlenmesi sürecinde vakıf gelirleri maliye 

hazinesi içinde eritilmiş ve bu kurumların malî kaynakları budanmıştır. Osmanlı 

toplumunun dünya ekonomisiyle bütünleşmesinin getirdiği iktisadî ve sosyal 

hareketliliğin doğurduğu sorunlara eski refah sistemi artık cevap veremez hale gelmiştir. 

Evkaf Nezareti bünyesindeki merkezileşmeyle birlikte vakıfları kontrolleri altında 

bulunduran sosyal kesimler, özerk konumlarını zaman içinde kaybederek devletin 

maaşlı memurları konumuna geleceklerdir. Örneğin, II. Mahmud’un 1834 yılında 

oluşturduğu “fukara müdürlüğü” ve o dönem için yüksek bir ücret olan 1,500 kuruş 

maaşla birinin bu göreve atanması gibi örnekler435 aynı süreçte, yavaş da olsa, 

yoksulların korunması alanının, merkezî devletin faaliyet ve yetki alanına girmeye 

başladığını gösterecektir. 

On sekizinci yüzyılda başlayıp on dokuzuncu yüzyıla kadar uzanan bir evrede 

devletin kent yoksullarına yönelik yaklaşımında istikrarlı bir değişim olduğunu 

göstermektedir. Daha geniş bir açıdan bakıldığında bu değişimin, sosyoekonomik 
                                                 
433 ‘On dokuz ve yirminci yüzyılda Osmanlı padişahları şaşırtıcı derecede az vakıf kurmuşlardır. Kronolojik sırayla 
II. Mahmud (1808-1839) 16, Abdulmecid (1839-1861) 3, II. Abdulhamid (1876-1909) 2 ve Mehmed Reşad (1909-
1908) 6 vakıf kurmuştur. Ayrıntılı bilgi için bkz. N. Özbek, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Sosyal Devlet, İstanbul 
2011, İletişim; N. Öztürk, Türk Yenile şme Tarihi Çerçevesinde Vakıf Müessesesi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, Ankara: 1995. 
434 Nadir Özbek, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Sosyal Devlet, İstanbul 2011, İletişim, s.47. 
435 Nadir Özbek, A.g.e., s.53’de bahsettiği konuda ayrıntılı bilgi içn bkz.: Bahaeddin Yediyıldız ve Nazif Öztürk, 
“Tanzimat Dönemi Vakıf Uygulamaları,” Hakkı Dursun Yıldız (der.) 150. Yılında Tanzimat içinde (Ankara TTK 
Yayınları, 1992). 



159 
 

dönüşümlerle ilişkili olduğu görülür. Ekonominin ticarileşmesi, devlet aygıtının 

merkezileşmesi ve kırsal kesimlerden kentlere doğru nüfus hareketleri bu çerçevede 

düşünülmelidir. Özellikle on sekizinci yüzyılın ilk üççeyreği boyunca Osmanlı 

başkentine doğru düzenli bir nüfus hareketi gözlenmiştir.436 

19. yüzyıl misyonerlik açısından da hareketli bir yüzyıldı. Misyonerler, ülkede 

ya eğitim ya da hastane kurma amacıyla bulunuyorlardı. Bunda ülkenin hem eğitim hem 

sağlık sorunları açısından büyük bir açığı olduğu sonucu çıkıyordu. Bir Amerikan 

eğitim kurumu olan Robert Kolej’in ilk müdürü Cyrus Hamlin’in tıp kökeknli doktor 

olması tesadüf değildi. 437   

Müslüman halkın eğitim olmasa da, sağlık konusunda misyoner hastane ve 

kurumlarına rağbeti, devletin dikkatinden kaçmıyordu. O yıllarda Osmanlı’nın çeşitli 

yerlerinde faaliyetlerde bulunan Amerikan misyonerler heyeti sekreteri James L. 

Barton’un konu ile ilgili anılarını zikretmek yerinde olacaktır: Türkiye gibi tıbbî 

yeteneklerin, insanlarının ulaşımının dışında olduğu ülkelerde önlenebilir acılar ve 

ölüm ürkütücüdür. Köylülerin herhangi bir yabancıya, hastalarını, doktor olabilir 

ümidiyle nasıl istekli getirdiklerine neredeyse her yolcu şahitlik yapabilir. Ülkedeki en 

parlak noktalar tarif edilemeyecek acıların dindirildiği misyoner tıp merkezleridir. 

Bunlar köy sağlık ocağından dünyanın en iyi cerrahlarından birinin sadece acıları 

dindirdiğideğil, aynı zamanda başkalarında da nasıl dindirileceğini öğrettiği 

Beyrut’taki Tıp Fakültesi’ne kadar uzanır.438     

Uzun ve hareketli bir yüzyıl olan 19. yüzyılda başkent İstanbul’un ne kadar 

hazırlıklı olduğu ayrı bir çalışmanın konusu olmakla birlikte, buna kısmen sosyal alanda 

yaptığı yatırımlarla cevap verdi diyebiliriz. Sosyal yatırımların içinde 

değerlendirebileceğimiz hastaneleşme olgusunun temelleri bu yüzyılda atıldı. Konumuz 

olan Bezmialem Valide Sultan’ın Gurebâi Müslimin Hastanesi de bu dönemde kuruldu. 

Aşağıda bu kuruluş ile ilgili ayrıntılı bilgileri bulacaksınız. 

                                                 
436 Nadir Özbek, A.g.e., s.76. 
437 Samuel Sullivan Cox, Bir Amerikan Diplomatının İstanbul Anıları 1885-1887, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, (Çev. Gül Çağalı Güven), İstanbul: 2010, s. 620. 
438 James L. Barton, Amerikan Misyonerler Heyeti Sekreterinin Anıları Tür kiye’de Gündoğumu, Yeditepe 
Yayınları (Çev. Zekeriya Başkal), İstanbul: 2010, s. 95-96. 



160 
 

4.2. HASTANENİN KURULU ŞU VE YAPISI 

4.2.1. Hastanenin Kuruluşu 

Osmanlı Devleti zamanında başta padişahlar olmak üzere hayırseverler vakıf 

kurmak için adeta birbirleriyle yarış halindeydiler. Bu konuda Osmanlı kadınları 

erkeklerden hiç de geri kalmamışlardır. Bu hayır sahibi Osmanlı kadınlarından biri de 

Bezmiâlem Valide Sultan’dır. Osmanlı topraklarına birçok hayır eseri kazandırmış olan 

Valide Sultan’ın hayır eserlerinden biri de Yenibahçe’de açtırmış olduğu Gurebâi 

Müslimin Hastanesi’dir. Arşiv belgelerinde ismi ile ilgili bir netlik yoktur. Belgelerde 

“Gurebâi müslimîn hastanesi”, “Yenibahçe’de kâin gurebâ-i müslimîn hastanesi”, 

“Yenibahçe gurebâ-i müslimîn hastanesi” ve “Bezmiâlem Valide Sultan’ın gurebâi 

müslimîn hastanesi” gibi çok çeşitli şekillerde geçtiği görülür. 

Günümüzde de faaliyet gösteren ve bir üniversite hastanesi olan Bezmiâlem 

Valide Sultan Vakıf Gureba Hastanesi’nin bugünkü tam adı Bezmiâlem Vakıf 

Üniversitesi Tıp Fakültesi Hastanesi’dir. Hem tarih şiiri Ziver Paşa’ya ait olan 

kitabelerinde, hem de Valide Sultan’ın vakfiyelerinde yapı hep hastane adı ile 

anılmıştır. Daha önce aynı işlevi gören yapılar bîmarhane, şifâhane, darüşşifâ gibi 

isimler ile anılırken, hastane kelimesi, dönemin Batılı modellerine yönelik ıslahat 

hareketleri paralelinde sağlık kurumlarındaki değişimin göstergesi olarak kullanılmaya 

başlanmıştır. Bu hastane, adında hastane kelimesi geçen ilk vakıf hastanesi olma 

ayrıcalığını da taşımaktadır.439 III. Selim döneminde hizmete giren Tophane-i Âmire 

Hastanesi, Levent Çiftliği Hastanesi, Toptaşı Hastanesi gibi Osmanlı ordularının 

hastalarına yönelik tedavi kurumlarının adında da hastane sözcüğünün bulunduğu 

biliniyor. Hastane olarak adlandırılan ilk sivil tedavi kurumu, Edirnekapı Gureba ve 

Bekâr Hastanesi’dir. Tanzimat’tan sonra kurulan bütün yataklı tedavi kurumlarına 

hastane denmiştir.440 

                                                 
439 Nuran Kara Pilehvarian, “İstanbul’da Son Şifahane İlk Hastane Yenibahçe Gurebâ-i Müslimin Hastanesi The Last 
Şifahane and First Hospital in İstanbul The Gureba al Muslimin Hospital in Yenibahçe”, Kar şılıksız Hizmetim 
Muhteşem Abideleri İstanbul Şifahaneleri Magnificent Structures of Philanthropy The Şifahanes of İstanbul, 
İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Yay. İstanbul: 2009, s.196 
440 N. Yıldırım, A.g.e. s.149. 



161 
 

Bezmiâlem Valide Sultan tarafından fakir ve kimsesiz Müslümanların tedavi 

edilmeleri için yaptırılan yukarıda adı geçen hastaneyi Valide Sultan’ın yaptırması için 

çeşitli nedenler vardır. Bu nedenlerin başında, bulaşıcı hastalıklar nedeniyle var olan 

sağlık kurumlarının ihtiyacı karşılayamaması gelmektedir. 1826 yılında İstanbul’da 

kolera salgınının başlaması, aynı zamanda bulaşıcı hastalıklarla mücadele için karantina 

idaresinin kurulmasından dolayı şehir içinde hasta sayısı giderek artmıştı. Bu olayı 

izleyen yıllarda şehir içinde birçok binaya koleralı hastaların yerleştirilmesi ve bu 

hastaların bakımı sorunu ortaya çıkmıştı. Bu duruma 1843 yılında İstanbul’da başlayan 

çiçek salgını da eklenince o dönemde hizmet veren Fatih Şifahanesi, Süleymaniye 

Darüşşifası, Haseki Hürrem Sultan Bimarhane’si, Üsküdar’daki Nur Banu Valide Sultan 

Bimarhane’si gibi sağlık kurumları ihtiyacı karşılayamaz hale gelmiş ve tüm bunların 

sonucunda yeni bir hastane kurulması zorunluluğu ortaya çıkmıştır.441  

1837 yılında Edirnekapı’da yer alan Mihrimah Sultan Camii’ndeki medrese 

binasında yer alan yataklı bir kurumda hastaların çok kötü koşullarda yaşadıklarına 

tanık olan Bezmiâlem Valide Sultan, İstanbul’daki hastane eksikliğini iyice fark 

etmişti.442 

Diğer bir neden olarak da Valide Sultan’ın gördüğü bir rüya gösterilir. Valide 

Sultan bir gece rüyasında 200 erkeği memnun ettiğini görmüş, ertesi gün rüya 

yorumcusuna bu rüyanın ne anlama geldiğini sorduğunda kendisine, “öyle bir hayır 

işleyeceksin ki dünya durdukça 200 erkek senden hayır ile bahsedecek” denilmiş, 

böylece zaten İstanbul’un ihtiyacı olan Batılı anlamda modern bir hastanenin kurulması 

ve 200 yataklı erkek hastanesi olması kararı verilmiştir.443 

Hastane arsası olarak şehrin yoğunluğunun dışında, salgın hastalıkların 

yayılmaması için havadar bir yer olan Nakkaş Paşa arsası olarak bilinen Yenibahçe 

Çayırı arkası seçilmiştir.444 O zaman hastaneler, şehrin dışında havadar bir alanda inşa 

edildiğinden hastanenin yapımı için bugün Vatan Caddesi ile Çapa arasında kalan 

                                                 
441 Asaf Ataseven, “Gureba Hastahanesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt:4, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yay. İstanbul: 1996, s.202; Pilehvarian, a.g.m., s.193-194 
442 Mahmut Gürgan, “Bezmialem Vakıf Üniversitesi Tarihçesi”, Vakıflar Dergisi , Haziran 2011, Sayı: 35, s.236 
443 Asaf Ataseven, Yaşayan Bir Vakfımız Bezm-i Âlem Valide Sultan Gureba Hastahanesi, Fatih Gençlik Vakfı 
Matbaası, İstanbul: 1985, s.7 
444 Takvîm-i Vakayi, nr. 293, Zilhicce 1261/Aralık 1845, Vakfiye, s.286 



162 
 

Yenibahçe Çayırı uygun görülmüştü. Yöreye göre düşük seviyede bir arsanın 

seçilmesinin sebebi, yüksek yere su çıkmayacağı düşüncesinin olduğu söylenir.445 

Hastanenin yapımı için seçilen Yenibahçe bitişiğindeki bu arazinin üç tarafı o 

zaman baltacı odaları olarak bilinen konaklarla, şimdiki yolla ve Ebubekir Paşa Bostanı 

denilen arazi ile çevriliydi. Toplam 58.308 zira’ olan bu arazi için, Sultan III. Mustafa 

evkafından 43.661 zira’, kısmen Keyvanzâde Zeyneb Kadın ve Helvacıbaşı İskender 

Ağa’dan 600 zira’, Mustafa Ağa’dan 487 zira’, Sultan II. Bayezit vakıflarından 13.500 

zira’ arsa satın alınmış ve her birine mukataa bağlanmıştır.446 

Belirlenen arsanın üzerine Bezmiâlem Valide Sultan üç masura tatlı suya sahip 

bir hastane, yanında camii, çeşme ve hamam inşa ettirmiştir.447 Bazı kaynaklarda 

hastanenin yapımından önce hastane arsası üzerinde eski bir hamam olduğu 

belirtilmekte, hastane yapılırken bu hamamın hastaneye ilave edildiğinden ve hamamı 

belirli gün ve saatlerde mahalle halkının, kalan zamanlarda hastaların kullandığından 

bahsedilmektedir.448 Buradan vakfiyede sözü geçen hamamın daha eski dönemlerden 

beri var olduğu anlaşılmaktadır. 4 Kasım 1845 tarihinde bu hastaneye Halkalı suyundan 

su tahsis edilmişti.449 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın oğlu olan Sultan Abdülmecid, yönettiği ülkesinin 

imarı ve kalkınması için yapılacak olan çalışmaları desteklemiş ve teşvik etmiştir. 9 

Ocak 1845 tarihli bir belgeden anlaşıldığına göre bu amaca uygun olarak sanayi ve fen 

ilimlerinin geliştirilmesi için münasip mahallere okul yapılması; gureba için İstanbul’da 

hastane inşası ve caddelerin tanzimi ile taşrada da bu gibi imar hizmetlerine ağırlık 

verilmesini istemişti.450 

Valide Sultan’ın, hastanenin yapılması fikrini oğluna iletmesinin ardından, 

Sultan Abdülmecid’in fermanıyla inşaat işlerine başlanmıştır.451 Hastanenin yapım 

işlerini denetlemesi ve kontrol etmesi için Valide Sultan tarafından kethüdası ve 
                                                 
445 Nuran Yıldırım, “Gureba Hastahanesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C.III, Kültür Bakanlığı ve 
Tarih Vakfı ortak Yay., İstanbul: 1994, s.431. 
446 Vakfiye, s.286-287; BOA. EV.D. 12552 
447 Vakfiye, 288-289 
448 Pilehvarian, a.g.m., s.195 
449 BOA. İ. DH. 112/5631 
450 BOA. HAT. 1641/30 
451 Nuran Yıldırım, İstanbul’un Sağlık Tarihi , İstanbul: 2010, s.198 



163 
 

Darphane-i Amire Nazırı olan Mehmet Tahir Bey görevlendirilmiştir. İnşaat, hastanenin 

kurulmasında vakıf fikri bulunduğundan dolayı evkaftan inşaat müdürü olan 

Abdülhalim Efendi tarafından idare edilmiştir.452 

7 Şubat 1845 tarihli Takvim-i Vekayi Gazetesi’nde garib ve fakirler için 

yaptırılacak olan bu hastanenin yapılışı ilan edilmiş ve hastaneyi yaptıran Valide 

Sultan’a methiyeler düzülmüştür.453 

Hastane 26 Rebiyülevvel 1261 / 4 Nisan 1845 Cuma günü454 yanındaki çeşme 

ve cami ile birlikte padişah ve devlet erkânının katıldığı görkemli bir törenle hizmete 

açıldı. Ancak görülen bazı eksiklikler nedeniyle hasta sevkiyatı yapılmadı. Zamanın 

ünlü şairlerinden Ziver Paşa hastanenin ana giriş kapısındaki mermer üzerine kazılmış 

şiiri ile tarih düşürmüştür:455 

“Şah-ı devran hazret-i Abdülmecid Hana olur 
Bezm-i âlem nam Sultan mader-i ûlya-meal 
Eyleyub ihyâ bu hastahânenin bünyanını 
Mevkiinde eyledi te’sis hayra bezl-i mâl 
Tıbb-ı Câlinos’dan tedbire hacet kalmadı 
Hastegâne olalı ab-ı hayat-efza zülâl 
Cism-i dünya buldu zâtiyle ilâc-ı âfiyet 
Hak tabib-i lûtfun etti dâfi-i derd-i melâl 
Gelse bimarân bulur elbet şifa bu câde 
Havf-ı merg hastaya vermez havası ihtimâl 
Valide Sultan ile Abdulmecid hanı Huda 
Haşredek kılsın mezid ömrle âsude-hal 
İki tarih oldu bir mısrada Ziver aşikâr 
Hastahâne kıldı inşa Valide Sultanı bu sâl” 1261/1845 
 

Ziver Paşa bundan başka, hastane için iki tarih daha yazmıştır. Üç ayrı kitabe 

için yazılmış oldukları anlaşılan şiirlerden biri, zaman içerisinde ana giriş kapısına 

dönüşmüş olan güney cephesindeki giriş kapısının üzerindeki kitabede yer almaktadır. 

Diğer kitabe özgün yerinde değildir. 1993 yılındaki hastaneyi yenileme çalışması 
                                                 
452 Nuran Yıldırım, “Gureba Hastahanesi”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C.III, Kültür Bakanlığı ve 
Tarih Vakfı Ortak Yay., İstanbul: 1994, s.431. 
453 Takvim-i Vakayi, nr.  281, 29 Muharrem 1261/ 7 Şubat 1845 
454 Ataseven, “Gureba Hastanesi”, İA, s.202-204’te, 24 Rebiyülevvel 1261 Hicrî tarihinde hastanenin açılışının 
yapıldığını belirtmektedir. “24 Rebiyülevvel 1261” hicri tarih karşılığı, Türk Tarih Kurumu web sitesi bağlantılı  
http://193.255.138.2/takvim.asp adresinde miladi tarihi 2 Nisan 1845 “Çarşamba” olarak gösteriyor. “Cuma 
Namazı”ndan sonra açılması akla daha yatkın olduğuna göre hastanenin 26 Rebiyülevvel 1261 tarihinde açılmış 
olması daha olası gözükmektedir.   
455 Ataseven, a.g.e., s.3; Yıldırım, a.g.e., s.431 



164 
 

sırasında avlunun kuzeydoğu köşesinde zemin kotunun altında bulunmuştur. Hastanede 

varlığı eski haritalardan anlaşılan iki giriş kapısından birine ait olması olası iki parça 

halindeki kitabe, 1996 yılındaki hastaneyi yenileme çalışması sırasında şantiye 

binasının içinde bulunmaktaydı. Günümüze ulaşamayan bir üçüncü kitabenin var 

olduğu Âsâr-ı Ziver Paşa’da bulunan ve Ziver Paşa tarafından yazılan hastaneye ait 

üçüncü tarih şiirinden anlaşılmaktadır. Ziver Paşa’nın şiirlerinden oluşan kitapta yer 

alan hastaneye ait tarih şiirlerinin üçünün de altındaki tarih 1261/1845’tir. 

22 Haziran 1845 tarihinde hazırlanan bir belgeden anlaşıldığına göre; fakir ve 

garipler için yaptırılan bu hastanenin yapımı ile ilgili beyanatın Takvim-i Vekâyi’de 

yayınlanmasına yönelik tezkere hazırlanmıştı.456 Sultan Abdülmecid, 31 Ekim 1845 

Cuma günü, şeyhülislâm, sadrazam, sivil ve askeri erkânla birlikte hastaneye gitti. Tüm 

misafirler hastanedeki koğuşları ve diğer yerleri gezdiler. Gayet sağlam ve güzel 

yapıldığı davetlilerce belirtilen hastane, herkes tarafından beğenilmişti.457 

Hastane binasında rutubet olduğu fark edilince hastanedeki faaliyetlere son 

verildi. Rutubetin tamamen kuruduğuna kanaat getirildikten sonra 25 Kasım 1846 tarihli 

irade ile hastanenin Mart 1847’de açılması için hazırlık yapılması emredildi. Bununla 

birlikte Padişah Abdülmecid, hastanenin yıllık masrafına karşılık bulunmasını ve 

açılışının ondan sonra yapılmasını da emretmişti.458 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın Kethüdası Tahir Efendi, Hekimbaşı ile birlikte 

müzakere ederek 23 Ocak 1847 tarihli yazısında hastanenin tahsisatı, memurları, 

hademeleri ve diğer hususlar hakkında bir nizamname taslağı hazırladıklarını bildirdi. 5 

                                                 
456Tezkerenin Takvim-i Vekâyi’de yayınlanmasına yönelik tezkere şöyleydi: “… kemâl-i merâhim ve işfâk-ı âliye-i 
şahaneleri iktizasından nâşi menafi’ ameli mucib nice nice esad-ı celileye muvaffakiyet mükerrem menkabet-i 
şahaneleri sah-ı tirde rû-nümâ olduğu misüllü dersaadette gureba ve fukara içun müberrât-ı mahsus olmak üzere bir 
müstevfi hastane dahi bina ve inşası menvî-i zamîr hayrat-ı masir malukâneleri olduğundan İcray-ı icabı hususu 
makdemce beyaz üzerine sahife-i pîrâye sünuh ve südur buyurulub meclis-i ahkâm-ı adliyede mübarek huzur-u 
meyâmin mevfur-u hazret tâc-dâriyede kıraat olunan Hatt-ı hümâyûn-u şahane mezun ve emir ve ferman buyurulmuş 
ve beyandan müstefâd olduğu üzere saye-i şevketvâye-i hazret şahneşahiyede devletlü ismetlü valide sultan aliyy-ül 
şan efendimiz hazretlerinin her an nakdine himmet banide mertebet-i aliyeleri teksir isâr-ı müberrat ve tevfir-i hayrat 
ve buyurula gelmiş olduğuna binaen zikr olunan hastanenin saye-i miratvâye-i hazret-i şahanede hasıta-i taraf eşref-i 
aliyelerinden bina ve inşa ettirilmesi müşarül ileyha hazretleri cenab-ı seniyyelerinden izehad rağbet buyurulmuş 
olmasıyla iş bu husus-u hayriyenin icab ve iktizası vechle keyfiyetin takvim-i vekayi’a derc olunması …” BOA. İ. 
MMS. 25/665 
457 Takvim-i Vakayi, nr. 294, 23 Zilkade 1261/ 23 Kasım 1845 
458 BOA. İ. DH. 130/6698 



165 
 

Şubat 1847 tarihinde hazırlanan irade ile bu nizamnamede belirtilen kadro yasallaştı.459 

Bunun üzerine 14 Şubat 1847 tarihli Takvim-i Vekâyi’de, hastanedeki rutubetin yok 

edildiği, dâhili nizamnamesinin Padişah Abdülmecid tarafından onaylandığı ve 

hastanenin Mart 1847 tarihinde açılarak hasta kabul edeceği ilan edildi.460 

Sultan Abdülmecid, 11 Mart 1847 tarihini taşıyan iradesiyle, eksikleri 

tamamlanan hastanenin, ertesi gün yani 12 Mart 1847 Cuma günü açılmasını ve gureba 

hastaların kabul edilmesini emretti. Ayrıca aynı irade ile açılış günü münasebetiyle 

memurların hazır bulunmalarını emretti.461 

Padişah’ın yapmış olduğu emir doğrultusunda 12 Mart 1847 Cuma günü 

sadrazam, şeyhülislâm ile diğer vükela ve askeri erkân hastaneye gittiler. Bu sırada 

hastane çalışanları da hazır beklerken Padişah Abdülmecid geldi ve Gureba Hastanesi 

Camii’nde kendisi için yapılmış özel mahfele giderek Cuma namazını kıldı. Ardından 

hastaneyi gezerek hastane memur ve hademelerine hediyeler verdi. Yapılan duaların 

ardından hastane açılıp hizmete girmiş oldu. Açılışa dair açıklama Takvim-i Vekâyi’de 

de yapıldı.462  

                                                 
459 Yıldırım, a.g.e., s.198 
460 Takvim-i Vakayi, nr. 321, 27 Safer 1263/ 14 Şubat 1847  
461 Belgede şöyle denilmekte idi: “Malum-u âli-i asifaneleri buyurulduğu vechle Yenibağçe civarında mühr-ü aliyay-ı 
saltanat devletlü azimetlü sultan-ı aliyyet’ül şan hazretlerinin bina ve inşasına muvaffak oldukları hastanenin küşadı 
merasim olmasıyla bildirilmekle yarınki Cuma günü selamlık resm-i aliyyesi hastane-i mezkûr nezdinde sultan-ı 
müşerül-ileyha hazretlerinin ihyâ-kerdeleri olan camii şerif icra buyurularak halvet-i caminin edasından sonra 
hastane-i mezkurde kâin dairede hususuna şahit mübarek kurum-u miyam-ı manzum cenab-ı cihandari ile tezyin ve 
teşrifinde mahal-i âli mezkurde ifay-ı resm-i dua ve ba’de hastane-i mezkûrun emr-i küşadı icra olunarak cumairtesi 
günü dahi haste-gân nakil olunacağından zat-ı âli sedaretpenahileriyle devletlü himmetlü şeyhülislam bey efendi 
vükelay-ı fehm saltanat-ı seniyye hazeratının ve geçende mekteb-i tıbbiye mecidiyye-i şahanenin vazi-i esası yevm-i 
mesudunda mevcud olan sadrazam ve memurin-i kiramın yevm-i mezkurde daire-i hümayun-u şahanede bulunmak 
üzere nişan-ı âlileriyle hastane-i mezburda inayetlü azimetlü ve selamlık-ı resm-i aliyyesi münasebetiyle rikab-ı 
hümayun-u şahanede bulunan sair umera ve zabıtan-ı asakir-i mulukanenin dahi mevcud bulunmaları müteallik ve 
şerefnuh ve sudûr buyurulan emr ve ferman maluniyesine hazret tacdari muktezay-ı celilesinden bahis olunduğu 
muhtealim-i âli vekâlet penahileri buyuruldukda olbabda emr ve ferman hazret veliyyül emrindir 23 Ra 63” BOA. İ. 
DH. 138/7116. 
462 Takvim-i Vakayi,  nr. 326, 3 Rebiyülâhır 1263/ 21 Mart 1847: “Der-saadette Yenibahçe sahasında yapılan gurebâ 
hastanesi olup bunun taraf ve ahz-ül şerif hazret şâhen-şâhiden ihdas ve inşasına makdema emir ve ferman 
mürahhim unvan cenâb-ı cihândâri müteallik buyurulmuş olduğu halde gevher-saç ismet ve iffet mühr-i münir üç 
şefkat ve merhamet devletlü ismetlü Valide Sultan aliyy-ül şan efendimiz hazretleri bil-cümle tab’e saltanat-ı seniyye 
hakkında olan merhamet-i kâmile ve şevkat-i şâmile-i aliyyelerini ilana ve nur-u basire-i ibtihâcları olan ruh-i cisim 
cihan padişahımız sertac-ı iftihârımız efendimiz hazretlerinin sâye-i kerime râfet ve muadat-ı şahane ve tesbid-i 
kuvaim devlet ve saltanat ve tesis-i münazım tebâ ve ruyet-ı hususlarında akdamat mütevelliye-i malukânelerini izaha 
hastane-i mezkûrun taraf-ı eşref ismetânelerinden inşasını murad buyurmuş olmalarıyla mesarif-i inşaiyesi kâmil 
sulta- müşâr-ül ileyhâ hazretleri canibesini kethüday-ı mehd-i ulyây-ı saltanat-ı seniyye ve nazır-ı darphâne-i âmire 
atufetlü Tahir Beyefendi hazretlerinin nezareti marifetiyle inşa ve ikmal olunmuş ve levazımat-ı dahiliyesinin dahi 



166 
 

Hastanenin açılış iradesinde hastaneye 13 Mart 1847 Cumartesi günü hasta 

nakledilmesi emredilmiş, ancak hastaların nereden nakledileceği belirtilmemişti. Bazı 

kaynaklarda ilk hastaların Süleymaniye Darüşşifası’ndan getirtildiği kayıtlıdır. 

Süleymaniye Darüşşifası’nın 28 Aralık 1847 tarihinde boş olması bu görüşü 

kuvvetlendirmektedir.463 

Hastanenin idaresine ait esasları belirleyen vakfiyenin ve hastaların kabul-

tedavi şartları, günlük ne kadar yemek verileceği, kaç doktorun hastanede çalışacağı, 

aylıklarının ne olacağı gibi tüm idari ayrıntıları belirleyen İrade-i Dâhiliye 

Nizamnamesi’nin de 22 Safer 1263/ 9 Ocak 1847 tarihli olması, Sultan Abdülmecid’in 

11 Mart 1847 tarihini taşıyan iradesiyle hastanenin hizmete açılacağını emretmesi, 

hastanenin 1847 Martı’nda hizmete girdiğini kanıtlamaktadır.464 

Hastanenin ilk resmi adı, “Yenibahçe’de kâin Bezmiâlem Gurebâ-i Müslimin 

Hastanesi”dir. Fakat halk kısa isimleri tercih ettiğinden, Bezmiâlem Hastanesi, Valide 

Sultan Hastanesi, Gurebâi Müslim Hastanesi isimleri yaygın olarak kullanılmıştır. 

4.2.2. Hastanenin Yapısı 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın hazırlatmış olduğu vakfiyesinden ve kaynaklardan 

anlaşıldığına göre Nakkaşpaşa arsası olarak bilinen ve hastanenin kurulmuş olduğu 

alanda daha önceki dönemlere ait yapı kalıntıları mevcuttu. Eski bir Bizans kalıntısı 

                                                                                                                                               
tanzim ve tesviyesi zemininde küşadının şimdiye kadar tevakkuf buyurulduğu geçen gün çıkarılan nusha-i Takvim-i 
Vekâyide bi-sân olunmuş idi bu kere saye-i şevketvaye-i cenab-ı malukanede mezkur hastanenin küfe-i levazımat-ı 
menfura ve hademe ve etıbba-i mukteziyyesi tanzim ve tetimme kılınmış olduğuna mebni artık küşadıyla içine 
hastegân-ı gurebâ icray-ı müdavat olunması hususuna irade-i merhamet ifade-i cenab-ı şehriyari şeref-teallik 
eylemiş ve bu maksaddan da şehn-şah merahım-ı destegâh efendimiz hazretlerinin teşrife rağbet buyuracakları menvi 
malukaneleri olmasıyla vükelây-ı feham ve rical huzeratının dahi bulunmalarına müsaade-i seniyye-i şahane erzân 
buyurulmuş ve geçen ayın yirmi dördüncü Cuma günü mar-ül zikir hastanenin açılması tensib kılınmış idüğünden 
ber-mucib-i irade-i seniyye zat-ı vâlây-ı hazret sedaret-penahi ve cenab-ı mual-ül’kab şeyhülislâm ile sair vükela-i 
feham ve sudûr kiram ecille-i memurin be-nâm ve sair bendegân-ı saltanat-ı seniyye huzeratı evvelce hastane-i 
mezkûre derununde kain camii şerifte ictima’ edüb tacdarı efendimiz hazretleri kemâl-i şevket ve şan ve vufûr 
fehamet ve unvan ile zikr olunan hastaneye atıf iclal-ı birle camii şerif mezkûrde olan mahfel-i hümayunlarına revnak 
cumayı odada eda buyurduktan sonra zevat-ı müşârül-ileyhüm huzeratı mabed-i şerif menkıbet hazret zilullahide 
bulunarak hastane-i mezkûrun her tarafı seyir ve temaşa ve memurin ve hademeye ittisayay-ı seniyye inayet ve ita 
buyurulmuş ve vali nimet-i alim şehriyar müezzim efendimiz hazretlerinin temâdi-i umur ve iclal ve şevket-i 
şahaneleri davet-i hayriyesiyle sultan-ı müşârül-ileyhâ hazretlerinin ikbâl ve afiyet aliyyeleri temenniyetı ifa ve irad 
ve ol-suretle mezbur hastane feth ve küşad olunarak avdet-i hümayun cenab-ı malukane şeref vuku bulmuştur heman 
remz teali hazretleri zat-ı fehamet-i semat hazret cihandariye ilelebet hilafetlerinde müeyyed ve müstakırr ve asır-ı 
muhassan hasr-ı şahanelerini nice nice müesser nafia ve hasenaya musaddır buyura amin.” 
463 Yıldırım, a.g.e., s.199 
464 Pilehvarian, a.g.m., s.197 



167 
 

üzerine yapılan hastanenin bodrumundaki antik bir kemerin mevcut olması, bu durumu 

doğrular niteliktedir.465 

Hastane, iç avlulu dikdörtgen bir plana sahiptir. Yapının günümüze kadar 

ulaşabilmiş tek özgün girişi (ana giriş) güney cephesindedir. Yapıldığı dönemde yapıya 

ulaşımı sağlayan Baruthane Yokuşu’ndan gelen yola göre düzenlenmiş bu ana girişin 

dışında biri kuzey cephesinde (arka cephe), diğeri doğu cephesinde (sağ yan cephe) iki 

giriş daha olduğu yapının bulunduğu bölgeyi kapsayan XIX. yüzyılın ikinci yarısı ve 

XX. yüzyılın başına ait İstanbul haritalarından anlaşılmaktadır.466  

Hastane ilk açıldığında 12 koğuşta 201 yatak kapasitesine sahipti. Ayrıca bir 

eczane, iki hekim, bir müdür, bir eczacı, bir cerrah odası ile hamam, mutfak ve çamaşır 

daireleri bulunuyordu. O dönemde uzmanlık dalları olmadığından hasta koğuşları 

hekimler arasında paylaşılmıştı. Başhekim de müracaat eden hastaları odasında 

muayene ediyordu.467 

Hastane binasının ön yüzü Hastane Sokağına, arka yüzü ise Yenibahçe 

Çayırı’na (günümüzde Vatan Caddesi) cephelidir. Hastane Caddesi’ne paralel olarak 

inşa edilen yapı, eğime paralel olarak araziye oturtulduğu için ön cepheden tek, arka 

cepheden iki katlıdır. Eğime paralel olarak kuzey ve doğu cepheleri iki katı 

düzenlenmiş, kuzey ve doğu cephelerinin kesiştiği kısma bir üçüncü kat ilave edilmiştir. 

Bu üçüncü kata kuzey ve doğu cephelerinden dışarıdan iki ayrı giriş verilmiştir. Kuzey 

cephesinin orta aksına 1910-1911 yılları arasında bir kat ilave edilmiş ve bu kısım 

yeniden düzenlenmiştir.  

Ana girişi güney cephesinden tasarlanmış, günümüzdeki yol kotundan 1,5 

metre aşağıda olan yapıya günümüzde sokak kotu ile aynı yükseklikte bir giriş 

revakından girilmektedir. Orta aksta yer alan üzeri kitabeli düz lentolu, çift kanatlı 

ahşap giriş kapısının iki yanında biri oval, diğeri dikdörtgen biçimli ikişer pencere 

bulunmaktadır. Kapı ile sokak arasında kalan bölümün üzeri iki dar sütunun taşıdığı 

üçgen bir alınlıkla örtülmüş, kapının iki yanında yer alan ve alınlığı taşıyan sütunlar iki 

                                                 
465 Gurgan, a.g.m., s.238 
466 Pilehvarian, a.g.m., s.199 
467 Yıldırım, a.g.e., s.199-200 



168 
 

yanda 20 cm. yüksekte birer seki ile yükseltilmiş kısımlara oturtulmuştur. Giriş 

revakının yapı kitlesinden önde oluşu, ön bahçe olarak kullanılan bahçeye bakan iki 

yanının sağır duvarla kapalı olması, yapının yapıldığı dönemde giriş revakının iki 

yanına bitişik başka mekânların var olduğunu göstermektedir.468 Büyük bir olasılıkla bu 

mekânlar vakfiyede sözü edilen hamam ve dükkânlardır.469  

Süheyl Ünver, Hastane Hamamı’nın giriş revakına sağ taraftan bitişik, 

günümüzde var olmayan bir hamam planı yayımlamıştır. Vakıf İnşaat Arşivi’nde 

bulunan üzerinde çizeni ve çizim tarihine ait bir bilgi bulunmayan ve Hastane’ye ait bir 

planın parçası olduğu anlaşılan bu planda, hamamın Hastane Caddesi’nden bir girişi, 

hastane içinden ayrı bir girişi olduğu görülmektedir. Ünver, hamamın 1920’de harap bir 

halde olduğunu, soyunmalık yerinde Vidin Kalesi’ne benzeyen mermer bir havuz 

bulunduğunu, harap haldeki hamamın kısa bir süre sonra yıktırıldığını yazmaktadır. 

Hastane iç bahçesinin orta aksında dikdörtgen bir havuz bulunmaktadır. Havuzun 

ortasında günümüzde havuz kenarına dayalı biçimde duran ve eski fotoğraflarda 

havuzun ortasında duran, 1921 tarihli albümde bulunan daha eski fotoğraflarda ise 

görülmeyen kale biçimli mermer bir havuz göbeği mevcuttur.470 

Osmanlı Devleti’nin yenilik hareketlerine giriştiği bir dönemde yapılan 

Hastane, yeni bir sağlık kurumu modeli olarak ortaya çıkmıştır. Hastane yapılırken 

klasik çizgiden de vazgeçilmemiş ve bir avlu etrafını çevreleyen koridora açılan 

odaların yer aldığı klasik medrese şeması kullanılmıştır. Geleneksel şemadan fazla 

uzaklaşmamış olması, yapının bir Osmanlı mimarı tarafından tasarlandığını 

düşündürmektedir.  

Ortada 60x84 metre boyutlarında bir avluyu çevreleyen geniş açıklıklı 

pencerelere sahip bir koridor ve koridora ortada bir kapı, iki yanında ikişer pencere ile 

açılan koğuşlardan oluşan yapının giriş kolu diğer üç koldan daha dar tutulmuştur. İdare 

ve hastanenin hamam, cami gibi ikincil işlevleri buraya yerleştirilmi ştir. Girişin 

                                                 
468 Yıldırım Yavuz, “Gureba Hastanesi Mimari”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Cilt:3, İstanbul: 1994, 
s.432; Pilehvarian, a.g.m., s.199-200 
469 Vakfiye s. 336 
470 Ahmet Süheyl Ünver, “İstanbul Yedinci Tepe Hamamlarına Dair Bazı Notlar”, Vakıflar Dergisi, Sayı: II, İstanbul: 
1942, s.245-251 



169 
 

sağındaki ve solundaki kollarla kuzey kolu hasta koğuşları olarak düzenlenmiş, arka 

cephe köşelerine tuvaletler konulmuştur. 

Koğuşlar, koridora bakan iç cephelerinde üzeri düz lentolu giriş kapısı, iki 

yanında ikişer pencere, kapı duvarına paralel dış duvarda ise üzeri düz lentolu beş 

pencere, kısa kenarlarda kandil koymak için düzenlenmiş kemerli aydınlatma 

nişlerinden oluşmaktadır. Kâgir olan hastanenin inşaat malzemesi tuğla hatıllı moloz 

taştır. İç bölmelerde yer yer tuğla duvarlar da mevcuttur. Pencerelerin yer aldığı 

cephelerde giriş revakı hariç herhangi bir süsleme elemanı bulunmamaktadır. Köşelerde 

kesme taş kullanılmıştır. İki yana eğimli ahşap kırma çatı ile örtülü yapının üzeri 

günümüzde Marsilya kiremit kaplıdır. Çatıda üç adet yangın duvarı yer almaktadır.471 

4.3. HASTANE PERSONELİ 

Hastanenin idari, sağlık ve teknik personeli olmak üzere çeşitli hizmetleri 

gerçekleştirmek üzere personel istihdam ediyordu. Sözkonusu personeller, hastanenin 

hizmete girdiği 1847 Mart’ından itibaren maaş almaya başlamışlardı. Hastanede çalışan 

personeller arasında bir meslek farklılaşmasının bulunduğu söylenebilir. Eczacı ve 

cerrahların etıbbâdan sayılmadığı, bu mesleklerin de kendi başına ayrı bir hizmeti 

gerçekleştirdiği, belgelerde vurgulanan hususlar arasındadır. Aşağıda sözkonusu hastane 

personellerinin ayrımlarına ve haklarında edindiğimiz bilgilere değineceğiz.    

4.3.1. Vakfiye ve İlk Belgelerde Belirtilen Hastane Personeli 

Hastanenin açılış tarihi olan Mart 1847’den itibaren hastanenin masraflarına 

karşılık olarak Bezmiâlem Valide Sultan tarafından kurdurulan vakıf aracılığıyla, 

maliye hazinesinden senelik 500.000 kuruş tahsis edilmişti. Hastanenin giderlerinin 

yarısı olan 250.000 kuruş, hastanede görev yapacak olan memur, doktor ve hademe gibi 

çalışanların masrafı olacağı düşünülüyordu. Eğer hastane çalışanları için düşünülen 

masraf yeterli gelmezse gerekli olan paranın bulunabileceği öngörülüyordu. 1847 

yılında Hastanenin bütçesi oluşturulduğu için vakit kaybetmeden hastaneye gerekli olan 

memurların tayin işlerinin bitirilmesi emrediliyordu. Hastanenin bir an önce açılmak 

                                                 
471 Pilehvarian, a.g.m., s.201-202 



170 
 

istenmesinin nedeni olarak, hastanenin garip ve kimsesizlere mahsus olması 

gösteriliyordu. Bu durum bir belgede şöyle ifade edilmişti:472 

“şimdiden vakit geçmeyerek sûret-i idâre ve nizâmâta ve lüzûmu olan me’mûrların 

ta’yînine bâkılarak çünki işbu hastane-i müslimîn gurebâ ve bî-kesâna mahsûs olacağı cihetle 

ebniyesinin tahammülü kadar her vakit gurebâ hastası bulunmayacağından ne mikdâr Hastahâne 

için tedârikât ve tertîbâta muhtâc olur ise ânâ göre davranılması…” 

Bezmiâlem Valide Sultanın hazırlatmış olduğu vakfiyenin 15 Temmuz 1847 

tarihini taşıyan zeylinde, hastanede görev alan memurların görevleri belirtilmiştir. 

Buradan hastanenin ilk kadrosu hakkında bilgi alabilmek mümkün olabilmiştir. 

Hastanenin ilk kadrosu şöyledir:473 

Hastane Müdürü 

Ketebe (kâtipler) 

Etıbba (doktorlar) 

Cerrahin (cerrahlar) 

Eczaciyan (eczacılar) 

Sülükçü 

Havanzen (Eczacı kalfası) 

Müvezzi (postacı) 

Elbise Nezareti (Elbise Kontrolörü) ile Vekil-i Harc (kâhya) 

Elbise Yamağı 

Ser-hademe (baş hademe) 

24 adet Hademe-i Hastegân (hasta bakıcı) 

6 adet Meydancı 

5 adet Aşçı 

1 Adet Berber 

2 adet Bevvâbin (kapıcı) 

 

                                                 
472 BOA. EV. D. 12552. 
473 Bu tablodan yola çıkarak hastanenin ilk kadrosunun en az 53 kişi olacağı varsayılabilir. Vakfiyede, doktorlar ve 
katipler gibi kelimelerin kullanılması, bu hüvviyette çalışanların en az iki kişi olduklarını doğrulamaktadır. 



171 
 

Ayrıca vakfiyede hastanede çalışan görevlilerin maaşlarının nereden 

karşılanacağı da belirtilmiştir. Vakfiyede konu ile ilgili şöyle denilmekteydi:474  

“hastahane-i merkume piş-gâhında (ön) kâin hamam ve dekâkin ve bûstân (bahçe) 

icârâtı (kiralar) ile birleşerek hastahane-i merkume masarifatına müretteb (tayin edilmiş) 

olduğından meblağ-i mecmu-i mezkûr ile hamam ve dekakin ve bûstân icârâtından (kiralar) 

hastahane-i mezkurenin termimâtı (onarmalar) ve hastahane-i merkumenin nizâmatını mübeyyin 

evkaf muhasebesinden verilen bir kıta ilmuhaber mantûkınca (gereğince) hastahâne-i 

mezkureye nasb-u ta’yin olunan müdir ve ketebe ve etibba ve cerrahin ve eczaciyan ve sulukcu 

ve havenzen ve müvezzi’ ve elbise nezâreti ile vekil-i harc ve elbise yamağı ve ser-hademe ve 

yirmi dört nefer hademe-i hastegan ve altı nefer meydancı ve beş nefer aşcı ve bir nefer berber 

ve iki nefer bevvâbin maaş ve tayinatları ve hastahane-i mezkûrenin kâffe-i (bütün) levâzimât-i 

lazimesi rü’yet (görülmüş) olunub kifayet etmediği (yeterli olmadığı) halde evkaf-i mezkurenin 

gallatından (gelirler) sarf oluna ve vakfiyye-i ulam ve zeyilleri ve işbu zeyilde münderice bi’l-

cümle şurutumla amel oluna…” 

Vakfiyeden anlaşıldığına göre, hastanenin önünde yer alan hamam, bahçe ve 

dükkânlardan elde edilecek kira gelirleri ile hastanenin diğer giderlerinin yanı sıra, 

hastane çalışanlarının maaşları da ödenecekti. Bu gelirler maaş ödemelerine kifayet 

etmediği takdirde Bezmiâlem Valide Sultan’ın vakfından karşılanacaktı.  

Bezmiâlem Valide Sultan’ın kurdurduğu vakıflara ait vakfiyeyi hazırlayan 

heyetin başında bulunan sultan kethüdası ve Darphane-i Âmire Nâzırı Mehmed Tahir 

Bey, aynı zamanda Evkaf Nazırı olduğundan, hastanenin nazırlığını da yapmıştır. 

Mehmet Tahir Bey’in ölümünden sonra da hastane “evkaf-ı mazbûta”dan olduğundan 

idare bakımından doğrudan doğruya Evkaf Nazırı olan kişinin nezâretine verilmiş, fennî 

nezaretine ise Hekimbaşı Efendi memur edilmiştir.475 

Vakfiyenin düzenlendiği tarih göz önüne alınırsa, hastane çalışanlarının ve 

hastanede verilecek sağlık hizmetinin, o döneme göre ileri bir anlayışta ele alındığı 

görülmektedir. Bezmiâlem Valide Sultan hazırlatmış olduğu vakfiyesinde hastanede 

görev alacak personelin unvanını verirken bu personele verilecek olan maaş 

belirtilmemiştir. 
                                                 
474 Vakfiye, s. 336-37. 
475 “Gurebâ Hastanesi”, Türk Ansiklopedisi,  MEB., C: 18, Ankara: 1970, s. 116. 



172 
 

Vakfiyede hastanede görevli olan personel bu şekilde verilirken 5 Şubat 1847 

tarihini taşıyan ve hastanede görevli personel ile bu personelin itibar-ı nefer ve 

maaşlarını gösteren irade esas alınarak oluşturulan cetvel aşağıdaki gibidir. 

Tablo 13: Hastanede Görevli Personel ve Personelin Maaşları (1847) 

Personelin Ünvanı İtibar-ı Nefer 
Maaş 

(Kuru ş) 
Müdir-i Hastane 8 1200 
Tabib-i Evvel 8 1125 
Tabib-i Sâni 4 750 
Kâtib-i Evvel 4 750 
Kâtib-i Sâni 3 350 
Cerrah-ı Evvel 4 500 
Cerrah-ı Sâni 3 400 
Nezaret-i Elbise ve Vekilharc 3 400 
Eczacı-yı Evvel 4 500 
Eczacı-yı Sâni 3 400 
Müvezzi 1 120 
Sülükçü 1 100 
Elbise yamağı 1 150 
Ser-hademe 2 200 
24 nefer hastegân hizmetçileri 24 2400 
6 nefer meydanciyân 6 420 
Aşcı 0 250 
Kalfası 0 150 
Diğer kalfası 0 100 
Aşcı neferi (2 nefer) 2 160 
Berber 1 100 
Bevvâb (2 nefer-kapıcı) 2 300 
Toplam 84 10825 
Kaynak: BOA. İ. MSM. 25/667. 

Vakfiyede belirtilen personel ile 5 Şubat 1847 (Cuma) tarihini taşıyan ve 

personelin durumunu gösteren cetvelde bazı farklılıklar mevcuttur. Vakfiyede hastanede 

görevli 16 unvan sayılmış iken cetvelde 22 farklı nitelikte çalışan kadro ve 52 personel 

belirtilmiştir. Vakfiyede görevli personelin maaş ve itibar-ı neferleri verilmezken 

hazırlanan cetvelde bunlar mevcuttur.  

Vakfiyede bazı çalışanlar genel adlarıyla verilmişlerdi. Bunlar: Ketebe 

(kâtipler), Etıbbâ (tabipler), Cerrâhin (cerrahlar) ve Eczâciyan’dır (eczacılar). Cetvelde 

ise bu çalışanlar unvanlarına ayrılmıştı. Ketebe, kâtib-i evvel ve kâtib-i sani; etıbba, 

tabib-i evvel ve tabib-i sâni; cerrahin, cerrah-ı evvel ve cerrah-ı sâni; eczaciyan, eczacı-

yı evvel ve eczacı-yı sâni olarak adlandırılmıştı. 



173 
 

Vakfiyede aşçılar, aşçı başlığı altında 5 nefer olarak verilmişti. Cetvelde ise bu 

5 kişi aşçı, kalfası, diğer kalfası ve 2 adet aşçı neferi olarak ayrılmıştır. Vakfiye ile 

cetvel arasında görülen en önemli farklardan biri de vakfiyede belirtilen “havenzen” 

kadrosudur. Bu kadro cetvelde belirtilmemiştir.  

4.3.2. Hastanede Bulunan Bazı Kadrolar ve Görevlileri 

Hastanede görevli personellerin başında hastane müdürü gelmektedir. Bunun 

sebebi, Tablo 20’de de görüleceği gibi ilk belgelerde hastane müdürünün maaşının, 

tabiblerin maaşından bile yüksek oluşu gelmektedir. Ancak daha sonraki dönemlerde bu 

durum tabiblerin lehine gelişerek devam edmiştir. Hastanede görevli personeller 

arasında bir de müdür yardımcısı dikkati çekmektedir. Zira bu kadro, askeri 

hastanelerde olmayan bir kadrodur. Bu yönüyle yeni bir hizmet sınıfının gelişmesine de 

bir örnek olarak düşünülebilir. Diğer kadrolar içinde tabiblerin de kendi içinde 

ayrıntılandırıldıkları görülmektedir. Tabib-i Sâni’den (ikinci doktor) Tabib-i Sâlis’e 

(üçüncü doktor) kadar ve hatta bazı dönemlerde Tabib-i Râbi’e (dördüncü doktor) kadar 

doktor sayısı çeşitlenebilmektedir. Tabib-i Sâlis ile Tabib-i Râbi’den başka doktorlar 

içinde bir dönem yardımcı doktor (stajyer) uygulamasına da yer verilmiştir. Aşağıda 

hastane personellerinden öne çıkan bazıları hakkında bilgilere yer verilmiştir.     

4.3.2.1. Müdür 

Hastanenin yönetimi aynı zamanda sultanın kethüdası olan Darphane-i Amire 

ve Evkaf Nazırı Mehmet Tahir Bey’e verildi. Sonradan hastane ‘evkâf-ı mazbûte’den476 

sayıldığı için yönetimi doğrudan Evkaf İdaresi’ne bağlandı ve başına idari işler için bir 

müdür getirildi. Hastane idaresi ile görevli müdür hekim değildi. Bu kişiler iç 

yönetimden Evkaf İdaresi’ne karşı sorumlu idiler. Hastanede müdüre ait bir oda 

bulunmakta ve müdür bu odada idari işlerini yürütmekteydi.477  

Hastanenin açıldığı tarihteki müdürünün aldığı maaş 1200 kuruştu.478 1855 

yılında hastanenin müdürü Salih Efendi idi.479 Hastanenin açıldığı dönemde Haydarpaşa 

                                                 
476 Hükümet tarafından idare olunan vakıflar anlamına gelmektedir. 
477 Asaf Ataseven, “Gureba Hastanesi”, İslam Ansiklopedisi, Cilt:14, Türkiye Diyanet Vakfı yay., İstanbul: 1996, 
s.203 
478 BOA. İ. MSM. 25/667 
479 BOA. EV. D. 15832 



174 
 

ve Kuleli hastaneleri müdürü miralay rütbesinde ve 3000 kuruş maaş alırken Gurebâ 

Hastanesi Müdürü Salih Bey 1200 kuruş alıyordu. Bu durum bir belgede şöyle 

karşılaştırılmıştı:480 

“Asâkîr-i Şâhâne hastanelerinden Haydarpaşa ve Kuleli hastaneleri müdîri bulunan zât 

Miralay rütbesinde bulunarak mâhî üç bin guruş maâş ve on iki nefer ta’yînât almakda ve 

Gurebâ Hastanesi Müdîri Salih Efendi bin iki yüz guruş maâş ve sekiz nefer ta’yînât verilmekde 

olup ta’yînât-ı mezkûr Asâkîr-i Şâhâne hastanesi ta’yînâtına nisbetle hesâb olunmuş olduğu şerh 

verildi.” 

1867 yılına kadar bu maaşı alan hastane müdürünün maaşı bu tarihte 1140 

kuruşa düşürülmüştü.481 1876 yılında da bu maaşı almaya devam etmiştir.482 1887 yılında 

hastanenin müdürü Hacı Derviş Efendi idi.483 1896 yılına gelindiğinde hastanenin 

müdürü yine Hacı Derviş Efendi idi.484 

4.3.2.2. Müdür Muavini 

Hastane yönetiminde müdürden sonra gelen kişiydi. Sivil nitelikte ve tıp 

eğitimi almamış olan bu kişi, hastanenin idaresinde müdüre yardımcı olmaktaydı.  

Hastanenin açıldığı ilk yıllarda bu kadro yok iken 1848 yılından itibaren 

hastanede bu kadronun var olduğu görülmektedir. Bu dönemde askeri hastanelerde 

müdür muavinliği kadrosu bulunmamaktaydı.485 13 Ocak 1854 tarihini taşıyan ve 

hastanedeki personelin maaş ve tayinatlarını gösteren defterden anlaşıldığına göre bu 

tarihte müdür muavininin maaşı 600 kuruştu. Maaş olarak müdürün yarısını alan müdür 

muavini 1855 yılında El-hac Derviş Efendi idi.486 1867 yılında hastane müdür 

muavininin maaşı 570 kuruşa düşürülmüştü.487 5 Nisan 1873 tarihinde hastanenin müdür 

                                                 
480 BOA. EV. D. 13584 
481 BOA. EV. D. 20247 
482 BOA. EV. D. 23761 
483 BOA. İ. DH. 1025/80818 
484 BOA. EV. D. 28454; BOA. EV. D. 28655; BOA. EV. D. 28658 
485 Konu ile ilgili belgede şöyle denilmekteydi: “Asâkir-i Şâhâne hastanelerinde gerçi Muâvin-i müdîr bulunmasa da 
Gurebâlar Hastanesi’nde muâvin istihdâmı ser-hademeyle Muâvinlik hizmetini ol-mikdâr maâş ve ta’yînât ile 
merkûm Hacı Derviş Efendi müstahdem bulunmağla mübeyyen olan iki nefer ta’yînâtının Asâkîr-i Şâhâne ta’yînâtına 
nisbetle hesâb olunmuş olduğu şerh verildi.” BOA. EV. D. 13584. 
486 BOA. EV. D. 15832 
487 BOA. EV. D. 20247 



175 
 

muavinliği kadrosuna Reşid Bey tayin edilmişti.488 1895 yılından itibaren hastanede bu 

kadroda Hüseyin Ağa yer almakta idi.489 

4.3.2.3. Tabib 

Tabib, doktorların o dönemdeki unvanıdır. Dördüncü doktordan başka stajyer 

doktorların da görev yaptığı hastanenin başhekimi tabib-i evveldi. Tabib-i evvel’den 

başka incelenen dönem içinde dört beş doktorun görev yaptığı bilinmektedir. 

4.3.2.3.1. Tabib-i Evvel  

Hastanedeki sadece doktorların değil sağlık hizmetlerinde görevli personellerin 

de en kıdemlisidir. Birinci doktor olarak da nitelendirilebilir. Alet ve edevatın alınması, 

hekim, cerrah ve eczacı gibi sağlık elemanlarının tayin ve azilleri, Tabib-i Evvel’in 

(Başhekim, Sertabib) görevi idi. Daha sonradan bu gibi görevler başhekimin 

tasarrufundan alınarak Mekteb-i Tıbbiye Meclisi’ne verildi. Buna göre sağlık personeli 

başhekimin teklifi ve bu meclisin onaylaması ile tayin ediliyordu.490 

Hastanenin açıldığı dönemde hastanede başhekimlik kadrosu yer 

almamaktaydı. 1875 yılından sonra arşiv kayıtlarında Gurebâ Hastanesi’nde görevli 

olan tabib-i evvel, ser-tabip olarak gösterilmektedir.491 Hastanenin açıldığı dönemde 

hastanede iki doktor bulunuyordu ve bu doktorlar Tıphane mezunu idiler.492 Bu iki 

doktorun biri tabib-i evvel diğeri tabib-i sani idi. Hastanenin açıldığı dönemde 200 

yatak kapasitesine sahip olduğu düşünülürse hastanede 2 doktorun olması, bu 

doktorların işlerinin yoğun olduğunu göstermektedir.  

Hastanenin ilk tabib-i evveli Miralay Mehmet Bey’di.493 Hastane açıldığı 

dönemde hastanede görevli tabib-i evvelin maaşı 1125 kuruştu.494 13 Eylül 1853 

tarihinde hazırlanan ve hastanedeki çalışanların maaş ve tayinatlarını gösteren cetvele 

göre bu tarihte hastanede görev yapan tabib-i evvelin maaşı 1350 kuruşa yükseltildiği 

                                                 
488 BOA. MKT. MHM. 451/62 
489 BOA. EV. D. 28454 
490 Ataseven, a.g.m., s.203 
491 BOA. EV. D. 23570; BOA. EV. D. 23343; BOA. EV. D. 20247 
492 Ataseven, a.g.m., s.203 
493 BOA. EV. D. 15832 
494 BOA. İ. MMS. 25/667 



176 
 

görülmektedir.495 1855 yılına kadar hastanenin tabib-i evveli Miralay Ahmet Bey’di.496 

Miralay Ahmet Bey 1855 yılında görevinden ayrılmış ve yerine tabib-i evvel olarak 

Ahmet Bey getirilmişti. Kaymakamlık rütbesinde olan Ahmet Bey, Gurebâ 

Hastanesi’ne atanmasından sonra Miralay rütbesine sahip olmuştur.497  

24 Ağustos 1856 tarihinde Gurebâ Hastanesi Tabip Muavini Eşref Efendi’nin 

vefat etmesi üzerine yerine Civanni isminde bir gayrimüslim tayin edilmişti.498 Tabip 

Muavini Kolağası Civanni’nin maaşı 750 kuruştu.499 1856 yılında hastane tabip-i 

evvelinin maaşına zam yapılmıştı ve 1350 kuruş olan maaşı 1800 kuruşa çıkarılmıştı.500 

1859 yılında ise hastanede görev yapan tabib-i evvelin maaşı 3000 kuruşa çıkartılmış,501 

1867 yılında ise maaş 2850 kuruşa düşürülmüştü.502 

2 Şubat 1884 tarihinde hastaneye yeni bir doktor tayin edilmişti. Hastane 

kadrosuna yeni katılan bu doktorun adı İhsan Bey’di.503 1886 yılında hastanenin 

doktorlarından Abdülhakim Efendi vefat etmiş, onun ölümü üzerine 15 Nisan 1886 

tarihinde Gurebâ Hastanesi hekimi Abdülhakim Efendi’nin ailesine maaş bağlanmıştı.504  

1895 tarihinde hastanede tabib-i evvel kadrosunun olmadığı görülmektedir. 

Onun yerine kemal miralayı, operatör miralayı tabip-i sani ve tabiplik kadrolarının var 

olduğu görülmektedir. Bu tarihte hastanede görev yapan doktorlar, Tabip Vehadi 

Efendi, Tabip İhsan Muhyiddin Efendi ve Tabip Cemal Efendi idi.505 1896 yılında ise 

hastaneye yeni doktorlar tayin edilmiş ve hastanedeki doktor sayısı 6’ya çıkarılmıştı.506 

13 Kasım 1901 tarihinde hastanede boş olan doktor kadrosuna Yüzbaşı Cemalettin 

Efendi tayin edilmişti.507 

Hastanenin kurulduğu günden itibaren başhekimleri şöyledir: 

                                                 
495 BOA. EV. D. 15123 
496 BOA. EV. D. 15832 
497 BOA. A. AMD. 6/91 
498 BOA. İ. DH. 352/23194 
499 BOA. EV. D. 15832 
500 BOA. EV. D. 16049; BOA. EV. D. 16313 
501 BOA. EV. D. 16806 
502 BOA. EV. D. 20247 
503 BOA. İ. DH. 907/72082 
504 BOA. ŞD. 870/12 
505 BOA. EV. D. 28454 
506 BOA. EV. D. 28655; BOA. EV. D. 28658 
507 BOA. İ. EV. 29/1319.Ş.02 



177 
 

Tablo 14: Gurebâi Müslimin Hastanesi’nde Görev Yapan Başhekimler ve Görev 
Süreleri (1847-2010) 

Başhekimler Gürev Süreleri 
Miralay Mehmet Bey  1847 - 1855 
Miralay Ahmet Bey 1855 - 1874 
Ferik Ahmet Paşa  1874 - 1909 
İhsan Paşa  1909 - 1912 
Necmettin Arif Bey  1912 - 1918 
Neşet Osman Uzman  1918 - 1923 
Necmettin Arif Bey  1923 - 1923 
Süleyman Numan Paşa  1923 - 1924 
Ömer Lütfi Eti  1925 - 1943 
Şükrü Derviş Aykın  1943 - 1944 
Nüzhet Çevik  1944 - 1946 
Sedat Erman  1946 - 1952 
Sezai Konukgil  1952 - 1955 
Necmettin Ülker  1955 - 1956 
Ali Eşref Gürsel  1956 - 1960 
Tarık Özerengin  1960 - 1967 
Seyfi Nazım Basa  1967 - 1974 
A. Mazhar Özman  1974 - 1980 
Turan Özkan  1980 - 1981 
M. Fahir Altan  1981 - 1984 
Asaf Ataseven  1984 - 1993 
Ayhan Nedim Kara  1993 - 1996 
Şaban Odabaşı  1996 - 1998 
Nail Erhan  1998 - 1999 
Rıza Kutaniş  1999 - 2000 
Ayhan Nedim Kara  2000 - 2001 
Reha Baran  2001 - 2004 
Nedim Samancı  2004 - 2005 
Mustafa Şahin  2005 - 2006 
Şenel Yediyıldız  2006 - 2007 
Turan Aslan  2007 - 2010 
Ahmet Danalıoğlu 2010- …. 

  Kaynak:  Gürkan, a.g.m., s.242; BOA. A. MKT. MHM. 472/5;  
                                 BOA. İ. AS. 99/1327-Za-150; BOA. İ. EV. 55/1330.N.05 

 

4.3.2.3.2.Tabib-i Sâni  

Hastanede ikinci doktor hüviyetine sahiptir. Hastanenin açıldığı dönemde 

hastanenin ilk tabib-i sanisi Kaymakam İsmail Bey’di.508 Kaymakam İsmail Bey’in 

maaşı hastanenin açıldığı dönemde 750 kuruştu.509 1853 yılında ise maaşı 1125 kuruşa 

çıkarılmıştı.510  

                                                 
508 BOA. EV. D. 15832 
509 BOA. İ. MSM. 25/667 
510 BOA. EV. D. 15123 



178 
 

1859 yılında hastanenin tabip-i sanisinin maaşına zam yapılmıştı. Yapılan bu 

zamla tabib-i saninin maaşı 2000 kuruşa çıkarılmıştı.511 1867 yılında ise maaştan bir 

kesinti yapılmış ve maaş 1900 kuruşa indirilmişti.512 1887 yılında Gurebâ Hastanesi’nin 

tabip-i sanisi Kaymakam Hafız Mehmet Bey’di.513 15 Mayıs 1895 tarihinde hastanenin 

tabib-i sanisi Hacı Mustafa Efendi idi.514 29 Mayıs 1896 tarihinde ise Hacı Mustafa 

Efendi’nin yerine Hüseyin İhsan Bey ve Desak Efendi getirilmiştir. Bu tarihten itibaren 

hastanede iki tabib-i sani görev almıştır. 515 

4.3.2.3.3.Tabip-i Sâlis 

Hastanede üçüncü doktor rütbesine sahiptir. Stajyer doktor da denilmesi yanlış 

olmayacaktır. Tabib-i evvel ve tabib-i sani’ye göre kıdem, maaş ve tecrübe yönünde 

geri planda kalmaktadır. 1854’e kadar iki hekimle idare edilen hastaneye, bu tarihte 

mektepten yeni mezun bir stajyer doktor, yardımcı hekim unvanıyla alındı. Üç yıl sonra 

bu hekimin ölümü üzerine yerine ilk Hıristiyan hekim tayin edildi. 516  

1854 yılında hastanede görev yapan tabip-i salisin maaşı 750 kuruştu.517 1867 

yılında hastanede görev yapan tabip-i salisin maaşı 710 kuruşa indirilmişti.518 1876 

yılında ise hastanede tabip-i salis 425 kuruş maaşla çalışmaktaydı.519 1895 yılına 

gelindiğinde hastanede tabip-i salis kadrosunun yer almadığı görülmektedir.520 

4.3.2.4. Kâtip 

Sivil nitelikte olan kâtipler, hastanede günlük yapılması gerekli olan yazışmalar 

ve kayıt işlemleri gibi görevlerden sorumlu idiler. Herhangi bir tıp eğitimi almayan bu 

kişiler önceleri kâtib-i evvel ve kâtib-i sani kadrolarına sahip iken, daha sonradan kâtip-i 

evvel kadrosunun ser-kâtip olarak değiştirildi ğini görmekteyiz. Gurebâ Hastanesi’nde 

19. yüzyıl boyunca iki adet kâtip görev yapmıştır.  

                                                 
511 BOA. EV. D. 16806 
512 BOA. EV. D. 20247 
513 BOA. İ. DH. 1042/81950 
514 BOA. EV. D. 28454 
515 BOA. EV. D. 28655 
516 Ataseven, a.g.m., s.203 
517 BOA. EV. D. 15262 
518 BOA. EV. D. 20247 
519 BOA. EV. D. 23761 
520 BOA. EV. D. 28454; BOA. EV. D. 28655; BOA. EV. D. 28658 



179 
 

4.3.2.4.1. Kâtib-i Evvel 

Hastanede görevli olan kâtiplerin en kıdemlisi hüviyetine sahiptir. Bu meyanda 

kendisine başkâtip demek yanlış olmayacaktır. Hastanenin açılış tarihi olan 1847 yılında 

hastanede görev yapan kâtip-i evvelin maaşı 750 kuruştu. Bu tarihte hastane 

kadrosundaki kâtib-i evvel ile tabib-i saninin maaşları aynıydı.521 İlk dönemde hastane 

kâtib-i evvelinin adı Hasan Efendi idi.522 1854 yılında ise hastanede görevli olan ser-

kâtip Rauf Efendi idi. 

Hastanede uzun süreden beri çalışmakta olan Başkâtip Rauf Efendi, 1854 

yılında maaşına zam istemişti. 12 Ağustos 1854 tarihinde onun bu isteği cevap bulmuş 

ve emeklerine karşılık maaş kıdemine 500 kuruş ve ta’yinatına da üç nefer zam 

yapılmıştı.523  

1867 yılına kadar hastanenin kâtib-i evvelinin maaşının hiç değişmeyip 750 

kuruş olduğu görülmektedir. Ancak bu tarihte kâtib-i evvelin maaşında bir kesintiye 

gidilip maaşı 710 kuruşa indirilmiştir.524 

1892 yılında hastane yönetimi ile hastane doktorları arasında birtakım olaylar 

yaşanmıştı. Bu durum birbirlerini şikâyet etme durumlarına kadar çıkmış ve hastane 

teftiş edilmişti.525 5 Ocak 1893 tarihli bir belgeden anlaşıldığına göre Gurebâ 

Hastanesi’nin ser-kâtibi Ahmet Paşa’nın hastanede yaşanan son gelişmelere vakıf 

olmadığı bildiriliyordu.526 

                                                 
521 BOA. İ. MSM. 25/667 
522 BOA. EV. D. 15832 
523 BOA. HR. MKT. 82/86, konu ile ilgili belgede şöyle deniliyordu: “Merhume cennet mekân âdet ityân Valide 
Sultan tâbe serâh hazretlerinin hayrat-ı celileleri olan Gureba Hastahanesi’nin hin-i küşadından berü ser-katib 
hizmetinde bulunan Rauf kullarının maaş kıdemine beş yüz guruş ve taayinat-ı mahsusasına üç nefer tayinatı zam 
olunmasına emr taraf-ı eşref nezaret hariciyeden evkaf-ı hümayun nezaretine tezkere-i seniyye tastir buyurulması 
babında lutuf efendim hazretlerinindir.” 
524 Gurebâ Hastanesi’ndeki görevli katiplerin ve diğer personelin maaş durumları ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz.: 
BOA. EV. D. 15262; BOA. EV. D. 15428; BOA. EV. D. 15551; BOA. EV. D. 15561; BOA. EV. D. 15694; BOA. 
EV. D.15761; BOA. EV. D.15832; BOA. EV. D.16049; BOA. EV. D.16313; BOA. EV. D. 16414; BOA. EV. D. 
16422; BOA. EV. D.16529; BOA. EV. D. 16611; BOA. EV. D. 16806; BOA. EV. D. 17216; BOA. EV. D.17269; 
BOA. EV. D. 18069; BOA. EV. D. 18071; BOA. EV. D. 180911; BOA. EV. D. 19211; BOA. EV. D. 19751; BOA. 
EV. D. 20072; BOA. EV. D. 20247; BOA. EV. D. 22369; BOA. EV. D. 23761 
525 BOA. Y. PRK. SH. 3/59 
526 BOA. Y. PRK. ZB. 10/104 



180 
 

1895 yılına gelindiğinde de hastanede kâtib-i evvel kadrosunun yerine ser-kâtip 

(başkâtip) kadrosunun yer aldığı görülmektedir. Bu tarihte hastanenin ser-kâtibi 

Abdülkerim Efendi idi.527   

 4.3.2.4.2. Kâtib-i Sâni 

İkinci kâtip niteliğine sahiptir. Hastanede görevli olan kâtib-i evvelden veya 

daha sonra adı değişerek başkâtip olan kişiden maaş ve kıdem olarak ikinci planda yer 

almaktaydı. Hastanede iki kâtibin çalıştığı göz önünde bulundurulduğunda kâtib-i saniyi 

kâtib-i evvelin yardımcısı olarak da nitelendirebiliriz.  

Hastanenin açıldığı tarihte hastanede görevli olan kâtib-i saninin maaşı 350 

kuruştu. 1867 yılına gelindiğinde kâtib-i saninin maaşında bir kesintiye gidilmiş ve 

maaşı 330 kuruşa indirilmişti.528 1890 yılına gelindiğinde hastanede görevli olan Kâtip-i 

Sani Hasan Efendi vefat etmişti. Onun vefatından dolayı devlet, ailesine maaş 

bağlamıştı.529 1895 yılında hastanenin kâtib-i sanisi Rıza Efendi idi.530  

4.3.2.5. Cerrah 

Cerrahlık, hekimlik gibi bilgi ve tecrübe gerektiren bir meslek olmasına 

rağmen hekim olarak kabul edilmemektedir. Cerrahlar, dağlamak ve yaraları açmak, 

sınık sarmak, çıkık çekmek, kan almak gibi görevlere sahiptiler. Onlar için dağlama 

(key-i bin-nar) en son başvurulan tedavi yöntemi idi. Bu durum hemen hemen her 

hastalıkta uygulanabilmekteydi. Dağlama yapılan alete “dağılgu” denilirdi. Türk 

tabipleri demirden dağılguları tercih ederlerdi. Cerrahlar gerek dağlamada ve gerek 

diğer tedavilerde çeşitli aletler kullanırlardı. Yaraları tedavi etmek ehemmiyetli 

sayılırdı. Kılıç, bıçak, ok, çomak, taş gibi sebeplerden hâsıl olan yaralar, cerrahi 

müdahaleyi gerektiren sebeplerdendi.  

Günlük hayatta veya savaşta meydana gelen yaraların tedavi edilmesi için 

yaranın etrafı temizlendikten sonra mil ile yoklanır, mil kemiğe dokunup çıtırtı yaparsa, 

kemik kırılmış olduğu için, yara açılıp arıtılırdı. Kemik kırılmış ve çok kan akıyorsa kan 

                                                 
527 BOA. EV. D. 28454 
528 BOA. EV. D. 20247 
529 BOA. ŞD. 876/49 
530 BOA. EV. D. 28454 



181 
 

durdurulur, sonra kaynamış zeytinyağı ile koyunyünü tatbik olunurdu. Deri kalkmış 

olursa bir taraftan yaranın alınması için delik bırakılarak ibrişim ile dikilirdi. 531 

Hastanenin açıldığı dönemde hastanede 2 adet cerrah bulunmakta olup, Cerrah-

ı evvel ve cerrah-ı sani olarak adlandırılmaktaydılar. Bu ilk cerrahlar mektepli 

değillerdi.532 Yüzyılın sonuna gelindiğinde hastanedeki cerrahların sayısı 3’e çıkıyordu. 

4.3.2.5.1. Cerrâh-ı Evvel 

Birinci cerrah anlamındadır. Hastanenin açıldığında cerrah-ı evvelin maaşı 500 

kuruştu.533 1867 yılına gelinceye kadar hastanede görev yapan cerrah-ı evvelin maaşı 

500 kuruş iken, bu tarihte maaş 475 kuruşa düşürülüyordu.534 Cerrah-ı evvel, 1876 yılına 

gelindiğinde aynı maaşı almaya devam etmiştir.  

1895 yılında hastanede görev yapan cerrah-ı evvelin adı Halil Efendi idi. Bu 

tarihte hastanede üç cerrahın görev yaptığı görülmektedir. 19 Mayıs 1895 tarihini 

taşıyan ve hastanede görev yapan memurların maaş, isim ve itibarlarını gösteren 

belgeden anlaşıldığına göre, hastanede görevli olan üç cerrah içerisinde en kıdemlisi 

Cerrah-ı Evvel Halil Efendi idi.535 

4.3.2.5.2. Cerrâh-ı Sâni 

İkinci cerrah anlamına gelmektedir. Cerrah-ı evvele göre tayinat ve maaş 

bakımından ikinci sırada bulunmaktadır. Hastanenin açıldığı dönemde cerrah-ı saninin 

maaşı cerrah-ı evvelden 100 kuruş aşağıda idi. Hastanede cerrah-ı sani olarak görev 

yapan ve 400 kuruş maaş alan bir kişi bulunmaktaydı.536  

1867 yılına gelindiğinde hastanede görev yapan cerrah-ı saninin maaşı 400 

kuruştan 380 kuruşa indirilmişti.537 1895 yılında hastanede görev yapan ve Cerrah-ı 

Evvel Halil Efendi’ye göre maaş ve kıdem itibariyle daha düşük bir konumda olan 

                                                 
531 Osman Şevki Uludağ, Osmanlılar Devrinde Türk Hekimliği, Haz. Esin Kahya, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 
Ankara: 2010, s.19-20 
532 Ataseven, a.g.m., s.203 
533 BOA. İ. MSM. 25/667 
534 BOA. EV. D. 20247; BOA. EV. D. 22369; BOA. EV. D. 23761 
535 BOA. EV. D. 28454; BOA. EV. D. 28655; BOA. EV. D. 28658 
536 BOA. İ. MSM. 25/667 
537 BOA. EV. D. 20247 



182 
 

cerrah-ı saninin adı Mustafa Efendi idi. Bu tarihte hastanede cerrah-ı saniden daha 

düşük bir itibara sahip olan bir cerrah daha bulunmaktaydı. Belgelerde Cerrah Ahmet 

Efendi olarak gecen bu cerrah, Cerrah-ı Evvel Halil Efendi ve Cerrah-ı Sani Mustafa 

Efendi’den maaş ve kıdem olarak geride idi.538 

4.3.2.6. Eczacı 

Osmanlı Devleti’nin klasik döneminde ilaç yapımı belirli bir kurum veya 

hizmet gurubu tarafından yapılan bir faaliyet alanı değildi. Sarayda ilaç imalini, gerek 

helvacıbaşının idaresindeki helvacılar, gerekse hekimbaşının nezaretinde çalışan hassa 

tabipler yürütmekteydi. Yapılan ilaçların önemlileri, hekimbaşı odası olarak da bilinen 

Baş Lala Kulesi’nde saklanır, gerektiğinde kafi miktarda verilirdi. XII. yüzyıl 

başlarından itibaren ise yine bu alanda uzman kilercilerden seçildiği anlaşılan 

miskçibaşının bu görevi üstlendiği görülmektedir.  

Osmanlı Devleti’ndeki darüşşifalarda ilaç yapımında fonksiyon üstlenen çeşitli 

görevlilere rastlanmaktadır. Öncelikle her hekim gibi darüşşifalardaki hekimler de ilaç 

imali konusunda uzmandılar. Bu hekimlere aşşab/saydelani, şerbetçi, tabbah ve edviye-

kûb gibi görevliler ilaç yapımında katkı sağlarlardı. Aşşablar tam bir eczacı 

fonksiyonunu üstlenmekteydiler. İlaç yapımında kullanılacak şifalı bitki ve diğer 

malzemelerin tedariki bu görevli tarafından gerçekleştirilirdi. Şerbetçi ya da tabbah-ı 

eşribe, deva niteliği olan çeşitli şerbet ya da şurupları imal ederdi. Osmanlı Devleti’nde 

XIX. yüzyılda kurulan modern hastanelerde aşşabların fonksiyonunu eczacılar 

üstlenmişlerdi.  

XIX. yüzyılda bazı hastane ve resmi kurumların ilaç ihtiyacının sivil 

gayrimüslim eczacılar tarafından karşılandığı görülmektedir. Mekteb-i Tıbbiye-i 

Adliye-i Şahene (1839) ve Mekteb-i Tıbbiye-i Mülkiye-i Şahane’nin (1867) 

kurulmasından sonra bu okullardan çıkan eczacılar, hastanelerde görev alarak ilaç 

hazırlama işlerini yürütmeye başladılar. Bunların sayıları önceleri azdı, fakat zamanla 

ihtiyacı karşılayacak düzeye ulaştı.539 

                                                 
538 BOA. EV. D. 28454 
539 Arif Bilgin, “Osmanlı Döneminde İlaç Yapımında Kullanılan Tıbbi Bitkiler”, Osmanlılarda Sağlık Health in 
The Ottomans Cilt:1, Biofarma İlaç Sanayi Yay., İstanbul: 2006, s.250-251 



183 
 

Gurebâ hastanesinin ilk eczacıları mektepli değillerdi. 540 Hastanenin açıldığı yıl 

olan 1847’de hastanede görevli iki adet eczacı bulunmaktaydı bunlardan biri eczacı-yı 

evvel, diğeri ise eczacı-yı sani olarak nitelendiriliyorlardı. Daha sonraki yıllarda bu 

kadroya eczacı-yı salisin de katıldığı görülmektedir. 

4.3.2.6.1. Eczacı-ı Evvel 

Hastanede görevli olan eczacıların başı hüviyetindedir. Birinci eczacı olarak da 

tanımlayabileceğimiz hastanenin ilk eczacı-ı evvelinin maaşı 1847’de 500 kuruştu.541 

1853 yılına gelindiğinde hastanede görev yapan eczacı-ı evvelin maaşına zam yapıldığı 

ve maaşının 750 kuruşa çıkarıldığı görülmektedir.542 1867’de ise maaşta bir kesintiye 

gidilmiş ve 710 kuruşa indirilmişti.543 1876 yılında da hastanede görev yapan eczacı-ı 

evvel aynı maaşı almayı sürdürmüştür.544 

1895 yılına gelindiğinde hastanede görev yapan eczacı-ı evvelin adının Tınas 

Efendi adında bir gayrimüslim olduğu görülmektedir.545 

4.3.2.6.2. Eczacı-ı Sâni 

İkinci eczacı olarak da tanımlayabileceğimiz hastanenin ilk eczacı-ı sanisi 

İbrahim Efendi idi.546 Eczacı-ı Sani İbrahim Efendinin maaşı 1847’de 400 kuruştu.547 

1867 yılından itibaren hastanede görevli olan eczacı-ı saninin maaşında bir kesintiye 

gidilmiş ve maaşı 380 kuruşa düşürülmüştü.548  

1895 yılına gelindiğinde hastanede bulunması gereken eczacı-ı sani 

kadrosunun boş olduğu görülmektedir. 1896 yılında da bu kadro boş kalmaya devam 

etmiştir.549 

                                                 
540 Ataseven, a.g.m., s.203 
541 BOA. EV. D. 15832; BOA. İ. MSM. 25/667 
542 BOA. EV. D. 15123 
543 BOA. EV. D. 20247 
544 BOA. EV. D. 23761 
545 BOA. EV. D. 28454 
546 BOA. EV. D. 15832 
547 BOA. İ. MSM. 25/667 
548 BOA. EV. D. 20247 
549 BOA. EV. D. 28454; BOA. EV. D. 28655; BOA. EV. D. 28658 



184 
 

4.3.2.6.3. Eczacı-ı Sâlis 

Hastanede görev yapan eczacıların en düşük kıdeme sahip olanıdır. Stajyer 

eczacı veya üçüncü eczacı da diyebileceğimiz eczacı-ı salis kadrosu, hastanenin açıldığı 

tarihte bulunmamaktaydı. 1853 yılına gelindiğinde hastanede görevli olan personelin 

maaş ve tayinatlarını gösteren tablolarda, bu kadroya yer verildiği ve bu tarihten itibaren 

hastaneye yeni bir eczacı alındığı, onun da kadrosunun eczacı-ı salis kadrosunda olduğu 

görülmektedir. 1853 yılında hastanede görevli olan eczacı-ı salisin maaşı 300 kuruştu.550 

1855 yılında hastanede görevli olan eczacı-ı salisin adı Mülazım Şerif Efendi idi. Bu 

tarihte maaşına bir zam yapılmış ve maaşı 350 kuruşa çıkarılmıştı.551 1867 yılında ise 

eczacı-ı salisin maaşı 330 kuruşa düşürülüyordu.552 

1895 yılına gelindiğinde hastanede eczacı-ı salis kadrosunun olmadığı 

görülmektedir. 1896 yılında hastanede Eczacı-ı Evvel Tınas Efendi’den başka hastanede 

görevli olan eczacılar, Eczacı Ahmet Efendi, Eczacı İstifan Efendi ve Eczacı Mehmet 

Ekrem Efendi idi.553 

4.3.2.7. Sülükçü 

Geçmiş zamanlarda kan almak için en kolay usul olarak sülük kullanılırdı. 

Böylece damarı bulup açmak güçlüğü olmadığı gibi hacamat554 külfeti de yoktu. Eskiden 

berber dükkânlarında şişeler içinde sülük beslenir ve satılırdı. Hamamlarda gerek 

boynuz çekilerek, gerek sülük yapıştırılarak bol bol kan akıtılırdı. Hemen her hamamda 

bu işin erbapları bulunurdu.  

Sülük Avrupa’da da çok kullanılan bir kan alma aracıydı. Anadolu’dan 

Avrupa’ya çok miktarda sülük ihracı yapılırdı. 100 yıl öncesine kadar sülük bir devlet 

işi halindeydi. İçinde bol miktarda sülük yetişen dereler ve göller kontrol altına 

alınmıştı. Sülük tutulmak üzere bölge bölge imtiyazlar verilirdi. 555  

                                                 
550 BOA. EV. D. 15123 
551 BOA. EV. D. 15832 
552 BOA. EV. D. 20247 
553 BOA. EV. D. 28454; BOA. EV. D. 28655 
554 Boynuz veya şişe ile vücudun bir organına kanı topladıktan sonra neşter ve mengene denilen aletlerle kan almaya 
denilmektedir. 
555 Osmanlı ülkesi içerisinde dönem dönem ve çeşitli bölgeler için sülük tutmak ve satışını yapmak üzere imtiyazlar 
verilirdi. Örneğin 22 Ekim 1836 tarihinde Rumeli ırmak ve göllerinde sülük tutulması ihalesi gerçekleştirilmi şti, 



185 
 

Bir senede tutulan sülüğün ülke ekonomisine katkısı 250.000 lirayı buluyordu. 

Anadolu’da senede 10 tondan fazla sülük tüketiliyordu. Ülke dışına ihraç edilen miktar 

ise 15 tonu geçmekteydi.  

Hekimlikte sülüğün önemi XIX. yüzyıl sonlarına kadar devam etmiştir. O 

zamanlara kadar kan almak için bilinen vasıtaların başında sülük ve hacamat 

bulunuyordu.556 Her hastanede en az bir sülükçü bulunurdu.  

Bezmiâlem’in Yenibahçe’de kurdurmuş olduğu Gurebâ-i Müslimin 

Hastanesi’nin ilk kadrosunda sülükçü de yer almaktaydı.557 Bu sülükçünün maaşı 100 

kuruş olarak belirlenmişti. Yıllarca hastanede çalışan sülükçülerin maaşları 100 kuruş 

olmuştu.  

II. Murat’ın annesi Nurbanu Valide Sultan tarafından yaptırılan Üsküdar-

Toptaşı’ndaki Toptaşı Askeri Hastanesi’nde sülükçü olarak görev yapan Sülükçü 

Hocador’un maaşı 10 Ağustos 1840 tarihinde 200 kuruşa çıkarılıyordu.558 Gurebâ 

Hastanesi’nde çalışan sülükçünün 100 kuruş maaşla çalışması tecrübe ve kıdem 

bakımından Toptaşı Askeri Hastanesi’nde çalışan sülükçüye göre geride olduğunu 

kanıtlamaktadır.  

Hastanenin ilk kadrosunda 13 Ocak 1854 tarihine kadar bir sülükçü geçmekte 

iken, 1854 yılına gelindiğinde hastanedeki sülükçü sayısı ikiye çıkıyordu. Bu iki 

sülükçünün de maaşı 100’er kuruştu.559 13 Ağustos 1855 tarihini taşıyan ve hastane 

memurlarının maaşlarını gösteren deftere göre bu tarihte hastanedeki sülükçü sayısı 3’e 

çıkıyordu. Bu üç sülükçüye verilen toplam aylık tutarı da 300 kuruştur.560 1862 yılına 

                                                                                                                                               
BOA. C. ML. 188/7816. Osmanlı arşiv kayıtlarında bu ihale gibi birçok ihaleye yönelik belgeye rastlanmaktadır. 
Bolu ve Viranşehir’deki sülük ihalesi 23 Eylül 1841 tarihinde Petro ismindeki bir bezirgâna verilmişti, BOA. C. SH. 
27/1313. Kocaeli Sancağı’ndaki sülük ihalesi ise 10 Ekim 1842 tarihinde yapılmıştı, BOA. İ. DH. 67/3339. 07 Mayıs 
1845 tarihli bir belgeden anlaşıldığına göre Niğbolu Kazası’nın bir senelik sülük ihale bedeli 23.000 kuruştu, BOA. 
C. ML. 513/20933. Yapılan ihalelerde Osmanlı vatandaşlarının yanı sıra Avrupalı tüccarlar da imtiyaz alabilmişler ve 
Osmanlı coğrafyasında elde ettikleri sülükleri ekonomik getiriye dönüştürmüşlerdir. 20 Ocak 1837 tarihli bir 
belgeden anlaşıldığına göre bir Fransız vatandaşının Siroz Kazası ırmaklarından tutup yurtdışına ihraç ettiği 
sülüklerden gümrük vergisi alınması emrediliyordu, BOA. C. ML. 151/6357. Osmanlı Devleti yöneticileri 1849 
yılında sülük ihracına bir düzenleme getirmişti. Buna göre ülke coğrafyasından sülük çıkarılması ile tuz ticaretinin 
yapılması diğer devletlere yasaklanmıştı, BOA. HR. MKT. 27/33; BOA. HR. MKT. 37/50. 
556 Uludağ, a.g.e., s. 125-127 
557 Vakfiye, s.336-337; BOA. İ. MSM. 25/667 
558 BOA. İ. DH. 19/886 
559 BOA. EV. D. 15262 
560 BOA. EV. D. 15761 



186 
 

kadar hastanede 3 sülükçü çalışmıştır. Bu yıldan itibaren sülükçü sayısının tekrar 2’ye 

düştüğü görülmektedir.561 1876 yılında ise bu sayı 1’e düşmüştür.562 

XIX. yüzyılın sonlarına gelindiğinde sülükçülük hastanelerde müstakil bir 

meslek olmaktan çıkıyordu. 1895 yılından itibaren hastane çalışanlarını ve maaşlarını 

gösterir defterlerde sülükçüye rastlanmamaktadır.563  

Nitekim yüzyılın sonlarında yer alan belgelerden öğrendiğimiz bir diğer husus 

ise hastane personelleri ve sayılarıdır. Buna göre, aşağıda verilen tabloda hastanedeki 

hangi mesleğin memur ve hizmetçi olarak anlaşıldığı ve sayısı artık rahatlıkla 

görülmektedir.  

Tablo 15: 19. Yy. Sonunda Hastanede Memur ve Hizmetlilere İlişkin Bilgiler 

Memur Hizmetçi 

Unvan Sayı 
İtibari 

Tayinat 
İtbarı 
Yem Unvan Sayı 

İtibari 
Tayinat 

Sertabip 1 16 4 Serhademe 1 2 

Müdür 
1 8 1 

Serhademe 
Muavini 

1 1 

Tabîbi Sâni 1 12 3 Ğassâl-ı Evvel 1 2 
Operatör 1     Ğassâl Muavini 1 1 
Kehhal 1     Beytülmal 1 1 
Serkâtip 1 4 1 Havanzen 1 1 
Tabîbi Sâlis 1 4 1 Tımarcı 7 7 
Tabib 3     Berber 1 1 
Tabib 1 2   Kapıcı 2 2 
Kâtibi Sâni 1 3   Terzi 2 2 
Elbise Emini ve 
Vekilharç 

1 3 1 
Çamaşırcı 

3 3 

Elbise Emini 
Muavini 

1 3 1 
Bahçıvan 

1 1 

Müdür Muavini 1 2 1 Hizmetçi 60 60 
Cerrahı Evvel 1 4 1 Meydancı 10 10 
Cerrahı Sâni 1 3   Muvakkit 1   
Cerrah 1 2   Su yolcu 2   
Eczâcıyı Evvel 1 4 1 İşçi 2 2 
Eczacı 1 2         
Eczacı 1 2         
Eczacı 1           
Makinist 1 1         
Müvezzi’ 1 2         
TOPLAM 24 77 15 TOPLAM 97 94 

Kaynak:  BOA. EV. D. 28655 

                                                 
561 BOA. EV. D. 18069 
562 BOA. EV. D. 23761 
563 BOA. EV. D. 28454; BOA. EV. D. 28655; BOA. EV. D. 28658 



187 
 

Hastanede yatan hasta sayısının 240 ile 260 dolaylarında olduğunu 

öğrendiğimiz bir belgeye göre564, hastanede yatan günlük hasta ortalaması 250’dir. 

Toplam memur sayısı 24, toplam hizmetçi sayısı da 97 olduğuna göre toplam personel 

sayısı, hastanede yatan günlük hasta sayısının yarısına eşittir. Bu durumda her iki 

hastaya yaklaşık bir personel (memur veya hizmetli) düştüğü sonucunu çıkarabiliyoruz. 

Askerî Hastaneler Kanunnamesi Hümâyunu gereğince565 her 40 hastaya bir tabibin 

düşmesi gerektiğinden hareketle, altı tabibi olan hastanede bu oran yaklaşık 43’tür. Söz 

konusu kanuna göre, yakın bir zamanda bir tabip ihtiyacı ortaya çıkacağı öngörülebilir.  

4.3.3. Hastanede Bulunan Diğer Kadro ve Görevlileri 

Hastane açılmadan önce ve açıldıktan sonraki dönemlerde hastaneye alınacak 

personel konusunda çeşitli yazışmalar olmuştu. Bu yazışmalardan biri de 29 Mart 1847 

tarihinde yaşanmıştı. Buna göre, zor bir durumda olan Mahmut Paşa’nın damadı olan 

İlyas Bey’e açılacak olan Yenibahçe Hastanesi’nde veya başka bir yerde iş verilmesi 

için Ticaret, Ziraat ve Nafia Nazırı Tahir Bey, bir takrir hazırlamıştı.566 

Hastane açıldığı dönem olan 1847 veya 1848 yıllarına ait olduğu anlaşılan 

fakat tarih belirtilmeyen bir belgeden anlaşıldığına göre hastanede görevli personelin 

bazılarının isimleri aşağıdaki gibiydi: 567 

Tabîb-i Evvel Miralay Ahmed Bey 
Tabîb-i Sânî Kâimakâm İsmail Bey 
Tabîb-i Sâlis Kolağası Raif Efendi  
Muâvin Tabib Cevâd 
Cerrâh-ı Evvel Halil Efendi 
Cerrâh-ı Sânî Rızâ Efendi 
Muâvin Cerrâh Ahmed Efendi 
Eczâcî-yı Evvel …..?? 
Eczâcî-yı Sânî İbrahim Efendi 
Eczâcî-yı Sâlis Mülâzım Şerif Efendi 
Eczâcî-yı Râbi’ İstefan 
Elbise Emîni ve Vekîl-i Harc Sâlih Bey 
Elbise Muâvini Hacı Mehmed Efendi 
Muâvin-i Gassâl Şeyh Mehmed Efendi 
Gassâl Musa Efendi  

                                                 
564 BOA. EV. D. 28655 
565 BOA. EV. D. 12552 
566 BOA. A. MKT. DV. 5/35 
567 BOA. EV. D. 13584 



188 
 

Kâtib-i Evvel Hüsnü Efendi 
Kâtib-i Sânî Abdi Efendi 
Müdîr-i Hastane Salih Efendi 
Muâvin-i Müdîr Hacı Derviş Efendi 
Ser-hademe İbrahim Ağa 
Ser-hademe Yamağı Ali A ğa 
Terzi Süleyman Ağa 
Beytü’l-mâl Hasan Efendi  
Berber Mustafa Ağa 
Kapucı Eyup Ağa 
Şerîki Mehmed Ağa 
Câbî-i Vakf Yusuf Ağa 

13 Eylül 1853 tarihini taşıyan ve Bezmiâlem Valide Sultan’ın kurdurtmuş 

olduğu Gurebâ-ı Müslimin Hastanesi çalışanlarına verilen maaş aşağıdaki gibiydi: 

Tablo 16: Hastane Çalışanlarına Verilen Maaş (1853) 

İtibar-ı 
nefer  Unvan 

 Maaş 
(Kuruş) (Para) 

8 Müdîr-i Hastahâne 1.200   
12 Tabîb-i Evvel 1.350   
8 Tabîb-i Sânî 1.125   
2 Muâvin-i Müdîr 600   
4 Kâtib-i Evvel 750   
4 Tabîb-i Sâlis 750   
2 Kâtib-i Sânî 350   
4 Cerrâh-ı Evvel 500   
3 Cerrâh-ı Sânî 400   
2 Muâvin-i Cerrâh 200   
3 Vekîl-i Harc 400   
4 Eczâcî-yı Evvel 750   
3 Eczâcî-yı Sânî 400   
2 Eczâcî-yı Sâlis 300   
1 Müvezzi’ 120   
1 Hâvenzen 100   
1 Sülükçü 100   
1 Elbise Yamağı 150   
4 Bevvâbân 300   
  İşçiyân 400   
2 Ser-hademe 200   
  Hademetçiyân 3.100   
  Meydâncıyân 495 14 
1 Câbî 100   
  Abrâhiyan 50   
  Muvakkit 20   
  Hademe-i  câmi’ 980   
  Gassâl 150   
  Toplam 15.340 14 

Kaynak:  BOA. EV. D. 15123 

1855 tarihinde hastanenin vekil-harc görevini yürüten kişi Salih Bey idi ve 

maaşı 400 kuruştu. Sülükçü ve berber Mustafa Ağa idi ve maaşı da 100 kuruştu. Ser-



189 
 

hademe İbrahim Ağa ile Ali Ağa idi ve maaşları da 200’er kuruştu. Gassal Şeyh Musa 

Efendi’nin maaşı 250 kuruş, Gassal Muavini Şeyh Mehmet Efendi’nin maaşı 200 kuruş, 

Bevvab Eyüp Ağa’nın maaşı 150 kuruş, Bevvab Mehmet Ağa’nın maaşı 300 kuruş, 

Çamaşırcılar Bolulu Abdullah, Kastamonulu Emin ve Yolcu Mustafa’nın maaşı 100’er 

kuruştu. Hastanede görevli olan bahçıvan 170 kuruş, 37 kişi olan hasta bakıcısı 100’er 

kuruş, 11 kişi olan meydancılar 70’er kuruş, havenzen (eczacı kalfası) 100 kuruş, câbî 

(vakıf tahsildarı) 100 kuruş maaş almaktaydı.568 

17 Mart 1870 tarihli bir belgeden anlaşıldığına göre bu tarihte memurların 

maaşları toplamı olan 10.154 kuruşun, vakıf gelirlerinden karşılanmak üzere 2.046 

kuruş zam yapılmasının ve toplamda hastanede görevli olan memurların maaşlarının 

12.200 kuruşa çıkarılması istenmişti.569 Konu, belgede şöyle zikredilmişti: 

“Atufetlü efendim hazretleri 

Merhume Bezm-i Âlem Valide Sultan tâbe serâh hazretleri hayrat-ı celilesinden Yeni 

Bağçede kâin Gurebâ Hastanesi memurlarının maaşları derece-i kifayede olmasından naşi emr-

i idare müşkülat çekmekde bulundukları anlaşılmış olduğundan terkim olunan hülasada 

gösterildiği vechle mûmâ-ileyhün şimdiki maaşları olan cem’an on bin yüz elli dört guruş 

üzerine müşârün-ileyh vakıf malından olarak iki bin kırk altı guruş zammıyla şehrisinin on iki 

bin iki yüz guruş aylığı hususuna dair evkaf-ı hümayun nezaret-i celilesinin takdiri zikr olunan 

hülasa ile arz ve takdim kılınmış ve suret-i iş’ara nazaran memurin-i mumâ-ileyhün bu babda 

istihkak ve ihtiyaçları bedeli bulunmuş olmağla bermucib-i takdir hazinece tesviye-i 

muktezasının nezaret-i müşârün-ileyhâya havalesi hakkında her ne vechle emir ve ferman 

cenab-ı cihan-bani şeref-sünûh ve südur buyurulur ise ona göre hareket olunacağı beyanıyla 

tezkere-i senaveri terkim kılındı efendim Fi 14 Z 1286”   

23 Mart 1873 tarihli bir belgeden anlaşıldığına göre, Gurebâ Hastanesi müdür 

muavinliği kadrosu ile elbise emini muavinliği kadrosu lağv olunmuştu. Bu duruma 

rağmen bu kadrolarda müdür muavinliğinde Müstahdem Reşid Bey ile elbise eminliği 

muavinliğinde Abdullah Ağa bulunuyorlar ve bu kadrolara tahsis edilen odaları 

kullanıp, maaşları alıyorlardı. Bu durum hastanenin bütçesini düzenlemek üzere memur 

maaşlarında yapılacak olan indirimleri ayarlarken ortaya çıkmıştı. Müdür muavini 570 
                                                 
568 BOA. EV. D. 15832 
569 BOA. İ. DH. 608/42392 



190 
 

kuruş ve elbise eminliği muavini 310 kuruş maaş alıyordu. Bu kadroların lağv edilmiş 

olduğu kendilerine bildirilmesine rağmen işlerinin başında olan bu kişilerin bu tarihe 

kadar aldıkları maaşlarına dokunulmaması kararı alınmıştı.570 

5 Nisan 1873 tarihine gelindiğinde bu kadroda çalışıyor olmasına rağmen 

kadrosu lağvedilen, Gurebâ Hastanesi’nin elbise emaneti muavini kadrosuna Abdullah 

Ağa atanmıştı.571  

19. yüzyılın sonları hastanedeki yoğunluğun artığı bir dönem olmuştu. Öyle ki, 

1892 yılında hastanenin kapasitesi 300 olmasına rağmen ortalama yatan hasta sayısı 

350’yi bulmaktaydı.572 Böyle bir durumda hastanedeki personel sayısının da artırılması 

gündeme gelmişti. Hastanedeki mevcut durumu denetlemek üzere 1891 yılında Mekteb-

i Tıbbiye-i Şahane’den gelen bir komisyon hastanedeki ihtiyaçlar için layihalar 

hazırlamışlardı. Hazırladıkları layihalarda, hastanedeki mevcut doktor sayısının 

arttırılması gerektiği ve bunlara ilaveten cerrah, eczacı ve kehhâl (göz hekimi) istihdamı 

gerektiği söylenmişti. Bu doğrultuda haftada iki gün hastaneye zorunlu olarak devam 

etmek ve diğer günlerde ihtiyaca göre hastaneye gitmek şartıyla kehhâl için aylık 600 

kuruş maaş, haftada 4 gün muntazaman ve diğer günlerde de ihtiyaca göre gitmek üzere 

operatörlük için 500 kuruş, hastanede görevlendirilmek üzere iki adet doktor için aylık 

600’er kuruş maaş, alınacak olan eczacı için aylık 450 kuruş maaş belirlenmişti. 

Alınacak olan bu personelin aylık toplam maliyeti 2750 kuruş olacaktı.  

Hastaneye kehhâl olarak Bâb-ı Vâlâ-yı Ser-askeriye-i Sıhhiye Dairesi’nde 

memur olan Kaymakam Sabir Bey, operatörlüğe Mekteb-i Tıbbiye-i Askeriye-i Şahane 

                                                 
570 BOA. İ. MMS. 46/1946 konu ile ilgili belgede şöyle deniliyordu: Maruz-u çaker-i kemineleridir ki 
Bundan makdem icra olunan tenkihatta Cennetmekân Bezm-i Âlem Valide Sultan tâbe serâha hazretlerinin hayrat-ı 
Celilelerinden Yenibahçe’de kâin Gureba Hastanesi müdür muavinliğiyle elbise emini muavinliği lağıv olunmuş ise 
de şimdiye kadar mavki-i icraya konulmayub müdür muavinliğinde müstahdem Reşid Bey ile elbise eminliği 
muavinliğinde bulunan Abdullah Ağa hademan mahsusalarını oda ve maaşlarını ahz ve istifa eylemiş olduklarından 
mahsubunun icrasıyla kendilerinin kâmekân işlerinde istihdamı istida’ olunmuş ve zikr olunan müdür muavinliğinin 
beş yüz yetmiş ve elbise eminliği muavinliğinin dahi üç yüz on guruş maaşları olarak esnay-ı tenkihatta hazine-
mânde edildiği kuyûdun ve mumâ-ileyhânın ot vaktinde ifay-ı hizmet eyledikçe tahkikat ve vaka’dan anlaşılmıştır bu 
memuriyetlerin ibkası şıklarından birinin tebrici irede-i âliye ve katipliklerine mevaddan olup maaşlarının icray-ı 
mahsusa bahsuba bahsine gelince mademki mumâ-ileyhânın memuriyetlerinden azvı ve maaşlarının kat’i hususu 
vaktiyle kendilerine bildirilip şimdiye kadar işleri başında bulunmaları hasebiyle oldukça aylıklarının istifa etmiş 
olduklarından şimdi red ettirilmesi şan merehim-i nisân cenab-ı zillallahiye muvakkik görülemeyeceğine nazaran 
tarihi uzvlarından şimdiye kadar almış oldukları maaşların kabulüyle mahsubunun icrası nezd mukarrem ve kithab 
sedaretpenahilerine dahi hin-i tensib buyurulmasını surette icray-ı icabı hususunun savb-ı kimtehaye iş’arı babında ve 
her halde emir ve ferman hazret veliyül emrindir. Fi 23 Muharrem 290. 
571 BOA. A. MKT. MHM. 451/62 
572 BOA. EV. D. 12552 



191 
 

muallim muavinlerinden Cemal Efendi, doktor kadrolarına da Doktor İhsan Muhyiddin 

ve Doktor Mehmet Cemil Efendi ve eczacılığa da Musa Şerif Efendi seçilmişti. Konu 

ile ilgili belgede şöyle deniliyordu:573 

“Bezmiâlem Valide Sultan tâbe serâh hazretlerinin cümle hayrât-ı şeriflerinden 

Yenibahçe’de kâin Gurebâ-i Müslimin Hastanesi muhtâc-ı tanzîm ve ıslahı göründüğünden 

Hazret-i Padişâhide idareye ait muamelatın Hazînece ıslahına teşebbüs olunmakla beraber fennî 

cihetlerinin dahi teftişiyle istikmali esbabı intizamı fenninde taraf-ı nezaretden vuku’ bulan iş’âr 

üzerine Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane’den mukaddem ve muharrir tayin kılınan zevatdan 

mürekkeb komisyonca tanzîm ve îta idilen layıhalarda gösterdiği üzere mezkur hastane 

etıbbasının tezyîdi ve bunlara ilaveten cerrah ve eczacı ve kehhal istihdamı lazım gelmiş 

olduğundan haftada iki gün hastaneye devam itmek ve indelîcâb eyyâm-ı sairede dahi gitmek 

şartıyla kehhal için şehrî altı yüz kuruş ücret ve haftada dört gün muntazaman devam etmek ve 

gündelik indelîcab eyyâm-ı sairede dahi gitmek üzere operatörlük içün şehrî beş yüz vekil 

yevm-i etıbbayı saire misüllü hastanede ifa-yı hizmet eylemek üzere iki nefer tabip için şehrî 

altışar yüz ve eczacılık için şehri dört yüz elli kuruşun cem’an şehrî iki bin yedi yüz elli kuruş 

maâşın mecidiye tertîb ve tahsîs iktiza ederek Hastane Sertebabetiyle Mekteb-i Tıbbiye Nezaret-

i bahiyesince dahi kehhallığa mukim Vâlâ-yı Ser-askeriye-i Sıhhiye dairesinde memur 

Kaimakam izzetlü Sabir Bey ve Operatörlüğe Mekteb-i Tıbbiye-i Askeriye-i Şahane Muallim 

Muavinlerinden rafetlü Cemal Efendi ve tebabetlere doktor İhsan Muhyiddin ve Mehmet Cemil 

Efendi ve eczacılığa hastahane-i mezkur ecza mevzuatı hitamında bulunan Musa Şerif efendiler 

intihab kılınmış olmağla hizmet-i mezkure içun almakda maaşlar tahsisiyle meblağ-ı mezburun 

geçenlerde tanzim ve takdim olunan üç yüz yedi senesi büdcesine ilavesi hususunda arz ve 

istizana Meclis-i İdare Evkafı kararıyla mesarifat idaresinden ifade olunmağın olbabda ve 

herhalde emr ve ferman hazret veliyül emrindir”  

Hastaneye ilk kez 1892’de bir göz hekimi ile bir operatör atanmıştır. Bâb-ı 

Seraskeriye Sıhhiye Dairesi’den göz mütehassısı Kaymakam Behçet Bey haftada iki 

gün çalışmak üzere hastaneye tayin edilmiştir. Onunla beraber operatör olarak tayin 

edilen Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane muallim muavinlerinden Cemal Bey ise haftada dört 

gün çalışıyordu. Hastanedeki bu tayinler göz ve cerrahi kliniklerinin kuruluşu kabul 

edilir. Operatör Cemal Bey 1894 yılında ölünce onun yerine dönemin tanınmış cerrahı, 

Yıldız Askeri Hastanesi operatörü ve Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane küçük cerrahi muallimi 

                                                 
573 BOA. İ. DH. 1236/96826 



192 
 

Miralay Osman Bey tayin edilmişti. Aynı yıl görevlendirilen Hüseyin Bedri Bey ise 

koğuşunda daha çok deri hastalıklarını tedavi ediyordu.574 

1894 yılında hastanedeki hasta sayısının artmasına paralel olarak mevcut 

personelin yetersiz kaldığı düşünülmüştü. Bu nedenle hastane yönetimi mevcut olan 

hademe sayısının arttırılmasını talep etmişlerdi. Yapılan bu talep, 24 Kasım 1894 

tarihinde kabul edilmemiş ve mevcut hademelerle yetinilmesi emredilmişti.575 1896 

yılında hastanede görevli personel aşağıdaki gibiydi: 

Tablo 17: 1896 Yılı Personel Bilgileri 

Hizmetli isimleri 

T
ay

in
at

 

S
ay

ı 

Hizmetli isimleri 

Y
em

 o
la

ra
k 

T
ay

in
at

 

S
ay

ı 

Serhademe Mehmet Ağa 2 1 Sertabib Mirliva Ahmet Bey 4 16 1 
Muavini Ahmed Ağa 1 1 Müdür Hacı Derviş Efendi 1 8 1 
Gassal-ı Evvel Hacı Tahir 
Efendi 

2 1 Tabib-i Sani Hüseyin İhsan Bey 3 16 1 

Gassal muavini Hacı Ahmet 
Efendi 

1 1 Operatör Miralayı Osman Bey   1 

Beytül-mal Ali Efendi 1 1 Kemal Miralayı Behçet Bey   1 
Havenzin Hüseyin 1 1 Serkatib Abdülkerim Efendi 1 4 1 
Tımarcıyan Nazmi Muhiddin 
Mehmet Hakkı Ahmed Osman 

7 7 Tabib-i Sani Desak Efendi 1 4 1 

Berberan Hüseyin 1 1 Tabib İhsan Muhyiddin Efendi   1 
Kapıcıyan Mehmet  2 2 Tabib Celil Efendi   1 
Terziyan Hüseyin Ali 2 2 Tabib Kolağası Hüseyin Efendi   1 
Çamaşırcıyan Mahir İzzet  3 3 Tabib Yüzbaşı Şaban Efendi  2 1 
Bahçivan Hacı Osman 1 1 Katib-i Sani Rıza Efendi  3 1 
Hizmetciyan 61 61 Elbise Emini Dükkancı Abdullah E 1 3 1 
Meydanciyan 9 9 Elbise Emini Muavini Hüseyin Ef 1 3 1 
Tamirci   Müdür Muavini Hüseyin Ağa 1 3 1 
Yekün 94 92 Cerrah-ı Evvel Halil Efendi 1 4 1 
Muvakkit    - bil-tayinat  1 Cerrah-ı Sani Mustafa Efendi  3 1 
Suyolcu      - bil-tayinat  2 Cerrah Ahmed Efendi  2 1 
Aşcıban      - bil-tayinat  2 Eczacı-ı Evvel Tinas Efendi 1 4 1 
Alınan hademe   Eczacı-ı Sani    
Ruhsat verilen hademe   Eczacı Ahmet Efendi  2 1 
Hademeden hasta olan 1 1 Eczacı İstifan Efendi  2 1 
Kesb-i muhit eden   Eczacı Mustafa Ekrem Efendi   1 
    Makinist Mülazım-ı Ev. İsmail Ef  1 1 
    Müvezzi’ Şaban Efendi  2 1 
Yekün 93 96 Yekün 15 77 24 

Kaynak:  BOA. EV. D. 28655 

                                                 
574 Yıldırım, a.g.e., s.200 
575 BOA. MF. MKT. 237/62 



193 
 

1901’de “suyla tedavi ve masaj” usulüyle tedavi yapmak üzere Mekteb-i 

Tıbbiye-i Mülkiye patolojik anatomi muallim muavini ve “masajla tedavi” muallimi 

İzzet Emin Efendi tayin edildi. Gülhane Seririyat Hastanesi hekimlerinden Tabip 

Yüzbaşı Cevad Tahsin ve Naim, sivil hekimlerden Milaslı İsmail Hakkı Efendilerin bu 

tedavi yöntemini, İzzet Emin Efendi’den tahsil etmek üzere birer sene müddetle 

hastaneye devam etmeleri kararlaştırıldı. Bu genç hekimler Mekteb-i Tıbbiye-i 

Mülkiye’de sınava girecek, okul tarafından ellerine uzmanlık belgesi verilecekti. Ayrıca 

genç hekimler her sene hastanede bu eğitimi görecekti. Böylece hastanede hem fizik 

tedavi servisi kurulmuş oldu hem de hastane, eğitim hastanesi kimliğini kazandı. 

Kulak Burun Boğaz mütehassısı İhsan Salih Bey, 1903 yılında hastanede fahri 

olarak Kulak Burun Boğaz kliniği yapıyordu. Bu branşın ilklerinden olan İhsan Salih 

Bey, 1905’te hastaneye tayin edilince Kulak Burun Boğaz Kliniğini resmen açtı. 

1908’den sonra hastanede laboratuar kuruldu. Mütehassıslık için açılan sınavı Mehmet 

Kamil kazandı ve laboratuar şefliğine tayin edildi. Aynı yıl deri hastalıkları şubesi 

kurulması gündeme geldi. Bunun için açılan sınavı Şükrü Mehmet Bey kazandı ve ilk 

mütehassıs olarak tayin edildi.  

22 Nisan 1913’te Raif Yaseri Bey’in atanmasıyla I. Koğuşta çocuk hastalıkları 

kliniği faaliyete geçti. Aynı sene hastanenin ilk röntgen makinesi alındı ve İbrahim 

Vasıf Bey röntgen mütehassısı olarak tayin edildi. 1915’te kurulan ortopedi kliniğinin 

başına Ömer Lütfi Bey getirildi. Aynı yıl Servet Bey patolojik anatomi mütehassısı 

olarak atandı. Başhekim Necmeddin Arif Bey, hastane teşkilatında bulunmadığı halde 

kendi inisiyatifiyle bir koğuşu ürolojiye ayırıp kendisi çalıştı. 19 Nisan 1918’de Behçet 

Sabit tayin edilince üroloji servisi resmiyet kazanmış oldu. Bu servislerin hizmete 

girmesiyle hastane tam teşekküllü denilebilecek bir yapılanmaya kavuştu. 576 

4.3.4. Hastane Personelinin Uyması Gereken Kurallar  

Başhekim ve hastane müdürünün, hastanenin temizliğine en yüksek derecede 

dikkat etmeleri birincil vazifeleridir. Hastane memurları, yaz mevsiminde sabah saat 

7’den 12’ye; kış mevsiminde ise saat 3’ten 4’e kadar hastanede bulunurlardı.  

                                                 
576 Yıldırım, a.g.e., s.200 



194 
 

Hastane çalışanlarından tabip ve cerrahların her biri, üç gecede bir gece evine 

gitme hakkına sahip olup saat 10’da gidip seherde gelmek ve bütün doktorlar gündüzleri 

hastanede mevcut bulunmak ve görevinin başında olmak zorundaydılar.   

Doktorlar viziteye refakatlerinde bir cerrah, bir eczacı ve bir de sülükçü ile 

çıkarlardı. Hastanın ilaçlarını, hastanın başucunda asılı duran tabelalara yazılırdı. Vizite 

tamamlandığında eczacının tablasını doktor kontrol ederek imzalardı. 

Viziteler tamamlandığında ilaçlar eczanede tabelalara göre hazırlanır ve 

hastaların numaralarına göre taksim edilirdi. Doktorlar ile vizitede beraber bulundukları 

eczacıların kaçar hastaları varsa, gereği kadar tabelada yazılı francalalarını (ekmek) 

dağıttıktan sonra verilecek olan ilaçları kontrol ederlerdi.  

Başeczacı hastaları dolaşarak dağıtılan ilaçları tetkik ettikten sonra, ilacın 

kullanılmasına karar verir ve hastaları ilaçları nasıl kullanacakları doğrultusunda 

yönlendirirdi.   

Doktorlar sabah vizitelerini gördükten sonra, bir saat ile iki saat arasında 

hastanede yalnız bulunurlardı. Böylece dinlenmeye de bir fırsat bulurlardı. 

Hastanede her gün bir doktor, bir cerrah, bir eczacı ve bir de sülükçü 24 saat 

yani ertesi günü viziteye kadar nöbetçi kalırdı. Aylık nöbetçi kalacak doktorun bir 

mazereti olursa onun yerine diğer doktorlardan biri kalırdı. Cerrah ve eczacı dahi bu 

suretle nöbet beklerlerdi. 

Hastaların koğuşlarında olan hizmetçiler de koğuşlarında gece ve gündüz 

nöbetini beklerlerdi. Bu hizmetçilerin haftada bir defa evlerine gitmelerine izin verilirdi. 

Hasta hizmetçisi olmayıp hastanenin temizlik işlerine bakan ve meydancı adıyla tabir 

olunan kişi dahi geceleri nöbetçi bulunurdu.  

Nöbetçi bulunan eczacı, hastaların tablasını alarak nöbetçi doktor, cerrah, 

hastane müdürü ve baş-hademe hazır bulunduğu halde eczacı, her bir koğuşta bulunan 

hastaların yatak numaralarını okuyarak, birer birer aşçıbaşı marifetiyle doktorca taksim 

olunarak, baş-hademe ile beraber hizmetçiler koğuşlarındaki hastalara taksim ederlerdi.  



195 
 

Haftalık tanzim edilen ta’yînât577 toplamı eczane tabelalarından hesaplanır ve 

buna göre hastanede pişecek yemek için gerekli malzeme miktarı bu işe mahsus olan 

başka bir tabela üzerine yazılarak altı imzalı bir şekilde kâtip odasına gönderilirdi. Bu 

tabla kâtipler tarafından muayene edilirdi. Muayeneden sonra bir yanlışlık olmadığı 

surette bu ta’yînât ile mevcut hizmetçilerin ta’yînâtı kilere götürülürdü. Burada görevli 

bulunan doktor, cerrah, eczacı, hastane müdürü, kâhya ve aşçıbaşı hazır bulunurlar ve 

ta’yînâtlar kilerde tartılarak aşçıbaşına teslim olunurdu. Teslim edilen malzemeler 

hastalar ile memur ve hademenin adedi mutfak beyan formuna (matbah beyan jurnaline) 

yazılarak nöbetçi tabip, cerrah, eczacı ve baş-hademe ile birlikte, üst makam olan, 

Evkaf-ı Hümayun Nezaret-i Celilesi’ne takdim olunurdu. Her ay bu şekilde verilen özet 

defterinin işlemler kısmı (icmal defteri muâmelât kalemiyyesi) yukarıda adı geçen form 

ile karşılaştırılırdı. 578   

4.4. HASTANEYE HASTA KABUL ŞARTLARI VE HASTALARA 

İLİŞKİN VERİLER 

4.4.1. Kuruluş Dönemi Hasta Kabul Şartları 

Gurebâ Hastanesi’nin Nizamnamesi o günkü bilgi ve görüşlere göre 

düzenlenmiş olmasına rağmen bugünkü görüşlerin de pek çoğunu içermektedir. 

Hastanede çalışan sağlık ekibinin kadrosunu, maaşlarını, vizite ve nöbetlerini, hastaların 

kabul ve tedavi şartlarını ayrıntılı şekilde düzenleyen nizamnamede dikkat çeken bazı 

noktalar vardır: 

Hastane Müslüman, fakir, garip ve kimsesizlerin hastanesidir ve bu kişilere 

hizmet etmektedir.579 Köle olanlar hastaneye kabul edilmemekteydi. 

Hastaneye tedavi olmak için gelen hasta, ikamet ettiği mahallenin imam ve 

muhtarının ilmühaberleriyle veya her nereden gönderilmişse oradan bir ilmühaber 

getirdiği suretle hastaneye kabul olunurdu.  

                                                 
577 Maaştan başka verilen yiyecek, erzak 
578 BOA. EV. D. 12552; BOA. İE. EV. 73/7900 
579 Vakfiye, s.311 



196 
 

Hanlardan, medreselerden ve bekâr odalarından gelen ve tedavisi mümkün 

olmayan hastalar, hastaneye kabul edilmemekteydi. Hastaneye her gelen hastanın 

kabulü zor bir durumdu. Bu nedenle şifası mümkün olmayan hastalar hastanede 

bekletilmezdi. Hastane çalışanlarına, özellikle bu konuya dikkat etmeleri 

emredilmekteydi. Eğer hastane dolu olursa şifa bulabilecek hastaların dışarıda kalması 

istenilmeyen bir durumdu. 

Bir hasta hastalığı gerekçesiyle hastaneye gelirse, hastane doktoru önce onu 

muayene eder, hastalığın tedavi edilebilirliğine bakardı. Hastanın yatırılması 

gerekiyorsa, bir belge (fiş) ile hastane yönetimine (nazır) yönlendirilirdi. Burada adı 

geçen belge üzerine giriş kaydı ve tarihi işaretlenir daha sonra hasta boş olan bir koğuşa 

yerleştirilirdi. Hasta, elbiseleriyle hastanede geceler, ilaçları ve yiyeceği verilirdi.  

Hastaneye yatırılacak olan hastalar hastalığının türüne göre koğuşlara 

yerleştirilirdi. Hasta bulaşıcı veya ağır bir hastalık geçiriyorsa, diğer iyi olan hastaların 

yanına konulmayıp; örneğin veba ise veba hastalara ayrılmış olan koğuşa yerleştirilirdi. 

Nizamnameye konulan bu madde oldukça dikkat çekicidir. Mikrop anlayışının ülkeye 

henüz tam olarak yerleşmemiş olduğu bu dönemde, bulaşıcı hastalıklar için ayrı bir 

koğuş düzenlenmesi dikkate değer bir durumdur. 

Bir hastanın hastaneye geldiğinde, yatırılmasına karar verilirse, hastaneden 

ayrılmış bir mahalde soyulur ve berbere tıraş ettirilirdi. Bir hasta, hastaneye 

yatırıldığında elbise ve üzerindeki para gibi kıymetli şeyleri kendi eliyle bir torbaya 

koyar. Eğer hastalığı ağırsa ve kendisi bu işi gerçekleştiremiyorsa hastanın gözü 

önünde, bir görevli tarafından hastanın şahsi eşyaları, bir torbaya konulur ve torbanın 

ağzı iple iyice bağlandıktan sonra ipin uçları, hastane müdürü, başhekim ve hastane 

imamı tarafından mühürlenip bir küçük keseye konulurdu. Hakkâk’tan (kutucu) 8-10 

paraya mühürler alınır ve hastanın ismine uygun bir mühürle mühürlenirdi. Bu mühür 

bir iple hastanın boynuna asılırdı. Daha sonra hastaya, hastaneye mahsus elbise 

giydirilirdi. Hasta iyileşince başhekim hastanın iyileştiğini yönetime bildirirdi. 

Hasta, elbiselerini giydikten sonra muayene koğuşuna yatırılıp karantinada 

elbisesi çıkarılarak muayene koğuşunda elbisesi giydirilir ve bu yolla akşam vizitesine 



197 
 

kadar ne kadar hasta gelmiş ise akşam vizitesinde nöbetçi bulunan doktor, bu hastaları 

muayene eder ve hastalığın durumuna göre koğuşlara gönderip vizitelerini icra ederdi. 

Koğuşuna giden hasta, koğuş elbisesini giyer ve muayene elbisesi geriye alınırdı. Bir 

hastanın elbisesi kirlendiği anda değiştirilirdi.  

Hastaların elbiseleri, sürekli olarak üç günde bir değiştirilmek üzere sabah 

vaktinde hizmetçiler tarafından toplanır ve hastalardan çıkan kirli çamaşırlar 

çamaşırhanede elbise emini tarafından teslim alınır ve yerine ambardan temiz elbise 

verilirdi.  

Hastanede yatan hastalara bir numara verilir ve bu numara, hastanın yatağının 

numarası olurdu. Bununla birlikte hastanın mühründe de aynı numara bulunurdu. 

Hastane görevlisi, hastanın şahsi eşyalarını koyduğu torbanın kesesinde bulunan mühür 

ile hastanın elindeki mühür mutabık mıdır diye kontrol ederdi. Bu yolla eşyaların 

kaybolmasının veya karışmasının önüne geçilirdi.  

Hasta, hastaneden çıkmadan evvel emanet bıraktığı şahsi eşyalarını almak için 

sahibi olduğu numarasına göre torbası getirilir, numaralar doğru ise torbanın ağzı 

açılırdı. Hasta, torbanın içerisinden şahsi eşyalarını aldığına dair bir senet imzalar ve bu 

senet hastanede saklanırdı.  

Hasta, çıkarken hastane malı olan ve hastaya giymesi için verilen kıyafetler 

ondan alınır ve hastane elbise ambarına konulurdu.   

Eğer hasta ölmüş ise, hastanın şahsi eşyaları mühürleri bozulmadan hastane 

ambarında muhafaza edilir. Akraba ve yakınlarından kimse var ise onların huzurunda, 

yoksa hemşerisi bir kişi ile deftere kaydedilir ve onlara geri verilirdi. Hasta yakını yoksa 

hastanın eşyaları hastane ambarından çıkarılarak müzayede edilir. Elde edilen gelir, 

hastane sandığında muhafaza edilirdi. Eğer hastanın varisi daha sonra gelir ise 

müzayededen elde edilen gelir hastanın varisine verilirdi. Hastanın varisi yok ise bu 

meblağ, vakfa hibe edilirdi.  



198 
 

İyileşen hastalar taburcu edilince toplu halde Gurebâ Hastanesi Camii’ne 

giderek dua ederlerdi.580  

4.4.2. Hasta Profili ve Kapasitesi 

Bezmiâelm Valide Sultan’ın Yenibahçe’de garip ve kimsesizler için kurdurmuş 

olduğu Gurebâ Hastanesi, açıldığı günden itibaren amacına uygun olarak garip ve 

kimsesizlere hizmet etmiştir. Zamanla, özellikle de İstanbul’daki mevcut hastanelerin 

ihtiyacı karşılayamamasından dolayı hastane kuruluş amacı dışındaki asker, esir gibi 

hastalara da hizmet vermiştir.  

Kurulduğunda 200 yatak kapasitesi olan ancak zamanla yatak sayısı ve 

kapasitesi artan hastanede İstanbul’dan gelen hastaların yanı sıra civar bölgelerden de 

hastalar gelmiş ve şifa bulmuştur. 19. yüzyılın sonuna gelindiğinde bu hastaneye yılda 

7.000-8.000 hasta kabul edilir olmuştur.   

1889 yılının Eylül ayından 1890 yılının Şubat ayına kadar geçen 6 aylık 

süreçteki Gurebâ Hastanesi’ne giren, çıkan ve vefat eden hastaların sayılarını gösteren 

cetvel aşağıdaki gibidir: 

Tablo 18: Hasta Verileri (1889 Eylül - 1890 Şubat Dönemi) 

Aylar Yevmiye 
tabla 
hesabıyla 
hasta 
mevcudu 

Altı ay zarfında 
yevmiye ayakta 
tedavi olunup 
reçetesi verilen 

Altı ay 
zarfında 
getirilirken 
vefat eden 

Altı ay 
zarfında 
vefat 
eden  

Altı ay 
zarfında şifa 
olup giden 

Altı ay 
zarfında 
giren 

Eylül  6687 634 15 49 674 715 
Ekim 6071 572 6 46 540 568 
Kasım 6286 583 11 63 390 500 
Yekûn 19044 1789 32 158 1604 1783 
Aralık 7728 617 15 81 625 766 
Ocak 8120 546 12 120 596 685 
Şubat 6799 588 6 70 361 476 
Yekün  41691 3540 65 429 3186 3710 

Kaynak: BOA. EV. D. 28655 

Tablodan anlaşıldığına göre hastaneye aylık ortalama 7.000’e yakın ziyaretçi 

gelmektedir. Hastaneye en çok ziyaretçi Ocak ayında gelmiş iken; en az ziyaretçi ise 

Ekim ayında gelmiştir. Aylık ortalama 590 kişi ayakta tedavi edilmiş ve hastanede 

                                                 
580 BOA. EV. D. 12552 



199 
 

yatırılmasına gerek görülmeden reçetesi verilerek gönderilmişti. En çok ayakta tedavi 

edilen hasta Eylül ayında gelmiş iken, en az ise Ocak ayında gelmişti. Altı ay boyunca 

hastaneye getirilirken 65 hasta yolda vefat etmişti. Bununla beraber hastanede 6 ay 

boyunca toplam vefat eden hasta sayısı 429 kişidir. Aylık ortalama 70 civarında hasta, 

hastanede vefat etmekte idi. En çok hastanın vefat ettiği ayların kış dönemine denk 

gelmesi oldukça dikkat çekicidir. Hastanede vefat olayının en çok yaşandığı ay Ocak 

ayı iken, en az ise Ekim ayı olmuştur. 

Bu verilerden anlaşıldığına göre hastanede yılda 7.000 hastanın üzerinde kişi 

tedavi edilmekteydi. Aylık ortalama 600 civarında kişinin tedavi edildiği hastanede 

tabloda yer alan ayla içerisinde en çok Aralık ayında hastaneye hasta gelmişti. Bununla 

beraber en az hasta ise Şubat ayında hastaneye şifa bulmak için gelmişti.  

Hastaneye şifa bulmak için gelen hastalardan altı aylık dönemde ortalama 530 

kişi tedavi olup hastaneden ayrılmakta idi. Hastaneden en çok tedavi olup giden hasta 

Eylül ayında hastaneden ayrılmıştı. Bununla beraber en az ise Şubat ayında hastaneden 

şifa bulan hasta ayrılmıştı.  

Yukarıda belirtilen dönemde hastanede tedavi edilen hastaların bazılarının 

tedavi gördükleri hastalık türleri şöyleydi: 

Tablo 19: Hastanedeki Hastalık Türleri (1889 Eylül - 1890 Şubat Dönemi) 

Hastalık Türleri Adet 
İmrâz-ı dimâğiyye (beyin) şevki (menenjit)  ve asabiye 24 

İmrâz-ı sadriyye (göğüs hastalıkları)  93 
İmrâz-ı kalb ve durandam 6 
İmrâz-ı mecari haziyye 98 
İmrâz-ı bevliye ve kalbuye 2 
İmrâz-ı hareket ve irâdât ve meşy 17 
İmrâz-ı ihtimariye ve hamviye 449 
İmrâz-ı bulunpub 24 
İmrâz-ı cerrahiye 22 
İmrâz-ı cildiye 21 
İmrâz-ı efrenciyye (frengi hastalığı) 11 
İmrâz-ı serfâniyye 6 
Ayakta tedavi olunan 1622 
Hastanede yatarak tedavi olan      773 
Yekun 2395 
Kaynak:  BOA. Y. PRK. EV. 1/74 

 



200 
 

Hastanenin yatak sayısının az olması nedeniyle gelen hastalar içerisinde 

yatırılacak olanlar özenle seçiliyordu. Yukarıda da görüldüğü gibi hastanede poliklinik 

hizmeti alan kişi sayısı 1622 iken hastanede yatıp tedavi gören hasta sayısı 773 

olmuştur. 

19. yüzyılın sonunda hastanenin ayrıntılı günlük kayıtları tutulur olmuştur. Bu 

kayıtlarda,581 hastaneye giren hasta sayısındaki artış dikkat çekmektedir. 1 Haziran 1896 

tarihli bir jurnalde, bir gün öncesinden kalan hasta sayısı 263; aynı gün hastaneye giren 

hasta sayısı 14, hastaneden çıkan hasta sayısı 12; vefat eden hasta sayısı 5 ve aynı gün 

hastanede kalan (yatan) hasta sayısı da 260 olarak verilmektedir. Aynı belgenin 19 

Mayıs 1896 tarihli jurnalinde vefat eden sayı hariç durum pek farklı değildir aslında. Bir 

gün öncesinden (18 Mayıs) bugüne (19 Mayıs) kalan hasta sayısı 238; aynı gün 

hastaneye giren hasta sayısı 10, hastaneden çıkan hasta sayısı 11; vefat eden hasta yok 

ve aynı gün hastanede kalan (yatan) hasta sayısı da 237 olarak verilmektedir.  

Ayrıntılı kayıtlarda hastaların ve hastane personelinin, haftanın her günü 

dönüşümlü olmak üzere tavuk, gevrek, paça, muhallebi, hoşaf, salata, yoğurt, yumurta, 

portakal, pasta, kahve ve taze üzüm yedikleri görülmektedir.  

4.5. HASTANENİN DENETİMİ 

4.5.1. Hastanenin Denetimi 

1892 yılı Gurebâ Hastanesi yönetimi için sıkıntılı geçen bir sene olmuş, 

hastane doktorları ile hastane yönetimi arasındaki ihtilaflar hastanenin teftiş edilmesi 

sonucuna kadar varmıştı. Hastane doktorlarından olan Hüseyin Ahmet, İhsan 

Muhyiddin ve Ahmet Cemal Beyler ilgili mercilere gönderdikleri 21 Temmuz 1892 

tarihini taşıyan dilekçelerinde söyle diyorlardı:582 

“Gurebâ Hastahânesi’nde üç yüz yatak mevcut olduğu hâlde ekseriya hastalarının 

adedi bu miktarı tecavüz ederek üç yüz elliye belağ olmakta olup bu kadar hastanın eczacılık 

                                                 
581 BOA. EV.D. 28655 (1313.Z.06) tarihli belgenin içinde her güne ait kayıtlar bulunmaktadır. Bu belge içindeki 20 
Mayıs 1312 (1 Haziran 1896 Pazartesi) tarihli jurnalde hastaneye günlük giren çıkan hasta sayıları, hastalara ve 
personele verilen günlük yemekler ve türleri, yemekler için harcanan sebze, meyve ve çeşitli gıda ihtiyaçları 
(malzeme hariç) ve hastanenin memur ve hizmetçi olmak üzere toplam sayıları yer almakta. 
582 BOA. EV. D. 12552. 



201 
 

fenninin usûl ve kavâid-i mahsûsası dairesinde ilaçlarını tertîb ve i’mâl etmek içün mâhir 

vülûddan kafi eczacılar istihdamı zaruri iken şerâit-i vakfiye hilâfına olarak nöbetçilik ve vizite 

hademetlerinden muaffev tutulmuş ve diplomasına bir ser-eczacı ile îfâ-yı vazîfeye gayri kâdir 

ifade etmesiyle Fî 11 mazur saatde olan ve kezâlik vizite ve nöbet hademetlerini îfâ eylemeyen 

ve yine diplomasız bir ikinci eczacıya müstesnâ tutulduğu hâlde bütün hastane hademet 

isticbârlar üç eczacıya kalacağı ve bu üç eczacının yeri dahi yine diplomasız bir Hıristiyan 

olduğu ve el-yevm dört tabip tedavi ile üç eczacı bil-tabi aynı zamanda vizitede 

bulunamayacaklarından yarına kadar hastayı hâvî olan üçüncü taksimden eczacılık vazifesi 

müvezzi’i namında cahil bir hademetçi iksa îfâ etmekte bulunmuş ve kezâlik eczacılara taalluk 

eden diğer nöbetlerden bazıları dahî yine iki câhil hademetçi eline bırakılmış idüğü ve bu suretle 

ilaçlar fen dâiresinde i’mâl olunamamasından ve etıbbanın reçetesi hilâfına olarak noksan ve 

yanlış tertip edilmesinden naşi türlü türlü kaza ve tehlikelere sebebiyet verilmekte ve etıbba 

tarafından ser-tabibe vukû’ bulan müracaat-ı resmiye semeresiz kalmakta bulunduğu ve üç yüz 

yatağı bulunan işbu hastanenin etıbbası Askerî Hastaneler Kânûnnâme-i Humâyûnu mûcibince 

be-her tabip için kırk hasta hesâbıyla tertip olunmak muktezî bulunmuş ve hastaneyi dikkatle 

teftiş eden hey’et-i tıbbiyenin Nezâret-i Celîlelerine i’tâ eyledikleri raporlarda bu lüzûm irâe 

olunmuş iken her ne sebebe mebni ise vaktiyle bu babda ser-tabip Ahmet Paşa tarafından 

memâniât gösterildiği ve paşa-yı muşârun-ileyhin şimdiye kadar lâ-ekall haftada iki üç gün 

hâricde istifâdesini te’mîn maksadıyla hastanede bulunmaması ve bulunduğu günlerde de ser-

tabip-i sâbık müteveffâ Ahmet Bey gibi erken gelerek diğer etıbbâya muâvenet eylememesi ve 

dahi tabip-i sâni müteveffa Hafız Mehmet Bey’in hastalığı adında hastane-i merzâ ile mâlâmâl 

İken üç yüz hastanın hayâtını iki tabip bazen de tabiplik vazîfe-i mühimmesini eczacıya terk ile 

viziteye çıkıp nöbette kalmamış olması gibi hastanedeki defterin mütâlaasıyla mertebe-i sübûta 

varacak olup ve harekâtından dolayı etıbbanın îfâ-yı hademetde dâimen bir çok müşkülâta 

uğradığı ve gerçi geçen sene iki tabip ile muayenede devâm etmek üzere operatör ve kehhal 

ta’yîn buyrularak her gün vizite îfâ eden etıbbanın adedi beşe iblâğ olmuş ise de âhiran tabip 

müşarül-ileyhin vefatıyla aded-i etıbba dörde tenezzül etmiş olup etıbbanın beşe iblâğı taht-ı 

irâde-i seniyyede bulunmuş iken mümâ-ileyhâ bu suretle münhal kalan maâşı kendi aylığına 

zam ettirdiği sadedinde bulunması hasebiyle Nezâret-i Celîlelerine bi’l-mürâca’a başka bir tabip 

kat’iyyen lüzum olmadığını söylediği ve hastanede bulunan ecza ambarının anahtarları birinci 

ve ikinci eczacıların ceplerinde bulunduğundan gece iktizâ eden bazı ilaçların nöbetçi etıbba 

tarafından hastaya verilmesi kâbil olmadığı ve’l-hâsıl hastanenin her dürlü eşyaları mevcûd olub 

su’isti’mâlâtın haddi hesâbı bulunmadığı haber verilmiş olmasına ve hastegâna on beş günde bir 

kere yedirilmekde olan sebzevâtdan olup üzere hastane etıbbasına imzâ etdirilerek celb edilen 



202 
 

ve taraf-ı senâ-veriye irsâl kılınan sakız kabağı numunesi ve nâ-kâbil-i ekl bir hâlde olarak 

mürezâya böyle yemekler verildiği takdîrde maraziyyeti teşdîd eyleyeceği bedîhî bulunmasına 

göre keyfiyetin serîan îcâbına bakılması şeref-sâdır olan İrâde-i Seniyye-i Cenâb-ı Hilâfet-

penâhî mantûk-ı celîlesinden bulunduğu Mâbeyn-i Humâyûn Hazret-i Mülûkâne başkitâbet-i 

Celîlesinden vârid olan tezkere-i husûsiyyede teblîğ ve iş’âr olunmağla ber-mantûk-ı emr-u 

Fermân-ı Humâyûn iktızâsına serîan icrâ ve inbâsına himmet buyrulması siyâkında terkîm-i 

tezkere-i senâveriye ibtidâr kılındı efendim.” 

Hastane doktorları özellikle de hastanedeki personelin yetersizliğinden ve 

hastanenin başhekimi olan Ahmet Paşa’nın hastanede mevcut olan yetersizliklere göz 

yumduğundan şikâyetçi olmuşlardı. 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın Yenibahçe’de kurdurmuş olduğu Gureba 

Hastanesi, resmi bir hüviyet taşıdığı için zaman zaman teftiş edilmiştir. Bu teftişlerden 

biri hastanede görevli olan doktorların yukarıda zikredilen dilekçeleri neticesinde 22 

Temmuz 1892 tarihinde gerçekleştirilmi şti. Hastaneyi teftişe, Evkaf-ı Hümayun İdaresi 

Reisi Atıf Bey ile Mesarıfat-ı Umumiye Müdürü Sıdkı Efendi katılmışlardı. 

Teftiş heyeti, cuma günü saat altı civarında hastaneye gelmişlerdi. O sırada 

hastanede nöbetçi bir doktor bulunmaktaydı. Yanlarına bu doktoru da alarak doğruca 

hasta koğuşlarına gittiler. Burada hastalara yapılan muameleyi teftiş ettikten sonra 

hastanenin eczanesine yöneldiler. Gelen teftiş heyetinin tıp uzmanı olmamaları 

nedeniyle heyettekiler tıbbi konulara pek girmeyip hastanenin işleyişi ve muhasebesi ile 

ilgilenmişlerdir. 

Eczanedeki teftiş sırasında ecza defterini incelemişlerdi. Yaptıkları bu 

inceleme sonrasında 1892 senesi Mart başlangıcından Mayıs sonuna kadar günlük 

tutulması gereken defter gözden geçirilmişti. Yapılan bu incelemede 25 Mayıs 1892 

tarihinde hastaneye gelmesi gereken eczadan çoğunun gelmediği saptanmıştı. 

Hastanenin ihtiyacı olan ilaçların yokluğundan dolayı doktorların ilaç hazırlamakta 

güçlük çektikleri anlaşılmıştı. Mart ayı başlangıcından Mayıs ayının sonuna kadar olan 

üç aylık eczanın akçesi incelendi ve yapılan inceleme neticesinde saptanan ilaçların 

noksan alınmasının nedeni soruldu.  



203 
 

Teftiş heyeti eczaneyi teftiş ettikten sonra hastanenin alt ve üst koğuşlarını 

yavaş yavaş gezdiler. Koğuşlarda yaptıkları teftiş neticesinde, hasta yataklarının başında 

bulunan ve hastanenin Başhekimi Ahmet Paşa tarafından verilen teşhis ümerasının 

kontrolleri yazılan tahtanın boş olduğunu fark ettiler ve bunun nedenini sordular. 

Başhekim Ahmet Paşa’nın bir hayli zamandan beri koğuşları dolaşmadığı ve bu sebeple 

tahtaların yazısız kaldığını tahkik ettiler.  

Teftiş heyetinin yaptığı bu teftiş sırasında hastanede başhekim, hastane 

müdürü, eczacı-ı evvel Tınasin Efendi, cerrah-ı evvel Halil Efendi ve eczacı-ı sâni 

İbrahim Efendi hastanede mevcut değillerdi.  

Hastane müdürü bir aydan beri romatizmadan dolayı rahatsızdı. Doktorlar 

kendisine istirahat etmesini ve hareket etmemesini önermişlerdi. Hastane müdürü 

doktorların bu tavsiyesine uymuş ve bir aydır hastaneye gelmemişti. Bununla beraber 

cerrah-ı evvel de keyifsizliği nedeniyle hastanede yoktu. Eczacıbaşı her pazar ve eczacı-

ı sani her cuma günü izinli idiler.   

Hastaneye gelen müfettişler, Evkaf-ı Hümayun İdaresi Reisi Atıf Bey ile 

Mesarıfat-ı Umumiye Müdürü Sıdkı Efendi hastaneyi teftişe devam ederlerken 

kendilerine hastanenin malumatı ve hastanede meydana gelen vukuatların yer aldığı 

vukuat defteri verildi. Müfettişler bu defterin sadece bir sayfasını incelediler ve teftişi 

noktaladılar. 

Gelen müfettişlerin uzmanlık alanlarının tıp olmaması nedeniyle hastanenin bir 

teftiş daha yaşayacağı aşikârdı. Bu nedenle müfettişlerin hastaneye geldikleri cuma 

gününün bir sonraki günü olan cumartesi gününde hastanede bir hazırlık görülmekteydi. 

Hastane eczacıları ve başhekimi hastaneye vakti zamanında gelip gece evlerine 

dönüyorlardı. O zamana kadar hastanede mevcut olmayan şurup gibi ilaçlar hazırlandı. 

İlaç vazolarının üzerlerine etiketler yapıştırılıp temizlendi. Küflenmiş ve bozulmuş olan 

ilaçlar çöpe atıldı. Hastane ve hastane eczanesinin bazı yerleri temizlendi. Cumartesi 

gününden beri ecza defteri, eczacı-ı sâni ve katıp-i sâni Rıza Efendi tarafından bir odada 

tashih olunmaktaydı.  



204 
 

İlk müfettişlerin geldiği tarihten 10 gün sonra, 1 Ağustos 1892 Pazartesi günü 

saat beş civarında Meclis-i İdare-i Evkaf Azası Nuri Bey ile Doktor Nafiz Paşa 

hastaneyi teftişe geldiler ve doğruca başhekimin odasına gittiler. Orada bir süre teftiş 

yaptıktan sonra koğuşları ve diğer mahalleri dolaştılar. Bu sırada başhekim tarafından 

bazı hastalar da muayene edildi. Daha sonra müfettişler tekrar başhekimin odasına geri 

döndüler. Bu sırada başhekimin odasına bazı doktorlar girdi. Nafiz Paşa, gelen bu 

doktorlara hastane ile ilgili sorular sordu. Doktorlar, hastanenin bazı mahallerinin ıslah 

edilmesi gerektiğini, bu yerlerde çeşitli kazaların olduğunu, bu kazaları başhekime 

söyledikleri halde hiçbir gelişmenin olmadığını söylediler. Hastanede olan bu 

suiistimaller Nafiz Paşa tarafından pek itibar görmedi. 

Hastane doktorları, gördükleri bu muamele karşısında Evkaf-ı Hümayun’a bir 

dilekçe hazırladılar. Hazırladıkları dilekçede, hastanenin teftişinin yetersizliğinden 

bahsettiler ve teftişi yapan Nafiz Paşa’nın doktorları pek dinlemediğini söylediler. 

Bununla birlikte Nafız Paşa ile birlikte teftişte bulunması gereken ve Sıhhiye-i 

Askeriye’den gelecek olan müfettişin hastaneye gelmemesinin de bir muamma 

olduğunu vurguladılar.  

Hastane doktorları yazdıkları dilekçelerinde, hastaneyi teftişe gelen Nafiz 

Paşa’nın Hastane Başhekimi Ahmet Paşa ile okul arkadaşı ve Çamlıca’da da komşu 

olduklarından dolayı, yapılan teftişin objektiflikten uzak ve yetersiz olduğunu yazdılar. 

Onlara göre, Gureba Hastanesi gibi yılda 7.000 veya 8.000 Müslüman fakirin tedavi 

gördüğü ve Padişah hazretlerine duaların esirgenmediği böyle mukaddes bir yerin ıslah 

edilmesi gerekiyordu. Bu durum Başhekim Ahmet Paşa’ya bildirildiği halde sorunun 

pek itibar görmemesi ve müfettişler Nafiz Paşa ve Nuri Bey’in de bu duruma kayıtsız 

kalmaları hastane doktorlarını Evkaf-ı Hümayun’a 8 Ağustos 1892 tarihinde bir dilekçe 

yazmalarına neden olmuştu.583 

                                                 
583 BOA. Y. PRK. SH. 3/59 



205 
 

Hastane doktorlarının Evkaf-ı Hümayun’a sundukları dilekçe hemen etkisini 

göstermiş ve bir gün sonra yani 9 Ağustos 1892 tarihinde hastane yeniden teftiş 

edimişti. Teftiş neticesi olarak hazırlanan rapor şöyleydi:584  

“Câdde-i macide-i cenab-ı cihanbanilerinin işar-ı mübareke hayratlarından bulunan 

Gurebâ-i Müslimin Hastanesi’nin usul-ü evâre ve tarz-ı tedavisince istihbar eylediğim enva’ sû-i 

isti’mâlatın tahkikini uhde-i sadakat ubûdiyyet müretteb bir vazife-i nazife bildiğimden hemen 

gerek haricden ve gerekse hastane-i mezkûr ettıbbâsından Hüseyin Ahmed ve İhsan Muhyiddin 

ve Ahmed Cemal Bey kullarından icray-ı tahkikat mübaşeret ve neticesi olarak mûmâ-ileyhüm 

caniblerinden aldığı bir kıta varaka-i ihbariyeye ibtidâen falik mertebe hazret hilâfet-

penâhilerine arz ve takdim mücâseret eylemiş idim. 

Sû-i isti’mâlat-ı mezkurenin keyfiyet vukuu Evkaf Nazırı Paşa kulları tarafından haber 

alınarak cihet-i idareye müteallik müsavi-i ahval evkaf meclisi reisi atufetlü Atıf Bey ve 

mesarifat müdürü Sıtkı Efendi marifetleriyle mükemmelen tedkik ve teftiş ettirildiği 

müstencizat-ı ahire âbid-ânemdendir 

Bu kerede ettıbây-ı mûmâ-ileyhüm canibinden taraf-ı âbid-âneme irsal kılınan ve yeni 

bir varaka-ı ihbariyede cihet-i fenniyeye müteallik tahkikatın icrası içun mekteb-i tıbbiye-i 

şahaneleri muallimlerinden Nafiz Paşa ve ettıbbây-ı askeriyeden miralay Halim Bey tayin 

kılınmışlar ise de mûmâ-ileyh Halim Bey her ne sebep mebni ise hazır bulunamayarak yalnız 

Nafiz Paşa ile meclis-i idare Evkaf ifasından Nuri Bey namında bir zat izâm kılındıkları ve lakin 

mûmâ-ileyhanın vürudundan çend gün evvel ilan ve keyfiyet olunması üzerine sû-i isti’mâlat 

vukuunun sebeb-i yegânesi olan ser-tabip paşa tarafından mezkur hastanede bir ziyafet tertib 

olunarak müfettişlere şu yolda bir cümle gösterildiği ve müfettişlerden Nafiz Paşa Ser-tabib 

Paşa sınıf arkadaşı ve el-yevm-ül civarı ve muhab-ı hâss-ül-hâss olmak ve Fevzi Bey dahi fen-i 

tıbba gayri müntesib bulunmak mülasebeseyle teftişat vukuunun begayet ve maksadı temin 

idemeyecek bir suretde geçiştirdiği ve hatta mezkur hastane eczanesinin vukuat ve fertlerini 

böyle muayenesine luzum görülmediği ve teftişi esnasından ser-tabib paşanın Sû-i isti’mâlat-ı 

vukuya nazır muvaffakiyetle bakamayan itibaren Hüseyin Ahmed Bey kullarına birtakım 

tecavüzat-ı seniyyede bulunduğu beyan ve iş’ar kılınmış ve mûmâ-ileyh Hüseyin Ahmed Bey 

kulları dahi tecavüzat vukuu ihbar maksadıyla bir kıta istida’ tanzim ve evkaf nezaretine takdim 

etmiş ise de taraf-ı nezaretden “siz hastaneyi alt üst ediyor imişsiniz sizin heyetinizi azl itmek 

iktiza ediyor” zemininde birtakım muhâtabalara giriftar olduğu cihetle selef-ül arız istida’nın 

                                                 
584 BOA. Y. PRK. SH. 3/60. 



206 
 

suretini abd-ı keminelerine götürmüş ve en son tahkikat-ı abid-âneme nazaran şimdi aya kadar 

müfettişler canibinden icra olunan tedkikat-ı mezkur hastane vekil-harcı olub umeray-ı divan-ı 

hümayun Mehmed Ali Beyin akrabasından bulunan Niyazi Bey ile ser-tabib paşanın sû-i 

isti’mâllerini meydana çıkarması ve mûmâ-ileyhüma nekere müştereken müşârün-ileyhâ 

Mehmed Ali Bey müracaat etmeleri üzerine müşârün-ileyhânında Evkaf Nazırı Paşa kullarını bu 

işi kapatmak üzere son ve ricaya kadar kıyam eylediği anlaşılmışdır 

Hakikat bir var’ül hayr bimisal olan hastane-i mezkûr umur-u idare sû-i tedavisinin 

böyle süsti bir suretde tahkik eylemesi ve bu babda ihbarat istika bulunan bende-gân hilafet 

penahilerinin birer vechle tevbih ve tehdid ve takdire layık görülmesi nazar-ı dikkat ve 

ubûdiyyeti celb eylediğinden hesb’ül sadık keyfiyetin arzına ve mezkûr varaka-i ihbarat ile 

istida’ suretinin menzur ve hazret hilafet penahileri buyurulmak üzere leffen ve aynen ibtidaen 

faik mertebe hazret zilli alilerine takdimine hasb-el budiye hayrat eylerim.”     

Hazırlanan rapordan anlaşıldığına göre, bu teftiş hastane doktorlarından olan 

Hüseyin Ahmet, İhsan Muhyiddin ve Ahmet Cemal Bey’in yapmış oldukları ihbar 

neticesinde gerçekleştirilmi şti. Hastanede mevcut olan suiistimalin önüne geçmek için 

Nafiz Paşa ve Nuri Bey ile Miralay Halim Bey müfettiş olarak görevlendirilmişlerdi. 

Miralay Halim Bey, bu teftişe katılmamış, teftişi Nafiz Paşa ve Nuri Bey 

gerçekleştirmişlerdi. Bahsi geçen suiistimalin nedeni olan Başhekim Ahmet Paşa 

tarafından hastanede bir yemek tertiplenmiş ve mevcut suiistimaller geçiştirilmi şti. 

Bununla beraber müfettiş Nafiz Paşa ile Başhekim Ahmet Bey’in sınıf arkadaşı olmaları 

ve Fevzi Bey’in de tıp ile alakalı olmaması nedeniyle yapılan teftişin maksadına 

ulaşamadığı bildirilmi şti. 

Hastanede yaşanan doktor açığı 1893 yılında da şikâyet konusu olmuştu. 

Hastanedeki mevcut doktorların hastane kapasitesinin üstündeki hastalara yeterli 

gelmemesi nedeniyle hastanedeki mevcut doktorlar 4 Ocak 1893 tarihinde bir dilekçe 

daha kaleme aldılar. Yazılan dilekçeye göre çaresiz hastaların dahi geldiği böyle önemli 

bir hastaneye, sağlanması gereken doktor kadrolarının hâlâ gelmemesi birtakım 

sıkıntılara neden olmaktaydı. Hastanede tedavi edilen binlerce Müslüman hasta için 

mevcut doktorlar ellerinden gelen itinayı göstermelerine rağmen, mevcutların yeterli 

gelmemesi ve bu durumun defalarca bildirilmesine rağmen 4 aydır herhangi bir sonucun 

alınamamasından yakınılıyordu. Bununla beraber Başhekim Ahmet Paşa’nın da bilgisi 



207 
 

dâhilinde 2 Ocak 1893 tarihinde hastanede pek vahim bir durum vuku bulmuştu. 

Mahmut Oğlu Abdullah isimli kimsesiz ve fakir bir hasta, Başhekim Ahmet Paşa 

tarafından ameliyata alınmıştı. Bu ameliyat sırasında malum hasta hayatını kaybetmişti. 

Hastanede görevli olan diğer doktorlara göre bu olayın nedeni hastanedeki imkânların 

yetersiz olmasına rağmen hastanın ameliyata alınması, hastanın ölümü ile sonuçlanacak 

bir ameliyat doğurmuştu. Doktorlara göre böyle bir hayırlı eserin insan mezbahasına 

dönüşmesi vicdanları rahatsız edici bir durumdu ve bu nedenle de yazdıkları dilekçeyi 

üst mercilere sunmak üzere hazırlamışlardı.585  

Hastanede yaşanılan teftiş olaylarına rağmen 5 Ocak 1893 tarihli bir belgeden 

anlaşıldığına göre Gurebâ Hastanesi’nin Başhekimi Ahmet Paşa’nın hastanede yaşanan 

son gelişmelere vakıf olmadığı bildiriliyordu.586 

13 Temmuz 1893 tarihinde Gurebâ Hastanesi’nin sıhhi ve tıbbi durumunun 

teftişi neticesinde Başhekim Ahmet Paşa aleyhinde rapor verilmişti.587 Başhekim olan 

Ahmet Paşa aleyhine verilen bu rapora rağmen kendisi 6 Aralık 1909 tarihine kadar 

hastanedeki görevini sürdürmüş ve bu tarihte de emekliye ayrılmıştır. 588 

4.5.2. Hastanede Yaşanan Tereke Sorunları 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın Yenibahçe’de garip ve kimsesizler için kurdurmuş 

olduğu Gurebâ Hastanesi’nde açıldığı günden itibaren genel itibariyle maddi durumu iyi 

olmayan hastalar tedavi görmüştür. Buna rağmen hastane değişik nitelikteki hastalara da 

hizmet vermiştir. İstanbul’daki mevcut hastanelerin ihtiyacı karşılayamaması bu duruma 

neden oluyordu. Hastanenin kurulma gayesine ters olan bu durum çeşitli 

anlaşmazlıkların çıkmasına da neden olmaktaydı. Bir tereke sorunu, 1854 yılının Kasım 

ayında vuku bulmuştu. Asakir-i Zabtiye İdaresi ve İstanbul’daki hapishanelerden tedavi 

amacıyla hastaneye birçok hasta getirilmişti. Ancak getirilen bu hastaların içlerinde 

ölenlerinin terekeleri589 sorun olmuş gözüküyordu. Konu ile ilgili 8 Kasım 1854 tarihini 

taşıyan belgede şöyle deniliyordu: 

                                                 
585 BOA. Y. PRK. SH. 4/3 
586 BOA. Y. PRK. ZB. 10/104 
587 BOA. Y. PRK. EV. 2/35 
588 BOA. İ. AS. 99/1327-Za-150 
589 Tereke: Ölen hastanın geriye kalan eşyaları. 



208 
 

“Maruz-u çaker-i kemineleridir ki 

Asakir-i Zabtiye Nezaretiyle mahbushaneden hastalanarak lecel-ül tedavi cennet 

mekân Valide Sultan tâbe serah hazretlerinin hayrat-ı celilelerinden Yeni Bağçede kain Gurebâ 

Hastahanesine gönderilmekde bulunan kisandan vefat edenlerin terekelerinin nizamı vechle 

vakf-ı müşârül-ileyha tarafından tahrir ve hıfzi istizanına dair mukaddemce takdim kılınan takrir 

çaker-i salasına şeref-sudûr olan ferman-ı aliyyelerinden şart-ı mezkûrun yalnız gurebâya şümûl 

olacağından ve mezkûr neferat ve mahbusin içun luzumu olan hastahanenin henüz inşa 

olunamaması cihetle bunların mezkûr Gureba Hastahanesine irsali muvakkit suretinde olarak 

nizam-ı mezkûrde dokunur bir şey olmadığından bunların şimdilik müstesna tutulması emr ve 

iş’ar buyurulmuş olub fakat bunların terekelerinin vakf-ı müşarülileyhaya tarafından zabt hıfzı 

yalnız nizam-ı mezkûrden naşi olmayub şart-ı vakfı iktizasından olduğu misüllü iş bu şart-ı 

vakıf dahi yalnız gureba hakkında olmayub herhangi cins ve sınıfdan olur ise olsun mücerrid 

hastahane-i mezkûrde vefat edenlerin cümlesine sümûl bulunmuş olduğundan ve şart-ı vakıf 

olarak tebdil ve teğayürü caiz olamayacağından diğer hastahane inşa olununcaya kadar o 

misüllü neferat vesaireden hastahane-i mezkûrde vefat eylediği halde cümlesinin şart-ı vakfı 

vechle terekesinin vakf-ı müşârül-ileyha tarafından tahdiri iktiza edeceğine binaen alem ve 

hayr-ı mezkûrun tebdili hususu Maliye Nezaret-i celilesine buyurulduğu sem’i buyurulması 

veyahud şart-ı vakfı halleden ve katiyyen inşası mukaddir olan diğer hastahanenin inşasına 

kadar ahir mahal hastahane ittihadıyla bunların mezkûr vakıf hastahaneye gönderilmemesi 

hususundan kati’ suret muvaffak emir ve irade-i aliyye vekalet penahiye buyurulur ise icray-ı 

iktizası menût re’y-i ali hazret sedaret penahileriyle ve takrir-i mezkûr ile tahrir ettirilmiş olan 

diğer bir sureti temhir olunarak beraberce iade kılınmış olduğu muhtalim-i aliyyen asifaneye 

buyurulmakda ol-babda emr ve ferman hazret veliyyül emrindir 16 safer 71”590 

Belgeden anlaşıldığına göre Asakir-i Zabtiye İdaresi ve hapishaneler için henüz 

bir hastane yapılamadığı için Gurebâ Hastanesi’ne gelen asker ve tutukluların terekeleri 

hastane kuralları gereği hastane vakfı tarafından alınıp saklanması gerekmekteydi. Konu 

ile ilgili Evkaf-ı Hümayun Nazırı Meclis-i Vala’ya bir tezkere sunmuş ve yapılan 

görüşmeler sonunda 5 Ocak 1855 tarihinde şu karar alınmıştı:591  

“Evkaf-ı Hümayun Nazırı Paşa Hazretlerinin meclis-i valaya ita buyurulan bir kıta 

tezkeresi müfadına göre asakir-i zabtiyye neferatıyla bazı mahbûsi ve mücriminden hastalanub 

                                                 
590 BOA. İ. MVL. 321/13690. 
591 BOA. İ. MVL. 321/13690. 



209 
 

Yeni Bağçe Hastahanesine gönderilmekde olan kesândan vefat edenler terekelerinin canib 

beyan’ül halden takdir içun mukaddemce verilen alem ve hayr şart vakfa mugayir olarak tebdil 

ve teğyiri layık olmayacağından şart ve itfa iktizasından olduğu üzere hastahane-i mezkûre 

gelen hastagandan vefat edenler bil-istisna her kim olur ise olsun terekelerinin hastahane-i 

mezkûr vakfı canibinden tehrir olunması zemininde zikr olunan alem ve hayrın tebdili 

hususunun Maliye Nezaret-i celilesine havalesiyle nazır müşârül-ileyha hazretlerine ve canib 

zabıtayeye dahi bildirilmesi meclis-i valada tezkere kılınmış ise ol babda ne vechle irade-i 

seniyye vekalet penahileri müteallik buyurulur ise emr ve ferman hazret menlehül emrindir 15 

Rebiülahir 71”  

Gurebâ Hastanesi’ni kurduran Bezmiâlem Valide Sultan’ın gerek hastane 

açılmadan önce hazırlattığı nizamname ve gerekse hastane açıldıktan sonra hazırlattığı 

vakfiyede belirtilen kurallara genel itibariyle uyulmaya çalışılmıştır. Karşılaşılan 

sorunlarda da bu kurallara göre çözüm üretilmeye çalışılmıştır. 1854 yılında yaşanan 

tereke ile ilgili sorun gösteriyor ki, hastanenin asıl hizmet alanı olan garip ve kimsesiz 

olan hastalar haricindeki hastalar da onlar gibi hastanenin kurallarına uymak zorunda 

kalmışlardır. 

4.5.3. Hastanedeki Diğer Bazı Olaylar 

Yukarıda da belirtildiği üzere Gurebâ Hastanesi’nde kuruluş gayesine uygun 

olarak gariplerin hizmet almasının yanında değişik nitelikteki hastalar da bu hastanenin 

hizmetlerinden yararlanmışlardır. Bu durumun bir örneği de 1864 yılında yaşanmıştı. 8 

Ağustos 1864 tarihinde Evkâf-ı Hümayun Nezareti’nin hazırlamış olduğu bir tezkereden 

anlaşıldığına göre, Topkapı civarında oturmakta olan esir tüccarlarının ellerinde bulunan 

esirlerden hasta olanların tedavilerinin Yenibahçe’deki Gurebâ-i Müslimin 

Hastanesi’nde yapılması istenmekteydi.592 

1900 yılı içerisinde kimsesiz ve garip bir durumda olan Bahir isimli bir hasta 

hastaneye tedavi olmak maksadıyla gelmiş ve hastanenin birinci koğuşuna yatırılmıştı. 

Yapılan tetkik neticesinde hasta ameliyata alınmış ve bir bacağı kesilmişti.  

                                                 
592 BOA. A. MKT. MHM. 308/54. Konu ile ilgili belgede şöyle denilmekteydi: “Topkapu civarında meskûn 
esircilerin hanelerinde bulunan esir hastaganın lecelül tedavi yenibağçe hastahanesine alınmasına dair evkaf-ı 
hümayun nezaret-i celilesiyle muhabedeli sail tezkere-i senaveri leffen meshul kılınmış zeylinde muharrer cevaba 
nazaran zabit-i müşarül ileyh celilesiyle bulunmakda buna iki sahife zeyl mealiyle aranulub icrası taht-ı luzumu 
görülmüş olmağla ana göre bil-mütalaa icabının leffen icra ve ifadesi hazret bahrileridir” 



210 
 

Yapılan ameliyat neticesinde bir bacağını kaybeden Bahir, çalışamayacak 

duruma geldiği için 23 Eylül 1900 tarihinde kendisine maaş bağlanmasını talep etmişti. 

Konu ile ilgili yazışma şöyleydi:593 

“Bi-kes (kimsesiz) ve bi-vaye (mahrum)  olduğundan ve icra edilen ameliyat-ı 

cerrahiyede bacağı kesilmesiyle tedarik-i esbab içun sa’y-ı (çalışma) iktidarı kalmadığından 

bahisle sıdk-ı âfiyet cihan-katib hazret hilafet penahi olarak maaş tahsisi niyazına havi 

Yenibağçe Gurebay-ı Müslimin Hastahanesinin birinci koğuşunda Bahir imzasıyla verilen 

arzuhal leffiyle icray-ı icabı 28 Cemaziyülevvel 318 tarihinde izbar kılınmışdı merkumun 

müracaatı tevali itmekde ve hali cabir-i re’fet (acınacak durumda) ve reft görülmekde 

olduğundan iş’ar-ı sabık vechle hasb-el misal emanet-i celilelerince bir mikdar maaş tahsisiyle 

ikrarı (kabul) hakkında hükm-ü aliyyen daverileri der-kâr (malum) buyurulmak babında” 

Hastanın acınacak durumdaki hali yetkilileri harekete geçirmiş ve bu gibi 

durumlar daha önce de yaşandığı için diğer hastalara da verildiği gibi Vakıf Gurebâ 

Hastanesi’nde bacağı kesilen Bahir’e de maaş bağlanmıştı. 

Vakıf Gurebâ Hastanesi hakkında intiba ve eksiklikler ile ilgili elimizdeki en 

önemli belge, Ziyaretçi Defteri’dir (Meşhûdâtı Hâvi Defter).594 EK-2’de yer alan ve 30 

yılı kapsayan defterden hastanenin ziyaretçileri tarafından nasıl algılandığına dair bir 

izlenim edinmek mükün görünüyor.  

4.6.  HASTANENİN TAM İR FAAL İYETLER İ VE GELİŞİMİ 

4.6.1. Hastanenin Tamir Faaliyetleri 

İlk açıldığı dönemde hastanede 12 koğuşta 201 yatak mevcut idi. Ayrıca bir 

eczane, iki hekim, bir müdür, bir eczacı, bir cerrah odası ile hamam, mutfak ve çamaşır 

daireleri bulunuyordu. Hasta koğuşları hekimler arasında paylaşılmıştı ve başhekim de 

müracaat eden hastaları odasında muayene ederek poliklinik yapıyordu.595 

                                                 
593 BOA. DH. MKT. 593/43 
594 BOA. EV.D. 22704 (13 Mart 1873 -16 Nisan 1903 / 30 Yıl) 
595 Yıldırım, a.g.e., s.199-200. 



211 
 

Hastanenin tamir faaliyetleri ile ilgili rastlanılan ilk belge 1857 yılına aittir.596 

Maliye Nezareti 28 Eylül 1857 tarihinde Meclis-i Vâlâ’ya bir takrir sunmuştu. Bu 

takrirde, hastanenin kaldırımlarının tamire muhtaç olduğundan dolayı yapılan keşif 

neticesinde yapılacak olan masrafın 14.228 kuruş olacağı öngörülmüştü.597  

Bezmiâlem Valide Sultan’ın Yenibahçe’de yaptırmış olduğu Gurebâ Hastanesi, 

genel itibariyle fakir ve gariplere hizmet etmekteydi. Ancak zaman zaman İstanbul’daki 

diğer hastanelerin yeterli gelmediği durumlarda diğer hastalara da hizmet veriliyordu. 9 

Ekim 1858 tarihli bir belgeden anlaşıldığına göre Maltepe Hastanesi’nde tedavi 

edilmesi gereken askerler bir müddetten beri Gurebâ Hastanesi’nde tedavi 

edilmekteydiler. Hastanenin yoğunluğu bir tarafa, bu dönemde hastanenin bazı 

mahalleri tamire muhtaç durumdaydı. Yapılacak olan tamirat masrafı için yapılan keşif 

neticesinde masrafın 218.000 kuruş olacağı öngörülüyordu. Gerekli olan para hazineden 

karşılanmış ve hastanenin gerekli mahalleri tamire alınmıştır.598 

Kış mevsiminin gelmesiyle beraber hastanedeki sobaların önemi de 

artmaktaydı. İhtiyaç görüldüğü için 4 Aralık 1859 tarihinde onarılması gereken hastane 

sobaları tamir edilmiştir.599 1864 yılının Mayıs ayında hastanenin tamir gereksinimleri 

için bir keşif yaptırılmıştı.600 Bu keşif sonucunda derhal tamir çalışmalarına başlanmış 

ve 20 Eylül 1864 tarihinde tamir çalışmaları sonuçlandırılmıştır.601 Yapılan tamir 

neticesinde hastanenin yatak takımları yenilenmiştir. 602 

                                                 
596 Gerek Nuran Yıldırım ve gerekse Nuran Kara Pilehvarian, hastanenin ilk tamir faaliyetlerinin 1864 yılında 
yapıldığını yazmıştır. Ancak gerek 1857 tarihini taşıyan belge ve gerekse 1858 tarihini taşıyan belgeler, hastanedeki 
ilk tamir faaliyetlerinin 1864 öncesinde başladığını göstermektedir. İlgili makaleler için bkz. Nuran Kara Pilehvarian, 
“ İstanbul’da Son Şifahane İlk Hastane Yenibahçe Gurebâ-i Müslimin Hastanesi The Last Şifahane and First Hospital 
in İstanbul The Gureba al Muslimin Hospital in Yenibahçe”, Kar şılıksız Hizmetim Muhteşem Abideleri İstanbul 
Şifahaneleri - Magnificent Structures of Philanthropy The Şifahanes of İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 
Kültür A.Ş. Yay. İstanbul: 2009, s.203; Nuran Yıldırım, “Gureba Hastanesi”, Dünden Bugüne İstanbul 
Ansiklopedisi, Cilt:3,  İstanbul: 1994, s. 431. 
597 Konu ile ilgili belgede şöyle denilmekteydi: “Maliye nezaret-i celilesinin 9 s 74 tarihiyle meclis-i vâlâya havale 
buyurulan takririnde istizan olunduğu vechle cennet mekân Valide Sultan tâbe serâha hazretlerinin yenibahçede 
Gureba Hastanesi kaldırımlarının muhtac-ı tamir olması cihetiyle keşfi bil-icra mesarif-i muktezası olduğu gösterilen 
on dört bin iki yüz yirmi sekiz guruş ve ticaret nezaret-i celilesi marifeti ile tesviyesi zımmında ber-mucib-i takdir 
isali muktezasının nezaret-i müşârün-ileyhâya havalesi meclis-i vâlâda tezkere kılınmış ise de ol-babda” BOA. MVL. 
811/87. 
598 BOA. MVL. 814/29; BOA. İ. MVL. 405/17605 
599 BOA. A. MKT. NZD. 297/31 
600 BOA. EV. D. 18907; BOA. EV. D. 18917 
601 BOA. EV. D. 19188 
602 Yıldırım, a.g.m., s.431 



212 
 

Birçok yapının ihtiyacı olduğu gibi hastaneler de suya oldukça fazla 

gereksinim duyarlar. Temizliğin olmadığı bir yerde tedavi hizmetlerinin yapılabilmesi 

zor bir durumdur. Bu durumun farkında olan hastane yöneticilerinin isteğiyle, 3 masura 

suya sahip olan hastanenin suyollarında 3 Aralık 1884 tarihinde lüzumu görülen tamirat 

yapılmıştır.603  

Hastane kurulmadan önce de hastane arazisi içerisinde yer alan ve onarılıp 

hastane ile birlikte hizmete açılan hastane hamamı, zaman içerisinde tamire muhtaç 

duruma gelmiştir. 2 Şubat 1887 tarihinde hamam onarılıp tekrar hizmete girmiştir.604  

7 Ekim 1888’de hastane civarındaki yol kaldırımları tamir edilmiştir.605 18 

Ağustos 1891 tarihinde ise hastanenin bitişiğindeki hastane camisi ile hastanenin 

hademe odaları ve koğuşları onarımdan geçirilmiştir.606 

23 Temmuz 1892 tarihli Başhekim Tahsin’in imzasını taşıyan bir belgeden 

anlaşıldığına göre, bu tarihte hastane 300 yatak kapasitesine sahipti. Bu durum hastalara 

yeterli gelmiyordu ve genellikle 300 kişilik kapasitede 350 hasta kalıyordu. Bununla 

beraber hastanedeki eczacı ve doktorların da yeterli gelmediği vurgulanıyordu. 

Belgeden anlaşıldığına göre Askeri Hastaneler Kanunu’na göre her 40 hastaya 1 doktor 

düşeceğinden bahisle, hastanenin fiili hasta sayısı olan 350 hasta için en az 8 doktorun 

bulunması gerektiği halde bu sayının 4 olmasının hastanede istenmeyen durumlara 

sebebiyet verdiği vurgulanıyordu.607 

1894 yılında İstanbul’da oldukça etkili olan bir kolera salgını olmuştu. 

Koleradan etkilenen birçok hasta tedavi olabilmek için Gurebâ Hastanesi’ne geliyordu. 

Hastane imkânlarının yeterli gelmemesi nedeniyle, koleradan şikâyetçi olan hastaların 

yatırılarak tedavi edilebilmesi için hastanenin bir yerinde uygun barakalar inşa edilmesi 

istenmişti.608 Bunun için keşif bile yaptırılmıştı.609 Bununla beraber hastanenin yetersiz 

kalması nedeniyle İstanbul’a yeni hastaneler yapma gereksinimi de ortaya çıkmış 

                                                 
603 BOA. ŞD. 99/45 
604 BOA. İ. ŞD. 84/4987 
605 BOA. İ. ŞD. 93/5524 
606 BOA. İ. ŞD. 109/6507; BOA. İ. ŞD. 111/6641; BOA. BEO. 61/4516 
607 BOA. EV. D. 12552 
608 BOA. İ. EV. 5/1311-B-06; BOA. İ. EV. 5/1311-C-10 
609 BOA. İ. EV. 9/1312-ZA-16 



213 
 

oluyordu. Bu amaçla Darülaceze arazisinde inşa olunacak hastanelere ilaveten yapılması 

uygun görülen zükûr (erkekler) ve inas (kızlar) hastaneleri için hazırlanan mazbata, 4 

Mayıs 1894 tarihinde Sadaret’e takdim edilmişti.610 

Hastanenin yetersiz kalışı yetkilileri yeni çareler aramaya yönlendirmişti. 

Hastanenin yeniden elden geçirilmesi ve daha verimli olarak kullanılabilmesi için bir 

teftiş yaptırılmıştı. Yapılan bu teftiş sonrasında Baş-kimyager ve hıfz-üz-sıhha-i 

umumiye başmüfettişi Bonkofski Paşa tarafından bir rapor hazırlanmıştı. Onun 

hazırladığı raporda hastanede yapılması gereken düzenlemeler şöyle yazıyordu:611  

“Yenibağçedeki Gurebâ Hastahanesi tabib ve eczacılarının luzum-u te’sirine ve 

mevcud olan tebhir (buhar-tütsüleme) makinesinin tebdiliyle (değiştirilmesi) bir makine 

tedarikine ve hastahaneye bir müşahede barakasıyla bir muayenehane ilavesine ve çamaşurhane 

zeminiyle abdesthane yollarına çimento veya sert taşlar tefrişine (döşeme) ve hastahane 

hamamının hastagane hâzır ve tahsisine…” 

Tarihi hastane binası 10 Temmuz 1894 Salı günü meydana gelen şiddetli 

depremde büyük zarar gördü. Kuzey ve güney koridorları ile çatının büyük bir bölümü 

bu depremde çöktü. Duvarları yıkılma tehlikesiyle karşı karşıya kaldı. Bunun üzerine 

hastane boşaltıldı ve hastalar 17 Temmuz 1894 günü Okmeydanı’na kurulan seyyar 

askeri hastane barakalarına taşındı.612 Hastaların bu barakalara taşınması ile beraber 

görevli personelin de kalacak yer sorunu yaşaması neticesinde buraya 3 adet hademe 

barakası da inşa edilmişti.613 

Hastane yaşanılan bu büyük depremden o kadar etkilenmiş ve harap duruma 

düşmüştü ki, hastanenin tamamen yıkılıp yerine yenisinin yapılması gündeme gelmişti. 

Yapılan incelemeler neticesinde, hastanenin tamamen yenilenmesinden ziyade tamir 

edilmesinin daha münasip olacağı kararı verilmişti.614 Bununla beraber hastanenin 

                                                 
610 BOA. DH. MKT. 232/37 
611 BOA. Y. A. HUS. 295/68 
612 Yıldırım, a.g.e., s.200 
613 BOA. İ.HUS. 28/1312-RA-001; BOA. İ. EV. 7/1312-Ra-14  
614 BOA. BEO. 471/35266 



214 
 

öneminden ötürü 1 Ağustos 1894’te hastanenin bir an evvel tamir edilmesi ve 

hastanenin tamir giderlerinin avans akçesinden karşılanması emrediliyordu.615  

Depremden hasar gören hastane çok kısa bir süre içerisinde tamir edildi. 2 

Ekim 1894’te hastanenin iç tamiratı tamamlanmıştı. Bu nedenle Okmeydanı’nda 

barakalarda tedavi altında olan hastaların hastaneye nakledileceği ve tamiri devam eden 

dairelerin tamirleri tamamlandıkça memurların da nakli söz konusu olacağı 

belirtiliyordu.616 Hastanenin kısmi tamir işi bittikten sonra hastalar 8 Ekim 1894 günü 

hastaneye yerleştirildi. 617  

Hastane bir taraftan faaliyet verirken bir taraftan da tamirat işleri devam 

ediyordu. Hastanenin harap olmuş olan koğuşlarının cam ve çerçeveleri yapılan keşif 

gereğince değiştirilecekti. Bu iş için, 15.332 kuruş 20 santim para ayrılmıştı. Yapılan bu 

masrafın 1310 (1892-1893) senesi bütçesinden karşılanması isteniyordu.618 14 Kasım 

1894 tarihinde ise hastanenin bitişiğindeki dükkânlar ile hastane arazisi arasına bir 

duvar yaptırılmıştı.619 Bununla birlikte hastanenin mutfak ve çamaşırhanesi tamir 

edilmiş ve çatısının da yeniden inşasına başlanmıştı.620  

Hastane binasındaki depremin izleri kısa bir sürede silinmeye çalışılmıştı. 

Binanın yenilenmesi devletin başkenti olan İstanbul’da yaşanan sağlık kurumu açığını 

giderememişti. Bununla beraber mevcut olan hastane de gelen hastalarına yetersiz 

kalmaktaydı. Bunun için 18 Şubat 1896 tarihinde Bonkofski Paşa tarafından yeniden bir 

rapor hazırlanmıştı. Bu rapor gereği, hastaların zamanında tedavi edilebilmesi için 

hastane bahçesine yeni bir ek bina inşa edilmesi gerekliliği vurgulanıyordu.621 

                                                 
615 BOA. İ. HUS. 27/1312-M-136; BOA. BEO. 448/33548; BOA. BEO. 453/33903 
616 BOA. BEO. 488/36591; BOA. İ. HUS. 30/1312-R-005;  
617 Yıldırım, a.g.e., s.200 
618 Konu ile ilgili arşiv vesikasında şöyle deniliyordu: “Yenibağçede kâin Gurebay-ı Müslimin Hastanesinin harekât-ı 
arziyeden rehnedar olub şehremaneti celilesince tamiratı icra olunan mahalleri haricinde müsrif harab kalmış olan 
koğuşların cam ve çerçevelerinin icra kılınan keşfi mucibince mecidi on dokuz guruş hesabıyla on beş bin üç yüz 
otuz iki guruş yirmi santim ile emanete tecridi ve meblağ-ı mezburun üç yüz on senesi büdcesinden sarfına mezuniyet 
itası hususuna dair evkaf-ı hümayun nezaret-i celilesinin takdiri melfufuyla beraber arz ve takdim kılınması hususu 
ol-babda her ne vechle irade-i seniyye cenab-ı hilafetpenahi şeref müteallik buyurulur ise mentuk-u aliyyesi infaz 
olacağı beyanıyla tezkere-i senâveri terkim kılındı efendim” BOA. İ. EV. 8/1312-CA-01 
619 BOA. ŞD. 124/76 
620 BOA. BEO. 691/51774; BOA. İ. EV. 1/1313-R-04 
621 BOA. BEO. 746/55891 



215 
 

21 Kasım 1901 tarihinde hastanenin bir koğuşu Başhekim Ahmet Paşa, 

Operatör Nurettin Bey, Tabib-i Sani İhsan ve Muhasebat-ı Umumiye kâtiplerinden Hacı 

Ali Bey’in oluşturduğu bir komisyon tarafından ameliyathaneye çevrildi.622 İnşaat 

masrafı ile Paris’ten getirilecek cerrahi alet ve edevat için 35.793 kuruş harcandı.623 

Zaman içerisinde binanın yetersiz kalması sebebiyle planları Mimar Kemal 

Bey tarafından çizilen 6 büyük pavyonun yapımına 1910 senesinde başlandı. Binaların 

kaba inşaatı bitmişken çıkan Balkan Savaşı nedeniyle çalışmalar durdu.624 Ardından I. 

Dünya Savaşı’nın başlaması nedeniyle pavyonlar 2 sene kadar boş kaldı. 1917 

senesinde çevrede çıkan yangın nedeniyle evsiz kalanlar geçici olarak bu pavyonlara 

yerleştirildiler. Mütareke sırasında Amerikalılar burada bir hastane açmak istedi. Ancak 

binayı elden çıkarmamak için pavyonlardan biri alelacele tamamlanarak eski binadan 

bazı hastalar buraya nakledildi. Teslim işi gerçekleşmeyince hastalar tekrar eski 

yerlerine taşındı. 1925 yılında bahsi geçen pavyonlar Kuduz Hastanesi’ne verildi. Diğer 

pavyonlar ise Tekel İdaresi’ne kiraya verilip tütün deposu olarak kullanıldı.625   

4.6.2. Geçmişten Günümüze Hastanenin Gelişimi 

1924 yılına kadar Evkaf İdaresi’ne bağlı olarak hizmet veren hastane, Şer’iye 

ve Evkaf Vekâleti’nin kaldırılması ve vakıfların yönetiminin genel müdürlük olarak 

Başbakanlığa bağlanması üzerine, masraflar evkaf idaresi bütçesinden karşılanmak 

kaydıyla, sağlık personelinin atanması ve hastanenin kontrolü gibi hususlarda yönetimi 

Sağlık Bakanlığı’na bırakılmıştır.626 

1924-1925 ders yılı başında Tıp Fakültesi Müderrisler Meclisi’nin verdiği 

kararla tıp öğrencilerinin son iki sınıfının Haydarpaşa’dan İstanbul’a geçirilmesi ve 

İstanbul yakasındaki Gurebâ, Haseki ve Cerrahpaşa hastanelerinden yararlanılması 

kabul edilmiştir. Gurebâ Hastanesi’ne 50 öğrenci gelmiş, bu öğrenciler koğuşlara 

bölünmüş, belli zamanlarda sonradan dâhiliye polikliniği olan odada ders almışlardır.627  

                                                 
622 BOA. BEO. 1748/131073 
623 Yıldırım, a.g.e., s.200 
624 Pilehvarian, a.g.m., s.203 
625 Ataseven, a.g.e., s.12 
626 Gürkan, a.g.m., s.240 
627 Pilehvarian, a.g.m., s.203 



216 
 

Öğrencilerin hastane binasına gelmesiyle beraber hastanede önemli 

değişiklikler yapıldı. Kapı ve pencerelerin tamamı yenilendi. Zemin katta yeni hamam, 

mutfak ve çamaşırhane yapıldı.628 Kuzey cephesinde rutubetli bir yerde bulunan röntgen 

cihazı yetersiz kaldığından Almanya’daki Siemens Fabrikası’ndan yeni bir röntgen 

cihazı alındı.629 Yeni alınan bu cihaz hastanenin güney cephesinde inşa edilen röntgen 

dairesine yerleştirildi.  

1928 yılında 1 ve 4. koğuşlarda intaniye, 2 ve 6. koğuşlarda cerrahi, 3, 5 ve 7. 

koğuşlarda dâhiliye, 8. koğuşta bevliye, 10. koğuşta cildiye, 11. koğuşta verem, 12. 

koğuşta kulak burun boğaz ve 13. koğuşta göz klinikleri vardı. Hastane dışındaki 15. 

koğuş ise tecrithane olarak kullanılıyordu.630 

1928 yılında hastaneye kalorifer tesisatı kuruldu. 1929 yılında ise hastalar için 

bir kabul dairesi hazırlanıp, iki banyo dairesi yapıldı. 1930 yılında biri aseptik diğeri 

septik iki ameliyathane, operatör odası, hemşire odası, sterilizasyon, alçı, pansuman ve 

alet odalarından ibaret modern bir ameliyathane yapıldı.  

1932 yılına gelindiğinde hastanenin doğu ve kuzey köşesindeki eski tuvaletler 

kaldırılıp yanındaki büyük koğuşla beraber bulaşıcı hastalıklara ayrıldı. İçinde tifo ve 

dizanteri hastalıklarına ait iki büyük oda ve diğer bulaşıcı hastalıklar için de boks 

tertibatı olan bir salon ile banyo ve tuvalet yapıldı. Aynı yıl cami önünde mahzen, 

yıkama odası, otopsi salonu, formolin odasından ibaret bir otopsi dairesi yapıldı.  

1933 Üniversite Reformu ile Haydarpaşa’dan İstanbul yakasına taşınan Tıp 

Fakültesi’nin II. Dâhiliye, KBB ile Deri ve Frengi Klinikleri, hastanenin tarihi binasına 

yerleştirildi. Gurebâ Hastanesi’nin yaptırdığı fakat kullanma fırsatı bulamadığı yeni 

pavyonlar, Tıp Fakültesi tarafından birer birer tamamlanamaya başlandı. Gurebâ 

Hastanesi’nin 1910 yılında yapımına başlanan pavyonlarının tamamı 1943 yılında 

kullanıma girmiştir. Bu pavyonların bulunduğu yer halk arasında “Yukarı Gurebâ”, 

tarihi bina ise “Aşağı Gurebâ” olarak anılmaya başlanmıştır.631 

                                                 
628 Yıldırım, a.g.e., s.201; Gürkan, a.g.m., s.240 
629 Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi, Dosya: 199-12, Fon Kodu:30.18.1.1, Yer No: 11.49.2. 
630 Yıldırım, a.g.e., s.200 
631 Yıldırım, a.g.e., s.201 



217 
 

1956 yılına kadar Sağlık Bakanlığı’na bağlı olan hastane, aynı yıl kabul edilen 

6760 sayılı “Vakıflar Umum Müdürlüğü Vazife ve Teşkilatı Hakkında Kanun” 

hükümleri gereğince, tekrar Vakıflar Genel Müdürlüğü’ne bağlanmıştır. 1957’de cildiye 

polikliniği, 1958’de anesteziyoloji servisi ve hayati kimya laboratuarı, 1961’de kadın 

hastalıkları polikliniği açılmıştır. 1965 yılında yatak sayısı 300’e çıkarılarak camiinin 

arkasındaki alana da bir amfi yaptırılmıştır. İstanbul Tıp Fakültesi 1956 yılından 

itibaren, kısmen yapımı biten yeni binalarına taşınmış, ancak hastane ile eğitim ve 

öğretim temelindeki ilişkisi, binalarının tamamlandığı 1966 yılına kadar sürmüştür. 2 

Şubat 1957 tarihli ve 86034 sayılı karar gereğince Bezmiâlem Valide Sultan Vakfı’ndan 

olan Gurebâ Hastanesi’nin bulunduğu sahadan bir miktar arsa İstanbul Üniversitesi’ne 

satılmıştır.632 1966 yılından itibaren Gurebâ Hastanesi yeniden bağımsız bir vakıf 

hastanesi kimliğine kavuşmuştur.633 

Yukarı Gurebâ Hastanesi adıyla anılan Çapa Kliniklerinin yer aldığı 

Bezmiâlem Valide Sultan Vakfı’na ait olan 38493 m2 büyüklüğündeki arsa ve 

üzerindeki binalar gayrimenkul, 23.2.1966 tarih ve 60156 sayılı Bakanları Kurulu kararı 

ile 16.029.000 TL karşılığında İstanbul Üniversitesi Tıp Fakültesi’ne satılmıştır.634 

Yukarı Gurebâ pavyonlarının İstanbul Tıp Fakültesi’ne devrini takiben Vakıflar İdaresi 

yeni bir hastane inşa edilmesine karar vermiş ve 1969 yılında yeni bir hastane binasının 

temelleri atılmıştır.635 

1978 yılında yeni hastane binasına ek olarak kurulması planlanan onkoloji 

merkezinin temeli atılmış ve yapı poliklinik, laboratuar ve ışın tedavisi birimleri ile 50 

yataklı bir klinik ihtiva eden modern bir merkez olarak 1986 yılında hizmete girmiştir. 

Yapılan yeni binada yetersiz olarak projelendirilmiş olan ameliyathaneler, 1983 yılında 

kurulan “Vakıf Gurebâ Hastanesi Kliniklerine Yardım Vakfı”nın öncülüğünde 

yürütülen bir kampanya ile yeniden inşa edilmiş ve ameliyathane sayısı 8’den 12’ye 

çıkarılarak 1998 yılın sonunda hizmete sokulmuştur.636 

                                                 
632 Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi, Dosya:68-22, Fon Kodu:30..18.1.2, Yer No: 145.4..14. 
633 Gürkan, a.g.m., s.241 
634 Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi, Dosya:6828, Fon Kodu: 30..18.1.2, Yer No: 193.13..11. 
635 Yıldırım, a.g.e., s.201 
636 Gürkan, a.g.m., s.241 



218 
 

2000 yılında hastane, Vakıflar İdare Meclisi’nin kararı ile 10 yıl süre ve bedelli 

olarak Sosyal Sigortalar Kurumu Genel Müdürlüğü’ne tahsis edilerek “SSK Bezm-i 

Alem Valide Sultan Vakıf Gurebâ Eğitim Hastanesi” adını almıştır. 2005 yılında ise 

SSK hastanelerinin Sağlık Bakanlığı’na devredilmesi ile yeniden Vakıflar Genel 

Müdürlüğü’ne bağlanmış ve adı bu kez de “Bezm-i Alem Valide Sultan Vakıf Gurebâ 

Eğitim ve Araştırma Hastanesi” olarak değiştirilmi ştir.637 

2010 yılına gelindiğinde, bir üniversite kurma düşüncesi yeniden 

canlandırılmış ve 15.04.2010 tarihinde, 2809 sayılı “Yükseköğretim Kurumları Teşkilatı 

Kanununda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun”a eklenen 124 sayılı ek madde ile 

“Bezmiâlem Valide Sultan”, “Silahtar Abdullah Ağa” ve “Abdülhamit Sani” mazbut 

vakıfları adına Vakıflar Genel Müdürlüğü tarafından, kamu tüzel kişili ğine sahip bir 

vakıf üniversitesi olarak Bezmialem Vakıf Üniversitesi kurulmuştur. 

24 Nisan 2010 tarihli ve 27561 sayılı Resmi Gazete’de yayınlanarak yürürlüğe 

giren 5981 Sayılı Kanuna (Ek Madde 124) göre, yeni kurulan bu üniversite tıp, diş 

hekimliği, eczacılık, sağlık bilimleri ve eğitim fakültelerinden ve bir sağlık hizmetleri 

meslek yüksekokulundan, sağlık bilimleri, adli bilimler ve eğitim bilimleri 

enstitülerinden oluşmaktadır. Bu kanun maddesinde yer alan diğer bir hüküm uyarınca 

da, anılan vakıflara ait tüm menkul ve gayrimenkullerin intifa hakkı da Bezmialem 

Vakıf Üniversitesi Mütevelli Heyeti’ne devredilmiştir. Bu bağlamda 25.10. 2010 tarihi 

itibarı ile Valide Sultan Vakfına ait olan Vakıf Gurebâ Eğitim ve Araştırma Hastanesi 

de tüm eklentileriyle birlikte, Bezmialem Vakıf Üniversitesi’ne devredilmiş ve hastane, 

Bezmialem Vakıf Üniversitesi Tıp Fakültesi Hastanesi adını almıştır. 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın fakir ve garipler için yaptırmış olduğu bu hastane, 

geleneksel yapılanmasını terk ederek, zaman içerisinde hızla modernleşmiştir. 

Günümüzde hastane, günde 4.000 hasta kabul edebilecek poliklinik bölümleri ve 800 

yatak kapasitesi ile hastalara şifa dağıtmaya devam etmektedir. 

                                                 
637 Yıldırım, a.g.e., s. 201; Gürkan, a.g.m., s. 242. 



219 
 

4.7. HASTANE GELİRLERİ 

Akarı olmayan/gösterilmeyen bir vakfın kurulması sözkonusu olamayacağına 

göre, bir vakıf hastanesi de bundan muaf değildir. İncelediğimiz hastanenin tüm gelirleri 

vakfiyesinde belirtilmiştir. Vakfiyede belirtilen gelirler maddeler halinde aşağıda 

açıklanmış olup, öne çıkan bazı akarlar ise ayrıca gösterilmiştir. İlaveten, mükerrer defa 

olmasa da bir bağış geliri bulunmaktadır. 

4.7.1. Hastaneye Ait Vakfiye ve Vakfiye’de Geçen Akarlar 

Bezmiâlem Valide Sultan, Yenibahçe’de kurdurmuş olduğu Gurebâ-i Müslimin 

Hastanesi’nin giderleri için bir vakıf kurdurmuştu. Fakir ve kimsesiz Müslüman erkek 

hastanesi olan bu hastanenin yıllık 500.000 akçeyi bulan masrafına karşılık 

olabildiğince fazla akar olmalıydı ki gelirler giderleri karşılayabilsin. Valide Sultan, 

yıllık 500.000 Akçeyi bulan maaşını vakfetmektense uzun vadede hastaneye gelir 

getirecek mülkleri bağışlamayı uygun görmüştür. Bununla birlikte Bezmiâlem Valide 

Sultan 150 bin kuruş gibi büyük bir meblağı 1840 yılında kurdurmuş olduğu vakfına 

vakfetmiştir. Bu parayla akar alınıp kiraya verilmesi, gelirinin hayratlara kullanılmasını, 

artanın da vakfa katılmasını vakfiyede şart koşmuştur.638 

1845 yılında açılan fakat rutubetli olması nedeniyle açılışı 1847 yılına kalan 

hastanenin akarları Bezmiâlem Valide Sultan’ın yazdırmış olduğu vakfiyenin 12. 

zeylinde bulunmaktadır. 1 Şaban 1263/15 Temmuz 1847 tarihini taşıyan bu zeyil, 

Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün arşivinde bulunan 634 nolu defterin 113. sayfasının 24. 

sırasında yer almaktadır. 58 sayfa olan bu zeyilde Valide Sultan’ın banisi olduğu 

hastaneye vakfettiği unsurlar şöyledir:639 

• Hastanenin bitişiğinde mevcut 1 adet kargir hamam, yine hastane çevresinde 9 adet 

dükkân, hastaneye ait olan camiinin arkasında yer alan, üzerinde ekili olan mahsullerle beraber 

bir adet bahçe, 

                                                 
638 Vakfiye, s.14-15 
639 Vakfiye, s.289-310 



220 
 

• Edremit ve Kemer-i Edremit’te (Balıkesir-Burhaniye) bulunan 3.509 Kise 50 

Kuruşa satın alınmış olan mülk ve hakları olan bahçede dikili olan 20.987 kök ağaç ve sonradan 

dikilen 2.813 kök zeytin ağacı, 

• Yine Edremit Kazası dâhilindeki Göre Köyü’nde Mustafa Raşid Efendi ibni 

Mehmed Emin’den 15.000 Kuruşa satın alınan mülk ve hakları olan 180 kök zeytin ağacı, 

• Göre Köyü Ilıca Hamamı yakınındaki Foti Veledi Kostanti adındaki zimmîden 

11.500 Kuruşa satın alınan mülk ve hakları olan 140 kök zeytin ağacı, 

• Edremit Kazası’ndaki Zeytinli Köyü’nde Beşçınar isimli mahalde Mustafa bin 

Osman isimli bir şahıstan 1.500 Kuruşa satın alınan 20 dönümlük bir arazi ile Fombinac oğlu 

Nikola isimli bir zimmîden 2.300 Kuruş bedelle satın alınan 18 dönümlük bir arazi ve 

üzerindeki 423 kök zeytin ağacı, 

• Kemer-i Edremit Kazası dâhilindeki Pelid Köyü’nde Karaağaçlı Pınarı isimli 

mahalde, Kundakçızade Mustafa Ağa ve kardeşi Halil Ağa ibni Hüseyin’den 27.500 Kuruşa 

satın alınan mülk ve hakları olan bir bahçe ve bu bahçede bulunan 64 kök zeytin ağacı, 

• Pelid Köyü’nde Bezirgân Deresi civarında bir bahçe ve 69 kök zeytin ağacı. Aynı 

köyde Ilıca adındaki mahalde Esiroğlu zeytinliği denilen bahçede 64 kök zeytin ağacı ve 

Derebağı isimli mahalde bir bahçe ve üzerinde dikili 51 kök zeytin ağacı, 

• Pelid Köyü’nde Halil Ağa Deresi isimli mahalde bir bahçe ve dikili 39 kök zeytin 

ağacı. Aynı mahalde bir bahçe ve bu bahçede dikili 43 kök zeytin ağacı, 

• Pelid Köyü’ndeki Karakulak’ta Davudbağı Başı isimli mahalde bulunan bir 

bahçede dikili 70 kök zeytin ağacı ve yeni dikilmiş 15 kök fidan. Köylüce denilen mahalde El-

hac Ahmed Ağa ibni Abdullah’dan 6.150 Kuruşa alınan mülk ve hakları olan bahçe ile bu 

bahçede yer alan 82 kök zeytin ağacı. Çakıllı isimli mahalde El-hac Hasan isimli bir şahıstan 

750 Kuruşa alınan ve tahminen 15 dönümlük tarla ve 200 kök zeytin ağacı. Toplam 25.241 adet 

zeytin ağacı, 

• Edremit ve Kemer-i Edremit kazalarında bulunan ve Maliye Hazine-i Celilesinden 

400 Kise Akçeye 30 adet zeytinyağı mengenesi ve 31 adet zeytinyağı mengenesinden de hisse 

satın alınmıştı. Bu mengenelerden bazıları şöyleydi: 



221 
 

o Edremit Kazası Üçler Köyü’nde Dimitri veledi Felbusi adındaki zimmîden 

7.500 Kuruşa satın alınan bir mengene ve bu mengenede bulunan kazgan ile bütün alet ve 

edevat, 

o Edremit Kazası Zeytinli Köyü’nde Andun veledi Sutri adındaki bir 

zimmînden 7.500 Kuruşa satın alınan mengene, 

o Göre Köyü’nde El-hac Ali Bey ibni Mustafa ve El-hac Mehmed Ağa ibni El-

hac Mustafa’dan 16.050 buçuk Kuruşa satın alınan zeytin mengenesi ve içinde bulunan 3 adet 

kazgan ile alet ve edevatlar, 

• Kocaeli Sancağı Yoros Nahiyesi’nde Evci Koru denilen arazi, 

• Maliye Hazine-i Celilesinden 200 Kise Akçeye satın alınan mülk ve hakları olan 

Terkos Kazası dâhilinde Elacık Merası, Göl, bakkal dükkânı ile Balaban Burnu isimli mahal ve 

Ormanlı Köyü civarındaki Silahtar Ağa Çayırı, Terkos Köyü’nde bulunan birkaç tarla,  

• İstanbul’da Koska yakınında Kızıltaş Mahallesi’nde Derseza Hanım ibneti 

Abdullah’dan Bezmiâlem Sultan’ın vakfına bağışladığı 7.000 Kuruşla satın alınan ve 4 akçe 

kira getirisi olacak bir adet ev, 

• Süleymaniye Camii Şerifi Mahallesi’nde Mehmed Fuad Efendi ve Hatice 

Hanım’dan 15.000 Kuruşa satın alınan bahçe, günlük 12 akçe kira getirisi olan büyük bir ev, 

Bedr-i Kamer Hanım ibneti Abdullah’dan 5.000 Kuruşa satın alınan Ağa Hanı denilen hanın 

160 olan hissesinin 37 hissesi, yani % 23’ü, 

• Firuz Ağa Mahallesi’nde es-Seyyid Mustafa Saib Efendi’den 6.000 Kuruşa satın 

alınan günlük 6 Akçe kira getirisi olan bir adet ev, 

• Galata’da Arnavud Köyü’nde Mahmut Ağa ile Yako, Musi ve Saltana isimli 

Yahudilerden alınan birbirine bitişik 1 adet attâr (aktar), 2 adet balıkçı ve bir adet enfiyeci 

dükkânları ile deniz kıyısında bir miktar arsa,  

• Silivri Nahiyesi’nde Şehtoros Köyü’nde Leyguri veledi Yanako adındaki zimmîden 

satın alınan günlük 2 akçe kira getirisi olan arsa, 

• Mariya isimli Hıristiyan bir bayandan Cezayir Bahr-i Sefid Eyaleti’nde Rodos 

Adası civarında İstanköy Adası’na tabi Batnos Adası’nın altındaki Hurşidler, diğer adıyla Forni 



222 
 

Adası satın alınmıştı. Bu adada etrafı duvarla çevrili 180 parça arazi bulunmaktaydı. Bu araziler 

içerisinde zeytin gibi ağaçların bulunduğu 20 dönümlük arazi, 6 dönüm bağ, 60 adet yemiş, 15 

adet badem, 30 adet zeytin, 2 adet limon, 6 adet şeftali ve 3 adet zerdali ağaçlarının yanı sıra 18 

adet çoban odası bulunmaktaydı. Bu adanın senelik kira getirisi 100 Kuruş olacaktı,  

• Bergos Köyü’nde Metro veledi Hürmüz adındaki zimmîden 6.000 Kuruşa satın 

alınan ve 3 akçe kira getirisi olan bir adet ev ile bu evin altında olan ve Osman Ağa bin 

Ahmed’den satın alınan 2 adet dükkân, 

• Rumeli’nde Varna Kazası’na tâbi Eğridere Köyü civarında Dükkân Taşlığı isimli 

mahalde 2.500 zira arsalı bir taş ocağı ve içerisinde büyut-i adide ve samanlık gibi mülklerin 

olduğu senelik 25 Kuruş kira getirisi olan bir çiftlik,  

• Avrupa tüccarından Dimitri veledi Yorgi isimli bir zimmîden satın alınan 

Anadolu’da Gemlik Kazası’nda Hanaltı adındaki mahalde bulunan senelik 500 Kuruş kira 

getirisi olan 7,5 evlek 4 parça dut bahçesi ile iki taşlı bir su değirmeni. 

Adı geçen akarların yanı sıra hastanenin kuruluş yılı olan 1847 senesi 

Martından itibaren bazı satırcılık (örtülü) hesabı fazlasından günlük 20 kıyye et 

hastaneye verilecekti. Bağdat Eyaleti varidatı fazlasından olan yıllık 750 Kise ve 

Trabzon İskelesi Gümrüğü ile oraya bağlı olan yerlerden elde edilecek olan senelik 

39.847 Kuruş hastanenin akarları ile birleşecek ve hastanenin tüm giderleri için 

kullanılacaktı.640 Eğer bu gelirler yeterli gelmez ise gerekli olan meblağ Valide Sultan’ın 

diğer vakıflarından karşılanmasını emrediliyordu. Bu konu vakfiyede şöyle ifade 

ediliyordu:641  

“hastahane-i mezkurenin kâffe-i levâzimât-i lazimesi rü’yet olunub kifayet etmediği 

halde evkaf-ı mezkurenin ğallatından sarf oluna ve vakfiyye-i ulam ve zeyilleri ve işbu zeyilde 

münderice bi’l-cümle şurutumla amel oluna ve evkaf-ı mezkurenin tebdil ve tağyir ve taklil ve 

teksiri merreten ba’de uhra yed ve meşiyyetimde ola deyu ta’yin-i şurut ve tebyin-i kuyud birle 

bi’l-cümle mevkuf-ı mezkûrları mütevelli-i mûmâ ileyhe bundan akdem teslim buyurduklarında 

ol dahi tesellüm ve kabz vesair evkâf mütevellileri misillü tasarruf eyledi dediklerinde ğıbbe’t-

tasdiki’ş-şer’î vekil-i mir-i müşârul-ileyh hazretleri semt-i vifakdan canib-i ahere atf-ı inan edüb 

bu makule akârat ve menkulat ve eşcârların vakfa iltihakı fukaha-yı izâm aleyhim rahmetu’l-

                                                 
640 Vakfiye, s.334-336 
641 Vakfiye, s.337 



223 
 

Meliki’l-Allam beynlerinde muhtelif olmağla müvekkile-i vakıfe-i müşârun ileyha hazretlerinin 

mülküne istirdad ederim deyu…”  

4.7.2. Vakfiye’de Öne Çıkan Bazı Akarlar 

4.7.2.1. Trabzon Gümrüğü 

Darphane-i Amire Nazırı uhdesinde bulunan Trabzon Gümrüğü Mukataası, 

Hazine-i Celile’den satın alınarak Gureba Hastanesi masraflarına mukabil hastaneye 

akar olarak vakfedilmişti.642 

Gurebâ Hastanesine ait vakfiyeden anlaşıldığına göre Trabzon İskelesi 

Gümrüğü ile oraya bağlı olan yerlerden senelik 39.847 Kuruş elde edilecekti. Bu tutar 

hastanenin diğer akarlarıyla birleşecek ve hastanenin giderleri için kullanılacaktı. 643 

Hastane açılırken, hastane giderleri için vakfedilen Trabzon gümrüğü 

mukataasının satılması düşünülmüş ancak bunun kısa vadeli bir çözüm olduğu 

anlaşılınca bu fikirden vazgeçilmişti. Trabzon gümrüğünün yıllık getirisi 39.847 kuruş 

olup bu miktardan peşin olarak alınacak kısım 4.000 kuruş olarak belirlenmişti. Trabzon 

Gümrüğü’nün kullanım hakkı Seyyid Mehmed Tahir Bey’de idi. Ödemeler haziran ve 

eylül aylarında olmak üzere iki taksitle yapılacaktı. 644 

4.7.2.2. Bağdat Eyaleti Varidatı Fazlası 

Hastane giderleri için sadece Trabzon gümrüğünden elde edilecek gelir yeterli 

değildi. Bu nedenle eksik kalan meblağ için Bağdat Eyaleti’nden elde edilen gelirin 

fazlasının tekabül ettiği 750 kise (187.500 kuruş) ve bazı gümrüklerden, özellikle de 

Trabzon Eyaleti Hâsılatı olan senelik Temettuat’ından elde edilecek gelirin hastane 

giderleri için yeterli olacağı düşünülmekteydi.  

Bağdat Eyaletinden gelecek olan meblağdan 400 kuruşun peşin olarak hastane 

bütçesine aktarılması emrediliyordu. Bununla beraber buradan senelik alınacak olan 750 

                                                 
642 BOA. İ. MMS. 25/661 
643 Vakfiye, s.334-336 
644 BOA. EV. D. 12552 



224 
 

kisenin (187.500) aylık taksitler halinde ve aylık 62,5 kise (15.625) olarak tahsil 

edilmesi öngörülüyordu. 645  

4.7.2.3. Terkos Gölü 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın kurdurmuş olduğu vakıfların önemli gelir 

kaynaklarından olan Terkos Gölü, Maliye Hazine-i Celilesi’nden 50.000 kuruşa satın 

alınmıştı. Alınan bu imtiyaz, Elacık Merası, Göl, bakkal dükkânı ile Balaban Burnu 

isimli mahal ve Ormanlı Köyü civarındaki Silahtar Ağa Çayırı, Terkos Köyü’nde 

bulunan birkaç tarlayı kapsıyordu. 646 

Terkos Gölü, Valide Sultan’ın Gureba Hastanesi’ne vakfıdır. 1874 yılında 

çıkarılan bir fermanla bu gölün imtiyazı İstanbul’un ilk belediye başkanı olan Kamil 

Bey’le Terno Bey’e sahipsiz bir mal olarak 40 yıl süre ile verilmişti. Fakat bu iş 

yürütülememiş ve 1882 yılında yabancı bir kumpanya ile şirket tesis edilmiş ve imtiyaz 

süresi 75 yıla çıkarılmıştır.647 

Terkos Gölü ve çevresindeki vakfa ait olan mahaller kiraya veriliyor, bu kira 

gelirlerinden elde edilen paralar ise Bezmiâlem Valide Sultan’ın kurdurmuş olduğu 

hayır kapılarında değerlendiriliyordu.  

1887 yılına gelindiğinde Terkos Gölü’ndeki Bezmiâlem Valide Sultan Vakfına 

ait olan bazı mahaller Terkos Su Şirketi tarafından işgal edilmişti. Şirket, Vakfa ait olan 

kumsal ve değirmenin sularını alıyor, kumsaldaki taşları kullanıyor ve ihraç ediyor, 

vakfa ait olan arazide birtakım inşaat işleri yapıyor, yol inşası ve su kanalları açarak su 

geçirmek gibi hakkı olmayan işleri yapıyordu. Kanunsuz olan bu durum karşısında 

meydana gelen zarardan dolayı şirket, vakfa 60 lira ödemeye mecbur edilmişti. Bununla 

birlikte balık avı vergisine sahip olan gölün üç sene müddet ve yıllık 200 altın bedel ile 

şirkete verilmesi kararlaştırılmıştı. Mevcut durumla ilgili 20 Ağustos 1887 tarihinde 

                                                 
645 BOA. EV. D. 12552 
646 Vakfiye, s.303 
647 Ataseven, a.g.e., s.9 



225 
 

Dersaadet Su Şirketi sahibi Mösyö Lital ile Evkaf-ı Hümayun Nazırı Mustafa Başa 

arasında yapılan mukavelenin maddeleri şöyleydi:648  

• Birinci madde: Evkaf-ı Hümayun Çatalca kazası dâhilinde Terkos Karyesinde 

vaki Terkos Gölünün Sayd-ı mâhi (balık avı)  hakkını bin üç yüz üç sene-i maliyesi rûz-u 

kasımından itibaren üç sene müddetle şirkete ilzam eder. 

 

• İkinci madde: iş bu ilzamın bedel-i senevîsi olarak iki yüz lirayı-ı Osmanî tayin 

olunup meblağ-ı mezbur beher üç ay iptidasında altmış lira olarak şirket tarafından evkaf-ı 

hümayun hazinesi veznesine teslim olunacaktır. 

• Üçüncü madde: şirket Sayd-ı mâhi müddet-i mezkure zarfında münasip gördüğü 

vechle gerek kemalen ve gerek kısmen ahire icar itmek veyahut kendisi işlettirmek hak ve 

salahiyetine haizdir. 

• Dördüncü madde: şirket göl sahilinde bil-irade-i seniyye verilen imtiyaz 

mukavele ve şartnamesi mucibince yapmış ve yapması melhûz (muhtemel) bulunmuş olan su 

mecralarına her türlü inşaat ve tamirat ve tadilat icrasına me’zundur. 

• Beşinci madde: şirket tarafından göl sahilinde inşa olunup elyevm mevcut 

bulunan imtiyaz şartname ve mukavelenamesi dairesinde ileride inşa olunabilecek olan mecra 

için şirket-i mezkure mecray-ı mezkure ve ileride yapılacak olan mecraları isti’mal itmekde 

devam ettikçe iş bu mukavele ve ibranamenin tarih-i imzasından itibaren ve mart imtiyaziyesi 

havline kadar beher sene altmış Lira-i Osmanî’nin Evkaf-ı Hümayun hazinesine teslimine 

müteahhiddir. 

• Altıncı madde: Sayd-ı mâhi hususuna taarruz ve müdahale vukuu halinde bedel-i 

mezkure mukabil bervech muhaddir şirkete ihlal olunan hukuk ve kifayenin esasını muhafazaya 

şirket itina edeceği gibi icap eder ise şirket-i hazineye ihtar ile müdahelat ve taarruzat ve 

tecavüzat-ı hariciyenin men’i hususunda nezaret-i celileye Mahal-i Evkaf memurları marifetiyle 

şirkete muavinat edecektir. 

• Yedinci madde: şirket sayd-ı mâhi rüsûmu bedeli olan iki yüz lirayı üç sene 

müddetle ve su mecraları içun bervech muhaddir senevî altmış lira-i Osmanî taahhüt etmesiyle 

                                                 
648 BOA. İ. MMS. 94/3961 



226 
 

hukuk ve menfi mütakabele-i tarifin taht-ı te’min ve muhafazaya alınmış olmağla Hazine-i 

Evkaf dahi Beyoğlu Bidayet Mahkemesi birinci hukuk dairesine takdim eylediği 23 kânunusani 

301 (4 Şubat 1886) tarihli istir’asından kıraat edip iş bu mukavele ithamı haricinde har iki 

tarafın yekdeğerinden bir guna hin mutalebesi kalmamış ve binaen aleyh taahhüdan 

muharrereden ma’de ikâfen mütalibattan ve bilcümle muhasımatdan tarafının kabullerini 

müstezim olarak ibralaşmış olduklarını ve şu kadar ki şirket isti’mal eylediği taş bahasıyla 

mübayaa etmiş olduğunu ifade eylediğinden bu halde haziney-i evkaf –ı hümayuna bu babda 

olan davası mezkûr taşı ihrac edenlere aid olacağını mebyin iş bu sened nasihatin olarak bil-

tanzim mukata edilmiştir. 

Terkos Gölü ve çevresi ile ilgili Bezmiâlem Valide Sultan’ın kurdurmuş 

olduğu vakıf ile bu bölgede imtiyaz sahibi Terkos Su Şirketi arasındaki problemler daha 

uzun yıllar süre gelmişti. 1894 yılında yeniden problemler baş göstermiş ve durumun 

çözümü konusunda yardım talep edilmişti.649 

4.7.3. Hastanenin Diğer Gelirleri 

2 Ağustos 1884 tarihinde padişah II. Abdülhamit hastanede yatmakta olan fakir 

hastalara yedirilmesi için 7 adet kurbanlık koyun ve hastanenin masraflarında 

                                                 
649 BOA. EV. D. 12552 konu ile ilgili belgede şöyle deniliyordu: “Cennet-mekân Bezm-i Âlem Vâlide Sultân 
Hazretlerinin icâre-i akâratından olup sene be-sene ma’lûme’l-mikdâr bedel ile Hazîne-i Hassâ-i  Şâhâneye  ihâle ve 
ilzâm kılınmakda olan Terkos Kazâsı’nda vâkı’ Alacalar mandırası ve bakkâl dükkânı ve sâl ve ve göl  ve mer’â ve 
sâireye Terkos su kumpanyası tarafından tecâvüz ile bazı ameliyât icrâ edilmekde olduğundan bunun tahkîkiyle 
netîce-i tahkîkâtın serîan bildirilmesi Fî 4 Kânûn-ı Evvel Sene 310 târihli ve 595 numarolu emirnâme-i emânet-
penâhîde emr ü iş’âr buyrulmuş olduğundan bunun keşf ve tahkîki hakkında bâ-emr Hazret-i  mutasarrıfı ol-cânibe 
azîmet ederek keşfiyyât-ı lâzıme ve tahkîkât-ı mukteziyyeye ibtidâr kılınmışdır. Şöyle ki mezkûr mandıra 
merbûtâtından bulunan kumsâlın Terkos Karyesi ciheti hudûdundan bed’en ile Kanlıdere ağzına kadar göl 
kenârından icrâ kılınan hafrîyât cümlesi mandıra hudûdu dâhilinde olduğu gibi suları dahî mezkûr kumsâldan 
akmakda olduğu müşâhede ve tahkîk kılınmış ve Terkos hudûdunda bulunan iki bâb değirmânın cereyân eden suları 
dahî mezkûr mandıra merbûtâtından bulunan kumsâlın hudûdundan çıkarak değirmânları çevirmekde ise de mezkûr 
su işbu hudûddan çıkdığı içün değirmân sahibleri tarafından mukaddemâ sene be-sene yüz elli guruş mandıra 
idâresine verilmekde iken muahhıran işbu bedelden sarf-ı nazarl mandıra idâresine sarf olunan dakîk-i mezkûr 
değirmânları meccânen öğütmekde olduğu mandıra mer’ası me’mûru Mehmed Ağa tarafından beyân edilmekde 
olduğundan bu vechle gerek kumsâldan çıkan ve gerek değirmânlara gelen suları kumpanya zabt etdiği ve değirmân 
bendini bozduğu yol boyunda olan inşâatıyla değirmân bendi ittisâlinde icrâ eylediği hafriyyâtdan anlaşılmış ve 
kumsâlda boğaz ağzında yol inşâat müteahhidi Mösyö Saldsenerd beş aded baraka inşâ edip ikisinde familyasıyla 
iskân etmekde ve mezkûr barakaların kereste lerini dahî mandıra mer’asıyla Balaban Burnu’mer’asından kat’ 
eylediği gibi göl üzerinde bulunan tarak vapuruna dahî ma’den kömürü yerine mezkûr mandıra mer’asından hatab 
kat’ ederek ihrâk eylediği cihetle  bu yüzden mer’aya dahî mazarrat verdiği tahkîk kılınmış ve Terkos Gölüne gelince 
mezkûr göl derûnunda bulunan tarak vapuruyla taş nakl eden maûnelerin aşağı ve yukarı icrâ etdirilen Taraklardan 
göl derûnunda bulunan balıkların gâ’ib oldukları cihetle iki seneden beri balık mahsûlü tutulmamakda olduğu Ve 
mandıra hudûdunda deniz kenârından taş çıkardup maûneler ile nakl eylediği cihetle mandıra  idâresi idâresine halel 
geldiği tahkîk kılınmış olduğundan işbu raport-ı âcizânemiz  tanzîm ve takdîm kılındı ol-bâbda.” 



227 
 

harcanması için 1.000 Osmanlı lirasını İbrahim Efendi vasıtasıyla hastaneye 

bağışlamıştı. Konu ile ilgili belgede şöyle denilmekteydi:650 

“Şevketlü merhametlü velinimetimiz padişahımız efendimiz hazretleri taraf-ı âli 

malukanelerinden Yeni Bağçede kâin cennetmekân Bezmiâlem Valide Sultan aliyy-ül şan 

hazretlerinin hayratından olan Gurebay-ı Müslimin hastahanesinde mevcud gureba ve fukaraya 

ekl ittirilmek üzere yedi raic ağnâm ile yine bir lutf-u mahsus olmak ve hastahanenin mesafirat-ı 

lâzıme-i müteferrikasına sarf olunmak üzere bin aded liray-ı osmani sani cenab cihanbani 

saadetlü İbrahim Efendi hazretleri vasıtasıyla hastahaneye teslim kılındığı mübeyyen iş bu 

beratlı ilamınız arz kılındı” 

19. yüzyılın sonları Osmanlı Devleti ile Almanya’nın yakınlaştığı bir dönem 

olmuştu. Devlet, orduda ve sivil yönetimde Alman nüfuzuna kapılarını açmıştı. Osmanlı 

Devleti’nin 19. Yüzyıl sonlarında Avrupa güçler dengesini altüst ederek ortaya çıkan 

Almanya ile kurduğu ilişkiler; devletlerarasındaki herhangi iki devletin bağlaşıklığı 

olmaktan daha fazla bir olaydır. Bu ilişkiler diplomatik ve siyasal alandaki boyutların 

ötesinde, her iki ülkenin sosyal ve iktisadi tarihi için de önemli bir yeri vardır.  

II. Abdülhamit dönemi Osmanlı Devleti’ndeki Alman etkisinin yerleştiği bir 

zaman kesitini kapsar. Genç Türkler iktidara geldiklerinde bu nüfuzu daha büyük 

boyutlarda devam ettirmekten başka bir şey yapmamışlardır. Alman nüfuzunun 

yerleşmesinde dünya konjonktürü, Osmanlı Devleti’nin iç siyasal-iktisadi durumu ve 

egemen ideoloji etken öğeler olmuştur.651 

Osmanlı-Alman ilişkilerinin oldukça iyi olduğu II. Abdülhamit döneminde 

ili şkiler sadece askeri ve iktisadi boyutta kalmamıştı. Dönemim Alman İmparatoru olan 

II. Wilhelm, Osmanlı topraklarına bir ziyaret gerçekleştirmişti. 18 Ekim 1898 tarihinde 

başlayan bu ziyaret ilişkilerin daha da kuvvetlenmesine katkıda bulunmuştu.652 Bu 

ziyaretten sonra 18 Ocak 1899 tarihli bir belgeden anlaşıldığına göre Alman İmparatoru, 

İstanbul’daki fakir Osmanlı vatandaşları için tahsis edilen 3.000 Frank tutarındaki bir 

                                                 
650 BOA. Y.PRK. EV. 1/44 
651 İlber Ortaylı, İkinci Abdülhamit Döneminde Osmanlı İmparatorlu ğunda Alman Nüfuzu, Ankara Üniversitesi 
Siyasal Bilgiler Fakültesi yay. Ankara: 1981, s. III-IV. 
652 Ortaylı, a.g.e., s.52-56. 



228 
 

meblağı Gurebâ Hastanesi’ne hibe etmişti.653 EK-3’te, hastanenin bir yıllık (1296) tüm 

gelirlerini görmek mümkündür.654 

4.8. HASTANENİN GİDERLERİ 

Bu bölümde hastanenin giderleri ile ilgili kullanacağımız bütün veriler, 

ulaşabildiğimiz arşiv belgelerine dayanmaktadır.655 Bu belgeler ise, 1847 ile 1879 yılları 

arasındaki 33 yılı kapsamaktadır. 1879 yılı sonrası hastane giderleri ile ilgili belgelere 

ulaşamadığımızı belirtmekte yarar var. 

Hastanenin giderleri dendiğinde akla ilk gelen giderler; personel, tayınat, 

bakım- tamirat ve çoğunluğu ecza ile cenaze giderleri dediğimiz giderlerden oluşan 

çeşitli giderler kalemidir.  

Aşağıda sırasıyla hastanenin bütün gider kalemlerini inceleyeceğiz. Bu 

giderlerin başında personel giderleri kısmı yer almaktadır. 

4.8.1. Personel Giderleri 

Bir kurumun sosyoekonomik yönden incelenmesinde ve araştırılmasında, 

günümüzde de ilk akla gelen gider unsuru, personel giderleridir. Konumuz olan 

hastanenin personel giderlerine bakarken, hastane personelinin kadro dağılımına 

bakmakta yarar vardır. Öncelikle belirtmek gerekir ki, aşağıda yer alacak personel 

listesinin tamamı, hastanenin kurulduğu günden itibaren var olan kadrosu değildir. Bazı 

kadrolar, hastane kurulduğundan itibaren varken, hastane büyüdükçe bu kadroya yeni 

kadroların ilave edildiğini görüyoruz. Sadece yeni kadrolar ilave edilmekle kalmıyor, 

bazı kadroların hastanenin ihtiyacına göre diğer bazı kadrolar ile birleştirildi ğini de 

                                                 
653 BOA. Y. A. HUS. 391/21. Konu ile ilgili belgede şöyle deniliyordu: “Huzur-u malum-u huzur cenab sedaret-
penahiye maruz-u çaker-i kemineleridir ki, haşmetlü Almanya İmparatoru hazretleri tarafından dersaadet fukarasına 
tahsis ve ita buyurulan meblağ-ı malumeden Gurebay-ı Müslimin Hastanesi namına üç bin frankdan ibaret bir 
meblağ ikraz edildiği beyanıyla ve meblağ-ı mezburun irsaliyle mevzu lehine sarfı Almanya sefaretinden bila takdir 
iş’ar olunması üzerine meblağ-ı mezbur emanete teslim hazine olunarak bir kıta muvakkit-i alim ve haberaat olunmuş 
ise de meblağ-ı mezburun kabulüle sefarethaneye cevab yazılması hususunun arz ve istizanına ibtidar kılındı ol 
babda emr-ü ferman veliyül emrindir 6 Şaban 1316 - 8 Kanunuevvel 1314” 
654 BOA. EV.D. 12552 (1261.C.18). 
655 BOA. İ.MSM.25/667 ile diğer belgelerin tamamı Evkaf Defteri olup numaraları şöyledir: 15262, 15428, 15551, 
15694, 15761, 15832, 16049, 16313, 16413, 16422, 16529, 16611, 16806, 17216, 17269, 18069, 18071, 18911, 
19211, 19751, 20072, 22369, 23761, 24395.  



229 
 

görüyoruz. Meselâ Muâvin-i müdîr kadrosu, 1854 tarihine kadar yok iken bu tarihten 

sonra hastane kadrosunda yer aldığını görüyoruz. 

Hastanenin hizmete girdiği 1847 yılında 21 kadro türü varken, 33 yıl sonra 

kadro çeşitleri artmış ve bu sayı 47’ye kadar çıkmıştır. Kurulduğunda 52 personel ile 

hizmete açılan hastane, 1900’lü yıllara doğru idari ve sağlık personeli (memur) sayısı 

24, hizmetli sayısı 97’yi bulmuş ve toplam personel sayısı 121’e ulaşmıştır.  

Hastaneyi daha yakından tanımak için personellerini, personel maaşlarını ve 

bunların yıllar içindeki seyrini bilmek gerekir. Aylık personel giderlerini incelemeye 

geçmeden önce personellerin maaşlarının yıllar içindeki seyrini aşağıdaki tabloda 

görmek mümkündür. 



230 
 

 

Tablo 20: Hastane Personeli ve Maaşlarının Yıllar İçindeki Değişimi (1847-1879) 
(Kuru ş) 

Unvan 18
47

 

18
54

 O
ca

k 

18
54

 
A
ğu

st
os

  

18
56

 
A
ğu

st
os

 

18
58

 E
yl

ül
 

18
60

 K
as

ım
 

18
62

 A
ra

lık
 

18
64

 M
ay

ıs 

18
66

 O
ca

k 

18
72

 M
ay

ıs 

18
79

 O
ca

k 

Müdîr-i Hastahâne 1200 1200 1200 1200 1200 1200 1200 1200 1200 1140 1200 
Muâvin-i Müdîr   600 600 600 600 600 600 600 600 570 570 
Tabîb-i Evvel  1125 1350 1350 1800 1800 3000 3000 3000 3000 2850 2850 
Tabîb-i Sânî 750 1125 1125 1125 1125 2000 2000 2000 2000 1900 1900 
Tabîb-i Sâlis   750 750 750 750 750   750 750 710 1425 
Tabib-(i Rabi')               750   710 1425 
Muavin-i Tabib       750 750 750 750         
Kâtib-i Evvel 750 750 750 750 750 750 750 750 750 710 710 
Kâtib-i Sânî 350 350 350 350 350 350 350 350 350 330 330 
Cerrâh-ı Evvel 500 500 500 500 500 500 500 500 500 475 475 
Cerrâh-ı Sânî 400 400 400 400 400 400 400 400 400 380 380 
Muâvin-i Cerrâh   200 200 200 200 200 200 200 200 190 280 
Elbise Emini ve Vekilharc 400 400 400 400 400 400 400 400 400 380 380 
Elbise Yamağı veB.mal     400 400 400 400           
ElbiseYamağı 150 150         150 150 150 315 312 
Eczâcı-ı Evvel 500 750 750 750 750 750 750 750 750 710 710 
Eczâcı (-ı Sânî) 400 400 400 400 400 400 400 400 400 380 380 
Eczâcı (-ı Sâlis)   200 200 300 350 350 350 350 350 330 330 
Eczâcı (-ı Râbi')       350 300 300 300 300 300 280 380 
Müvezzi' (Postacı) 120 220 220 220 220       220 205 110 
Hâvenzen (Eczacı kalfası)   100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 
Sülükçü ve Berber               100 100   95 
Sülükçü 100 100 100 100 100 100 100 100 100 95 100 
Beytül Mal             200 200 200 190 200 
Bevvâb (Kapıcı) 150 150 150 150 150 150 150 150 150 150 140 
Aşçı Neferi 80                     
Aşçıbaşı Refiki/Onbaşı 125                   110 
Aşçıbaşı 250 400 400 400 400 400 400 400 400 400 400 
Bağcevân (Bahçıvan)     100 100   85 85 85 85 85 85 
Terzi     100 100 100 100 100 100 100 100 100 
Berber 100   100 150 150 150   100   100 100 
Hademe-i Cami-i Şerîf   980 980 980 980 1000 1000 1000 1000     
Âbâd-ı Ahyân/İbriciyân    50 50 50 50 30 30 30 30 30 30 
Câmeşuycu (Çamaşıcı)     100 100 100 100 100 100 100 100 150 
Serhad. Yam. ve Beytülmâl              200         
Serhademe Muavini               150 150 150 140 
Serhademe 200 200 200 200 200 200 200 200 200 200 200 
Odacı                     100 
Tamirci                   250 250 
Hademe-i hastegân  100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 
Meydancı  70 70 70 70 70 70 70 70 70 70 70 
Câbî (-i Vakf)   100 100 100 100 100 100 100 100 95 95 
Muvakkit    20 20 20 20 20 20 20 20 20 20 
Muâvin-i Gassâl     100 100 200 200 200 200 200 150 190 
Gassâl (-ı Evvel)   150 150 250 250 250 250 250 250 250 235 

Kaynak:  BOA. İ.MSM.25/667 ile BOA. EV. Defterleri: 15262, 15428, 15551, 15694, 15761, 15832, 
16049, 16313, 16413, 16422, 16529, 16611, 16806, 17216, 17269, 18069, 18071, 18911, 19211, 19751, 20072, 
22369, 23761, 24395. 



231 
 

Yukarıdaki tabloda ilk dikkat çeken nokta, hastane müdürü maaşının (1200), 

Tabib-i Evvel’in (başhekim) maaşından (1125) yüksek oluşu gelmektedir. Ancak 1854 

yılı maaşlarında Tabib-i Evvel’in maaşının 1350 Kuruş’a çıkarıldığı görülmektedir. 

Hastane ilk hizmete girdiği 1847 yılında hastanede iki tabip olması ve bunlardan birinin 

Tabib-i Evvel, diğerinin Tabib-i Sâni olarak görev yaptığını ve her ikisinin de 

maaşlarının müdür maaşından düşük olmasının sebebi üzerinde durulması gerektiğini 

düşünüyoruz. Belirtilmesi gereken bir diğer nokta da, 1872 yılında her kadroda 

olmamakla birlikte önemli bazı kadro maaşlarından % 5 indirim yapılmıştır. Aşağıda da 

belirtileceği gibi İstanbul’a yapılan göç dalgasının başkente maliyetini hissettirdiği bir 

dönem olarak görebiliriz. Ancak, maaşlardan yapılan tenzilatın daha sonraki 

dönemlerde yapılmadığını yine aynı tablodan görebiliyoruz.  

Tanzimat ile başlayan bürokrasinin yükselişi süreci, aslında büroların, farklı 

teknik iş kollarının uzmanlaşması şeklinde anlaşılması gerekiyor. Tanzimat’ın ilan 

edilişinin (1839) üzerinden sekiz yıl geçtiği halde zihniyet dönüşümünün kurumlara 

hemen yansımadığını görüyoruz. Kültür, en uzun dönemde değişime geçiyor. İdareci 

sınıfın vakıf gibi kurumlarda dahi maaşlar açısından görece üstünlüğü ancak 1854’lerde 

kalkmış görünüyor. 33 yıl sonra 1879’da muavin-i tabib (stajyer doktor) hariç 

hastanedeki bütün tabiplerin maaşı müdür maaşını geçmiş oluyor. İşin daha da ilginç 

yanı, müdürün maaşının hiç değişmemiş olmasıdır. Sadece, müdüre hastane işlerinde 

yardımcı olması için bir müdür yardımcısı kadrosu ihdas ediliyor. Ancak, ihdas edilen 

bu kadronun da maaşı, müdür maaşı gibi hiç artmadan devam ediyor. 

Bir sağlık kurumunda en yüksek maaşın müdür/yöneticinin değil de tabib 

maaşı olması, Tanzimat’ın başlattığı dönüşüme uygun görünüyor. Her şeye rağmen 

bütün bunları sadece Tanzimat’a bağlamak da doğru olmayacaktır. Çünkü aynı tabip 

kadrosunun askeri hastanelerdeki maaşları daha yüksektir. Askeri hastane doktorlarının, 

Bezmialem’in vakıf hastanesindeki doktorlardan her yönden fazla maaş ve tayınat 

aldığını daha önce de belirtmiştik.  

Ubicini’nin 1847’li yıllarda Osmanlı askeri maaşları ile verdiği bilgilerle 

karşılaştırıldığında hastane personeli maaşlarının, özellikle tabib maaşlarının yüksekliği 

fark edilir. Çeşitli rütbelerde verilen askeri personel maaşlar şu şekildedir: Nefer 20, 



232 
 

Onbaşı 30, Bölük emini, 35, Çavuş 40, Başçavuş 50, Mülâzim 180, Yüzbaşı 270, 

Kolağası, 600, Alay emini 900, Binbaşı 1.025, Kaymakam 1.350, Miralay 1.800, Liva 

7.500, Ferik 15.000 ve Müşir maaşı 70.000 kuruş idi.656 

1855 tarihli bir belgede askeri hastane doktorları ile Vakıf Gureba Hastanesi 

doktorlarının maaş karşılaştırması yer alıyor. Konuyu ilerde daha ayrıntılı olarak ele 

alacak olmamıza rağmen ancak şu kadarını söyleyebiliriz. Vakıf Gureba Hastanesi 

tabib-i evvel’i 1350 Kuruş maaş alırken, askeri hastane tabib-i evvel’i ondan 1650 

Kuruş fazla, yani 3000 Kuruş maaş alıyor.657 Vakıf Gureba Hastanesi tabib-i evvel’i 

3000 Kuruş maaşı ancak dört yıl sonra, 1859’da alabilecek.658   

Fark sadece maaşlarda yaşanmıyor, tayınatta da durum böyle. Aynı personele 

askeriyede 360 kıyye ekmek verilirken, Vakıf Gureba Hastanesi başhekimine 270 kıyye 

ekmek veriliyor. Aynı farklılık et, pirinç, tereyağ, yem ve arpa yeminde de görülüyor.659        

Dolayısıyla diğer mesleklerin maaşları sözkonusu dönemde genellikle sabit 

veya düşük artış eğilimindeyken, tabip maaşları % 267 oranında artış ile en yüksek 

oranda artışa konu oluyor. Bugün bile hastanelerde doktor açığının konuşuluyor 

olmasını düşündüğümüzde, doktor yetiştiren kurumların yetersiz olduğu dönemde 

maaşların yukarı doğru bir baskı oluşturmasının gerekçeleri ortaya çıkmış oluyor. 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Tanzimat’ın uzmanlaşma politikaları ile doktor açığının 

kesişerek maaşların yukarı doğru hızlı artış nedeni daha doğru anlaşılabiliyor. 

Diğer kadroların maaşları ve yıllar içindeki seyri hemen hemen değişmemiş 

görünüyor. Yukarıda da belirtildiği gibi tabibler buna istisna teşkil ediyor. Bir diğer 

istisna da, eczâcı-ı evvel ile aşçıbaşının maaşlarıdır. Hastane hizmete açıldığında 

Eczacı-ı evvel’in maaşı 500 Kuruş iken 1854’te maaşı % 50 arttırılarak 750 Kuruş’a 

çıkartılıyor. Aynı oranda maaş artışı, tabîb-i sâni’de de görülüyor. Onun da maaşı, 

750’den 1125 Kuruş’a çıkartılıyor. Aşçıbaşı’nın maaşı 250’den 400 Kuruş’a çıkarak, 

artış oranı hem eczâcı-ı evvel’inkini hem de tabîb-i sâni’nin % 50 maaş artış oranından 

                                                 
656 M. A. Ubicini, Osmanlı’da Modernleşme Sancısı, (Çev. Cemal aydın), Timaş Yayınları, İstanbul: 
1998, s.323. 
657 BOA. EV.D. 15832 (1272. M.5/17 Eylül 1855)  
658 BOA. EV.D. 16806 (1275.L.10/13 Mayıs 1859) 
659 1 Okka-Kıyye=1.282 gram=400 Dirhem; 1 Çeki=226 Kg.; 1 Dirhem=3,205 gram. 



233 
 

fazla, yani % 60 oranında gerçekleşiyor. Bunun açıklaması, yukarıda yapılan 

açıklamaya göre değil, daha çok aşçıbaşı onbaşısı/refiki veya aşçı neferi personellerinin 

1854’te çalışmamasına bağlanması gerektiği kanaatindeyiz. Bazı hastane personelleri, 

bir dönem (yıl veya ay) çalışırken, ileriki dönemlerin kayıtlarında yer almıyorlar. 

Sözünü ettiğimiz dönem için tam bir personel rejiminden veya kurumsallaşmasından da 

söz etmek mümkün görünmüyor. 

Genel olarak personel giderlerini aşağıdaki tabloda görebiliriz. 

Tablo 21: Personel Giderleri Tablosu (Kuruş) 

Tarih 

TOPLAM 
Gider 
 (1) 

Personel  
Giderleri      

(2) 

Personel Giderinin 
Toplam Gidere 

Oranı  
(2/1) 

13.01.1854      35.112        15.345    44% 
13.08.1854      34.214         15.085    44% 
13.11.1854      36.882         15.495    42% 
13.04.1855      37.951         15.585    41% 
13.08.1855      34.305         14.172    41% 
17.09.1855      41.415         15.015   36% 
13.08.1856      41.424         17.705    43% 
13.08.1857      41.307         17.735    43% 
17.11.1857      44.262         17.765    40% 
12.01.1858      43.105         17.914    42% 
12.07.1858      40.737         17.350    43% 
13.09.1858      40.723         17.730    44% 
13.05.1859      45.720         20.243    44% 
13.09.1860      43.171         20.198    47% 
13.11.1860      45.195         20.278    45% 
12.12.1862      38.409         18.633    49% 
13.05.1864      49.001        21.684    44% 
13.10.1864      47.401         21.522    45% 
15.01.1866      49.100         20.315    41% 
21.10.1866      48.815         21.183    43% 
13.05.1872      64.932         20.803    32% 
13.02.1876      44.534         21.641   49% 
13.01.1879      70.571         20.762    29% 

Kaynak:  BOA. İ.MSM.25/667 ile BOA. EV. Defterleri: 15262,  
15428, 15551, 15694, 15761, 15832, 16049, 16313, 16413, 16422,  
16529, 16611, 16806, 17216, 17269, 18069, 18071, 18911, 19211,  
19751, 20072, 22369, 23761, 24395. 

1854 yılında aylık personel maaşları toplamının 15.345, toplam giderin de 

35.112 Kuruş olduğunu görüyoruz. Toplam gider içindeki personel gideri ise % 44 gibi 

oldukça yüksek bir oranı gösteriyor. 25 yıl sonra aylık personel giderlerinin vardığı 

noktada artışın % 35 olduğuna ve aylık personel giderinin de 20.762 Kuruş’a ulaştığına 

şahit oluyoruz. Bu artışın sebebini, personel maaşlarındaki artıştan ziyade personel 



234 
 

sayısındaki artışla açıklamak mümkün görünüyor. Zira, yukarıda da belirtildi ği gibi 

hastanenin hizmete girdiğinde 52 olan personel sayısı, yüzyılın sonuna doğru iki buçuk 

kat artarak sayı 121’e çıkmış oluyor. Doktorların maaşı hariç diğer kadrolarda ciddi bir 

maaş artışı sözkonusu değil. Denebilir ki, doktor maaşları hariç diğer personellerin 

maaşlarında hiçbir artış olmamıştır. 

Buna rağmen 1879’a gelindiğinde aylık toplam giderin % 100 arttığını 

görüyoruz. Bunun başlıca nedeni, aşağıda daha ayrıntılı şekilde göstereceğimiz gibi 

tayınat ve çeşitli giderlerdeki yüksek artıştır.    

Balkanlardaki siyasal sorunların, toprak kayıplarının, Kırım ve 93 Harbi (1877-

78) gibi savaşların İstanbul üzerindeki göç dalgası boyunca yaralı ve hastaların 

bakımının hastane üzerinde ciddi masraflara sebeb olduğunu çeşitli gider kalemindeki 

artıştan tahmin edebiliyoruz. Ancak bu konuya aşağıda yer verileceği için burada kısaca 

değinmiş olduk. 

4.8.2. Tayınat Giderleri 

Tayınat, ayırma ve belli etme anlamındaki Arapça tayın kelimesinin çoğulu 

olup Türkçe’de asker ekmeği, asker azığı olarak kullanılmaktaydı. Tıpkı hastanelerin 

kurum ve işlev olarak önce askeriyede varolup, Tanzimat ile birlikte sivil alanın 

oluşturulmaya çalışılması esnasında sivil bir kimlik kazanması gibi tayın da, aynı işlevi 

gördü. Asker yemeği anlamında kullanılan tayın, bugün bile askerî literatürde varlığını 

hâlâ sürdürmektedir.  

Hastane personeline maaş ile birlikte bedel olarak neredeyse dokuz ona yakın 

miktarda tayın uygulaması vardı. Personele verilen bu tayın, sadece yiyecek değil aynı 

zamanda yiyecek dışı eşyaları da kapsıyordu. Hastane evkaf defterlerinde her personelin 

maaşı ile birlikte tayınatı da gösteriliyordu. Ancak gösterilen tayınatta yiyecek ve 

yiyecek dışı eşyaların ağırlığı gösterilmiyor, “nefer itibariyle” denen bir yöntemle 

belirleniyordu. Kayıtlarda bir nefere düşen tayınatı gösterir bilgiye ulaşamasak da, hangi 

kadroya kaç nefer itibariyle tayın verileceği belliydi. 



235 
 

    

Tablo 22: Hastane Personelini ve Tayınat Miktarını Gösterir Tablo 
İt

ib
ar

-ı
 

T
ay

ın
ât

 

Hastane Personeli 
  İt

ib
ar

-ı
 

T
ay

ın
ât

 

Hastane Personeli 

8 Müdîr-i Hastahâne   1 Bağçevân 

2 Mu'âvin-i Müdîr   1 Hademe-i câmî Mehmed Ağa 
16 Tabîb-i evvel   1 Karantinada Hacı İsmed Ağa 
12 Tabîb-i sânî   1 Odacı Hacı Ali Ağa 
4 Tabîb-i sâlis   1 Hademe Küçük Mehmed 
4 Mu'âvin-i tabîb   1 Hademe Eczâhânede Rıza 
4 Kâtib-i evvel   1 Hademe Boyabadlı Hüseyin 

3 Kâtib-i sânî   1 Hademe Koca Ali 
4 Cerrâh-ı evvel   1 Hademe Kargılı Hüseyin 
3 Cerrâh-ı sânî   1 Hademe Boyabadlı İsmail bin Mehmed 
2 Muâvin-i cerrâh   1 Hademe Kangırılı Süleyman bin Ali 
4 Eczâcî-yı evvel   1 Hade. Kastamonulu Osman bin Mehmed  
3 Eczâcî-yı sânî   1 Hademe Refisoğlu Mehmed bin Memiş 

2 Eczâcî-yı sâlis   1 Hademe Uluz Cumalı EbûBekir bin Kadri   
2 Eczâcî-yı râbi'   1 Hademe Karadenizli Mahmud Çavuş 
3 Elbise Em. ve Vekîl-i harc   1 Hademe İstanbullu ….Zaim 
2 Beytü'l-mâl   1 Hademe Ispartalı Hasan bin Ali 
2 Müvezzi'   1 Hademe Boyabadlı Şakir 
1 Hâvenzen   1 Hademe Niğdeli İbrahim bin Ali 

1 Sülükcü Ali Ağa   1 Hademe Kırşehirli Mehmed 
1 Sülükçü … Efendi   1 Hademe Boyabadlı Hacı Mehmed 
1 Sülükçü Mustafa Ağa   1 Hademe Ahmed bin Şeyh Musa 
1 Berber   1 Hademe Bolulu Ahmed bin Abdullah 
2 Ser-hademe   1 Hademe Boyabadlı Aziz 
1 Terzî   1 Hademe Boyabadlı İbrahim bin İbrahim 

2 Gassâl   1 Hademe Boyabadlı Ali bin İsmail 
1 Muâvin-i gassâl   1 Hademe Taşköprülü Hasan bin Halil 
1 Kapıcı Eyyub Ağa   1 Kandilci Kayserili Hacı Feyzullah 
1 Kapıcı Mehmed Ağa   1 Hademe Kengırılı Hüseyin bin Mustafa 
1 Çameşuyıcı Hüseyin   1 Meydancı Eğinli Ahmed bin Mehmed 
  Çameşuyıcı Halil   1 Meydancı Boyabadlı Çuhadaroğlu Ali 

  Çameşuyıcı Necib   1 Mey. Şebinkarahisarlı Ahmed bin Osman 
  Muvakkıt   1 Mey. Kastamonulu Mustafa bin İsmail  
  Aşçıyân   1 Mey. Çekmece-i kebîrli Emin b. Mustafa 
  Hademe-i Câmi'i Şerif   1 Meydancı Kayserili Hacı Sabri bin Ali 
  Câbî    1 Meydancı Kastamonulu Süleyman b. Veli   
  Âbrâhiyân   1 Meydancı Boyabadlı Hasan bin İsmail 

Kaynak:  BOA. EV. D. 17216 
 
 
 
 
 
 
 
 



236 
 

Nân-ı azîz (Ekmek)    Kıymeti 5983 guruş 20 para  
2991 kıyye  300 dirhem   Kıyyesi 80 para   
Nân-ı hâs (Özel ekmek)   Kıymeti 2131 guruş 00 para  
710 k. 133 d.     Kıyyesi 120 para 
Gûşt (Et)       Kıymeti 000 
797 k.  320 d.    Me’mûrîn 
250 k.    120 d.   Hastegân 
1048 k.  040 d. 
0840 k.     Muhassesât 
0208 k. 040 d.    Kıyyesi 000 para   
Erz-i reşîd (Baldo pirinç)   Kıymeti 5216 guruş 06 para 
1067 k.  023 d.   Me’mûrîn 
0226 k.  072 d.   Şûrba ve pilavlık 
0010 k.  320 d.   Muhallebi 
1304 k. 015 d.    Kıyyesi 160 para  
Nohut     Kıymeti 139 guruş 23 para 
69 k.  323 d.    Kıyyesi 80 para   
Revgân-ı sâde (Sadeyağ)  Kıymeti 3153 guruş 12 para 
189k.  191 d.  Me’mûrîn 
001 k.  255 d. Hastegân 
191 k. 46 d.    Kıyyesi 660 para 
Tuz     Kıymeti 103 guruş 13 para 
64 k. 328 d.     ……….. Neferât 
26 k. 112,5 d.  Hastegân 2339 a.  Be-herine  4,5 by? 
00 k. 327,5 d.   ….   0131a   2,5 by? 
81k. 368d.    Kıyyesi 45 para   
Soğan    Kıymeti 56 guruş 07 para 
64 k. 328 d.  Me’mûrîn 
15 k. 188 d.  Hastegân 
80 k. 116 d.    Kıyyesi 28 para   
Revgan-ı zeyt (Zeytinyağı) Kıymeti 000 
09 k. 389 d.  Me’mûrîn 
45 k. 000 d.  Çameşuyıcıyân             Beheri 20 d.            
00 k. 200 d.    Gassâlhâne  900 a. 
02 k. 000d.     Eczâhâne  10   =910a. 
57 k. 189 d.    Kıyyesi 000 para  
Sabun    Kıymeti 171 guruş 25 para 
09 k. 389 d.  Me’mûrîn 
10k. 000 d.  Çâmeşuycıyâna  
04 k. 000 d.  Koğuş eczâhâne 
03 k. 200 d.  Kandilci berber ve aşçı 
27 k. 189 d.    Kıyyesi 250 para   
Şem’i revgan (Mumyağı)  Kıymeti 203 guruş 25 para 
09 k. 389 d.  Me’mûrîn 
07 k. 000 d.  Koğuş, eczane ve memûr odaları 
16 k. 389 d.    Kıyyesi 480 para   
Muhallebi Şekeri   Kıymeti 44 guruş 38 para 
07k. 80d.    Kıyyesi 250 para 
Gevrek  (255adet- Beheri 240 guruş)  Kıymeti 37 guruş 20 para 
6k. 100d.     
Limon  (166adet-Beheri 12 para) Kıymeti 49 guruş 32 para 
Paça (408 adet-Beheri 16 para)  Kıymeti 163 guruş 08 para 
Süt (10k. Be-heri 160 guruş) Kıymeti 40 guruş 
Kömür  (450 k. Kıyyesi 000 para) Kıymeti 000 guruş  
Hatab  Çeki (Odun yükü) (60 adet)   Kıymeti 000 guruş  
YEKÛN  
17.493 Guruş             29 Para 
Kaynak:  BOA. EV. D. 18069 

 



237 
 

Yiyecek tayını olarak ekmek, özel ekmek (nân-ı has), et, pirinç, sadeyağ, 

zeytinyağı, nohut, tuz ve soğanı saymak mümkün. Yiyecek dışı olarak ise odun, kömür, 

sabun, mumyağı, yem ve arpayemini sayabiliriz. Bütün bunlar, bir çeşit gösterge olarak 

nitelenebilecek hastane kadrolarına göre tespit edilmiş esasa göre dağıtılıyordu. 

Konuyu, aşağıda personel ve tayınat göstergelerini kapsayan tablodan izlemek faydalı 

olabilir. 

1860 tarihli yukarıdaki tabloda görüldüğü gibi en yüksek tayınatı sırasıyla, 

Tabib-i Evvel (16), Tabib-i Sâni (12) ve Müdîr-i Hastane (8) almaktadır. Defterlerde 

kişiye özel tayın unsurlarını değil, o ayın toplam tayınını (tâyınât) gösterir kayıtlar 

mevcuttur. 1862 yılının Aralık ayındaki bir belgede tayın unsurları ve parasal değerleri 

aynen yukarıdaki gibi gösterilmektedir. 

Konu ile ilgili hemen hemen bütün begelerde benzeri tayın unsurlarına 

rastlanmakta olup parasal değerleri ve tayın toplam miktarları değişmektedir.  

Yukarıdaki belgede dikkati çeken en önemli husus et, zeytinyağı, odun ve 

kömür gibi tayınlara biçilen kıymetin sıfır oluşudur. Konu ile ilgili bir kayda 

rastlamamakla birlikte adı geçen tayın unsurlarının vakıf akar ve kaynaklarından 

sağlandığı hususu gelmektedir. Zira, Cezayir Bahr-i Sefid Eyaleti’nde Rodos Adası 

civarında İstanköy Adası’na tabi Batnos Adasındaki zeytinlikler ile Edremit ve Kemer-i 

Edremit kazalarındaki Pelid ve Zeytinli köylerindeki zeytinliklerin vakıf gelirleri 

arasında sayıldığını daha önce de belirtmiştik. Et, odun ve kömür için benzeri şeyler 

düşünülebilir. Ancak somut olarak et, odun ve kömürün ve hatta zeytinyağının da vakıf 

kaynaklarından ücretsiz olarak elde edildiğini şimdilik iddia edemeyiz. 

Her yılın her ayında benzeri tayın giderlerini biliyoruz. Bir ayın örnek tayın 

giderlerini de yukarıda gördüğümüze göre sözkonusu dönem için bu tayın giderlerine 

dönem açısından bakmakta fayda var. 

 

 

 



238 
 

 

Tablo 23: Toplam Giderler (1854-1879) 

Dönem 
Personel 
Gideri Tayınat  

Çeşitli 
Giderler 

Toplam 
Gider 

13.01.1854        15.345         15.220          4.547        35.112    
13.08.1854     15.085        14.855          4.274        34.214   
13.11.1854     15.495        16.124          5.263        36.882    
13.04.1855        15.585         16.314          6.052        37.951    
13.08.1855     14.172        15.416          4.717        34.305    
17.09.1855     15.015        20.653          5.747        41.415    
13.08.1856     17.705        17.550          6.169        41.424    
13.08.1857     17.735        17.371          6.201        41.307    
17.11.1857     17.765        18.150          8.347        44.262    
12.01.1858     17.914        19.562          5.629        43.105    
12.07.1858     17.350        16.629          6.758        40.737    
13.09.1858     17.730        16.952          6.041        40.723    
13.05.1859     20.243        18.028          7.449        45.720    
13.09.1860     20.198        17.490          5.483        43.171    
13.11.1860     20.278        18.985          5.932        45.195    
12.12.1862     18.633        14.289          5.487        38.409  
13.05.1864     21.684        19.052          8.265        49.001    
13.10.1864     21.522        19.358          6.521        47.401    
15.01.1866     20.315        19.446          9.339        49.100    
21.10.1866     21.183        17.512        10.120        48.815    
13.05.1872     20.803        26.256        17.873        64.932    
13.02.1876     21.641        16.324          6.569        44.534    
13.01.1879     20.762        32.854        16.955        70.571    

Kaynak:  BOA. İ.MSM.25/667 ile BOA. EV. Defterleri: 15262,  
15428, 15551, 15694, 15761, 15832, 16049, 16313, 16413, 16422, 16529,  
16611, 16806, 17216, 17269, 18069, 18071, 18911, 19211, 19751, 20072,  
22369, 23761, 24395. 

1854’lerde 15.000 civarında olan aylık tayınat giderlerinin 1855 Eylül ayında 

% 30’ların üzerinde bir artışla 20.653 Kuruş’a çıkmıştır. 1872 Mayıs’ına kadar 15-20 

bin Kuruş arasında seyreden aylık tayınat giderleri 1879’da zirveye ulaşmıştır. 1854 

Ocak ayında 15.220 Kuruş olan tayınat gideri % 116 artarak 1879 Ocak ayında 32.854 

Kuruş’a çıkıyordu. Başlangıç seviyesinde personel giderleri ile aynı olan 15 bin Kuurş 

düzeyindeki tayınat giderinin, dönem sonunda personel giderlerinin ulaştığı 20.762 

Kuruş’tan 12.092 Kuruş daha fazla olduğunu görüyoruz. Personel giderlerindeki artış 

tabib maaşlarındaki artıştan etkilense bile bu artışın temel sebebinin personel 

sayısındaki artıştan kaynaklandığını belirtmiştik.  



239 
 

O halde tayınat giderlerindeki % 116’lık artışın tamamı değilse bile 12.092 

Kuruşluk kısmının açıklanması gerektiği açıktır. Bilindiği üzere 1854-56 yıllarının 

Kırım Harbi olduğu ve harbin çeşitli yansımalarını hatırlamakta yarar var.660   

İstanbul’a gelen göçmenlerin çeşitli kamu kuruluşlarında (cami, imarethane ve 

hastane) geçici olarak bakıldığına şahit olunmaktadır.661 Hastanedeki tayınat giderinin 

personel giderlerinden görece üstünlüğünü, şehirdeki göçmen ve muhacirlerin 

hastanedeki tayından faydalandırıldığı ve bu sebeple masrafların arttığı ileri sürülebilir. 

Nitekim 1864 tarihli bir belgede, Topkapı civarındaki hasta esir ve muhacirlerin 

Yenibahçe Hastanesi’ne alınması yönünde Muhacirun Komisyonu Başkanlığı’nın 

ifadeleri, sorunun uzun yıllar İstanbul’un gündeminde olduğunu gösteriyor.662Kırım 

Harbi’nden ziyade İstanbul’a asıl göç dalgası 93 Harbi ile geliyor. 1876’dan 1897’ye 

kadar İstanbul’a gelerek burada kalan ve Anadolu içlerine dağıtılan muhacir sayısı 

844.854’tür.  

1900 yılına gelindiğinde sadece Bosna Hersek Müslümanlarından Osmanlı 

topraklarına hicret edenlerin sayısı 100.000’i bulmuştu.663  

4.8.3. Çeşitli Giderler  

Çeşitli giderler, aylık gider kalemleri arasında en az tutarda olan gider türüdür. 

Eczane, ölüm-defin, nakliye, tamirat, bakım ve onarım gibi giderlerden oluşur. 

Eczane giderleri, eczanede kullanılan çeşitli kırtasiye ve aletler ile ilaç 

yapımında kullanılan çeşitli doğal bitkiler veya doğal bitkilerden hazırlanmış 

                                                 
660 Kâğıt üzerinde giriştikleri savaşın galipleri arasında görülen Osmanlı Devleti’nin Kırım Harbi’nde Rusya’ya karşı 
savaşa girmesinin nedeni, Rusya’nın 22 Haziran 1853 tarihinde Osmanlı’nın hâkimiyetindeki Eflak ve Boğdan’ı 
(Romanya ve Moldova arasındaki bölge) işgal edişi gelir. Savaş, Osmanlı üzerinde hem mali hem de sosyal bir takım 
sonuçlar doğurdu. İlk defa bu savaş esnasında, savaşı finanse etmek için Osmanlı Devleti’nin dış borç aldığını 
görüyoruz. 1854’te yapılan 3 milyon sterlinlik ilk istikraz ile hazineye 2.29 milyon sterlin girdi ve Mısır’dan alınan 
vergiler güvence gösterildi. Sözkonusu dış borçlanmalar 1877’ye kadar devam etti ve sonunda 20 Aralık 1881’de 
Muharrem Kararnamesi ile Düyûn-ı Umumiye’nin kurulmasına kadar vardı süreç. Dış borçlar için bkz.:Emine Kıray, 
Osmanlı’da Ekonomik Yapı ve Dış Borçlar, İletişim, 1995, İstanbul: ss.205-211. 
661 1854 sonlarına doğru Kırım Karadeniz kıyısında oturan tüm Müslümanlar, Rus Çarı’nın soykırımından korktukları 
için Osmanlı’ya doğru göç etmek istiyordu. Osmanlı Devleti’nin 300.000 göçmeni kabul edeceğini bildirmesi 
üzerine, 1856 yılından itibaren kitleler halinde göçlerin yapıldığını görüyoruz. 1856’da başlayan bu yoğun göç 
dalgasına rağmen, İstanbul’da 1860 senesine kadar iltica eden muhacirlerin ekonomik ve sosyal sorunlarının 
halledileceği bir teşkilat oluşturulmadığı bilinmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz.: Hilmi BAYRAKTAR, “Kırım Savaşı 
Sonrası Adana Eyaleti’ne Yapılan Nogay Göç ve İskânları (1859–1861)”, Bilig , 2008 Bahar, Sayı 45, ss.47-48. 
662 BOA. A.MKT. MHM.308/54 
663 G. Çelik, A.g.t. s.36. 



240 
 

mamüllerin masrafıdır. Bu masrafların tamamını EK-4 Hastane Eczanesi’nde Aylık 

Kullanılan Ürünler Listesi’nden, bir kısmını ise aşağıdaki tablodan izleyebiliriz.   

Tablo 24: Aylık Eczâne Gider Malzemeleri 

Ürün Adı 

K
ıy

ye
 

D
irh

em
 

A
de

t(
a)

/B
y?

 
(b

) 

Çiçek suyu 1 304   
Taflan suyu   204   
Gül suyu   100   
Açt… potas   77   
Afyon sülfatosu   4   
Anber     45b 
Aradot   213   
Nişasta   90   
…soda   100   
Tenkâr   ….   
Pamuk   100   
Yüzdirhemlik şişe     70a 
İkiyüz dirhemlik şişe     70a 
Kanakana kabuğu 2 354   
Tarçın   26   
Turunç kabuğu   ..   
Seymadeviye kabuğu   8   
Haşhaş kabuğu   30   
Kalomel   15 30b 
Karbonadifer   12 30b  
Kunduz hayası   1   
Kebâbe   36   
Yanmış geyik boynuzu 5 233   
Kırım tartar   180   
Tebeşir madeni   18   
Beyaz balmumu   30   
Kırmızı balmumu   100   
Beyaz kâğıt top     3a 
Kaba kâğıt top     1a 
Kanakana hulâsası   8   
Arnika hulâsası   1   
Güzel avrat hulâsası   12   
Râvend hulâsası   8   

Kaynak:  BOA. EV. D. 17216 

Yukarıdaki Aylık Eczane Gider Malzemeleri tablosunda aylık eczane gider 

kalemlerinin bir kısmını ve aylık ne kadar harcandığına dair bilgileri bu tablodan 

görebiliyoruz. Yaklaşık 150 çeşit civarında olan eczane gider kalemleri her ay düzenli 

olarak harcama listelerinde yer alıyor. İlaçlar hastane eczanesinde yapıldığından dolayı 

zengin bir eczane malzeme listesi bulunuyor. 



241 
 

Çeşitli giderlerin eczane giderlerinden başka adı üzerinde bir de mesârifât-ı 

müferrika olan alt bir gider türü vardı ki her ay yaklaşık 25-30 kalemi bulunuyordu. 

Aynı belgeden bu giderin unsurlarını aşağıdaki tabloda görebiliriz. 

Tablo 25: Mesârifât-ı Müferrika (Çeşitli Giderler) Tablosu 

Mesârıfât-ı Müteferrika Kıyye Adet          Kuru ş 
Eczaneye şişe   150 90 
İplik Bahâ     12 
Çalı süpürgesi     49 
Uçak süpürücü     10 
Tekessür olunan cam   40 160 
Hasır süpürgesi   20 55 
Âlât-ı cerrâhiye bilemesi     60 
Gevrek tamiri     3 
Eczane için teneke ölçü ve tamiri     10 
Dülger yevmiyesi   6 90 
Girme çıkma     12 
Elek bahâ      60 
Bahçe için tohum     24,5 
Hammâliye-i revgân-ı zeyt ve kantâriye     …. 

Kırtasiye     75 
Kurdalya     5 
Taşradan alınan sülük     40 
Hastalara kar ve buz     30 
Hastegân için kab     27 
Berber ve bekçi     13 
Şem’ bahâ     3 
Aşçı üstadı     10 
Mesârıfât-ı bargir   45 90 
Saman 120   33 
Hammâliye-i eczâ     40 
  
Yekûn      1001,5 

Kaynak:  BOA. EV. D. 17216 

Çeşitli giderler içinde son alt gider türü ölüm-cenaze ve çeşitli masraflardır. 

Hastanede aylık 30 ila 130 arasında ölüm olduğunu görüyoruz aynı belgelerden. 

1860’larda 37 kişi olan aylık hasta ölümlerinin, 1876’da 122’ye çıktığı görülüyor. Bu 

başlıktaki masrafların sadece ölüm-cenaze ile ilgili olan kısmı 1.160 Kuruş civarında. 

Her ölüm için kefenlik hassa bezi, gülsuyu, penbe, sabun, iplik, lif ile tütsü, setr bezi ve 

mezarcı masrafları oluyor. 1860 yılı Kasım ayına ait bir belge, 50 hastanın öldüğünü ve 

bununla ilgili toplam 1.564 Kuruş 30 paralık masraf yapıldığını kaydediyor. Bu 

masrafların başında kefenlik hassa bezi geliyor ki, topu 80 Kuruş’tan 10,5 top 



242 
 

harcanıyor ve toplamda 840 Kuruş yapıyor. 3 Kıyye 50 dirhem sabun 18 Kuruş 30 para, 

1 kıyye 100 dirhem penbe 17 Kuruş 20 para, gülsuyu 10 Kuruş, lif ile tütsü 19 Kuruş, 5 

zira’ setr bezi 7 Kuruş 20 para, iplik 2 Kuruş ve mezarcıya da 65 Kuruş tutarında bir 

masraf çıkıyor.664Mezarcıya verilen miktar ile ölen hasta sayısı arasında doğru orantılı 

bir bağ olduğunu görüyoruz. Mezarcıya ödenen miktarı ölen hasta sayısına 

böldüğümüzde, hep aynı sayıya ulaşıyoruz 13 (Kuruş). Her mezar kazmanın, mezar 

başına 13 Kuruş gibi bir maliyeti olduğunu çıkarıyoruz buradan da. Fakat 6 yıl sonra 

mezar kazma ücretlerinin artarak, mezar kazma ücretinin 18 Kuruş’a yükseldiğini 

görüyoruz.665 

Toplam Giderler (1854-1879) tablosunda görebileceğimiz çeşitli giderler, 1854 

yılında hem personel hem de tayınat giderlerinin 1/3’ü seviyesinde, toplam giderlerin de 

% 13’ü seviyesinde. 1866 yılında çeşitli giderler kaleminde büyük artışların olduğunu 

görüyoruz ve bu artışlar 1879 yılında zirveye çıkıyor. 1879 yılında çeşitli giderler 

kaleminin tutarı, toplam tutarın % 24’üne çıkıyor. Muhacirlerin bu kalem üzerinde de 

etkisi olduğunu düşünebiliriz. 

4.8.4. Toplam - Net Giderler 

Toplam giderden kastımız, hazinenin karşıladığı bedellerin dahil edilmediği 

personel, tayınat ve çeşitli giderlerin toplamdır. Toplam net gider ise hazinece yapılan 

yardımların düşüldükten sonraki kısmıdır.   

 

 

 

 

 

 

                                                 
664 BOA. EV.D. 17269 (1277.R.28/13 Kasım1860) 
665 BOA. EV.D. 20072 (1283.Ca.11/21 Ekim 1866) 



243 
 

Tablo 26: Toplam Net Giderler Tablosu (1854-1879) 

GİDERLER (Kuru ş) 

Dönem Personel Tayınat  Çeşitli Toplam 
Muhacir 
Masrafı 

Ana 
Gider 

Toplamı 
Hazine 
Yardımı 

TOPLAM 
NET 

GİDER 
13.01.1854 15.345 15.220 4.547 35.112   35.112   35.112 
13.08.1854 15.085 14.855 4.274 34.214   34.214   34.214 
13.11.1854 15.495 16.124 5.263 36.882   36.882   36.882 
13.04.1855 15.585 16.314 6.052 37.951   37.951   37.951 
13.08.1855 14.172 15.416 4.717 34.305   34.305   34.305 
17.09.1855 15.015 20.653 5.747 41.415   41.415   41.415 
13.08.1856 17.705 17.550 6.169 41.424   41.424 25.000 16.424 
13.08.1857 17.735 17.371 6.201 41.307   41.307 25.000 16.307 
17.11.1857 17.765 18.150 8.347 44.262   44.262 25.000 19.262 
12.01.1858 17.914 19.562 5.629 43.105   43.105 25.000 18.105 
12.07.1858 17.350 16.629 6.758 40.737   40.737 25.000 15.737 
13.09.1858 17.730 16.952 6.041 40.723   40.723 25.000 15.723 
13.05.1859 20.243 18.028 7.449 45.720   45.720 25.000 20.720 
13.09.1860 20.198 17.490 5.483 43.171   43.171   43.171 
13.11.1860 20.278 18.985 5.932 45.195   45.195 35.000 10.195 
12.12.1862 18.633 14.289 5.487 38.409   38.409 30.000 8.409 
13.05.1864 21.684 19.052 8.265 49.001 1.024 50.025 30.000 20.025 
13.10.1864 21.522 19.358 6.521 47.401 5.777 53.178 30.000 23.178 
15.01.1866 20.315 19.446 9.339 49.100   49.100 30.000 19.100 
21.10.1866 21.183 17.512 10.120 48.815   48.815 18.815 
13.05.1872 20.803 26.256 17.873 64.932   64.932 34.932 
13.02.1876 21.641 16.324 6.569 44.534   44.534 14.534 
13.01.1879 20.762 32.854 16.955 70.571 7.361 77.932 47.932 

Kaynak:  BOA. İ.MSM.25/667 ile BOA. EV. Defterleri: 15262, 15428, 15551, 15694, 15761,  
15832, 16049, 16313, 16413, 16422, 16529, 16611, 16806, 17216, 17269, 18069, 18071, 18911,  
19211, 19751, 20072, 22369, 23761, 24395. 

 

Toplam Net Giderler Tablosu, bize bazı aylarda muhacirlerin hastaneye olan 

masrafını net olarak görmemizi sağlıyor. Muhacir masrafları eklendiğinde oluşan gider, 

ana gider toplamını veriyor. Oysa daha önce, tayınat ve çeşitli giderler kalemindeki 

masraf artışının gerekçesi olarak muhacirleri zaten zikretmiştik. Burada ayrıyeten 

karşımıza çıkan muhacir masrafları hakkında bir açıklama yapılması zorunlu görülüyor. 

Tayınat ve çeşitli giderler kalemindeki masraf artışının gerekçesi olarak muhacirleri ileri 

sürerken haklıydık. Çünkü o gider kayıtlarında tayınat ve çeşitli giderlerin ne kadarının 

muhacirlere ait olduğu belirtilmiyordu. Ancak 1864 ve 1879 yıllarında gösterilen 

muhacir masraflarının kaynağına baktığımızda, muhacir memur, muhacir hizmetli ve 



244 
 

bunların eşlerine yapılan maaş, tayınat ve ölüm giderlerinin özellikle belirtilmiş 

olduğunu görüyoruz.666 

Muhacir masraflarını toplam gidere eklediğimizde, ana gider toplamını 

buluyoruz. Yukarıdaki tabloda, bir de “hazine yardımı” başlıklı bölüm var. Hazine 

yardımı ise, vakıf gelirlerinin Maliye Nezareti tarafından toplanması nedeniyle, 

Maliye’nin her ay düzenli olarak Evkâf-ı Hümayun Nezareti vasıtasıyla Gureba-i 

Müslimin Hastanesi’ne aktardığı paydır.667 Sözkonusu pay, hastanenin geliri kabul 

edilmelidir. Ancak hazinenin aktardığı bu payların her ay düzenli olarak gelmediğini 

görüyoruz. 1854 yılının, Osmanlı Devleti’nin ilk dış borçlanmayı yaptığı yıl olmasının 

bunda etkisi olabilir. Ancak ileriki aylarda da hazinece karşılanan sözkonusu payın 

aksadığını görüyoruz. 25.000 Kuruş ile başlayan hazinece aktarılan payın 35.000’e çıkıp 

tekrar 30.000 Kuruş sınırına çekilmesi, sonradan payın tamamen kesilmesi, devletin 

mali sıkıntısı olarak açıklanabilir. 1866 yılı Ekim ayından sonraki dönemlerde 

Hazine’nin aktardığı bir pay bulunmamaktadır. Aynı zamanda dönemin, Osmanlı 

Devleti’nin 1859-60, 1866-67, 1867-68, 1871-72 ve 1875-76 yıllarında 200 milyon 

Kuruş’tan fazla açık verdiği yıllar olduğunu unutmamak gerekiyor.668 

Buraya kadar olan hastane giderleri incelememizde, yıllık olarak değil de, aylık 

verileri esas aldık. Aşağıdaki tablo, hastane giderlerini, hastanede yatan yıllık hasta 

sayısını ve bir hastanın hastaneye olan yıllık maliyetini göstermektedir. 

 

 

 

 
 

 

                                                 
666 BOA. EV. D.19211  
667 Coşkun Çakır, Tanzimat Dönemi Osmanlı Maliyesi, Küre Yayınları, İstanbul: 2001, s.60 (Burada Çakır 
tarafından hazırlanan “1271 Tarihli Bütce Nizamnamesine Göre Gider ve Gelir Kalemleri” başlıklı tablodaki (Tablo-
4) giderler içinde Evkâf-ı Hümayûn Hazinesinin Tahsisatı’nın da yer aldığını görüyoruz).  
668 T. Güran, Tanzimat Döneminde Osmanlı Maliyesi: Bütçeler ve Hazine Hesapları (1841-1861), Türk Tarih 
Kurumu Yayınları, Ankara: 1989, s. 12. Karşılaştırmalı bilgi için bkz. Coşkun Çakır, Tanzimat Dönemi Osmanlı 
Maliyesi, Küre Yayınları, İstanbul: 2001, s.56-59. 



245 
 

Tablo 27: Hastane Yıllık Giderleri ve Hasta Maliyetleri (1877-1880) 

  Dönem 

Hicrî 1295 1296 1297 

Miladî 1877-78 1878-79 1879-80 

GİDERLER (Kuruş) 

Personel Giderleri 250.970 278.424 277.728 

Tayınat Giderleri 263.052 318.258 333.508 

Çeşitli Giderler 147.413 168.719 171.148 

Toplam Giderler 661.435 765.401 782.384 

Yatarak tedavi olan yıllık hasta sayısı 62.402 81.454 70.027 

Bir fakir hastanın hastaneye yıllık 
maliyeti (kuruş-para) 10 Kr. 24 pr. 9 Kr. 13 pr. 11 Kr. 7 pr. 

Kaynak:  BOA. EV. D. 12552   

Yıllık yaklaşık 750 bin kuruş gideri olan hastanenin sözkonusu giderlerini nasıl 

karşıladığına gelince, vakıf gelirlerine bakılması gerekiyor. Aynı belgede, vakıf 

gelirlerini ve türlerini gösterir listede 1296 (1879) yılı gelirler toplamını 1.228.102 

kuruş olarak verirken, bunun 418.256 kuruşluk kısmının Maliye Hazinesi’nden gelmesi 

gereken miktar olduğu belirtilmektedir. Bu miktar da oniki aya bölündüğünde yaklaşık 

35.000 kuruş rakamını buluyoruz. Gelmesi gerektiği halde Maliye Hazinesi’nden 

gelmeyen aylık yaklaşık 35.000 kuruş bilgisi, Toplam Net Giderler Tablosu’ndaki 

hazine yardımı sütunu,1866 yılından itibaren boş görünmektedir ve bu boşluk 1879’lara 

kadar devam ediyor.  

Aylık hasta sayılarına baktığımızda, 1893 yılı Ekim ayındaki hastane istatistik 

verileri hastane kapasitesini göstermesi açısından ilginç bilgiler vermektedir. Buna göre 

Eylül ayından Ekim ayına devrolan hasta sayısı 273, Ekim ayında hastaneye giren hasta 

sayısı 445 olup Ekim ayında hastanede işlem gören hasta sayısının 718’e çıktığı 

anlaşılıyor. Ancak ay içinde tedavi görüp iyileşerek ayrılan hasta sayısının 415, tedavi 

esnasında ölen hasta 46, hastaneye girerken ölen hastanın 9 olduğunu da hesaba katınca, 

geriye Ekim ayında hastanede 248 hastanın yataklı kaldığı belirtiliyor.  

Hastanede yatan 248 hastaya, doksana yakın hastalık çeşidi teşhisi konmuştur. 

Sözkonusu hastalıkların başında; iltihâb-ı mehâbâhâd (büyük sınırdaki iltihap), intifâh-ı 

rie (akciğerin şişmesi), zât-ür-rie (zatüre, akciğer ilt.), iltihâb-ı hulkum (boğaz iltihabı), 



246 
 

iltihâb-ı lisât (diş etlerinin çekilmesi), iltihâb-ı levze (bademcilk iltihabı), iltihâb-ı em'â-i 

âd (sürekli bağırsak ilt.), iltihâb-ı em'â-i muvakkat (geçici bağırsak ilt.), inhiraf-ı mîzâc 

(kişilik bozukluğu), teşemmü-i kebed (siroz, karaciğerin muşambalaşması), tesemmüm 

(zehirlenme), devâli (varis), hünnâk (boğmaca, bademcik), remed (göz ağrısı), veca'-i 

batn (karın ağrısı), dâ-ül-küûl (ispirtolu içkilerin çok kullanılmasından meydana gelen 

hastalık, alkolizm), emrâz-ı cildiyye (cildiye) ve dâ-ül-kelb (kuduz) gibi hastalıklar 

vardır.669 

10 Temmuz 1894 tarihli İstanbul depreminden önce hastane, 250 civarında 

yatak kapasitesine ulaştığı görülüyor.     

4.9. VAKIF GUREBA HASTANES İ İLE İSTANBUL’DAK İ DİĞER 

HASTANELER İN KARŞILA ŞTIRILMASI 

4.9.1. Personel ve Yatak Kapasitesi Açısından Karşılaştırma 

Hicri 1297 yılı (1879-1880) devlet salnamesi, o dönemdeki İstanbul’da mevcut 

olan önemli hastanelerin personel ve hastane yatak kapasitesi hakkında önemli bilgiler 

vermektedir. Bu salnamede verilen İstanbul’daki hastaneler şunlardı: 

Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane Seririyat Hastanesi 

Haydarpaşa Hastanesi 

Kuleli Hastanesi 

Beylerbeyi Hastanesi 

Bâb-ı Seraskeri Hastanesi 

Maltepe Hastanesi 

İplikhane Hastanesi 

Gümüşsuyu Hastanesi 

Liman-ı Kebir Hastanesi 

Zeytinburnu Hastanesi 

                                                 
669 BOA. EV.D.28077  



247 
 

Bu hastanelerin yanı sıra Bahriye, Yenibahçe’deki Gurebâ ve Nisa 

hastanelerinin defterleri zamanında alınamadığından dolayı bu salnamede kayıt altına 

alınamamıştı.670 

Kayıt altına alınan İstanbul’daki hastaneler içerisinde en çok yatak kapasitesine 

sahip olan hastane, İplikhane Hastanesi idi. Bu hastane 1500 yatak kapasitesine sahipti. 

Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane Seririyat Hastanesi 100 yataklı idi. Mevcut salnameye göre 

bu hastaneye tedavi için gelen hasta sayısı 520, şifa bulup giden sayısı 419, vefat eden 

hasta sayısı ise 69’du.671 Bu hastanedeki mevcut sıhhiye personeli sayısı 7 idi. Bunlar; 1 

hastalar ağası, 1 ser-eczacı, 4 eczacı ve 1 cerrahtan oluşmaktaydı.  

1845 yılında açılan ve 750 yatak kapasitesine sahip olan Haydarpaşa 

Hastanesi’nde, 1 başhekim, 15 doktor, 1 müdür, 2 kâtip, 3 imam, 15 eczacı ve 8 cerrah 

bulunmakta idi. 

1844 yılında açılan Kuleli Hastanesi’nde ise 280 yatak bulunmakta idi. 

Hastanede, 1 başhekimin yanı sıra 1 müdür, 5 tabip, 6 eczacı, 5 cerrah, 2 kâtip ve 2 de 

imam bulunuyordu. 

Beylerbeyi Hastanesi 1877 yılında açılmıştı. Bu hastanede 800 yatak 

bulunmakta idi. Hastanede, 1 başhekim, 1 müdür, 7 tabip, 10 eczacı, 9 cerrah, 2 kâtip ve 

2 de imam bulunuyordu. 

1828’de açılan Bâb-ı Seraskeri Hastanesi’nde 200 yatak bulunmakta idi. 

Hastanede, 1 başhekim, 1 müdür, 6 doktor, 9 eczacı, 6 cerrah, 3 kâtip ve 2 imam 

bulunuyordu. 

1827 yılında açılan ve 600 yatak kapasitesine sahip olan Maltepe 

Hastanesi’nde, 1 başhekim, 1 müdür, 6 tabip, 13 eczacı, 11 cerrah, 3 kâtip ve 5 imam 

bulunmakta idi. 

                                                 
670 Salname-i Devlet-i Aliyye-i Osmaniye, 1297, def’a 35, İstanbul: 1297, s.333 (bu eser bundan sonraki 
tekrarlarında Salname olarak kısaltılacaktır) 
671 Salname, s.323  



248 
 

1500 yatak kapasitesi ile İstanbul’da belirtilen en büyük kapasiteye sahip olan 

İplikhane Hastanesi’nde672 ise, 1 başhekim, 1 müdür, 10 tabip, 11 eczacı, 9 cerrah, 2 

kâtip ve 4 imam bulunuyordu. 

1845 yılında açılan Gümüşsuyu Hastanesi’nde 220 yatak kapasitesi mevcuttu. 

Hastanede, 1 başhekim, 1 müdür, 4 tabip, 6 eczacı, 5 cerrah, 2 kâtip ve 4 imam 

bulunuyordu. 

1836 yılında açılan ve 100 yatak kapasitesine sahip olan Liman-ı Kebir 

Hastanesi’nde 1 başhekim, 1 tabip, 2 eczacı ve 2 cerrah bulunmakta idi.  

Açılış tarihi tam olarak bilinmemekle birlikte III. Selim veya II. Mahmut 

döneminde açıldığı ileri sürülen ve 70 yatak kapasitesi ile İstanbul’daki en az kapasiteye 

sahip olan Zeytinburnu Hastanesi’nde ise 1 başhekim, 1 tabip, 2 eczacı ve 2 cerrah 

bulunmakta idi.673 

Vakıf Gurebâ Hastanesi’nde mevcut olan personel durumu Kânunusani 1294 

(Ocak/Şubat 1879) tarihinde 1 başhekim, 1 müdür, 1 müdür muavini, 3 tabip, 4 eczacı, 

3 cerrah ve 2 kâtip bulunmaktaydı.674 Bu tarihlerde hastanedeki yatak kapasitesi 200-300 

arasında olduğu düşünülürse Vakıf Gurebâ Hastanesi’nin İstanbul için orta büyüklükte 

bir yapıya sahip olduğu anlaşılmaktadır. 

1297 yılı (1879-1880) devlet salnamesinde verilen hastanelerin yatak 

kapasiteleri ve çalışan sıhhiye memurları aşağıdaki tabloda verilmiştir.675 Ancak Vakıf 

Gureba Hastanesi ile ilgili sözkonusu salnamede bir bilgi olmamasına rağmen, bir evkaf 

defterinde Vakıf Gureba Hastanesi’nin 1879 yılında personel sayısı 114, başka bir 

belgede de 1896 yılı personel sayısının 124’e çıktığını görüyoruz. Vakıf Gureba 

Hastanesi ile ilgili bu bilgiler Hastane Personeli ve Maaşlarının Yıllar İçindeki Değişimi 

                                                 
672 İplikhane Hastanesi adını 1827 yılında Eyüp’te kurulan İplikhane-i Amire/Riştehane-i Amire’den almaktadır. 
Burası, II. Mahmut döneminde hastane olarak kullanılmaya başlanmıştır. 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı’nda burada 
1500 yataklı bir hastane faaliyete geçirilmiştir. İplikhane Hastanesi ve belirtilen diğer hastaneler için bkz. Yıldırım, 
a.g.e., s.174-192 
673 Salname, s. 333. 
674 BOA. EV. D. 24395. 
675 Salname, s. 320-333. 



249 
 

(1847-1879) tablosunda da (Tablo 28) görülebilir. Vakıf Gureba Hastanesi’nin 300 

yatak kapasitesine dair bilgi de, 21 Temmuz 1892 tarihli bir dilekçede geçmektedir.676 

Tablo 28: İstanbul’daki Hastanelere İlişkin Bilgiler (1879-1880) 

Sıra Hastane Adı Y
at

ak
 

K
ap

as
ite

si 

H
as

ta
la

r 
A
ğa

sı
 

B
aş

he
ki

m
 

M
üd

ür
 

T
ab

ip
 

E
cz

ac
ı  

C
er

ra
h

 

K
ât

ip
 

İm
am

 

T
op

la
m

 
P

er
so

ne
l 

1 
Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane 
Seririyat Hastanesi 100 1       5 1     7 

2 Haydarpaşa Hastanesi 750   1 1 15 15 8 2 3 45 

3 Kuleli Hastanesi 280   1 1 5 6 5 2 2 22 

4 Beylerbeyi Hastanesi 800   1 1 6 10 9 2 2 31 

5 Bâb-ı Seraskeri Hastanesi 200   1 1 6 9 6 3 2 28 

6 Maltepe Hastanesi 600   1 1 6 13 11 3 5 40 

7 İplikhane Hastanesi 1500   1 1 10 11 9 2 4 38 

8 Gümüşsuyu Hastanesi 220   1 1 4 6 5 2 4 23 

9 Liman-ı Kebir Hastanesi 100   1   1 2 2     6 

10 Zeytinburnu Hastanesi 70   1   1 2 2     6 

11 

Vakıf Gureba Hastanesi (1879 
yılı) 200                 114 
Vakıf Gureba Hastanesi (1896 
yılı) 300* Memur: 24 Hizmetli: 97 121 

Kaynak: Salname (1297), s. 320-333; BOA. EV. D. 12552 

Vakıf Gureba Hastanesi’nin personel sayılarının diğer hastanelere göre görece 

yüksek oluşu, diğer hastanelerin askeri hastane olmasına yorulmalıdır. Bugün bile 

askeri hastanelerde ve orduevi gibi askeri tesislerde temizlik, berber, terzi ve garsonluk 

gibi alt hizmet grubu işlerin erler tarafından yerine getiriliyor oluşunu düşünürsek, o 

dönemin askeri hastanelerinde hizmetçi, aşçı, aşçı neferi, meydancı, bahçıvan, terzi ve 

berber gibi gibi kadrolara maaş verilmeden askeri personele (er-nefer) gördürülmesi 

makul gözükmektedir.  

Bu durumda Vakıf Gureba Hastanesi’nin personel sayılarını diğer askeri 

hastanelerle karşılaştırırken hizmetli sayısını dışarıda tutmamız daha doğru olacaktır. 

1896 yılı için Vakıf Gureba Hastanesi’nin personel sayısını 24 (memur) kabul etmek 

gerekiyor. 24 personelli Vakıf Gureba Hastanesi ile 22 personelli Askeri Kuleli 

                                                 
676 BOA. EV. D. 12552 



250 
 

Hastanesi’ni karşılaştırmak, tutarlılık açısından daha doğru olacaktır. 280 yatak 

kapasitesine sahip Kuleli Hastanesi’nde de 22 personel hizmet görüyor, 300 yataklı 

Vakıf Gureba Hastanesi’nde de 24 personel hizmet görüyor.  

Hasta ve yatak kapasitesi açısından bir karşılaştırma yaptığımızda da, dikkat 

çekici bir sonuçla karşılaşıyoruz. Sonuçlar, aşağıdaki tabloda daha net görülüyor.  

Tablo 29: Hastane Personeli ve Yatak Sayısı Karşılaştırması 

  Hastane Adı Y
at

ak
 K

ap
as

ite
si 

T
op

la
m

 P
er

so
ne

l 

B
ir 

pe
rs

on
el

e 
dü
şe

n 
ya

kl
aş

ık
 y

at
ak

 s
ay

ıs
ı 

1 Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane Seririyat Hastanesi 100 7 14 

2 Haydarpaşa Hastanesi 750 45 17 

3 Kuleli Hastanesi 280 22 13 

4 Beylerbeyi Hastanesi 800 31 26 

5 Bâb-ı Seraskeri Hastanesi 200 28 7 

6 Maltepe Hastanesi 600 40 15 

7 İplikhane Hastanesi 1500 38 39 

8 Gümüşsuyu Hastanesi 220 23 10 

9 Liman-ı Kebir Hastanesi 100 6 17 

10 Zeytinburnu Hastanesi 70 6 12 
11 Vakıf Gureba Hastanesi 300 24 13 

Kaynak: Salname (1297), s. 320-333; BOA. EV. D. 12552 

Bir personele düşen yaklaşık yatak sayısını, hastane yatak kapasitesini yine 

hastane toplam personeline böldüğümüzde buluyoruz. Bulduğumuz sonuç, bir açıdan 

ilgili hastanenin iş yoğunluğunu görmemize de yardımcı olabilir. Yukarıdaki tablodan 

bulduğumuz sonuçlar, Beylerbeyi ve İplikhane Hastanesi istisna tutulursa, bir hastane 

personeline düşen, yani ilgilenmesi gereken yaklaşık ortalama, 12 ila 17 arasında 

değişiyor. Bu durumda hastane yönetimi açısından, bir hastane personeline düşen veya 

yani ilgilenmesi gereken yatak sayısı, 12 ile 17 arasındaki düzlemde; 12’ye daha yakın 

olanlar ideal iş ortamında, 17’ye daha yakın olanlar ise ideal olmayan, yorucu bir iş 

ortamında çalıştığını gösterir, diyebiliriz. Fakat bunu kesin olarak söyleyemeyiz. Kesin 

olarak söyleyebilmemiz için, hastanein sahip olduğu yatak kapasitesinin, bütün 



251 
 

hastaneler için her zaman dolu olması gerekir. İfade etmeye çalıştığımız sonuç, hastane 

kapasitesinin tam dolu olduğu durumlarda geçerlidir. İdeal iş ortamı açısından Vakıf 

Gureba Hastanesi’nin 250’yi bulan dolu yatak kapasitesini bildiğimiz için, ideal iş 

ortamına diğer askeri hastanelere oranla daha yakın diyebiliriz. Elbette aynı ifedeyi, 

Kuleli ve Zeytinburnu Askeri Hastaneleri için de kullanmamız yerinde olacaktır. 

Burada, elverdiğince hastane, hasta ve yatak kapasitesi karşılaştırmasını 

yapmaya çalıştık. Bundan sonraki kısımda ise askerî hastanelerle Vakıf Gureba 

Hastanesi personellerinin maaş ve tayınat açısından karşılaştırmasını yapmaya 

çalışacağız. 

4.9.2. Askerî Hastane ile Maaş ve Tayınat Açısından Karşılaştırma 

Askeri hastanelerin iş yoğunluğunu, personel başına düşen hasta yatak 

kapasitesinin yüksekliğinden çıkarabiliriz. Hatta dönemin, Kırım ve 93 Harbi’ni de 

kapsadığını düşünürsek, yatakların pek boş olamayacağını varsaymamız gerekecektir. 

Yoğun iş temposuna göre askeri hastane personelleri, vakıf hastanelerinde çalışan, 

örneğin Vakıf Gureba Hastanesi’nde çalışan personelden maaşları yüksek miydi düşk 

müydü sorusunun cevabı, bu açıdan çok önemlidir. 

Elimizdeki 1855 tarihli bir belge, bize askeri hastane personelleri ile Vakıf 

Gureba Hastanesi personellerinin maaş ve tayınat açısından karşılaştırmasını 

vermektedir. Buna göre ilk örneğimiz, her iki hastanede de Tabîb-i Evvel’e verilen maaş 

ve tayınatlardır. 

 

 

 

 

 

 



252 
 

Tablo 30: Tabîb-i Evvel’in Maaş ve Tayınat Karşılaştırması 

Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Tabîb-i Evvel Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 3000     1350     1650   

           

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem) (kıyye) (dirhem) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 360     270     90   

Gûşt (et) 96   60   36   

Urz (pirinç) 128 160 45   83 160 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 22 320 15   7 320 

Şa’r yem (arpa yemi) 24,5   24,5   0   

Saman yem 496     480     16   

Nohut       8 160   8 160 

Tuz       7 320   7 320 

Soğan       7 320   7 320 

Şem’i revgan (mum yağı)       1 80   1 80 

Sabun       1 80   1 80 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       1 80   1 80 

Kömür       108     108   

Hatab (odun)     2 31 160 2 31 160 
Kaynak:  BOA. EV.D. 15832 (1272.M.5/17 Eylül 1855 Pazartesi ) 

Askeri hastanelerdeki tabîb-i evvel’in (başhekim), Vakıf Gureba 

Hastanesi’ndeki meslektaşından 1.650 Kuruş maaş fazla yani 3.000 Kuruş alması, 

dikkati çeken ilk özelliktir. Vakıf Gureba Hastanesi’ndeki Tabîb-i Evvel’in, Askeri 

hastanelerdeki meslektaşının maaşına ulaşması beş yılı, 1860’ı bulacaktır. Personel 

Giderleri başlığı altındaki “Hastane Personeli ve Maaşlarının Yıllar İçindeki Değişimi 

(1847-1879)” adlı tablosunda Tabîb-i Evvel’in, yıllar içindeki maaş artışları daha 

ayrıntılı görülebilir. 

Askeri hastanelerdeki tabîb-i evvel’in sadece maaşı fazla değildi, aynı zamanda 

aylık verilen tayınatlarda da Vakıf Gureba Hastanesi’ndeki meslektaşından fazlası vardı. 

Ekmek, et, pirinç, sadeyağ ve saman yemi gibi tayınatlarda askeri hastanelerdeki tabîb-i 

evvel, ayrıcalıklı konumdaydı. Vakıf Gureba Hastanesi’ndeki tabîb-i evvel’in tek 

ayrıcalığı nohut, tuz, soğan, mumyağı, sabun, zeytinyağı, kömür ve odun konusundaydı. 

Bu tayınlar, askeri personele verilmiyordu. 



253 
 

Ayrıcalıklı konumda olan askeri hastanelerdeki sadece tabîb-i evvel değildi. 

Hemen hemen bütün kadrolarda, askeri personel lehine yukarıdaki farka yakın farklar 

bulunuyordu. Örneğin, askeri hastanedeki hastane müdürünün maaşı 3000 Kuruş iken, 

Vakıf Gureba Hastanesi’ndeki hastane müdürü 1200 Kuruş maaş alıyordu. Ancak 

hastane müdür yardımcısı gibi bazı kadrolar da, askeri hastanelerde bulunmazken, Vakıf 

Gureba Hastanesi’ndeki hastane müdür yardımcısının maaşı 600 Kuruş idi. Askeri 

hastaneler ile Vakıf Gureba Hastanesi’ndeki pek çok personelin maaş ve tayınat 

karşılaştırmasını “Askeri Hastane Personeli ile Vakıf Gureba Hastanesi Personelinin 

Maaş ve Tayınat Karşılaştırması” adı ile EK-5’ten görmek mümkündür.677  

                                                 
677 BOA. EV.D. 15832. 



254 
 

SONUÇ 

Osmanlı döneminde sağlık hizmetleri, vakıf olarak oluşturulmuş kurumlar 

aracılığıyla sunulmuştur. Bazı sağlık kurumları dışında kalan tüm hastaneler vakıf 

statüsünde hayata geçirilmiştir.  

Hastanelerin ve sağlık örgütlerinin yurt çapına dağılması 1840’dan sonra 

başlar. İlk açılan hastanelere Gureba Hastanesi adı verilmiştir. Askerî hastalar için 

askerî hastaneler uygulaması varken, 19. yüzyılın ikinci yarısında sivil hastalar için de 

hızla gurebâ hastaneleri açılmıştır. Gurebâ hastanelerinin bir nevi eski adı olan 

darüşşifalar kimsesiz muhtaç hastalara hizmet vermek için genelde padişahlar, onların 

hanımları, kızları, valide sultanlar ve varlıklı kimseler tarafından yaptırılıyordu. 

Bezmiâlem Valide Sultan’ın Yenibahçe’de 1845’te kurulmaya başlanıp 1847 

yılında tam anlamıyla hizmete açtırdığı Gurebâi Müslimin Hastanesi, İstanbul’daki “son 

şifahane” ve “ilk hastane” olarak anılmaktadır. 

Bezmiâlem Valide Sultan tarafından fakir ve kimsesiz Müslümanların tedavi 

edilmeleri için yaptırılan ve yukarıda adı geçen hastaneyi Valide Sultan’ın yaptırması 

için çeşitli nedenler vardır. Bu nedenlerin başında, kolera ve çiçek gibi bulaşıcı 

hastalıklar nedeniyle var olan sağlık kurumlarının ihtiyacı karşılayamaması gelmektedir. 

Hastanenin açılış tarihiyle ilgili tartışmalar bulunmakla birlikte, arşiv 

belgelerinden elde ettiğimiz bilgiler, hizmete açılış tarihinin 12 Mart 1947 olduğuna 

işaret etmektedir. Sultan Abdülmecid, eksikleri tamamlanan hastanenin 12 Mart 1847 

Cuma günü açılmasını ve fakir ve kimsesiz Müslüman hastaların kabul edilmesini 

emretmiştir.  

23 Ocak 1847 tarihinde hastanenin tahsisatı, memurları, hademeleri ve diğer 

hususlar hakkında bir nizamname taslağı hazırlanmış ve padişah tarafından bu 

nizamname kabul edilmiştir. Hastane faaliyetlerinin yürütülmesine ilişkin tüm detaylar 

bu nizamnamede mevcuttur. Gurebâ Hastanesi’nin Nizamnamesi o günkü bilgi ve 

görüşlere göre düzenlenmiş olmasına rağmen bugünkü görüşlerin de pek çoğunu 



255 
 

içermektedir. Nizamnamede hastanede çalışan sağlık ekibi, maaşları, vizite ve nöbetleri, 

hastaların kabul ve tedavi şartları ayrıntılı şekilde düzenlenmiştir. 

Hastanenin hizmete girdiği 1847 yılında 21 kadro türü varken, 33 yıl sonra 

kadro çeşitleri artmış ve bu sayı 47’ye kadar çıkmıştır. Kurulduğunda 52 personel ile 

hizmete açılan hastane, 1900’lü yıllara doğru idari ve sağlık personeli (memur) sayısı 

24, hizmetli sayısı 97’yi bulmuş ve toplam personel sayısı 121’e ulaşmıştır. Bazı 

kadrolar, hastane kurulduğundan itibaren varken, hastane büyüdükçe bu kadroya yeni 

kadrolar ilave edilmiştir. Sadece yeni kadrolar ilave edilmemiş, bazı kadroların 

hastanenin ihtiyacına göre diğer bazı kadrolar ile birleştirilmi ştir. 

İlk belgelerde hastane müdürünün maaşının, tabiblerin maaşından yüksek 

olduğu anlaşılmaktadır. Ancak daha sonraki dönemlerde bu durum tabiblerin lehine 

gelişerek devam edmiştir. Ayrıca hastanede görevli personeller arasında bir de müdür 

yardımcısı dikkati çekmektedir. Yeni bir hizmet sınıfının gelişmesine örnek olan bu 

kadro, askeri hastanelerde bulunmamaktadır. 

Bir sağlık kurumunda en yüksek maaşın müdür/yöneticinin değil de tabib 

maaşı olması, Tanzimat’ın başlattığı dönüşüme uygun görünmektedir. Aynı tabip 

kadrosunun askeri hastanelerdeki maaşları daha yüksektir. Askeri hastane doktorları, 

vakıf hastanesindeki doktorlardan her yönden fazla maaş ve tayınat almaktadır. 

Kuruluş yıllarında hastane müdürü maaşının (1200), Tabib-i Evvel’in 

(başhekim) maaşından (1125) yüksektir. Ancak 1854 yılı maaşlarında Tabib-i Evvel’in 

maaşı 1350 Kuruş’a çıkarılmıştır. 1872 yılında her kadroda olmamakla birlikte önemli 

bazı kadro maaşlarından % 5 indirim yapılmıştır. Maaşlardan yapılan indirim daha 

sonraki dönemlerde yapılmamıştır. 

1854 yılında toplam gider içindeki personel gideri, % 44 gibi oldukça yüksek 

bir orana sahiptir. 25 yıl sonra aylık personel giderleri % 35 düzeyinde gerçekleşmiştir. 

Tutar olarak önemli miktarda yükselen personel giderinin artışın sebebi, personel 

maaşlarındaki artıştan ziyade personel sayısındaki artıştır. Hastanenin hizmete 

girdiğinde 52 olan personel sayısı, yüzyılın sonuna doğru iki buçuk kat artmıştır. 

Doktorların maaşı hariç diğer kadrolarda ciddi bir maaş artışı sözkonusu değildir. 



256 
 

Gurebâ-i Müslimin Hastanesi’nin giderleri için bir vakıf kurulmuştur. Fakir ve 

kimsesiz Müslüman hastanesi olan bu hastanenin yıllık 500.000 akçeyi bulan masrafını 

karşılamak için Valide Sultan, yıllık 500.000 Akçeyi bulan maaşını vakfetmektense 

uzun vadede hastaneye gelir getirecek mülkleri bağışlamayı uygun görmüştür. Bununla 

birlikte Bezmiâlem Valide Sultan 150 bin kuruş gibi büyük bir meblağı 1840 yılında 

kurdurmuş olduğu vakfına vakfetmiştir. Bu parayla akar getirecek mülkler alınıp kiraya 

verilmesi, gelirinin hayratlara kullanılmasını, artanın da vakfa katılmasını vakfiyede şart 

koşmuştur. 

Hastanenin gelir kaynaklarından biri de hazine yardımıdır. Bu yardım, vakıf 

gelirlerinin Maliye Nezareti tarafından toplanması nedeniyle, Maliye’nin her ay düzenli 

olarak Evkâf-ı Hümayun Nezareti vasıtasıyla Gureba-i Müslimin Hastanesi’ne aktardığı 

paydır. Ancak hazinenin aktardığı bu paylar her ay düzenli olarak gelmemiştir. Aksama 

ilk olarak Osmanlı Devleti’nin ilk dış borçlanmayı yaptığı 1854 yılında olmuştur. 

Ancak ileriki dönemlerde de hazinece karşılanan sözkonusu payda aksamalar 

görülmektedir. 1866 yılı Ekim ayından sonraki dönemlerde ise Hazine’nin aktardığı bir 

pay bulunmamaktadır. Hazine yardımının aksaması ya da tamamen kesilmesi, Osmanlı 

maliyesinin 1859-60, 1866-67, 1867-68, 1871-72 ve 1875-76 fazla açık verdiği 

yıllardır. 

Kırım Savaşı dolayısıyla alınan dış borçlar ile ülkeye, özellikle İstanbul’a gelen 

Balkan ve Kafkas göçmenlerinin, Osmanlı’nın Tanzimat ile hedeflediği sosyo-

ekonomik dönüşümün gecikmesinin en başta gelen sebepleri arasında görünüyor. 



257 
 

KAYNAKÇA 

I.  KİTAP VE TEZLER 

Akdağ, Mustafa, Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tarihi (1243-1453) – Cilt: I, Barış 

Yayınevi, Ankara: 1999. 

Akgündüz, Ahmed, Tüm Yönleriyle Osmanlı’da Harem, Timaş Yay., İstanbul: 2007. 

Akgündüz, Ahmet, İslâm Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf Müessesesi, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara: 1988. 

Akyay, Necmettin, Osmanlı İmparatorlu ğu’da Sağlık Örgütleri ve Sosyal 

Kurulu şlar, H.Ü. Toplum Hekimliği Yayını, No: 19, Ankara: 1982. 

 Akyay, Necmettin, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Sağlık Örgütleri ve Sosyal 

Kurulu şlar, H. Ü. Toplum Hekimliği Bölümü Yay. Ankara: 1982. 

Akyıldız, Ali, Para Pul Oldu, İletişim Yayınları, İstanbul: 2003. 

Ayar, Mesut, Osmanlı Devletinde Kolera İstanbul Örneği (1892-1895), Kitabevi, 
İstanbul: 2007. 

Barton, James L., Amerikan Misyonerler Heyeti Sekreterinin Anıları Tü rkiye’de 

Gündoğumu, Yeditepe Yayınları (Çev. Zekeriya Başkal), İstanbul: 2010. 

Behar, Cem, “Osmanlı Nüfus İstatistikleri ve 1831 Sonrası Modernleşmesi”, Osmanlı 

Devleti’nde Bilgi ve İstatistik, (Ed. Halil İnalcık, Şevket Pamuk), T.C. 

Devlet İstatistik Enstitüsü, Ankara: Aralık 2000. 

Behar, Cem, Osmanlı İmparatorlu ğunun ve Türkiye’nin Nüfusu: 1500 – 1927, T.C. 

Devlet İstatistik Enstitüsü, Ankara: Mayıs 1996. 

Cezar, Yavuz, Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişim Dönemi, Alan Yayıncılık, 

İstanbul: 1986. 



258 
 

Cox, Samuel Sullivan, Bir Amerikan Diplomatının İstanbul Anıları 1885-1887, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları (Çev. Gül Çağalı Güven), İstanbul: 

2010. 

Çelik, Gülfettin, “Sosyo Ekonomik Sonuçları İle Osmanlı Türkiye'sine Göçler 1877-

1912”, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Doktora 

Tezi, İstanbul: 1994. 

Çelik, Zeynep, 19. Yüzyılda Osmanlı Başkenti Değişen İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, İstanbul: 1998. 

Çizakça, Murat, “Osmanlı Dönemi Vakıflarının Tarihsel ve Ekonomik Boyutları”, 

Türkiye’de Hayırseverlik: Vatanda şlar, Vakıflar ve Sosyal Adalet, 

TÜSEV Yayınları, İstanbul: 2006. 

Demirel, Ömer, Sivas Şehir Hayatında Vakıfların Rolü,  Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara: 2000. 

Eaton, William, 19. Yüzyılın Başında Osmanlı İmparatorlu ğu, Kitabevi (Çev. 
İbrahim Kapaklıkaya), İstanbul: 2009.  

Freely, John, Saltanat Şehri İstanbul, İletişim Yayınları (Çev. Lale Eren), İstanbul: 

2002. 

Genç, Mehmet, “Osmanlı İktisadi Dünya Görüşünün İlkeleri”, Devlet ve Ekonomi, 

Ötüken Yayınları, İstanbul: 2000. 

Güran, Tevfik, Ekonomik ve Mali Yönleriyle Vakıflar,  İstanbul: Nisan 2006. 

Güran, Tevfik, Osmanlı Dönemi Tarım İstatistikleri: 1909, 1913 ve 1914, Devlet 

İstatistik Enstitüsü, Tarihi İstatistik Dizisi, Cilt: 3, Ankara: 1997. 

Güran, Tevfik, Osmanlı Mali İstatistikleri, Bütçeler, 1841-1918, T.C. Devlet İstatistik 

Enstitüsü, Ankara: Eylül 2003. 

Güran, Tevfik, Tanzimat Döneminde Osmanlı Maliyesi: Bütçeler ve Hazine 

Hesapları (1841-1861), Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara: 1989. 



259 
 

Halaçoğlu, Yusuf, XVIII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorlu ğu’nun İskân Siyaseti ve 

Aşiretlerin Yerle ştirilmesi , Türk Tarih Kurumu, Ankara: 2006. 

Issawi, Charles, The Economic History of the Middle East 1800-1914, The 

Univercity of Chicago Press, Chicago and London, 1966. 

İhsanoğlu, Ekmeleddin, Suriye’de Modern Sağlık Müesseseleri, Hastaneler ve Şam 

Tıp Fakültesi, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara: 1999. 

İhsanoğlu, Ekmeleddin, “Osmanlı Eğitim ve Bilim Müesseseleri”, Osmanlı Medeniyeti 

Tarihi, Cilt: 1,  (Editör: Ekmeleddin İhsanoğlu), Zaman Gazetesi yay., 

İstanbul: 1999. 

İnalcık, Halil, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Hümayunu”, Osmanlı İmparatorlu ğu 

– Toplum ve Ekonomi, Eren Yayınları, İstanbul: 1996. 

İpşirli, Mehmet, “Osmanlı Devlet Teşkilatı”, Osmanlı Devleti Tarihi I. Cilt,  Editör: 

Ekmeleddin İhsanoğlu, Zaman Yay., İstanbul: 1999. 

Karal, Enver Ziya, Osmanlı İmparatorlu ğunda İlk Nüfus Sayımı – 1831, II. Baskı, 

T.C. Devlet İstatistik Enstitüsü, Ankara: Aralık 1997. 

Karal, Enver Ziya, Osmanlı Tarihi , V. Cilt, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara: 

1995. 

Karpat, Kemal H., Osmanlı Nüfusu (1830-1914) – Demografik ve Sosyal Özellikleri,  

Tarih Vakfı Yurt Yayınları (Çeviren: Bahar Tırnakcı), İstanbul: 2003. 

Karpat, Kemal H., Osmanlı Nüfusu 1830-1914, Timaş Yayınları, İstanbul: 2010. 

Kazgan, Haydar, Osmanlıda Avrupa Finans Kapitali, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul: 

1995. 

Kazıcı, Ziya Osmanlı Vakıf Medeniyeti, Bilge Yayınları, İstanbul: 2003. 

Kozak, Erol, Bir Sosyal Siyaset Müessesesi Olarak Vakıf, Akabe Yayınları, İstanbul: 

1985. 



260 
 

McCarthy, Justin, Death and Exile: The Ethnic Cleasing of Ottoman Muslims 1821-

1922, Darwin Press, Princeton: 1995. 

Lewis, Bernard, Modern Türkiye’nin Do ğuşu, 8. Baskı, Türk Tarih Kurumu Yayınları 

(Çeviren: Metin Kıratlı), Ankara: 2000. 

Mutlu, Abdullah, Tanzimattan Günümüze Türkiye’de Vergileme Zihniyetinin 

Gelişimi,  T.C. Maliye Bakanlığı Strateji Geliştirme Başkanlığı, Yayın 

No:2009/390, Ankara: 2009. 

Nikiforuk, Andrew, Mahşerin Dördüncü Atlısı Salgın ve Bulaşıcı Hastalıklar 

Tarihi , İletişim Yayınları (Çeviren: Selahattin Erkanlı), İstanbul: 2010. 

Orhonlu, Cengiz, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Aşiretlerin İskânı, Eren Yayıncılık, 

İstanbul: 1987. 

Ortaylı, İlber, İkinci Abdülhamit Döneminde Osmanlı İmparatorlu ğunda Alman 

Nüfuzu, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yay., Ankara: 1981. 

Ortaylı, İlber, İmparatorlu ğun En Uzun Yüzyılı, 11. Baskı, İletişim Yayınları, 

İstanbul: 2002 

Öz, Mehmet, “Tahrîr Defterlerindeki Sayısal Veriler”, Osmanlı Devleti’nde Bilgi ve 

İstatistik, (Ed. Halil İnalcık, Şevket Pamuk), T.C. Devlet İstatistik Enstitüsü, 

Ankara: Aralık 2000. 

Özbilgen, Erol, Bütün Yönleriyle Osmanlı, İz Yayıncılık, İstanbul: 2003. 

Özdemir, Biltekin, Osmanlı Devleti Dış Borçları, 2. Baskı, T.C. Maliye Bakanlığı 

Strateji Geliştirme Başkanlığı, Yayın No: 2010/403, Ankara: Şubat 2010. 

Özdemir, Hüseyin, Osmanlı Devletinde Bürokrasi, Okumuş Adam Yayınları, 

İstanbul: 2001. 

Öztuna, Yılmaz, Osmanlı Devleti Tarihi Medeniyet Tarihi, II. Cilt,  Ötüken Yay., 

İstanbul: 2006. 



261 
 

Öztürk, Nazif, Elmalılı Hamdi Yazır Gözüyle Vakıflar, Ankara: 1995. 

Öztürk, Nazif, Menşe’i ve Tarihi Gelişimi Açısından Vakıflar, Vakıflar Genel 

Müdürlüğü, Ankara: 1983. 

Öztürk, Nazif, Türk Yenile şme Tarihi Çerçevesinde Vakıf Müessesesi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara: 1995. 

Pamuk, Şevket, 19. Yüzyılda Osmanlı Dış Ticareti, Devlet İstatistik Enstitüsü, 

Tarihi İstatistik Dizisi, DİE, Ankara: 1995. 

Pamuk, Şevket, Osmanlı İmparatorlu ğu’nda Paranın Tarihi,  2. Baskı, Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, İstanbul: 2000. 

Pamukciyan, Kevork, İstanbul Yazıları, Aras Yayınevi, İstanbul: 2002. 

Pardoe, Miss, Şehirlerin Ecesi İstanbul: Bir Leydinin Gözüyle 19. Yüzyılda 

Osmanlı Yaşamı, Kitap Yayınevi (Çev. Banu Büyükkal), İstanbul: 2004. 

Pilehvarian, Nuran Kara, “İstanbul’da Son Şifahane İlk Hastane Yenibahçe Gurebâ-i 

Müslimin Hastanesi – The Last Şifahane and First Hospital in İstanbul The 

Gureba al Muslimin Hospital in Yenibahçe”, Kar şılıksız Hizmetim 

Muhteşem Abideleri İstanbul Şifahaneleri Magnificent Structures of 

Philanthropy The Şifahanes of İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Kültür A.Ş. Yay., İstanbul: 2009. 

Quartaert, Donald, Osmanlı Devleti’nde Avrupa İktisadi Yayılımı ve Direniş, (1881-

1908), Ankara: 1987.   

Quataert, Donald, Osmanlı İmparatorlu ğu 1700-1922, 2. Baskı, İletişim Yayınları 

(Çeviren: Ayşe Berktay), İstanbul: 2003. 

Saatci, M. Yasin, “Türkiye’de Bütçe Açıkları ve Finansman Şekilleri”, Bütçe Dünyası, 

Cilt: 2, Sayı: 26, Yaz 2007. 

Sağlık Bakanlığı, 80. Yılda Tedavi Hizmetleri (1923-2003), Sağlık Bakanlığı Tedavi 

Hizmetleri Genel Müdürlüğü, Ankara: 1994. 



262 
 

Sakaoğlu, Necdet, “Bezm-i Âlem Valide Sultan”, D.B.İ.A, C.II. 

Sayar, Ahmet Güner, Osmanlıdan 21. Yüzyıla, Ekonomik, Kültürel ve Devlet 

Felsefesine Ait Değişmeler, Ötüken Yayınları, İstanbul: 2001.  

Süleymaniye Vakfı, “Avarız”, Kavramlar Sözlüğü, (Çevrimiçi: 

http://www.suleymaniyevakfi.org/ modules/kavramlar/ index.php?cat_id=2, 

15.10.2009). 

Tabakoğlu, Ahmet İslâm İktisadı – Toplu Makaleler II,  Kitabevi, İstanbul: Kasım 

2005. 

Tabakoğlu, Ahmet, Gerileme Dönemine Girerken Osmanlı Maliyesi, Dergâh 

Yayınları, İstanbul: 1985. 

Tabakoğlu, Ahmet, İktisat Tarihi – Toplu Makaleler I,  Kitabevi, İstanbul: 2005. 

Tabakoğlu, Ahmet, Türkiye  İktisat Tarihi,  Gözden Geçirilmiş 9. Baskı, Dergâh 

Yayınları, İstanbul: Aralık 2009. 

TDK, “Vakıf”, (Çevrimiçi: http://www.tdk.gov.tr/TR/SozBul.aspx?F6E1 0F8892433 

CFF AAF6AA84981 6B2EF4376734BED947CDE&Kelime=vakıf, 

10.11.2009) 

Tekiner, Halil, Kayseri Eczacılık Tarihi, Türk Eczacıları Birliği Yayınları, Ankara: 

2005. 

Tetik, Fatih, Osmanlı Devleti’nin Tanzimat Dönemi Kamu Sağlığı Politikası (1839-

1876), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul: 2007. 

Ubicini, M. A., Osmanlı’da Modernleşme Sancısı, (Çev. Cemal aydın), Timaş 

Yayınları, İstanbul: 1998. 

Uluçay, Çağatay, Harem II,   T.T.K Yay., Ankara: 1992. 



263 
 

Uludağ, Osman Şevki, Osmanlılar Devrinde Türk Hekimli ği, TTK Basımevi, 

Ankara: 2010. 

Ünal, Uğur, Sultan Abdulaziz Devri, Osmanlı Kara Ordusu 1861-1876, 

Genelkurmay Askerî Tarih ve Stratejik Etüt Başkanlığı Yayınları, Ankara: 

2008. 

Yediyıldız, Bahaeddin, Öztürk, Nazif “Oturulabilir Şehir ve Türk Vakıf Sistemi”, 2003, 

(Çevrimiçi: http://www.history.hacettepe.edu.tr/archive/vakifsehir.html, 

2.06.2010)  

Yediyıldız, Bahaeddin, Türk Vakıf Kurucularının Sosyal Tabakala şmadaki Yeri, 

İstanbul: 1982. 

Yerasimos, Stefanos, Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye, 3. Baskı, Gözlem Yayınları 

(Çeviren: Babür Kuzucu), İstanbul: 1980. 

Yıldırım, Nuran, İstanbul’un Sağlık Tarihi,  İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti 

Ajansı Yay., İstanbul: 2010. 

II. MAKALE, TEBL İĞ VE NOTLAR 

Abay, Rıza, “Bir Sosyal Politika Olarak Yoksullukla Mücadelede Yardımlaşma ve 

Dayanışma Vakıflarının Yeri”, Sivil Toplum Dergisi, Sayı: 6, İstanbul: 2004. 

Acun, Fatma, “Osmanlı’dan Türkiye Cumhuriyeti’ne: Değişme ve Süreklilik”, 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Özel Sayı, 1999. 

Akgün, İsmail, “Osmanlı’da Sağlık Anlayışı”, (Çevrimiçi: 

http://www.osmanliveİslâm.com/cms/ index.php? option= 

com_content&task= view&id=80&Itemid=60, 12.10.2009). 

Altıntaş, Ayten, “Darüşşifalar Hakkında – About Darüşşifas”, Kar şılıksız Hizmetin 

Muhteşem Abideleri İstanbul Şifahaneleri – Magnificent Structures of 

Philanthropy The Şifahanes of İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Kültür A. Ş. Yay., İstanbul: 2009. 



264 
 

Anbar, Adem “Osmanlı İmparatorluğu’nun Avrupa’yla Finansal Entegrasyonu: 1800-

1914”, Maliye Finans Yazıları, Yıl: 23, Sayı: 84, Temmuz 2009. 

Aslan, Seyfettin, Yılmaz, Abdullah, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Bürokratik Yapı ve 

Düşüncesinin Değişimi”, C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi,  Doç. Dr. 

Feramuz AYDOĞAN’ın Anısına, Cilt: 2, Sayı: 1. 

Ataseven, Asaf, “Gureba Hastanesi”, İslam Ansiklopedisi, Cilt: 14, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yay., İstanbul: 1996. 

Ateş, İbrahim, “Hayri ve Sosyal Hizmetler Açısından Vakıflar”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: 

XV, 1982. 

Ateş, İbrahim, “Vakıflarda Eğitim Hizmetleri ve Vakıf Öğrenci Yurtları”, Vakıflar 

Dergisi, Sayı: XIV, 1982. 

Aydın, Davut, “Cumhuriyet Dönemi Vakıfları: Tarihi Bir Bakış ve Vergi Muafiyetine 

Sahip Vakıfların Mali Krizi”, Türkiye’de Hayırseverlik: Vatanda şlar, 

Vakıflar ve Sosyal Adalet, TÜSEV Yayınları, İstanbul: 2006. 

Aydın, Erdem, “19. Yüzyılda Osmanlı Sağlık Teşkilatlanması”, Ankara Üniversitesi 

Osmanlı Tarihi Ara ştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, Sayı:14, 

Ankara: 2004. 

Aydın, Vahdettin, “Türk Yönetim Tarihi Açısından Vakıf Sistemi ve Eğitim 

Yönetimine Katkısı”, Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi Ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 1, 2003. 

Aygün, Necmettin, “Osmanlı Devleti’nde İdarî Düzenlemelerin Taşradaki Yansımaları: 

Vakfıkebir, Şarlı Ve Tonya Örneği (1840–1918)”, Karadeniz Araştırmaları,  

Sayı: 26, Yaz 2010. 

Başcı,  Vahdettin, “Bir Medeniyet Kurumu Olarak Vakıflar ve Sosyal Hizmet 

Kurumları”, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt: 

9, Sayı: 1, 2007. 



265 
 

Barkan, Ömer Lütfi, “Avarız”, MEBİA, C. II, İstanbul 1986. 

 Bayat, Ali Haydar “Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılık Kurumu”, Osmanlı Sağlık 

Kurumları Sempozyumu, 2 Haziran 2007, Zeytinburnu Belediyesi Kültür 

Yayınları, İstanbul: 2008.  

 Bayat, Ali Haydar, “Kaynakların Işığında Hekimbaşı Listeleri Hakkında Yeni Bir 

Değerlendirme”, III. Tıp Tarihi Kongresi, İstanbul: 20-23 Eylül 1993, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, Ankara: 1999. 

Bayraktar, Kaya, “Osmanlı Bankasının Kuruluşu”, C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler 

Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 2, 2002. 

Bedi N. Şehsuvaroğlu, Ayşegül Erdemir Demirhan, Gönül Cantay Güreşsever, Türk 

Tıp Tarihi,  Taş Kitapçılık Yay., Bursa, 1984. 

Berki, Ali Himmet “Hukûkî ve İçtimâî Bakımdan Vakıf”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: V, 

1962. 

Berki, Ali Himmet “İslâm’da Vakıf -  Sahîh ve Gayr-i Sahîh Nev’ileri”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 1, 1957. 

Berki, Ali Himmet “Vakıfların Târihi, Mâhiyeti, İnkişâfı ve Tekâmülü, Cemiyet ve 

Fertlere Sağladığı Fâideler”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: VI, 1965. 

Berki, Ali Himmet, “İslâm’da Vakıf: Zağanos Paşa ve Zevcesi Nefise Hâtûn 

Vakfiyeleri”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: IV, 1958. 

Berki, Şakir, “Türkiye’de İmparatorluk ve Cumhuriyet Devrinde Vakıf Çeşitleri”, 

Vakıflar Dergisi,  Sayı: IX, 1971. 

Berki, Şâkir, “Vakfın Lüzumu, Faydaları ve Vakıfları Teşvîk”, Vakıflar Dergisi, Sayı: 

V, 1962. 

Berki, Şakir, “Vakıf Mahiyeti”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: VIII, 1969. 



266 
 

Berki, Şakir, “Vakıfların Devlete ve Devletin Vakıflara Hizmeti”, Vakıflar Dergisi,  

Sayı: VII, 1968. 

 Berki, Şâkir, “Vakıfların Gördüğü Çeşitli Hizmetler”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: VI, 

1965. 

 Bingöl, Sedat, “Tanzimat İlkeleri Işığında Osmanlı’da Adli Tababete Dair Notlar – The 

Notes Relating to the Forensic Medicine in the Ottoman Empire According to 

the Principles of Tanzimat”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Ara ştırmaları Dergisi, Cilt: 26, Sayı: 42, 

Ankara: 2007. 

Böke, Pelin, “İzmir Karantina Teşkilatının Kuruluşu ve Faaliyetleri (1840-1900)”, 

Çağdaş Türkiye Tarihi Ara ştırmaları Dergisi,  Cilt: VIII, Sayı: 18-19, Yıl: 

2009/Bahar-Güz, İzmir, 2010. 

Bulut, Nihal, “Ortaçağdan Yeni Çağa Geçiş Süreci Bağlamında Ekonomik Zihniyet 

Değişiminin Siyasal Düşünceye Etkisi”, Erzincan Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, Cilt: VI, Sayı: 1-4, 2002. 

Cansel, Erol, “Vakıf, Kuruluşu, İşleyişi ve Amacı”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: XX, 1988. 

Çağatay, Neşet, “Osmanlı İmparatorluğunda Riba-Faiz Konusu, Para Vakıfları ve 

Bankacılık”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: IX, Ankara: 1971. 

Çelik, Gülfettin, “Osmanlı’da İskân Tarihi ve Ömer L. Barkan’ın Eserlerine Giriş”,  

Osmanlı’da Nüfus ve İskân Politikaları, Notlar 15, Türkiye Arşatırmaları 

Merkezi 10, Bilim ve Sanat Vakfı, İstanbul: Mart 2009. 

Çevikel, Nuri, “Osmanlı Dönemi Kıbrıs Türk Tababet Tarihine Giriş”, Tıp Etiği-

Hukuku-Tarihi Dergisi, Cilt: 11, Sayı: 4, 2003. 

 Çiftçi, Murat, Tekin, Mustafa, “Gini Eşitsizlik Katsayılarıyla Cemaatlerin 19. Yüzyıl 

Sonlarında Osmanlı Vilayetlerindeki Coğrafi Dağılımlarının Belirlenmesi”, 

Doğuş Üniversitesi Dergisi, Sayı: 10 (1), 2009. 



267 
 

Demirtaş, Barış, “Jön Türkler Bağlamında Osmanlı’da Batılılaşma Hareketleri”, 

Uludağ Ü. Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl: 8, Cilt: 2, 

Sayı: 13, 2007. 

Deny, J., “Valide Sultan”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C. XIII,  

Eskişehir, 2001. 

Döndüren, Hamdi, “Osmanlı Tarihinde Bazı Faizsiz Kredi Uygulamaları ve Modern 

Türkiye’de Faizsiz Bankacılık Tecrübesi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 1, 2008. 

Dr. Spitzer, “Sultan Abdülmecid Han’ın Sarayında”, (Çev. Ahmet Refik), Tarih-i 

Osmani Encümeni Mecmuası, C.III, Sayı: 25–36. (1333).  

Duran, İbrahim, “1838 Tarihli Osmanlı-İngiliz Ticaret Sözleşmesi ve Sonuçları”, 

Erzincan Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt: VI, Sayı: 1-4, 2002. 

Eken, Galip, “Osmanlı Sosyo-Ekonomik Tarihinin Kaynaklarından Vakıf Muhasebe 

Defterleri”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, Sayı: IV, İzmir, 2000. 

Ekinci, Necdet, “İmparatorluktan Cumhuriyete, Türk Mali Politikasına Bakış”, Türk 

Tarih Kurumu Dergisi, Belleten, Aralık 1991, Cilt: CLX, Sayı: 214. 

Eliaçık, Muhittin, “Fuzûlî’nin Sıhhat u Maraz’ında Ahlât-ı Erbaanın İşlenişi ve Bir Tıp 

Eseri Terceme-i Hulâsa-i Tıb İle Mukayesesi”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Türkiyat Ara ştırmaları Dergisi,  Sayı: 27, Konya, 

Bahar-2010. 

Elibol, Numan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Nüfus Meselesi ve Demografi 

Araştırmaları”, Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 12, Sayı: 2, 2007. 

Erdoğan, Havva, “820 Numaralı Temettuât Defterine Göre Tanzimat’ın İlk Yıllarında 

Mucur ve Hacıbektaş’ın Demografik Yapısı ve Sosyal Durumu”, Gazi 

Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi, Cilt: 6, Sayı: 1, 2005. 



268 
 

Ertunç, Hüseyin, “Vakıfların Devlet Yönetimine Katkıları”, e-akademi, Sayı: 90, 

Ağustos 2009. 

Erken, Veysi, “Vakıfların Eğitim Sistemine Katkısı”, (Çevrimiçi: 

http://w3.gazi.edu.tr/web/verken/ vakif.htm, 05.09.2009). 

Erler, Mehmet Yavuz, “Osmanlı Nüfus Kayıtlarına Dair Alternatif Bir Kaynak: Defter-i 

Liva-ı Canik (1837)”, Birkaç Sosyal Araştırmalar Dergisi,  Cilt: 2, Sayı: 8, 

2009. 

Findley, Carter V., “Tanzimat”, Türkiye Tarihi 1839-2010, (Ed. Reşat Kasab, çev. 

Zuhal Bilgin), Kitap Yayınevi, İstanbul: 2011. 

Gökçe, Nilüfer, “19. Yüz Yılın Sonlarında, Edirne Sultan II. Bayezıd Darüşşifası’nın 

Durumu”, Tıp Etiği-Hukuku-Tarihi Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 1, 2002. 

Göyünç, Nejat, “XVI. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde Hekimbaşılık ve Hekimler 

Hakkında Bazı Yeni Tesbitler”, İslâm Araştırmaları Dergisi, Sayı: 4, 2000. 

Gürsoy, Gencay, “Sağlık”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt: 6, 

İletişim Yayınları, İstanbul. 

Hamdemir, Berkan, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, Gazi 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt: 11, Sayı: 2, 

2009, ss. 59 – 78. 

Hülür, Himmet, Akça, Gürsoy, “İmparatorluktan Cumhuriyete Toplum ve Ekonominin 

Dönüşümü ve Merkezileşmenin Dinamikleri”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi,  Sayı: 17, Bahar 2005. 

Işık, Hayriye, “Bir Kamu Hizmeti Olarak Vakıfların Osmanlı Toplum Yaşamındaki 

Rolü”, Akademik Bakış, Birkaç Hakemli E-Dergi, Sayı: 16, Nisan 2009, 

(Çevrimiçi: http://www.akademikbakis. Org., 5.10.2009). 

Işıl Ülman, Yeşim, “Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane’nin Galatasaray Döneminde Sağlık 

Hizmetleri”, Prof. Dr. Ali Haydar Bayat Anısına Düzenlenen Osmanlı 



269 
 

Sağlık Kurumları Sempozyumu 2 Haziran 2007, Zeytinburnu Belediyesi, 

İstanbul: 2008. 

Karpat, Kemal, “The Social and Economic Transformation of İstanbul in the Nineteenth 

Century”, IESEE Bulletin , V. XII, No: 2, 1974. 

Keskinkılıç, Erdoğan, “Yenileşme Dönemi Osmanlı Bütçeleri Üzerine Genel Bir 

Bakış”, OTAM (Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Ara ştırma ve 

Uygulama Merkezi Dergisi), Sayı: 14, 2003. 

Kılıç, Abdullah “İstanbul’un Şefkatli Yüzü Şifahaneler – The Compassionate Face of 

İstanbul: The Şifahanes”, Kar şılıksız Hizmetin Muhteşem Abideleri 

İstanbul Şifahaneleri Magnificent Structures of Philanthropy The 

Şifahanes of İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A. Ş. Yay., 

İstanbul: 2009. 

Kılıç, Selda, “Tanzimat Sonrası Osmanlı Vilayet Bütçeleri”, Ankara Üniversitesi Dil 

ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Ara ştırmaları 

Dergisi, Cilt: 20 Sayı: 31, 2000. 

Koçu, Reşad Ekrem, “Bezm-i Alem Valide Sultan”, İ.A., C.VI, s. 2732. 

Köprülü, Bülent, “Tarihte Vakıflar”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 

Cilt: 8, Sayı: 3, 1951. 

Köprülü, Fuad, “Vakıf Müessesesinin Hukuki Mahiyeti ve Tarihi Tekamülü”, Vakıflar 

Dergisi, Sayı: II, Ankara: 1942. 

Kuruca, Nazım, Kara, Hüseyin, “Osmanlı Devleti’nin Çöküşünü Hızlandıran Mali 

Hadiseler”, Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, Cilt: 29, Sayı: 5, 2009. 

Küçük, Cevdet, “Osmanlı İmparatorluğu’nda ‘Millet Sistemi’ ve Tanzimat”,  Tanzimat 

Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorlu ğu, Ed. Halil İnalcık ve Mehmet 

Seyitdanlıoğlu, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara: 2006. 



270 
 

 Küçükkalay, Mesud, “Osmanlı İmparatorluğu’na Avrupa’dan Karayolu İle Yapılan 

İhracatın Değerlendirilmesi: 1795-1804”, Anadolu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi,  Cilt: 3, Sayı: 2, 2003. 

 Lamba, Mustafa,  “Osmanlı’dan Günümüze Türk Kamu Yönetimde Merkeziyetçilik – 

Adem-i Merkeziyetçilik Üzerine Bir Değerlendirme”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Vizyoner Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 1, 2010. 

Moulin, Anne Marie, “Kentte Koruyucu Hekimlik: Pasteur Çağında Osmanlı Tıbbı 
1887-1908”, Modernleşme Sürecinde Osmanlı Kentleri, Ed.Paul Dumont 
ve François Georgeon, Tarih Vakfı Yurt Yayınları (Çev. Ali Berktay), 
İstanbul: 1999. 

Muşmal, Hüseyin, “ Tanzimat Reformlarının Uygulanması Hakkında Konya Valisi 

Selim Paşa’ya Verilen Talimât-ı Seniyye”, Manas Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi,  Sayı: 19, 2008. 

Onay, Ahmet, “Osmanlı’dan Cumhuriyete Camilerin Finansmanı”, Değerler Dergisi, 

Cilt: 7, No: 18, Aralık 2009. 

Özaydın, Mehmet Merve, “Vakıfların Sosyal Politika İşlevleri ve Günümüzde Artan 

Önemi”, Kamu-İş, Cilt: 7, Sayı: 2, 2003. 

Özen, Ahmet, Özpençe, Özay, “Osmanlı İmparatorluğu’nda ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nde Borçlanma Politikaları ve Sonuçları”, Mevzuat Dergisi, 

Yıl: 8, Sayı: 100, Nisan 2006. (Çevrimiçi: 

http://www.mevzuatdergisi.com/2006/04a/03.htm, 09.10.2010) 

Özyurt, Birsen, Keleş, Bahattin, Kaçar, Yasemin, “Memlûklularda Tıp ve Tıp Eğitimi”, 

Tıp Etiği-Hukuku-Tarihi Dergisi, Cilt: 15, Sayı: 1, 2007. 

Pustu, Yusuf, “Osmanlı-Türk Devlet Geleneğinde Modernleştirici Unsur Olarak 

Bürokratik Elitler”, Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 9, Sayı: 2, 2007. 

Sarı, Nil, Akgün, Burhan, “Türk Tarihinde Psikiyatri Hastasına Kısa Bakış”, İ.Ü. 

Cerrahpaşa Tıp Fakültesi Sürekli Tıp Eğitimi Etkinlikleri,  Türkiye’de Sık 



271 
 

Kar şılaşılan Psikiyatrik Hastalıklar, Sempozyum Dizisi No: 62, Mart 

2008. 

 Selçuk, Furuzan, “Vakıflar (Başlangıçtan 18. Yüzyılına Kadar)”, Vakıflar Dergisi,  

Sayı: VI, 1965. 

 Soysaldı, H. Mehmet, “Vakıfların Günümüzdeki Yeri ve Önemi”, Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 12, Sayı: 1, Elazığ: 2002. 

 Söğütlü, İlyas, “Türk Modernleşmesi Sürecinde Mithat Paşa”, Cumhuriyet Ü. İktisadi 

ve İdari Bilimler Dergisi,  Cilt: 11, Sayı: 1, 2010. 

Şeker, Mehmet, “Osmanlı Vakfiyelerinde Çevre Bilinci ve Örnekleri”, Ekoloji,  Sayı: 4, 

1992. 

Şen, Murat, “Osmanlı Devleti’nde Sosyal Güvenlik: Ahi Birlikleri, Loncalar ve 

Vakıflar”, (Çevrimiçi: www.ceis.org.tr/dergiDocs/makale33.pdf, 15.10.2009). 

Tanker, Mekin, Asil, Eriş, “Türkiye’de İlk Eczacılık Derneği”,  Ankara Eczacılık 

Fakültesi Mecmuası, Sayı: 11, 1981. 

Tekeli, İlhan, “19. Yüzyılda İstanbul Metropol Alanının Dönüşümü”, Tanzimat 

Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorlu ğu, Ed. Halil İnalcık ve Mehmet 

Seyitdanlıoğlu, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara: 2006.  

Tuş, Muhiddin, “Osmanlılarda Özel Toprak Mülkiyeti ve Vakıf Münasebeti”, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 5, 1999. 

Unat, Ekrem Kadri, Samastı, Mustafa, Mekteb-i Mülkiye-i Tubbiye (Sivil Tıp 

Mektebi) 1867-1909, İstanbul Üniversitesi Cerrahpaşa Tıp Fakültesi Yay., 

İstanbul: 1990. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı, Osmanlı Devleti’nin Saray Teşkilatı, T.T.K Yay., Ankara: 

1988.  



272 
 

Ülman, Yeşim Işıl, “Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane’nin Galatasaray Döneminde Sağlık 

Hizmetleri”, Prof. Dr. Ali Haydar Bayat Anısına Düzenlenen Osmanlı 

Sağlık Kurumları Sempozyumu 2 Haziran 2007, Zeytinburnu Belediyesi 

Yay., İstanbul: 2008. 

Ülken, Hilmi Ziya, “Vakıf Sistemi ve Türk Şehirciliği”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: IX, 

1971. 

Ünver, Süheyl, “Osmanlı Türklerinde Hekimlik ve Eczacılık”, Pharmacia, Sayı: 6, 

Haziran 1966. 

Ünver, Süheyl, “Osmanlı Tababeti ve Tanzimat Hakkında Yeni Notlar”, Tanzimat I, 

İstanbul: 1940. 

Yediyıldız, Bahaeddin, “Türk Kültür Sistemi İçinde Vakfın Yeri”, Vakıflar Dergisi,  

Sayı: 20, 1988. 

Yediyıldız, Bahaeddin, “Vakıf Müessesesinin XVIII. Asır Türk Toplumundaki Rolü”, 

Vakıflar Dergisi,  Sayı: XI, 1977. 

Yıldırım, İsmail, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme 

(1838-1918)”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 11 Sayı: 2, 

Elazığ: 2001. 

Yıldırım, İsmail, “Ondokuzuncu Yüzyıl Osmanlı Ekonomisi Üzerine Bir Değerlendirme 

(1838-1918)”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 11 Sayı: 2, 

Elazığ: 2001. 

Yıldırım, İsmail, “Osmanlı Demiryolu Politikasına Bir Bakış”, Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 12, Sayı: 1, Elazığ: 2002. 

III.  AŞİV BELGELER İ VE GAZETELER 

1. BAŞBAKANLIK CUMHUR İYET ARŞİVİ (BCA) 

BCA. Dosya: 199-12, Fon Kodu:30.18.1.1, Yer No: 11.49.2 



273 
 

BCA. Dosya: 6828, Fon Kodu: 30.18.1.2, Yer No: 193.13.11 

BCA. Dosya: 8-22, Fon Kodu:30.18.1.2, Yer No: 145.4.14 

2. BAŞBAKANLIK OSMANLI AR ŞİVİ (BOA) 

BOA. A. AMD. 1/95  

BOA. A. AMD. 16/12  

BOA. A. AMD. 51/12 

BOA. A. AMD. 54/47 

BOA. A. AMD. 54/57 

BOA. A. AMD. 54/89 

BOA. A. AMD. 6/91 

BOA. A. AMD. 81/16 

BOA. A. DVN. 24/25 

BOA. A. DVN. 99/8 

BOA. A. MKT. DV. 5/35 

BOA. A. MKT. MHM. 308/54 

BOA. A. MKT. MHM. 308/54 

BOA. A. MKT. MHM. 451/62 

BOA. A. MKT. MHM. 472/5 

BOA. A. MKT. MHM. 472/55 

BOA. A. MKT. MHM. 708/10 

BOA. A. MKT. NZD. 297/31 

BOA. BEO. 1371/102751 

BOA. BEO. 1443/108193 

BOA. BEO. 1748/131073 

BOA. BEO. 414/31027  

BOA. BEO. 448/33548 

BOA. BEO. 449/33660 

BOA. BEO. 453/33903 

BOA. BEO. 471/35266 

BOA. BEO. 488/36591 



274 
 

BOA. BEO. 61/4516 

BOA. BEO. 61/4516 

BOA. BEO. 691/51774 

BOA. BEO. 746/55891 

BOA. C. BLD. 128/6351 

BOA. C. BLD. 77/3817 

BOA. C. MF. 149/7411 

BOA. C. ML. 101/4483 

BOA. C. ML. 151/6357 

BOA. C. ML. 188/7816 

BOA. C. ML. 513/20933 

BOA. C. SH. 27/1313 

BOA. C. SM. 12/608 

BOA. C. SM. 124/6238 

BOA. C. SM. 124/6239 

BOA. C. SM. 139/6985 

BOA. DH. MKT. 232/37 

BOA. DH. MKT. 593/43 

BOA. EV.  D. 12552  

BOA. EV.  D. 15832 

BOA. EV. D. 13584 

BOA. EV. D. 15123 

BOA. EV. D. 15262 

BOA. EV. D. 15262 

BOA. EV. D. 15428 

BOA. EV. D. 15428  

BOA. EV. D. 15551 

BOA. EV. D. 15561 

BOA. EV. D. 15694 

BOA. EV. D. 15761 

BOA. EV. D. 15832 

BOA. EV. D. 16049  



275 
 

BOA. EV. D. 16313 

BOA. EV. D. 16414 

BOA. EV. D. 16422 

BOA. EV. D. 16529 

BOA. EV. D. 16611 

BOA. EV. D. 16806 

BOA. EV. D. 17216 

BOA. EV. D. 17269 

BOA. EV. D. 18069 

BOA. EV. D. 18071 

BOA. EV. D. 18091 

BOA. EV. D. 18907 

BOA. EV. D. 18911 

BOA. EV. D. 18917 

BOA. EV. D. 19188 

BOA. EV. D. 19211 

BOA. EV. D. 19751 

BOA. EV. D. 20072 

BOA. EV. D. 20247 

BOA. EV. D. 22369 

BOA. EV. D. 22704  

BOA. EV. D. 23343 

BOA. EV. D. 23570 

BOA. EV. D. 23761 

BOA. EV. D. 24395 

BOA. EV. D. 28077  

BOA. EV. D. 28454 

BOA. EV. D. 28655 

BOA. EV. D. 28658 

BOA. HAT. 1641/30 

BOA. HR. MKT. 27/33  

BOA. HR. MKT. 37/50 



276 
 

BOA. HR. MKT. 82/86 

BOA. İ. AS. 99/1327.Za.150  

BOA. İ. DH. 1025/80818 

BOA. İ. DH. 1042/81950 

BOA. İ. DH. 112/5631 

BOA. İ. DH. 1236/96826 

BOA. İ. DH. 1289/101/437  

BOA. İ. DH. 1290/101/467  

BOA. İ. DH. 1294/101/683 

BOA. İ. DH. 1294/101/704 

BOA. İ. DH. 130/6698 

BOA. İ. DH. 138/7116 

BOA. İ. DH. 19/886 

BOA. İ. DH. 352/23194 

BOA. İ. DH. 606/42220 

BOA. İ. DH. 608/42392 

BOA. İ. DH. 618/43034 

BOA. İ. DH. 67/3339  

BOA. İ. DH. 707/49505  

BOA. İ. DH. 761/62031  

BOA. İ. DH. 907/72082 

BOA. İ. EV. 1/1313.R.04 

BOA. İ. EV. 13/1313.Za.12 

BOA. İ. EV. 29/1319.Ş.02 

BOA. İ. EV. 5/1311.B.06  

BOA. İ. EV. 5/1311.C.10 

BOA. İ. EV. 55/1330.N.05 

BOA. İ. EV. 6/1311.Za.14  

BOA. İ. EV. 7/1312.Ra.14  

BOA. İ. EV. 8/1312.Ca.01 

BOA. İ. EV. 9/1312.Za.16 

BOA. İ. EV. D. 12552 



277 
 

BOA. İ. HUS. 27/1312.M.13  

BOA. İ. HUS. 28/1312.Ra.01 

BOA. İ. HUS. 30/1312.R.05  

BOA. İ. MMS. 25/661 

BOA. İ. MMS. 25/667 

BOA. İ. MMS. 46/1946  

BOA. İ. MMS. 94/3961 

BOA. İ. MSM. 25/667 

BOA. İ. MVL. 321/13683 

BOA. İ. MVL. 321/13690 

BOA. İ. MVL. 364/15948 

BOA. İ. MVL. 375/16441 

BOA. İ. MVL. 405/17605 

BOA. İ. MVL. 430/18911  

BOA. İ. MVL. 513/23131 

BOA. İ. ŞD. 109/6507  

BOA. İ. ŞD. 111/6641  

BOA. İ. ŞD. 84/4987 

BOA. İ. ŞD. 93/5524 

BOA. İ. ŞH. 114/6858  

BOA. İ. ŞH. 80/4763 

BOA. İE. EV. 73/7900 

BOA. MF. MKT. 104/35 

BOA. MF. MKT. 12/62  

BOA. MF. MKT. 13/88 

BOA. MF. MKT. 17/94 

BOA. MF. MKT. 237/62 

BOA. MF. MKT. 24/70 

BOA. MKT. MHM. 451/62 

BOA. MVL. 811/87 

BOA. MVL. 814/29  

BOA. MVL. 834/97  



278 
 

BOA. MVL. 863/40 

BOA. ŞD. 124/76 

BOA. ŞD. 135/1 

BOA. ŞD. 149/46 

BOA. ŞD. 150/65 

BOA. ŞD. 210/15 

BOA. ŞD. 2268/40 

BOA. ŞD. 870/12 

BOA. ŞD. 876/49 

BOA. ŞD. 99/45 

BOA. Y. A. HUS. 295/68 

BOA. Y. A. HUS. 391/21  

BOA. Y. PRK. AZJ. 14/43 

BOA. Y. PRK. EV. 1/44 

BOA. Y. PRK. EV. 1/74 

BOA. Y. PRK. EV. 2/35 

BOA. Y. PRK. HH. 24/13  

BOA. Y. PRK. KOM. 14/69 

BOA. Y. PRK. SH. 1/48 

BOA. Y. PRK. SH. 3/59 

BOA. Y. PRK. SH. 3/60 

BOA. Y. PRK. SH. 4/3 

BOA. Y. PRK. ZB. 10/104 

Salname (1297) 

3. GAZETELER 

Takvim-i Vakayi, nr. 293, Zilhicce 1261/Aralık 1845 

Takvim-i Vakayi, nr. 281, 29 Muharrem 1261/ 7 Şubat 1845 

Takvim-i Vakayi, nr. 294, 23 Zilkade 1261/ 23 Kasım 1845 

Takvim-i Vakayi, nr. 321, 27 Safer 1263/ 14 Şubat 1847 



279 
 

Takvim-i Vakayi, nr. 326, 3 Rebiyülâhır 1263/ 21 Mart 1847. 

Düstur, I. Tertib, II. Cilt, Matbaa-i Amire’de tab’ olunmuştur. Sene 1289. 

İbrahim Hakkı Konyalı, “Bezm-i âlem Valide Sultan Vakfiyeleri”, Yeni Asya Gazetesi, 

8 Kasım 1973. 

 

 



280 
 

EKLER 

EK 1: GUREBAYI MÜSL İMİN HASTANESİ VAKF İYESİ678 

283 

Ş U H U D U ‘ L – H A L :  

-Zekeriyya Vahdeti Efendi ibni Halil, Hasan Ağa ibni Numan, Hüseyin Hüsnü Efendi 

ibni Edhem, Ahmed Ağa ibni’l-Hac İsmail ve gayruhum. 

  

Mâ fihi mine’l-vakfı ve’t-tescil hast inde’n-naibi’l-mürsel min cânibi’ş-şer’il-celil ve 

hasta’l-hükmi bi-sıhhatihi ve lüzumihi sümme cae ve ahbere bi-mâ fihi ledeyye fe-

nefeztu hükmehu ve ene’l-fakiru ila rahmeti Rabbihi’l-Kadir es-Seyyid Mehmed 

Saadeddin ibni’s-Seyyid Mehmed Hamid el-müfettiş li-umuri’l-evkaf ğufire lehuma 

 
Bezm-i Alem kuyyide misluhu fî haza. 

İşbu vakfiye ve zeyillerinin hilâl-i suturında münderice evkâf-i şerifenin 

vâkıfesi durre-i tac-ı iffet ma’den-i gevher-i ismet mihr-i hasta-i devlet mehd-i ulya-yı 

saltanat aliyyeti’z-zât hastaney’s-sıfat refiati’dderecât  

284  

zâti’l-ula ve’s-saadat devletlü iffetlü ismetlü Bezm-i Alem Sultan-i aliyyeti’ş-

şan Hazretleri’nin taraf-ı bahireti’ş-şereflerinden zikri âti evkafı ikrar ve ba’dehu 

istirdada şeref-i vekâlet-i aliyyeleri ile müteşerrif olan eâzım-ı rical-i devlet-i aliyyeden 

hâlen darbhâne-i amire nazırı ve sultan-ı müşârun ileyha hazretlerinin kethüdalık 

hizmet-i müstevecibi’l-mefharetleri ile mübâhi atufetlü ref’etlü es-Seyyid Mehmed 

Tahir Beyefendi Hazretleri darbhane-i amirede zât-ı valalarına mahsus odada savb-i  

285 

şer’i enverden me’zunen bi’l-hükmi irsal olunan Katib es-Seyyid Mehmed Said 

Efendi’nin zeyl-i kitabda mesturu’l-esâmi müslimin huzurlarında akd eylediği meclis-i 

                                                 
678 Hastane vakfiyesi, Bezmiâlem Valide Sultan’ın yazdırmış olduğu vakfiyenin 12. zeylinde bulunmaktadır. 1 Şaban 
1263/ 15 Temmuz 1847 tarihini taşıyan bu zeyil, Vakıflar Genel Müdürlüğü’nün arşivinde bulunan 634 nolu defterin 
113. Sayfasının 24. Sırasında yer almaktadır. 



281 
 

şer’i şerif-i Ahmedî ve mahfel-i din-i münif-i Muhammedîde zikri âti evkâfı li-ecli’t-

tescil ve li-itmâmi emri’t-tekmil mütevelli nasb ve ta’yin olunan Zekeriyya Vahdeti 

Efendi mahzarında bi’l-vekâle ikrar-ı sahih-i şer’î ve i’tiraf-ı sarih-i mer’î buyurub 

müvekkile-i vâkıfe-i sultan-ı müşarun ileyha hazretleri işbu vakfiye ve zeyilleri 

mantuklarınca mevkufe  

286 

oldukları evkaf-i celilerinin tebdil ve tağyiri ve taklil ve teksirini yed ve 

meşiyyet-i ulyalarında ibka buyurmaları ile bu def’a evkaf-i mezkurenin irâd ve 

mesarıfını teksir ve tevfir irâdesi ile yedimde olub evkaf muhâsebesinden verilen bir 

kıt’a ilmuhaber natık olduğu üzere mahmiye-i İstanbul’da Yenibahçe çayır ittisâlinde 

vâki etrâf-ı selâsesi baltacı odaları demekle arif menâzil ve Ebubekir Paşa bostanı ve 

tarik-i amm ile mahdud mecmuu terbi’an elli sekiz bin üç yüz sekiz (58.308) zira olub  

287 

kırk üç bin altı yüz altmış bir (43.661) zira mahalli cennetmekan Sultan 

Mustafa Han tâbe serâhu Hazretleri’nin evkâf-i celilerinden olarak senevî iki yüz kuruş 

ve altı yüz zira mahalli dahi Keyvan zâde ve Zeyneb Kadın ve Helvacıbaşı İskender 

Ağa ve dört yüz seksen yedi zira mahalli dahi merhum Mustafa Ağa vakıflarından 

olarak hastaneye altışar kuruş ve maada on üç bin beş yüz altmış zira mahalli ile hasta-i 

mezkurun karşusında kain tarik-i amma varınca tulen yüz on zira ve arzen on iki zira 

terbian bin üç yüz  

288 

yirmi zira ki cem’an on dört bin sekiz yüz seksen zira mahalli dahi cennet-

mekan merhum Sultan Bayezid Han-i Veli Vakfı’ndan çayır-i mezkurdan müfrez olarak 

senevî iki yüz kuruşa cem’an senevî dörtyüz yirmi dört kuruş mukataa-i zeminli arsa 

üzerine ba-izn-i mütevelli ibtiğaen li-merdatillahi Teala mallarından harc ve sarfla bina 

ve inşâsına muvaffaka oldukları müştemilat-i ma’lume ve kanavatına teba’iyetle üç 

masura mâ-i leziz-i câriyi hâvi bir bab hastane ve ittisalinde kain camii şerifi hastane-i 

mezkure  



282 
 

289 

pişigahında kain bir bab yekta kargir hamam ve dokuz bab dekakini ve camii 

şerif zahrinde vaki’ eşcar ğars eyledikleri bir kıt’a bahçenin eşcar-ı mağrusesini ve 

Edremid ve Kemer Edremid Kazaları’nda kain maliye hazine-i celilesi canibinden üç 

bin beş yüz dokuz kise elli kuruşa müştera bamülkname-i hümayun yedlerinde mülk ve 

hakları olub bundan akdem mahallinde ma’rifet-i şer’le lede’l-muayene başka tahrir ve 

sebt-i defter olunarak müceddeden kırk altı numarası hak olunub defter-i mezkur 

defterhane-i amirede hıfz ile defterhane-i amireden verilen memhur sureti mantûkınca 

bahçeha-i müteaddide-i ma’lumede  

290 

mağrus cem’an yirmi bin dokuz yüz seksen yedi sak ve muahheren bahçehâ-i 

mezkureye mallarından harc ve sarfla mülkiyet üzre ğars olunan iki bin sekiz yüz on üç 

sâk ve yine mârru’z-zikr Edremid Kazası kurasından Göre Karyesi hududu dâhilinde 

vâki’ Mustafa Raşid Efendi ibni Mehmed Emin’den on beş bin kuruşa müştera ba-

hüccet-i şer’iyye yedlerinde mülk ve hakları olub bir tarafdan şeyh oğlu zeytinliği ve bir 

tarafdan Sarı Mustafa zeytinliği ve bir tarafdan el-Hac Arif zeytinliği ve bir tarafdan 

Çeşmeci Vakfı  

291 

zeytünliği ile mahdud bir kıt’a bahçede mağrus yüz seksen sâk ve yine kaza-i 

mezkûr kurasından Göre Karyesi hududu dâhilinde Ilıca hamamı kurbünde vaki’ Foti 

veledi Kostanti zimmîden on bir bin beş yüz kuruşa müstera bahüccet-i şer’iyye 

yedlerinde mülk ve hakları olub bir tarafdan müvekkile-i müşârun ileyha hazretlerinin 

zeytinliği ve bir tarafdan el-Hac Hüseyin zeytinliği ve bir tarafdan çay ve taraf-ı râbii 

tarik-i am ile mahdud bir kıta bahçede mağrus yüz kırk sak ve yine kaza-i mezkur 

kurasından  

292 

Zeytinli Karyesi hududu dahilinde beş çinar nam mahalde vaki’ Mustafa bin 

Osman nam kimesnenin bin beş yüz kuruş bedel-i medfû’ mukabelesinde furuğundan 



283 
 

ba-temessük sahib-i arz müvekkile-i sultan-ı müşârun ileyha hazretlerinin mutasarrıf 

oldukları bir tarafdan hasta mezarlığı ve bir tarafdan orta harmanlar ve bir tarafdan 

Çoban Mehmed tarlası ve taraf-ı râbii tarik-i âm ile mahdud ve yirmi dönüm mikdarı bir 

kıta ve yine Fombinac oğlu Nikola zimmînin iki bin üç yüz kuruş bedel-i medfu  

mukâbelesinde ferağından  

293 

kezâlik müvekkile-i sultan-ı müşarun ileyha hazretlerinin mutasarrıfe oldukları 

bir tarafdan Kasab Kanber ve bir tarafdan Şerif Ağa oğlu ve bir tarafdan Çoban Nikola 

ve bir tarafdan Musa oğlu Ahmed mülkleri ile mahdud on sekiz dönüm mikdarı bir kıta 

cem’an iki kıta tarlaya ba-izn-i sahib-i arz nefisleri içün ber-vech-i mülkiyet ğars 

buyurdukları dört yüz yirmi üç sak ve Kundakçı zade Mustafa Ağa ve biraderi Halil 

Ağa ibni Hüseyin’den yirmi yedi bin beş yüz kuruşa müştera bâ-hüccet-i şer’iyye 

yedlerinde mülk ve hakları olub marru’l-beyan 

294 

Kemer Edremid Kazası kurasından Pelid Karyesi civârında Karaağaçlı Pınarı 

nâm mahalde kain bir tarafdan dere ve iki tarafdan Kemer Ağası oğlu Ahmed Ağa 

zeytünliği ve taraf-ı rabii tarik-i amm ile mahdud bir kıta bahçede mağrus altmış dört 

sâk ve yine karye-i mezburede bezirgan deresi civarında kain Ovalı oğlu nâm mahalde 

vaki bir tarafdan Yunus oğlu zeytünliği ve bir tarafdan Yunus oğlu Molla Mehmed 

zeytünliği ve bir tarafdan Ovalı oğlu Mehmed zeytünliği ve bir tarafdan tarik-i amm ile 

mahdud ve bir kıt’a bahçede mağrus altmış  

295 

dokuz sâk ve yine karye-i mezkure Ilıca nâm mahalde vâki’ Esir oğlu zeytinliği 

denmekle ma’ruf olub bir tarafdan kuru dere ve bir tarafdan Alemi zade Vakfı’ndan 

zeytünlik ve kuru dere ve bir tarafdan Kemerli Emir Osman zade İbrahim Ağa halilesi 

zeytünliği ve bir tarafdan tarik-i amm ile mahdud bir kıt’a bahçede mağrus altmış dört 

sâk ve yine karye-i mezkure civarında dere bağı nâm mahalde kain Dai zâde malı 



284 
 

denmekle arif olub bir tarafdan Köle oğlu mülkü ve bir tarafdan dere ve bir tarafdan 

Burunsuz oğlu Hacı Hasan zeytinliği ve bir tarafdan Arnabud oğlu  

296 

Necib zeytinliği ile mahdud bir kıta bahçede mağrus elli bir sâk ve yine karye-i 

mezkure civarında Halil Ağa deresi nam mahalde vâki’ bir tarafdan yine müvekkile-i 

sultan-i müşârun ileyhanın mâlike olduğu kara nâm zeytünlik ve bir tarafdan Emir 

Osman Ağa zade İbrahim Ağa halilesi zeytinliği ve bir tarafdan Şerif Mustafa Paşa 

zeytünliği ve bir tarafdan bakkal şeytan oğulları Vasil ve Panayod zimmîler 

zeytinliğiyle mahdud bir kıta bahçede mağrus otuz dokuz sâk ve yine dere-i mezkurede 

vâki Ali Hoca oğlu Mehmed zeytinliği ve bir tarafdan Emir Osman zade İbrahim Ağa  

297 

halilesi zeytünliği ve bir tarafdan Kara Osman zade Ömer Efendi Vakfı 

zeytinliği ve bir tarafdan Köle oğlu Hacı Mehmed zeytinliği ile mahdud bir kıt’a 

bahçede mağrus kırk üç sâk ve yine karye-i mezkure civârında Karakulak’da Davud 

bağı başı nam mahalde vâki bir tarafdan Emir Osman Ağa zade İbrahim Ağa zeytünliği 

ve bir tarafdan Abid oğlu zevcesi Ümmü Gülsüm Hatun zeytinliği ve bir tarafdan orman 

ve bir tarafdan tarik-i amm ile mahdud bir kıt’a bahçede mağrus yetmiş sâk ve 

perakende olarak mağrus on beş sâk ve yine zikr olunan Pelid Karyesi  

298 

civarında Köylüce denmekle ma’ruf mahalde vâki’ el-Hac Ahmed Ağa ibni 

Abdullah’dan altı bin hastan kuruşa müstera ba-hüccet-i şer’iyye yedlerinde mülk ve 

hakları olub bir tarafdan Köylü oğlu Mehmed zeytinliği ve bir tarafdan Edremidli Çakır 

Ağa oğlu Mehmed Ağa’nın zeytinliği ve bir tarafdan Peştimalcı oğlu zeytinliği ve bir 

tarafdan tarik-i amm ile mahdud bir kıt’a bahçede mağrus seksen iki sak ve yine kaza-i 

mezbur kurasından Taylı İli Karyesi hududu dahilinde çakıllı nam mahalde vaki el-Hac 

Hasan nam kimesnenin  

299 



285 
 

yedi yüz elli kuruş bedel-i medfû’ mukabelesinde ferağından ba-temessük-i 

sahib-i arz müvekkile-i sultan-i müşârun ileyhanın mutasarrıfe oldukları bir tarafdan 

Eyyub oğlu Mehmed ve bir tarafdan Feyzullah ve bir tarafdan Mehmet Ali ve bir 

tarafdan A’yan oğlu Ahmed mükleri ile mahdud tahminen on beş dönüm mikdarı bir 

kıt’a tarlaya ba-izn-i sahib-i arz nefisleri için ber-vech-i mülkiyet ğars buyurdukları iki 

yüz sâk ki cem’an yirmi beş bin iki yüz kırk bir sâk zeytin eşcârını ve yine zikirleri 

mürur eden Edremid ve Kemer Edremid kazalarında kain maliye hazine-i  

300 

celilesi canibinden dört yüz kese akçeye müştera ba-mülkname-i hümayun 

yedlerinde mülk ve hakları olan otuz bab müstakim rugan-ı zeyt mengeneleri ile diğer 

otuz bir bab rugan-ı zeyt mengenelerinden dahi hises-i ma’lume ve sâlifu’z-zikr 

Edremid Kazası kurasından Üçler Karyesinde vaki’ bir tarafdan sultan-i müşârun 

ileyhanın mâlike olduğu mengene ve bir tarafdan Dimitri zimmînin bahçesi ve tarafeyni 

tarik-i amm ile mahdud bir bab ruğan-ı zeyt mengenesinden Dimitri veledi Felbusi 

zimmîden yedi bin beş yüz kuruşa müştera ba-hüccet-i şer’iyye yedlerinde mülk ve 

hakları olan nısıf hisse-i  

301 

şayi’aları ile mengene-i mezkure derununda mevcud kazgan vesair kaffe-i 

edevât ve âlât-i lâzime-i ma’lume ve yine kaza-i mezbur kurasından Zeytinli 

Karyesi’nde vaki’ bir tarafdan müvekkile-i sultan-i müşârun ileyhanın mâlike olduğu 

mengene ve bir tarafdan Andun zimmî bahçesi ve tarafeyni târik-i amm ile mahdud bir 

bâb ruğan-ı zeyt mengenesinden Andun veledi Sutri nâm zimmînden yedi bin beş yüz 

kuruşa müştera ba-hüccet-i şer’iye mâlike oldukları vakf hıssa-i şayi’aları ile mengene-i 

mezkure derununda mevcude kazgan ve sair edevât ve âlât-i lâzime-i ma’lume ve yine 

kaza-i mezbur kurasından Göre Karyesi’nde vâki’ bir tarafdan Bahçıvan oğlu  

302 

Mehmed’in tarlası ve bir tarafdan Yorki zimmî mağazası ve tarafeyni tarik-i 

amm ile mahdud elHac Ali Bey ibni Mustafa ve’l-Hac Mehmed Ağa ibni’l-Hac 



286 
 

Mustafa’dan on altı bin elli iki buçuk kuruşa müştera ba hüccet-i şeriyye mülk ve 

hakları olan bir bâb rugan-ı zeyt mengenesi ve derununda mevcude üç aded kazgan ve 

sair kaffe-i edevât ve alat-i lazime-i ma’lumelerini ve emlak-i hümayun mülukâneden 

evkâf-ı sultan-ı müşârun ileyhaya tashih olunmak üzere müvekkile-i vâkıfe-i müşârun 

ileyha hazretlerine temlik ve ihsan-i şahane buyurub mahallinde ma’rifet-i şer’le tahdid 

ve defterhane-i amireye kayd ve tahsis ile defterhane-i amireden verilen bir kıta icmal-i 

hakanî natık olduğu üzere Kocaili Sancağı’nda  

303 

Yorus Nahiyesi’nde kain evci koru arazisi denmekle ma’ruf araziyi ve yine 

emlak-i hümayun-i mülükhaneden olub evkaf-i sultan-i müşârun ileyhaya tashih 

olunmak üzere müvekkile-i vâkıfe-i müşârun ileyha hazretlerinin maliye hazine-i 

celilesi canibinden iki yüz kese akçeye müştera bamülkname-i hümayun yedlerinde 

mülk ve hakları olub Terkos Kazası dahilinde kain Elacık merası ve göl ve bakkal 

dükkanı ve balaban burnu nam mahal ve Ormanlı Karyesi civarında silahdar ağa cayırı 

denmekle ma’ruf çend kıt’a ve tevabiatından olub Terkos Karyesi nezdinde kain çend 

kıta tarlalarını ve yine yedinde olub canib-i teftiş-i evkafdan i’ta olunan hücec-i şer’iye  

304 

natık olduğu üzere mahmiye-i İstanbul’da Koska kurbünde Kazlıtaş 

Mahallesi’nde vâki’ saray-i Derseza Hanım ibneti Abdullah’dan vâkıfe-i müşârun 

ileyhânın akara tebdili meşruta nukud-ı mevkufelerinden yedi bin kuruşa iştira olunub 

bir tarafdan Aişe Hatun ve bir tarafdan Şerife Hatun ve bir yatafdan Halil nâm kimesne 

menzilleri ve taraf-ı râbii tarik-i amm ile mahdud yevmî dört akçe icâre-i müecceleye 

mütehammil bir bâb menzili ve mahmiye-i mezburede Süleymaniye Camii Şerifi 

Mahallesi’nde vâki’ Mehmed Fuad Efendi ve Hatice Hanım’dan kezalik nukud-i 

mevkufe-i mezkure on beş bin kuruşa iştira olunub  

305 

bir tarafdan tarik-i hass ve bazen Süleymaniye Camii Şerifi Vakfı’ndan Said 

Muhib tasarrufunda olan bahçe ve bir tarafdan Bozdoğan Kemeri Caddesi tabir olunur 



287 
 

tarik-i amm ve bir tarafdan Akif Efendi’nin tasarrufunda olan Gümrükçü Osman Paşa 

Vakfı’ndan konak ve taraf-ı râbii amm ile mahdud yevmî on iki akçe icâre-i müecceleye 

mütehammil bir bâb kebir menzili ve Sarayî Aişe nâm-i diğer Bedr-i Kamer Hanım 

ibneti Abdullah’dan kezalik nukud-i mevkufe-i mezkureden beş bin kuruşa iştira olunub 

mahmiye-i mezburede tahmis kurbünde vâki’ ağa hanı demekle ma’ruf bir bab  

306 

kargir handan yüz altmış sehm itibârı ile otuz yedi sehm şayiası ve mahmiye-i 

mezburede Meydan-i Esb kurbünde Firuz Ağa Mahallesi’nde vaki es-Seyyid Mustafa 

Saib Efendi’den kezalik nukud-i mevkufe-i mezkureden altı bin kuruşa iştira olunub bir 

tarafdan merhume hazinedar Cevri Usta Mektebi ve etraf-ı selasesi tarik-i amm ile 

mahdud ve müstemilât-i ma’lumeyi hâvi yevmî altı akçe icâre-i muacceleye 

mütehammil bir bâb menzili ve mahruse-i Galata’ya muzafe Arnabud Karyesi’nde kâ’in 

Mahmud Ağa ile Yako ve Musi 287astaneye ve Saltana yahudiyeden iştira olunub  

307 

bir tarafdan tarik-i amm ve bir tarafdan İzmaride nasraniyye ve Suh 

zimmîninin müşterek arsaları ve bir tarafdan leb-i derya ve taraf-ı râbii tarik-i amm ile 

mahdud müştemilât-i ma’lumeyi havi mecmuu yevmî altı akçe icare-i mü’ecceleye  

mütehammil birbirine muttasıl bir bâb hast ve bir bâb balıkcı ve bir bâb enfiyeci ve 

diğer bir bâb balıkçı dükkanları ve leb-i derya tarafından ma’lumu’l-mikdar arsayı ve 

Havass-ı Refia Kazası’na muzafe Silivri Nahiyesi’ne tabi Şehtoros Karyesi’nde vaki 

Leyguri veled-i Yanako zimmîden iştira olunub iki tarafdan menzil ve iki tarafdan tarik-

i amm ile mahdud  

308 

yevmî iki akçe icâre-i mü’ecceleye mütehammil bir kıt’a arsayı ve Mariye ve 

diğer Mariye nasraniyelerden iştira olunub Cezair Bahr-i Sefid’den Rodos Ceziresi 

civarında İstanköy Ceziresi’ne tabi Batnos Ceziresi tahtında Hurşidler nâm-i diğer Forni 

Ceziresi denmekle meşhur olub etrâfı sed divar inşası ile derununda yüz seksen kıta 

arâzi ve bazen zeytin ve hurub eşcârları ve yirmi dönüm mikdarı arâzi derununda altı 



288 
 

dönüm mikdarı kürum mağruseli bağ ve altmış aded yemiş ve on beş aded badem ve 

otuz aded zeytin ve iki aded limon ve altı aded şeftali ve üç aded zerdali eşcarları ve on 

sekiz bâb çoban  

309 

odalarını muhtevi senevî yüz kuruş icâre-i müecceleye mütehammil bir kıta 

sağir cezirenin üzerinde olan ebniye ev eşcâr ve kürumu ve yine su yolu kurasından 

Bergos Karyesi’nde vaki Metru veledi Hürmüz zimmîden altı bin kuruşa iştira olunub 

bir tarafdan Karakaş oğlu Kostandi ve bir tarafdan Valyar oğlu Tanaş menzilleri ve bir 

tarafdan Yanku zimmî havlısı ve taraf-ı rabii tarik-i âmmla mahdud yevmî üç akçe 

icare-i müecceleye mütehammil müştemilat-i ma’lumeyi hâvi bir bâb menzil ve tahtında 

iki bâb dükkan-ı Osman Ağa bin Ahmed’den  

310 

iştira olunub Rumeli’nde Varna Kazası’na tâbi Eğridere Karyesi civarında 

dükkan taşlığı nam mahalde iki bin beş yüz zira arsalu taş ocağı ve büyut-i adide ve 

samanlık ve havlı ve müştemilât-i saire-i ma’lumeyi havi senevî yirmi beş kuruş icâre-i 

müecceleye mütehammil çiftlik ta’bir olunur bir bâb menzili ve yine Avrupa 

tüccarından Dimitri veledi Yorgi zimmîden iştira olunub Anadolu’da Gemlik 

Kazası’nda Hanaltı nam mahalde vâki bir tarafdan dere ve bir tarafdan Yorgaki bahçesi 

ve bir tarafdan Haristudoli zimmî bahçesi ve taraf-ı rabii tarik-i amm ile mahdud senevî 

311 

beş yüz kuruş icâre-i mü’ecceleye mütehammil birbirine muttasıl mecmuu yedi 

bucuk evlek dört kıta tut bahçesi ve iki taş bir bâb su değirmenini hasbeten lillahi’l-

Ehad ve taleben li-merdati Rabbihi’s-Samed vakf-ı sahih-i müebbed ile vakf ve habs ve 

evkâf-i celile-i sâbikalarına zamm ve ilhak buyurmaları ile câmii şerif-i mezkurde 

kirâren ve mirâren eda-yı salat-i mefruza olunub vâkıfe-i müvekkile-i sultan-i müşârun 

ileyha hazretleri şöyle şart ve ta’yin buyurdular ki; 

Hastahane-i mezkure evkâf muhasebesinde verilen bir kıt’a ilmuhaber 

mantûkunca fukara ve ğurabaya mahsus olub  



289 
 

312 

zikirleri mürur eden hastane pişigahında kain hamam ve dekâkin ve bahçe-i 

mezkure ve Edremid ve Kemer Edremid Kazaları’nda olan eşcar-i mezkure ve müstakil 

ve hises-i mengenehâ-i merkume ve salifü’l-beyan Avcı koru arazisi zikirleri mesbuk 

Alacık mer’ası ve göl ve bakkal dükkanı ve cayır-i mezkurden 289astaney vakt-i 

mu’ayyenelerinde icare-i sahiha-i şer’iye ile ve menazil ve dekâkin ve arsa ve cezire-i 

mezkure üzerinde olan ebniye ve kurum ve eşcar-i mezkureler icareteyn-i mu’tadeteynle 

evkâf muhasebesinden verilen diğer ilmuhaberler natık oldukları üzere  

313 

hastane-i mezkure pişigahında kain Sultan Beyazid Vakfı’na yirmibin kuruş 

müecceleli medfu’a ve senevî beş yüz kuruş mukataa tahsisi ile vakf-ı müşârun ileyhaya 

ilhak olunan bir kıta çayır ve mahmiye-i mezbure hüsn-i ebvâbından Silivri Kapısı 

haricinde Şeyh Nizâmeddin Hazretleri’nin türbe-i şerifleri civarında kain Cihan oğlu 

çiftli ği demekle arif daru’s-saadeti’ş-şerife ağası esbak merhum Beşir Ağa Vakfı’na 

seksen kuruş mukataa tayin olunan müştemilat-i ma’lumeyi hâvi bir bâb çiftlik ve 

çiftlik-i mezkür derununa  

314 

câri olub Veydus Karyesi’nde vâki’ cennet-mekân merhum Sultan Osman Han 

tâbe serâhu Camii Vakfı’na senevî otuz altı kuruş mukata’a ta’yin olunan kanavatına 

tebaiyetle üç masura ma-i leziz ve çiftlik-i mezkûra teba’iyetle ziraat ve hirâset olunur 

cennet-mekân merhum Sultan Bayezid Han-i Veli Vakfı’na senevî altı yüz on iki kuruş 

mukataa tahsis olunan mecmuu bin yediyüz yirmi keyl tohum istiab eder kırk üç kıt’a 

tarlalar kâffe-i tevabi’ ve levahıkı ile vakf-ı müşârun ileyhâya bâ-irâde-i seniyye tashih 

ve ilhak olunan  

315 

çiftlik-i mezkuru ve yine Makrihavra (BAKIRKÖY)nam karye Katib Efendi 

çiftli ği demekle şehir müşârun ileyh Sultan Bayezid Han-i Veli Vakfı’na senevî iki yüz 

elli sekiz kuruş mukataa tayin olunan bir bâb hân ve bir bâb kahve ve bir bâb kasab ve 



290 
 

bir bâb nalband dükkanları ve bir bâb etmekçi fırını ve terbian sekiz bin doksan zira bir 

kıta arsa ve altı dönüm mikdarı bir kıta bağ ve müştemilât-i saireyi hâvi çiftlik ve 

çiftlik-i mezkure tebe’iyyetle zira’at ve hirâset olunur dört yüz otuz keyl tohum alur  

316 

otuz üç kıta ve üç yüz doksan buçuk dönüm yirmi sekiz kıta ki cem’an altmış 

bir kıt’a tarlalar ki kâffe-i tevâbi ve levâhıkı ile kezâlik ba-irâde-i seniyye müvekkile-i 

sultan-i müşârun ileyha hazretlerinin evkâf-i celilerine rabt ve ilhak olunan çiftlik-i 

mezkuru ve çiftlik-i mezkur nezdinde kain yine müşârun ileyh Sultan Bayezid Han-ı 

Veli Vakfı’na senevî yüz otuz yedi buçuk kuruş mukataa takdiri ile müvekkile-i sultan-i 

müşârun ileyha hazretlerinin evkâf-i celilerine ilhak olunan mecmuu yirmi yedi buçuk 

dönüm  

317 

mikdarı beş kıta tarlalar ve yine mahruse-i Galata’ya muzafe Kuruçeşme 

Karyesi’nde Sarraf Burnu nâm mahalde kâin müşârun ileyh Sultan Bayezid Han-i Veli 

Vakfı’na senevî yirmi üç kuruş on beş para mukataa takdiri ile ba-irâde-i seniyye-i 

müvekkile-i sultan-i muşârun ileyha hazretlerinin evkâf-i celilerine ilhak oluna 

hastaneye ma’lumu’lhudud iki kıta arsa üzerine bina ve inşa buyurdukları kargir kömür 

mağazası ile karye-i mezkure hududu dâhilinde bağlar hilâlinde vâki beş kıt’a bağ ve bir 

kıt’a arsanın nıfıs hisseleri beher sene  

318 

icare-i mümasele-i maktûaları ile taliblerine icar olunub bi’l-cümle icaratı 

beher sene ahz ve kabz olunarak mukataat-i mu’ayyenât-i mezkure ba’de’l-eda bâkisi 

evkâf-i celile-i mezkurelerine zamm ve ilave oluna ve bi’l-cümle evkaf-i hastaneye 

ğallatından ber-minval-i muharrer hastane-i mezkure ittisâlinde inşasına muvaffaka 

oldukları camii şerif-i mezkure selatin-i izâm cevami-i şerifesinde olduğu misillü bir 

cum’a vaiz-i ta’yin olunub beher Cuma günleri ba’de edai salati’l-cum’a hazır olunan 

cemaat-i müslimine vaaz ve nasihat edüb mâhiyye otuz kuruş vazife  

319 



291 
 

ve yirmi kuruş fadule bedeli ki cem’an elli kuruş verile ve vaaziye-i mezkure 

selâtin-i izâm cevami-i şerifesi vaaziyyelerine zeyl olunub ba-işaret-i hazreti şeyhül-

İslâmı ehl ve erbabına tevcih oluna ve yine camii mezkure diğer bir vaiz dahi nasb u 

ta’yin olunub beher hafta pazartesi ve Perşembe günleri hazır olan cema’at-i müslimine 

vaaz ve nasihat ve şifa-i şerif kıraat edüb mukâbelesinde hastan altmış kuruş vaaziyye 

ve otuz kuruş şifa-i şerif han vaaziyeleri ve altmış kuruş fodule bedeli ki cem’an yüz elli 

kuruş verile ve vaaziye-i  

320 

mezkure maa şifa-i şerifhân cihetleri vazife-i mersumesi ile hayatda oldukça 

eş-Şeyh Ebu Bekir Efendi’ye meşruta olub ba’de vefâtihi ehl ve erbâbına tevcih oluna 

ve camii şerif-i mezkure bir nefer hatib ta’yin olunub hatib olan kimesne beher Cuma 

günleri hizmet-i hitâbeti eda ve ber-vech-i meşruta sermahfil ve serdevirhan ve beher 

sene hasta salati’l-ideyn vaaz ve nasihat ve eyyâm-i ideyn ve arefe ve leyâli-i 

mübârekede camii şerif-i mezkurda mahfuz olan mübârek lıhye-i saadet-i Hazreti Resul-

i Ekrem sallallahu aleyhi ve 291 hasta’i küşad ve kemal-i âdâb ile bi’t-tasliye  

321 

ve’t-tebcil hazır olan cemaat-i muslimine ziyâret ve yine mahalline vaz’ ve hıfz 

edüb mukabelesinde mâhiye elli kuruş vazife-i hitâbet ve on kuruş vaaziye-i salat-i 

ideyn ve on kuruş ser mahfel ve serdevirhanlık ve yirmi kuruş hizmet-i küşad lıhye-i 

saadet vazifeleri ve otuz kuruş dahi fodula bedeli ki cem’an yüz yirmi kuruş verile ve 

hitâbet ve ber-vech-i meşruta cihât-i saire-i mezkureye mutasarrıf olan kimesne bi’l-kıs 

(?) bi lâ kusur edâ-i hizmet edüb terk ve tekâsül eder ise ref’inden aher  

322 

müstehakkîne verile ve hal vukuuyla ehl-i veled kebiri var ise ana ve birkaç 

nefer evlâdı olur ise içlerinde ancak elyak olan bir neferine ve eğer yalnız bir nefer 

veled-i sağiri olur ise sağirin hadd-i buluğına değin bi’n-niyabe eda-i hizmet olunmak 

üzre sağire tevcih olunub vazife-i mersume şehriye yüz yirmi kuruşun sülüs-i sağire ve 

sülüsan-i nâibine i’ta oluna ve sağir hadd-i büluğunu tecavüz eyledikde cihet-i 



292 
 

mezkureye kesb-i istihkak edemez ise ref’inden aher ehline ve müteveffanın ehil evladı 

olmadığı ve bilâ veled olduğu halde bi’l-imtihan ehl ve müstehak kimesneye tevcih 

kılına  

323 

ve’l-hasıl nezâret-i evkâf-i hümâyun nizamına tatbikan şahs-i vâhide tevcih 

olunub ferağ ve kasr-ı yedine ruhsat verilmeye ve yine camii merkume bir nefer imam-i 

evvel ve bir nefer imam-i sâni ta’yin olunub hastaneye birer gece ve birer gün bi’l-

münâvebe imamet hizmetlerinin eda ve imam-i evvel olan ber-vech-i meşruta hasta ve 

feth ve mülk ve nebe-i ve cüzhan ve kitabhâne müstahfazlığı ve nevbetinde hastane-i 

merkumede olan hastalardan vefatı tebeyyün eder olur ise ol makule hastanın yanında 

oturub istiğfar ve kelimeteyn-i şehâdeteyni tezkir ve fevt olanların cenazelerini de’b-i 

ma’ruf üzre ğasl  

324 

ve ba’de’d-defn telkîn hizmetlerini eda edüb hastane imameti çün altmış kuruş 

ve yasinhanlık içün on kuruş ve fetihhanlık içün on kuruş ve mülkhanlık için on kuruş 

ve nebehanlık içün on kuruş ve cüzhanlık içun onbeş kuruş ve kitabhane müstahfazlığı 

için on beş kuruş ve ğassallık mevta içün on kuruş ve fodula bedeli otuz kuruş ki 

cem’an yüz altmış kuruş vazife verile ve imam-i sâni olan kimesne dahi ber-vech-i 

meşruta muvakkıt ve hasta ve feth ve mülk ve nebe ve cüzhanlık ve nevbetinde kezalik 

hastane-i  

325 

merkumede olan hastalardan fevti tebeyyün eden hastanın yanında oturub 

istiğfar ve kelimeteyn-i şehâdeteyni tezkir ve fevt olanların cenâzelerini de’b-i ma’ruf 

üzere ğasl ve ba’de’d-defn telkin hizmetlerini eda edüb hastane imâmet içün altmış 

kuruş ve muvakkıtlık için on beş kuruş ve hasta hanlık içün on kuruş ve fetihhanlık için 

on kuruş ve mülkhanlık için on kuruş ve nebehanlık içün on kuruş ve  

326 



293 
 

cüzhanlık için on beş kuruş vazife verile ve imam-i evvel ve saniden hastaneye 

bi’n-nefs bi-la kusur eda-i hizmet edüb hadamat-i mezkurede terk ve tekâsül eder ise 

ref’inde aher ehl ve erbabına verilmek ve imâmet-i evvel cihet-i mutasarrıfının fevti ile 

hal vuku’ında bi-tariki’s-silsile imam-i saniye tevcih olunmak ve imam-i sani ciheti 

ref’inden müteveffânın hizmet-i mezkureyi edâya muktedir kebir evlâdı var ise evlâdına 

ve kebir evlâdı olmayub evlâdı sıgar olur ise hadd-i buluğuna değin bi’n-niyâbe eda-yı 

hizmet olunmak üzre sağire tevcih olunub  

327 

vezaif-i mersumenin sülüs-i sağire ve sülüsan-i naibine i’ta kılınmak ve 

müteveffanın hademat-i mezkureye ehil evlâdı olmağın ve bi-la veled olduğu halde aher 

müstehakîne tevcih olunub ferağ ve kasr-ı yedine ruhsat verilmemek ve yine camii 

mezkure bir nefer müezzin-i evvel ve bir nefer müezzin-i sani nasb ve ta’yin olunub 

mü’ezzin-i evvel olan ber-vech-i meşruta naat ve temcid ve sala  

328 

ve devirhan ve ikad-ı kanadil-i minâre ve ferraş çoka-yı minber ve seccade-i 

hatib ve abriz-i cenaze hizmetlerini ve mü’ezzin-i sani olan kimesne dahi ta’rif ve 

temcid ve sala ve devirhan ve ikad-i kanadil-i minâre ve ferraş cuka-i minber ve 

seccâde-i hatib ve abriz-i cenaze hizmetlerini edâ edüb mukâbelerinde mü’ezzin ola 

hastan müezzin-i evvelin içün otuz beş kuruş ve naathanlık içun  

329 

beş kuruş ve temcid ve salahanlık içun beş kuruş ve devrhanlık içun on kuruş 

ve ikad-ı kanadil-i minare içün on kuruş ve ferraş çuka-i minber ve seccâde-i hatib içün 

beş kuruş ve abriz-i cenâze içun on kuruş ve fodule bedeli yirmi kuruş ki cem’an yüz 

kuruş ve mü’ezzin-i sâniye hastan müezzinlik içun otuz beş kuruş ve ta’rifhanlık içun 

beş kuruş ve temcid ve salahanlık içun beş kuruş ve devirhanlık içun on kuruş ve ikad-ı 

kanâdil-i minâre içün on kuruş ve ferraş çuka-i minber ve seccâde-i hatib içün beş kuruş 

ve abriz-i cenâze içun on kuruş ve fudule bedeli yirmi kuruş ki cem’an yüz kuruş verile 

ve müezzin-i evvel ve sâni olanlar bi’n-nefs bi-la kusur eda-yi hizmet edüb terk ve 



294 
 

tekâsül eder ise ref’inden aher müstehakkîne tevcih oluna ve mutasarrıflarının fevti ile 

hal vukuunda bi-tariki’s-silsile imamet cihetleri misillü tevcihâti icra oluna ve yine 

câmii  

330 

şerif-i mezkure bir nefer kayyım-ı evvel ve bir nefer kayyım-ı sâni nasb olunub 

kayyım-i evvel ve sâni olan kimesneler kayyımlık ve ber-vech-i meşruta ikâd-i kanadil-i 

derun-i câmi ve havlı ve şem’ayn-i kebireyni ve bevvablık ve ferraş ve rafi-i kaliçe ve 

tathir havlu ve hela ve muhafızlık seccade-i minber ve mihrab ve ğassallık mevta 

hizmetlerini eda edüb mahiye hastaneye kırkar kuruş kayyımlık ve onar kuruş ikad-ı 

kanadil-i derun-i câmi ve havlı ve şem’ayn-i kebireyn ve beşer kuruş bevvablık ve beşer 

kuruş ferraşlık kaliçe ve beşer kuruş tathir-i havlu ve hela ve beşer kuruş muhafızlık-i 

seccade-i minber ve mihrab ve onar kuruş  

331 

gassallık ve yirmişer kuruş fodula bedeli ki cem’an yüz kuruş verile ve 

kayyım-i evvel ve sani ale’d-devâm bi’n-nefs bi-lâ kusur eda-yi hizmet edüb terk ve 

tekasül eder ise ref’inden aher müstehakkîne tevcih olunmak ve hal vukuunda bi-

tariki’s-silsile tevcihâtı icra kılınmak üzre sene-i sabika Zilkadeti’ş-Şerifesi ğurresinden 

i’tibaren ta’yin ve tahsis buyrularak eda-yi hizmet olunmakda ise de zikirleri mürur 

eden imam-ı evvel ve sani ve müezzin-i evvel ve sâni ve kayyım-i evvel ve saniden 

294astaney bu def’a hastaneye küşad ile abriz ve ğasl-i cenâze hizmetlerinin edâdan  

332 

imtina ve rızalarıyla terk etmeleri ile mustakil bir ğassal mevta nasbı lazım 

geldiğinden imam-i evvel ve sani ve mü’ezzin-i evvel ve sani ve kayyım-i evvel ve sani 

bulunanların vazifelerinden ğassallığa mahsus onar kuruş tenzil olunmağla ba’dema 

mahiye-i imam-i evvel ve sâniden hastaneye yüz ellişer ve mü’ezzin evvel ve sâni ve 

kayyım-i evvel ve sâniden hastaneye doksanar kuruş verile ve bir nefer gassal nasb 

olunub mahiye yüz kuruş verile ve müvekkile-i vâkıfe-i müşârun ileyha Mekke-i 



295 
 

Mükerreme’de Safa ile Merve beyninde hücac-ı müsliminin sa’y eyledikleri tarikin 

külle yevm  

333 

ve ba-husus mevsim-i hacda leyl ve nehâr tathiri içün dört nefer ferraş ta’yini 

ile hastaneye şehriye onar kuruşdan senevî yüz yirmişer kuruş ta’yin ve tahsis buyurub 

lâkin ferraşin-i muma ileyhim hademat-i lâzımelerinin ifasından dolayı mesalih-i 

sairelerine bakamayacaklarından vezaif-i mezkure kadr-i kifâyeden dun bulunduğundan 

bahisle vezaif-i mezkureye birer misli zammı hususunu Cidde Vâlisi atufetlü Paşa 

Hazretleri taraflarından bâ-tahrirât inha olunmağla ferrasin-i mûmâ ileyhin vezâif-i 

mezkuresine birer misli dahi hasta şehriye yirmişer kuruşdan  

334 

senevî ikişer yüz kırkar kuruş verile ve yine mahmiye-i mezburede Eğrikapu 

dahilinde Tekfur Sarayı nezdinde vâki’ Battal Gazi zade Beşir Gazi Türbesi’nde 

türbedar olanlara altmış bir senesi Recebi’l-Ferdi gurresinden i’tibaren ta’yin 

buyurdukları mahiye yirmi kuruş hasta kan beher mâh verile ve malikâne 

muhâsebesinden verilen bir kıta ilmuhaberde tafsil ve beyan olunduğu vecihle ba’dema 

iktizasına göre tesviye olunmak üzere şimdilik altmış üç senesi Martı’ndan itibâren bazı 

satırcılık (örtülü) hesabı fazlasından yevmî yirmi kıyye lahm  

335 

ve Bağdad Eyâleti vâridâtı fazlasın olmak üzre senevî yedi yüz elli kise ve 

gümrük-i iskele-i Trabzon ve tevabi’ mukata’asının beş buçuk südüs hissesi 

mutasarrıfının keff-i yedinden maliye hazine-i celilesinden zabt olunarak bedel 

mukayyede-i seneviyyesi olan otuz dokuz bin sekiz yüz kırk yedi kuruş hastane-i 

merkume masarıfına ta’yin ve tahsis olunmağla meblağeyn-i mezkureyn cem’an dört 

yük on dört bin sekiz yüz kırk yedi kuruş hazine-i celile-i mâliyeden ahz ve kabz ve 

bâlada muharrer olduğu üzere  

336 



296 
 

hastane-i merkume pişigahında kain hamam ve dekâkin ve hastane icaratı ile 

birleşerek hastane-i merkume masarifatına müretteb olduğından meblağ-i mecmu-i 

mezkur ile hamam ve dekakin ve hastane icârâtından hastane-i mezkurenin termimâtı 

ve hastane-i merkumenin nizâmatını mübeyyin evkaf muhasebesinden verilen bir kıta 

ilmuhaber mantûkınca hastane-i mezkureye nasb u ta’yin olunan müdir ve ketebe ve 

etibba ve cerrahin ve eczaciyan ve sulukcu ve havinzen ve müvezzi’ ve elbise  

337 

nezâreti ile vekil-i harc ve elbise yumağı ve serhademe ve yirmi dört nefer 

hademe-i hastegan ve altı nefer meydancı ve beş nefer aşcı ve bir nefer berber ve iki 

nefer bevvâbin maaş ve tayinatları ve hastane-i mezkurenin kaffe-i levâzimât-i lazimesi 

rü’yet olunub kifayet etmediği halde evkaf-i mezkurenin ğallatından sarf oluna ve 

hastane-i ulam ve zeyilleri ve işbu zeyilde münderice bi’l-cümle şurutumla amel oluna 

ve evkaf-ı mezkurenin tebdil ve tağyir ve taklil ve teksiri merreten ba’de uhra yed ve 

meşiyyetimde ola deyu ta’yin-i şurut ve  

338 

âstan-i kuyud birle bi’l-cümle mevkuf-ı mezkurları mütevelli-i mûmâ ileyhe 

bundan akdem teslim buyurduklarında ol dahi tesellüm ve kabz vesair evkâf 

mütevellileri misillü tasarruf eyledi dediklerinde ğıbbe’t-tasdiki’ş-şer’î vekil-i mir-i 

müşârun ileyh hazretleri semt-i vifakdan canib-i ahere atf-ı inan edüb bu makule akârat 

ve menkulat ve eşcârların vakfa iltihakı fukaha-yı izâm aleyhim rahmetu’l-Meliki’l-

Allam beynlerinde muhtelif olmağla müvekkile-i vakıfe-i müşârun ileyha hazretlerinin 

mülküne istirdad ederim deyu mütevelli-i  

339 

mûmâ ileyh ile kemâ hüve’l-mestur fi’l-kutubi’l-fıkhiyye müterafi’an ve her 

biri mübteğasınca fasl ve hasma hastane olduklarında kâtib-i merkum dahi tarafeynin 

kelamına nazar ve menna’un li’l-hayr olmakdan hazer edüb bi’l-cümle mevkuf-i 

mezkurları sıhhat-i vakfiyetlerinde ala kavli men yerahu minel-eimmeti’l-eşraf alimen 

bi’l-hilâf beyne’l-fukahai’l-izam aleyhim rahmetu’l-Meliki’l-Allam hükm-i sahih-i şer’î 



297 
 

ve kaza-i sarih-i mer’î eylediğini katib-i merkum mahallinde ketb ve tahrir ve maan 

mürsel-i ümena-i şer’le meclis-i  

340 

şer’a gelüb ala vukuihi inha ve takrir etmeğin ğıbbe’t-tenfizi’l-muteberi’şşer’î 

vakf-ı mezkur sahih ve lazım ve mütehattim olub min ba’d nakz ve nakızına mecal 

muhal ve tebdil ve tağyir ve taklil ve teksiri vakıfe-i muvekkile-i sultan müşârun 

ileyhadan ğayre adimu’l-ihtimal oldu. Cera zâlike ve hurrire fi’l-yevmi’l-evvel min 

şehri Şabani’l-Muazzam li-sene selâse ve sittin ve mieteyn ve elf.(1 Şaban 1263). 

EK 2: ZİYARETÇ İ DEFTERİ - MEŞHÛDÂTI HÂVÎ DEFTER 679 

Hastanemize teşrîf buyuran Zevât-ı Kirâmdam 
hastanenin her tarafı gezilerek 

her ne müşâhede olunursa işbu deftere tahrir etmeleri ricâ olunur. 

BİHÎ 

Gurebâ Hastanesine li-ecli’l-maslahat azîmetim vukû’uyla ba’de’l-mesâlih her 

bir mahallini geşt u güzâr ve müşâhede olundukda her bir umûru yani koğuşların nizâm-

ı intizâmı yolunda olduğunu aynen müşâhede eylediğimde bu cihetle tarafımızdan 

tasdîk olduğunu mübeyyen işbu varakıyye imzâ ve temhîr kılındı. İbtidâ-yı Mart 290 

A’zâ-yı Sadâret 

Bendeniz dahî mezkûr hastanenin işidilen intizâmını görmek üzere mahsûsan 

gelerek her tarafını geşt u güzâr ile meşhûdum olan intizâm ve nezâfetini sahîhan takdîr 

ve tahsîne şâyân görülmüş olmağla me’a’t-teşekkür avdet olundu. 

İmza 

Bendeniz dahî mezkûr hastanenin ettirilen intizâmını görmek üzere mahsûsan 

gelerek ve her tarafını geşt u güzâr ile meşhûdum olan intizâm ve nezâfeti sahîhan 

takdîr ve tahsîne şâyân görülmüş olduğundan me’a’t-teşekkür avdet olundu. Fî 3 Mart 

Sene 90 
                                                 
679 BOA. EV.D. 22704 (13 Mart 1873 -16 Nisan 1903 / 30 Yıl) 



298 
 

Tabîb-i sânî   

Bendeniz dahî hasbe’l-îcâb hastane-i mezkûra azîmetimde hakk-ı âcizânemde 

riâyet ri’âyet-i fevkaladen sonra  hastane-i mezkûrun her tarafını geşt u güzâr edilerek 

gerek nizâmiyet ve gerek nezâfetçe mükemmel sûretde re’yü’l-ayn müşâhede 

olunduğundan hemân duâ-yı hurûş ile ömr ü âfiyet-i pâdişâhî edâsıyla me’a’l-

memnûniyye avdet olundu  Fî 3 Mart Sene 90   

Kâtib-i Şirket-i Liman-ı Der-saâdet Es-Seyd Mehmed 

Çâker-i kemîneleri hasbe’l-iktızâ işbu Gurebâ Hastanesini temâşâ eyledim 

me’mûrlarının ikdâm-ı kâmile ile müşâhede eylediğim intizâmı ve hastaların rahatalrı 

ve hademesinin eylediği hizmetleri hiçbir tarafda görmedim Cenâb-ı Hakk ile’l-ebed 

Pâdişâhımızı taht-ı âlîsinde ber-karâr ve bu gübü nice âsâr-ı cezbe muvaffak buyursun 

Âmin 

Bende … bâb-ı Ser-askeri 

Bir hastaneyi ziyâret ve îfâ-yı lâzıme-i ibâdet zımnında işbu Gureba 

hastanesine gelmiştimn Kapudan içeriye duhûlümü müteâkib tesâdüf ettiğim me’mûr ve 

hademesinin ibrâz etdikleri … hüsn-i kabûl ve mihmânvârî  bâ’is-i azîmet olan hastama 

ibâdeti icrâdan evvel hastanenin yatak odalarıyla müştemilât-ı sâiresiniseyr ü temâşâya 

kalbimde bir arzû-yı fevka’l-hadd husûl etti Binâen-aleyh birer birer kâffesini gezdim 

ve nazar-ı em’ân ve dikkatten geçirdim. Meşhûdum olan intizâm ve nezâfet ve bu 

sebeble hastegânın lisân-ı hâl ve beşâşet-i rûbiyle intizâmıyla bundan dolayı tahassul 

eden memnûniyet ve şükrânım derece-i kemâle vâsıl olmuştur. Hâsıl memleketimizde 

sâha-i tamâmı pervez olan te’sîsât-ı hayriyyeden birde işbu hastane olmasıyla beraber 

nezâfet ve intizâmât-ı meşhûresi dahî taraf-ı eşref hazret gibi Sitânîye da’vet-i hayriyye 

isticlâb eder muvaffakıyâttan olmağla sâika-i haseb ve hulûs-ı aczlerini dahî tarîke 

gelene mahv-ı niyete mecbûr etmiştir. Hemân Cenâb-ı .. ömr ü şvket-i Pâdişâhîye 

mezdâd buyursun ileyh Fî 4 Mart Sene 290 

Bende Askeriyye Mahkemesi Zabıt Kâtibi Eyyûb 



299 
 

Bendeleri bu def’a arzû etmiş olduğum Gurebâ Hastanesinin kâffe koğuş ve 

matbah ve sâire mahallerini görmüş olduğumdan görmüş olduğum nezâfeti ve nizâm-ı 

intizâmını âsûr-i tebeyyün eyledim Yani bu vechle nizâm-ı me’mûrînin ikdâm ve 

gayretleriyle olduğunu hiç iştibâh yoktur Doğrusu muvaffak olduklarını tasdîk ederim 

Hemân Cenâb-ı feyz-i mutlak Pâdişâh-ı Âlem-penâh Efendimiz hazretelrinin ömr ü 

şevketlerini mezdâd buyurub nice nice âsâr-ı hayriyye ile muvaffak buyura Âmin

 Fî 5 Mart Sene 90 

Bende Ordu-yı evvel 2. Redif Alay 4. …….Katib-i  Tabur  …….Hasan 

Bendeniz bir hastamı ziyaret etmek üzere Şehr-i hâl-i Rûmî’nin beşinci günü 

Gureba hastanesine geldim ve hastamı bulub görüştüm ve bu aralık gerek hasta 

koğuşlarını ve gerek hastegânın me’kûlât ve meşrûbâtını pek temiz buldum Bu bâbda 

bi’l-cümle me’mûrîn ve hademetçiyân sa’y ve ikdâmlarını tahsîn eyledim. Hemân 

Cenâb-ı Hakku’l-ebed-i Âlem-penâhî Efendimiz hazretlerinin ömrü şevketlerini mezdâd 

buuyrub nice nice âsâr-ı hayriyye ile muvaffak eyleye Âmin  Fî 5 Mart sene 90 

4. Ordu 3. Alay 1. Tabur Redif Yüzbaşı  

Bendeniz dahî cinâyet gibilerinden bulunduğumdan li-ecli’l-mu’âyene Mart’ın 

altıncı günü Zabtiye Nezâretinden i’zâm kılınmış idim. Duurmumla Ser-tabîb izeetlü 

Bey efendi ile mülâkî oldum ve kendülerine olan istirhâm ve arzû üzerine hastane-i 

mezbûreyi gezdim ve azîmiyye-yi nezâfet ve tahâret-i ber-kemâl olunduğu gibi 

yatakların biri yerlerine olan ba’desini dahî olan huffâze’s-sahm kâidesini merbût 

bulunmuş olmağla bu bâbda bi’l-cümle me’mûrîn ve hademetçiyle sa’y ü gayretleri 

tahassün olundu Hemân Cenâb-ı Hakk Pâdişâhımız Efendimize ömürler ihsân buyursun 

Fî 6 Mart  

Bende ………. Mehmed İzzet 

İşbu Gurebâ hastanesini aczlerinden mukaddem geşt-i güzâr edip nezâfet ve 

tahâretini tasdîk eden bâlâda muharrer dokuz nefer zevât-ı kirâmların tasdîkleri kurb-i  

sübût olduğu ba’de’z-ziyâre taraf-ı âcizânemden  dahî tasdîk olunmuştur Fî 7 Mart Sene 

90 



300 
 

Bende Reis-i Komisyon Muâvini…. Mehmed Cemil 

Bâlâda mezkûr sâhib-i imzâ rıf’atlı Binbaşı Kamil Efendi Hazretleri 

refâkatinde bulunarak müşâhede eyleyip zikr etmiş olduklarından ziyâde olduğunu 

tasdîk edilmiştir. Fi 7 Mart Sene 90 

Ed-Dâ’î ve …. 

Vâlide Sultan merhûmun Gureba Hastanesini ziyaret olunarak  kalbe cümle 

koğuşların geşt u güzâr eylediğimde bunun üzerine gayri olmayacağı vechde kemiyyesi 

bulunan ben dahî me’mûrî bulunan ben dahî ve cem’iyyesine teşekkür olunduğunu 

mübeyyen işbu mahalle şerh ve temhîr olunmuştur. Fî 7 Mart Sene 1290 

Li-ecli’l-mu’âyene hastaneye vürûdumda mu’âyene olduktan sonra hastanenin 

derûnunda bulunan koğuşları vesâire mahallerini gezip nezâfet ve tahâretini pek güzel 

halde gördüğümden me’a’t-teşekkür işbu mahalle şerh ve imzâ kılınıb Fî 10 Mart Sene 

1290 

Evkâf-ı Humâyûn Nâzırı Devletlü Kemâl Paşa Hazretlerinin İmamı Hafız 

Li-ecli’l-muâyene hastaneye vürûdumda ayânemle her bir tarafı temâşâda 

bulundukta fakat bir gûnâ kusur görülemediği cihetle teşekkür olunduğu hâvî işbu 

mahalle şerh ve imzâ ve temhîr kılındı. Fî 10 Mart Sene 290 

Esbak Kadî-yı Â… 

Li-ecli’l-muâyene hastane-i nâm-râhiye vürûd-ı âcizânemde her tarafı geziyle 

küşâdında olundukda her bir tarafında görülen nezâfet ve me’mûrlarının dikkatlere 

şâyân-ı nefer bir sûrette görülmekle teşekkür olunduğunu hâvi işbu mahalle şerh ve 

temhîr kılındı Fî 12 Mart Sene 90 

Nâib-i ……….nden Mehmed Ragıb 

Gureba hastanesini tamamıyla gezip bi’l-cümle me’mûrîn hademegânıyla 

görüşmüş olduğum gibi muâmele-i nizâmiyye ve usülüne ve mahsûsuyla nizâm-ı 

intizâmlarının usûl-i askerîye tatbîkan taht-ı mazbûtiyye resâ ve nezâfet-i tahâretlerini 



301 
 

vech-i kemâle îsâl ile me’mûrînin dahî hoşnûdiyye-i ahâlî hakkında muvaffak  gıpta 

olunduğundan hüsn-i mütevaffık bi’l-hayr olmaları ed’ıyyesi yâd ve nez-gâr ve îsâl bâr-

gâh-ı Cenâb-ı müşân kılınarak hatem-i mukall eylerim Fî 15 Mart Sene 290 

Nezâret …. Çerkes  Mustafa 

Gureba hastanesini li-ecli’l-muâyene gelinmiş ve me’mûrîn-i mevcûdenin âsâr-

ı ikdâmıyla koğuş vesâire mahallerin nezâfeti şüphesiz takdîr ve teşekkür bulunmuş 

olduğunu mübeyyen işbu mahalle şerh ve temhîr edip atsdîk kılındı Fî 20 Mart 

Sene 90 

Bende Umûm Tahrîrât … 

Bende An-a’zâ-yı meclis  

Bende Kaymakam an-erkân… 

Bendeleri Beyoğlu Zâbıtasından tedâvî olunmak üzere gönderilen mücerred 

haldeki tekrâr muâyeneiçin Gurebâ Hastanesine geldiğimde gerek koğuşları ve gerek 

eknâgatı geşt u güzâr eylediğimde müşâhede etmiş olduğum nezâfet ve tahâretin ve 

hastalara olan dikkat ve hüsn-i muâmelenin teşekkürünü hâvî işbu mahalle tahrîren 

temhîr kılındı  

Fi 15 Safer 91 

Beyoğlu zabıta……….. 

Gureba hastanesine li-ecli’l-maslaha gidilmiş ve me’mûrûn-ı mevcûdûnun 

âsâr-ı ikdâmıyla koğuşlar ve mahal-i sâirelerinin tahâreti ve nezâfeti şâyân-ı takdîr ve 

tahsîn bulunmuş olduğunu mübeyyen işbu mahalle şerh ve temhîr kılındı Fî 21 Mart 

Sene 90 

Ed-Dâ’î…… 

Abd-i âcizleri dahi li-mesâliha gelip bi’l-umûm görülen nezâfet ve 

ethariyyesinden dahî bi’t-tenâvül meşhûdum olan nefâsetân her cihet takdir olunarak 



302 
 

du’â-yı harâm ile ömr ü ikbâl Cenâb-ı Şehin-şâhî vâkıfe-i merhûmenin dahî makâmı 

ulyâları Cennetü’l-… buyurmak va’di âna alâkasıyla ihtişâm hâme olundu  Fi 15 

saferü’l-harem Sene 91  

Bendeleri Haydarpaşa Tabib muâvinlerinden bulunub şimdiye kadar arzû etmiş 

olduğum Gureba Hastanesinde kâffe-i koğuş ve eczane ve matbah vesâire mahallerini 

gezmiş olduğumdan görmüş olduğum nezâfeti ve nizâm-ı intizâmını eşver-i tahsîn 

eyledim Yani vecxhle nizâm-ı me’mûrînin ikdâm ve gayretleriyle olduğunu hiç iştibâh 

yoktur. Doğrusu muvaffak olduklarını tasdîk ederim Hemân Cenâb-ı feyz-i mutlak 

Pâdişâh-ı Âlem-penâh Efendimiz Hazretlerinin ömr ü şevketlerini mezdâd buyurub nice 

nice âsâr-ı Hayriye ile muvaffak buyursun Âmin Fî 22 Mart Sene 90 

…. 

Abd-i âcizânem dahi Gureba hastanesine maslahata gelip me’mûrîn-i 

mevcûdenin âsâr-ı ikdâmıyla mansûr-ı hastanenin derûnunda bulunan koğuş vesâire 

mahallerini müşâhede etmiş olduğum nezâfetin şâyân-ı takdîr ve teşekkür bulunmuş 

olduğundan işbu mahalle şerh ve temhîr kılındı.  Fî 23 Mart Sene90 

Bende ….. 

Âcizleri dahî hastane-i mezkûru li-maslahata gelip geşt u güzâr eylediğimde 

doğrusu sâye-i Şâhânede me’mûrlarının hastaneleri ve sâir gûnâ ikdâm ve gayretleri 

mahv-ı niyet-i âcizânemi mûcib olmuş olduğundan teşekkürü hâvî tahsîniyye kılındı Fî 

20 Saferü’l-haram Sene 91 

Bende Kâtib-i ….. 

Bendeniz dahî hastane-i mezkûru li-ecli’t-temâşâ gelip geşt u güzâr 

eylediğimde doğrusu bi’l-cümle me’mûrânın hüsn-i hizmetleri takdîr ve ale’l-husûs  

hastegâna mahsûs koğuşların nezâfeti ve yaralı koğuşlarının ve hastaların melbûsât ve 

sâireleri ber –cenâb-ı şâhânede buldum  Hemân Cenâb-ı Hakk cümle hastegâna hüsn ü 

âfiyet-i âsân buyursun Âmin  Fî 28 Mart Sene 90 

Sadâret tarhlarından ……. 



303 
 

Gureba hastanesine li-ecli’z-ziyâre gelip me’mûrîn-i mevcûdenin âsâr-ı 

ikdâmıyla hastegân koğuşlarının nezâfet ve tahâretleri ve cümle eczanenin temizliği 

Allah için şâyân-ı takdîr bulunmuş olduğundan teşekküren işbu mahalle şerh verildi. 

Bende Odacî-yı hastane-i mezkûr    

Bende Ser-eczâcî-yı hastane-i mezkûr 

Bu gün gureba hastanesine gelip ziyaret olunan cümle hastegân yegân-ı yegân 

muâyene ve ‘ıyâdet edildi sâye-i ser-ihvâiyye-i hazret-i Cihândârîden hastegânın her bir  

neferine güzel ve yolunda mu’âlece ve ta’iyyâd olunmakda olduğu alîl ve emrâz-ı 

muhtelifenin başka başka koğuşlarda bakıldığı  

ve hele matbah ve çâmeşuyhâne ve câmi’i Şerîf ve deposu vesâirelerin nezâfet 

ve tahâretine hiçbir diyecek olmadığını diğer hususlarda Avrupa Gureba 

Hastanelerinden daha mükemmel denilecek vechde görülmüştür. Cenâb-ı Hakk Devlet-i 

Aliyye ve Saltanat-Penâhîye ve millet-i İslâmiyye’ye böyle böyle nice nice hayrât-ı 

mîrâsa muvaffak buyursun emin ve me’mûrlarına Dünya ve Ahîret feyzlerini mezîd 

eyleye  

Yevm Cuma 29 Mayıs Sene 90 

Kapu Kethudâsı Harmit Muzemin??  An-a’zâ-yı Süvârî .. 

Kâmî  ………     …………. 

Yenibahçe Gureba Hastanesi ni ziyaret etmek üzere kelüb her tarafını gezdim 

Nezâfet ve tahâretini hakîkaten sezâver-i tahsîn olunduğunu müş’ar işbu mahalde tasdîk 

eyledim. 

………….. Pargalı Ahmed Kazım 

Bu gün işbu hastaneyi ziyaret ve her tarafını temâşâ eyledim tertîb ve tahâret 

cihetlerini ve me’mûrlarının kemâl-i vakt ve sadâkatlerini müşâhede eylediğimde sevâd-

ı a’zam olan bu belde-i Aliyye’de tahsîn-i şâmil işbu eser-i hayriyyenin vücûduna hamd 



304 
 

ve şükr ve me’rînini hulûs ile senâ eyledim. Bi-hamdü lillâhi alâ hâzihi’n-ni’me ve 

rahimehâ’llâhü Te’âlâ alâ bânîhâ Fî 24 Safer 91 

An A’zâ-i Dîvân-ı Hesâbî  ….. 

Fî 4 Safer Sene 291 yevm Cum’a hastaneyi ziyaret eyledim meşhûdânım olan 

tahâret ve nezâfet ve sâiresinde me’mûrlarının vâkı’ olan himem-i celîlelerine ve 

sâhiyye-i hayr Cennet-mekân tâbet-serâhâ hazretlerinin işbu eser-i aliyyesine teşekkür 

olunduğu ve bu ‘ınâbât-ı celîle için cümle millet taraflarından şeb-rûz-ı müteşekkir 

olunması lâzımedendir ve sâhiyye-i hayrât cenâb-ı vâcibü’l-vücûd hazretleri rahmet-i 

ilâhiyyesine mazhar ve şefâ’at-i Risâl-i penâhîye nâil eyleye Âmîn 

Bende Mu’temed-i Evvvel Muhâsebe-i Hazîne-i Hassa-i Şâhâne Vehbi 

Çâker-i kemîne Gureba Hastanesini ziyâret etmek üzere gelüb her tarafını 

gezdim fevka’l’âde tahsîn olunmuş olunduğunu müş’ar işbu deftere şerh verildi      

der-…………. 

Fî 12 Eylül sene 90 tarihine muvâfık olan Cum’a günü Gurebâ Hastanesini 

ziyaret etmek üzere gelüb her bir tarafını gezüb cümle me’mûrîne her bir husûsda 

pesendîde edilmiş olduğunu tebeyyün işbu deftere şerh ve temhîr kılındı 

An-hademe-i Hırka-i Sa’âdet İsmail 

Gurebâ Hastanesini li-ecli’z-ziyâre gelüb gezmiş ve fenn-i tedâvînin kısm-ı 

a’zamı olan kavâ’id-i hıfzu’s-sıhhanın tamâmıyla tatbîkini ve başlıca olarak tahâretini 

çeşm-i iftihâr ile müşâhede eyledim işbu hastane milletin bir dânesi bulunduğu 

münâsebetle musannaf ve muhabbetli ana ve baba evlâdına şebiyye olduğu şübheden 

vârestedir hâl-i hâzırı ise buna muvâfıktır  …vâlide-i şefîka ve peder-i muhibbi 

makâmında  bulunan bi’l-cümle etıbbâ ve me’mûrînini tebrîk ve tebşîr eylerim.   Fî 12 

Nisan Sene 90 

Mehmed Hayreddin 



305 
 

İşbu hastaneyi bugün bi’l-etrâf seyr ve temâşâ eyledim doğrusu gerekse 

me’mûrîn gerekse hüsn-i idâre ve ikdâmât-ı kâmileleri âsâr-ı müstemidesinden 

müstebâna ve gerekse emr-i tanzîf ve tahâreteez her cihet ber-vech-i matlûb-ı meşhûr-ı 

âcizânem olub din ve Devlet-i İslâmiyyeli bu vechle ihyâ buyrulmasına îzâr-ı 

teşekkürât-ı âcizânemi arz ve beyânamecbûr oldum Rahmetallâhü Te’âlâ alâ min  benî 

…ze’l-hayrât ve min i’ânihâ rahmet versün 

Fî  9 Rabî’u’l-evvel sene 91 

Ve Fî 14 Nisan Sene 90 

Bugün işbu hastaneyi ve kâffe hastegân koğuşlarını birbir seyr ve temâşâ 

ederek tahâret ve nezâfetini fevka’l’âde olduğunu manzûr u meşhûdumuz olmuştur 

hastegânın yatak ve çârşeblerinde görülen tathîrlik ve bir mahallerinde leke dahî 

görülmediği ve her birerlerinin ömr-i âhirine göre mu’âlece ve tedâvî ve emr-i 

istirâhatlerinin pek ileride tutulduğu görülmüştür  Ancak bu da hastane-i mezkûrda 

bulunan me’mûrîn-i kirâmın eser-i himmet ve izâle-i makrûn ve gayretle hüsn-i 

muvaffakiyetleri olduğu derkâr olub doğrusu me’mûrîn-i kirâmın muktemirren?? ve 

yine İslâm-i Mübîn hastalarına vâkı’ olan îfâ-yı hiss-i hademetlerini küli’l-vücûh şâyân-

ı takdîr….. olunarak bi’l-hassa teşekkür ederek du’â-yı devâm ömr ü ikbâl enâb-ı Şehin-

şâhî tezkâr ve sebeb-i bâniyyesi bulunan Cennet-mekân Vâlide Sultan tâbet-serâhâ 

hazretlerini ğarîk-i kîse-i rahmet ve gaffarâne ve makâmını Firdevs-i âşiyâne buyurması 

ve avânî-i pâd ve me’mûrîn-i mûmâ-ileyhhimânın dahî dâirede murâdân-ı 

hayriyyelerine nâiblikleri hezâr-ı Muhammed’in ve teşekkürle tekrâr eyleriz Fî 15 Nisan 

sene 90  

Ahmed Nûrî   … Nâcî 

İşbu hastane bi’l-cümle koğuşlarıyla gezülüb meşhûdumuz olan intizâm-ı tâm 

ve nezâfet-i fevkaladesi doğrusu her vechesinin takdîr ve tahsîn olduğu ve bu dahî 

me’mûrînin ikdâm  u gayret ve bâniyyesi olan Cennet-mekân Valde Sultan tâbe-serâhâ 

hazretlerinin hüsn-i muvaffakiyetleri âsâr-ı celîlesinden bulunduğu anlaşılarak 

üzerimize düşen teşekkürât-ı lâzıme îfâ ve du’â-yı hayriyye hastane-i muşârun-ileyhâ  

bi-hulûsi’l-kalb edâ kılınmıştır. Fî 15 Receb sene 91 



306 
 

Bende 

Muâvin-i Dârü’l-mu’allimîn …. Abdullah Fahri 

Müdîr-i Dârü’l-mu’allimîn  …  

Ekseri devâir ve cevâmi’ ve tekkâyâ-yı aliyye ve şerîfe vesâire emâkin-i 

hayriyye ve atîkîyi rü’yet ve temâşâ edüb meşhûdât ve tahkîkât-i âcizânemi bir cerîdeye 

yazmak akdem efkârım ise de bazı meşâgıl-i şahsiye-i kader mâni’ olmuş idi zamân-ı 

uzlet icrâ-yı efkâra müsâ’ade olmadığından Yenibahçe taraflarındaki emâkin ve devâiri 

gezer iken mahsûsan işbu Gurebâ Hastanesine de uğradım. Zîr u bâlâ her koğuşlarını 

odalarını matbahlarını deposunu çmaşırhanesini ve’l-hâsıl her yerini gezdim. El-hakk 

nezâfetçe en nazîf kâşâneden a’lâ ve me’kûlât ve meşrûbâtca benim hânemde 

yediğimden içtiğimden bâlâ gördüm. Sahnın birinci hâdimi nezâfet ve tağdîde intizâm 

ile beraber nefâset olmasıyla şu iki madde-i vâcibü’r-ri’âyeyi şâyân-ı senâ ber-vechde 

müşâhede eylediğimden ve eczanenin intizâm ve nezâfetini dahî en meşhûr 

eczanelerden bi’l-eser gördüğüm misüllü afâkîr-i tıbbiye vesâiresi dahî derece-i nezâfet 

ve intizâmı nisbetinde olacağı der-kâr bulunduğundan sâhibetü’l-hayrât tâbethâ 

hazretelrinne Fâtiha-i huvân olarak du’â-yı tez ile şân u şevket velî-ni’met bi-ni’met-i 

tezkâr ile beraber hastanenin en büyük me’mûrundan tabîbinden tâ en küçük 

hademesine kadar tamâmen dahî arz-ı hürmet ederim.   Fî 19 Nisan 290 

Dîvân-ı Ahkâm-ı Adliye A’zâsından sâbık Baş-kâtib  

Fî 7 Mayıs Sene 90 tarihinde Cennet-mekân Valide Sultan hazretlerinin 

Gurebâya mahsûs olan işbu hastaneye berâ-yı temâşâ gelüb ser-tabîb Miralay Ehmed 

Bey ile Tabîb-i sânî İsmail Bey ve etıbbâ-yı sâire ve me’mûrîn-i sâiresiyle görüşülüb 

hastegânın her bir husûsâtı yolunda bulunduğu gibi elbisesinin tahâret ve nezâfetleri 

dahî ber-kemâl olduğu yegân-ı yegân müşâhede olunduğundan gerek etıbbâ-yı mûmâ-

ileyhimi ve gerek me’mûrîn-i sâiresini tebrîk ve tahsîn ederim.  

An-A’zâ-yı Dâr-ı Süvârî-i Askerî  

Hazîne-i Evkâf-ı Humâyûn idaresi dâhilinde bulunan Gurebâ hastanesinin ara 

sıra görülüb ma’mûruna ve nezâfetine ve me’kûlât ve sâiresinin ve sûret-i idaresine atf-ı 



307 
 

nazar-ı dikkat vecîbe-i me’mûriyetden addolunabileceğinden bu gün bilhassa gelünüb 

hastegân koğuşlarına ve me’mûrîn dâireleri ve müteferri’âtı birer birer gezilerek ve 

etıbba ve eczây-yı tıbbiye ve hastegânın elbiseleri başka başka muâyene edilerek …… 

cümle mürettebât-ı me’mûrîn ve mevcûdesinin bi-hakkın takdîriyyeti gösterüb du’â-yı 

vâcib-i edâ olan hazret-i Hilâfet-penâhiyye terdîfen vâkı’a-i merhûmenini garîk-i rahmet 

rahmet olması ed’ıyyesi tezkâr ile beraber me’mûr niyetine himmet-i mahsûsalarından 

beyân-ı mahzûziyye eyleriz.  Fî 9 Mayıs sene 90 

Li’ecli’l-musâlaha Gurebâ hastanesine duhûlümde musâlaha-i âcizânem 

ba’de’r-rü’ye mezkûr hastanenin her bir koğuşları yegân-ı yegân temâşâ olundukda 

gerek etıbbâ-yı hâzirûn gerek me’mûrînin ikdâm ve gayretleri semeresi olarak mevcûd 

bulunan koğuların nezâfet ve tahâretleriyle tenezzüh-i mahal bulunan bahçenin gâyet 

muntazam bir halde bulunduğu cihetle bi-hakkın şâyân-ı tahsîn ve sâpâş idüğü ma’lûm 

olmak üzere iş bu mahal-i teâlî taharrî kılındı.  Fî 29 Mayıs Sene 90  

Kâtib-i Dârü’ş-Şifâ Tâhir 

Li-ecli’z-ziyâre Gurebâ hastanesine duhûlümde her bir tarafı ziyâret ve 

mu’âyene olundukda nezâfet ve tahâreti ve hastegânın istirâhatleri şâyân-ı takdîr ve 

tahsîn bulunmuştur. Fî 2 Hazîran sene 90  

Ferîk Nazif 

Li-ecli’z-ziyâre Gurebâ hastanesine duhûlümde her tarafı mahsûsan gezilerek 

mu’âyene olundukda nezâfet ve tahâreti ve hastegânın istirâhat hâlleri şâyân-ı tahsîn ve 

takdîr görünmüştür    Fî 3 Haziran Sene 90  

Mekteb-i Ser-askerî Mu’âvini Osman 

Manastır Niyâbet-i şer’iyyesinde  me’mûr bulunduğum avânede Ordû-yı 

Humâyûn olan Asâkir-i Şâhâne hastanesine getirmiş ve mu’âyene ettirmiş olduğumdan 

görülen nezâfet ve tahâret ve me’mûrînin ikdâmâtı ve gayreti meşhûdum olub bi-hakkın 

takdîr ve tahsîn ile teşekkür-i lâzımesini îfâ etmekde idim.  Bu kere ikrâh-ı mübezzehim 

Şeyhu’l-islâm Refik Efendi merhûmun vefâdları Lütfullah Efendi ile berâber me’mûrîn  

Miralay İzzetlû Ahmed Bey Efendi ile görüşmek ve li-ecli’z-ziyâre Gurebâ hastanesi 



308 
 

gezmek üzere gidilmiştir. Ve hastanenin her tarafı görülüb mu’âyene olunmuştur. İhdâ-

yı mezkûr hastanesindeki nizâm ve intizâm ve nezâfet-i meşhûdesini ne kadar takdîr ve 

tahsîne sezâ ise de bunun dahî tarafını kemâl-i memnûniyet ayn-ı mu’âyene etmiş 

olduğum me’mûrîn kezâlik gayret ve nizâm-ı lâzıme3sine ri’âyet buyurdukları 111 

şu’be koğuşların ve hastegân üzere alınan elbiselerin nezâfet ve letâfet ve vecîbe-i 

diğerleri delâlet etmiştir. Hastegâna mahsûs dahî matbahhâneye gidilmiş ve tabh 

edilmekde olan her nev’  

et’amenin hakîkaten şifâ-bahş olur derecede taam …….  Muâyeneten 

anlaşılmıştır. 

Li-ecli’z-ziyâre Gureba hastanesine gelmiş bulunduğumuz ise ser-tabîb 

Beyefendiye hastanenin her tarafını seyr ve temâşâ eylediğimizde şimdiye kadar 

şuhûdumuz olan nice hastanelerin fevkınde olarak nezâfet ve tahâreti ve her husûsunda 

meşhûd ….cımız oldukda …. Hüsn-i edâ-yı ubûdiyetimiz evvelâ duâ:  

Aczleri sâkin olduğum kıt’a ve efrâdından bulunduğum milletimin nâil-i saâdet 

olmasını hiss u insâniyye  iktızâsınca arzû edenlerden olduğum cihetle her eser-i nev-

zuhûrlara muâyenesini farîza-i ferman biliyorum. Binâen-aleyh birkaç senelerden beri 

Âsitâne-i Saâdet-nişâne-i aleyhde binâ ve inşâ olunmuş olan Gurebâ Hastanesini dahî 

bundan evvel birkaç kere gezmiş ve böyle bir eser-i hayrların bulunduğuna ben de çok 

teşekkür etmiş idim. Bu makûle hastanelerin taaddüdü ve hüsn-i intizâmı ne derecede 

arzû olunduğunu ta’rîf ve beyân eshâb-ı hamiyete gûne hâsılı tahsîlden ibâret olduğu 

gün gibi ayân olduğundan bu bâb izâle-i makâma lüzûm görülmeyip ancak bu defaki 

vukû’ bulan müşâhade-i kemterîde gerek hastanenin hüsn-i intizâmı ve gerek 

koğuşlarının tahâret ve nezâfeti husûslarında me’mûrîn ve hademenin sa’y ve ikdâmını 

çok şâyân-ı takdîr ve sitâyiş şâyeste-i şükür ve sepâs gördüm. İşbu müşâhede-i kemterî 

hamîrimde beyân olan emel-i hayr-ı havâhiyyenin hayr-ı husûsa vusûlüne tebşîr etmiş 

olduğundan Cenâb-ı Hakk-ı Te’âlâ’ya hamd u senâ ve bekâ-yı Saltanat-ı Osmâniye için 

duâ etmeyi akdem-i ferâiz eylerim. Çünkü işbu hastaneler bu hâl-i intizâmda bulunması 

ve şâyân-ı merhamet olan hastegân-ı gurebânın bu radde efâfet bulması mücerred 

Cenâb-ı Hakk’ın avn u ‘inâyeti ve Pâdişâhımızın hüsn-i himmetiyle husûle gelmiştir. 

Hudâ-yı lem yezel hazretleri bânîsine ravz-ı şâdân ve kâffe-i me’mûrînine her halde 



309 
 

hüsn-i muvaffakıyye ihsân husûsuyla erîka pirây taht-ı Osmânî olan Sultan Abdülaziz 

Hân hazretlerini bu misüllü âsâr-ı hayriyye binâ ve ihyâsıyla  reşk-i efzâ-yı a’sâr ve 

ezmân buyursun Fî 10 Ağustos sene 90 

Bende Ali Nefî  

Dâ’îleri akrabamdan Osman efendi’nin keyifsizliğinden dolayı hastaneye 

geldiğimde her tarafı gezilip gerek nezâfet ve gerek sâirece pek muntazam ve müretteb 

görüp her şeyini muhavvel-i lâyıkında olduğunu tasdîk ederim. Fî 16 Ağustos Sene 90  

Bende Ahmed Enverî 

Bismillâhi’r-Rahmâni’r-Râhîm El-hamdü lillâhi vahdehû ve’s-salâtü ve’s-

selâmu alâ …. Nebî ba’dehû ve alâ âlihî ve eshâbihî ecma’în. Bu abd-i âciz efrâd-ı 

millet-i İslâmiyeden bulunduğum ve Pâdişâh-ı adâlet-penâh ve merhamet-i …Efendimiz 

hazretlerinin kâffe-i teb’alarına olan inâyet ve merhamet-i mülûkânelerini yakkînen 

bildiğim halde mücerred emrzâ-yı müslimîni  ziyaret ve bunlar hakkında olan eltâf-ı 

pâdişâhîyi inâyât-ı …etmek emeliyle işbu dâr-ı sıhhate gelmiş ve tahâret ve nezâfet ve 

hastegânı tedâvî hakkında bi’l-cümle me’mûrîn ve ale’l-husûs ser-tabîb ve müdir bey 

efendilerin hüsn-i hizmet ve gayretlerini görmüş olduğumdan cümlesine arz-ı 

şükrâniyetle beraber nâm-ı âcizânemin dahî işbu defterde bulunması zımnında terkîm-i 

rakîmeye ibtidâr olunmuştur. Fî 18 receb Sene 91  

Kazâ-i Mekketü’l-müşerrefe  ….. 

Receb Hamdullah 

Bendenizin dahî hastane-i şifâ-bahşâ-yı muşârun-ileyhâyı her tarafını gezmiş 

ve olunan intizâmâtı görmüş olduğum cihetle doğrusu her vechle şâyân-ı temâşâ ve 

nezâfet ve tahâreti pek güzel ve yolunda bulunduğu me’a’l-memnûniye işbu mahalle 

şerh verilerek imzâ eyledim. Fî 23 Ağustos Sene 90 

Mesârfıfât-ı Evkâf Kalemi Ketebesinden âciz  Es-Seyyid Mehmed Âbid 



310 
 

İşbu eser-i celîl-i bu abd-i âciz dahî kemâl-i mefharetle temâşâ ederek 

nitizâmâtı mmeşşhûdem kalemen ta’rîfe sığmaz dercede tahsîn- sezâ ve hastegânın 

rahatı ise fevk-i mâ-yetesavvur  a’lâ olduğundan bu bâbda tafsîle hâhiş görülmeyerek 

îfâ-yı vecîbe-i şükrâniyet ve edâ-yı duâ-yı hazret-i velî-ni’miyye minnetle bâniyesi 

Sultan hazretlerinin rûh-ı azizini takdîs ve ser-tabîbin izzetlü bey efendiye ibrâz-ı 

teşekkür kılındığını böyle bir muvaffakiyet-i azîmeden dolayı tebrîk-i birle hatm-i 

kelâm eylerim. Fî 23 Ağustos Sene 90 

Bende Ser-kâtib-i Muhâsebe-i Bahriye Refik 

Bendeniz dahî hastane-i mezkûru gezdiğimde gerek nezâfet ve gerek sâirece 

pek muntazam ve müretteb görüb her şeyi muhavver-i lâyıkında olduğunu tasdîk 

ederim. Fî 29 Ağustos Sene 290 

Sadr-ı esbak müteveffâ Selim Paşazâde Mehmed Bey 

Cenâb-ı Hakk ilâ kıyâm-ı’s-sa’yı bâkî ve dâim buyursun Efrâd-ı milletin merzâ 

ve hastegânının icrâ-yı emr tedâvîsine mahsûs olan işbu gurebâ hastanesini muâyene 

etmek emel ü efkârıyla bugüne mahsûsan geldik ve her bir koğuş ve depo ve matbah ve 

mevâkı’-ı sâire ve lâzımesini tamamıyla gezip muâyene eyledik mezkûr hastanenin ser-

tabîbi izzetlû Ahmed bey ve tabîb iizzetlû İsmail bey efendilerin vesâir me’mûrînin 

kâffesinin der-uhde etmiş oldukları vazîfe ve hizmet-i mukaddeslerini doğrusu bi-

hakkın ve me’aa ziyâde îfâ etmekte olmalarından dolayı her bir cihet ve cânibi pek 

muntazam olup hiçbir sûretle şâyân-ı i’tirâz bir şey görülmemesi ez her cihet şâyân-ı 

teşekkür ve iftihâr olmasıyla bu bâbda hâsıl olan ….derûndan nehş-i ….  

Bi-hakkın tebrîk sâhibetü’l-hayrât tâbet-serâhâ hazretlerinin rûh-ı pür-fütûhunu 

rahmetle yâd ederek vecîbe-i şükrâniyet ve muhammedenin icrâsına ibtidâr kılındı. Fî 

12 Şaban Sene 291 ve Fî 11 Eylül Sene 290  

Bende Müdîr-i esbak Rüsûmât-ı Trabzon Şâkir Bey-zâde Ragıp 

Nâib-i Sâbık Ma’mûretü’l-azîz es-seyyid … 



311 
 

Bin iki yüz doksan sene-i Rûmiyye ve Teşrîn-i Evvelin yigirmi yedinci yevm 

Pazar yenibahçe’de kâin Gurebâ hastanesine gelip ve sebebi ise orada mmevcûd 

bulunan hastegânın meyânında ilm-i tabâbet cihetiyle ehemmiyetleri olanları bazı 

ma’lûmât-ı ilmiye kesb etmek içün olduğu ve intizâm ve tahâret ve müşâhede 

ermeğimden burada burada iş’âr ve beyân etmek ve bunun sebeb-i aslîyesini bi’t-tab’î 

orada bulunan gerek ser-tabîb izzetlû Ahmed Beyin ve gerek etıbbâ-yı sâire ve 

me’mûrîn-i süfliyenin eser-i himmetleri olduğunu beyândan müstağnîdir.   Fî 27 Teşrîn-

i Evvel Sene 90  

An muâvin-i Mekteb-i Tıbbiyye-i Şâhâne …. 

Bugünkü gün Gureba hastanesi ziyaretinde ser-tabîb Ahmed Bey Efendi 

delâletiyle her bir tarafı muâyene ve her şey muhavver-i lâyıkında olduğu kemâl-i 

memnûniyetle müşâhede olunmasıyla teşekküran işbu mahalle şerh verildi. Fî 15 

Kânûn-i sânî Sene 290 es-seyyid Mehmed Vehbi   ….. 

Gurebâ hastane-i şifâ-bahşâ ser-tabîbi Miralay iizzetlû Ahmed Bey Efendiyle 

görüşmek üzere bu gün hastane-i mezkûra gelip Mîr-i mûmâ-ileyhin delâletiyle her 

tarafı görüldü  hastanenin gerek nezâfet ve tahâreti ve Mîr-i mûmâ-ileyhin buyurduğu 

masrûf buuyrmakta oldukları dikkat ve gayretleri mazhar-ı  memnûniyetle görüldü.  Fî 

11 Nisan 91  

Bende Mekteb-i Tıbbiyye-i Şâhâne Cerrâhı ve Dâhliye Muâvini Süleyman 

Ahmed Hilmi 

Yenibahçe hastanesinde bulunan hastegânı görüp ve bu vesîle ile Müdîr izzetlû 

Ahmed Bey Efendiyle dahî görüşmek üzere bu gün hastane-i mezkûra azîmet  olunarak 

bi’l-cümle koğuşlar ile hastegânın yatak ve elbiseleriyle eşyâ-i sâirelerini ve 

et’ameleriyle eczâhannesinde olan mu’âlecâtın nefâset ve tahâretin gördüm bunların 

cümlesi mucîb-i şâyân-ı teşekkür ve bilhassa abdesthânelerin ve divan-hâneler ile 

mahall-i sâiresinin derece-i  tahâret ve nezâfeti ve me’mûrînin bu bâbda vâkı’ olan 

himmât-ı meşkûreleri fevkalade olarak herhalde matlûb-ı âlîye muvâfık olmağla kemâl-i 

teşekkürle duâ-yı füzûniyye-i ömr üü ikbâl ve Şevket-i Celâl-i Cenâb-ı Pâdşâhî tekrar 

tekrar yâd ve tezkâr kılınmıştır. Hemân cenâb-ı Rabbü’l-âlemîn veliyyü’n-ni’met-



312 
 

penahımız veliyyü’n-ni’mmet-âlemm Pâdişâhımız efendimizi ilâ âharu’d-devrân bu 

millete bağışlasın ve bi’l-cümle Hânedân-ı şevket-i şâhânelerini kemâl-i âfiyetle … 

âfiyette ber-devâm eylesin. Âmîn   Fî 27 Mayıs Sene 91  

Esbak Ser…. Miralay  

İsmail Hakkı 

Hakkı sübhânnehû ve teâlâ hazretlerinin kâffe-i fakr üzerinde millet-i 

İslâmiyece … bekâsı ilâ minhâ …. 

muktezâya … bakî olduğu misülü bu mevki’-i mu’tenâya dahî kâfının 

umûriyesine dikkat olduğu meşhûd-ii aynen görülmesi böyle ….ve mütedeyyin 

me’mûrîne ……………. Eksik etmesin Âmînel bi-hurmet 

Fî 31 Mayıs Sene 91  

Ders-i âmm … Müderrisînden Karahisar-ı Hâssalı İbrahim Hulusi 

Bendeniz dahî Gureba hastanesine azîmette karşıma çıkan hademenin bir 

sûrette taltîfi ve me’mûrînin dahî bir hiss-i sûretle me’mûrînlerinin îfâsı beni doğrusu 

tahrîre gelmeye mecbûr etmiştir. Hemân Cenâb-ı Hakk Bezm-i âlem tâbet-serâhâ 

hazretlerinin rûh-ı âliyelerini şâdân buyursun. Âmîn Fî 19 Haziran Sene 91  

Bende …. 

Bendeleri dahi hastanenin her bir cihetini temâşâ eyleyip fevkalade muntazam 

görerek müftehar ve müteşekkir oldum ve Sultân-ı muşârun-ileyhânin rûh-ı 

pürfütûhların tekrâru ale’t-tekrâr kırâat-i Fâtihâ-yı Şerîf eyledim. Fî 9 Muharrem Sene 

93 

Bende … 

Bendeleri li-ecli’z-ziyâreh hastaneye gelip her bir cihetini temâşâ edip 

fevkalade muntazam görerek müfteharr ve müteşekkir oldum Fî 9 Muharem Sene 93 

Bende Erkân-ı Harb Kaymakam …. 



313 
 

Bendeleri dahî li-ecli’z-ziyâreh hastane-i mezkûra gelmiş bulunduğuma ve her 

bir cihetini şâhâne temâşâ olduğumu mübeyyen işbu deftere kayd kılındı. Fî 11 

Muharrem Sene 93  

Bende Mustafa … 

Gureba hastanesinde görmüş olduğum tahâret ve nezâfetle beraber hastegâna 

olan … ve meşrûbât ile me’kûlâtları dahî bu lezze ve tabîbleri dahî müdevvem ve ilaçlar 

mevcûdu  bulunan …  me’mûrât cümlesi vazîfelerinde kemâl-i rûhiye sa’y ve gayret 

eyledikleri umûmen iftihâr olunacak bir derecede müşâhede olunmuştur. Sahib-i hayrât 

Valide Sultan merhûmeye Fâtihâ-yı Şerîfe ileyâd ve rûh-ı pür-fütûhlarına hediye 

olunmuştur. Fî 14 temmuz Sene 92 

Kumandan Zırhlı ve Donanmâ-yı humâyün … 

Mahdumları Atıf ve Nureddin efendiler 

Yenibahçe’deki gureba-yı İslâmiyyeye mahsûs olan hastaneye Fî 13 teşrîn-i 

Sânî Sene 92 Pençşenbe günü hasta-i kâffı görüp me’mûrîn zevâtı ziyaret etmek içün 

gelmiş idim.  Sabahleyin vizite vakti imiş koğuşları gezerken Tabîb-i sânî Hafız Bey ve 

Tabîb-i sâlis Süleyman efendi hazerâtı vizite ediyorlar idi. Doğrusu candan baktıklarını 

gördüm koğuşların ve yatakların ve cam şeylerin  husûsiyetle helâların temizliğine ve 

tahâretine teşekkür ettim ve matbahına girdim mahallerini gördüm ve …..ve eczanesine 

girdim temiz ve müretteb gördüm hiçbir i’tirâz-ı mahallî göremedim. Me’mûru olan 

izzetlû Miralay gözüm nûru Ahmed bey efendiye ve ilâ-nihâye en küçük me’mûr ve 

hademesine cümle millet-i İslâmiyye tarafından mahsûsî gezdiren Hasan efendi ile 

muâvinine dahî teşekkür ederiz efendim.  

…………Binbaşılarından Hoca Emin efendi 

………… 

Mevkût Gureba hastanesine berâ-yı ziyarete gelerek her tarafını geşt-i güzâr 

eyledim  her mahallini ve  husûsuyla hasta yataklarının yek-diğerinden ba’dini  …. 



314 
 

Hıfzu’s-sıhhasına fâidesine muvâfık bulunmağla me’a’t-teşekkür beyân hale ibtidâr 

eylerim. Fî 19 t.sânî Sene 92  

………… 

İşbu hastaneyi çeşm-i müserret ve iftihâr ile gezip dolaştım e bir millet-i 

muazzama-i İslâmiyenin bu makûle âsârının ve ale’l-mahsûs İslâmiyetin hiss-i 

muhâfazası yolunda masrûf olan himmet ve ale’l-husûs doktor ve zâbitân ve me’mûrîn-i 

sâirenin hiss-i hareket ve nezâfetinden dolayı ibrâz buyrulan inâyet ve izzeti takdîr 

eyledim. Fakat bânî-i merhûmenin bbinâda bir noksan olduğunu hiss ile ve’s-sadeka 

ketm etmeyip beyân eder ve bunun bir gün olur ki bir kârî-i ferî-i merhamet eline geçip 

nazar-ı dikkatini celp eder deyû arz eylerim. Şöyle ki hastegân mahal-i ikâmeti zemîni  

taşla döş olup bu ise rutûbet ihdâsına ve bu rutûbetin … sûîsine te’sir edeceğine mebni 

buna bir çaresine bakılmak ihtâriyyet  Âcizâne beyân ederim.     Fî 11 Nisan sene 93 

…………. An-a’zâ-yı meb’ûsân Vilâyet-i Haleb  Hüsnü  

Yenibahçe’de kâin olup hastane-i bezm-i Âlem Valide Sultan hazretlerinin 

müessesât-ı hayriyyelerinden  bulunan Gureba –i Müslimîn Hastanesini bugün bilhassa 

gelip gezdim. Görülen intizâm ve nezâfet-i mücerred hastane-i mezkûr müdîri rif’atlu 

Hacı Derviş  Efendinin otuz seneden berû bu misüllû umûr-ı hayriyyede masrûf olan 

himem ve ikdâmât hayr-hevâhâneler ve muvazzaf olacağı vazîfe-i hayriyyesi … 

îfâsından nâşî olduğu … bulunduğundan âfâk-ı mûmâ-ileyhe lisân-ı teşekkürle duâlar 

ederek hatm-i kelâm eyledim .Fî 17 Nisan sene 95 

Bende Mehmed Ali 

Bâ emr-i nezâret-penâhî doksan beş senesi teşrin-i sânîsinin dördüncü günü 

Yenibahçe’de kâin sâhibü’l-hayrât merhûme ve mağğfûrun-lehâ Bezm-i Âlem valide 

Sultan hazretlerinin muvaffak oldukları hastane gidilip muâyene ve temâşâ edilip gerek 

etıbbâ tarafından ve gerek me’mûrîn cihetinden emr-i tedâvî ve nezâfet ve idâresine 

bi’l-cümle tarafına kemâl derece rikkat ve her me’mûr mümkün oldukları hizmetlerde 

müdâvemet etmekte oldukları bi’l-müşâhede görülmüş olduğu cihetle li-ecli’t-teşekkür 

işbu mahalle sebt ve terkîm olunarak imzâ kılındı . Fî 2 Zilhicce Sene 96 



315 
 

Bende Evkâf-ı Humâyûn Muhâsebeci   Kemel 

Ademiyye müstazaflarından Nazif Efendi Yunan Sefârethanesi üçüncü 

tercümanı Atinalı Karabend Poli ile birlikte Varna muhâcirlerinden Abdü’l-hayrın 

ifâdesini almağa me’mûren Yeni bahçede kâin Gurebâ-yı Müslimîm Hastanesine 

gelmişlerdir. Fî 19 … Sene  

Şehr-i hâl-i Rûmînin Sekizinci Pazar günüli-ecli’t-teftîş Valide hastanesine 

gidilip bi’l-cümle me’mûrîn mevcud oldukları halde hastegân koğuşlarıyla eczane 

mmatbahhane ve çameşüyhâne vesâire mahalleri geşt-i güzâr olundukda nezâfeet ve 

tahâret-i matlûbeye muvâfık olup hastegânın teşhîs ve emrâzı ve emr- tedâvîleri dahî 

yolunda olduğu müşâhade olumuştur. Fî 8 K. Sânî Sene 99 

Umûr-ı Sıhhiyye-i ….. komisyonu  a’zâsından Kaymakam 

Ser-tabîb sa’âdetlü Ahmed Paşa hazretlerine arkadaşlarımızdan birine …. 

ameliyatı icrâ ettirmek … bugün Gurebâ-yı Müslimîn  Hastanesine azîmet eyledik. 

Hastanenin her tarafını geşt-i güzâr ile usûl-i tedâvî ve emr-i idâresini hizmet-i 

müfîddden geçirip hastaneni tahâret ve nezâfeti ve intizâm ve mükemmeliyeti ve 

hastegânın hasta tedâvîsi sûret-i mükemmele ve şân-ı İslâmiyete lâyık bir sûrette 

görülmüş olduğundan müteşekkiran özriyyânemizi alenen iftihâr ve i’lân-ı âfiyet içün 

işbu defterde kayd ve tescîl eyledik  

Fî 25 Şubat Sene 305 

Dâire-i ……Kaymakam  

Şehr-i hâl-i Rûmînin yirmi yedinci Salı gün Mekteb-i Tıbbiyye-i Şâhâne 

Müfettişi Reşid Efendi ile Vâlide Sultan Hastanesini ziyarete hastanenin bi’l-cümle 

umûr-ı sıhhiyesinin fevka’l-hamd bir sûrette haber-sâye ettiğini tahâret ve nezâfet-i tâm 

bulunduğunu ve bu ….. ….Tabib Efendi sa’âdetlü Paşa Hazretleriyle etıbbâ-yı sâiresine 

ve mîr-i âsâra teşekkür etmesi arz …. Oldum. Fî 23 Ağustos Sene 312 

Mekteb-i Tıbbiye-i Şâhâne Ümerâ……….. Taîb-i Sânîsi Muallim … 



316 
 

Bende Raşid …. 

Üç yüz on yedi senesi Temmuzunun on altıncı Pazar ertesi günü  işbu dâru’l-

hayrın kâffe-i devâirini gezdim müşâhede olunan âsâr intizâm ve nezâfetine hayrân 

oldum Tabib-i sıhha saâdetlü Paşa Hazretleriyle sâir etıbbâ ve me’mûrîn-i güzîdenin 

âsâr-ı rü’yet ve ikdâmı olan bu hâl-i intizâmdan dolayı taktirât ve teşekkürâtımı bi’l-îfâ 

uracıkta kayd ve beyân eyledim. Fî 16 Temmuz Sene 317 

Üçüncü Dâire-i Adliye Müdîri Mustafa …. 

Bugün Yenibahçede kâin Gurebâ-yı müslimîn hatanesi ser-tabîb Ferîk 

sa’âdetlü Paşa Hazretleriyle me’mûrîn-i sıhhiyesi mevcûd olduğu halde teftîş eyledikte 

hastegânın koğuşları ve ve âna etmi ş oldukları elbisenin nezâfeti ve me’kûlâtı ve 

meşrûbâtının nefâset-ve mükemmeliyeti ve koridorlar ve matbah ve helâlar ve sâir 

mahallerde görülen nezâfet ve tahâret el-Hakk  şâyân-ı teşekkür bulunmuştur. Hâriçte 

üç adet baraka mevcûd olub bunlardan birisi hastegânın kuyûdu ikincisi müşâhede 

üçüncüsü hazân-gerde-i vukû’iyyeler içün hastalıktan müshâb olanlara mahsustur. Bu 

barakalarda kırk sekiz saat taht-ı müşâhedesine kalanlar hastalıklarına göre koğuşlara 

tevzî’ edilmekte bulunduğu  ve bir de hastegânın hîn-i duhûlünde elbiseleri …. 

makinesine konulduğu ve hurûcunu dahî konularak şifâpend olan hastaya  … eylediği   

İltizâmât-ı koğuşlara gelince burası rutûbetli olup ziyâ-ı şemse muvaffakati 

olmadığından ……….Hıfzı’s-sıhha nokta-i nazarından câiz olamayacağından yeniden 

kârgir olarak barakalar inşâ edilmesi 

Mevcud olan üç adet ahşap barakanın birine kargir olmak ve muhtelif emr-i 

ahsen-i sâireden ve muhtelif emr-i ahsen-i sâireden  olanın mahfûzu olmak üzere 

bölmesi olarak bir adet barakanın inşası ameliyathâne ile koridorlarda mevcûd olan 

deliklere lağımdan giren  müteneffes havanın dâhle nüfûz etmesi için ….kurşunu . vaz’ı 

mevcud olan yolda …. eski olduğundan bir cihetle yenisini arkalıklı iki adet yerlere ….   

…. lâzımeden olduğu Âhiran hâneye …geçme ve orada muâyenesi ve sâire içün bir 

hurda …lüzûmu görünen âlât ve edevât … ve tayyib Dâru’s-sıhha-i hastanenin nezâfet 

ve tahâreti meşhûdâtımız vechle ….. …. mütenazzaf görülmüştür.Fî 14 Ağustos Sene 

317 



317 
 

Tasbib Yüzbaşı   Mehmed … 

Bende-i şefkatinde tedâvî ettiği acze-i merzâya dâru’l-îmân-ı âfâkât olan 

Yenibahçe Gurebâ-yı Müslimîn hastanesini bu gün ziyaret ettim. Sâye-i terakkî 

sermâye-i hazret-i hilâfet-penâhîde Evkâf-ı Humâyûn Nezâret-i Celîlesinin uluvv-i 

himmetine ser-tabîb ferîkât-ı kirâmdan sa’âdetlü Ahmed Paşa Hazretlerinin ikdâmât-ı 

meşkûresi inzımâm  ederek hakîkaten mertebe-i mükemmele varmış olan bu dâru’t-

tedâvî-i mübeccelin on dördüncü asr-ı İslâmiyenin îd-i ekber sa’âdeti olan devr-i dilârâ-

yı hazret-i hilâfet-penâhînin sâire-i bedî’asından olan müessesât-ı âliye-i sıhhiye 

meyânında bir mevki’-i mümtâz  ihrâz ettiğini müşâhede ile karîbu’l-ayn oldum. Fî 3 

Nisan Sene 319 

…. Başkâtibi muâvini  

Bendeniz Gurebâ Hastanesine li-ecli’z-ziyâreh gelip me’mûrîn-i mevcûdenin 

eser-i ikdâmâtıyla hastegân koğuşlarının ve sâir mahallerin nezâfetini şâyân-ı 

müteşekkir olmağla işbu mahalle eşrh verildi. Fî 7 Haziran Sene 90 

Bende …Evvel an-… 



318 
 

EK 3:1296 YILI BEZM İÂLEM VAL İDE SULTAN VAKFI 

GELİRLERİ680 

Hû 

Bezm-i Âlem Vâlide Sultân Hazretlerinin Vakf-ı akarâtının doksan altı senesi 

vâridât ve hâsılâtının mukarreratını mübeyyen defteridir. 

Guruş  
000090 Boğaziçi’nde  Çubuklu çayırı 
001000 Mahall-i mezkûrda Sultan çayırı 
000280 Mahall-i mezkûrda Hünkâr iskelesi çayırı 
002500 Mahll-i mezkûrda Göksu çayırı 
009200 Yenibahçe Hastaneye pîşgâhından çayır 
017500 Kocaeli Kazâsında İrve çiftliği 
010200 Beşiktaş’da vapur iskelesinde kahve 
012600 Üsküdar Vapur iskelesinde kahve 
003960 Yenibahçe Hastahânesi hamâmı 
001400 Mahall-i mezkûrda vâkı’ bostân 
001525 Boğaziçi’nde Göksu’da kahve 
003300 Beşiktaş’datuğla ve kiremîd sergisi 
002750 Mahall-i mezkûrda diğer tuğla ve kiremîd sergisi 
006500 Edremid’de Havran lebde Han 
000980 Beşiktaş’da araba meydânı 
011000 Yoros Nâhiyesi’nde avcı korusu 
000000 Beşiktaş’da Yıldız Kasr-ı Humâyûnunda çendbab hâne        Münhedim olduğu 
000750 Şile Kazâsı rüsûmât-ı maktûası 
001500 Yenibahçe Hastahânesinin bakkâl dükkânı 
000180 Mahall-i mezkûrda diğer dükkân  
004500 Beşiktaş’da keresteci dükkânı 
000000 Yenibahçe Hastanesinde dükkân         Mesdûd 
040000 Terkos Kazası’nda bakkâl dükkanıyla hâlî ve otlak ve sâire doksan beş senesi 
000000 Yenibahçe Hastahânesinde dükkân    bekçiler ikâmet etmekde olduğu 
000000 Edremid’de sabunhâne                            mündehim 
000120 Yenibahçe Hastahânesinde muhallebici dükkanı 
000180 Mahall-i mezkûrda diğer dükkân doksan dört senesi kirası       Mesdûd bulunduğu  
000240 Mahall-i mezkûrda diğer dükkân  Bu dahî sene-i merkûme kirâsı   mesdûd bulunduğu 
373472    20 Edremid ve Kemerören Kazâlarında zeytûn bağçeleriyle revgan-ı zeyt mengeneleri 94 

senesi hasılatı ayniyyesi 74694 kıyye fî 5 
000000 … Karyesi a’şârı 
000000 …Karyesi a’şârı 
000000 Yenibahçe Hastahânesi nezdinde dükkân      Mesdûd 
000500 Şile Kazası’nda kâin mer’â 
001250 Kazâ-i mezkûrda Arnavudköy mer’âsı 
000000 Yenibahçe bostânından müfrez oda           Mezkûr oda doksan senesi ibtidâsından beri îcâr 

edilmemekde 
039912     25 İzmir mukâtaa ve icâresi 
052039     20 İstanbul ve Boğaziçi müsakkafât ve icârâtı 
031250 Hastahâne tahsîsâtıyçün Mâliye Hazîne-i Celîlesinden 
039847 Gümrük iskelesi bedel-i mukâtaası Hazîne-i Celîlesinden 
002000 Kızılca Tuzla’da Zeytûn îcârı bedeli    bu dahî Hazîne-i mezbûreden 
001409 Şile-i Cedîd hâsılâtı                 bu dahî Hazîne-i mezbûreden 

                                                 
680 BOA. EV. D. 12552 (1261.C.18 / 24.06.1845) 



319 
 

003450    20 Paşa Karyesi a’şâr bedeli        bu dahî Hazîne-i mezbûreden 
004500 Terkos rüsûm-u otlakiyyesi Vâlide kethudâlığı tarafından 
000500 Kuruçeşme’de kömür mağazası 
021000 Silivri kapı hâricinde çiftlik 
002500 Makri Karyesi’nde bağçe     bedel fabrikadan 
002400 Beşiktaş’da sebzeci dükkânı 
000150 Mahall-i mezkûrda paçacı dükkânı 
009000 Varna Gümrüğü iskelesinin bedel-i maktûası 
020000 Samsundaki mağaza 
003200 Mahall-i mezkûr anbâr mahalli 
000600 Kasımpaşa’da tambûr fabrikaları 
003000 Mahall-i mezkûrda vâpûr  değirmânı icâresi 
003000 Mahall-i mezkûrda diğer vâpûr değirmânı icâresi  
003000 Yine mahal-i merkûmda diğer vâpûr değirmânı icâresi 
001500 Mahall-i mezkûrda diğer nısf vâpûr değirmânı icâresi 
001500 Yine mahal-i mezkûrda ve yine nısf vâpûr değirmeni icâresi 
003600 Beşiktaş’da salhâne icâresi 
002490 Beşiktaş’da etmekçi furunu 
000150 Makri Karyesi’nde etmekçi fırını 
000750 Şile-i Cedîde maktûası 
009000 Göksu’da su değirmeni 
000200 Mersin iskelesinde mağaza 
010000 İzmir şimendifer iskelesi ve mevkuflarına terk on kıt’a arazinin İcâresi 
000600 Kasımpaşa’da Vapur değirmânı icâresi 
003000 Bu dahî 
003000 Bu dahî 
003000 Bu dahî 
001500 Bu dahî 
001500 Bu dahî 
002600 Beşiktaş’da salhâne icâresi 
002490 Beşiktaş’da etmekçi furunu icâresi 
009000 Göksu değirmânı 
004500 Terkos Kazasında Balaban Burnunda otlak 
000100 Çubuklu çayırı hâsılâtı 
001000 Sultâniye çayırı hâsılâtı 
000770 Hünkâr iskelesi çayırı hâsılâtı 
002992 Göksu çayırı çayırı hâsılâtı 
004698 Yenibahçe çayırı hâsılâtı 
017500 İrve çiftliği bedeli 
012000 Beşiktaş’da vapur kahvesi icâresi 
008425 Yenibnahçe hastanesi hamâmı icâresi 
001400 Yenibahçe bostânı 
003300 Beşiktaş’da tuğla ve kiremid sergisi icâresi 
002250 Yine mahal-i mezkûrda tuğla sergisi 
000980 Yine mahal-i  mezkûrda araba meydânı icâresi 
006500 Edremid’de Havrân-ı kebîr Kazâsında hân-ı cedîd icâresi 
013500 Avcı korusu  bedeli 
000750 Şile’de a’şâr-ı rüsûmî 
000125 Yenibahçe’de bakkâl dükkânı 
000015 Mahall-i mezkûrda dükkân 
000015 Mahall-i mezkûrda dükkân 
000010 Budahî 
000015 Bu dahî 
000020 Bu dahî 
004500 Beşiktaş’da keresteci dükkânı icâresi 
004000 Terkos’da otlak ve yaylak ve bakkâl dükkânı 
000000 Edremid’de sabunhâne   Harâb idüğü 
533390 Edremid’deki Edremid zeytûnyağı mengeneler hâsılâtı 
003900 Adana’da Mersin kurbünde  müteveccihât  ve a’şâr bedeli olup mahalli Mâliye 



320 
 

Hazînesinden idüğü 
000500 Şile’de mer’a bedeli 
001250 Erenbol Karyesi mer’a bedeli 
010000 İzmir şimendüferi muvakkı’ı icâresi seksen dört hisse Hazînede senedâtı olduğu 
003200 Samsun gümrüğü hissesi 
809846 Bedel-i icârî ve icârât 

 
052039    20 İstanbul ve Boğaziçi  icâresi 
039912    80 Anbar İcaresi 
000500 Kuruçeşme’de kömür mağazası icâresi 
002400 Beşiktaş’da sebzeci dükkân icâresi 
001800 Beşiktaş’da Paçacı dükkânı icâresi 
375000 Bağdâd vâridâtından tahsîs olunup hastaneye tahsîs kılınan 
039847 Trabzon’da südüs hisse gümrük mukâtaası 
002000 Ayvalık Kazâsında zeytûn isticârı 
001409 Şile’de a’şâr-ı şer’iyye 
418.256 Mâliye Hazînesinden istihsâli lâzım gelen: 418.256 

 
1.228.102 CEMAN YEKUN 

 

 



321 
 

EK 4: HASTANE ECZANES İ'NDE AYLIK KULLANILAN ÜRÜNLER 

LİSTESİ681 

Eczane Ürün Adı 

K
ıy

ye
 

D
irh

em
 

A
de

t/B
y?

 

Çiçek suyu 1 304   
Taflan suyu   204   
Gül suyu   100   
Açt.. potas   77   
Afyon sülfatosu   4   
Anber     45b 
Aradot   213   
Nişasta   90   
…soda   100   
Tenkâr   ….   
Pamuk   100   
Yüzdirhemlik şişe     70a 
İkiyüz dirhemlik şişe     70a 
Kanakana kabuğu 2 354   
Tarçın   26   
Turunç kabuğu   ..   
Seymadeviye kabuğu   8   
Haşhaş kabuğu   30   
Kalomel   15 30b 
Karbonadifer   12 30b  
Kunduz hayası   1   
Kebâbe   36   
Yanmış geyik boynuzu 5 233   
Kırım tartar   180   
Tebeşir madeni   18   
Beyaz balmumu   30   
Kırmızı balmumu   100   
Beyaz kağıt top     3a 
Kaba kağıt top     1a 
Kanakana hulâsası   8   
Arnika hulâsası   1   
Güzel avrat hulâsası   12   
Râvend hulâsası   8   
Kedi otu hulâsası   6   
Beyin otu hulâsası   5   
Karga büken hulâsası   1   
Cennetyâne hulâsası   8   
Banotu hulâsası   16   

                                                 
681 BOA.EV.D.17216 (1277.S.26 /13 Eylül 1860) 



322 
 

Afyon hulâsası   7   
Kurt boğan hulâsası   3   
Datanya hulâsası   4   
Kara hindibâ hulâsası   23   
Baldıran hulâsası   18   
Kantaryon hulâsası   17   
Sarımsak macunu   122   
Yüksek otu    18   
Sinameki   24   
Adaçayı 1 200   
Şahtere   12   
Talyon yakısı zirâ’     18a 
İspir yakısı zirâ’     4a 
İngiliz yakısı     8a 
Ihlamur çiçeği   110   
Arnika çiçeği   28   
Hatmi çiçeği   28   
Ebegümeci çiçeği   304   
Döğülmüş keten tohumu 18 200   
Zamg-ı Arabî 5 114   
Afyon   12 30b  
Sarısabur   4   
Ketre   18   
Çenten   8   
Aydur putad potas   128 30b  
Jurnal     180a 
Tatlı ciğer otu 1 78   
Afyon rûhu   50   
Marul pastası   3   
Peygamber ağacı 2 362   
Acı ağaç   8   
İngiliz gühercile kaymağı şişe   6 5a 
Adi gühercile kaymağı    30   
Yanmış gühercile kaymağı   12   
Bizmut   16 30b 
Gülbalı   50   
Misk     11 
Sülük 1     
Hindistan cevizi   8   
Kudrethelvası   140   
İngiliz balık yağı şişe   8 16a 
Adi balık yağı şişe     7a 
Hindibâ yağı  1 300   
İngiliz hindibâ yağı şişe     5a 
Badem yağı   130   
Zeyt yağı 2     
Abdüsselâtîn yağı   8   
Abudulduk şişe     8a 
Ada soğanı balı   55   
Belankar hapı şişe     6a 



323 
 

Morison hapı şişe     4a 
Valer hapı şişe     2a 
Yakı hapı ve bezi     1a 
Vesiyapa seyli kutu     1a 
Devr suhûfu   16 30b  
Perutu pedur merkûru   1   
Cehennem taşı   2   
Demir hindibâ balı   60   
Hıyâr-ı şenbe balı   12   
Hatmi kökü 1 372   
Sa’leb   108   
Göğercin kökü   34   
Kara hindibâ kökü   184   
Kuşkonmaz kökü   38   
A…kama kökü   8   
Râvend kökü   32   
Kara kafes kökü   18   
Saparna 2 394   
Dul avrat kökü 2 396   
Meyân kökü 1 150   
Mürver merbâsı   48   
Roza şişe   8 4a 
Yaban yasemini 1 78   
Tatlı matbûh 3 120   
Sülfato   41 30b 
Kağıd kutu     35a 
Tahta kutu deste     3a 
Döğülmüş şa’îr 3 220   
Badem 1 152   
Keten tohumu 1 116   
Hardal   66   
Karnıyarık   8   
Anison   8   
Kakule   7   
Kâfûrî rûhu 1 150   
Oğul otu rûhu şişe     2a 
Horasânî çiçeği     15b  
Gühercile tozu   19   
Kurşun tozu   4   
Merable tozu   36   
İngiliz tozu   220   
Çelikli nişadır çiçeği   3   
Balık nefsi   40   
Tiftik 9     
Turunç kabuğu şurubu 2 172   
Haşhaş şurubu 1 260   
Râvend şurubu   64   
Menekşe şurubu   20   
Demir hindi 16 344   
Tartar ……….   3   



324 
 

Kağıd hindi   6   
Kunduz hayası rûhu   3   
Bûdîrûhu   12   
Tiryak kutu     1a 
Amerika bezi top     0,5a 
Mantar tapa   150   
Hasta kağıdı     250a 
Hatmi merhemi   152   
Kaymak merhemi 1 100   
Yakı merhemi   100   
Ta… merhemi   94   
Civa merhemi   34   
Uyuz merhemi 1 16   
Çiğdem rûhu   38   
Kedi otu sülfatosu     20b 
Kedi otu tozu   1   
Şeker 27 300   

 



325 
 

EK 5: ASKERİ HASTANE PERSONELİ İLE VAKIF GUREBA HASTANES İ PERSONELİNİN MAA Ş VE 

TAYINAT KAR ŞILA ŞTIRMASI 682 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   Fark   

Unvan Tabîb-i Evvel Kuruş Para 
Aylık Maa ş (Kuru ş) 3000     1350     1650   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 
    

 
    

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 
Nân-ı azîz (ekmek) 360     270     90   
Gûşt (et) 96   60   36   
Urz (pirinç) 128 160 45   83 160 
Revgan-ı sâde (sadeyağ) 22 320 15   7 320 
Şa’r yem (arpa yemi) 24,5   24,5   0   
Saman yem 496     480     16   
Nohut       8 160   8 160 
Tuz       7 320   7 320 
Soğan       7 320   7 320 
Şem’i revgan (mum yağı)       1 80   1 80 
Sabun       1 80   1 80 
Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       1 80   1 80 
Kömür       108     108   
Hatab (odun)     2 31 160 2 31 160 
Tayinattan nohut, tuz, soğan, mum yağı, zeytinyağı, sabun kömür ve odun gibi ihtiyaç maddeleri askeri hastane personelinden 
Tabib, Eczâcı-i Evvel, Gassal ve Hastane Müdürüne verilmemektedir. (1 Okka (kıyye)=1.282 gram=400 Dirhem ve 1 Çeki=226 
kg) (1 Dirhem=3.205 gr) 

                                                 
682 BOA.EV.D. 15832  



326 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   Fark   

Unvan Tabîb-i Sâni Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 2000     1125     875   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 270     180     90   

Gûşt (et) 72   45   27   

Urz (pirinç) 96 120 30   66 120 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 17 40 10   7 40 

Şa’r yem (arpa yemi) 18 4,5 18   0 4,5 

Saman yem 372     360     12   

Nohut       6 120   6 120 

Tuz       5 340   5 340 

Soğan       5 340   5 340 

Şem’i revgan (mum yağı)       0 360   0 360 

Sabun       0 360   0 360 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       0 360   0 360 

Kömür       80     80   

Hatab (odun)     1 111 220 1 111 220 



327 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Tabîb-i Sâlis Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 750     500     250   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 90     90         

Gûşt (et) 24   22,5   1,5   

Urz (pirinç) 32 40 12   20 40 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 5 280 3   3 280 

Şa’r yem (arpa yemi) 6 1,5 6   0 1,5 

Saman yem 124     120     4   

Nohut       3 40   3 40 

Tuz       1 380 1 380 

Soğan       1 380 1 380 

Şem’i revgan (mum yağı)       0 120 0 120 

Sabun       0 120 0 120 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       0 120 0 120 

Kömür       27   27   

Hatab (odun)       95 340   95 340 



328 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Muavin-i Tabîb Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 750     Yok     750   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 90     90         

Gûşt (et) 24   22,5   1,5   

Urz (pirinç) 32 40 12   20 40 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 5 280 3   2 280 

Şa’r yem (arpa yemi) 6 1,5 6   0 1,5 

Saman yem 124     120     4   

Nohut       3 40   3 40 

Tuz       1 380 1 380 

Soğan       1 380 1 380 

Şem’i revgan (mum yağı)       0 120 0 120 

Sabun       0 120 0 120 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       0 120 0 120 

Kömür       27   27   

Hatab (odun)       95 340   95 340 

V. Gureba Hastanesi'nde Muavin-i Tabib kadrosu, 1856 Ağustos'undan itibaren yer almaya başladı.   



329 
 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Müdîr-i Hastane  Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 3000     1200     1800   

Açıklama: Askerî hastaneler müdürü olan ve miralay rütbesindeki kişi, Haydarpaşa ve Kuleli hastanelerinin her ikisine müdürlük 
yaptığı için maaşı 3000 Kuruştur. Tayinat ile ilgili kısım belgeden okunamadı. 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Muâvin-i Müdîr-i Hastane  Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş)       600     600   

Askerî hastanelerde hastane müdür yardımcısı olmadığından karşılaştırma yapılamamaktadır.  

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Muâvin-i Cerrah Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş)       200     200   

Askerî hastanelerde Cerrah yardımcısı olmadığından karşılaştırma yapılamamaktadır.  



330 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Cerrâh-ı Evvel Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 750     500     250   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 90     90         

Gûşt (et) 24   22,5   1,5   

Urz (pirinç) 32 40 12   20 40 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 5 280 3   2 280 

Şa’r yem (arpa yemi) 6 1,5 6   0 1,5 

Saman yem 124     120     4   

Nohut       2 40   2 40 

Tuz       1 380 1 380 

Soğan       1 380 1 380 

Şem’i revgan (mum yağı)       0 120 0 120 

Sabun       0 120 0 120 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       0 120 0 120 

Kömür       27   27   

Hatab (odun)       95 340   95 340 



331 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Cerrâh-ı Sâni Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 400     400     0   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 67,5     45     22,5   

Gûşt (et) 18   12   6   

Urz (pirinç) 24 20 6 84   17 144 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 4 110 0 396   2 114 

Şa’r yem (arpa yemi)         

Saman yem                 

Nohut 1 230   0 396   0 210 

Tuz 1 230   0 390 0 195 

Soğan 1 185   0 290 0 195 

Şem’i revgan (mum yağı)       0 120 0 120 

Sabun 0 90   0 60 0 30 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı) 0 90   0 60 0 30 

Kömür       18 90 18 90 

Hatab (odun) 71 340   32     39 340 

Tayinattan kömür hariç diğerleri askeri hastane personelinden Cerrahlara verilirken, kömür verilmemektedir.   



332 
 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Eczâcı-i Evvel Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 750     750     0   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 90     90     0   

Gûşt (et) 24   22,5   1,5   

Urz (pirinç) 32 40 12   20 40 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 5 280 3   2 280 

Şa’r yem (arpa yemi) 6 1,5 6   0 1,5 

Saman yem 124     120     4   

Nohut       2 40   2 40 

Tuz       1 380 1 380 

Soğan       1 380 1 380 

Şem’i revgan (mum yağı)       0 120 0 120 

Sabun       0 120 0 120 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       0 120 0 120 

Kömür       27   27   

Hatab (odun)       95 340   95 340 

Tayinattan nohut, tuz, soğan, mum yağı, zeytinyağı, kömür ve odun gibi ihtiyaç maddeleri askeri hastane personelinden 
Tabib, Cerrâh-ı Evvel, Eczâcı-i Evvel, Gassal ve Hastane Müdürüne verilmemektedir.   



333 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Eczâcı-i Sâni Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 400     400     0   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 67,5     55     22,5   

Gûşt (et) 18   12   6   

Urz (pirinç) 24 30 6 84   17 146 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 4 110 0 396   3 114 

Şa’r yem (arpa yemi)         

Saman yem                 

Nohut 1 230   1 30   0 200 

Tuz 1 185   0 290 0 195 

Soğan 1 185   0 395 0 195 

Şem’i revgan (mum yağı) 0 90   0 60 0 30 

Sabun 0 90   0 60 0 30 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı) 0 90   0 60 0 30 

Kömür       18 90 18 90 

Hatab (odun) 71 340   32 0   39 240 

Tayinattan nohut, tuz, soğan, mum yağı, zeytinyağı, kömür ve odun gibi ihtiyaç maddeleri askeri hastane personelinden 
Tabib, Eczâcı-i Evvel, Gassal ve Hastane Müdürüne verilmezken; Eczâcı-i Sâni'e ise kömür dışında diğerleri verilmektedir.   



334 
 

 

 
 Askerî Hastane'de 

Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Eczâcı Çırağı Eczâcı-i Sâlis Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 120     350         

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek)       45     45   

Gûşt (et)     12   12   

Urz (pirinç)     16 20   16 20 

Revgan-ı sâde (sadeyağ)     2 240   2 240 

Şa’r yem (arpa yemi)         

Saman yem                 

Nohut       1 20   1 20 

Tuz       390 390 

Soğan       390 390 

Şem’i revgan (mum yağı)       60 60 

Sabun       60 60 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       60 60 

Kömür       18 90 18 90 

Hatab (odun)       47 370   47 370 

Tayinattan nohut, tuz, soğan, mum yağı, zeytinyağı, kömür ve odun gibi ihtiyaç maddeleri askeri hastane personelinden Tabib, 
Eczâcı-i Evvel ve Hastane Müdürüne verilmiyor.Ayrıca Eczâcı-i Sâni ve Eczâcı-i Sâlis kadroları askeri hastanerlede 
bulunmamaktadır. 



335 
 

  Askerî Hastane'de Vakıf Gurebâ Hastanesi'nde   
Fark 

  

Unvan Yok Eczâcı-i Râbi' Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş)       300     300   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek)       45     45   

Gûşt (et)     12   12   

Urz (pirinç)     16 20   16 20 

Revgan-ı sâde (sadeyağ)     2 240   2 240 

Şa’r yem (arpa yemi)         

Saman yem                 

Nohut       1 20   1 20 

Tuz       390 390 

Soğan       390 390 

Şem’i revgan (mum yağı)       60 60 

Sabun       60 60 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       60 60 

Kömür       18 80 18 80 

Hatab (odun)       47 370   47 370 

Tayinattan nohut, tuz, soğan, mum yağı, zeytinyağı, kömür ve odun gibi ihtiyaç maddeleri askeri hastane personelinden Tabib, 
Eczâcı-i Evvel ve Hastane Müdürüne verilmiyor.Ayrıca Eczâcı-i Sâni ve Eczâcı-i Sâlis kadroları askeri hastanerlede 
bulunmamaktadır. 



336 
 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Elbise Emini 
Vekilharç  

Elbise Emini ve Vekilharç 

   

Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) 150 250   400     0   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

       

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek)       90     90   

Gûşt (et)     34,5   34,5   

Urz (pirinç) 32 40 18 284     

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 5 280 3 396     

Şa’r yem (arpa yemi) 6 1,5 6 0     

Saman yem 124     120         

Nohut 2 40   1 20       

Tuz 1 380   390   

Soğan 1 380   390   

Şem’i revgan (mum yağı)           

Sabun   120   60   

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)   120   60   

Kömür       27     

Hatab (odun) 95 340   32         

Tayinattan kömür her halükârda askeri hastane personeline verilmiyor. Askeri hastanede Elbise Emini ve Vekilharçlık iki ayrı 
meslek ve iki kişi tarafından yapılırken V. Gurebâ hastanesinde bu iki ayrı iş birleşerek tek kişi tarafından yapılan Elbise Emini ve 
Vekilharçlık olmuştur.  



337 
 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan   Sülükçüyan ve Berber Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş)       300     0   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek)       90     90   

Gûşt (et)     24   24   

Urz (pirinç)     32 40   32 40 

Revgan-ı sâde (sadeyağ)     5 280   5 280 

Şa’r yem (arpa yemi)         

Saman yem                 

Nohut       2 40   2 40 

Tuz       1 380 1 380 

Soğan       1 380 1 380 

Şem’i revgan (mum yağı)       120 120 

Sabun       120 120 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       120 120 

Kömür       27   27   

Hatab (odun)       95 340   95 340 

Askerî hastanelerde bu kadro (Sülükçüyan ve Berber) yer almamaktadır. V. Gurebâ Hastanesinde ise iki ayrı iş tek kişi olarak 
gösterilmesine rağmen, iki ayrı personel tarafından yapılmıştır. Görev, 1862'nin Aralık ayından 1866'nın Ocak ayına kadar ayrı ayrı 
kişiler tarafından gerçekleştirilmi ştir. 1 Sülükçü maaşı 100 kuruş, 1 Berber maaşı ise 150 kuruştur. Bazen Sülükçü sayısı artarken 
sülükçülerden biri berberlik vazifesi de görmüştür. Bu arada Sülükçüyan ve Berber'in maaşı 200, ayrı iki Sülükçü'nün maaşı da 
100'er kuruş olmuştur.  



338 
 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Serhademe Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) ?   200         

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 67,5     ?         

Gûşt (et) 18   12     

Urz (pirinç) 24 30 6 84   17 146 

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 4 110 396   3 114 

Şa’r yem (arpa yemi)         

Saman yem                 

Nohut 1 230   1 20     210 

Tuz 1 185   390 195 

Soğan 1 185   390 195 

Şem’i revgan (mum yağı)   90   60 30 

Sabun   90   60 30 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)   90   60 30 

Kömür       18 90 18 90 

Hatab (odun) 71 340   32     39 340 

Bu kadro (Serhademe) Askerî hastanelerde de yer almaktadır. Askerî hastanedeki Serhademe, V. Gurebâ hastanesindeki 
Serhademe'nin yararlandığı herşeyden (kömür hariç) yararlanmaktadır. 



339 
 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan   Gassal Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş) ?     250     0   

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek) 45     ?         

Gûşt (et) 12   22,5     

Urz (pirinç) 16 20 12     

Revgan-ı sâde (sadeyağ) 2 340 3     

Şa’r yem (arpa yemi)     6     

Saman yem       120         

Nohut       1 20   1 20 

Tuz       390 390 

Soğan       390 390 

Şem’i revgan (mum yağı)       60 60 

Sabun       60 60 

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       60 60 

Kömür       18 90 18 90 

Hatab (odun)       47 370   47 370 

Tayinattan nohut, tuz, soğan, mum yağı, zeytinyağı, kömür ve odun gibi ihtiyaç maddeleri askeri hastane personelinden Tabib, 
Eczâcı-i Evvel, Gassal ve Hastane Müdürüne verilmemektedir. 



340 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Yok Kâtib-i Evvel Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş)       750         

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek)       90         

Gûşt (et)     24     

Urz (pirinç)     32 40     

Revgan-ı sâde (sadeyağ)     5 280     

Şa’r yem (arpa yemi)     6 1,5     

Saman yem       124         

Nohut       2 40       

Tuz       1 380   

Soğan       1 380   

Şem’i revgan (mum yağı)       120   

Sabun       120   

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       120   

Kömür       27     

Hatab (odun)       95 340       

Kâtib-i Evvel ve Sâni kadroları Askeri hastanelerde bulunmamaktadır. 



341 
 

 

  Askerî Hastane'de 
Vakıf Gurebâ 
Hastanesi'nde   

Fark 
  

Unvan Yok Kâtib-i Sâni Kuruş Para 

Aylık Maa ş (Kuru ş)       350         

Aylık Tayinat (Kıyye-Dirhem-k/d) 

         

(k) (d) (çeki) (k) (d) (ç) (k) (d) 

Nân-ı azîz (ekmek)       67,5         

Gûşt (et)     18     

Urz (pirinç)     24 30     

Revgan-ı sâde (sadeyağ)     4 110     

Şa’r yem (arpa yemi)         

Saman yem                 

Nohut       1 230       

Tuz       1 185   

Soğan       1 185   

Şem’i revgan (mum yağı)       90   

Sabun       90   

Revgan-ı zeyt (zeytinyağı)       90   

Kömür       18 90   

Hatab (odun)       71 340       

Kâtib-i Evvel ve Sâni kadroları Askeri hastanelerde bulunmamaktadır. 

 


