
Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

TANZİMAT’TAN SERVET-İ FÜNÛN’A ANNELİĞİN KAYBI VE 

ÇOCUKSUZLUK 

 

 

 

SEDA BAŞER ÇOBAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK EDEBİYATI BÖLÜMÜ 

İhsan Doğramacı Bilkent Üniversitesi, ANKARA 

 

Haziran 2012 



 

 

İhsan Doğramacı Bilkent Üniversitesi 

Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

 

 

 

 

 

TANZİMAT’TAN SERVET-İ FÜNÛN’A ANNELİĞİN KAYBI VE 

ÇOCUKSUZLUK 

 

 

 

SEDA BAŞER ÇOBAN 

 

 

 

 

Türk Edebiyatı Disiplininde Yüksek Lisans Derecesi Kazanma  

Yükümlülüklerinin Parçasıdır 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK EDEBİYATI BÖLÜMÜ 

İhsan Doğramacı Bilkent Üniversitesi, ANKARA 

 

Haziran 2012 



Bütün hakları saklıdır. 

Kaynak göstermek koşuluyla alıntı ve gönderme yapılabilir. 

© Seda Başer Çoban 



 
 
 

 
Bu tezi okuduğumu, kapsam ve nitelik bakımından Türk Edebiyatında Yüksek 

Lisans derecesi için yeterli bulduğumu beyan ederim. 

 

 

………………………………………… 

Prof. Talât Halman 

Tez Danışmanı 

 

 

 

 

 

 

Bu tezi okuduğumu, kapsam ve nitelik bakımından Türk Edebiyatında Yüksek 

Lisans derecesi için yeterli bulduğumu beyan ederim. 

 

 

………………………………………… 

Yrd. Doç. Dr. Dilek Cindoğlu  

Tez Jürisi Üyesi 

 

 

 

 

 

 

Bu tezi okuduğumu, kapsam ve nitelik bakımından Türk Edebiyatında Yüksek 

Lisans derecesi için yeterli bulduğumu beyan ederim. 

 

 

………………………………………… 

Yrd. Doç. Dr. Gökhan Tunç 

Tez Jürisi Üyesi 

 

 

 

 

 

 

Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü’nün onayı 

 

 

………………………………………… 

Prof. Dr. Erdal Erel 

Enstitü Müdürü 



ii 

Babam Hasan Fehmi Başer’e… 



iii 

 

 

ÖZET 

 

TANZİMAT’TAN SERVET-İ FÜNÛN’A ANNELİĞİN KAYBI VE 

ÇOCUKSUZLUK 

Başer Çoban, Seda 

Yüksek Lisans, Türk Edebiyatı Bölümü 

Tez Yöneticisi: Prof. Talât Sait Halman 

 

Haziran 2012 

 

  

Tanzimat’tan  Servet-i Fünûn edebiyatına uzanan bir güzergâhta, gerek 

Tanzimat romanında anne karakterlerinin merkezî bir rol üstlenmemesi gerekse 

Servet-i Fünûn dönemi ve devamında yasak aşk ekseninde kaleme alınan romanlarda 

anne rolünün kaybına ve çocuksuzluğa rastlanılması, Türk edebiyatı alanında bu 

başlık altında bir çalışma yapmaya olanak sağlamıştır. Tanzimat’ın ilânını takip eden 

süreçte, büyük ölçüde modernleşme etkisiyle toplumsal yapıda anneliğin önemi 

artarken ve bu öneme dikkat çeken yazıların sayısında ciddi bir artış gözlemlenirken, 

edebiyatta anneliğin işlenişi ancak sınırlı bir alanda mümkün olmuştur. Bu bağlamda, 

Tanzimat romanında anne karakterler, zayıf bir otoriteyle temsil edilirken, Servet-i 

Fünûn romanında da yasak aşk ekseninde aktarılan evli kadın karakterler anne 

rolünden muaf tutularak okura ulaştırılmıştır. Osmanlı’da cinsellikten, aşka, aileden, 

çocuğa bireysel ve toplumsal hayata yön veren pek çok kavram modernizm etkisiyle 



iv 

yeni anlamlara kavuşurken ve bu anlamlar kadın hayatında da gözle görülür 

değişimlere neden olurken anneliğe atfedilen kutsiyet geleneksel bakış açısıyla 

korunmaya devam edilmiştir. Buna göre, bu tezde modernizm etkisine paralel bir 

biçimde, Tanzimat ve Servet-i dönemi edebiyatında örnek romanlar aracılığıyla 

anneliğin kaybı ve çocuksuzluk tartışılacak ve ek bir bölüm olarak Cumhuriyet 

dönemi edebiyatında da aynı bağlamın izleri takip edilmeye çalışılacaktır.  

 

Anahtar sözcükler: Tanzimat ve Servet-i Fünûn romanı, yasak aşk, anneliğin kaybı, 

çocuksuzluk 



v 

 

 

ABSTRACT 

 

FROM TANZİMAT TO SERVET-İ FÜNÛN THE LOSS OF MOTHERHOOD 

AND CHILDLESSNESS 

Başer Çoban, Seda 

MA, Department of Turkish Literature 

Supervisor: Prof. Talât Sait Halman 

 

June 2012 

 

 

From Tanzimat till to destination of Servet-i Fünûn literature, not only the 

fact that the character of ‘the mother’ did not take a central role in Tanzimat novels, 

but also the fact that the loss of the mother character and childlessness was 

frequently observed in the novels about forbidden love starting with the Servet-i 

Fünûn, allow for studying under this title, in the Turkish literature course. After the 

proclamation of Tanzimat, while the importance of motherhood was increasing with 

the effect of the modernization process and the number of writings highlighting this 

importance was rising, motherhood was dealt with in the literature very limitedly. In 

this context, as the mother characters in Tanzimat novels were represented with a 

low-authority, the married women who were in a forbidden love were carried to the 

reader by releasing from the role of mother, in Servet-i Fünûn novels. In Ottoman, on 

the one hand, many terms directing the social and individual life -like sexuality, love, 



vi 

family or child- taking some new meanings and meanwhile, along with these new 

meanings, the life of the women got changed apparently, on the other hand, the 

holiness of the motherhood survived under the outcome of the traditional 

perspectives. Accordingly, in this thesis, the loss of motherhood and childlessness is 

discussed in company with the effects of the modernization by means of the some 

novels from the Tanzimat and Servet-i Fünûn era and in a supplement part, the same 

context is tracked in the literature of the republic era.    

 

Keywords: Tanzimat and Servet-i Fünûn novel, forbidden love, the loss of 

motherhood, childlessness 



vii 

 

 

TEŞEKKÜR 

 

 

 

Tez sürecinde bir an dahi eksiltmeden gösterdiği ilgisi nedeniyle Hilmi 

Yavuz’a, her konuda destek olan danışmanım Prof. Dr. Talât Sait Halman’a, tezimi 

okuyarak değerli önerilerde bulunan ve katkı sağlayan Yrd.Doç.Dr. Gökhan Tunç ve 

Yrd. Doç.Dr. Dilek Cindoğlu’na  teşekkür ederim. 

Yaşadığım hayatı her zaman benim için daha anlamlı kılan, hiç eksilmeyen 

bir destekle dünden bugüne daima yanımda olan güzel aileme, edebiyatla tanışmamı 

yalnızca ve yalnızca kendisine borçlu olduğum babam Hasan Fehmi Başer’e, hayatın 

yalnızca sevdiğin işi yaptığında çekilebilir olduğunu daima kulağıma fısıldayan 

annem Kutlu Melek Başer’e, bu yolculuğa en başından beri inanan ve aldığım yolu 

benden daha büyük bir istekle izlemeye devam eden ağabeyim Sefa Başer’e ve 

varlığıyla hayata dair her şeye yeni bir cümle ekleyen eşim Ahmet Emre Çoban’a 

teşekkür ederim. 

 



viii 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

 

ÖZET . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  ii 

ABSTRACT . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  v 

TEŞEKKÜR . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  vii 

İÇİNDEKİLER . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  viii 

GİRİŞ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 

BİRİNCİ BÖLÜM: OSMANLI’DA KADIN CİNSELLİĞİ ANLAYIŞI . . .  10 

İKİNCİ BÖLÜM: OSMANLI’DA TOPLUMDAN EDEBİYATA “AİLE” . .  17 

A. Babasız Erkek Çocuklar, Müphem Anneler . . . . . . . . .  23 

B. Mutsuz Kadınlar . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  26 

C. Aşk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  29 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: ANNE VE ÇOCUK . . . . . . . . . . . . . .  37 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM: CUMHURİYET DÖNEMİ . . . . . . . . . .  62 

A. Doğu-Batı Geriliminde Bir Anne . . . . . . . . . . . . .  62 

B. Cumhuriyet’le Evlenmek . . . . . . . . . . . . . . . .  66 

SONUÇ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  70 

SEÇİLMİŞ BİBLİYOGRAFYA . . . . . . . . . . . . . . . . .  76 

ÖZGEÇMİŞ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79 

 



1 

GİRİŞ 

 

Thomas Mann, eski bir Hint efsanesinden yola çıkarak 1930’da yazdığı Die 

vertauschten Köpfe’de (Değişen Kafalar) modernizm etkisiyle bakış açısı köklü 

değişimlere uğrayan kadının sorunu olarak da nitelendirilebilecek bir durumu işler. 

Anlatıda,  evli olduğu Şridaman’ın zekâsı ve ilgi duyduğu Nada’nın vücudu arasında 

ikilemde kalan Sita’nın hangi erkeği daha çok istediğini bilememesinin, dolayısıyla 

kendi isteklerini neye göre şekillendireceğini bulamamasının buhranı aktarılır. Bu 

ikilemin cevabı ise Sita’nın iki erkekle de birlikte olmasıdır. Ne güçlü ama cahil 

Nada ne de hantal ama zeki Şridaman tek başlarına Sita’nın arzularına yetmezler. 

Özelde Sita’nın, genelde ise kadının kendisiyle ve karşı cinsle kurduğu ilişkinin bu 

minvalde bir ikileme maruz kalması edebiyatta modernizmle birlikte değişen kadın 

karakterlerin de maruz kaldığı en temel ikilemlerdendir. Edebiyatın evli ama mutsuz 

kadınlarının yasak aşkları kimi zaman entelektüel kimi zaman da fiziksel bir tatmin 

isteğinin gölgesinde şekillenir. Evliliğinde aradığını bulamayan kadının gerçekte ne 

aradığı sorusu ise kadının hangi özelliğiyle daha fazla var olmak istediği ve 

varlığının hangi yönüne onay beklediği sorusunu sordurur. Bu soru Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e modernizm etkisindeki Türk edebiyatının aldatan kadınları üzerine 

kaleme alınacak bir çalışmada ilk bakışta kendisini gösteren sorunlardandır.  

 Öte yandan bu sorunun tespitinin öncesinde ise, kadının Türk edebiyatında 

aldığı seyrin özellikle 19.yüzyıldan itibaren dikkat çekici bir konuma kavuştuğunu 

belirtmek yerinde olacaktır. Tanzimat dönemi edebiyatında başlayan kadın-erkek 

ilişkilerindeki değişim, ilk elde görücü usulü evlilik üzerinde odaklanmış, buna bağlı 



2 

olarak da bu dönemin edebiyatı, deyiş yerindeyse, cariyeler ve gayrimüslim 

kadınlarla yaşanan aşk hikâyeleriyle biçimlenmiştir.  Müslüman bir kadınla erkeğin 

biraradalığının zorluğu, erkek karakterleri cariyelere, hafifmeşrep kadınlara ya da 

gayrimüslim kadınlara doğru yöneltirken anlatımda izlenen bu yolla, evlilik dışı 

yaşanan aşk ilişkilerinin niteliği bir sorgulama nesnesine dönüşmüştür. Kamusal 

alanda yaşanan değişimlerin Servet-i Fünûn dönemi edebiyatındaki tezahürü ise 

anlatılarda Müslüman kadınla Müslüman erkeğin biraradalığını sağlamış, bu 

durumda da yasak aşk temalı romanlar yazılmaya başlanmıştır. Modernleşen kadının 

kendisi ve karşı cinsle kurduğu ilişki ise bu yeni yaşam koşullarıyla birlikte yeni bir 

görünüm kazanmıştır. Evli ancak mutsuz kadınların yasak aşkları, kadınların 

evlilikleriyle kurduğu ilişkide yaşadıkları sorunların dışında bir başka problemin de 

habercisidir. Buna göre Osmanlı edebiyatının modernleşmekte olan kadını, yasak 

aşkı,  ancak belirli rollerin dışarıda bırakılmasıyla yaşayabilmektedir. Dolayısıyla, 

modernizmle birlikte edebiyata da giren yeni özgür kadın tiplerinin evliliklerinde 

beklediklerini bulamamalarının yasak aşkla sonuçlanmasının arka planında, kadına 

biçilen rolün sınırları da önemlidir.  

Osmanlı İmparatorluğu’nun modernizmle olan sınavının en dikkat çekici 

başlıklarından biri olan kadın sorunu, edebiyat bağlamında, Tanzimat ve Servet-i 

Fünûn döneminde bir yanıyla girift, bir yanıyla da birbirinden bağımsız iki ayrı 

söylem üzerinde yükselir. Tanzimat dönemi romanı her ne kadar Dilaşûb, 

Mehpeyker, Canan, Polin gibi kadın karakterleri edebiyat tarihine armağan etmiş 

olsa da, kuşkusuz bu dönem asıl olarak erkek karakterlerin maceralarının açık 

üstünlüğünü vurgular. Erkek karakterlerin aşk ve cinsellik bağlamındaki 

konumlarının yan karakterleri olarak görünen kadınlar ise cariyeler, gayrimüslimler, 

mürebbiyeler ve hafifmeşrepler olarak ayrıştırıldıkları bu edebiyatın içinde kimi 



3 

zaman iffetliyi, bazen fettanı, çoğu kez de kurban rollerini üstlenirler. Hatta belki de 

hiç söz haklarının olmadığı bir dünyada tutunmaya çalışan Tanzimat kadınlarının 

Servet-i Fünûn dönemine yetişen hemcinsleri ise, bambaşka bir dünyanın kapısını 

aralamış görünürler. Az da olsa söz hakları vardır; evlilikleri tek tarafın, erkeğin, 

tahakkümü altında kurulmamıştır; daha da önemlisi aşkın, hem de yasak aşkın 

eşiğinden içeri adım atmışlardır. Osmanlı edebiyatının, kısa bir zaman aralığında, 

kadın karakterler konusunda geçirdiği bu değişim, ilk aşamada, kadın özgürlüğünün 

aldığı yolun belirginleşmesine bağlanabilir. Bu tez içinde yürütülecek tartışma ise, bu 

fikrin karşısında konumlanmaktadır. Osmanlı’da kadın özgürlüğü, yalnızca kadına 

karşı bakışın geçirdiği değişim süreciyle değil, kadına ilişkin kimi kavramlara karşı 

hassasiyetin değişimiyle de paralel olarak ilerleyen bir sorundur. Aile, aşk, cinsellik 

kavramları modernizmin etki alanı içinde yeni bir yoruma kavuşmuş olsa da, bu tezin 

temel argümanına uygun olarak “anne” ve “çocuk” kavramları özenle öne 

çıkarılmaya devam edilmiştir.  

Bu bağlamda Tanzimat döneminde kadınlara biçilen rol ile Servet-i Fünûn ve 

tez içinde özel bir başlık altında değerlendirilecek olan Cumhuriyet dönemi rolleri 

arasında keskin bir söylem farkı yoktur.  Bu çıkarımda, göz önünde bulundurulması 

gereken en önemli ayrıntılardan biri ise, modernizmle birlikte anne ve çocuk 

konusundaki tartışmaların hız kazanmasıdır. Basılı yayın aracılığıyla annenin temel 

görevleri, çocuk gelişimi ve anne-çocuk ekseni içinde akla gelebilecek diğer 

başlıkların gittikçe artan bir vurguyla dile getirildiği Batı etkisindeki Osmanlı’da 

edebiyat ise bu söylemi yeterince içselleştiren bir yapı sunmamıştır. Tam da bu 

noktada, Jale Parla’nın Babalar ve Oğullar: Tanzimat’ın Epistemolojik Temelleri 

başlıklı çalışmasında temellendirdiği “babasızlık” metaforu anılmalıdır. Parla, 

çalışmasında, Tanzimat dönemi romanını yukarıdaki değerlendirmeye paralel olarak, 



4 

erkek karakterler temelinde ele alır. Buna göre, Tanzimat dönemi romanı, babasız ve 

yolunu bulmaya çalışan oğulların hikâyesine dayanır. Baba figürünün olmadığı bir 

ortamda yetişen oğullar aşk, cinsellik, ahlâk gibi konularda rehbersizliklerinin; yani 

babasızlıklarının bedelini acı şekilde öder ve ödetirler.  Parla’nın analizi ise, 

oğulların, babasızlığın yerini alacak en önemli değer olarak İslamî epistemolojiyi 

yücelttiğidir. Bir başka deyişle, modernizmle birlikte, köklerini yitirmekten korkan 

yazarların, baba yerine koyduğu İslami epistemoloji, Osmanlı’nın topyekûn 

Batılılaşmasına karşı sığınılan güvenli limandır. Öte yandan, Parla’nın tespiti, 

Tanzimat dönemi edebiyatının patriyarkal düzeni devam ettirmekte olduğu 

çıkarımını yapmaya imkân sağlamaktadır. Endişe,  erkek dünyasının sınırları içinde 

kalır. Tez içinde daha ayrıntılı olarak değerlendirilecek olmakla birlikte, Tanzimat 

döneminin Osmanlı’ya biçtiği cinsiyet de, erkektir. Bu bağlamda, Batı’nın kadınla ve 

şehvetle özdeşleştirildiği bu dönemin romanlarındaki erkek karakterlerin şehvete 

yenik düşmesi de anlamlıdır. Dolayısıyla, bu romanlarda babasızlığa yapılan 

göndermelere rağmen, kendi içinde güçlü bir erkek söylemi barındırdığını söylemek 

yanlış olmayacaktır.  Dönem romanına dair Parla’nın “babasızlık” ya da “babanın 

kaybı” metaforuna karşı, bu tezin de temel argümanını içerir bir biçimde üstünde 

durulması gereken konu ise, “çocuksuzluk” ya da “anneliğin kaybı”dır. Tanzimat 

romanında görülen anne karakterler, oğullarının hayatı üstündeki işlevlerinden çok, 

işlevsizlikleriyle öne çıkarlar. Oğullarını koruma çabası, modernizmin oğulları 

sürüklediği yolun kötücül cazibesi karşısında sönük kalır. Yeni dünyanın değerleri 

karşısında, annelik içgüdüleri sorunları çözümlemeye yetmez. Bir başka söyleyişle, 

babasız oldukları için yollarını bulamayan oğulların anne öğüdü dinlemeleri söz 

konusu değildir. Dolayısıyla, anne fiziksel olarak var ama manevi bir yol gösterici 



5 

olarak yoktur. Tanzimat döneminde anne üzerine yürütülen tüm hummalı çalışmalara 

rağmen edebiyat, anneleri dışarıda bırakır.  

 Tanzimat’ı izleyen dönemde de gerek yazılı basın gerekse edebiyat 

anlamında sergilenen tavır, aynıdır. Servet-i Fünûn edebiyatı, romanları, ana rolleri 

erkeklerden alıp kadınlara yüklese de, anneliğin kaybı devam eder. Evli ve yasak aşk 

yaşayan kadınlara annelik, istenilen ancak üstlenilemeyen bir rol olarak görünür. 

Dolayısıyla, modernitenin etkisi altında gelişen Türk romanı, türünde ilk örnekleri 

vermeye başladığı günden başlayarak annelik konusunda hassas bir çizgi izler. 

Dünya edebiyatında yasak aşka düşen kadınları işleyen romanlar söz konusu 

edildiğinde akla ilk gelebilecek olan Anna Karenina (1877) ve Madam Bovary 

(1857) örneklerine karşı, Osmanlı edebiyat kanonunun
1
 aynı bağlamda akla gelen ilk 

romanı Aşk-ı Memnû’dur. Sözü edilen romanlar arasındaki fark, tek başına yeterli bir 

örnek olmamakla birlikte, önemli bir meseleyi de işaret eder. Emma Bovary, bir kız 

çocuğu, Anna Karenina da bir erkek çocuğu annesiyken Bihter, anne değildir. 

Aldatan kadın karakterlerle anneliğin birarada bulunmaması ise, geleneksel yapının 

edebiyata yansıması olarak okunabilecek olmakla birlikte, bu hassasiyetin edebiyatta 

özgür kadın söylemini daralttığı da düşünülmelidir. Kadın, anne olmadığı sürece 

özgürdür. Kadına çizilen bu sınır ise, Batılılaşma etkisi altındaki edebiyatın, annelik 

rolünü dışarıda bırakarak ilerlemesine yol açmaktadır. Nitekim Tanzimat döneminin, 

anneleri işlevsizleştirmesi, Servet-i Fünûn döneminin de, aldatan kadınları anne 

kimliğinden yoksun kılması, edebiyatta anneliğin kaybı ya da çocuksuzluk olarak da 

değerlendirilebilecek bir başlık açmayı gerekli kılmaktadır.  

Çalışmanın çatısını oluşturan bu konuya, Türk edebiyatının Fransızca bilen, 

piyano çalan, en çok da yasak aşka düşen kadınları üzerine yapılan incelemelerde yer 

                                                             
1 “Osmanlı edebiyat kanonu” ifadesiyle, Osmanlı edebiyatında yasak aşk-cinsellik vurgusu 

taşıyan romanlara gönderme yapılmıştır. 



6 

verilmemiş, sözü edilen kadın karakterlerin annelikle kurduğu ilişki, üzerinde 

durulmayan bir ayrıntı olarak kalmıştır. Anneliğin kaybına dair Ahmet Hamdi 

Tanpınar’ın bazı tespitleri varsa da, anneliği “Şark-Garp” ikileminde
2
 bir metafor 

olarak ele almıştır.  

Çocuk meselesi, Alev Sınar’ın Hikâye ve Romanımızda Çocuk (1872-1950) 

başlıklı çalışmasında incelemeye tabi tutulmuştur. Eserde, edebiyatta çocuğun işleniş 

biçimlerine ilişkin olarak açılan bölümlerde “Çocuk İstememe” başlığına da 

rastlanılmaktadır. Bununla birlikte, adı geçen bölümde bilinçli bir şekilde çocuk 

istemeyen kadın karakterlerin tespiti yapılmış, edebiyatta annelik rolünün kaybına 

dair herhangi bir analiz yapılmamıştır. 

Bu bağlamda tez, Osmanlı edebiyat kanonunun, evli ve yasak aşk yaşayan 

kadın karakterleri işleyerek öne çıkan iki önemli romanını, Halit Ziya Uşaklıgil’den 

Aşk-ı Memnû’yu (1900) ve Mehmet Rauf’tan Eylül’ü (1901) çocuksuzluk sorunu 

çevresinde ele alacaktır. Üçüncü bir örnek olarak Servet-i Fünûn döneminde 

yazılmamış olmakla birlikte yasak aşk bağlamında Servet-i Fünûn takipçisi bir 

içeriğe de sahip olan Halide Edip Adıvar’ın Handan (1912) romanı incelenecektir. 

Ahmed Hamdi Tanpınar’ın Cumhuriyet dönemi eseri olan Huzur (1948) romanı ise, 

edebiyatta çocuğa karşı geliştirilen hassasiyetin bir örneği olarak değerlendirilecektir. 

Adalet Ağaoğlu’nun, Dar Zamanlar Üçlemesi’nin ilk romanı olan Ölmeye Yatmak 

(1973) romanı ise, Cumhuriyet Dönemi romanlarında anne-çocuk meselesinin 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e, kadın rolü ve anneliğe ilişkin temelde değişmeyen bir 

bakış açısının sürüp sürmediği konusunda örneklendirilecek ve değerlendirilecektir. 

Öte yandan seçilen eserlere yapılabilecek itirazlara karşı, bu eserlerin hangi 

amaç doğrultusunda seçildiğine ve neden bazı eserlerin dışarıda bırakıldığına 

                                                             
2 “Kudreti devralınacak ölü ata değil; sanatın gücü sayesinde ölüler ülkesinden, kapatıldığı 

yer altı sarayından kurtarılması gereken ölü annedir Tanpınar’da Şark. Pınarı kurumuş, bakışları 

donuklaşmış, aynası çoktan körelmiş anne. Anne, evet, ama ölü anne.” (Gürbilek 96) 



7 

değinmek gerekmektedir. Öncelikle, bu tez başlangıcından bu yana, Batılılaşma 

etkisi altında oluşan ve aldatan kadın karakter içeriğine yer veren tüm romanlarda 

anneliğin söz konusu olmadığı iddiasını taşımamaktadır. Reşat Nuri Güntekin’in 

Damga (1924) romanında evli, iki üvey çocuğunun dışında bir de öz oğlu bulunan 

Vedia Hanım, çocuklarının öğretmeni İffet’le yasak aşk yaşar. Ancak Vedia Hanım 

ne eşini, Cemil Kerim Bey’i sever ne de eşi onu. Cemil Kerim Bey’le aynı evin 

içinde birbirlerine iki yabancı gibi yaşarlar. Yine Reşat Nuri Güntekin’in Ateş Gecesi 

(1942) romanında evli ve bir çocuk annesi Girit göçmeni Afife Hanım ile Murat Bey 

arasında duygusal bir yakınlık doğar. Afife Hanım’ın eşi Rıfkı Bey sorumsuz, aile 

babası vasfını taşımayan bir erkektir. Ancak Güntekin’in anılan her iki eserinin temel 

konusunu yasak aşkın oluşturmadığını belirtmek de yerinde olacaktır. Hüseyin 

Rahmi Gürpınar’ın eserlerinde de evli, çocuğu olan/olmayan ve yasak aşk yaşayan 

kadın karakterlere rastlanılır. Bununla birlikte Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın 

romanlarında gerek evlilik ve yasak aşkın çoğunlukla temel meseleyi oluşturması, 

gerekse yazarın bu konuyu işlerken izlediği yol ve anlatım biçimi, ayrı bir çalışmanın 

altında değerlendirilmeyi zorunlu kılacak kadar kapsamlıdır
3
. Adı geçen yazarların 

eserlerinin dışında da şüphesiz örnekler çoğaltılabilecektir. Ancak bu tez, yasak aşk 

bağlamında öne çıkan üç romanın annenin kaybını ve çocuksuzluğu işaretliyor 

olmasının, bilinçli bir kurgunun sonucu olduğunu iddia etmekle birlikte eserlerde öne 

çıkan öteki özelliklerin de tezin amacına uygun olduğunu ileri sürmektedir.  

Buna göre,  Aşk-ı Memnû, Eylül ve Handan romanlarının yazıldığı tarihlerin, 

modernleşmenin yoğun bir şekilde tartışıldığı bir sürece rastlaması, kadın 

karakterlerin femme fatale ya da ahlâksız nitelendirmelerinden çok, kurban olarak 

değerlendirilmeye imkân tanıması; aldatan kadını işleyen romanlarda rastlanılabilen 

                                                             
3
 Bu konuda yapılmış ayrıntılı bir çalışma için bkz. Serdar, Ali. “Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın 

Romanlarında Ahlak Sorunsalı”. Yayımlanmamış doktora tezi. Ankara: Bilkent Üniversitesi, 2007. 
 



8 

zorla evlendirilme, baskı altında yaşama gibi ögelere rastlanılmaması, ilk elde 

sıralanabilecek özelliklerdendir. Dolayısıyla, ana karakteri; modernleşen, evlendiği 

erkek üzerinden değil, kendi başına bir karakter olarak okunabilen, topyekûn bir 

kötülükle nitelendirilmeyen, aksine belirli bir ölçüde de olsa, okurda acıma duygusu 

uyandıran kadınların oluşturduğu ve temel konusunu doğrudan yasak aşktan alan bu 

romanlar, anneliğin kaybı ve çocuksuzluk bağlamında incelemeye en uygun eserler 

olarak seçilmişlerdir.   

Romanlarda incelenecek anne kimliğinin kaybı ve çocuksuzluğun 

irdelenmesinde, daha önce de değinilen, modernizmle birlikte değişime uğrayan kimi 

kavramlara başvurulacaktır. Bu bağlamda, tezin birinci bölümünde, Osmanlı’da 

“kadın cinselliği”nin modernite öncesi nasıl değerlendirildiği irdelenecektir. 

Moderniteyle birlikte, cinselliğe ilişkin yeni yorumların edebiyatta karşılığını bulma 

biçimleri ise Tanzimat ve Servet-i Fünûn dönemi romanları üzerinden ortaya 

konularak kadın cinselliğinin ancak sınırlı bir bağlamda işlenilebildiği öne 

sürülecektir. Bu yorumu destekleyici nitelikte, bir diğer kavram olarak ise “aile”, 

Osmanlı’nın modernite sürecine paralel olarak ikinci bölümde yorumlanmaya 

çalışılacaktır. Tanzimat döneminde aile kavramı konusunda yürütülen tartışmaların 

örneklendirilmesiyle birlikte, bu durumun dönem edebiyatının dönüşümünü nasıl 

etkilediğine değinilecektir.  

Edebiyatta aile kavramının işlenme biçiminin temellendirilmesi aşamasında 

ise Tanzimat romanı Jale Parla’nın “babasızlık” metaforu üzerinden incelenecektir. 

İncelemenin ana güzergâhını ise dönem romanında aile ve erkek arasında kurulan 

özdeşliğin anne kimliğini silikleştirdiği savı oluşturacaktır. Anne otoritesinin 

zayıflatılmasının yanı sıra, söz konusu romanlarda ortaya çıkan erkek karakterlerin 

mutsuzluğu üzerinden, başka bir tartışma alanı açılarak Osmanlı romanında kadın 



9 

mutsuzluğu ele alınacaktır. Tartışmanın kapsamlı bir biçimde yürütülmesi adına 

başvurulacak bir diğer kavram ise, “aşk” olacaktır. Aşka yüklenen anlamın 

moderniteyle birlikte nasıl değiştiğinden başlayarak, bu değişimin gerek Tanzimat 

gerekse Servet-i Fünûn romanlarında nasıl işlenildiğinin tespitine çalışılacaktır.  

Tezin üçüncü bölümünde ise, “Anne ve Çocuk” başlığı altında, hem anne 

hem de çocuk kavramlarının tarihsel dönüşümünden başlayarak anneliğin ve çocuk 

sahibi olma/olmamanın, gerek toplumsal gerekse edebî bağlamdaki yansımaları 

izlenecektir. Öte yandan, bu bölümde incelenen romanlarda anne kimliğine 

rastlanılmaması, bir başka bağlamda, kadın iktidarı üzerinden okunmaya 

çalışılacaktır. Ancak bu okumada da, söz konusu iktidarın, Servet-i Fünûn romanında 

kadın özgürlüğü meselesinde yeterli veri sunmadığı öne sürülecektir. Dördüncü 

bölümde ise, daha önce de belirtildiği üzere, Cumhuriyet dönemi edebiyatında 

anneliğe dair bir inceleme sunulacaktır.  

 



10 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

 

OSMANLI’DA KADIN CİNSELLİĞİ ANLAYIŞI 
 

 

 

Osmanlı’da kadın kimliğinin temel koyucu unsurunun evlilik olması, gerek 

toplumsal gerekse hukuksal açıklamalarla desteklenir nitelikteydi.  Ergenliğe ulaşmış 

kız çocuklarının bir an önce evlendirilmesi, kadın cinselliğini koruma altına almanın, 

bunu bir tehdit unsuru olmaktan çıkarmanın en geçerli yolu olduğu kadar kadının 

toplumsal rolünün sınırlarının belirlenmesi adına da önemliydi. Kadının, ancak 

evlilik yoluyla saygın bir statüye kavuşabileceğinin ön kabulü, kendini birden fazla 

alanda gösteriyordu. Dilsel bağlamda, kadını tanımlayan ifadelerin evlilikle birlikte 

çoğalması, kadına ilişkin toplumsal yargının, kendi içinde evlilik öncesi ve sonrası 

olarak ayrıldığının göstergesiydi. Leslie P. Peirce’ın “Ekberiyet, Cinsellik ve Toplum 

Düzeni: Modern Dönemin Başlangıcında Toplumsal Cinsiyetle İlgili Osmanlı Söz 

Dağarcığı” başlıklı makalesinde, Osmanlı’da kadın imgesine ilişkin bakış açısının 

zihinsel arka planında, sabitlenmiş bir evlilik tanımının bulunduğu görülür. Peirce, 

doğumdan evliliğe kadar geçen süre boyunca kadınların, “kız çocuğu” ifadesiyle 

sınırlandırılmasına karşı erkeklerin geniş bir adlandırılma mekanizmasına tabi 

tutulmasının nedenleri arasında, cinsellikten aileye kadar uzanan ayrıntılı bir tablo 



11 

sunar.  İlk olarak, cinsel açıdan, erkek cinselliğinin iki boyutluluğu
4
, birden fazla 

terim ihtiyacını kendiliğinden doğururken, kadın cinselliğine atfedilen anlamın 

sınırlılığı dilsel düzleme de yansımıştır. Buna paralel bir biçimde, Osmanlı kadınının 

cinselliğine dair bugün sahip olunan bilgi yetersizliğinde de aynı dilsel 

sınırlandırmanın etkisi söz konusudur. Peirce, sözü edilen bilgi yetersizliğini 

“hukukla ilgili literatür[ün] de, İslamiyet’[e] özgü bir ahlak-eğlence karışımı olan 

edeb[in] de kadını cinsel nesneden başka bir biçimde sun[mamasına]” (172) bağlar. 

Bekâr ve cinsel açıdan gerekli olgunluğa sahip kadının, kendisiyle aynı konumda 

bulunan bir erkek gibi adlandırmalara sahip olmamasının bir başka açılımı ise kadın 

cinselliğinin evlilikle başladığı/başlayacağı ön kabulüdür. 

“[K]ız” sözcüğünün kadınların evliliğe kadar olan dönemleri için 

kullanılmaya devam edilmesi, evlilik öncesi kadın cinselliğinde hiçbir 

dönüm noktasının olmadığını düşündürüyor. Cinselliğin bu yorumu, 

birbirini dışlamayan, kayda değer iki sonuç doğuruyor. Bunlardan 

birincisi, kadının arzularının evlilikle tetiklenene kadar ortaya 

çıkmadığına inanan bir kadın cinselliği anlayışı. Böylesi bir görüş, 

özellikle, şer’i yasalar hakkındaki elkitaplarında kadınların evliliğe 

rıza göstermeleriyle ilgili kurallarda belli oluyor; buna göre, bakire 

sessiz kalıyorsa, yani itiraz etmiyorsa razıdır; oysa daha önce 

evlenmiş kadınların rızasının, işitilebilir bir sesle dile getirilmiş 

olması beklenmektedir, ([….]) Kadın cinselliğinin evlilik öncesinde 

farklılaşmadığı kavramının ikinci sonucu ise kadınlarda evlilik için 

yeğlenen yaşlar ile erkeklerde yeğlenen yaşlar arasındaki fark: 

                                                             
4 “İki boyutluluk” ifadesiyle erkek çocukların, Osmanlı cinsel hayatı içindeki yeri 

vurgulanmaktadır. Zira erkeklerin belirli bir fiziksel olgunluğa erişinceye kadar cinselliğin pasif 

nesnesi, fiziksel olgunluğun tamamlanmasının ardından ise aktif olarak görülebildiği bir toplumsal 

yapı mevcuttur.  



12 

kadınlar fiziksel olgunluğa erişince evlenip böylece cinsel arzuları 

evlilik içinde uyanırken, erkeklerin evliliği arzunun uyanmasından 

sonraya bırakılabiliyordu. (178) 

Önemli ölçüde, kadının evlilik öncesi toplumsal kimliğini sınırlandıran 

değerler bütünü, evlilik sonrasında kadına belirli ayrıcalıklar atfetse de, toplumsal ve 

hukuksal yaptırımın arttığı da muhakkaktı. Kız çocukluğundan, Peirce’in 

makalesinde kullanım alanlarını ayrıntılı bir şekilde işlediği, “hatun”luk, “avret”lik 

ya da “zevc[e]”lik ifadeleriyle sıyrılan kadın, sahip olduğu yeni unvanların 

sorumluluklarını da üstlenmeliydi. Sorumluluğun ana unsurunu ise, annelik 

oluşturuyordu. Osmanlı’da anneliğe verilen önem gereğince, evli kadınların durum 

ve davranışlarına yönelik yaptırımlar evlenmemiş genç kızlara yönelik 

yaptırımlardan daha sıkı denetim altındaydı. Denetim mekanizmasını temellendiren 

mantık ise, çocuğun varlığıyla bütünlendiği varsayılan ailenin, kadının eşi dışında 

başka bir erkekle cinsel ilişki yaşaması olasılığı söz konusu olduğunda, karşı karşıya 

kalacağı tehlikeydi. Bu durumda, çocuğun hangi soyun devamı olduğunun 

bilinememesi tehlikesine karşın, evli kadının iffeti, aile ve toplum düzeni açısından 

zorunlu görülüyordu.  

Evli kadınların vurgulanması, erkek soyunun saf tutulmasıyla, başka 

bir deyişle, evlilikten doğan çocukların kocadan başka bir babadan 

olmaması kaygısıyla bağlantılıydı. Bekâr bir kadının hamileliği, 

istenmeyen bir durum olmakla birlikte, hiçbir erkeğin soyunu tehdit 

etmediğinden (baba, evli olsun olmasın, babalığı kabul edip 

etmemekte serbestti), evli kadınların zinasından daha önemsiz bir 

toplumsal rahatsızlık yaratıyordu. (181) 



13 

 Kadının, evlilikteki dolayısıyla da yaşam içindeki temel rolünün erkeğin 

soyunu sürdürecek kişi olarak çerçevelenmesi, olası bir aldatmada, yalnızca erkeğe 

değil, soya karşı yapılmış vahim bir hata anlamına geliyordu.  

Tanzimat dönemi ve sonrasının, cinselliğe bakış açısı, yukarıda anlatılan alt 

yapı üzerine kuruldu. Kadın cinselliği konusunda geliştirilen bu bakış açısının izleri 

ise, yalnızca Osmanlı dönemiyle sınırlı kalmayıp Cumhuriyet dönemini de kapsayan 

bir alanda etkisini gösterdi. Edebiyatta işlenen kadın cinselliği de, köklerini bu 

zihniyetten alan, ancak Batılılaşma süreciyle birlikte yan anlamlar da edinen bir 

yolda ilerledi. 

Toplumsal bağlamda, İslamiyet’in genel olarak cinselliği yorumlama 

biçiminde öne çıkan, şehvetin yanıltıcı bir güç olduğu söylemi, cinselliğin denetim 

altına alınmasını önemli ölçüde zaruri kılıyordu. 

 İslam’ın aklı merkez kabul etmesi, müminin dikkatini odak noktası 

olan Allah’tan - ki ona ulaşmak için sürekli muhakemede 

bulunmaktan başka çare yoktur- saptırma tehlikesi taşıyan her şeyin 

geniş bir ‘şehvet’ çerçevesi içinde tanımlanmasına yol açar. Bu 

nedenle, akıl ve şehvet, birinin güçlenmesi kaçınılmaz olarak ötekinin 

zayıflamasına yol açacak biçimde bir iktidar ilişkisiyle birbirlerine 

bağlıdır. Dengeye ulaşılması -bu, aklın zaferidir- zorunlu olarak nihai 

bir çözümlemenin hiçbir zaman gerçekleşmeyeceği sürekli bir 

mücadeleye işaret eder. (Sabbah’tan alıntılayan Kandiyoti 135)  

Osmanlı’da kadın ve şehvetin birbirini işaret eden bir yapı olarak 

değerlendirilmesi ve bu yapının bir tür denge unsuru olarak görülmesi ise, 

Batılılaşmanın toplumsal denge üzerinde yaratacağı tahribat endişesi içinde 

kendisine özel bir alan açtı. Tanzimat romanında cinselliğin işlenme biçiminde, 



14 

şüphesiz bu endişenin izleri de önemli bir biçimde kendini hissettirdi. Ancak, bu 

izlerde şehvetin denge bozucu bir unsur olarak ortaya çıkışı, erkekler üzerinden 

sağlanıyordu. Hafifmeşrep kadınlara âşık olan ya da hayatında birden fazla kadın 

olan erkeğin akıbeti masaya yatırılarak şehvetin erkek tekelinde aldığı tehlikeli seyir, 

okura ulaştırılıyordu.  Jale Parla’nın da belirttiği gibi, “Cinselliğin uyanışı, Tanzimat 

romancıların göre lezaiz-i süfliyye’ye (süfli lezzetler) götürecek yolu açtığı için 

kaçınılması gereken bir şeydir.” (84) Buna karşılık kadınlar açısından, özgür 

cinsellik yalnızca hafifmeşrep kadınlar tarafından yaşanılabilen bir durumdu. 

Nitekim İntibah romanında Mehpeyker, “Son derece şehvet düşkünü olduğu için 

hoşlandığı erkekleri bin bir cilveyle hükmü altında tutmak iste[yen] ve bu işi de 

hemen daima ustalıkla becer[en]” (39) biriydi. Ancak, şehvet yüzünden doğru yoldan 

ayrılan erkek ile başlangıç anından itibaren yanlış yolda ilerleyen hafifmeşrep 

kadının değerlendirilmesi aynı denetleme sistemine tabi değildi. Hafifmeşrep 

kadınların dışında kalan diğer kadın grubu ise çoğu kez erkeklerin yaptığı yanlışların 

bedelini ödemek zorunda kalan karakterler olarak çiziliyordu. Kandiyoti’nin de 

belirttiği gibi,  “Tanzimat romanı Batı hayranı sorumsuz genç erkeklere karşı son 

derece haşin ve müstehziydi;  bununla birlikte kadınları, onları istenmeyen evliliklere 

zorlayan, çok karılılıkla aşağılayan, tek yanlı boşanmaya ve özellikle de köleliğe 

maruz bırakan bir sistemin güçsüz, pasif kurbanları olarak çiziyordu.” (136-137) 

Kendi denetimlerinde olmayan bir hayatın bedelini ödeyen Tanzimat 

kadınlarından, idaresini ele aldıkları bir hayatın dramatik sonuyla karşılaşan Servet-i 

Fünûn kadınlarına doğru değişim gösteren romanlarda bu değişimin en önemli 

göstergelerinden biri de cinsellik oldu. Cariye olarak gittiği evin erkeğine âşık olan 

Dilâşub, Canan, Sırrıcemal gibi cariye kızların yerini, kendi seçtikleri erkeklere karşı 

bile aşk hissedemeyen Bihter, Suad, Handan gibi kadınlar devraldı. Bu değişimde 



15 

öne çıkan cinsellik ise yine de şehvete dayalı bir dürtüden çok aşka bağlı kaçınılmaz 

bir sonuç olarak ortaya çıktı. Eşlerini aldatma eğilimi gösteren kadın karakterler, 

Osmanlı’da şehvetin bir denge unsuru olmaktan çıktığını kanıtlamak istercesine 

kendi kadın kimliklerini “cinsel” yönden de okuma yoluna girdiler.  

Aşk-ı Memnû ’da Bihter’in Behlül ile yaşadığı yasak aşkın kökeninde yatan 

cinsellik vurgusu, bu konuda atılmış en cesur adımlardan biridir. Bihter’in annesi 

Firdevs Hanım’a benzememek için gösterdiği tüm çabaya karşın Behlül’le birlikte 

olup tıpkı annesinin babasını aldatması gibi, kendisinin de Adnan Bey’i aldatması ve 

bu durumun önce cinsellik sonra aşk eksikliği üzerinden romanda kendine yer 

bulması önemlidir. Behlül’le birlikte olduktan sonra, birlikteliğinin aşka değil 

cinselliğe dayalı olduğunu utançla fark eden Bihter, salt cinsel bir arzuyla Behlül’le 

birlikte olmayı sürdürmek istemez.  

Behlül’ün hatırasında tesadüfle temellük edilmiş bir sefile hükmünde 

kalamazdı; artık onun hayatına tassaruf etmeliydi, onun olmalıydı, 

onu sevmeliydi, sevmeye çalışmalıydı; bu aşk günahına öyle bir 

istikbal mecrası tayin etmeliydi ki onu tenzil değil ila etsin. Evet, 

bunu yalnız aşk temizleyebilirdi. (257) 

Dolayısıyla Aşk-ı Memnû romanında da cinsellik ancak aşkla yaşanıldığında 

kabul gören bir eylem hâline dönüşür. 

Handan romanında ise Handan rüyasında Refik Cemal’le seviştiğini görür: 

“Yalnız bir sıra fena rüyalar gördüm. Hararetim vardı, dimağım hasta idi. Orada 

seviştik, iki insanın bir daha sevişemeyeceği gibi seviştik.” (203) Handan’ın Refik 

Cemal’le rüyasında sevişmesinde de, Handan’ın Refik Cemal’e karşı hissettiği aşk, 

gerçekte yaşanılmamış olsa bile, cinsel bir boyut kazanır. Eylül romanında Suad ve 

Necip arasında yaşanan yakınlaşmada da, tarafların birbirine karşı hissettiği aşk 



16 

cinsellikle beraber doruk noktasına ulaşır. “…Ve Suad’ın hafif bir tereddütle, bir 

utangaçlıkla kapanır gibi titreyen gözlerinden öptüğü zaman bunlardan onun 

vücudundan ayrılmak, bu elleri bırakıp çıkmak, bu nihayetsiz saadet rüyasından 

uyanmak pek zalim, pek iftiracı bir şey oldu…” (236) Bu bağlamda, sözü edilen 

kadın karakterler, Bihter, Handan ve Suad için, aşk ve cinsellik birbirini tamamlayan 

iki unsur olarak karşımıza çıkar.  

Kadınların yaşadıkları bu cinsellik, belirli açılardan kadın cinselliğinin 

romanlarda kendine yer bulmasıyla yorumlanabilecek olsa da sözü edilen kadınların 

anne kimliği taşımaması, cinselliğin denetim altına alınmasının bir başka şeklidir. 

Yaşanan bedensel zevkin üstüne çocuk gölgesinin düşmemesiyle hem yaşanılan 

cinsellik aileye ve topluma karşı tehdit olmaktan çıkarılır hem de romanlarda 

kadınların aşkı ve cinselliği birbirini tamamlayan iki unsur olarak görmelerinin yolu 

açılır. Nitekim kadının cinselliğinin anne olmasının ardından yeni bir boyuta 

taşınması, bir başka deyişle devre dışı kalması gerektiği “aile” kavramına yüklenilen 

anlamlarla da doğrudan ilgilidir. Anne ve aldatan kadın kimliklerinin birarada 

bulunmaması Osmanlı’nın, toplumdan edebiyata uzanan geniş bir güzergâhta, aileye 

atfettiği kutsiyetin yansıması şeklindedir. Dolayısıyla hem anne hem aldatan kadın 

hem de kurban kimliklerinin aynı anda barınamayacağı bir alan olarak “aile” kavramı 

karşımıza çıkar.   

 



17 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

 

OSMANLI’DA TOPLUMDAN EDEBİYATA “AİLE” 
 

 

 

“Aile” kavramı üstüne açılacak bir tartışma başlangıç anından itibaren, bu 

kavramın bugünün insanına çağrıştırdığı anlamlar nedeniyle çeşitli riskler 

taşımaktadır. En temel ifadeyle, anne, baba ve çocuktan meydana gelen ve toplumun 

en küçük birimi olarak adlandırılan bu yapılanmanın tarihine bakıldığında, 

modernitenin “aile”yi yeniden düzenlemediği, “aile” adında yeni ve farklı bir kavram 

yarattığını görmek mümkün olacaktır. Anne, baba ve çocuğun oluşturduğu bu grubun 

gerek birbirleriyle gerekse toplumla kurduğu ilişkiye önemli ölçüde yön veren 

Aydınlanma süreci aileyi daha önce var olmayan kriterlerle donatarak bugün “aile” 

denildiğinde göz önünde canlanan tabloyu yaratmıştır. Hâlihazırda bu tablonun 

evrensel bir niteliği olduğu iddia edilemeyecek olmakla birlikte, kadın-erkek-çocuk 

rollerinin önemli ölçüde bu süreçten etkilendiği muhakkaktır.  

Batı’nın öncülüğünde kavramsallaşan ailenin kazandığı yeni anlam, pek çok 

disiplinin altında incelenmekle birlikte, aile üzerine yapılan vurguların ortak yanı, 

sözü edilen çekirdek ailenin toplumsal yapının okunmasında güçlü bir veri sunduğu 

ön kabulüdür. Aydınlanma çağının ardından yaşanan zihinsel sürecin, toplumun 

yeniden düzenlenmesinde ailenin önemli bir işlevi olduğu söylemini pekiştirmesiyle 

birlikte, modernitenin öncelikli sınavı aile üzerinden gerçekleşmiştir. “Bu nedenle, 



18 

ailenin tüm bu uzun tarihsel dönüşümlerin, genel anlamda modernleşme olarak 

tanımlanan tüm bu uzun tarihsel dönüşümlerin bir ürünü olduğunu belirtmek 

önemlidir.” (Stacey 170)  

19.yüzyılda Batılılaşma sürecine giren Osmanlı’da da aile kavramı, kaotik bir 

atmosfer içinde yeniden yorumlanmaya çalışılır. Osmanlı’da Müslüman ailelerin, 

İslami gereklilikler doğrultusunda yapılanması ve İslamiyet’in yalnızca aile üzerinde 

değil, tüm hayat üzerinde sahip olduğu gücün Batılılaşmanın temel ilkeleriyle 

çatışması, yeni ailenin hangi koşullar altında oluşması gerektiği konusunda fikir 

ayrılıklarına neden olmuştur. Tanzimat dönemi aydınları bir yandan İslami yapının 

maneviyat üzerindeki olumlu etkisini vurgulayan, bir yandan da eski tip aile 

yapısının değişmesini arzulayan, iyi niyetli ama bir o kadar da kendi içinde çelişkiler 

barındıran yazılar kaleme alarak Batılılaşma ve aile meselesini tartışmaya 

açmışlardır.  

Ahmed Midhat Efendi, Namık Kemal bu aydınlar arasında öne çıkan 

isimlerdir. Her ikisi de sahip olunan İslami değerlerle iyi ahlâklılık arasında kopmaz 

bir bağ olduğu fikri üzerinden hareket etmiş, yine her ikisi de ailenin bu bağı 

yadsımayan bir yöntemle kurulması gerektiği üzerinde birleşmişlerdir. Jale Parla’nın 

da tespitiyle, “Ahmet Mithat’a göre İslam kültürünün büyük üstünlüğü manevi 

değerlere verdiği önemle, namuslu, iffetli insanlar yetiştirmesindendir. Bu konuda 

Namık Kemal de aynı onun gibi düşünür. Aile bağı gibi bağların Batı’daki gibi 

zayıflamamış olması da İslami kültürün camiacı niteliğinden ileri gelir ve bu 

camiacılık korunması gerekli bir niteliktir.” (37) 

Aile konusunda Ziya Gökalp’in tavrı ise, milliyetçilik örüntüsüyle kuşanır. 

Ulusça kalkınmanın ve temeli sağlam bir düzen kurmanın yolunun güçlü aile 

bağlarından geçtiğini vurgulayan Gökalp, “Türk ailesi”ni öne çıkarır. “Biz Türkler, 



19 

aile hayatını bilmiyoruz… İnsan, milletinden sonra en çok ailesini düşünmelidir; 

yurdundan sonra, en çok yuvası için çalışmalıdır.” (Gökalp’ten alıntılayan Duben ve 

Behar 211) Gökalp’in Türk ailesi ve Batılılaşma arasında kurduğu ilişkide ise Batı 

tam anlamıyla ahlâki çöküntüye karşılık gelmez. Bu bağlamda modernleşmeye itirazı 

yoktur; ancak aile, Batılı kavramlarla modernleşirken “Türk”lüğünü de 

unutmamalıdır: “…Türk ailesi ne Fransız veya İngiliz ne de Alman ailesinin kopyası 

olacaktır.” (Berkes’ten alıntılayan Duben ve Behar 217) 

19.yüzyıl sonunda Osmanlı’da faaliyete başlayan kadın derneklerinin
5
 ve 

dergilerinin
6
 bu konuya ilişkin yaklaşımı da önemlidir.  Tanzimat döneminde 

başlayan ıslahatların temel çıkış noktasının Osmanlı’yı eski gücüne kavuşturma 

amacını gütmesiyle sözü edilen kadın hareketleri arasında kayda değer bir bağlantı 

vardır. Bu bağlantıya göre, kadınların eşitlik taleplerinin güçlü argümanlarından biri 

de dünyada sözü geçer bir devlet olmanın ilk koşullarından birinin aileye atfedilen 

değerle sağlanacağıdır. Sağlam temellere dayanan evliliğin iyi bir aile kurmanın 

önkoşulu olduğu, iyi ailenin sağlıklı bir toplumun, dolayısıyla da devletin temeli 

olacağından hareket eden bu çıkarımın hedefi ise, yeni Osmanlı ailesinin “çekirdek 

aile” olmasıdır.  Eşlerin tüm aile üyeleriyle birlikte değil, baş başa yaşamasını 

isteyen bu hareket, ailenin kurulma aşamasına ilişkin daha radikal bir söylem 

geliştirmiştir. Çünkü İslami anlayışın kadına atfettiği konumun korunmaya devam 

etmesi durumunda, çekirdek ailenin oluşmasına olanak yoktur.  Tanzimat 

aydınlarının kadın haklarıyla ilgili yaptığı atılımların son kertede İslamiyet’in manevi 

yönüne takılıp kalması, bir yandan kadına eğitim hakkı istenirken, öte yandan da 

erkeğin çok eşliliğinde problem bulunmaması yeni Osmanlı ailesindeki rol dağılımını 

                                                             
5 Bu konuda yapılmış ayrıntılı bir çalışma için bkz: Çakır, Serpil. Osmanlı Kadın Hareketi. 

İstanbul: Metis Yayınları, 2010. 
6 Bu konuda yapılmış ayrıntılı bir çalışma için bkz: Demirdirek, Aynur. Osmanlı 

Kadınlarının Hayat Hakkı Arayışının Bir Hik[â]yesi. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 1993. 



20 

saptamada yetersiz kalmaktadır. Nitekim Ahmed Midhat Efendi’ye göre, Osmanlı 

kadınları Katolikler’den farklı olarak kolayca boşanabiliyorlardı ve bu önemli bir 

haktı. 

 Bu garâbetlerden maada şeriat-ı Nasraniyede talâkın caiz olmaması 

daha ne kadar vukuât-ı fâciayı mucip olur ki niam-ı celile-i 

İslâmiyeden yalnız bu baptaki hürriyet nimet-i celilesiyle mütena’im 

olduğumuzdan dolayı Cenab-ı Hakka ne derecelerde teşekkür etmiş 

olsak yeri vardır. (Okay’dan alıntılayan Parla 38).  

Öte yandan erkekler de çok eşli olabilirdi; çünkü İslamiyet buna izin 

veriyordu.  

Bizim şeriât-ı Muhammediye şeriât-ı İseviye gibi insanlığın fevkinde 

yani melek farzedip de ahkâmını dahi ona bina etmiyor. İnsanın her 

ihtiyacının önünü açık bırakmaya lüzum görüyor. Eğer bir karı ile 

mümkün değil iktifa edemeyecek olan bir erkeğe [taaddüd]-i zevcât 

için cevaz göstermemiş olsaydı fuhşu namussuzluk addetmemesi 

lazım gelirdi. (alıntılayan Parla 38) 

Ancak tüm bu söylemlerde aileyi ve kadın-erkek rollerini kimi yerde 

ayrıştıran, kimi yerde ise birbirine eş düzeyde gören ikircikli bir anlayış da söz 

konusuydu. Tanzimat’ın aydınları kadın haklarını savunuyorlar, eğitim almalarını 

istiyorlar, ama eğitimli kadının aile içindeki yerinin eskisi gibi sürüp gitmesi 

gerektiğini vurgulamayı da ihmal etmiyorlardı. Kadının asli vazifesi annelikti ve bu 

rol korunduğu ve eğitimli kadınlar elinde daha da değer kazandığı sürece, aile yapısı 

sağlamlaşacaktı. Kadın hareketi de bu söylemi kendisine temel alan, ancak var olan 

aile yapısının değişmesi gerektiğini gündeme getiren bir tavır sergiledi. Buna göre, 



21 

eğitimli olması ön koşuluyla kadın, evliliği erkeğin tahakkümü altında yaşamamalı, 

evlilikle ve çocukla ilgili konularda en az erkek kadar söz sahibi olmalıydı.   

Kadınların sözü edilen bu özgürlük arayışlarını makul ve geçerli kılmak 

adına yaptığı açıklamalarda, bir başka deyişle, kadının böyle haklara sahip olmasının 

erkeğin aleyhine değil, lehine olacağı vurgusunda ise önemli bir ayrıntı vardır. Kadın 

kendisine yüklenilen anlamları reddetmemekte, fakat yalnızca rolünü ifa etme 

biçimlerini değiştirmek istemektedir. Kadının aile bütünlüğü içindeki yeri ve annelik 

vasfı hâlâ gücünü korumaktadır; ancak ailenin nasıl kurulacağı tartışması başka bir 

boyut kazanmıştır. 

Türkiye’de bir şey yok demiyorum… Her şey var. Mekte[p]ler de var, 

cemiyetler de var… Fakat hayat-ı aile yok. Bir millette en evvel 

aranılacak şey, aile hayatıdır. Ne kadar hanımlara mahsus sultaniler, 

sanayi mekte[p]leri, darülfünunlar açılsın. Hanımlar Avrupa’ya 

gidi[p] de tahsil etsinler. Aile hayatını esasından ıslah etmedikçe, 

kadınlar hayat-ı ictimâiyye, hürriyet-i ictimâiyye tahsil 

edemeyeceklerdir. Ne vakit hayat-ı aile teşekkül ederse hürriyet-i 

ictimâiyye, hürriyet-i şahsiye ile beraber kendiliğinden husule 

gelecektir. (Kabataş’tan alıntılayan Çakır 265)  

Osmanlı’da aile üzerine yürütülen tartışmalarda, Batılı aile yapısıyla Osmanlı 

aile yapısı arasındaki karşılaştırmalarda merkezî rol üstlenen yapılardan biri de hiç 

şüphesiz edebiyat oldu. Tanzimat aydınının Batılı aile yaşantısını “dejenere” 

bulmasında da, İslamiyet’in manevî yönünü koruyarak aileyi koruma altına alma 

arzularında da edebiyat önemli bir aracıydı. Ahmed Midhat Efendi’nin Felatun Bey 

ile Rakım Efendi romanında Felatun Bey’in ailesi Batılılaşırken dejenere olan 

ailelerdendi.  



22 

Felatun Bey’in çocukluk dönemini nasıl geçirdiğini enine boyuna 

anlatmaya lüzum yoktur. Mustafa Meraki Efendi, aşırı derecede 

alaturkalıktan yine aşırı derecede alafrangalığa geçmiş bir adamdır. 

Bu geçişin onun hayatını ne kadar değiştirdiğini düşününüz. Böyle bir 

adamın hem de öksüz kalan çocuğunu nasıl bir terbiye ile 

büyüteceğini kim düşünse anlayabilir. (7) 

Edebiyatın sözü edilen aktarmadaki işlevi, ise iki şekilde gerçekleşti. Birinci olarak, 

Tanzimat yazarlarının okuduğu Batılı romanlarda karşı karşıya kaldıkları aile 

tasvirleri, yazarların eserlerinde Batı’yı hangi yönüyle dışarıda bırakacakları 

konusunda etkili oldu. Taner Timur’a göre,  

Osmanlı aydını, Avrupa’yı ciddi tarih ve sosyoloji incelemelerinden 

önce, gerçekleri olduğundan daha karanlık ve çirkin gösteren 

romanlarla tanımak durumundaydı; böylece askeri ve teknolojik 

nedenlerle Batı’yı taklide zorlandığı bir dönemde, bu uygarlığı 

ahlaken yozlaşmış, aile kurumu çökmüş ve tüm kadınları bağlılık 

duygusunu yitirmiş bir uygarlık olarak görmeye başlamıştır. (31-32) 

Edebiyatın ikinci işlevi ise, dönem aydınlarının aynı zamanda yüklendikleri 

yazar kimlikleriyle kurguladıkları romanlarda Batı’yı negatif model kabul eden aile 

yapıları çizmeleriyle gerçekleşti.  Öte yandan bu aile yapılarının temeli “baba” ile 

özdeş kılınıyor, Jale Parla’nın tespitiyle Tanzimat romanının babasız oğulları binbir 

türlü badireler atlatıyordu. İntibah’ta Ali Bey, Araba Sevdası’nda Bihruz Bey, 

Zehra’da Suphi Bey babasız dolayısıyla da aile bağlarından yoksundu. Zira ev ve 

aile, babayla özdeşleşiyordu. Namık Kemal’in romanlarında görülen aile yapısı fikri, 

yazarın “Aile” makalesinde şu sözlerle dile getiriliyordu: “Bizde herkesin aile 

[muamelatından] bir fikir h[â]sıl etmek için orta halli bir efendinin hanesine girilse, 



23 

cari olan ahvale nazarı ibretle bakılsa ne görülür? Tabiatıyla pîş-i nazara en evvel 

ailenin pederi tesadüf eder.” (alıntılayan Parla 54) 

Bu bakış açısına uygun olarak üretilen romanlarda,  aile yapısı babanın yerini 

alan erkek çocuklar üzerinden temellendirildi. Kadınların çoğunlukla yan karakterler 

olarak göründükleri bu romanlarda, Batılılaşma yolunda giden oğulların yaşadıkları 

badireler sorunsallaştırıldı. Nitekim erkek yoldan çıktığı zaman ev de dağılıyor, aile 

temelinden sarsılıyordu.  

 

A. Babasız Erkek Çocuklar, Müphem Anneler 

Jale Parla’nın Babalar ve Oğullar: Tanzimat Romanının Epistemolojik 

Temelleri başlığı taşıyan çalışmasında, babalar ve oğullar eğretilemesiyle kurduğu 

Tanzimat romanında, modernleşmeyle birlikte “babasız” kaldığı varsayılan oğulların, 

bir başka ifadeyle roman yazarlarının, edebiyatı hangi baba figürünü devralarak 

kurdukları incelenir. Parla’ya göre, yazarların bağlı olduğu İslam kültürü ve 

epistemolojisi, babasızlığın yerini alır. Tanzimat edebiyatında göze çarpan Batı 

modernizmi ve İslâmi geleneğin terkibini yaratma çabasının ardında da, bu bağlılık 

vardır. Daha önce de değinildiği üzere, dönem yazarlarının romanlarında öne çıkan 

babasız ancak sıkı bir İslami terbiyeden geçmiş karakterler aracılığıyla babasızlığın 

yarattığı boşluğu, ancak İslami geleneğin doldurabileceği fikrine gönderme yapılır. 

Babasız ve gelenekten kopan erkekler, hem yoldan çıkarak bu kopuşu 

gerçekleştirirler hem de baştan çıkarılarak aile, ahlak gibi kavramların bozulmasına 

neden olurlar. Tanzimat romanında işlenen anne karakterleri de oğulları için 

endişelenen, ancak büyük ölçüde sığ tahayyüllere sahip kişiler olarak görünürler. 

Nitekim “…Tanzimat evi, babasız, zayıf ve dar kafalı annelerin entrikalarının, 

oğulların beceriksizlikleri, ahlaksızlıkları ve budalalıklarıyla birleştiği, dönüşsüz 



24 

trajik sonuçlara yol açacak bir yer olarak resmedilir.” (Kandiyoti 138) Cariyeler, 

hafifmeşrep kadınlar ya da gayrimüslim kadınların oluşturduğu grubun dışında bir 

yere sahip olan anneler; Tanzimat yazarlarının tahayyülü doğrultusunda, İslami 

geleneği bozmadan çocuklarını yetiştiren, kendilerine ait istek ve özlemleri olup 

olmadığı bilinmeyen kişiler olarak konumlandırılırlar. Patriyarkal düzene, çocuk 

yetiştiren kişiler olarak eklemlenen bu kadınların Osmanlı aydınları nezdindeki yeri 

edebiyattaki işleniş biçiminden çok da farklı bir güzergâhta seyretmez.   

Kadının hangi hal ve sıfatından bahsetsem, analığı öne sürüyorum. 

Çünkü hak ve kuvveti, her türlü nefs-i selameti analıkta tecemmü’ ve 

teşahhus etmiş görüyorum. Kadının vezâif-i tabiyesi [bekâ-yi] nesle 

hizmet etmektir. En sahih meyl ve istidâdı evbark sahibi olmak, en 

mühim vezâif-i içtimâiyesi evladını cemiyete faideli surette 

büyütmektir. Analık vazifesi, vezâif-i medeniyyenin esasıdır. 

Kadınlık, analıkta tekemmül eder. Hazreti Fahr-i Kainat: ‘Cennet, 

anaların ayağı altındadır’ demiş; kızlar, karılar ayağı altındadır 

dememiş. Vahşi veya medenî her kavim indinde validenin itibarı 

büyüktür. Anadolu’nun bazı cihetlerinde çocuğu olmayan kadının 

söze karışması ayıp sayılır. (Ahmed Rıza 1038) 

Bununla birlikte, kadının toplumdaki yerine dair Tanzimat dönemi ve 

edebiyatı birtakım iyileştirmeler sunmuş olsa da, yine de bu iyileştirmelerin kadın-

erkek eşitliği idealinden çok “hoşa gitmezse gönderilecek cariyeler”
7
 ekseninde 

cariye ve cinselliğe yönelik olarak sınırlandığı gerçektir. Hilmi Yavuz’un da belirttiği 

gibi; 

                                                             
7 İntibah romanında yer alan “Şimdi sana yüksek aileden bir kız bulsam nikâhtan önce 

yüzünü görem[e]yeceksin…Nikâhtan sonra şayet hoşlanmazsan ömrünün sonuna kadar azap içinde 

kalacaksın…Ama bu cariyedir; hoşuna giderse koynuna alır, istediğin gibi terbiye edersin…” (100) 

cümlesine atıf. 



25 

Tanzimat romanında evlilik müessesesi değil, cinsellik üzerinden 

cariyelik, metreslik, mürebbiyelik ilişkileri sorunsallaştırılmış gibi 

görünü[r]. Cariyelik (Canan, Dilâşûb), cinsel ilişkinin özel alanda 

evlilik dışı meşruiyetini mümkün kılan bir kurumdur; metresler 

genelde hafifmeşrep kadınlar; mürebbiyeler ise, Müslüman olmayan, 

yabancı kadınlardır (Zaman 15 Aralık 2010).  

Bu söylemde, kadının toplumsal kimliğine dair geliştirilen vurgunun temeli 

de iki ayrı görüş üzerinden biçimlenmektedir. Hafifmeşrep kadınların ya da 

gayrimüslim kadınların dışında kalan grubu,  ya eğitimli, iffetli, iyi ahlaklı 

Müslüman cariyeler ya da saf, oğullarının hayatının gidişatı konusunda aciz 

Müslüman anneler oluşturmaktadır. Bir başka açıdan, bu dönemde kadının anne 

kimliği sorunsallaştırılmamış, aksine silikleştirilmiştir. Tanzimat döneminin doğru 

yolu bulmaya çalışan oğullarının yetişmesine yardımcı olan anneler, modernitenin 

kadının toplumsal kimliğine getirdiği yorumla birlikte, eril bir söyleme kenetlenen 

kadın tipi içinde yok olmuştur.  

Tanzimat romanında, Kandiyoti’nin “dar kafalı” olarak tanımladığı annelerin, 

oğullarının hayatına kendilerine göre yön verme biçiminin esasını oluşturan, “eve 

cariye almak” meselesi, toplumsal yapının kadın konusundaki girift tavrının bir 

uzantısıdır. Oğullarına yardımcı olmak isteyen bu kadınlar iyi niyetli ama bir o kadar 

da safdil yansıtılırlar. Zehra romanında, Suphi’nin annesi eve Sırrıcemal’i alarak 

istemeden oğluyla gelininin arasını açmış olur. “ Zavallı Münire! Sevgili evlâdıyle 

gelini arasına böyle bir nazenin-i cemal koymaktan tevellüt edebilecek âfatı hatırına, 

hayaline bile getirdiği yok. O sade iki evlâdının hizmetleri artık bundan sonra kemal-

i intizam ile görülecektir diye dünyalar kadar sevinip yatıyor.” (51) Sergüzeşt’te 

eğitimli oğlu Celal Bey’e cariye Dilber’i yakıştıramayan anne ise sonradan pişman 



26 

olur ki burada da anne art niyetli değil, oğlunu korumaya çalışan iyi niyetli bir anne 

olarak gösterilir. “ …Önce ben de gelip geçici bir heves sanmış ve kızı evden 

uzaklaştırmıştım… Şimdi anlıyorum ki çok büyük hat[a] etmişim… Ben evlâdımı bir 

fikre, bir inada kurban edemem… O olmadıktan sonra bana asaletin, ikbalin ne 

lüzumu var?” (105) İntibah romanında da oğlu Ali Bey’i cariye Dilaşûb’la eve 

bağlamaya çalışan iyi niyetli anne karakteri çizilir. “Mamafih annesi, delikanlının 

kalbinden geçenleri sezebilecek durumda olmadığı ve esasen bütün dikkatini 

Dilâşûb’un oğlu üzerinde yapacağı tesire kaptırdığı için maksadını daha şimdiden 

gerçekleşmiş sayarak seviniyordu.” (98) 

Gürbilek’e göre , “Modelden yoksun kalmak, dışsal telkine açık hale 

gelmektir. Ama burada ikinci bir motif daha vardır. Babasızlığın yol açtığı kudret 

boşluğunda annesi tarafından alabildiğine şımartılmıştır oğul. Namık Kemal’in 

İntibah’ında ya da Nabizade Nâzım’ın Zehra’sında anneler oğullarını şımartayım 

derken, aslında kötü sonlarını hazırlamış olurlar.” (62-63). Tanzimat’ın oğullarıyla, 

Servet-i Fünûn döneminin kadın karakterleri kötü sonla karşı karşıya kalma 

dolayısıyla mutsuzluk açısından aynı kaderi paylaşırlar. Öte yandan her iki dönemin 

mutsuzluk tanımı birbirinden önemli ölçüde ayrılır. 

 

B. Mutsuz Kadınlar  

Türk romanında, mutsuz kadın karakterlerin yaşadıkları bunalımlara ilişkin 

olarak yapılan gerekçelendirmelerde modernite geniş bir etki alanına sahiptir. 

Tanzimat romanında, mutsuzlukla kendi dolayımı nedeniyle değil, dış koşullar 

nedeniyle tanışan Müslüman kadın, Servet-i Fünûn romanında bu sürece kendi 

arzuları peşinde koşarken dâhil olan kişiye dönüşür. Tanzimat romanında, Müslüman 

kadınların mutsuzluğunun temellendirilmesinde, cariyelerin konumu, erkeğin çok 



27 

eşli olabilmesi gibi durumlar sorunsallaşır. İntibâh romanında, Dilaşûb iftiraya maruz 

kalır, Mehpeyker ise deyim yerindeyse doğuştan şanssızdır. Sergüzeşt romanındaki 

cariye Dilber de kendisinin söz hakkının olmadığı bir hayat sürmektedir, Celal Bey 

ile olan ilişkisi, Celal Bey’in annesinin kendisini esirciye satması ile son bulur. Zehra 

romanında kadın karakterlerin yaşadığı mutsuzlukta da kadınların birbirlerinin 

mutluluğu önünde engel olması sorunsallaşır. Zehra, eşi Suphi’yi eve gelen cariye 

Sırrıcemal’den kıskanıp mutsuz olur, Sırrıcemal, Rum Ürani uğruna terk edilir. Taner 

Timur’a göre “…bizzat köleliği konu edinen
8
 Osmanlı romanlarında da cariyeleri 

kesinlikle ‘ikbale ermiş’ insanlar olarak göremeyiz. Ne Canan (Felatun Bey ve Rakım 

Efendi), ne Dilaşûb (İntibah), ne Dilber (Sergüzeşt) ne de Sırrıcemal (Zehra) yoksun 

oldukları özgürlüklere karşı bir mutluluk elde edebilmişlerdir.” (34)  

Servet-i Fünûn romanında ise, evliliklerinde aradığı mutluluğu bulamayan 

kadınların, mutluluk arayışlarının hezimetle sonuçlanması, ilk aşamada romantizm 

ve ölüm teması arasındaki güçlü bağla yorumlanabilecek olsa da, Servet-i Fünûn 

özelinde bu durum çok katmanlı bir incelemeye tabi tutulmalıdır. Aşk-ı Memnû’da, 

yasak aşkı ortaya çıktığı için intihar eden Bihter, Eylül’de Necip’i mi yoksa 

Süreyya’yı mı tercih edeceği bilinemeden yangında ölen Suad, Handan’da üvey kız 

kardeşi Neriman’ın eşi Refik Cemal’e âşık olduğu için delirerek ölen Handan, evlilik 

dışı aşklarının imkânsızlığı içinde kaybolurlar. Mutluluğun bireysel bir duygudan 

çok, kolektif bir ruhun parçası olarak ortaya çıktığı inancına 19.yüzyıl sonu 20.yüzyıl 

başı modernite paralelinde kadın özgürlüğü meselesini ele alan metinlerde sıklıkla 

                                                             
8 İlk Osmanlı romanlarının köleliğe karşı edebî bir eleştiri getirdiği söylenebilecek olmakla 

beraber, cariye karakterlerin romanlara girişinin en temel nedenlerinden biri de Müslüman erkek ile 

Müslüman kadın arasında yaşanacak bir aşk hikâyesinde, cariyelerin konumunun buna olanak 

sağlamasıdır. Dolayısıyla evlenmeden önce Müslüman erkek ve kadının yan yana gelebilmesinin 

ancak cariyeler söz konusu olduğunda mümkün olması bu romanları yalnızca köleliğe eleştiri getiren 
edebî eserler olarak nitelendirmeyi zorlaştırmaktadır. “Gerçekten normal kurulmuş aile yapısının 

gizliliklerine [M]üslümanca bir sakınışla sokulmak istemeyen yazarlarımız, kadınsız bir toplumda aşk 

konularını işleyememek durumunda kalacaklardır. Bu yokluğu giderecek iki yol vardır önlerinde. Ya 

Müslüman erkeklerini düşmüş kadınlarla ve azınlıklar çevresinde karşı karşıya getirebilirler; ya da esir 

kızlarla seviştirebilirler.” (Mutluay’dan alıntılayan Kandiyoti 139) 



28 

rastlanılır. Bu metinlerde, kadınların evlenme yaşından, hangi yaşta doğurması 

gerektiğine kadar ele alınan pek çok başlıkta, temel olarak mutluluk iyi bir evliliğe 

sahip olmaktan geçer. Ancak evlilikte aşkın yanıltıcı tuzağına düşülmemeli, kararlar 

akıllıca verilmelidir. Nitekim evlenmeden önce birbirlerini gören kadın ve erkeklerin, 

aşkın büyüsüne kapılarak evlenmelerinin de doğru olmayacağı kimi yazılarda dile 

getirilmişti. Eşini seçerek evlenen, bu seçimde entelektüel uyuma dikkat eden, eşinin 

ailesiyle değil eşiyle baş başa bir evde yaşama imkânına sahip olan, az çocuk 

doğuran kadınların kendiliğinden mutlu olacağı varsayımı ise tüm bu çıkarımların 

öncesinde kadına dair yapılan mutsuzluk tanımından kaynaklanır. Erken yaşta 

görücü usulüyle evlenen, eşinin ailesiyle birlikte yaşayan, çok çocuk doğuran 

kadınlar mutsuzdur. Kadın dergilerine gönderilen kadın okurların mektuplarında 

çoğunlukla mutsuzluk kaynağı olarak bu sorunlar dile getirilir. Çekirdek aile 

modeline geçmenin büyük çapta mutsuzluğu engelleyeceği düşünülüyor, aşk ise bu 

kadar büyük sorunların yanında ufak bir ayrıntı olarak kalıyordu. Bu tartışmaların 

ivme kazandığı zamanda ise Servet-i Fünûn romanı, kadın sorunlarının temelinde 

görünmeyen bir konuyu, yani aşkı ortaya çıkarıp da, bunu esas mutsuzluk kaynağı 

olarak sunduğunda yeni bir mutsuzluk başlığı söz konusu olacaktı. Kadınlar eğitim 

alıyor, istedikleri kişilerle evleniyor, çekirdek aile modeline uygun olarak yaşıyor,  

ancak yine de mutlu olamıyorlardı.  

Kadının istediği kişiyle evlenip mutsuz olmasıyla, görücü usulüyle evlenip 

eşini aldatan kadın karakterler arasındaki fark işte bu noktada ortaya çıkar. Hüseyin 

Rahmi Gürpınar’ın, Sevda Peşinde romanında “baskı altında yetişmiş, sevmediği bir 

adamla salt zengin diye evlendirilmiş bir kadının bunalıma düşerek, okul 

çağındayken âşık olduğu bir erkekle kocasını aldatması” (Timur 42) konu edinilir. 

Yine Gürpınar’ın bir başka romanında, Bir Muadele-i Sevda’da, Bedia “…kendisine 



29 

sorulmadan evlendirildiği gerekçesiyle, aslında gizliden gizliye sevdiği kocasını 

reddeder gibi görünür.” (Timur 43) ve eşini aldatır.  Öte yandan, Bihter’in, Suad’ın 

ya da Handan’ın evliliklerinde, eşleriyle kurdukları ilişkinin başlangıcında mutsuzluk 

yoktur. Bihter de Handan da isteyerek evlenir; Suad ise Necip’in ortaya çıkışına 

kadar Süreyya’nın varlığından mutludur. Bu çıkarımlar, Servet-i Fünûn döneminin 

kadın karakterlerini belirleyen en önemli faktörlerden birinin “aşk arzusu” olduğunu 

gösterir. 

 

C. Aşk 

Aşkın yalnızca tek bir anlam üzerinden var olageldiğini düşünmek bugünün 

insanın yanılgısıdır. Pek çok kavram gibi aşk da tarihten tarihe anlam değişimlerine 

uğramış, ancak modernleşmenin dünya zihin tarihine getirdiği kökten değişimden 

büyük oranda o da payını alarak önemli ölçüde nihai formuna kavuşmuştur. Öte 

yandan aşkın yalnızca iki kişiyi ilgilendiren bir alana sahip olmadığı, yaşanma ve 

ifade edilme biçimlerinin toplumsal yapıya içkin bir yanının olduğu da muhakkaktır. 

Buna göre, evliliğin toplumsal ve ekonomik sistemi devam ettirici 

özelliğinin, iki kişi arasında yaşanan aşkın resmiyet kazanmasına doğru dönüşüm 

geçirmesinin hiç şüphesiz aydınlanma sonrasının bireyi öne çıkaran zihniyet tarihiyle 

de yakından bir ilgisi vardır. “Bizim anladığımız anlamda aşk evliliği, bireyin 

toplumdaki aile gruplarının egemenliğine karşı radikal bir karşı çıkışı olmuştur.” 

(Duben ve Behar 101) Bu bağlamda aşk evliliği, Osmanlı’da var olan evlilik 

mekanizmasına temelden bir tehdit oluşturmuştur. Kadınla erkeğin biraraya 

gelmesinin çok zor olduğu bir ortamda, Müslüman kadın ve erkek arasında aşkın 

nasıl yaşanması gerektiğine dair problemler ortaya çıkmıştır.  Osmanlı gibi, kadın ve 

erkeğin birlikteliğinin gerekçelerini, aşktan çok, soy ve düzen devamlılığında arayan 



30 

ve evlilikleri de bu alanda sabitleyen bir kültürde,  Batı’dan ithal aşk biçimlerinin 

büyük bir tepkiyle karşılanacağı son derece açıktır. Tanzimat’la birlikte anılmakta 

olan Batılılaşma’nın temel etkilerinin hissedildiği alanların kadın-erkek ilişkileri ve 

aile olması ise Osmanlı’da “aşk” meselesini başından beri sorunlu kılmıştır. Ahmet 

Murat Aytaç’ın, Ailenin Serencamı başlıklı kitabında da belirttiği üzere,   

Bir bakıma aşk, toplum düzenine ya da mevcut uygarlığın ilkelerine 

karşı girişilmiş bir eylemdi. Bu yüzden de aşk efsanelerindeki 

birleşme girişimlerinin tümü başarısızlıkla sonuçlanırdı. Sözlü 

gelenek içinde kuşaktan kuşağa aktarılan bu efsanevi aşk hikâyeleri 

içinde başarıyla sonuçlanmış tek bir öykü yoktur. Hatta sonucun 

başarısız olmasının, bizatihi bu aşkların efsaneleşmesi için bir ön 

koşul haline geldiği söylenebilir. Bu aşk söyleminin dolaylı olarak 

ortaya koyduğu ve vurguladığı nokta aşkın zararlarıdır. Aslında 

bilinçaltından amaçlanan şey aşkın engellenmesidir. (155)  

Dolayısıyla, modernite etkisi altında biçimlenen aşk anlayışını edebiyat 

bağlamında değerlendirmeden önce, aşkın toplumsal yaşamda hangi değerlere 

karşılık geldiğini saptamak yerinde olacaktır. 

Tanzimat’la başlayıp etkileri Cumhuriyet dönemine ve hatta bugüne kadar 

uzanan bir tarihsel aralıkta modernite, bir yanıyla kadın, evlilik, aile ve aşk 

kavramlarına önemli ölçüde getirdiği yeniliklerle yorumlanırken, bir yanıyla da 

getirdiği yeniliklerle gelenek arasındaki uzlaşmazlıktan dolayı yargılanmıştır. Bu 

ikili değerlendirmeye tabi tutulan modernitenin sözü edilen alanlardaki hâkimiyetinin 

sınırının layıkıyla saptanabilmesi ise Tanzimat aydınlarının üzerinde en çok 

düşündüğü konulardan biriydi. Geleneksel yapıyı bütünüyle koruma konusunda 



31 

ısrarcı olan, ıslahat fikirlerine başından itibaren hiç sıcak bakmayan kesim ise, 

toplumdaki bir başka ayrışma noktasını oluşturuyordu: 

Sevip de varmak, sevip de almak nazariyesi günden güne tesirini 

arttırıyor: Lâkin bu tarz hareketin ferdâ için müthiş bir sukût-[ı] 

ahlakî hazırladığından her iki taraf bîhaberdir. Dinin, ahlâk ve âdâtın 

tecelli ettiği merasim aleyhine hareket etmek tecrübesini bir kere 

yaptıktan sonra bilmem ki hangi kuvvet veya nüfuz-ı hâriku’l-âde bu 

kendi âdâtını ve bu itibarla başkalarının ta’yib ve tenkid[â]tını istihfaf 

edenleri ahlâksızlığa düşmekten men edebilir? (Haşim Nahid ve 

Şeyhulislâm Mustafa Sabri 1108) 

 Moderniteyi her şeyiyle içkinleştirme arzusunda görünen ve edebiyatta 

sıklıkla “alafranga züppe” tipler üzerinden tenkit edilen azınlıkla, Osmanlı’yı hiçbir 

şekilde Batı ile örtüştüremeyen çoğunluk arasında bir tür denge unsuru olma görevi 

yüklenen Tanzimat aydınları da sözü edilen kavramları böyle bir ortamda 

Osmanlı’ya uyarlamaya çalıştılar. Hiç şüphesiz bu uyarlama Tanzimat aydınlarının 

hayalini kurduğu Doğu ve Batı terkibini yansıtmıyor, aksine kendi içinde çelişkiler 

yaratan bir sistemi işaret ediyordu.  

Fransız Devrimi ile özdeşleşen özgürlük düşüncesinin Osmanlı’da ilk ulaştığı 

alan dönemin entelektüel çevreleri oldu. Özgürlükle birlikte aşk kavramı da 

toplumsal ve siyasal bir dolayım üzerinden kabul görmeye başladı. Buna göre, Alan 

Duben ve Cem Behar’ın ifadesiyle; “Aşk veya ayrıcalıklı Osmanlılar tarafından 

çoğunlukla ifade edildiği biçimiyle amour, yoğun bir kişisel ilişki olmanın ötesinde 

bir anlam taşımaya başladı. Aynı zamanda, politik tutku anlamıyla bağdaştırılmaya 

başlandı.” (102)  



32 

Öte yandan gerek özgürlük gerekse aşkın siyasal dışı alandaki yorumlanma 

biçimi Osmanlı’ya uyarlandı ve yaşanma biçimlerinin ancak belirli sınırlar içinde 

kalmak şartıyla makul olabileceği fikri kabul edildi. Duben ve Behar’ın “aşkın 

evcilleştirilmesi” (102) olarak belirttiği bu duruma ulaşabilmek için gösterilen 

çabalar ise yazınsal alanda girift bir süreçten geçmeyi gerektirdi.  Aşk,  yeniden 

biçimlenmesi arzulanan, ancak yöntem konusunda fikir birliğinin oluşamadığı 

evlilikle, dolayısıyla da aile kavramıyla ilişkilendirilerek tartışmaya açıldı. Görücü 

usulü evliliğin yarattığı sıkıntılar konusundaki yazılarda birbirini tanımadan evlenen 

erkek ve kadının hayatına dair tespitlerde bulunuluyordu. Bu probleme açık seçik 

çözümler öneremiyor olmakla birlikte yine de var olan yapı ciddi biçimde 

eleştiriliyordu: “Aynı zamanda, aşk tutkusu modern düşünceli Osmanlıların 

ondokuzuncu yüzyıldan itibaren İstanbul’da bulunan çok sayıda popüler 

kaynaklardan öğrendikleri görünüşte apolitik olan Batılı çekirdek aile çerçevesinde 

rutine sokuluyordu.” (Duben ve Behar 103)  

Toplumsal yaşamdaki aşkın bu dolayımına uygun bir biçimde, edebiyatta da 

aşkı ele alan romanlar yazılmaya başlandı. Öte yandan aşkı ele alan romanlar 

modernite projesi içinde bir bütünlülük sunmadığı gibi, Tanzimat’tan Servet-i 

Fünûn’a kadar geçen kısa aralıkta söylem olarak iki ayrı uç noktayı temsil eder 

duruma geldi. Tanzimat döneminin aşkı saf ve temiz olması ön koşuluyla yücelten 

romanları, kısa bir süre sonra yerlerini yasak aşkı işleyen eserlere bıraktılar. Duben 

ve Behar’ın da belirttiği gibi “[A]ltmış yıl içinde aşkın anlamı idealize edilmiş 

romantizmden toplumsal düzensizliğe geçmişti. Bu nasıl olmuştu?” (103)  

Bu durum, Tanzimat döneminin modernite idealinin gerçekleşememesi, 

bireycilik düşüncesinin gittikçe güç kazanması gibi fikirlerle de desteklenebilecek 

olmakla birlikte, yasak aşkın faili olarak erkeğin değil kadının öne çıkması, ayrıca bir 



33 

değerlendirme yapmayı zorunlu kılmaktadır. Tanzimat yazarlarının aşkı romantik bir 

yüceltmeyle değerlendirirken bile elden bırakmadıkları erkek egemen anlayışın ve bu 

anlayışla belirlenen kadın imgesinin ciddi biçimde yok olduğunu gösteren bu edebî 

anlayışı yalnızca Batılı edebiyat eserlerinin etkisine bağlamak, hiç şüphesiz gerçekçi 

olmayacaktır.  

[Romantik şair ve yazarların yapıtlarında] giderek “geleneksel” ya da, 

daha doğru bir deyişle, bildik cinsiyet stereotiplerinden 

bağımsızlaştırılmaya çalışılan kadınlarla erkeklerin içlerinden gelen 

bir duygulanım, tutku ve arzuyla; ‘derin bir aşk’la birbirlerine 

bağlanmaya başladıklarına tanık oluruz. (Tahran ve Bekâr 235)  

Buna karşılık, Osmanlı’da görülen romantizm etkisinin önemli ölçüde 

cinsiyet stereotipleri konusunu kadın üzerinden sabitlemeye dayalı olduğu 

görülmektedir. Aşkın ancak belirli koşullara ve kimliklere bağlı olarak ortaya 

çıkması, Batı’da her şeyin üstünde bir değer olarak anlamlandırılan aşk vurgusundan 

farklıdır. Bu vurgu farkının temelini ise, Müslüman ya da Türk kadın kimliğine 

çizilen sınırlar oluşturmaktadır. Tanzimat romanında “aşk”ı başlatan, “aşk”ın peşine 

düşen karakterler, erkeklerdir. Kadınlar ise aşka “seçen” değil “seçilen” kişiler olarak 

cevap verirler. Bu romanlarda, aşkın kadınlar tarafından başlatılması ise “iffetli” 

Müslüman kadınlara uygun bir eylem olarak görünmez. Kadının aşkı araması, cinsel 

arzuyla özdeşleştirilir, bu yüzden de Tanzimat romanında seçilmeden seçen kadınlar 

ya hafifmeşreptir ya da gayrimüslim. İntibah romanındaki Dilaşûb ve Mehpeyker 

karakterlerinin Ali Bey’e olan yaklaşımında bu fark ortaya konulur. Cariye Dilaşûb 

Ali Bey’e olan aşkını sessizce ve ardı arkası kesilmeyen fedakârlık silsileleriyle 

göstermeye çalışırken, hafifmeşrep Mehpeyker aşkını göstermek konusunda 

cesurdur. Dolayısıyla, aşkın Tanzimat romanında işlenme biçimi de önemli ölçüde 



34 

Müslüman kadın kimliğinin korunmasına dayalıdır. Öte yandan, yine İntibah romanı 

örneğinde olduğu gibi erkek, sözü edilen toplumsal yapıyı hiçe sayarak aşk peşinde 

koşan, bu uğurda hayatındaki pek çok şeyi kaybeden kişi olarak tanımlanabilir. Buna 

göre, Tanzimat romanında, cinsiyet stereotipi bağımsızlaşmasının asıl hedefi kadın 

değil erkektir. Romantizmin erkekle özdeşleştirilmesinde rol oynayan unsur ise hiç 

şüphesiz özgür bir seçime değil, erkeğin toplumsal kimliğinin bu tarzda anlatılara 

uygunluğuna dayanmaktadır. Aşkın, Osmanlı romanına girişinde, Batı’nın aşka 

yüklediği yeni anlamın izleri sürülebilir olmakla birlikte, kadın ve erkeğin aşkı 

içselleştirme biçiminde kadın, geleneğe daha yakın durmaktadır.  Bu dönemin 

eserlerine dair göz önünde bulundurulması gereken bir başka unsur ise, Tanzimat 

döneminin aşka, evliliğe, aileye ve kadına getirdiği yorumlar zaman içinde, yerini 

çok daha gerçekçi çözümlere bırakmış olsalar da kadın özgürlüğü meselesinin aile 

kavramından kesin sınırlarla ayrılmadığı da bir gerçektir. Dönemin feministleri 

olarak değerlendirilebilecek kadın yazarlar da, evlilik ve aileyi daimî bir sadakat 

çizgisi içinde ele alarak kadının anne kimliğinin önemini ısrarla belirtmişlerdir. 

Fatma Aliye, Hanımlara Mahsus Gazete’de, “Kadın ne derece malûmâtlı olursa onun 

âguş-ı terbiyesinde büyüyecek çocuk o kadar âlî terbiye görür. İlerde mensup olduğu 

kavmin terakkîsine saadetine çalışacak bu çocukdur.” (alıntılayan Demirdirek 20) 

sözleriyle anneliğin önemine dikkat çekerken Ulviye Mevlan da Kadınlar Dünyası 

dergisinde “ Kadınlık ne istiyor? Her şeyden evvel hukûkuna, ailedeki mevkiîne 

sahib olmak, iyi bir zevce, iyi bir valide olmak istiyor.” (alıntılayan Demirdirek 120) 

cümleleriyle kadının öncelikli rolünü vurgulamaktadır. Bu açıdan, Tanzimat 

döneminin edebiyat eserlerinde işlenilen kadın karakterler, dönemin kadına ilişkin 

yapılan sosyolojik tespitlerinin dışında bir görünüm sunmazlar. Ahmed Mithad 

Efendi’nin ya da Namık Kemal’in romanlarında işledikleri kadınlar, yazarların kadın 



35 

özgürlüğüne olan yaklaşımlarıyla önemli ölçüde örtüşürler. Tanzimat edebiyatının, 

edebî bağlamı dışında da sosyolojik incelemelere kaynaklık etmesinin en önemli 

gerekçelerinden biri, sözü edilen bu örtüşmedir. Dönemin edebî eserleri bir bakıma 

dönemin içinden geçtiği zihinsel sürecin yansıması olma işlevi taşırlar. Servet-i 

Fünûn romanında ise aşka atfedilen anlamla birlikte kadına atfedilen anlam da 

değişir. Tanzimat romanının bekâr erkek karakterlerinin tekelinde olan aşk, Servet-i 

Fünûn’da evli kadın karakterlerin hâkimiyetine geçer. Kadının “seçen” kişi olarak da 

göründüğü bu romanlarda, aşk ve kadının kendisi geleneksel yapının dışına çıkar. 

Öte yandan Servet-i Fünûn edebiyatı “edebiyat için edebiyat” gibi bir bağlamla 

değerlendirilebilecek olmakla birlikte, Osmanlı’nın modern edebiyat üretiminin çok 

kısa bir sürede toplumsal yapıdan uzaklaşarak kendi içinde bir anlama kavuştuğunu 

söylemek de zordur. Servet-i Fünûn edebiyatının topluma kötü örnek olduğu 

tartışmaları, edebiyat ve toplum arasındaki yakın ilişkinin gücünü koruduğunu 

göstermektedir. Aşk-ı Memnû, Eylül ya da Handan romanlarında, kadınlar üzerinden 

sorunsallaştırılan modernite değil, kadının kendisi, dolayısıyla bireydir. Bu durum, 

aynı zamanda o döneme kadar yürütülen modern-Müslüman kadın imgesinin yeniden 

kurulmasına da karşılık gelir. Kadın özgürlüğü tartışmaları, kadını birey olarak ele 

almış olsa bile sözü edilen bireyin haklarının sınırı erkek haklarıyla kuşatılır. Oysa ne 

Bihter, ne Suad, ne de Handan böyle bir kuşatma içinde aktarılmazlar. Anne kimliği 

taşımıyor olmaları kadın özgürlüğünün en önemli başlıklarından birini kendiliğinden 

dışarıda bırakır. Nitekim kadınların kendi istek ve tayinleri doğrultusunda evlilik 

yapabilmelerine dair tartışmalar ivme kazanmış olsa bile, sözü edilen bu isteğin 

tehlikeli bir şey olamayacağı, annelik vurgusuyla sağlanmıştır. Eğitimli kadın, 

seçimlerini daha akıllı bir biçimde yapabilecek, daha iyi anne olacak ve bu da mutlu 

aileler yaratacaktır.  



36 

Öte yandan sözü edilen kadınların anne olmamalarının gerekçesi, Tanzimat 

aydınlarının tenkit ettiği Avrupalı kadınların gerekçeleriyle de örtüşmez. Avrupalı 

kadınlar, daha rahat hareket edebilmek için çocuk sahibi olmayı reddetmişlerdir. 

Romanlarda ise kadın karakterlerin böyle bir arzuyla çocuk sahibi olmayı 

reddettiklerine dair bir ifadeye rastlanmaz. Aksine, romanlarda,  çocuksuzluğun 

eksiklik olarak nitelendirildiği bölümlerle karşılaşırız. Bu bağlamda evli ve çocuğu 

olmayan kadın karakterler, kendilerine özgü bir modern-Müslüman kadın kimliği 

taşırlar.  

Dolayısıyla, her iki dönemde aşkın farklı cinsiyetlerin hâkimiyeti altına 

girmiş olması önemli bir iktidar değişimini de birlikte getirir. Kadının sahip olduğu 

bu biçimsel iktidarın temel dayanağı ise çocuksuzluktur. Osmanlı romanında, evli 

ancak çocuksuz olarak çizilen bu kadın karakterlerin analizinden önce, üzerinde 

durulması gereken önemli konulardan biri ise anneliktir. Annelik tanımı da 

modernleşmeyle değişmiş ve Batı ile Osmanlı da bu değişimin etkisi altına girmiştir.  

 



37 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

 

ANNE VE ÇOCUK 
 

 

 

Annelik,  hâlâ pek çok kadın için evliliğin/aşk ilişkisinin olmazsa olmaz 

unsuru ve tadılması gereken en yüce mutluluk olarak algılanıyor olsa da, kadının 

annelikle kurduğu ilişkinin aldığı seyrin her yüzyılda aynı duygu ve isteklerle 

donatılmış olduğunu söylemek yanlış olacaktır.  Egemen söylem, kadının temel 

özelliğini annelikle bütünleştirip anneliği yeterince beceremeyen, doğanın 

kendilerine en büyük armağanı olan bu görevi üstlenmekten aciz olan kadınları 

yoğun bir biçimde suçlasa da, anneliğin her kadında aynı şekilde ortaya çıkan bir 

içgüdüyle yönlendirilemediği kesindir. Öte yandan Badinter’in de vurguladığı gibi 

“Bir anneye neden anne olduğunu; anneliğin gerektirdiği olgunluktan ve sorumluluk 

duygusundan nasibini alıp almadığını sormak (ve ondan geçerli nedenler istemek) 

kimsenin aklına bile gelmezken çocuksuz insanlardan sürekli bunun gerekçelerini 

açıklamaları istenir.” (20) 

Kadının, Badinter’in Kadınlık mı Annelik mi başlığıyla vurguladığı soruya 

karşı aldığı tavır,  evrensel bir şablonla değerlendirilemeyecek olmakla birlikte, 

modernitenin, söz konusu tavrı önemli ölçüde etkilediği ve değişime uğrattığı 

yadsınamaz bir gerçektir. Kadının, anneliği evlilik sonrası yüklenmesi gereken temel 

görev olmaktan çıkarması ve çocuk sahibi olmamayı seçmesi gündelik yaşamdan 



38 

edebiyata uzanan bir süreçte moderniteye paralel olarak değerlendirilebilecek yeni 

bir duruşun habercisi olma niteliği taşır. “Onsekizinci yüzyılın bitişi ve ondokuzuncu 

yüzyılın başlayışı erkekler açısından bir Devrim dönemini, kadınlar açısından ise bir 

Evrim dönemini işaretler.” (Hargrave’den alıntılayan Benhabib 329) Ancak 

19.yüzyılın kadınlar açısından çelişkili olan yanı ise, bu yüzyılın aynı zamanda 

anneliğin yüceltildiği bir yüzyıl olarak da tarihe geçmesidir. “Ondokuzuncu yüzyıl 

‘doğru kadınlık’ kültünün yükseliş yüzyılıdır ve aile hayatı ile anaçlığın kutsandığı 

bir yüzyıldır.” (Stacey 172) Dolayısıyla, anne olmakla ilintilendirilen değer 

yargılarının yarattığı toplumsal ve kültürel baskıyla, kadının özgürleşmesi arasındaki 

çelişki, bir yanıyla modernite sonrası yeni anne modelleri üretirken, bir yanıyla da 

anneliğin reddine yol açmıştır. Öte yandan, kadının toplumsal dayatmaya meydan 

okuması olarak da görülebilecek bu tavrın gerekçelendirilmesi konusunda cevap 

olarak beliren özgürlük isteğinin kendi içinde de farklılıklar taşıdığı göz önünde 

bulundurulmalıdır. Kadının, annelikle kurduğu ilişkinin temelini oluşturan çeşitli 

bakış açıları mümkün olmakla birlikte, bu temellendirmeye önemli ölçüde yön veren 

yargılardan biri, evliliğe atfedilen anlamla biçimlenir. “Annenin, babanın ve çocuğun 

rolleri, belirli bir toplumun egemen değerlerine ve gereksinimlerine göre belirlenir.” 

(Badinter Annelik Sevgisi 13)  

Sözü edilen egemen değerler ve gereksinimler ise çocukla birlikte bütünlüklü 

bir konuma kavuştuğu varsayılan aile yapısından önce, eşler arasında kurulan ilişki 

biçimini de belirler. Anneliğin kadına getireceği sorumluluklar listesinin bir önceki 

aşamasında evli bir kadının uyması gereken sözlü kültür yaptırımları söz konusudur. 

Toplumsal açıdan, bu yaptırımlara uygunluk ve ideal eş rolünün yüklenilmesi, 

anneliğin ne kertede başarıyla üstlenileceğinin de ön bilgisini sunar.  Evlilik akdiyle 

biraraya gelen erkek ve kadın arasındaki rol dağılımında kadının istek ve arzularını 



39 

hangi kavram dolayımıyla belirlediği ve tatmin ettiği sorusu ise anneliğe giden yolun 

aydınlık olup olmadığı konusunda fikir sunar.  

Sözcüğün alışılagelmiş anlamında anne (yani yasal çocuklara sahip 

evli kadın) göreceli ve üç boyutlu bir şahıstır. Göreceli, çünkü 

yalnızca baba ve çocukla ilişkisi içinde algılanabilir; üç boyutlu, 

çünkü bu ikili ilişkinin dışında anne aynı zamanda bir kadın, çocuğun 

ve kocanın istek ve özlemleriyle pek de ilişkili olmayan istek ve 

özlemlere sahip kendine özgü bir varlıktır. (Badinter Annelik Sevgisi 

13)  

Kadının, kocanın yanı sıra doğacak çocuğun istek ve özlemleriyle pek de 

ilişkili olmayan istek ve özlemlere sahip olduğunu öngörerek anneliği reddetmesinde 

ise, karşı cinsle kurulan ilişkinin seyri etkilidir. Kadının kendi zihni ve donanımı 

sonucunda erkeğe atfettiği anlamlar bütünü, kadının evlilik içinde karşı taraftan olan 

beklentisiyle birlikte kendi üstleneceği rolün sınırını da çizer. Bu noktada, kadının 

annelikle kurduğu ilişki evliliğin hangi gerekçelerle ifa edildiğine bağlı bir karar 

olarak görünebilir ki yalnızca bu bile kadının üremeye dair geliştirdiği fikrin 

“olmazsa olmaz”dan çıkıp, bireysel bir karara dönüştüğünün göstergesidir. 

Kadın özgürlüğünün aldığı zorlu yolun merkezî noktasında duran temel 

kavramlardan biri olan anneliğin dışarıda bırakılmasıyla ise kadının evlilik içinde 

durduğu yer, anne kimliğiyle ilişkilendirilen fedakârlık, kişisel arzu ve isteklerin 

ikinci plana itilmesi gibi niteliklerden azade olarak değerlendirilmeye tabi tutulur. 

Kadının hayatında anneliğe yer vermemesi, bir yandan annelikle kazanılan statüye 

yönelik toplumdan gelen olumlu vurguları devre dışı bırakırken bir yandan da 

kadının kendi evreni içinde nereye yöneldiğinin anlaşılmasına olanak tanır. 



40 

Anneliğin reddiyle, kadının evlilik içindeki tutumlarının temelini yalnızca erişkinler 

dünyasının değerler kümesi belirlemeye başlar.  

Moderniteyle değişen anne figürünün Batı ve Osmanlı edebiyatında işlenişi 

ise, birbirinden önemli farklılıklar arz eder. Anne figürünün öncesinde kadının 

kendisine yöneltilen bakışta da bir fark söz konusudur.  

Taner Timur, Osmanlı-Türk Romanında Tarih, Toplum ve Kimlik başlıklı 

çalışmasında Osmanlı romanındaki kadın karakterlerin şekillenmesinde öne çıkan 

Fransa etkisini irdeler. Timur’a göre, özellikle 19. yüzyılın ortalarından itibaren 

hissedilen bu etkinin arka planında, dönem aydınlarının Fransızca öğrenip birçok 

romanı aslından okuması ve okunulan romanların natüralist bakış açısıyla kaleme 

alınmış olması vardı. Naturalist romanların kadını ve aileyi ele alma biçimleri ise, 

Osmanlı aydınının gözünde ahlaken çökmüş bir Avrupa fikrinin canlanmasına neden 

oluyordu. “Böyle bir imaj kadının kocasından ve yakınlarından başka birine pek 

görünemediği Osmanlı toplumunda asla kabul edilebilir bir durum değildi.” (Timur 

32) Naturalist romanlarla aktarılan yapının dönemin zihniyetine uymaması ise 

Osmanlı aydınının ilgisinin, Paul ile Virginie’in yazarı B.de Saint-Pierre ya da 

Graziella’nın yazarı Lamartine gibi romantik yazarlara yönelmesiyle sonuçlanır. 

Timur’un çıkarımına göre, Tanzimat romanı, kadını “aldatmanın”  içinde değil, 

“aşkın” içinde değerlendirmiştir. Aşkın öznesi olan kadınlar ise genellikle 

cariyelerdir.
9
 Tanzimat romanının erkekleri merkeze alan yapısından dolayı ise bu 

kadınların yan karakterler olarak göründüğünü söylemek yanlış olmayacaktır. 

Geleneksel yapıya ters düşebilecek eylemler sergilemeyen bu kadınlar, deyim 

yerindeyse, erkeklere kendilerini ne kadar kabul ettirebilirlerse o kadar var olurlar. 

                                                             
9
 Taner Timur, Tanzimat romanındaki kadınları köleler/cariyeler, Batılı kadınlar, 

Gayrimüslimler ve Müslümanlar olmak üzere dört bölümde inceler. Batılı kadınların aşk öznesi 

olmaktan çok bir tür uygarlık öğretmenliği yaptığını, gayrimüslimlerin de çoğunlukla şehvete aracılık 

ettiğini belirten Timur, Müslüman kadınların bir aşk ilişkisi içinde Osmanlı romanına girişini ise Halit 

Ziya Uşaklıgil ve Hüseyin Rahmi Gürpınar ile başlatır. 



41 

Öte yandan, Timur’un Osmanlı romanında kadın imgesine dair yaptığı 

değerlendirmeye yeniden dönüldüğünde, aldatan kadın karakterlerin hangi 

gerekçelerle kurbana dönüştüğü, ahlaken çökmüş kadın imajını kabullenemeyen 

Osmanlı’nın, sözü edilen bu kadınları Tanzimat’tan Servet-i Fünûn’a kadar geçen 

kısa zaman diliminde niçin edebiyatın merkezine taşıdığı sorularının cevabı yoktur.  

Tanzimat romanında işlenen temiz aşk fikri, Servet-i Fünûn döneminde evlilik dışı 

aşka dönüşmekte, aşkın eyleyenleri olarak da cariyeler değil, Müslüman kadınlar 

görünmektedir. Tanzimat aydınının yozlaşmış kadın ve aile yapısı fikrine duyduğu 

tepkinin Servet-i Fünûn döneminde bambaşka bir söylemle kaybolması ise modern-

Müslüman kadın imgesinin nasıl kurulduğuyla doğrudan ilişkilidir.  

Tanzimat edebiyatının Müslüman kadınlara atfettiği kimliklerin cariyeler ve 

annelerle sınırlı olması, bu kadın karakterlerin de olumlu özelliklerle kuşatılması 

Osmanlı romanında Müslüman kadın karakterlerin dönüşümünün başlangıç noktasını 

oluşturmaktadır. Birtakım alafranga meziyetlere sahip olan cariyelerle, oğulları için 

her türlü fedakârlığa razı olan anneler Tanzimat edebiyatındaki erkek karakterlerin 

idealize ettiği dünyanın bir parçası olarak görünürler. İçinde bulundukları dünyaya 

gösterdikleri uyum ise erkeğin arzusunun dışında değildir. Bu hâlleriyle cariyeler ve 

anneler, Taner Timur’un dönemin Osmanlı edebiyatında Romantizm etkisi olduğu 

saptamasını haklı çıkaracak “saf ve lekesiz” sevgiye sahip kadınlar olarak belirirler. 

İntibah’ta Dilaşûb’un Ali Bey’e, Zehra’da Sırrıcemal’in Suphi Bey’e ya da Felatun 

Bey ile Rakım Efendi’de Canan’ın Rakım Efendiye karşı hissettiği aşk saf ve 

temizdir. Servet-i Fünûn edebiyatı ise Müslüman kadınları bambaşka bir alana taşır. 

Bu dönemde kadınlar, Tanzimat edebiyatının reddettiği bir Müslüman kadın 

kimliğiyle, aldatan kadın olarak romanlara girerler. Öte yandan, aldatan kadının 

toplumun en küçük birimi olan aileyi felakete sürükleyeceği öngörüsü dışarıda 



42 

bırakılır. Sonu genellikle kadınların ölümüyle sonuçlanan bu romanların vurgusu, 

toplumsal çöküşü değil bireysel buhranı işaret eden bir olay örgüsü sunar. Aldatan 

kadınların merkezinde bulunduğu evlilikler, çocuksuzluk dolayısıyla “aile” olma 

niteliğine sahip değildir. Öte yandan edebiyat dışı bir alanda, modernleşen kadınların 

aile ve evlilik hayatı içindeki yerine dair yapılan saptamaların önemli bir kısmı, 

ahlâki çöküntü korkusunu dışa vuran bir söylemle yazılır.  

Ahmed Mithad Efendi, Ana Babanın Evlâd Üzerindeki Hukuk ve Vezaifi’  

başlıklı çalışmasında, Avrupalı kadınların rahat yaşama arzuları dolayısıyla çocuğu 

fazlalık görmelerini eleştirir. Ziya Gökalp de Tanzimat sonrası gelişen bireyciliğin 

toplumsal yapıyı bozduğunu, bu durumun aile hayatını etkilediğini öne sürer. 

Gökalp’e göre, modernitenin ahlâki açıdan Türk geleneklerine uymayacak 

davranışlarla özdeşleştirilip uygulanmaya çalışılması kadınlar üzerinde kötü tesirlere 

neden olabilecektir. “…[K]ontrolsüz aşk kolaylıkla denetimden çıkabilecek bir 

güçtü[r] ve Gökalp bunu aile namusunun büyük ölçüde kadının iffetine bağlı olduğu 

İslâmi bir toplumda özellikle bir tehdit olarak gör[mektedir].” (Duben ve Behar 108) 

Duben ve Behar, Ziya Gökalp üzerinden kurdukları kontrolsüz aşk tanımıyla, 

Osmanlı’da aşk ve şehvet arasındaki ilişkiye gönderme yaparak aşkın yaşanma 

biçimlerinin üzerine yığılan geleneksel endişenin de altını bir kere daha çizmiş 

olurlar. 

Gerek 19.yüzyılda gerek 20.yüzyılda kadınlara dair yazılarda eşitlik, evliliğin 

gerçekleştirilme biçimleri, eğitim, iş hayatı gibi konularda önemli adımlar atılmış 

olsa da, kadının aslî vazifesinin annelik olduğu fikrinde kayda değer bir değişim 

yaşanmamıştır. 20.yüzyıl başında sayıları gittikçe artan kadın dergilerinde bile, kadın 

yazarlar tarafından kadının annelik görevine dair uyarılarda ve öğütlerde 

bulunulmuş, temelde kadının eğitimi meselesi de daha iyi çocuk yetiştirileceği 



43 

argümanına bağlanmıştır. Buna paralel bir şekilde, doğum kontrol yöntemleriyle 

ilgili sunulan bilgilerde de amaç, kadının annelik görevini eksiltmeye değil, 

doğurduğu çocukları daha iyi koşullar altında büyütmesine yöneliktir. 

Sevimli Ay dergisi 1927’de bildiğimiz kadarıyla ilk kez, bir kitapçık 

yayınlayarak doğum kontrolünü savunmuştu. Bu kitapçık büyük 

ölçüde Amerikalı doğum kontrol savunucusu Margaret Sanger’den 

yapılan bir çeviriydi ve doğum kontrolüne ulusun sağlıklı ve nitelikli 

çocuklarının yaşamını garantilemek için tercih edilen bir yol olarak 

bakılıyordu. (Duben ve Behar 121)  

Bu bağlamda, annelik ve çocuk üzerine yürütülen çalışmaların neredeyse 

tamamının daha iyi anneler ve çocuklar ekseninde ilerlediğini belirtmek yanlış 

olmayacaktır. Modernitenin etkisi ne kadar hissedilirse hissedilsin, kadın ve annelik 

başlığının altına sıralanan maddelerde, kutsal annelik vurgusuna dair bir kayıp 

yaşanmamıştır. Ancak söz konusu kutsal anneliğin ancak sadakatle özdeşleştirildiği 

muhakkaktır. Servet-i Fünûn edebiyatının tüm bu çıkarımlara ters bir şekilde ortaya 

koyduğu kadın tipi ise, modern Müslüman kadın imgesini önemli ölçüde 

sorunsallaştırır. Bu durum, o dönemde de tartışmalara neden olmuş, Ziya Gökalp, 

meseleyi toplumdaki ahlâki çözülmenin sorumlusu olarak Servet-i Fünûn akımını 

görmeye kadar ilerletmiştir. “…[Ç]ünkü bu hareket onun bağlı bulunduğu, aile ve 

devlete dayalı yeni ahlâkçılığa karşı bir tehdit oluşturuyordu.” (Duben ve Behar 109). 

Ziya Gökalp’e benzer bir şekilde Ahmed Mithad Efendi de Servet-i Fünûn’un 

yarattığı kadın tipinden rahatsızdır. Kendi ihtirasları peşinde koşan kadın tipleri, 

Ahmed Mithad Efendi’nin İslâmi geleneği sürdürmesini uygun bulduğu Müslüman-

modern kadın imgesinden son derece farklıydı. Servet-i Fünûn edebiyatının aldatan 

kadın tiplerinin bu kadar tepkiyle karşılanmasında, şüphesiz kadınların aksettirilme 



44 

biçimleri merkezî rol üstleniyordu. Aşk-ı Memnû’da Bihter, aileye ve topluma kendi 

hevesleri yüzünden bir bedel ödetmiyor, kendisi dışında kimseyi felakete 

sürüklemiyor, ödenecek bedeli de tek başına kendisi ödüyordu. Bihter’in ölümü, 

Adnan Bey ve ailesini bir uçuruma itmediği gibi, aksine Bihter’in yokluğuyla aile 

eski güzel günlerine yeniden dönüyordu. Bu durum, kadının, ailenin dolayısıyla da 

toplumun merkezî olduğu söylemini en başından itibaren dışarıda bırakıyordu. Yasak 

aşkın eyleyeni olan kadın yaşadığı aşkın bedelini tek başına ödediği noktada, 

evliliğin ve ailenin üzerine yığılan anlamlar yeni bir yoruma ulaşıyordu.  

Bihter’in annelik kimliğinin üvey annelikle sınırlı kalması, kendi çocuğuna 

sahip olmaması da yine evliliğin amaçları düşünüldüğünde farklı bir tabloyu ortaya 

çıkarmaktadır. Kadının çocuk sahibi olmasını öngören, dahası bunu zorunlu hâle 

getiren toplumsal denetimin Bihter üzerinde işlevsiz kalması da Müslüman-modern 

kadın tahayyülünün edebî uzamda bir başka boyuta kavuştuğuna işaret eder. 

Toplumdaki, kadına ve kadının annelik görevine dair yapılan değerlendirmelerin 

oldukça uzağında kalan romanın tüm bu özellikleriyle kendi döneminde de çok ses 

getirmesi anlaşılır bir durumdur. Öte yandan, eserin kendi içinde ürettiği anlayış, 

Müslüman modern kadının Batılılaşmayla olan sınavını büyük sorularla kuşatılmış 

bir alana çeker. Çünkü Tanzimat aydınının Batılılaşma yönünde Avrupa ve aile 

kavramıyla ilgili ürettiği düşünceler, başından itibaren ikilik yaratmaktadır.  

Tanzimat dönemi Avrupa’yı bir yanıyla ahlâki çöküntüyle özdeşleştirmiş, bir 

yanıyla da annelik konusunda örnek almıştır.  Osmanlı’nın Avrupa’yı bu bağlamda 

içkinleştirip kadın özgürlüğünü İslami normlara göre yorumlamaya devam etmesi, 

söz konusu ikiliğin temelini oluşturmuştur. Bu ikiliğin temelini yaratan unsurlardan 

biri olarak annelik ise, gerek Batı’da, gerekse Osmanlı’da yeni bir anlama 

kavuşmaktaydı.  



45 

Ancak, annelik statüsünü stabilize eden en önemli gelişme, 

çocukluğun toplumsal tarih ve gelişim ile ilişkili statüsünün 

saptanmasıyla olmuştur. Aydınlanma fikrinin temel kurucu 

öğelerinden birinin ilerleme inancı olduğu sık sık vurgulandı. 

İlerleme, bugünün geçmişten daha iyi olduğu ve geleceğin de 

bugünden daha iyi olacağı, zorunlu bir tarihsel gelişim çizgisi 

bulunduğu anlamına gelmektedir. […] Bu açıdan ilerleme, bizi 

atalarımıza bağlayan yaşlılığın değil, gelecek nesillere bağlayan 

çocukluğun değerini artıran bir inançtır. Bu anlamda çocuk demek 

yarın demektir ve çocuk ilerlemenin kendisi olarak karşımıza çıkar. 

(Aytaç 101-102) 

Batı’da Aydınlanmayla birlikte köklü değişimlere uğrayan toplumsal yapının 

kurulmasında, aile kavramına yüklenen yeni anlamların etkisi büyük oldu. Daha önce 

de belirtildiği üzere aile, yeniden kurgulanmış bu toplumsal yapının temelini 

oluşturuyordu. Kilisenin yaşam üzerindeki gücünü yitirmesiyle birlikte anne-baba-

çocuk arasındaki ilişki de, eskisinden çok farklı bir düzleme taşınıyordu. Hristiyan 

teolojisinin günahkâr gördüğü ve eylemlerin değerlendirilmesinde erişkinlerle aynı 

sisteme tabi tuttuğu çocuk, Aydınlanma ve ilerleme inancıyla birlikte sevilmesi, ilgi 

gösterilmesi gereken, daha da önemlisi yaşamın merkezine taşınması öngörülen bir 

varlık haline gelmişti. 

Osmanlı’da da çocuğun ifade ettiği anlam, Tanzimat dönemiyle birlikte 

değişim göstermiştir. Bu dönemin öncesinde ise Doğu’da, erişkinler tarafından 

çocuk, özellikle erkek çocuk, “soyu devam ettirecek kişi” olarak değerlendiriliyor, bu 

değerlendirmenin dışında çocukluk evresine, özel bir süreç gözüyle bakılmıyordu. 

Çocuğun içinde yetişeceği koşulları iyileştirme çabası ya da çocuk yetiştirirken 



46 

dikkat edilmesi gereken unsurlar gibi, doğrudan çocukla ilgili olan düşünceler 

Aydınlanma çağı sonrasında Batı’da olduğu kadar Osmanlı’da da etkili oldu. Tüm bu 

çıkarımlarla, Osmanlı’da da çocuk, Tanzimat dönemine gelinceye kadar, özel bir 

ilginin öznesi değildi.  

Tanzimat dönemine kadar Osmanlılarda çocuğun ayrı bir yeri ve 

konumu yoktu. Yani çocuk farklı bir varlık olarak toplumda yer 

almıyordu. Şüphesiz çocuklar sosyal hayat içinde her zaman 

mevcutlardı. Aile içinde bulunuyorlar, sokakta oyun oynuyorlar, 

okula gidiyorlardı. Bununla beraber çocuğun farklı bir varlık olduğu, 

değişik şeylere ihtiyaç duyduğu ya bilinmiyordu ya da böyle şeyler 

akla bile gelmiyordu. (Okay 26)  

19.yüzyılda Batı’da ve Osmanlı’da çocuğa gösterilen özenin artması, basılı 

yayında da kendisine yer buldu. Bu konuda yapılan yayınlar “çocuk terbiyesi, çocuk 

gelişimi, çocuğun eğitiminde dikkat edilecek ayrıntılar gibi pek çok başlık altında, 

çocuğun özel ilgiye gereksinim duyan bir varlık olduğunu dile getirmeye başladı. 

Avrupa’da Rousseau’nun çocuk yetiştirmenin esasları olarak özetlenebilecek Emile 

başlıklı çalışmasında, Aydınlanma sonrasının akılcı düzenine uyumlu çocuklar 

yetiştirmenin ön koşulunun, ebeveynlerin çocukla kurduğu ilişki olduğu fikri öne 

çıkarıldı. Şüphesiz bu ilişkideki en önemli görev anneye düşüyor, kadından anneliği 

doğal bir süreç olarak içselleştirip annelikten sonra da temel ödevinin çocuk bakımı 

olduğu bilincine ulaşması bekleniyordu. Rousseau’nun Emile’de anneliğe dair 

geliştirdiği bu açık vurguda, anne olacak/olan kadının her şeyden önce kadınlığını 

disipline etmesi gerektiği iması da vardı. Anne olduktan sonra da kendi dünyasını ön 

planda tutmaya çalışan bir kadın yeterince iyi bir anne değildi. Dolayısıyla, 



47 

erkeklerin, çocuklarına iyi annelik yapacak bir kadınla evlenmesinin ön koşulu da 

doğru eş seçiminden geçiyordu:  

… Tahsil ve terbiye görmüş bir adamın, ne hiç terbiye görmemiş bir 

kadını, ne de terbiye görmek âdeti bulunmayan bir tabaka arasından 

eş alması muvafıktır. Fakat kendisini aile reisi sayarak, evini bir 

edebiyat mahfeline çeviren âlim ve kendini beğenmiş bir kıza da 

herhalde sade ve kaba tarzda yetiştirilmiş bir kızı yüz defa tercih 

ederim. Çünkü kendini beğenmiş bir kadın, zevcinin, çocuklarının, 

dostlarının, hizmetçilerinin velhasıl herkesin afetidir. Güzel dehasının 

yükselişiyle bütün kadın vazifelerine hor bir nazarla bakar… 

(Rousseau 325)  

Osmanlı aydınlarından ise Ahmed Mithad Efendi, Mehmed Şemsettin, 

Edhem İbrahim Paşa gibi isimler çocuk terbiyesi, çocuk sağlığı vb. alanlarda 

çalışmalar yaptılar. Şüphesiz, Osmanlı’da da çocuğa atfedilen anlamın değişmesiyle, 

çocuğun erişkinlerin hayatına olan etkisi değişiyordu. Nitekim çocuğun artık 

kendiliğinden büyüyen bir varlık değil, ebeveynlerinin sürekli ilgisine muhtaç olduğu 

ön kabulü, çocuk sahibi olma bilincinde de ciddi değişimlere yol açtı. Erişkinlerin 

hayatı da modernitenin getirdiği yenilikler doğrultusunda değişiyor, kadının çocuk 

sahibi olmaya yönelik tavrı da, bu yeni hayata eklemleniyordu.  Edebiyatta çocuğun 

işlenişi de, değişen bu algıyı tamamıyla yadsımayan ancak bunu sorunsallaştıran 

kurgularla sağlandı. Nitekim Alev Sınar, Hikâye ve Romanımızda Çocuk(1872-1950) 

çalışmasında “Çocuk İstememe” başlığı altında bu durumu irdeler. Sınar’ın seçtiği 

örneklerden biri Ahmed Mithad Efendi’nin Mesail-i Muğlaka (1898) romanıdır. 

Romanda, rahat hayatlarını bozmayı ve aileye yeni bir mirasçı katılmasını istemeyen 

kadınlar işlenir. (37) Ahmet Rasim’in Piraye hikâyesinde de, eşinden boşandıktan 



48 

sonra hamile olduğunu öğrenen ve çocuğu istemeyen bir kadının, Piraye’nin, 

başından geçenler anlatılır. (38) Yine Ahmet Rasim’in Cenin hikâyesinde, çocuğunu 

düşürmek zorunda kalan bir annenin duygularına, Meyl-i Dil romanında ise gayr-ı 

meşrû bir çocuk bekleyen Perver’in çocuktan kurtulmak için bulduğu yollara yer 

verilir. (38) Çocuk istememenin edebiyata bu şekilde yansımasında, şüphesiz 

Batılılaşmanın kadınlar üzerinde yaratacağı etkinin kimi açılarının endişeyle 

karşılanıyor olmasının da payı vardı. Modernitenin hayata getirdiği yeni yorumun, 

anne kimlikleri üzerinde negatif izler bırakma ihtimali, gerek makalelerle gerekse 

edebiyat aracılığıyla masaya yatırılıyor, Batılılaşma bağlamında kadına yapılan 

öğütler ard arda sıralanıyordu. Ahmed Midhat Efendi, bu konuda da yazdığı yazılarla 

öne çıkan en önemli isimlerden biriydi. Orhan Okay, Ahmed Midhat Efendi’nin 

konuya dair endişesini, Batı’daki gelişmelere atfedilen bir bakışla 

ilişkilendirmektedir. Buna göre; 

Ahmed Midhat Efendi’nin tanıdığı Avrupa, büyük sanayi devrinin, 

problemlerini ortaya koyduğu, aile içinde çalışan ellerin birden fazla 

olması gerektiği bir Avrupa’dır. Binâenaleyh gerek bu sebep, gerekse 

modern hayatın eğlenceleri, çocuğa karşı ilgiyi azalttığı gibi hatta 

mevcudiyetini bile fazla bulmaktadır. (Okay’dan alıntılayan Sınar 37)  

Hiç şüphesiz, çocuk sahibi olma isteği evlilik ve aile kurumlarına yöneltilen 

yeni bakış açılarıyla da doğrudan ilişkilidir. Dolayısıyla, çocuğun sorunsallaştığı 

eserlerde, söz konusu eleştiri yalnızca çocuğun kendisine değil, toplumun evlilik ve 

aile anlayışına da ciddi göndermeler yapar. Bir başka açıdan, yukarıda sunulan 

örneklerde dikkat çeken unsur ise, kadının çocuğu reddetmesinin belirli nedenlere 

bağlanmasıdır. Çocuğun mirasa ortak görülmesi ya da gayrimeşrû doğacak bir 

çocuğun kadına getireceği ciddi toplumsal sıkıntılar, çocuğun niçin istenmediğini 



49 

ortaya koyar. Kadın, herhangi bir gerekçeye bağlamadan, çocuğu istemeyen kişi 

olarak görünmez. Buna göre, Batılılaşmanın kadına getirdiği kimliklerin eleştiriye 

açılabilmesi de ancak gerekçeler üzerinden sağlanabilmektedir. Eğlence arzusunda 

olan ve çocuğun buna engel olacağını düşünen kadın karakterinde Batı, eğlence 

üzerinden sorunsallaşır. Çocuğa gösterilen önemin gittikçe arttığı bir zaman 

aralığında,  edebiyatta evli bir kadının, açık gerekçelere bağlanmaksızın, çocuksuz 

olarak aktarılması ise, yalnızca kurgunun bir getirisi olarak yorumlanamayacak kadar 

girift bir zihinsel sürecin yansımasıdır. 

Bu süreç içinde kadının anne kimliğine verilen önem, tıpkı Avrupa’da olduğu 

gibi, gittikçe artmış, geleneksel yapının yarattığı ahlâki atmosferin de bu öneme 

uygun bir zemin sağladığı varsayılmıştır. Özgürleşen kadının kendi idealleri peşinde 

koşacağı düşüncesi bir tehdit oluşturuyorsa da tehdidin ortadan kaldırılmasındaki en 

önemli görev, sözü edilen geleneksel yapıya düşüyordu. Tanzimat yazarlarının 

romanlarda ele aldığı Müslüman kadın karakterleri gelenek dışı bir söylemle 

aktarmak istememelerinin gerekçelerinden biri de buydu. Kadın eğitilmeli ama 

hayatındaki en ulvî mekân, yine evi olmalıydı.  

O döneme kadar kadın ve ev hayatı arasındaki birliktelik ilişkisi yalnızca 

yasak aşk üzerinden değil, çocuksuzluk üzerinden de kırıldı. Yüzyıllar boyunca ev içi 

bir hayatla anlamlandırılmış, üstündeki toplumsal ve hukuki yaptırımlar bile bu alan 

üzerinden şekillenmiş kadın, 19.yüzyıl sonunda aidiyet duygusunun aileden bireye 

aktarılmasıyla, yalnız ve mutsuz olarak anlatılıyordu. Çocuksuzluk ise, sözü edilen 

yalnızlığı ve mutsuzluğu çoğaltan, öte yandan da meşrû kılan bir unsur olarak 

romanlardaki yerini alıyordu. Aşk-ı Memnû’da Bihter’in ve Peyker’in evlilikleri 

arasındaki en önemli farklardan biri, yine çocuktu: “Peyker elbette mesut idi kocasını 

seviyordu, aralarında mini mini bir Feridun vardı. İşte asude[sakin] bir aile hayatı!.. 



50 

[Bihter’in] Onun, onun nesi vardı?..” (211) Roman boyunca Peyker’in evliliği ve 

eşine duyduğu sadakata dair yaptığı vurgularda, çocuğun ön plana çıkması “mutlu 

aile” tablosunun bir yansımasıdır. Peyker, Behlül’ün kendisine yaklaşmasına hiçbir 

şekilde izin vermez, çünkü o, eşini aldatmak için evlenmemiştir: 

Biliyor musun, Bihter? Kaynınız mıdır, yeğeniniz midir, nedir, tuhaf 

ve cesur bir çocuk! Eniştenin hukukuna ufak bir tecavüze tahammül 

edemeyeceğimi bilirsin. Ben kocama hıyanet etmek fikriyle 

evlenmedim, beni rahat bırakmayacak olursa evime kabul etmemeye 

mecbur olacağım… (176)  

Öte yandan, Aşk-ı Memnû romanında, Bihter’in Adnan Bey ve Behlül ile 

kurduğu ilişkideki rol dağılımında erkeklerin temsil ettiği kavramlar, Tanzimat 

romanının söylemi belirleyen erkek öznelerin, Servet-i Fünûn’da nasıl nesneye 

dönüştüğünün de göstergesidir. Adnan Bey maddi gücü, Behlül ise cinsel aşkı temsil 

eden kimlikleriyle Bihter’in hayatına girerler. Bihter’in arzuladığı aşkı sunma 

iktidarından yoksun olarak aktarılan Adnan Bey’in güçsüzlüğü birbirini tamamlayan 

iki ayrı düzlemden ilerler. İlk düzlemi, Adnan Bey’in baskıcı bir kimliğe sahip 

olmaması oluşturur. Adnan Bey’in otoriter ve iktidarı elinde tutan bir erkek olarak 

çizilmemesi, Firdevs Hanım’ın yaptığı açıklamayla, ikinci söylemi de açığa çıkarır: 

… Bakınız size bir şey söyleyeyim; şimdi Peyker’e bir çocuk daha 

yaptı ki, iki sene sonra bir tane daha, her iki senede bir Peyker otuz 

yaşında altı çocuk anası oluyor. Ondan sonra Nihat Bey onu ellerinde 

kollarında altı çocukla kendi haline bırakacak, kaçacak. Gülmeyiniz, 

onu Peyker’i sever mi sanıyorsunuz? Hep kendi işine geldiği için… 

Bihter niçin Adnan Bey’e verildi? Neden öyle yüzüme anlamayarak 



51 

bakıyorsunuz? Artık Adnan Bey’den beklenecek bir şey kalmayınca, 

o vakit. (398-399) 

Buna karşılık, cinsel açıdan güçlü olduğu roman boyunca sık sık vurgulanan 

Behlül de, evliliğe uygun bir eş portresi çizmez. Evlenerek cinselliğini denetim altına 

almak istemediği gibi, baba olmayı da reddeder: “…Çocuklara gelince: Başkalarının 

çocukları için çıldırırım, fakat küçük Behlül’lere şimdiden husumet ediyorum.” (401-

402) 

Öte yandan,  evliliğin başlangıcında Bihter’i seçen kişi Adnan Bey gibi 

görünse de, evliliğin gerçekleşmesinin temel nedeni Bihter’in hem maddi arzuları 

hem de annesi Firdevs Hanım’la arasında süre giden gerilimdir.  Nitekim Bihter, 

olumsuz bir anne kimliğine sahip Firdevs Hanım’a karşı cephe alır. Anne-kız 

arasındaki kavganın temellendirilmesinde ise “anne kimliği” bir kez daha açığa çıkar. 

Firdevs Hanım, “çocuklarına rağmen” eşi, Melih Bey’i aldatmış, ailenin cemiyet 

hayatında kötü bir isimle anılmasına neden olmuştur. Bihter’in, kendisinden yaşça 

çok büyük, iki çocuğu olan Adnan Bey’le evlenmesine neden olan isteğin ardında, 

annesi yüzünden daha iyi bir evlilik yapamayacağı inancı vardır. Roman boyunca, 

kızlarını değil yalnızca kendisini düşünen, kendi arzuları peşinde koşan bir anne 

olarak aktarılan Firdevs Hanım’ın kötülüğünün arka planında “anne ve aldatan 

kadın” kimlikleri belirir. Tanzimat romanında geleneğin sürdürülmesine yardımcı 

olan “dar kafalı anneler”in, Aşk-ı Memnu’da geleneği bozan bir kimlikle, Firdevs 

Hanım’la görünmesi anne kimliğine ilişkin ciddi bir kırılmadan çok anne ve aldatan 

kadın vasıflarının bir arada bulunmasına geliştirilen tahammülsüzlüğü de gösterir. Bu 

kimliğin Bihter tarafından kabul görmemesi, Adnan Bey’le yapılan evliliğin maddi 

açıdan rahatlığı simgelediği kadar Firdevs Hanım’a bir karşı duruşu da işaretlemesi 

ve tüm bu çıkarımlarda Adnan Bey’in ancak bir nesne olarak görünmesi kadının 



52 

tayin edici rolünün yansımalarıdır. Evlilik süresince Bihter’in çocuk 

doğur(a)mayarak Adnan Bey’i baba kimliğiyle de evliliğe dâhil etmemesi ise, 

Bihter’in biçimsel iktidarının bir başka yönüdür. Bir tarafında Adnan Bey ve 

çocuklarının bir tarafında ise Bihter’in durduğu evlilik hiçbir zaman tarafların 

bütünlüğüne dayanmadığı gibi, Bihter’in kendisini bu evlilik içinde konumlandırdığı 

yer de geleneksel evlilik söyleminin kadına ayırdığı yerin dışındadır. Osmanlı’da 

kadının eşlik vazifeleri içinde görünen ve çok katmanlı değerlendirmelere tabi 

tutulan cinselliğin Adnan Bey ve Bihter arasında bir soruna dönüşmesi, tezin giriş 

bölümünde de değinildiği üzere kadının cinselliğe bakış açısının değişimine işarettir. 

Tanzimat romanında, Müslüman kadın tarafından dile getirilmeyen cinsellik, Aşk-ı 

Memnû’da açıkça dile getirilen bir probleme dönüşür:  “Lakin onun buselerinden 

kalan tırmalayıcı eserler, hele dudaklarının yanında bir köşe vardı ki sanki sızlardı. 

Sonra bu muaşakaların hummaları arasında verilmiş buselerden, kendi dudaklarının 

aşk sadakasından onda günlerce üşüyen bir şey kalırdı.” (204) 

Dolayısıyla, Bihter’in cinselliğe atfettiği anlam, cinselliği soy devamının bir 

gereği olarak değerlendiren yapıyı da sekteye uğratır. Cinsellik, anne kimliği 

taşımayan kadının nezdinde aşkın bir parçası hâline gelir.  

Eylül romanında Suad’ın Necip ve Süreyya ile kurduğu ilişkide de, erkek 

iktidarı zayıflatılmış görünür. Süreyya’nın, Suad’ın piyano çalmak üzerinden çizilen 

entelektüel kimliğini tanımaması ve Necip’in bu kimliğe onay vererek Suad’ın 

hayatına girmesiyle erkek rolleri arasındaki sınırlar çizilir. Suad’a atfedilen bu 

entelektüel kimliğin bir diğer önemli yanı ise Tanzimat romanında söz konusu 

kimlikle kadın ahlakı arasında kurulan bütünleştirmenin Eylül’de kaybolmasıdır. 

Hilmi Yavuz’un da tespitiyle,  



53 

‘Eylül’e gelinceye kadar, Türk romanında kadının entelektüel kimliği 

(kitap okuması, piyano çalması), onun cinsel kimliğiyle iffetli oluşuna 

bağımlı kılınmıştır.  Entelektüel kimliğinin cinsel kimliğinden 

özgürleşerek meşruiyet kazanması ise, ‘Eylül’ romanında Suat’ta 

görülür. Ama bu özgürleşme, toplumsal cinsiyetin belirlediği bir 

özgürleşme değildir. (Zaman 15 Aralık 2010) 

 Öte yandan, Suad’ın Süreyya ile olan evliliğindeki çocuksuzluk, evliliğin 

asıl amacının soyun devamı olduğu düşüncesinin kaybına işaret ettiği kadar, 

Müslüman-modern kadın imgesinin kurucu unsurlarının da değiştiğini gösterir. 

Roman girişinde çocuğunu kaybetmiş bir anne olarak çizilen Suad, şu cümlerle 

aktarılır: 

Ah çocukları sağ olsaydı… Ve bunu düşünür düşünmez her vakitki 

gibi tâ ciğerlerinden bir şey sızlayarak gözlerini yaşlarla doldurdu. Ah 

çocuk! Bunu anlıyordu, bir çocuğun bir ailede nasıl bir bağ olduğunu, 

düzeltilmesi imk[â]nsız zannolunan neşelere benzeyecek bir başkalık, 

bir yenilik, kal[p]leri nasıl üzüntülü ve mutlu ettiğini düşünüyor, 

düşündükçe çocuğunun ölümüne şimdi bunun için de yarı bir matem 

tutuyordu. Ah sağ olsaydı, onların hayatını nasıl daima sıcak, daima 

genç tutacaktı… Bu ölüm kendilerinde o kadar derin bir yara açmıştı 

ki, Suad tekrar doğurmak için büyük bir korku duyuyor, doğurmaktan 

çekiniyordu. Ey o halde? Bırakacak mıydı? Mutluluklarının hiç böyle 

görülmeyen, hissedilmeyen, fakat tesir eden, tahrip eden ve bir gün 

bir büyük yara halinde meydana çıkacak olan bu kurdunu bırakacak 

mıydı? (19) 



54 

Suad’ın çocuk doğurmaması korkuyla açıklanarak yeni bir hamileliğin göze 

alınmamasında, evliliğin temel şartının çocuk olduğu fikri kaybolmuş görünür. Ölen 

çocuğun ardından bir başka çocuğa sahip olma isteğinin belirmemesi ve tam tersine 

bu fikirden uzaklaşılıp endişe duyulması, anne kimliğinin, edinilmek istenilen bir 

nitelik olmaktan çıktığını işaret eder. Bir başka açıdan ise, Suad’ın ve Süreyya’nın 

evliliğinde çocuk, önce mutluluğu çoğaltacak bir varlık, yolunda giden evliliği daha 

da güzelleştirecek bir unsur olarak değerlendirilirken, Necip’in ortaya çıkışının 

ardından bir başka boyutta ele alınacaktır. Suad, Necip ile olan ilişkisinde hayal 

kırıklığına uğradıktan sonra, yeniden çocuk sahibi olmayı düşünmüş ancak bu 

düşüncenin temelini bu defa mutlu evlilik değil, mutsuz evlilik kurmuştur.   

Bununla beraber, artık şimdi kendi hayatını o kadar tedavisi imkânsız 

görmüyordu, bu ara sıra yine hicranlar, yine eseflerle beraber bir gün 

behemehâl unutacağına emin olduğu aşkı bertaraf edilirse hayatı fena 

bir hayat değildi; pek çabuk eski Suad olabilecekti. Zira Süreyya ne 

Fatin gibi iğrenç, ne Efendi gibi zorba bir koca olmayıp bilâkis idare 

edilebilirdi ve bundan iyisini aramak artık o kadar felâketten sonra 

aklına bile gelmiyordu. Hele boş gelen karı kocalık hayatında 

hepsinin yerini tutacak ve belki aşacak minimini bir bebek de 

olursa… Ve bu fikrine kalbinden mesut olup açıkça gülerek: Oh bir 

çocuğum olursa o zaman hayatımı ne kadar seveceğim. İşte o zaman 

mesut olacağım diyor, bir genç kadın hayatında can verilecek, 

büyülterek terbiye edilecek bir çocuk bulunmasının ne tasavvur 

edilemez faydaları olduğunu anlayarak: “Asıl kabahatim, asıl eksiğim 

bir çocuktu…” diyordu. (220) 



55 

Çocuğa yapılan bu vurgunun, mutlu evlilikteki eksiklikten, evlilikteki 

mutluluk eksikliğine doğru dönüşmesi ise, annelik kimliğinin belirli şartlar altında 

belirebileceğinin ifadesidir. Evlilikte olmazsa olmaz bir unsur olarak görülen çocuk, 

kadının hâkimiyetine geçmiş bir alanda yine kadının tercihi gibi görünerek biçimsel 

bir özgürlük yaratır. Kadının annelik isteğinin evliliğe atfedilen anlamla yakından 

ilişkili olması ise Servet-i Fünûn dönemi romanının evlilik konusunda aldığı tavrın 

yansımasıdır. Bu tavırda çocuk sahibi olmanın koşullarını belirleyen etmenler 

“aşk”ın değişen anlamıyla da yakından ilişkilidir. Suad,  evliliğindeki bulamadığı 

aşkı, çocuk düşüncesiyle gidermeye çalışır. Alev Sınar Hikâye ve Romanımızda 

Çocuk (1872-1950) başlıklı çalışmasında, Suad’ın çocuk özlemi içinde olduğunu 

belirtir (38). Öte yandan Suad’ın çocuk özlemini yaratan duygu, çocuğun kendisine 

yöneltilmiş bir duygudan çok, Süreyya ile arasındaki aşk boşluğunu doldurma 

arzusuna dayanır. “Aşkla başlayan beraberliğin, evlilik olsun olmasın, antipatik 

çatışmaya başladığını sezen taraflar, daha yolun başında oluşan boşluğu çocuk 

doğurarak gidermeye başlarlar…” (Eradam 77). Öte yandan Suad’ın çocuk sahibi 

olma konusunda gösterdiği tavrın bir başka yönü, anneliğin bütünüyle Suad’ın 

inisiyatifinde gerçekleşecek bir durum olduğunu göstermektedir. Doğrudan bir 

okumayla annelik duygusunda Süreyya’nın dolayımı yoktur. Kadın, anneliği kendi 

denetimi altına almış olarak belirir. 

Kadın iktidarının biçimsel olarak ortaya çıktığı bir diğer roman ise, 

Handan’dır. Handan’ın Nazım, Hüsnü Paşa ve Refik Cemal’den oluşan aşk 

üçgeninde, yaşadığı ilişkiler Hilmi Yavuz’un da tespitiyle başka bir hisse karşılık 

gelir:  

‘Handan’, tıpkı Mehmet Rauf’un ‘Eylül’ünde olduğu gibi, bir kadın 

(Handan) karakterin merkezîleşmiş ve birincil konumda bulunduğu 



56 

ve bu karakterin üç erkekle (Nazım, Hüsnü Paşa ve Refik Cemal) 

olan ilişkisi üzerine inşa edilmiş bir yapıyı gösterir. Romanda başat 

(dominant) karakter, Handan’dır ve erkek karakterlerle olan ilişkileri 

ayırt edici sınır çizgileriyle (rollerle) belirlenmiştir: Handan’ın 

Nazım’la olan ilişkisi entelektüel (zihinsel), Hüsnü Paşa ile olan 

ilişkisi cinsel ve Refik Cemal ile olan ilişkisi ise, duygusal’dır. 

Handan’ın Suad’dan farkı, Suad’ın sadece entelektüel ve cinsel 

kimliğinin öne çıkışına karşılık, Handan’ın buna bir de duygusallık 

kimliğinin eklenmiş olmasıdır. Kısaca Handan, erkek karakterlerle 

olan ilişkilerinde tayin edici konumdadır. ( Zaman 14 Aralık 2011)  

Handan’ın Nâzım’la başlayan ilişkisinin yalnızca entelektüel boyutta 

olduğunu düşünerek evlenmeyi reddetmesi ve bir kadının “aşk”a da ihtiyacının 

olduğunu belirtmesi kadın özgürlüğü meselesinde dile getirilen zihnî birlik esasının 

romandaki işlevsizliğini ortaya çıkarır. Eğitimli kadının, eğitimli erkekle kuracağı 

evliliğin gelecek nesiller adına çok önemli olduğu vurgusu, Handan gibi çok iyi 

eğitim almış, entelektüel konularda ciddi düşünceler ileri sürecek kadar donanımlı bir 

genç kız tarafından, aşk eksikliği gerekçesiyle dışarıda bırakılır.  

Bana tekil ettiği bu izdivaçta eksik bir şey vardı: Beni maksadıyla 

evlendiriyordu, beni kendiyle değil! Ne bir rikkat kelimesi, ne bir 

şefkat nazarı! (70) 

Nâzım’ın hülyasını takdis ediyorum, yalnız bu hülya ruhumun bir 

tarafını, pek derin ve vasit bir tarafını çıplak bırakıyor. Neriman, 

Neriman, ne olur gitmem diye idi, ne olur, biraz, ne bileyim nazarıyla 

ruhumu ısıta idi, elleri ellerimi maksadını yaşatacak birer makine 

değil, Handan’ın zavallı, aciz kadın elleri diye elleri içinde tuta idi; 



57 

biraz, biraz. Hiç olmazsa beni benim için sevdiğini söylese idi! 

Nâzım’ın bu aşkı o kadar uzak bir hurafat kahramanının, bir 

Jüpiter’in, vazifeşinas(işine bağlı) bir Roma imparatoru heykelinin 

aşkına benzer bir şey. Ah, nasıl bu aşktaki hararet eksikliğinden 

üşüyorum ve büzülüyorum! (72-73) 

Handan’ın Nâzım’la evlenmeyi reddetmesindeki iktidar unsuru ise, evliliğe 

dair son söz hakkının Handan’da olmasıyla ortaya çıkar. Geleneğin, kadını evliliğe 

dâhil olma sürecinin dışında bir konuma ittiği bu ilişkide Handan neden onunla 

evlenmek istemediğini gerekçelendirerek Nâzım’ı reddeder. 

Yalnızca entelektüel uyumun evlilik için yeterli olmayacağını düşünen 

Handan, Hüsnü Paşa ile evlenir. Bu evliliği kuran unsur ise, Hüsnü Paşa’nın 

Handan’ı entelektüel bir genç kızdan çok, güzel bir genç kız olarak 

değerlendirmesidir. Handan bu yönde kendisine gösterilen ilgiye olumlu cevap verir. 

Bana dünyanın en acayip bir şeyi gibi bakıyor. Odaya girer girmez 

biraz kaba ve kuvvetli çehresi değişti. Bana bir aslan kafesine girer 

girmez aslanı kediye döndüren kızların hissi geldi ve bu iyi bir his. 

Ani surette tecrübekâr, senelerce Avrupa’da dolaşmış, bütün 

familyasının ve dünyanın gözünü korkutmuş bir adama hâkim 

oluvermek hissi! (74) 

Handan’ın fiziksel özellikleriyle Hüsnü Paşa’yı etkilemesinde ve bunu dile 

getirişinde ortaya çıkan baskın unsur ise, yine iktidardır. Kadın özgürlüğü meselesi 

kapsamında tartışılan bir konunun, dış görünümün iktidar aracı olarak 

kullanılmamasının, “Dünyanın gözünü korkutmuş” bir adamı güzelliğiyle 

etkilediğini düşünen Handan’da karşılığı yoktur. 



58 

Milleti ne kadar tenvir etsek, ne kadar terbiye etsek, istediğimiz 

suretde izdivâc ve aile yapamayacağız. Bunun için ilk evvel 

kadınlarla erkekleri münasebetde bulundurmalıyız… Öyle hâle 

getirelim ki, onlar birbirlerini gördükleri zaman hârik-ül-âde bir vak’a 

karşısında bulunmasınlar, bunu tabiî görsünler… (Mükerrem 

Belkıs’tan alıntılayan Çakır 271)  

Kadın ve erkeğin birbirlerini “hârik-ül-âde bir vak’a” olarak görmeleri her iki 

tarafın da duygularına yenik düşebileceği, bunun da temelleri sağlam bir evlilik 

kurmaya engel olacağı düşünülüyordu. Öte yandan, Handan’ın bir erkek tarafından 

arzulanma isteği ise, kadın özgürlüğü meselesinde öne sürülenin aksine “dünyanın en 

acayip şeyi” olarak görülmeye dayanmaktadır. Kendisinden önce de başka pek çok 

kadını yakından gördüğü varsayılan Hüsnü Paşa’nın Handan’ı, “hârik-ül-âde” olarak 

görmesi, Handan’ın güzelliğini bir iktidar aracı olarak değerlendirmesine de olanak 

sağlamaktadır.  

Refik Cemal ve Handan’ın arasında gerçekleşen ilişkide ise Refik Cemal, bir 

aile babası olarak belirir. Entelektüel, şefkatli ve çocuklarıyla ilgilenen bir baba 

olarak aktarılan Refik Cemal’in Handan’ın üvey kızkardeşi Neriman’la yaptığı 

evliliğin temel dayanağı ise kadının “anne” kimliğine yapılan vurguyla açığa 

çıkarılır:   

Ben karımı Adem Âleyhisselâm’ın Havva’yı sevdiği gibi severim. 

Fakat yine onun cennette ve cennetin haricinde kadına bir hayat 

arkadaşı, dünyada beni ve kendisini ebedileştirmek için çocuklar 

yetiştirecek bir hayat arkadaşı diye bakarım. Sakit, sıhhatli bir ana 

alamayacak ve hayatıma huzur ve rahat veremeyecek bir zevce. Bunu 

hiç istemem. (21-22) 



59 

 Öte yandan, Neriman’ın entelektüel donanımının eksikliği de Refik Cemal 

tarafından bilinmektedir. 

Fakat seninle ve arkadaşlarla o kadar ruhumuzu yakan erkek 

rüyalarımızla onu müşterek görmek bir hayal; o herkes gibi bu 

memleketin yetiştirdiği bir ruh değil, bir ot, bir çiçek, bir şey! 

Memleketin hayatından-ne kadar elim, ne kadar siyah ne kadar 

inkıraza müheyya olsa-bihaber. (23)  

Bu durum zihinsel uyum açısından problem olarak değerlendirilmekle 

birlikte, Refik Cemal bu beklentisinin gereksiz olduğunu da düşünür. Beklediği 

derecede bir donanımın zaten hiçbir kadında olmayacağına inanır: “Onu hangi kadın 

bilecekti? Yalnız bu tahsilleri ciddi olan kızların bu noktada daha canlı, daha meram 

anlatılır olacağını ümit etmiştim.” (23) 

Handan ise, Refik Cemal’in Neriman’da gördüğü kadın imgesinin dışında bir 

portre çizmesi üzerinden yasak aşka dâhil olur. Anne kimliği taşımayan, öte yandan 

da Refik Cemal’in sözünü ettiği “erkek rüyalarına” entelektüel donanımıyla girebilen 

Handan, anne kimliği üzerine kurulan söylemi dışarıda bırakır.  Refik Cemal’in 

Neriman’a atfettiği kadın kimliğinin kurucu unsuru güzellik, sessiz bir mizaç ve 

annelik dolayımıyla ortaya çıkarken Handan’ın bulunduğu alan tüm bu özelliklerin 

dışındadır. Refik Cemal tarafından ilk bakışta pek güzel bulunmayan, fazla iddialı ve 

anne rolünü taşımayan Handan’ın en büyük özelliği ise kimseye benzememesidir. 

Hüsnü Paşa ile olan evliliğinde mutsuz olan Handan’ın, buna rağmen Hüsnü Paşa’ya 

geri dönme girişimlerinde ise Eylül romanında Suad’ın çocuk sahibi olma fikrine 

benzer bir ruh durumu görülür. Mutsuz bir hayatın nedeninin çocuksuzluk olduğu 

düşüncesi Handan’da da hâkimdir. Roman boyunca üç erkekle olan ilişkisi içinde 

aktarılan Handan, tüm bu ilişkilerin ona yaşattığı buhranda, bir kadının hayatta en 



60 

çok seveceği varlığın çocuk olabileceğini dile getirir. Bir erkek, birden fazla kadına 

ait olabilir, oysa çocuk anneye aittir. Handan’ın aşkı/sevgiyi sahip olma bağlamında 

ele almasının izleri, çocuk fikrinde de kendisini belli eder: Ne Nâzım’a, ne Hüsnü 

Paşa’ya ne de Refik Cemal’e tam anlamıyla sahip olabilen Handan, ancak bir çocuğa 

tam anlamıyla sahip olabileceğini, sürekli eksik yaşadığı aşkı, bir çocuk üzerinden 

tatmin edebileceğini örtük biçimde dile getirir.  

Handan Hanım’ın çocuğu olmaması onda büyük bir eksiklik 

zannederim. Dün akşam Nâzım’ı kucağında sallarken galiba süt 

zamanı idi. Neriman istedi. Birdenbire göğsünün üstünde pek sıkı ve 

bahtiyar tuttuğu şeyi uzatırken gözlerinden bir esef uçtuğunu gördüm. 

Benim kendisine baktığımı görünce evvela sıkıldı. Sonra birdenbire 

kalbindeki arzunun yükünü azaltmak istiyormuş gibi: 

Refik Bey, insanın münhasıran kendisinin olacak şeyi ancak bir çocuk 

olabilir. Ne diyorum? İnsan değil, kadının demeli. Çünkü her erkeğin 

benim dediği ve münhasıran onun olan bir anası, kız kardeşi, 

sevgilisi, bir kadını vardır. Kadının öyle değildir. Hiçbir kadının 

benim diyebileceği bir erkek yoktur. Ve çocuğu hususiyle bir 

şahsiyete malik almadan onundur. Sonra çocuğunun çocuğu, hep 

çocuklar! (92-93) 

Öte yandan, bu üç romandaki iktidar ilişkilerinin, kadın özgürleşmesi olarak 

değerlendirilmeye uygun bir zemini yoktur.  Servet-i Fünûn romanı daha önce de dile 

getirildiği üzere Müslüman-modern kadın modernleşmesine kendine özgü bir bakış 

açısı getirmiş olmakla birlikte, kadına atfedilen rollerin ürettiği iktidar biçimi yine 

kadına özgü roller üzerinden sağlanmaktadır. Üç romanda da kurulan iktidar alanının 

temelini, kadın özgürleşmesinde bir sorun olarak ortaya konularak kadına uygun 



61 

görülen, ancak değişmesi arzulanan tavırların-düşüncelerin araçsallaştırılması 

oluşmaktadır. Kadının, evliliği maddi-manevi bir kurtuluş olarak görmemesi 

gerektiğinden, fiziksel özelliklerin ikinci planda bırakılması gerektiğine kadar uzanan 

bir kadın özgürlüğü hareketinde, sözü edilen üç roman tüm bu alt gayeleri dışarıda 

bırakmaktadır. Öte yandan, bu gayelerin nihai rol olarak büyük önem atfettiği 

anneliğin romanlarda görünmemesi ise aldatan kadın karakterlerin erkeklerle 

kurduğu ilişkinin seyrinin belirlenmesinde merkezî noktadır.  

Servet-i Fünûn dönemi romanının kadını merkeze taşıması ve erkek 

karakterlerin daha pasif kimliklerle aktarılması hiç şüphesiz kadın ve erkek rolleri 

arasındaki iktidar dengesinde de bir değişime neden olmuştur. Tam da bu noktada 

edebiyattaki yeni kadının daha özgür görünmesinin nedenleri tartışılmalıdır. Aile içi 

iktidar üzerinden yapılacak bir okumada, kadının rolü daha baskın görünebilecek ve 

çocuksuzluk da bunu pekiştirecek bir unsur olarak değerlendirilebilecektir. Nitekim 

bu yönde yapılacak bir okumada, cinselliğin çocuk sahibi olmak adına değil aşk 

amacıyla araçsallaştığı da iddia edilebilecektir. Bir başka açıdan, çocuksuzluk kadın 

özgürlüğünün belirli sınırlar içinde mümkün olduğu iddiasının bir işareti olarak 

değil, amacına ulaşmış bir kadın özgürlüğünün yansıması olarak da tartışmaya 

açılabilecektir. Öte yandan, Osmanlı’da aile, aşk, cinsellik, evlilik, çocuk gibi 

kavramlara atfedilen anlamlar bütünlüklü bir şekilde ele alındığında söz konusu 

durumun topyekûn bir özgürleşmeden çok şeklî bir özgürlüğe denk düştüğü 

sonucuna varılabilecektir. Bu bağlamda, romanlarda, erkek-kadın rolleri arasındaki 

ilişkide kadının ön plana çıkmasının yanıltıcı olduğu görülebilecektir. 

 



62 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

 

 

CUMHURİYET DÖNEMİ 
 

 

 

A. Doğu-Batı Geriliminde Bir Anne 

Servet-i Fünûn romanının, yasak aşka düşen kadınlarının anne olmamalarının 

gerekçesi Ahmed Hamdi Tanpınar’ın Huzur romanındaki Nuran karakterinin 

üzerinden de değerlendirilmeye açık bir yapı sunar. Bir kız çocuk annesi olan Nuran, 

eşinin, Fâhir’in, kendisini aldatması üzerine evliliğini sonlandırır. Boşanmalarını 

izleyen süreçte, Fâhir, Nuran’ı aldattığı kadınla, Emma ile birlikte olmaya devam 

ederken Nuran da Mümtaz’la tanışır. İkisinin arasında başlayan aşkın önündeki en 

önemli engel ise Nuran’ın altı yaşındaki kızı Fatma’dır. Annesiyle Mümtaz arasında 

başlayan ilişkiden rahatsız olan, babasını özleyen ve bu nedenle psikolojisi bozulan 

çocuk, Nuran’ı bir tercih yapmaya zorlar. Nuran ikilemi aşmaya çalışıp Mümtaz’la 

evlilik sürecine girse de, kendisine âşık olan bir başka erkeğin, Suat’ın intiharı bu 

süreci sonlandırır. Nuran, Mümtaz’ı aralarına bir ölü girdiği gerekçesiyle terk eder. 

Fâhir’in de Nuran’la barışmak istemesi üzerine, annelik sorumluluğu ağır basan 

Nuran, eski eşine geri döner. Öte yandan, Nuran’la Mümtaz’ın evlilik kararının 

bozulmasının nedeni çocuk olarak görünmese de, evlilik kararı aldığında Nuran’ın 

kızıyla ilgili endişelerinde değişen bir şey olmaz. Nitekim Nuran evliliğe hep 

mesafeli yaklaşıp bitmek bilmeyen soru işaretleriyle alacağı kararın kendisine nasıl 



63 

bedeller ödeteceğini tahmine çalışır. Tüm bu çıkarımlarla, Suat’ın intiharı, deyiş 

yerindeyse, Nuran’ın korkularında bardağı taşıran son damladır. 

Romanda, yasak aşkın olmadığı durumda dahi çocuğun birinci planda olması 

önemlidir. Bu durum, anlatıda iki farklı görüş üzerinden ilerlemiş olsa da, Nuran’ın 

yaptığı tercihte çocuğa atfedilen anlamın büyüklüğü bir kez daha ortaya çıkar. 

Nuran’ın dayısının oğlu, Yaşar, Fatma’nın içinde bulunduğu durumu öne sürerek 

Mümtaz’a olan aşkın bitmesi gerektiğini dile getirir: “İşte o zaman günün Mümtaz 

üzerinde o kadar tesir yapan hadisesi oldu. Yaşar, çocukla meşgul olacağı yerde ona 

dönerek çok yavaş, âdeta yılan ıslığına benzeyen bir sesle, ‘Bırakın, şu çocuğu’ dedi. 

‘Yaptığınız yeter… Öldürecek misiniz?’” (207) Nuran’ın dayısı Tevfik Bey ise, 

Nuran’la Mümtaz’ın aşkının geleceğinin çocuğun isteğine göre belirlenmesine razı 

değildir: “Vakit geçirmeyin… Bir çocuk fantezisi için insan saadetini tehlikeye 

atmamalıdır.” (208) Kızının yaklaşımından korkan Nuran için de Mümtaz’la 

kurulacak bir gelecek fikri soru işaretleriyle çevrilidir: “Sonra Fatma’yı düşünün… 

Ya bir münasebetsizlik yaparsa. Bütün ömrümüz zehir olur. Ben Fatma’yı tanıyorum. 

Nasıl insanlar arasında yaşadığımı biliyorum.” (208) 

Öte yandan, Türk romanının annelik niteliğine karşı geliştirdiği yaklaşımın 

seyri Tanpınar’ın,  temelini Doğu’nun ve Batı’nın terkibinden alan bir aurayla 

çevreleyip idealize ettiği Nuran’ın, kızının rahatsızlığını görmezden gelerek 

Mümtaz’la evlenmesi beklenilmeyecek bir sondur.  Zeki, güzel, entelektüel, aile 

bağlarına önem veren, hassas bir portre olarak çizilen Nuran’ın aşk ve annelik 

arasında yapacağı seçimde, üzerine yüklenen ödevlerin gereğini yapacağı, yani 

anneliği seçeceği açıktır. Aksi yönde yapılacak bir tercih, başta kızının olmak üzere 

pek çok insanın tepkisini çekecek ve Nuran’ı “çocuğunu düşünmeyen anne” 

eleştirisine muhatap kılacaktır. Nitekim Tanpınar,  Fatma’yı annesinin ilişkisine onay 



64 

vermeyen bir çocuk olarak karakterize etmekle romanı mutlu sonla bitirmeyeceğini 

de ortaya koyar.  

Nuran, Fâhir’in Emma tarafından terk edildikten sonra kendisine dönmek 

istediğini, dolayısıyla eski eşinin yeniden birleşme isteğinin, kendisinden değil 

Emma’nın gidişinden kaynaklandığını bilse de, eski eşine döner. Böylece, çocuğu 

uğruna bilerek mutsuz olmayı seçen Nuran, anneliğin getirdiği sorumluluğun 

yüceliğiyle de, bir kere daha kutsanır.  

Romanın, annelikle ilgili ortaya koyduğu bir başka önemli özellik, çocuğun 

anneye ait olmasıdır. Baba, Fâhir, çocuktan uzakta aşkını yaşar. Bir adım daha 

ilerisinde, birlikte olduğu kadın uğruna çocuğuyla ilgilenmeyebilir.  

… Fatma: Babam! Anne, babam geliyor, diye bağırarak ileriye atıldı 

[…] Mümtaz iri kemikli kadının kendi yanından geçerken, yavaş 

sesle yarı Türkçe, yarı Fransızca: Fakat bu skandal! Fâhir, 

Allahaşkına sustur şunu! diye fısıldadığını duydu. Nihayet Fâhir’le 

metresi genç kadına [Nuran’a] yaklaştılar. Emma, çocuğu bir yığın 

“Maşallah! ile ve “Ne güzel çocuk bu…” diyerek kucakladı. Fâhir ise 

buzdanmış gibi duruyordu. Çocuğun ancak yanağını okşayabilmişti. 

(84-85) 

Ancak, Nuran’ın evliliğinin sonlanmasının ardından çocukla ilgilenen tek kişi 

olarak görünmesinin yanı sıra, çocuk annenin yaşadığı aşk hikâyesinde de, sürekli 

olarak öne çıkar. Annelik, Fâhir’in babalık rolünde olduğu gibi, askıya alınılabilir ya 

da vazgeçilebilir bir rol değildir.  Karakterlerin kişilik özelliklerinin ebeveyn 

rolleriyle belirmesinden de anlaşılacağı üzere, annelik Nuran’ın üstünde toplanan 

olumlu özelliklere eklemlenir. Kadına atfedilen anlamların annelik rolüyle 

beslenmesi ise, edebiyatta annelik konumuna karşı geliştirilen hassasiyetin 



65 

devamlılığını ortaya koyar. Bir başka açıdan, Tanpınar’ın modernleşme süreciyle 

ilgili olarak Doğu’ya atfettiği cinsiyet de, anneliktir. Nurdan Gürbilek’e göre 

Tanpınar, “ ‘Tanzimat’tan beri bir nevi Oedipus kompleksi, yani bilmeyerek babasını 

öldürmüş adamın kompleksi içinde yaşıyoruz’ demesine rağmen bir baba arayışına 

girmek, ya da babanın kudretini taklit etmek yerine, esas problemi başından bu yana 

bir anne kaybı, bir ayna yitimi olarak anlatır.” (95)  

Tanpınar’ın kayıp anneyle örtüştürdüğü Şark imgesi ise yeniden yaratılması 

mümkün olmayan bir mazidir. Romanda Mümtaz ve Nuran’ın aşkında da sözü edilen 

mazinin izlerinin takip edildiği görülür. Yaşanılan aşk ise, tıpkı mazi gibi, 

imkânsızdır; bu durum romanda Nuran tarafından dile getirilir: “Biz bir mazi 

aynasında öpüştük.” (231) Aşkla belirli bir süreliğine dirilen, ancak ölen mazinin ya 

da bir başka söyleyişle, kayıp annenin, Nuran’la Mümtaz arasındaki aşkla 

örtüştürülmesinde de, Tanpınar’ın anneliğe atfettiği anlam bir kere daha ortaya çıkar. 

Tanpınar’ın, modernizm süreciyle birlikte, dışarıda bırakılmaması gerektiğini öne 

sürdüğü ve önemsediği Şark da, annedir. Bu durum, romandaki anne-çocuk 

örüntüsünün anlaşılması adına da kayda değer bir veri olma niteliğindedir. Romanda 

anneliğe atfedilen önem, yalnızca Nuran üzerinden değil, Macide ve Hacer 

karakterleri üzerinden de ortaya çıkar. Çocuğu öldükten sonra, büyük bir bunalıma 

giren Macide; “Çünkü Sabiha bu evi kökünden sarsan bir felaketten sonra gelmişti. 

Macide onu doğurduğu zaman yarı deli sanılıyordu.” (15) sözleriyle aktarılır. 

Suat’tan hamile kalan ve bu hamileliği sonlandırmak istemeyen Hacer, Suat’ın 

“Çıldırma, mahvoluruz… Hacer, mahvolurum” sözlerine karşılık 

“Yapamam…Çocuğumu öldüremem…” (218) diyecektir. Bunlarla birlikte, çocukluk 

dönemi ya da çocuk olmak romanda sık sık yinelenir; bu yineleme çeşitli karakterler 



66 

dolayımıyla kurulan ifadelerle dile getirilir. Tanpınar’ın çocuğa verdiği bu önem, 

şüphesiz anneye atfettiği önemle ilişkilidir.  

Servet-i Fünûn yazarlarının, yasak aşka düşen anne kadın karakterlerini anne 

kimliğinin dışında tutma ve aldatan kadınla anneliği birbirinden ayırarak, anneliği 

lekesiz tutma çabası, Huzur’da eşinden boşanmış bir kadının anneliğine gösterilen 

önem üzerinden devam eder.  Anne, baba ve çocuğun bir arada bulunmadığı bir 

yaşam alanında, kadının çocuğunun babasına değil, bir başka erkeğe karşı duyduğu 

aşk, aile vurgusu karşısında cılız kalır. Romanda Suat’ın intiharına kadar geçen 

sürede Nuran’ın yaşadığı huzursuzluklar da bire bir bu vurguyla ilgilidir. Babasını 

özleyen, özlemi giderilmedikçe hırçınlaşan kızı nedeniyle Nuran’ın aşkı “uğruna her 

şeyin feda edilebileceği” bir aşk değildir. Oysa, uğruna her şeyin feda edilebileceği 

aşkın ölümcüllüğü Aşk-ı Memnû’da, Eylül’de, Handan’da, dolaylı olarak söz 

konusudur; çünkü sözü edilen kadınlar anne kimliği taşımazlar.  

  

B. Cumhuriyet’le Evlenmek 

Annelik rolünün dışarıda bırakılması, Servet-i Fünûn’dan Cumhuriyet 

dönemi romanına geçişte de varlığını duyuran ve aldatan kadın karakterlere 

eklemlenen bir unsur olmaya devam etmektedir. Modernizm projesinin 

Cumhuriyet’le birlikte aldığı seyir, çok daha radikal çözümlerle belirlenmiş olsa da, 

kadın kimliğine yapılan atıflarda annelik rolünün önemine ilişkin vurgularda bir 

değişim yaşanmamış, aksine hedeflenen ideal düzenin inşası adına “annelere” çok iş 

düştüğü sürekli tekrarlanır olmuştur. Kadınlara yönelik eğitim projeleri kapsamında 

açılan enstitülerin de, akşam kız sanat okullarının da  temel amacı “anne” 

yetiştirmektir. Yaşın’a göre “Enstitülerin kuruluş amacı genç kadınları ‘ileri bir aile 

müessesesinin içinde bir anne olarak yetiştirmekti.” (58)  Yine Yaşın’ın, kızların 



67 

teknik eğitimiyle ilgili olarak hazırlanan bir hükümet belgesinden aktardığına göre, 

“Akşam Kız Sanat Okulları: ‘Evlenmiş, çoluğa çocuğa karışmış yetişkin kadınlara, 

evlerini daha pratik ve ileri bir teknikle idare edebilmelerini, çocuklarını ‘fenni’ bir 

bakımla büyütebilmelerini sağlamayı” amaçlamaktadır. (60) Eğitimli, çalışan ancak 

bir o kadar da ev hayatı ve çocuk gelişimi konusunda yetkin olması beklenen 

kadınların, kendilerine yüklenen bu rollerle başa çıkma yöntemi ise, zorlu bir süreci 

işaret etmektedir.  

Şirin Tekeli tüm bu çelişkili mesajların Kemalist kadını bir tür 

şizofreniye sürüklediğini belirtiyor. Zamanlarının eşitlikçi ve iş 

hayatını hedefleyen söylemleri doğrultusunda uzmanlık işlerini 

üstlenen bu kadınlar aynı zamanda tüm geleneksel ev işlerini 

yapmaya devam ediyorlar, kanun önündeyse hâlâ kocaları evin reisi 

olarak görünüyordu. (Duben ve Behar 238) 

Adalet Ağaoğlu’nun Ölmeye Yatmak romanı, Şirin Tekeli’nin Kemalist 

kadına ilişkin gözleminin edebî bağlamdaki karşılığına örnek olma özelliği taşır. 

Romanın temel sorunsalı ihanet olmamakla birlikte, ana kadın karakteri Aysel’in, eşi 

Ömer’i aldattıktan sonra kendisine ve kendisinin hayata bakış açısını belirleyen 

ideolojiye karşı getirdiği eleştirilerde, Kemalist-modern kadının evliliğinin 

çıkmazları da masaya yatırılır. Bu bağlamda Hilmi Yavuz da, Ölmeye Yatmak 

romanını şu sözlerle değerlendirir: “Geleneksel ideoloji ile batıcı cumhuriyet 

ideolojisi arasındaki tümel çelişme, Aysel’in bilincine, ‘kadın’ olmakla, ‘aydın’ 

olmak arasında tikel bir çelişme olarak yansır. Aysel, kadın için ‘aydın’ olmanın ona 

bireysel ve toplumsal düzeyde özgürlüğünü kazandıracak bir çözüm ya da kurtuluş 

yolu getirmediğini anlar. (Roman Kavramı… 160-161) 



68 

Aysel’in romandaki erkek karakterlerle ve hâkim ideoloji ile kurduğu 

ilişkideki iktidar çözümlemesinin kurucu unsuru ise, yine çocuktur. Kemalist-modern 

kadın imgesiyle örtüşen Aysel karakteri eğitimli, ev işlerinden anlayan, zihinsel 

uyumu temel alarak evlenen ancak hâkim ideolojinin önerdiği ve onaylandığı annelik 

rolünü reddeden bir kadın olarak çizilir. Nitekim çocuksuzluk, Aysel’in erkeklerle ve 

toplumla kurduğu ilişkide bir iktidar kurmasının dayanağıdır. Servet-i Fünûn 

döneminin toplumsal ve siyasal koşullarının, birden çok söylemi içinde taşıyan 

niteliğine rağmen, Cumhuriyet’le birlikte söylemin sınırlarının çizilmiş olması 

Aysel’in annelik kimliğini reddetmesinde de etkin bir rol oynar. Kadın artık siyasal 

bir söylemin geliştirilmesinde de etkin bir araç hâline gelir. Kadın kimliğine 

yüklenen anlamların Cumhuriyet’in modernizm projesine uygunluğunda Aysel’in 

üstlendiği yapı, sözü edilen anlamlarla modernizmin birlikteliğine uygundur. Öte 

yandan bu uygunluk iki aşama hâlinde sekteye uğratılır. Aysel’in hamileliğinin 

bebeğin ölümüyle sonuçlanmasının ardından ikinci bir çocuk sahibi olma girişiminin 

gündeme gelmemesi, kadının en kutsal görevinin annelik olduğu düşüncesinin 

olumsuzlanmasıdır: “Kızımı sekiz aylık ölü doğurduğumda doktor, artık çocuğumuz 

olmayacağını söylemişti… Yeniden çocuğumuz olmuş olmamış, bunu da kocamla 

hiç düşünmedik. Yapılacak önemli işlerimiz vardı bizim.” (43) İkinci aşamada ise, 

entelektüel, çalışan ve dolayısıyla aydınlık bir Türkiye için katkıda bulunan kadın 

kimliğinin üzerine yığılan bütün bu söylemleri, zihinsel yorgunluk ve kadınsı 

arzuların tatminine engel olarak görmesi, Cumhuriyet’in kadın modernizmi 

projesinin iflasına karşılık gelir. Aysel, evliliğini, temelleri 19.yüzyıl sonunda atılan 

kadın-erkek arası zihinsel uyum meselesine göre kurmuş olsa da, eşiyle arasında olan 

ilişkiyi “Hem canım, kadınlığımı, kocamın yanında bile düşünemem ben.” (269) 

sözleriyle eleştirir. Nitekim Aysel de eşini aldatır ve bu aldatmada da evlilik içi 



69 

mutsuzluğun temel dayanağı, aşk eksikliğidir; çünkü Aysel evliliğini eşiyle değil, 

eşinin üzerinden Cumhuriyet’le kurmuştur. Örtük anlamda, çocuk yetiştirerek 

Cumhuriyet’e hizmet etmek yerine, Cumhuriyet’in geliştirilmesine etkin katkı 

sağlamayı tercih eden Aysel’in, romanı baştan sona kuşatan bu bakış açısında da 

modernitede kadının iktidarı kullanma biçimi görülür. Öte yandan, bu kullanım 

biçiminin kadın kimliğini erkek kimliğiyle eş düzeye getirme ereğinden beslenmesi 

bu modernitenin çıkmazıdır. Ataerkil yapının kırılması için atılan adımlar, kadının 

özgürleşmesinden çok, kadına uyarlanmış yeni bir erkek söylemi üretir. Servet-i 

Fünûn’dan Cumhuriyet’e uzanan düzlemde modernleşen ve mutsuz evliliklere sahip 

olan kadınların, romanlarda ihanet eden, çocuksuz kişi rolleriyle sunulmalarının 

temel gerekçelerinden biri de budur. Kadın için, erkek dünyasının tekelinde 

bulunduğu düşünülen entelektüel birikime ulaşmak önemli bir başarıdır. Bu durum, 

erkekler tarafından olduğu kadar, kadınlar tarafından da olağan değil, beklenilenin 

üstünde bir kadın imgesi olarak değerlendirilir. Kadın imgesinden bu yönle 

sıyrılmanın ürettiği iktidar, kadının, temel kadınlık rolü olduğu varsayılan anneliğin 

dışında bir kimlikle kuşatılmasının önünü de açar. Aysel’in çocuk sahibi olmaması 

ve bunu bir sorun olarak görmemesi, anneliğin reddinin artık açıkça dile getirilmesi 

açısından önemlidir.  

 



70 

SONUÇ 

 

 

 

Bu tez, modernizm bağlamında edebiyattaki kadın karakterlerin ancak 

biçimsel ve yanıltıcı bir özgürlük alanıyla kuşatıldığını öne sürmektedir. Bu savın 

temellendirilmesini ise annenin kaybı ve çocuksuzluk üzerinden sağlamaya 

çalışmıştır. Aydınlanma süreciyle birlikte, gerek İslamiyet ve modernitenin 

biraradalığına gerekse Batı medeniyetinin üstünlüğüne dayanan “daha iyi bir dünya” 

inancında, kadınların toplum ve aile açısından bir tehdit oluşturmamaları koşulu, 

korunmaya devam edilmiştir. Anne ve çocuk arasındaki bağın niteliğini “evlilikte 

sadakat” ölçüsüyle belirleyen değer yargıları bağlamında kadın karakterleri anne 

olarak göstermeyen romanların, kadınları “kurban” kimliğiyle tanımlayabilmek 

içinse, yine çocuğu kullanmaları anlamlıdır. İncelenen üç romanda da, kadın 

karakterlerin annelikle ilgili bir çıkarımı vardır. Üç kadın da (Bihter, Suad ve 

Handan) anne kimliğine önem atfederler. Üç kadın da Firdevs Hanım gibi, çocuğu 

“ayak bağı” olarak nitelendirecek bir karaktere sahip değildir. Buna göre, çocuk 

sahibi olmanın ya da çocuk sahibi olmaya gösterilen tavrın “kadın” kimliğini 

kurmada merkezî bir rol üstlendiği muhakkaktır. Sonuç olarak annelik ve aldatan 

kadın vasıflarının bir arada bulunmasına gösterilen tepkinin alt yapısını hazırlayan 

düşüncenin temeli, kadın modernleşmesinin “nerede” durması gerektiğinin 

belirlenmesi oluşturur.  Sedat Maden’in, “Aşk-ı Memnû ve Madam Bovary 

Romanlarında Kadınların Yönlendirdiği Olay Örgüsü” başlıklı makalesinde, Emma 

Bovary üzerinden geliştirdiği açıklamada, “anne” ve “aldatan kadın” düşüncesine 



71 

karşı geliştirilen klasik tepkileri bulmak mümkündür: “ Kaçmayı en çok Emma ister 

annelik duygusunu hiçe sayarak.” (5), “Madam Bovary’[de], merkezde zenginlik ve 

soyluluk hırsıyla kocasıyla çocuğunu bir kenara bırakıp Emma’nın yasak aşk 

maceraları yaşamasını temele alan olay birliği vardır.” (6), “Çocuğuna bir anne 

olamaması, kadın kavramının Fransız toplumunda değerini yitirdiğini, toplumda bir 

karmaşıklık olduğunu işaret etmektedir.” (7) Aynı makalede Bihter’in konumu da 

modernleşmenin yanlış etkileriyle açıklanır: “[Aşk-ı Memnû] Batı kültürünün 

özelliklerini öğrenmeden doğruluğu saplantısıyla yönelen Osmanlı kadınının ve 

ailesinin bu düzende yeri olmadığını, ahlaken ve içsel olarak yitirilişlerini bizlere 

sunar. Aşk, aile kurumunu utanma ve gururla yok etmiştir. Türk kadının yaşamasına 

imkân olmayan iffetsizlikleri eser bize göstermektedir”. (17).  Bu bağlamda 

Maden’in, Türk kadınının dilediği gibi yaşamasına imkân tanınmadığı dolayısıyla 

Batı’dan ithal edilmiş bulduğu iffetsizlik korkusunun genel bir kanı olduğu 

söylenebilir. Modernite bağlamında kadın özgürlüğü sorununun, romanlarda (ve 

pratik hayatta) ancak biçimsel olarak iyileştirilmesinin arka planında, kadın ve 

erkeğin, aslında eşit olmadığını öne süren erkek egemen söylemin yaptırımı 

olduğunu söylemek mümkündür. 

Batılılaşma süreciyle birlikte kadının birtakım haklar edinmesi, özgürleşmesi, 

sosyalleşmesi gibi başlıklar altında “iyileşme” olarak değerlendirilebilecek 

gelişmeler olsa da, kadının bu süreçten mutlak bir zaferle çıktığını söylemek 

mümkün olmayacaktır. Nitekim kadın haklarına yönelik çalışmaların önemli bir 

kısmını erkeklerin sahip olduğu haklarla eşit konuma ulaştırma çabası oluştursa da, 

kadınla birlikte anılan kavramlara yüklenen anlamlarda tümden bir değişme 

yaşanmamıştır. Kadının anne kimliğine yapılan doğrudan ya da dolaylı atıflar, 

modernizmin kıramadığı, aksine güçlendirdiği bir nitelik de taşır. Kadının 



72 

bireyselliğinin anne oluncaya kadar süreceği ya da anne kimliği taşıyan kadının 

sürekli “iki” kere daha düşünmesi gerektiği gibi alışılagelmiş yorumlar, bir yanıyla 

“çocuğu” koruma amacı taşırken, bir yanıyla da kadının en büyük anlatısının annelik 

olduğu vurgusunu pekiştirir. Babalığın öğrenilen, anneliğinse içgüdüsel bir durum 

olduğuna ilişkin yaygın yanlış kanı, sözü edilen vurguyu bilimsel bir mecraya da 

taşıyarak inanılırlığı artırma çabasından ileri gelir. Nitekim Elizabeth Badinter’in 

Annelik Sevgisi başlıklı çalışmasında ayrıntılarıyla işlediği üzere, annelik yüzyıllardır 

herhangi bir değişikliğe uğramadan yerine getirilen bir görev olmadığı gibi 

kadınların asıl görevlerinin annelik olduğuna inanılmaya başlanması Aydınlanma 

Çağı’na denk gelir. Başka bir tartışma alanının başlığı olmakla birlikte, kadına 

yüklenilen bu görevle, annelikle, Aydınlanma Çağı’nın sunduğu yeni dünya sistemi 

arasında girift bir bağ vardır. İlerleme inancının sürekli olarak geleceği hedef alması, 

geleceğin daha iyi olacağı düşüncesi beslemesi şüphesiz anneleri de gelecek 

kuşakları yetiştirecek kişiler olmaları dolayısıyla öne çıkararak siyasallaştırmıştır. 

Buna bağlı olarak evliliğin ve ailenin de benzer bir ilgiye sahip olması, sözü edilen 

siyasallaşma sürecinin çemberi içinde biçimlenmiştir. Osmanlı’da da Batılılaşma’yla 

birlikte kadının anne rolüne gösterilen özen benzer bir sürecin ürünüdür. Ayşegül 

Baykan’a göre de “Ondokuzuncu yüzyılda ve yirminci yüzyıl başlarında Üçüncü 

Dünya’da ‘kadınlar’ kategorisi temel olarak modernite ve uygarlık söyleminin içinde 

‘toplumsallık’ ve ‘cemaat-ulus’ kategorileri ile ilişkili olarak inşa edildi.” (19)  Öte 

yandan Osmanlı’da modernizm öncesi dönemde süregiden annelik algısının da 

düzeni sağlama, birliği koruma yönünde bir işlevi vardı. Kadının belirli bir kimlik 

altında tanımlanmaya başlamasının ancak evlilikle mümkün olabilmesi, kadının 

cinselliğinin denetim alınması amacını taşıdığı kadar, annelik rolüyle de yakından 



73 

ilgilidir. Ataerkil yapıda, kadının aile içindeki temel görevi, soyun sürdürülmesini 

sağlamak olduğuna göre hukuken de çocuk anneye değil babaya ait olacaktır.  

Koca, önce karısına değil, ona verdiği çocuklara bağlanıyordu. 

Kocasına çocuk veremeyen kadın daha çok babasının evine 

gönderilirdi, ya [da] kocasının ikinci bir kadın almasını kabul 

etmeliydi. Böylece Osmanlı kadını için bir çocuğun doğması ona 

önem kazandıran, değer verdiren ve güvenlik getiren büyük bir 

olaydır. (Caporal 129) 

Şüphesiz, modernizmle birlikte kadına atfedilen anlamlarda değişimler 

yaşanmıştır. Evlilikle ilgili yapılan düzenlemelerde aşamalı olarak, olumlu 

denilebilecek ilerlemeler kaydedildi. Ancak yine de, kadının öncelikli kimliğinin 

annelik olması gerektiği inancında bir kırılma olmadığı gibi, moderniteyle annelik, 

kadına kopmaz zincirlerle bağlandı.  

Edebî bağlamda anneliğin işlenişi ise Tanzimat’tan itibaren bu türden 

söylemlerin dışında bir alanda ilerledi. Osmanlı’da aşk, evliliğin kurulma aşamasında 

da göz önünde bulundurulması gereken bir değer olarak kendine yer açmaya 

çalışırken romanlarda yasak aşkın ve anneliğin biraradalığı ancak zorla evlendirilme 

gibi belirli kurgusal ögelerle mümkün oldu. Evlilik dışında, ama kötü koşullara 

maruz kalmadan anne kimliği olan ve yasak aşk peşinde koşan kadınlar ise, okurun 

iyi duygular beslemesine ya da empati kurmasına imkân tanımayacak ölçüde kötü 

kadın karakterlerdi.  Dolayısıyla Osmanlı’da “kurban” kadının yasak aşkı, önemli 

ölçüde anneliğin dışarıda bırakılmasıyla sağlandı. Kadın özgürleşmesi ne kadar 

desteklenilirse desteklensin, annelik hâlâ dokunulmaz bir alandı. 

Osmanlı edebiyatını, modernizm ekseninde okuma çalışmalarında, 

romanların merkezinde modern kadın karakterlerin bulunması, yasak aşkın kendine 



74 

yer açması, toplumsal açıdan kadın imgesinde bir değişim yaşandığı düşüncesini 

telkin eder. Bununla birlikte anneliğe dair geliştirilen bu hassasiyetle kadın 

özgürlüğünün ancak belirli sınırlar içinde olumlu karşılandığını belirtmek gerekir. Bu 

noktada, Ayşegül Baykan’ın, Denise Riley’den hareketle, “…Erkekler toplumun ve 

tarihin içine ‘sürüklendiler’ ve kendini düşüncesinin nesnesi yapabilen ahlâkî 

varlıklar olarak kavramsallaştırıldılar. Kadınlar ise hiçbir zaman bireyler olarak 

algılanmadılar; topluma ‘lazım’ oldukları düşünüldüğü için doğrudan toplumsallık 

kategorisinin içinde tanımlanabildiler.” (17-18) açıklaması aydınlatıcı olacaktır. 

Nitekim, romanlarda kadınların yasak aşk dolayısıyla verili değer yargılarına karşı 

çıktığı, bu yolla da bireysel arzuların toplumsal yapının üstünde tutulduğu öne 

sürülebilir. Ama bireysel arzuların alanının anneliğin dışarıda bırakılmasıyla zaten 

toplumsal bir tehdit içermediğini söylemek gerekir. Dolayısıyla edebiyatta da kurban 

kadının bireysel bir kimlikle tanımlanabilmesi, ancak temeli annelik olan toplumsal 

kimliğe karşı tehdit içermemesi koşuluyla kurulmuştur.  Tanzimat dönemi edebiyatı, 

dönemin kadın konusunda yapılan tüm çalışmalara ve bu çalışmalarda annelik rolüne 

atfedilen büyük öneme rağmen, “alafranga züppe”ler üzerinden okunurken Servet-i 

Fünûn edebiyatı da merkezine kadını, anne rolünü belirsizleştirerek taşıyabilmiştir.  

Ahmet Murat Aytaç’a göre, “Duygu dünyasının yazılı kültür ile 

kaynaşmasının bir başka sonucu da, edebiyat ile kişisel yaşamlar arasında kurulan 

bağın güçlenmesiyle olmuştur. Edebiyat alanında insan yaygın bir şekilde merkezi 

bir sorun olmaya başlamıştır.” (98) Aytaç’ın çıkarımı üzerinden de roman ve 

bireyselleşme arasında girift bir bağ olduğu söylenilebilecektir. Öte yandan sözü 

edilen bu bağın, Osmanlı romanına taşınma biçiminde kadının bireysel ve toplumsal 

kimliğinin çatıştığı da ileri sürülebilir.  Kadının bireysel kimliğinin, anne olmadığı 

koşulda mümkün olması;  anne olduğu dolayısıyla da toplumsal kategoriye dâhil 



75 

edildiği konumda da bireysel arzuların dışarıda bırakılması zorunluluğu, Osmanlı 

romanında kadın karakterlerin inşası sürecinde etkili olmuştur. Kadını, anne 

kimliğini koruma altına alarak özgürleştirmeye çalışmak ise kadın özgürlüğü 

sorununu, kadına özgü bir söyleme değil, eril bir söyleme eklemler. Kadın, eğitimden 

evliliğe uzanan bir alanda erkeklerle eşit haklar için mücadele ederken bu süreçte 

elde ettiği kazanımların, erkekler dünyasında varolabilmeye katkısı, annelikle birlikte 

giderek zayıflar. Nitekim, erken dönem feministleri tarafından da kadının 

erkeksileşerek özgürleşmemesi gerektiği üzerinde durulur. Kadının ilerlemesinin 

gerekli olduğu, ancak bu ilerlemenin temel kadınlık görevlerini ihmal etmeden 

sağlanması gerektiği ise anneliği kadın özgürlüğü sorununun merkezine taşımıştır.  

 



76 

SEÇİLMİŞ BİBLİYOGRAFYA 

 

 

 

 

Adıvar, Halide Edip. Handan. İstanbul: Can Yayınları, 2010. 

 

Ağaoğlu, Adalet. Dar Zamanlar I:Ölmeye Yatmak. İstanbul: YKY, 2005. 

 

Ahmed Midhat Efendi. Felatun Bey ile Rakım Efendi. Haz. Kerim Çetinoğlu. 

İstanbul: Beyaz Balina Yayınları, 2005. 

 

Aytaç, Ahmed Murat. Ailenin Serencamı. Ankara: Dipnot Yayınları, 2012. 

 

Badinter, Elizabeth. Kadınlık mı Annelik mi. Çev.Ayşen Ekmekci. İstanbul: İletişim 

Yayıncılık, 2011.  

 

____________. Annelik Sevgisi. Çev. Kâmuran Çelik. İstanbul: Afa Yayınları, 1992. 

 

Baykan Ayşegül ve Belma Ötüş Baskett. Nezihe Muhittin ve Türk Kadını 1931. 

İstanbul: İletişim Yayınları, 1999. 

 

Benhabib Şeyla. Modernizm, Evrensellik ve Birey. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1999. 

 

Caporal, Bernard. Kemalizmde ve Kemalizm Sonrası Türk Kadını. Çev. Ercan 

Eyüboğlu. Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 1982. 

 

Çakır, Serpil. Osmanlı Kadın Hareketi. İstanbul: Metis Yayınları, 2011. 

 

Demirdirek, Aynur. Osmanlı Kadınlarının Hayat Hakkı Arayışının Bir Hik[â]yesi. 

Ankara: İmge Kitabevi, 1993 

 

Duben, Alan ve Cem Behar. İstanbul Haneleri. İstanbul: İletişim Yayınları, 1998. 

 

Eradam, Yusuf. “Aşkın Sözü Kördür: Batı’nın Aşk Pazarı ve Paradigmaları Üzerine 

Bir Deneme”. Doğu Batı 27 (Mayıs, Haziran, Temmuz 2004): 63-80 

 

Güntekin, Reşat Nuri. Damga. İstanbul: İnkılâp Kitabevi, 1995. 

 

____________. Ateş Gecesi. İstanbul: İnkılâp Kitabevi, 1988.  

 

Gürbilek, Nurdan. Kör Ayna, Kayıp Şark. İstanbul: Metis Yayınları, 2007. 



77 

 

Kandiyoti, Deniz. Cariyeler Bacılar Yurttaşlar. İstanbul: Metis Yayınları, 1997. 

 

Kemal, Namık. İntibah. Günümüz diline uyarlayan: Seyit Kemal Karaalioğlu. 

İstanbul: İnkılâp Kitabevi, 2009. 

 

Maden, Sedat. “Aşk-ı Memnû ve Madam Bovary Romanlarında Kadınların 

Yönlendirdiği Olay Örgüsü”. Türklük Bilimi Araştırmaları Dergisi 24 (Güz 

2008): 79-97. 

 

Mann, Thomas. Değişen Kafalar. Çev. Cevdet Yıldız. İstanbul: Babil Yayınları, 

2004. 

 

Nabizade, Nâzım. Zehra. Haz. Mustafa Nihat Özön. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1969. 

 

Nahid, Haşim ve Şeyhülislâm Mustafa Sabri. “Aile Hayatı, Tesettür Meselesi, Kadın 

Hukuku”. Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi III. Ankara: T:C 

Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992. 

 

Okay, Cüneyd. Osmanlı Çocuk Hayatında Yenileşmeler 1850-1900. İstanbul: 

Kırkambar Yayınları, 1998. 

 

Parla, Jale. Babalar ve Oğullar: Tanzimat Romanının Epistemolojik Temelleri. 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2010. 

 

Peirce, Leslie P. “ Ekberiyet, Cinsellik ve Toplum Düzeni: Modern Dönemin 

Başlangıcında Toplumsal Cinsiyetle İlgili Osmanlı Söz Dağarcığı”. Çev. 

Necmiye Alpay. Modernleşmenin Eşiğinde Osmanlı Kadınları. Ed. Madeline 

C. Zilfi. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2010. 

 

Rauf, Mehmet. Eylül. İstanbul: Ak Kitabevi, 1976. 

 

Recaizâde Mahmut Ekrem. Araba Sevdası. Haz. Kemal Bek. İstanbul: Bordo Siyah, 

2009. 

 

Rıza, Ahmed. “Vazife ve Mesuliyet: Kadın”. Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde 

Türk Ailesi III. Ankara: T:C Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992. 

 

Rousseau, Jean-Jacques. Emil Yahut Terbiyeye Dair. Haz. Ülken, Hilmi Ziya ve 

diğerleri. İstanbul: Türkiye Yayınevi, 1966. 

 

Tanpınar, Ahmed Hamdi. Huzur. İstanbul: YKY, 2002. 

 

Tarhan, Belkıs Ayhan ve Funda Bekâr. “Batı Dolayımıyla Aşk Temsilleri: Romantik 

ve Seyirlik Aşk Hikâyeleri”. Doğu Batı 27 (Yaz 2004): 233-246 

 

Samipaşazade, Sezai. Sergüzeşt. Günümüz diline uyarlayan: Fâzıl Yenisey. İstanbul: 

İnkılâp ve Aka Kitabevleri, 1978. 

 



78 

Serdar, Ali. “Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın Romanlarında Ahlak Sorunsalı”. 

Yayımlanmamış doktora tezi. Ankara: Bilkent Üniversitesi, 2007. 

 

Sınar, Alev. Hikâye ve Romanımızda Çocuk (1872-1950). İstanbul: Alfa Yayınları, 

1997. 

 

Stacey, Judith. “Aile Öldü Yaşasın Ailelerimiz”. Sosyalist Feminist Proje I. Çev. 

Özge Kelekçi. Ed.Nancy Holmstrom.. İstanbul: Kalkedon Yayıncılık, 2012. 

 

Timur, Taner. Osmanlı-Türk Romanında Tarih, Toplum ve Kimlik. Ankara: İmge 

Yayınları, 2002. 

 

Uşaklıgil, Halid Ziya. Aşk-ı Memnu. İstanbul: Özgür Yayınları, 2008. 

 

Yaşın, Yael Navaro. “ Evde Taylorizm: Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk yıllarında ev 

işinin rasyonelleşmesi (1928-40)”. Toplum ve Bilim 51(Bahar2000): 51-73. 

 

Yavuz, Hilmi. “Türk Romanında ‘Kadın’ Özgürlüğü ”. Zaman, 15 Aralık 2010. 

 

____________. “Kadın Özgürlük ve Anasoyluluk”. Zaman, 14 Aralık 2011. 

 

____________. Roman Kavramı ve Türk Romanı. Ankara: Bilgi Yayınevi, 1977. 

 



79 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

Seda Başer Çoban, 1981 yılında Ankara'da doğdu. Bilkent Üniversitesi İletişim ve 

Tasarım bölümünden 2004 yılında mezun olduktan sonra reklam ajansı, dergi ve 

prodüksiyon firması gibi medya alanında faaliyet gösteren kuruluşlarda çalıştı. 2009 

yılında iş hayatını bırakarak Bilkent Üniversitesi Türk Edebiyatı Bölümü’nde yüksek 

lisans çalışmalarına başlayan Başer Çoban, halen Ankara’da yaşamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


