
 

T.C.  

ÜSKÜDAR ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

KLİNİK PSİKOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

YETİŞKİNLERDE AFFETME İLE MERHAMET VE BİLGELİK 

ARASINDAKİ İLİŞKİNİN İNCELENMESİ 

 

 

 

 

Şeyma NURDOĞAN DAKESOĞLU 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Tayfun DOĞAN 

 

 

 

 

İSTANBUL-2025



T.C.  

ÜSKÜDAR ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

KLİNİK PSİKOLOJİ ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

YETİŞKİNLERDE AFFETME İLE MERHAMET VE BİLGELİK 

ARASINDAKİ İLİŞKİNİN İNCELENMESİ 

 

 
 

 

 

Şeyma NURDOĞAN DAKESOĞLU 

 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Tayfun DOĞAN 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL-2025



i 

YEMİN METNİ 

Bu çalışmanın kendi tez çalışmam olduğunu, planlanmasından yazımına kadar 

hiçbir aşamasında etik dışı davranışımın olmadığını, tezdeki bütün bilgileri akademik ve 

etik kurallar içinde elde ettiğimi, tez çalışmasıyla elde edilmeyen bütün bilgi ve 

yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. 

Tarih  

Şeyma NURDOĞAN DAKESOĞLU 

………………………



ii 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmanın hazırlanmasında rehberliğiyle yolumu aydınlatan, bilgi ve 

tecrübesiyle bana ilham veren değerli danışmanım Prof. Dr. Tayfun DOĞAN’a en derin 

teşekkürlerimi sunarım. Kendisinin akademik rehberliği, yalnızca bu çalışmanın değil, 

aynı zamanda bilimsel düşünce dünyamın şekillenmesinde de önemli bir rol oynamıştır.  

Yaşamım boyunca bana sevgi ve güven aşılayan, her an yanımda hissettiğim 

sevgili annem Nigar Nurdoğan ve babam Mehmet Nurdoğan’a sonsuz minnettarım. 

Onların varlığı ve duaları, benim için her zaman güçlü bir motivasyon kaynağı olmuştur. 

Bu süreçte de eksilmeyen destekleriyle beni her adımda yüreklendirdiler. 

Kardeşlik bağıyla bana güven veren, her zorlu anda varlıklarını hissettiğim sevgili 

abim M. Enes Nurdoğan ve ablam Hanife Güllü’ye de yürekten teşekkür ederim. Onların 

manevi desteği ve yoldaşlığı, bu zorlu süreçte yolumu daha kolay kıldı. 

Hayatımın her döneminde yanımda olan, sevgisi ve inancıyla bana güç veren 

değerli eşim Kamil Dakesoğlu’na da en içten şükranlarımı sunuyorum. Bu çalışmanın 

tamamlanmasında gösterdiği sabır, özveri ve destek, benim için paha biçilemez bir değere 

sahiptir. Onun varlığı, bana yalnızca bu süreçte değil, hayatın her anında büyük bir güç 

ve huzur kaynağı olmuştur. 

 

 



iii 

ÖZET 

YETİŞKİNLERDE AFFETME İLE MERHAMET VE BİLGELİK ARASINDAKİ 

İLİŞKİNİN İNCELENMESİ 

Bu çalışma, yetişkinlerde affetme, merhamet ve bilgelik arasındaki ilişkileri 

incelemiştir. Çalışmaya 368 (269 kadın/99 erkek) kişi katılmıştır. Araştırmada veri 

toplama araçları olarak Heartland Affetme Ölçeği, Merhamet Ölçeği, San Diego Bilgelik 

Ölçeği  ve Kişisel Bilgi Formu kullanılmıştır. Bulgular, affetme ile merhamet arasında 

pozitif (r = 0,182, p < 0,001) ve affetme ile bilgelik arasında pozitif (r = 0,435, p < 0,001) 

bir ilişki içinde olduğunu göstermiştir. Bilgelik ile merhamet arasında ise pozitif (r = 

0,422, p = p < 0,001) bir ilişki saptanmıştır. Regresyon analizi, merhametin affetme 

düzeyindeki varyansın %4,5’ini açıkladığını (R² = 0,045), bilgelik ise affetme 

düzeyindeki varyansın %19,5’ini açıkladığını (R² = 0,195) ortaya koymuştur. Yaş, 

cinsiyet, eğitim durumu ve medeni durumu gibi demografik faktörlerin, affetme üzerinde 

anlamlı bir etkisi gözlenmemiştir. Bu bulgular, affetme süreçlerinde bilgelik ve 

merhametin kritik bir öneme sahip olduğunu vurgulamaktadır. Çalışma, affetme, 

merhamet ve bilgelik arasındaki ilişkileri ele alarak hem teorik literatüre hem de 

psikolojik danışmanlık uygulamalarına katkı sağlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Affetme, Merhamet, Bilgelik, Ruh Sağlığı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

ABSTRACT 

EXAMINING THE RELATIONSHIP BETWEEN FORGIVENESS, 

COMPASSION, AND WISDOM IN ADULTS 

This study examined the relationships between forgiveness, compassion, and 

wisdom in adults. A total of 368 participants (269 women and 99 men) took part in the 

study. Data collection tools included the Heartland Forgiveness Scale, Compassion Scale, 

San Diego Wisdom Scale, and a Personal Information Form. The findings revealed a 

positive relationship between forgiveness and compassion (r = 0.182, p < 0.001) and 

between forgiveness and wisdom (r = 0.435, p < 0.001). Additionally, a positive 

relationship was found between wisdom and compassion (r = 0.422, p < 0.001). 

Regression analysis showed that compassion accounted for 4.5% of the variance in 

forgiveness levels (R² = 0.045), while wisdom accounted for 19.5% of the variance in 

forgiveness levels (R² = 0.195). Demographic factors such as age, gender, education level, 

and marital status did not have a significant impact on forgiveness. These findings 

highlight the critical importance of wisdom and compassion in forgiveness processes. By 

addressing the relationships between forgiveness, compassion, and wisdom, the study 

contributes to both theoretical literature and psychological counseling practices. 

Keywords: Forgiveness, Compassion, Wisdom, Mental Health 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

İÇİNDEKİLER 

YEMİN METNİ ............................................................................................................... i 

TEŞEKKÜR .................................................................................................................... ii 

ÖZET  .............................................................................................................................. iii 

ABSTRACT  ................................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... v 

TABLOLAR DİZİNİ ................................................................................................... viii 

1. GİRİŞ  .......................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Amacı ............................................................................................... 4 

1.2. Araştırmanın Önemi ............................................................................................... 5 

1.3. Araştırmanın Soruları ............................................................................................. 6 

1.4. Araştırmanın Sınırlılıkları ...................................................................................... 6 

1.5. Araştırmanın Varsayımları ..................................................................................... 7 

1.6. Tanımlar ................................................................................................................. 7 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE ARAŞTIRMALAR ............................................... 8 

2.1. Affetme Kavramı ................................................................................................... 8 

2.1.1. Affetme Üzerine Teorik Modeller ................................................................. 10 

2.1.1.1. REACH Modeli ..................................................................................... 10 

2.1.1.2. Affetme Süreci Modeli .......................................................................... 12 

2.1.1.3. Motivasyonel Değişim Modeli .............................................................. 14 

2.1.1.4. Hall ve Fincham’ın Kendini Affetme Modeli ........................................ 17 

2.1.1.5. Hargrave’nin Affetme Modeli ............................................................... 18 

2.1.2. Affetme Türleri .............................................................................................. 20 

2.1.2.1. Kendini Affetme .................................................................................... 20 

2.1.2.2. Başkalarını Affetme ............................................................................... 22 

2.1.2.3. Durumsal Affetme ................................................................................. 24 

2.1.3. Affetmenin Etkileri ........................................................................................ 28 

2.2. Merhamet Kavramı .............................................................................................. 36 

2.2.1. Merhamet Türleri........................................................................................... 39 

2.2.2. Merhamet Süreci ........................................................................................... 44 

2.2.3. Merhamet Üzerine Teorik Modeller .............................................................. 46 



vi 

2.2.3.1 Paul Gilbert’in Merhamet Odaklı Terapi Modeli (Compassion Focused 

Therapy - CFT) ................................................................................................... 46 

2.2.3.2. Kristin Neff’in Öz-Merhamet Modeli (Self-Compassion Model) ......... 47 

2.2.3.3. Tania Singer ve Olga Klimecki’nin Nörobilimsel Merhamet Modeli ... 47 

2.2.3.4. Lazarus ve Lazarus’un Bilişsel Değerlendirme Teorisi (Cognitive 

Appraisal Theory) ............................................................................................... 48 

2.2.3.5. David Batson’ın Empati-Altruizm Hipotezi (Empathy-Altruism 

Hypothesis) ......................................................................................................... 49 

2.2.3.6. Goetz, Keltner ve Simon-Thomas’ın Evrimsel Merhamet Teorisi ........ 50 

2.2.4. Merhametin Etkileri....................................................................................... 51 

2.3. Bilgelik Kavramı .................................................................................................. 55 

2.3.1. Bilgelik Üzerine Teorik Modeller ................................................................. 58 

2.3.1.1. Bilgelik Paradigması - Paul Baltes ve Ursula Staudinger ...................... 58 

2.3.1.2. Üç Boyutlu Bilgelik Modeli - Monika Ardelt ....................................... 60 

2.3.1.3. Denge Teorisi - Robert Sternberg .......................................................... 61 

2.3.1.4. MORE Modeli - Judith Glück ve Susan Bluck ...................................... 63 

2.3.2. Bilgeliğin Etkileri .......................................................................................... 65 

3. YÖNTEM .................................................................................................................. 68 

3.1. Araştırma Modeli ................................................................................................. 68 

3.2. Evren ve Örneklem .............................................................................................. 69 

3.2.1. Örneklem Grubunun Demografik Değişkenlerinin Betimsel İstatistikleri .... 69 

3.3. Veri Toplama Araçları ......................................................................................... 71 

3.3.1. Kişisel Bilgi Formu ....................................................................................... 71 

3.3.2. Heartland Affetme Ölçeği ............................................................................. 71 

3.3.3. Merhamet Ölçeği ........................................................................................... 72 

3.3.4. San Diego Bilgelik Ölçeği ............................................................................. 72 

3.4. Verilerin Toplanması ........................................................................................... 73 

3.5. Verilerin Analizi ................................................................................................... 73 

4. BULGULAR VE YORUMLAR .............................................................................. 75 

4.1. Araştırmada Kullanılan Ölçeklerin Toplam Puanlarının Betimleyici İstatistik 

Sonuçları ..................................................................................................................... 75 

4.2. Temel Değişkenler Arasındaki İlişkilere Dair Bulgular ...................................... 76 

4.3. Temel Değişkenler ile Demografik Değişkenler Arasındaki İlişkilere Dair 

Bulgular ....................................................................................................................... 78 



vii 

5. TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER .................................................................. 84 

5.1. Tartışma ................................................................................................................ 84 

5.1.1. Affetme ile Merhamet ve Bilgelik Değişkenleri ve İlişkilerine İlişkin 

Tartışma ................................................................................................................... 84 

5.1.1.1. Affetme ile Merhamet ............................................................................ 84 

5.1.1.2. Affetme ve Bilgelik ............................................................................... 88 

5.1.2. Affetme Değişkeni ve Demografik Değişkenlere İlişkin Tartışma ............... 90 

5.1.2.1. Cinsiyet Değişkenine İlişkin Tartışma ................................................... 91 

5.1.2.2. Yaş Değişkenine İlişkin Tartışma .......................................................... 94 

5.1.2.3. Medeni Durum Değişkenine İlişkin Tartışma ....................................... 97 

5.1.2.4. Eğitim Düzeyi Değişkenine İlişkin Tartışma ......................................... 98 

5.2. Sonuçlar................................................................................................................ 99 

5.3. Öneriler .............................................................................................................. 100 

5.3.1. Uygulayıcılara Yönelik Öneriler ................................................................. 100 

5.3.2. Araştırmacılara Yönelik Öneriler ................................................................ 101 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 103 

 



viii 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1: Katılımcıların cinsiyetlerine göre dağılımı ....................................................... 69 

Tablo 2: Katılımcıların yaşa göre dağılımı ..................................................................... 70 

Tablo 3: Katılımcıların medeni durumlarına göre dağılımı ............................................ 70 

Tablo 4: Katılımcıların eğitim düzeylerine göre dağılımı .............................................. 70 

Tablo 5: Katılımcıların çalışma durumlarına göre dağılımı ........................................... 70 

Tablo 6: Araştırmada kullanılan ölçek puanlarının çarpıklık ve basıklık değerleri ....... 74 

Tablo 7: Araştırma değişkenlerinin betimleyici istatistikleri ......................................... 75 

Tablo 8: Affetme değişkeni ve alt boyutları ile merhamet arasındaki ilişkilere yönelik 

pearson momentler çarpımı korelasyon analizi sonuçları ............................................... 76 

Tablo 9: Affetme değişkeni ve alt boyutları ile bilgelik arasındaki ilişkilere yönelik 

pearson momentler çarpımı korelasyon analizi sonuçları ............................................... 77 

Tablo 10: Affetme değişkeni ile merhamet ve bilgelik arasındaki ilişkilere yönelik 

pearson momentler çarpımı korelasyon analizi sonuçları ............................................... 77 

Tablo 11: Merhamet bağımsız değişkeninin affetme bağımlı değişkeni yordamasına 

ilişkin regresyon analizi sonuçları .................................................................................. 78 

Tablo 12: Bilgelik bağımsız değişkeninin affetme bağımlı değişkeni yordamasına ilişkin 

regresyon analizi sonuçları ............................................................................................. 78 

Tablo 13: Merhamet ve Bilgelik bağımsız değişkeninin affetme bağımlı değişkeni 

yordamasına ilişkin regresyon analizi sonuçları ............................................................. 78 

Tablo 14: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının cinsiyete göre farklılaşma durumu ile 

ilgili yapılan Bağımsız Grup t Testi sonuçları ................................................................ 79 

Tablo 15: Merhamet ve bilgelik değişkeninin cinsiyete göre farklılaşma durumu ile ilgili 

yapılan Bağımsız Grup t Testi sonuçları ......................................................................... 80 

Tablo 16: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının yaşa göre farklılaşma durumu ile ilgili 

yapılan Bağımsız Grup t Testi sonuçları ......................................................................... 80 

Tablo 17: Merhamet ve bilgelik değişkeninin yaşa göre farklılaşma durumu ile ilgili 

yapılan Bağımsız Grup t Testi sonuçları ......................................................................... 81 

Tablo 18: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının medeni duruma göre farklılaşma 

durumu ile ilgili yapılan Bağımsız Grup t Testi sonuçları .............................................. 81 

Tablo 19: Merhamet ve bilgelik değişkeninin cinsiyete göre farklılaşma durumu ile ilgili 

yapılan Bağımsız Grup t Testi sonuçları ......................................................................... 81 



ix 

Tablo 20: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının eğitim düzeyi göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını belirlemek üzere yapılan Tek Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) 

sonuçları .......................................................................................................................... 82 

Tablo 21: Merhamet ve bilgelik değişkenlerinin eğitim düzeyine göre farklılaşıp 

farklılaşmadığını belirlemek üzere yapılan Tek Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) 

sonuçları                                                                                                                           83 

 

 

 



1 

1. GİRİŞ 

İnsanlığın tarihi başladığı andan itibaren bireyler çevresiyle etkileşim haline 

girmiştir. Bu etkileşim tek yönlü olmaktan ziyade bir karşılıklılık içerir. Birey kimi zaman 

çevreyle, diğer insanlarla hatta kendisiyle sürekli olarak bir ilişki kurar. Kurulan bu ilişki 

sırasında bazı zamanlarda işler yolunda gitmeyebilir. Etkileşim döngüsünde bu kırılma 

anında karşımıza iyileşme sürecini başlatan affetme mekanizması çıkar. Affetme temel 

olarak bireyin kendisine yapılan haksızlık davranışlar sonucunda karşısındaki kişiye karşı 

kendisinde meydana gelen kin veya öfke gibi negatif duyguların yerine, şefkat ve hoşgörü 

gibi olumlu bir karşılık göstermesidir (Enright, 2011). Affetmek, kişinin zihinsel ve 

fiziksel sağlığı için önemli yararları olduğu bilinen fakat karmaşık bir süreci barındıran 

psikolojik bir karardır. Affetme gerçekleştirilebildiğinde kişinin stresini azaltabilen ve 

psikolojik dayanıklılığını artırabilen duygu odaklı bir başa çıkma stratejisini uygulamış 

olur ve bulunduğu durumla aktif olarak başa çıkmaya çalıştığı söylenebilir ( Worthington 

ve Scherer, 2004 ). Affetmenin kararlı bir süreci içine almaktadır, affetme için kendi 

içimizde bir düzenleme yapmamız gerektiği ve benliğimizi istekli hale getirmemiz 

gerekmektedir ( Myerberg, 2011 ). Affetme süreci çoğu zaman zor gibi gözükebilir fakat 

öğrenilebilir ve yaşanılan durumlara özgü olarak uygulanabilir; olası faydaları arasında 

kaygı ve depresyonun azalması, kişinin öz saygının artması ve geleceğine dair istenilen 

bir yaşama umudu olma gibi potansiyel yararlarından söz edilebilir ( Enright, 2020 ). 

Affetme kişinin kendisine yapılan olumsuz davranışları kabul etmesi ve onlarla 

yaşamını sürdürmesini içermemektedir tam aksine hata yapan kişiye duyacağı merhamet 

ışığında empati geliştirmesini ve onun da insan olduğunu anlamasını sağlar böylece 

affetme süreci, kişinin öncelikle kendisini iyileştirmesini ve uygulandığı takdirde 

haksızlık yapan kişiyi insani bir görüşle başka bir ifade ile hata yapabilen bir bakış 

açısıyla görmesine olanak tanır. Affetmek bakıldığında sadece bir anlık eylem olarak 

görülemez, affettim, şeklinde bir cümle ile geçiştirebilecek basit bir ifade değildir. Hata 

yapan kişi ile yaşanılan geçmişi, kişinin kendi yaşamı içerisinde yaşadıklarını içeren 

ayağı geçmişte bulunan bir eylemdir. Bireyin kendi yaralarına merhem olma ve gelecekte 

daha sağlıklı ilişkiler kurabilmesi için olumsuz duygulardan kurtulmalarını ve hayatları 

üzerindeki kontrolü yeniden kazanmalarını sağlayan bilgece bir seçimdir (Enright, 2020). 

Kişi burada karşısındaki affetme sürecine girdiğinde bilge bir kişi gibi affetmenin 

kendisini duygusal bir selin içinde kaybolduğu ve derinlerine hapsolduğu bir 



2 

hapishaneden kurtararak özgürleşmeyi seçtiği ve böylece kişinin daha derin bir bakış 

açıyla kendi iç huzuru için geliştirdiğini bir yoldur.  

Bilgelik bir durumu geniş bir perspektiften farklı bakış açılarıyla görebilme 

yetisidir. Bilge bir insan, sadece yaşanılan ve o andaki olayı değil, olayların ardındaki 

sebepleri de anlayarak affetmenin bireyin kendi için gerekliliğini görmesini yardımcı olur 

(Ardelt, 2004). Bilgeliği duygusal boyutu ile ele aldığımızda merhameti içeren bir bakış 

açısıyla karşılaşıyoruz. Başkalarının bize yaptığı hatalara karşın daha yumuşak huylu ve 

hoşgörülü olabilmeyi bu sayede ise başkalarının hatalarını daha iyi anlamlandırmayı ve 

affetme sürecini kolaylaştırdığı söylenebilir (Ardelt, 2011).  

Affetme kişinin kurduğu sosyal ilişkilerde yapılan hata ile sekteye uğrayan 

kişilerarası ilişkilerinin sürekliliği teşvik eden bir prososyal davranış şeklinde ifade 

edilebilir. Affetme, kişinin zarar gördüğü kişi ve durumlara rağmen ilişkilerine devam 

etmesini mümkün kılan duygusal ve motivasyonel bir dönüşümü içinde barındırdığı için 

ayrıca kişinin sosyal refahını arttırabileceği söylenebilir (McCullough, 2000). 

Merhamet çevremizde acı çeken bir kişinin yaşadığı duruma karşı duyarlı 

olabilmeyi ve yaşanılan durumu hafifletmek amacıyla çaba göstermeyi içerir. Ayrıca 

kişinin karşısındaki bireyin çektiği sıkıntı veya zorlu yaşam olaylarını fark etmesini ve 

ona yardım etme güdüsüyle harekete geçmesini içermektedir (Nussbaum, 2001; 

Nussbaum, 2017). Bu bakış açısıyla bakıldığında başka kişilerin yaptığı hatalara karşı 

merhamet göstermek affetme sürecinin bir başlatıcısı olarak görülebilir. Merhamet 

duyulduğu takdirde kişi karşısındakini daha iyi anlama konusunda çaba göstererek farklı 

yönleriyle durumu değerlendirebilir ve kişiyi affetmeyi tercih edebilir.  

Yaşam içerisinde pek çok duygusal süreçten geçeriz. Bu süreçler içerisinde 

affetme kavramı hayatımızda yer alır. Affetme; bireylerin geçmiş yaşamlarından bugüne 

taşıdıkları kırgınlık ve kızgınlıklarını, şuan ki yaşamlarının olumsuz etkilenmesini 

engellemek ve huzura kavuşmak amacıyla yeniden çerçevelemeleri ve gelecekteki 

ulaşmak istediği yaşamı için yeniden başlamaları sürecidir (Tibbits ve diğerleri, 2006). 

Affetme süreci fail (suçu işleyen) ile mağdur(suça maruz kalan) arasında gerçekleşir.  Bu 

süreci etkileyen birden fazla değişken vardır. Genel hatları ile sınıflandırdığımızda 

affetme sürecinde etkili mekanizmaların; olayın genel içeriği, olayın mağdur ve faile göre 

öznel bağlamı, mağdur ve failin kişisel özellikleri, aradaki ilişkinin niteliği, kişilerarası 



3 

olaya yönelik yanıtların etkili olduğu söylenebilir (Worthington and Wade, 1999). 

Kişilerarası süreçlerin devamı için affetmenin yeri önemlidir. Kişilerarası ilişkilerimizde 

diğer insanların davranışlarından zarara uğradığımızda, nasıl dönüt vereceğimiz 

konusunda birçok ihtimal vardır. Genellikle davranışlarımızı öncelikle kendi psikolojik, 

sosyolojik ve biyolojik bütünlüğümüzü ve bireysel güvenliğimizi koruma güdüsüyle 

yönetiriz. Yapılan davranışın aynısı ile karışık vermek, durumdan kaçınmak ya da 

görmezden gelmek, fail hakkında arkasından konuşmak ya da ilişkiye son vermek gibi 

dışa dönük davranışlar gösterebiliriz (McCullough, Sandage and Worthington, 1997). 

Affetme sürecini ve sonrasını kolaylaştıran ve zorlaştıran faktörler araştırmacılar 

tarafından ilgi gören bir alan oldu (McCullough, Worthington ve Rachal, 1997). 

Araştırmacılar empati, duygusal zeka, özür dilemenin affetmeyi kolaylaştırırken, 

narsisizm, gurur ve öfkenin affetme sürecini zorlaştırdığını gösterdiler. Temel sağlıklı 

niteliğin tanımlanmasına ve geliştirilmesine odaklanılan terapi yaklaşımlarında sekiz 

sağlıklı nitelik tanımlanır. Sakinlik, bilgelik, merak, merhamet, güven, cesaret, 

yaratıcılık, bağlantılılık olarak temsil edilen niteliklerin herkesin doğasında bulunur ve 

kabul edildiğini, ancak içimizdeki iç çatışmalar veya "parçalar" nedeniyle nasıl 

belirsizleşebileceğini veya erişilemez hale gelebileceğini açıklanır (Schwartz ve Sharpe, 

2011). Sağlıklı, iyileştirici ve yaratıcı nitelikler olarak adlandırılan bu nitelikler 

refahımıza ve büyümemize olumlu katkıda bulunurlar. İyileşmeye yardımcı oluyorlar 

çünkü duygusal yaraları veya zorlukları ele almamıza ve bunların üstesinden gelmemize 

yardımcı oluyorlar. Hayata yenilik ve esneklikle yaklaşmamıza olanak tanırlar. Ayrıca 

bireyler kendi içindeki bu nitelikleri tanıyarak ve besleyerek duygusal refahı, 

dayanıklılığı ve kişisel gelişimi destekleyebilir. Bireylerin iç ve dış dünyalarında daha 

fazla uyum ve denge elde etmek için bu temel niteliklere erişmeleri ve bunları 

bütünleştirmelerine yardımcı olmak önemlidir (Engler ve Fulton, 2012). İçimizde olup 

bitenleri önemsememiz ve duymamız için bilgelik ve merhamet geliştirmemiz 

gerekmektedir. Böylece doğal ve yardımsever bir zihin durumuna gelebilir ve affetmeye 

hazır olabiliriz. 

Alınyazının da affetme sürecinin başarılı olabilmesi için hem merhamet hem de 

bilgelik erdemlerinin önemli olduğu vurgulanır. Merhamet, bireyin affetmesini mümkün 

hale getirir, bilgelik ise affetmenin daha derin anlamını ve uzun vadeli sonuçlarını 

kavrayarak affetme sürecini destekler. Bu iki erdem, affetmenin sadece bireysel bir 

iyileşme değil, toplumsal barışın ve uyumun da anahtarı olduğunu gösterir. Bu sebeple 



4 

araştırmada affetme ile ilgili olan merhamet ve bilgelik faktörlerinin üzerinde 

durulmuştur.  Affetmenin çeşitli değişkenlerle, merhamet ve bilgelik ile ilişkisi 

incelenmiştir. 

1.1. Araştırmanın Amacı 

Bu tez çalışmasının temel amacı, 18-65 yaş arası yetişkin bireylerde affetme, 

merhamet ve bilgelik kavramları arasındaki ilişkiyi detaylı bir şekilde incelemek ve bu 

ilişkilerin bireylerin psikolojik süreçlerindeki etkilerini anlamaya yönelik bir katkı 

sağlamaktır. Araştırma, affetmeyi merhamet ve bilgelik kavramlarıyla bütünleştirerek 

değerlendirmeyi hedeflemektedir. Bu bağlamda, affetmenin bireysel psikolojik iyilik hâli 

üzerindeki olumlu etkileri, merhametin kolaylaştırıcı ve bilgeliğin düzenleyici rolleri 

çerçevesinde incelenecektir. 

Çalışma, affetme eğiliminin bireylerin demografik özelliklerine bağlı olarak nasıl 

farklılık gösterdiğini anlamayı amaçlamaktadır. Bu kapsamda, affetmenin cinsiyet, yaş, 

medeni durum, eğitim düzeyi, çalışma durumu ve genel yaşam algısı gibi değişkenlere 

göre istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık gösterip göstermediği analiz edilecektir. 

Affetmenin bu değişkenlerle ilişkisini ortaya koymak, bireylerin affetme süreçlerini 

etkileyen faktörlerin anlaşılmasına katkıda bulunacaktır. 

Bu tez, affetme, merhamet ve bilgelik arasındaki etkileşimlerin bir model 

çerçevesinde değerlendirilmesine odaklanarak, bireylerin duygusal süreçlerini anlamak 

ve bu süreçleri geliştirmek için öneriler sunmayı hedeflemektedir. Özellikle, bilgeliğin 

affetme sürecindeki rolünü ve merhametin bu sürece nasıl bir katkı sağladığını anlamak, 

bu alanlardaki literatür boşluklarını doldurmaya yönelik önemli bir adım olacaktır. 

Araştırma, gönüllü olarak katılım gösteren 18-65 yaş arası yetişkin bireylerden 

elde edilecek verilere dayanarak yürütülecek ve affetme, merhamet ve bilgeliği ölçen 

geçerli ve güvenilir psikometrik ölçekler kullanılacaktır. Bu sayede, bireylerin bu üç 

kavrama ilişkin eğilimleri hakkında derinlemesine bilgiler elde edilecektir. 

Sonuç olarak, bu çalışma hem teorik hem de pratik düzeyde katkılar sunmayı 

hedeflemektedir. Teorik düzeyde, affetme, merhamet ve bilgelik kavramlarının birbiriyle 

olan ilişkileri konusunda kapsamlı bir bilgi sağlamayı amaçlamakta ve bireylerin 



5 

psikolojik süreçlerini anlamaya yönelik öneriler geliştirilmesine ışık tutacaktır. 

Çalışmanın bulgularının, psikoloji alanındaki literatür zenginliğine katkı sağlayacağı ve 

bireylerin duygusal gelişimini desteklemek için uygulanabilir sonuçlar sunacağı 

düşünülmektedir. 

1.2. Araştırmanın Önemi  

Affetme, bireyin geçmişte maruz kaldığı haksızlıklar ve olumsuz deneyimlere 

yönelik geliştirdiği bir serbest bırakma süreci olarak, yalnızca bireysel iyilik hâli için 

değil, toplumsal uzlaşma ve barışın inşası için de temel bir role sahiptir. Ancak affetme 

sürecini yalnızca bireysel bir davranış ya da duygusal bir serbestlik olarak ele almak 

yetersiz kalır. Bu süreç, merhamet ve bilgelik gibi daha geniş ve derin kavramlarla 

etkileşim hâlindedir. Merhamet, kişinin hem kendine hem de başkalarına yönelik şefkat 

ve anlayış geliştirmesini sağlarken, bilgelik, affetme sürecinin rasyonel, duygusal ve 

ahlaki boyutlarını anlamlandırmayı mümkün kılar. Bu çalışma, affetme, merhamet ve 

bilgelik arasındaki bu çok boyutlu ilişkiyi klinik psikoloji perspektifinden sistematik bir 

şekilde ele almayı hedeflemektedir.  

Çalışmanın önemi, affetmenin bireylerin duygusal iyileşme ve travma sonrası 

büyüme süreçlerinde oynadığı temel rolü, merhamet ve bilgelikle ilişkilendirerek daha 

derin bir anlayış sunmasında yatmaktadır. Literatürde affetmenin bireysel iyilik hâli 

üzerindeki etkileri sıklıkla incelenmiş olsa da, merhametin bu süreçteki katalizör etkisi 

ve bilgeliğin duygusal düzenleme ile empati gelişimindeki düzenleyici rolü genellikle 

ihmal edilmiştir. Özellikle, affetmenin merhametle beslenmesi ve bilgelikle şekillenmesi, 

bireylerin sadece kendileriyle değil, aynı zamanda toplumsal bağlamdaki ilişkileriyle de 

daha sağlıklı bir uyum geliştirmelerini sağlar. Bu çalışma, affetme sürecinin bu karmaşık 

yapısını ortaya koyarak, bireylerin duygusal özgürlük ve psikolojik dayanıklılık 

kapasitelerini artırabilecek terapötik müdahale yollarına ışık tutmaktadır. 

Affetme, merhamet ve bilgelik kavramlarının etkileşimleri, yalnızca bireysel 

psikolojik sağlığı iyileştirmekle kalmaz, aynı zamanda toplumsal düzeyde barışın 

inşasına ve çatışmaların çözümüne de katkı sağlayabilir. Affetme, geçmişte yaşanan 

çatışmaların olumsuz etkilerini azaltırken, merhamet, empati ve bağışlayıcılığın 

gelişimini teşvik ederek bireylerin daha sağlıklı sosyal ilişkiler kurmasına olanak tanır. 

Bilgelik ise, bireylerin affetme sürecindeki bilişsel ve duygusal karmaşıklığı 



6 

anlamlandırmasını sağlayarak, daha bilinçli ve dengeli kararlar almalarını kolaylaştırır. 

Bu bağlamda, çalışmanın sonuçlarının yalnızca bireyler düzeyinde değil, toplumsal barış 

ve dayanışma süreçlerinde de geniş çaplı etkiler yaratması beklenmektedir. 

Bu çalışmanın özgün bir katkısı da, affetme, merhamet ve bilgelik kavramları 

arasındaki ilişkinin yalnızca teorik düzeyde ele alınmasıyla sınırlı kalmaması, aynı 

zamanda klinik uygulamalarda somut öneriler geliştirilmesine zemin hazırlamasıdır. 

Bunun yanı sıra, kendini affetme ve kendine merhamet süreçlerinin, bireyin kendilik 

algısını güçlendirdiği ve duygusal iyileşme kapasitesini artırdığı göz önünde 

bulundurularak, bu alanlarda daha spesifik klinik müdahaleler geliştirilebilir. 

Affetme ile merhamet ve bilgelik ile ülkemizde yapılan çalışmaların az sayıda 

olması ve kavramların alt yapısını anlama ile bu kavramları farklı değişkenlere göre ele 

almanın alanyazınına katkı sunacağı düşünülmektedir. Bu çalışmada günümüz insanının 

yaşadığı kişilerarası ilişkilerindeki kopmalar ve içsel süreçlerini düzenleyememesi göz 

önüne alındığında onarıcı bir faktör olarak affetme yönelimi ile merhametli ve bilge bir 

eğilim sergilemeye ilişkin çok daha geniş çerçevede ele alınmasının kişilerarası ve içsel 

süreçlerin yeniden düzenlenmesi üzerinde yeni bir perspektif sunabileceği 

düşünülmektedir.  

1.3. Araştırmanın Soruları 

 Yetişkinlerde merhamet affediciliği anlamlı düzeyde yordamakta mıdır? 

 Yetişkinlerde bilgelik affediciliği anlamlı düzeyde yordamakta mıdır? 

 Yetişkinlerde merhamet ve bilgelik birlikte affediciliği anlamlı düzeyde 

yordamakta mıdır? 

 Yetişkinlerin affetme, merhamet ve bilgelik düzeyleri demografik 

değişkenlere (cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim düzeyi, çalışma durumu) 

göre farklılaşmakta mıdır? 

  

1.4. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Araştırma gönüllü 18- 65 yaş arası yetişkinler ile sınırlı tutulmuştur. Araştırmada 

elde edilen sonuçlar Sosyo-demografik veri formu, Heartland Bağışlama Ölçeği, San 



7 

Diego Bilgelik Ölçeği ve Merhamet Ölçeği’nden elde edilen ölçümler ile sınırlı 

tutulmuştur. 

1.5. Araştırmanın Varsayımları 

Araştırma yapılan örneklemin evreni temsil ettiği varsayılmaktadır.  Araştırmaya 

katılan bireylerin Sosyo-demografik Veri Formu, Heartland Bağışlama Ölçeği, San Diego 

Bilgelik  Ölçeği ve Merhamet Ölçeği’nde yer alan soruları samimi ve gerçek durumlarını 

yansıtacak şekilde cevaplandırdıkları varsayılmaktadır. Araştırmada kullanılan veri 

toplama araçları ölçülen nitelikleri doğru ve objektif biçimde ölçebilecek niteliktedirler. 

1.6. Tanımlar 

Affetme; bir kişiye karşı yapılan haksızlık durumuna yanıt olarak duyulan kin, 

düşmanlık ve öfke gibi negatif duygulardan bilinçli bir şekilde vazgeçilmesi ve kişinin 

bu olumsuz duygulanımdan uzaklaştırarak kendini özgür bırakması olarak tanımlanmıştır 

(Enright ve Fitzgibbons, 2000) 

Bilgelik; yaşamın derin anlamını anlama, karmaşık durumlarda dengeli ve etik 

kararlar alabilme yeteneği ile ilişkilendirilen bir kavramdır (Ardelt, 2004). Ayrıca bilgelik 

kavramı yaşamın getirdiği belirsizlikler ve karşılaşılan zorlu durumlarla başa çıkmada 

istisnai bir tutum ve yargıya sahip olma durumu olarak tanımlabilir (Baltes ve Staudinger, 

2000) 

Merhamet; bir kişinin diğerlerinin duyduğu acılarına gösterdiği duygusal tepki ve 

diğerinin yaşadığı acıyı hafifleterek azalmasına yardımcı olma isteği şeklinde 

tanımlanabilir (Lazarus, 1991) Ayrıca merhamet diğerlerinin yaşadıklarını ve 

hissettiklerini fark etme ve anlamayı da içerir (Goetz, Keltner ve Simon-Thomas ,2010).  



8 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE ARAŞTIRMALAR 

2.1. Affetme Kavramı  

Affetme, bireyin kendisine zarar veren kişiye karşı beslediği olumsuz duyguları 

bırakması ve bu kişiyi koşulsuz olarak kabul etmesi süreci olarak tanımlanır (Enright ve 

diğerleri, 1992). McCullough, Pargament ve Thoresen (2000), affetmeyi hem bireysel 

hem de ilişkisel bir süreç olarak tanımlar ve affetmenin sosyal bağları yeniden inşa etme 

potansiyelini vurgular. 

Affetme, genellikle benzer kavramlardan ayırt edilmesi gereken bir süreçtir. 

Affetme kavramı, mazur görme, unutma veya uzlaşma gibi diğer kavramlardan farklıdır 

(Fincham, Jackson ve Beach, 2005).  Mazur görme kişinin, zarar veren davranışı haklı 

çıkarmaya çalışmasıyken affetme, zarar veren davranışı mazur göstermeden kişinin 

kendini duygusal olarak özgürleştirmesini içerir. Affetmede ise zarar verici eylem haklı 

çıkarılmaz veya meşrulaştırılmaz. Birey, olayın olumsuz etkilerini kabul eder ancak 

duygusal yükünü bırakır. Mazur görme olmadan da affetme gerçekleşebilir (Murphy, 

2003). Unutma olayın zihinsel olarak silinmesi olup affetme ise olayın silinmesi değil, 

olayın farklı bir perspektiften değerlendirilmesini gerektirir (Fincham ve diğerleri, 2005). 

Unutma, olayın zihinsel olarak silinmesini veya öneminin yitirilmesini ifade eder. 

Affetme, olayın hatırlanmasını gerektirir ancak bu hatırlamanın duygusal olarak nötr bir 

hâle gelmesini sağlar. Affetme, unutmayı değil, olayla yüzleşmeyi ve bu bağlamda 

olumlu bir duygusal dönüşüm geçirmeyi içerir. Haklı çıkarma, bireyin bir davranışı ahlaki 

veya yasal açıdan kabul edilebilir göstermek için çeşitli gerekçeler sunmasıdır (Murphy, 

2003). Haklı çıkarma, zarar verici eylemi olumlu bir bağlamda yeniden tanımlama 

eğilimini içerir. Affetme ise, zarar verici eylemin sorumluluğunu olduğu gibi kabul eder. 

Haklı çıkarma, affetmenin ön koşulu değildir ve affetme, bu tür bir rasyonalizasyon 

olmadan da mümkündür. Uzlaşma ise iki taraf arasında ilişkilerin yeniden kurulması 

anlamına gelir. Ancak affetme, karşılıklı uzlaşma olmadan da gerçekleşebilir (Enright ve 

diğerleri, 1992). Uzlaşma, iki tarafın karşılıklı olarak çaba gösterdiği bir süreçtir. 

İlişkilerin onarılmasını ve yeniden güven inşa edilmesini içerir. Affetme ise tek taraflı bir 

süreç olabilir. Zarar veren kişiyle ilişki yeniden başlamasa da birey affedebilir. Uzlaşma 

affetmenin bir sonucu olabileceği gibi, affetme gerçekleşmeden de uzlaşma sağlanabilir. 

Göz yumma, bireyin zarar verici bir eylemi farkında olmasına rağmen görmezden gelmesi 



9 

veya tepki vermemesi anlamına gelir (Enright ve diğerleri, 1992; Scobie ve Scobie, 

1998). Göz yumma, zarar verici davranışı yok saymayı veya pasif bir şekilde tolere 

etmeyi ifade eder. Affetme ise aktif bir süreçtir ve bireyin duygusal ve bilişsel bir yeniden 

değerlendirme yapmasını gerektirir. Göz yummak, olayın etkisini çözümlemekten 

kaçınmayı içerirken, affetme kişinin kendi içsel barışını sağlama sürecidir. İnkâr etme, 

bireyin zarar verici olayın veya bu olayın etkilerinin varlığını reddetmesi durumudur 

(Murray, 2002). İnkâr, bireyin olayın gerçekliğini ve duygusal etkilerini görmezden 

gelmesini içerir. Affetme ise olayın gerçekliğini ve verdiği zararı kabul eder. İnkâr, 

bireyin duygusal yükle yüzleşmesini engellerken, affetme bu yükü serbest bırakma 

sürecini içerir. Ayrıca, sahte affetme olarak bilinen, bireyin olumsuz duygularını 

bastırdığı ancak gerçek bir affetme yaşamadığı durumlar da literatürde tartışılmaktadır 

(Scobie ve Scobie, 1998). 

Affetme, bireyin pasif bir şekilde duygusal tepkilerden kaçınmasını veya olayları 

görmezden gelmesini içermez. Aksine, bilinçli ve iradi bir süreçtir. Bu süreçte birey, 

kendisine zarar veren olay ya da kişiye yönelik olumsuz duygularını sorgular, 

değerlendirir ve bu duyguların yerine daha olumlu bir duygusal ve bilişsel tutum 

geliştirmeyi hedefler. Örneğin, birey yaşadığı öfke ve kırgınlığı bastırmak yerine bu 

duyguları kabul eder, onları anlamlandırır ve dönüştürmeyi seçer (Worthington ve 

Scherer, 2004). Affetmenin bu aktif doğası, bireyin kendi duygusal dünyasında daha derin 

bir farkındalık ve kontrol kazanmasını sağlar. Bu süreç, yalnızca bireyin zarar veren 

kişiye bakış açısını değiştirmekle kalmaz, aynı zamanda bireyin kendi içsel dengesi 

üzerinde de olumlu bir etki yaratır. 

Affetmenin temelini, olayın gerçekliğini ve verdiği zararı kabul etmek oluşturur. 

Affetme, olayın etkisini inkar etmek, unutmak ya da meşrulaştırmak yerine, bu zararın 

bilincinde olmayı ve onunla yüzleşmeyi gerektirir. Bu durum, bireyin duygusal ve bilişsel 

olarak daha sağlıklı bir yeniden değerlendirme sürecine girmesini sağlar. Örneğin, "Bana 

zarar veren davranışın yanlış olduğunu biliyorum, ama bu duygusal yükü taşımaya devam 

etmek istemiyorum" gibi bir farkındalık, affetme sürecinin başlangıç noktasıdır (Murphy, 

2003). Zararın kabulü, bireyin olumsuz duygularını dönüştürmesine olanak tanır ve bu 

süreçte birey, intikam arzusunu bırakmayı ve geçmişe bağlı kalmamayı öğrenir. Bu, 

affetmeyi diğer kavramlardan, özellikle inkâr ve mazur görmeden ayıran en önemli 

özelliklerden biridir. 



10 

Affetmenin nihai amacı, bireyin kendi içsel barışını ve duygusal özgürlüğünü 

sağlamaktır. Bu süreç, zarar veren kişiyi ya da durumu değiştirmeyi değil, bireyin kendi 

olumsuz duygusal yüklerinden kurtulmasını hedefler. Affetme, bireyin geçmişteki zarar 

verici olaylara duygusal olarak bağlı kalmasını engeller ve bu olayların bireyin mevcut 

yaşamını olumsuz etkilemesini önler (Enright ve diğerleri, 1992). İçsel barışa ulaşmak, 

bireyin öfke, kırgınlık ve intikam duygularından arınmasını ve bunun yerine empati, 

anlayış ve duygusal denge geliştirmesini sağlar. Ayrıca, affetme bireyin genel psikolojik 

iyilik hâlini artırarak mutluluk ve yaşam memnuniyetine katkıda bulunur (Snyder ve 

Lopez, 2009). Bu bağlamda, affetme yalnızca bir bağışlama eylemi değil, aynı zamanda 

bireyin kendi duygusal sağlığını koruma sürecidir. Affetmenin bu temel farklılıklarını 

anlamak, onu diğer süreçlerden ve kavramlardan ayırmamıza yardımcı olur. Affetme, 

kişinin kendisine zarar veren olaylarla yüzleşmesini ve bu olayların duygusal etkilerinden 

kurtulmasını sağlar. Literatürde, affetmenin bireylerin duygusal iyilik hâline, kişilerarası 

ilişkilerine ve genel yaşam tatminine katkıda bulunduğu vurgulanmaktadır (Berry ve 

diğerleri, 2005; Fincham ve diğerleri, 2005). Bu özellikleriyle affetme, hem bireysel hem 

de toplumsal düzeyde barış ve uyumun inşasında kritik bir rol oynar. 

2.1.1. Affetme Üzerine Teorik Modeller 

2.1.1.1. REACH Modeli 

Everett Worthington’ın REACH modeli, affetme sürecini aşamalı ve sistematik 

bir yaklaşımla ele alır. Bu model, affetmenin duygusal, bilişsel ve davranışsal boyutlarını 

kapsayarak bireylerin affetme sürecini yapılandırmalarına yardımcı olmayı hedefler. 

Model, özellikle terapi süreçlerinde kullanılır ve affetme terapileri için bir çerçeve sunar. 

REACH modeli, her harfi affetmenin bir aşamasını temsil eden beş adımdan oluşur. 

Worthington, affetmeyi bilinçli bir karar ve duygusal iyileşme süreci olarak görür.  

 R – Recall the Hurt (Zararı Hatırlama) 

Affetmenin ilk adımı, bireyin yaşadığı zararı, acıyı ya da haksızlığı gerçekçi bir 

şekilde hatırlamasını içerir. Bu aşamada, birey duygularını bastırmak yerine, zarar veren 

olayı açık bir şekilde gözden geçirir ve bu deneyimle yüzleşir. Önemli olan, bu sürecin 

duygusal olarak yıpratıcı olmasını önlemek ve duruma gerçekçi bir bakış açısıyla 

yaklaşmaktır. Worthington, zarar veren olayı hatırlamanın affetmenin temel bir unsuru 



11 

olduğunu vurgular. Bireylerin yaşadıkları acıyı kabul etmesi ve bu acıya açıkça 

bakabilmesi, affetme sürecinde önemli bir adımdır. Bu aşama, olayı bastırmanın ve inkâr 

etmenin önüne geçer, böylece kişi affetme sürecine sağlıklı bir başlangıç yapar 

(Worthington, 2001). 

 E – Empathize with the Offender (Zarar Verenle Empati Kurma) 

İkinci aşama, bireyin kendisine zarar veren kişiyle empati kurmasını içerir. Bu, 

affetme sürecinin en zor ama en kritik adımlarından biridir. Birey, zarar veren kişinin 

bakış açısını anlamaya çalışır ve onun da insani zaaflarını görür. Empati, öfkeyi ve 

intikam duygusunu hafifletir, zarar vereni bir insan olarak anlamaya yardımcı olur. 

McCullough ve Worthington’ın çalışmalarında empati, affetmenin en önemli 

belirleyicilerinden biri olarak kabul edilir. Empati, bireylerin zarar vereni 

insanlaştırmasına ve affetme sürecine olumlu bir duygusal bağlam sağlamasına yardımcı 

olur (McCullough, Worthington ve Rachal, 1997).  

 A – Altruistic Gift of Forgiveness (Affetmeyi Bir Başkalarını Düşünme 

Eylemi Olarak Sunma) 

Bu aşama, affetmenin bir hediye olarak verilmesini içerir. Birey, zarar veren 

kişiye karşı bir iyilik yapıyormuş gibi, affetmeyi bilinçli bir seçim olarak sunar. Bu adım, 

bireyin kendisini affeden bir insan olarak görmesine ve bu erdemi sergilemesine olanak 

tanır. Affetme, bu aşamada yalnızca bir duygusal rahatlama değil, aynı zamanda ahlaki 

bir eylem olarak görülür. Affetme, altruistik (özgecil) bir davranış olarak görüldüğünde, 

bireyin kendisine karşı da pozitif bir dönüş sağlar (Enright, 2000). Bu aşama, affetmenin 

yalnızca zarar vereni değil, affeden kişiyi de dönüştürdüğü bir süreç olarak ele alınır.  

 C – Commit to Forgiveness (Affetmeye Karar Verme ve Bağlanma) 

Dördüncü aşama, affetme sürecine dair bir taahhüt verilmesini içerir. Birey, 

affetme kararı aldığını ve bu karara bağlı kalacağını kendine veya bir başkasına beyan 

eder. Bu taahhüt, yazılı bir not, bir dua veya bir söz olabilir. Önemli olan, bu taahhüdün 

birey için anlamlı ve somut olmasıdır. Worthington, affetmeye dair bir taahhüdün, 

affetme sürecinin içselleştirilmesi açısından kritik olduğunu savunur (Worthington, 



12 

2013). Bu taahhüt, bireyin affetmeye dair iradesini güçlendirir ve süreci geri dönülemez 

hale getirir. 

 H – Hold on to Forgiveness (Affetmeyi Sürdürme) 

Affetmenin son aşaması, affetme kararına bağlı kalma ve bunu sürdürme 

sürecidir. Bu aşamada, birey yaşadığı duygusal dalgalanmalara rağmen affetme kararını 

sürdürmeye çalışır. Zaman zaman öfke ve kızgınlık duyguları yeniden ortaya çıkabilir, 

ancak birey affetme kararına geri dönerek bu duyguları kontrol altında tutar. Affetme, tek 

seferlik bir karar değil, sürekli bir süreç olarak ele alınmalıdır. Worthington’a göre 

affetme kararına bağlı kalmak, bireyin içsel huzurunu koruması ve gelecekteki olası 

kırgınlıklar karşısında dirençli olması açısından önemlidir (Worthington, 2013). 

Worthington’ın REACH modeli, affetme sürecini sistematik bir şekilde ele alan, 

duygusal ve bilişsel bileşenleri içeren kapsamlı bir yaklaşımdır. Literatürde, affetmenin 

kişiler arası ilişkileri iyileştiren, duygusal iyileşme sağlayan ve bireylerin yaşam tatminini 

artıran bir süreç olduğu vurgulanmaktadır. REACH modeli, affetmenin hem bireysel 

terapi süreçlerinde hem de toplumsal uzlaşma ve barış süreçlerinde etkili bir yöntem 

olarak kullanılmasını sağlayan yapılandırılmış bir modeldir. 

2.1.1.2. Affetme Süreci Modeli 

Affetme Süreci Modeli, affetmeyi dört aşamalı bir yapı içinde ele alır ve 

affetmenin kişisel iyileşme, ilişkisel onarım ve duygusal iyileşme sürecine katkıda 

bulunmasını sağlar. Enright’ın modeli, affetmeyi duygusal bir iyileşme aracı olarak 

tanımlar ve affetme sürecinde bireyin karşılaştığı zorluklara odaklanır. Bu model, 

terapötik bağlamda yaygın olarak kullanılır ve affetme sürecinin aşamalarını yapılandırır. 

 İncitilmeyi Fark Etme Aşaması (Uncovering Phase) 

Bu aşama, bireyin yaşadığı incinmeyi veya haksızlığı fark etmesi ve kabul 

etmesiyle başlar. Bu aşamada, birey kendisine karşı yapılan ihlali anlamaya çalışır ve bu 

ihlalin kendisinde yarattığı olumsuz duyguları keşfeder. Amaç, bastırılmış ya da inkar 

edilen duyguların gün yüzüne çıkarılması ve bu duyguların farkına varılmasıdır. Bu 

aşamada birey, öfke, kin, kırgınlık ve intikam gibi olumsuz duyguların varlığını kabul 



13 

eder. Bu aşama, bireyin affetme sürecine başlayabilmesi için duygusal olarak kendisiyle 

yüzleşmesini sağlar. Enright, kişinin duygusal tepkilerini anlamadan affetme sürecine 

giremeyeceğini vurgular (Freedman ve Enright, 1996). 

 Karar Verme Aşaması (Decision Phase) 

Bu aşama, bireyin affetmeyi bilinçli olarak seçmesi ve bu sürece dahil olma kararı 

almasıyla başlar. Birey, haksızlığı yapan kişiyi affetmeye hazır olup olmadığını 

değerlendirir ve affetme kararı vermek için içsel bir süreç yaşar. Bu aşama, affetmenin 

zorunlu bir eylem değil, gönüllü bir seçim olduğunu anlamaya odaklanır. Affetme, 

intikam alma ya da karşılık verme gibi olumsuz dürtüler yerine, duygusal bir rahatlama 

ve iyileşme aracı olarak kabul edilir(Enright ve Coyle, 1998). Bu aşama, affetmenin 

bilinçli bir karar olduğunu ve bireyin affetmeyi seçme özgürlüğüne sahip olduğunu 

vurgular. Affetme bir zorunluluk değil, kişinin kendi iradesiyle aldığı bir karardır (Al-

Mabuk, Enright ve Cardis, 1995). 

 Çalışma Aşaması (Work Phase) 

Bu aşama, affetme sürecinin en aktif ve yoğun kısmıdır. Birey, kendisine zarar 

veren kişiye empati geliştirmeye ve duygusal bir bağ kurmaya çalışır. Bu süreçte birey, 

zarar veren kişiyi insan olarak anlamaya başlar ve onun da hatalar yapabileceğini kabul 

eder. Bu aşama, duygusal anlamda kişinin öfke ve kin gibi duygularını serbest 

bırakmasını ve bu duyguları daha olumlu bir bakış açısıyla değiştirmesini içerir. Birey, 

affetmeyi bir iyileşme aracı olarak görmeye başlar (Enright ve Gassin, 1992). Çalışma 

aşaması, affetme sürecinin derinleştiği ve bireyin duygusal yüklerinden kurtulduğu kritik 

bir aşamadır. Empati geliştirmek, affetme sürecinin başarısında önemli bir faktördür 

(Coyle ve Enright, 1997).  

 Derinleşme ve Çözüm Aşaması (Deepening Phase) 

Bu aşamada, birey affetme sürecinin duygusal faydalarını hissetmeye başlar. 

Affetme, bireye içsel bir huzur ve duygusal iyileşme getirir. Bu aşamada, bireyin affetme 

süreci olgunlaşır ve daha derin bir anlam kazanır. Birey, yaşadığı travmayı daha geniş bir 

perspektiften görmeye ve affetmenin kendisine sağladığı duygusal ve psikolojik 

iyileşmeyi deneyimlemeye başlar. Affetme sürecinin tamamlanması, bireyin yaşamında 



14 

daha fazla şefkat, huzur ve esenlik getiren bir deneyime dönüşür (Enright ve diğerleri, 

1992). Bu aşama, affetmenin bireyin duygusal dünyasında köklü değişiklikler 

yaratmasını sağlar. Birey affetme sayesinde kendisiyle ve çevresiyle daha sağlıklı bir 

ilişki kurar ve affetme sürecinin uzun vadeli faydalarını görmeye başlar (Subkoviak ve 

diğerleri, 1995).  

Enright ve meslektaşları, affetme üzerine yaptığı çalışmalarda, affetme sürecinin 

kişisel iyileşmeye katkı sağladığını ve affetmenin bireylerin travmatik deneyimlerle başa 

çıkmasında etkili bir araç olduğunu göstermiştir (Enright, Santos ve Al-Mabuk, 1989). 

Başka bir çalışmada affetme terapilerinin duygusal travma yaşayan bireylerde nasıl 

olumlu etkiler yarattığını göstermektedir. Affetmenin kişisel iyileşme, affetme sürecinin 

bireylerin duygusal dengesine katkısı ele alınmıştır (Freedman ve Enright, 1996). 

Affetmenin, özellikle sevgi eksikliği yaşayan bireyler üzerindeki etkilerini inceleyen 

diğer bir çalışmada ise, affetmenin bireylerde duygusal tatmini artırdığını ve travmatik 

deneyimlerden iyileşmeyi hızlandırdığını gösterir (Al-Mabuk, Enright ve Cardis, 1995). 

Enright’ın Affetme Süreci Modeli, bireylerin yaşadıkları acıları ve duygusal 

zorlukları fark etmeleri, bilinçli bir affetme kararı vermeleri ve bu süreçte empati 

geliştirerek duygusal iyileşme sağlamaları üzerine odaklanır. Model, özellikle klinik 

psikolojide kullanılan etkili bir yapı sunar. Bu aşamalar sayesinde bireyler, affetmenin 

kendilerine getirdiği duygusal faydaları deneyimler ve affetme süreci uzun vadede 

ilişkisel ve psikolojik iyileşme sağlar. 

2.1.1.3. Motivasyonel Değişim Modeli 

Michael McCullough’un Motivasyonel Değişim Modeli, affetmeyi bireyin 

yaşadığı olumsuz bir olay sonucunda ortaya çıkan motivasyonel değişimler çerçevesinde 

ele alır. Model, affetmeyi yalnızca duygusal bir süreç olarak değil, aynı zamanda bireyin 

zarar verene karşı değişen tutum ve davranışlarının sonucunda gerçekleşen motivasyonel 

bir dönüşüm olarak tanımlar. McCullough’a göre, affetme süreci üç temel motivasyonun 

değişmesiyle ilişkilidir: intikam arzusunun azalması, zarar verenden kaçınma isteğinin 

azalması ve olumlu duyguların artması. 

 İntikam Arzusunun Azalması (Reduction of Revenge Motivation) 



15 

Affetmenin ilk aşaması, bireyin zarar veren kişiye karşı duyduğu intikam 

arzusunun azalmasıdır. McCullough’a göre, zarar gören kişi, kendisine zarar veren kişiye 

karşı güçlü bir öfke ve intikam alma arzusu besler. Ancak affetme sürecine girdikçe bu 

intikam arzusu zayıflamaya başlar. Affetme, bu aşamada bireyin öfke ve kin gibi olumsuz 

duygularını kontrol altına almasını sağlar. Bu adım, affetmenin motivasyonel yönünün 

başlangıç noktasıdır. McCullough’un araştırmaları, intikam arzusunun affetmenin 

merkezinde yer aldığını ve bu arzunun azalmasının affetmenin kritik bir aşaması 

olduğunu ortaya koymaktadır. İntikam alma motivasyonu zayıfladıkça, birey daha yapıcı 

ve uzlaşmacı duygular geliştirebilir (McCullough, Worthington ve Rachal, 1997). Yapıcı 

ve uzlaşmacı duyguların gelişimi affetme motivasyonunu desteklemektedir.  

 Zarar Verenden Kaçınma İsteğinin Azalması (Reduction of Avoidance 

Motivation) 

İkinci aşama, bireyin kendisine zarar veren kişiden kaçınma isteğinin azalmasıdır. 

Affetme süreci ilerledikçe, birey zarar vereni görmezden gelme ya da ondan uzak durma 

motivasyonunu kaybetmeye başlar. Zarar veren kişiyle karşılaşmaktan kaçınma isteği, 

duygusal iyileşme başladıkça azalır. Bu, affetmenin kişiler arası ilişkilerdeki onarıcı 

rolünün önemli bir parçasıdır, çünkü bireyler affetme sürecinde ilişkisel bağları yeniden 

kurma eğilimindedir. McCullough, affetmenin zarar verenden kaçınma isteğini azalttığını 

ve kişilerin daha sağlıklı sosyal ilişkiler kurmasına olanak tanıdığını belirtir. Kaçınma 

motivasyonunun azalması, affetme sürecinin ilişkisel yönünü güçlendirir (McCullough, 

Fincham, ve Tsang, 2003). Kişi ilişki kurmaktan kaçınmadıkça affetme duygusuna 

yaklaşabilir.  

 Zarar Veren Kişiye Karşı Olumlu Duyguların Artması (Increase of Positive 

Motivation Toward the Offender) 

Affetme sürecinin son aşaması, bireyin zarar verene karşı daha olumlu duygular 

geliştirmesidir. Bu aşamada birey, zarar veren kişinin de bir insan olduğunu ve hatalar 

yapabileceğini kabul ederek empati ve şefkat gibi olumlu duygular geliştirmeye başlar. 

Affetme sürecinde bu olumlu duyguların gelişmesi, bireyin ilişkisel bağlarını yeniden 

kurmasına ve zarar vereni daha insancıl bir şekilde görmesine yardımcı olur. Empati ve 

olumlu duyguların affetmenin önemli bir parçası olduğunu belirten McCullough, bu 

duygusal değişimin affetme sürecinde son aşama olduğunu ve bireyin içsel huzurunu 



16 

güçlendirdiğini savunur. Affetmenin olumlu duygularla desteklenmesi, intikam ve 

kaçınma gibi negatif duyguların yerini alır (McCullough, ve Hoyt, 2002). Negatif 

duygular, yerini olumlu duygulara bıraktıkça kişi affetme motivasyonunu yakalar ve 

ilişkisini yeniden yapılandırır.  

McCullough’un Motivasyonel Değişim Modeli, affetmeyi üç temel motivasyonun 

değişimi üzerine inşa eder: intikam arzusu, kaçınma isteği ve olumlu duyguların artışı. 

Bu model, affetmenin yalnızca duygusal bir süreç değil, aynı zamanda kişiler arası 

ilişkilerde ortaya çıkan motivasyonel bir dönüşüm olduğunu vurgular. Affetme sürecinde 

birey, zarar veren kişiye yönelik olumsuz duygulardan vazgeçer ve onunla ilişkisini 

yeniden yapılandırır. 

McCullough’a göre, affetme sürecinde bireyler karşılarındaki kişinin yaptığı 

haksızlığa rağmen, motivasyonlarını olumlu yönde değiştirme potansiyeline sahiptir. 

Affetme süreci, sosyal ve kişilerarası bağlamda bireyin kendisini ve zarar veren kişiyi 

yeniden değerlendirmesini sağlar. Bu süreç, özellikle kişilerarası ilişkilerde barış ve 

uyumun sağlanmasına katkıda bulunur. İntikam arzusu ve kaçınma isteği azalırken, 

affetme, bireyin içsel duygusal dengesini güçlendirir ve kişiler arası ilişkilerin 

onarılmasına olanak tanır (McCullough, Pargament ve Thoresen, 2000). Affetmenin 

zamanla gelişen bir süreç olduğunu ve bu süreçte bireylerin motivasyonel 

değişikliklerinin kademeli olarak gerçekleştiğini vurgular. Affetmenin hemen 

gerçekleşen bir süreç olmadığını, zaman içinde bireyin duygusal yüklerinden arınarak 

daha olumlu motivasyonlar geliştirdiğini belirtir (McCullough, Fincham, ve Tsang, 

2003). Süreç zaman alabilir fakat bireyin duygu değişimi için zaman önemli bir 

destekleyici olabilir.  

Sonuç olarak bu model affetme sürecini bireyin içsel motivasyonlarındaki 

değişimlere dayandıran bir modeldir. İntikam alma arzusu, zarar verenden kaçınma isteği 

ve olumlu duyguların gelişmesi, affetme sürecinin temel adımlarıdır. Bu model, 

affetmenin yalnızca bireysel iyileşme sağlamadığını, aynı zamanda kişiler arası ilişkileri 

onaran ve toplumsal bağları güçlendiren bir süreç olduğunu ortaya koyar. McCullough’un 

teorik çerçevesi, affetmenin sosyal bağlamda nasıl işlediğini ve bireylerin 

motivasyonlarını nasıl dönüştürdüğünü anlamada önemli bir araç sunar.  



17 

2.1.1.4. Hall ve Fincham’ın Kendini Affetme Modeli 

Hall ve Fincham’ın (2005) Kendini Affetme Modeli, bireylerin kendilerini 

affetme süreçlerini açıklamak üzere geliştirilmiş bir teorik çerçevedir. Bu model, kişilerin 

kendi hatalarına veya yanlışlarına karşı nasıl bir yaklaşım geliştirdiğini ve kendilerini 

affetme süreçlerini anlamaya çalışır. Model, üç ana bileşen üzerine kuruludur: bilişsel, 

duygusal ve davranışsal unsurlar. Hall ve Fincham, kendini affetmenin, bireylerin kendi 

hatalarından doğan pişmanlık ve suçluluk duyguları ile başa çıkma süreci olduğunu ileri 

sürerler.  

Bilişsel Unsurlar (Cognitive Factors): Bu unsurlar, bireyin hatasını nasıl algıladığı 

ve bu hataya dair inançlarıyla ilgilidir. Birey, kendi hatasını kabullenmeye başladığında, 

bu hataya yönelik inançlarını yeniden gözden geçirir. Bilişsel süreç, bireyin kendine 

yönelik olumsuz atıfları azaltmasını ve hatayı kişiliğinin değişmez bir parçası olarak 

görmemesini sağlar (Hall ve Fincham, 2005). Örneğin; birey, bir hata yapmış olsa da 

bunun kişiliğini tamamen tanımlamadığını ve düzeltilebilir olduğunu düşünmeye başlar. 

Duygusal Unsurlar (Emotional Factors): Kendini affetme sürecinde duyguların 

önemli bir yeri vardır. Hall ve Fincham, özellikle utanç ve suçluluk duygularının kendini 

affetme üzerinde olumsuz bir etkiye sahip olduğunu belirtir. Bu duygular bireyin kendini 

affetmesini zorlaştırabilir. Ancak birey, suçluluk duygusunu telafi edici davranışlarla 

azaltarak kendine daha şefkatli davranabilir (Tangney ve Dearing, 2002). Örneğin; Birey, 

yaptığı hata nedeniyle yoğun bir suçluluk hissetse de, bu durumu telafi etmeye çalışarak 

kendisine karşı daha anlayışlı olabilir.  

Davranışsal Unsurlar (Behavioral Factors): Davranışsal unsurlar, bireyin kendini 

affetme sürecinde hatayı telafi etmeye yönelik eylemlerini içerir. Telafi edici davranışlar, 

kişinin hatasından kaynaklanan olumsuz duygularını hafifletmeye ve kendini affetme 

sürecine katkı sağlar (Hall ve Fincham, 2008). Örneğin, bir hata sonucu zarar verdiği 

kişiye karşı telafi edici bir adım atan birey, kendini affetmeyi daha kolay başarabilir. 

Örneğin; birey, yaptığı hatayı telafi etmek için zarar verdiği kişiden özür dileyebilir ve 

bu sayede suçluluk duygusunu azaltabilir. 



18 

2.1.1.5. Hargrave’nin Affetme Modeli 

Hargrave’nin affetme modeli (Hargrave ve Sells, 1997; Sells ve Hargrave, 1998), 

aile içi ilişkiler bağlamında affetmeyi açıklayan kapsamlı bir teorik çerçeve sunar. Model, 

özellikle aile üyeleri arasındaki zarar verici deneyimlerin ve travmatik ilişkilerin 

üstesinden gelmek için affetme sürecinin nasıl işlediğine odaklanır. Hargrave, affetmeyi 

bireylerin yaşadığı duygusal yaraların ve güven kaybının iyileştirilmesine yönelik bir 

süreç olarak tanımlar. Bu bağlamda, model hem bireysel hem de ilişkisel düzeyde 

affetmenin önemine vurgu yapar ve bu süreci empati, aklama ve sevgi gibi temel 

kavramlar üzerinden açıklar. 

Model, öncelikle aile içinde zarar gören bireyin, zarar veren kişiye karşı 

geliştirdiği kontrolsüz öfke, kin ve güvensizlik gibi duygusal tepkileri ele alır. Zarar gören 

birey, genellikle yaşadığı deneyimler nedeniyle kendisini değersiz veya hak etmeyen biri 

olarak görebilir ve bu durum suçluluk ya da utanç duygularını beraberinde getirebilir. 

Örneğin, birey, “Ben yeterince iyi bir kişi değilim, bu yüzden bu zararı yaşadım” gibi bir 

düşünce geliştirebilir. Bu tür duygusal yükler, bireyin kendisiyle olan ilişkisini 

zayıflatırken, başkalarıyla olan ilişkilerinde de olumsuz davranışlara yol açabilir. Birey, 

gelecekte benzer bir zarar yaşamamak adına aşırı kontrollü bir yaklaşım benimseyebilir 

veya ilişkilerde incinmenin kaçınılmaz olduğuna inanarak kaotik bir yaşam tarzını 

benimseyebilir. Bu tepkiler, affetme sürecini zorlaştırır ve bireyler arası bağların yeniden 

inşasını engelleyebilir. 

Affetme süreci, Hargrave’nin modeline göre iki temel faktörle açıklanır: aklama 

ve affetme. Aklama, zarar gören bireyin zarar veren kişiye karşı empati geliştirmesini ve 

yaşanan olumsuz durumları anlamlandırmasını ifade eder. Aklama sürecinde birey, zarar 

veren kişinin davranışlarının arkasındaki motivasyonları ve nedenleri anlamaya çalışır. 

Örneğin, zarar veren kişinin kendi geçmiş travmaları veya zorluklarının bu davranışlara 

yol açmış olabileceği değerlendirilebilir. Bu süreç, zarar gören bireyin zarar veren kişiye 

karşı duyduğu öfke ve kırgınlığı azaltır, duygusal bir yumuşama sağlar. Ancak aklama, 

zarar veren kişinin davranışlarını mazur görmek veya haklı çıkarmak anlamına gelmez. 

Bu, zarar gören bireyin kendi duygusal dünyasında bir anlamlandırma süreci 

başlatmasına olanak tanır. Affetme, aklama sürecini takip eden bir aşama olarak, birey ve 

zarar veren kişi arasında güvenin ve sevginin yeniden inşa edilmesini içerir. Hargrave’ye 



19 

göre, affetme yalnızca bireysel bir içsel süreç değildir; aynı zamanda iki taraf arasında 

ilişkisel bir yeniden yapılanmayı gerektirir. Affetme sürecinde, zarar gören birey kendi 

duygusal yüklerinden kurtulurken, zarar veren kişiyle olan ilişkisinde de yeni bir bağ 

kurar. Bu süreç, her iki tarafın da aktif bir şekilde katılımını ve etkileşim kurmasını 

gerektirir. Affetmenin tam anlamıyla gerçekleşmesi, bireyin zarar veren kişiye yönelik 

duygusal bağlarını yeniden değerlendirmesi ve pozitif bir ilişki kurma çabasına 

girmesiyle mümkün olur. 

Hargrave’nin modelinde affetme süreci, dört aşamada ele alınır. İlk aşama, bireyin 

yaşadığı zararın ve bu zararın kendisi üzerindeki etkilerinin farkına varmasıyla başlar. Bu 

farkındalık, bireyin duygusal tepkilerini ve savunma mekanizmalarını anlamasına 

yardımcı olur. İkinci aşamada, birey zarar veren kişiye karşı empati geliştirmeye çalışır. 

Empati, zarar gören bireyin olayları karşı tarafın perspektifinden görmesini ve zarar veren 

kişinin duygusal durumunu anlamasını sağlar. Bu aşama, affetme sürecinin en kritik 

bileşenlerinden biridir, çünkü empati olmadan affetmenin gerçekleşmesi zordur. Üçüncü 

aşamada, birey zarar veren kişiye yönelik güveni yeniden inşa etmeye çalışır. Bu süreç, 

bireyin zarar veren kişiyle pozitif etkileşimler yaşamasını ve ilişkinin geleceği için yeni 

bir temel oluşturmasını içerir. Dördüncü ve son aşamada ise sevgi ve duygusal bağ 

yeniden oluşturulur. Bu, affetmenin tam anlamıyla gerçekleştiğini ve aile içindeki 

bağların onarıldığını gösterir. 

Modelin güçlü yönlerinden biri, affetmeyi yalnızca bireysel bir süreç olarak değil, 

aynı zamanda ilişkisel bir yeniden yapılanma olarak ele almasıdır. Aile içindeki bağların 

onarılmasına odaklanan bu model, empati, aklama ve sevgi gibi duygusal bileşenlerin 

affetme sürecindeki önemini vurgular. Bu yaklaşım, affetmeyi aile terapisi ve ilişki 

danışmanlığı gibi alanlarda etkili bir araç hâline getirir. Ancak model, zarar veren kişinin 

affetme sürecine katılımını varsayar ve bu her zaman mümkün olmayabilir. Ayrıca, 

modelin kültürel farklılıklara daha az odaklandığı eleştirilmektedir. Bununla birlikte, 

Hargrave’nin affetme modeli, aile içi ilişkilerde güvenin yeniden inşası ve affetmenin 

karmaşık yapısını anlamak için güçlü bir çerçeve sunar. Model, aile üyeleri arasındaki 

bağların güçlendirilmesi ve ilişkisel uyumun artırılması açısından önemli bir yere 

sahiptir. 

 



20 

2.1.2. Affetme Türleri 

2.1.2.1. Kendini Affetme 

Kendini affetme (self-forgiveness), bireyin kendi hatalarını, yanlışlarını ya da 

kendisine yönelik duyduğu suçluluk, pişmanlık ve öfke duygularını aşarak, kendini 

bağışlaması sürecidir. Psikolojik literatürde, kişisel affetme; bireyin kendine karşı empati 

ve anlayış geliştirdiği, olumsuz duygularını dönüştürdüğü ve ruhsal anlamda iyileşme 

sağladığı bir süreç olarak ele alınır. Kişisel affetme, bireyin içsel çatışmalarını azaltarak, 

özsaygısını artırır ve duygusal iyilik haline katkı sağlar. Bu süreç, psikoterapi ve 

danışmanlık bağlamında da önemli bir çalışma alanı olarak görülmektedir.  

Bir bireyin kendi hatalarını kabul edip, kendisine karşı geliştirdiği olumsuz 

duygularla başa çıkma sürecini içerir. Bu süreç, bireyin kendini suçlama ve pişmanlık 

duygularını azaltarak, öz-şefkat (self-compassion) geliştirmesine yardımcı olur (Hall ve 

Fincham, 2005). Kendini affetme, kişinin kendi geçmişindeki hatalarla barışmasına, 

özsaygısını yeniden kazanmasına ve gelecekteki olası hatalarla daha yapıcı bir şekilde 

başa çıkmasına olanak tanır.  

Kendini Affetme Sürecinin Aşamaları 

 Hatanın Kabulü (Acknowledgment of Wrongdoing) 

Kendini affetme süreci, bireyin kendi hatasını kabul etmesiyle başlar. Birey, 

geçmişte yaptığı bir hata nedeniyle kendisine duyduğu suçluluk ya da pişmanlığı fark 

eder. Bu aşamada, kişi hatasını bastırmak ya da inkâr etmek yerine, sorumluluğunu 

üstlenir. Hall ve Fincham (2005) çalışmalarında, kişisel affetmenin ilk adımının bireyin 

hatasını kabul etmesi ve bu hata ile duygusal olarak yüzleşmesi gerektiğini 

belirtmişlerdir. Kendi hatalarını kabul eden bireyler, affetme sürecine daha açık hale 

gelirler. 

 Suçluluk ve Öfke ile Başa Çıkma (Managing Guilt and Self-Anger) 

Bu aşamada birey, kendi hatası nedeniyle duyduğu suçluluk ve kendine yönelik 

öfkeyle başa çıkma sürecine girer. Suçluluk, bireyin kendisine zarar veren bir duygusal 

yük haline gelebilir ve bu nedenle birey, bu duygusal yükü hafifletmek için kendine 



21 

yönelik empati ve anlayış geliştirmelidir. Enright (1996), bireyin kendine yönelik 

olumsuz duygularla başa çıkabilmesinin, kişisel affetme sürecinin kilit noktalarından biri 

olduğunu belirtir. Suçluluk ve kendine öfke gibi olumsuz duygular, bireyin psikolojik 

iyiliği üzerinde olumsuz etkilere neden olabilir. 

 Öz-Şefkat Geliştirme (Developing Self-Compassion) 

Kendini affetmenin en önemli adımlarından biri, bireyin kendine karşı şefkat 

geliştirmesidir. Öz-şefkat, bireyin hatalarından ders almasını, ancak kendisine karşı 

acımasız olmadan daha anlayışlı bir tutum sergilemesini sağlar. Kişisel affetme, bireyin 

kendisini insan olarak kabul etmesi ve hatalarının onun kimliğini tanımlamadığını 

anlamasıdır. Öz-şefkat, özellikle psikoterapide önemli bir kavram olarak ele alınmıştır. 

Neff (2003), öz-şefkatin bireyin duygusal dengeyi sağlamasına yardımcı olduğunu ve 

kişisel affetmenin en önemli yapı taşlarından biri olduğunu belirtmiştir. 

 İyileşme ve Kendini Yeniden Tanımlama (Healing and Self-Reconciliation) 

Bu aşamada birey, kendini bağışlamanın getirdiği duygusal rahatlamayı ve 

iyileşmeyi hisseder. Kendi hatalarını kabul etmiş ve duygusal yüklerinden kurtulmuş 

birey, kendisiyle barış içinde olur ve kendini yeniden tanımlar. Affetme, bireyin geçmiş 

hatalarından ders çıkararak gelecekte daha yapıcı ve olumlu bir yaşam sürmesine olanak 

tanır. Kendini affetme, bireyin kendisiyle barış yapmasını ve kendi özsaygısını yeniden 

kazanmasını sağlar (Wohl ve Thompson, 2011). Kendini affetme süreci, bireyin duygusal 

iyileşmesi ve yeni bir başlangıç yapması için kritik bir aşamadır. 

Kendini affetme, bireylerin kendileriyle daha sağlıklı bir ilişki kurmalarına 

yardımcı olur. Kendini affetmeyi başaran bireyler, daha düşük seviyelerde depresyon ve 

kaygı yaşarlar. Ayrıca, özsaygı ve yaşam tatmini gibi pozitif duygusal sonuçlar elde 

ederler( Toussaint ve Webb, 2005). Bireyin, yoğun suçluluk ve utanç duygularıyla başa 

çıkmasına yardımcı olur. Bu duyguların aşılması, bireyin duygusal yüklerinden 

kurtulmasına ve daha sağlıklı bir zihinsel duruma ulaşmasına olanak tanır (Tangney, 

Boone ve Dearing, 2005). Kendini affetmeyi başaran bireyler, gelecekte karşılaşacakları 

olası hatalar karşısında daha duygusal dayanıklılık sergilerler. Kişisel affetme, bireyin 

hatalarından öğrenme kapasitesini artırır ve kendine güvenini güçlendirir (Thompson ve 

diğerleri, 2005).  Kendini affetme, bireyin kendisiyle daha sağlıklı bir ilişki kurmasını 



22 

sağlayan ve duygusal iyileşme sürecini destekleyen önemli bir süreçtir. Bu süreç, bireyin 

hatalarını kabul etmesi, suçluluk ve öfke gibi olumsuz duygularla başa çıkması, öz-şefkat 

geliştirmesi ve kendisiyle barış içinde olmasını içerir. Literatürde yapılan çalışmalar, 

kişisel affetmenin psikolojik iyilik hali, suçluluk duygularının azalması ve duygusal 

dayanıklılığın artması gibi önemli faydalar sağladığını göstermektedir. 

2.1.2.2. Başkalarını Affetme 

Başkalarını affetme (Interpersonal Forgiveness), bir bireyin kendisine zarar veren 

başka bir kişiyi affetme sürecini ifade eder. Literatürde, başkalarını affetme genellikle 

kişiler arası ilişkilerde güvenin yeniden tesis edilmesi, öfkenin azalması ve ilişkisel 

iyileşmeyi sağlayan bir süreç olarak ele alınır. Bu süreçte affeden kişi, zarar verene karşı 

öfke, intikam alma isteği veya kaçınma gibi olumsuz duygularını serbest bırakır ve yerine 

empati, anlayış ve pozitif duygular geliştirir. Başkalarını affetme, sosyal ilişkilerde 

uyumun korunması, toplumsal barış ve kişisel duygusal iyilik hali açısından büyük önem 

taşır. 

Başkalarını affetme, bir bireyin kendisine yapılan bir yanlışı veya haksızlığı 

bilinçli bir şekilde bağışlaması sürecidir. Bu süreç, bireyin zarar verene karşı duyduğu 

olumsuz duyguları bırakmasını, bu kişiye yönelik daha olumlu bir tutum geliştirmesini 

ve bu kişinin hatasını empati ile anlamaya çalışmasını içerir. Affetme, intikam arzusunun 

bırakılması ve zarar verene karşı olumlu bir tutum geliştirilmesi anlamına gelir 

(McCullough, Worthington ve Rachal, 1997). Ancak affetme, yapılan eylemi haklı 

çıkarma veya onaylama anlamına gelmez; daha çok duygusal bir iyileşme ve ilişkisel 

onarım sürecidir.  

Başkalarını Affetme Sürecinin Aşamaları 

 İncitilmeyi ve Zararı Kabul Etme (Recognition of the Offense) 

Başkalarını affetmenin ilk aşaması, bireyin kendisine yapılan haksızlığı ya da 

zararı tanımasıdır. Bu aşamada, birey yaşadığı olayı duygusal olarak anlamlandırır ve 

zarar veren kişinin eyleminin etkilerini kabul eder. Birey, kendisine yapılan haksızlığı 

fark eder ve bu duygusal acıyla yüzleşir. Worthington (2006), affetme sürecinin zarar 

verici olayın farkına varılması ve bunun bireyde yarattığı duygusal etkilerin tanınması ile 



23 

başladığını belirtir. Bu aşamada birey, öfke ve acı gibi olumsuz duyguların farkında 

olmalıdır. 

 Duygusal Tepki ve Öfke Yönetimi (Emotional Response and Anger 

Management) 

Bu aşamada, birey kendisine yapılan zarar karşısında duygusal bir tepki verir. Bu 

tepki genellikle öfke, hayal kırıklığı veya intikam arzusunu içerir. Affetme sürecinde bu 

olumsuz duyguların yönetilmesi önemlidir. Birey, zarar verene karşı duyduğu öfkeyi ve 

intikam isteğini kontrol altına alarak daha yapıcı bir duygusal tepki geliştirmeye başlar. 

Öfkenin ve intikam arzusunun affetme sürecinde önemli engeller olduğunu belirtmiştir 

(McCullough, Fincham, ve Tsang, 2003). Bu duyguların azaltılması, bireyin affetme 

sürecine geçiş yapabilmesi için gereklidir.  

 Empati Geliştirme (Developing Empathy) 

Empati, başkalarını affetmenin kritik aşamalarından biridir. Birey, kendisine zarar 

veren kişinin bakış açısını anlamaya ve bu kişinin davranışlarını bağlam içinde 

değerlendirmeye çalışır. Bu aşamada, birey zarar vereni insan olarak görmeye ve onun da 

hatalar yapabileceğini anlamaya başlar. Empati, affetme sürecinde öfke ve kin gibi 

olumsuz duyguların yerine şefkat ve anlayış geliştirilmesini sağlar. Empati geliştirme 

sürecinin affetme motivasyonunu artırdığını ve zarar veren kişiye karşı olumlu duyguların 

gelişmesine yardımcı olduğunu göstermiştir (McCullough, Worthington ve Rachal, 

1997). Empati, bireyin affetme sürecinde en önemli adımlardan biridir.  

 Affetme Kararı Alma (Making the Decision to Forgive) 

Affetmenin dördüncü aşaması, bireyin bilinçli bir şekilde affetme kararı 

vermesidir. Bu aşamada birey, zarar veren kişiye karşı olumsuz duygularını bırakmaya 

ve affetmeyi seçmeye karar verir. Affetme kararı, bireyin özgür iradesine dayanır ve 

duygusal bir rahatlama sağlar. Bu karar, affetmenin sadece duygusal bir süreç değil, aynı 

zamanda bilinçli bir seçim olduğunu gösterir. Worthington (2006), affetmenin duygusal 

bir tepki olmanın ötesinde, bilinçli bir karar olduğunu belirtir. Affetme kararı, bireyin 

içsel huzuru ve ilişkisel onarım açısından kritik bir aşamadır. 



24 

 Olumlu Duygular Geliştirme ve Yeniden Yapılanma (Developing Positive 

Emotions and Reconstruction) 

Affetme sürecinin son aşamasında, birey zarar verene karşı olumlu duygular 

geliştirmeye başlar. Bu aşama, empati, şefkat ve ilişkisel iyileşme gibi duygusal 

gelişimleri içerir. Birey, zarar veren kişiyi olumlu bir şekilde algılamaya başlar ve ilişkiyi 

onarmaya yönelik adımlar atabilir. Bu aşama, affetmenin kişiler arası ilişkilerde barış ve 

uzlaşma sağlaması açısından önemlidir. Empati ve olumlu duyguların affetme sürecinde 

önemli bir yer tuttuğu belirtilmiştir (Enright ve Fitzgibbons, 2000). Bu aşama, bireyin 

affetme sürecini tamamlaması ve ilişkisel tatmini sağlaması açısından kritik bir adımdır. 

Başkalarını affetmek, bireylerin psikolojik iyilik halini artırır. Affetme, öfke, stres 

ve intikam gibi olumsuz duyguların azalmasına, duygusal huzurun ve mutluluğun 

artmasına katkıda bulunur. Literatürde affetmenin depresyon ve kaygı düzeylerini 

azalttığına dair bulgular mevcuttur (Toussaint, Worthington ve Williams, 2012). 

Başkalarını affetmek, kişiler arası ilişkilerde güvenin yeniden tesis edilmesine ve bağların 

güçlenmesine yardımcı olur. Affetme, özellikle aile, arkadaşlık ve romantik ilişkilerde 

ilişkisel tatminin artmasına katkı sağlar (Fincham ve Beach, 2002). Başkalarını affetmek, 

bireylerin fiziksel sağlıklarını da olumlu yönde etkileyebilir. Stresin azalması, affetme 

sürecinin bir sonucu olarak fiziksel sağlığı olumlu yönde etkileyebilir (Lawler ve 

diğerleri, 2005). Kişinin kendini fiziksel olarak iyi hissetmesi de aslında affetme sürecinin 

devamlılığı hakkında bir motivasyon sağlar.  

Başkalarını affetme, kişisel ve sosyal bağlamda önemli bir iyileşme sürecidir. 

Affetme, bireyin öfke, intikam ve kaçınma gibi olumsuz duygularından kurtulmasına ve 

zarar verene karşı empati ve olumlu duygular geliştirmesine olanak tanır. Literatürde 

yapılan çalışmalar, affetmenin kişisel iyilik hali, sosyal ilişkilerin güçlenmesi ve fiziksel 

sağlık üzerindeki olumlu etkilerini göstermektedir. Başkalarını affetme, hem bireysel 

hem de toplumsal düzeyde barış ve uzlaşmayı teşvik eden güçlü bir araçtır. 

2.1.2.3. Durumsal Affetme 

Durumsal affetme (situational forgiveness), belirli bir olay ya da duruma bağlı 

olarak bireylerin affetme sürecini ifade eder. Bu tür affetme, bireyin zarar verici bir 

duruma ya da olaya yönelik olarak geliştirdiği bir affetme sürecidir. Durumsal affetme, 



25 

kişisel ya da kişiler arası affetmenin aksine, genellikle bir olay, durum ya da sosyal bir 

bağlamın affedilmesini içerir. Bu bağlamda, affedilen şey belirli bir kişi değil, o kişi ya 

da grup tarafından yaratılan spesifik bir olay veya deneyimdir. Özellikle büyük 

çatışmalar, doğal afetler, sosyal adaletsizlikler ya da toplumsal travmalar gibi 

durumlarda, bireyler veya topluluklar duruma yönelik affetme süreçlerini deneyimlerler. 

Durumsal affetme, bireylerin kendilerine zarar veren spesifik bir durumu ya da 

olayı affetmelerini içerir. Bu tür affetme, doğrudan bir kişiye yöneltilmiş affetmeden 

farklı olarak, olayın neden olduğu genel duygusal ve psikolojik etkileri hedef alır 

(Worthington, 2001). Örneğin, bir doğal afette sevdiklerini kaybeden bireylerin, olayın 

neden olduğu acıya karşı geliştirdikleri affetme duygusu durumsal affetmeye örnek olarak 

verilebilir. Aynı şekilde, bir grup ya da topluluğa yönelik toplumsal bir haksızlık 

karşısında bireylerin ya da grupların affetme süreçleri de durumsal affetme kapsamına 

girer.  

Durumsal Affetme Sürecinin Aşamaları 

 Zararı Tanıma ve Durumla Yüzleşme (Acknowledging the Harm and 

Confronting the Situation) 

Durumsal affetmenin ilk adımı, bireyin veya grubun yaşanan olumsuz durumu 

tanıması ve bununla yüzleşmesidir. Bu aşamada bireyler, zarar verici olayın farkına varır 

ve bu olayın üzerlerinde yarattığı duygusal, fiziksel ya da sosyal etkileri anlamaya çalışır. 

Zararı tanıma, affetme sürecinin başlaması için gereklidir ve bu aşamada bireyler 

kendilerine verilen zararın boyutlarını değerlendirir. Affetme sürecinin, bireylerin 

yaşadıkları zararı ve bu zararın duygusal etkilerini kabul etmeleriyle başladığını belirtir. 

Durumsal affetme, olayın duygusal ağırlığını tanımadan ilerleyemez (McCullough, 

Worthington ve Rachal, 1997). u tür bir affetme, bireyin kendisine zarar veren olayın 

ağırlığını ve yarattığı duygusal etkileri tanımasını ve kabul etmesini gerektirir. Çünkü, 

kişinin hissettiği öfke, hayal kırıklığı ya da incinmişlik gibi duygular tanınmadan ve ele 

alınmadan affetme süreci ilerleyemez. Duygular bastırıldığında veya görmezden 

gelindiğinde, affetme yüzeysel kalabilir ve duygusal iyileşme gerçekleşmeyebilir.  

 Duygusal Tepkiler ve Öfke (Emotional Response and Anger) 



26 

Durumsal affetmenin ikinci aşamasında, birey ya da grup, olayın yarattığı 

duygusal yükle başa çıkmaya çalışır. Öfke, haksızlık, hayal kırıklığı ve suçluluk gibi 

duygular, zarar verici bir duruma karşı geliştirilen tipik tepkilerdir. Bu aşamada, birey ya 

da topluluk, duruma karşı geliştirdiği olumsuz duygularını ifade eder ve bu duygularla 

başa çıkmaya çalışır. Worthington (2006), bireylerin ve grupların zarar verici olaylara 

karşı öfke ve hayal kırıklığı gibi duygusal tepkiler geliştirdiklerini belirtir. Bu duyguların 

yönetilmesi, affetme sürecine geçiş için kritik bir adımdır. Birey veya grup, hissettikleri 

öfke ve hayal kırıklığını fark etmeli ve bunları bastırmadan kabul etmelidir. Bu 

duyguların varlığını inkâr etmek, affetme sürecini zorlaştırabilir. Affetme, bir duygu 

yönetimi süreciyle başlar; birey veya grup zarar verici olayın ardından yaşadığı olumsuz 

duyguları sağlıklı bir şekilde anlamlandırıp dönüştürmeden affetme sürecine geçemez. 

 Durumla Empati Kurma ve Anlamaya Çalışma (Empathy and Understanding 

the Situation) 

Affetmenin önemli bir aşaması, zarar verici olayın nedenlerine yönelik empati 

geliştirmektir. Birey ya da grup, olayın neden olduğu sonuçları anlamaya ve olayın 

arkasındaki nedenleri çözümlemeye çalışır. Bu aşamada, durumsal affetme sürecine giren 

birey, olayın daha geniş bir bağlamda nasıl ortaya çıktığını ve bu olayın kendi duygusal 

tepkilerine nasıl yansıdığını anlamaya çalışır. Bu aşamada empati, birey ya da grubun 

olaya karşı daha geniş bir perspektif geliştirmesine yardımcı olur. Empati geliştirmenin 

affetme sürecinde kritik bir rol oynadığını belirtir. Durumsal affetme, bireylerin olayla 

ilgili daha fazla bilgi edinmelerini ve bu olayın nedenlerini anlamalarını gerektirir 

(McCullough, Fincham, ve Tsang, 2003). Durumsal affetme, bireyin olayla ilgili 

gerçekleri öğrenmesini, durumun detaylarını anlamasını ve olayın nasıl meydana 

geldiğini kavramasını gerektirir. Bu süreç, olayın yüzeysel bir şekilde 

değerlendirilmesinden ziyade, daha derinlemesine bir analiz yapmayı içerir. Örneğin, 

kişinin kendisine zarar veren kişinin niyetlerini veya yaşadığı koşulları anlamaya 

çalışması bu bağlama girer. 

 Durumu Affetme Kararı Alma (Deciding to Forgive the Situation) 

Bu aşamada birey ya da grup, yaşanan olumsuz duruma karşı bilinçli bir şekilde 

affetme kararı alır. Bu karar, olayın yarattığı olumsuz duygusal yüklerden kurtulma ve bu 

duruma karşı olumlu bir perspektif geliştirme anlamına gelir. Birey ya da topluluk, 



27 

affetmenin sadece bir kişiyi değil, durumu hedeflediğini kabul eder. Bu karar, bireyin 

içsel huzuru ve psikolojik iyilik hali için önemlidir. Worthington (2001), affetmenin 

bilinçli bir karar olduğunu ve bireyin olayın yarattığı duygusal etkilerden kurtulma 

yolunda bir adım attığını belirtir. Bu karar, durumsal affetme sürecinde belirleyici bir 

adımdır. Affetme kararı olmadan, affetme sürecinin ilerlemesi mümkün değildir. Bu 

karar, bireyin zihinsel ve duygusal olarak affetmeye hazır olduğunu ve bu doğrultuda bir 

değişim başlatmayı seçtiğini gösterir. Bu, bireyin kendini duygusal olarak 

özgürleştirmesine ve iyileşmesine zemin hazırlar. 

 Duruma Karşı Olumlu Duygular Geliştirme (Developing Positive Emotions 

Toward the Situation) 

Affetmenin son aşaması, bireyin olayla ilgili daha olumlu duygular geliştirmeye 

başlamasıdır. Bu aşamada birey, duruma karşı öfke, hayal kırıklığı ve kızgınlık gibi 

duyguları bırakır ve bunların yerine şefkat, empati ve hoşgörü gibi duygular geliştirir. Bu 

aşama, bireyin kendini iyileştirmesi ve olayın neden olduğu olumsuz etkileri aşması için 

kritik bir süreçtir. Affetme süreci, olayın yarattığı olumsuz duyguların yerini daha olumlu 

ve yapıcı duyguların almasıyla tamamlanır. Empati ve olumlu duygular, affetme 

sürecinde bireyin içsel huzuru ve duygusal iyileşmesi için önemlidir (Enright ve 

Fitzgibbons, 2000). Affetme süreci, olumsuz duyguların sadece yok olması değil, aynı 

zamanda olumlu duygularla yer değiştirmesiyle tamamlanır. Empati ve olumlu duygular, 

bireyin affetme sürecinde duygusal iyileşme yaşamasını ve içsel huzura kavuşmasını 

sağlar. Bu dönüşüm, bireyin affetme sürecini anlamlı ve kalıcı hale getirir. 

Durumsal affetme, bireyin olayın neden olduğu duygusal yaralardan kurtulmasına 

ve kendisini psikolojik olarak iyileştirmesine yardımcı olur. Affetme, bireyin stres ve 

travma gibi olumsuz duygusal yüklerinden arınmasına katkıda bulunur (Worthington ve 

Scherer, 2004). Özellikle toplumsal çatışmalar ya da sosyal adaletsizlikler sonrası barış 

ve uzlaşma sürecine katkıda bulunur. Affetme, topluluklar arasında ilişkilerin yeniden 

inşasında ve sosyal uyumun sağlanmasında önemli bir araçtır (Noor, Brown ve Prentice, 

2008). Bireyin olayla ilgili duygusal dengesini yeniden kazanmasına ve içsel huzuru 

sağlamasına yardımcı olur. Affetme, bireyin olayın neden olduğu duygusal yüklerden 

kurtularak daha dengeli ve huzurlu bir ruh hali geliştirmesini sağlar (Karremans, Van 

Lange ve Holland, 2005). Affetme, bireyin duygusal dengesini yeniden kazanması ve 

içsel huzurunu sağlaması için bir araçtır. Bu süreç, bireyin olumsuz duygulardan 



28 

kurtulmasına, ruhsal yüklerini hafifletmesine ve daha dengeli bir ruh hali geliştirmesine 

yardımcı olur. Affetme, bireyin kendisi için yaptığı iyileştirici bir eylemdir ve bireyin 

genel yaşam kalitesini artırır. 

Durumsal affetme, belirli bir olay ya da duruma karşı geliştirilen bir affetme 

sürecidir. Birey ya da gruplar, kendilerine zarar veren olaylara yönelik olumsuz 

duygularını yönetir ve bu duruma karşı empati ve anlayış geliştirerek affetme sürecine 

girerler. Literatürde durumsal affetmenin, psikolojik iyileşme, sosyal barış ve toplumsal 

uzlaşma açısından önemli faydalar sağladığı gösterilmiştir. Durumsal affetme, bireyin ya 

da topluluğun içsel huzurunu ve duygusal dengesini yeniden kazanmasına katkıda 

bulunan güçlü bir affetme türüdür.  

2.1.3. Affetmenin Etkileri  

Affetme, bireylerin sosyal ilişkilerinde hayati bir rol oynar ve kişilerarası 

çatışmaların çözümünde kritik bir mekanizma olarak işlev görür. Sosyal ilişkiler, insanlar 

arasındaki etkileşimlerin düzenlenmesi ve sürdürülebilirliğinde affetmenin önemli bir 

araç olduğunu gösteren çok sayıda araştırma ile desteklenmiştir. Affetme, ilişkilerde 

ortaya çıkan zarar verici olaylarla başa çıkmayı kolaylaştırır, bağların onarılmasını sağlar 

ve güvenin yeniden inşa edilmesine katkıda bulunur. Affetme, yakın ilişkilerde meydana 

gelen zarar verici olaylarla başa çıkmayı sağlamakla kalmaz, aynı zamanda kısa ve uzun 

vadeli olumlu sonuçlar üretir. Allemand ve diğerleri (2007), affetmenin ilişkilerdeki 

olumsuz duyguları hafifleterek ilişkilerin sürekliliğine katkıda bulunduğunu belirtmiştir. 

Affetme, bireylerin öfke, kırgınlık gibi zarar verici duygulardan arınarak sağlıklı ilişkiler 

kurmalarını sağlar. Ayrıca, bu süreç sadece ilişkisel değil, bireysel düzeyde de iyileştirici 

bir etki yaratır ve duygusal yüklerin azalmasına olanak tanır (Scobie ve Scobie, 1998).  

Affetme, zarar veren ve zarar gören taraflar arasındaki bağların yeniden kurulmasına 

olanak tanır. Kişilerarası çatışmalar, genellikle öfke, kırgınlık ve güvensizlik gibi 

duygusal tepkilere yol açar. Bu duygular, ilişkilerde mesafe yaratabilir ve bağların 

zayıflamasına neden olabilir. Ancak affetme, bireylerin bu duygularını düzenlemelerine 

ve zarar veren kişiyle ilişkilerini yeniden değerlendirmelerine yardımcı olur. Affetme 

ilişkilerin devamlılığını sağladığını ve bireyler arasındaki sosyal bağların güçlenmesine 

katkıda bulunduğunu belirtmişlerdir. Bu süreç, yalnızca zarar veren kişiyle ilişkiyi 

onarmakla kalmaz, aynı zamanda bireyin genel sosyal çevresine olan güvenini artırır. 



29 

Güven, sağlıklı sosyal ilişkilerin temelini oluşturur. Ancak, bir tarafın diğerine 

zarar verdiği durumlarda güvenin sarsılması kaçınılmazdır. Affetme, bu güvenin yeniden 

inşa edilmesi için gerekli olan bir süreçtir. Zarar veren kişinin pişmanlık göstermesi ve 

ilişkiyi düzeltme yönündeki çabaları, affetme sürecini destekleyebilir. Aynı zamanda 

zarar gören kişinin affetme yönünde bir adım atması, ilişkiye olumlu bir başlangıç yapma 

fırsatı sunar. Bu bağlamda affetme, bireylerin sosyal bağlarını yeniden 

sağlamlaştırmasına olanak tanır. Güvenin yeniden inşası, uzun vadede daha derin ve 

anlamlı ilişkilerin oluşmasına katkıda bulunur (McCullough ve diğerleri, 1998). Empati, 

affetmenin sosyal ilişkiler üzerindeki etkisini güçlendiren temel bir faktördür. Affetme 

sürecinde empati, bireyin zarar veren kişinin duygularını ve motivasyonlarını anlamasını 

sağlar. Bu anlayış, bireyler arasındaki duygusal bağların derinleşmesine ve ilişkisel 

uyumun artmasına yardımcı olur. Worthington ve Wade (1999), affetmenin yalnızca 

bireyler arasındaki çatışmaları çözmekle kalmayıp, aynı zamanda empatiyi artırarak 

sosyal bağları daha sağlam hâle getirdiğini vurgulamıştır. Empati, affetme sürecini 

başlatan ve sürdüren önemli bir araç olarak, bireyler arasındaki anlaşmazlıkların 

çözümüne katkı sağlar. Empati, affetmeyi başlatan ve sürdüren bir köprüdür. Birey, 

empati yoluyla sadece zarar veren kişinin durumunu anlamakla kalmaz, aynı zamanda 

kendi duygusal yüklerini de hafifletebilir. Bu, hem içsel huzuru sağlar hem de ilişkilerin 

güçlenmesine katkıda bulunur. Dolayısıyla empati, affetme sürecinin temel dinamiği 

olarak bireyler arasındaki bağları yeniden inşa etmeye yardımcı olur. 

Affetme, çatışma çözümünde güçlü bir araç olarak kabul edilir. Sosyal ilişkilerde 

meydana gelen çatışmalar, çoğunlukla iletişim kopukluğu, yanlış anlamalar veya zarar 

verici davranışlar nedeniyle ortaya çıkar. Affetme, bu çatışmaların çözülmesini 

kolaylaştırır ve taraflar arasındaki gerilimi azaltır. Affetmenin çatışma çözümündeki 

etkisi, bireylerin olumsuz duygularını yönetme ve pozitif bir ilişki kurma kapasitesine 

bağlıdır. Affetme süreci, tarafların geçmişe dair kırgınlıklarını bırakmalarına ve gelecekte 

daha sağlıklı bir ilişki inşa etmelerine olanak tanır (Bono, McCullough ve Root, 2007). 

Affetme, yalnızca bireyler arası ilişkilerde değil, aynı zamanda topluluklar ve sosyal 

gruplar arasında da barış ve uyumun sağlanmasında önemli bir rol oynar. Topluluk 

içindeki çatışmalar, genellikle grup dinamiklerini zayıflatabilir ve sosyal uyumu 

bozabilir. Affetme, grup üyeleri arasındaki bağları yeniden inşa etmek ve toplumsal barışı 

teşvik etmek için etkili bir yol sunar. Örneğin, geçmişteki toplumsal travmaların affetme 



30 

yoluyla işlenmesi, gruplar arası bağları güçlendirebilir ve gelecekte daha dayanıklı bir 

topluluk yapısı oluşturabilir. 

Affetmenin sağladığı olumlu etkilerin yanı sıra, affetmeme durumunun sosyal 

ilişkiler üzerinde ciddi olumsuz sonuçları olabilir. Affetmeme, bireylerin öfke, kırgınlık 

ve intikam duygularını sürdürmesine yol açarak sosyal izolasyonu artırabilir. Bu durum, 

yalnızca zarar veren kişiyle değil, diğer bireylerle olan ilişkilerde de mesafe yaratır. 

Karremans, Van Lange ve Holland (2005), affetmemenin bireylerin sosyal 

etkileşimlerden uzaklaşmasına ve yalnızlık hissetmesine neden olduğunu belirtmişlerdir. 

Ayrıca, affetmeme, bireylerin genel yaşam kalitesini olumsuz etkileyerek sosyal 

çevrelerinden kopmalarına neden olabilir. 

Affetmeme, bireyin zarar verici olaylara karşı olumsuz duygularını 

sürdürememesine ve bunların olumsuz etkilerini deneyimlemesine yol açar. Akhtar 

(2002), affetmede yetersizlik yaşayan bireylerin öfke ve intikam duygularının önüne 

geçemediğini ve bu duyguların bireyler arası ilişkileri daha da kötüleştirdiğini 

belirtmiştir. Bu bireyler, başkalarına karşı empati geliştirmekte zorlanır ve bu durum 

yalnızlık ve depresyon gibi sorunlara yol açabilir. Karremans, Van Lange ve Holland 

(2005), affetmeme nedeniyle bireylerin yalnızca suçlu kişilerle değil, genel olarak diğer 

insanlarla da pozitif etkileşimlerden uzaklaştığını vurgulamıştır. Bu, bireyin sosyal 

ilişkilerinde bir kopukluk yaşamasına ve daha izole bir yaşam sürmesine neden olabilir. 

Affetme, bireylerin depresyon ve anksiyete gibi olumsuz psikolojik belirtilerden 

korunmasını sağlar. Maltby, Macaskill ve Day (2001), affetme düzeyi düşük bireylerde 

depresyon ve anksiyetenin daha yaygın olduğunu ifade ederken, Avery (2008) affetmeyi 

başaramayan bireylerin bu tür rahatsızlıklara daha yatkın olduklarını belirtmiştir. Öte 

yandan, affetme düzeyi yüksek bireylerde depresyon ve stresin azaldığı ve bu bireylerin 

öznel iyi oluşlarının arttığı görülmektedir (Lawler-Row ve Piferi, 2006; Orcutt, 2006). 

Bu olumlu etkiler, affetmenin yalnızca ilişkisel değil, aynı zamanda bireysel bir iyilik hâli 

aracı olarak önemini vurgular. 

Affetme, sadece psikolojik ve sosyal bağlamlarda değil, aynı zamanda bireyin 

fizyolojik sağlığı üzerinde de önemli etkiler yaratır. Araştırmalar, affetmenin bireylerin 

stres düzeylerini azaltarak, kardiyovasküler sağlık, bağışıklık sistemi işlevselliği ve genel 

fizyolojik iyilik hâli üzerinde olumlu etkiler sağladığını göstermektedir. Bu etkiler, 



31 

affetme sürecinin bireyin bütünsel sağlığına katkıda bulunan güçlü bir araç olduğunu 

ortaya koymaktadır. 

Stres, bireyin fizyolojik ve psikolojik sağlığını olumsuz etkileyen başlıca 

faktörlerden biridir. Affetme, bireyin stres düzeylerini azaltmada etkili bir mekanizma 

sunar. Özellikle, affetme sürecinde intikam arzusu ve öfke gibi olumsuz duyguların yerini 

empati, huzur ve olumlu duygular aldığında, bireyin stresle başa çıkma kapasitesinin 

arttığı görülür. Orcutt (2006), affetmenin bireylerin stres tepkilerini azalttığını ve bu 

durumun kortizol seviyelerinin düşmesiyle sonuçlandığını belirtmiştir. Affetme, bireyin 

sinir sistemini rahatlatır ve vücudun kronik stres nedeniyle maruz kaldığı yükü hafifletir. 

Affetmenin kardiyovasküler sağlık üzerindeki etkileri geniş bir şekilde 

belgelenmiştir. İntikam arzusu, öfke ve kronik stres, bireylerin kalp atış hızını ve kan 

basıncını artırarak kardiyovasküler hastalık riskini yükseltir. Buna karşılık, affetme süreci 

bu fizyolojik tepkileri azaltabilir. Lawler-Row ve Piferi (2006), affetmenin bireylerin kalp 

atış hızı ve kan basıncı üzerindeki yatıştırıcı etkisini vurgulamışlardır. Affetme sürecinde 

öfke gibi fizyolojik olarak uyarıcı duyguların azalması, kalp ve damar sağlığına katkıda 

bulunur. Ayrıca, affetmenin damar tıkanıklığı ve hipertansiyon gibi kardiyovasküler 

sorunları önlemede etkili olabileceği öne sürülmektedir. 

Affetme, bağışıklık sisteminin işlevselliğini artırarak bireyin hastalıklara karşı 

direncini güçlendirebilir. Kronik stres ve öfke, bağışıklık sistemi üzerindeki baskıyı 

artırarak vücudun enfeksiyonlara ve hastalıklara karşı savunma mekanizmasını zayıflatır. 

Affetme, bu olumsuz etkileri tersine çevirerek bağışıklık sisteminin daha etkili 

çalışmasını sağlar. Bono, McCullough ve Root (2007), affetmenin bireylerin bağışıklık 

yanıtlarını güçlendirdiğini ve bağışıklık hücrelerinin işlevini desteklediğini göstermiştir. 

Affetme süreci, bireyin genel fizyolojik iyilik hâlini artırarak sağlık üzerinde koruyucu 

bir etki yaratır. 

Affetmenin hormon düzeyleri üzerindeki etkileri, özellikle kortizol gibi stres 

hormonlarının düzenlenmesi bağlamında dikkat çekicidir. Stres hormonları, bireyin 

zihinsel ve fiziksel sağlığı üzerinde yıkıcı etkiler yaratabilir. Affetme, bireyin kortizol 

seviyelerini düşürerek hem ruhsal hem de fizyolojik denge sağlar (Asıcı ve Uygur, 2017). 

Ayrıca, affetme sürecinde dopamin ve oksitosin gibi mutluluk ve bağlanma 

hormonlarının salgılanmasının arttığına dair bulgular bulunmaktadır. Bu hormonlar, 



32 

bireylerin duygusal durumlarını iyileştirirken aynı zamanda fiziksel iyilik hâline de 

katkıda bulunur. 

Affetme, psikosomatik rahatsızlıkların azaltılmasında etkili bir rol oynar. Stres, 

öfke ve intikam arzusu gibi olumsuz duygular, migren, kas ağrıları, mide sorunları ve 

uykusuzluk gibi psikosomatik semptomlara yol açabilir. Affetme, bu tür rahatsızlıkların 

önlenmesine ve tedavi edilmesine katkıda bulunur. Örneğin, affetmenin bireylerin uyku 

kalitesini artırdığı ve stresle bağlantılı baş ağrılarının sıklığını azalttığı belirtilmiştir (Koç 

ve diğerleri, 2016). Bu bulgular, affetmenin bireylerin yaşam kalitesini artıran çok yönlü 

bir süreç olduğunu ortaya koymaktadır.  

Affetme, yalnızca kısa vadede değil, uzun vadede de bireyin fizyolojik sağlığı 

üzerinde olumlu etkiler yaratır. Düzenli affetme pratiği, bireylerin genel sağlık 

durumlarını iyileştirerek yaşam sürelerini uzatabilir. Ayrıca, affetmenin yaşlanma 

sürecindeki olumsuz etkileri azalttığına dair bulgular bulunmaktadır. Lawler-Row ve 

Piferi (2006), affetmenin yaşlı bireylerde hem fiziksel hem de duygusal iyilik hâlini 

artırarak sağlıklı yaşlanma sürecine katkıda bulunduğunu belirtmiştir. Yaşlı bireylerde 

affetme, yaşamın geçmiş dönemlerinden gelen pişmanlıklar, kırgınlıklar veya 

çözümlenmemiş duygusal yaralarla barışmayı kolaylaştırır. Bu, onların daha huzurlu ve 

olumlu bir ruh hali geliştirmesine yardımcı olur. Affetme, geçmişe bağlı duygusal 

yüklerden kurtularak yaşlı bireylerin daha hafif bir zihinsel ve duygusal durum 

geliştirmelerine yardımcı olur. 

Affetme, bireylerin psikolojik iyi oluşları üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. 

Psikolojik iyi oluş, bireyin yaşamında denge, tatmin ve anlam duygusu hissetmesi, 

duygusal ve zihinsel olarak sağlıklı bir durumda olması olarak tanımlanır. Araştırmalar, 

affetmenin bireylerin stres, depresyon, anksiyete gibi olumsuz duygusal durumlarını 

azalttığını ve bunun yanı sıra mutluluk, yaşam memnuniyeti ve öznel iyi oluş düzeylerini 

artırdığını göstermiştir (Lawler-Row ve Piferi, 2006; Maltby, Macaskill ve Day, 2001). 

Affetme, bireyin olumsuz duygulardan arınarak duygusal ve bilişsel bir dönüşüm 

yaşamasını sağlayan bir süreçtir ve bu süreç, bireyin ruhsal iyileşmesini destekler. 

Affetme, bireyin öfke, kin, kırgınlık gibi yoğun olumsuz duygulardan arınmasını sağlar. 

Bu duygular, bireylerin psikolojik iyi oluşlarına zarar verirken, affetme süreci bireyin bu 

yüklerden kurtulmasına olanak tanır. Avery (2008), affetmenin depresyon ve anksiyete 

gibi psikolojik rahatsızlıklarla başa çıkmada etkili bir mekanizma olduğunu 



33 

vurgulamıştır. Affetme, bireyin duygusal düzenleme becerilerini geliştirir ve olumsuz 

deneyimlerin birey üzerindeki etkisini azaltır. Özellikle, affetme sürecinde bireyin zarar 

veren kişiye karşı empati geliştirmesi ve olayın etkilerini yeniden değerlendirmesi, 

duygusal iyileşme sürecini hızlandırır. 

Stres, bireyin psikolojik sağlığını tehdit eden temel faktörlerden biridir. Affetme, 

bireylerin stres düzeylerini düşürerek, daha sağlıklı bir zihinsel duruma ulaşmalarını 

sağlar. Stres, bireylerin sinir sistemini sürekli olarak aktif tutarak kortizol gibi stres 

hormonlarının artmasına yol açabilir. Bu durum, hem fiziksel hem de psikolojik sağlık 

üzerinde olumsuz etkilere neden olur. Affetme, bireylerin bu stres yanıtlarını 

düzenlemelerine yardımcı olarak, stresin olumsuz etkilerini azaltır (Orcutt, 2006). 

Özellikle affetme, bireyin geçmişteki olumsuz deneyimlerden kaynaklanan duygusal 

yüklerini serbest bırakmasını ve mevcut yaşam koşullarına daha iyi uyum sağlamasını 

destekler. 

Affetme, depresyon ve anksiyete düzeylerinin azalmasında etkili bir araç olarak 

görülmektedir. Depresyon, genellikle bireylerin geçmişte yaşadıkları olumsuz 

deneyimlerle duygusal bir bağ kurmalarından kaynaklanır. Affetme, bireylerin bu bağları 

zayıflatmasına ve olumsuz deneyimlerin etkilerinden kurtulmasına olanak tanır. Maltby, 

Macaskill ve Day (2001), affetmenin depresyon düzeylerini azalttığını ve bireylerin daha 

olumlu bir duygusal durum geliştirmesine yardımcı olduğunu göstermiştir. Benzer 

şekilde, affetme süreci anksiyete düzeylerinin düşmesinde de etkili olabilir. Anksiyete, 

bireylerin geleceğe yönelik tehdit algısı geliştirmesiyle ilişkilidir ve affetme, bireyin 

geçmişteki deneyimlerini daha az tehdit edici bir şekilde değerlendirmesini sağlar. 

Affetme, bireylerin öznel iyi oluşlarını ve yaşam memnuniyetlerini artırır. Öznel 

iyi oluş, bireyin hayatından genel olarak tatmin olması ve duygusal olarak pozitif bir 

durumda olması anlamına gelir. Affetme, bireylerin negatif duygulardan arınmasına ve 

pozitif bir yaşam perspektifi geliştirmesine olanak tanır (Lawler-Row ve Piferi, 2006). 

Bu süreçte birey, geçmişte yaşadığı zarar verici olayların etkisini azaltarak, daha anlamlı 

ve tatmin edici bir yaşam sürme olanağı elde eder. Ayrıca, affetme bireyin kendisine karşı 

şefkatli bir tutum geliştirmesini ve kendini daha değerli hissetmesini sağlar. 

Affetme, bireylerin psikolojik dayanıklılıklarını artırır. Psikolojik dayanıklılık, 

bireylerin zorluklarla başa çıkma ve bu zorluklardan güçlenerek çıkma kapasitesini ifade 



34 

eder. Affetme süreci, bireylerin geçmişte yaşadıkları zorlukları anlamlandırmasına ve bu 

deneyimlerden öğrenerek gelişmesine olanak tanır. Ayrıca affetme, bireyin kendisiyle ve 

çevresiyle daha sağlıklı bir ilişki kurmasına katkıda bulunarak psikolojik dayanıklılığını 

artırır. Affetme, bireylerin sosyal ilişkilerinde daha olumlu etkileşimler kurmalarını 

sağlar ve bu, psikolojik iyi oluş üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. Affetme düzeyi 

yüksek bireyler, başkalarına karşı daha şefkatli, empatik ve anlayışlı bir tutum sergilerler. 

Bu tutum, bireylerin sosyal çevrelerinden daha fazla destek almasına ve daha güçlü bağlar 

kurmasına yardımcı olur (McCullough ve diğerleri, 1998). Sosyal destek, bireylerin 

psikolojik iyi oluşunu artıran temel faktörlerden biridir ve affetme bu desteğin 

kazanılmasına katkıda bulunur. 

Affetme, bireylerin kişilik özelliklerinden derin bir şekilde etkilenir. Kişilik, 

bireylerin duygusal, bilişsel ve davranışsal eğilimlerini belirleyen temel bir yapı olarak 

affetme kapasitesini şekillendiren önemli bir faktördür. Araştırmalar, bazı kişilik 

özelliklerinin affetmeyi kolaylaştırırken, bazılarının ise bu süreci zorlaştırdığını 

göstermektedir. 

Özellikle, nörotizm ve paranoid eğilimler gibi özellikler affetme kapasitesini 

olumsuz etkilerken, alçakgönüllülük, vicdanlılık ve empati gibi özellikler affetmeyi 

destekleyebilir. Nörotizm, bireyin olumsuz duygulara karşı aşırı duyarlılık göstermesi, 

stres, kaygı, öfke ve kırılganlık gibi duyguları yoğun yaşaması ile karakterize edilir. 

Nörotizm düzeyi yüksek bireyler, affetme sürecinde çeşitli zorluklarla karşılaşırlar 

(Worthington, Berry ve Parrott, 2001; Berry ve diğerleri, 2005). Nörotizm düzeyi yüksek 

bireyler, zarar verici olayların ardından öfke ve kırgınlık gibi olumsuz duyguları uzun 

süre taşırlar. Bu duygular, affetme sürecini başlatmalarını zorlaştırır. Ruminasyon eğilimi 

olan bireyler, zarar verici olayları tekrar tekrar düşünme eğilimindedirler. Bu durum, 

intikam arzusunu artırabilir ve affetmeye yönelik motivasyonu azaltabilir (Walker ve 

Gorsuch, 2002). Nörotizm, bireylerin zarar veren kişiye karşı empati geliştirmesini 

engeller. Empati eksikliği, affetme sürecinin önemli bir bileşenini zayıflatır.  

Paranoid kişilik özellikleri, bireylerin diğer insanlara karşı aşırı güvensizlik ve 

sürekli tehdit algısı geliştirmesiyle karakterize edilir. Bu özelliklere sahip bireyler, 

affetme sürecinde ciddi engellerle karşılaşırlar (Sastre ve diğerleri, 2005). Paranoid 

bireyler, zarar verici olaylara karşı aşırı derecede intikam arzusuna sahip olabilir. Bu 

durum, affetmenin gerçekleşmesini neredeyse imkânsız hale getirir. Paranoid bireyler, 



35 

zarar verici olaylara karşı aşırı derecede intikam arzusuna sahip olabilir. Bu durum, 

affetmenin gerçekleşmesini neredeyse imkânsız hale getirir. Paranoid bireyler, zarar 

veren kişinin davranışlarının nedenlerini anlamakta veya empati geliştirmekte zorluk 

çekerler. Bu durum, affetme sürecinin başlamasını bile engelleyebilir. 

Kişilik özellikleri, affetme sürecini kolaylaştırır ve bireylerin bağışlayıcı bir tutum 

geliştirmesine yardımcı olur. Empati, affetme sürecinin merkezinde yer alır. Empatik 

bireyler, zarar veren kişiye karşı daha anlayışlı bir tutum geliştirir ve onun davranışlarını 

anlamaya çalışır (Worthington ve Wade, 1999). Alçakgönüllü bireyler, kendi hatalarını 

kabul etme eğilimindedir ve başkalarının da hata yapabileceğini anlamaya açıktır. Bu, 

affetme sürecini kolaylaştırır. Vicdanlı bireyler, sosyal ilişkilerde uyum ve dengeyi 

sağlamak için daha fazla çaba gösterir. Bu özellik, affetmeyi teşvik eder ve zarar verici 

olayların üstesinden gelmeyi kolaylaştırır.  

Kişilik özellikleri, affetmenin bireysel ve ilişkisel sonuçlarını da doğrudan etkiler. 

Affetme, bireylerin kişilik özelliklerinden büyük ölçüde etkilenir. Negatif kişilik 

özellikleri affetmeyi zorlaştırırken, pozitif özellikler affetme sürecini destekler. Bu 

bağlamda, affetmenin bireysel ve ilişkisel boyutlarını anlamak ve desteklemek için kişilik 

özelliklerini dikkate alan bütüncül yaklaşımlar geliştirilmesi gereklidir. Özellikle empati 

geliştirme ve duygusal regülasyon gibi becerilere odaklanarak affetme süreci 

desteklenebilir ve bireylerin hem duygusal hem de sosyal yaşamlarında iyileşme 

sağlanabilir. Bu süreç, bireyin kendi içsel barışını kazanmasının yanı sıra toplumsal 

bağların güçlendirilmesine de katkıda bulunur. 

Affetme, bireylerin duygusal, psikolojik ve sosyal yaşamlarında güçlü bir 

dönüşüm sağlayarak bireysel ve ilişkisel iyilik hâlini destekleyen kritik bir süreçtir. 

Affetme, öfke, kırgınlık ve intikam gibi yıpratıcı duyguların yerini empati, huzur ve 

bağışlayıcılığa bırakmasına olanak tanır. Bu süreç, bireylerin depresyon, anksiyete ve 

stres gibi olumsuz duygusal durumlarla başa çıkmalarına yardımcı olurken, öznel iyi oluş, 

mutluluk ve yaşam memnuniyeti gibi pozitif çıktıları da artırır. Sosyal bağların 

güçlendirilmesi, güvenin yeniden inşası ve çatışmaların çözülmesi gibi işlevleriyle 

affetme, yalnızca bireysel düzeyde değil, sosyal bağlamlarda da barış ve uyumu teşvik 

eden bir araç olarak öne çıkar. 



36 

Affetmeme ise, bireylerin duygusal yüklerini taşımaya devam etmesine yol açarak 

yalnızlık, sosyal izolasyon, depresyon ve stres gibi olumsuz sonuçlar doğurur. Bu durum, 

sadece bireyin içsel huzurunu değil, aynı zamanda kişilerarası ilişkilerini de olumsuz 

etkiler. Affetme kapasitesi, bireylerin kişilik özelliklerinden büyük ölçüde etkilenir. 

Nörotizm ve paranoid eğilimler gibi özellikler, affetme sürecini zorlaştırırken; empati, 

alçakgönüllülük ve vicdanlılık gibi pozitif özellikler affetmeyi kolaylaştırır ve bireyin 

hem bireysel hem de ilişkisel iyilik hâline katkıda bulunur. 

Sonuç olarak, affetme, bireylerin duygusal denge sağlaması, geçmişteki zarar 

verici olayların etkilerinden kurtulması ve daha sağlıklı sosyal bağlar kurması için 

vazgeçilmez bir süreçtir. Affetmenin bireylerin fiziksel sağlığını desteklediği, stres 

düzeylerini azalttığı ve bağışıklık sistemini güçlendirdiği göz önüne alındığında, bu 

sürecin bütüncül iyilik hâline olan katkısı daha da belirgin hâle gelir. Affetmenin 

bireylerin yaşam kalitesini artıran çok yönlü etkileri, onun yalnızca bireysel bir erdem 

değil, aynı zamanda toplumsal barış ve uyum için güçlü bir araç olduğunu ortaya 

koymaktadır. Bu bağlamda, affetme sürecinin bireysel ve toplumsal düzeyde daha geniş 

çapta teşvik edilmesi, hem bireysel huzuru hem de sosyal uyumu güçlendirmek için 

önemli bir adımdır. 

2.2. Merhamet Kavramı 

Merhamet, bireyin hem kendisiyle hem de çevresiyle kurduğu duygusal bağların 

derinliğini ve niteliğini belirleyen temel bir insani duygu olarak öne çıkar. İnsanlar, sosyal 

bir varlık olarak hayatlarında birçok farklı duygu ile hareket eder ve bu duygular, bireyin 

çevresine karşı tutumlarını, davranışlarını ve ilişkilerini şekillendirir. Merhamet, bu 

duygular içerisinde bireyin toplumsal uyumunda, ilişkilerinde ve ahlaki gelişiminde kritik 

bir role sahiptir. Toplum içerisinde bireyin yardımlaşma, dayanışma ve empati gibi 

değerleri içselleştirmesinde önemli bir etki yaratan merhamet, duygusal ve ahlaki bir 

rehber olarak işlev görür (Gilbert, 2005; Ekstrom, 2012). Merhamet, bireylerin duygusal 

ve sosyal yaşamlarında önemli bir yere sahip olup, kişisel iyi oluşun ve toplumsal uyumun 

temel unsurlarından biri olarak değerlendirilmektedir. Bu duygu, bireyin acı çeken birine 

karşı empati geliştirmesi ve yardım etme arzusuyla harekete geçmesi üzerine kuruludur. 

Merhamet, yalnızca acı çeken birine yönelik duyulan empatiyi değil, aynı 

zamanda bu acıyı dindirme arzusunu ve bu doğrultuda harekete geçme isteğini de içerir. 



37 

Gilbert ve diğerleri (2012), merhameti üç ana boyut çerçevesinde ele alır: kendine karşı 

merhametli olma, başkalarına karşı merhametli olma ve başkalarından gelen merhameti 

kabul edebilme. Bu yaklaşıma göre, merhamet yalnızca bir duygu değil, bireyin 

kendisiyle ve çevresiyle olan ilişkilerinde olumlu bir dönüşüm sağlayan bir süreçtir. 

Bireylerin bu üç boyutta merhameti deneyimleyebilmesi, hem kişisel hem de toplumsal 

düzeyde daha sağlıklı ve uyumlu bir yaşam sürdürülmesine katkıda bulunur. 

Merhamet, şefkat, empati, hoşgörü, sevgi, adalet ve sorumluluk gibi birçok insani 

değerle ilişkilidir ve çoğu zaman bu değerlerin bir toplamı olarak kabul edilir (Avşaroğlu 

ve Koyuncu, 2018; Gilbert ve diğerleri, 2012). Bu çok boyutlu doğası, merhameti ahlaki 

bir değer ve sosyal bir araç olarak benzersiz kılar. Örneğin, Gül (2019), merhameti 

iyilikseverlik, yumuşak kalplilik, hoşgörü ve şefkat gibi özelliklerle ilişkilendirirken, 

merhametli bir insanın çevresine karşı duyarlı, bencil olmayan ve affedici bir tutum 

sergilediğini belirtmiştir. Merhamet, bireyin toplumsal bağlarını güçlendiren bir erdem 

olarak, sosyal uyumu artırır ve bireyler arasında empatiyi teşvik eder. 

Merhametli bir birey, sadece çevresindeki insanların acılarını fark etmekle 

kalmaz, aynı zamanda bu acıları hafifletmek için harekete geçme sorumluluğunu da 

üstlenir. Bu yönüyle merhamet, bireyi pasif bir duygusal durumdan aktif bir sosyal 

katılıma yönlendiren güçlü bir motivasyon kaynağıdır. Örneğin, Ekstrom (2012), 

merhametin bireyi harekete geçiren bir duygu olduğunu ve acı çeken birine yardım etme 

arzusunun temelinde yattığını belirtmiştir. Bu nedenle, merhamet yalnızca bireyin 

duygusal dünyasında değil, aynı zamanda sosyal çevresinde de olumlu bir etki yaratır. 

Pozitif psikolojiyle birlikte, merhamet bilimsel olarak daha kapsamlı bir şekilde 

incelenmeye başlanmıştır. Bu çerçevede, merhametin bireysel iyilik hâline, ilişkisel 

bağlara ve toplumsal uyuma olan katkıları giderek daha fazla dikkat çekmektedir. 

Merhamet, bireyin zorlayıcı duygularla başa çıkma kapasitesini artırır ve başkalarına 

yardım etme isteğini güçlendirir. Bu süreçte, bireyin kendine karşı şefkat geliştirmesi ve 

başkalarının merhametini kabul edebilmesi, duygusal ve sosyal iyilik hâlinin temel 

taşlarını oluşturur (Neff ve Pommier, 2013). Merhametin bu yönleri, bireyin kendi içsel 

dünyasında bir denge kurmasına ve çevresiyle sağlıklı bir iletişim geliştirmesine olanak 

tanır. 



38 

Merhamet, bireyin sadece bir duygu durumu olarak deneyimlediği bir kavram 

değildir; aynı zamanda ahlaki bir değer, sosyal bir bağ ve bireyin içsel dönüşümünü 

destekleyen bir mekanizmadır. Geleneksel ahlak sistemlerinin temel unsurlarından biri 

olan merhamet, bireylerin toplumsal uyumunu artırırken, bencillik ve duyarsızlık gibi 

olumsuz tutumların önüne geçer. Bu bağlamda, merhamet, bireylerin çevrelerindeki 

acılara karşı duyarlı ve çözüm odaklı bir yaklaşım geliştirmesini sağlar. Bu özellikleriyle 

merhamet, hem bireysel hem de toplumsal düzeyde olumlu bir değişim için güçlü bir 

araçtır. 

Merhamet, başkalarının acısını, sıkıntısını ya da zorluklarını fark etme ve bu 

duruma bir çözüm getirme isteğiyle ortaya çıkan duygusal bir tepki olarak tanımlanabilir. 

Bu duygu, bireyin başkalarının ihtiyaçlarına karşı duyarlı olmasını sağlarken, sosyal 

bağları güçlendiren ve yardım etme motivasyonunu artıran bir rol oynar. Merhamet, 

başkalarının acısını ya da ihtiyaçlarını fark etme ile başlar. Empati ile benzerlik gösteren 

bu aşama, kişinin karşısındaki bireyin zor durumunu anlamasını sağlar (Neff, 2003). 

Merhamet, bireyin yalnızca karşısındaki kişinin acısını anlamasıyla sınırlı kalmaz, aynı 

zamanda bu duruma bir çözüm getirme arzusunu da içerir. Bu istek, sosyal dayanışmayı 

artırır ve bireyler arası güveni güçlendirir (Gilbert, 2010). Merhamet, beyindeki insula ve 

prefrontal korteks gibi bölgeleri harekete geçirerek bireyin yardım etme eğilimini artırır 

ve kalp atış hızını yavaşlatarak rahatlatıcı bir fizyolojik tepki yaratır (Singer ve Davidson, 

2007). Merhamet, sıklıkla empati ve sempati ile karıştırılsa da, merhamet bu iki duygudan 

farklıdır. Empati, bir kişinin diğerinin duygularını aynen hissetme yeteneğidir, ancak 

merhamet, bu duygunun ötesinde bir çözüm bulma ve yardım etme arzusunu içerir 

(Ekman, 2003). Sempati ise daha yüzeysel bir duygusal paylaşımı ifade eder (Goleman, 

2008).  Empati, birinin duygularını içselleştirme ve onlarla derin bağ kurma yeteneğidir. 

Merhamet, bu duygulara bir yanıt olarak yardım etme ve çözüm bulma arzusunu içerir. 

Sempati, diğerinin duygularını yüzeysel bir şekilde fark etme ve bu duygulara duygusal 

bir tepki gösterme biçimidir. Sempati, empatiden daha yüzeyseldir çünkü diğer kişinin 

duygularını derinlemesine anlamayı veya onları paylaşmayı içermez. Daha çok acıyı fark 

etme ve uzaktan duygusal bir tepki verme biçimindedir. 

Merhamet, sadece duygusal bir tepki değil, aynı zamanda bilişsel ve davranışsal 

süreçleri içeren karmaşık bir duygudur. Psikolojik açıdan, merhamet gösterme eğilimi, 

bireyin başkalarının acısını anlama (bilişsel empati) ve onların ihtiyaçlarına duyarlılık 



39 

geliştirme (duygusal empati) süreçlerini içerir. Merhamet aynı zamanda ahlaki bir 

duygudur; birey, başkalarına yardım etme sorumluluğunu hisseder. Bu noktada, Batson 

(2011), "Empathy-Altruism Hypothesis" (Empati-Altruizm Hipotezi), insanların empati 

duygusunun bir sonucu olarak merhamet gösterdiğini ve bu merhametin, yardım 

davranışları ile sonuçlandığını savunur. Yardım etme davranışının temelinde, yardım 

edilen kişinin ihtiyaçlarını karşılama isteği yatar. Bu, saf altrüizmdir. Yardım etme 

davranışı, kişinin kendi rahatsızlığını azaltmak ya da dolaylı olarak bir kazanç elde etmek 

için gerçekleşir. Empati düzeyi düşük olduğunda, motivasyon egoistik bir yapıya 

dönüşebilir. Empati düzeyi ölçüldüğünde, yüksek empati durumlarında insanların 

altrüistik, düşük empati durumlarında ise egoistik motivasyonlarla hareket ederler. 

Merhamet, empatiyle başlayan duygusal sürecin altrüistik motivasyona dönüşmesini 

sağlar. Yani, kişi yalnızca başkalarının sıkıntısını anlamakla kalmaz, aynı zamanda bu 

sıkıntıyı gidermek için harekete geçme arzusu duyar. Merhamet, saf altrüistik 

motivasyonları güçlendirirken, yardım davranışındaki egoistik unsurları azaltır. Yani, kişi 

kendi huzursuzluğunu azaltmak veya sosyal ödüller kazanmak için değil, gerçekten 

yardım edilen kişinin refahı için harekete geçer. 

2.2.1. Merhamet Türleri 

Merhamet, bireyin hem kendisiyle hem de çevresiyle kurduğu ilişkilerin niteliğini 

belirleyen çok boyutlu bir yapı olarak ele alınır. Gilbert ve Procter (2006), merhameti üç 

temel yönelim üzerinden açıklamaktadır: kendine karşı merhamet, başkalarına karşı 

merhamet ve bir başkasından gelen merhameti kabul etme. Bu üç boyut, bireyin hem 

kendi içsel denge ve huzurunu hem de sosyal bağlarını güçlendirmesi için birbirini 

tamamlayan unsurlar olarak işlev görür. Gerçek bir merhamet anlayışı, bireyin bu üç 

yönelimin her birinde dengeli bir şekilde merhametli olmasını gerektirir (Gilbert ve 

diğerleri, 2012; Whetsel, 2017). 

 Kendine Karşı Merhamet 

Kendine karşı merhamet, bireyin kendisine sevgi, saygı ve hoşgörüyle yaklaşması 

anlamına gelir. Kişi, başkalarına gösterdiği şefkat ve merhameti kendi iç dünyasına da 

yönlendirebilmelidir. Kendine karşı merhametli olan bireyler, kendi hatalarını ve 

kusurlarını kabul eder, bunları büyütmek veya kendilerini aşırı suçlamak yerine, 

hatalarından öğrenmeyi bir fırsat olarak görürler (Gilbert ve Procter, 2006). Bu, bireyin 



40 

duygusal düzenleme kapasitesini artırır ve daha sağlıklı bir psikolojik denge kurmasına 

yardımcı olur. 

Kendine karşı merhamet, aynı zamanda kişinin öz şefkat geliştirmesiyle ilişkilidir. 

Neff ve Dahm (2015), öz şefkati, bireyin zorlayıcı durumlarla karşılaştığında kendisine 

karşı nazik bir tutum geliştirmesi ve bu süreçte insani kusurlarını kabul etmesi olarak 

tanımlar. Bu boyut, bireyin yalnızca kendisine yönelik yıkıcı eleştirilerden kaçınmasını 

değil, aynı zamanda kendini affetme ve kendine değer verme kapasitesini artırmasını da 

içerir (Gilbert ve diğerleri, 2012). Kendine karşı merhamet eksikliği olan bireyler ise 

genellikle aşırı öz eleştiri yapar, kendilerini sevgiyi hak etmeyen bireyler olarak algılar 

ve bu durum, depresyon, anksiyete ve sosyal izolasyon gibi sorunlara yol açabilir (Harris, 

2017). Kendine karşı merhamet, bireyin kendi hatalarına ve kusurlarına karşı anlayışlı, 

nazik ve şefkatli bir tutum geliştirmesiyle ilgilidir. Bu yönelim, bireyin yalnızca 

başarılarına değil, aynı zamanda başarısızlıklarına karşı da hoşgörü göstermesini ve 

kendini olduğu gibi kabul etmesini içerir (Neff ve Dahm, 2015). Kendine karşı 

merhametli bireyler, duygusal yüklerini daha kolay düzenleyebilir ve stresli durumlarla 

başa çıkma becerilerini artırabilirler. Özellikle aşırı öz eleştirinin ve suçluluk duygusunun 

azaltılmasında kendine karşı merhamet önemli bir role sahiptir  

Bu yönelim, bireyin kendi insani kusurlarını kabul etmesini ve bu kusurlar 

üzerinden kendini değersizleştirmemesi gerektiği fikrini içerir. Örneğin, aşırı öz 

eleştirinin bireyin depresyon, anksiyete ve tükenmişlik gibi sorunlarla karşılaşma riskini 

artırdığı; buna karşılık, kendine merhamet gösteren bireylerin daha yüksek bir psikolojik 

dayanıklılık sergiledikleri belirtilmiştir (Harris, 2017). Kendine karşı merhamet eksikliği 

yaşayan bireyler ise kendilerini sürekli suçlayarak, olumsuz bilişsel şemalar geliştirme 

eğilimindedirler. Bu durum, hem duygusal hem de sosyal işlevsellikte ciddi bozulmalara 

yol açabilir (Gilbert ve Procter, 2006). Örneğin, birey kendini sürekli suçladığında, 

başkalarıyla sağlıklı ilişkiler kurmakta zorlanabilir, bu da sosyal izolasyona ve yalnızlığa 

neden olabilir. Ayrıca, sürekli kendini eleştirme ve suçlama, depresyon, anksiyete ve 

düşük özsaygı gibi duygusal sorunlara zemin hazırlayarak bireyin yaşam kalitesini ciddi 

şekilde düşürebilir. Bu nedenle, kendine karşı merhamet eksikliği, bireylerin ruhsal ve 

sosyal iyi oluşlarını olumsuz etkileyen önemli bir faktör olarak ele alınmaktadır. 

Öz-merhamet kavramı, bireyin kendisine karşı nazik olma ve kendi hatalarını 

kabul etme becerisi olarak tanımlanır. Kristin Neff, öz-merhametin stresle başa çıkmada 



41 

ve ruh sağlığını iyileştirmede güçlü bir araç olduğunu vurgulamıştır. Öz-merhamet, 

bireyin kendi acılarına duyarlılık göstermesi ve kendini eleştiriden kaçınarak 

desteklemesi anlamına gelir (Neff, 2011). Bireyin kendi acılarına karşı duyarlılık 

göstermesini, kendini eleştiriden kaçınmasını ve zorlayıcı duygusal durumlarda kendini 

şefkatle desteklemesini vurgular. Öz-merhamet, bireyin stresle daha sağlıklı bir şekilde 

başa çıkmasına ve ruh sağlığını iyileştirmesine yardımcı olur. Örneğin, bir kişi 

başarısızlıkla karşılaştığında kendini suçlamak yerine, hatalarından ders çıkararak ve 

kendine nazik davranarak süreci daha yapıcı bir şekilde yönetebilir. Bu yaklaşım, bireyin 

hem psikolojik dayanıklılığını hem de öz-değerini artırabilir. Öz-merhametin bu tür 

pozitif etkileri, bireysel mutluluğu ve genel yaşam kalitesini yükselten önemli bir faktör 

olarak görülmektedir. 

 Başkalarına Karşı Merhamet 

Başkalarına karşı merhamet, bireyin çevresindeki insanların ihtiyaçlarını fark 

etmesi ve bu ihtiyaçlara duyarlılık göstermesiyle ilişkilidir. Merhametli bireyler, 

başkalarının acılarını anlayarak onların sorunlarını hafifletmek için harekete geçme 

motivasyonu taşır (Gilbert ve diğerleri, 2012). Ancak, merhametin bu boyutunda bireyin 

niyetleri ve eylemleri büyük bir önem taşır. Gerçek bir merhamet, başkalarına yardım 

etme arzusunun zayıflık ya da kibir temelli değil, karşılıklı saygı ve insan sevgisine dayalı 

bir anlayışla gerçekleştirilmesini gerektirir (Ay, 2013). Gerçek merhamet, yardım edilen 

kişiyi küçümsemek ya da yardım edenin kendisini üstün hissetmesi için bir araç değil, 

bireyin diğerinin acısını paylaşarak dayanışma ve insanlık bilinciyle hareket etmesi 

anlamına gelir. Örneğin, bir birey, yardıma ihtiyacı olan birine destek verirken, bunu 

"görev" veya "üstünlük" hissiyle değil, o kişinin insani değerini anlayarak yapmalıdır. 

Böyle bir yaklaşım, yalnızca yardım edilen kişinin değil, yardım eden kişinin de duygusal 

tatmin ve anlam duygusu yaşamasını sağlar. Gerçek merhamet, toplumda dayanışmayı ve 

sosyal bağları güçlendirerek hem bireysel hem de toplumsal düzeyde iyilik halini artırır. 

Bu nedenle, merhametin temelinde insana duyulan sevgi, eşitlik ve saygının olması kritik 

bir öneme sahiptir. 

Başkalarına karşı merhamet, bireyin sosyal bağlarını güçlendirir ve toplumsal 

uyumu destekler. Ancak bu yönelimin, bireyin niyet ve motivasyonlarıyla doğrudan 

ilişkilendirilmesi gereklidir. Merhametin, kibir veya üstünlük duygusundan 

kaynaklanmaması, karşıdaki kişinin onurunu zedelemeden gerçekleştirilmesi önemlidir. 



42 

Merhametin bu boyutunda, bireyin kendini yardım edilen kişiden üstün hissetmesi yerine, 

karşılıklı bir saygı ve anlayış geliştirmesi beklenir. Aksi takdirde, merhamet bir ego 

tatmini aracı hâline gelebilir. Merhamet, yalnızca bireyin karşıdaki kişinin sorunlarını 

çözme isteği değil, aynı zamanda o kişiye duyduğu saygının ve değer vermenin de bir 

ifadesidir. Merhamet, yardım edilen kişinin onurunu ve bireyselliğini korumayı içerir. 

Aksi hâlde, merhamet, üstünlük hissi veya yardım edenin kendi egosunu tatmin etme 

aracı hâline gelebilir (Gilbert ve Procter, 2006; Whetsel, 2017). Gerçek merhamet, yardım 

edilen kişinin insani değerini ve bireysel özgünlüğünü kabul etmeyi ve onu bir “yardım 

alıcısı” olarak değil, bir “eşit birey” olarak görmeyi içerir. Böyle bir yaklaşım, yalnızca 

fiziksel yardım sağlamaktan öte, yardım edilen kişinin psikolojik olarak güçlenmesini ve 

özsaygısının korunmasını destekler. Bu nedenle, merhametin insani bir eylem olarak 

saygı, empati ve alçakgönüllülük çerçevesinde gerçekleştirilmesi, onun özünü ve amacını 

koruması açısından hayati öneme sahiptir. 

 Bir Başkasından Gelen Merhameti Kabul Etme 

Bir başkasından gelen merhameti kabul etmek, bireyin sosyal destek sistemine 

açık olmasını ve diğer insanların şefkatine karşı direnç göstermemesini gerektirir. Bu, 

merhametin genellikle göz ardı edilen bir boyutudur, çünkü bireylerin başkalarından 

gelen şefkat ve yardımı kabul etmesi, onların kendilerini savunmasız hissetmelerine yol 

açabilir (Gilbert ve diğerleri, 2011). Özellikle merhameti zayıflık olarak gören bireyler, 

kendilerine yöneltilen merhameti reddederek yalnızlık ve izolasyon hissini artırabilirler 

(Boykin ve diğerleri, 2018). Bu reddediş, sosyal bağların zayıflamasına ve bireylerin 

yalnızlık hissinin derinleşmesine yol açabilir. Çünkü insanlar arasındaki duygusal 

dayanışma, çoğunlukla karşılıklı destek ve anlayış temelinde gelişir. Merhameti reddeden 

birey, bu bağları bilinçsizce kopararak kendini toplumdan ya da yakın çevresinden 

soyutlayabilir. Örneğin, bir kişi duygusal bir zorluk yaşadığında, çevresindeki insanların 

sunduğu desteği gurur veya zayıflık algısı nedeniyle kabul etmezse, hem duygusal 

yükünü yalnız taşımak zorunda kalır hem de sosyal ilişkilerini sürdürebilme becerisini 

kaybedebilir. 

Bu durum, bireyin yalnızca yalnızlık duygusunu artırmakla kalmaz, aynı zamanda 

ruh sağlığını da olumsuz etkileyebilir. Destek kabul etmek yerine sürekli olarak kendi 

kendine yetme çabası, bireyde tükenmişlik, stres ve düşük özsaygı gibi sonuçlar 

doğurabilir. Bu nedenle, merhameti bir zayıflık değil, insani dayanışmanın bir göstergesi 



43 

olarak görmek, hem bireysel iyilik hali hem de toplumsal bağların güçlenmesi açısından 

kritik bir öneme sahiptir. 

Bir başkasından gelen merhameti kabul etmek, bireyin duygusal dayanıklılığını 

artırır ve toplumsal bağlarını güçlendirir. Bu süreç, bireyin başkalarından yardım alma 

konusunda hissettiği korkuları aşmasını ve karşılıklı destek ilişkileri geliştirmesini sağlar. 

Bu boyutta, bireyin kendisini değerli hissetmesi ve başkalarının şefkatine layık olduğunu 

kabul etmesi önemlidir (Gilbert ve Procter, 2006; Harris, 2017). Bir başkasından gelen 

merhameti kabul etmek, bireyin yalnızca bir kriz veya zor durumla başa çıkma yeteneğini 

artırmakla kalmaz, aynı zamanda duygusal dayanıklılığını güçlendiren önemli bir 

süreçtir. Bu süreç, bireyin başkalarından destek alma konusundaki endişelerini veya 

korkularını aşmasını sağlar ve karşılıklı güvene dayalı destek ilişkileri kurmasını 

kolaylaştırır. Merhameti kabul etmek, bireyin toplum içindeki yerini pekiştiren karşılıklı 

destek ilişkilerini geliştirmesini sağlar. Bu süreç, bireyin insanlarla daha sağlıklı bir 

şekilde ilişki kurmasını ve toplumsal bağlarını güçlendirmesini kolaylaştırır. Örneğin, 

yardım alma ve verme arasında kurulan denge, sosyal ilişkilerde güven ve bağlılığı artırır. 

Kendisini değerli hissetmesi ve şefkat görmeye layık olduğuna inanması, bireyin hem 

bireysel ruh sağlığına hem de toplumsal bağlantılarına önemli katkılar sağlar. 

Merhametin bu üç boyutu birbiriyle etkileşim hâlindedir ve bu boyutlar arasında 

dengenin sağlanması, bireyin gerçek anlamda merhametli bir tutum geliştirmesi için 

önemlidir. Başkalarına merhamet gösteren, ancak kendine karşı merhametsiz olan 

bireylerin bu tutumları sürdürülebilir değildir. Aynı şekilde, başkalarından gelen 

merhameti reddeden bireyler, toplumsal bağlardan koparak yalnızlık ve güvensizlik 

hislerini artırabilirler (Gilbert ve diğerleri, 2012; Whetsel, 2017). Merhametle ilgili 

olumlu bilişlerin ve şemaların varlığı, bireyin hem kendine hem de başkalarına karşı daha 

şefkatli ve duyarlı bir tutum sergilemesini sağlar. Bu nedenle, merhamet yalnızca bireyin 

içsel dünyasında değil, aynı zamanda sosyal bağlamda da olumlu etkiler yaratan bütüncül 

bir süreçtir (Gilbert, 2010). Merhametle ilgili olumlu bilişler ve şemalar, bireyin kendine 

ve başkalarına karşı geliştirdiği şefkatli tutumu şekillendirir. Bu bilişler, bireyin hem içsel 

duygusal süreçlerinde hem de sosyal etkileşimlerinde olumlu etkiler yaratarak, şefkatin 

bütüncül bir şekilde işlev görmesini sağlar.  

Olumlu bilişlerin varlığı, bireyin kendisine karşı daha kabul edici ve başkalarına 

karşı daha duyarlı olmasını destekler. Bu durum, bireyin kendi hatalarını ya da 



44 

yetersizliklerini daha anlayışlı bir şekilde ele almasına ve başkalarının ihtiyaçlarına karşı 

daha empatik bir tutum sergilemesine olanak tanır. Merhamet, bu çerçevede bireyin içsel 

dünyası ile sosyal bağlam arasında bir köprü görevi görür. İçsel düzeyde duygusal denge 

sağlarken, sosyal düzeyde güven ve bağlılık oluşturarak bireyin hem kendisiyle hem de 

çevresiyle uyum içinde olmasını destekler. Bu nedenle, merhamet, yalnızca bireysel 

değil, aynı zamanda sosyal ilişkilerde de iyilik halini güçlendiren bir süreçtir. 

Merhamet, yalnızca başkalarına yardım etmekle sınırlı olmayan, aynı zamanda 

bireyin kendisine yönelik tutumunu ve başkalarından gelen şefkati kabul etme 

kapasitesini içeren çok boyutlu bir yapıdır. Kendine karşı merhamet, bireyin duygusal 

dayanıklılığını artırırken, başkalarına merhamet bireyin sosyal ilişkilerini güçlendirir. Bir 

başkasından gelen merhameti kabul etme ise bireyin toplumsal bağlarını destekler ve 

güvensizlik duygularını azaltır. Merhametin bu boyutlarını anlamak, bireylerin hem 

kişisel hem de sosyal yaşamlarında daha sağlıklı ve uyumlu ilişkiler geliştirmelerine 

olanak tanır.  

2.2.2. Merhamet Süreci 

Merhamet süreci, psikolojik literatürde genellikle şu dört aşamada açıklanır: 

 Farkındalık (Recognition) 

Merhamet süreci, bir bireyin başka bir kişinin sıkıntı veya acı yaşadığını fark 

etmesiyle başlar. Bu farkındalık genellikle çevredeki durumların ya da bireylerin 

sıkıntılarına yönelik bilişsel bir algı oluşturma yoluyla gelişir. Örneğin, fiziksel, duygusal 

ya da sosyal ipuçları aracılığıyla kişinin zor bir durumda olduğu anlaşılabilir. Bu 

farkındalık, empati ile ilişkilidir, ancak merhamet daha ileri bir adımdır çünkü kişinin 

acısının tanınmasının ardından yardım etme arzusu doğar (Goetz, Keltner ve Simon-

Thomas, 2010). Empatinin yalnızca acıyı anlamakla sınırlı kalırken, merhamet daha 

ileriye gider ve bireyi harekete geçmeye yönlendirir. Joan Halifax'ın geliştirdiği modelde, 

merhamet sürecinde "dikkatli farkındalık" (mindful attention) önemli bir rol oynar. 

Halifax’a göre merhamet, kişinin bir başkasının acısını derin bir şekilde algılaması ve bu 

algıya karşı duyarlı bir farkındalık geliştirmesi ile başlar (Halifax, 2011). Kişinin, başka 

bir bireyin acı çektiğini fark etmesiyle süreç başlar. Bu farkındalık, acı veya sıkıntı içinde 



45 

olan bireyin durumu hakkında bilişsel bir algıyı ifade eder. Farkındalık, gözlem ve empati 

yoluyla gelişebilir. 

 Duygusal Tepki (Emotional Resonance) 

Bir kişinin acısına karşı empatik bir yanıt geliştirilmesi, duygusal rezonans 

aşamasında gerçekleşir. Bu aşamada birey, acı çeken kişinin durumuna duygusal olarak 

bağlanır. Ancak bu bağlanma, kişinin duygusal olarak zorlanmasına yol açmamalıdır; 

aksi takdirde bu, kişinin acı karşısında donmasına ya da kendisini geri çekmesine neden 

olabilir. Bu nedenle, sağlıklı bir merhamet sürecinde empati ile birlikte dengeleyici bir 

farkındalık da gereklidir (Neff, 2003). Paul Ekman’ın duygusal tepkilerle ilgili yaptığı 

çalışmalar, merhametin nörobiyolojik temellerine işaret eder. Özellikle empatik yanıtlar 

sırasında beynin anterior cingulate cortex ve insula bölgeleri aktif hale gelir. Bu bölgeler, 

başkalarının duygusal durumlarını algılamaktan ve bu durumlara karşı uygun duygusal 

tepkiler geliştirmekten sorumludur (Ekman, 2003). Acı çeken bireye karşı empati 

duygusunun ortaya çıkmasıdır. Bu aşamada kişi, başka bir insanın acısını anlama ve bu 

acıya karşı duygusal olarak tepki verme kapasitesini geliştirir. Bu aşama, empati ile 

merhametin kesiştiği noktadır, ancak merhamet süreci, empatiyi aşarak harekete geçme 

isteğine dönüşür. 

 Yardım Etme İsteği (Motivation to Help) 

Merhametin tanımlayıcı özelliği, yalnızca başka birinin acısını fark etmek ve ona 

empati duymak değil, aynı zamanda bu acıyı hafifletmek için bir motivasyon 

hissetmektir. Bu motivasyon, başkalarına yardım etme arzusu olarak tanımlanabilir ve 

kişinin içsel değerlerine, ahlaki yargılarına ya da sosyal sorumluluk duygusuna 

dayanabilir. Daniel Batson’ın empati-altruizm hipotezi, bu aşamayı anlamak için 

önemlidir. Batson, empati duyulan bir durumda kişinin, tamamen çıkar gütmeden, yardım 

etme isteği geliştirdiğini öne sürer (Batson, 1991). Merhametin empatiyle ayrıştığı temel 

nokta burada belirir. Merhamet yalnızca acıyı hissetmekle kalmaz, aynı zamanda bu acıyı 

azaltma yönünde bir motivasyon doğurur. Bu motivasyon, bireyi harekete geçmeye teşvik 

eder. 

 



46 

 Harekete Geçme (Action) 

Merhametin nihai aşaması harekete geçmektir. Bu aşama, acıyı hafifletme 

amacıyla yapılan somut eylemleri içerir. Bu eylemler fiziksel yardım, duygusal destek ya 

da daha geniş sosyal yardımları kapsayabilir. Burada kritik olan, merhamet sürecinin 

pasif bir duygudan çıkıp aktif bir davranışa dönüşmesidir. Nörobilimsel araştırmalar, 

merhamet eğitimi almış kişilerin yardım etme konusunda daha güçlü bir eğilim 

gösterdiklerini ortaya koymaktadır. Tania Singer ve Olga Klimecki gibi araştırmacılar, 

merhamet eğitimi alan kişilerin beyinlerinde olumlu değişiklikler yaşandığını ve bu 

değişimlerin, yardım etme davranışlarına daha yatkın hale gelmelerini sağladığını 

göstermiştir (Singer ve Klimecki, 2014). Son aşama, acıyı hafifletmek için yapılan eylemi 

içerir. Bu, fiziksel bir yardım, duygusal destek ya da çözüm odaklı bir müdahale olabilir. 

Merhamet, sadece bir duygu olarak kalmaz; bireyi zor durumdaki kişiye yardım etmeye 

yönlendiren bir güdü olur. 

2.2.3. Merhamet Üzerine Teorik Modeller 

Merhamet üzerine geliştirilen teorik modeller, bu kavramı anlamak için hem 

psikolojik hem de felsefi temellere dayanan farklı yaklaşımlar sunar. Bu modeller, 

merhametin duygusal, bilişsel, biyolojik ve sosyal yönlerini ele alır. 

2.2.3.1 Paul Gilbert’in Merhamet Odaklı Terapi Modeli (Compassion Focused 

Therapy - CFT) 

Paul Gilbert, merhameti psikoterapide bir araç olarak kullanmayı öngören 

Merhamet Odaklı Terapi (CFT) modelini geliştirmiştir. Bu model, özellikle bireylerin öz-

eleştiri, suçluluk, utanç gibi olumsuz duygularıyla başa çıkabilmeleri için merhameti bir 

yapı taşı olarak görür. Gilbert, merhameti iki yönlü olarak ele alır: Başkalarına gösterilen 

merhamet ve kendine gösterilen merhamet (öz-merhamet). 

CFT, insanların içsel olarak şefkatli bir bakış açısı geliştirmelerine yardımcı 

olmayı hedefler. Bu model, şefkatin biyolojik kökenlerine odaklanır ve şefkatin insan 

evriminin bir ürünü olduğunu savunur. Beynin, özellikle vagus siniri ve prefrontal korteks 

gibi alanlarının şefkatli davranışlarda aktif hale geldiğini belirtir (Gilbert, 2009). Gilbert, 

bu modelde merhametin üç temel unsura sahip olduğunu ileri sürer: 



47 

Dikkat: Kişi, kendi acısının veya başkalarının acısının farkında olmalıdır. 

Duygusal Bağlantı: Bu farkındalık empatiyle bağlantı kurmalıdır. 

Harekete Geçme: Acıyı azaltma veya hafifletme isteği ortaya çıkmalıdır. 

2.2.3.2. Kristin Neff’in Öz-Merhamet Modeli (Self-Compassion Model) 

Kristin Neff, merhameti sadece başkalarına yönelik değil, kişinin kendisine karşı 

da göstermesi gereken bir erdem olarak görür. Neff’in geliştirdiği öz-merhamet modeli, 

kişinin kendini kabul etmesini ve hatalarıyla barışık bir şekilde yaşamayı öğrenmesini 

vurgular. Neff’e göre, öz-merhametin üç temel bileşeni vardır: 

Öz-şefkat (Self-kindness): Kişinin kendine karşı nazik ve anlayışlı olması, 

kendisini eleştirmek yerine kabul etmesi. 

Ortak insanlık (Common humanity): Kişinin kendi zorluklarını, tüm insanların 

ortak bir deneyimi olarak kabul etmesi. Bu, yalnız olmadığını anlamak anlamına gelir. 

Farkındalık (Mindfulness): Kişinin acılarını ve zorluklarını fark etmesi, ancak bu 

deneyimlerin üzerine odaklanmak yerine dengeli bir bakış açısı geliştirmesi. 

Neff’in öz-merhamet modeli, kişilerin kendilerine karşı acımasız eleştirilerde 

bulunmak yerine daha anlayışlı ve şefkatli bir tutum benimsemelerinin psikolojik sağlık 

üzerindeki olumlu etkilerini araştırır (Neff, 2003). Neff’in öz-merhamet modeli, bu üç 

bileşenin bir arada çalışarak bireylerin psikolojik dayanıklılığını artırdığını ve depresyon, 

anksiyete gibi ruh sağlığı sorunlarının etkilerini azalttığını öne sürer. Model, bireyin 

kendisiyle daha sağlıklı bir ilişki kurmasını sağlayarak, hem içsel huzuru hem de genel 

psikolojik iyilik halini destekler. 

2.2.3.3. Tania Singer ve Olga Klimecki’nin Nörobilimsel Merhamet Modeli 

Tania Singer ve Olga Klimecki, merhametin nörobilimsel temellerini inceleyen 

önemli çalışmalara imza atmışlardır. Bu modele göre merhamet, beynin belirli bölgeleri 

tarafından yönlendirilen öğrenilebilir bir beceridir. Empati ve merhamet arasındaki 

farkları inceleyen Singer ve Klimecki, empati sırasında bireyin başkasının acısını 



48 

paylaştığını, merhamet sırasında ise bu acıyı hafifletme yönünde bir motivasyon ortaya 

çıktığını öne sürmüşlerdir. 

Bu modelde, merhametin beyindeki anterior insula ve anterior cingulate cortex 

bölgelerinde aktive olduğu belirtilir. Özellikle merhamet eğitimi (compassion training) 

uygulamalarının beynin bu bölgelerinde uzun vadeli yapısal değişikliklere neden 

olabileceği gösterilmiştir. Singer ve Klimecki, merhametin bir duygu olarak değil, 

geliştirilebilen ve öğrenilebilen bir beceri olduğunu savunur (Singer ve Klimecki, 2014). 

Bu yaklaşım, merhameti sabit bir özellik yerine dinamik bir süreç olarak görür ve 

bireylerin bilinçli çabalarla bu beceriyi geliştirebileceğini vurgular. Böylece merhamet, 

yalnızca bireysel duygusal deneyimlerle sınırlı kalmaz, aynı zamanda toplumsal bağları 

güçlendiren ve dayanışmayı artıran bir araç haline gelir. Bu perspektif, bireylerin sadece 

başkalarının acılarına duyarlılık göstermesini değil, aynı zamanda bu duyarlılığı aktif ve 

yapıcı bir şekilde ifade etmesini sağlayacak beceriler kazanmalarına odaklanır. Bu 

yaklaşım, merhametin sadece içgüdüsel ya da spontan bir tepki olmadığını, aksine bireyin 

bilinçli bir şekilde üzerinde çalışarak güçlendirebileceği bir yetkinlik olduğunu savunur. 

Merhamet, bu bağlamda, başkalarının acılarına duyarlılık göstermeyi, empati kurmayı ve 

destek sunmaya yönelik bir niyeti kapsar. Ancak bu yetenek, bireyin zihinsel süreçlerini 

eğiterek ve sosyal farkındalığını artırarak daha etkili hale getirilebilir. 

2.2.3.4. Lazarus ve Lazarus’un Bilişsel Değerlendirme Teorisi (Cognitive 

Appraisal Theory)  

Richard Lazarus ve Susan Folkman, bilişsel değerlendirme teorisiyle duygusal 

tepkilerin nasıl oluştuğunu açıklamışlardır. Bu teoriye göre, merhamet de dahil olmak 

üzere her duygu, bireyin yaşadığı olayları nasıl değerlendirdiğine bağlı olarak ortaya 

çıkar. Kişi bir başkasının acısını ya da sıkıntısını fark ettiğinde, bu durumu bilişsel olarak 

değerlendirir ve duygusal bir yanıt üretir. Eğer kişi bu acıyı hafifletme sorumluluğunu 

üstlenirse, merhamet devreye girer. 

Lazarus’un modelinde merhamet, başkalarının acısına yönelik bilişsel bir 

değerlendirme sonucu oluşur ve bu değerlendirme, kişiyi yardım etmeye yönlendiren bir 

motivasyon doğurur. Bu modelde, merhametin bilişsel, duygusal ve davranışsal 

bileşenleri bir arada değerlendirilir (Lazarus, 1991). Lazarus’un modelinde merhametin 

üç temel bileşeni vardır: 



49 

Bilişsel Bileşen 

Merhamet, bireyin başkalarının yaşadığı sıkıntıyı değerlendirmesiyle başlar. Bu 

değerlendirme sürecinde birey, olayın adalet, sorumluluk ve acının ciddiyeti gibi 

boyutlarını zihinsel olarak analiz eder. Örneğin, bir birey başkalarının acısını hak 

etmediğine karar verirse, merhamet duygusu daha güçlü bir şekilde ortaya çıkabilir. 

Duygusal Bileşen: 

Bilişsel değerlendirmenin ardından, bireyde başkalarının acısına karşı bir 

duygusal tepki oluşur. Bu duygu, empati, acıma veya şefkat gibi farklı duygusal 

durumları içerebilir ve bireyin başkalarının iyiliği için harekete geçme motivasyonunu 

artırır. 

Davranışsal Bileşen: 

Merhametin bilişsel ve duygusal süreçleri, bireyi yardım etmeye veya destek 

sağlamaya yönlendiren bir davranışsal tepkiyle sonuçlanır. Bu davranış, doğrudan 

fiziksel yardım, duygusal destek veya kaynak paylaşımı gibi çeşitli biçimlerde ortaya 

çıkabilir. 

Lazarus’un modeline göre, merhamet, yalnızca bir duygu olarak 

değerlendirilemez; bunun yerine, kişinin durumla ilgili yaptığı bilişsel değerlendirme ile 

başlar, duygusal bir tepkiyle şekillenir ve sonunda yardım etmeye yönelik bir davranışa 

dönüşür. Bu, merhameti salt bir his olmaktan çıkararak, karmaşık bir sosyal ve psikolojik 

süreç olarak ele alır. Model, merhametin insan ilişkilerinde neden bu kadar güçlü bir etki 

yarattığını ve bireyleri başkalarının refahı için harekete geçmeye nasıl motive ettiğini 

anlamak için önemli bir çerçeve sunar. 

2.2.3.5. David Batson’ın Empati-Altruizm Hipotezi (Empathy-Altruism 

Hypothesis) 

David Batson, merhametin empatiye dayalı bir altruistik davranış olduğunu öne 

sürer. Empati-Altruizm Hipotezi, başkalarının acısını anladığımızda ve onlarla empati 

kurduğumuzda, karşılık beklemeksizin yardım etme dürtüsünün doğacağını savunur. 



50 

Batson’a göre empati, merhamet duygusunu harekete geçirir ve bu duygu, bireyleri 

altruistik (fedakar) eylemler yapmaya motive eder. 

Batson’ın modeli, yardım etme davranışlarının temelde çıkarcı (egositik) bir 

motivasyonla mı yoksa empati kaynaklı altruistik bir motivasyonla mı yapıldığını tartışır. 

Bu bağlamda, merhamet bir altruizm biçimi olarak ele alınır (Batson, 1991). Empati, 

bireyin kendisini karşısındaki kişinin yerine koyarak onun acısını, korkusunu veya 

sıkıntısını hissetmesine olanak tanır. Bu empatik bağ, merhamet duygusunu tetikler ve 

bireyi yardım etmeye yönlendirir. Bu süreçte merhamet, empati temelli altruistik bir 

davranışın en önemli motivasyon kaynağıdır. 

2.2.3.6. Goetz, Keltner ve Simon-Thomas’ın Evrimsel Merhamet Teorisi 

Jennifer Goetz, Dacher Keltner ve Emma Simon-Thomas, merhameti evrimsel bir 

bakış açısıyla ele alarak bu duygunun sosyal bağların güçlenmesine hizmet eden bir 

mekanizma olarak geliştiğini savunurlar. Bu teoriye göre merhamet, insan türünün 

hayatta kalması için evrimsel bir avantaj sağlamıştır. Sosyal grupların dayanışması, 

yardımlaşma ve işbirliği, merhamet sayesinde mümkün olmuştur. 

Bu model, merhametin biyolojik ve sosyal kökenlerine odaklanır ve merhametin, 

sosyal bağları güçlendirmek ve grup dayanışmasını artırmak için evrimsel bir araç 

olduğunu vurgular (Goetz, Keltner ve Simon-Thomas, 2010). Merhamet, insan 

topluluklarında dayanışma, yardımlaşma ve işbirliğini teşvik ederek, bireylerin ve 

grupların ortak hedeflere ulaşmasını ve zorlukları birlikte aşmasını sağlamıştır. Bu teori, 

merhametin yalnızca bireysel bir duygu olmadığını, aynı zamanda biyolojik ve sosyal 

kökenlere dayanan bir evrimsel araç olduğunu vurgular. Merhamet, grup içindeki bireyler 

arasında güven ve bağlılığı artırarak, sosyal bağları güçlendiren ve toplumun bütünlüğünü 

koruyan bir işlev görmüştür. Evrimsel açıdan bakıldığında, yardıma muhtaç bireylere 

destek sağlamak, grup üyelerinin hayatta kalma olasılığını artırmış ve bu tür davranışlar 

topluluk içinde seçilim avantajı yaratmıştır. Böylece, merhamet hem bireylerin hem de 

sosyal grupların refahını artırarak insan topluluklarının uzun vadeli sürdürülebilirliğine 

katkıda bulunmuştur. 



51 

2.2.4. Merhametin Etkileri 

Merhamet, bireyin yaşamının erken dönemlerinde şekillenmeye başlar ve bu 

süreçte aile çevresi büyük bir rol oynar. Çocuğun merhamet algısı, öncelikle anne ve 

babasının tutum ve davranışlarıyla şekillenir. Anne-babayla güvenli bir bağlanma 

geliştiren çocuklar, hem kendilerine hem de başkalarına karşı daha merhametli olurlar 

(Aydemir, 2018; Sayar, 2011). Güvenli bağlanma, çocuğun empati kapasitesini artırır ve 

başkalarının duygularını anlama yeteneğini güçlendirir. Buna karşılık, ebeveynlerin 

ilgisiz veya cezalandırıcı tutumları, çocuğun merhamet algısının korku ve güvensizlik 

temelli olarak şekillenmesine yol açabilir (Boykin ve diğerleri, 2018; Liotti ve Gilbert, 

2011). Özellikle duygusal ihmal ve kötü muamele, çocuğun ileriki yaşamında merhametle 

ilgili olumsuz bir tutum geliştirmesine sebep olabilir. 

Merhamet algısı olumlu olan bireyler, genellikle daha yüksek bir psikolojik iyi 

oluşa sahiptirler. Bu bireyler, mutluluk, özgüven ve yaşam doyumu gibi pozitif duygusal 

durumları daha yoğun deneyimlerken, stres ve depresyon gibi olumsuz duygusal 

durumlarla daha iyi başa çıkabilirler (Neff ve Dahm, 2015; Fredrickson ve diğerleri, 

2008). Merhametli bireyler, aynı zamanda daha yüksek bir psikolojik dayanıklılık ve 

esnekliğe sahiptirler (Harris, 2017).. Bu özellikler, bireylerin zorlu yaşam koşulları 

karşısında duygusal dengeyi sürdürmelerine ve yaşam kalitelerini artırmalarına yardımcı 

olur.  

Merhamet, bireyin sosyal ilişkilerinde de önemli bir rol oynar. Merhametli 

bireyler, daha açık ve destekleyici bir iletişim tarzına sahiptir ve bu durum, onların daha 

güçlü sosyal bağlar kurmalarını sağlar. Ayrıca, merhamet, bireylerin kendilerini ve 

başkalarını affedebilme kapasitesini artırır. Bu, yalnızca bireysel iyi oluşa değil, aynı 

zamanda toplumsal uyuma da katkıda bulunur (Akdeniz, 2014; Boykin ve diğerleri, 

2018). Merhamet, bireyin hem kendisiyle hem de çevresiyle kurduğu duygusal bağların 

niteliğini belirlerken, bu duyguya yönelik algıların olumsuz olması bireyin psikolojik ve 

sosyal yaşamında derin etkiler yaratabilir. Merhametten yoksun veya merhametten 

korkan bireyler, çevrelerine karşı daha saldırgan, öfkeli ve şiddete meyilli olabilmektedir. 

Bu durumun temelinde, bu bireylerin duygu yönetimi becerilerinde yaşadıkları 

yetersizlikler yer alır (Gilbert ve diğerleri, 2012; Whetsel, 2017). Merhamet algısı 

olumsuz olan bireylerin, yalnızca başkalarına değil, kendilerine karşı da eleştirel ve katı 



52 

bir tutum sergiledikleri gözlemlenmiştir. Bu bireyler, kendi hatalarını affetmekte güçlük 

çeker ve kendilerini aşırı derecede suçlama eğilimindedirler (Gilbert ve diğerleri, 2012; 

Joeng, 2014). Bireylerin öz-merhamet geliştirememesiyle sonuçlanır ve genellikle düşük 

özsaygı, artan stres ve duygusal tükenmişlik gibi olumsuz sonuçlara yol açar. Kendilerine 

karşı anlayışlı ve nazik olmayı reddettikleri için, bireyler yaşadıkları zorlukları bir 

öğrenme fırsatı olarak değerlendirmek yerine, kendi yetersizliklerine odaklanarak bu 

durumları kişisel bir başarısızlık olarak algılarlar. Ayrıca, bu eleştirel yaklaşım, sosyal 

ilişkilerinde de olumsuz etkiler yaratabilir, çünkü başkalarının hatalarını affetmekte ve 

empati kurmakta zorlanabilirler. Merhamet algısı olumsuz olan bireyler, hem kendileriyle 

hem de çevreleriyle sağlıklı ilişkiler kurmakta sıkıntılar yaşayabilirler. 

Merhamet algısı olumsuz olan bireyler, kendilerine karşı da son derece eleştirel 

ve katı bir tutum sergilerler. Bu bireyler, kendi hatalarını affetmekte zorlanır ve küçük 

hataları bile gözlerinde büyütürler. Bu durum, bireylerin kendilerini sürekli suçlama 

eğilimi geliştirmesine ve bu suçlamaların bir süre sonra depresyon, anksiyete ve 

tükenmişlik gibi psikolojik sorunlara dönüşmesine neden olur (Neff ve Dahm, 2015; 

Gilbert ve diğerleri, 2012). Kendine karşı merhamet geliştiremeyen bireylerin, 

motivasyonlarını eleştiri ve suçluluk duygularına dayandırdığı ve bu motivasyonun 

sürdürülebilir bir başarı getirmediği belirtilmiştir (Neff ve Dahm, 2015). Aksine, bu 

bireyler başarısızlık durumunda daha da fazla öz eleştiriye yönelerek psikolojik iyilik 

hâllerini olumsuz etkilerler. 

Merhamet algısı olumsuz olan bireylerde, stres, depresyon, sosyal izolasyon ve 

öfke gibi olumsuz duygusal ve sosyal durumların arttığı görülmektedir. Bu bireyler, 

merhameti bir zayıflık olarak görmeleri nedeniyle başkalarına yardım etmekten kaçınır 

ve bu durum, saldırganlık ve öfke gibi tepkilerle sonuçlanabilir (Gilbert ve Procter, 2006; 

Klimecki ve Singer, 2015). Ayrıca, merhamet algısındaki olumsuzluklar, bireyin 

yalnızlık, post-travmatik stres bozukluğu ve tükenmişlik gibi sorunlar yaşamasına yol 

açar (Boykin ve diğerleri, 2018; Harris, 2017). Merhameti bir zayıflık olarak gören veya 

bu duyguya yönelik olumsuz bir bakış açısı geliştiren bireyler, hem kendilerine hem de 

başkalarına karşı anlayışsız ve katı bir tutum benimseyebilirler. Bu durum, bireylerin 

başkalarından gelen destek ve yardım tekliflerini reddetmesine, kendi duygusal yüklerini 

yalnız taşımaya çalışmasına ve sosyal bağlarını zayıflatmasına neden olabilir.  



53 

Yalnızlık, merhamet algısındaki olumsuzluğun yaygın bir sonucudur. Bu bireyler, 

kendilerini duygusal olarak başkalarından izole edebilir ve sosyal destek ağlarını 

kaybedebilir. Merhamet algısındaki bu olumsuzluk, bireyin duygusal dayanıklılığını 

zayıflatarak, post-travmatik stres bozukluğuna (PTSB) zemin hazırlayabilir. Özellikle 

travmatik olaylardan sonra, bireyler, kendilerine şefkat göstermeyi reddettiklerinde, 

suçluluk ve yetersizlik hisleriyle başa çıkmakta zorlanabilirler. Bu da travmanın etkilerini 

artırır ve iyileşme sürecini zorlaştırır. Tükenmişlik ise merhamet algısındaki 

olumsuzluğun bir diğer önemli sonucudur. Özellikle yoğun stres altındaki bireyler, 

kendilerine karşı nazik bir tutum benimsemek yerine, sürekli olarak kendilerini eleştirir 

ve daha fazlasını yapmaları gerektiğine inanırlar. Bu eleştirel yaklaşım, bireylerin fiziksel 

ve zihinsel kaynaklarını tüketerek kronik yorgunluk, motivasyon kaybı ve duygusal 

tükenmişlik gibi belirtiler göstermelerine neden olabilir. 

Merhametten korkan bireyler, aynı zamanda başkalarına karşı empati 

geliştirmekte zorlanır ve ilişkisel bağlar kurma kapasiteleri sınırlı kalır. Bu durum, bireyin 

toplumsal bağlamda daha izole ve yalnız bir yaşam sürmesine neden olabilir. Toplumdan 

uzaklaşan bireyler, kendi değerlerini ve insanlarla kurdukları bağları sorgulamaya başlar 

ve bu da onların sosyal uyumlarını daha da zayıflatır (Gilbert, 2009; Whetsel, 2017). Bu 

süreç, bireyin yalnızlık hissini derinleştirir ve kendini topluma yabancı hissetmesine 

neden olabilir. Sosyal bağlantılar azalırken birey, diğer insanlarla anlamlı bir iletişim 

kurmakta zorlanır ve bu durum sosyal uyum yeteneğini zayıflatır. Sosyal izolasyonun 

artması, bireylerin başkalarına güvenini azaltabilir ve kendilerini toplumun bir parçası 

olarak görmelerini engelleyebilir. Bu durum, bireylerin yalnızca diğer insanlarla değil, 

aynı zamanda kendi içsel değerleriyle olan ilişkisini de zayıflatır. Zamanla, bu döngü 

bireylerin duygusal dayanıklılığını ve yaşamdan aldıkları tatmini de azaltabilir. Kendi 

değerlerini sorgulayan bireyler, kendilerini yetersiz veya dışlanmış hissetmeye 

başlayabilir, bu da depresyon, anksiyete gibi ruhsal sorunların ortaya çıkmasına neden 

olabilir. Ayrıca, sosyal uyumun zayıflaması, bireylerin işbirliği, yardımlaşma ve destek 

alma kapasitelerini sınırlayarak, toplumsal dayanışmanın azalmasına da katkıda 

bulunabilir. Toplumdan uzaklaşmak, bireyin hem kendi değer algısını hem de sosyal 

bağlarını zayıflatarak yalnızlık ve uyumsuzluk hissini artırır. Bu durum, bireyin hem 

kişisel iyilik halini hem de topluma katılımını olumsuz etkiler ve sosyal uyum sürecini 

daha da zorlaştırır. 



54 

Olumsuz merhamet algılarının bir diğer önemli sonucu, bireyin kendine yönelik 

aşırı eleştirici tutumu ve utanma duygusudur. Gilbert ve Procter (2006), merhametten 

yoksun bireylerin kendilerini toplumun dışında hissetme ve değersiz görme eğiliminde 

olduklarını belirtmiştir. Bu bireyler, kendilerini sevgiyi hak etmeyen bireyler olarak 

algılar ve bu algı, onların sosyal ilişkilerinde sürekli bir geri çekilmeye ve yalnızlaşmaya 

yol açar. Ayrıca, merhametten yoksun bireylerin, affetme ve öz şefkat geliştirme 

kapasiteleri sınırlıdır, bu da hem bireysel hem de toplumsal düzeyde sorunlar yaratabilir 

(Harris, 2017; Neff ve Dahm, 2015). Merhametten yoksun bireylerin affetme ve öz-şefkat 

geliştirme kapasitelerindeki sınırlamalar, hem bireysel düzeyde duygusal sorunlara hem 

de toplumsal düzeyde bağların zayıflamasına yol açar. Bu eksiklikler, bireylerin hem 

kendileriyle hem de başkalarıyla sağlıklı ilişkiler kurmasını engelleyerek, genel yaşam 

kalitesini ve toplumsal dayanışmayı olumsuz etkiler. Bu nedenle, merhamet, affetme ve 

öz-şefkatin geliştirilmesi, hem bireysel hem de toplumsal iyilik hali için kritik öneme 

sahiptir. 

Merhametten yoksunluk ve olumsuz merhamet algıları, genellikle hem bir neden 

hem de bir sonuç olarak değerlendirilebilir. Örneğin, stres, yeme bozuklukları, depresyon, 

öfke ve sosyal izolasyon, hem merhamet eksikliğinin sonuçları hem de bu eksikliğin 

temel sebepleri arasında yer alır (Gilbert ve diğerleri, 2012; Klimecki ve Singer, 2015). 

Bu döngüsel süreç, bireyin hem psikolojik hem de sosyal işlevselliğini olumsuz etkiler. 

Merhamet algısı olumsuz olan bireyler, kendilerine ve çevrelerine karşı eleştirel, katı ve 

mesafeli bir tutum sergileyerek hem psikolojik hem de sosyal yaşamlarında çeşitli 

sorunlarla karşı karşıya kalabilirler. Bu bireylerde öfke, sosyal izolasyon ve depresyon 

gibi olumsuz etkiler sıklıkla görülür ve bu durum, hem bireysel iyilik hâlini hem de 

toplumsal uyumu tehdit eder. Merhamete yönelik korku ve olumsuz algıların, bireylerin 

kendilerine ve başkalarına karşı geliştirdikleri şefkat duygusunu zayıflatması, bu 

bireylerin sosyal bağlarını ve psikolojik dayanıklılıklarını daha da kırılgan hâle getirir. 

Bu bağlamda, merhamet algısını olumlu yönde dönüştürmek için bireylerin duygu 

yönetimi becerilerini geliştiren, empatiyi ve öz şefkati teşvik eden yaklaşımların 

benimsenmesi önemlidir. 



55 

2.3. Bilgelik Kavramı 

Bilgelik (wisdom), felsefe, psikoloji ve din gibi çeşitli disiplinlerde derinlemesine 

ele alınmış bir kavramdır. Bilgelik, bireyin hayat tecrübeleri, derin bir anlayış, doğru ve 

ahlaki karar verme yeteneği gibi bileşenlerden oluşan bir erdem olarak görülür.  

Bilgelik, tarih boyunca felsefe, din, sanat ve edebiyat gibi pek çok disiplinin 

merkezinde yer almış, birey ve toplumların anlam arayışında rehberlik eden önemli bir 

kavramdır (Assmann, 2019; Sloterdijk, 2012). Antik çağlardan itibaren bilgelik, insanın 

yaşamı anlamlandırma, etik kararlar alma ve toplumsal bağlamda uyum sağlama 

kapasitesinin bir simgesi olarak değerlendirilmiştir. Ancak bilgelik, yalnızca teorik bir 

kavram değil; aynı zamanda bireyin günlük yaşamını kolaylaştıran, karar alma süreçlerini 

etkileyen ve duygusal dengeyi sağlayan bir özellik olarak da önem taşır (Grossmann ve 

diğerleri, 2010; Sternberg, 2005). Bilgelik, bireyin karar alma süreçlerinde kritik bir rol 

oynar. Bilge bir birey, kısa vadeli kazançlar yerine uzun vadeli sonuçları değerlendirebilir 

ve duygusal tepkilerden ziyade mantıklı ve dengeli bir şekilde hareket edebilir. Bu, 

bireyin karmaşık ve belirsiz durumlarda bile etkili çözümler bulmasına yardımcı olur. 

Bilgelik, aynı zamanda bireyin geçmiş deneyimlerinden ders alarak daha bilinçli seçimler 

yapmasını sağlar. Bilgelik, teorik bir idealden öte, bireyin yaşamında pratik bir rehberdir. 

Günlük yaşamı kolaylaştıran, sağlıklı kararlar alınmasını sağlayan ve duygusal dengeyi 

destekleyen bu özellik, bireylerin yaşam kalitesini artırır ve toplumsal uyumu güçlendirir. 

Bu nedenle, bilgelik, bireysel ve sosyal yaşamda sürdürülebilir bir iyilik hali için 

vazgeçilmez bir unsur olarak değerlendirilebilir. 

Psikoloji biliminin bilgelik kavramına olan ilgisi görece yenidir ve bu bakış açısı, 

bilgeliği anlamak için daha empirik ve deneysel yöntemler sunmaktadır (Bower, 1990). 

Psikoloji perspektifinden bilgelik, bireyin bilişsel, duygusal ve sosyal uyum süreçlerini 

destekleyen mekanizmaları incelemeye odaklanır. Özellikle üst-bilişsel süreçler, 

bağlamsal farkındalık ve ahlaki motivasyonlar, bilgelik kavramını anlamak için temel 

unsurlar olarak öne çıkmaktadır (Bluck ve Glück, 2005; Grossmann ve diğerleri, 2020). 

Üst-biliş, bireyin kendi düşüncelerini, duygularını ve bilişsel süreçlerini gözlemleme ve 

değerlendirme yeteneğidir. Bilgelik, büyük ölçüde bu üst-bilişsel kapasiteye dayanır 

çünkü bilge bireyler, düşüncelerini ve davranışlarını kritik bir şekilde analiz edebilir, 

mevcut durumlara uyarlayabilir ve daha dengeli tepkiler verebilirler. Üst-biliş, bireyin 



56 

kendisi hakkında derin bir farkındalık geliştirmesini sağlar. Kendi güçlü ve zayıf 

yönlerini tanıyan bireyler, daha bilinçli kararlar alabilir ve duygusal tepkilerini daha iyi 

düzenleyebilirler. Üst-biliş, bireyin yeni bilgi ve perspektiflere açık olmasını teşvik eder. 

Bu esneklik, bilge bireylerin farklı bağlamlarda yaratıcı ve etkili çözümler bulmasını 

sağlar. Bilge bireyler, üst-bilişsel süreçleri kullanarak hatalarından ders çıkarabilir ve bu 

dersleri gelecekteki durumlara uygulayabilirler. 

Bağlamsal farkındalık, bireyin içinde bulunduğu durumu, çevresel faktörleri ve 

sosyal dinamikleri anlaması ve değerlendirmesi yeteneğidir. Bilgelik, yalnızca genel 

prensiplerle hareket etmek yerine, bu prensipleri mevcut bağlama uygun bir şekilde 

uygulayabilme becerisini gerektirir. Bilge bireyler, bir olay veya durumun derinlemesine 

analizini yaparak, bağlamın getirdiği karmaşıklıkları ve nüansları fark ederler. Bu, 

yüzeysel karar verme yerine, derinlemesine düşünülmüş çözümler üretmelerine olanak 

tanır. Bağlamsal farkındalık, bireylerin duruma özgü bir yaklaşım benimsemelerini 

sağlar. Farklı bağlamlarda farklı stratejiler kullanarak hem kendileri hem de çevreleri için 

en iyi sonuçları elde ederler. Bağlamı anlamak, diğer insanların ihtiyaçlarını ve 

perspektiflerini dikkate almayı gerektirir. Bilge bireyler, empati kurarak, hem bireysel 

hem de toplumsal düzeyde anlamlı çözümler geliştirebilirler. 

Bilgelik, yalnızca bilişsel becerilere değil, aynı zamanda etik bir temel üzerine 

inşa edilir. Ahlaki motivasyonlar, bireyin karar alırken başkalarının refahını, toplumsal 

adaleti ve ortak değerleri göz önünde bulundurmasını sağlar. Bu, bilgeliğin sadece 

bireysel değil, aynı zamanda toplumsal fayda yaratma kapasitesini de içerdiğini gösterir. 

Bilge bireyler, kararlarını kendi çıkarlarının ötesinde değerlere dayandırır. Adalet, 

dürüstlük ve merhamet gibi değerler, onların seçimlerine rehberlik eder. Ahlaki 

motivasyon, bilge bireylerin sadece kendi ihtiyaçlarını değil, aynı zamanda toplumun ve 

diğer bireylerin ihtiyaçlarını da dikkate almalarını sağlar. Bilge bireyler, kararlarını 

yalnızca mevcut durumun getirdiği sonuçlara göre değil, bu kararların gelecekte 

yaratabileceği etkiler açısından da değerlendirirler.Bu yönleriyle bilgelik, bireyin sadece 

entelektüel kapasitesini değil, aynı zamanda duygusal esnekliğini, empati yeteneğini ve 

etik karar alma becerisini de kapsar. 

Bilgelik çalışmalarında, "Bilgelik Görev Gücü" gibi araştırma ekipleri, bilgelik 

kavramını yapılandırmak ve evrensel özelliklerini tanımlamak için önemli katkılarda 

bulunmuşlardır. Bilgelik Görev Gücü (Wisdom Task Force), bilgelik kavramını 



57 

disiplinlerarası bir yaklaşımla incelemek ve evrensel özelliklerini ortaya koymak 

amacıyla bir araya gelen önde gelen bilim insanları ve araştırmacılardan oluşan bir ekip 

olarak tanımlanır. Bu ekip, bilgelik kavramının soyut ve çeşitli kültürlerde farklı 

şekillerde tanımlanmış bir olgu olması nedeniyle, ortak bir teorik çerçeve geliştirme 

gerekliliğini hissetmiştir (Grossmann ve diğerleri, 2020). Çalışmaları, bilgelik üzerine 

yapılan bireysel ve kültürel farklılıkları göz önünde bulundurarak, kavramı evrensel bir 

yapıya oturtmayı hedeflemiştir. Bu ekip tarafından önerilen modelde bilgelik; üst-biliş, 

bağlamsal farkındalık ve ahlaki arzular olmak üzere üç temel bileşen üzerinden 

değerlendirilir. Üst-biliş, bireyin kendi düşünme süreçlerini fark etme, değerlendirme ve 

bu süreçlere müdahale etme kapasitesini ifade eder. Bilge bireyler, karmaşık problemleri 

çözme sürecinde kendi önyargılarını ve sınırlamalarını fark edebilir, bu sınırlamaları 

aşmaya yönelik stratejiler geliştirebilir. Üst-biliş, aynı zamanda bireyin farklı bakış 

açılarını değerlendirme ve bir durumun tüm yönlerini analiz etme kapasitesini içerir. Bu 

bağlamda, bilgelik, yalnızca doğru bilgiye ulaşmayı değil, aynı zamanda bu bilginin birey 

ve toplum üzerindeki etkilerini anlamayı da gerektirir (Bluck ve Glück, 2005). Bilgelik, 

bireyin kararlarını ve eylemlerini içinde bulunduğu bağlamı ve kültürel normları dikkate 

alarak şekillendirme becerisini gerektirir. Bu bileşen, bireyin tarihsel, sosyal ve kişisel 

bağlamların farkında olmasını ve bu bağlamlara uygun şekilde hareket etmesini içerir. 

Bilge bireyler, sadece bireysel çıkarlarını değil, toplumun ve gelecekteki nesillerin 

refahını da göz önünde bulundurarak kararlar alabilirler. Bağlamsal farkındalık, bilgelik 

kavramının evrenselliğini sağlayan kritik bir bileşen olarak öne çıkar (Grossmann ve 

diğerleri, 2020). Bilgelik, etik kararlar almayı ve bireyin kendi değerleri doğrultusunda 

hareket etme kapasitesini içerir. Bu bileşen, bilgelik ile empati, alçakgönüllülük ve adalet 

gibi erdemler arasındaki ilişkiyi vurgular (Sternberg, 2004).   Bilge bireyler, bireysel 

kazanç yerine toplumsal faydayı önceliklendiren bir motivasyonla hareket ederler. Ahlaki 

arzular, bilgelik ile kişinin karakteri arasındaki bağlantıyı güçlendirir ve bireyin etik 

liderlik becerilerini geliştirmesini sağlar. Bu bileşenler, bilgeliğin hem bireysel hem de 

toplumsal düzeyde nasıl işlediğini anlamak için bir çerçeve sunar. 

Ayrıca, bilgelik üzerine yapılan çalışmalar, bu kavramın bireyin hayatına anlam 

katma, karmaşık problemleri çözme ve sosyal ilişkileri iyileştirme kapasitesini ortaya 

koyduğunu göstermektedir (Sternberg, 2004). Bilgelik, bireyin yaşamını anlamlandıran, 

etik ve bilişsel kararlarını yönlendiren, aynı zamanda toplumsal bağlarını güçlendiren çok 

boyutlu bir yapı olarak değerlendirilebilir. Psikolojik perspektifle bilgelik çalışmaları, bu 



58 

kavramın hem bireysel iyi oluşa hem de toplumsal uyuma nasıl katkı sağladığını daha 

derinlemesine anlamamıza olanak tanır. 

2.3.1. Bilgelik Üzerine Teorik Modeller 

2.3.1.1. Bilgelik Paradigması - Paul Baltes ve Ursula Staudinger 

Paul Baltes ve Ursula Staudinger tarafından geliştirilen Wisdom Paradigm, 

bilgeliği "uzmanlaşmış bilgi ve yargı becerisi" olarak tanımlayan bir modeldir. Bu 

paradigma, bilgeliği bireylerin yaşamın karmaşıklığı ve belirsizlikleri karşısında doğru 

kararlar alma kapasitesi olarak ele alır ve bu kapasiteyi geliştiren çeşitli bileşenlere 

odaklanır (Baltes ve Staudinger, 2000). Model, bilgeliği bireysel ve sosyal bağlamda ele 

alarak, bilgelik kavramını hem teorik hem de pratik yönleriyle anlamayı amaçlar. 

Baltes ve Staudinger, bilgeliği açıklamak ve ölçmek için beş temel bileşen 

belirlemiştir: 

 Zengin Bir Bilgi Tabanı 

Geniş bilgi birikimi bireyin insan yaşamına, sosyal durumlara ve kişisel gelişime 

dair geniş bir bilgi birikimine sahip olmasını gerektirir. Bu bilgi, bireyin yaşamın 

karmaşıklıklarını ve zorluklarını anlamasını ve bu durumlarla başa çıkmasını sağlar. 

Yaşam deneyimleri bilgelik gelişiminde zengin bir bilgi tabanı, yalnızca teorik bilgiyi 

değil, aynı zamanda bireyin yaşam boyunca kazandığı deneyimleri de içerir. Bu bilgi, 

bireyin olaylara farklı açılardan bakma ve geniş bir perspektifle değerlendirme yapma 

kapasitesini artırır. 

 Stratejik Bilgi 

Organize etme yeteneği bireyin bilgi ve deneyimlerini etkili bir şekilde organize 

etme ve sorun çözme süreçlerinde kullanma kapasitesini ifade eder. Bu bileşen, karmaşık 

sorunlarla başa çıkma ve etkili karar alma süreçlerinde kritik bir rol oynar. Bilge bireyler, 

stratejik bilgiyi kullanarak yaşamın belirsizlikleri karşısında pragmatik çözümler 

geliştirebilir ve bu çözümleri çevresel faktörlere uyum sağlayacak şekilde 

şekillendirebilirler. 



59 

 Belirsizliklerle Başa Çıkma 

Hayatın karmaşıklığını kabul etme, bireyin hayatın belirsizliklerini ve 

karmaşıklığını kabul etme kapasitesine dayanır. Bilge bireyler, belirsizlikleri bir tehdit 

olarak görmek yerine, bunları yaşamın doğal bir parçası olarak algılar ve bunlarla etkili 

bir şekilde başa çıkma stratejileri geliştirir. Uyum sağlama bireyin değişen koşullara 

uyum sağlama ve belirsizlikler karşısında esneklik gösterme becerisini içerir. 

 Değerler ve Etik Standartlar 

Evrensel değerlere uyum bireyin etik ve ahlaki kararlar almasını sağlayan bir 

değer sistemiyle ilişkilidir. Bilge bireyler, evrensel değerlere uygun bir şekilde hareket 

eder ve bu değerleri karar alma süreçlerinde rehber olarak kullanır. Ahlaki liderlik etik 

standartları gözeterek toplumsal uyumu teşvik eden liderlik becerilerine sahiptir. Bu, 

bilgelik ile sosyal sorumluluk arasındaki bağlantıyı güçlendirir. 

 Yaşam Dengesini Yönetme: 

Denge kurma, bireyin kendi çıkarları, başkalarının ihtiyaçları ve çevresel faktörler 

arasında bir denge kurma kapasitesini içerir. Bu, bilgelik kavramını bireysel düzeyden 

toplumsal düzeye taşıyan bir bileşendir. Uzlaşma ve uyum, bilge bireyler farklı çıkarlar 

arasında uzlaşma sağlama ve uyumlu çözümler geliştirme yeteneğine sahiptir. Bu, 

toplumsal bağları güçlendiren bir mekanizma olarak işlev görür. 

Baltes ve Staudinger, bilgeliği yaşamın anlamına yönelik bir pragmatik rehberlik 

sistemi olarak tanımlar. Bilgelik, bireylere sadece doğru kararlar alma yeteneği 

kazandırmakla kalmaz, aynı zamanda bu kararların toplumsal ve çevresel etkilerini 

değerlendirme kapasitesi de sağlar. Bu bağlamda bilgelik, yalnızca bireysel gelişimle 

değil, aynı zamanda toplumsal fayda ve etik sorumlulukla da ilişkilidir. 

Bilgeliğin gelişiminde bu model yaşam deneyimlerinin kritik bir rol oynadığını 

vurgular. Ancak Baltes ve Staudinger, bilgeliğin yalnızca yaşla değil, bireysel ve sosyal 

öğrenim süreçleriyle geliştiğini ifade eder. Yaşlanma süreci, bireyin bilgeliğini 

artırabilecek bir faktör olabilir, ancak bu artış, bireyin yaşam boyunca kazandığı 

deneyimlere ve bu deneyimlerden anlam çıkarma kapasitesine bağlıdır. Bilgelik, statik 

bir özellik değil, yaşam boyu öğrenme sürecinde gelişen bir kapasitedir. Birey, zengin 



60 

bilgi birikimi, stratejik beceriler ve etik değerlere bağlı kalarak bu süreci destekleyebilir. 

Bilgelik, bireyin sosyal çevresi ve kültürel bağlamıyla da şekillenir. Bu, bilgelik 

gelişiminde bireysel özelliklerin yanı sıra toplumsal ve çevresel faktörlerin de etkili 

olduğunu gösterir. 

2.3.1.2. Üç Boyutlu Bilgelik Modeli - Monika Ardelt 

Monika Ardelt, bilgeliği hem bilişsel hem de duygusal perspektiflerden ele alarak 

üç temel boyutta inceleyen bir yaklaşım geliştirmiştir. Bu model, bilgelik kavramını 

ölçmek ve anlamak için Üç Boyutlu Bilgelik Ölçeği (3D-WS) adı verilen bir araçla 

desteklenmiştir. Model, bilgeliğin yalnızca yaşlanma veya entelektüel birikimle değil, 

yaşam deneyimleri ve bireysel öğrenim süreçleriyle geliştiğini vurgular (Ardelt, 2003). 

Ardelt'in çalışması, bilgeliği üç boyut üzerinden ele alır: bilişsel boyut, duygusal boyut 

ve yansımalı boyut. Bu boyutlar, bilgeliğin çok yönlü bir yapı olduğunu ve bireyin hem 

içsel hem de sosyal dünyasında etkili olduğunu göstermektedir. 

Bilişsel boyut bireyin insan yaşamına dair derin bir anlayış geliştirme kapasitesini 

ve bu anlayışı hayatın belirsizliklerini kabul ederek karmaşık sorunları çözmek için 

kullanma yeteneğini ifade eder. Bu boyut, bilgelik ile entelektüel derinlik arasındaki 

bağlantıyı vurgular. Hayatın belirsizliklerini kabul etme bireyin yaşamın 

karmaşıklıklarını ve belirsizliklerini anlayarak bunları bir problem olarak değil, yaşamın 

doğal bir parçası olarak kabul etmesini içerir. Bu anlayış, bireyin daha sakin ve dengeli 

bir yaşam sürmesine katkıda bulunur. Karmaşık sorunları çözme bireyin karmaşık 

problemleri eleştirel bir şekilde analiz etme, farklı bakış açılarını değerlendirme ve bu 

sorunlara yaratıcı çözümler üretme kapasitesini içerir. Derin anlayış nsan davranışları, 

toplumsal dinamikler ve ahlaki meseleler gibi konularda derinlemesine bir kavrayış 

geliştirmeyi kapsar (Ardelt, 2003). Bu, bireyin yalnızca yüzeysel bilgiden değil, olayların 

temel nedenlerinden ve sonuçlarından haberdar olmasını sağlar.  

Duygusal boyut bireyin başkalarının duygularını anlama, empati gösterme ve 

merhametli bir yaklaşım sergileme kapasitesini ifade eder. Bu boyut, bilgeliğin sosyal 

bağlamda etkili olduğu yönleri ortaya koyar. Empati geliştirme bireyin başkalarının bakış 

açılarını anlaması ve onların duygusal durumlarına duyarlılık göstermesi, duygusal 

bilgelik açısından kritiktir. Merhamet ve hoşgörü bireyin diğer insanlara karşı yargılayıcı 

olmaktan ziyade, onların hatalarını kabul eden ve bağışlayıcı bir tutum geliştirmesi 



61 

duygusal boyutun önemli bir parçasıdır. Bu tutum, bireyin sosyal ilişkilerinde daha 

uyumlu ve destekleyici bir şekilde hareket etmesini sağlar (Ardelt, 2003). Duygusal 

dengelilik, bireyin olumsuz duygularını yönetme ve zorlayıcı durumlarla başa çıkma 

kapasitesini de kapsar. 

Yansımalı boyut, bireyin kendi düşüncelerini ve deneyimlerini eleştirel bir şekilde 

değerlendirme yeteneğini ifade eder. Bu boyut, bireyin öz farkındalığını artırarak kendine 

ve başkalarına dair derin bir anlayış geliştirmesini sağlar. Öz farkındalık bireyin kendi 

düşüncelerine, duygularına ve davranışlarına eleştirel bir şekilde bakması, bu boyutun 

temelini oluşturur. Bu süreç, bireyin kendisini daha iyi anlamasına ve gelişmesine olanak 

tanır. Kendi deneyimlerinden öğrenme bireyin geçmiş deneyimlerini anlamlandırma ve 

bu deneyimlerden ders çıkarma becerisiyle ilgilidir. Bu, bireyin gelecekte daha bilinçli ve 

bilgece kararlar almasına yardımcı olur. Başkalarına dair farkındalık, bireyin yalnızca 

kendisini değil, aynı zamanda başkalarının düşünce ve duygularını da anlamasına olanak 

tanır. Bu farkındalık, bireyin daha kapsayıcı ve anlayışlı bir tutum geliştirmesini sağlar. 

Ardelt’in modelinin önemli bir özelliği, bilgeliğin yaşlanma süreciyle doğrudan 

ilişkili olmadığı vurgusudur. Yaş, bilgelik gelişiminde bir faktör olabilir, ancak tek 

belirleyici değildir. Bilgelik, bireyin yaşam boyunca edindiği tecrübeler ve bu tecrübeler 

üzerinde düşünme kapasitesiyle şekillenir (Ardelt, 2003). Bu nedenle, bilgelik, bireysel 

öğrenme, öz farkındalık ve sosyal bağlamların bir birleşimi olarak değerlendirilir.  

2.3.1.3. Denge Teorisi - Robert Sternberg 

Robert Sternberg, bilgelik kavramını bireylerin kendi çıkarlarını, başkalarının 

ihtiyaçlarını ve çevresel faktörleri dengeleme kapasitesi olarak tanımlamış ve bu dengeyi 

bilgeliğin özünde yer alan bir yapı olarak değerlendirmiştir. Ona göre bilgelik, bireylerin 

hem kendi içsel dünyalarında hem de dışsal çevrelerinde ahlaki ve etik olarak doğru 

kararlar almasını sağlayan bir yetenektir (Sternberg, 1998). Bu yaklaşım, bilgelik 

kavramını bireyin yalnızca bilgi ve deneyim birikimiyle değil, aynı zamanda bu bilgiyi 

etik bir çerçevede kullanma becerisiyle ilişkilendirir. 

Sternberg, bilgeliği üç temel bileşen üzerinden açıklamıştır: bilişsel, pratik ve 

duygusal bileşenler. Bu bileşenler, bilgeliğin çok yönlü bir yapı olduğunu ve bireyin 

yaşamındaki farklı bağlamlarda nasıl işlediğini anlamak için bir çerçeve sunar: 



62 

 Bilişsel Bileşen: 

Bu bileşen, bireyin bilgiyi toplama, analiz etme, yorumlama ve bu süreçler 

sonunda anlamlı sonuçlara ulaşma kapasitesini ifade eder. Bilişsel bileşen, yaşamın 

karmaşık sorunlarını çözmek için eleştirel düşünme, problem çözme ve karar alma 

becerilerini kapsar (Sternberg, 1998). Bilişsel bileşen, bilgeliğin temel yapı taşlarından 

biridir çünkü bilge bireylerin karar alırken bilgiyi sadece yüzeysel olarak 

değerlendirmekle kalmayıp, onu derinlemesine analiz etmeleri gerekir. Örneğin, bir 

liderin kriz anında toplumu etkileyen bir karar alırken tüm olasılıkları düşünmesi ve bu 

süreçte hem mevcut verilerden hem de geçmiş deneyimlerden yararlanması bilişsel 

bilgelikle ilişkilidir. 

 Pratik Bileşen: 

Pratik bileşen, bireyin sahip olduğu bilgiyi günlük yaşamda ve sosyal ilişkilerde 

etkili bir şekilde kullanma kapasitesini ifade eder. Bu, bireyin yaşamın gerçek koşulları 

içinde kararlarını uygulayabilme ve çevresiyle uyum içinde hareket etme yeteneğini içerir 

Sternberg'e göre bilgelik, yalnızca teorik bilgiye sahip olmayı değil, aynı zamanda bu 

bilgiyi bireyin kendi yaşamını ve çevresini iyileştirmek için kullanmayı da içerir. Pratik 

bilgelik, bireyin toplumsal bağlarını güçlendiren ve başkalarına değer katan bir yaşam 

tarzı sürdürmesini sağlar (Sternberg, 1998). 

 Duygusal Bileşen: 

Bu bileşen, bireyin duygularını yönetme, başkalarının duygularını anlama ve 

empati geliştirme becerilerini ifade eder. Bilgelik, yalnızca bilişsel veya pratik becerilerle 

sınırlı değildir; duygusal zekâ ve empati, bilgelik sürecinin temel taşlarıdır. Duygusal 

bileşen, bilge bireylerin başkalarına karşı duyarlılık göstermesini ve onların ihtiyaçlarını 

dikkate almasını sağlar. Örneğin, bir yönetici, çalışanlarının duygusal ihtiyaçlarını 

anladığında ve bu ihtiyaçlara uygun çözümler sunduğunda, duygusal bilgelik sergiler 

(Sternberg, 1998). 

Sternberg'in Denge Teorisi, bilgeliği etik değerlerle doğrudan ilişkilendirir. Bu 

teoriye göre bilgelik, yalnızca bireysel çıkarları gözetmekle sınırlı değildir; aynı zamanda 

başkalarının ve çevrenin ihtiyaçlarını da dikkate alır. Bilgelik, bireyin kendi faydasını 



63 

maksimize ederken, toplumsal uyum ve çevresel sürdürülebilirlik gibi değerleri 

önceliklendirmesini gerektirir (Sternberg, 1998). 

Denge Teorisi, bilgelik ile ahlaki liderlik arasındaki bağlantıyı da vurgular. Bilge 

bireyler, kararlarında adalet, dürüstlük, şeffaflık ve sorumluluk gibi etik değerleri temel 

alır. Bu bağlamda bilgelik, sadece bireysel düzeyde değil, aynı zamanda toplumsal 

liderlik ve etik yönetim açısından da kritik bir öneme sahiptir. Örneğin, bilge bir lider, 

toplumun refahını gözetirken aynı zamanda çevresel kaynakların sürdürülebilirliğini 

sağlamayı hedefler. 

Sternberg'e göre bilgelik, bireyin kendi ihtiyaçları, başkalarının beklentileri ve 

çevresel faktörler arasında bir denge kurma becerisidir. Bu denge, bireyin yalnızca kendi 

çıkarlarına odaklanmaması gerektiğini, aynı zamanda başkalarının ihtiyaçlarını ve uzun 

vadeli toplumsal faydayı göz önünde bulundurması gerektiğini vurgular. Örneğin, bir iş 

liderinin bir projeyi yönetirken hem çalışanlarının refahını gözetmesi hem de şirketin 

finansal hedeflerini dengelemesi bilgelik gerektiren bir süreçtir. 

2.3.1.4. MORE Modeli - Judith Glück ve Susan Bluck 

Judith Glück ve Susan Bluck, bilgelik kavramını bireylerin yaşam tecrübelerinden 

öğrenme ve bu tecrübelerden anlam çıkarma süreci olarak ele almıştır. Bu yaklaşımla 

geliştirdikleri MORE Life Experience Model, bilgeliğin yalnızca bireysel özelliklerle 

değil, aynı zamanda yaşam boyu süren deneyimler ve sosyal bağlamlarla şekillendiğini 

vurgulamaktadır (Glück ve Bluck, 2013). Model, bilgeliğin dinamik bir öğrenme 

süreciyle geliştiğini ve bireyin geçmiş yaşantıları üzerinde düşünerek, gelecekte daha 

bilgece kararlar alabilme kapasitesini artırdığını savunur. 

MORE modeli, bilgeliğin gelişimini açıklamak için dört temel bileşen üzerinde 

durur: Motivasyon (M), Açıklık (Openness), Yansıma (Reflection) ve Deneyim 

(Experience). Bu bileşenler, bireyin bilgeliğini artıran bir çerçeve sunar. 

Motivasyon (M): 

Bilgelik geliştirme arzusu bileşeninde, bireyin bilgelik geliştirme konusunda sahip 

olduğu içsel motivasyonu ifade eder. Bireyin öğrenmeye ve kendini geliştirmeye yönelik 



64 

güçlü bir arzusunun olması, bilgeliğin temel yapı taşlarından biridir. Etik ve ahlaki 

değerler ise motivasyon ve aynı zamanda bireyin ahlaki değerleri ve etik kararlar alma 

isteğiyle ilişkilidir. Motivasyonu yüksek bireyler, yaşamlarındaki zorluklarla başa 

çıkarken bu süreçlerden anlam çıkarmayı ve öğrenmeyi amaçlar. 

Açıklık (Openness): 

Yeni deneyimlere ve bilgiye açıklık bireyin farklı bakış açılarını kabul etme, yeni 

bilgiye açık olma ve yenilikleri kucaklama kapasitesini ifade eder. Açık bireyler, bilgiyi 

eleştirel bir şekilde değerlendirirken, kendi önyargılarını aşarak daha geniş bir perspektif 

geliştirebilirler. Esneklik ve empati ise bireyin yalnızca yeni bilgiye değil, aynı zamanda 

başkalarının duygularına ve deneyimlerine de empatiyle yaklaşmasını içerir (Glück ve 

Bluck, 2013). Bu özellik, bilgeliğin sosyal bağlamdaki önemini vurgular. Esneklik, 

bireyin farklı durumlara uyum sağlama ve yeni bakış açılarını değerlendirme becerisini 

güçlendirirken, empati, bireyin başkalarının perspektiflerini ve duygusal deneyimlerini 

anlamasını sağlar. Bu iki özellik bir araya geldiğinde, bireylerin başkalarıyla daha derin 

ve anlamlı ilişkiler kurmalarına olanak tanır. Empatiyle beslenen esneklik, yalnızca 

bireyin kendi çıkarlarını değil, aynı zamanda toplumsal bağları güçlendiren ve karşılıklı 

anlayışı teşvik eden bir yaşam tarzını destekler. Bu bağlamda, bilgeliğin sadece bireysel 

bir özellik değil, aynı zamanda sosyal bağların inşasında ve toplumsal dayanışmanın 

artırılmasında etkili bir faktör olduğu görülür. 

Yansıma (Reflection): 

Geçmiş deneyimlerden ders çıkarma bireyin yaşam tecrübeleri üzerine 

derinlemesine düşünme ve bu deneyimlerden anlam çıkarma sürecini ifade eder. Yansıma 

kapasitesi yüksek bireyler, geçmişte yaptıkları hatalardan ders çıkararak daha bilinçli 

kararlar alabilir. Öz-farkındalık ve duygusal olgunluk bireyin kendi duygularını ve 

düşüncelerini anlayarak, daha dengeli bir içsel dünyaya ulaşmasını sağlar. Öz-farkındalık, 

bilgelik için kritik bir unsurdur çünkü bireyin kendisini anlaması, başkalarını anlamasına 

da zemin hazırlar. 

Deneyim (Experience): 

Zengin ve çeşitli yaşam deneyimleri bilgelik gelişiminin temel unsurlarından 

biridir. Yaşam boyunca farklı deneyimlere maruz kalan bireyler, bu tecrübelerden anlam 



65 

çıkararak bilgeliklerini artırabilirler. Deneyimler, bireyin sosyal bağlamda karşılaştığı 

zorluklar, farklı kültürlerle etkileşimler veya karmaşık sorunlarla başa çıkma süreçlerini 

içerebilir. Deneyimlerin derinliği ve çeşitliliği ise yalnızca deneyimlerin niceliğine değil, 

aynı zamanda bu deneyimlerin bireyde yarattığı derinliğe ve bireyin bu deneyimlerden ne 

kadar anlam çıkarabildiğine de odaklanır (Glück ve Bluck, 2013). Deneyimlerin derinliği 

ve çeşitliliği, bireyin yaşamında yalnızca kaç farklı olay ya da durum yaşadığıyla değil, 

bu deneyimlerden ne kadar anlam çıkarabildiğiyle ilişkilidir. Derinlik, bireyin yaşadığı 

olayları yüzeysel bir şekilde geçiştirmek yerine, bu olayları derinlemesine düşünmesi, 

kendisi ve çevresi üzerinde yarattığı etkileri fark etmesi ve bu süreçten öğrenme fırsatları 

çıkarmasıyla ilgilidir. Çeşitlilik ise, bireyin farklı bağlamlarda, değişen koşullarda ve 

çeşitli kişilerle yaşadığı zengin deneyimlerin toplamını ifade eder. Çeşitli deneyimler, 

bireye geniş bir perspektif ve farklı durumlara uyum sağlama becerisi kazandırırken, bu 

deneyimlerden anlam çıkarılması onları yüzeysel anılar olmaktan çıkarıp bireyin kişisel 

gelişimine katkı sağlayan dönüştürücü bir unsur haline getirir. Deneyimlerin derinliği ve 

çeşitliliği bir arada ele alındığında, birey hem içsel farkındalığını artırabilir hem de dış 

dünyayla daha güçlü bir bağ kurarak, daha bilinçli ve zengin bir yaşam sürebilir. 

Deneyimlerin derinliği ve çeşitliliği, bireyin yaşamında sadece "yaşananların sayısı" 

değil, aynı zamanda "yaşananlardan çıkarılan anlamlar" üzerine odaklanır. Birey, hem 

çeşitli hem de derinlemesine işlenmiş deneyimlerle, daha bilinçli, duyarlı ve uyumlu bir 

yaşam sürdürebilir. Bu bütüncül yaklaşım, bireyin kişisel gelişimine ve toplumsal 

ilişkilerine katkı sağlayarak yaşam kalitesini artırır. 

2.3.2. Bilgeliğin Etkileri 

Bilge bireyler, toplumsal bağlamda adaletli ve dengeli kararlar alarak toplumların 

daha uyumlu hale gelmesine katkıda bulunurlar. Bilgelik, bireyin kendi çıkarları, 

başkalarının ihtiyaçları ve çevresel faktörler arasında bir denge kurma yeteneğini içerir 

(Baltes ve Staudinger, 2000). Bu, toplumsal çatışmaların çözülmesi, sosyal uyumun 

artırılması ve bireyler arası ilişkilerin güçlendirilmesi açısından önemlidir. Bilge bireyler, 

bireyler ve gruplar arasındaki anlaşmazlıklarda adalet ve eşitlik ilkesine dayalı kararlar 

alır. Bu, toplum içinde güveni artırır ve toplumsal dayanışmayı destekler. Bilgelik, 

bireylerin farklı gruplar ve topluluklar arasındaki çıkar çatışmalarını uzlaştırmasını ve 

uyumlu çözümler üretmesini sağlar. Örneğin, bilge bir lider, toplumsal adaleti sağlamak 

için çeşitli toplulukların ihtiyaçlarını dengeler ve uzun vadeli refahı önceliklendirir. Bilge 



66 

bireyler, stresli durumlara daha sakin ve dengeli tepkiler verir. Grossmann ve diğerleri 

(2020), bilgeliğin stres yönetiminde etkili bir rol oynadığını göstermiştir. Bilge bireyler, 

duygusal tepkilerini düzenleyerek, stresin tetiklediği yoğun negatif duygularla daha iyi 

başa çıkarlar. Empati ve kendine şefkat gibi bilgeliğin bileşenleri, bireyin hem kendisine 

hem de başkalarına daha nazik bir yaklaşım geliştirmesini destekler. 

Bilgelik, bireylerin belirsizlik, karmaşıklık ve stres içeren durumlarla başa 

çıkmalarında rehberlik eder. Hayatın zorluklarına karşı bilgece bir yaklaşım, bireylerin 

daha esnek, sabırlı ve uyumlu olmalarını sağlar. Bilge bireyler, hayatın belirsizliklerini 

ve karmaşıklıklarını bir sorun olarak görmek yerine, bunları yaşamın doğal bir parçası 

olarak kabul ederler. Bu, bireylerin kriz anlarında sakin kalmalarına ve akılcı çözümler 

üretmelerine yardımcı olur. Bilgelik, bireylerin olumsuz duygularını yönetme, 

ruminasyon gibi zararlı düşünce kalıplarından kaçınma ve olumlu bir bakış açısını 

koruma kapasitelerini artırır. Bu özellikler, bireylerin yaşamın zorluklarını daha iyi 

yönetmelerini sağlar. Bilge bireyler, stresle başa çıkmada daha etkili stratejiler kullanır 

ve duygusal dengeyi koruma yeteneğine sahiptir. Glück ve Bluck (2013), bilgeliğin, 

bireylerin zorlu yaşam olaylarını anlamlandırmasına ve onlardan ders çıkarmasına 

yardımcı olduğunu vurgular. Bu, yaşam doyumunu artıran önemli bir etkidir.  

Bilgelik, bireylerin kendi yaşam deneyimlerinden anlam çıkarmasını teşvik 

ederek daha anlamlı bir yaşam sürmelerini sağlar. Ardelt (2003), bilgeliğin bireyin yaşam 

kalitesini artıran önemli bir içsel kaynak olduğunu ifade eder. Bilgeliğin evrensel yönleri, 

kültürler arasında bir köprü oluşturarak insanlığın ortak değerlerinin yayılmasına katkıda 

bulunur. Bilge bireyler, kültürel farklılıkları anlama ve bunlara saygı gösterme becerisine 

sahiptir. Bilge bireyler, farklı kültürlere mensup insanlarla empati kurarak, hoşgörü ve 

karşılıklı saygıya dayalı ilişkiler geliştirirler. Bu, kültürlerarası diyalogun teşvik 

edilmesinde önemli bir rol oynar. Bilgelik, adalet, dürüstlük, merhamet ve empati gibi 

evrensel değerlere bağlılık gösterir. Bu değerler, toplumların barış içinde bir arada 

yaşamasını sağlayan temel taşlardır. 

Bilgelik, depresyon ve anksiyete gibi psikolojik rahatsızlıkların etkilerini 

hafifletir. Ardelt (2004), bilge bireylerin bu tür sorunlara karşı daha dirençli olduğunu ve 

daha iyi bir psikolojik dayanıklılığa sahip olduklarını ortaya koymuştur. Bilgelik, 

bireylerin içsel huzura, anlamlı bir yaşam sürmeye ve ruhsal olgunluğa ulaşmalarına 

katkıda bulunur. Bilge bireyler, yaşamlarının derin anlamlarını keşfetme ve bu anlamı 



67 

sürdürme kapasitesine sahiptir. Bilgelik, bireylerin kendileriyle barışık olmalarını ve 

hayatlarının zorluklarını kabullenmelerini sağlar. Bu, bireylerin daha tatmin edici ve 

dengeli bir yaşam sürdürmelerine yardımcı olur. Bilge bireyler, yaşamlarını 

anlamlandırma konusunda derin bir farkındalığa sahiptir. Bu, onları diğerlerine rehberlik 

eden ve ilham veren bireyler haline getirir. 

Bilgelik, eğitim ve liderlik rollerinde önemli bir faktördür. Bilgelik, bireyin karar 

alma süreçlerinde daha bağlamsal ve uzun vadeli bir perspektif geliştirmesini sağlar. 

Sternberg (1998), bilge bireylerin yalnızca kendi ihtiyaçlarını değil, başkalarının ve 

geleceğin ihtiyaçlarını da göz önünde bulunduran kararlar aldığını vurgulamıştır. Bilge 

bireyler, bilgi ve deneyimlerini başkalarının faydasına sunarak etkili eğitimciler ve 

liderler haline gelirler. Bilge eğitimciler, öğrencilere sadece bilgi aktarmakla kalmaz, aynı 

zamanda onlara empati, etik değerler ve eleştirel düşünme becerileri kazandırır. Bu, 

bireylerin hem bireysel hem de toplumsal düzeyde daha bilinçli olmalarına katkıda 

bulunur. Bilge liderler, bireylerin ve toplulukların refahını ön planda tutarak, uzun vadeli 

çözümler üretir. Bu liderler, karmaşık sorunlarla baş a çıkmada etkili stratejiler geliştirme, 

farklı görüşleri bir araya getirme ve toplumsal dengeyi sağlama kapasiteleriyle öne çıkar. 

Bilge liderler, etik değerleri ve toplumsal uyumu koruyarak sadece mevcut sorunları 

çözmekle kalmaz, aynı zamanda sürdürülebilir bir geleceğin inşasına katkıda bulunurlar. 



68 

3. YÖNTEM 

Araştırmanın bu bölümünde araştırma modeli, evren ve örneklem, veri toplama 

araçları, veri toplama süreci ve veri analizine ait bilgiler yer almaktadır. 

3.1. Araştırma Modeli 

Bu araştırma, yetişkinlerde affedicilik düzeylerinin ile merhamet ve bilgelik 

düzeylerinin etkisini incelemeyi amaçlayan ilişkisel tarama modelinde hazırlanmış nicel 

bir çalışmadır. İlişkisel tarama modeli, sosyal bilimlerde yaygın olarak kullanılan bir 

araştırma yöntemi olup birden fazla değişken arasındaki ilişkiyi, değişkenlere müdahale 

etmeksizin incelemeyi amaçlamaktadır (Fraenkel, Wallen ve Hyun, 1993). İlişkisel 

tarama araştırmalarında esas inceleme konusunu, değişkenlerin birlikte değişimleri 

oluşturmaktadır (Creswell ve Creswell, 2017).  

İlişkisel tarama modelinde korelasyon türü ve karşılaştırma türü olmak üzere iki 

şekilde ilişki analizi gerçekleştirilmektedir. Korelasyon türü ilişki ile gerçekleştirilen 

çalışmalarda ulaşılması amaçlanan esas hedef, değişkenlerin birlikte değişip değişmediği 

veya değişme durumu varsa bunun nasıl meydana geldiğini incelemektir. Bu inceleme 

sonucunda durumlar arasında üç farklı ilişki ortaya koyulmaktadır. Bunlardan ilki, iki 

durum arasında istatistiksel olarak anlamlı bir ilişkinin bulunmamasıdır. İkincisi, 

unsurların aynı yönde değişmesidir. Üçüncüsü ise ele alınan degişkenlerin farklı 

doğrultularda değişim sergilemesidir (Metin, 2015). 

Karşılaştırma türü ilişkisel araştırmalarda ise ilişkileri analiz etme evresinde en az 

iki değişken bulunmaktadır. Bahsi geçen ilişkiler, en muhtemel çözümden başlanarak 

sınamaya sokulmaktadır. Gruplar, tayin edilen değişkenlerden birine göre oluşturulurken 

bu iki 39 değişken karşısında bağımlı değişkenle alakalı farklılaşma olup olmadığı 

incelenmektedir (Karasar, 2005). 

Bu çalışmada, affedicilik ile merhamet ve bilgelik arasındaki ilişkiler incelenirken 

ilişkisel tarama modeli kullanılmıştır.  



69 

3.2. Evren ve Örneklem  

Araştırmanın evrenini 18-65 yaş arası yetişkin bireyler oluşturmaktadır. 

Araştırmanın örneklemini ise Türkiye’de 18-65 yaş aralığındaki 269 kadın ve 99 erkek 

birey oluşturmaktadır. Çalışmanın örneklem sayısı sağlanırken çalışmanın değişkenlerini 

ele alan literatürdeki benzer çalışmaların örneklem koşulları (Yárnoz-Yaben, 2015; 

Brown ve Rudestam, 2011; Rye ve Barter, 2004) ve kullanılan veri toplama araçlarının 

madde sayıları ile gerekli farkın (Ercan ve Kan, 2004) sağlanmasına dikkat edilmiştir. 

Çalışmada zaman, para ve iş gücü kaybını önlemek amacıyla uygun örnekleme yöntemi 

kullanılmıştır. Uygun örnekleme yönteminde ihtiyaç duyulan büyüklükte bir gruba 

ulaşana kadar en ulaşılabilir olan cevaplayıcılardan başlamak üzere örneklem 

oluşturmaya başlanmakta ve maksimum tasarruf sağlayacak bir durum veya örnek 

üzerinde çalışılmaktadır (Büyüköztürk ve diğerleri, 2008). Çalışmada bu örnekleme 

yönteminin tercih edilmesinin sebebi çalışmanın evreni belirli bir nitelik kriter alınarak 

oluşturulduğu için araştırmanın süresi boyunca hedeflenen örneklem sayısına ulaşmayı 

kolaylaştıracak olmasıdır. Bu doğrultuda araştırmanın örneklemi de araştırma formu için 

oluşturulan online internet linkinin araştırma evreninin niteliklerini taşıyan bireylerin 

bulunabileceğinin düşünüldüğü online ortamlara iletilmesiyle oluşturulmuştur. 

3.2.1. Örneklem Grubunun Demografik Değişkenlerinin Betimsel İstatistikleri 

Tablo 1: Katılımcıların cinsiyetlerine göre dağılımı 

Cinsiyet 

Gruplar f % %gec %yig 

Erkek 269 73,1 73,1 73,1 

Kadın 99 26,9 26,9 100,0 

Toplam 368 100,0 100,0  

Araştırma katılımcılarının cinsiyetlerine göre dağılımı incelenmiş ve sonuçlar 

tabloda gösterilmiştir. Buna göre, kadın katılımcıların sayısı 269 (%73,1), erkek 

katılımcıların sayısı ise 99'dir (%26,9). Toplamda, 368 katılımcıdan oluşan örneklem 

%100'e denk gelmektedir. 

 

 

 



70 

Tablo 2: Katılımcıların yaşa göre dağılımı 

Yaş 

Gruplar f % %gec %yig 

18-34 221 60.1 60.1 60.1 

35 ve üstü 147 39.9 39.9 100.0 

Toplam 368 100.0 100.0  

Araştırma katılımcılarının yaş gruplarına göre dağılımı incelenmiş ve sonuçlar 

tabloda gösterilmiştir. Buna göre 18-34 yaş aralığındaki katılımcıların sayısı 221 (%60,1) 

ve 35 yaş ve üzeri yaş aralığındaki katılımcıların sayısı 147 (%39,9) şeklinde 

dağılmaktadır. Toplamda, 368 katılımcıdan oluşan örneklem %100'ü oluşturmaktadır. 

Tablo 3: Katılımcıların medeni durumlarına göre dağılımı 

Medeni Durum  

Gruplar f % %gec %yig 

Bekar 148 40.2 40.2 40.2 

Evli 220 59.8 59.8 100.0 

Toplam 368 100.0 100.0  

Araştırma katılımcılarının medeni durumlarına göre dağılımı incelenmiş ve 

sonuçlar tabloda gösterilmiştir. Buna göre bekar katılımcıların sayısı 148 (%40,2) ve evli 

katılımcıların sayısı 220 (%59,8) şeklinde dağılmaktadır. Toplamda, 368 katılımcıdan 

oluşan örneklem %100'ü oluşturmaktadır. 

Tablo 4: Katılımcıların eğitim düzeylerine göre dağılımı 

Eğitim Düzeyi  

Gruplar f % %gec %yig 

Lise ve altı 77 20.9 20.9 20.9 

Lisans 217 59.0 59.0 79.9 

Lisansüstü 74 20.1 20.1 100.0 

Toplam 368 100.0 100.0  

Araştırma katılımcılarının eğitim düzeylerine göre dağılımı incelenmiş ve 

sonuçlar tabloda gösterilmiştir. Buna göre lise ve altı mezununiyeti olan katılımcıların 

sayısı 77 (%20,9), lisans mezunu katılımcıların sayısı 217 (%59,0) ve lisansüstü 

katılımcıların sayısı 74 (%20,1) şeklinde dağılmaktadır. Toplamda, 368 katılımcıdan 

oluşan örneklem %100'ü oluşturmaktadır. 

Tablo 5: Katılımcıların çalışma durumlarına göre dağılımı 

Çalışma Durumu 

Gruplar f % %gec %yig 

Çalışıyor 262 71,2 71,2 71,2 

Çalışmıyor 106 28,8 28,8 100,0 

Toplam 368 100,0 100,0  



71 

Araştırma katılımcılarının çalışma durumlarına göre dağılımı incelenmiş ve 

sonuçlar tabloda gösterilmiştir. Buna göre, çalışan katılımcıların sayısı 262 (%71,2), 

çalışmayan katılımcıların sayısı ise 106'dir (%28,8). Toplamda, 368 katılımcıdan oluşan 

örneklem %100'e denk gelmektedir. 

3.3. Veri Toplama Araçları 

3.3.1. Kişisel Bilgi Formu 

Araştırmada katılımcıların demografik özelliklerini saptamak amacıyla 

araştırmacı tarafından hazırlanan Kişisel Bilgi Formu kullanılmıştır. Bu formda araştırma 

değişkenlerinin ilişki gösterebileceğinin öngörüldüğü, katılımcıların cinsiyet, yaş, 

medeni durum, eğitim düzeyi, çalışma durumu ile ilgili özelliklerine ait bilgilerin 

edinileceği sorular yer almaktadır. 

3.3.2. Heartland Affetme Ölçeği  

Heartland Affedicilik Ölçeği, kişilerin affedicilik eğilimlerini belirleme hedefi 

doğrultusunda Thompson ve arkadaşları (2005) tarafından geliştirilen bir ölçektir. 

Ölçeğin Türk kültürü için geçerlik ve güvenirlik çalışmaları Bugay ve Demir (2010) 

tarafından yapılmıştır. Ölçek toplamda 18 madde ve 3 boyuttan oluşan 7‟li likert tipli 1- 

(Beni Hiç Yansıtmıyor), 3-(Beni Pek Yansıtmıyor), 5- (Beni Biraz Yansıtıyor), 7- (Beni 

Tamamen Yansıtıyor) bir ölçektir. Ölçeğin; kendini affetme, diğerlerini affetme ve 

durumu affetme şeklinde üç alt boyutu mevcuttur. Ölçeğin alt boyutlarından; kendini 

affetme alt boyutunda 1 ile 6. maddeler arası, , diğerlerini affetme alt boyutunda 7 ile 12. 

maddeler arası ve durumu affetme alt boyutunda 13 ile 18. maddeler arasında 

hesaplanarak ölçülmektedir. Ölçeğin 2., 4., 6., 7., 9., 11., 13., 15. ve 17. maddeleri ters 

puanlanmaktadır. Her ölçekten alınabilecek en düşük puan 6 iken en yüksek puan 42’dir. 

Toplamda alınabilecek en küçük puan 18 iken en yüksek puan ise 126’dır. Her alt 

boyuttan 42 elde edilen yüksek puan o alt boyutta yer alan affetme düzeyinin yüksekliğini 

ifade ederken toplam puan için de aynı durum geçerlidir. Orijinal ölçekte bu alt boyutlara 

ait iç tutarlılığı belirleyen Cronbach α katsayıları sırasıyla .75, .78, .79 olarak bulunurken 

ölçeğin tümü için .86 olarak bulunmuştur. Ölçeğin Türkçe versiyonuna ait Cronbach α iç 

tutarlılık katsayısı kendini affetme alt ölçeği için .64, diğerlerini affetme alt ölçeği için 



72 

.79 ve durumu affetme alt ölçeği için .76 şeklinde ifade edilmiştir. Ölçeğin tamamında 

Cronbach α değeri ise .81 şeklinde bulunmuştur. Ölçeğin çalışma içerisinde Cronbach α 

değeri tekrar incelenmiş olup değeri ise ölçeğin tamamında .83 şeklinde bulunmuştur. 

3.3.3. Merhamet Ölçeği 

Merhamet Ölçeği‘nin orijinal versiyonu Pommier (2011) tarafından 

geliştirilmiştir. Bu ölçeğin Türkçeye uyum çalışmaları Akdeniz ve Deniz (2016) 

tarafından gerçekleştirilmiştir. Sevecenlik, Umursamazlık, Paylaşımların Bilincinde 

Olma, Bağlantısızlık, Bilinçli Farkındalık ve İlişki Kesme olmak üzere 6 alt boyuttan 

oluşan ölçek, Likert tipi beş uygunluk derecelendirmesine sahip olup 5-(Her Zaman), 4- 

(Sık Sık), 3- (Ara Sıra), 2- (Nadiren), 1- (Hiçbir Zaman) şeklinde puanlanmaktadır. 24 

maddeden oluşmaktadır. Ölçekten en yüksek alınacak puan 120 iken en düşük puan ise 

24’tür. Ölçek puanlanmasında umursamazlık , bağlantısızlık ve ilişki kesme alt boyutları 

ters puanlanarak toplam puan elde edilmektedir. Ölçeğin Cronbach Alfa iç tutarlılık 

güvenirlik katsayısı. 85 olarak bulunmuştur. İç Tutarlık güvenilirlik katsayısı sevecenlik 

için .73, umursamazlık için .64, paylaşımların bilincinde olma için. .66, bağlantısızlık için 

.67, bilinçli farkındalık için .70 ve ilişki kesme için .60 bulunmuştur. Sevecenlik alt 

boyutu 6, 8, 16, 24; umursamazlık alt boyutu 2, 12, 14, 18; paylaşımların bilincinde olma 

alt boyutu 20, 11, 15, 17; bağlantısızlık alt boyutu 10, 3, 5, 22; bilinçli farkındalık alt 

boyutu 13, 4, 9, 21 ve ilişki kesme alt boyutu 1, 7, 19, 23 maddelerin toplanması ile elde 

edilmektedir. Ölçeğin çalışma içerisinde Cronbach α değeri tekrar incelenmiş olup değeri 

ise ölçeğin tamamında .89 şeklinde bulunmuştur. 

3.3.4. San Diego Bilgelik Ölçeği 

San Diego Bilgelik Ölçeği (SDBÖ) Thomas ve diğerleri (2019) tarafından 

geliştirilmiş olan San Diego Bilgelik Ölçeği Akfırat ve Akkaya (2022) tarafından 

Türkçeye uyarlanmıştır. Ölçek 24 maddeden oluşmaktadır. Derecelendirme 5’li likert 

şeklindedir. Ölçekten alınacak toplam puanlar minimum 24, maksimum 120 olmaktadır. 

Ölçeğin 6 alt boyutu vardır. Her alt boyutta 4 madde yer alır. Ölçekte; 2-3-5-6-12-13-14-

16- 22-23-24 numaralı maddeler ters kodlanmaktadır. Alt boyutlar; sosyal danışmanlık 

(madde 1-4- 7-23), kararlılık (madde 2-8-12-14), olumlu sosyal davranış (madde 3-5-16-

18), duygusal düzenleme (madde 6-9-10-24), farklı değerlere tolerans (madde 11-17-20-



73 

21) ve iç görü (madde 13-15-19-22) olarak tanımlanmıştır. Ölçeğin Türkçe formunun 

geçerliliği doğrulayıcı faktör analizi ile incelenmiştir. DFA sonucu elde edilen uyum 

indeksleri (χ2(237) = 404.96, χ2/sd= 1.71, GFI=.87, CFI= .93, IFI=.93, NNFI=.92 

SRMR=.071 ve RMSEA=.057), ölçeğin orijinal faktör yapısına ilişkin tanımlanan altı 

faktörlü (sosyal danışmanlık, kararlılık, olumlu sosyal davranış, duygusal düzenleme, 

farklı değerlere tolerans ve içgörü) modelin doğrulandığını göstermektedir. Ölçeğin 

güvenirlik düzeyini belirlemek için ise tüm ölçek ve alt boyutlara ilişkin Cronbach Alpha 

değerleri ile maddelere ilişkin madde toplam korelasyon değerleri hesaplanmış ve test 

tekrar test analizi yapılmıştır. Cronbach α güvenirlik katsayısı birleşik ölçek için .82, alt 

ölçekler için .47 ile .71 aralığında hesaplanmıştır. Ölçeğin alt boyutlarına ilişkin test-

tekrar test güvenirlik korelasyon değerleri 0.71 ila 0.79 arasında değişmektedir. Ölçeğin 

çalışma içerisinde Cronbach α değeri tekrar incelenmiş olup değeri ise birleşik ölçek için 

.80 şeklinde bulunmuştur. 

 

3.4. Verilerin Toplanması  

Araştırmada kullanılan ölçekleri uyarlayan araştırmacılardan gerekli izinler 

alınmıştır. Alınan izinler ekte yer almaktadır. Araştırma için verileri toplamadan önce 

Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Araştırma ve Yayın Etik Kurulu Kararına 

göre araştırma için gerekli izin alınmıştır. Verilerin toplanması 2024 Haziran ve Ağustos 

ayları arasında belirlenen örnekleme uygun şekilde çevrimiçi olarak gerçekleştirilmiştir. 

Verilerin toplanması esnasında katılımcılar araştırmanın amacı ve içeriği hakkında 

bilgilendirilerek araştırmaya katılımın gönüllülük esasına bağlı olduğu belirtilmiştir. 

Araştırmaya katılmak isteyen katılımcılar herhangi bir süre sınırlaması olmaksızın 

hazırlanan çevrimiçi veri formlarını doldurarak katılım sağlamışlardır. Araştırma gizlilik 

esasına uygun olarak yürütüldüğünden katılımcılardan isim, kimlik bilgisi ve irtibat 

bilgisi alınmamıştır. 

3.5. Verilerin Analizi 

Araştırmada elde edilen veriler, SPSS 27.0 paket programı ile analize 

sokulmuştur. Araştırmada kullanılan ölçeklerin betimsel istatistiklerinden aritmetik 



74 

ortalamaları, standart sapmaları, standart hataları, minimum ve maksimum değerleri ile 

çarpıklık ve basıklık değerleri tablo ile gösterilmiştir. 

Heartland Affedicilik Ölçeği (Bugay ve Demir, 2010), Merhamet Ölçeği (Akdeniz 

ve Deniz, 2016) ve San Diego Bilgelik Ölçeği (Akfırat ve Akkaya, 2022) şeklinde 

ölçeklerin cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim düzeyi, çalışma durumu ve kendi hayatına 

yönelik tanımlama durumuna göre farklılaşıp farklılaşmadığını belirlemek için ikili 

karşılaştırmalarda bağımsız örneklem t-testi, ikiden fazla değişkenle yapılan 

karşılaştırmalarda Tek Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) yapılmıştır. Grup 

varyanslarının homojen olup olmadığını belirlemek için Levene testi sonucuna bakılmış, 

analizler sonucunda farklılığın hangi gruplar arasında olduğunu belirlemek için varyansın 

homojen olduğu durumlarda Scheffe Post Hoc testinden farklılaşmanın olduğu ve 

varyansın homojen olmadığı durumda Tamhane testinden yararlanılmıştır. Ardından 

katılımcıların kişisel ve demografik bilgilerinin frekans ve yüzdelik dağılımları 

hesaplanarak tablo haline getirilmiştir. Analizler yapılmadan önce ölçeklerden elde edilen 

verilerin normallik varsayımını karşılayıp karşılamadığını belirlemek için çarpıklık ve 

basıklık değerleri hesaplanmıştır.  

Tablo 6: Araştırmada kullanılan ölçek puanlarının çarpıklık ve basıklık değerleri 

Ölçek  Çarpıklık Değeri Basıklık Değeri 

Heartland Affedicilik Ölçeği ,013 -,129 

Kendini Affetme Alt Boyutu -,300 -,195 

Başkasını Affetme Alt Boyutu -,150 -,250 

Durumu Affetme Alt Boyutu -,104 -,192 

Merhamet Ölçeği -,677 ,383 

San Diego Bilgelik Ölçeği ,028 -,033 

Tabloda görüldüğü üzere toplam puanlarına göre hesaplanan çarpıklık ve basıklık 

değerleri -1.0 ve +1.0 arasında değişmektedir. Çarpıklık ve basıklık değerleri -1.0 ile +1.0 

arasında olduğu durumlarda verilerin normal dağılım gösterdiği kabul edilmektedir 

(Field, 2013).  

Çarpıklık ve basıklık değerleri hesaplanıp, histogram tablolarına göre 

bakıldığında dağılımların normallik varsayımını karşıladığı kabul edilerek parametrik 

testler kullanılarak analizler yapılmıştır. Araştırmada kullanılan ölçeklerin betimsel 

istatistikleri hesaplanarak bulgular bölümünde tablolaştırılmıştır. Betimsel analizlerden 

sonra affetme, merhamet ve bilgelik değişkenleri arasındaki arası ilişkiler Pearson 

korelasyon analizi ile incelenmiştir.



75 

4. BULGULAR VE YORUMLAR 

Bu bölüm üç kısımdan oluşmaktadır. Birinci kısımda araştırmada kullanılan 

Heartland Affetme Ölçeği, Merhamet Ölçeği ve San Diego Bilgelik Ölçeği ile alt 

ölçeklerinin toplam puanlarına ilişkin betimsel istatistikler tablolar halinde verilmiştir. 

İkinci kısımda araştırmadaki değişkenler arası ilişkilere ve aracılık rolüne yönelik 

bulgular tablolar halinde verilmiştir. Üçüncü kısımda ise araştırmada yer alan 

değişkenlerin çeşitli demografik değişkenlere göre farklılıklarını incelemek amacıyla 

yapılan analiz sonuçları tablolar ile gösterilmiştir. 

4.1. Araştırmada Kullanılan Ölçeklerin Toplam Puanlarının Betimleyici İstatistik 

Sonuçları 

Araştırma kapsamında ele kullanılan Heartland Affetme Ölçeği ile alt boyutları, 

Merhamet Ölçeği ve San Diego Bilgelik Ölçeği toplam puanlarına ilişkin minimum-

maksimum puanları, aritmetik ortalama, standart sapma ve standart hata değerleri 

incelenip tablo olarak sunulmuştur. 

Tablo 7: Araştırma değişkenlerinin betimleyici istatistikleri 

Ölçek Kişi Min. Mak. x̄ Ss 𝑺𝒉𝒐𝒓𝒕 

Heartland Affedicilik Ölçeği 368 34.00 122.00 80.80 15.71 .82  
Kendini Affetme Alt Boyutu 368 11.00 42.00 28.67 6.11 .32 

Başkasını Affetme Alt Boyutu 368 6.00 42.00 24.50 7.93 .41 

Durumu Affetme Alt Boyutu 368 11.00 49.00 31.79 7.73 .40 

Merhamet Ölçeği 368 55.00 120.00 99.24 11.69 .61 

San Diego Bilgelik Ölçeği 368 51.00 112.00 85.60 10.11 .53 

Tabloda görüldüğü üzere, araştırmada kullanılan ölçeklerin toplam puanlarına 

ilişkin minimum-maksimum puanlar, aritmetik ortalama, standart sapma ve standart hata 

değerleri verilmiştir. 

Heartland Affetme Ölçeğinden alınan toplam puanların minimum değeri 34, 

maksimum değeri 122, aritmetik ortalaması (X̄) 80.80, standart sapması (ss) 15.71, 

standart hata değeri .82; kendini affetme alt boyutu için minimum değeri 11, maksimum 

değeri 42, aritmetik ortalaması (X̄) 28.67, standart sapması (ss) 6.11, standart hata değeri 

.32, başkalarını affetme alt boyutu için minimum değeri 6, maksimum değeri 42, aritmetik 

ortalaması (X̄) 24.50, standart sapması (ss) 7.93, standart hata değeri .41, durumları 



76 

affetme alt boyutu için minimum değeri 11, maksimum değeri 49, aritmetik ortalaması 

(X̄) 31.79, standart sapması (ss) 7.73, standart hata değeri .40 bulunmuştur. 

Merhamet Ölçeğinden alınan toplam puanların minimum değeri 55, maksimum 

değeri 120, aritmetik ortalaması (X̄) 99.24, standart sapması (ss) 11.69, standart hata 

değeri .61; San Diego Bilgelik Ölçeğinden alınan puanların minimum değeri 51, 

maksimum değeri 112, aritmetik ortalaması (X̄) 85.60, standart sapması (ss) 10.11, 

standart hata değeri .53 olarak bulunmuştur.  

4.2. Temel Değişkenler Arasındaki İlişkilere Dair Bulgular 

Burada çalışma içerisinde bulunan betimsel analiz değerlerine yer verilmiştir. 

Aşağıda araştırma kapsamında kullanılan değişkenler arasındaki ilişkilere bakılmış ve 

analiz sonucunda elde edilen bulgular aşağıdaki tabloda sunulmuştur.  

Tablo 8: Affetme değişkeni ve alt boyutları ile merhamet arasındaki ilişkilere yönelik pearson 

momentler çarpımı korelasyon analizi sonuçları 

Değişkenler 1. 2. 3. 4. 5. 

1.Heartland Affedicilik Ölçeği 1     

2.Kendini Affetme Alt Boyutu ,688* 1    

3.Başkasını Affetme Alt Boyutu ,735* ,160* 1   

4.Durumu Affetme Alt Boyutu ,867* ,492* ,490* 1  

5.Merhamet Ölçeği ,182* ,094 ,147* ,160* 1 

 * p<.001 

Yukarıdaki tabloda araştırma değişkenlerinin birbirleriyle olan ilişkilerini 

gösteren korelasyon katsayıları görülmektedir. Araştırmada hedeflenen aracı rol analizini 

yapmak için bağımlı değişken, bağımsız değişken ve aracı değişken arasındaki ilişkinin 

anlamlı olması gerekmektedir (Baron ve Kenny, 1986). Aksi takdirde analizlerin 

yapılması mümkün değildir. 

Yapılan korelasyon analizine göre, Affetme ile alt boyutları arasında pozitif yönde 

anlamlı biri ilişki olduğu bulunmuştur. Affetme ile kendi affetme arasında pozitif yönde 

anlamlı (r=.69, p<.001), affetme ile başkasını affetme arasında pozitif yönde anlamlı 

(r=.74, p<.001) ve affetme ile durumu affetme arasında pozitif yönde anlamlı (r=.87, 

p<.001) bir ilişki elde edilmiştir. Affetme ölçeğinin alt boyutları olan kendini affetme ile 

başkasını affetme arasında pozitif yönde anlamlı (r=.16, p<.001), kendini affetme ile 

durumu affetme arasında pozitif yönde anlamlı (r=.49, p<.001) ve başkasını affetme ile 

durumu affetme arasında (r=.49, p<.001) bir ilişki elde edilmiştir. Affetme ölçeğinin alt 



77 

boyutları olan kendini affetme ile merhamet arasında pozitif yönde anlamlı olmayan 

(r=.09, p>.001), durumu affetme ile merhamet arasında pozitif yönde anlamlı (r=.15, 

p<.001) ve durumu affetme ile merhamet arasında (r=.16, p<.001) bir ilişki elde 

edilmiştir. Affetme ile merhamet arasında pozitif yönde anlamlı (r=.18, p<.001) bir ilişki 

elde edilmiştir.  

Tablo 9: Affetme değişkeni ve alt boyutları ile bilgelik arasındaki ilişkilere yönelik pearson 

momentler çarpımı korelasyon analizi sonuçları 

Değişkenler 1. 2. 3. 4. 5. 

1.Heartland Affedicilik Ölçeği 1     

2.Kendini Affetme Alt Boyutu .688* 1    

3.Başkasını Affetme Alt Boyutu .735* .160* 1   

4.Durumu Affetme Alt Boyutu .867* .492* .490* 1  

5.San Diego Bilgelik Ölçeği .435* .442* .160* .430* 1 

Yapılan korelasyon analizine göre, Affetme ile alt boyutları arasında pozitif yönde 

anlamlı biri ilişki olduğu bulunmuştur. Affetme ile kendi affetme arasında pozitif yönde 

anlamlı (r=.69, p<.001), affetme ile başkasını affetme arasında pozitif yönde anlamlı 

(r=.74, p<.001) ve affetme ile durumu affetme arasında pozitif yönde anlamlı (r=.87, 

p<.001) bir ilişki elde edilmiştir. Affetme ölçeğinin alt boyutları olan kendini affetme ile 

başkasını affetme arasında pozitif yönde anlamlı (r=.16, p<.001), kendini affetme ile 

durumu affetme arasında pozitif yönde anlamlı (r=.49, p<.001) ve başkasını affetme ile 

durumu affetme arasında (r=.49, p<.001) bir ilişki elde edilmiştir. Affetme ölçeğinin alt 

boyutları olan kendini affetme ile bilgelik arasında pozitif yönde anlamlı (r=.44, p<.001), 

durumu affetme ile bilgelik arasında pozitif yönde anlamlı (r=.16, p<.001) ve durumu 

affetme ile bilgelik arasında (r=.43, p<.001) bir ilişki elde edilmiştir. Affetme ile bilgelik 

arasında pozitif yönde anlamlı (r=.44, p<.001) bir ilişki elde edilmiştir.  

Tablo 10: Affetme değişkeni ile merhamet ve bilgelik arasındaki ilişkilere yönelik pearson 

momentler çarpımı korelasyon analizi sonuçları 

Değişkenler 1. 2. 3. 

1.Heartland Affedicilik Ölçeği 1   

2. Merhamet Ölçeği .182* 1  

3.San Diego Bilgelik Ölçeği .435* .422* 1 

Yapılan korelasyon analizine göre, Affetme ile merhamet ve bilgelik arasında 

pozitif yönde anlamlı biri ilişki olduğu bulunmuştur. Affetme ile merhamet arasında 

pozitif yönde anlamlı (r=.18, p<.001), affetme ile bilgelik arasında pozitif yönde anlamlı 

(r=.44, p<.001) ve merhamet ile bilgelik arasında pozitif yönde anlamlı (r=.42, p<.001) 

bir ilişki elde edilmiştir.  



78 

Tablo 11: Merhamet bağımsız değişkeninin affetme bağımlı değişkeni yordamasına ilişkin 

regresyon analizi sonuçları 

Bağımlı 

Değişken 

Bağımsız 

Değişken 

B Standart 

Hata 

Beta t Düzeltilmiş 

𝑹𝟐 

P 

Heartland 

Affedicilik 

Ölçeği 

(Sabit) 51.891 6.993 

.213 

7.420 

.045 .000 Merhamet 

Ölçeği 

.290 .070 4.150 

Durbin-Watson= 1.942 

Tablo 11 incelendiğinde, öncelikle kurulan model anlamlı bulunmuştur (p= .00) 

Merhametin affetmeyi yordamasına ilişkin basit doğrusal regresyon analizi sonuçlarına 

göre merhametin affetmeyi anlamlı düzeyde yordadığı sonucuna ulaşılmıştır (R = .21, R2 

=. 045, F = 17,223, p < .05). Elde edilen bu sonuçlara göre merhamet ile affetme arasında 

pozitif yönde bir korelasyon r = .21 vardır ve merhamet, affetmeye ilişkin toplam 

varyansın yaklaşık olarak % 4,5’ini açıklamaktadır. 

Tablo 12: Bilgelik bağımsız değişkeninin affetme bağımlı değişkeni yordamasına ilişkin regresyon 

analizi sonuçları 

Bağımlı 

Değişken 

Bağımsız 

Değişken 

B Standart 

Hata 

Beta t Düzeltilmiş 

𝑹𝟐 

P 

Heartland 

Affedicilik 

Ölçeği 

(Sabit) 21.583 6.345 

.441 

3.402 

.195 .000 San Diego 

Bilgelik Ölçeği 

.690 .074 9.384 

Durbin-Watson= 1.910 

Tablo 12 incelendiğinde, öncelikle kurulan model anlamlı bulunmuştur (p= .00) 

Bilgeliğin affetmeyi yordamasına ilişkin basit doğrusal regresyon analizi sonuçlarına 

göre bilgeliğin affetmeyi anlamlı düzeyde yordadığı sonucuna ulaşılmıştır (R = .44, R2 

=.195, F = 88,058, p < .05). Elde edilen bu sonuçlara göre bilgelik ile affetme arasında 

pozitif yönde bir korelasyon r = .44 vardır ve bilgelik, affetmeye ilişkin toplam varyansın 

yaklaşık olarak % 19,5’ini açıklamaktadır.  

Tablo 13: Merhamet ve Bilgelik bağımsız değişkeninin affetme bağımlı değişkeni yordamasına 

ilişkin regresyon analizi sonuçları 

Bağımlı 

Değişken 

Bağımsız Değişken 
B Standart 

Hata 

Beta t Düzeltilmiş 

𝑹𝟐 

P 

Heartland 

Affedicilik 

Ölçeği 

(Sabit) 16.040 7.160  

.035 

2.240 

.233 .00 
Merhamet Ölçeği .046 .067 .688 

San Diego Bilgelik 

Ölçeği 

.702 .077 .467 9.171 

Durbin-Watson= 1.899 



79 

Tablo 13 incelendiğinde, öncelikle kurulan model anlamlı bulunmuştur (p= .00) 

Bilgelik ve merhametin affetmeyi yordamasına ilişkin çoklu doğrusal regresyon analizi 

sonuçlarına göre merhamet ve bilgeliğin affetmeyi anlamlı düzeyde yordadığı sonucuna 

ulaşılmıştır (R = .48, R2 =.23, F = 54.659, p < .05). Elde edilen bu sonuçlara göre bilgelik 

ve merhamet ile affetme arasında pozitif yönde bir korelasyon r = .48 vardır ve bilgelik 

ve merhamet, affetmeye ilişkin toplam varyansın yaklaşık olarak % 23.3’ünü 

açıklamaktadır.  

4.3. Temel Değişkenler ile Demografik Değişkenler Arasındaki İlişkilere Dair 

Bulgular 

Burada çalışma içerisinde bulunan betimsel analiz değerlerine yer verilmiştir. 

Aşağıda araştırma kapsamında kullanılan değişkenler ve demografik değişkneler 

arasındaki ilişkilere bakılmış ve analiz sonucunda elde edilen bulgular aşağıdaki 

tablolarda sunulmuştur.  

Tablo 14: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının cinsiyete göre farklılaşma durumu ile ilgili yapılan 

Bağımsız Grup t Testi sonuçları 

Değişkenler Gruplar Toplam x̄ Ss 𝑺𝒉𝒐𝒓𝒕 T testi 

t Sd p 

1.Heartland Affedicilik 

Ölçeği 

Kadın  269 81,11 15,74 ,96 ,62 366 

 

,54 

Erkek 99 79,97 15,69 1,58 

2.Kendini Affetme Alt 

Boyutu 

Kadın  269 28,41 6,23 ,38 -1,36 366 ,18 

Erkek 99 29,38 5,75 ,58 

3.Başkasını Affetme Alt 

Boyutu 

Kadın  269 25,13 7,73 ,47 2,53 366 ,01 

Erkek 99 22,79 8,24 ,83 

4.Durumu Affetme Alt 

Boyutu 

Kadın  269 31,79 7,91 ,48 ,02 366 ,99 

Erkek 99 31,78 7,23 ,73 

Tablo 14 incelendiğinde, araştırmanın değişkenleri olan affetme, kendini affetme, 

başkalarını affetme ve durumları affetme puanlarının cinsiyet değişkenine göre 

farklılaşma durumunu görmek amacıyla yapılan bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre 

değişkenler için  affetme durumu, kendini affetme ve durumu affetme araştırma 

değişkenlerinde anlamlı bir fark bulunamamıştır (p>.05). Cinsiyet değişkenine göre 

farklılaşma durumunu görmek amacıyla yapılan bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre 

başkasını affetme alt boyutunda anlamlı bir fark bulunmuştur (p<.05). Başkasını affetme 

açısından, kadınların ortalama değeri (Ort. = 25,13 ve standart sapması SS = 7,73) ile 

erkeklerin ortalama değeri (Ort. = 22,79 ve standart sapması SS = 8,24) arasında p = .01 

düzeyinde kadınların lehine anlamlı bir fark belirlenmiştir (t = 2,53). 



80 

Tablo 15: Merhamet ve bilgelik değişkeninin cinsiyete göre farklılaşma durumu ile ilgili yapılan 

Bağımsız Grup t Testi sonuçları 

Değişkenler Gruplar Toplam x̄ Ss 𝑺𝒉𝒐𝒓𝒕 T testi 

t Sd p 

Merhamet Ölçeği Kadın  269 101,17 10,68 ,65 5,44 366 ,00 

Erkek 99 93,98 12,70 1,28 

San Diego Bilgelik 

Ölçeği 

Kadın  269 85,86 9,85 ,60 ,81 366 ,42 

Erkek 99 84,89 10,80 1,09 

Tablo 15 incelendiğinde, araştırmanın değişkenleri olan merhamet ve bilgelik 

puanlarının cinsiyet değişkenine göre farklılaşma durumunu görmek amacıyla yapılan 

bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre değişkenler için merhamet düzeyleri arasında 

anlamlı bir fark bulunmuştur (p<.05). Merhamet açısından, kadınların ortalama değeri 

(Ort. = 101,17 ve standart sapması SS = 10,68) ile erkeklerin ortalama değeri (Ort. = 

93,98 ve standart sapması SS = 12,70) arasında p = .05 düzeyinde kadınların lehine 

anlamlı bir fark belirlenmiştir (t = 5,44). 

Tablo 16: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının yaşa göre farklılaşma durumu ile ilgili yapılan 

Bağımsız Grup t Testi sonuçları 

Değişkenler Gruplar Toplam x̄ Ss 𝑺𝒉𝒐𝒓𝒕 T testi 

t Sd p 

1.Heartland 

Affedicilik Ölçeği 

18-34 221 79.56 15.89 1.07 -1.86 366 

 

.06 

35 yaş ve üstü 147 82.67 15.31 1.26 

2.Kendini Affetme Alt 

Boyutu 

18-34 221 28.63 6.24 6.24 -.14 366 .88 

35 yaş ve üstü 147 28.73 5.94 5.94 

3.Başkasını Affetme 

Alt Boyutu 

18-34 221 24.00 7.95 7.95 -1.50 366 .13 

35 yaş ve üstü 147 25.26 7.87 7.87 

4.Durumu Affetme Alt 

Boyutu 

18-34 221 31.02 7.58 7.58 -2.36 366 .02 

35 yaş ve üstü 147 32.95 7.82 7.82 

Tablo 16 incelendiğinde, araştırmanın değişkenleri olan affetme, kendini affetme, 

başkalarını affetme ve durumları affetme puanlarının yaş değişkenine göre farklılaşma 

durumunu görmek amacıyla yapılan bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre değişkenler 

için  affetme durumu, kendini affetme ve başkasını affetme araştırma değişkenlerinde 

anlamlı bir fark bulunamamıştır (p>.05). Yaş değişkenine göre farklılaşma durumunu 

görmek amacıyla yapılan bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre durumu affetme alt 

boyutunda anlamlı bir fark bulunmuştur (p<.05). Durumu affetme alt boyutu açısından, 

35 yaş ve üzeri katılımcıların ortalama değeri (Ort. = 32,95 ve standart sapması SS = 7,58) 

ile 18-34 yaş katılımcıların ortalama değeri (Ort. = 31,02 ve standart sapması SS = 7,82) 

arasında p = .05 düzeyinde 35 yaş ve üzeri katılımcıların lehine anlamlı bir fark 

belirlenmiştir (t = -2,36). 



81 

Tablo 17: Merhamet ve bilgelik değişkeninin yaşa göre farklılaşma durumu ile ilgili yapılan 

Bağımsız Grup t Testi sonuçları 

Değişkenler Gruplar Toplam x̄ Ss 𝑺𝒉𝒐𝒓𝒕 T testi 

t Sd p 

Merhamet Ölçeği 18-34 221 97.84 11.88 .80 -2.85 366 ,00 

35 yaş ve üstü 147 101.35 11.10 .92 

San Diego Bilgelik 

Ölçeği 

18-34 221 84.74 10.34 .70 -1.99 366 ,05 

35 yaş ve üstü 147 86.88 9.64 .80 

Tablo 17 incelendiğinde, araştırmanın değişkenleri olan merhamet ve bilgelik 

puanlarının yaş değişkenine göre farklılaşma durumunu görmek amacıyla yapılan 

bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre değişkenler için merhamet düzeyleri arasında 

anlamlı bir fark bulunmuştur (p<.05). Merhamet açısından, 18-34 yaş katılımcıların 

ortalama değeri (Ort. = 97,84 ve standart sapması SS = 11,88) ile 35 yaş ve üzeri 

katılımcıların ortalama değeri (Ort. = 101,35 ve standart sapması SS = 11,10) arasında p 

= .05 düzeyinde 35 yaş ve üzeri katılımcıların lehine anlamlı bir fark belirlenmiştir (t =-

2.85). Yapılan bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre değişkenler için bilgelik düzeyleri 

arasında anlamlı bir fark bulunmamıştır (p>.05). 

Tablo 18: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının medeni duruma göre farklılaşma durumu ile ilgili 

yapılan Bağımsız Grup t Testi sonuçları 

Değişkenler Gruplar Toplam x̄ Ss 𝑺𝒉𝒐𝒓𝒕 T testi 

t Sd p 

1.Heartland 

Affedicilik Ölçeği 

Bekar  148 79.36 14.97 1.23 -1.45 366 

 

.15 

Evli 220 81.77 16.15 1.09 

2.Kendini Affetme Alt 

Boyutu 

Bekar  148 28.81 6.03 .50 .36 366 .72 

Evli 220 28.58 6.18 .40 

3.Başkasını Affetme 

Alt Boyutu 

Bekar  148 23.53 7.78 .64 -1.92 366 .06 

Evli 220 25.15 7.98 .54 

4.Durumu Affetme Alt 

Boyutu 

Bekar  148 31.16 7.77 .64 -1.28 366 .20 

Evli 220 32.21 7.68 .52 

Tablo 18 incelendiğinde, araştırmanın değişkenleri olan affetme, kendini affetme, 

başkalarını affetme ve durumları affetme puanlarının medeni durum değişkenine göre 

farklılaşma durumunu görmek amacıyla yapılan bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre 

değişkenler için affetme durumu, kendini affetme, başkasını affetme ve durumu affetme 

araştırma değişkenlerinde anlamlı bir fark bulunamamıştır (p>.05).  

Tablo 19: Merhamet ve bilgelik değişkeninin cinsiyete göre farklılaşma durumu ile ilgili yapılan 

Bağımsız Grup t Testi sonuçları 

Değişkenler Gruplar Toplam x̄ Ss 𝑺𝒉𝒐𝒓𝒕 T testi 

t Sd p 

Merhamet Ölçeği Bekar  148 97.75 14.43 1.02 -2.01 366 ,04 

Evli 220 100.24 11.07 .75 

San Diego Bilgelik 

Ölçeği 

Bekar  148 84.45 10.11 .83 -1.79 366 ,07 

Evli 220 86.37 10.06 .68 



82 

Tablo 19 incelendiğinde, araştırmanın değişkenleri olan merhamet ve bilgelik 

puanlarının medeni durum değişkenine göre farklılaşma durumunu görmek amacıyla 

yapılan bağımsız gruplar t testi sonuçlarına göre değişkenler için merhamet düzeyleri 

arasında anlamlı bir fark bulunmuştur (p<.05). Merhamet açısından, bekar katılımcıların 

ortalama değeri (Ort. = 97,75 ve standart sapması SS = 14,43) ile evli katılımcıların 

ortalama değeri (Ort. = 100,24 ve standart sapması SS = 11,07) arasında p = .05 düzeyinde 

evli katılımcıların lehine anlamlı bir fark belirlenmiştir (t =-2.01). Yapılan bağımsız 

gruplar t testi sonuçlarına göre değişkenler için bilgelik düzeyleri arasında anlamlı bir 

fark bulunmamıştır (p>.05). 

Tablo 20: Affetme değişkeni ve alt boyutlarının eğitim düzeyi göre farklılaşıp farklılaşmadığını 

belirlemek üzere yapılan Tek Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) sonuçları 

 ANOVA Sonuçları 

Ölçek Grup Toplam x̄ Ss Var. K. KT Sd KO F p 

Heartland 

Affedicilik 

Ölçeği 

Lise ve altı 77 82.14 13,44 G. arası 656.99 2,00 328.49 1.33 .26 

Lisans 217 81.20 11,67 G. içi 89949.53 365,00 246.44   

Lisansüstü 74 78.24 16,05 Toplam 90606.52 367,00    

Toplam 368 80.80 16,03       

Kendini 

Affetme Alt 

Boyutu 

Lise ve altı 77 28.79 4,04 G. arası 54.86 2,00 27.43 .73 .48 

Lisans 217 28.89 6,64 G. içi 13654.36 365,00 37.41   

Lisansüstü 74 27.91 5,97 Toplam 13709.21 367,00    

Toplam 368 28.67 5,95       

Başkasını 

Affetme Alt 

Boyutu 

Lise ve altı 77 24.91 4,15 G. arası 85.93 2,00 42.97 .68 .51 

Lisans 217 24.68 5,64 G. içi 22992.07 365,00 62.99   

Lisansüstü 74 23.55 7,96 Toplam 23078.00 367,00    

Toplam 368 24.50 8,25       

Durumu 

Affetme Alt 

Boyutu 

Lise ve altı 77 32.45 8,07 G. arası 96.62 2,00 48.31 .81 .45 

Lisans 217 31.86 4,55 G. içi 21804.85 365,00 59.74   

Lisansüstü 74 30.88 7,56 Toplam 21901.47 367,00    

Toplam 368 31.79 7,83       

Tablo 20’de görüldüğü gibi, çalışma grubundaki yetişkinlerin affetme, kendini 

affetme, başkalarını affetme ve durumları affetme eğitim düzeyi değişkenine göre 

farklılaşma durumunu görmek amacıyla yapılan Tek Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) 

sunucuna göre affetme (F=1.33; p>.05), kendini affetme (F=.73 p>.05), başkalarını 

affetme (F=.68; p>.05) ve durumları affetme (F=.81; p>.05) puanlarının ortalamaları 

arasında anlamlı bir farklılık bulunamamıştır.  

 

 

 

 



83 

Tablo 21: Merhamet ve bilgelik değişkenlerinin eğitim düzeyine göre farklılaşıp farklılaşmadığını 

belirlemek üzere yapılan Tek Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) sonuçları 

 ANOVA Sonuçları 

Ölçek Grup Toplam x̄ Ss Var. K. KT Sd KO F p 

Merhamet 

Ölçeği 

Lise ve altı 77 97.31 13.50 G. 

arası 

376.40 2,00 188.20 1.38 .25 

Lisans 217 99.88 10.24 G. içi 49756.55 365,00 136.32   

Lisansüstü 74 99.36 13.48 Toplam 50132.96 367,00    

Toplam 368 99.24 11.69       

San Diego 

Bilgelik 

Ölçeği 

Lise ve altı 77 84.73 10.31 G. 

arası 

76.87 2,00 38.44 .37 .69 

Lisans 217 85.26 9.64 G. içi 37435.80 365,00 102.56   

Lisansüstü 74 86.01 11.28 Toplam 37512.67 367,00    

Toplam 368 85.60 10.11       

Tabloda  21’de görüldüğü gibi, çalışma grubundaki yetişkinlerin eğitim 

düzeylerine göre merhamet ve bilgelik düzeylerinin farklılaşma durumunu görmek 

amacıyla yapılan Tek Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) sunucuna göre merhamet 

(F=1.38 p>.05) ve bilgelik (F=.69 p>.05) puanlarının ortalamaları arasında anlamlı bir 

farklılık bulunamamıştır. 

  



84 

5. TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER 

5.1. Tartışma 

Bu bölümde, çalışmanın bulguları mevcut literatür ışığında ele alınarak 

tartışılacak, olası açıklamalar sunulacaktır. Affetme ile merhamet ve bilgelik arasındaki 

ilişkiler, önceki araştırmaların sonuçlarıyla karşılaştırılarak değerlendirilecek ve elde 

edilen bulguların mevcut bilimsel çerçeveye nasıl katkı sağladığı irdelenecektir. 

5.1.1. Affetme ile Merhamet ve Bilgelik Değişkenleri ve İlişkilerine İlişkin 

Tartışma 

Bu bölümde, elde edilen bulgular mevcut literatür ışığında ele alınarak, merhamet 

ve bilgelik ile affetme arasındaki ilişkilerin psikolojik ve teorik temelleri ayrıca 

tartışılacaktır. 

5.1.1.1. Affetme ile Merhamet  

Araştırmanın değişkenleri olan merhamet ile affetme arasındaki ilişkinin 

incelenmesine ilişkin yapılan analizler sonucunda yetişkin bireylerin merhamet ile 

affetme ve alt boyutları arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişkinin olduğu görülmüştür. 

Merhametin affetmeye ilişkin toplam varyansın yalnızca %4,5’ini açıklaması, 

merhametin affetme sürecinde etkili bir faktör olduğunu göstermektedir. Bu sonuç, 

affetmenin sadece merhamet duygusundan değil, birçok farklı faktörden etkilendiğini 

gösterir. Merhamet, bireyin başkalarına karşı şefkat ve anlayış göstermesini sağlasa da, 

affetme daha karmaşık bir süreç olup, bireyin zarar gördüğü bir durumu bilinçli bir 

şekilde bağışlamasını içerir. Dolayısıyla, affetmenin altında yatan psikolojik süreçler 

merhametten çok daha geniş kapsamlı olabilir. Ayrıca örneklem büyüklüğü, istatistiksel 

güç ve veri dağılımı gibi faktörler de elde edilen ilişkinin düşük çıkmasına sebep olmuş 

olabilir.  

Literatür incelendiğinde ise merhamet ile affetme arasındaki ilişkinin incelendiği 

birçok çalışmaya ulaşılmıştır. Yetişkinlerin benlik saygısı, affetme ve merhamet 

düzeyleri arasındaki ilişkileri ve benlik saygısı ile affetme arasındaki ilişkide merhametin 



85 

aracı rolünü inceleyen araştırmada affetme ile merhamet arasında düşük düzeyde pozitif 

bir ilişki tespit edilmiştir (r= .27, p<.01) (Yıldırım ve diğerleri, 2022). Ahlaki değerler ve 

merhamet affetme üzerindeki etkisini inceleyen araştırmada ise merhamet düzeyi yüksek 

olan bireylerin affetme eğilimlerinin de yüksek olduğu, yani aralarında pozitif bir ilişki 

bulunduğu tespit edilmiştir. Merhamet, bağışlama eğiliminde önemli bir rol oynar. 

Bireyler, kendilerini affetmekte ve başkalarına karşı daha anlayışlı olmakta daha 

başarılıdır. Merhametli bireyler, hatalar karşısında kendilerine nazik davranarak duygusal 

yüklerinden kurtulabilir ve bağışlama eğiliminde artış gösterirler. Affetme, insan sevgisi 

ve merhametle desteklendiğinde, bireyin yaşam doyumunu artıran önemli bir faktör 

haline gelir (Sarıçam ve Biçer, 2015).   

Genç yetişkinlerde akılcı olmayan inançlar ile öz-anlayış arasındaki ilişkide 

affetmenin aracı rolünü inceleyen araştırmada affetme, akılcı olmayan inançların öz-

anlayış üzerindeki olumsuz etkisini azaltmada aracı bir rol üstlenmektedir (Kılıç ve Tunç, 

2022).  Öğretmenlerin öz-merhamet, affetme ve psikolojik dayanıklılık düzeyleri 

arasındaki ilişkiyi inceleyen araştırmada öz-merhamet düzeyi yüksek olan öğretmenlerin 

affetme eğilimlerinin de yüksek olduğu ve her iki özelliğin de psikolojik dayanıklılığı 

artırdığı tespit edilmiş ayrıca öz-merhamet ile affetme arasında pozitif bir ilişki 

bulunmuştur (Uyanik ve Çevik, 2022). Üniversite öğrencilerinde merhamet, affetme ve 

reddedilme hassasiyeti arasındaki ilişkileri inceleyen araştırmada merhamet ve affetme 

arasında pozitif bir ilişki bulunmaktadır ayrıca merhamet ve affetme düzeyi yüksek olan 

bireylerin reddedilme hassasiyetlerinin daha düşük olduğu ve bu iki özelliğin birbirini 

olumlu yönde etkilediği belirlenmiştir (Sakız ve Sarıçam, 2015).  

Merhamet ile affetme arasındaki ilişkide öfke ve ruminasyonun aracılık rolünü 

inceleyen araştırmada öz-merhamet, affetme ile pozitif ilişkili bulunmuş ve öz-merhamet, 

öfke ve ruminasyon düzeylerini düşürerek affetme eğilimini artırmaktadır; bu da öz-

merhamet ve affetme arasındaki pozitif ilişkiyi güçlendirdiği ortaya çıkarılmıştır. 

Merhametin artırılması, bireyin affetme yetisini güçlendirmektedir. Merhamet eğitimi 

alan bireylerde, affetme düzeyinde önemli bir artış gözlemlenmiştir. Merhamet, bireyin 

olumsuz duygularını düzenleyerek affetme sürecini kolaylaştırır (Wu ve diğerleri, 2019). 

Merhamet ve affetmenin evlilik memnuniyeti üzerindeki etkisini inceleyen araştırmada 

merhamet ve affetme, evlilik memnuniyeti ile pozitif ilişkili bulunmuştur aynı zamanda 

eşlerin merhamet ve affetme becerilerinin yüksek olması, evlilik memnuniyetini artıran 



86 

önemli faktörler olarak belirlenmiştir (Bırni ve Eryılmaz, 2022). Bağışlama ile 

merhametin ilişkisini, bu iki kavramın bireylerin psikolojik iyilik hali üzerindeki 

etkilerini anlamak için inceleyen araştırmada bağışlama, hem kendine karşı hem de 

başkalarına karşı olumlu tutumların bir göstergesi olarak değerlendirilmiştir. Şefkat, 

bağışlamanın psikolojik iyilik hali üzerindeki etkilerini güçlendiren bir mekanizma olarak 

rol oynamıştır (Mróz, 2022).  

Merhamet ve kişilerarası farkındalığın yetişkinlik dönemindeki bağışlamayı 

yordayıp yordamadığını inceleyen araştırmada merhamet ve kişilerarası farkındalık, 

bağışlamanın anlamlı yordayıcıları olarak bulunmuştur. Merhamet düzeyi yüksek 

bireylerin, başkalarını bağışlama eğilimlerinin de yüksek olduğu tespit edilmiştir (Erus 

ve Topçu, 2023). Üniversite öğrencilerinde öz-bağışlama, öz-merhamet, öznel canlılık ve 

mutluluğa yönelim gibi faktörlerin öznel iyi oluş üzerindeki etkilerini inceleyen 

araştırmada öz-merhamet ve öz-bağışlama, öznel iyi oluşun anlamlı yordayıcıları olarak 

bulunmuştur. Öz-merhamet düzeyi yüksek olan bireylerin, kendilerini daha canlı ve 

mutlu hissettikleri saptanmıştır (Dolunay Cuğ, 2015).  Merhamet ve bağışlamanın intihar 

düşünceleri ve kendine zarar verme davranışlarıyla ilişkisini araştıran bir diğer 

araştırmada ise öz-merhamet ve öz-bağışlama, intihar düşünceleri ve kendine zarar verme 

davranışları ile negatif ilişkilidir. Bu iki kavramın, olumsuz yaşam olayları ile kendine 

zarar verme arasındaki ilişkiyi zayıflattığı bulunmuştur (Cleare, Gumley ve O'Connor, 

2019).  

Merhameti yüksek bireylerin, diğer insanlara karşı daha fazla empati ve merhamet 

gösterdikleri tespit edilmiştir. Merhamet bireyin kendisine yönelik nazik, anlayışlı ve 

kabul edici bir yaklaşım sergilemesini sağlarken, başkalarını bağışlama eğilimini 

artırmaktadır. Affetme ve merhamet arasındaki pozitif ilişki, bireylerin olumsuz düşünce 

ve duygulardan uzaklaşabilme yetenekleriyle bağlantılıdır (Neff ve Pommier, 2012). 

Merhamet, bireyin hem kendisine hem de başkalarına karşı daha anlayışlı olmasını sağlar 

ve bu durum, bağışlama eğilimlerini olumlu yönde etkiler. Merhametli bireyler, hatalarını 

ve eksikliklerini kabul ederek kendilerine karşı daha anlayışlı bir tutum sergilerler. Bu 

anlayışlı tutum, başkalarını affetme eğilimlerini de artırır. Özellikle hatalarla yüzleşirken 

kendini suçlamayan bireyler, başkalarına yönelik intikam duygusundan uzaklaşabilir. 

Merhamet, bireyin olumsuz duyguları düzenlemesini sağlarken, affetme süreçlerinde 

iyileştirici bir rol oynar (Mistler, 2010). Merhamer, bireyin kendisine karşı nazik bir 



87 

tutum sergilemesini sağlar. Bu, bireyin hem kendini hem de başkalarını affetmesini 

kolaylaştırır. Merhametli bireyler, hata yaptıklarında kendilerini yargılamak yerine 

anlayış ve kabulle yaklaşırlar. Bu durum, affetmeyi artırır. Kendine karşı nazik olan 

bireylerin, başkalarına karşı da benzer bir tutum sergileme eğiliminde oldukları 

bulunmuştur. Merhamet, bağışlama davranışını kolaylaştırır ve bireyin intikam 

duygularından uzaklaşmasını sağlar (Neff ve Germer, 2017).  

Merhamet, irrasyonel inançların bağışlama üzerindeki olumsuz etkisini 

hafifletmektedir. Kendilerini suçlayıcı tutumlar yerine sevecen ve anlayışlı bir tutum 

sergileyen bireyler, bağışlama eğiliminde daha başarılı olmaktadır. Merhamet, bireyin 

hem kendisine hem de başkalarına karşı affedici olmasını kolaylaştırarak duygusal 

iyileşme sağlar (Kılıç ve Tunç, 2022). Merhametli bireyler, hatalar karşısında kendilerini 

yargılamak yerine anlayış ve kabulle yaklaşır. Bu tutum, bireyin hem kendisini hem de 

başkalarını affetmesini kolaylaştırır. Merhametin psikolojik iyileşme, yaşam doyumu ve 

duygusal düzenleme gibi birçok alanda iyileştirici etkisi bulunmaktadır. Affetme, bireyin 

kendisine yönelik anlayışını ve kabulünü artırarak öz şefkati desteklemektedir. Affetme, 

bireyin olumsuz duygulardan uzaklaşmasını sağlayarak psikolojik iyilik halini 

güçlendirir (Asıcı, 2013) 

Merhamet bireyin olumsuz tutum ve duygularından uzaklaşarak kendisine daha 

nazik ve anlayışlı yaklaşmasını sağlarken, bu tutum başkalarını affetme eğilimini de 

artırmaktadır. Affetme ve merhamet, bireyin içsel bütünlüğünü sağlama noktasında 

birbirini tamamlayıcı şekilde etki etmektedir (Asıcı ve Karaca, 2014). Merhametin, 

bireyin hem kendini affetmesini hem de başkalarını affetmesini anlamlı ve pozitif yönde 

yordadığı bulunmuştur. Merhamet düzeyi yüksek bireylerin, hatalarını kabullenme ve bu 

hatalar karşısında kendilerine karşı anlayışlı olma eğilimleri artmaktadır. Bu tutum, 

bireyin başkalarını affetme yetisini de geliştirmektedir.  

Merhamet, bağışlamayı güçlü bir şekilde yordayan bir değişkendir. Merhametli 

yüksek bireyler, olumsuz duyguları daha hızlı düzenler ve başkalarını affetmeye daha 

eğilimlidirler. Affetme ve merhamet arasında iki yönlü bir ilişki olduğu belirlenmiştir: 

Öz şefkat affetmeyi kolaylaştırırken, affetme de bireyin öz şefkat düzeyini artırır (Roxas, 

David ve Aruta, 2019). Merhamet, affetme sürecinin geliştirilmesinde önemli bir rol 

oynar ve bireyin olumsuz duygularını düzenlemesine yardımcı olur. Affetme, olumsuz 

duyguların azaltılması ve bireyin psikolojik sağlığının desteklenmesi için kritik bir 



88 

süreçtir. Merhametin ve affetmenin bireyin iyileşme sürecine katkıda bulunduğu, 

terapötik müdahalelerde de önemli bir rol oynayabileceği vurgulanmıştır. Merhamet ve 

affetme arasındaki iki yönlü ilişkiyi doğrulamaktadır: Öz-şefkat, affetmeyi 

kolaylaştırırken, affetme de bireyin öz-şefkat düzeyini artırabilir (Onaylı, 2019) 

5.1.1.2. Affetme ve Bilgelik 

Araştırmanın değişkenleri olan bilgelik ile affetme arasındaki ilişkinin 

incelenmesine ilişkin yapılan analizler sonucunda yetişkin bireylerin merhamet ile 

affetme ve alt boyutları arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişkinin olduğu görülmüştür. 

Bilgeliğin affetmeye ilişkin toplam varyansın yalnızca %19,5’ini açıklaması, bilgeliğin 

affetme sürecinde etkili bir faktör olduğunu göstermektedir. bireyin derinlemesine 

düşünme, empati, duygusal denge ve yaşam deneyimlerinden ders çıkarma kapasitesiyle 

yakından ilişkili olduğunu ortaya koymaktadır. Bilgeliğin affetmeyi güçlü bir şekilde 

açıklayabilmesi, bilge bireylerin olaylara geniş bir perspektiften bakabilmesi, geçmişte 

yaşanan olumsuzlukları anlamlandırabilmesi ve başkalarının hatalarını daha iyi 

değerlendirebilmesiyle ilgilidir. Bu sonuç, literatürde yer alan bilgelik ve affetme 

arasındaki güçlü ilişkiye dair teorileri destekleyen önemli bir bulgudur. Çalışma, 

affetmenin bireyin zihinsel ve duygusal olgunluk seviyesiyle güçlü bir şekilde ilişkili 

olduğunu gösterebilir. Bilgelik, yalnızca bilgi birikimi değil, bu bilgiyi anlamlandırarak 

bireyin hayatına rehberlik eden bir mekanizma olduğu için, affetmeyi de kolaylaştıran 

temel psikolojik süreçlerden biridir. Bilgelik ve affetme arasında güçlü ve anlamlı bir 

bağlantı olduğunu ve bu ilişkinin psikolojik araştırmalar için dikkate alınması gereken bir 

konu olduğunu göstermektedir. 

Bilge bireyler, affetmenin kendi ruhsal iyiliğine katkı sağlayacağını kavrayarak 

geçmişe takılı kalmak yerine içsel huzuru seçebilirler.   Bilgelik, yaşam deneyimlerini 

değerlendirme, empati, benlik yansıtması ve başkalarını kabul etme gibi özellikleri içerir. 

Bu özellikler affetmeyi kolaylaştıran faktörler olarak tanımlanmıştır. Özellikle yansıtıcı 

bilgelik boyutu, insanların olaylara farklı bakış açılarından yaklaşabilmelerini ve 

affetmeye yönelik bilişsel esnekliği artırdığını göstermektedir. Affetme, bireylerdeki 

öfke, intikam duyguları gibi olumsuz tutumları azaltırken, psikolojik iyilik hali üzerinde 

olumlu bir etkiye sahiptir. Bilgeliğin, manevi refah ve psikolojik iyilik hali üzerindeki 

etkileri incelendiğinde, manevi refah ve affetme sürecinin birbiriyle ilişkili olduğu 



89 

bulunmuştur. Bilgelik ve affetme arasındaki ilişkinin iki yönlü olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. Öz-şefkat ve yansıtıcı bilgelik, affetmeyi kolaylaştırmakta; affetme ise 

bireylerin psikolojik iyilik hallerini artırmaktadır. Bilgelik, yaşlı bireyler için yaşamın 

karmaşıklığını kabullenme ve iyimserliği artırma açısından bir araç olarak görülmektedir. 

Araştırma, manevi ve psikolojik faktörlerin bilgelik ve affetme süreçlerindeki aracı 

rollerini detaylı bir şekilde incelemiş ve affetmenin yaşam kalitesi üzerindeki önemli 

etkisini vurgulamıştır. Bilgelik ile affetmenin bireylerin yaşam kalitesi, psikolojik iyi 

oluşu ve sosyal ilişkilerine önemli katkılarda bulunduğunu ortaya koymaktadır. Bu 

bağlamda, özellikle bilgelik geliştirme programlarının affetmeyi destekleyici rolü olduğu 

vurgulanmıştır (Borhan, 2017).  

Araştırma, katılımcıların bilgelik düzeylerini inceleyerek dört bilgelik profili 

oluşturmuştur. Yöntem odaklı, hayat zorluklarına çözüm yöntemlerine odaklanır. Bilgi 

odaklı, bilgiye dayalı bir yaklaşım sergiler. Yüzeysel perspektif, tüm bilgelik 

boyutlarında düşük bir perspektif gösterir. Derin perspektif, tüm bilgelik boyutlarında 

yüksek düzeyde bir derinlik ve anlayış sergiler. Derin perspektif profiline sahip 

bireylerin, diğer profillere kıyasla daha yüksek empatik tepki ve daha az kişisel sıkıntı 

yaşadıkları görülmüştür. Ancak, affetme ve şükran ölçümlerinde gruplar arasında belirgin 

bir farklılık tespit edilmemiştir. Bu durum, bilgelik boyutlarının affetme ile dolaylı bir 

ilişki gösterdiğini ortaya koymaktadır. Yaşam Perspektifi boyutu, affetme ile en tutarlı 

ilişkiyi sergileyen bilgelik boyutu olmuştur.  Bilgelik, özellikle yaşam perspektifi 

boyutuyla birlikte ele alındığında, bireyin affetme, empati ve şükran gibi olumlu sosyal 

davranışlarını destekleyen bir güç olarak tanımlanabilir. 

Yüzeysel bilgelik düzeyine sahip bireyler, olumsuz sosyal duygulara daha 

yatkınken, derinlemesine bilgelik gösteren bireyler bu tür zorlukların üstesinden daha iyi 

gelebilmektedir. Beklentilerin aksine, bilgelik profilleri arasında affetme düzeyinde 

anlamlı bir farklılık tespit edilmemiştir. Bu, affetmenin doğrudan bilgelikten ziyade 

ilişkisel geçmiş ve memnuniyet gibi diğer faktörlerden daha güçlü bir şekilde 

etkilendiğini göstermektedir. Araştırma, bilgelik boyutlarının bireyin sosyal uyumunu ve 

zorluklar karşısındaki bilişsel-duygusal tepkilerini şekillendirmede önemli bir rol 

oynadığını vurgulamıştır (Booker ve Dunsmore, 2016). 

Diğer bir araştırmada yüksek bilgelik düzeyine sahip bireylerin affetme 

skorlarının anlamlı derecede yüksek olduğu tespit edilmiştir.  Bilgelik, bireyin yaşadığı 



90 

olumsuz olayları daha derinlemesine değerlendirmesini ve bu olaylara daha empatik ve 

anlayışlı yaklaşmasını sağlamaktadır. Bilgeliğin, affetme sürecini kolaylaştırdığı ve 

olumsuz duyguların azaltılmasında önemli bir rol oynadığı gözlemlenmiştir. Bilgelik, 

affetme, şükran ve mutluluk arasındaki anlamlı pozitif ilişkileri desteklemektedir. 

Bilgeliğin yüksek düzeyde olması, bireyin olumsuz yaşam deneyimlerini daha anlamlı 

hale getirmesi ve affetme gibi pozitif başa çıkma stratejilerini kullanmasını 

kolaylaştırmaktadır. Affetme, bireylerin kendilerine yönelik olumsuz duygularını 

azaltarak mutluluğa katkıda bulunmaktadır. Çalışma, bilgelik düzeyi yüksek bireylerin 

yaşamda karşılaştıkları zorluklara karşı daha derin bir anlayış geliştirdiğini ve bu 

durumun mutluluğu artırdığını vurgulamaktadır (Koshy, Verma ve Patki, 2017). Farklı 

bir çalışmada, affetmenin bilgece bir davranış olarak ele alındığını ve bireyin hem 

kendisiyle hem de toplumsal bağlamda barış sağlamasının yolu olduğunu vurgular. 

"Günahı hatırlamama" düşüncesi, affetmenin kişinin bilgelik yolculuğunda önemli bir 

adım olduğunu ortaya koyar. Bu bağlamda, affetme bir zayıflık değil, bilge ve adaletli 

bireylerin sergileyebileceği güçlü ve dönüştürücü bir eylem olarak sunulmuştur. Bilgelik, 

bireylerin adaleti sağlama, merhametli olma ve başkalarını affetme yoluyla toplumsal 

barışa katkıda bulunmalarını sağlayan bir rehber olarak ele alınır. (Reimer, 2022). 

Bilgelik, affetmeyi kolaylaştırırken, affetme de bireyin bilgelik yolculuğunu derinleştirir. 

Yüksek bilgelik düzeyine sahip bireyler, affetmeyi daha kolay içselleştirir ve bu durum 

yaşam doyumunu artırır. Bilgelik ve affetmenin birbirini besleyen iki erdem olduğunu 

ortaya koymuş ve bireyin hem kendisine hem de başkalarına yönelik affetme davranışını 

bilgelik yoluyla geliştirebileceğini vurgulamıştır (Ardelt, 2004). Bilgelik, yaşlı bireylerin 

yaşam deneyimlerini anlamlandırmalarına ve olumsuz deneyimlere karşı daha affedici bir 

tutum geliştirmelerine yardımcı olur. Bu affedicilik, genel yaşam memnuniyetini ve 

psikolojik sağlığı olumlu yönde etkiler. Yüksek bilgelik düzeyine sahip bireylerin affetme 

eğilimlerinin daha güçlü olduğu bulunmuştur. Affetme, bilgelik ve genel iyi oluş 

arasındaki ilişkide aracı bir rol oynamaktadır; yani bilgelik, affetme yoluyla iyi oluşu 

artırmaktadır (Brudek, Steuden ve Kaleta, 2023). 

5.1.2. Affetme Değişkeni ve Demografik Değişkenlere İlişkin Tartışma 

Bu bölümde, affetme değişkeni ile demografik faktörler arasındaki ilişkiler 

mevcut literatür çerçevesinde ele alınarak tartışılacaktır. Çalışmada affetme düzeyinin 

yaş, cinsiyet, eğitim durumu ve medeni duruma göre farklılaşıp farklılaşmadığı 



91 

incelenmiş ve elde edilen bulgular, affetmenin nasıl etkilendiğini anlamak açısından 

değerlendirilmiştir. 

5.1.2.1. Cinsiyet Değişkenine İlişkin Tartışma 

Çalışmada incelenen demografik değişkenlerden olan cinsiyet değişkenine göre 

yetişkinlerin affetme düzeyleri anlamlı bir şekilde farklılaşmamaktadır. Kendini ve 

durumları affetme puanlarında da cinsiyete göre anlamlı düzeyde farklılaşma 

bulunamamıştır. Başkalarını affetme alt boyutunda ise kadınların başkalarını affetme 

puanın erkeklerden anlamlı düzeyde yüksek olduğu bulunmuştur.  Literatürdeki 

çalışmalar incelendiğinde bu bulguyu destekleyen (Enright ve Zell,1989; Kaleta ve Mróz, 

2018; Ayten, 2009; Toissaint ve Webb, 2005; Akın, Özdevecioğlu ve Ünlü 2012; 

Karalalı, 2021; Ahmed, Azar ve Mullet, 2007; Idemudia ve Mahri, 2011; . Özdemir ve 

Soysal, 2024; Ayten ve Gashi, 2012; Rangganadhan ve Todorov, 2010; Kaya, 2015; Oral, 

2016; Akın, 2022; Buyurgan, 2024; Soylu, 2023; Yavuz, 2023; Gümüşçağlayan, 2018) 

farklı çalışmalar mevcuttur. 

Enright ve Zell (1989), affetme konusunda kadınlar ve erkekler arasında anlamlı 

bir fark olmadığını iddia etmiştir. Kaleta ve Mróz’un (2018) yaptığı araştırmada, 

erkeklerin genel affetme düzeylerinin ve affetmeme durumunu aşma isteklerinin 

kadınlardan daha yüksek olduğu bulunmuştur. Ancak, affetmeye yönelik olumlu 

eğilimlerde cinsiyetler arasında anlamlı bir fark saptanmamıştır. Karalalı’nın (2021) genç 

yetişkinlerle gerçekleştirdiği çalışmada da toplam affetme, kendini affetme, başkalarını 

affetme ve durumları affetme düzeylerinin cinsiyete göre anlamlı bir şekilde değişmediği 

görülmüştür. Ayten’in (2009) yaptığı araştırmada, Araştırmada, affetme eğilimi ile 

cinsiyet değişkeni arasında istatistiksel olarak anlamlı bir ilişki tespit edilmemiştir. 

Yüksel, Tunçer ve Barış (2020) tarafından yapılan bir başka araştırmada ise affedicilik, 

benlik saygısı ve sosyal zekâ arasındaki ilişki incelenmiş; cinsiyet değişkenine göre 

affedicilik puanlarında anlamlı bir farklılık saptanmamıştır. Benzer şekilde, Akın, 

Özdevecioğlu ve Ünlü’nün (2012) çalışmalarında da kadın ve erkek katılımcıların 

cinsiyetinin affetme eğilimi üzerindeki etkisi hakkında spesifik bir bulguya 

rastlanmamıştır. Toussaint ve Webb’in (2005) araştırmasında ise empati ve affetme 

arasındaki ilişkinin cinsiyete göre farklılık gösterip göstermediğini incelemiştir. 

Sonuçlar, kadınların erkeklere göre daha empatik olduğunu, ancak affetme düzeylerinde 



92 

cinsiyetler arasında belirgin bir fark olmadığını göstermiştir. Ahmed, Azar ve Mullet’in 

(2007)  çalışmasında ergenler ve yetişkinler arasında kişilerarası affetme eğilimlerini 

incelemiştir. Sonuçlar, cinsiyetin affetme üzerinde anlamlı bir etkisi olmadığını 

göstermiştir; yani, kadınlar ve erkekler arasında affetme eğilimleri açısından belirgin bir 

fark bulunmamıştır. Idemudia ve Mahri’nin (2011) araştırmasında üniversite öğrencileri 

arasında affetme ve mental sağlık arasındaki ilişkiyi incelemiştir. Cinsiyetin affetme 

üzerinde anlamlı bir etkisi olmadığı, yani kadın ve erkek öğrenciler arasında affetme 

düzeylerinde belirgin bir fark bulunmadığı tespit edilmiştir. Özdemir ve Soysal (2024), 

cinsiyetin affetme üzerindeki etkisi incelenmiş ve ulaşılan sonuçlar, cinsiyetin affetme 

eğilimleri açısından istatistiksel olarak anlamlı bir fark yaratmadığını ortaya koymuştur. 

Bu sonuç, kadın ve erkeklerin affetme eğilimlerinin benzer olduğunu göstermekte ve 

literatürdeki benzer araştırmalarla da paralellik göstermektedir. Ayten ve Gashi (2012) 

yaptığı çalışmada affetme ve cinsiyet arasındaki ilişki araştırılmış ve kadın ile erkekler 

arasında genel affetme eğilimleri açısından istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık 

olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. Rangganadhan ve Todorov (2010) yaptığı çalışmada 

kişilik özellikleri ve kendini affetme arasındaki ilişkileri incelemiştir. Cinsiyetin kendini 

affetme üzerinde anlamlı bir etkisi olmadığı, yani kadın ve erkekler arasında kendini 

affetme eğilimleri açısından belirgin bir fark bulunmadığı sonucuna ulaşılmıştır. Soylu 

(2023) çalışmada incelenen cinsiyet değişkenine göre genç yetişkinlerin affetme 

düzeyleri anlamlı bir şekilde farklılaşmamaktadır. Asici (2013), yapılan araştırmada 

öğretmen adaylarının genel affetme (toplam affetme puanı) puan ortalamalarının 

farklılaşmadığı tespit edilmiştir. Kaya (2015), yaptığı araştırma sonuçlarına göre affetme 

düzeyleri açısından kadınlar ve erkekler arasında anlamlı bir fark olmadığını ortaya 

koymuştur. Oral’ın (2016), araştırmasındaki bulgulara göre, affetme düzeyleri ve cinsiyet 

arasında anlamlı bir fark bulunmamıştır. Üniversite öğrencileri üzerinde yapılan 

araştırmada, kadın ve erkekler arasında kendini affetme ve başkalarını affetme düzeyleri 

açısından istatistiksel olarak belirgin bir farklılık gözlemlenmemiştir. Bu bulgu, 

cinsiyetin affetme davranışları üzerinde belirleyici bir etken olmadığını göstermektedir. 

Akın (2022), yaptığı araştırma sonuçlarına göre, cinsiyetin affetme eğilimleri üzerinde 

istatistiksel olarak anlamlı bir fark yaratmadığı belirtilmiştir. Kadın ve erkek 

öğretmenlerin "kendini affetme", "başkalarını affetme" ve "durumu affetme" gibi alt 

boyutlar açısından puan ortalamaları karşılaştırıldığında, anlamlı bir farklılık 

bulunmamıştır. Buyurgan (2024), tezde, affetme ile cinsiyet arasındaki ilişkiye dair özel 

bir analiz gerçekleştirilmiştir. Bulgulara göre, kadın ve erkek bireylerin affetme düzeyleri 



93 

arasında anlamlı bir fark bulunmamıştır. Bu sonuç, affetmenin cinsiyete bağlı bir eğilim 

göstermediğini ortaya koymaktadır. Soylu (2023), yaptığı araştırma sonuçlarına göre, 

affetme düzeyleri açısından cinsiyetler arasında istatistiksel olarak anlamlı bir fark 

bulunmamıştır. Yavuz (2023), Araştırmaya katılan bireylerin affetme düzeylerinde kadın 

ve erkekler arasında istatistiksel olarak anlamlı bir fark bulunmamıştır. Gümüşçağlayan 

(2018) araştırma sonuçlarına göre, kadın ve erkek psikolojik danışman adaylarının 

affetme düzeyleri arasında anlamlı bir fark bulunmamıştır. Bu bulgu, affetme 

davranışının cinsiyetten bağımsız olarak benzer düzeylerde sergilendiğini 

göstermektedir.  Affetme araştırma içerisinde kendini ve durumları affetme boyutunda 

bir farklılık sunmazken başkalarını affetme boyutunda kadınlar lehine bir farklılık ortaya 

koymuştur. Bunun sebebi kadınların ilişkilerde daha fazla duygusal bağlılık gösterdiği 

için affetmeye daha yatkın olabildiğinden kaynaklanabilir. Ancak bu, geçmişteki incinme 

deneyimlerine ve ilişki dinamiklerine bağlıdır. 

Alanyazında affetmenin cinsiyet değişkenine göre anlamlı bir farklılık 

göstermediğini destekleyen çalışmaların yanı sıra anlamlı bir farklılığın gösterdiğini 

destekleyen (Keleş, 2018; Orathinkal, , Vansteenwegen ve Burggraeve, 2008; Hannon ve 

diğerleri, 2012; Hanson, 1996; Lawler-Row ve Piferi, 2006; Webb ve diğerleri, 2013; 

Toktaş, 2019; Sarfaraz, Iqbal ve Nadeem, 2024) çalışmalar da bulunmaktadır. 

Keleş (2018), affetme, cinsiyete göre farklılaşıp farklılaşmadığını tespit etmek 

için yapılan analizlerde bu farklılık erkekler lehine ortaya çıkmıştır. Orathinkal, , 

Vansteenwegen ve Burggraeve (2008), çalışmasında kadınların affetme düzeyleri 

erkeklere göre istatistiksel olarak anlamlı derecede yüksek bulunmuştur. Finkel ve 

diğerleri (2012) yaptığı araştırmada kadınların, ilişkilerdeki ihanet durumlarında 

affetmeye daha yatkın olduğu bulunmuştur. Erkekler ise bu durumlarda daha az affetme 

eğilimindedir ve daha fazla olumsuz duygusal tepki göstermektedir. Hanson (1996), 

affetme ve cinsiyet arasındaki ilişki incelenmiştir. Hanson, erkeklerin kadınlara göre 

affetmeye daha yatkın olduğunu öne sürmüştür.  Lawler-Row ve Piferi'nin (2006), 

kadınların affedicilik düzeylerinin erkeklere göre daha yüksek olduğu bulunmuştur. 

Webb ve diğerleri (2013), kadınların, başkalarını affetme konusunda erkeklere göre daha 

yüksek skorlar göstermiştir. Erkeklerin, kendini affetme konusunda kadınlara göre daha 

düşük skorlar aldığı bulunmuştur. Bu, erkeklerin genellikle kendilerine karşı daha sert ve 

eleştirel olma eğiliminde olabileceğini göstermektedir. Toktaş (2019) kadın ve erkek 



94 

katılımcıların affetme seviyeleri karşılaştırılmıştır. Kadın öğrencilerin affetme 

seviyelerinin erkeklerden anlamlı derecede daha yüksek olduğu bulunmuştur. Sarfaraz, 

Iqbal ve Nadeem (2024), çalışma, erkekler ve kadınlar arasında toplam affetme 

puanlarında anlamlı bir fark olmadığını göstermiştir. Ancak affetme alt boyutları 

incelendiğinde erkekler, kendini affetme, başkasını affetme ve durumu affetme alt 

boyutunda kadınlara göre daha yüksek puan almıştır.  

5.1.2.2. Yaş Değişkenine İlişkin Tartışma 

Çalışmada incelenen demografik değişkenlerden olan yaş değişkenine göre 

yetişkinlerin affetme düzeyleri anlamlı bir şekilde farklılaşmamaktadır. Kendini, 

başkalarını ve durumları affetme puanlarında da yaşa göre anlamlı düzeyde farklılaşma 

bulunamamıştır. Bu çalışmada ortaya çıkan sonucun kişilerin affetme düzeylerinin 

genellikle yaş ilerledikçe artması beklenir, ancak araştırmamda yaş grupları arasında 

anlamlı bir farklılık bulunmaması, affetmenin yaş yerine başka faktörlerden daha fazla 

etkilendiğini gösterebilir. Affetme, bireyin karşılaştığı olaylarla ve deneyimlerle geliştiği 

ve değiştiği söylenebilir, ancak yaş ilerledikçe mutlaka değişir diyemeyebiliriz. Örneğin, 

genç yaşta çok sayıda olumsuz ilişki deneyimi olan bireyler affetmeye daha kapalı olabilir 

ve yaşlandıklarında da bu eğilimlerini koruyabilirler. Dolayısıyla affetme, bireyin geçmiş 

yaşam deneyimlerinden ve karşılaştığı sosyal bağlamlardan daha fazla etkileniyor 

olabilir. Ancak merhamet ve bilgeliğe bakıldığında merhametin yaşa bağlı olarak artması 

yaşın ilerledikçe bireylerin daha fazla yaşam tecrübesi kazanmasına ve farklı bakış 

açılarını anlamaya başlamasına bağlı olabilir. Kendi acılarından ve geçmiş 

deneyimlerinden ders çıkaran bireyler, başkalarına karşı daha anlayışlı ve merhametli 

olabilir. Yaş ilerledikçe bireylerin toplum içindeki rolleri değişir. Gençken bireyler daha 

çok rekabet, başarı ve kendini kanıtlama gibi bireysel hedeflere odaklanırken, yaşlı 

bireyler toplum ve aile için daha fazla sorumluluk üstlenebilir. Büyük ebeveynlik, mentor 

olmak, topluma katkı sağlamak gibi roller, merhametin daha fazla ortaya çıkmasına neden 

olabilir. Bazı kültürlerde, yaşlı bireylerden gençlere rehberlik etmeleri beklenir ve bu 

sosyal rol onların daha merhametli olmalarına neden olabilir. Araştırmada bilgelik ve yaş 

arasında anlamlı bir farklılık bulunmamıştır ancak bilgelik, deneyimlerden ders çıkarma 

sürecidir. Yaş ilerledikçe bireyler hayatlarında daha fazla kriz, zorluk ve dönüşüm 

yaşarlar. Bu tür deneyimler, bireylerin olayları daha geniş bir perspektiften görmelerine 

ve daha sağduyulu kararlar vermelerine yardımcı olabilir. Bu sebeple bilgeliğin yaşa göre 



95 

artması beklenir. Ancak çalışmada veri grubunun dağılım özellikleri bakımından bu 

sonuca ulaşılamamış olabilir. 

Literatür incelendiğinde benzer sonuçları ifade eden araştırmalara 

ulaşılabilmektedir. Aslan ve Ercan (2018), üniversite öğrencilerinin affetme davranışları 

(kendini, başkalarını ve durumları affetme) yaş değişkenine göre incelenmiştir. 

Araştırmada affetme davranışlarının yaş değişkenine göre anlamlı bir farklılık 

göstermediği bulunmuştur. Öğrenciler arasında affetme düzeylerinde yaşın bir belirleyici 

faktör olmadığı sonucuna ulaşılmıştır.  Şener (2019), yaptığı araştırmada yaş değişkenine 

göre affetme davranışlarında anlamlı bir farklılık bulunamamıştır. Affetme eğilimleri, yaş 

faktöründen bağımsız olarak öğrenciler arasında benzer seviyelerde seyretmiştir. Uyanık 

ve Çevik (2022), öğretmenlerin affetme eğilimleri yaş değişkeniyle birlikte öz-şefkat ve 

psikolojik dayanıklılık gibi değişkenler açısından incelenmiştir. Araştırma, yaş 

değişkeninin affetme düzeyleri üzerinde anlamlı bir etkisi olmadığını ortaya koymuştur. 

Öğretmenler arasında yaş grupları farklı olsa da affetme davranışları benzer düzeylerde 

görülmüştür. Sivri (2019), yetişkin bireylerde affetme (toplam affetme ve alt boyutlar) ile 

öznel zindelik ve iyimserlik arasındaki ilişkiler incelenmiştir. Yaş değişkeni de analiz 

edilmiştir. Araştırmada affetme düzeylerinin yaş gruplarına göre anlamlı bir farklılık 

göstermediği bulunmuştur. Toplam affetme ve alt boyutlar (kendini, başkalarını ve 

durumları affetme) yaşa göre benzer düzeylerde görülmüştür. Macaskill, Maltby ve 

Day'in (2002) çalışması, kendini affetme, başkalarını affetme ve duygusal empati 

arasındaki ilişkileri incelemiştir. Sonuçlar, yaşın kendini affetme ve başkalarını affetme 

ile anlamlı bir ilişkisinin olmadığını göstermiştir. Orathinkal, , Vansteenwegen ve 

Burggraeve (2008), affetme eğilimi ve yaş arasındaki ilişki değerlendirilmiştir. Ancak yaş 

ile affetme arasında anlamlı bir ilişki bulunamamıştır.  

Literatür incelendiğinde farklı sonuçları ifade eden araştırmalara 

ulaşılabilmektedir. Girard ve Mullet'in (2012) çalışmasında, ergenlik döneminde affetme 

eğiliminin nasıl geliştiğini ve yaşla birlikte nasıl değiştiğini incelemektedir. Çalışma, 

ergenlik döneminde affetme eğiliminin yaşla birlikte nasıl değiştiğini göstermektedir. 

Daha genç ergenler, zararın giderilmesine daha fazla önem verirken, daha büyük ergenler 

kasıtlılık faktörüne daha fazla dikkat etmektedir. Bu bulgular, affetme eğiliminin yaşla 

birlikte farklı faktörlerden etkilendiğini ve ergenlik döneminde affetme şemasının 

gelişiminde yaşın önemli bir rol oynadığını göstermektedir. Lawler-Row ve Piferi'nin 



96 

(2006) çalışmasında, affedicilik eğilimi ile çeşitli sağlık ve yaşam kalitesi göstergeleri 

arasındaki ilişkileri incelemiştir. Araştırmada, 50-95 yaş aralığındaki 425 yetişkin 

incelenmiştir. Sonuçlar, 60 yaş ve üzerindeki bireylerin affedicilik eğilimlerinin daha 

yüksek olduğunu göstermektedir. Uysal'ın (2015) çalışmasında, yaş grupları arasında 

affetme eğiliminde anlamlı farklılıklar bulunmuştur. Araştırmada özellikle yaş ilerledikçe 

affetme eğiliminde artış olduğu vurgulanmıştır. Karalalı'nın (2021) çalışmasında, yaşın 

affetme, travma sonrası bilişler ve travma sonrası stres üzerinde yaptığı araştırmada 

affetme düzeylerinin yaş gruplarına göre farklılık gösterip göstermediği incelendiğinde, 

araştırma sonucunda yaşın affetme puanları üzerinde anlamlı bir etkisinin olduğu tespit 

edilmiştir. Yapılan analizler, 24-29 yaş grubunun affetme puanlarının 18-23 yaş grubuna 

göre daha yüksek olduğunu, 30-35 yaş grubunun ise yine 18-23 yaş grubuna kıyasla daha 

yüksek affetme puanlarına sahip olduğunu ortaya koymuştur. Alt boyutlar açısından 

değerlendirildiğinde, başkasını affetme ve durumları affetme puanlarının yaş gruplarına 

göre anlamlı düzeyde farklılaştığı belirlenmiştir. Başkasını affetme alt boyutunda, 30-35 

yaş grubunun puanlarının 18-23 yaş grubundan anlamlı derecede daha yüksek olduğu 

görülmüştür. Durumları affetme boyutunda ise 24-29 yaş grubunun puanlarının 18-23 yaş 

grubuna göre daha yüksek olduğu, ayrıca 30-35 yaş grubunun puanlarının hem 18-23 yaş 

grubundan hem de 24-29 yaş grubundan anlamlı düzeyde daha yüksek olduğu 

belirlenmiştir. Bu bulgular, yaş ilerledikçe affetme eğiliminde genel bir artışın olduğunu 

göstermektedir. Ayten ve Tura'nın (2017), başlıklı çalışması, dindarlık ve affetme 

eğilimlerinin hayat memnuniyeti üzerindeki etkilerini incelemiştir ve yaş ilerledikçe 

dindarlık, affetme ve hayat memnuniyeti düzeylerinin arttığı gözlemlenmiştir. Sanlav 

(2016), yetişkin bireylerin affedicilik, dini tutum ve özgecilik düzeylerinin incelediği 

araştırmasında bireylerin affedicilik puanlarının yaş gruplarına göre anlamlı bir farklılık 

oluşturduğu anlaşılmaktadır. 17-21, 22-26, 27-31 yaş aralığındaki ve 34 üstündeki 

bireylerin puan ortalamaları bakıldığında yaş arttıkça affediciliğin de arttığı tespit 

edilmiştir. Webb ve diğerleri (2013), genel olarak yaş arttıkça affetme eğiliminin 

artabileceği gözlemlenmiştir. Bu durum, daha ileri yaşlardaki bireylerin yaşam 

deneyimleri ve olgunlukları doğrultusunda daha fazla bağışlama eğiliminde olmalarıyla 

açıklanabilir. Subkoviak (1992), farklı yaş gruplarının affetme düzeyleri 

karşılaştırılmıştır. Özellikle genç yetişkinler (üniversite öğrencileri) ile orta yaş grubu 

(ebeveynler) arasındaki farklar değerlendirilmiştir. Daha yaşlı bireylerin affetmeye daha 

yatkın olduğu ve genç bireylerin daha yüksek olumsuz duygu (negatif affetme) taşıdığı 

belirtilmiştir. Sarfaraz, Iqbal ve Nadeem (2024) yaş ile affetme arasında pozitif bir ilişki 



97 

bulunmuştur; yaş ilerledikçe affetme eğilimi artmaktadır. Bu durum, yaşlı bireylerin 

yaşam deneyimlerinden kaynaklanan olgunlukları ile açıklanabilir. Daha fazla yaşam 

deneyimi, kişilerarası çatışmalarda bağışlama kapasitesini artırabilir. 

5.1.2.3. Medeni Durum Değişkenine İlişkin Tartışma 

Çalışma içerisinde elde edilen bulgulara göre affetme, kendini affetme, 

başkalarını affetme ve durumları affetme puanlarının ortalamaları arasında anlamlı bir 

farklılık bulunamamıştır. Bu çalışmada çıkan sonuca yönelik olarak evli ve bekâr 

bireylerin yaşantılarında sosyal destek seviyeleri benzerse, medeni durum fark etmeksizin 

affetme, merhamet ve bilgelik düzeyleri kişilerin farklılaşmamış olabilir. Çünkü kişilerin 

evli ya da bekar olması değil bulunduğu konumda çevresel desteği ve çevre ilişkisinin 

belirtilen süreçde daha etkili olabileceği söylenebilir.   

Literatürde benzer bulgulara yer veren araştırmalar vardır. Erus ve Topçu'nun 

(2023) çalışmasında medeni durumun, öz-şefkat, kişilerarası farkındalık ve affetme 

düzeyleri üzerinde anlamlı bir etkisi olup olmadığı analiz edilmiştir. Çalışmada medeni 

durum değişkenine göre affetme düzeylerinde anlamlı bir fark bulunmamıştır. Evli, bekar 

veya boşanmış bireylerin affetme puanları arasında istatistiksel olarak anlamlı bir fark 

gözlemlenmemiştir. Korkmaz (2019), çocukluk çağı travmaları bulunan yetişkinlerle 

yaptığı çalışmasında, evli veya bekâr olmanın affetme düzeylerinde anlamlı bir farklılık 

yaratmadığını bulmuştur.  Ayten (2009), affetme ve din arasındaki ilişkiyi incelediği 

araştırmasında, affetme eğiliminin medeni duruma göre değişmediğini saptamıştır. Uysal 

(2015), genç yetişkinlerde affetme eğilimleri ve dinî yönelim/dindarlık üzerine yaptığı 

çalışmada, evli bireylerin affetme puanlarının bekârlara göre daha yüksek olduğunu 

belirtmiştir. Tekin ve Kaya (2021), Hemşirelerin örgütsel adalet algısı, intikam ve affetme 

davranışı üzerine yaptıkları araştırmada, evli olmanın affetme eğilimini olumlu yönde 

etkilediğini bulmuşlardır. Yaman-Akpınar (2019), bağlanma stilleri ve affetme düzeyinin 

evlilik uyumuna etkisini araştırdığı çalışmasında medeni durumlarına göre affetme 

düzeylerinde anlamlı bir fark bulunmamıştır. Evli ve bekâr bireylerin affetme düzeyleri 

arasında istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık tespit edilmemiştir. Kendini, başkasını ve 

durumları affetme alt boyutlarında da medeni duruma göre farklılık gözlemlenmemiştir. 

Özkan (2016), araştırmasında medeni durum değişkenine göre affetme düzeyleri arasında 



98 

anlamlı bir fark bulunmamıştır. Bu sonuç, katılımcıların medeni durumlarına (evli, bekâr, 

boşanmış/dul) göre affetme davranışlarının benzer olduğunu göstermektedir.  

Literatürde farklı sonuçlara yer veren araştırmalar da bulunmaktadır. Akpınar ve 

Sönmez (2021) yürüttüğü çalışmada medeni durum (örneğin evli veya bekâr olmak) 

affetme düzeyleri üzerinde anlamlı bir etki yaratmamıştır. Uysal (2015), yürüttüğü 

çalışmasında evli bireylerin affetme düzeylerinin bekâr bireylere göre daha yüksek 

olduğu bulunmuştur. Özellikle olayları affetme ve başkalarını affetme alt boyutlarında 

evli bireylerin daha yüksek puan aldığı tespit edilmiştir. Sanlav (2016), yetişkinlerin 

affedicilik, dini tutum ve özgecilik düzeylerinin medeni duruma göre evli bireyler lehine 

anlamlı bir farklılık tespit edilmiştir Evli bireylerin affedicilik puan ortalamaların bekâr 

bireylerin affedicilik puan ortalamalarına daha yüksek olduğu gözlemlenmiştir.  Webb ve 

diğerleri (2013) kendini affetme, bekar bireylerde daha güçlü bir şekilde zihinsel sağlıkla 

ilişkilendirilmiştir. Başkalarını affetme ve sosyal destek arasındaki ilişki ise evli 

bireylerde daha anlamlıdır. Özellikle bekar bireylerde kendini affetme daha öne çıkarken, 

evli bireylerde sosyal destek ve ilişkiler aracılığıyla affetmenin etkisi belirginleşmektedir. 

5.1.2.4. Eğitim Düzeyi Değişkenine İlişkin Tartışma 

Çalışma grubundaki yetişkinlerin affetme, kendini affetme, başkalarını affetme ve 

durumları affetme eğitim düzeyi değişkenine göre anlamlı bir farklılık bulunamamıştır. 

Bu çalışmada sonuçlar göze alındığında çalışmamda çıkan sonuçların eğitim durumunun, 

genellikle bilişsel yetileri, analitik düşünmeyi ve teknik bilgiyi artırdığı göz önüne 

alındığında duygusal ve etik gelişim için bize tam olarak bir veri sunmadığı gerçeği ile 

açıklanabilir. Örneğin, üniversite mezunu bir kişi daha fazla bilgiye sahip olabilir ancak 

bu onun daha affedici veya daha merhametli ve bilge bir kişi olacağını 

garantileyemeyebilir. Literatür incelendiğinde benzer sonuçları ifade eden araştırmalara 

ulaşılabilmektedir. Yaman-Akpınar (2019), bağlanma stilleri ve affetme düzeyinin evlilik 

uyumuna etkisini araştırdığı çalışmasında eğitim düzeyine göre affetme düzeyinde 

anlamlı bir farklılık olmadığı tespit edilmiştir. Bulgular, farklı eğitim seviyelerindeki 

bireyler arasında affetme düzeyinin benzer olduğunu göstermektedir. Özkan (2016), 

İlköğretim okullarında görev yapan öğretmenlerle yaptığı çalışmada, öğretmenlerin 

eğitim düzeyleri ile affetme arasında herhangi bir anlamlı fark tespit edilmemiştir. 

Öğretmenlerin affetme davranışlarının, eğitim durumuna göre anlamlı bir şekilde 



99 

farklılaşmadığı bulunmuştur. Alt boyutlar, yani kendini affetme, başkasını affetme ve 

durumları affetme açısından da benzer sonuçlar gözlenmiştir. Akpınar ve Sönmez (2021), 

evli katılımcılarla yürüttükleri araştırmada eğitim düzeyine göre affetme puanlarında 

anlamlı bir fark bulunamamıştır. Alt boyutlar (kendini affetme, başkasını affetme ve 

durumları affetme) açısından da eğitim seviyesinin etkisi olmadığı tespit edilmiştir. Uysal 

(2015), dindarlık ve affetme eğilimleri arasındaki ilişkileri incelediği araştırmasında 

eğitim düzeyine göre affetme eğilimleri anlamlı bir farklılık göstermiştir. Lise ve dengi 

okul mezunlarının affetme eğilimlerinin, yükseköğretim mezunlarına göre daha düşük 

olduğu belirtilmiştir.  Yükseköğrenim mezunlarının, özellikle olay ve durumları affetme 

boyutunda daha yüksek eğilim gösterdiği vurgulanmıştır. Ballester ve diğerleri (2011) 

eğitim düzeyi ile affetme motivasyonları arasında belirgin bir ilişki bulunmamıştır.  

Literatürde farklı sonuçlara yer veren araştırmalar da bulunmaktadır. Sanlav 

(2016), affedicilik düzeylerinin eğitim durumuna göre anlamlı bir farklılık gösterdiği 

tespit edilmiştir. İlköğretim mezunu bireylerin affedicilik düzeyleri, üniversite ve üstü 

mezunlarının affedicilik düzeylerinden daha yüksek olarak tespit edilmiştir.  Webb ve 

diğerleri (2013) daha yüksek eğitim seviyesine sahip bireylerin, affetme süreçlerinde 

daha fazla bilinçli yaklaşımlar sergilediği, özellikle kendini affetme konusunda daha 

yüksek düzeyler gösterdiği belirtilmiştir. Orathinkal, , Vansteenwegen ve Burggraeve 

(2008), daha yüksek eğitim seviyesine sahip bireylerin affetme skorlarının anlamlı 

derecede daha yüksek olduğu bulunmuştur. Üniversite mezunları, mesleki eğitim almış 

bireyler ile kıyaslandığında affetme düzeylerinde daha yüksek skorlar almıştır. Toussaint 

ve diğerleri (2008) affetme, umutsuzluk ve depresyon arasındaki ilişkileri incelediği 

çalışmasında eğitim seviyesi yüksek olan bireyler, daha düşük umutsuzluk düzeyleri 

göstermiştir. Bu da dolaylı olarak affetme kapasitesini etkileyebilir. Sarfaraz, Iqbal ve 

Nadeem (2024) yaptığı çalışmasında daha yüksek eğitim seviyesine sahip bireylerde, 

daha yüksek affetme puanları aldığına ulaşmıştır.  

5.2. Sonuçlar  

Bu çalışmadan elde edilen sonuçlar şu şekilde sıralanabilir: 

 Yetişkinlerde genel affetme ile merhamet arasında pozitif yönde anlamlı bir 

ilişki bulunmaktadır. 



100 

 Yetişkinlerde genel affetme ile bilgelik arasında pozitif yönde anlamlı bir 

ilişki bulunmaktadır. 

 Yetişkinlerde bilgelik ile merhamet arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişki 

bulunmaktadır. 

 Yetişkinlerde affetme alt boyutları kendini affetme, başkalarını affetme ve 

durumları affetme ile merhamet arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişki 

bulunmaktadır. 

 Yetişkinlerde affetme alt boyutları kendini affetme, başkalarını affetme ve 

durumları affetme ile bilgelik arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişki 

bulunmaktadır. 

 Yetişkinlerde genel affetme durumları ile cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim 

düzeyi arasında anlamlı bir ilişki bulunmamaktadır. 

 Yetişkinlerde affetme ile merhamet arasındaki ilişkide merhametin affetmeyi 

pozitif yönlü olarak yordadığı sonucu bulunmuştur. 

 Yetişkinlerde affetme ile bilgelik arasındaki ilişkide bilgeliğin affetmeyi 

pozitif yönlü olarak yordadığı sonucu bulunmuştur. 

 Yetişkinlerde affetme ile merhamet ve bilgelik arasındaki ilişkide merhamet 

ve bilgeliğin affetmeyi pozitif yönlü olarak yordadığı sonucu bulunmuştur. 

 

5.3. Öneriler  

5.3.1. Uygulayıcılara Yönelik Öneriler 

 Okullarda "merhamet", "affetme" ve "bilgelik" temaları değerler eğitimi 

programlarına dâhil edilebilir ve konuların ele alındığı değerler eğitimi 

dersleri düzenlenebilir. Bu derslerde öğrencilere, empati kurma, öfkeyle baş 

etme ve affetmenin faydaları konusunda farkındalık kazandırılabilir. Hikâye 

anlatımı, grup çalışmaları ve drama gibi yöntemler kullanılarak öğrencilerin 

bu kavramları içselleştirmeleri sağlanabilir. 

 Okullarda yaşanan öğrenci-öğrenci veya öğretmen-öğrenci arasındaki 

çatışmalarda, affetme ve merhamet odaklı uzlaşma çalışmaları uygulanabilir. 

Bu süreçte bilgelik kavramı da vurgulanarak, olaylardan ders çıkarma ve 

büyüme hedeflenebilir. 



101 

 Psikolojik danışmanlar, okullarda öğrencilerle bireysel veya grup terapileri 

düzenleyerek affetmenin bireysel huzur ve toplumsal uyum açısından önemini 

anlatabilir. Affetme ve merhamet konuları, okullardaki zorbalıkla mücadele 

programlarına dâhil edilebilir. 

 Klinik psikologlar, danışanların geçmişte yaşadıkları kırgınlıkları ve 

travmaları ele alarak, affetmenin kişisel iyileşme ve özgürleşme üzerindeki 

olumlu etkilerini vurgulayan oturumlar düzenlenebilir. 

 Travma sonrası stres bozukluğu, depresyon veya anksiyete gibi durumlarda, 

affetme, merhamet ve bilgeliğin terapötik müdahalelere dahil edilmesiyle 

danışanın duygusal yükü hafifletilebilir. 

5.3.2. Araştırmacılara Yönelik Öneriler 

 Affetme, merhamet ve bilgelik kavramları kültürel bağlama göre farklı 

anlamlar kazanabilir. Bu nedenle farklı kültürlerde ve toplumlarda bu 

kavramların nasıl tanımlandığı ve uygulandığına yönelik karşılaştırmalı 

araştırmalar yapılabilir. 

 Affetme ve bilgelik, bireyin yaşam tecrübeleriyle olgunlaşan süreçlerdir. 

Boylamsal çalışmalar aracılığıyla, bireyin hayatındaki olayların affetme 

davranışını ve bilgelik düzeyini nasıl etkilediği araştırılabilir. 

 Psikoterapi ve psikolojik danışmanlık alanında affetme ve merhamet temelli 

müdahale programlarının etkinliği test edilebilir. Bu tür programların 

bireylerin bilgelik seviyesine etkisi de araştırılabilir. 

 Dijital çağda bireyler arası iletişim ve affetme süreçlerinin nasıl etkilendiğine 

dair araştırmalar yapılabilir. Sosyal medya gibi platformların affetme ve 

merhamet davranışları üzerindeki etkisi analiz edilebilir. 

 Gelecek çalışmalarda, nicel ve nitel yöntemler birlikte kullanılarak daha 

kapsamlı ve derinlemesine veriler elde edilebilir. Özellikle vaka analizleri, 

bireysel deneyimlerin anlaşılmasında faydalı olacaktır. 

 Affetme, merhamet ve bilgelik ilişkisi bireysel hayatın yanı sıra kurumsal 

ortamlarda da önemli bir rol oynar. Özellikle eğitim, sağlık ve iş dünyasında 

bu kavramların nasıl geliştirilebileceğine dair uygulamalı çalışmalar teşvik 

edilmelidir. 



102 

 Affetme ile merhamet ve bilgelik arasındaki ilişkinin farklı demografik 

faktörler açısından nasıl değiştiği incelenebilir. Farklı demografik veriler, bu 

kavramların psikolojik ve sosyolojik dinamiklerini daha iyi anlamaya 

yardımcı olabilir. 



103 

KAYNAKLAR 

Ahmed, R. A., Azar, F. ve Mullet, E. (2007). Interpersonal forgiveness among Kuwaiti adolescents and 

adults. Conflict Management and Peace Science, 24(3), 159-170. 

Akhtar, S. (2002). Forgiveness: Origins, dynamics, psychopathology, and technical relevance. The 

Psychoanalytic Quarterly, 71(2), 175-212. 

Akın, F. (2022). Öğretmenlerin sosyotropi-otonomi kişilik özellikleri ile bağışlama eğilimleri ve iş 

doyumları arasındaki ilişkinin incelemesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Gelişim 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Akın, M., Özdevecioğlu, M., ve Ünlü, O. (2012). The relationship between the intention of revenge and the 

tendency to forgive and the mental health of the employees in organizations. Journal of Public 

Administration, 45(1), 77-97. 

Akdeniz, S. (2014). Farklı merhamet düzeylerine sahip üniversite öğrencilerinde depresyon, anksiyete, 

stres ve duygusal zekanın incelenmesi (Doctoral dissertation, Necmettin Erbakan University 

(Turkey)). 

Akfırat, O. N., ve Akkaya, A. San Diego Bilgelik Ölçeği: Uyarlama, geçerlik ve güvenirlik çalışması. 

Kocaeli Üniversitesi Eğitim Dergisi, 5(2), 436-452. 

Akpınar, T. Y. ve Sönmez, Ö. A. (2021). Evlilikte suçu affetme ve evlilik uyumu ilişkisi. Anemon Muş 

Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 9, 203-210. 

Allemand, M., Amberg, I., Zimprich, D. ve Fincham, F. D. (2007). The role of trait forgiveness and 

relationship satisfaction in episodic forgiveness. Journal of Social and Clinical Psychology, 26(2), 

199-217. 

Al-Mabuk, R. H., Enright, R. D. ve Cardis, P. A. (1995). Forgiveness education with parentally love-

deprived college students. Journal of Moral Education, 24(4), 427-444. 

Ardelt, M. (2003). Empirical assessment of a three-dimensional wisdom scale. Research on Aging, 25(3), 

275-324. 

Ardelt, M. (2004). Where can wisdom be found? Human Development, 47(5), 304-307. 

Ardelt, M. (2011). The measurement of wisdom: A commentary on Taylor, Bates, and Webster's 

comparison of the SAWS and 3D-WS. Experimental Aging Research, 37(2), 241-255. 

Asıcı, E. ve Karaca, R. (2014). Öğretmen adaylarında affetme özelliği ve öz-duyarlık. The Journal of 

Academic Social Science Studies, 27(1), 489-505. 

Asıcı, E. ve Uygur, S. S. (2017). Duygusal öz-yeterlik ve affetmenin algılanan stres düzeyini yordayıcı 

rolü. İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 6(3), 1353-1375. 

Asici, E. (2013). Öğretmen adaylarının affetme özelliklerinin öz-duyarlık ve benlik saygısı açısından 

incelenmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi. 

Aslan, G. A. ve Ercan, L. (2018). Üniversite öğrencilerinin affetme davranışları, yaşam doyumları ve 

sürekli öfke düzeyleri arasındaki ilişkilerin incelenmesi.  SSS Journal Dergisi, 4(15), 1077-1086. 

Assmann, A. (2019). Wholesome Knowledge: Concepts of Wisdom in a Historical and Cross-Cultural 

Perspective. Life-Span Development and Behavior içinde (187-224), Routledge. 

Avery, C. M. (2008). The relationship between self-forgiveness and health: Mediating variables and 

implications for well-being. University of Hartford.  

Avşaroğlu, S. ve Koyuncu, E. (2018). People’s sense of compassion and compassionnate attitude as a 

value. Uluslararası Medeniyet Çalışmaları Dergisi, 3(1), 16-37. 

 Ay, V. (2013). Nietzsche’de ‘merhamet’kavramının yeniden değerlendirilmesi. Beytulhikme An 

International Journal of Philosophy, 3(1), 199-215.   

 Aydemir, B. (2018). Öğretmenlerdeki merhamet düzeylerinin cinsiyet, kıdem, branş ve algılanan anne-

baba tutumlarına göre incelenmesi (Master's thesis, Eğitim Bilimleri Enstitüsü). 



104 

 Aydemir, F. (2018). Okul Zorbalığını Önlemede “Merhamet Devrimi”. Turkish Studies (Elektronik), 

13(27), 143-162.         

Ayten, A. (2009). Affedicilik ve din: Affetme eğilimi ve dindarlıkla ilişkisi üzerine ampirik bir 

araştırma. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (37), 111-128. 

Ayten, A. ve Gashi, F. (2012). Affetme ve hayat memnuniyeti üzerine karşılaştırmalı bir araştırma. A 

Comparative Study on Forgiveness and Life Satisfaction. 

Ayten, A. ve Tura, H. (2017). Affetme ve dindarlık, hayat memnuniyetini nasıl destekler? İslami İlimler 

Dergisi, 12(3). 

Ballester, S., Chatri, F., Sastre, M. T. M., Rivière, S. ve Mullet, E. (2011). Forgiveness-related motives: A 

structural and cross-cultural approach. Social Science Information, 50(2), 178-200. 

Baltes, P. B. ve Staudinger, U. M. (2000). Wisdom: A metaheuristic (pragmatic) to orchestrate mind and 

virtue toward excellence. American Psychologist, 55(1), 122-136. 

Batson, C. D. (1991). The altruism question: Toward a social-psychological answer. Erlbaum. 

Batson, C. D. (2011). Altruism in Humans. 

Baron, R. M., ve Kenny, D. A. (1986). The moderator–mediator variable distinction in social psychological 

research: Conceptual, strategic, and statistical considerations. Journal of personality and social 

psychology, 51(6), 1173. 

Berry, J. W., Worthington Jr, E. L., O'Connor, L. E., Parrott III, L., ve Wade, N. G. (2005). Forgivingness, 

vengeful rumination, and affective traits. Journal of personality, 73(1), 183-226. 

Bırni, G. ve Eryılmaz, A. (2022). Enhancing well-being of the married: Investigating marital satisfaction, 

self-compassion and happiness increasing strategies. Turkish Psychological Counseling and 

Guidance Journal, 12(67), 650-669. 

Booker, J. A. ve Dunsmore, J. C. (2016). Profiles of wisdom among emerging adults: Associations with 

empathy, gratitude, and forgiveness. The Journal of Positive Psychology, 11(3), 315-325. 

Borhan, N. (2017). Intrinsic religiosity and spiritual well-being as moderators of the relation between 

wisdom and psychological well-being in elderly (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Middle East 

Technical University. 

Boykin, D. M., Himmerich, S. J., Pinciotti, C. M., Miller, L. M., Miron, L. R. ve Orcutt, H. K. (2018). 

Barriers to self-compassion for female survivors of childhood maltreatment: The roles of fear of 

self-compassion and psychological inflexibility. Child Abuse & Neglect, 76, 216-224. 

Brudek, P., Steuden, S. ve Kaleta, K. (2023). Wisdom and wellbeing in polish older adults: The mediating 

role of forgiveness. Frontiers in Psychology, 14, 1163113. 

Bugay, A., ve Demir, A. (2010). A Turkish version of heartland forgiveness scale. Procedia-Social and 

Behavioral Sciences, 5, 1927-1931. 

Buyurgan, D. (2024). Genç yetişkinlerin bağlanma boyutları ile affetme düzeyleri arasındaki ilişkide 

empatinin aracı rolü; Karma yöntem araştırması / The mediating role of empathy in the relationship 

between the dimensions of attachment and the levels of forgiveness of young adults a mixed method 

study (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Maltepe Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, İstanbul. 

Büyüköztürk, Ş., Kılıç Çakmak, E., Akgün, Ö. E., Karadeniz, Ş. ve Demirel, F. (2008). Bilimsel araştırma 

yöntemleri. Pegem Yayınları. 

Cleare, S., Gumley, A. ve O'Connor, R. C. (2019). Self‐compassion, self‐forgiveness, suicidal ideation, and 

self‐harm: A systematic review. Clinical Psychology & Psychotherapy, 26(5), 511-530. 

Coyle, C. T. ve Enright, R. D. (1997). Forgiveness intervention with postabortion men. Journal of 

Consulting and Clinical Psychology, 65(6), 1042-1046. 

Creswell, J. W. ve Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches. Sage Publications. 

de Oliveira, A. A. P. (2023). Moral actions in the Nicomachean ethics: Reason, emotion, and moral 

development. 



105 

Dolunay Cuğ, F. (2015). Self-forgiveness, self-compassion, subjective vitality, and orientation to happiness 

as predictors of subjective well-being. 

Ekman, P. (2003). Emotions revealed: Recognizing faces and feelings to improve communication and 

emotional life. Times Books. 

Ekstrom, L. W. (2012). Liars, medicine, and compassion. Journal of Medicine and Philosophy, 37(2), 159-

180. 

Engler, J. ve Fulton, P. R. (2012). Self and no-self in psychotherapy. Wisdom and Compassion in 

Psychotherapy: Deepening Mindfulness in Clinical Practice, 176-188. 

Enright, R. D. (1996). Counseling within the forgiveness triad: On forgiving, receiving forgiveness, and 

self‐forgiveness. Counseling and values, 40(2), 107-126. 

Enright, R. (2011). Psychological science of forgiveness: Implications for psychotherapy and education. 

Enright, R. D. (2000). Helping clients forgive: An empirical guide for resolving anger and restoring 

hope. American Psychological Association. 

Enrightarde, R. D. (2020). Forgiveness. The Wiley Encyclopedia of Personality and Individual Differences: 

Clinical, Applied, and Cross‐Cultural Research, 435-439. 

Enright, R. D. ve Coyle, C. T. (1998). Research on interpersonal forgiveness. Handbook of Moral Behavior 

and Development, 2, 123-152. 

Enright, R. D. ve Fitzgibbons, R. P. (2000). Helping clients forgive: An empirical guide for resolving anger 

and restoring hope. APA. 

Enright, R. D. ve Gassin, E. A. (1992). Forgiveness: A developmental view. Journal of Moral Education, 

21(2), 99-114. 

Enright, R. D. ve The Human Development Study Group (1996). Counseling within the forgiveness triad: 

On forgiving, receiving forgiveness, and self-forgiveness. Counseling and Values, 40(2), 107-126. 

Enright, R. D. ve The Human Development Study Group. (1992). Forgiveness: A developmental view. 

Journal of Moral Education, 21(2), 99–114. 

Enright, R. D. ve Zell, R. L. (1989). Problems encountered when we forgive one another. Journal of 

Psychology and Christianity. 

Enright, R. D., Eastin, D. L., Golden, S., Sarinopoulos, I. ve Freedman, S. (1992). Interpersonal forgiveness 

within the helping professions: An attempt to resolve differences of opinion. Counseling and Values, 

36(2), 84-103. 

Enright, R. D., Santos, M. J. D. ve Al-Mabuk, R. H. (1989). The adolescent as forgiver. Journal of 

Adolescence, 12(2), 95-110. 

Ercan, İ. ve Kan, İ. (2004). Ölçeklerde güvenirlik ve geçerlik. Uludağ Üniversitesi Tıp Fakültesi 

Dergisi, 30(3), 211-216. 

Erus, S. M. ve Topçu, P. (2023). Self compassion and interpersonal mindfulness as predictors of forgiveness 

in adulthood. International Journal of Psychology and Educational Studies, 10(1), 261-273. 

Field, A. (2013). Discovering statistics using SPSS (4. Baskı). 

Fincham, F. D. ve Beach, S. R. H. (2002). Forgiveness in marriage: Implications for psychological 

aggression and constructive communication. Personal Relationships, 9(3), 239-251. 

Fincham, F. D., Jackson, H. ve Beach, S. R. (2005). Transgression severity and forgiveness: Different 

moderators for objective and subjective severity. Journal of Social and Clinical Psychology, 24(6), 

860-875. 

Finkel, E. J., Rusbult, C. E., Kumashiro, M. ve Hannon, P. A. (2002). Dealing with betrayal in close 

relationships: Does commitment promote forgiveness? Journal of Personality and Social 

Psychology, 82(6), 956.  

Fraenkel, J., Wallen, N. ve Hyun, H. (1993). How to design and evaluate research in education (10. Baskı). 

McGraw-Hill Education. 



106 

Fredrickson, B. L., Cohn, M. A., Coffey, K. A., Pek, J. ve Finkel, S. M. (2008). Open hearts build lives: 

Positive emotions, induced through loving-kindness meditation, build consequential personal 

resources. Journal of Personality and Social Psychology, 95(5), 1045. 

Freedman, S. R. ve Enright, R. D. (1996). Forgiveness as an intervention goal with incest survivors. Journal 

of Consulting and Clinical Psychology, 64(5), 983-992. 

Gilbert, P. (2005). Compassion: Conceptualisations, research and use in psychotherapy. Routledge. 

Gilbert, P. (2009). The compassionate mind: A New Approach to facing the challenges of life. Constable. 

Gilbert, P. (2010). An introduction to compassion focused therapy in cognitive behavior therapy. 

International journal of cognitive therapy, 3(2), 97-112. 

Gilbert, P. ve Procter, S. (2006). Compassionate mind training for people with high shame and self‐

criticism: Overview and pilot study of a group therapy approach. Clinical Psychology & 

Psychotherapy: An International Journal of Theory & Practice, 13(6), 353-379. 

Gilbert, P., McEwan, K., Matos, M., ve Rivis, A. (2011). Fears of compassion: Development of three self‐

report measures. Psychology and Psychotherapy: Theory, research and practice, 84(3), 239-255. 

Gilbert, P., McEwan, K., Gibbons, L., Chotai, S., Duarte, J. ve Matos, M. (2012). Fears of compassion and 

happiness in relation to alexithymia, mindfulness, and self‐criticism. Psychology and 

Psychotherapy: Theory, Research and Practice, 85(4), 374-390. 

Girard, M. ve Mullet, E. (2012). Development of the forgiveness schema in adolescence. Universitas 

Psychologica, 11(4), 1235-1244. 

Glück, J. ve Bluck, S. (2013). The more life experience model: A theory of the development of personal 

wisdom. The Handbook of Wisdom. 

Goetz, J. L., Keltner, D. ve Simon-Thomas, E. (2010). Compassion: An evolutionary analysis and empirical 

review. Psychological Bulletin, 136(3), 351-374. 

Goleman, D. (1995). Emotional intelligence: Why it can matter more than IQ 

Goleman, D. (2008). Destructive emotions: A scientific dialogue with the Dalai Lama. Bantam. 

Grossman, P., Kappos, L., Gensicke, H., D'Souza, M., Mohr, D. C., Penner, I. K., ve Steiner, C. (2010). 

MS quality of life, depression, and fatigue improve after mindfulness training: a randomized trial. 

Neurology, 75(13), 1141-1149. 

Grossmann, I., Weststrate, NM, Ardelt, M., Brienza, JP, Dong, M., Ferrari, M., ... ve Vervaeke, J. (2020). 

Kutuplaşmış bir dünyada bilgelik bilimi: Bilinenler ve bilinmeyenler. Psikolojik sorgulama , 31 (2), 

103-133. 

Grossman, L. S. (2020). The grandfamily guidebook: Wisdom and support for grandparents raising 

grandchildren. 

Gül, T. (2019). 4-6 Yaş Dönemi Çocuklarda Merhamet Eğitimi. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü (Doctoral dissertation, Yüksek Lisans Tezi). 

Gümüşçağlayan, G. (2018). Psikolojik danışman adaylarının affetme düzeyleri ile psikolojik belirtileri 

arasındaki ilişkide empatinin aracılık rolü (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü. 

Halifax, J. (2011). The Precious Necessity of Compassion. D. Goleman (Ed.), A Force for Good: The Dalai 

Lama’s Vision for Our World içinde (72-93). Bantam Books. 

Hall, J. H. ve Fincham, F. D. (2005). Self-forgiveness: The stepchild of forgiveness research. Journal of 

Social and Clinical Psychology, 24(5), 621-637. 

Hall, J. H. ve Fincham, F. D. (2008). The temporal course of self-forgiveness. Journal of Social and Clinical 

Psychology, 27(2), 174-202. 

Hanson, D. J. (1996). Psychologists' use of forgiveness in psychotherapy. Antioch New England Graduate 

School. 

Hargrave, T. D., ve  Sells, J. N. (1997). The development of a forgiveness scale. Journal of marital and 

family therapy, 23(1), 41-62. 



107 

Sells, J. N., ve Hargrave, T. D. (1998). Forgiveness: A review of the theoretical and empirical literature. 

Journal of Family Therapy, 20(1), 21-36. 

Hannon, P. A., Finkel, E. J., Kumashiro, M., ve Rusbult, C. E. (2012). The soothing effects of forgiveness 

on victims' and perpetrators' blood pressure. Personal Relationships, 19(2), 279-289. 

Harris, D. I. (2017). Compassion and affirmation in Nietzsche. Journal of Nietzsche Studies, 48(1), 17-28. 

Hebl, J. H. ve Enright, R. D. (1993). Forgiveness as a psychotherapeutic goal with elderly females. 

Psychotherapy: Theory, Research, Practice, Training, 30(4), 658-667. 

Hoffman, M. L. (2000). Empathy and moral development: Implications for caring and justice. 

Idemudia, E. S. ve Mahri, S. (2011). Can gender, religion, education, age and personality predict 

willingness to forgive? Gender and Behaviour, 9(1), 3765-3781. 

Joeng, J. R. (2014). The mediating roles of fear of compassion from self and others, self-compassion, and 

perceptions of social support on the relationships between self-criticism and depressive symptoms. 

Kaleta, K. ve Mróz, J. (2018). Forgiveness and life satisfaction across different age groups in 

adults. Personality and Individual Differences, 120, 17-23. 

Karalalı, B. (2021). Travma sonrası bilişler, travma sonrası stres ve affetme arasındaki 

ilişki (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi. 

Karasar N. (2005). Bilimsel Araştırma Yöntemi: Kavramlar, İlkeler ve Teknikler. Ankara: Nobel Yayıncılık 

Karremans, J. C., Van Lange, P. A. M. ve Holland, R. W. (2005). Forgiveness and its associations with 

pro-social thinking, feeling, and doing beyond the relationship with the offender. Personality and 

Social Psychology Bulletin, 31(10), 1315-1326. 

Kaya, F. (2015). Üniversite öğrencilerinin affetme ve mükemmeliyetçilik düzeyleri arasındaki ilişki: 

Duygusal zekânın aracı rolü (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Keleş, A. (2018). Evlilik kalitesi ile affetme, ikili ilişkilerde güven ve mizah tarzları arasındaki ilişkilerin 

incelenmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Kılıç, D. ve Tunç, E. (2022). Genç yetişkinlerde akılcı olmayan inanç ile öz-anlayış arasındaki ilişkide 

affetmenin aracı rolü. OPUS International Journal of Society Researches, 16(Eğitim ve Toplum 

Özel sayısı), 6244-6270. 

Koç, M., İskender, M., Çolak, T. S. ve Düşünceli, B. (2016). Investigation of the effect of intolerance of 

uncertainty and the effect of anger control on the relationship between forgiveness and psychological 

well-being through structural equation modelling. Sakarya University Journal of Education, 6(3), 

201-209. 

Konstan, D. (2014). Pity, Compassion, and Forgiveness. The Politics of Compassion içinde (179-188). 

Routledge.  

Korkmaz, E. (2019). Çocukluk çağı ruhsal travmaları ve affetmenin kişilerin savunma mekanizmalarıyla 

ilişkisi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Maltepe Üniversitesi. 

Koshy, S., Verma, V. ve Patki, A. (2017). Effect of wisdom on forgiveness, gratitude and happiness among 

older adults. Indian Journal of Mental Health, 4(2), 171-179. 

Larson, P. D. (2014). New interpretation of matthew 18: 18-20: Reconciliation and the repentance 

discourse. 

Lawler, K. A., Younger, J. W., Piferi, R. L., Billington, E., Jobe, R., Edmondson, K., & Jones, W. H. (2003). 

A change of heart: Cardiovascular correlates of forgiveness in response to interpersonal conflict. 

Journal of behavioral medicine, 26, 373-393. 

Lawler-Row, K. A. ve Piferi, R. L. (2006). The forgiving personality: Describing a life well 

lived? Personality and Individual Differences, 41(6), 1009-1020. 

Lazarus, R. S. (1991). Cognition and motivation in emotion. American Psychologist, 46(4), 352. 

Lazarus, R. S. ve Folkman, S. (1984). Stress, appraisal, and coping. Springer Publishing Company. 



108 

Liotti, G. ve Gilbert, P. (2011). Mentalizing, motivation, and social mentalities: Theoretical considerations 

and implications for psychotherapy. Psychology and Psychotherapy: Theory, Research and 

Practice, 84(1), 9-25. 

Macaskill, A., Maltby, J. ve Day, L. (2002). Forgiveness of self and others and emotional empathy. The 

Journal of Social Psychology, 142(5), 663-665. 

Maltby, J., Macaskill, A. ve Day, L. (2001). Failure to forgive self and others: A replication and extension 

of the relationship between forgiveness, personality, social desirability and general 

health. Personality and Individual Differences, 30(5), 881-885. 

McCullough, M. E. (2000). Forgiveness as human strength: Theory, measurement, and links to well-

being. Journal of Social and Clinical Psychology, 19(1), 43-55. 

McCullough, M. E. ve Hoyt, W. T. (2002). Transgression-related motivational dispositions: Personality 

substrates of forgiveness and their links to the big five. Personality and Social Psychology Bulletin, 

28(11), 1556-1573. 

McCullough, M. E., Bono, G. ve Root, L. M. (2007). Rumination, emotion, and forgiveness: Three 

longitudinal studies. Journal of Personality and Social Psychology, 92(3), 490. 

McCullough, M. E., Rachal, K. C., Sandage, S. J., Worthington Jr, E. L., Brown, S. W., ve Hight, T. L. 

(1998). Interpersonal forgiving in close relationships: II. Theoretical elaboration and measurement. 

Journal of personality and social psychology, 75(6), 1586. 

McCullough, M. E., Fincham, F. D. ve Tsang, J. A. (2003). Forgiveness, forbearance, and time: The 

temporal unfolding of transgression-related interpersonal motivations. Journal of Personality and 

Social Psychology, 84(3), 540-557. 

McCullough, M. E., Pargament, K. I. ve Thoresen, C. E. (2000). Forgiveness: Theory, research, and 

practice. Guilford Press.  

McCullough, M. E., Sandage, S. J. ve Worthington, E. L. (1997). To forgive is human: How to put your 

past in the past. InterVarsity Press. 

McCullough, M. E., Worthington, E. L. ve Rachal, K. C. (1997). Interpersonal forgiving in close 

relationships. Journal of Personality and Social Psychology, 73(2), 321. 

McCullough, M. E., Worthington, E. L. ve Rachal, K. C. (1998). Interpersonal forgiving in close 

relationships. Journal of Personality and Social Psychology, 75(6), 1586–1603. 

Metin, M. (Ed.). (2015). Kuramdan uygulamaya eğitimde bilimsel araştırma yöntemleri. Pegem Akademi. 

Mistler, B. A. (2010). Forgiveness, perfectionism, and the role of self-compassion. University of Florida. 

Mróz, J. (2022). Forgiveness and flourishing: The mediating and moderating role of self-

compassion. International Journal of Environmental Research and Public Health, 20(1), 666. 

Mullet, E., Neto, F. ve Rivière, S. (1998). Personality and ıts effects on resentment, revenge, forgiveness, 

and self-forgiveness. European Journal of Personality, 12(2), 113-134. 

Murphy, J. G. (2003). Getting even: Forgiveness and its limits. Oxford University Press. 

Murray, R. J. (2002). Forgiveness as a therapeutic option. The Family Journal, 10(3), 315-321. 

Myerberg, L. (2011). Forgiveness as a mechanism of self-regulation: An ego-depletion model. 

Neff, K. (2011). Self-compassion: The proven power of being kind to yourself. 

Neff, K. D. (2003). Self-compassion: An alternative conceptualization of a healthy attitude toward oneself. 

Self and Identity, 2(2), 85-101. 

Neff, K. D. (2003). The development and validation of a scale to measure self-compassion. Self and 

Identity, 2(3), 223-250.  

Neff, K. D. ve Dahm, K. A. (2015). Self-compassion: What it is, what it does, and how it relates to 

mindfulness. Handbook of Indfulness and Self-Regulation, 121-137. 

Neff, K. D. ve Pommier, E. (2013). The relationship between self-compassion and other-focused concern 

among college undergraduates, community adults, and practicing meditators. Self and 

Identity, 12(2), 160-176. 



109 

Neff, K. ve Germer, C. (2017). Self-compassion and psychological. The Oxford Handbook of Compassion 

Science, 371-383. 

Noor, M., Brown, R. ve Prentice, G. (2008). Prospects for intergroup reconciliation: Social-psychological 

predictors of intergroup forgiveness and reparation in Northern Ireland and Chile. Political 

Psychology, 29(5), 771-792. 

Nussbaum, M. (1996). The therapy of desire: Theory and practice in hellenistic ethics. 

Nussbaum, M. (2017). Compassion and Terror. Perspectives on Greek Philosophy içinde (142-160). 

Routledge. 

Nussbaum, M. C. (2001). The fragility of goodness: Luck and ethics in Greek tragedy and philosophy. 

Cambridge University Press. 

Onaylı, S. (2019). Emotional reactions to infidelity: Examining the roles of self-compassion, forgiveness, 

rumination and cognitive appraisal. 

Oral, T. (2016). Üniversite öğrencilerinin affetme düzeylerinin öz-anlayış, kişilerarası hataya ilişkin 

ruminasyon ve kişilik özellikleri açısından incelenmesi (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Necmettin 

Erbakan University. 

Orathinkal, J., Vansteenwegen, A. ve Burggraeve, R. (2008). Are demographics important for 

forgiveness? The Family Journal, 16(1), 20-27. 

Orcutt, H. K. (2006). The prospective relationship of interpersonal forgiveness and psychological distress 

symptoms among college women. Journal of Counseling Psychology, 53(3), 350. 

Özdemir, R. ve Öz Soysal, F. S. (2024). Üniversite öğrencilerinde öz şefkat ile affetme arasındaki ilişkide 

psikolojik esnekliğin düzenleyici rolü. IBAD Sosyal Bilimler Dergisi-IBAD Journal of Social 

Sciences, (16), 190-209.  

Özkan, A. (2016). İlköğretim okullarında görev yapan öğretmenlerin yıldırma (mobbing) yaşama 

düzeylerinin affetmek ve örgütsel sessizlik açısından incelenmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Pommier, E. A. (2011). The compassion scale. Dissertation Abstracts International Section A: Humanities 

and Social Sciences, 72, 1174. 

Rangganadhan, A. R. ve Todorov, N. (2010). Personality and self-forgiveness: The roles of shame, guilt, 

empathy and conciliatory behavior. Journal of Social and Clinical Psychology, 29(1), 1-22. 

Reimer, D. J. (2022). The wisdom of forgiveness. Remember Their Sin No More? Forgiveness and the 

Hebrew Bible, 84. 

Rohde-Brown, J. ve Rudestam, K. E. (2011). The role of forgiveness in divorce adjustment and the impact 

of affect. Journal of Divorce & Remarriage, 52(2), 109-124. 

Roxas, M. M., David, A. P. ve Aruta, J. J. B. R. (2019). Compassion, forgiveness and subjective well-being 

among Filipino counseling professionals. International Journal for the Advancement of 

Counselling, 41, 272-283. 

Rye, K. A. ve Barter, P. J. (2004). Formation and metabolism of prebeta-migrating, lipid-poor 

apolipoprotein AI. Arteriosclerosis, Thrombosis, and Vascular Biology, 24(3), 421-428. 

Sakız, H. ve Sarıçam, H. (2015). Self-compassion and forgiveness: The protective approach against 

rejection sensitivity. International Journal of Human and Behavioral Science, 1(2), 10-21. 

Sanlav, M. (2016). Özgeciliğin yordayıcısı olarak affedicilik ve dini tutumlar (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Sarfaraz, B., Iqbal, Z. ve Nadeem, R. (2024). Forgiveness across gender and other demographics: A brief 

review. Current Trends in Law and Society, 4(1), 96-100. 

Sarıçam, H. ve Biçer, B. (2015). Affedicilik üzerinde ahlaki değer ve öz-anlayışın açıklayıcı rolü. Gazi 

Üniversitesi Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, 35(1), 109-122. 

Sayar, K. (2011). Şiddet ve merhametsizliğin kökenleri. Diyanet Aylık Dergisi, 244, 23-24. 

Schopenhauer, A. (1995). On the basis of morality. 



110 

Schwartz, B. ve Sharpe, K. (2011). Practical wisdom: The right way to do the right thing. Penguin. 

Scobie, E. D. ve Scobie, G. E. W. (1998). Damaging events: The perceived need for forgiveness. Journal 

for the Theory of Social Behaviour, 28(4), 373-402. 

Sevinç, P. (2020). Çocukluk çağı travmaları ve affetmenin evlilik uyumu ile ilişkisi (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Işık Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Singer, T. ve Klimecki, O. M. (2014). Empathy and compassion. Current Biology, 24(18), 875-878. 

Sivri, F. Z. (2019). Yetişkinlerde affedicilik, iyimserlik ve öznel zindelik arasındaki ilişkinin 

incelenmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Necmettin Erbakan University. 

Sloterdijk, P. (2012). The art of philosophy: Wisdom as a practice. Columbia University Press. 

Snyder, C. R. ve Lopez, S. J. (2009). Oxford handbook of positive psychology. Oxford University Press. 

Soylu, H. (2023). Genç yetişkinlerde ebeveynleştirilme ile affetme arasındaki ilişkide öz-şefkatin aracı rolü. 

Sternberg, R. J. (1998). A balance theory of wisdom. Review of General Psychology, 2(4), 347-365. 

Sternberg, R. J. (2004). Wisdom and Giftedness. Beyond Knowledge içinde (175-192). Routledge. 

Subkoviak, M. J. (1992). Measuring Interpersonal Forgiveness. 

Subkoviak, M. J., Enright, R. D., Wu, C. R. ve Gassin, E. A. (1995). Measuring interpersonal forgiveness 

in late adolescents and middle-aged adults. Journal of Adolescence, 18(6), 641-655. 

Şener, E. (2019). Affetme niyeti eleştirel düşünme eğilimine duyarlı mıdır? Gümüşhane Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 10(3), 522-532. 

Tangney, J. P. ve Dearing, R. L. (2002). Shame and guilt. Guilford Press. 

Tangney, J. P., Boone, A. L. ve Dearing, R. L. (2005). Forgiving the self: Conceptual issues and empirical 

findings. Handbook of Forgiveness, 143-158. 

Tekin, G. ve Kaya, Ş. D. (2021). Hemşirelerin örgütsel adalet algısının, intikam ve affetme davranışı ile 

ilişkisi. Journal of Mehmet Akif Ersoy University Economics and Administrative Sciences Faculty, 

8(1), 107-130. 

Thomas, M. L., Bangen, K. J., Palmer, B. W., Martin, A. S., Avanzino, J. A., Depp, C. A., ... & Jeste, D. V. 

(2019). A new scale for assessing wisdom based on common domains and a neurobiological model: 

The San Diego Wisdom Scale (SD-WISE). Journal of psychiatric research, 108, 40-47. 

Thompson, L. Y., Snyder, C. R., Hoffman, L. ve Rasmussen, H. N. (2005). Dispositional forgiveness of 

self, others, and situations. Journal of Personality, 73(2), 313-360. 

Tibbits, D., Piramelli, C., Ellis, G., Luskin, F. ve Lukman, R. (2006). Hypertension reduction through 

forgiveness training. Journal of Pastoral Care & Counseling, 60(1-2), 27-34. 

Toktas, S. (2019). Examining the levels of forgiveness and psychological resilience of teacher 

candidates. Journal of Education and Training Studies, 7(4), 241-249.  

Toussaint, L. L., Williams, D. R., Musick, M. A. ve Everson‐Rose, S. A. (2008). Why forgiveness may 

protect against depression: Hopelessness as an explanatory mechanism. Personality and Mental 

Health, 2(2), 89-103. 

Toussaint, L. ve Webb, J. R. (2005). Gender differences in the relationship between empathy and 

forgiveness. The Journal of Social Psychology, 145(6), 673-685. 

Toussaint, L. ve Webb, J. R. (2005). Theoretical and empirical connections between forgiveness, mental 

health, and well-being. Handbook of Forgiveness, 349-362. 

Toussaint, L., Worthington, E. L. ve Williams, D. R. (2012). Forgiveness and health: A review and 

theoretical exploration of pathways. Journal of Behavioral Medicine, 35(4), 544-556. 

Tüccar, E. ve Şar, A. (2022). The levels of" forgiveness" and" quality of life" based on various variables 

among the disabled. Sakarya University Journal of Education, 12(2), 431-446. 

Uyanik, N. ve Çevik, Ö. (2022). Examining the relationship between teachers’ self-compassion, 

forgiveness, and psychological resilience. International Journal of Psychology and Educational 

Studies, 9(4), 1208-1221. 



111 

Uysal, V. (2015). Genç yetişkinlerde affetme eğilimleri ve dinî yönelim/dindarlık. Marmara Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 48(48), 35-56. 

Walker, D. F., ve Gorsuch, R. L. (2002). Forgiveness within the Big Five personality model. Personality 

and Individual Differences, 32(7), 1127-1137. 

Webb, J. R., Hirsch, J. K., Visser, P. L. ve Brewer, K. G. (2013). Forgiveness and health: Assessing the 

mediating effect of health behavior, social support, and interpersonal functioning. The Journal of 

Psychology, 147(5), 391-414. 

Whetsel, T. (2017). Examining fears of compassion as a potential mediator between shame and anger. 

Wohl, M. J. A. ve Thompson, A. (2011). Self-forgiveness: The good, the bad, and the ugly. Social and 

Personality Psychology Compass, 5(8), 475-491. 

Worthington, E. L. (1998). The Pyramid Model of Forgiveness. E. L. Worthington (Ed.), Dimensions of 

Forgiveness: Psychological Research and Theological Perspectives. Templeton Foundation Press. 

Worthington, E. L. (2001). Five steps to forgiveness: The art and science of forgiving. Crown. 

Worthington, E. L. (2006). Forgiveness and reconciliation: Theory and application. Routledge. 

Worthington, E. L. (2013). Forgiveness and reconciliation: Theory and application. Routledge. 

Worthington Jr, E. L., Berry, J. W., ve Parrott III, L. (2001). Unforgiveness, forgiveness, religion, and 

health. Faith and health: Psychological perspectives, 107-138. 

Worthington, E. L. ve Scherer, M. (2004). Forgiveness is an emotion-focused coping strategy that can 

reduce health risks and promote health resilience: Theory, review, and hypotheses. Psychology & 

Health, 19(3), 385-405. 

 Worthington, E. L. ve Wade, N. G. (1999). The psychology of unforgiveness and forgiveness and 

implications for clinical practice. Journal of Social and Clinical Psychology, 18(4), 385-418. 

Wu, Q., Chi, P., Zeng, X., Lin, X. ve Du, H. (2019). Roles of anger and rumination in the relationship 

between self-compassion and forgiveness. Mindfulness, 10, 272-278. 

Yaman Akpınar, T. (2019). Bağlanma stilleri ve affetme düzeyinin evlilik uyumuna etkisi (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Selçuk Üniversitesi.  

Yárnoz-Yaben, S. (2015). Forgiveness, adjustment to divorce and support from the former spouse in 

Spain. Journal of Child and Family Studies, 24, 289-297.  

Yavuz, B. (2023). Yetişkinlerde affetme: Merhamet, duygu düzenleme ve psikolojik esneklik bağlamında 

karma bir araştırma (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Necmettin Erbakan University. 

Yıldırım, H., Batmaz, H., Uysal, Y. A. Ö. ve Kurtuluş, E. (2022)  Yetişkinlerde benlik saygısı ve affetme: 

Merhametin aracı rolünün incelenmesi. Trakya Eğitim Dergisi, 12(2), 851-862.  

  



112 

EKLER 

 

Ek 1. Heartland Affetme Ölçeği 

 

     1  2  3  4  5  6        7 

Beni hiç   Beni pek   Beni biraz     Beni tamamen 

yansıtmıyor    yansıtmıyor     yansıtıyor           yansıtıyor 

 

___İşleri berbat ettiğimde önce kötü hissetmeme rağmen zamanla kendimi rahatlatabilirim. 

___Yaptığım olumsuz şeyler için kendime kin tutarım. 

___Yaptığım kötü şeylerden öğrendiklerim onlarla baş etmemde bana yardımcı olur. 

___İşleri berbat ettiğimde, kendimi kabul etmek benim için gerçekten çok zordur.  

___Yaptığım hatalara, zamanla daha anlayışlı olurum. 

___Hissettiğim, düşündüğüm, söylediğim ya da yaptığım olumsuz şeyler için kendimi eleştirmeyi 

durduramam.  

___Yaptığının yanlış olduğunu düşündüğüm kişiyi cezalandırmayı sürdürürüm. 

___Beni incitenlere karşı zamanla daha anlayışlı olurum. 

___Beni incitenlere karşı katı olmaya devam ederim. 

___Başkaları bana geçmişte zarar vermiş de olsa, eninde sonunda onları iyi insanlar olarak görebilirim. 

___Başkaları bana kötü davranırsa, onların hakkında kötü düşünmeye devam ederim.  

___Biri beni hayal kırıklığına uğrattığında, bu olayı eninde sonunda geçmişte bırakabilirim. 

___Kontrol edilemeyen nedenlerden dolayı işler ters gittiğinde, onlar hakkında olumsuz düşüncelere 

takılıp kalırım.  

___Hayatımdaki kötü durumlara zamanla daha anlayışlı olabilirim. 

___Hayatımdaki kontrol edilemeyen durumlar yüzünden hayal kırıklığına uğrarsam, onlar hakkında 

olumsuz düşünmeyi sürdürürüm. 

___Hayatımdaki kötü durumlarla eninde sonunda barışırım. 

___Kimsenin hatası olmayan olumsuz durumları kabullenmek benim için gerçekten çok zordur.  

___Kimsenin kontrolünde olmayan kötü durumlarla ilgili olumsuz düşüncelerimden, eninde sonunda 

kurtulurum. 

  



113 

Ek 2. Merhamet Ölçeği 

 

 

 

 

 

 Aşağıda bir seri ifade bulacaksınız. Lütfen sizin düşüncenizi en iyi temsil eden ifadeyi, 

sağında yer alan derecelemeye göre işaretleyiniz. Örneğin birinci ifadeye tamamen katılıyorsanız 

maddenin sağında 5’i daire içine alınız. Toplam 24 madde bulunmaktadır. Her Zaman 5’i, Sık 

Sık 4’ü, Ara sıra 3’ü, Nadiren 2’yi, Hiçbir Zaman 1’i temsil etmektedir.  Lütfen her ifadeye tek 

bir yanıt veriniz ve boş bırakmayınız.  

 Katkılarınızdan dolayı teşekkür ederiz. 

 

H
iç

b
ir

 Z
a

m
a

n
 

N
a

d
ir

en
 

A
ra

 s
ır

a
 

S
ık

 S
ık

 

H
er

 Z
a

m
a

n
 

1. İnsanlar benim karşımda ağladıklarında genellikle hiçbir şey hissetmem. 1 2 3 4 5 

2. Bazen insanlar kendi problemlerinden bahsettiklerinde,  umurumda değilmiş gibi hissederim. 1 2 3 4 5 

3. Kendimi acı çeken insanlara karşı duygusal olarak yakın hissetmem. 1 2 3 4 5 

4. İnsanlar benimle konuşurken, onlara tüm dikkatimi veririm. 1 2 3 4 5 

5. İnsanlar bana üzüntülerini anlattıkları zaman kendimi onlardan uzaklaşmış hissederim. 1 2 3 4 5 

6. Birisi zor bir duruma düştüğünde ona yardım etmeye çalışırım. 1 2 3 4 5 

7. İnsanlar bana dertlerini anlattıklarında çoğunlukla duymazdan gelirim. 1 2 3 4 5 

8. Zor zamanlarında insanların yanında bulunmayı severim. 1 2 3 4 5 

9. Bana hiçbir şey söylemeseler bile insanların üzgün olduklarını fark ederim. 1 2 3 4 5 

10. İnsanlar üzgün olduklarında, onlarla yakınlık kuramam gibi gelir. 1 2 3 4 5 

11. Herkes bazen kendini kötü hisseder, bu insan olmanın bir parçasıdır. 1 2 3 4 5 

12. İnsanlar çökkün olduklarında, bazen onlardan soğuduğumu hissederim. 1 2 3 4 5 

13. İnsanlar bana sorunlarını anlattıklarında, onları sabırla dinlerim. 1 2 3 4 5 

14. Diğer insanların sorunlarının beni ilgilendirmediğini düşünürüm. 1 2 3 4 5 

15. Tüm insanların zayıf yönleri olduğunu ve kimsenin mükemmel olmadığını kabullenmek 

önemlidir. 
1 2 3 4 5 

16. İnsanlar mutsuz olduğunda onların yardımına koşarım. 1 2 3 4 5 

17. Başkalarıyla farklılıklarıma rağmen herkesin acıyı tıpkı benim gibi hissettiğini bilirim. 1 2 3 4 5 

18. İnsanlar sıkıntılı olduklarında, onlarla genellikle başkalarının ilgilenmesini isterim. 1 2 3 4 5 

19. Başkalarının sorunlarıyla ilgili pek fazla düşünmem. 1 2 3 4 5 

20. Acı çekmek tüm insanlar için ortak bir yaşantıdır. 1 2 3 4 5 

21. İnsanlar bana sıkıntılarını anlattıklarında, objektif bir tutum takınmaya çalışırım. 1 2 3 4 5 

22. İnsanlar ıstırap çekerken, onlarla iletişim kuramam. 1 2 3 4 5 

23. Çok acı çeken insanlardan uzak durmaya çalışırım. 1 2 3 4 5 

24. İnsanlar üzgün olduklarında, onları rahatlatmaya çalışırım. 1 2 3 4 5 



114 

Ek 3. San Diego Bilgelik Ölçeği 

Kesinlikle  

Katılmıyorum 
 Katılmıyorum  Kararsızım    Katılıyorum  

Kesinlikle 

Katılıyorum  

1 2 3 4 5 

 

 

 

1. Başkalarının hislerini anlama konusunda iyiyimdir.   

2. Karar vermekte güçlük çekerim.   

3. Arkadaşlıkları sürdürmekte güçlük çekerim.   

4. Başka insanlar karar vermek için bana danışırlar.   

5. Yardımıma ihtiyaç duyulacağını bildiğim durumlardan kaçınırım.    

6. Moralim bozukken sağlıklı düşünmekte güçlük çekerim.   

7. İnsanlar iyi tavsiye verdiğimi söylerler.   

8. Genellikle kararlarımı tam zamanında veririm.   

9. Baskı altında sakin kalabilirim.    

10. Duygusal stresle başa çıkabilirim.    

11. Başka kültürler hakkında bir şeyler öğrenmek hoşuma gider.   

12. Büyük kararlar almayı olabildiğince erteleme eğilimindeyimdir.   

13. Kendimi ifade etmekten kaçınırım.   

14. Eğer kararsız kalırsam bir başkasının benim yerime karar vermesini tercih ederim.   

15. Düşüncelerimi gözden geçirmek için zaman ayırırım.   

16. İnsanlar bencil olduğumu düşünüyor.   

17. Diğer insanların ahlaki değerlerinin benimkilerden farklı olması beni rahatsız etmez.   

18. İnsanlara, bana nasıl davranılmasını istiyorsam öyle davranırım.   

19. Yaptıklarımın sebebini anlamak benim için önemlidir.   

20. Tanıştığım her insandan genellikle bir şeyler öğrenirim.    

21. Farklı bakış açılarıyla karşılaşmaktan keyif alırım.    

22. Kendi davranışlarımı analiz etmem.   

23. Biri benden tavsiye istediğinde genellikle ne diyeceğimi bilemem.   

24. Olumsuz duygularımı gizlemeyi beceremem.   


