
 

 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

TÜRKÇE VE SOSYAL BİLİMLER EĞİTİMİ ANA BİLİM DALI 

TÜRKÇE ÖĞRETMENLİĞİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

TÜRK DESTANLARINDA GEÇEN HAYVAN FİGÜRLERİNİN 

ATASÖZLERİNDEKİ YERİ 

 

 

 

Serhat ÇELİK 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

 

Danışmanlar 

Prof. Dr. Asuman AHMED ABDO SHABAN 

Doç. Dr. Nermin ÖZCAN ÖZER 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2024 



 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

TÜRKÇE VE SOSYAL BİLİMLER EĞİTİMİ ANA BİLİM DALI 

TÜRKÇE ÖĞRETMENLİĞİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

TÜRK DESTANLARINDA GEÇEN HAYVAN FİGÜRLERİNİN 

ATASÖZLERİNDEKİ YERİ 

 

THE PLACE OF ANIMAL FIGURES IN TURKISH EPICS IN PROVERBS 

 

 

 

 

Serhat ÇELİK 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

 

 

Danışmanlar 

Prof. Dr. Asuman AHMED ABDO SHABAN 

Doç. Dr. Nermin ÖZCAN ÖZER 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2024 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tüm kullanım hakları 

M.Ü. Eğitim Bilimleri Enstitüsü’ne aittir. 

© 2024 



ii 

 

ONAY 

Serhat ÇELİK tarafından hazırlanan “Türk Destanlarında Geçen Hayvan Figürlerinin 

Atasözlerindeki Yeri” konulu bu çalışma, 26/09/2024 tarihinde savunulmuş ve jüri üyeleri 

tarafından başarılı bulunarak Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

                                                                                                        Marmara Üniversitesi 

                                                                                                     Eğitim Bilimleri Enstitüsü  



iii 

 

 

ETİK BEYAN 

Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Müdürlüğü Lisansüstü Tez Yazım 

Kılavuzuna uygun olarak hazırladığım çalışmamda;  

- Sunduğum bilgileri, dokümanları ve verileri akademik ve etik kurallar çerçevesinde 

elde ettiğimi, 

- Çalışmamda yararlandığım eserlerin tamamına atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi,   

- Elde ettiğim verilerde ve sonuçlarda herhangi bir değişiklik yapmadığımı bildirir, 

aksi bir durumda aleyhimde doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan 

ederim.       

                                                                                                      26/09/2024 

 

 
                                                                                                                     

         

                                                     Serhat ÇELİK 

 

  



iv 

 

ÖN SÖZ 

Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlığı, yiğitliği, cesareti, korkuyu, 

tehlikeyi, soyluluğu, değeri ve gücü simgeleyen hayvan figürlerinin atasözlerindeki yerini 

incelemeyi amaçlayan bu araştırmada; Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle 

kahramanlığı, yiğitliği, cesareti, korkuyu, tehlikeyi, soyluluğu, değeri ve gücü simgeleyen 

hayvan figürleri neler olduğu ve bu hayvan figürlerinin atasözlerinde nasıl ve ne anlamda 

kullanıldıkları ayrıntılı olarak ele alınmıştır. 

İnsanların kelimelerle düşünüp kendilerini kelimelerle ifade ettikleri dikkate 

alındığında, kelime dağarcığının insan hayatındaki önemi ortaya çıkmaktadır. Bu nedenlerle 

dil öğretiminde söz varlığının zenginleştirilmesi gerekmektedir. Atasözleri içerdikleri 

zengin anlam ve etkili ifade gücüyle söz varlığını zenginleştiren ögelerdir. Atasözleri, 

bulundukları dilin kültürünü ve yaşam şeklini yansıtan ve kendine özgü ifadeleri bulunan 

önemli kültür ürünleri olduğundan bu kültür ürünlerinin gelecek nesillere aktarılması önem 

taşımaktadır. Bu aktarımın Türk kültüründe önemli bir yere sahip olan hayvan figürleri 

üzerinden yapılması ayrı önem oluşturmaktadır.  

Atasözleri toplumların yaşayış tarzını, hayata bakışını ve tarih boyunca yaşadıkları 

olaylara yükledikleri anlamları barındırması bakımından önemli kültürel miras niteliği 

taşımaktadır. Nesilden nesile aktarılan bu miras, toplumların karakterini tahlil etmemiz 

açısından önemli ipuçları vermektedir. Bu durum, atasözlerinde kullanılan hayvan 

figürlerinin incelenmesinin, bu figürlere yüklenen anlamın ortaya konması bakımından 

önemli olduğunu göstermektedir. 

Literatürde Türk dilinde hayvan adları ile ilgili birçok çalışma yapıldığı görülmektedir. Bu 

çalışmaların bir kısmı Türk kültüründe hayvanların yeri ile birlikte Türk devlet ve 

topluklarındaki adlandırmalarını konu alırken; önemli bir kısmı ise Türk dilinin belli bir 

tarihî döneminde yazılmış eserlerdeki hayvan adlarının derlendiği ve incelendiği 

çalışmalardır. Bazı çalışmalarda belli bir eserde geçen hayvan adları belirlenmiş; bu adlar ya 

hayvanların özelliklerine göre ya da kullanım sıklıklarına veya günümüz Türkiye 

Türkçesinde kullanılıp kullanılmamalarına göre sınıflandırılarak incelenmiştir. Kimi 

çalışmalar da günümüz Türk lehçelerinde kullanılan hayvan adlarını ya da bu adların 

atasözleri gibi söz varlığı ürünleri içindeki kullanımlarını tespit etmek amacıyla 



v 

 

hazırlanmıştır. Ancak Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlık, yiğitlik, 

cesaret, korku, tehlike, soyluluk, değer ve güç sembolü olan hayvan figürlerini atasözleri 

bağlamında inceleyen çalışmaya rastlanmamış olması bu araştırmaya özgünlük katmaktadır.  

Nitel olarak tasarlanmış olan bu araştırmanın, içerdiği konu itibarıyla Türkçe söz 

varlığının zenginleşmesine katkı sunması ve Türk destanlarında yer alan hayvan figürlerini 

farklı açılardan yorumlayarak konuya özgün bir bakış açısı kazandırması umulmaktadır. Bu 

araştırmanın, Türk kültürünün ve Türk dilinin gelişmesi ve zenginleşmesi sürecine katkı 

sunması da beklenmektedir. Verilerin doküman incelemesi yöntemiyle toplandığı bu 

araştırmanın ana bölümünde destan, Türk destanları, Türk destanlarında yer alan hayvan 

figürlerinin oluşum süreci ve Türk destanlarında yer alan hayvan sembolleri üzerinde 

durulmuştur. Akabinde Türk destanlarında yer alan ve özellikle kahramanlık, yiğitlik, 

cesaret, korku, tehlike, soyluluk, değer ve güç bildiren hayvan figürlerinin atasözlerinde 

nasıl ve hangi anlamda yer aldıkları mercek altına alınmıştır.  

Araştırma sonucunda; insanların sözün kalıcılığını ve inandırıcılığını artırmak için 

hayvan figürlerini etkili bir şekilde kullandıkları belirlenmiştir. Araştırmada; Türk 

destanlarında sıklıkla yer alan kurt, at, kartal, aslan, kaplan, boğa, koç ve ejderhanın Türk 

atasözlerinde benzetme unsuru olarak kullanıldıkları ve ekseriyetle cesareti, kahramanlığı, 

yiğitliği, korkuyu ve gücü simgeledikleri tespit edilmiştir. 

     Bu meşakkatli çalışmayı yaparken yolumun karardığı hissettiğim her lahza yoluma ışık 

tutan çok kıymetli danışman hocalarım Sn. Prof. Dr. Asuman AHMED ABDO SHABAN’a, 

Sn. Doç. Dr. Nermin ÖZCAN ÖZER’e, Lider’ime, mensubu olduğum Hareket’in her ferdine 

ve güzel aileme teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

                                                                                                                  Serhat ÇELİK 

                                                                                                                  İstanbul, 2024 

 

 

 



vi 

 

ÖZET 

TÜRK DESTANLARINDA GEÇEN HAYVAN FİGÜRLERİNİN 

ATASÖZLERİNDEKİ YERİ 

Söz varlığından olan atasözleri dilin kültürünü, yaşam biçimini yansıtan kendine özgü 

ifadeleri bulunan, az sözle çok şey ifade eden, dili zenginleştiren önemli kültür ürünleridir. 

Tarih boyunca Türklerin sosyal, dinî ve iktisadi yaşamlarının merkezinde yer alan canlılar 

olmaları nedeniyle hayvan adları, Türk dilinin temel söz varlığı içinde önemli bir yere 

sahiptirler. Türklerin tabiat ile iç içe süren konargöçer yaşam tarzları, hayvanlarla olan 

ilişkilerini daha da güçlendirmiş ve hayvanların Türk destanlarında ve kültüründe önemli bir 

yer almalarını sağlamıştır. Bu araştırmanın amacı, Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve 

özellikle kahramanlığı, yiğitliği, cesareti, korkuyu, tehlikeyi, soyluluğu, değeri ve gücü 

simgeleyen hayvan figürlerini atasözleri bağlamında incelemektir.  

Bu çalışma, nitel olarak tasarlanmış bir araştırmadır. Doküman incelemesi yönteminin 

kullanıldığı bu çalışmada, tezin kuramsal çerçevesini oluşturmak, destanlar ve teze konu 

hayvanlar hakkında ayrıntılı bilgiler vermek ve hayvanların destanlardaki işlenişini/ilişkisini 

açıklayabilmek amacıyla ana dokümanlar/kaynaklar olarak Bahattin Ögel’in “Türk 

Mitolojisi I-II.”, “İslamiyet’ten önce Türk Kültür Tarihi” ve “Büyük Hun İmparatorluğu 

Tarihi I-II”;  İbrahim Kafesoğlu’nun “Eski Türk Dini”, “Türk Millî Kültürü”, “Umumi Türk 

Tarihi Hakkında Tespitler”; Saadettin Yağmur Gömeç’in “Türk Destanlarına Giriş”; Ziya 

Gökalp’in “Türk Töresi”; Yaşar Çoruhlu’nun “Türk Mitolojisinin Kısa Tarihi”, “Türk 

Sanatında Hayvan Sembolizmi”, “Eski Türklerin Kutsal Mezarları Kurganlar” ve “Türk 

Mitolojisinin Ana Hatları; Pertev Naili Boratav’ın, “Türk Mitolojisi”; Ali Öztürk’ün 

“Çağların İçinden Türk Destanları” ile Ali Duymaz’ın “Türk Destanları” adlı eserler 

kullanılmıştır.   

Bu çalışmada, atasözlerini belirlemek için ise ana dokümanlar/kaynaklar olarak; Ömer 

Asım Aksoy’un “Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü”; Mustafa S. Kaçalin’in “Bölge 

Ağızlarında Atasözleri ve Deyimler”; Mehmet Hengirmen’in “Atasözleri ve Deyimler 

Sözlüğü” ile Metin Yurtbaşı’nın “Sınıflandırılmış Atasözleri Sözlüğü” adlı eserler 

taranmıştır. Ayrıca konuyla ilgili çeşitli kitap, makale, tez, bildiri ile diğer birçok yazılı ve 

elektronik doküman da incelenmiştir. 



vii 

 

Çalışmanın ana bölümünde destan, destanların özellikleri, Türk destanları, Türk 

destanlarında yer alan hayvan figürlerinin oluşum süreci ve Türk destanlarında sıklıkla yer 

alan hayvan figürleri üzerinde durulmuştur. Akabinde Türk destanlarında yer alan ve 

kahramanlık, güç ve cesaret bildiren hayvan figürlerinin Türk destanlarında ve Türk 

atasözlerinde nasıl ve hangi anlamda yer aldıkları mercek altına alınmıştır.  

Araştırma sonucunda; insanların sözün kalıcılığını ve inandırıcılığını artırmak için 

hayvan figürlerini etkili bir şekilde kullandıkları belirlenmiştir. Araştırmada; Türk 

destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlığı, yiğitliği, cesareti, korkuyu, 

tehlikeyi, soyluluğu, değeri, gücü simgeleyen kurt, at, kartal, aslan, kaplan, boğa, koç ve 

ejderhanın Türk atasözlerinde de benzetme unsuru olarak aynı anlamlarda kullanıldıkları 

tespit edilmiştir. 

Anahtar Sözcükler: Destan, Türk destanları, Türk kültürü, Atasözü, Hayvan figürleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

ABSTRACT 

THE PLACE OF ANIMAL FIGURES IN TURKISH EPICS IN PROVERBS 

Proverbs, which are part of the vocabulary, are important cultural products that have unique 

expressions that reflect the culture and lifestyle of the language, express a lot with few words, 

and enrich the language. Animal names have an important place in the basic vocabulary of 

the Turkish language because they are living creatures that have been at the center of the 

social, religious and economic lives of Turks throughout history. The nomadic lifestyle of 

the Turks, which is intertwined with nature, has further strengthened their relationship with 

animals and enabled animals to take an important place in Turkish epics and culture. The 

aim of this research is to examine the main animal figures in Turkish epics, especially those 

symbolizing heroism, bravery, courage and power, in the context of proverbs.  

This study is a qualitatively designed research. In this study, in which the document 

analysis method is used, Bahattin Ögel's "Turkish Mythology I-II.", are used as the main 

documents/sources in order to create the theoretical framework of the thesis, to give detailed 

information about the epics and the animals subject to the thesis, and to explain the 

treatment/relationship of animals in the epics. “Turkish Cultural History Before Islam” and 

“History of the Great Hun Empire I-II”;  İbrahim Kafesoğlu's "Old Turkish Religion", 

"Turkish National Culture", "Determinations about General Turkish History"; "Introduction 

to Turkish Epics" by Saadettin Yağmur Gömeç; Ziya Gökalp's "Turkish Custom"; Yaşar 

Çoruhlu's "Short History of Turkish Mythology", "Animal Symbolism in Turkish Art", 

"Kurgans, the Sacred Graves of the Ancient Turks" and "Outlines of Turkish Mythology; 

Pertev Naili Boratav, “Turkish Mythology”; Works called "Turkish Epics through the Ages" 

by Ali Öztürk and "Turkish Epics" by Ali Duymaz were used.   

In this study, the main documents/sources to determine proverbs are; Ömer Asım 

Aksoy's "Dictionary of Proverbs and Idioms"; “Proverbs and Idioms in Regional Dialects” 

by Mustafa S. Kaçalin; Works called "Proverbs and Idioms Dictionary" by Mehmet 

Hengirmen and "Classified Proverbs Dictionary" by Metin Yurtbaşı were scanned. In 

addition, many books, articles, theses, papers and many other written and electronic 

documents on the subject were also examined. 



ix 

 

In the main part of the study, epic, characteristics of epics, Turkish epics, the formation 

process of animal figures in Turkish epics and animal figures in Turkish epics are focused 

on. Subsequently, how and in what sense the main animal figures in Turkish epics, which 

convey heroism, strength and courage, are included in Turkish epics and Turkish proverbs 

are examined. 

As a result of the research; it has been determined that people use animal figures 

effectively to increase the permanence and credibility of words. In the research; it has been 

determined that the wolf, horse, eagle, lion, tiger, bull, ram and dragon, which appear in 

Turkish epics and symbolize heroism, bravery, courage, fear, danger, nobility, value and 

power, are also used in Turkish proverbs with the same meaning as various elements. 

Keywords: Epic, Turkish epics, Turkish culture, Proverb, Animal figures 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



x 

 

 

İÇİNDEKİLER 
 

ONAY .............................................................................................................................. ii 

ETİK BEYAN ................................................................................................................ iii 

ÖN SÖZ .......................................................................................................................... iv 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................ x 

GÖRSELLER ............................................................................................................... xii 

KISALTMALAR ......................................................................................................... xiii 

BÖLÜM I: GİRİŞ ............................................................................................................ 1 

1.1. Problem Durumu .................................................................................................. 1 

1.2. Araştırmanın Amacı .............................................................................................. 5 

1.3. Araştırmanın Önemi .............................................................................................. 6 

1.4. Araştırmanın Varsayımları ................................................................................... 7 

1.5. Araştırmanın Sınırlılıkları ..................................................................................... 8 

1.6. Araştırma Tanımları .............................................................................................. 8 

BÖLÜM II: KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE İLGİLİ ARAŞTIRMALAR ................ 9 

2.1. Kavramsal Çerçeve ................................................................................................ 9 

2.1.1. Destan ................................................................................................................. 9 

2.1.1.1. Destanların Özellikleri................................................................................... 10 

2.1.2. İslamiyet Öncesi Türk Destanları ..................................................................... 11 

2.1.2.1. Yaradılış Destanı ........................................................................................... 12 

2.1.2.2. Alp Er Tunga Destanı .................................................................................... 13 

2.1.2.3. Şu Destanı ...................................................................................................... 13 

2.1.2.4. Oğuz Kağan Destanı ...................................................................................... 14 

2.1.2.5. Bozkurt Destanı ............................................................................................. 16 

2.1.2.6. Ergenekon Destanı......................................................................................... 17 

2.1.2.7. Türeyiş Destanı .............................................................................................. 18 

2.1.2.8. Göç Destanı ................................................................................................... 19 

2.1.3. Türk Destanlarının Özellikleri .......................................................................... 19 

2.1.3.1. Türk Destanlarının Ortaya Çıkışı .................................................................. 20 

2.1.3.2. Türk Destanlarındaki Hayvan Figürlerinin Ortaya Çıkışı ............................. 21 

2.1.4. Türklerde Hayvan Sembollerinin Oluşumunda Etkili Olan Dinler .................. 25 

2.1.4.1. Totemcilik (Totemizm) ................................................................................. 26 

2.1.4.2. Animizm (Canlıcılık, Ruhçuluk) ................................................................... 26 

2.1.4.3. Şamanizm ...................................................................................................... 27 

2.1.4.4. Maniheizm ..................................................................................................... 29 

2.1.4.5. Budizm .......................................................................................................... 30 

2.1.4.6. Zerdüştçülük .................................................................................................. 30 

2.1.4.7. Hristiyanlık .................................................................................................... 31 



xi 

 

2.1.4.8. İslamiyet ........................................................................................................ 32 

2.2. Atasözleri ............................................................................................................. 32 

2.2.1. Atasözü Tanımları ............................................................................................ 32 

2.2.2. Atasözlerinin Özellikleri .................................................................................. 33 

2.2.3. Türk Dili ve Kültüründe Atasözü ..................................................................... 34 

2.3. Atasözlerinde Hayvan Figürü .............................................................................. 35 

2.4. İlgili Araştırmalar ................................................................................................ 39 

BÖLÜM III: YÖNTEM ................................................................................................ 43 

3.1. Araştırma Modeli................................................................................................. 43 

3.2. Veri Toplama Araçları ......................................................................................... 44 

3.3. Verilerin Toplanması ........................................................................................... 44 

3.4. Verilerin Analizi .................................................................................................. 46 

BÖLÜM IV: BULGULAR ............................................................................................ 48 

4.1. Türk destanlarında sıklıkla yer alan hayvan figürlerine ilişkin bulgular ............. 48 

4.1.1. Kurt/Bozkurt ..................................................................................................... 49 

4.1.2. At ...................................................................................................................... 57 

4.1.3. Kartal ................................................................................................................ 62 

4.1.4. Aslan/Arslan ..................................................................................................... 66 

4.1.5. Kaplan............................................................................................................... 69 

4.1.6. Boğa .................................................................................................................. 71 

4.1.7. Koç ................................................................................................................... 73 

4.1.8. Ejderha .............................................................................................................. 76 

4.2. Türk destanlarında yer alan hayvan figürlerinin atasözlerinde nasıl yer aldıklarına 

ilişkin bulgular .................................................................................................... 79 

4.2.1. Kurt/Bozkurt ..................................................................................................... 80 

4.2.2. At ...................................................................................................................... 84 

4.2.3. Kartal ................................................................................................................ 92 

4.2.4. Aslan/Arslan ..................................................................................................... 94 

4.2.5. Kaplan............................................................................................................... 96 

4.2.6. Boğa / Öküz ...................................................................................................... 97 

4.2.7. Koç / Koyun ..................................................................................................... 99 

4.2.8. Ejderha / Yılan ................................................................................................ 102 

BÖLÜM V: SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER ............................................... 106 

5.1. Sonuçlar ve Tartışma ......................................................................................... 106 

5.2. Öneriler .............................................................................................................. 111 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 113 

EKLER ......................................................................................................................... 129 

EK 1. Hayvan İsimlerinin Geçtiği Atasözleri ........................................................... 130 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 138 

 



xii 

 

GÖRSELLER 

Görsel 4.1. Gök Kurt Tasviri .............................................................................................. 49 

Görsel 4.2. Boynuzlu Kurt Başı Motifi ............................................................................... 50 

Görsel 4.3. Kahramanmaraş’ta Bayrak Tutan Bozkurt Motifi ........................................... 52 

Görsel 4.4. Bronz Kurt Motifi ............................................................................................ 53 

Görsel 4.5. Kurt ve At Tasvirleri ........................................................................................ 55 

Görsel 4.6. Uygur Dönemine Ait Duvar Resimlerinde At Tasviri ..................................... 58 

Görsel 4.7. At Biçiminde Bir Mezar Taşı ........................................................................... 59 

Görsel 4.8. Kaya Üzerine Çizilen At Tasvirleri .................................................................. 60 

Görsel 4.9. At Biçiminde Bir Kabir Taşı ............................................................................ 61 

Görsel 4.10. Şamanlar ile Alakalı Kartal Tasvirleri…...………………………………….64 

Görsel 4.11. Ağaçtan Oyma Kartal Tasvirleri……………………………………………..64 

Görsel 4.12. Ağaçtan Oyma Kartal Tasviri………………………………………………..65 

Görsel 4.13. Boynuzlu Aslan Figürü………………………………………………………66 

Görsel 4.14. Bir Aslanın Bir Ata Saldırı Tasviri…………………………………………..67 

Görsel 4.15. Keçeden Yapılmış Aslan Başı Tasviri……………………………………….68 

Görsel 4.16. Bir Kaplanın Bir Geyiğe Saldırı Tasviri……………………………………..69 

Görsel 4.17. Yavrusunu Emziren Dişi Kaplan Tasviri……………………………………70 

Görsel 4.18. Kutsal Boğa Figürü………………………………………………………….71 

Görsel 4.19. Bronz Kemer Tokası Şeklinde Boğa Motifi………………………………...72 

Görsel 4.20. Pars ve Koçun Mücadele Sahnesi…………………………………………...73 

Görsel 4.21. Doğurganlığın Koç Başı ile Temsili…………………………………………74 

Görsel 4.22. Keçeden Yapılmış Koç Başı Tasviri…………………………………………75 

Görsel 4.23. Koç Başı Biçimindeki Kabir Taşı……………………………………………75 

Görsel 4.24. Ejderha ile Savaş Sahnesi……………………………………………………77 

Görsel 4.25. Halı Üzerinde Ejderha Motifi………………………………………………..78 

 

 

 

  



xiii 

 

KISALTMALAR 

MEB : Millî Eğitim Bakanlığı 

MÖ : Milattan Önce  

MS : Milattan Sonra   

ss. : Sayfa   

TDK : Türk Dil Kurumu  

yy. : Yüzyıl 

 

 



1 

 

BÖLÜM I: GİRİŞ 

1.1. Problem Durumu 

Dil, bireylerin kendini ifade etmelerinde kullandıkları bir araç olmanın yanı sıra milletleri 

bir arada tutan önemli kültürel bağlardan biridir. Dillerin önemli parçalarından birisi de söz 

varlıklarıdır. Söz varlıkları dile yeni ifade biçimleri kazandırmakla birlikte o dili 

zenginleştirmektedir. Her milletin kendine ait söz varlığı bulunmaktadır. Söz varlıklarının 

ait olduğu toplumun dünya görüşünü yansıttığı düşünüldüğünde söz varlıklarının kültürel 

öğeler taşıması kaçınılmazdır. Söz varlığından olan atasözleri dilin kültürünü, yaşam 

biçimini yansıtan kendine özgü ifadeleri bulunan, az sözle çok şey ifade eden, dili 

zenginleştiren önemli kültür ürünleridir. Tarih boyunca Türklerin sosyal, dinî ve iktisadi 

yaşamının merkezinde yer alan canlılar olmaları nedeniyle hayvan adları, Türk dilinin temel 

söz varlığı içinde de önemli bir yere sahiptir (Aksan, 2015). Hayvan ve hayvan kavram 

alanına giren pek çok sözcük, Türk dilinin bütün dönemlerinde yazılı ve sözlü dilde işlek 

olarak kullanılmıştır. Hayvan türlerinin adları, hayvanların özellik adlandırmaları, onlardan 

elde edilen ürünlere verilen isimler, onlarla yapılan eylemler vs. söz varlığımızı 

zenginleştiren unsurlardır. Türklerin tabiat ile iç içe süren konargöçer yaşam tarzı, 

hayvanlarla olan ilişkisini daha da kuvvetli hâle getirmiştir. Bu ilişki, hayvanların Türk 

destanlarında ve kültüründe önemli bir yer tutmalarını sağlamıştır.  

Milletlerin din, fazilet ve millî kahramanlık maceralarının manzum hikâyeleri olan 

destanlar gerek tarihi aydınlatma gerekse fikir ve sanat hayatına kaynaklık etme açısından 

önem taşırlar. Destanlar, halk gözüyle görülen, halk ruhuyla duyulan ve halk hayalinde 

masallaştırılan tarihler olarak tanımlanabilir (Banarlı, 1971). Konargöçer ve bozkır yaşam 

tarzına sahip olan Türkler hayvanları çok önemsemiş ve onlara bazı zaman ve durumlarda 

kutsallık atfetmişlerdir. Özellikle Türklerin dişi bir kurttan türediği efsanesi, kurdu Türkler 

için kutsal bir figür olarak ön plana çıkarmıştır. Türkler binlerce yıllık geçmişlerinde pek 

çok hayvanla haşir neşir olmuş ve zamanla bazı değişiklikler olmakla birlikte birçok hayvanı 

kutsal saymış, bir kısmını da kötülük sembolü olarak algılamışlardır. 

Hayvanlarla sürekli bir etkileşim içinde olmak, insan oğlunun varlığıyla birlikte 

başlamıştır. Eski dönemlerde avcılık yapan insanlar zaman içerisinde hayvanları 

ehlileştirmek suretiyle bir nevi kendilerine yardımcılar yetiştirmişlerdir. Hayvanlar besin 



2 

 

kaynağı oldukları gibi, tarlaların ekiminde kullanılan yardımcılar, yük taşıyıcılar, savaşlarda 

binek araçları olmuşlardır. Hayvan figürlerine ilişkin temsillere insanlık tarihinin en erken 

devrilerinde, taşlar üzerine kazılmış olan resimlerde rastlanmaktadır. Söz konusu resimlerde 

av sahneleri, hayvanların birbirleriyle ve insanlarla giriştikleri mücadele sahnelerine yer 

verilmiştir. Kaynaklar, hayvan üslubunun, Türklerde Orta Asya’da başladığını, Ön Asya’ya 

ve oradan Orta Avrupa’ya yayıldığı belirtmektedirler (Pamuk ve Oyman, 2016). Yapılan 

eserlerde yer alan simge, desen ve figürlerin Türk boylarının inançlarından kaynaklandığı 

görülmektedir (Ezer-Yeşilova, 2019). Dolayısıyla ilk Türk medeniyetlerinin, inanca ilişkin 

sistemlerini hayvan üslubu çerçevesinde oluşturmuşlardır. Sembolik olarak oluşturulmuş 

olan bu üslubun asıl kaynağı; şaman kültü, totem, animizm gibi ilk Türk topluluklarının 

inançlarıdır (Pamuk ve Oyman, 2016). 

Türkler; Şamanizm, Totemizm vb. inançlar dışında, tanışıp benimsedikleri diğer birçok 

dinî inancın ve kültürün etkisiyle hayvan sembolizmini kullanmışlardır. Anadolu’ya 

yerleşimin gerçekleşmesinden sonra Türkler, putperestlik ve Hristiyanlık gibi inançların 

etkisiyle oluşmuş olan bir kültürle de tanışmışlardır. Daha sonra ise bütün inançların yerini 

tutacak, çok geniş alana ve kitlelere yayılan İslâm dini almıştır (Çatalbaş, 2011). İslam 

dininin kabulüyle birlikte Anadolu Selçuklu Devletinde ve Osmanlı Devletinde mevcut olan 

yerleşik kültürler ile Orta Asya menşeli Türk uygarlıkların getirdiği hayvan kültü 

kaynaşmıştır. Bu durumun sonucunda Anadolu'da bir hayvan sembolizmi oluşmuştur. 

Ancak İslam dininin hayvan figürlerine yönelik hassasiyetinin bir sonucu olarak hayvan 

sembolizminin önemini yitirdiği söylenebilir. Dinî taassup nedeniyle insan veya hayvan 

muhtevalı betimlemeler hoş karşılanmamış; bu durum, Anadolu sanatını da derinden 

etkilemiştir (Alp, 2010). 

Kısacası Türk destanlarındaki hayvan figürlerinin önem kazandığı dönemin, İslamiyet 

öncesi devirlere dayanır. İslamiyet’in kabulünden sonra Türk destanlarındaki hayvan 

sembolizmi yeniden şekillenmiştir. Dinî tutuculuk nedeniyle hayvan figürleri mitolojik 

anlamda önem kaybına uğrasalar da hayvan figürlerinin dinle çelişmeyen farklı yorumları 

söz konusu olmuştur. Hayvan figürleri Türk dilinde de etkili ve önemli yer edinmişlerdir. 

Özellikle Türkçe söz varlığında yer alışları, çok sık kullanılan atasözlerine yerleşmelerine, 

bunlara anlam katmalarına neden olmuştur.   



3 

 

İnsanlık tarihinin en önemli dönüm noktalarından biri yerleşik hayata geçilmesiyle 

başlamaktadır. İnsanoğlu fıtratı gereği sosyal bir varlıktır. Yaratılan varlıklar içinde 

düşünebilme ve ayırt edebilme yeteneğine sahip olandır. Bu sebeple içgüdüsel olarak bir 

gruba ait olma ve birlikte yaşama ihtiyacı doğmuştur. Dünya üzerinde var olan uygarlıkların 

çıkış noktası bu ihtiyaç neticesinde oluşmuştur. Kümeler grupları, gruplar boyları, boylar 

milletleri ve milletler devletleri meydana getirmiştir. Bu toplumsal birliktelik ortak bir 

iletişim aracı çevresinde varlığını korumuş ve devam ettirmiştir. Kültürel değerlerin 

geçmişten günümüze uzanan yolculuğunda rol oynayan en temel aktarım aracı hiç şüphesiz 

ki dildir. Dil sayesinde toplumlar hem millî bir ruh kazanmakta hem de maneviyatlarını 

nesiller boyu ayakta tutmaktadır. Ulusların dünyayı algılayış tarzlarını konuştukları dile 

yansıtan kültürel değerler atasözleridir (Onan, 2011). Dile anlatım gücü, kavram zenginliği 

ve estetik değer katan bu söz varlıkları dil-kültür ilişkisinin en temel yansımalarından biridir. 

Dünyadaki bütün milletlerin kendilerinden önce yaşamış olan atalarından kalan ve 

onlara yol, yöntem gösteren, öğüt veren ve usul öğreten sözleri vardır. Bu sözler, Türkçede 

atasözü olarak ifade edilmişlerdir. Atasözleri, bir milletin karakterini, duruşunu, tutumunu 

ve anlayışını yansıtan özlü sözlerdir. Türk kavimlerine ait atasözleri, taşıdıkları iletiler 

itibarıyla Türk milletinin temel anlayışını, zihniyetini, bakış açısını ve birlikteliğini 

özetleyen sözlü edebiyat ürünleridir. Uzun gözlemler ve tecrübeler neticesinde ortaya çıkan 

ve öğüt niteliği taşıyan atasözleri, sınama-yanılma ve gözlemler sonucu olgunlaşmışlardır. 

Türklerin gelenekle yoğrulmuş bir atalar sözü kültürünün eseri olan atasözleri (Aksoy, 

2016), millî karakterimizi yansıtmanın yanında bütün Türkleri birleştiren önemli 

kaynaklardan biridir (Çobanoğlu, 2020). 

Uygarlıkların kuruluşundan günümüze dek gelindiğinde insanlar ile hayvanlar 

arasındaki ilişki tarihe yön veren önemli bir unsur olmuştur. Bu ilişki insanların gerek 

yaşamsal faaliyetlerin gerçekleştirilmesinden gerek iletişimsel becerilerin şekillenmesinden 

gerekse duygu ve düşünce yapısının aktarılmasına kadar birçok alanda etkisini 

göstermektedir. İnsanların yaşantı ve tecrübeleri sonucu ortaya çıkan, sözlü kültür unsurları 

olan ve atasözleri; insanı konu alan her durumdan beslenmekte bu durumlar etrafında 

şekillenmektedir (Onan, 2011). Bu anlamda hayvan motifinin ve atasözlerine konu olması 

kaçınılmazdır. Zira insan fıtratına en yakın varlık hayvanlardır. Toplumsal rollerin, 

gözlenebilen gerçeklerin yanı sıra insanlar; birbirlerine söyleyemedikleri, itiraf edemedikleri 



4 

 

ya da eleştiremedikleri yönleri hayvanlara yükledikleri çeşitli anlamlar ile dile getirmektedir. 

Atasözleri bu duruma örnek ifadelerdir. 

Kültürün en büyük tanığı olan aktarım yöntemleri kuşkusuz atasözleridir. Her türlü 

toplumsal değerden bir fikir ve kendine malzeme yaratabilen bu ifadeler, medeniyetlerin 

oluşumlarının ve varoluşlarının temeli sayılan toprak, bitki ve hayvan unsurlarının en fazla 

kullanıldığı söz ürünleri arasında gelmektedir (Çobanoğlu, 2020). Özellikle hayvanlar, tarih 

boyunca insanların tüm yaşamsal fonksiyonlarına hizmet etmiştir. Bu sayede doğaya 

hükmedebilen insan, yaşamının merkezinde bulunan hayvanlara çeşitli anlamlar yüklemiş, 

duygu ve düşüncelerini aktarırken yine onlara başvurmuştur. 

Atasözleri toplumsal değerler ve bunların etkileri ile şekillendiğinden hayvan üslubunu 

sıklıkla kullanmaktadırlar. Örneğin kurt, Türk destanlarında en önemli hayvanların başında 

yer alır (Roux, 2014). Hatta Türkler soylarının temelini kurtlara dayandırmışlar ve sosyal 

hayatlarında onları Türk milliyetçiliğini sembolize eden birçok alanda kullanmışlardır. 

Günümüzde de dünyanın farklı yerlerinde yaşayan Türkler arasında anlatılan masal ve 

hikayelerde bozkurt uğur sayılmaktadır (Taşağıl, 2018). İslamiyet öncesi Türk tarihi 

incelendiğinde Uygurlar döneminde ortaya çıkan Türeyiş Destanı, Türklerin atalarının kurt 

olduğu tezini esas alan bir eserdir, ayrıca Göktürk Devleti döneminde oluşan Bozkurt 

Destanı ile de benzer özellik göstermektedir. 

Bir diğer önemli unsur olan kartal, Türk kültüründe en az kurt kadar önemli 

hayvanlardan biri olup, Türklerin millî simgelerinden biri olmuştur (Kafesoğlu, 2022). Gücü 

ve egemenliği sembolize ettiğine inanılan kartal, şaman öğretilerinde de sıklıkla 

kullanılmıştır. Göktürk ve Uygur Devleti döneminde hükümdarlık sembolü olarak kabul 

edilen ve bu yırtıcı kuşun gücünü taşıdıklarına inanılan Türkler, Selçuklu Devleti döneminde 

de devlet sembolü olarak çift başlı kartal tasvirini kullanmışlardır (Roux, 2014). Orta Asya 

kültürünün getirdiği bir diğer unsur attır. Binek hayvanı olarak kullanılan ve gücünden 

yararlanılan atların sözlü kültürde atasözlerine birçok yansıması bulunmaktadır. Bu da atlara 

düşkün olan Türk milletinin söz varlığına etkisinin bir başka örneğidir. 

Atalar mirası olarak kabul edilen atasözleri; geçmişten günümüze gelen, farklı 

deneyimlerin belirli kalıplar şeklinde aktarıldığı dilsel ve kültürel değerlerdir. Toplumsal 

olayların ve tabiattan elde ettiği unsurların etkisiyle şekillenen bu özlü sözlerin amacı her 

zaman az sözle çok şey anlatmaktır. Bu anlamda hayvanlar her zaman doğada insanın işini 



5 

 

kolaylaştıran unsurlar olmuştur. Zira hayvanlar, insanın doğada en çok etkileşim içinde 

bulunduğu canlıdır. Dolayısıyla duygu ve düşünceleri aktarmada en etkili yol başka bir 

canlının şeklinden ve hareketlerinden benzetmeler ve mecazlar kurarak yararlanmaktır. Bu 

nedenle atasözleri; duygu ve düşünceleri, günlük yaşantı ve deneyimleri aktarırken sıklıkla 

hayvanlara başvurmaktadır. Bulunulan coğrafyanın ve millî unsurların etkisiyle seçilen 

hayvan motifleri bulunduğu toplumun kültürünün de birer aynası olmaktadır. 

Atasözlerinde hayvanlar vahşi ve evcil hayvanlar olarak iki grupta ele alınmaktadır. 

Vahşi hayvanlar, genellikle saldırgan ve korkutucu doğaları sebebiyle kullanıldığı 

atasözlerinde gücü, özgürlüğü, bağımsızlığı ve hakimiyeti temsil etmektedir. Tarihte her 

topluluk varlığını güçlü sembollerle pekiştirmek ve benimsetmek ihtiyacı duymuştur. Bu 

nedenle aslan, kaplan, boğa, kurt, kartal gibi temsilleri bayraklarında ve armalarında sıklıkla 

kullanmışlar, devlet adamlarını bu hayvanların özellikleriyle bağdaştırmışlardır (Doğan, 

2001). Evcil hayvanlar ise günlük hayatta her zaman karşılaşılan, en çok etkileşim kurulan 

hayvanlardır bu nedenle korku veren, tehdit eden bir unsur olarak algılanmazlar. Dolayısıyla 

atasözü kullanımlarında gücü simgeleyen bir anlamları olmamakla birlikte genelde fiziksel 

görünüşleri ve hareketleri ile ilgili söylemler bulunmaktadır. 

 Türk tarihinde sözlü kültür, toplumsal hayatta yaşanan münasebetler neticesinde 

şekillenmiştir. Günlük hayatta en çok karşılaşılan unsur hayvanlardır ve her türlü duygu ve 

düşünceyi aktarmada insanlara kolaylık sağlamışlardır. Özellikle bozkır kültürüyle yetişen 

Türk toplumu için hayvan, medeniyete giden yolda önemli bir faktör olmuştur. Atasözleri 

bu durumu kanıtlar niteliktedir. Zira atalar kültünü benimseyen, köklerine sıkı sıkıya bağlı 

olan ve özünü kaybetmeyen Türk toplumu, başından geçen her durumda hayvanlara ve 

onların bıraktığı etkilere başvurmuştur. Hem olumlu hem de olumsuz anlamlarda kullanılan 

ata yadigârı bu sözler bulunulan etkileşimin en canlı örneğidir ve öz kültürün izlerini 

taşımaktadır. Bu sayede millî olma ülküsü kendi öz değerleri ve öz benliği etrafında 

şekillenmekte ve nesiller boyu devam etmektedir. 

1.2. Araştırmanın Amacı 

Bu araştırmanın amacı, Türk destanlarında yer alan ve özellikle kahramanlığı, yiğitliği, 

cesareti, korkuyu, tehlikeyi, soyluluğu, değeri ve gücü simgeleyen hayvan figürlerinin 

atasözlerindeki yerini incelemektir. Bu amaçla aşağıdaki sorulara cevap aranmıştır:  



6 

 

1. Türk destanlarında sıklıkla yer alan hayvan figürleri nelerdir? 

2. Türk destanlarında yer alan hayvan figürleri atasözlerinde nasıl yer almaktadır? 

1.3. Araştırmanın Önemi 

Atasözleri, bir milletin sosyal ve kültürel özelliklerinin çok boyutlu tahlilinin yapıldığı 

laboratuvarlar gibidir. Atasözleri milletin tüm karakteristik özelliklerini yansıtmaktadır. 

Ayrıca hayvanların Türk kültüründeki önemi de bilinmektedir. Bu nedenle çalışmada Türk 

destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlık, yiğitlik, cesaret, korku, tehlike, 

soyluluk, değer ve güç bildiren hayvan figürlerinin atasözleri bağlamında incelemesinin 

araştırmaya önem ve özgünlük kattığı söylenebilir. İnsanların kelimelerle düşünüp 

kendilerini kelimelerle ifade ettikleri dikkate alındığında, kelime dağarcığının insan 

hayatında ne kadar önemli olduğu ortaya çıkmaktadır. Bu nedenlerle dil öğretiminde kelime 

hazinesinin diğer bir ifade ile söz varlığının zenginleştirilmesi gerekmektedir. Atasözleri 

içerdikleri zengin anlam ve etkili ifade gücüyle söz varlığını zenginleştiren ögelerdir. 

Atasözleri, bulundukları dilin kültürünü ve yaşam şeklini yansıtan ve kendine özgü ifadeleri 

bulunan önemli kültür ürünleri olduğundan bu kültür ürünlerinin gelecek nesillere 

aktarılması önem taşımaktadır. Bu aktarımın Türk kültüründe önemli bir yer tutan hayvan 

figürleri üzerinden yapılması ayrı önem oluşturmaktadır.  

Atasözleri, toplumların yaşayış tarzını, hayata bakışını ve tarih boyunca yaşadıkları 

olaylara yükledikleri anlamları barındırması bakımından önemli kültürel miras niteliği 

taşımaktadır. Nesilden nesile aktarılan bu miras, toplumların karakterini tahlil etmemiz 

açısından önemli ipuçları vermektedir (Şahin, 2019). Bu durum, atasözlerinde kullanılan 

hayvan figürlerinin incelenmesinin, bu figürlere yüklenen anlamın da ortaya konması 

bakımından önemli olduğu düşünülmektedir. 

Literatürde Türk dilinde hayvan adlarıyla alakalı birçok araştırma yapıldığı 

görülmektedir. Bu çalışmaların bir kısmı ad bilimi (onomastik) içinde hayvan adlarının yer 

adı (toponim), kabile, soyadı-lakap (etnonim) ve şahıs adı (antroponim) olarak kullanımını 

ele almış (Anbarlı-Bozatay ve Güler, 2017; Düşmez, 2014), bir kısmı da Türk kültüründe 

hayvanların yeri ile birlikte Türk devlet ve topluklarındaki adlandırmalarını konu almıştır 

(Doğan, 2001). Bunların önemli bir bölümü Türk dilinin belli bir tarihî döneminde yazılmış 

eserlerdeki hayvan adlarının derlendiği ve incelendiği çalışmalardır (Bulut, 2020; Tokyürek, 



7 

 

2013). Bazı çalışmalarda belli bir eserde geçen hayvan adları belirlenmiş; bu adlar ya 

hayvanların özelliklerine göre (Abik, 2009; Öz, 2014; Tansü ve Güvenç, 2015) ya da 

kullanım sıklıklarına veya günümüz Türkiye Türkçesinde kullanılıp kullanılmamalarına 

göre (Bozkaplan, 2007) sınıflandırılarak incelenmiştir. Kimi çalışmalar da günümüz Türk 

lehçelerinde kullanılan hayvan adlarını (Gümüşatam, 2011; İnce, 2015) ya da bu adların 

atasözleri gibi söz varlığı ürünleri içindeki kullanımlarını tespit etmek (Mert, 2007; Özkartal, 

2012) amacıyla hazırlanmıştır. Ancak Türk destanlarında yer alan ve kahramanlık bildiren 

hayvan figürlerini atasözleri bağlamında inceleyen çalışmaya rastlanmamış olması bu 

araştırmaya özgünlük katmaktadır.  

Bu araştırmanın, konu itibarıyla Türkçe söz varlığının zenginleşmesine katkı sunması 

ve Türk destanlarında yer alan hayvan figürlerini farklı açılardan yorumlayarak konuya 

özgün bir bakış açısı kazandırması umulmaktadır. Bu çalışmanın, Türk kültürünün ve Türk 

dilinin gelişmesi ve zenginleşmesi sürecine katkı sunacağı da düşünülmektedir. Ayrıca, 

bilimsel yöntemleri kullanılarak bilgilere ulaşma, ulaşılan bilgileri araştırmanın amaç ve 

hedefleri doğrultusunda derleme, yorumlama ve değerlendirme aşamaları, daha önce böyle 

bir çalışmanın yapılmamış olmasının alanda oluşturduğu boşluğu doldurma ve Türk diline 

ve kültürüne katkı sağlama bakımından özgün ve önemli olduğu düşünülmektedir. 

1.4. Araştırmanın Varsayımları 

Bu araştırmanın planlanmasında, yürütülmesinde ve elde edilen verilerin analiz edilerek 

yorumlanmasında aşağıdaki varsayımlar esas alınmıştır. 

1. Araştırmada kullanılan veri toplama yöntemi ile veri toplama 

araçlarının/kaynaklarının güvenilir ve geçerli oldukları varsayılmaktadır. 

2. Araştırmanın desenlendiği modelin araştırmanın amacına ve ulaşılmak istenen 

hedeflere uygun olduğu varsayılmaktadır.  

3. Araştırmada kullanılan veri toplama yönteminin araştırmanın amacına ve alt 

amaçlarına uygun olduğu varsayılmaktadır. 

4. Araştırmada kullanılan veri toplama araçlarının/kaynaklarının araştırmada ulaşılmak 

istenen verileri sağlayacak nitelikte oldukları varsayılmaktadır. 



8 

 

1.5. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu çalışma;  

1. Konuyla ilgili alanyazın ve belirlenmiş olan veri toplama araçları/kaynaklarıyla 

sınırlıdır.  

2. Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlık, yiğitlik, cesaret, korku, 

tehlike, soyluluk, değer ve gücü simgeleyen hayvan figürleriyle (Kurt, At, Kartal, Aslan, 

Kaplan, Boğa, Koç, Ejderha) sınırlıdır.  

3. Türk destanlarından Yaratılış Destanı, Alp Er Tunga Destanı, Şu Destanı, Oğuz 

Kağan Destanı, Bozkurt Destanı, Ergenekon Destanı, Türeyiş Destanı ve Göç Destanı ile 

sınırlıdır. 

4. Türk atasözleriyle sınırlıdır. 

1.6.Araştırma Tanımları 

Atasözü: Deneyimlere ve uzun süreli gözlemlere dayanılarak söylenmiş ve halka mal olmuş, 

kalıplaşmış ifadeler (TDK, 2011).  

Mitoloji: Mitlerin tarihi ve onları yorumlayan bilim (Hançerlioğlu, 2004). 

Destan: Halk diliyle yaratılmış olan kahramanların olağanüstü ya da doğaüstü maceralarını 

anlatan ve ezgi eşliğinde söylenen tahkiyeye dayalı uzun şiirler (Oğuz, 2004). 

Figür: Resim ve heykel sanatında betimlenmiş, doğada rastlanan ya da düşsel her tür varlık 

ve nesnenin genel adı (Atan, 2006). 

 

 

 

 

 

 



9 

 

BÖLÜM II: KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE İLGİLİ ARAŞTIRMALAR 

2.1. Kavramsal Çerçeve 

2.1.1. Destan 

Destan sözcüğünün çeşitli kullanımları vardır. Destan kelimesinin aslı Farsça “dastan”dan 

gelmektedir. Destan kelimesinin batı dilindeki karşılığı epos kökünden gelen epopee 

(epopoeia)’dir. Destan kelime anlamı olarak "hikâye, masal, sergüzeşt, manzum hikâye 

(kıssa), olay, tarih, roman ve hayvan masalı (fabl)" anlamlarına gelmektedir (Yetiş, 1994). 

Araştırmacılar destan kelimesinin karşılığı olarak genellikle aynı sözcükleri kullanmışlardır. 

Ebuzziya Tevfik, Şemseddin Sami, Muallim Naci ve Hüseyin Kazım Kadri destan 

kelimesini kıssa, hikâye, manzum hikayeler, olaylar ve masal anlamına geldiğini ifade 

etmişlerdir (Elçin, 2019).  

Destanlar; milletlerin din, fazilet ve millî kahramanlık maceralarının manzum 

hikâyeleridir. Destanlar gerek tarihi aydınlatma gerekse fikir ve sanat hayatına kaynak olma 

bakımından kıymetlidirler. Destanlar, halk gözüyle görülen, halk ruhuyla duyulan ve halk 

hayalinde öyküleştirilen tarihlerdir (Banarlı, 1971). Eski bir Sümer hikâyesinde “tarih yapar, 

fakat efsane güzelleştirir” cümlesi geçmektedir. Tarih bize maddenin hareketini, efsane ise 

bu hareketin şiirini ve cazibesini verir. Hareketini efsaneleştiremeyen cemiyetler, hareketten 

mahrum kalan cemaatler kadar akım ve iptidai olurlar (Togan, 2002). Türk millî destan ve 

efsanelerindeki hareketlilik ve vurgulamalar, toplumsal yaşantı ve inancın, millî ve manevi 

değerlerin birer sembolü olacak kadar içten, güzel ve anlamlıdır. Millî destanlar, tarihi 

vakaları tasvirden ziyade milletin yüksek millî duygularını aksettiren, tamamıyla veya az 

çok tarihe dayalı bir ideal âlemi gösteren halk edebiyatı eserlerinden ibarettir (Özkartal, 

2012). 

Türk mitolojisinin ilk destanı sayılan Alp Er Tunga’dan Oğuz Destanı’na ve İslam 

sonrası destanlara (Satuk Buğra Han, Dede Korkut, Köroğlu vb.) kadar bütün Türk dünyası 

destanlarında millî düşünce, inanç, töre, kahramanlıklar vurgulanmış, bütün anlatımlarda 

simgelere, sembollere ayrıntılı yer verilmiştir. Destan anlatımlarındaki bu simge ve 

sembollerin birçoğu hayvan figürleri ile donatılmıştır. Bazen savaşılan, bazen yol gösterici 

olan, bazen binek olarak kullanılan ve kutsal sayılan, bazen de yerilen ve kötünün simgesi 

olarak kabul edilen hayvan sembolleri Türk destanlarında çokça karşımıza çıkmaktadır. 



10 

 

Sanatın, toplulukların maddi ve manevi değerlerinin aynası olduğu düşünülürse, 

kurganlardan çıkan halılar, kap kacaklar, ağaca oyulmuş mistik hayvan figürleri, vahşi 

hayvanların mücadele sahneleri kabartmaları, süs eşyaları, eyerler, koşum takımları ve eyer 

altı örtüleri gibi eserlerde, toplumun dinamik çizgileri ile zengin form anlayışını ve hayat 

dolu sanatını daha iyi anlamamız mümkün olmuş (Diyarbekirli, 1972). Türklerdeki bu sanat 

anlayışı, görsel eserlerle sınırlı kalmamıştır. Sözlü anlatım ve edebiyat alanındaki 

mitolojilerinde, masallarında, destan ve hikâyelerinde de hayvan motiflerine yer 

vermişlerdir. Bunun en belirgin örneği Oğuz Kağan Destanı’dır. Destanda Oğuz’un vücudu 

hayvanlar âleminden alınma benzetmelerle tasvir edilmiştir. “Ayakları öküz ayağı gibi beli 

kurt beli gibi omuzları samur omuzu gibi göğsü ayı göğsü gibi idi. Vücudu baştan aşağı tüylü 

idi.” anlatımı ile Oğuz Kağan, doğadaki güç ve kudretlerine bağlı olarak hayvanata olarak 

kabul edilmiş, kutsal sayılmış hayvanların bir kısmının kutsiyetlerini üzerinde toplamıştır. 

Bir diğer kutsallık ise Oğuz’un savaşlarında ona gök tüylü ve gök yeleli büyük bir erkek 

kurdun yol gösterici olmasıdır (Kaplan, 2002).  

Kahramanlar, hanlar ya da hakanlar üzerinden vurgu yapılan hayvan sembolleri 

toplumun liderlerine verdiği değeri göstermekle beraber, orduya verilen değeri vurgulaması 

açısından da önemlidir. Millî birlik ve beraberliğin, toplumsal güç ve kudretin birer temsili 

göstergeleri olarak her zaman milletin gönlünde yerini almıştır (Bayat, 2002).  

2.1.1.1. Destanların Özellikleri 

Destanlar, efsanevi ve mitolojik olmanın yanı sıra içinde gerçeklikleri barındıran, o dönemde 

yaşayan insanların olayları algılama şekillerine göre kendilerini ifade ettikleri eserlerdir. 

Destan, bir milletin geçmiş dönemlerde yaşadığı büyük olayların edebi bir dille anlatılmış 

halidir (Sepetçioğlu, 2004). Bir milletin yaptığı savaşlar ve bu savaşlarda ün kazanan 

kahramanlar herkes tarafından bilinirdi. Bu savaşlar ve kahramanlar önce sözlü eserlerle 

anlatılmış, bu sözlü eserler zamanla eklentiler yapılarak büyümüş ve destan haline gelmiştir. 

Birkaç nesil sonra ise destan tüm milletin malı olmuştur (Atsız, 2019).  

Destanlar, sözlü eserlerdir ve oluşturulduklarından çok uzun süre sonra yazıya 

geçirilmişlerdir. Bu süreç içerisinde değişime uğramışlardır. Destanlarda eklemeler 

çıkarmalar olmuş olabilir veya unutulan kısımların olma ihtimali vardır. Ancak yine de 

destanlarda temel olarak anlatılmak istenilen şeyin varlığı korunmuştur. Bir destan, ortaya 

çıktığı asırdan ne kadar sonra kaleme alınırsa alınsın, yine de çıktığı asrın eseri olarak 



11 

 

görülür. Çünkü onun temeli, esas fikirleri ve unsurları ortaya çıktığı yüzyıla aittir (Köprülü, 

2019). Destanlarda bir milletin temel özelliklerini barındıran bütün unsurları bulmak 

mümkündür. Aynı dönemde yaşayan diğer milletlerden farklı yönlerini görebilir ve bu 

milletlerden ne derece ileri seviyede olduğunu anlayabiliyoruz. Destanlardan yola çıkarak, 

milletler arasındaki kültür aktarımı, bu aktarımın sınırları, üstünlükleri veya etki alanları 

tespit edilebilmektedir.  

Hem mitolojik hem gerçek olayları içinde barındıran destanların oluşturuldukları dönemlere 

ve başlangıç olaylarına bakıldığında hepsinde bir ortak nokta olduğu görülmektedir. Bu 

ortak nokta milletleri, devletleri derinden etkileyen sarsıcı olaylar ya da kazanılan 

zaferlerdir. Yaşanılan bu ortak noktalar milletlerin kendi millî destanlarını oluşturmalarını 

sağlamıştır. Millî destanların ortaya çıkması için, bir toplumun geri kalmış olması veya 

büyük felaketler yaşaması gerekmektedir. Bu felaketleri yaşayan toplum içinde yetişen halk 

şairleri bu olayları ayrı parçalar haline getirirler. Yeni birtakım parçaların daha oluşması ya 

da bir kahraman etrafında toplanan olaylar yeni daireleri ortaya çıkarır. Zamanla gelişen bu 

toplum, çeşitli etkenlerle, siyasi ve sosyal bir birliğe ihtiyaç duyduğu zaman, "destanî" bir 

ruha sahip olan halk ozanları parça parça halde ki daireleri bir araya getirir;  en sonunda bu 

daireler birbirine bağlanarak genel bir "millî destan" haline dönüşür (Köprülü, 2019). 

Anlatma esasına dayalı metinler sınıfında değerlendirilen destanlar diğer sanat eserleri 

gibi estetik haz uyandırmanın yanında birtakım işlevleri yerine getirmektedir. Günümüzde 

kullanılan kitle iletişim araçları gibi destanlar da icralarının yaygın olduğu zaman ve 

coğrafyalarda tıpkı diğer folklor yaratmaları gibi toplumsal ihtiyaçların karşılanmasında 

önemli bir işleve sahip olmuşlardır. Destanlar bu işlevler bakımından folklorun diğer 

türlerinden ayrı düşünülemez. İcrası bağlamında destan, dili, kültürü, töreleri, gelenekleri ve 

normları topluma aktararak aynı zamanda toplumlaşmaya ve toplumun devamına destek 

verir (Öden, 2023). 

2.1.2. İslamiyet Öncesi Türk Destanları 

Türk destanlarını daha kolay araştırabilmek ve ortaya çıktığı dönemin özelliklerine göre 

inceleme yapabilmek için İslamiyet öncesi ve İslamiyet sonrası Türk destanları şeklinde 

sınıflandırılmıştır. Bu sınıflandırma ise araştırmacılara göre farklılaşmaktadır. Genel olarak 

kabul gören İslamiyet öncesi Türk Destanları: Yaratılış Destanı, Oğuz Kağan Destanı, Şu 



12 

 

Destanı, Alp Er Tonga Destanı, Bozkurt Destanı, Ergenekon Destanı, Türeyiş Destanı ve 

Göç Destanı'dır (Gültepe, 2017).  

Bu araştırmada, genel olarak kabul gören İslamiyet öncesi Türk Destanları (Yaratılış 

Destanı, Oğuz Kağan Destanı, Şu Destanı, Alp Er Tonga Destanı, Bozkurt Destanı, 

Ergenekon Destanı, Türeyiş Destanı ve Göç Destanı) ele alınmıştır. 

2.1.2.1. Yaradılış Destanı  

Yaratılış Destanı hem dünyanın yaratılışına hem de insanlığın yaratılışına yer vermesi 

bakımından diğer destanlardan ayrılır. Evrenin yaratılışını ve düzenini anlatan Yaratılış 

Destanı, Prof. W. Radloff ve Verbitskiy tarafından derlenmiştir. Bu destanın Altay 

Türklerine ait olduğu düşünülmektedir. Yaratılış Destanı, Türklerin kabul ettiği dinlerin, 

özellikle de Şamanizm’in izlerini taşır (Gültepe, 2017). Destanda yeryüzünün yaratılışına, 

insanoğlundan önce dünyada var olan iki varlığa ve insanoğlunun yaratılmasına yer 

verilmiştir.  

Yaratılış Destanı'nın Moğollara ve İranlılara ait olduğuna dair iki fikir bulunmaktadır. 

Fakat bu iki kültür birbirinden oldukça uzaktır. Moğolların bu dönemde benimsediği dinler 

Budizm ve Lamaizm’dir. Bahaeddin Ögel’e göre Yaratılış efsanesi bu bakımdan İran 

mitolojisi ve İran düşüncesine bağlıdır. Türkler arasında ise İran etkisi Göktürklerden önce 

görülmeye başlamıştır. Göktürk Devletinin kurulmasında etkili olan Batı Türkleri Altay 

Dağları’nın batısında yaşıyorlardı ve bu bölge İranlılara yakındır (Ögel, 2020a). 

Türk destanları evrenin ve insanın yaratılışı hakkında bize çok önemli bilgiler 

vermektedir. Sümer, Babil Mitolojisi ve kutsal kitaplarda yer alan birçok olay Türk 

destanlarında de işlenmiştir. Bu ise Orta Asya kavimleri ile Mezopotamya arasında bir bağ 

olduğunu göstermektedir. Dünyanın ve insanın yaratılışına ait Türk destanlarında çok daha 

fazla örnek mevcuttur. Ancak her birini burada ele almak mümkün değildir (Fidan, 2019). 

Bu nedenle destanlarda yer alan benzerlikler vurgulanarak Türk inanç sisteminde ve 

mitolojisinde yaratılış ele alınmıştır. Yaratılış konusu her toplum tarafından merak 

uyandıran ve hala araştırılan bir konu olmaya devam etmektedir. Dünya tarihine ve 

toplumların inançlarına, mitolojilerine bakıldığında çok farklı anlatımların bulunması bu 

merakın bir sonucudur. 



13 

 

2.1.2.2. Alp Er Tunga Destanı  

En eski Türk devleti olarak kabul edilen Sakalara ait olan destanlar, Türk tarihinin ilk 

dönemlerine ait izleri içermektedir. Saka Destanı MÖ VII. ve IV. yüzyıllarda meydana gelen 

olaylara aittir.  Bu destan iki parçadan oluşmaktadır: "Alp Er Tunga" ve "Şu" parçalarıdır. 

Alp Er Tunga Destanı, bir kahraman etrafında ortaya konulmuştur. Bu destanın içeriğinde 

Sakaların ünlü hükümdarı Alp Er Tunga’nın yaşamı ve yaptığı savaşları ele alınmıştır. 

(Atsız, 2019).  

Eski dönem yazılı kaynaklarda ilk olarak Alp Er Tunga adına Orhun Abideleri’nde 

rastlanmaktadır. Orhun Abideleri’nde Alp Er Tunga’nın isminin geçmesi onun 

unutulmadığına ve Türklerin atası olarak kabul edildiğine kanıttır. Alp Er Tunga, Türkistan, 

İran, Hindistan, Rum ve Rus ülkelerini ele geçiren bir Turan hükümdarıdır. Hükümdarı 

olduğu devlet Sakalardır ve bu bölgelerde onların varlığı görülmektedir (Ögel, 2020b).   

Birçok kaynakta Alp Er Tunga hakkında bilgilere yer verilmiştir. Bu kaynaklarının ortak 

kanısı, Türklerin atasının Alp Er Tunga olduğudur. Farsça ve Arapça kaynaklarda 

Türklerden bahsedilirken Efrasiyab, Türklerin atası olarak görülmüştür. XI. yüzyılda 

yazılmış olan Kutadgu Bilig ve Divanü Lûgat-it Türk adlı eserlerde Efrasiyab ismi ile geçen 

kişinin Türklerin atası olarak kabul edilen Alp Er Tunga olduğundan bahsedilmektedir 

(Aksoy, 2002).   

2.1.2.3. Şu Destanı  

Bir Türk hükümdarı olan Şu, MÖ IV. yüzyılda yaşamıştır. Şu Destanı ise onun yaşamı ve 

hatıraları ile Büyük İskender'in Türk illerine yürüyüş olaylarından bahsetmektedir. Türk 

toplumlarında MS XI. yüzyıla kadar varlığını korumuş ve bu yüzyılda Divanü Lûgat-it 

Türk'te yer almıştır (Banarlı, 2022). Büyük İskender olduğu düşünülen Zulkarneyn ile Şu 

arasında geçen mücadeleye yer verilmiştir. Bu konuda Saadettin Gömeç, Zulkarneyn ile 

Büyük İskender'in farklı kişiler olduğunu ve onların tarihi kişiliklerle birleştirildiklerini ileri 

sürmektedir. Bu dönemin olayları incelendiğinde ve Çin kaynaklarında Çor Yabgu'nun Su-

lu Kağan olarak geçmesinden dolayı Türgiş lideri Çor Yabgu’nun Şu olduğunu 

düşünmektedir. Şu Destanı'nın ismi Saadettin Gömeç'in eserinde Çor Destanı olarak 

geçmektedir (Gömeç, 2015). Şu Destanı’na ait ilk yazılı belgenin Kaşgarlı Mahmud’a ait 

olan Divanü Lûgat-it Türk olduğu düşünülmektedir. Bu eserde Türkmen kelimesi 



14 

 

açıklanırken destana yer verilmiştir. Türkmen maddesine göre burada geçen Zulkarneyn, 

Büyük İskender olarak kabul edilmektedir.  

Şu Destanı Divanü Lûgat-it Türk’te üç maddede anlatılır. Bunlar Türkmen, Öge ve 

Uygur maddeleridir. Destanda Türkmen ve Kalaç boylarının isimlerinin nasıl ortaya 

çıktığından da bahsedilir. Bu ise Oğuz destanında boyların ad almaları ile benzerlik 

göstermektedir. Şu destanı Türkmen maddesinde detaylı bir anlatıma sahiptir. İlk olarak 

bunlar Oğuzlardır sözü ile başlar ve Türkmen adının ortaya çıkışını anlatılır. Şu destanı 

içerisinde Türk inancındaki kutsal motifleri de barındırmaktadır (Fidan, 2019). 

Özetle; İskender’in Batı Türkistan’a doğru yürümesi üzerine (MÖ 330-327), Türk 

hükümdarı Şu’nun Çin’e çekilişi, iki tarafın savaşmasını, İskender’in çekilmesinden sonra 

Şu’nun Balasagun’a dönüp Şu şehrini kurmasını anlatır (Uğurlu, 2012). Kaşgarlı Mahmud 

eserinde hakan Şu’nun, Şu adıyla bir şehir kurduğuna da değinmektedir.  Destanların 

oluşmasında savaşlar, zaferler etkili olmuştur. Şu Destanı'nın kazanılan zafer sonucunda 

oluşturulduğu görülmektedir. 

2.1.2.4. Oğuz Kağan Destanı  

Oğuz Destanı Türklere ait en önemli destan olarak kabul edilir. Oğuz’un doğumu, hayatı ve 

fetihlerinin anlatıldığı Oğuz Destanı; Türk kültürü, oluşumu ve tarihi hakkında da önemli 

bilgiler içerir.  Türklerin atası olarak da kabul edilen Oğuz’un hayatının anlatıldığı bu destan 

birçok kaynakta farklı şekillerde aktarılmıştır. İslamiyet öncesi ve İslamiyet sonrası olarak 

çok sayıda Oğuz Destanı bulunmaktadır. Oğuzname olarak da adlandırdığımız bu anlatılar 

zamanla değişime uğramış ve Türk kavimleri arasında çeşitli anlatımları oluşmuştur (Fidan, 

2019). 

Oğuz Kağan Destanı'nda, Türklerin hâkimiyet alanını genişletmek için Çin, İran ve 

Kafkasya’yı almış, Hazar Denizi'ni dolaşmış, Yenisey alanlarına kadar ulaşmış Türk 

hükümdarı olan Oğuz Kağan'ın hayatı ve zaferleri anlatılmıştır. Oğuz Kağan Destanı'nın 

birinci versiyonu Uygur harfleriyle yazılmış halidir. İkinci versiyonu ise Cami'üt Tevarih ve 

Şecere-i Terakime'de yer alan şeklidir ki buna Reşideddin Fazlullah Oğuz-name eserinde yer 

vermiştir (Gömeç, 2015). İslamiyet öncesi döneme ait olan versiyonu daha kıymetlidir. 

Çünkü yabancı kültürlerin etkisinden uzak olması orijinalliğini korumasında etkili olmuştur. 

Destanın bu versiyonunda Türklerin evrenin yaratılışı ile ilgili olan kozmik düşüncelerine, 



15 

 

mitolojik düşünce yapılarına, inançlarına, hayat tarzlarına ve dünya görüşlerine oldukça açık 

bir şekilde yer verilmiştir (Koca, 2011).    

Oğuz Kağan Destanı üzerinde yapılan çalışmalarda üzerinde durulan en önemli konu 

Oğuz Kağan’ın kim olduğudur. Oğuz Kağan yalnızca bir destan kahramanı mı yoksa 

gerçekten yaşamış bir kişilik mi? Bu sorunun cevabı için pek çok araştırmacı görüş 

bildirmiştir. Bazıları; Büyük Hun yabgusu Mo-tun (Börü Tonga) kabul etmiş, bazıları ise; 

Türk milletine gönderilmiş olan bir peygamber olarak görmüştür (Gömeç, 2015). Bir 

kahraman olarak görülen Oğuz Kağan’a destanda mitsel özellikler yüklenmiştir. 

 İslamiyet öncesi döneme ait Uygur harfli Oğuz Kağan Destanı Oğuz’un doğumu ile 

başlar. Oğuz olağanüstü vasıflar ile dünyaya gelmiştir: “Yine günlerden bir gün Ay Kağan’ın 

gözü parladı, doğum ağrıları başladı ve bir erkek çocuk doğurdu. Bu çocuğun yüzü gök, ağzı 

ateş gibi kızıl, gözleri ela, saçları ve kaşları kara idi. Perilerden daha güzeldi. Bu çocuk 

anasının göğsünden ilk sütü emdi ve bir daha emmedi. Çiğ et, çorba ve şarap istedi. Dile 

gelmeye başladı. Kırk gün sonra büyüdü, yürüdü ve oynadı. Ayakları öküz ayağı gibi, beli 

kurt beli gibi, omuzları samur omzu gibi, göğsü ayı göğsü gibi idi. Vücudu baştan aşağı tüylü 

idi. At sürüleri güder, ata biner ve av avlardı. Günlerden ve gecelerden sonra yiğit oldu.” 

(Gömeç, 2015).  

Burada yer alan kurt figürü Oğuz’un yiğitliğini ve çevikliğini ifade eder. Çadırında 

uyurken güneş gibi bir ışığın çadırına girdiğini ve ışığın içinden gök tüylü, gök yeleli bir 

kurdun çıktığını görür. Kurt Oğuz’a onun önünde yürümek istediğini söyler ve Oğuz ordusu 

ile bu kurdu takip eder. Kurdun durduğu yerde ise Oğuz’un ordusu da durur ve savaş burada 

olur. Türk destanlarında kurt en önemli motiflerden birdir. Kurt hem Türklerin türeyişlerinde 

hem de Oğuz Kağan Destanı’nda olduğu gibi savaşlarında rol oynamıştır. Burada kurdun 

yol gösterici rolü yer almaktadır (Fidan, 2019).    

Bu destanda ismi geçen Oğuz Han’ın Mete ile aynı kişi olduğu birçok araştırmacı 

tarafından ortaya atılmıştır. Bu görüş mantıklı bir fikir olarak görülmüştür. Oğuz Kağan 

Destanı'nda Türklerin ilk hükümdarının Yafes olduğuna yer verilir. Bundan dolayı Türklerin 

soyunu Nuh Peygamber'e dayandırmaktadırlar. Daha sonra Oğuz Kağan’ın babası Kara-Han 

ve Oğuz Kağan'dan bilgiler verilmiştir. Nuh Peygamber (a.s.) dünyayı çocukları arasında 

paylaştırdığı zaman Yafes’e Doğu illeri ile Türkistan bölgesinin verdiğinden 



16 

 

bahsedilmektedir. Türkler arasında Yafes’in, Olcay Han diye lakap aldığı söylenmektedir 

(Karatay, 2016).  

Uygurlardan önce Hunlar döneminde hem Ay'ın hem Güneş'in kutsal sayıldığı 

kurbanlar kesildiği bilinmektedir. Uygurlar, Mani dinini kabul ettikten sonra zamanla Ay 

kutsal sayılmıştır. Oğuz Kağan Destanı'nda dikkat çeken bir nokta Oğuz Kağan’ın Ay Kağan 

olarak nitelendirilmesidir (Sepetçioğlu, 2004).  

2.1.2.5. Bozkurt Destanı   

Göktürklere ait olan bu destan, MS VI. yüzyıldan VIII. yüzyıl ortalarına kadar hüküm 

sürmüş Türk devletinin türeyişi, var olma ve yeniden diriliş mücadelesini anlatmaktadır 

(Sepetçioğlu, 2004). Destana göre, Aşina ailesi katliama uğramış ve yalnız bir erkek çocuk 

hayatta kalmıştı. Bu rivayet kuzey Liang Hun Devletinin 430’da Tabgaçlar tarafından yıkılış 

hadisesini belirtmektedir. Bu Hun Devletinde idareyi ellerinde tutan Chü-eh’üler imha 

edildiği zaman Aşina kolu 500 ailelik bir kitle halinde Juan-Juanlara sığınmıştı. Gök 

Türklerin çekirdeğini teşkil eden ve sonradan Altaylara sızan bu kitle, yine Chü-ch’üler 

vasıtası ile de Asya Hunlarına bağlanmaktadır. Bu kısa göç hareketini idare eden Aşina 

soyunun Güney Hun tanhuları yoluyla, Motun’un mensup olduğu, ünlü Tu-ku ailesinden 

gelmesi ihtimal dâhilindedir (Çandarlıoğlu, 2003).  

Göktürklerin Kurttan Türeyişi Destanı'nın diğer bir şekli şöyledir: "Hiyung Nu’larla 

aynı cinsten olan Tu-kiie’ler, Hiyung-Nu memleketini kuzeyindeki So krallığından 

çıkmışlardır. Reisleri Kha-pan-pou’nın 16 kardeşi vardı ki bunlardan birisinin anası kurt’tu. 

Kurttan doğmuş olan Y-uhe-nii Cho-uai-tou rüzgârlara ve yağmura hükmediyordu. 

Düşmanları, kardeşlerini mahvettikleri zaman bu tabiatıyla o felaketten kurtuldu. Bunun iki 

zevcesi vardı; biri Yaz Tanrısı’nın diğeri Kış Tanrısı’nın kızı idi. Bunlardan ikişer oğlu 

olmuştu. Kendi kavmi bu çocukların en büyüğü olan Notou-lou-che’yi hükümdar yaptılar; 

o, o zaman Tu-kiie adını aldılar. Bunun on zevcesi olduğu için çocuklarının her biri 

annelerinin adını almışlardı. Kurt-A-sse-na bu isimlerden biriydi; bu ismi taşıyan ilk 

hükümdar A-hien-che idi (Uğurlu, 2012).  Bozkurt, Türklerin totemidir. Totem, topluluk için 

bir anlam ifade eden semboldür.  

Her iki destana baktığımızda da Göktürk kağan ailesinin soyu olağanüstü vasıflar ile 

donatılmıştır. Bu destanlarda Türk kültüründe yer alan kutsal unsurlar kullanılarak kağan 

ailesine kutsallık atfedilmiştir. İlk destana baktığımızda iki önemli motif karşımıza 



17 

 

çıkmaktadır. Bunlar kurt ve mağara motifidir. Bilindiği üzere kurt hem Türk kültüründe hem 

de Türk siyasetinde önemli bir motiftir. Kurttan türeme ise sadece Göktürklerde değil 

Kaoçılar başta olmak üzere başka Türk kavimlerinde de görülür. Kurt Oğuz destanında yol 

gösterici olarak karşımıza çıkar. Oğuz’da gök yeleli gök kurt ışık ile Oğuz’un çadırına inerek 

yapacağı seferlerde öncü olmuştur (Ögel, 2020b). 

2.1.2.6. Ergenekon Destanı  

Saddettin Gömeç Ergenekon Destanı'nın beş farklı rivayetine yer vermiştir. Destanın ana 

temasını oluşturan rivayeti ilk defa Çin'deki Chou sülalesinin yıllıklarında Göktürkler adına 

kayıtlı olarak yer almıştır. İkinci rivayeti Sui sülalesi kayıtlarında geçmektedir. Üçüncüsü 

yine Chou sülalesi kayıtlarında bulunup birinci rivayetin devamı şeklindedir. Diğer iki 

versiyonu da Ebülgazi Bahadır Han'a aittir (Özkan, 2009). 

Ergenekon Destanı, Göktürklerin yaşadıkları bir felaketten sonra hayatta kalma ve 

yeniden türemelerini anlatan bir destandır. Bu destana göre Türklerin türeyişi Ergenekon 

denilen bölgede gerçekleşmiştir. Bu bölgenin günümüzde neresi olduğu konusunda kesin bir 

bilgi mevcut değildir. Destandan anlaşıldığı üzere; Ergenekon olarak bahsedilen yerin, etrafı 

dağlar ile çevrili, içinde yaşamın sağlanabileceği geniş bir vadi olması gerekir. Bu bölgenin 

günümüzdeki Moğolistan civarında bir yer olduğu düşünülmektedir (Gömeç, 2015).  

Türklerin düşmanlardan kaçarak sığındıkları yeri anlatan Ergenekon efsanelerindeki 

demir kapı, İle havzasının kuzeyinde, şimdiki Talka Demirkapısı civarında bir bölgede yer 

aldığı biliniyor. Ergenekon Destanı ilk olarak, Şecere-i Türk adlı eserde Ebülgazi Bahadır 

Han tarafından şu şekilde yazıya geçirilmiştir:  

Ergenekon Destanı'nın Çin yıllıklarında ve Camiü't Tevarih de farklı versiyonları 

bulunmaktadır. Bu iki versiyonun birbiriyle tamamlanmış özet şekli şöyledir: "Göktürklerin 

Aşina ailesi, düşmanları tarafından tamamen imha edilir. Bu katliamdan geriye küçük bir 

çocuk kalır. Onunda bacakları kesilir ve bataklığa atılır. Bir dişi kurt gelir ve çocuğu kurtarır. 

Onu bir mağaraya götürür ve emzirerek büyütür. Düşmanları bu durumu öğrenince oğlanı 

öldürmek isterler. Fakat kurt buna müsade etmez; mağaranın gizli geçidinden oğlanı 

Ergenekon vadisine götürür. Burada onunla çiftleşir. Bu çiftleşmeden on oğul doğar. Bu on 

oğul dışarıdan kız almak suretiyle çoğalır. Aradan dört yüz yıl geçer. Ergenekon vadisi Aşina 

ailelerine dar gelmeye başlar. Dışarı çıkmak isterler; fakat yol bulamazlar. Artık içlerinde 

mağaraya çıkan yolu bilen de kalmamıştır. Vadiyi kapatan bu dağı eritmek suretiyle dışarı 



18 

 

çıkabileceklerini söyler. Ateşler yakılır ve körükler kurulur. Demir erir ve çıkabilecekleri 

kadar bir delik açılır. Göktürkler için bayram olur. Onlar her yer yıl bugün "ecdat 

mağarası"na giderek, burada ataları için kurban keserler. Bu törenlerde Göktürk kağanları 

bir parça demiri ateşe kızdırdıktan sonra onu bir örsün üzerinde çekiçle döverler. Diğer 

Göktürk beyleri de aynı hareketi birer birer tekrarladılar (Koca, 2011). Ergenekon 

Destanında da karşımıza çıkan kurt türeyişte çocuğu koruyan ve yaşamasını sağlayan önemli 

bir figürdür. 

2.1.2.7. Türeyiş Destanı  

Türeyiş Destanı, Uygurların türeyişlerini konu alan bir destandır. "Uygur inanışına göre 

onların doğup ortaya çıkmaya başladıkları yer, Kaan zamanında kurulan şehrin de adı olan 

Karakorum adındaki bir dağdan kaynaklanan Orhun Nehri sahilidir. Karakorum Dağı’ndan 

ondan başka 30 nehir daha çıkar. Her nehrin sahilinde ayrı bir kavim yaşıyor, Orhun 

sahilinde ise iki Uygur kavmi yaşıyordu. Bunlar kalabalık olunca diğer kavimler gibi kendi 

aralarından bir yönetici seçtiler ve onun arkasından gittiler. Buku Han ortaya çıkıncaya kadar 

beş yüz yıl bu şekilde yaşadılar. Halkın inancına göre bu Buku Han, Efrasiyab’ın ta 

kendisidir (Koca, 2011).  

Bu destanda Uygurların kendi soylarını kutsal bir varlığa dayandırmaya çalıştıkları 

görülmektedir. Uygurların ilk olarak nerede çoğalmaya başladıklarına da yer verilmektedir. 

Uygurlar kendilerinin ataları olarak gördükleri Hunlarla ilgili efsaneye de yer vermişlerdir.  

Hunların eski hükümdarlarından birinin güzel iki kızı vardır ki kızlarının insanoğlu ile 

evlendirilmek için doğduklarına hiçbir zaman inanmamıştır. İşte bu fikirle kızlarını Tanrı ile 

evlendirmek için memleketin kuzey taraflarında yüksek kale yaptırdı. Güzelliklerinin 

kurbanı olan bu iki konçuy (prenses) buraya hapis edildiler. Hükümdar, gelip kızları ile 

evlenmesi için Tanrı'ya dualar etti. Bir kurt (börü) Hun prenseslerin hapsedildiği kulenin 

etrafında gece gündüz dolaşıyor, kuleyi gözetliyordu. Nihayet kulenin altında kendisine bir 

yuva yaptı. Küçük kız, uzun süreden beri kuleyi izlemekte olan kurdun, babalarının onu 

evlendirmek istediği Tanrı’dan başka bir şey olmadığını söyleyerek kurdun yanına inmek 

için kardeşini ikna etmeye çalıştı. Küçük kız kuleden aşağı inerek kurt ile evlendi. İşte bu 

evlilikten dünyaya gelen çocuklar Uygur budununun ulu atalarıdır (Gömeç, 2015). Bu 

destanda da kurdun önemli bir figür olarak yer aldığı görülmektedir.  



19 

 

2.1.2.8. Göç Destanı  

Uygurlara ait olan bu ikinci destan daha çok göç konusu hakkında bize bilgi vermektedir. 

Göç Destanı, Uygurların ulusal birliklerini koruyan tılsımın bozulması üzerine yurtlarını 

bırakarak, güneybatıya doğru göç etmelerini anlatır. Destanda, Dokuz Oğuz-On Uygurların 

Kırgızlara yenildikten sonraki göçleri (MS 840) hakkında bilgiler bulunmaktadır (Uğurlu, 

2012).  

Türeyiş Destanı'nda bahsedilen Uygurların kökeni hakkındaki bilgilere Göç 

Destanı’nda da yer verildiği görülmektedir. Türklerde ilk yerleşik hayata geçen devlet 

Uygurlar olarak bilinmektedir. Bu destanda yerleşik hayata geçiş dönemlerinden bilgiler 

vardır. Destanda Uygurlar için kutsal sayılan taşlar sembolik olarak da ele alınmaktadır. 

Uygurlarda kutsal varlık bir taş iken başka destanlarda bir ağaç veya bir hayvan 

olabilmektedir. Göç Destanı'ndan anlaşılan topluluk olarak değerli görülen varlıklara, 

nesnelere sahip çıkmak ve onları korumak gerektiğidir (Akbulut, 2018). 

Bu destan, kutun nasıl ortaya çıktığını gösterdiği gibi, Türklerin yaptığı ilk göçün de 

kutsal saydıkları taşa değer vermemeleri nedeniyle gerçekleştiğinden bahsediyor. Bizans 

tarihçilerine göre Avrupa’ya gelen Hunlara da köpeğe benzer bir hayvan öncülük eder ve 

“Göç!” diye bağırırmış (Gökalp, 2015). Bizans tarihçilerin köpeğe benzettiği hayvanın kurt 

olma olasılığı çok yüksektir. Oğuz Kağan Destanı'nda da kılavuz olarak yer alan kurt motifi 

ile bir benzerlik içerisindedir. 

2.1.3. Türk Destanlarının Özellikleri 

Destanlarda Türklerin karanlık çağlarına dair bilgiler mevcuttur. Destanlar sayesinde eski 

dönemdeki Türklerin gelenek ve görenekleri ile ilgili oldukça geniş bilgilere 

ulaşılabilmektedir. Abdülkadir İnan’a göre destanlar eski adetleri, ananeleri, atalarının 

yaşayışlarını günümüze yansıtmada etkili olmuşlardır. İslamiyet’ten sonra Müslüman 

Türklerin gazi ve kahramanlarının gayrimüslimlerle yaptıkları savaşları anlatırken bile 

İslamiyet öncesi döneme ait olan evlenme, doğum, ad verme, ölüleri gömme, yas törenleri, 

askerlik, savaş, barış ve yasaları gibi konulara yer vermişlerdir (İnan, 19989.  

Destanların konuları genel olarak gerçek olaylara dayanmaktadır. Destanlardan 

geçmişte yaşanan olayları, bu olayların yaşandığı yerleri ve destanda geçen kahramanları 

genel hatlarıyla öğrenebilmekteyiz. Toplumların kültürleriyle ilgili fikir edinebilmekte 

ayrıca hiçbir kaynakta bulunmayan bilgilere de ulaşabilmekteyiz (Demir ve Erdem, 2006). 



20 

 

Kültürel kimliklerin yansıdığı destan, masal gibi sözlü kaynakların yanında arkeolojik 

kazılarla ulaşılan eserler, dönemin sosyal hayatı hakkında bilgi vermektedir. Aynı zamanda 

arkeolojik kaynaklar ve sözlü eserler Türk toplumunun kimliğini eski dönemlerden itibaren 

yansıttığı için önemlidir (Türkdoğan, 2011).  

Eski dönem Türk destanlarında, İslam’dan önceki dönem ile ilgili bilgilere, dünyanın, 

insanların yaratılışına, Türklerin türeyişlerine, vatanlarına ve kültürlerine dair fikirlere yer 

verilmektedir. Türkler destanlarına dinî inançlarının özelliklerini yansıtmışlardır. Ali Öztürk 

konuyu şöyle anlatmıştır: "Türkler genellikle destanların teşekkülü süresince Şamanizm 

dininin icaplarını yaşıyorlardı. Daha önce Totemizm, Animiz ve Natürizm inançlarını 

yaşayarak, tekâmül eden inanç hayatı neticesinin esasları şeklinde teşekkül ediyordu, 

yaşanılan bu, inançlar devrinden Şamanizm’e intikal eden esaslar vardır. Türk destanlarında 

ve eski devir Türk şiirlerinde bu inanç esaslarından açık izler görülür. Destanlarda mevcut 

bozkurt motifi, Totemizm’den (atalar kültü) geldiği gibi, semavi ışıklar, natürizmden 

Şamanizm'e intikal etmiştir (Öztürk, 2011).  

Türklerin kökenlerini incelerken kesinlikle bakılması gereken ilk kaynak olan 

destanlarda birtakım görüşler bulunmaktadır. Türk destanları bozkır hayatının izleriyle 

doludur. Bu destanlarda genellikle kurttan türeme, gökten inme gibi motifler bulunmaktadır. 

Kurt, Türk efsanelerinde önemli bir rol oynamıştır. Birçok Türk destanında kurt merkezli bir 

anlatım görülmektedir. Ergenekon, Kutlu Dağ destanları bunun tipik örnekleridir 

(Çandarlıoğlu, 2003). Türklerin ilk ataları ve devletlerini öğrenmemiz için bize yardımcı 

olan kaynaklar destanlar ve Çin yıllıklarıdır. Hunların adı MÖ IV. yüzyıldan itibaren Çin 

kaynaklarında geçmektedir. Çin kaynaklarında, Göktürk ve Uygur gibi halis Türk 

kavimlerinin Hunların soyundan geldikleri açık ve kesin bir şekilde ifade edilmiş ve 

yazılarında Hunlardan Türk asıllı diye bahsetmeleri bu bilgilerin doğruluğunu ortaya 

koymaktadır (Akbulut, 2018). 

2.1.3.1. Türk Destanlarının Ortaya Çıkışı 

Türk destan devrinin Orta Asya’da son yapılan araştırmalar neticesinde MÖ XII. yüzyıla 

kadar eskiye dayandığı düşünülmektedir. İlk Türk destanlarının ortaya çıkış tarihi ile ilgili 

diğer bir fikir de Rus arkeologlarından M.P. Gryaznov’a aittir. Ona göre Türk destanlarının 

oluşması ve mevzularının ortaya çıkması MÖ VII-VI. yüzyıllar arasında olmuştur. Bu 

yüzyıllar arasında, Orta Asya ve Doğu Avrupa'da konargöçer topluluklar arasında, otlak ve 



21 

 

hayvanlar için sürekli savaşlar yapılmaktaydı. Hayvan sürüleri ve otlakları elde etmek için 

yapılan savaşlarda toplumun beğenisini kazanan korkusuz ve güçlü savaşçılar ortaya çıktı. 

Bunlar mensup oldukları kavimlerin başbuğları oldular. İlk efsaneler bu alplar, cengâverler 

etrafında ortaya çıktı. Bu efsaneler ilk kahramanlık destanlarıdır (Yıldırım, 2019).  

2.1.3.2. Türk Destanlarındaki Hayvan Figürlerinin Ortaya Çıkışı  

Hayatlarını avcılık ve hayvancılıkla kazanan insanlar doğada bulunan tüm canlı ve cansız 

varlıkların, zor doğa şartlarına en iyi şekilde uyum sağlayabilen hayvanların yaşamını 

yakından izlemiş ve onlara hayranlık duymuşlardır. Hayvanların doğadaki davranışlarını, 

yaşam tarzlarını ve karakterlerini öğrenen insan, bu canlı varlıklara sembolik manalar 

yüklemeye başlamıştır. Aslan gücü ve kudreti, kartal göklerin hâkimiyetini, kurt vahşiliği, 

korkusuzluğu, yol göstericiliği, önderliği, liderliği göstermiştir (Özkartal, 2012).  

Ergenekon, Türeyiş ve Bozkurt Destanı’nda kurt, Türk toplumunca simge haline 

gelmiştir. Türkler için o; özgürlüğün, gücün ve yol göstericiliğin simgesidir. Türk 

destanlarında anka, simurg, garuda, grifon, ejder gibi fantastik hayvanlar geçmekte iken 

Dede Korkut Kitabı’nda İslam kültürünün de etkisi ile olmalı ki, hayvanlar genelde avlanılan 

ya da kahramanlar için savaşılan canlılar olarak karşımıza çıkmaktadır (Çoruhlu, 2019a). 

Efsane, destan, hikâye ve masallarda geçen bu varlıkların mitolojik boyutları sözlü 

anlatımla, yazılı eserlerle dile gelirken, sanatçıların çalışma alanına girerek, simgesel 

anlamları ve görsel temaları ile sanat eserlerinde yerini almışlardır.  

Türk toplumunun doğayla iç içe yaşamış olması sebebiyle tabiat ve tabiatı meydana 

getiren unsurlar, önemli varlıklar olarak görülmüş, Türk destan ve inançlarında ağırlıklı 

olarak Tanrı’nın gönderdiği yardımcı varlıklar, gizli güçler olarak yer bulmuştur. Eski Türk 

inanç sisteminde kut almış olan hayvanlar, Şamanist inanç geleneğine bağlı semavi varlıklar 

olarak da görülmüş ve sembolleştirilmiştir. Bu sembolleştirilmiş varlıklar, ata ruhuna bağlı 

fizikî ve cinsel özellikleri olan, kam (şaman) kültünün tüm özelliklerini taşıyan, ihtiyaç 

duyulduğunda yardım alınabilen, sevgi ve saygının yanında korku duyulan varlıklardır.  

Bu hayvan sembolleri türeyiş ongunun yanı sıra bazen savaşılan, bazen güç ve 

kuvvetine, zekâsına hayran olunan bir dost, bir yardımcı ve silah arkadaşı olmuşlardır. 

Devletlerin ve hükümdarların kuvvet ve taht sembolü, yiğitlerin alplık simgesi, hayvan ata 

ve/veya hayvan ana ya da ruhun temsilcisi, bolluk ve bereketin simgesi, savaş ilahı, Gök 



22 

 

Tanrı inancında koruyucu ruh ve adaletin timsali, Şamanist uygulamalarda en yüksek ruhları 

taşıyan binek varlığı, bazense kurbanlık olarak karşımıza çıkmaktadır (Özkartal, 2012). 

Ayrıca bu hayvan figürleri efsane ve destanların yanı sıra masal, resim, heykel, mimari ve 

diğer sanat dalları içinde de vazgeçilemeyen sanat objeleri olmuş ve Türk sanatı içinde yerini 

almıştır. 

İnsanlar geçmiş zamanlardan bu yana bir konu hakkındaki görüş, duygu ve 

düşüncelerini açıklamak için farklı yollar denemişlerdir. Bu ifade ediş, kullandıkları günlük 

dile yansıdığı gibi bazen de kullandıkları günlük dilin dışında çeşitli işaret, simge, sembol 

ve figürler kullanmışlardır (Aras, 2011). Kullanılan figürler, toplumun kültürel 

birikimlerinin sonraki kuşaklara aktarılması bakımından önem taşımaktadır. Bir çeşit 

toplumun kültürel değerlerinin ifadesi olan figürler, kültürün koruyucu unsuru olarak da 

değerlendirilebilir. Çünkü toplumsal kültür, geçmiş ve gelecek kuşaklar arasında figürler ve 

semboller aracılığıyla kalıcı bağlantılar oluşturabilmektedir (Temel-Eğinli ve Nazlı, 2018). 

Zaman içerisinde renk, sayı, hayvan gibi bazı figürlerin toplumun kültürel kodlarıyla 

özdeşleştiği ve kültürel hafızada yer edindiği gözlemlenmiştir. Figürler, toplumların 

geçmişlerinin birer aynası olarak görev gördükleri gibi, gelecek kuşaklara da yol haritası 

çizme rolü üstlenirler. Bu yönüyle figürler, toplumu bütünleştiren değerler arasında 

sayılabilir (Koca, 2004). Bu figürler arasında hayvanlar, özellikle konargöçer yaşam kültürü 

çerçevesinde hem İslamiyet öncesi dönemde hem de sonraki dönemlerde güç, cesaret, 

hükümdarlık ve taht sembolü olarak kullanılmışlardır (Çatalbaş, 2011). Dinî inancın 

değişmesi, farklı milletlerin kültürleriyle tanışma ve coğrafik koşulların değişmesi gibi 

nedenlerle Türklerin kullandığı hayvan figürlerinden bazılarının zamanla olumsuz anlamlar 

çağrıştırdığı da görülmektedir.  

İnsanlar dünyanın var oluşundan bu yana hayvanlarla her zaman iç içe olmuş ve bu 

hayvanlara karakter ve şekil özelliklerine göre çeşitli anlamlar yüklemişlerdir. Kültürün çıkış 

noktasının, insanların ihtiyaçlarına göre kendisini ve doğayı algılama ve anlamlandırma 

dönemi olan mitolojik dönemle ilintilidir. İlkel insanlar; birçok açıdan ihtiyaç duydukları 

hayvanları hem dinsel/mitolojik tasavvurlarında hem de biyolojik algı dünyalarında 

sembolleştirmişlerdir (Demir ve Demir, 2021). Avcılık yaparak hayatlarını devam ettiren 

ilkel insanlar zaman içerisinde hayvanları evcilleştirmek suretiyle kendilerine bir tür 

yardımcı yetiştirmişlerdir denebilir. İnsanlar hayvanları besin kaynakları olarak gördükleri 



23 

 

gibi, konargöçer yaşamlarında yük taşıyıcı, yerleşik hayata geçtiklerinde tarım aracı, 

savaşlarda ise binek aracı olarak algılamış ve kullanmışlardır.  

İlk insanların hayvanlarla olan ilişkileri, yaşamlarını sürdürdükleri mağara duvarlarına 

çizim olarak yansımıştır. Mağara duvarlarına resmedilen hayvanların yarattığı etki, ilkel 

insanların inançlarını ve algılarını açıklama gücüne sahiptir. Bu durum insanın gereksinim 

duyduğu ya da korktuğu hayvanı kontrol altına almayı da amaçlamaktadır. Mağara 

duvarlarına çizilen hayvanların çoğu zaman at, geyik, dağ keçisi, ayı ve yırtıcı bazı hayvanlar 

olduğu görülmektedir (Demir ve Demir, 2021). İnsanların mağara duvarlarına resmettikleri 

bu figürlerden çevrelerini tanıdıkları, avlayacakları ya da uzak duracakları hayvanları 

belirledikleri sonucu çıkmaktadır.  

İlkel insanları, hayvanların sahip oldukları özelliklerden yola çıkarak anlam 

dünyalarında bir düşünce sistemi geliştirdikleri üstün nitelikleri olan hayvanlara korku ve 

saygıyla yaklaştıkları ve süreç içerisinde söz konusu hayvanlara tapmaya başladıkları 

söylenebilir. Bunun bir sonucu olarak, kutsal alana giren hayvanlarla ilgili de köken 

mitlerinin oluşmaya başladığı ifade edilebilir (Kafesoğlu, 2023). Türklerin doğa ile iç içe 

süren konargöçer yaşam tarzları, hayvanlarla olan ilişkilerini daha da güçlendirmiştir. 

Türkler, sahip oldukları atlar ve binicilik yetenekleri sayesinde hızlı ve çevik ordular kurmuş 

(Kafesoğlu, 2023). Bununla birlikte atları ve sürülebilir hayvanları sayesinde yaşadıkları 

ortamdaki şartlar zorlaştığında yurtlarını başka yerlere taşıyabilmişlerdir. Sahip oldukları bu 

hayvanlar, Türklerin en önemli geçim kaynağı olmuştur. Yurtlarını değiştirseler de onlar 

sayesinde geçim kaygısı çekmemişlerdir (Beşen-Delice, 2022). 

Hayvanlar, günlük hayatta olduğu kadar kültürel ve dinî hayatta da önemli bir yer 

tutmaktadır. Tarihte Türklerin bayraklarında, tuğlarında, damgalarında vs. hayvan 

figürlerine sıkça rastlanmaktadır (Ögel, 2020a). Ölüm, doğum, evlilik gibi ritüellerde yine 

hayvanlar önemli yer tutar. Efsaneler ve destanlar hayvan figürleri üzerine kurulur. Mesela 

kurt, Türk mitolojisinin başlangıcı ve en önemli sembolü kabul edilmektedir (Ögel, 2020b). 

Türk milletinin kurttan türemesi, kurdun Tanrı’nın gönderdiği bir haberci olması; 

kahramanlara, ordulara rehberlik etmesi gibi özelliklerinin yüklendiği kurt figürü, 

devletlerin sembolü olarak da kullanılmıştır (Beşen-Delice, 2022). Türk destanlarında at ve 

kurt gibi bazı hayvanlara kutsiyet atfedilmiş, aynı sevgi ve değer köpek ya da çakala 

verilmemiştir (Bahadır, 2015). Türkler binlerce yıllık geçmişlerinde birçok hayvanla haşir 



24 

 

neşir olmuşlardır. Hayvanlarla olan tanışıklık, bazı hayvanların kutsallaştırılmalarını, 

bazılarının ise kötülük ve korku sembolü olarak algılanmalarını sağlamıştır. 

Çin sınırlarından Avrupa ortalarına kadar uzanan geniş bozkırlarda ortaya çıkan hayvan 

üslubu, bozkırda yaşamlarını sürdüren çeşitli Türk topluluklarını etkileyen önemli motiflerin 

başında gelmektedir (Bahadır, 2015). Bozkır yaşamında her çeşit hayvanla karşılaşmaları, 

Türk boylarının hayvanlar hakkında geniş bilgilere sahip olmalarını sağlamıştır. Bu durum, 

hayvan figürlerinin Türk topluluklarında ve kültürlerinde önemli bir yere sahip olmasını 

sağlamıştır. Bu hayvanlar içinde en önemlileri “bozkurt, geyik, at, kartal, aslan, kaplan, boğa 

ve koç” motifidir (Çay, 1990). Hayvan figürleri ile ilgili misallere insanlık tarihinin en erken 

devrilerinde, mağara duvarlarına ve kayalara yapılmış olan çizimlerde rastlanmaktadır. Av 

sahnelerinin, hayvanların hayvanlarla ve insanlarla olan mücadelelerinin yer aldığı bu 

çizimler hayvan üslubunun Türk kültüründe ve destanlarında da önemli yer tuttuğunu 

göstermektedir (Pamuk ve Oyman, 2016). 

Hayvan sembolizminin, tarihte bilinen ilk Türk uygarlığı olan Hunlardan daha önceye 

yani Proto-Hun (Türk) olarak nitelendirilen ve Orta Asya’nın bozkırlarında dağınık ve 

konargöçer halde yaşayan topluluklara kadar uzandığı bilinmektedir (Özkartal, 2012). Bu 

dönemde yapılan çizimlerin, üretilen eserlerin ve bu eserlerde yer alan sembol, desen, figür 

ve motiflerin toplulukların inançlarını yansıttığı söylenebilir (Diyarbekirli, 1972). İlk Türk 

uygarlıklarının, inanç sistemlerini hayvan üslubu çerçevesinde yapılandırdıkları ve sembolik 

olarak oluşturulmuş olan bu üslubun asıl kaynağının şaman kültü, totem ve animizm gibi ilk 

Türk topluluklarının inançları olduğu söylenebilir (Pamuk ve Oyman, 2016).  

Türkler, bir yandan Budist Çin kültürünün etkisine girerken, diğer yandan da Zerdüşti 

İran inançlarıyla etkileşim içerisinde olmuşlardır. Türklerin bir taraftan da Maniheizm ve 

Mazdeizm ile etkileşime girmişlerdir (Artun, 2017). Türkler bazen bu inançlardan sadece bir 

tanesini benimsenirken, bazen de hepsini bir arada kabul etmişlerdir. Bu da karşılıklı 

etkilenmelere ve kaynaşmalara neden olmuş ve Türklere özgü bir şekil almıştır. Anadolu’ya 

yerleştikten sonra Türklerin putperestlik ve Hristiyanlık inançlarının da etkisinde kalarak 

yeni bir kültürle tanışmışlardır. Daha sonrasında ise Türklerin, çok geniş bir alana ve geniş 

kitlelere yayılmış olan İslamiyet’i benimsedikleri bilinmektedir (Çatalbaş, 2011). 

İslamiyet'in yanlış yorumlanışının bir sonucu olarak oluşan dinî taassup, resim ve tasvir 

yapmayı hoş karşılamamış ve tutucu anlayış Anadolu sanatını yakından etkilemiştir (Alp, 



25 

 

2010). Türk destanlarındaki hayvan figürlerinin kimlik kazanmasının, İslamiyet öncesi ilk 

Türk topluluklarına dayanmaktadır. Bu dönemlerde Türkler tarafından benimsenmiş olan 

inançların Türk mitolojik varlıkların önemini artırmıştır. İslamiyet’in benimsenmesinden 

sonra ise Türk mitolojisi içerisindeki hayvan figürlerinin ve sembolizminin, dinî öğreti, 

inanç, kültür, gelenek ve görenekler ışığında yeniden şekillendiği görülmektedir. 

2.1.4. Türklerde Hayvan Sembollerinin Oluşumunda Etkili Olan Dinler 

Yapılan araştırmalar ve ulaşılan bazı materyaller; özellikle at, kartal, kurt, koç, boğa, aslan, 

kaplan ve ejderha gibi hayvanların birer sembol haline geldiklerini ve bu hayvanların Türk 

inançlarında yaygın olarak kullanıldıklarını ortaya koymuştur. Hayvanların sembolik 

anlamları, İslamiyet’ten önceki devirlerde, bozkır kültürü ile yerleşik kültür devreleri 

arasında bazı değişiklere uğramış olmakla birlikte asıl büyük değişiklik İslamiyet’ten sonra 

gerçekleşmiştir (Çatalbaş, 2011).  

Hayvan sembolleri, İslamiyet’ten önceki devirde Şamanizm, gök, yer, su, atalar 

tasavvurlarıyla ilgili olarak oluşmuştur. Aynı semboller Taoizm, Maniheizm ve Budizm’i 

kabul eden çeşitli Türk topluluklarında yeni inançların getirdiği sembollerle birleşmiştir. 

Benzeri durum İslamiyet’ten sonra da kısmen söz konusu olmuştur. Ancak İslam’ın tasvir 

yasağı sebebiyle bu semboller, İslamiyet’e uygun olmayan anlamlarından arındırılmıştır 

(Yaşa, 2016). Hayvanlara yüklenen anlamlar dinî inançları etkilerken, dinî inançlar da 

hayvanlara farklı semboller ve anlamlar yüklenmesine eden olmuştur. Bu karşılıklı etkileşim 

Türk destanlarında yer alan hayvanların inanç üzerinde de etkili olmalarını ve inan içerisinde 

kendilerine yer bulmalarını sağlamıştır.  

Gerek İslamiyet’ten önceki çeşitli dönemlerde gerekse sonraki devirlerde, hayvanlar 

yaygın bir şekilde güç, kuvvet, kudret, hükümdarlık, taht sembolü olarak kullanılmışlardır. 

Kahramanlığı, gücü, kudreti, yiğitliği ve cesareti sembolize eden arslan, kaplan, kurt, kartal, 

at, boğa, koç gibi hayvanların yanında, birçok hayvan da refah, iyi haber, bolluk, bereket, 

barış, sevgi, adalet ve iyi yönetimin sembolü olmuştur. Bu hayvanların bazıları astrolojik 

semboller olarak da kullanılmıştır. Bazı hayvan sembollerinin renklerine göre farklı 

anlamları olduğu, aynı zamanda söz konusu sembollerin dört yönle ilişkili olarak 

kullanıldıkları dikkati çekmektedir (Güngör ve Hünay, 2018). 



26 

 

2.1.4.1. Totemcilik (Totemizm) 

Totemizm, totem inancı ile ilgili ritüelleri, adet ve usulleri ifade etmektedir. Totemizm; bir 

topluluğun, bir bitki, hayvan veya cismi kutsallaştırarak ona özel bir arma, bir sembol 

şeklinde bağlanmasıdır (Tanyu, 1984). Totemlerin daha çok hayvanlar üzerinden karşımıza 

çıkmaktadır. Bazen hayvanın tamamı totem kabul edildiği gibi, bazen de hayvanın 

kuyruğunun, dilinin, pençesinin ya da tüyü nün totem olarak kabul edildiği görülmektedir. 

Avcı ilkel toplumların hayvan totemlerini en sık kullanan topluluklar oldukları söylenebilir. 

Bitki totemleri, sıklıkla hayvan totemlerini izleyen totemlerdir. Nesneler ise sıkça karşılaşma 

oranı bakımından bitkilerden sonra gelmektedir (Eroğlu ve Kılıç, 2010). 

Totem gibi görünen her olguyu totem olarak değerlendirmek yanlış olacaktır  (Tümer 

ve Küçük, 2002). Bir hayvan atanın varlığı onu totem yapmaz. Çünkü totemci olmayan 

topluluklarda da hayvan ata figürlerine rastlanmaktadır. Totem inancında hayvana 

tapılmamakta, totemler Tanrı yerine konmamakta; onlara sadece bir akraba veya dost olarak 

saygı gösterilmektedir (Artun, 2004) 

Türk topluluklarında totemciliğin var olduğuna dair birçok kayıttan söz edilmektedir. 

Çin kaynaklarında Türklerin kurdu (gökböri) ata olarak kabul ettikleri ve Göktürklerin 

kurttan türedikleri yer almaktadır. Ayrıca Türklerin bir bölümünün balık, yılan ve turnayı 

kültleştirdikleri ifade edilmektedir. Kırgızların bir kısmının inek, kirpi, saksağan ve şahine 

tapındıkları anlatılmaktadır (Güngör ve Günay, 2018). Ataerkil aile yapısının hâkim olduğu 

Türklerde totem inancının olmadığını düşünen tarihçiler, kurdun Türkler içinde saygıdeğer 

bir imge olduğunu ancak kurda tapılmadığını belirtmektedirler (Artun, 2004). 

2.1.4.2. Animizm (Canlıcılık, Ruhçuluk) 

Animizm, “anima=ruh” olan Latince bir sözcüktür. Yunancada “anemus”, Latincede “anima 

ve “animus” kelimleri aslında “rüzgâr” ve “hava” anlamına gelmektedir. Fakat zamanla asıl 

anlamlarının yerini, canlı, hayat gibi ifadeler almıştır. Animizm, her eşyada bir ruh 

bulunduğu inancını taşıyan bir sistem olarak tanımlanmaktadır (Yaşa, 2016). 

Animizmin evreninde, dünya içerisinde yaşayan her canlının bir ruhu olduğu inancı yer 

almaktadır. Bu evrende insanın kendi çevresi ile ilişkileri; başka bir insan ile olan ilişkisiyle 

aynıdır. Nehir, kaya, taş, bitki gibi varlıklar canlı bir ruha sahiptir ve bu varlıkların ruhlarla 



27 

 

arasındaki ilişki daimidir. İnsanoğlunun temel ihtiyaçlarını karşılamak için öldürdüğü 

canlıların da ruhları vardır. Ölüm sonrası ruh ve beden birbirinden ayrılmaktadır. Bu 

öldürülen canlıların bedenleri yok olsa da ruhları, yaşamaya devam etmektedir. Eğer 

öldürülmeden önce ruhların rızası alınmazsa ruhun; hastalık, ölüm, felaket gibi kötü olayları 

öldüren kişiye musallat edeceğine ve öldüren kişiden öç alacağına inanılmaktadır. Bu 

yüzden kişiyi öldürmeden önce ruhunun rızasının alınması gerektiği ifade edilmektedir 

(Güller, 2018). 

Türklerde animizmin etkileri, Türklerin en yaygın ve en uzun süreli olarak 

benimsedikleri Gök Tanrı inancında görülmektedir. Gök Tanrı inancında, yer ve su önemli 

bir yere sahiptir. Özellikle kamlar dualarında Gök Tanrı başta olmak üzere kendilerine 

yardımcı olmaları için bunun gibi kültlerden yardım istemektedirler. Örneğin; Animizmde 

ağaç kutsal bir varlıktır ve ağacın bir ruhu olduğuna inanılmaktadır. Türkler içinde ağaç 

önemli bir külttür. Ateş kültü de Orta Asya’daki Türklerin ısınmaları, yiyeceklerini 

pişirmeleri açısından önemlidir ve kutsaldır. Tüm bunlar ile birlikte daha birçok örnekte de 

animizmin etkilerini görebilmek mümkündür (Eroğlu ve Kılıç, 2010). 

2.1.4.3. Şamanizm  

Şamanizm; dünyanın dört bir yanında rastlanan, insanın evren ile ilişkisi olarak tanımlanan 

bir inançtır ve insanlık tarihi kadar eski bir geçmişe sahiptir. Genellikle Sibirya halklarının 

dinî olgularını anlatan bir inanç olarak karşımıza çıkan Şamanizm, Kuzey Asya bölgesinde 

yaşayan uygarlıklar arasında “büyücü, sihirbaz” manasına gelen “şaman” kelimesinden 

türemiştir. Çok geniş bir coğrafyaya yayılmış olan, Türk-Moğol kültür tarihinin önemli bir 

kısmını oluşturan Şamanizm, insanlığın en eski inanç sistemleri içerisinde yer almaktadır 

(Mandaloğlu, 2011).  

Şamanizm; MÖ’ki çağlardan bu yana Türklerin ve çevrelerindeki toplulukların, İç Asya 

ve Orta Asya’da yaşadıkları bölgelerde uyguladıkları, şaman ya da kam adı verilen din 

adamları ile birlikte gerçekleştirilen bir inanç ve uygulamalar bütünüdür. Bazılarına göre bir 

dini ifade eden bu terimin karşılık geldiği inanç sistemi, aslında İslamiyet, Hristiyanlık ve 

Budizm gibi tam anlamı ile teşekkül etmiş bir din değil Tanrılar, ruhlar ve insanlar arasında 

ilişki sağlayan bir sistem ve tekniktir. Şamanizm erken devir Türkleri ve onların komşuları 

arasında, çok daha eski çağlardan itibaren totemist inançlar, ata kültleri, hayvan kültleri, 

doğa kültleri ile birlikte görülmektedir (Çoruhlu, 2017a). 



28 

 

Şamanizm; ata ruhlarına ve doğa varlıklarına tapınmaya dayanan eski bir inançtır. 

Bunun ne zaman ortaya çıktığı ne gibi değişikliklerden geçtiği kesin olarak bilinmemektedir. 

Ancak eski Çin kaynaklarından öğrenildiğine göre, Şamanlığın önce Orta Asya Türkleri 

arasında ortaya çıktığı, daha sonra da diğer Türk boyları arasında yayıldığı anlaşılmaktadır 

(Mömin, 2013). Eberhard, Türklerde Şamanizm’in varlığından bahseden ilk kaynağın 519 

yılında Cücenlerde görüldüğü belirtilmektedir. Bu zaman diliminde bir kadın şamanın, güz 

mevsiminde bir ovada çadır kurup yedi gün oruç tuttuğunu ve dualar ettiğini ifade 

etmektedir. Seyyah İbni Fadlan da Oğuzlardaki bazı kurban ritüellerinden ve bunları yöneten 

ihtiyar şamanlardan bahsetmektedir (Artun, 2004). 

Şaman inanışına göre evren; gök, yeryüzü ve yer altı olmak üzere üç bölümden 

oluşmaktadır (Artun, 2004). Şamanlar, söz konusu bu üç evrende kendi duaları ile hastaların 

dua isteklerini, gök ile yer altında yer alan ruhlara iletmekte olduklarını ve ruhlarla 

konuştuklarını ifade etmektedir. Böylece hasta olan ya da büyü okutmaya ihtiyaç duyan 

kişiye, gök ve yer altında yer alan ruhların kendilerini kötülük, hastalık gibi durumlardan 

koruduğu duygusu aktarılmış olmaktadır (Mömin, 2013). 

Şamanların çok geniş bir hayal dünyası ve çok güçlü sezgileri vardır. Şamanlar; gök, 

yer altı ve yeryüzünden oluşan bu üç evrende trans yöntemi ile çeşitli doğaüstü unsurlarla 

etkileşim içerisine girmektedir. Trans yöntemi ile girdiği bu doğaüstü unsurlarla (Tanrı, ruh, 

cin, şeytan) etkileşim sonucu birçok ruha sahip olmaktadır. Genellikle bu ruhların havyan 

şeklinde olduğu belirtilmektedir. Bunun yanında ruhlar, ateş, ağaç gibi diğer şekillerde de 

karşımıza çıkmaktadır (Dalkıran, 2017). Bu durumda hayvan ve şamanın kesiştiği nokta olan 

Şamanizm’in ya da Türkler için kamlığın, hayvan sembolizmi için önemli bir etken olduğu 

görülmektedir. 

Kurban da Şamanizm de önemli bir ritüeldir. Gök ve göğün kutsallığında yer alan diğer 

ruhlar için kurban verilmektedir. Şamanizm’de kurbanlar, kanlı ve kansız olmak üzere iki 

şekilde görülmektedir. Şamanizm’i benimseyen Türklerde at, geyik, sığır, koç, koyun vb. 

hayvanlar kanlı diye nitelendirilen kurban türünün içerisindedir. Bunların yanında çeşitli 

yabani hayvanlar da bu gruba dâhil edilebilmektedir. Kurban sunumlarından bağımsız olarak 

yapılan diğer kurban törenlerine ise kansız kurbanlar denilmektedir. Bunların içerisinde Türk 

kültürünün ayrılmaz bir parçası olan “saç ve ıduk” başlıca örnekler arasındadır (Akgün, 

2007). 



29 

 

Kartal/kuş, Şamanizm inancı içerisinde ölen birinin ruhu olarak değerlendirilir ve ölen 

kişilerin ruhlarının bir kuş olarak göğe uçtukları, Türklerde oldukça yaygın bir düşüncedir. 

Yine Yakut Türklerinde and, kartalın adıyla içilir. Evlerinin çevresinde kartal gören 

Yakutlar, ona et ziyafeti çekerler. Yanlışlıkla bir kartalı öldürürlerse cenazesini törenle 

şamana kaldırtırlar. Asya’da bebeksiz kadınlar, kendilerine yavru bağışlaması için kartala 

yalvarırlardı (İnan, 2020). 

Türk Şaman inancında ejderha/yılan Yeraltı Tanrısı Erlik ile simgeleştirilmiştir. Onun 

genellikle kara yılan olarak anılmasının nedenlerinden biri yine Erlik’le ilgili olarak 

yorumlanmaktadır. Türk mitolojisindeki renk simgeciliğine dayanan bu durumda ak veya 

gök renk Gök Tanrı'yı, kara renk ise Yeraltı Tanrısı Erlik'i temsil etmiştir. Bazı şamanların 

yılan formuna girdikleri bilinmektedir. Ritüel tören sırasında onun hareketlerini taklit 

ederek, elbiselerinde yılana işaret eden bazı nesneler de takmışlardır. Hatta bazı elbiselerde 

yılanın başı ve çatallı kuyruğu belirgin bir biçimde gösterilmiştir (Çoruhlu, 2020). Örneğin, 

Tunguz şamanının başyardımcılarından biri yılandır ve tören sırasında yerlerde sürünmeye 

çalıştığı ifade edilmiştir (Kafesoğlu, 1980). 

2.1.4.4. Maniheizm 

Maniheizm, III. yy.da Mezopotamya’da ortaya çıkmıştır. Uzmanlar tarafından bu dinin 

kurucusu “Mani” olarak kabul edilmiştir. Yine araştırmacılar tarafından Antik Babil kültleri, 

Zerdüşt İran dinî düşünceleri, Yahudilik, ilk dönem Doğu Hristiyanlığı ile kısmen de 

Budizm gibi Uzak Doğu inançlarının bir senkretizmi şeklinde geliştirilmiş, gnostik ve düalist 

karakterli evrensel bir din olarak tanımlanmıştır (Karakaş, 2014). Mani dininde iki prensip 

söz konusudur. Bu prensipler; iyi-kötü, karanlık-aydınlık, nur-zulmet gibi düalist bir 

şekildedir. Bu inanca göre; yaşadığımız cihan iyi ve kötü gibi zıt kavramların birleşmesinden 

meydana gelmiştir. İnsanın ruhu iyiliği, bedeni ise kötülüğü temsil etmektedir (Artun, 2004). 

Türkler tarafından Maniheizm; Uygur Devleti döneminde Bögü Han döneminde kabul 

edilmiştir. Fakat bu inancın temelinde Türklerin savaşçı ve hareketli yapısına karşı bir tutum 

söz konusu olduğu için Türkler tarafından milletçe benimsenememiştir ve bu din Türkler 

arasında ömürsüz olmuştur. Ne var ki sanat tarihçileri Türklerin savaşçılık vasıflarını 

öldüren Maniheizm inancının onlara, “resim, minyatür, şiir vb.” gibi sanat alanları açısından 

çok büyük zenginlik kazandırdığını tespit etmişlerdir. Mani dini, özellikle Uygur Devletine 



30 

 

birçok minyatür, manzum (şiir) ve mensur (düz yazı) gibi önemli sanat ürünleri 

kazandırmıştır (Özkartal, 2012). 

2.1.4.5. Budizm 

Budizm; MÖ VI. yüzyılda Hindistan'da ortaya çıkmıştır. Hindistan'ın dışında ise MÖ III. 

Yüzyıldan sonra yayılmaya başlamıştır. Türklerin benimsediği yabancı dinler arasında onları 

en çok etkileyen dinler arasında yer alan Budizm; Türklerde Doğu Hunlar, Tabgaçlar, 

Göktürkler ve Uygurlar arasında görülmeye başlamıştır. Budizm’in en belirgin özelliği, 

tapınılacak üstün bir varlığa yer verilmemesidir. Budizm’in içerisinde her şeyin serbestçe 

incelenmesi, denenmesi söz konusudur. Budizm bu esaslara dayanması ile birlikte, bir öğreti 

veya felsefe niteliğinde olan bir dindir. Budizm’in temel inancında, ruh göçü vardır. Ruh 

göçü gereğince canlılar sonsuz mutluluğa ulaşıncaya dek ölümle birlikte değişik şekillerde 

birçok defa yeniden dünyaya gelmektedir (Artun, 2004). 

Budist mitolojisinin Türklerin hayvanlarla ilgili inançlarına etki ettiği görülmektedir. 

Özellikle fil sembolünün Türkler içerisinde anlam kazanmasında Budizm’in tesiri büyüktür. 

Nitekim, beyaz fil “Buda”yı temsil etmektedir. Boğa da “Buda”nın sesinin güçlülüğünü 

simgelemektedir (Çatalbaş, 2011). Türk destanlarında aslan figürleri ise daha çok Budizm’le 

birlikte görülmekle beraber, Altaylarda Pazırık kurganlarından çıkarılan eserler üzerinde 

aslan-grifon tasvirlerine rastlanması, bu hayvanın Türklerde daha erken devirlerden itibaren 

tanındığını göstermektedir (Eberhard, 2018). Aslan, Budist Türkler arasında ve sanatında 

bazen bir Tanrı bazen de hükümdarın kendisini ya da oturduğu tahtı simgeler. Budist Türk 

kültüründe ve diğer Budist inançlarda aslanın beyaz, kızıl, sarı ya da kara olarak 

düşünüldüğü de görülmektedir (Özkartal, 2012). 

2.1.4.6. Zerdüştçülük 

Zerdüşçülük; adını kurucusundan yani “Zerdüşt”ten almaktadır. “Zerdüşt” kelimesinin 

kökeni "Zaratustra"dır. Zarat (güzel) ve ustra (develer) kelimelerinin birleşiminden 

oluşmaktadır. Dolayısı ile “Zaratustra”; "güzel develere sahip olan" anlamına gelmektedir. 

Zerdüşçülük; Zerdüşt tarafından eski İran dininin reform edilmesi ile kurulmuştur. 

Zerdüşçülük; Hz. Ömer’in İran’ı fethetmesi ile İran’ın resmi dini olarak kabul edilmiştir ve 

hemen hemen millî dini hüviyetini almıştır. Orta Asya’ya ne zaman geldiği ile ilgili kesin 

bir bilgi yoktur. Fakat kültürel bakımdan ele alındığında, Türk uygarlıkları içerisinde etkili 



31 

 

bir inanç olduğu görülmektedir (Oymak, 2002). Örneğin; Zerdüşçülükte horoz ve cennet 

kuşu önemli bir konuma sahiptir. Bu hayvanlar Zerdüşçülükte güneş ve ateşin sembolü 

olarak kabul edilmektedir. Bahsi geçen sembollerin Türkleri de etkilediği görülmektedir 

(Çatalbaş, 2011). 

2.1.4.7. Hristiyanlık 

Hristiyanlık, Hristiyanlara mensup bir dindir. Hristiyanlar (Christiani),“Hristos” (Christ) ‘a 

bağlı olan, ona inanan insanlardır. Hristos (Christ) sözcüğü, İbranice “Mesih” sözcüğünün 

Yunancaya çevrilmiş halidir. Hristiyanlık tek Tanrı inancı çerçevesinde şekillenen bir din 

olmakla birlikte temelinde, insanların kurtarıcısı ve Tanrı’nın oğlu olan Hz. İsa (Hristos) ve 

haç yer almaktadır (Challaye, 2007). 

Türklerin ise Hristiyanlık ile tanışmalarının MS 2. Yüzyıla kadar gerilere gittiği rivayet 

edilmektedir. Orta Asya’ya ve Balkanlara gelen Türklere yönelik yoğunlaşan misyonerlik 

faaliyetlerinin, Orta Asya’da Nesturi Hristiyan misyonerleri eliyle yürütüldüğü 

görülmektedir. Bölgeye Nesturi Hristiyanların girişinin ticari faaliyetler yolu ile olduğu, 

ticari aktiviteleri için bölgeye gelen ve kendi dinlerini yaymaya çalışan bu insanlar aracılığı 

ile pek çok Türk’ün bu dini tanıyarak benimsediği belirtilmektedir (Baş, 2016). Bununla 

birlikte Türklerin Hristiyanlıktan etkilendiklerini görebilmek mümkündür. 

Hristiyanlık dininde resim sanatı ile Kutsal Kitap ressamlığı yaygındır ve sanatın önemli 

bir bölümünü oluşturmaktadır (Kaplan, 2017). Bu noktada, insan, hayvan gibi figüratif 

unsurlardan oluşan örneklere rastlanmaktadır. Hristiyan dininde hayvan figürleri, genellikle 

sembolik motifler halinde karşımıza çıkmaktadır. Hristiyanlığın kutsal kitabı İncil'de, en çok 

kuzu, koyun ve balık gibi sembollere rastlanılmıştır. Bunların dışında az da olsa at, aslan, 

deve, sığır (dana, öküz), domuz, köpek, tilki, kurt, eşek, keçi, horoz, karga, güvercin, yılan 

(karayılan, engerek yılanı), akrep, çekirge ve sinek gibi hayvanlar ile ejderha sembolleri de 

karşımıza çıkmaktadır. Bu hayvan sembollerinin bazılarının İncil’de yer alan sembolik 

ifadeleri şu şekildedir: Yılan aklı ve kötülüğü, koyun inananı, günahsız ve saf insanı, 

güvercin ise saflığı temsil etmektedir. Tüm İncillerde Tanrı’nın ruhunun bir güvercin 

şeklinde göklerden Hazreti İsa'nın üzerine indiği anlatılmaktadır. Bir diğer kutsal metinde 

yer alan ifadelerde, keçiler günahkâr insanları, koyunlar iyi insanları simgelemektedir. 

Bunların dışında yer alan başka bir ifade de köpek ve domuzun aşağılandıkları görülmektedir 

(Armutak, 2008). 



32 

 

2.1.4.8. İslamiyet 

İslamiyet güncelliğini koruyan ve birçok topluluk tarafından benimsenmiş evrensel bir 

dindir. Türkler, belli bir dönemden itibaren geleneksel dinlerinden yavaş yavaş kopmuş ve 

bahsi geçen bu evrensel dini yani İslamiyet’i benimsemeye başlamışlardır. Bu noktadan 

sonra Türklere ait geleneksel inançlarda yer alan birçok sembol ve motifin, İslamiyet inancı, 

kültürü, olguları ile kaynaştığı ve hayatiyetlerini devam ettirdikleri görülmektedir (Çatalbaş, 

2011).  

Dinî anlayış ve bazı durumlardaki tutuculuk nedeniyle hayvan figürlerinin mitolojik 

anlamda İslamiyet sonrası önem kaybına uğramıştır. Bu dönemde hayvan figürlerinin dinle 

çelişmeyen farklı yorumlarının ön plana çıktığı görülür. Özellikle türeyiş, yaradılış, 

Tanrısallık gibi özelliklerin hayvanlara atfedilmesine son verilmiştir.    

2.2. Atasözleri 

Bir dilin söz varlığı içinde yer alan atasözleri, bir toplumun bilgeliğini, deneyimlerini, dünya 

görüşünü ve anlatım gücünü yansıtan ve yüzyıllarca yaşayabilen sözlerdir (Aksan, 2020). 

Atasözleri; bir toplumun duygu, düşünce, kültür ve inanç yapısını, millî değerlerini, gelenek 

ve göreneklerini yansıtan, dil varlığını zenginleştiren kalıplaşmış ifadelerdir (Ekiz, 1994). 

Geçmişten günümüze ulaşan bu ifadeler yaşantı ve deneyimler sonucu ortaya çıkmış ve 

benzer durumlarda kullanılmaya başlanmıştır. Söyleyeni belli olmayan ve bu anlamda 

anonim özellik taşıyan atasözlerinin en temel özelliği öğüt verici nitelikte olmalarıdır. 

(Bulut, 2020). Olaya ve duruma göre ayrı bir ders verici niteliği bulunan atasözleri, gelecek 

nesillere aktarılan en büyük dil/ifade miraslarından biri olarak değerlendirilir. 

2.2.1. Atasözü Tanımları 

Uzun tecrübe ve deneyimler sonucu oluşan atasözleri; çoğunlukla bir tümce biçiminde 

oluşarak bir yargı anlatan, kimi zaman ölçü ve uyakla söyleyiş açısından daha etkili olmaya 

yönelen sözlerdir (Aksan, 2015). Atasözleri, birkaç kelimeden meydana gelen dağarcıklarına 

rağmen, büyük düşünceleri anlatmalarının yanında, çeşitli sebeplere bağlı olan 

değişmeleriyle de kültür, dil ve edebiyat hayatımızın vazgeçilmez bir parçalarıdır (Sakaoğlu, 

2005). Toplumun yaşayan kültürü olan, dile estetik değer ve zenginlik kazandıran atasözleri; 

dünyanın her dilinde var olup, atalarımızın çeşitli hayat deneyimlerinden edindikleri, 

düşünce ve inanışlarını, değer yargılarını, dünyaya bakışlarını, öğütlerini, yol gösterir 



33 

 

biçimde çoğu zaman metaforik olarak anlatarak kuşaktan kuşağa ulaşan toplumun ortak malı 

olan sözlerdir (Çelik, 2018). 

Atasözleri, bir milletin idealini yansıtan, millî özelliğe sahip, nesilden nesile aktarılan 

edebiyat örnekleri veya hayatın çeşitli konularıyla ilgili ibret veya öğüt verici özlü sözlerdir 

(Altaylı, 2010). Atasözleri; atalarımızın, uzun denemelere dayanan yargılarını genel kural, 

bilgece düşünce ya da öğüt olarak düsturlaştıran ve kalıplaşmış biçimleri bulunan kamuca 

benimsenmiş özsözlerdir (Aksoy, 2016). Tanımlamalardan da anlaşılacağı üzere atasözleri; 

geçmişten günümüze miras kalan, uzun yaşantıların ve çeşitli deneyimlerin sonucu ortaya 

çıkan dilsel ifadelerdir. Bu ifadeler, millî değerleri ve idealleri gelecek nesillere aktarmanın 

önemli araçlarıdır. Atasözleri, kıssadan hisse niteliği taşıyan özlü anlatım araçlarıdır.  

2.2.2. Atasözlerinin Özellikleri 

Toplumların yıllardır benimsediği, ataların hayat tecrübelerine, duygu ve düşüncelerine 

dayanan atasözleri; belirli kurallar dâhilinde oluşmuştur. Kalıp şeklinde bulunan bu sözler 

biçim ve yapı özelliklerine göre sınıflandırılmaktadır. Atasözlerinin oluşmasında etkili olan 

ve onları diğer kalıp ifadelerden ayıran başlıca özellikler şöyledir (Bulut, 2020): 

1. Atasözleri kalıplaşmış ifadelerdir. Dolayısıyla sözcüklerin yeri değiştirilemez, 

yerlerine yakın anlamlı, eş anlamlı ifadeler getirilemez. “İki kere iki dört eder.” ifadesi 

yerine “Dört kere dört on altı eder.” ifadesi kullanılamaz. 

2. Atasözleri kısa ve özlü sözlerdir. Gereksiz kelime ve yinelemelerden kaçınılır. “Dost 

acı söyler.” “Ağız yer, yüz utanır.” “Uçan kuş aç kalmaz.” “Marifet iltifata tabidir.” 

3. Atasözlerinin çoğu mecaz anlam taşır. Anlatımda benzetmelerden yararlanılır. 

“Minareyi çalan kılıfını hazırlar” “Ağaç yaşken eğilir.” “Sakla samanı gelir zamanı.” 

4. Bazı atasözlerinde kelimeler gerçek anlamında kullanılır. Benzetmeye gerek kalmaz. 

Cümleden ilk çıkarılan anlam doğrudur. “Bugünün işini yarına bırakma.” “Dost bin ise az, 

düşman bir ise çoktur.” 

5. Bazı atasözleri benzer anlam taşımaktadır. Aynı konu ile ilgili farklı kurulan 

ifadelerdir. “Derdini söylemeyen derman bulamaz.” “Ağlamayan çocuğa meme vermezler.” 

6. Atasözleri ahenkli ve coşkulu anlatım biçimleridir. Söyleyişi etkili kılmak amacıyla 

söz uyumlarına dikkat edilir. “Düğün el ile, harman yel ile…” “Gönülsüz yenen aş ya karın 

ağrıtır ya baş.” 



34 

 

2.2.3. Türk Dili ve Kültüründe Atasözü 

Dil insanlar arasında iletişimi sağlayan aynı zamanda toplumun kültürel değerlerini taşıyarak 

millet olma bilincini devam ettiren bir araç, kendi içerisinde kuralları olan bir sistemler 

bütünüdür (Akay Ahmed ve Fişekçioğlu, 2019). Dil insanlar arasında iletişimi sağlarken 

bünyesinde yeşerdiği topluluk ile birlikte gelişmektedir.  Aynı zamanda dil toplumun 

kültüründen de etkilenmektedir. Yani dil aynı zamanda kültür ile de doğrudan karşılıklı bir 

etkileşim içerisindedir. Kültür açısından dili tanımlamak gerekirse her kültürün kendi 

kimliğini yansıtan bir dili vardır. Bu kimlik tarihsel bir süreçte toplumsal tüm birikimlerden 

oluşur (Akay Ahmed ve Fişekçioğlu, 2019). Dili etkileyen kültürel birikimlerin başında 

toplumun içtimai müktesebatını teşkil eden atasözleri gelmektedir.   

   Tarihin her döneminde, duygu ve düşünceleri ifade etmeye yarayan, anlatımı daha canlı 

ve etkili kılan ifadeler kullanılmıştır. Bu ifadelerden biri de atasözleridir. Atasözleri köklü 

Türk dilinin zenginliğini oluşturan temel unsurların başında gelmektedir. En eski Türk 

kaynaklarında dahi sıklıkla karşılaşılan atasözleri, Türklerin yaşantı ve tecrübelerini gelecek 

nesillere aktarmalarına olanak sağlamıştır (Bozkurt, 2012). 

     Türk kültüründe atasözlerine ilk olarak Orhun Abideleri’nde rastlanmaktadır. Orhun 

Abideleri, en eski yazılı kaynak olması nedeniyle Türk kültürü açısından büyük önem 

sahiptir. Göktürk Devleti döneminde yazılan bu eserde bugün dahi kullanılan atasözlerinin 

temelleri bulunmaktadır (Ergin, 2015). Atasözlerini içeren bir diğer önemli eser olan Divanü 

Lûgat-it Türk, Kaşgarlı Mahmut tarafından yazılmış olup Türk dilinin bilinen en eski 

sözlüğüdür. Sözlük özelliği yanı sıra destan, şiir, atasözü, ninni, fıkra gibi terimleri de 

kapsayan bu eser, günümüz dil hazinesinin oluşmasında büyük öneme sahiptir (İlhan, 2008). 

Atasözleri için önemli bir kaynak olan Divanü Lûgat-it Türk'te atasözleri terimi, Arapça 

“mesel”, Türkçe “sav” sözcükleriyle karşılık bulmuştur. Divan edebiyatında ve Osmanlıca' 

da atasözü kavramı için “mesel” ya da “darb-ı mesel” ve çoğul şekli olan “durub-i emsal” 

kullanılmıştır. Bugün ise Türkçede yaklaşık yüz yılı aşkın süredir atalar sözü ya da 

çoğunlukla atasözü/ atasözleri kavramı kullanılmaktadır” (Aksoy, 2016). 

Oğuz Türklerinin gelenek, görenek, kültür ve yaşayış tarzlarının anlatıldığı Dede Korkut 

Hikâyeleri, baştan sona ve atasözlerinden oluşan bir eserdir. Yaklaşık olarak 15. yüzyılda 

yazıya geçirilen bu eserde hem nazım hem de nesir birlikte kullanılmaktadır. İçerisinde on 

iki hikâye bulunan Dede Korkut kitabının bugün elimizde iki yazma nüshası vardır (Gül, 



35 

 

2008). Hikâyelerin giriş bölümünden itibaren ifadeler, çeşitli söz kalıpları şeklinde 

oluşmaktadır. Bu söz kalıpları günümüzde kullanılan atasözlerinin temellerini 

oluşturmaktadır (Ergin, 2015). 

13. yüzyıla gelindiğinde mesnevi, gazel gibi türlerde kullanılmaya başlanan atasözleri, 

dile yeni bir soluk ve ahenk getirmiş ve millî duyguları canlandırmada önemli bir araç haline 

gelmişlerdir. Çoğu zaman İran edebiyatının klişeleşmiş mazmun ve kaidelerinden imtina 

eden şairler için kaynak olmuş, eserlere sadelik, yerlilik ve millilik kazandırmıştır (Karacan, 

1998). Atasözlerinin oluşturduğu bu etki 15. yüzyıl Divan şiirinde de kendini göstermiş; 

birçok şair tarafından mecaza yöneliş, kelimeleri başka anlamlarla buluşturma akımı 

başlamıştır. Arapça ve Farsça etkisinin arttığı bu dönemde atasözleri üzerinde yabancı 

kelimelerin etkisi görülmüş ve kullanılan Türkçe kelime sayısı ciddi oranlarda azalmıştır. 

17. yüzyıla gelindiğinde yabancı etkisi yerini tekrar millileşmeye bırakmış ve eserlerde 

öze dönüş başlamıştır. Bu döneme öncülük eden iki önemli isim Nabi ve Sabit olmuştur. 

Eserlerinde millî duyguları hâkim kılan halk söyleyişlerine yer veren bu şairler, sıklıkla 

atasözlerine başvurmuşlardır. Günümüz tarihine gelindiğinde ise bu alanla ile ilgili önemli 

derlemeler yapan ve atasözlerini bilimsel dayanaklar ile açıklayan çalışmalar yapılmıştır ve 

yapılmaya devam etmektedir (Bulut, 2020).  

2.3. Atasözlerinde Hayvan Figürü 

İnsanın varoluşundan itibaren en çok etkileşim içinde olduğu varlıklar hayvanlardır. Eski 

devirlerde insanlar ilk olarak, en temel gereksinimleri olan yiyecek arayışına girmişler ve 

bunun sonucunda avcılık faaliyetlerini keşfetmişlerdir. Önce çeşitli av aletleri geliştirmişler, 

sonrasında ise avlandıkları hayvanların etlerini çiğ olarak tüketmeye başlamışlardır. Ateşin 

bulunmasıyla birlikte insanlar hem ısınma ihtiyaçlarını gidermiş hem de eti pişirmeyi 

öğrenmişlerdir. Ayrıca avladıkları hayvanların derisinden kıyafetler yaparak bedenlerini 

soğuktan ve dış etkenlerden korumuşlardır. Yerleşik hayata geçildikten sonra tarımla 

uğraşmaya başlayan insanlar özellikle at, eşek, inek gibi hayvanların gücünden 

yararlanmışlar, tekerleği icat edip at arabasını kullanmışlar, güvercinleri eğitip haberleşmeyi 

sağlamışlardır (Bulut, 2020).  

Bireysellikten çıkıp uygarlık boyutuna geçildiğinde her topluluk kendi varlığını 

temsilen belirli simgeler oluşturma ihtiyacı duymuştur. Gücü ve bağımsızlığı gösteren bu 

simgeler genellikle kurt, geyik, kartal, aslan, kaplan, boğa gibi hayvanlardan oluşmaktadır. 



36 

 

Hatta mitler, efsanevi hayvanlar üzerine kurulmuştur (Solmaz, 2022). Mısır mitolojisindeki 

Phoenix, İran mitolojisindeki Simurg ve Hint mitolojisindeki Garuda’nın Arap ve İslam 

kültüründeki yansıması Anka ya da Zümrüdüanka olmuştur. Aynı benzerlikleri gösteren 

Karakuş ise Türk kültürü ve mitolojisine aittir (Çoruhlu, 2019a).  

Bulunulan coğrafya, inanç ve değerler sistemi de hayvan motifinin toplumsal alanda 

şekillenmesinde önemli rol oynamıştır. Örneğin Türk toplumu açısından Göktürk Türeyiş 

Destanı’nda görülen kurt motifi, tuğlar ve bayrakların tepesinde yer alma yoluyla bir devlet 

sembolü olmuştur. Bunun yanında kurt, rehber ve kurtarıcı işlevinde karşımıza çıkmaktadır 

(Ögel, 2020b). Yıldırım Bayezid ile Timur arasında yapılan Ankara Savaşı’nın 

kaybedilmesinde hesap edilmeyen tek nokta Timur’un getirdiği filler olmuştur. Türkler 

coğrafyası bakımından kurda ne kadar aşina ise file de o kadar yabancıdır. Bu yüzden 

Türkler için fil bir sembol niteliği taşımamaktadır. Bir başka örnek ise domuzdur. İslam 

dininde haram kılınan domuz, Türk toplumu için özel bir anlam ifade etmemekle birlikte söz 

varlığı içinde de genelde kullanılmamaktadır. Toplumların hayvanlara yüklediği anlamlar 

kendi kültürel ve sosyal değerlerinin belirlediği sınırlar dâhilinde görülmektedir (Parsıl, 

2021). Bu da tarihi yorumlamada göz önünde bulundurulması gereken önemli bir husustur. 

Atalar mirası olarak kabul edilen atasözleri; geçmişten günümüze gelen, farklı 

deneyimlerin belirli kalıplar şeklinde aktarıldığı dilsel ve kültürel değerlerdir. Toplumsal 

olayların ve tabiattan elde ettiği unsurların etkisiyle şekillenen bu özlü sözlerin amacı her 

zaman az sözle çok şey anlatmaktır (Selimler, 2022). Bu anlamda hayvanlar her zaman 

doğada insanın işini kolaylaştıran unsurlar olmuştur. Zira hayvanlar, insanın doğada en çok 

etkileşim içinde bulunduğu canlıdır. Dolayısıyla duygu ve düşünceleri aktarmada en etkili 

yol başka bir canlının şeklinden ve hareketlerinden benzetmeler ve mecazlar kurarak 

yararlanmaktır. Bu nedenle atasözleri; duygu ve düşünceleri, günlük yaşantı ve deneyimleri 

aktarırken sıklıkla hayvanlara başvurmaktadır. Bulunulan coğrafyanın ve millî unsurların 

etkisiyle seçilen hayvan motifleri bulunduğu toplumun kültürünün de birer aynası 

olmaktadır (Erginer, 2010).  

Atasözleri ve kullanımlarında hayvanlar vahşi ve evcil hayvanlar olarak iki grupta ele 

alınmaktadır. Vahşi hayvanlar, genellikle saldırgan ve korkutucu doğalar sebebiyle 

kullanıldığı atasözlerinde ‘gücü, özgürlüğü, bağımsızlığı ve hâkimiyeti’ temsil etmektedir. 

Tarihte her topluluk varlığını güçlü sembollerle pekiştirmek ve benimsetmek ihtiyacı 



37 

 

duymuştur. Bu nedenle ‘aslan, kaplan, boğa, kurt, kartal’ gibi temsilleri bayraklarında ve 

armalarında sıklıkla kullanmışlar, devlet adamlarını bu hayvanların özellikleriyle 

bağdaştırmışlardır. Evcil hayvanlar ise günlük hayatta her zaman karşılaşılan, en çok 

etkileşim kurulan hayvanlardır bu nedenle korku veren, tehdit eden bir unsur olarak 

algılanmazlar. Dolayısıyla atasözü kullanımlarında gücü simgeleyen bir anlamları 

olmamakla birlikte genelde fiziksel görünüşleri ve hareketleri ile ilgili söylemler 

bulunmaktadır (Beşen-Delice, 2022).  

Örneğin, “Ak koyunun kara kuzusu da olur.” atasözü bu duruma örnektir. Koyunun dış 

görünüşünden ve yavrulama özelliğinden yola çıkılarak, her zaman iyi olan iyi sonuç 

vermeyebilir, kötü çıkması da muhtemeldir anlamı verilmek istenmektedir. Ayrıca 

insanların birbirlerini eleştirdiği ya da karşısındakine açıkça söylemeye çekindiği duygu ve 

düşünceleri ifade ederken hayvanlara başvurarak onları argolaştırdığı da görülmektedir. 

Örneğin “Eşek hoş laftan ne anlar” atasözü eşeği kaba, incelikten anlamayan, görgüsüz ve 

bilgisiz kimseleri ifade etmede kullanılan bir argodur. 

Orta Asya’dan günümüze kadar uzanan Türk kültürü, zengin bir söz varlığına sahiptir. 

Ataların emaneti sayılan ve yol gösterici nitelikte olan atasözleri, söz varlığının en eski ve 

canlı örneğidir. Doğayla, toplumla, inançla ve geleneklerle şekillenen Türk kültüründe, 

konargöçer yaşam şartları nedeniyle hayvanlarla sürekli bir etkileşim içinde olunduğu 

bilinmektedir. Öyle ki tarih kaynaklarında atı evcilleştiren ilk topluluğunun Türkler olduğu 

söylenmektedir (Sertkaya, 1995). Atın evcilleştirilmesiyle birlikte topluluklar kültürel 

anlamda gelişmeye başlamış ve birbirleriyle olan ilişkileri ivme kazanmıştır.  

At, Türk kültüründe savaşçı ruhun, gücün ve bağımsızlığın sembolü olmuş ve adeta 

bedenin ayrılmaz bir parçası olarak görülmüştür. Eski bir atasözü olan ‘At, avrat, silah ödünç 

verilmez’ ifadesi Türk toplumunun bağlı bulunduğu değerleri göstermek adına söylenmiş 

bir sözdür. Türk-İslam anlayışına göre bu üç unsurun ödünç verilmesi söz konusu dahi 

değildir. At dışında yine birçok hayvan Türk kültüründe kendine yer edinmeyi başarmıştır. 

Öyle ki; İslamiyet öncesi dönemde güneş yılı esaslı 12 Hayvanlı Türk Takvimi kullanılmış 

ve her yıl başka bir hayvan adıyla anılmıştır. Gelecek her yılın belirlenen hayvanın 

özelliklerine göre şekilleneceğine inanan Türkler, takvimde yer alan hayvanlardan hareketle 

çeşitli kehanetlerde bulunmuşlardır (Özavşar, 2019).  



38 

 

Örneğin o yıl sığır yılı ise savaşların çok olacağına, balık yılı ise yağmurun çok 

yağacağına, bu yüzden bolluk ve bereket getireceğine inanmışlardır. Takvimde yer alan 

diğer hayvanlar ise şöyledir: Sıçan, pars, tavşan, yılan, at, koyun, maymun, tavuk, köpek ve 

domuz. Atasözlerinde kullanılan çeşitli hayvan motifleri üzerinden bu örnekleri arttırmak 

mümkündür. Örneğin “Havlayan köpek ısırmaz.” atasözü, köpeğin fiziksel özelliklerinden 

ve davranışlarından yararlanarak kurulmuş bir benzetmedir. Burada anlam, çok fazla bağırıp 

çağıran kimselerin eylemli bir saldırıda bulunmayacağıdır. Ya da “Sürüden ayrılan koyunu 

kurt kapar.” atasözü yine belirli bir gerçekliğe dayanmaktadır. Başkasına yem olmama 

gayreti hayvanlar açısından gerçek anlamda bir olguyken, insanlar açısından ise ortak 

yapılan işten ayrılıp tek başına işe koyulanların karşılaşılan durumlara karşı desteksiz ve 

savunmasız kalması halini anlatmaktadır. 

Türk tarihinde sözlü kültür, toplumsal hayatta yaşanan münasebetler neticesinde 

şekillenmiştir. Günlük hayatta en çok karşılaşılan unsur hayvanlardır ve her türlü duygu ve 

düşünceyi aktarmada insanlara kolaylık sağlamışlardır. Özellikle bozkır kültürüyle yetişen 

Türk toplumu için hayvan, medeniyete giden yolda önemli bir faktör olmuştur. Atasözleri 

bu durumu kanıtlar niteliktedir. Zira atalar kültünü benimseyen, köklerine sıkı sıkıya bağlı 

olan ve özünü kaybetmeyen Türk toplumu, başından geçen her durumda hayvanlara ve 

onların bıraktığı etkilere başvurmuştur (İnce, 2015). Hem olumlu hem de olumsuz 

anlamlarda kullanılan ata yadigârı bu sözler, bulunulan etkileşimin en canlı örneğidir ve öz 

kültürün izlerini taşımaktadır. Bu sayede millî olma ülküsü kendi öz değerleri ve öz benliği 

etrafında şekillenmekte ve nesiller boyu devam etmektedir. 

Geçmişten günümüze, insanlar ile hayvanlar arasındaki ilişki tarihe yön veren önemli 

bir unsur olmuştur. Bu ilişki, insanların yaşamsal faaliyetlerinin gerçekleştirilmesinden 

iletişimsel becerilerin şekillenmesine, duygu ve düşünce yapılarının aktarılmasına kadar 

birçok alanda etkisini göstermiştir. İnsanların yaşantı ve deneyimleri sonucu ortaya çıkan ve 

sözlü kültür ögeleri olan atasözleri; insanı konu alan her durumdan beslenmekte, bu 

durumlar etrafında şekillenmektedir (Karaman, 2017). Bu anlamda hayvan motifinin 

atasözlerine konu olması kaçınılmazdır. Zira insan fıtratına en yakın varlık hayvanlardır. 

Toplumsal rollerin, gözlenebilen gerçeklerin yanı sıra insanlar; birbirlerine 

söyleyemedikleri, itiraf edemedikleri ya da eleştiremedikleri yönleri hayvanlara yükledikleri 

çeşitli anlamlar ile dile getirmektedir. Atasözlerinin bu duruma örnek ifadeler olduğu 

söylenebilir. 



39 

 

2.4. İlgili Araştırmalar 

Lee (2023) tarafından yapılan ve Kore ve Türk kültüründe bulunan hayvan atasözlerinin 

ifade yöntemi ve içerisindeki farklılıklar- benzerlikler açısından incelemeyi amaçlayan 

çalışmada; her bir hayvan için Korece ve Türkçe ortak imgeler ve ortak imgelerin ötesinde 

hayvanın atasözlerinde nasıl ifade edildiği ortaya konmuş, Korece ve Türkçe atasözlerinde 

benzer olarak, insanlara yakın olan hayvanların aynı olduğu ve ortak anlayışı taşıdığı tespit 

edilmiştir. Araştırmada; coğrafik, kültürel, inançsal ve geleneksel farklılıkların atasözlerinde 

bazı hayvanlara daha fazla ağırlık verilmesine neden olduğu da saptanmıştır.  

Beşen-Delice (2022) tarafından yapılan ve Azerbaycan Türkçesinde kullanılan hayvan 

adlarına yüklenen olumlu ve olumsuz anlamları belirlenmeyi hedefleyen çalışmada; kendi 

anlamı dışında başka bir anlamı karşılamak için kullanılan hayvan adı göndergesinin hangi 

özelliğinin bu yeni anlam için referans noktası alındığı hakkında bir kanaate ulaşmak 

istenmiştir. Çalışmada Azerbaycan Türkçesinin açıklamalı sözlüklerindeki bütün hayvan 

adları belirlenmiş ve bunlardan kendi anlamı dışında başka anlam ya da anlamlar yüklenmiş 

olanlar bu anlamlara göre sınıflandırılmıştır. Yine atasözlerini konu alan sözlüklerde hayvan 

adları geçen atasözleri, o hayvan adının hangi gösterilene işaret ettiğine göre 

değerlendirilerek çalışmaya dâhil edilmiştir. Bu verilere göre hayvan adları, olumlu ve 

olumsuz anlam yüklenenler olmak üzere iki ana başlık altında alt başlıklara bölünerek 

incelenmiştir. 

Alptekin (2021) tarafından yapılan ve Türk destanlarında hayvan sembolizmi 

çerçevesinde “Deve” figürünün incelendiği çalışmada; diğer kavimler gibi Türk boyları 

arasında ongun kabul edilen hayvanlarla ilgili olarak İslamiyet’in kabulünden önceki ve 

sonraki dönemlerde hayvan ata veya hayvan ana motifi kültürel hayatta yansıdığı, devenin 

hayvan ata olarak benimsenmesinde Türk kavim ve boylarının menşeleri ile hükümdar ve 

hükümdar sülalesinin menşeleriyle ilgili olan efsaneler etkili olduğu, devenin mitik 

dönemden beri kültür hayatımızda önemli bir sembol olduğu tespit edilmiştir.  

Parsıl (2021) tarafından yapılan ve Türk destanlarında çeşitli simgesel anlamlara sahip 

olan hayvan imgesinin 1950’den günümüze Türk resim sanatı içerisinde eser veren 

sanatçıların eserleri analiz edilerek, sanatsal bir anlatım biçim ve içeriği bağlamında 

incelemeyi amaçlayan çalışmada; öncelikle mit, mitos, mitoloji, mitoloji ve efsane, Türk 

mitolojisi, Türklerde hayvan simge ve sembollerinin oluşumunda etkili olan dinler, Türk 



40 

 

destanlarında yer alan hayvan simge ve sembolleri, Türk destanlarında yer alan renkler 

incelenmiştir. Daha sonra, 1950-2020 yılları arasında, Türk resim sanatında Türk 

destanlarında hayvan simge ve sembollerini resimlerinde kullanan sanatçılar ve yapıtları 

incelenmiştir.  Araştırma sonucunda, söz konusu sanatçıların konu kapsamına giren eser 

örneklerinde, esin kaynağını Türk destanlarından aldığı anlaşılan hayvan simge ve 

sembollerini hem simge ve sembol hem de plastik olarak bir ifade aracı olarak kullandıkları 

tespit edilmiştir. 

Bulut (2020) tarafından yapılan ve dil ve kültür bağlamında Almanca ve Türkçede 

hayvan adları içeren ve atasözlerini incelemeyi ve anlamsal olarak karşılaştırmayı 

amaçlayan çalışmada; atasözlerinin kökenleri hakkında kültürel bir alt yapı oluşturulmaya 

çalışılmış, kültürün evrensel gerçekliği olup olmadığı sorusuna cevap aranmıştır. Çalışmada, 

Türk ve Alman kültüründe hayvan adları içeren ifadelerin bir kısmında birebir eşdeğerlikler 

olduğu; ayrı hayvan adıyla oluşup aynı anlama gelen atasözlerinin yanı sıra karşılığı 

bulunamayan ifadelerin de mevcut olduğu tespit edilmiştir. 

Kurucu (2020) tarafından yapılan ve Türk dili ve edebiyatı açısından atasözlerinin 

önemini vurgulamayı ve atasözlerinde hayvanlara yüklenen duygu durumlarını belirlemeyi 

amaçlayan çalışmanın giriş bölümünde atasözlerinin kaynakları, Türk edebiyatında 

atasözlerinin oluşumu, Türk kültüründeki önemi ve hayvanlarla kurulan atasözlerinin Türk 

kültür dünyasındaki yeri açıklanmıştır. Çalışmanın birinci bölümünde Kosova Türkleri ve 

Türkçesine, ikinci bölümde Türk kültüründe hayvan kavramına ve bu hayvanlara yüklenen 

anlamlara yer verilmiştir. Hayvan adları dokuz başlık altında toplanmıştır: Evcil hayvanlar, 

vahşi hayvanlar, kuşlar, böcekler, sürüngenler, yumuşakçalar, eklem bacaklılar, kurbağa ve 

balık. Türkiye’de standart dilde atasözlerinde kullanılan hayvan adları, Türkiye bölge 

ağızlarında ve Kosova Türkçesinde atasözlerinde kullanılan hayvan adları alfabetik olarak 

sıralanmış ve sonuç bölümünde tablolarla ilgili hayvanlara ait sayısal veriler gösterilmiştir. 

Ezer-Yeşilova (2019) tarafından yapılan ve Türk destanlarında yer alan hayvan 

figürlerini simge ve sembol bağlamında değerlendirmeyi amaçlayan çalışmada; Türk 

mitolojisi ve Türk destanlarında yer alan hayvan sembolleri üzerinde durulmuş, mevcut 

hayvan sembolleri, çağdaş Türk sanatçıların çalışmaları ile Türk mitolojisi, Türk tarihi ile 

sanatçıların özgün yorumları ve plastik yaklaşımları ele alınarak incelenmiştir. Araştırmada 

Türk mitolojisi içerisindeki hayvan simge ve sembolleri; öz kültür, öz tarih ve sanat tarihi 



41 

 

ile ilişkilendirilerek irdelenmiş; bireyin bilişsel, psikomotor ve duyuşsal davranış gelişimine 

büyük bir katkısı olan sanat eğitiminin millî değerlerle ilişkili bir şekilde planlanması 

gerektiği önerilmiştir. Araştırmada, Türk mitolojisinin ve içindeki sembolik ifadelerin teorik 

ve uygulamalı olarak plastik sanatlar eğitimi içerisinde yer alması önerilmiştir.  

Özavşar (2019) tarafından yapılan ve atasözlerinde kullanılan hayvan isimlerinin 

yüklendikleri duygu değerini, sözlükler bağlamında karşılaştırmalı olarak ele almayı 

amaçlayan çalışmada;  olumlu duygu değeri kazanan hayvan adlarının aslan, at, karınca, 

keklik, kumru, şahin olduğu; olumsuz duygu değeri kazanan hayvan adlarının ise akrep, ayı, 

balık, ceylan, eşek, fare, hindi, kaplumbağa, karga, katır, keçi, kedi, köpek, kurbağa, domuz, 

deve kuşu, leylek, manda, maymun, ördek, öküz, sinek, tavşan, tavuk, tilki, yılan olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır.  

Demir ve Demir (2017) tarafından yapılan ve atasözleri ile mitolojik düşüncenin ilgisi 

bakımından Türk kültüründe bazı hayvanların konu alındığı çalışmada; TDK’nin Atasözleri 

ve Deyimler Sözlüğü’nün veri tabanında bulunan 2396 adet atasözü taranmış, 554 tane 

atasözünde adı geçen hayvanlar mitolojik bağlamına göre incelenerek at, kurt, inek-öküz 

(boğa), yılan, it/köpek, domuz, aslan, ayı, fare/sıçan, koyun/koç, tavuk/horoz, deve ve keçi 

Türk destanlarındaki yerine göre atasözlerinde kullanım şekli araştırılmıştır. Araştırmada; 

bazı hayvan adlarının, atasözlerinde mitolojik kökenine bağlı olumlu/olumsuz anlamlarda 

kullanılırken bazı hayvan adlarının da mitolojik kökeninden uzak işlevsel özelliklerine göre 

kullanıldığı tespit edilmiştir. 

Tansü ve Güvenç (2015) tarafından yapılan ve eski Türk destanlarında hayvan 

motiflerini işleyen çalışmada; Türk kültüründe çok fazla karşımıza çıkmasa bile Türk 

destanlarında önemli bir yere sahip olan ve Türklerin başka kültürlerden aldığı Anka, 

Garuda, Grifon, Simurg gibi hayvanlar incelenmiştir. Ayrıca Türk kültürü ve mitolojisi için 

çok önemli ve bir bakıma Türklerin simgesi olan kurt, kartal, at ve geyik gibi hayvanların da 

kapsama alındığı çalışmada; bütün hayvanların Türkler için kutsal sayıldığı ve özellikle at, 

kaplan, kurt, aslan gibi hayvanların bolluk, bereket ve refahı temsil ettiği tespit edilmiştir.  

Düşmez (2014) tarafından yapılan ve Türkiye Türkçesi bölge ağızlarında içinde hayvan 

adı geçen atasözlerinin eşdizimililik, karşıtdizimlilik ve seçimlik ögeler bakımından 

inceleyerek Türk kültüründe, Türk bilişsel yapısında hayvanların yerini belirlemeyi ve 

ortaya çıkan kavram profillerini göstermeyi amaçlayan çalışmada; Türkiye Türkçesi bölge 



42 

 

ağızlarında içinde hayvan adı geçen atasözleri sıralanmış, hayvan adlarıyla ilgili 

kökenbilgisel bilgiler verilmiş ve incelenen atasözlerinde hayvan adlarının kullanım 

sıklıkları belirlenmiştir. Bu atasözleri daha sonra eşdizimlilik, karşıtdizimlilik ve seçimlik 

öge bakımından incelenip sınıflandırılmıştır. Kavram profilleri hakkında açıklama 

yapıldıktan sonra belirlenen kavram profilleri şekillerle görselleştirilmiştir. Değerlendirme 

ve sonuç bölümünde elde edilen bulgular sıralanmış, gerekli görülen yerlerde tablolar ve 

şekillerden yararlanılarak yorumlar yapılmıştır. 

Çatalbaş (2011) tarafından yapılan ve Türklerde hayvan sembolizmi ve din ilişkisini 

ortaya koymayı amaçlayan çalışmada; özellikle at, kartal, kurt, koç ve koyun gibi 

hayvanların birer sembol haline geldikleri, arslan, simurg, garuda, ejderha gibi mitolojik olan 

ve olmayan bir kısım hayvanların ise büyük oranda yabancı kökenli olmakla birlikte, Türk 

inançlarında yaygın olarak kullanıldıkları, hayvan sembollerinin İslamiyet’ten önceki 

devrede Şamanizm, gök, yer, su, atalar tasavvurlarıyla ilgili olarak oluştuğu; aynı 

sembollerin Taoizm, Maniheizm ve Budizm’i kabul eden çeşitli Türk topluluklarında yeni 

inançların getirdiği sembollerle birleştiği ve benzeri durum İslamiyet’ten sonra da kısmen 

söz konusu olduğu tespit edilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

 

BÖLÜM III: YÖNTEM 

3.1. Araştırma Modeli 

Bu çalışma, nitel bir araştırma olarak tasarlanmıştır. Nitel araştırma “gözlem, görüşme veya 

doküman incelemesi” gibi nitel veri toplama yöntemlerinin kullanıldığı, olguların ve 

olayların doğal ortamda gerçekçi ve bütüncül bir biçimde ortaya konmasına yönelik nitel bir 

sürecin izlendiği bir araştırma türüdür (Yıldırım ve Şimşek, 2021). Nitel araştırma, 

disiplinler arası bütüncül bir bakış açısını esas alarak, araştırma problemini yorumlayıcı bir 

yaklaşımla incelemeyi benimseyen bir yöntemdir. Üzerinde araştırma yapılan olgu ve 

olaylar kendi bağlamında ele alınarak, insanların onlara yükledikleri anlamlar açısından 

yorumlanır (Altunışık, Coşkun, Bayraktaroğlu ve Yıldırım, 2010). 

Nitel araştırmalar, araştırmanın tasarlanması ve gerçekleştirilmesinde araştırmacıya 

esneklik sağlamakta ve araştırmanın her aşamasında duruma göre yeni yol, yöntem ve 

yaklaşımlar geliştirme/değiştirme olanağı sunmaktadır. Ayrıca nitel araştırmaların keşfedici 

ve tümevarımcı özellikleri bulunmaktadır (Neuman, 2022). Veri analizi açısından 

yorumlayıcı özellikleri bulunan nitel araştırmalarda sonuçları genelleme kaygısı güdülmez 

ve esnek yapısı nedeniyle araştırma tasarımının oluşturulması ve araştırmanın 

gerçekleştirilmesi süreci kolaylaşır (Karataş, 2017). İfade edilen nedenler, bu çalışmada nitel 

yöntemin tercih edilme nedenleridir. 

Tarih bağlantılı araştırmalar genellikle geçmişte yer almış bir görüş, bir akım, bir olay, 

bir olgu ya da bir kuruma yönelik araştırmaları kapsamaktadır. Tarih bağlantılı 

araştırmalarda konuyla ilgili dokümanların ve kayıtların incelenmesi esastır. Geçmişi 

anlatan kayıtlar, kitaplar, dergiler, gazeteler, mektuplar, makaleler, romanlar, popüler 

kaynaklar ve kültür dokümanları tek tek ya da bütün halde bu tür araştırmaların kapsamında 

yer alır. Araştırmacının bu dokümanları anlaması yorumsal bir bakış açısı gerektirmektedir 

(Denzin, 2018; Kırışoğlu, 2009). Bu çalışmada Türk destanları ve atasözleri kaynaklar 

incelenerek yorumlandığı için çalışma nitel araştırma olarak tasarlanmıştır. Buradan yola 

çıkarak, nitel olarak tasarlanmış olan araştırmada doküman analizi yöntemi esas alınmış; 

konu ile ilgili kaynaklar incelenerek, sınıflandırılarak ve yorumlanarak araştırma süreci 

tamamlanmıştır. 



44 

 

3.2. Veri Toplama Araçları 

Doküman incelemesi yönteminin uygulandığı bu çalışmada, tezin kuramsal çerçevesini 

oluşturmak, destanlar ve teze konu hayvanlar hakkında ayrıntılı bilgiler vermek ve 

hayvanların destanlardaki işlenişini/ilişkisini açıklayabilmek amacıyla ana 

dokümanlar/kaynaklar olarak  Bahattin Ögel’in “Türk Mitolojisi I-II.”, “İslamiyet’ten önce 

Türk Kültür Tarihi” ve “Büyük Hun İmparatorluğu Tarihi I-II”;  İbrahim Kafesoğlu’nun 

“Eski Türk Dini”, “Türk Millî Kültürü”, “Umumi Türk Tarihi Hakkında Tespitler”; 

Saadettin Yağmur Gömeç’in “Türk Destanlarına Giriş”; Ziya Gökalp’in “Türk Töresi”; 

Yaşar Çoruhlu’nun “Türk Mitolojisinin Kısa Tarihi”, “Türk Sanatında Hayvan 

Sembolizmi”, “Eski Türklerin Kutsal Mezarları Kurganlar” ve “Türk Mitolojisinin Ana 

Hatları; Pertev Naili Boratav’ın, “Türk Mitolojisi”; Ali Öztürk’ün “Çağların İçinden Türk 

Destanları” ile Ali Duymaz’ın “Türk Destanları” adlı eserler kullanılmıştır.   

Bu çalışmada, destanlarda geçen hayvan figürlerinin atasözlerinde nasıl yer aldığını 

belirlemek için ise ana dokümanlar/kaynaklar olarak; Ömer Asım Aksoy’un “Atasözleri ve 

Deyimler Sözlüğü”; Mustafa S. Kaçalin’in “Bölge Ağızlarında Atasözleri ve Deyimler”; 

Mehmet Hengirmen’in “Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü” ile Metin Yurtbaşı’nın 

“Sınıflandırılmış Atasözleri Sözlüğü” adlı eserler kullanılmıştır.  

Ayrıca konuyla ilgili çeşitli kitap, makale, tez, bildiri ile diğer birçok yazılı ve elektronik 

doküman da incelenmiştir. 

3.3. Verilerin Toplanması 

Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlık, yiğitlik, cesaret, korku, tehlike, 

soyluluk, değer ve güç bildiren hayvan figürlerini atasözleri bağlamında incelemeyi 

amaçlayan bu araştırmada veriler doküman incelemesi yöntemiyle toplanmıştır. Belgesel 

tarama olarak da bilinen doküman analizinde, var olan kayıt ve belgeler incelenerek veri elde 

edilmektedir. Doküman analizi, belli bir amaca dönük olarak kaynakları bulma, okuma, not 

alma ve değerlendirme işlemlerini kapsamaktadır (Karasar, 2023). Bir başka ifadeyle 

doküman analizi, basılı ve elektronik (bilgisayar tabanlı ve internet erişimli) materyallerin 

incelenmesi ve değerlendirilmesi sürecinde gerçekleşen bir dizi işlemdir (Bowen, 2009). Bu 

süreç, araştırılması hedeflenen olgu ya da olgular hakkında bilgi içeren yazılı materyallerin 

incelenmesi olarak da tanımlanmaktadır (Yıldırım ve Şimşek, 2021). Yazılı materyaller 

doküman olarak nitelendirilmekle birlikte; fotoğraflar, resimler ve videolar da dokümanları 



45 

 

oluşturmaktadır (Güzel-Candan ve Ergen, 2014). Kısacası, araştırma konusu hakkında diğer 

kişi ya da kurumlar tarafından yazılmış, hazırlanmış ya da yaratılmış çeşitli yazı, belge, 

yapım veya kalıntının toplanması ve incelenmesi doküman analizi olarak kabul edilmektedir 

(Seyidoğlu, 2016). 

Bir araştırmanın konusu hakkında bilgi sağlayan her türlü yazılı materyale doküman 

(belge) denilmektedir (Balcı, 2022). Doküman, alanyazında fiziksel veri olarak da 

adlandırılmakta ve kişilere, topluluklara ya da kültürlere ilişkin önemli bilgiler içermektedir 

(Baş ve Akturan, 2017). Doküman analizi çalışmalarında iki tür belge/doküman 

kullanılmaktadır: Birincil belgeler ve ikincil belgeler. Birincil belgeler, incelenmesi istenen 

belirli bir olayı veya davranışı deneyimleyen kişiler tarafından üretilen, onların görgü 

tanıklarına atıfta bulunan belgelerdir. İkincil belgeler ise, olay yerinde bulunmayan ancak 

olay/konu ile bilgileri sonradan derlemiş veya belgelerde yer alan bilgileri okumuş kişiler 

tarafından üretilen belgelerdir (Bailey, 2007). Eğitim alanında yapılan çalışmalarda 

doküman analizi yöntemi sık kullanılmaktadır. Çoğu zaman araştırılan konuyla ilgili 

hazırlanmış tezler, kitaplar veya makaleler analiz edilerek araştırma olgunlaştırılmaktadır. 

Bu araştırmada ikincil belgeler esas alınmıştır. 

Araştırmada incelenen olgu veya olaylarla ilintili bilgiler içeren yazılı belgelerin 

ayrıntılı olarak taranması ve bu bilgilerden yeni bir bütünlük oluşturulması, doküman analizi 

olarak tanımlanmaktadır (Creswell ve Poth, 2018). Araştırılan konu ile ilgili literatür 

taramasını da içeren doküman analizi, elde edilen verilerin/belgelerin 

sistematikleştirilmesini sağlar. (Baxter ve Jack, 2008; Lincoln ve Guba, 1985). 

Doküman analizi; uygun dokümanları bulma, dokümanların orijinalliğini kontrol etme, 

kodlama ve kategorilendirme için bir sistem oluşturma, dokümanı/veriyi analiz etme ve 

veriyi kullanma (Merriam, 2009) aşamalarından oluşmaktadır. Araştırmacı öncelikle 

konuyla bağlantılı olarak Türk destanları hakkında yeterli bilgi içeren kaynakları belirlemiş 

ve belirlediği söz konusu temel eserleri kütüphanelerden ve internet ortamından temin 

etmiştir. Sonraki aşamada, belirlenmiş olan dokümanların/eserlerin alanyazında kabul görüp 

görmediği araştırılmış ve bu amaçla konuyla ilgili daha önce yapılmış çalışmalar incelenmiş, 

bu kaynakların çalışmalarda kullanılma oranları izlenmiş, kaynaklar ve yazarları hakkındaki 

yorumlar/açıklamalar/bilgiler derlenmiştir. Kodlama ve kategorilendirme için bir sistem 

oluşturma aşaması, dokümanların anlaşılması ve çözümlenmesi aşamasıdır. Bu süreçte 



46 

 

araştırmacı ulaştığı dokümanları birbirleriyle ilintili ve bazen karşılaştırmalı olarak 

çözümlemeye çalışmıştır.  

Dokümanlar analiz edilirken önce konu belirlenmiş ve her konu her eser nezdinde ayrı 

ayrı ele alınmış, bir eserde ulaşılan bir bilgi diğer eserlerde teyit ettirilerek ilerleme 

sağlanmıştır. Doküman analizinin yapıldığı araştırmalarda, veriler üzerinde işleme dayalı 

analizlerden ziyade, anlamlı bağlar kurulacak ve birtakım çıkarımlarda bulunulacak tarzda 

düzenlemelerin yapılması söz konusu olduğundan (Can, 2024), belgelerde/kaynaklarda yer 

alan verilerin öznel yorumlayıcısı olarak araştırmacı, analiz sürecini olabildiğince titiz ve 

şeffaf halde yürütmüştür.   

3.4. Verilerin Analizi 

Bu araştırmada, dokümanlardan/kaynaklardan elde edilen veriler betimsel analize tabi 

tutulmuştur. Betimsel analiz, elde edilen verilerin önceden belirlenen bir plan dâhilinde 

sistematik ve açık bir şekilde betimlenmesine dayanır (Yıldırım ve Şimşek, 2021). Elde 

edilen bulguları düzenlenmiş ve yorumlanmış bir biçimde okuyucuya sunmayı amaçlayan 

betimsel analizde veriler önce sistematik ve açık bir biçimde betimlenir. Daha sonra yapılan 

bu betimlemeler açıklanır ve yorumlanır, neden sonuç ilişkileri irdelenir ve birtakım 

sonuçlara ulaşılır (Karasar, 2023).  

Ulaşılan verileri bilgiye dönüştürmeyi ve söz konusu bilgiyi anlaşılır bir biçimde 

okuyucuya sunmayı kolaylaştıran bir yöntem olması, elde edilen verilerin analizinde 

betimsel analiz yönteminin tercih edilmesini sağlamıştır. Betimsel analiz sürecine uygun 

olarak bu çalışmanın ana bölümünde destan, Türk destanları, Türk destanlarında yer alan 

hayvan figürlerinin oluşum süreci ve Türk destanlarında yer alan hayvan sembolleri üzerinde 

durulmuştur. Akabinde Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlık, 

yiğitlik, cesaret, korku, tehlike, soyluluk, değer ve güç bildiren hayvan figürlerinin Türk 

destanlarında yer alma şekilleri ve anlamları kapsamlı olarak açıklanmış; söz konusu hayvan 

figürlerinin atasözlerinde nasıl ve hangi anlamda yer aldıkları ortaya konmuştur. Bu amaçla 

bilgiler konu başlıklarına göre tasnif edilmiş, tasnif edilen bilgiler araştırmanın amacı ve alt 

amaçları doğrultusunda kategorize edilerek sunulmuştur. 

Türk destanlarında geçen hayvan figürleri ile ilgili alanyazını taramak için YÖKTEZ ve 

Google Akademik veri tabanlarından “destan, figür, kültür, atasözü” anahtar kelimeleri ile 

arama yapılmıştır. 



47 

 

     Ömer Asım Aksoy’un “Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü”; Mustafa S. Kaçalin’in “Bölge 

Ağızlarında Atasözleri ve Deyimler”; Mehmet Hengirmen’in “Atasözleri ve Deyimler 

Sözlüğü” ile Metin Yurtbaşı’nın “Sınıflandırılmış Atasözleri Sözlüğü” adlı eserler 

tarandığında araştırmaya konu olan hayvanlar ile alakalı olan atasözlerinin kahir ekseriyetini 

ortak olduğu tespit edildiği için kaynak ayrımına girmemek düşüncesi ile bulgularda verilen 

atasözlerinde kaynak göstermeye gerek görülmemiştir.  

     Araştırmaya konu olan hayvanlar tespit edilirken öncelik olarak Türk destanlarında 

sıklıkla vurgulanmaları ve vurgulanırken kahramanlık, yiğitlik, cesaret, korku, tehlike, 

soyluluk, değer ve güç bildiren yönlerinin ön plana çıkarılmış olmasına dikkat edilmiştir. 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 

BÖLÜM IV: BULGULAR  

4.1. Türk destanlarında sıklıkla yer alan hayvan figürlerine ilişkin bulgular 

Türkler, yaşam tarzları ve kültürleri nedeniyle hayvanlarla iç içe yaşamış bir millettir. 

Hayvanları seven, onlarla bir arada yaşamayı fırsata dönüştüren Türkler; zaman zaman da 

vahşi hayvanlardan korkmuş, onlardan korunma yöntemleri geliştirmişlerdir. Türkler, 

öldükten sonra ruhun yapacağı seyahatte atının da sahibine eşlik edebilmesi adına kişiyi 

atıyla birlikte gömme geleneği görülen bir millettir. Bazı Türk devletlerinin bayraklarında 

hayvan sembolleri kullanması dikkat çekicidir. Türk tarihine ve kültürüne bakıldığında 

hayvanların Türklerin yaşamlarındaki önemi görülmektedir. Bu durum tabii olarak 

kullanılan dile de etki etmiştir. Türkler için kutsal kabul edilen, kıymetli hayvanlardan kurt, 

eserlerde çokça rastladığımız bir hayvandır. Gücü temsil eden kurt; yol gösterici, soyun 

devamını sağlayan bir varlıktır dolayısıyla hayvan ana, hayvan ata sembolizmi şeklinde 

karşımıza çıkmaktadır. Kartal, hükümdarı veya beyleri temsil eden bir sembol; at 

zenginliğin, gücün, dostluğun ve sadakatin sembolü olmuştur. Aslan ve kaplan cesareti ve 

yiğitliği sembolize ederken, boğa ve koç gücü temsil etmişlerdir.  

Hayvanlar hayatın pek çok alanında insanların yanında yer alan canlılardır. Kendi 

doğasına uygun yaşayan gezegenin bu canlıları, adeta insanların ev arkadaşları gibidir. 

Dolayısıyla insanlar en ilkel dönemlerden en gelişmiş dönemlere kadar hayvanları 

gözlemleyerek onlardan faydalanmıştır. Dünyanın en eski tarihî eserlerine bakıldığında 

insanlar tarafından taşlara, eşyalara, duvarlara işlenmiş olan hayvan figürleri dikkat 

çekmektedir. Benzer görseller tarih boyunca elde edilen birçok arkeolojik kazı ürününde 

karşımıza çıkmaktadır. Yaşam boyunca hayvanlarla olan yakın ilişki, günlük hayatta 

kullanılan ürünlere yansıdığı gibi yaşamı ifade etme biçimi olan sanata da doğal olarak etki 

etmiştir. Dünya kültüründe hayvanlar çeşitli kavramların sembolleri olarak kendilerine yer 

bulmuştur. Hayvanlar, insanların hayatına öyle etki etmiştir ki dünya kültüründe bazı 

hayvanların kutsal kabul edildiğini hatta Tanrı’nın bedenlenmiş hali olarak iz bıraktığını 

görmekteyiz. 

Türk destanlarında sıklıkla yer alan ve özellikle kahramanlığı, yiğitliği, cesareti, 

korkuyu, tehlikeyi, soyluluğu, değeri ve gücü simgeleyen hayvanlardan bazılarına 

(Kurt/Bozkurt, At, Kartal, Aslan/Arslan, Kaplan, Boğa, Koç, Ejderha) ilişkin ayrıntılar 

aşağıda verilmiştir.  



49 

 

4.1.1. Kurt/Bozkurt 

Türk destanlarında Kurt, Bozkurt adıyla geçer. Göktürkler dişi kurda “ulu ana”, Uygurlar 

erkek kurda “ulu ata”, Oğuzlar ise kurdu kendilerine büyük savaşlarda yol gösteren bir 

kılavuz olarak görmüşlerdir. Bazı Türk destanlarında (Bozkurt Destanı, Ergenekon Destanı, 

Uygur Türeyiş Destanı) Türklerin kurt soyundan türediği anlatılır. Oğuz Kağan Destanı’nda 

Oğuz Han tarif edilirken bazı yönlerden kurda benzetilir. Yine aynı destanda, Tuman’ın 

yırtıcı hayvanların, kurtların dilini bildiği hikâye edilir. Hükümdar olması üzerine bir şölen 

veren Oğuz Han, tebaasına “Kök böri bolsıngıl uran.” (Bozkurt sesi savaş parolamız olsun.) 

der. Bu destanda yer alan başka bir motif de gök yeleli erkek bir kurdun Oğuz Kağan’a yol 

göstermesidir (Gülşen, 2013).  

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 4.1. Gök Kurt Tasviri 

VI-VIII. yüzyılın ortalarına kadar egemenlik kurmuş olan Göktürklerin soy kütüğü ile 

var olma hikâyesinin anlatıldığı, en önemli destanlarından biri olan Bozkurt Destanı’nda, 

Türk milletinin dirilişi anlatılmıştır (Sepetçioğlu, 2004). Göktürklerin Bozkurt Destanı’nda, 

düşmanları tarafından yok edilen Türk soyundan arta kalan bir çocuğu dişi bir kurdun 

himayesine alıp beslediği, onunla ilişkide bulunarak yeni bir neslin üremesini sağladığı 

hikâye edilir. Bu yeni nesil çocuklarından birinin adı da Asena’dır (bozkurt). Yine Göktürk 

destanlarından Ergenekon Destanı’nda Türklerin Ergenekon’dan çıkmasını sağlayan hakan 

da Börte Çene (Bozkurt) adını taşır. Uygurların Türeyiş Destanı’nda da kurt motifi yer alır 

(Kolot, 2021).  



50 

 

Oğuz Kağan Destanı’nda en çok adı geçen hayvanlardan biri de kurttur. Hatta destanın 

başlangıcında Oğuz Kağan tarif edilirken "Beli kurt gibi." ifadesi kullanılmıştır. Oğuz 

Kağan'ın bazı güçlü yanları da bu güçlü hayvana benzetilmiştir. Oğuz Kağan halkını toplayıp 

onlara buyruk verirken "Bozkurt olsun bize uran" diye seslenmiştir. Destanda boz (gök) 

renkli kurt ortaya çıkmaktadır. Gök renginde olması doğrudan Tanrı’yla ilişkili olduğunun 

işaretidir. "Bozkurt" bu nedenle kutsal sayılmıştır. O dönemde Türkler savaşlarda veya zorda 

kaldıkları zaman bozkurdun kendilerine yardımcı olacağı inancını taşımışlardır. Oğuz Kağan 

Destanı’nda kurt, gökten inen bir ışıktan çıktığı, tüyünün ve yelesinin gök renginde olduğu 

vurgulanmıştır. Ayrıca erkek cinsiyetinde kullanılması onun temelinde ata kültürünün 

olduğunu göstermektedir (Güven, 2003). 

Kurt, Türk destanlarında genellikle yol gösterici, kurtarıcı, türeme sembolü olarak 

hayvan ana veya hayvan ata şeklinde görülmektedir. Şamanlık inancında da bozkurdun 

kutsal sayıldığı, dualarda adının geçtiği bilinmektedir. Türk destanlarındaki bozkurt motifi 

Moğollar tarafından da benimsenmiştir. Türk toplum yapısına uygun olarak zamanla bu 

kavramlar genişlemiş ve devlet, hükümdarlık, kahramanlık vb. manalar kazanmıştır. 

Günümüze kadar da Türklere özgü bir sembol olarak etkisini sürdürmüştür (Ögel, 2022). 

Görsel 4.2. Boynuzlu Kurt Başı Motifi 

 



51 

 

Dünya tarihine ve edebiyatına yön veren çok zengin sözlü ve yazılı kültür unsurlarına 

sahip olan Türkler, göçler, savaşlar ve ticari ilişkiler neticesinde birçok kavimle etkileşim 

içinde bulunmuşlardır. Bu etkileşim sonucunda henüz yazının bulunmadığı devirlerde 

zengin bir sözlü kültür halkın dilinde boydan boya, nesilden nesle aktarılarak günümüze 

kadar gelmiştir. Sözlü kültür ürünlerinden efsaneler ve destanlar ayrı bir öneme sahiptir. 

Destanlarda yer alan ağaç, ışık, kurt vb. gibi motifler destanların kilit noktalarını 

oluştururlar. Bu motiflerden kurt motifi, Türklerin yaradılışı ve soylarının devamını 

sağlamasıyla ilgili anlatılan efsanelerin varlığı dolayısıyla ayrı bir öneme sahiptir (Kolot, 

2021). 

Kurt adı, Türkçe sözlüklerde köpekgillerden, Avrupa, Asya ve Kuzey Amerika'da 

yaşayan, postu gri sarı renkli, yırtıcı, etçil memeli hayvan (canis lupus) olarak 

tanımlanmaktadır (TDK, 2011). İlk kez Divânü Lugâti’t-Türk’te kurt biçiminde görüldüğü 

belirlenen bu ad, “köpekgillerden yırtıcı hayvan” anlamındadır. Anlaşılacağı gibi, eski 

Türkçede de kurt biçimindedir. Ayrıca, Oğuzcaya özgü olan ikinci anlamın, böri (kurt) 

sözcüğüne ilişkin bir tabudan kaynaklanmış olması muhtemeldir (Düşmez, 2014). Türkler, 

atalarının boz renkli bir kurt olduğuna inanırlar. Kurt, bir totemdir. O, bir hayvan ata veya 

hayvan ana sembolüdür (Armutak, 2002). Efsane ve destanlardan hareketle Türklerde en 

önemli hayvanın, kurt olduğunu görüyoruz. Kurt, Türklerin atası olmuş, bazen yol gösterici, 

bazen kurtarıcı olarak görülmüştür (Durmuş, 2007). 

Kurt, Orta Asya ve İç Asya’da hayvancılık ve avcılıkla geçinen toplumların en çok 

korktuğu hayvanlardan biri olmuştur. Fizikî kuvvetleri ve yırtıcılıkları nedeni ile doğaüstü 

güçlerinin olduğu düşünülerek korkuyla karışık bir saygıyla anılırken, gök kaynaklı ve 

hayvan ata sembolü olan kurt tasvirlerine, Şaman alet ve elbiselerinin üzerinde de 

rastlanılmaktadır (Çoruhlu, 2019b). Kurt, Türkler için çok önemli bir hayvandır. Günlük 

yaşantısında hayvanlarını ve kendisini kurttan korumak zorunda olmak, kurda yönelik bir 

korku oluşturmuştur. Kurdun ürkütücü gücü nedeniyle ona Tanrısal güçler atfedilmiş ve 

böylece kurt en önemli hayvan motiflerinden biri olarak Türk destanlarında yerini almıştır 

(Beşen-Delice, 2022). Tarih boyunca birçok Türk devletinin ya bayrağında ya da devlet 

armasında kurt sembolü kullanılmıştır. İslamiyet’ten sonra ise Tanrısal konumunu kaybeden 

kurt, “yiğitlik ve cesaret” sembolü olarak devam etmiştir (Çatalbaş, 2011).  



52 

 

Dinî inançların, coğrafi koşulların ve iklimsel özelliklerin Türklerin yaşam tarzları 

üzerinde ekili olduğu bilinmektedir. Orta Asya’nın bozkır, orman ve çöllerden oluşan coğrafi 

yapısı nedeniyle bu coğrafyanın neden olduğu hayat şartlarının beslediği inanç sisteminin 

İslamiyet’ten önceki Türk yaşam tarzında büyük etkisi görülmektedir. Türklerin yaşadığı 

coğrafyanın çetin ve zorlu şartları Türklerde karakteristik izler bırakmıştır. Bozkır 

coğrafyasında yorulmak ve yenilgi bilmeyen, avlarına saldırırken planlı ve teşkilatlı bir yol 

izleyen, genellikle gruplar halinde yaşayıp içerisinde hiyerarşik yapının hâkim olduğu kurt 

sürüleri Türklerin sosyal yaşamına ve kültürüne örnek teşkil etmiştir. Türkler yaşamlarında 

örnek aldıkları bu hayvanı kutsallaştırmış, hayvan ana, hayvan ata kültü içerisinde büyük 

yer ve önem vermişlerdir. Yol gösterici kılavuz, kurtarıcı ve türeme sembolü olarak kurt 

figürü, Türk destan ve efsanelerinde geniş yer bulmuştur. 

 

           Görsel 4.3. Kahramanmaraş’ta Bayrak Tutan Bozkurt Motifi 

Orta Asya’da kurtlar, sürü hâlinde yaşarlardı ve başlarında ihtiyar ve tecrübeli kurtlar 

vardı. Saçları kırlaşmış bu ihtiyar kurtlar, sürüleri için en uygun şartları arıyorlardı. Bu 

sebeple Türkler, en öndeki ihtiyar yeleli ‘Gök Kurt’a önem verirlerdi. Bu kurtlar Tanrı’nın 

bir rengi ve bir sembolü hâlinde idiler (Ögel, 2022). Tarihi süreç içerisinde tabiat ile iç içe 

yaşamlarını sürdüren Türklerin, kurdu hem korkulan hem de kutsallaşmış bir hayvan olarak 

algıladıkları görülmektedir. Yazılı Türk kültürü kaynaklarında “böri, börü, kök börü, kurt, 

gök kurt, gök yeleli kurt, bozkurt” gibi çeşitli adlarla anılan kurdun Türk kültüründe önemli 



53 

 

bir yeri bulunmaktadır (Keskin, 2012). Türklerin türeyiş destanlarının başkahramanı olan 

kurt, Türk kültüründe türeyişin ve önderliğin sembolü olarak yer almıştır (Yiğit, 2018). İslâm 

dininin bir inanç sistemi olarak toplumsal kabul görmesinden sonra da kurdun yiğitlik, 

kahramanlık ve cesaret sembolü olarak toplum hayatında yer edindiğini görüyoruz. 

Coğrafi koşullar ve geçim uğraşları insanların hem inançları üzerinde hem de 

hayvanlara ilişkin algılarının oluşumunda etkili olan ögelerdir. Türklerin konargöçer bozkır 

yaşamı, hayvanlarla çok yakın temasta bulunmalarına neden olmuştur. Hayvancılık yapan 

Türklerin kurtla ilişkilerinin ana kaynağını da bu uğraşıların oluşturmaktadır. Yırtıcı özelliği 

ve hayvanlara yönelik zarar verici yönü, kurdun tehlikeli ve korkulan bir varlık özelliği 

kazanmasına neden olmuş ve ona doğaüstü güçler atfedilmesine neden olmuştur. Zaman 

içerisinde kurda yönelik gelişen hayvan ata kavramı, kurdun devlet ve hükümdarlık gibi 

unsurların sembolü olmasını sağlamıştır. Çin kaynaklarında egemenliği ve yiğitliği 

sembolize eden kurt (Çoruhlu, 2019b); Uygur Oğuz Kağan Destanı’nda ve Başkurt 

Türklerinde, kılavuz olarak betimlenmiştir. Türk destanlarında gök unsuruna bağlı olarak 

aydınlığın sembolü olan kurt (Kafesoğlu, 1980), destanlarda Türk’ün yaşam ve savaş gücünü 

sembolize eder (Banarlı, 2022). Her ne kadar kurt, İslamiyet’ten sonra, Tanrısal konumunu 

büyük oranda yitirmişse de yiğitlik, cesaret ve güç sembolü olmaya devam etmiştir (Bayat, 

2017).  

 

Görsel 4.4. İç Moğolistan’da Bulunan M.Ö.IV-III. Yüzyıla Ait Bronz Kurt Motifi 



54 

 

Türk destanlarında en önemli hayvanlardan biri olan kurt; Türklerin türediği ve Türklere 

yol gösteren bir varlık olarak kabul edilir. Efsaneye göre; sefere çıkan Oğuz Kağan, Buz 

Dağı’nın eteklerinde bir çadır kurdurmuş ve burada dinlenirken gökten bir ışık inmiştir. Bu 

inen gök yeleli bir erkek kurttur ve Oğuz Kağan’a hitaben “Ey Oğuz, sen Uruma sefere 

gideceksin, bende sana yol göstereyim.” demiştir (Togan, 1981). Oğuz Kağan bozkurdu 

takip ederek sefere çıkmış, Urum ve Urus hükümdarlarını yenerek Çin, Hind, Suriye ve 

Mısır’ı ele geçirmiştir (Turan, 2010).  

Devlet ve hükümdarlık gibi unsurların simgesi olmuş olan kurt, birçok Türk-Moğol 

kabilesine de isim olmuştur. Göktürk hükümdar sülalesi olan Aşina ailesinin atası bir dişi 

kurttur (Kafesoğlu, 2021). Efsaneye göre; Aşina kabilesi komşu bir devletin saldırısına 

uğramış ve kabile yok edilmiştir. On yaşlarında bir oğlan çocuğu dışında kabilenin bütün 

üyeleri öldürmüştür. On yaşında olan bu çocuğun da elleri ve ayakları kesilmiş ve çocuk bir 

bataklığa atılmıştır. Bir dişi kurt bu oğlan çocuğunu kurtarmış ve onu büyütmüştür. Daha 

sonra oğlanla kurt arasında bir ilişki gelişmiş ve kurt oğlandan hamile kalmıştır. Kurt on 

erkek çocuk doğurmuştur. Bu çocuklar dışardan evlenmişler ve her birinin ayrı soyadı 

olmuştur. Aşina bunlardan birisidir (Ekşi, 2017; Taşağıl, 2018). 

Kurt motifi üzerine önemli bir örnek de Uygurlara ait olan Türeyiş Destanı’dır. Efsaneye 

göre; Hun kağanının, kimseyle evlendirmeye kıyamadığı iki kızı varmış. Kağana göre onlar 

ancak Tanrı ile evlenebilirlermiş. Kağan ülkenin kuzeyine insan ayağının basmadığı bir 

yüksek yerde kale yaptırarak kızlarını buraya yerleştirir. Birkaç yıl sonra kale etrafında bir 

erkek kurt görünür. Kızlardan küçük olanı bu erkek kurtla evlenmek ister ancak ablası, bir 

hayvanla evlenemeyeceğini, eğer evlenirse atalarının şerefini zedeleyeceğini söyleyerek 

karşı çıkar. Bunun üzerine küçük kız onun hayvan olmadığını, aslında kurt kılığına 

bürünmüş Tanrı olduğunu ifade ederek kurtla evlenir ve çocukları olur. Bu çocuklar zamanla 

büyüyerek çoğalırlar. Sonuç olarak Uygurların tarih sahnesine çıkışı bu efsaneye 

dayandırılmaktadır ((Eberhard, 2018; Özkan, 2018).  



55 

 

 

Görsel 4.5. Kurt ve At Tasvirleri 

 

Yukarıda verilen efsaneler ve örnekler, Türk kültüründe kurt figürünün önemini ortaya 

koymaktadır. Kurt figürünün efsaneler dışında, Türklerin inançlarına ilişkin ritüellerini 

gerçekleştiren Şamanlar tarafından da kullanıldığı görülmektedir. Şamanlar, kurdun hayvan 

biçimine girmiş yardımcı bir ruh olduğunu düşünmüşlerdir (Tuna, 2017).  Türkler gök tüylü 

ve gök yeleli olarak tanımladıkları kurdu, renginden dolayı Tanrı’nın elçisi olarak kabul 

etmişlerdir (Ögel, 2020a). Özellikle destanlarda kurt figürünün, Türklerin soy kaynağını 

belirlemede önemli bir rol aldığı görülmektedir. Kurt, Türkler için birleştirici ve yol gösterici 

bir kutsal ruhtur. Göktürkler dişi kurdu “ulu ana”, Uygurlar erkek kurdu “ulu ata”, Oğuzlar 

ise kurdu “kılavuz” olarak kabul nitelendirmişlerdir (Gülşen, 2013). 

Bozkır yaşamıyla bütünleşmiş olan kurt hem sosyal hayatın hem de dinî yaşamın 

içerisinde önemli bir kültürel varlık olarak yer almıştır. Kurdun Türk topluluklarında üst 

düzeyde öneme haiz olmasının temel nedenlerinden biri, onun ata olarak görülmesidir. Türk 

aile yapısında yer alan baba-ata figürü ile ataerkil toplumsal yapı, bu önemi artıran 

unsurlardır (Altun, 2019). 6. ve 7. yüzyıllarda kurt-ata inancı Türk kültüründe önemli bir yer 



56 

 

tutmuştur. Taş kabartmalar üzerine kurt figürleri yapılmış ve Göktürk hakanları, ataları için 

otağlarının önüne altın kurt başlı tuğ dikmişlerdir (Kalafat, 2009). Kurt figürü Türklerde güç, 

cesaret, kahramanlık, zafer, devlet, hükümranlık, hükümdarlık, kılavuz, totem, Tanrı, 

türeme, yardımcı ruh, aydınlık, hayvan ana, hayvan ata olarak algılanmıştır (Gülhan, 2015). 

“Böri” de denilen kurt, hayvan ana-ata kavramının gelişmesiyle hükümdarlık sembolüne 

dönüşmüş ve Türklere özgü bir sembol olmaya devam etmiştir (Alyılmaz, 2003). Kurt 

figürlerine ilişkin bazı semboller, İslam dinini etkisiyle bazı anlamlarını yitirmişse de 

yiğitlik, cesaret ve güç sembolü olma özelliğini sürdürmüştür (Çoruhlu, 2017b). 

Konargöçer bir millet olan Türkler, çevrelerinde bulunan komşularının tehditlerinde 

dolayı sürekli bir teyakkuz halinde olmuşlardır. Bu teyakkuz hali birlik olmalarını da 

sağlamıştır. Bundan dolayı Türkler hem savaşçı yönleriyle hem de birlik halinde yaşama 

özellikleri nedeniyle kendilerini kurtla özdeşleştirmişlerdir (Karataş, 2022). Doğadaki üstün 

gücü, liderlik özelliği ve koruyucu yapısı nedeniyle kurt Türk boylarının beğenisine mazhar 

olmuş ve kurdun kutsal bir ruh taşıdığı inancı oluşmuştur (Saman, 2020).  

Türeyiş efsanelerinin başkahramanı olan kurt, Türk destanlarında Tanrı’nın gönderdiği 

kutsal hayvan, kurtarıcı kahraman ve koruyucu ruhtur (Bayat, 2017). Hayvancılıkla geçim 

sağlayan Türklerin yaşam tarzları ile kurdun üstün özellikleri arasında sembolik bir bağ 

kurulmuştur. Kurdun doğası gereği teşkilatlı hareket etme özelliği Türkler tarafından örnek 

alındığı gibi, kurdun avlanma teknikleri de savaş stratejisi olarak benimsemiştir (Demir ve 

Demir, 2021). 

Türk destanlarında ve Oğuznamelerde “kurt”, gücü ve kudreti temsil etmekle birlikte 

bir “haberci” olma özelliğiyle de karşımıza çıkmaktadır. Kurt, haberlerini Tanrı katından 

alan bir habercidir (Bahadır, 2015). Türk destanlarında kurt gücün, özgürlüğün ve 

kurnazlığın sembolü ve tehlikenin habercisi olarak ele alınmıştır (Bolat, 2022). Türklere göre 

kartal insandan Tanrı’ya doğru; kurt ise, Tanrı’dan insana doğru haber getirendir (Özçelik, 

2005). Kurt yeri geldiğinde Türklerin soyunun yok olmasını engellemiş, yeri geldiğinde 

Türklerin ordularına yol göstererek onların zaferler kazanmasında etkin rol oynamıştır. 

Türklerin kendi karakteristik yapısına benzerliği ile her zaman kurt motifi diğer motiflere 

nazaran ön planda kalmış ve günümüzde bile kendine her zaman, Türk kültürü içinde yer 

bulmuştur. 



57 

 

Türk destanlarında kurt, Türk’ün hayat ve savaş gücünün bir simgesi olarak 

belirtilmiştir. Şamanizm inancını yaşayan Türkler arasında kurt yaşam ve savaş gücünün 

önemli bir işaretidir. Çevik, hareketli ve güçlü bir hayvan olduğu için çeşitli dönemlerde 

kimi Türk boylarının bayrak ve flamalarına sembol olarak yerleşmiştir. Uygurlara ait 

Türeyiş Destanında Tanrı bir erkek kurt şeklinde yere inmiş, bir Türk hakanının kızı ile 

evlenmiş ve Uygur nesilleri böyle türemiştir, diye anlatılmaktadır. Göktürk destanlarında da 

kurt motifi özenle işlenmiş, Türklerin yeniden çoğalışları bu motife bağlanmıştır. Oğuz 

Kağan Destanı’nda bir ışık içinden çıkarak Oğuz’la konuşan kurt, yeri geldiğinde Oğuz’un 

ordusuna yol göstermiştir (Bahadır, 2015). 

4.1.2. At 

Tarih boyunca Türk milletinin her zaman en yakınında bulunan; ona günlük hayatında, 

göçerken, savaşırken, avlanırken en iyi hizmet eden hayvan, attır. Bu nedenle atın Türkler 

için en kıymetli, en önemli hayvanlardan olduğu söylenirse yanlış olmaz. At, tarih boyunca 

Türk milletinin yol arkadaşı ve bu milletin kıtalar arasındaki yolculuğunun en önemli aracı 

olması dolayısıyla söz varlığında da önemli bir yere sahiptir (Beşen-Delice, 2015). Orta 

Asya’nın birçok bölgesinde ve Anadolu’da mezar taşlarına işlenen, minyatürlerde ve 

motiflerde yer alan at; Kazak, Kırgız, Yakut ve Hakas Türklerinde kızların çeyizinde değerli 

bir hediye olarak görülmektedir (Doğan, 2001). Oğuz Türkleri için at, diğer Türk 

boylarından daha farklı bir yere sahiptir. Oğuzlarda at etinin yenmemesi de ata bakışın 

farklılığının en önemli göstergelerindendir. 

Türk destanlarında ve diğer sözlü anlatı ürünlerinin hemen hepsinde at, önemli bir 

konuma sahiptir. Bunun temelinde Türk halkının konargöçer kültürünün büyük etkisi 

bulunmaktadır. Devenin Arap için önemi ne ise atın da Türk için önemi odur. Destanlardaki 

alp kişi destan içindeki kaderini sahibi bulunduğu atla birlikte yaşar. Destan kahramanının 

yanında yer alan at, bütün Türk destan rivayetlerinde olağanüstü özelliklere sahip olarak su 

ruhundan türer. Türkler, atların denizden çıkan, dağdan inen ya da gökten, rüzgârdan, 

mağaradan gelen kutsal aygırlardan türediğine de inanırlardı (Elçin, 2019). 

Geçmişten günümüze bütün Türk topluluklarının gerek günlük yaşamlarında gerek 

sosyal ve kültürel yaşamlarında atın önemli bir yeri bulunmaktadır. Türk kültüründe 

kahramanla bütünleşmiş olan at zenginliğin, kuvvetin, dostluğun ve sadakatin simgesi 

olmuştur. Türk kültüründe at, kahramanın yaşamında en yakınında bulunan hayvan olmanın 



58 

 

yanında, ölümünde de mezarına konmak suretiyle en yakınında olma rolünü sürdürmüştür 

(Bahadır, 2015). Türklerin ekonomik, askerî, sosyal ve dinî yaşamlarında sıkça yer alan at, 

bazen olağanüstü güçlere (uçmak, konuşmak, yol göstermek, akıl vermek vb.) sahip olduğu, 

bazen de kahramana Tanrı tarafından gönderildiği algısıyla kutsallaştırılmıştır. Bu kutsiyet 

atfetme durumu, kahramanla birlikte ata da ilahî bir kimlik kazandırmıştır (Dilek, 1997). 

 

Görsel 4.6. Uygur Dönemine Ait Duvar Resminde Yer Alan At Tasviri 

Eski Türklerde atın önemi, ekonomik değerinin yanında savaş aracı olarak 

kullanılmasından da kaynaklanmaktadır. Tarihte süvari tekniğini bulmak suretiyle ata binen 

ilk kavim Türk kavmidir. Türklerin tarihte büyük devletler kurmaları, birçok topluluğa 

hâkim olmaları evcilleştirdikleri at sayesinde olanaklı olmuştur. Türklerde devletin at 

üzerinde kurulduğunu ve at üzerinde yönetildiğini görüyoruz. Konargöçer yaşamın getirdiği 

bir sonuç olarak hayvancılıkla uğraşan Türkler hayvanlar konusunda uzmanlaşmış bir 

topluluk olarak farklı renk ve özellikte atlar yetiştirmişlerdir. Bu atlar renklerine, 

beneklerine, vücut biçimlerine göre “yağız”, “böğrül” gibi adlarla adlandırılmışlardır 

(Kafesoğlu, 2021). 

Türk destanlarında yer alan ve farklı soylardan gelen atlar bulunmakta ve bu atların da 

her birinin kendi soyundan gelen kutsallıklara sahip olduğu bilinmektedir. Araştırmacılar 

Türk destanlarında kutsiyete sahip olan bahsi geçen atları, gök menşeli atlar, rüzgâr menşeli 

atlar, toprak menşeli atlar ve su menşeli atlar olarak sınıflandırmışlardır (Gökçimen, 2010). 

Türkiye Türkleri de Hun Türkleri gibi atın rüzgârdan yaratıldığına inanmışlardır. Böylece 



59 

 

atın hızı rüzgârla sembolize edilmekte, rüzgârın hızının ve gücünün ata geçtiğine 

inanılmaktadır. Türk destanlarında at, çağın en önemli ulaşım ve iletişim aracı olarak yer 

alırken, kuşlardan bile daha hızlı olduklarına vurgu yapılmaktadır (Doğan, 2006). 

 

Görsel 4.7. Azerbaycan’da 11. YY.a Ait At Biçiminde Mezar Taşı 

 

At sözcüğü, en eski dönemlerden beri aynı şekilde kullanıldığı için atasözlerinde en çok 

kullanılan hayvan adı olarak karşımıza çıkmaktadır. At kıymetlidir, ata sahip olmak 

ayrıcalıktır. Bu düşünce, atasözlerinde de yer bulmuştur (Beşen-Delice, 2015). Gerek 

gündelik yaşamın vazgeçilmez bir parçası olması gerekse de inancın bir gereği olarak at 

Türk kültüründe önemli bir yer edinmiştir. Ata atfedilen bu önem, Türkistan kültüründe ata 

zarar vermeyi ya da onu öldürmeyi suç saymıştır. Masallarda kanatlı ve bilge olarak 

tanımlanan atlar (Gezgin, 2019); zaman zaman yemin ifadesi olarak “ant” sembolü olarak 

kurban edilmişlerdir (Roux, 2005). At, Türklerin varlık ve yaşam mücadelelerinde kader 

ortağı, kahramanın dengi ve yol arkadaşı olarak algılanmıştır (Keskin 2020; Sarpkaya, 

2021). 

Türklerin konargöçer bozkır yaşamaları, hayvanlarla ilgili algılarını şekillendirmiştir. 

Atın toplumsal yaşamda aktif rol oynayan bir hayvan olması, Türk kültüründeki önemini 

artırmıştır (Ocak, 2007). Şamanistlerde şamanın gökyüzüne çıkacağı bineği ve kurban 



60 

 

hayvanı olarak algılanan at, Altay Türklerinde Gök Tanrı’ya sunulan en değerli kurban 

olarak kabul görmüştür. Kurgan denilen Türk mezarlarında öteki dünyada ölüye hizmet 

etmesi amacıyla gömülmüş at kadavralarına rastlanması ata verilen önemin bir göstergesi 

olarak yorumlanabilir (Çatalbaş, 2011). Türk Hayvan Takviminde yıl sembolü olan at, 

Türklerle ilgili birçok efsane, destan ve hikâyede sahibinin yakın arkadaşı ve zafer ortağı 

sayılmıştır. Kuvvet ve kudretin sembolü olan at, zenginliği de temsil etmiştir. At çoğu zaman 

uzun ömrün, mutluluğun, refahın, doğruluğun, şöhret ve iyiliğin simgesi olmuştur 

(Sarıkçıoğlu, 2011).  

 

Görsel 4.8. Altaylarda Kaya Üzerine Çizilmiş Çizgisel At Tasvirleri 

 

At Türk destanlarında yenilmeyen, yorulmayan ve konuşabilen bir hayvan olarak tasvir 

edilmiştir. Ruh taşıyıcı olarak kabul edilen at şamana göğe çıkma aracıdır. At Tanrı’ya 

kurban edilen en müstesna varlıktır (Köprülü, 2005). Eril olan Çoban Yıldızı’nın atların 

koruyucusu olduğuna inanılmıştır (İnan, 1991). Binek hayvanı olarak savaşlarda gösterdiği 

üstün performansından dolayı at Türklerde Savaş Tanrısı gibi algılanmış ve 

kutsallaştırılmıştır (Dalkıran, 2017). 

Bazı boyların türeyiş efsanelerinde at figürü yer almaktadır. Yakut kabilelerinden 

bazıları beyaz lekeli attan türediklerine inanırlardı. Beyaz at veya beyaz lekeli at, üzerinde 

benekleri bulunan atlar gök ile bağdaştırılır ve uğurlu olduklarına inanılırdı. Ayrıca 



61 

 

Kitanların Türeyiş Efsanesi’nde beyaz at ön plana çıkmakta ve Kitanların atası olan erkeğin 

beyaz bir ata bindiğine ve bu at ile bir öküz arabasını süren ilk ananın birleşmesinden Kitan 

kavminin ortaya çıktığına inanılır. Bu sebepten ilk sekiz kabile sonbahar ve ilkbaharda 

inandıkları Tanrı’ya beyaz bir at ve boz bir inek kurban ederlerdi (Çoruhlu, 2020). 

Türk dillerinde “at”, “yılkı”, “yunt”, “kısrak” ve “aygır” gibi sözcüklerin varlığı, atların 

Türkler için olan önemini ortaya koymaktadır (Sümer, 1999). Ayrıca at etinin ve sütünün de 

eski Türklerde makbul sayılması ayrı önem ifadesidir (Emiroğlu, 2003). Şaman inancında, 

at şamanı öteki dünyaya taşıyabildiği için ölümün de simgesi olmuştur (Başbuğ, 2012). At 

şeklinde yapılmış mezar taşlarına ulaşılmış olması, atların ölümle ve ata ruhlarıyla 

ilişkilendirildiklerini göstermektedir (Çoruhlu, 2019c). Eski Türk inançlarında bir hayvanın 

sırtında seyahat etme anlayışının, İslamiyet’in kabulünden sonra Sırat Köprüsü’nden kurban 

edilen koyunun sırtında geçme şekline dönüştüğü söylenebilir (Kafesoğlu, 2023). 

 

Görsel 4.9. Nahçıvan’da 17. YY.a Ait At Biçiminde Kabir Taşı 

 

Atlar, Türk kültüründe ve tarihinde sahiplerinin en yakınında yer almış sadık 

hayvanlardır. Atlar seyahat ve savaş araçları oldukları gibi, günlük yaşamda gücünden, 

hızından ve sütünden yararlanılan bir hayvandır. Bu nedenle, savaş ve yiğitlik sembolü olan 

atların kuyrukları bağlanmıştır. Atlar kahramanların en yakın arkadaşı, elde ettikleri 

zaferlerin ortakları ve yol arkadaşları olarak kabul görmüşlerdir. Bu sebeple atlar yiğitlik, 



62 

 

cesaret, dostluk, hükümdarlık, beylik ve taht sembolü olagelmişlerdir (Seyhan, 1995). Atın 

kuyruğunun bağlanması savaşa hazırlığı ifade ederken, atların kuyrukları aynı zamanda 

devlet simgesi olarak kullanılmıştır (Babayar, 2007). 

Türk destanlarında at simgesi vazgeçilmez bir unsurdur. Bu metinlerde at; binek 

hayvanı, yük taşıyıcı, savaş bineği; etinden ve sütünden yararlanılan bir hayvan olarak 

karşımıza çıkar. Ayrıca, sahibini düşmana karşı uyaran kardeşten de öte bir dosttur. At, 

övgülerle anlatılan, sevgi ile söz edilen ve birtakım kutsal anlamlar içeren, Türklerin sosyal, 

ekonomik, kültürel ve siyasî hayatında mühim bir yeri olan oldukça önemli bir simgedir. 

4.1.3. Kartal 

Eski Türklerde kartal, insanların arkadaşı ve silahı olduğu gibi, aile ekonomisine de önemli 

katkılar sağlayan bir hayvan olmuştur. Kartal, Türk topluluklarının neredeyse tamamında 

saygı duyulan ve değer verilen bir varlık olmuştur. Kuşlar arasında gücü, uçma becerisi, 

dağların tepesinde, ağaçların en yüksek yerlerinde yaşaması, kanatlarını gerdiği zaman 

yeryüzünü kaplaması ve Tanrı’nın habercisi olma özelliğiyle kartal, en dikkat çeken yırtıcı 

kuştur (Anbarlı-Bozatay ve Güler, 2017). Gök Tanrı’nın simgesi olarak kabul edilen kartalın 

dikkate değer kudretli özelliklerinin, bozkır yaşamında zamanla diğer avcı kuşlara da 

aktarıldığı söylenebilir (Güven, 2014; Kafesoğlu, 1980). 

Türk destanlarında, kartalın da aralarında bulunduğu doğan, şahin gibi yırtıcı kuşlar 

türeyiş efsanelerinde büyük rol oynamaktadırlar. Birçok efsanede karşımıza çıkan bu kuşlar 

genellikle türeyiş efsanelerinde hayvan ana ve hayvan ata olarak görülmektedirler. Kuşların 

Gök Tanrı’ya yakın olabilme özelliğine sahip olduklarına olan inancı, kuşların göğe 

yükselme Tanrı’dan türeme algısı oluşmasına neden olmuştur (Önal, 2009). Hayvan atayı 

veya yardımcı ruhlardan birini sembolize eden ve zaman zaman şaman kıyafetleri üzerine 

işlenmiş olan kartal, önemli bir türeme simgesi de olmuştur (Tansü ve Güvenç, 2015). En 

yüksek ruhları taşıdığına inanılan kartal, Gök Tanrı’nın timsali olarak dünya ağacının 

tepesinde tasavvur edilmiştir (Çoruhlu, 2020).  

Bir efsaneye göre, Tanrılar kötülükle (hastalık, ölüm) mücadele etmek üzere insanlara 

bir şaman göndermeye karar verirler ve bu amaçla kartalı gönderilir. Ancak insanlar hem 

dilini bilmedikleri için hem de kuş soyundan olduğu için kartalı önemsememişlerdir. Bunun 

üzerine Tanrılardan kendisine konuşma yetisi vermesini veya insanlara bir “Buryat” şaman 

göndermesini talep etmiştir. Tanrılar, yeryüzünde rastlayacağı ilk kişiye şamanlık yetisi 



63 

 

vermesini emrederek kartalı tekrar dünyaya göndermişler. Kartal yeryüzüne indiğinde bir 

ağacın altında uyuyan bir kadını görüp onunla çiftleşir ve kadın ilk şaman olacak bir oğlan 

çocuk doğurur (Eliade, 2001). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 4.10. Altay ve Sibirya Şamanları ile İlgili Kartal Tasvirleri 

 

Anadolu Selçuklularındaki kartalın “çift başlı” olarak tasvir edilmesi dikkate değer bir 

durumdur. Bu durumu Türk sanatındaki simetri tutkusuyla açıklayan araştırmacılar olduğu 

gibi; koruyucu ruhla, egemenlik kuran ruhun birleşerek iki kat güçlü bir varlık 

oluşturmasıyla açıklayanlar da bulunmaktadır (Çoban, 2015).  Çift başlılık “yer altı-yer 

üstü”, “gece-gündüz”, “doğu- batı” şeklindeki bir zıtlığı, ikircikli bir tasavvuru 

simgelemektedir. “Çift başlı kartal”, bir araya gelerek artmış, çoğalmış ve pekiştirilmiş gücü, 

kudreti temsil etmektedir (Çoruhlu, 2019a). Gerek Selçuklularda ve gerekse Selçuklu sonrası 

Türk devletlerinin sikkelerinde, kale duvarlarında, saray kapılarında, mezar taşlarında çift 

başlı kartalın tasvir edilmiş olması, kartal figürünün önemini göstermektedir (Özkartal, 

2015). 

Kartal, Türklerin hem animizminde hem de gündelik yaşamlarında önemli konuma 

sahip bir ongun niteliği taşımaktadır. Dağlık bölgelerde yaşama özelliklerinden dolayı, 

kartallara daha çok Altay bölgesinde rastlandığı söylenebilir (Esin, 2017). Türk 



64 

 

destanlarında ve Orta Asya Şamanizmi’nde “göğün direği” veya “’göbeği” sayılan bir 

yıldıza tünemiş bir Tanrı elçisi olarak tasavvur edilen kartal, şamanlara yardım eden yedinci 

yardımcı hayvan ruhu olarak kabul edilmiştir (Çoban, 2015). Bir kadınla bir kartalın 

ilişkisinde bir erkek çocuğun dünyaya geldiği efsanesi, kartalı bir türeme-ata figürüne de 

dönüştürmüştür. 

 

Görsel 4.11. 2. Başagar Kurganı’ndan Çıkarılan Ağaçtan Oyma Kartal Tasviri 

 

Kaşgarlı Mahmut’un Divanü Lûgat-it Türk adlı eserinde yer alan efsaneye göre; kartal 

iki yumurta yumurtlar ve kuluçkaya yatar. Yumurtaların birinden av köpeklerinin en hızlısı 

olan barak, diğerinden ise küçük bir kartal çıkar (Roux, 2021). Uygurca kaleme alınmış olan 

Irk Bitig adlı kitapta ise karakuş olarak isimlendirilen, karada ve denizde canı ne isterse 

avlayan yırtıcı bir kuş tasvir edilir ki bu kuşun kartal olduğu söylenir (Uyanık, 2021). Yusuf 

Has Hacib’in yazdığı Kutadgu Bilig isimli eserde Jüpiter gezegenine karşılık olarak kartal 

anlamına gelen karakuş terimi kullanılmıştır (Karataş, 2022). Ayrıca kartal figürüne 

arkeolojik eserlerde de rastlanmaktadır. Kültigin’e ithafen yapılan heykelde Kültigin’in 

tacının üzerinde bir kartal motifi bulunmaktadır (Uzun, 1996). Kartalın ilk şaman olarak 

Tanrı tarafından yeryüzüne kötü ruhları kovması için gönderildiği efsanesi, kartalın sadece 

basit bir motif değil bir ongun olduğunu göstermektedir. Türkler kendilerine özgü ve 

doğanın güç koşullarında hayatta kalmayı başaran yırtıcı hayvanlara çoğu zaman kutsiyet 

atfettikleri görülmektedir (Karataş, 2022). 



65 

 

Kartalın, tüm kültürlerde ve Türk destanlarında, kuvvet-kudret sembolü olarak tasvir 

edildiği söylenebilir (Karataş, 2022). Kartal motifinin Türk sanatında çini, taş, maden, kilim, 

kumaş vb. malzemelerde sıkça görüldüğü bilinmektedir (Deniz, 2005). Anadolu insanı kuş 

ile olan ilişkisini şiir ve hikâyelerine konu ettiği gibi, kullandığı günlük eşyalarında ve süs 

eşyalarında da kuş figürlerini kullanmışlardır. Bazen töz olarak kabul ettikleri çift başlı 

kartalı ibadethanelerin girişine ve devlet saraylarının heybetli kapılarına yerleştirmişlerdir. 

Anadolu’da kuş bazen sevgi ve sevgili, bazen de ölen kişinin ruhu olmuştur. Kuş bazen de 

kartal olarak kuvvetin ve kudretin simgesi olmuştur (Özkartal, 2015). 

 

Görsel 4.12. 1. Tüekta Kurganı’ndan Çıkarılan Ağaçtan Oyma Kartal Tasviri 

 

Kartal, İslamiyet’in kabulünden sonra da kendisine yüklenmiş olan güç, kuvvet, kudret 

ve cesaret vasıflarını devam ettirmiştir. Dede Korkut hikâyelerinde iyiliğin, özgürlüğün ve 

yiğitliğin sembolü olan kartal (Alsan, 2005); Hun, Göktürk, Uygur, Avar, Abbasi, Gazne, 

Fâtımî, Eyyûbî ve Büyük Selçuklularda kudret ve kuvvet sembolü, totem, hayat ağacı 

sembolü, aydınlık, güneş, talih, bilginlik ve haberci olarak sembolize edilmiştir. Kartal aynı 

zamanda göklerin hâkimi ve özgürlüğün simgesidir (Erden, 2016). Türkler için kartal figürü 

de kurt figürü gibi önem atfedilen figürlerdendir. Türklerin “Yerde kurt, gökte kartal ol.” 

deyişleri de bu iki figürün önemini ortaya koymaktadır (Karataş, 2022).  



66 

 

4.1.4. Aslan/Arslan 

Hayvanların kralı olarak kabul edilen aslan her dönemde ve her mitolojide gücün sembolü 

olarak kullanılmıştır. Aslanın sadece yelesi ve postu bile yiğitliği anlatmak için kullanılır. 

Aslan hükümdarın kendisi ve tahtını simgelemektedir. Yiğitliğin, cesaretin ve mertliğin, 

simgesi olan aslan Dede Korkut Hikâyelerinde karşılaşılan bir semboldür. Dede Korkut 

Kitabı’nda “Amıt soyunun aslanı” ve “erenlerin aslanı” tasvirleriyle aslan figürünün 

büyüklüğü, hakimiyeti, yenilmezliği, gücü ve önderliği simgelenmiştir. Türk destanlarında 

aslan, kurt sembolünde olduğu gibi anaçlık ve yardımseverliği sembolize etmiştir (Özkartal, 

2012). 

 

Görsel 4.13. Boynuzlu Aslan Figürü 

Aslan tarihte bütün milletler tarafından güçlü bir avcı hayvan olarak görülmektedir. 

Aslanın diğer hayvanlar karşısında avcı konumunda ve avladığı hayvanları kolayca alt 

edebilmesi ona karşı korku ve saygı uyandırmaktadır. Bu sebeple aslan, güç ve hâkimiyet 

ile özdeşleşmiştir (Durmuş, 2007). Aslan, kedigiller familyasından olup Asya ve Afrika 

coğrafyasında yaşayan, yırtıcı, iri cüsseli, kuvvetli, et yiyici bir vahşi memeli türüdür 

(Çağbayır, 2007). Günümüz Türkçesinde yaygın olarak kullanılan “aslan” sözcüğünün, eski 

ve yeni Türk şivelerinde “arıslan”, “arsılan”, “arsalan”, “astlan”, “arıştan”, “arttan” gibi 

kullanımlarına da rastlanmaktadır (Öztürk, 2019). Farsçadaki “şîr”, Arapçadaki “esed 

(asad)” sözcükleri, “aslan” sözcüğünün eş anlamlıları olarak kullanılmaktadır (Gök ve 

Abbasoğulları, 2015).  



67 

 

     Oğuznamelerde aslan, adına sık rastladığımız hayvanlardan biridir. Metinlerin çeşitli 

yerlerinde kimi zaman gücün, kuvvetin ve liderliğin timsali olarak, kimi zaman yiğitlerin ve 

beylerin ne kadar cesur ve kahraman olduklarını ifade etmek için benzetme unsuru olarak, 

kimi zaman da çeşitli atasözlerinde mecazî anlamlar içererek farklı şekillerde geçmektedir 

(Bahadır, 2015). Aslan sembolü Oğuz Kağan Destanı’nda kimsenin ona kolay kolay 

yaklaşamadığı kudretli ve yenilmez bir hayvan olarak tasvir edilmektedir (Gök ve 

Abbasoğulları, 2015). 

 

Görsel 4.13. Altın Kemer Tokası Üzerinde Görülen Bir Aslanın Bir Ata Saldırması Tasviri 

 

Aslan kelimesinin farklı Türk lehçelerinde farklı okunuşları ve söylenişleri bulunmakla 

beraber, en sık kullanılanının “arslan” ve “aslan” olduğunu görüyoruz. Aslanın avına 

pençeleriyle asılmasından dolayı aslan adını aldığı muhtemeldir. Türk destanlarında de buna 

benzer olarak aslan, çoğunlukla gücün ve liderliğin timsali olarak yer almaktadır (Bolat, 

2022). Dolayısıyla, Türk destanlarında aslanın bir kişinin üstün güçlere sahip olduğunu 

belirtmek amacıyla kullanıldığını müşahede ediyoruz. İslamiyet’ten sonraki Türk sanatında 

bazı menkıbelerde aslanın velileri temsilen kullanıldığı görülmektedir. İslâmiyet’ten sonraki 

tasavvurlarda bir kısım Müslümanlarda ve Türklerde aslan, Hz. Ali’nin sembolü sayılmıştır 

(Çoruhlu, 2019b). Mevlâna, Mesnevi’de aslanı yine mertliğin simgesi olarak kullanırken, 

hakikatin sırrına ermiş ve kılavuzluk eden kimseleri temsilen de kullanmıştır. 



68 

 

Aslan, erken devirlerden beri Türklerin tanıdığı ve sanat eserlerinde kullandığı 

figürlerdendir. Hatta Çin kaynaklarından bazı Türk kavimlerinde “aslan oyunu” denilen 

folklorik bir oyunun oynandığı, haraç veya vergi olarak aslan verildiği ve aslanın 

hükümdarlık sembolü olduğu bilinmektedir. Yırtıcı hayvanların çoğunda olduğu gibi aslan 

da savaş, zafer, galibiyet, güç ve kudret sembolü olmuştur. Aslanın postunun ve uzun 

yelesinin de yiğitlik sembolü olarak kullanıldığı bilinmektedir. Hatta Türklerde uzun saç ile 

aslan yelesi arasında bu anlamda sembolik bir ilişki kurulmuştur. İslamiyet’ten sonra da 

aslan simgeciliği aynı anlamlandırmalarla devam etmiştir (Çoruhlu, 2020). 

Geçmiş milletlerin birçoğunda genellikle güç ve ihtişamın sembolü olarak kullanılan 

aslan figürü, Müslümanlar arasında Hz. Ali’nin ünvanı ve sembolü olarak kabul görmüştür 

(Sarıkçıoğlu, 2011). Savaşın, mücadelenin, galibiyetin, zaferin ve gücün sembolü olan 

aslanın Budizm inancında bazen Tanrı’yı, bazen de hükümdarı simgelediği olmuştur. Aslan 

figürü, Türker’in İslamiyet’i kabullerinden sonra da anlamını ve önemini sürdürmüştür 

(Çoruhlu, 2020). 

 

Görsel 4.15. 1. Pazırık Kurganı’nda Bulunan Keçeden Yapılmış Aslan Başı Tasviri 

Aslan savaş meydanlarında zaferi simgelerken, iyi ile kötünün mücadelesinde iyiliğin 

galibiyetini, aydınlık ile karanlığın çatışmasında ise aydınlığı simgelemiştir. Uzun yelesiyle 

yiğitliğin ve kudretin simgesi olan aslan, batı Türk dünyasında Tanrısal bir varlık olarak 

görülmektedir (Çoruhlu, 2020). Uygur ve Oğuz bölgelerinde çok fazla insana “aslan” ismini 

verilmiş olması, aslanın çok daha önceden tanındığının delili sayılmıştır. Türklerin 



69 

 

yaşadıkları bazı bölgelerde kurdun yerini alan aslan (Roux, 2020), İslamiyet’in kabulünden 

sonra da önemini korumuştur (Çatalbaş, 2011). 

Güç, kuvvet, ihtişam, yiğitlik, cesaret, asalet ve hâkimiyet gibi simgesel anlamlarıyla 

Türk tarihi boyunca pek çok şekilde kullanılagelmiş olan aslan; birçok Türk devletinde 

paraların üstünde, bayraklarda, hükümdar tahtlarında, mimari ve edebi eserlerde yer almıştır 

(Öztürk, 2019). Göktürkler, Uygurlar, Karahanlılar ve Selçuklularda aslan ismi başta 

hükümdarlar olmak üzere, devletin ileri gelenlerinin isimleri olarak devam etmiştir (Durmuş, 

2007). Gücün ve önderliği sembolize eden aslan, cesareti ve savaşçı özelliğiyle hanedanlık 

ve hükümdarlık simgesi olmuş ve bu nedenle hükümdarlara ünvan, ad veya sıfat olarak 

“aslan” ismi verilmiştir (Tuncer, 2012). 

4.1.5. Kaplan 

Kaplan, Türk topluluklarının ve yiğitlerinin (alp) en eski tözlerindendir. Kaplanın Tük 

mitolojisinde yer alması ve Türk kültürü çerçevesinde ele alınması Çin kültürünün etkisiyle 

olmuştur. Dolayısıyla kaplanın Türk kültüründeki anlamı, Çin kültüründeki anlamıyla 

paralellik göstermektedir. (Ögel, 2020a). Orta ve İç Asya’daki araştırmalarda, kaplan 

figürünün güç ve yiğitlik sembolü olduğuna dair birçok eser bulunmuştur. Kaplan postu, 

Budist inanç sisteminde hükümdarların güçlerini ve kudretini temsil etmiştir. Aslana benzer 

şekilde taht sembolü olarak da kullanılan kaplan, İslam dininin kabulünden sonra da 

sembolik anlamlarını korumuştur (Çoruhlu, 2020).  

 

Görsel 4.16. 2. Pazırık Kurganı’ndan Çıkarılan Bir Eyer Örtüsünde Yer Alan Bir Kaplanın 

Bir Geyiğe Saldırısını Sembolize Eden Tasvir 

 



70 

 

Oğuznamelerde kaplan, çok sık olmamakla birlikte metinlerin çeşitli yerlerinde 

çoğunlukla kahramanların güçlü, kuvvetli ve yenilmez olduklarını anlatmak amacıyla 

benzetme unsuru olarak geçmektedir. Özellikle, Asya halklarının mitolojilerinde önemli bir 

yer tutan kaplan, ateşin yeraltı ya da gökyüzünden çalınarak insana getirilmesinde önemli 

rol üstlenmiştir (Bahadır, 2015). Oğuznamelerde kaplanın, kahramanın yiğitliği övülürken 

benzetme amaçlı kullanıldığını da söyleyebiliriz. Bu benzetmelerde de kaplan gücün ve 

yenilmezliğin simgesi olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

 

Görsel 4.17. Yavrusunu Emziren Bir Ağaçtan Oyma Dişi Kaplan Tasviri 

Kaynaklara göre, Kırgızların ataları olan Cye-gular, takvimlerinde kaplan yılı ifadesini 

kullanmışlardır (Çoruhlu, 2017a). Yenisey-Kırgız kültür çevresini anlatan av sahnesi 

tasvirlerinde, okçu binicilerin önünde koşan hayvanların kaplan oldukları anlaşılmaktadır 

(Ögel, 2020a). Bazı Türk söylemlerinde aslanın önceli olarak ifade edilen kaplan, cesur ve 

kararlı, ağzı açık bir halde düşük seviyedeki bir Tanrı olarak tasvir edilmektedir (Roux, 

2012). Eski Türklerde bazen ruh bazen de Tanrı olarak karşımıza çıkan kaplan, 12 Hayvanlı 

Türk Takvimi’nde 3. yıla adını vermiştir (Çoruhlu, 2017b). Kaplan, erken dönemde Türk 

kavimleri tarafından tabulaştırılmış ve ona saygı duyulmuştur. Kaplana duyulan saygı 

öldürülmesini yasaklamıştır. Esik Kurganı ve I. Tüekta Kurganı alanlarında yapılan 



71 

 

çalışmalarda elde edilen çeşitli sanat eserlerinde kaplanın gücü, yiğitliği ve hükümdarın 

kudretini sembolize ettiği tespit edilmiştir (Çoruhlu, 2017a). 

4.1.6. Boğa / Öküz 

Vahşi kuvvetin ve üreme gücünün sembolü kabul edilen boğa (Sarıkçıoğlu, 2011), eski Türk 

destanlarında önemli bir yer tutmuştur. Alplık sembolü olan boğa, kuvvet ve kudretin 

sembolü olarak hükümdarlığı simgelemiştir. Dede Korkut hikâyelerinde güç, kuvvet ve 

yiğitlik sembolü olan boğa, burç sembolü olarak 12 Hayvanlı Türk Takvimi’nde yılı temsil 

etmiştir (Çoruhlu, 2020). Damızlık erkek sığırı belirten “boğa” kelimesi, Göktürk, Eski 

Uygur ve Karahanlı Türkçesinde “buka”, Orta Kıpçaklarda ve Çağatay lehçesinde “buga” 

olarak görülmektedir. Dîvânu Lugâti’t-Türk’te boğa kelimesinin karşılığı yine “boka” olarak 

yer almaktadır (Besli, 2010). 

Eski Türklerde alplık simgesi olan boğa, göğe mensup (gök boğa) olarak kabul 

edilmiştir (Beydiz, 2016). Dede Korkut Hikâyeleri’nde boğa güç ve yiğitlik simgesi olarak 

kullanışmış, hikâyelerdeki kahramanlar, boğayı yenerek güçlerini ispatlamışlardır (Çoruhlu, 

2020). Ayrıca efsanelerde anlatıma konu olan boğanın eril Tanrı’yı simgelediği 

görülmektedir (Çoruhlu, 2017a). Boğa, mitolojik olarak boynuz kültü altında Türkler 

tarafından kutsal sayılırken; Oğuz Han, mitolojide üremeyi temsil eden Ay Tanrı'nın 

yeryüzündeki simgesi olan boğa ile özdeşleştirilmiştir (Bayat, 2017). 

 

 

 

 

 

 

Görsel 4.18. Altay Pazırık Kurganı’nda Bulunmuş Olan Kutsal Boğa Figürü 

Boğa figürü Türklerde; güç, kudret, yiğitlik, hükümdarlık ve devlet sembolü; gök-yer 

unsurları, töz, savaş ilahı, tenasül sembolü olarak kullanılmıştır (Çoruhlu, 2019c). Budist 



72 

 

inanışta dört yönden birinin hayvansal ifadesi olan boğa, gök unsuruna işaret ederek “gök 

boğa” olarak da adlandırılmıştır (Babayar, 2007). Türk destanlarında hükümdarın siyasi 

gücünü ifade eden boğa, hükümdarlarla ve ilahlarla ilgili bir sembol olarak da yer almıştır.    

Göktürk döneminde Göktürk sülalesini sembolize eden boğa, Uygurlar döneminde de 

aynı sembolik anlamlarda kullanılmış ve Irk Bitig’de de aynı adla yer almıştır (Esin, 2017). 

Uygurlar tarafından Budizm ve Maniheizm inanç sistemlerinin kabulünden sonra da boğa 

ile ilgili güç, kuvvet ve kudret temalı tasavvurlar devam etmiştir. İslami inanç sisteminin 

benimsenmesinden sonra da boğa aynı anlamlarda varlığını devam ettirmiştir (Gömeç, 

2018). 

 

Görsel 4.19. Bronz Kemer Tokası Şeklinde Boğa Motifi 

Eski Türklerde boğa kahramanlık arması ve sembolü olmuş, aynı zamanda savaş ilahı 

olarak anlam kazanmıştır (Tansü ve Güvenç, 2015). Boğa ve onun yüksek bölgelerde 

yaşayan bir türü olan “kotuz”, gücün ve kudretin simgesi olarak hükümdarı ve hükümdarlığı 

temsil etmiştir. Tonyukuk Yazıtları’nda yer alan, hükümdarın yağlı semiz bir boğayla 

karşılaşması sahnesi/anlatısı bu konuyu desteklemektedir (Çoruhlu, 2020). Ayrıca, Noyun 

Ula’daki Hunlara ait mezarlarda boğa kabartmalarının görülmüş olması, boğanın önemli bir 

tarihi figür olduğunu göstermektedir (Ögel, 2022). Türk tarihinde boğanın önemi, Türklerin 

tarım ve hayvancılığa verdikleri önemden kaynaklanmaktadır. İnsanlara hizmet eden yararlı 



73 

 

bir varlık olarak görülen boğaya, öfkeli ve dik başlı anlamlarının da yüklendiği görülmüştür 

(Kurucu, 2020). 

4.1.7. Koç / Koyun 

Koyun ve özellikle beyaz koç, eski Türklerde Gök Tanrı’ya sunulan kurbanlar arasındadır. 

Gücün, kuvvetin ve alplığın simgesi olan koç, bazı zamanlar hükümdarlık arması olarak 

kabul edilmiştir. İslamiyet’in kabulünden sonra koç, gücü, egemenliği, kuvveti ve yiğitliği 

simgelerken; Hz. İsmail’in kurban olarak Allah’a adanmasıyla, kurban ve ölümü de temsil 

eden bir anlam kazanmıştır (Çoruhlu, 2019b). 

 

 

Görsel 4.20. Pazırık Kurganında Bulunan Pars ve Koçun Mücadelesi Sahnesi 

 

Tarımın yapılmadığı kısıtlı imkânlara sahip uçsuz bucaksız Asya steplerinde konargöçer 

bir yaşam süren Türkler için koyun, koç, keçi, teke başlıca geçim kaynaklarından olmuştur. 

Bu yüzden Türkler için kutsallık kazanmış, mitolojilerinde yer almış ve totem olarak kabul 

edilmiştir. Koç gücü simgelerken dağ keçisi de arma olarak kullanılmıştır (Parsıl, 2021). 

Koç, eski Türklerin Gök Tanrı’ya kurban ettikleri hayvanlardan biridir. Kurban edilen diğer 

hayvanlardan olan koyun ve dağ keçisi -bunlar özellikle matem törenlerinde yere de kurban 

ediliyordu- ile karşılaştırıldığında koçun daha çok gökle ilişkilendirildiği görülür. Bu 

nedenle koç, “güç, kuvvet ya da cesaret” simgesi olmuştur (Çoruhlu, 2019b). 

Koç, bazı Türk kavimlerinin türeyiş efsanelerinde görülmektedir. Bu efsanelerde koç 

ata sembolü veya türeme sembolüdür. Bu efsanelerin birinde, iki buğday tanesinden hamile 



74 

 

kalan ve iki çocuk dünyaya getiren kadının kocası, mallarını üç oğlu arasında eşit olarak 

bölmekte ve geriye deve ile koç açıkta kalmaktadır. Açıkta kalan deveyi öz oğluna, koçu ise 

ortanca oğluna vermektedir. Deveyi alan çocuktan türeyenlere “Tölös”, koçu alan çocuktan 

türeyenlere ise “Koçkar” denilmiştir (Ögel, 2022). Dolayısıyla Türk destanlarında koçun bir 

türeme ve doğurganlık sembolü olarak değerlendirildiği de görülmektedir (Alyılmaz, 2015). 

 

 

 

 

 

Görsel 4.21. Doğurganlığın Koç Başı ile Sembolleştirilmesi 

 

Hun çocuklarının yetişme çağlarında ilk önce koç sırtında biniciliği öğrendikleri, ok 

atma kabiliyetlerini bu şekilde geliştirdikleri; önce sincap, gelincik ve kuşlara, daha sonra 

da tilki ve tavşanlara ok atarak atıcılığa alıştıkları, bu sayede büyüdüklerinde ise usta at 

binicisi ve okçu oldukları bilinmektedir (Alarslan, 2021). Göktürklerde ekonominin temeli 

at sürülerine dayandırılmışken, Uygurlarda koyun (koç) ve sığıra dayandırılmıştır (Ögel, 

2020b).  Oğuz Kağan Destanı’nda geçen "altın tavuk, gümüş tavuk, ak koyun ve kara koyun" 

gibi sözlerin, eski Türk ekonomisinin çobanlık ve çiftçiliğe dayandığını gösterdiği ancak 

kutsallık ve tapınmayla ilgili herhangi bir belirtinin olmadığı anlaşılmaktadır (Kafesoğlu, 

2023).  

 



75 

 

 

Görsel 4.22. 1. Pazırık Kurganı’nda Bulunan Keçeden Yapılmış Koç Başı Tasviri 

Koç aynı zamanda kurban hayvanı olarak da görülmektedir. Koç erken devirlerde Gök 

Tanrı’ya kurban edilmekteydi. Kurban şekillerinden ilginç bir şekli Kalmuklarda 

görülmektedir. Gök koç veya koruyucu ruhun koçu olan bir beyaz koça kutsallık atfedilerek 

yaşlanıncaya kadar o koça kesinlikle dokunulmamaktadır. Yünü kırkılmamakta ve 

satılamamaktadır. Bu koç yaşlandığında ise yerine daha genç olan koç kutsanarak 

komşuların çağırıldığı bir törende yaşlı olan koç kesilerek yenmektedir. Koç göğe kurban 

edildiği gibi yer unsurlarına da kurban edilmekteydi (Odabaşıoğlu, 2022) 

 

Görsel 4.23. Nahçıvan’da Bulunan Koç Heykeli Biçiminde Kabir Taşı 

Türk destanlarında kült bir hayvan olan koç; gücü, hâkimiyeti ve koruyuculuğu 

sembolize etmiştir. Koçu güç, hâkimiyet ve koruyuculuk sembolü haline getiren de 



76 

 

boynuzlarıdır. Boynuz, Türk destanlarında arkaik bir unsur olarak gücü temsil eder. 

Boynuzlu bir hayvan olarak koç, eski Türkler tarafından kurban törenlerinde Tanrı’ya 

sunulan bir varlıktır (Türkmen, 2008). Koç figürü Türklerde erkekliği, üretkenliği, bolluğu, 

bereketi, yiğitliği, savaşçılığı, kahramanlığı, cesareti ve asaleti simgelemektedir (Alyılmaz, 

2015). 

4.1.8. Ejderha / Yılan 

Türk destanlarında ejderhanın yılan kavramıyla ilişkilendirilerek tasavvur edildiği 

görülmektedir. Mitolojik bir varlık olan ejderha, çok hızlı büyüyen, ağzından ateşler saçan, 

insanları yiyen ve korkutan olağanüstü sürüngen bir varlık olarak tanımlanmaktadır. 

İslamiyet öncesindeki Türk mitlerinde ejderhaların gökyüzü ve su ile ilgili olduğu 

düşünülmüştür. Ürkütücü ve genellikle zarar verici yönü ön planda olan ejderhanın, ilk Türk 

devirlerinde bazen bolluk, güç, kudret, bereket gibi özelliklerle de anıldığı görülmüştür. 

İslam dininin kabulünden sonra ejderha tapınma unsuru olmaktan çıkmıştır (Sarpkaya, 

2014). 

Ejderha, aslan, yılan, timsah ve kartal gibi birden fazla hayvanın özellik ve niteliklerini 

bünyesinde toplayarak her toplumun kendi hayal gücüne göre biçimlenmiş doğaüstü melez 

bir yaratıktır. Bazı araştırmacılara göre ejderhanın ana şekli timsahtan meydana gelmekte ve 

kertenkele veya timsahı andıran uçan yaratık olarak belirtilmektedir (Alantar, 2007). Roux, 

ejderhayı yılan ailesinden yılanların kralı olarak ve kışın yerin altında, yazın ise yukarı 

çıkarak gökyüzüne ulaşan iki değerlikli Tanrısal bir varlık olarak tanımlamaktadır (Roux, 

2012). Kaynaklarda ejderlere genellikle gök veya yer ejderi olarak iki şekilde 

rastlanmaktadır. İki farklı yaratık gibi algılanan bu ejderler aslında tek bir ejderdir. Kışın yer 

altında yaşayan ejderha yaz ayları geldiğinde yer altından çıkıp gökyüzüne yükselerek gök 

ejderi adını almaktadır (Odabaşıoğlu, 2022). 

Türk halk anlatılarından özellikle efsane ve masallarda ejderha motifiyle sık 

karşılaşılmaktadır. Ejderha, bir Türk destanı olan Saltuknâme’de: “Ejderha şeklen tavusa 

benzer; kanatları horoza, ayakları arslana, kuyruğu horozunkine benzer. Cüssesi dahi bir 

deve kadar var. Havaya kanat açup uçdı kim...” cümleleri ile tasvir edilmektedir (Koçak ve 

Gürçay, 2017). Önemli Türk destanlarından olan Er Töştük destanında, Er Töştük'ün bir 

ejderha ile savaştığı anlatılır. Er Töştük, büyük ağacın yanına geldiği zaman, bir ejderhanın 

ağaçtan yukarı tırmanarak çıktığını görmüş. Bu ağacın üzerine de her sene bir kartal 



77 

 

yavrularmış ve ejderha da yuvaya çıkıp onları yermiş. Er Töştük kılıcına sarılınca hemen 

ejderhayı öldürmüştür. Az sonra kartal gelmiş ve yavruları ile iyilik ve kötülük üzerine 

konuşmuştur (Ögel, 2020b). 

 

 

 

 

 

 

Görsel 4.24. Ejderha ile Savaş Sahnesi 

Çin mitolojisine ait bir figür olmakla birlikte, ejderhanın Türk destanlarında de geniş bir 

yer bulduğunu görüyoruz. Daha önceleri bolluk, bereket, refah ve güç sembolü olarak 

simgeleştirilen ejderhanın, Ön Asya kültürüyle girilen temastan sonra kötülüğün sembolü 

olarak algılanmaya başladığını fark ediyoruz. Çin’de imparatorluk sembolü olan ejderha, 12 

Türk Hayvanlı Takvimi’nde de yıl sembolü olarak yer almıştır (Çoruhlu, 2020).  

İnsanlar tarafından çok korkulan ve çoğu zaman sevilmeyen hayvanlardan biri sayılan 

ejderha/yılan Türk mitolojisinde ilk olarak Yaratılış Destanı’nda karşımıza çıkmaktadır 

(Fidan, 2019). Altay Yaratılış Destanı’nda, yılan Erlik'in aldatıcı bir hayvan olduğu 

belirtilmiştir. Çünkü yılan ve köpek, yenilmesi yasaklanan dört daldaki meyveleri korumakla 

görevlendirilmiştir. Erlik, ilk insanlar olan Törüngey ve Eje'yi yasak meyveyi yemeleri için 

kandırmaya çalışırken yılan ağaca çıkarak elmayı ısırmıştır. Bu arada Erlik'in sözlerine 

kanan ve yılanın yaptığını gören Eje de elmayı ısırır ve ısırmak istememesine rağmen 

Törüngey'in ağzına sürer. O anda her ikisinin tüyleri dökülmüştür. Yaratıcı Ülgen, bu işin 

sorumlusunun kim olduğunu sorduğunda köpek, yılan, Törüngey ve Eje bütün suçu 

birbirlerine atmıştır. Bunun sonucunda hepsine ceza veren Ülgen yılana dönerek, "şimdi sen 

Körmös (şeytan) oldun. Kişiler sana düşman olsun, vursun öldürsün." demiştir. Her şeyin 

sonunda Törüngey ve Eje dünyada, şeytan da yer altında yaşamaya mahkûm edilmiştir 

(Çoruhlu, 2020). 



78 

 

Türklere Çinlilerden gelen bir motif olmakla birlikte, ejderha Türk destanlarında önemli 

bir yer tutmuştur (Bakırcı, 2014). Türkler ejderhayı “ejder”, “yilbegen”, “jilbegen”, 

“celbegen” olarak isimlendirmişlerdir (Bayat, 2017). Pullu vücutlu, timsah ayaklı, kanatlı, 

çatal kuyruklu ve sivri boynuzlu olarak tasvir edilen ejderha, yılanın dönüşüm yaşamış 

halidir. Ejderhanın, yılan ile vahşi mandanın ya da ceylanın çiftleşmesinden türemiş bir 

yaratık olduğuna da inanılmıştır (Ocak, 2005). 

 

Görsel 4.25. Bir Türk Halısı Üzerine Nakşedilmiş Ejderha Motifi 

 

Kırgız Türkçesinde “acıdar”, Tatar Türkçesinde “ajdaha”, Türkmen Türkçesinde ise 

“ajdar” olarak adlandırılan ejderhanın (Türktaş, 2013), göğe yükselerek yağmurun 

yağmasını sağladığı ve böylece bolluk ve bereketin oluşmasına katkı sağladığı tasavvur 

edilmiştir.  Kaldı ki, Uygur Türkleri gök çarkının bir çift ejderha tarafından çevrildiğine 

inanmışlardır (Çoruhlu, 2020). Ejderha, Türk destanlarında, masal ve hikâyelerinde efsanevi 

bir varlık olarak yer almaktadır. Genellikle hikâyelerde yer alan ejderhalar çoğunlukla 

kuyuların içerisinde yer alan saraylarda veya pınar başlarındaki mağaralarda yaşayarak su 

kuyularını kurutmaktadırlar. İnsan eti ile beslenen bu yaratıklar genç kızları kaçırarak 

saraylarına hapsetmekte ve kaçırılan kıza âşık olan delikanlı, ejderhayı öldürerek genç kızı 

kurtarmaktadır (Alsan, 2005).  



79 

 

Türk ikonografisinde etimolojik açıdan “büke”, “luu”, “nek”, “kök-luu”, “abırga”, 

“acırga”, “indel-endek” ya da “yelbüke” olarak isimlendirilen ejderha, hem bereket, refah, 

güç ve kuvvet simgesi hem de kuraklık, kötülük ve insanlara zarar verip korku salan bir 

yaratık olarak düşünülmüştür (Duman, 2019). Ağızdan alevler saçan, dişlerinden asit akıtan, 

vücudu zırhla kaplı, uçabilen devasa bir yılan olarak tasvir edilen ejderhanın, bazen 

Tanrıların emrinde olduğu bazen de kendi başına hareket ettiği görülür. Suda ve gökte 

yaşadığına, yağmurun yağmasına vesile olduğuna inanılan ejderha, mağarada yaşayıp 

hazinelerini koruyan bir varlık olarak Hun Türklerinin bayrağında kendisinde yer bulmuştur 

(Önal, 2009). Devasa bir yılan olarak da tasvir edilen ejderha, Dede Korkut Hikayeleri’nde, 

Oğuz Kağan Destanı'nda ve Türk toplumlarının inançlarında yer edinmiştir (Duman, 2019).   

 

4.2. Türk destanlarında yer alan hayvan figürlerinin atasözlerinde nasıl yer aldıklarına 

ilişkin bulgular 

Atasözleri atalarımız tarafından kurulmuş, gözlem ve yaşanmışlıklar sonucunda üretilmiş, 

birçok konuyla ilgili olarak söylenebilen ve kuşaktan kuşağa aktarılan öğüt verici sözler 

olarak tanımlanabilir (Solmaz, 2022). Muhteva açısından oldukça zengin sözlü yaratmalar 

olan atasözlerinin temel özelliklerden biri, iletilmek istenen mesajın mecazlar vasıtasıyla 

ilgili kişiye aktarılmasıdır. Bu nedenle, atasözlerinde benzetme sanatı oldukça yaygın 

kullanılmaktadır. Dolayısıyla bu yaygın kullanım, atasözlerinde birçok hayvan figürünün de 

yer almasını sağlamıştır.  

Atasözleri, toplumların yaşam tarzlarını ve değer yargılarını ortaya koyan, az sözle çok 

kavram ve yargının ifade edildiği nesilden nesle aktarılan söz birlikleridir (Çotuksöken, 

2003). Sözlü kültürün önemli ögelerinden olan atasözleri, yazısı olmayan toplumlarda sözel 

ifade edilme özellikleriyle eğitici ve öğretici bir söz varlığı olarak görev yapmaktadır 

(Walter, 2014). Dünyanın her dilinde var olan atasözleri, insanoğlunun tecrübelerinden, 

bilgeliğinden ve benzetme gücünden oluşur (Aksan, 2015).  

Doğal yaşamın bir parçası olan insan, özellikle avcı-toplayıcı dönemde doğa ve doğada 

var olan varlıklarla kutsala varan bir ilişki içinde olmuştur. Doğada var olan ve insanın en 

yakın temasta bulunduğu varlıkların başında hayvanlar gelmektedir. İnsanoğlu çoğu zaman 

bu hayvanlara saygı duyduğu gibi bu hayvanlarla ilgili çok çeşitli kültürel ve sanatsal 



80 

 

yaratımlar ortaya koymuşlardır (Siddiq 2019). Bu sanatsal yaratımlar heykel olabildiği gibi 

mağara duvarlarına kazılan resimler ya da kayaların üzerine yapılan kabartmalar da 

olabilmiştir. Aynı zamanda insanların hayvanları birçok toplumsal ritüellerde, oyun ve 

etkinliklerde taklit ettikleri de görülüyor. İnsanların söz varlıklarında da hayvan 

sembolizminden üst düzeyde yararlandıkları bir gerçektir (Keskin 2020). 

Atasözlerinde yer alan hayvanların seçiminde, toplumun dini, sosyo-kültürel ve çevresel 

koşullarının etkili olduğu açıktır. Yaşanılan coğrafyada en sık karşılaşılan ya da gündelik 

hayatta en çok yararlanılan hayvanların atasözlerinde kullanıldıkları ve mesajların bu 

figürler üzerinden verildiği görülmektedir. Bu nedenle, Türk atasözlerinde hayvan figürleri 

ve hayvan sembolizmi çok sık kullanılmıştır. Bu bağlamda, kurt, at, kartal, aslan, kaplan, 

boğa, koç ve ejderha figürlerinin yer aldığı bazı atasözleri aşağıda sunulmuştur: 

4.2.1. Kurt / Bozkurt 

Geniş ve sağlam bir göğüs yapısına, uzun bacaklara, güçlü pençelere, kalın bir boyuna sahip 

olan kurt, bu özellikleriyle en büyük avcılardan biri olma sıfatına haiz olmuştur. Birçok 

medeniyete ve kültüre simge olmuş, korku ve saygı uyandırmış olan kurt, yeryüzündeki en 

ikonik canlılardan biri kabul edilmiştir. Azim, koku alma, keskin görüş, güçlü hafıza, güçlü 

çene kasları ve keski dişler kurtları üstün yırtıcılar olmalarını sağlamıştır. Kurt/bozkurt 

figürünün yer aldığı atasözleri aşağıda sunulmuştur: 

 

• Aç kurt aslana saldırır.  

Açın gözü kararmıştır. O, karnını doyurmak için gerekirse ölümü göze alarak 

kendisinden kat kat güçlü olan yaratıklarla boğuşur.  

• Aç kurt yavrusunu yer.  

Aç olan, karnını doyurmak için canavarlığın en korkuncunu yapar. 

• Çobansız koyunu kurt kapar.  

Koruyucusu, yöneticisi bulunmayan kişiyi ve topluluğu düşman ezer. 

• Eşeği sahibinin dediği yere bağla da varsın kurt yesin.  

Sana emanet edilen işi, sahibinin isteğine uygun olarak yap. Kötü bir sonuç ortaya 

çıkarsa sen sorumlu olmazsın. 

 



81 

 

• Gezen kurt aç kalmaz.  

Rızkını çıkarmak için gezip dolaşan, şuraya buraya başvuran kimse aç kalmaz. 

• Keçi kurttan kurtulsa gergedan olur.  

Tehlikeler, zararlar olmasa her şey alabildiğine gelişir. 

• Ölmüş koyun kurttan korkmaz.  

Her şeyini yitirmiş olan kişinin saldırgana bir şey kaptırmaktan korkusu olmaz. 

• Köpeksiz sürüye (köye) kurt girer (iner).  

Koruyucusuz halka, bekçisiz ülkeye düşman saldırır. 

• Kurda konuk (komşu) giden, köpeğini yanında götürür. 

Saldırgan birisiyle karşılaşacak olan kişi, kendisini koruyacak önlemi almalıdır. 

• Kurt dumanlı havayı sever.  

Kendi yararına bir işi yapmak için fırsat kollayan kişi, kimsenin bu işe engel 

olamayacağı, karışık zamanı sever. 

• Kurt kocayınca köpeğin maskarası olur.  

Güçlü iken herkesin kendisinden çekindiği kişi, gücünü yitirdikten sonra güçsüz ve 

aşağılık kimselerin oyuncağı olur. 

• Kurt komşusunu yemez.  

Bir kişi ne denli azgın ve kötü düşünceli olursa olsun yakınlarına dokunmaz. 

• Kurt köyünü (tüyünü) değiştirir, huyunu değiştirmez.  

Kişi, yer yurt, kılık, kıyafet değiştirse de huylarını değiştirmez. 

• Kurtla görüşürsen köpeğini yanından ayırma.  

Saldırgan birisiyle karşılaşacak olan kişi, kendisini koruyacak önlemi almalıdır.  

• Kurtla koyun, kılıçla oyun olmaz.  

Saldırgan ile güçsüzün, zarar veren ile zarar görenin yan yana bulunduğu yerde 

tehlike vardır.  

• Kurtla ortak olan tilkinin hissesi ya tırnaktır ya bağırsak.  

Güçlü ile hileci ortak olsa güçlünün dediği olur. Hileci, ortağının kendisine vereceği, 

işe yaramaz paya razı olmak zorundadır. Yoksa parçalanma tehlikesi vardır. 

• Sayılı koyunu kurt kapmaz (yemez).  

Miktarı saptanarak bir kimseye teslim edilmiş olan eşya iyi korunur. 

 

 



82 

 

• Sürüden ayrılanı (ayrılan koyunu, kuzuyu) kurt kapar.  

Arkadaşlarından ayrılıp tek başına iş yapma yolunu tutan kişi, koruyucusuz, 

desteksiz kalır; büyük zararlara uğrar. 

• Tevekkelin (tevekküllünün) eşeğini kurt yemez. 

Gereken tedbirleri aldıktan sonra daha fazla titizlik göstermeyip sonucu Tanrı'nın 

dileğine bırakan kimse rahat eder. Zarar kaygısı çekmez. 

• Ürümesini bilmeyen köpek (it), sürüye kurt getirir.  

Ölçülü, hesaplı konuşmasını bilmeyen kişi, durup dururken başına dert açar ve 

çevresindekiler için tehlikeli bir durum yaratır. 

• Yalnız kalanı kurt yer.  

Yardımcısı bulunmayan kişi, kendini tehlikeden koruyamaz. 

• Yatar kurttan gezen (yelen) tilki yeğdir (iyidir).  

Az güçlü olup çalışan, çok güçlü olup çalışmayandan daha başarılı olur. 

• Azan kurda, kızan köpek.  

Belalı kişinin hakkından şerli kişi gelir. 

• Her gün gezen kırda, bir gün uğrar kurda. 

Sakıncalı işlerle uğraşan kimse, günün birinde tehlikenin kurbanı olur. 

• Kurda “Neden boynun (ensen) kalın?” demişler, “İşimi kendim görürüm 0de ondan.” 

demiş.  

İşini başkasına inanmayarak kendisi gören, üzülmez; rahat eder.  

• Kurdun adı yaman çıkmış, tilki vardır baş keser.  

Öyle sinsi ve kurnaz kimseler vardır ki adı zalime, haine ve kötüye çıkmış 

kimselerden daha tehlikelidirler. 

• Koyun güden kurdu görür. 

Görevini yaparken gereken dikkati gösteren kişi, doğabilecek sorunları sezer. 

• Ardında yüz köpek havlamayan kurt, kurt sayılmaz. 

Önemli kimseleri çekemeyip onlara dil uzatanlar çok olur. 

• Çoban aldı bağa gitti, kurt aldı dağa gitti. 

Malını, varlığını başkaları kullandı, kendisine bir şey kalmadı. 

• Hangi dağda kurt öldü? 

Birisinden beklenmeyen bir davranış görüldüğünde şaşma ve sitem bildirmek için 

kullanılan bir söz. 



83 

 

• Kurdun oğlu akıbet kurt olur.  

Kişi sonunda kendi karakterini, aslını, düşüncesini atalarına benzer biçimde ortaya 

koyar. 

• Eski kurt, yolunu şaşırmaz. 

    Tecrübe kişinin birçok problem ile karşı karşıya gelmesine mâni olur. 

• Kurt yavrusu it olmaz. 

     Her şey aslına çeker. 

• Koyunu kurda emanet etme. 

    Bir kişinin veya bir grup insanın, güçlü ve tehlikeli bir düşmana veya duruma karşı 

           savunmasız veya korunmasız bir konumda olan birini bırakmasıdır. 

Kurt, Türk destanlarında önemli bir figürdür. Türkler için kurt anadır, atadır. Türklerin 

bir dişi kurttan türedikleri efsanesi, özellikle dişi kurdun çok önemli ve korunması gereken 

bir hayvan olmasını sağlamıştır. Kurt, Türkler için bir rehber, bir yol göstericidir. 

Hükümdarlık sembolü olarak da kullanılan kurt; özgürlüğü, hırsı, savaşçı ruhu, cesareti 

temsil etmektedir. Kurtlar bağımsızlığı, egemenliği, gücü, dayanıklılığı sembolize eder ve 

kurda yüklenen bu özellikler atasözlerinde sıkça yer alır. Aklın, cesaretin, yol göstericiliğin 

sembolü olan kurt bu özellikleriyle atasözlerinde kendine yer bulur. Türk kültür tarihinde 

böri, börü, kök börü, kurt, gök kurt, gök yeleli kurt, bozkurt gibi çeşitli adlarla karşımıza 

çıkan kurt, Türk atasözlerinin mesaj içerikli benzetmelerinde sıkça yer alır.  

“Ardında yüz köpek havlamayan kurt, kurt sayılmaz.” atasözü önemli kimseleri 

çekemeyip onlara dil uzatanların çok olacağına işaret eder. “Kurt dumanlı havayı sever.” 

atasözü fırsatçıların, kötü niyetli kişilerin sürekli karışık zamanları kolladıkları 

anlamındadır. “Kurt kocayınca köpeğin maskarası olur.” atasözü güçlü insanın, gücünü 

yitirince, zamanında kendisinden çekinenlerin eğlencesi olacağını ifade eder. “Kurt 

komşusunu yemez.” atasözü kişi ne kadar kötü olursa olsun yakınlarına zarar vermez 

anlamında kullanılmaktadır. “Kurt köyünü değiştirir, huyunu değiştirmez.” atasözü, kötü bir 

kişi nereye giderse gitsin, kötü huylarını yanında götürür anlamındadır. “Kurda konuk giden, 

köpeğini yanında götürür.” atasözü saldırgan biriyle ilişkide bulunan kişinin korunma 

önlemlerini alması gerektiğini hatırlatır. “Kurda ‘Neden ensen kalın?’ demişler, ‘İşimi 

kendim görürüm de ondan.’ demiş” atasözü, insan kendi işini kendisinin yapması 

durumunda daha güçlü olacağını vurgular. “Kurtla ortak olan tilkinin hissesi ya tırnaktır ya 



84 

 

bağırsak.” atasözü güçlüyle ortaklık eden kimsenin kazançtan pay olarak ancak güçlüden 

kalanı alabileceği açıklanır. “Kurdun adı yaman çıkmış, tilki vardır baş keser.” atasözü, bazı 

sinsi ve kurnaz kimselerin, adı zalime çıkmış nicelerine taş çıkarttıkları anlamındadır. 

“Çobansız koyunu kurt kapar.” atasözü, başı, yöneticisi bulunmayan kişiyi ve topluluğu 

düşmanın ezeceğini ifade eder. “Sürüden ayrılanı kurt kapar.” atasözü, topluluktan ayrılan 

veya mensup olduğu toplumun değerlerini önemsemeyen kimsenin bunun bedelini 

ödeyeceğini açıklar. “Ölmüş eşek kurttan korkmaz.” atasözünde, her şeyini kaybetmiş olan 

kişinin bir şeyler kaybetme korkusunun olmayacağı ifade edilir. “Sayılı koyunu kurt 

kapmaz.” atasözünde miktarı/adedi belirlenerek bir kimseye teslim edilen eşyanın iyi 

korunacağı anlatılır. “Ürümesini bilmeyen köpek sürüye kurt getirir.” atasözü, beceriksiz 

kimselerin topluma zarar vereceklerini anlatır. 

Kurt kutsal kabul edilirken, korkulan bir canlı olarak da tarihte yerini almıştır. Bu durum 

atasözlerine de yansımıştır. Türk atasözlerinde kurt olumlu ve saygınlık anlamında 

kullanıldığı gibi olumsuz anlamda da korku ve zarar verici yönüyle ifade edilmiştir. 

“Köpeksiz sürüye (köye) kurt girer (iner).” ve “Çobansız koyunu kurt kapar.” atasözlerinde 

kurdun zarar verici ve avcı özelliği vurgulanmıştır. “Kurt kocayınca köpeğin maskarası 

olur.” ve “Ardında yüz köpek havlamayan kurt, kurt sayılmaz.” atasözlerinde kurt yiğit tipi 

ile özdeşleşmiş ve kurda duyulan saygı ifade edilmiştir. “Kurt köyünü değiştirir, huyunu 

değiştirmez.” ve “Kurt dumanlı havayı sever.” atasözlerinde ise kurdun tabiatına vurgu 

yapılmış ve karakteristik özellikleri üzerinden mesajlar verilmiştir. 

4.2.2. At 

Türkler için konargöçer hayat kültüründe atlar, bir çiftlik hayvanından daha fazlasıdır. Türk 

kültüründe at kutsal bir canlı olarak görülür; bütün yaşamını at üstünde geçiren Türkler atın 

etinden, sütünden, gücünden yararlanmış ve atı evcilleştirmişlerdir. Kadın-erkek fark 

etmeksizin Türklerin hepsi at kullanır, biner ve üstünde savaşıp ok atabilirdi. Türkler 

yaşamları boyunca atları ile kardeş, yoldaş ve sırdaş olmuşlardır. Böylece atasözlerinde atın 

önemli bir yeri olagelmiştir. Türkçenin en geniş sözcük, terim ve atasözü varlığının at 

kavramıyla ilgili olduğunu görüyoruz. Çünkü Türkler, gözlemledikleri veya 

deneyimledikleri gerçekleri ifade ederken ve insanla ilgili olguları belirlerken en sık haşir 

neşir oldukları hayvan olan atı esas almışlardır (Aksan, 2011). At figürünün yer aldığı 

atasözleri aşağıda verilmiştir: 



85 

 

• Aç (arık) at yol almaz, aç (arık) it av almaz.  

İş gördüğünüz kimseleri aç bırakırsanız kendilerinden yararlanamazsınız 

• Ağanın gözü ata tımardır.  

Ağanın gözü atın üzerinden eksik olmazsa ata iyi bakılır. 

• Alma alı, satma kırı, ille doru, ille doru; yağızında binde biri. 

Atın renk tonları içinde en beğenileni doru renktir. Kır fena sayılmaz. Ama al renk 

beğenilmez. 

• Abdal ata binerse bey oldum sanır, şalgam aşa girerse yağ oldum sanır.  

Görgüsüz kişi layık olmadığı bir işin başına geçerse, gerçekten değeri varmış gibi bir 

kuruntu gösterir. 

• Arık ata kuyruğu (da)yüktür.  

Güçsüz kişi, kimseye yardım edecek durumda değildir. Bu yardım ne kadar az ve 

yardım edilecek kimse ne kadar yakını olursa olsun. 

• Arpa verilmeyen at, kamçı zoruyla yürümez.  

Geçimi sağlanmayan kişi, ne kadar sıkıştırılırsa sıkıştırılsın, iş görmez. 

• Arslan kükrerse atın ayağı kösteklenir.  

Güçlü kimsenin korkutucu sözleri, güçsüz kimseyi kıpırdayamaz duruma getirir. 

• At yedi günde, it yediği günde (belli olur, semirir).  

Değerli kişilikler, zamanla gelişir. Kısa zamanda beliren kişilikler gerçek değer 

taşımayanlardır. 

• Atın ürkeği, yiğidin korkağı.  

At da kişi de hep tehlike karşısında imişler gibi uyanık olmalı, tetikte 

bulunmalıdırlar.  

• Atın varken yol tanı ağan varken el tanı. 

Elde bulunan olanaklardan zamanında yararlanarak gezip dolaşırsak, eş dost 

edinmek gerek.  

• At ile avrat yiğidin bahtına.  

Kişinin satın aldığı atları ve evlendiği kadından memnun kalıp kalmayacağı önceden 

kestirilemez. Her ikisi de talihine kalmıştır.  

• At kaçmaz, et kaçar.  

Atın iyi koşması için iyi beslenmiş olması gerek.  

 



86 

 

• At kudümü, yurt kudümü, avrat kudümü.  

Türkler; atlarını, yurtlarını, eşlerini kutsal sayar, onların uğur getireceğine inanırlar.  

• Atlar nallanırken kurbağa ayağını uzatmaz. 

 Herkese durumuna, değerine göre davranışta bulunulur; iş verilir. Değersiz kişi, 

kendisine de değerli kişi gibi ilgi gösterilmesini beklememelidir.  

• Atlar tepişir, arada eşekler ezilir.  

Güçlü kimseler birbirlerine girerler. Bundan, aralarında bulunan güçsüzler zarar 

görür.  

• Atlı kaçar, kaçar; yaya arkasına ne düşer?  

Büyük işlere, bunu başaracak gücü olanlar girişir. Olanakları bulunmayanlar böyle 

işlere niçin girişirler?  

• Atlıya saat olmaz.  

Atla yolculuk yapan kimse için bir yolun kaç saatlik olduğu söz konusu değildir. Atlı, 

isterse be saatlik yolu bir saatte alır. Bunun gibi, bol olanakları bulunan kimse, uzun 

bir süre içinde yapılabilecek işi kısa zamanda yapıverir.  

• At olur meydan olmaz, meydan olur at olmaz.  

Gerekli şartlar her zaman bir arada bulunmaz. 

• At ölür, itlere bayram olur.  

Yüksek kimselerden birinin ölümü ya da görevden ayrılması, kimi zaman, aşağılık 

kimselerin işine yarar.  

• At ölür meydan(nalı) kalır, yiğit ölür an(namı) kalır.  

Yaşayan bir gün ölür. Ancak yaşayışına bağlı birtakım izler sürüp gider. At ölmekle 

birlikte onun koştuğu meydanın kalması, insan ölmekle birlikte adının anılması 

gibi… 

• At sahibine (ağasına, biniciye) göre kişner.  

Birinin yönetimi altında çalışan kişi, tutumunu yöneticisinin durumuna göre ayarlar.  

• Atta, avratta uğur vardır.  

İnanışa göre at ve kendisiyle evlenilen kadın eve uğur getirir.  

• Atta karın, yiğitte burun.  

İyi koşan atın karnı, yiğit erkeğin burnu büyük olur.  

• Attan düşene yorgan döşek, eşekten düşene kazma kürek.  

Attan düşen, kazayı hastalanmakla atlatır. Eşekten düşen için ölüm tehlikesi vardır. 



87 

 

• Atım tepmez, itim kapmaz deme 

Herkesin yaradılıştan birtakım sert huyları vardır. Bunlar eğitimle bir dereceye kadar 

yumuşatılabilir. Size çok bağlı bulunan kişiler bile, bir zaman gelir, kendilerini 

tutamaz, sizi incitirler.  

• Atına bakan ardına bakmaz.  

Görevini eksiksiz yapan, aracını iyi kullanan kişi, kendini kötü duruma düşmekten 

kurtarmış olur. Nitekim iyi bakılmış ata binen, düşman bana yetişecek mi, diye ardına 

bakmaya gerek duymaz.  

• Atın bahtsızı arabaya düşer.  

Değerli, ama yazgısı kötü kimseler, kişiliklerine yakışmayan ağır ve aşağılık işlerde 

kullanılabilirler.  

• Atın dorusu, yiğidin delisi.  

Atın doru renkli olanı, kişinin gözünü budaktan sakınmayanı beğenilir...  

• Atın ölümü arpadan olsun. 

Kimi kişilerin felsefesi şudur: Sevdiğim yiyecekleri tıka basa yiyeyim de hasta 

olursam olayım, dahası, ölürsem öleyim. 

• Atı atasıyla, katırı anasıyla.  

İyi kişi temiz soyu ile kötü kişi aşağılık, karışık soyu ile tanınır, anılır. 

• At binicisini tanır (bilir).  

İşçi, yöneticisinin işten anlayıp anlamadığını bilir ve çalışmalarını ona göre yürütür. 

• At (olur) bulunur meydan bulunmaz, meydan (olur) bulunur at bulunmaz.  

Bir işi başarabilmek için gerekli olan koşullar her zaman eksiksiz olarak ele geçmez. 

Biri bulunursa öteki bulunmaz; öteki bulunursa beriki bulunmaz. 

• At at oluncaya kadar sahibi mat olur.  

Bir çocuk, bir işçi yetiştirebilmek için çok para, çok emek, çok zaman ister. Onlar 

yetişir ama, yetiştiren de her bakımdan yorulur, yıpranır.  

• At beslenirken, kız istenirken.  

At, besili, bakımlı olduğu zaman hem gösterişlidir hem de en çok işe yarayacak 

durumdadır. Satılacaksa o zaman satılmalıdır. Kız da körpeliği, güzelliği geçmeden, 

isteyenleri varken evlendirilmelidir. 

• At arıklıkta, yiğit gariplikte.  

At zayıf iken, kişi garip iken çetin sınavlarını verirler. 



88 

 

 

• Ata eyer gerek, eyere er gerek.  

Bir işletmeyi önce donatmalısınız; sonra da iyi bir yöneticiye teslim etmelisiniz ki 

istediğiniz verimi alabilesiniz. 

• Ata arpa, yiğide pilav.  

Yaratığın gücü, gelişmesine yarayan şeyle artar.  

• Ata binen nalını, mıhını arar.  

Kişi, kullanacağı şeyin ayrıntılarını da almalı, eksik bir durumu kalmamasına dikkat 

etmelidir.  

• Ata binersen Allah'ı, attan inersen atı unutma. 

Ata bindiğin zaman insafsızlık etme, hayvanı çok hırpalama. Buna Tanrı razı olmaz. 

(Ya da ata bindiğin zaman böbürlenme; böbürleneni Tanrı sevmez), attan indiğin 

zaman da onun yemini, suyunu, tımarını unutma.  

• Ata da soy gerek, ite de.  

Bütün yaratıkların soylusu üstün niteliktedir.  

• At, adımına göre değil, adamına göre yürür.  

Atın yürüyüşü binicisinin yönetimine bağlı olduğu gibi, bir işin yürüyüşü de iş 

başındakinin bilgisine, çabasına, tutumuna göre değişir.  

• Ata dost gibi bakmalı, düşman gibi binmeli.  

Ata iyi baktıktan sonra, yora yora bininiz; korkmayınız, sarsılmaz. 

• At yiğidin yoldaşıdır.  

Türk, atı çok sever. O yüzden atı kendine en yakın arkadaş olan yoldaş olarak 

görmektedir. 

• At binenin, kılıç kuşananın.  

Bir şey, onu elde etmek yolunu bilenin, bir şeyden yararlanma, onu kullanmasını 

becerebilenin hakkıdır. 

• Beleş (bahşiş) atın dişine (yaşına, dizginine, yularına) bakılmaz.  

Para verilmeden gelen şey, eksiği, kusuru olsa da hoş karşılanır. 

• Berk kaçan atın boku seyrek düşer.  

Olağanüstü hızla yapılan iş -gereken özen gösterilemeyeceğinden- olumlu sonuç 

vermez. 

 



89 

 

• Bin atın varsa inişte in, bir atın varsa yokuşta bin.  

Üzerinde yük bulunan at, yokuş aşağı inerken zorluk çeker, hırpalanır, aksar, 

sakatlanır, düşüp ölebilir. Ancak üzerinde yük de olsa, yokuşa çıkmaya iyi dayanır. 

• Bir mıh bir nal kurtarır, bir nal bir at kurtarır.  

Herhangi bir olayı, bir işi, bir ödevi küçük saymamak, önemle ele almak gerekir. 

Küçük görünen işler, büyük sonuçlar doğurabilir: 

• Bir sürçen atın başı kesilmez.  

Şimdiye değin sizi memnun etmiş olan kişi bir kez yanlış bir iş yapmışsa onun için 

eskiden edindiğiniz kanıyı hemen değiştirmeyiniz ve kendisine ağır bir ceza 

vermeyiniz. 

• Boş torba ile at tutulmaz.  

Çıkar göstermezseniz bir kimseyi bir yere bağlayamazsınız. 

• Canı yanan eşek attan yürük olur. (Canı acıyan eşek atı geçer).  

Bir durumdan canı yanmış olan kişi, o durumun bir daha gelmemesi için elinden 

gelen çabayı harcar ve gücü yetmez sanılan işleri bile başarır. 

• Dokuz at bir kazığa bağlanmaz.  

Bir işin başına, tanınmış kişiliği bulunan birçok kimse birden getirilmemelidir. 

Çünkü anlaşamazlar; birbirlerine saldırırlar. 

• Dost dostun eyerlenmiş atıdır.  

Gerçek dost, arkadaşının sıkışık zamanında yardımına koşmaya hazır durumdadır. 

• Eğreti ata (emanet ata, el atına) binen tez iner.  

Geçici olarak başkasının malını ve yetkisini kullanan kişi, çok geçmeden bu mal ve 

yetkiyi asıl sahibine bırakacaktır. 

• Eşek at olmaz, ciğer et olmaz.  

Soysuz kişi soyluluk, bayağı şey yüksek nitelik kazanamaz. Kötü maya, dönüşüp iyi 

olmaz. 

• Gelini ata bindirmişler, “Ya nasip!” demiş.  

Kesin sonuç alınmadan, hiçbir işe oldu bitti gözüyle bakılmamalıdır. Umulmadık 

engeller işi bozabilir. 

• Gem almayan atın ölümü yakındır.  

Dik kafalı, söz dinlemez, hırçın kişi, davranışının büyük zararını görür. 

 



90 

 

• Irmaktan (çaydan, dereden) geçerken at değiştirilmez.  

Bir yöntemden başka bir yönteme geçerken tehlikeli davranışlardan sakınmak 

gerekir. 

• İki at bir kazığa bağlanmaz.  

Başına buyruk olmak isteyen iki kişi, aynı iş üzerinde birlikte çalıştırılamaz; 

aralarında anlamazlık çıkar, kavga çıkar. 

• İnsan ayaktan, at tırnaktan kapar.  

Birçok hastalıklar insana ayağını üşütmesinden, ata da tırnağı yoluyla gelir. 

• Katıra “Baban kim?” demişler, “Dayım at.” demiş.  

Aşağılık duygusu içinde bulunan kişi, kendisini olduğu gibi göstermeye utanır da 

kötü yönünü gizler, sadece iyi yönüyle övünür. 

• Kır atın yanında duran ya huyundan ya suyundan(tüyünden).  

Kişi kiminle arkadaşlık ederse ondan etkilenir, huy kapar. 

• Köpeğe gem vurma, kendisini at sanır.  

Kendisine karşı değeri varmış gibi davranılan değersiz kişi, gerçekten değer 

bulduğunu sanır. 

• Küheylan at, çul içinde de bellidir.  

Cevherli insan, kılık kıyafeti düzgün olmasa da değerini yitirmez. 

• Ortak atın beli sakat olur.  

Her ortak, daha çok yararlanmaya çalışacağından ortaklık malını tez yıpratırlar. 

• Sen dede ben dede, bu atı kim tımar ede?  

Herkes kendisini buyurucu durumda görür, iş yapmakla yükümlü saymazsa ortadaki 

işi kim yapar? 

• Yağmurda düşmanın koyunu, dostun atı satılsın.  

Yağmur altında yünleri ıslanan koyun, pek gösterişsiz duruma düşer. Oysa at, daha 

çok çevikleşir. Böylece koyun daha değersiz, at daha değerli görünür. 

• Yaman komşu, yaman avrat, yaman at; birinden göç, birini boşa, birini sat. 

Sana üç öğüt: Komşun kötü ise başka yere göç, eşin geçimsizse ayrıl, atın azgınsa 

sat, kurtul. 

• Yaşı at pazarında sorarlar.  

İnsanların değeri, yaşlarıyla değil, başlarıyla ölçülür. Yaşlarına göre değerleri 

değişen yaratıklar, hayvanlardır. 



91 

 

• Yavaş (yumuşak huylu) atın çiftesi (tekmesi) pek (yavuz) olur. , 

Yumuşak huylu kimselerin kızması, korkunç olur. Çünkü bunlar, ancak sabırlarını 

taşıran olaylar karşısında tepki gösterirler. Bunun için davranışları, aşırı bir öfkenin 

patlamasıdır. Her şeye kızan kimsede, bu denli taşkın öfke bulunmaz. 

• Yavuz (yürük) at yemini (yavuz it ününü) artırır.  

Görevini başarı ile yürüten kişi, bunun mükâfatını görür. Ödüllenince de görevini 

daha büyük bir çaba ile yapar. 

• Yiğit yiğide at bağışlar.  

Yiğit, arkadaşı için her sıkıntıya katlanır. Onun işine yarar diye en değerli varlığını 

bile bağışlar. 

• Yoksul ala ata binse, selam almaz.  

Görmemiş kimse (geçici olarak bile) görmüşlerin durumuna erse, herkese yüksekten 

bakar; kimseye selam vermez olur. 

• Yularsız ata binilmez.  

Bir disipline bağlı olmayan işin başına geçmek doğru değildir. 

• Yürü kata kamçı olmaz.  

İşini ivedilik ve yeterlikle yapan kişiyi sıkıştırmak gerekmez.  

• Yürük ata paha olmaz.  

İşini ivedilik ve yeterlikle başaran kimsenin değeri çok büyüktür. 

Yukarıda örnekleri verilen atasözlerinden de anlaşılacağı üzere, atın Türklerin 

toplumsal yaşamındaki önemi, atasözlerinde de sıkça yer almasını sağlamıştır. At figürü 

atasözlerinde kahramanlık, yiğitlik, güç, kudret, yücelik, dostluk, soyluluk sembolü olarak 

ele alınmıştır. Bazen, kötü olarak bilinen ya da kötülenmek istenen eşek ile köpeğin karşısına 

asalet figürü olarak konan at, bazen de soyluların bineği alarak nitelendirilmiştir. At ve 

avradın (kadın, eş) birlikte zikredilmesi de Türk kültüründe ata verilen değeri 

göstermektedir. Namus kavramıyla özdeşleştirilmiş olan kadın figürüyle anılması, ata olan 

değeri, güveni ve sevgiyi göstermektedir. Atasözlerinde avrat ve at, yiğidin tamamlayıcı 

unsurları olarak ele alınırken; at, statü sahibi olmanın önemli bir göstergesi olarak kabul 

edilir.   

At ve yiğit sözcüklerinin birlikte kullanılmasıyla atasözlerinde yiğitlerin diğer 

özelliklerine da vurgu yapılmaktadır. “Atın dorusu, yiğidin delisi…” atasözü ile yiğitlik 

özelliklerine at üzerinde vurgu yapılmıştır. Bazı atasözlerinde ise iyi bir atın nasıl olması 



92 

 

gerektiği, atların özelliklerine gönderme yapılarak açıklanmıştır. “Alma alı, sat yağızı; bin 

doruya, besle kırı.” ve “Atın dorusu, yiğidin delisi…” atasözlerinde doru renkteki atın 

makbul olduğuna vurgu yapılmıştır. Bazı atasözlerinde de atın hızı “Atlıya saat olmaz.” sözü 

ile anlatırken, bazı atasözlerinde de atın sosyal hayatta mevki göstergesi olarak kullanıldığını 

“Abdal ata binince bey oldum sanır, şalgam aşa girince yağ oldum sanır.” görülmektedir. 

At ve it sözcüklerinin birlikte kullanıldığı atasözlerinde, Türk kültüründe değerli 

görülen atın, değerli kabul edilmeyen it/köpek ile karşılaştırıldığı görülmektedir. “At ölür 

itlere bayram olur.” atasözü bu duruma örnektir. Türk destanlarında önemli bir unsur olan 

at, atasözlerinde başka hayvanlarla karşılaştırılmakta ve özellikle it bu karşılaştırmalarda 

aşağı olarak kabul edilmektedir. “Ata da soy gerek, ite de.” atasözünde it ile karşılaştırılarak 

atın Türk kültüründeki değerine vurgu yapılmaktadır. “Atlar tepişir, eşekler arada ezilir.” 

atasözünde benzer bir karşılaştırma yapılmak suretiyle at yüceltilirken eşek aşağı bir varlık 

olarak algılanmaktadır. Atasözlerinde mertlik ve savaşçılık göstergesi olarak meydan ve at 

sözcükleri birlikte kullanılmışlardır. “At bulunur, meydan bulunmaz; meydan bulunur, at 

bulunmaz.” atasözü bu duruma bir örnektir. 

4.2.3. Kartal 

Kartal göz alıcı tüyleri, keskin bakışları, uçuş gücü ve hızı, yuvasının yükseklerde oluşu 

nedeniyle Türk kültüründe dikkate değer yırtıcı bir kuş olmuştur. Kartal figürü, gök ile yer 

arasındaki iletişimi sağlayan bir elçi, güç ve erki temsil eden bir varlık ve bazı kavimlerin 

atası olma özelikleriyle Türk destanlarında ön plana çıkmaktadır (Güngör, 2016). Kartal 

figürünün yer aldığı bazı atasözleri aşağıda verilmiştir.  

• Kartala bir ok değmiş, yine kendi yeleğinden.  

Bir kimseye en büyük kötülüğü kendisine çok yakın olanlar yapar.  

• Kartalın beğenmediğini kargalar kapışır.  

Zenginlerin beğenmeyip attıkları nesneler, yoksullar için değerli mallardır. 

• Kartala borçlanan hep gökyüzüne bakar. 

Güçlü birinden herhangi bir şey ödünç alınırsa kişinin aklı hep ondadır.  

• Kartallar dövüşsün, bir sehim de bize düşsün. 

Güçlü figürlerin mücadelesi neticesinde güçsüzler de arta kalanlardan pay kapmak 

ister.  



93 

 

• Bir güvercini yenmek bir kartal için şeref değildir. 

Denk olmayan iki varlığın mücadelesinde güçlünün galibiyeti ona bir şey 

kazandırmaz. 

• Kartal sinek avlamaz. 

İstenilen verimin elde edilemeyeceği işe kimse girmek istemez. 

• Kartalın yaşlılığı, serçenin gençliğinden yeğdir. 

Güçlü olan en zayıf döneminde bile güçsüze göre daha güçlüdür.  

• Tavuğun laneti kartalı öldürmeye yetmez. 

Yaradılış gereği kişi ulaşamayacağı konumdaki bir kişiyi konuşarak 

güçsüzleştiremez. 

• Ördek yavrusu kartal yuvasında da büyüse pençeleri olmaz. 

Fıtrat karakterin çekirdeğidir. Dışına çıkabilmek pek mümkün olmaz. 

Ölümü ve cenneti simgeleyen kuş figürü, Orhun Anıtları’nda da kullanılmaktadır.  

Gökyüzü seyahati esnasında şamana yardımcı olan varlık kartaldır (Roux, 2012). Gücü, 

kudreti ve özgürlüğü temsil etmesi nedeniyle sevilen bir varlık olan kartal atasözlerinde de 

bu özellikleriyle ön plana çıkmaktadır. Yırtıcı ve saldırgan olması yönüyle bazen olumsuz 

imajı da bulunan kartal, özgür ve bağımsız olmayı simgeleyen bir figürüdür. “Kartala bir ok 

değmiş, yine kendi yeleğinden.” atasözü, bir kimseye en büyük kötülüğün kendisine çok 

yakın olan kişiden geldiğini ifade eder. Kişinin, hayatta karşılaşacağı en büyük kötülüğün 

çoğu zaman en yakınlarından geleceği mesajını ileten bu atasözünde, kartalın ulaşılmazlığı 

ve dışarıdan birileri tarafından kendisine kolay kolay zarar verilemeyeceği de 

anlatılmaktadır.  

Kartal, Türk destanlarında asil bir figür olarak da ele alınır. Kartalın soylu duruşu, 

yüceliği atasözlerinde ön plana çıkmaktadır. “Kartalın beğenmediğini kargalar kapışır.”, 

“Kartal sinek avlamaz.” ve “Bir güvercini yenmek bir kartal için şeref değildir.” atasözleri 

kartalın soyluluğuna, yüceliğine vurgu yapmaktadır. Burada kartal figürü, asaleti anlatmak 

için kullanılmaktadır. Ya da asil bir tutum ve duruş, kartal figürü üzerinden ifade 

edilmektedir. “Kartalın yaşlılığı, serçenin gençliğinden yeğdir.” ve “Tavuğun laneti kartalı 

öldürmeye yetmez.” atasözlerinde, kartalın cesaretine ve gücüne dikkat çekilirken; zayıf ve 

fazla muteber olmayanın, kıymetli ve yüce olana zarar veremeyeceği vurgusu da 

yapılmaktadır. Güçlü bir varlığın hastalığının ya da yaşlılığının bile zayıf bir varlığın 

sağlığından ya da gençliğinden evla olduğu düşüncesi kartal figürünün tavuk ve serçeyle 



94 

 

karşılaştırılması suretiyle verilmek istenmiştir. Ayrıca “Ördek yavrusu kartal yuvasında da 

büyüse pençeleri olmaz.” atasözü, asaletin doğuştan olduğunu ve sonradan 

kazanılamayacağını kartal figürü üzerinden açıklamaktadır. 

4.2.4. Aslan / Arslan 

Aslan Türk destanlarında cesaret, güç, yiğitlik, akıllılık, acımasızlık ve korku sembolü olarak 

kullanılır. Aslan, vahşi hayvanların kralı olarak tanımlanacak kadar güçlü bir figürdür. Bu 

da ona ayrı bir saygınlık ve güç kazandırır. Aslanların güçlü olmalarına rağmen, zorunlu 

olmadıkça diğer hayvanlara zarar vermeyen centilmen kişilikleri de önemli bir vasıflarıdır. 

Aslanla ilgili kullanılan olumsuz imgeler genellikle güçlü, vahşi ve inatçı olmalarıdır. 

Aslan/arslan figürünün yer aldığı bazı atasözleri aşağıda verilmiştir. 

• Aslan kükrerse beygir titrer.  

Üstün gücü olanın öfkelenmesi, çevresindeki güçsüzleri korkutur. 

• Aç arslandan tok domuz yeğdir.  

Sadece soyluluk işe yaramaz. Soysuz olup para kazanan, soylu olup da para 

kazanmayandan üstündür. 

• Aç kurt arslana saldırır.  

Açın gözü kararmıştır. O, karnını doyurmak için gerekirse ölümü göze alarak 

kendisinden kat kat güçlü olan yaratıklarla boğuşur. 

• Al (hile) ile arslan tutulur, güç ile sıçan (gücüğen)tutulmaz. (Al arslan tutar, güç sıçan 

tutmaz.)  

Zekanızı kullanarak sizden daha güçlü, ama daha az zeki olan yaratığı yenebilirsiniz. 

Gücünüzü kullanarak ise, sizden çok güçsüz, ama zeki olan yaratığı yenemezsiniz. 

• Arslan kocayınca sıçan deliği gözetir.  

Güçlü çağında ağır ve büyük işler yapmış, büyük kazançlar elde etmiş olan kimse, 

güçten düşünce pek küçük işlerle uğraşır; azla yetinir. 

• Arslan kükrerse atın ayağı kösteklenir.  

Güçlü kimsenin korkutucu sözleri, güçsüz kimseyi kıpırdayamaz duruma getirir. 

• Arslan postunda, gönül dostunda.  

Canlı, cansız her şeyin bir yakışığı vardır. İnsan onları bu durumda görmek ister. 

 

 



95 

 

• Arslan yatağından (yattığı yerden) bellidir (belli olur).  

Bir kimsenin kişiliği, oturup yattığı yerin niteliğinden, temizliğinden, düzeninden 

anlaşılır. 

• Çul içinde aslan yatar.  

Bir kimsenin değeri, kılık kıyafeti ile değil, kişiliğindeki cevherle ölçülür. 

• Erkek arslan arslan da dişi arslan, arslan değil mi? 

Güçlülük ve yüreklilik yalnız erkeklere vergi değildir. Kadın da güçlü ve yürekli 

olabilir. 

• Her yiğidin gönlünde (her gönülde) bir arslan yatar.  

Herkesin gönlünde, elde etmek istediği büyük bir şey vardır. 

• İki arslan bir posta sığmaz.  

Bir ülkede iki baş egemen olmaz. Böyle iki baş bulunursa geçinemezler, kavga 

ederler; biri ötekini ortadan kaldırır. 

• On para on aslanın ağzında.  

Şimdi para kazanmak çok güçleşti. En küçük kazanç, pek çok didişmeden, 

çalışmadan sonra elde edilebiliyor. 

• Yatan (yatar) arslandan (kurttan), gezen (yelen) tilki yeğdir (iyidir).  

Az güçlü olup çalışan, çok güçlü olup çalışmayandan daha başarılı olur. 

• Ekmek aslanın ağzında. 

Geçim sağlayacak bir iş bulmak ve para kazanmak kolay değildir. 

• Arslanın adı çıkmış, çakallar baş keser. 

Haksızlık veya kötülük yapacağı düşünülen kişi yerine bu konuda adı ön plana çıkan 

kişiler asıl haksızlığı ve kötülüğü yaparlar. 

Türk kültüründe aslan her zaman gücün, cesaretin, hakimiyetin ve yiğitliğin simgesi 

olarak kabul edilmiş, özellikle aslanın derisi ve yelesi de yiğitliğin simgesi olarak 

kullanılmıştır. Aslan, erkek ismi olarak da çokça kullanılmaktadır. Cesaret ve yiğitlik 

kavramlarıyla özdeşleşmiş olan aslan/arslan, atasözlerinde gürbüz, cesur ve yiğit adam 

anlamlarında kullanıldığı gibi emeğiyle kazanan, korku salan, imrenilen anlamlarında da 

kullanılmaktadır.   

Aslan figürü atasözlerinde gücün ve kuvvetin simgesi olarak kullanılmıştır. “Aç 

aslandan tok domuz yeğdir.”, “Aç kurt aslana saldırır.”, “Al aslan tutar, güç sıçan tutmaz.”, 



96 

 

“Her yiğidin gönlünde bir aslan yatar.”, “Aslan kükrerse atın ayağı kösteklenir.” 

atasözlerinde aslan güç ve kuvveti temsil eden bir figür olarak kullanılmıştır. Mitolojide 

aslanın sahip olduğu güç ve savaşçı yapı, söz varlığında çoğu zaman kahramanla 

özdeşleştirilmiştir. Atasözlerimizde aslan, mitolojide olduğu gibi güç ve kahramanlığın 

simgesi olarak kullanılmıştır. 

4.2.5. Kaplan 

Türk boylarının ve yiğitlerinin en eski tözlerinden olan kaplan, yiğitlik ongunu veya yiğitlik 

sembolü olarak kabul edilir. Astrolojik yönü de olan kaplan, dört büyük yıldız grubundan 

birinin de sembolüdür. Kaplan aynı zamanda bir taht simgesi olup, kahramanlık ve cesaret 

figürüdür. Kaplan figürünün yer aldığı bazı atasözleri aşağıda verilmiştir. 

• Kaplan öldüğünde derisi, adam öldüğünde ismi kalır. 

            Her canlının ölümü sonrası birtakım yönleri miras kalır. 

• Küçük bir yavruyu küçümsemeyin çünkü ileride bir kaplan olabilir. 

            Kimsenin ileride nasıl birisi olacağını bilemezsiniz. 

• Çan takmış kaplan aç kalır. 

     Başarı, herhangi bir işi yaparken o işin kurallarına uymanızda gizlidir. 

• Kafan ağzının içindeyken kaplanla pazarlık yapılmaz. 

     Tehlike söz konusu iken bazı hususlarda diretmemek kişiyi olumsuz neticelerden 

korur. 

• Kaplan gücüyle dövüş, ev kedisi inceliğiyle kazan. 

     Gücü daha güçlü kılan keskin bir zekâ ve nezakettir. 

• Vahşet kalptedir, kaplanın pençelerinde değil. 

     Fıtratta olan önünde sonunda ortaya çıkar. 

• Kaplanı okşamak isteyen kediyi sevsin. 

     Riski yüksek bir işe girişmek yerine daha az zararla atlatılabilecek bir işe de                                     

girişilebilir. 

• Kaplanların diyarında kediler miyavlayamaz. 

    En güçlünün olduğu yerde kimse güç yarıştırma yarışına girmez. 

• Kaplan, koyunların fikirleri yüzünden uykusunu kaybetmez. 

    Karşısında çaresiz olabilecek kişiler yüzünden güçlü kişi tedirgin olmaz. 



97 

 

Türk destanlarında kaplan, gücü ve cesareti ile ön plana çıkan bir varlıktır. Bir totem 

olan kaplan diğer hayvanlara kıyasla güçlü ve cesur bir imaja sahiptir. Kaplan bir yandan 

heybeti ve cesareti temsil ederken, diğer yandan da korkunç ve vahşi bir gücü sembolize 

eder. Bu nedenle mitolojik bir canlı olan kaplan hem korkulan hem de saygı duyulan bir 

figürdür. Atasözleri, güç ve cesareti kaplanın olumlu yönü; korku, güç, gaddarlık ve vahşiliği 

ise olumsuz yönü olarak ifade eder. Kaplan da mitolojide yer alan diğer hayvanlar gibi, 

atasözlerinde fiziksel özellik ya da görünümü, davranış ve huyu, yaşadığı ya da bulunduğu 

yerler dolayısıyla yer almaktadır. 

4.2.6. Boğa / Öküz 

Anadolu ve Mısır uygarlıklarında, kutsallığı, Tanrısallığı simgeleyen boğa, aynı zamanda 

“güç”, “verimlilik” ve “dölleyiciliğin” de sembolü olmuştur (Mutlu, 2019). Boğa figürünün 

tarımsal yapıyla da yakından ilişkili olduğu ve söz varlığında bu özelliğiyle de yer edindiği 

fark ediyoruz. Kaldı ki, coğrafik yapının ve ekonomik uğraşların hayvanların mitolojide ve 

söz varlığında yer alma nedenlerini belirlediği de bilinmektedir. Boğa figürünün yer aldığı 

bazı atasözleri aşağıda verilmiştir. 

• Ağanın gözü öküzü (ineği) semiz eder. 

 Ana baba, çocuklarına; mal sahipleri mallarına iyi bakarlarsa sevindirici sonuçlar 

alırlar. 

• Arık öküze bıçak olmaz (çalınmaz)!  

Kendisinden yararlanılamayacak kişiye yararlanmak amacıyla eziyet edilmemelidir. 

• Dayanık öküze “Oha!” neymiş?  

Görevini eksiksiz yapan kişiye “İyi çalış!” demeye gerek var mı? 

• Harman döven öküzün ağzı bağlanmaz.  

Hizmetinin verimlerini aldığımız kimsenin bize kazandırdığı şeylerden yararlanması 

gerekir. 

• İnek gibi süt vermeyen, öküz gibi kutan sürer. 

Yorucu olmayan işlerde kendisinden yararlanılamayan kişi, ağır işlere koşulur. 

• İyiliğe iyilik olsaydı, koca öküze bıçak olmazdı.  

Bu dünyada her zaman iyiliğe karşı iyilik görülmez. İyiliğe karşı kötülük de çoktur. 

Baksanıza, öküz, ömrü boyunca hizmet ederek sahibine kazanç sağlamasına karşın 

ihtiyarlayınca sahibi onu kesiyor. 



98 

 

• Koça (öküze) boynuzu yük değil (olmaz).  

Kişiye kendi işi ve yakınlarının sorumluluğu ağır gelmez. 

• Komşunu iki inekli (öküzlü) iste ki kendin bir inekli (öküzlü) olasın.  

Başkasının iyi durumda olmasını iste ki Tanrı seni de ondursun. 

• Kork aprilin beşinden, boğayı ayırır eşinden.  

Aprilin beşinde (şimdiki 18 nisanda) çift süren iki boğayı birbirinden ayıracak kadar 

şiddetli sağanak olur; kasırga ve fırtına kopar. 

• Ortaklık öküzden başka (yalnız) buzağı yeğdir.  

Kişinin ortaklık önemli malı olmasından, yalnız kendisinin azıcık malı bulunması 

daha iyidir. 

• Öküz öküzün boynuzunda çamur görmezse korkmaz.  

Birisiyle kavgaya girişmesi olasılığı bulunan kişi, karşısındakinin yenilmezliğini 

anlatan bir belirti görmezse ondan korkmaz. 

• Boğa tekini bulmadan çifte yürümez. 

Bir ahmak, budalaca bir işe girişirken kafasına uygun biriyle iş birliği yapar. 

• Serkeş boğa (son) soluğu kasap dükkanında alır.  

Dik başlı olanlar, davranışlarının cezasını görürler. 

• Tarlanın taşlısı, kızın saçlısı, öküzün (ineğin) başlısı.  

Tarlanın taşlısı, kızın uzun saçlısı, öküzün büyük başlısı daha çok beğenilir. 

• Yalnız boğa, çifte (boyunduruğa) koşulmaz.  

İki kişi ile yapılması gereken bir işi tek kişi ile yapmaya kalkışmak yanlıştır. 

• Yatan öküze yem yok.  

Çalışmayanın gelir beklemeye hakkı yoktur. 

• Yazın harmana sıçan öküzün kışın yemlikte ağzına gelir.  

Geleceği düşünmeden kötü işler yapan kişi, ileride yaptığı kötülüklerle karşılaşır. 

• Yorgun öküzün ıslık canına minnet.  

Verilen dinlenme fırsatı, yorgun kişiyi çok sevindirir. 

• Çifte gelmeyen boğa olsun, işe gitmeyen oğlun. 

Herhangi bir biçimde yararlanılabilecek bir malın olması iyidir, çifte gelmeyen 

boğayı satabilir, iş yapmaktan kaçınan oğlunu eğitebilirsin. 

 

 



99 

 

• Öküz öldü, ortaklık bozuldu (bitti). 

İki ortak veya taraf arasındaki yakınlığın dayandığı sebep yok olduğunda bu yakınlık 

da çözülür. 

• Boğa, yem bitince çifte gideceğini bilir. 

Çalışmanın önemini kavramak için aç kalmak gerekmez. 

Boğanın, atasözlerinde tarımsal yarar sağlamak bağlamında sık kullanıldığı 

görülmektedir. “Çifte gelmeyen boğa olsun, işe gitmeyen oğlun.” ve “Harman döven 

boğanın ağzı bağlanmaz.” atasözleri, boğanın tarımsal faaliyetleri için söylenmiş 

atasözleridir. Tarımsal faaliyetler için çok önemli olan boğa, bazı atasözlerimizde ise 

vefasızlık yapılan bir durumu ifade etmek için kullanılmıştır. “Arık boğaya bıçak olmaz 

(çalınmaz).” ve “İyiliğe iyilik olsaydı, koca boğaya bıçak olmazdı.” atasözleri bu duruma 

ilişkin örneklerdendir. “Kork aprilin (nisan) beşinden, boğayı ayırır eşinden.”, “Ortaklık 

boğasından, başlı başına buzağı yeğdir.” ve “Öküz öldü, ortaklık bozuldu.” atasözlerinde 

boğa/öküz figürü, insan ilişkilerini ve mevsimlerin özelliklerini ifade etmek için 

kullanılmıştır. Atasözlerinde boğa figürü, mitolojik kökeninden farklı olarak, daha çok tarım 

ve hayvancılık faaliyetlerindeki işlevlerine göre yer almıştır. 

4.2.7. Koç / Koyun 

Türkler tarih boyunca bazı hayvanlara özel önem vermişlerdir. Koç da bu hayvanlardan 

biridir. Koçun da diğer hayvanlar gibi değerli sayılmasında ve kutsallık atfedilmesinde, 

Türklerin gündelik yaşamlarına sundukları katkının büyük etkisi bulunmaktadır. Kutsallık 

atfedilen bir figür olarak koç, bazen “koruyucu güç, kuvvet”, bazen “yiğitlik”, bazen 

“bereket, bolluk” bazen de “nazarlardan korunma” sembolü olarak Türk kültür hayatında yer 

edinmiştir (Güven, 2019). Koç figürünün yer aldığı bazı atasözleri aşağıda verilmiştir: 

• İki koç kafası bir kazanda kaynamaz. 

Ayrı ayrı düşünceleri ve kişilikleri bulunan iki kimse, bir arada yaşayamaz, birlikte 

yapılacak iş üzerinde birleşemezler. 

• Koç yiğit bunalıp ölmez.  

İnsanın sıkıntılı zamanı sürüp gitmez, arkasından keyifli günler de gelir. 

• Koça boynuzu yük değil (olmaz).  

Kişiye kendi işi ve yakınlarının sorumluluğu ağır gelmez.  

• Koç koyundan seçkel gerek.  



100 

 

Bir topluluğa önderlik edecek, egemen olacak kişi, topluluğu oluşturanlardan üstün 

nitelikte olmalıdır. 

• Ak koyun ak bacağından, kara koyun kara bacağından asılır.  

Doğruluktan ayrılmayan, güven kazanır, ödüllendirilir. Kötülüğü iş edinen ise hak 

ettiği cezayı görür. 

• Ak koyunu (ala keçiyi) gören, içi dolu yağ sanır. 

Bir şeyin dıştan görünüşüne bakarak içinin de öyle olduğunu sananlar aldanırlar.  

• Ak koyunu kara kuzusu da olur.  

İyi ana babadan kötü çocuklar olabilir. 

• Bir koçtan iki post çıkmaz.  

Bir kimseden verebileceği kadar bir şey alındıktan sonra dolambaçlı yolla aynı şeyi 

bir kez daha almaya çalışmak, boşuna emek harcamaktır. 

• Buğday ile koyun, geri yanı oyun. 

Çiftçi için en gerçek değer, buğday ve koyundur. Başka ürünler bunlar kadar önemli 

değildir. 

• Buldun bir koyun, ye de doyun. 

Kişi, fırsattan yararlanmalı; geliri bol olduğu zaman ilerisi için para biriktirmeye, 

mal mülk edinmeye bakmalıdır. 

• Çarşı iti ev (koyun) beklemez.  

Başıboş gezmeye alışanlar, disiplinli iş yapmaya gelemezler. 

• Çift ile koyun, kalanı oyun.  

En sağlam iş, çiftçilik ve koyun yetiştiriciliğidir. 

• Çobana verme kızı ya koyun güttürür ya kuzu.  

Kızını isteyen kişinin işi, gücü, tutumu ne ise kızını bunlarla ilgilendireceğini düşün. 

Kararını ona göre ver. 

• Çobansız koyunu kurt kapar.  

Koruyucusu, yöneticisi bulunmayan kişiyi ve topluluğu düşman ezer. 

• Domuzdan toklu (koyun yavrusu) doğmaz.  

Kötü huylu kimsenin çocuğu melek huylu olamaz. 

• Erkek koyun kasap dükkanına yakışır.  

Miskin erkek, yaşamaya layık değildir. 

• Herkesin aklı bir olsa koyuna çoban bulunmaz.  



101 

 

Çeşitli işler, çeşit çeşit yetenekli kişilerle başarılabilir. Herkes aynı şeyi bilse ve 

yapabilseydi, geri kalan işleri yapacak kimse bulunmazdı. 

• Her koyun kendi bacağından asılır.  

Herkes kendi suçundan sorumludur. 

• Kaybolan koçun kuyruğu büyük olur. 

İnsan, elden kaçırdığı küçük bir fırsatı gözünde büyütür; onun çok önemli olduğunu 

söyler durur. 

• Koyun can derdinde, kasap yağ derdinde. 

Değişmez bir kuraldır: Bir kişi önemli bir kaybından dolayı çırpınıp kıvranırken 

başka bir kişi bu durumdan ne kadar çok yararlanabileceğini düşünür. 

• Koyunun bulunmadığı yerde keçiye Abdurrahman Çelebi derler. 

Bir şeyin çok değerlisi ele geçmezse az değerlisi önem kazanır.  

• Koyunun götü bir gün açıksa keçininki her gün açık.  

Davranışlarını herkesin beğendiği kimse, günün birinde yanlış bir iş yapabilir. Bu, 

her gün yanlış iş yapanınkinin yanında kınanacak bir durum sayılmaz.  

• Koyunun kuyruğu var örter.  

Zenginlerin ve toplumda önemli yeri olan kişilerin kusurları hemen örtbas edilir.  

• Koyunun melediğini kuzu melemez.  

Ana-babanın çocuğuna karşı gösterdiği aşırı ilgi ve sevecenliği, çocuk ana-babasına 

karşı o ölçüde göstermez.  

• Koçu yüze yetir, el onu bine yetirir. 

El, bir olayı abartarak söyler. Yüz kazansan bin diye anlatır. 

• Kurtla koyun, kılıçla oyun olmaz.  

Saldırgan ile güçsüzün, zarar veren ile zarar görenin yan yana bulunduğu yerde 

tehlike vardır. 

• Ölmüş koyun kurttan korkmaz.  

Her şeyini yitirmiş olan kişinin saldırgana bir şey kaptırmaktan korkusu olmaz. 

• Sayılı koyunu kurt kapmaz (yemez).  

Miktarı saptanarak bir kimseye teslim edilmiş olan eşya iyi korunur. 

• Sürüden ayrılanı (ayrılan koyunu, kuzuyu) kurt kapar.  

Arkadaşlarından ayrılıp tek başına iş yapma yolunu tutan kişi, koruyucusuz, 

desteksiz kalır; büyük zararlara uğrar. 



102 

 

• Sütsüz koyun meleyen olur.  

Çevresine yararlı olamayan, elinde avucunda bir şey bulunmayan kişi, hep acıklı ve 

üzüntülü konuşur. 

• Yabancı koyun kenara yatar.  

Bir yere yeni gelen kimse, çevredekilere pek yanaşmaz. Zaten onlar da kendisini 

hemen aralarına almazlar. 

• Yağmurda düşmanın koyunu, dostun atı satılsın.  

Yağmur altında yünleri ıslanan koyun, pek gösterişsiz duruma düşer. Oysa at, daha 

çok çevikleşir. Böylece, koyun daha değersiz, at daha değerli görünür. 

• Karaman'ın koyunu sonra çıkar oyunu. 

Bir şeye tam güvenmeyip ileride ne olacağı konusunda bilgi sahibi olunamadığı 

durumlarda kullanılan bir söz. 

• Koyun güden kurdu görür. 

Görevini yaparken gereken dikkati gösteren kişi, doğabilecek sorunları sezer. 

 

Koç, sahip olduğu bazı özelliklerinden dolayı insan ve toplum davranışlarına ilişkin 

iletiler vermek amacıyla atasözlerinde sıkça kullanılmıştır. Koç, “Koç yiğit bunalıp ölmez.” 

atasözünde olduğu gibi mitolojik kökene bağlı, yiğitliği ifade eden bir sembol olarak 

kullanılmıştır. “Koçu yüze getir, el onu bine yetirir.”, atasözünde insanların mübalağalı 

konuşmayı sevdikleri; “Kaybolan koçun kuyruğu büyük olur.”, atasözünde ise kaçırılan, 

kaybedilen fırsatların gözde büyütüldüğü anlatılmaktadır. Renk bakımından da koç, iyi ve 

kötü anlamına gelecek şekilde kullanılmıştır. “Ak koçu gören içi dolu yağ sanır.” ve “Ak 

koyunun kara kuzusu da olur.” atasözlerinde ak iyiyi, kara kötüyü temsil etmektedir. 

4.2.8. Ejderha 

Ejderha; aslan, yılan, timsah ve kartal gibi birden fazla hayvanın özellik ve niteliklerini 

bünyesinde toplayan doğaüstü bir varlıktır (Alantar, 2007). Yılan ailesinden olup yılanların 

kralı sayılan ejderha, kışın yer altında, yazın ise gökyüzünde bulunan Tanrısal bir varlıktır 

(Roux, 2005). Türk destanlarında ejderha ile ilgili tasavvurların yılan kavramıyla ilişkili 

olduğu görülmektedir (Sarpkaya, 2014). Buradan yola çıkarak, mitolojik bir varlık olan 

ejderhanın gerçek yaşamda insanlar tarafından kullanılmaması ve ejderha ile insan arasında 

bir ilişkinin bulunmaması nedeniyle, atasözlerinde ejderha figürüne rastlamak mümkün 



103 

 

olmamıştır. Ancak, Türk destanlarında önemli bir figür olması ve atasının yılan olması 

nedeniyle, ejderha ile ilgili olarak yılan figürünün geçtiği atasözleri konu edinilmiştir. 

Kaldı ki, ejderhanın korkulan bir yaratık olması, ejderhaya atfedilen özelliklerin yılanda 

olması bu çalışmada atasözlerinde geçme konusunda yılan ile ejderhayı birleştirmeyi 

gerektirmiştir. Ejderha/yılan figürünün yer aldığı bazı atasözleri aşağıda verilmiştir: 

 

• Acı (kötü) söz insanı (adamı) dininden, tatlı söz yılanı ininden çıkarır (Tatlı dil yılanı 

deliğinden çıkarır.).  

Kötü söz bir kimseyi çileden çıkarır, kötü davranışlara sürükler. Tatlı dil, azgın 

düşmanı bile yola getirir. 

• Ana yılan, sözü yalan; karı çiçek, sözü gerçek.  

Karısını çok seven ve anasıyla karısı arasındaki geçimsizlikte anasını haksız bulan 

oğlun yargılarıdır bunlar. 

• Bana dokunmayan (beni sokmayan) yılan bin yaşasın.  

Birçok kimseler, kendilerine kötülüğü dokunmayan zararlı birisinin bu durumuyla 

yaşayıp gitmesini hoş görürler. 

• Denize düşen yılana (yosuna) sarılır.  

Çok büyük bir tehlike içinde bulunan kimse, kendisine yardım etmesi olanağı 

bulunmayan, dahası tehlikeli olan şeylerden bile yardım umar. 

• El eliyle yılan tutulur. (El eliyle yılan tut, onu da yalan tut).  

Önemli bir çalışma isteyen iş, başkasına ısmarlanmakla yapılamaz. Kişi kendi işini 

kendisi yapmalıdır. Başkasının eliyle ancak yılan tutulur. 

• Her deliğe (taşın altına) elini sokma ya yılan çıkar ya çıyan.  

Sonunu düşünmeden, zarar görmen olasılığı bulunan davranışlarda bulunma. 

• Onmadık (talihsiz) hacıyı deve üstünde (Arafat'ta) yılan sokar.  

Ülküsünü gerçekleştirmesi mukadder olmayan kişinin karşısına, hatır ve hayale 

gelmeyen ve yenilemeyen engeller çıkar. 

• Sevda (sevgi) geçer yalan olur, sonra sokar yılan olur.  

Sevda ateşi sevgilileri önce kaynaştırır; bir süre sonra söner. Öyle ki başta en büyük 

mutluluk kaynağı sayılırken, sonra en büyük rahatsızlık etkeni olur. 

• Yılan sokan uyumuş, aç kalan uyumamış.  

Aç kalan, yılan sokandan daha çok acı çeker. 



104 

 

• Su içene yılan bile dokunmaz.  

Su içen kimseye dokunulmamalıdır; düşman olsa bile. 

• Uyuyan yılanın kuyruğuna basma.  

İlişmezseniz size zararı dokunmayacak olan kişiyi saldırgan duruma getirecek 

davranışlarda bulunmayınız. 

• Yılana yumuşak diye el sunma.  

Kişi, yumuşak huylu görünen herkese aldanmamalı; zararsız sanılan her şeye 

yanaşmamalı, tehlikeli bir durumla karşılaşabileceğini düşünmelidir. 

• Yılanın başı küçükken ezilir.  

Büyüyeceği belli olan her tehlike, daha başta önlenmeli; düşman güçlenip büyük 

zarar verecek duruma gelmeden ezilmelidir.  

• Yılanın sevmediği ot, deliğinin ağzında biter.  

Başkalarına kötülük etmek isteyenler, karşılarında hep hoşlanmadıkları şeyleri 

bulurlar.  

• Yılan kendi eğriliğine bakmaz da “Devenin boynu eğri.” der.  

Kınanacak bir durumu olan kimse, kendi kusuruna bakmaz da başkasındaki benzer 

durumu kınar. 

• Yılan ne kadar eğri gitse deliğine doğru girer.  

Yabancılarla ilişkisinde dürüst davranmayan kişi yakınlarına karşı doğruluktan 

ayrılmaz.  

Birçok ulusun mitolojisinde kendine yer bulan yılan, kendinden korkulan ve saygı 

duyulan bir hayvandır. Yılanın sürüngen, zehirli ve soğuk bir hayvan olması nedeniyle 

insanlar, yılana karşı hafızalarında olumsuz bir tasavvur geliştirmiştir. Yılan, tarihte bazı 

topluluklarda Tanrı olarak kabul edilirken tek Tanrılı dinlerle birlikte cennetten kovulan 

şeytan ile eşdeğer tutulmuştur. Altay Yaratılış Destanı’nda yılan, Tanrı’nın yarattığı ağacın 

yemesi yasak olan meyvelerini koruyan hayvan iken ihaneti sonucu cezalandırılmış ve 

Erlik’le birlikte yer altına sürülmüştür. Türk destanlarında Erlik ile anılan yılan, yer altı ile 

ilişkili olup ölümü simgeleyen, sakınılan bir varlıktır. Türk destanlarında yılan, istenmeyen, 

korkulan, değersiz ve yeraltı ile ilgili anlamları çağrıştırır. Yılan soyundan olan ejderha 

insanların savaştığı korkunç ve saldırgan bir yaratık, kötü ruhlu bir motiftir (Beydili, 2023). 

 



105 

 

Türk atasözlerinde, ininde saklanan yılanın ne zaman ve nerede ortaya çıkacağı belli 

olmadığı için dikkat edilmesi gereken bir hayvan olarak karşımıza çıkar. Yılan büyümeden 

öldürülmesi gereken ve insanlara zarar veren bir varlıktır (Tokyürek, 2013). Yılan figürü 

atasözlerinde, ölümle ve şeytanla anılmıştır. Korkulan bir varlık olan yılan neredeyse bütün 

atasözlerinde sevilmeyen, korku duyulan, soğuk ve şeytani bir hayvan olarak yer almıştır. 

“Yılanın dışı yumuşak, içi zehir.”, “Yılanın akına da lanet karasına da.”, “Bana dokunmayan 

yılan bin yaşasın.”, “Her deliğe elini sokma ya yılan çıkar ya çıyan.” ve “Sevda geçer yalan 

olur, sonra sokar yılan olur.” atasözlerinde olduğu gibi yılan ölüm ile ilişkili, uzak durulan 

ve lanetlenmiş bir hayvan olarak karşımıza çıkmaktadır. Tehlikeli bir işi zamanında 

sonlandırmak için “Yılanın başını küçükken ezmek gerek.”, sevilmeyen bir olay, kişi ya da 

nesne çok yakında olursa “Yılanın sevmediği ot burnunun dibinde biter.” denir. “Tatlı sözle 

yılanı deliğinden çıkarma”yı başaran insanımız, kötü insanın şerrinin kendisine dokunmasını 

istemediği konularda “Bana dokunmayan yılan bin yaşasın.” deyiverir. Aşırı talihsizlik 

yaşayan kişi durumu “Talihsiz hacıyı deve üstünde yılan sokar.” ifadesiyle anlatılır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

BÖLÜM V: SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER 

5.1. Sonuçlar ve Tartışma 

Bu araştırma ile birçok hayvan figürünün Türk kültürü ve Türk atasözleri içerisinde yer 

edindiği belirlenmiştir. Kurt, at, kartal, aslan, kaplan, boğa, koç ve ejderha bunlardan sadece 

birkaçıdır. Türkler söz konusu hayvanları, sahip oldukları nitelikleri, yarar-zarar durumları 

ve insanla olan ilişkileri bağlamında söz varlığına dâhil etmişlerdir. Araştırmada, Türk 

destanlarında sembolleştirilmiş olan bu varlıkların Türklere ait karakteristik özellikleri ve 

kültürel ögeleri taşıdıkları da görülmüştür.  

     Hayvanların Tanrılara kurban edildiği, onlara kutsallık atfedildiği, onların bazen 

yardımcı ve koruyucu bazen de korku ve kaygı nedeni oldukları açıktır. Türklerin bir dişi 

kurttan türediği efsanesi, kurdun Türkler için olan önemini ortaya koymaktadır. Kurt, at, 

kartal, aslan, kaplan, koç, boğa gibi hayvanlara çoğu zaman Türkler tarafından kutsallık 

atfedildiği ve bu hayvanların çoğu zaman yiğitlik, cesaret, güç, kahramanlık, bolluk, bereket 

ve refah sembolü olarak kullanıldıkları görülmektedir. 

     Atlı konargöçer yaşam tarzını benimsemiş olan Türkler, bu yaşam tarzından ve 

yaşadıkları coğrafyanın koşullarından kaynaklı olarak hayvancılığı ana geçim kaynağı 

olarak görmüşlerdir. Ayrıca, bir millî kültüre ve yaşam tarzına dönüşen avcılık da Türk 

topluluklarının hayvanla olan münasebetlerine farklı bir boyut kazandırmıştır (Bahadır, 

2015). Hayvancılık ve avcılık; Türklerde kurt, at, kartal, aslan, kaplan, boğa, koç gibi 

hayvanların hem kültürel yaşamda hem de gündelik yaşamda çok sık anılmalarına neden 

olmuştur. Türk destanlarında, masallarında ve mitolojilerinde yer alan bu hayvanlar, 

Türklerin gündelik yaşamlarında birlikte oldukları, birçok açıdan yararlandıkları, saygı 

duydukları hatta zaman zaman korktukları hayvanlardır. Konargöçer bozkır yaşamı, avcılık 

ve hayvancılıkla geçinen Türklerin hayvanlarla içli dışlı olmalarını sağlamıştır. Hayvanlarla 

olan bu etkileşim, hayvan isimlerinin kullanılan dile yansımasını sağlamış ve bu isimler 

atasözlerinde yer almışlardır (Balaban ve Güler, 2015). Atasözlerinin birer arka planı 

bulunduğu gibi, bu söz varlıkları hayatın içinden çıkmaktadırlar. Yaşam mücadelesini, 

çabayı, yaşanmışlıkları kısa ve özlü bir şekilde ifade eden atasözlerinin hayvan figürlerini 

içermeleri de beklenmektedir. Hayvanların insanlarla olan yakın ilişkileri atasözlerinde 

hayvan isimlerinin yer almasını gerektirmektedir (Bildik, 2023). Mecazlı yapıları ve 

benzetme ağırlıklı ifade şekilleri atasözlerinde hayvan figürlerinin çok sık kullanılmasının 



107 

 

nedenlerinden birini oluşturmaktadır. Muhteva açısından oldukça zengin sözlü yaratımlar 

olan atasözlerindeki temel niteliklerden biri, verilmek istenen mesajın benzetmeler yoluyla 

aktarılmasıdır. Bu durum, atasözlerinde benzetme unsurunun çokça kullanılmasını 

sağlamıştır. 

     Araştırma sonucunda, insanların ifade ve kavramsal düşünme noktasında, sözün 

kalıcılığını, etkisini ve inandırıcılığını artırmak amacıyla hayvan sembolizmini çok sık 

kullandıkları belirlenmiştir. Kültür aktarımında önem arz eden atasözleri ise bu sembollerin 

en elverişli şekilde kullanılabileceği söz varlıkları olarak işlev görmektedirler. Atasözlerinde 

en sık kullanılan hayvan adlarının eskiden beri Türklerin yaşadıkları coğrafyalarda en 

yakınında bulunan, sevdiği ya da korktuğu hayvanların adları olduğu görülmektedir. Hayvan 

adlarına anlam yüklenmesinde hayvanın dış görünüşü ve mizacı önemlidir. Büyük ve yırtıcı 

hayvanlara daha ziyade “güçlü, cesur, mert, zalim, gaddar vs.” anlamları yüklenirken 

sürüngen türü hayvanlara “sinsi, hain, kalleş vs.” gibi anlamlar yüklenmektedir. 

     Araştırmada ulaştığımız önemli sonuçlardan biri kurdun/bozkurdun Türk destanlarında 

önemli bir yer edindiği ve kurdun Türkler için ata ve ana olarak algılandığıdır. Kurdun 

asaleti, cesareti, yiğitliği, gücü, tehlikeli oluşu, akıllı oluşu Türk kültüründe ve dilinde kurda 

önemli bir konum kazandırmıştır. Bu algı doğal olarak Türk atasözlerine de yansımıştır. 

İncelediğimiz atasözlerinin kahir ekseriyetinde kurdun gücüne vurgu yapılmıştır. 17 atasözü 

güce değinirken 4 atasözü kurdun tehlikeliliğine, 4 tanesi çaresizliğine, 3 tanesi fıtratına, 2 

tanesi fırsatçılığına ve birer tanesi de çalışkanlığına, tecrübesine ve mertliğine vurgu 

yapmaktadır. Bu durum, kurdun atasözlerinde bu özellikleriyle yer edinmesine neden 

olmuştur.  

     Araştırmada, kurt figürünün atasözlerinde cesaret, asalet, çeviklik, akıllılık, iş bilme ve 

korkusuzluk temalarında birleştiği bazen de korku ve kaygı nedeni olduğu tespit edilmiştir. 

Yaptığımız bu tespit; Özavşar (2019) tarafından yapılan ve kurdun Türk atasözlerinde cesur, 

işini bilen, istekli, ideal, kurnaz bir figür olarak kullanıldığı araştırma sonucuyla benzerlik 

göstermektedir. Uzun ve Türksever (2020) tarafından yapılan araştırmada ulaşılan Türkçe 

atasözlerinde kurdun zekâsı, asaleti ve cesaretiyle yer aldığı sonucu araştırma bulgularımızla 

örtüşmektedir. Türk destanlarında güç ve cesaret olgusuna verilen önem hayvan figürleriyle 

sembolize edilirken, gücün ve cesaretin salt fiziki kullanım biçiminin değil; akıl, zekâ ve 

ihtişam yönünün de ön plana çıkarıldığı anlaşılmaktadır (Anbarlı-Bozatay ve Güler, 2017). 



108 

 

Atasözlerinin bir milletin yaşantıları ve gözlemleri sonucu şekillendikleri dikkate 

alındığında, Türklerin kurda ilişkin geçmiş yaşantılarının, gözlemlerinin ve algılarının 

konuşma dillerine de yansıdığı görülüyor. Bu nedenle atasözlerinde cesaretin, yiğitliğin, 

kahramanlığın, gücün hatta tehlikenin kurt figürü üzerinden verildiği fark edilmektedir. 

     Araştırmada, atasözlerinde en sık adı geçen hayvanlardan birinin at olduğunu 

görülmektedir. Türk topluluklarında önemli bir yer edinmiş olan, çoğu zaman vatanla, eşle, 

namusla özdeşleştirilen atın atasözlerinde kendine çok sık yer bulması beklenen bir sonuç 

olarak değerlendirilmektedir. At ile alakalı atasözlerini anlam bakımından incelediğimizde 

at, atasözlerinde daha ziyadesi ile insana yaptığı yoldaşlık, değerli olması, soyluluk ve 

güçlülük yönleri ile ön plana çıkmaktadır. Bu kavramlar anlam bakımından atasözlerinde iç 

içe geçtiği için birlikte ele almakta fayda olacağı düşünülmektedir. At ile alakalı 

atasözlerinin 31 tanesi atın güçlülüğüne, arkadaşlığına, hak ettiği değere ve soyluluğuna 

değinmekte iken 8 atasözü atın türüne, 7 atasözünde uyarıcı olarak kullanılmıştır. Dörder 

atasözünde at liyakate, çıkara, imkana, zekasına ve arz ettiği tehlikeye değinmiştir. İkişer 

atasözünde atın şans getirmesi, korku sembolü olması, çatışmaya sebebiyet vermesi ve 

fıtratına vurgu yapılmışken birer atasözünde ise güçsüzlük, sabır, kutsiyet ve açgözlülük 

imgesi olarak vurgulanmıştır. Balaban ve Seçkin (2015) tarafından yapılan çalışmada 

ulaşılan Türk atasözlerine en çok kaynaklık eden hayvanlardan birinin at olduğu; 

atasözlerinde at figürünün genellikle sağlamlık, güç, dost, arkadaş, asalet ve yiğitlik gibi 

özelliklerle ön plana çıktığı tespiti araştırma bulgularımızı desteklemektedir. Araştırmada 

ulaştığımız, atın Türk atasözlerinde çoğu zaman asalet, cesaret, atılganlık ve yiğitlik sembolü 

olarak kullanıldığı sonucu, Gülhan (2015) ve Özavşar (2019) tarafından yapılan ve atın Türk 

atasözlerinde çeviklik, atılganlık ve asalet kavramlarıyla özdeşleştirildiği araştırma 

bulgularıyla tutarlılık göstermektedir. Uzun ve Türksever (2020) tarafından yapılan 

araştırmada ulaşılan; Türkçe atasözlerinde atın asalet, güç ve yiğitlik simgesi olarak yer 

aldığı sonucu araştırma bulgularımızla örtüşmektedir.  

     Kartal, Türk destanlarında asil, özgür, cesur ve güçlü bir figür olarak ele alınmaktadır. 

Kartalın asil duruşu, özgürce uçuşu, yükseklerde oluşu, cesareti ve gücü atasözlerinde sıkça 

kullanılmaktadır (Bahadır, 2015; Parsıl, 2021). Atasözlerinde çoğu zaman kartal diğer kuş 

(kanatlı) türleriyle karşılaştırılmakta ve kartalın kendine özgülüğü ve üstünlüğü dile 

getirilmektedir. Atasözlerinde kartal figürü 5 yerde güçlülüğün, 4 yerde soyluluğun, 1 

atasözünde ise saygınlık sembolü olarak karşımıza çıkmaktadır. Kartal ile alakalı 



109 

 

atasözlerini kaynaklarda incelediğimizde kendisi ile alakalı anlamsal olarak olumsuzluk 

içeren bir atasözüne rastlanılmamaktadır. Ezer-Yeşilova (2019) tarafından yapılan ve 

araştırma bulgularımızı destekleyen çalışmada da kartal figürünün Türk destanlarında asalet, 

özgürlük, güç ve cesaret sembolü olduğu tespit edilmiştir. 

     Araştırmada sonucunda, aslan/arslan figürünün Türk destanlarında güç, cesaret ve 

yiğitlik sembolü olduğu, dolayısıyla atasözlerinde aslan figürünün genellikle olumlu 

anlamda kullanıldığı tespit edilmiştir. Araştırmada, atasözlerinde iletilerin aslanın gücü, 

cesareti ve yiğitliği üzerinden verildiği belirlenmiştir. Aslan/arslan ile alakalı atasözlerini 

incelediğimizde 10 atasözünde aslanın gücüne, 3 tanesinde soyluluğuna, birer tane 

atasözünde ise liyakate, sebebiyet verdiği korkuya ve iktidara dikkat çekilmektedir. 

Araştırmada ulaşılan bu sonuç, Özavşar (2019) tarafından yapılan ve aslanın güç, beden 

güzelliği ve cesaret simgesi olduğu araştırma sonucuyla örtüşmektedir. Ezer-Yeşilova 

(2019) ve Uzun ve Türksever (2020) tarafından yapılan araştırmalarda ulaşılan, aslanın güç 

sembolü olduğu sonucu araştırma bulgularımızla örtüşmektedir. Düşer (2014) tarafından 

yapılan çalışmada da araştırma bulgularımıza benzer şekilde aslanın atasözlerinde gücü ve 

cesareti temsil ettiği sonucuna ulaşılmıştır. Tansü-Güvenç (2015) ve Beşen-Delice (2022) 

tarafından yapılan ve aslanın galibiyet, iyinin kötüye galebe çalması, güç ve kudret simgesi 

olduğuna ilişkin araştırma sonuçları, araştırmamızda ulaştığımız bulguları desteklemektedir.  

     Araştırmada kaplan figürünün atasözlerinde genellikle cesaret, güç, yiğitlik ve tehlike 

anlamlarında kullanıldığı belirlenmiştir. Atasözlerini incelerken kaplanın atasözlerinin 5 

yerinde gücüne, 3 yerinde arz ettiği tehlikeye, 1 tanesinde ise verimliliğine dikkat 

çekilmiştir. Ezer-Yeşilova (2019) tarafından yapılan araştırmada ulaşılan, kaplanın Türk 

destanlarında cesaret ve güç sembolü olduğu sonucu, araştırma bulgularımızla benzerlik 

göstermektedir. Türk kabilelerinin ve yiğitlerinin en eski tözlerinden olan kaplana (Çoruhlu, 

2017a), Türk destanlarında kimi zaman cesur ve kararlı, düşük düzeydeki bir Tanrı’nın rolü 

verildiği görülmüştür (Roux, 2012). Kaplan figürü, Türk kültüründe ve özellikle 

atasözlerinde çoğu zaman kahramanların güçlü, kuvvetli ve yenilmez olduklarını anlatmak 

amacıyla benzetme unsuru olarak kullanılmaktadır (Bahadır, 2015). 

     Araştırma neticesinde boğanın, atasözlerinde sık kullanılan hayvan isimlerinden biri 

olduğu görülmektedir. Konargöçer bozkır yaşamında Türklerin yük taşımacılığı başta olmak 

üzere birçok alanda kullandıkları boğanın atasözlerinde sıkça kullanılması, yaşamın dile 



110 

 

yansıması olarak değerlendirilmektedir. Boğa figürü atasözlerinin 5 tanesinde sağladığı 

yarar, üçer tanesinde çalışkanlık, zekâ ve güç, 2 tanesinde iş birliğinin önemi, birer tanesinde 

bakım, sadakat, bereket ve çıkar ile ön plana çıkmaktadır. Parsıl (2021) tarafından yapılan 

çalışmada ulaşılan, boğa figürünün Türk destanlarında güç ve kuvveti sembolize ettiği 

sonucu, araştırma bulgularımızla da örtüşmektedir. Odabaşıoğlu (2022) tarafından yapılan 

çalışmada da alplığı temsilen boğanın, yiğitliğin ve gücün timsali sayıldığının tespiti 

bulgularımız ile paralellik göstermektedir. 

     Araştırmada, atasözlerinde koçun genellikle güç, kuvvet ve cesaret sembolü olarak 

kullanıldığı tespit edilmiştir. Atasözlerinde koç/koyun çok farklı anlamlara gelecek şekilde 

geniş bir yelpazede kullanılmıştır. Lakin ekseriyetle toplum tarafından iyi olarak kabul gören 

özellikler ile atfedilmiştir. Atasözlerinin 8’inde değerlilik, üçer tanesinde türünün önemi, 

verimlilik, fırsatçılık, ikişer tanesinde iktidar, güç, iyilik, güçsüzlük, kurnazlık, birer 

tanesinde ise iyilik, tembellik, sorumluluk, çıkar, kötülük ve verimsizlik anlamlarına tekabül 

edecek şekilde kullanılmıştır. Ezer-Yeşilova (2019) tarafından yapılan ve araştırma tespit 

edilen, koç figürünün Türk destanlarında güç ve cesaret sembolü olduğu sonucu araştırma 

bulgularımızla örtüşmektedir. Beşen-Delice (2022) tarafından yapılan çalışmada da 

araştırma bulgularımıza benzer olarak, koçun Türk atasözlerinde güç, kuvvet ve cesaret 

simgesi olduğu belirlenmiştir. Türk destanlarında ongun bir varlık olarak kabul gören koç, 

gücün, kuvvetin ve bereketin simgesi olmuştur (Çoruhlu, 2019b). Tansü ve Güvenç (2015) 

tarafından yapılan çalışmada da koçun Türk destanlarında güç ve kuvvet sembolü olduğu 

ifade edilmiştir. Bu veriler bulgularımız ile paralellik göstermektedir. 

     Araştırmada, mitolojik bir varlık olan ejderhanın yılanla özdeşleştirildiği (devasa yılan) 

ve ejderhanın Türk destanlarında yılan soyundan olan ve korkulan, tehlike yaratan, 

güvenilmeyen bir figür olduğu ve bu nedenle de atasözlerinde yılana özgü özellikleriyle ele 

alındığı tespit edilmiştir. Yılan -fıtratı gereği olsa gerek- atasözlerinin neredeyse tamamında 

kötü çağrışımlara sebebiyet veren özellikleri ile anılmıştır. Bunların başında tehlikeli oluşu 

gelmektedir. Yılan kullanıldığı atasözlerinin 9’unda tehlike, 2’sinde kötülük, birer tanesinde 

ise akılsızlık, tedbir, kibir, merhamet ve vefa anlamlarına rast gelecek şekilde kullanılmıştır. 

Araştırma neticesinde, atasözlerinde ejderhanın (büyük yılan) genellikle sinsi, hain, zararlı, 

korkulan ve güvenilmeyen bir varlık olarak yer alındığı tespit edilmiştir. Bu tespitimiz 

Gökyay (2018) tarafından yapılan ve ejderhanın, kötü, korkulan, savaşılan bir mitolojik 

varlık olduğu tespiti, araştırma bulgularımızla uyuşmaktadır. Özavşar (2019) tarafından 



111 

 

yapılan ve yılanın atasözlerinde inatçı, acı veren, soğuk, sevimsiz, sinsi ve korku veren bir 

figür olarak yer aldığı araştırma sonucuyla örtüşmektedir. Ezer-Yeşilova (2019), Duman 

(2019) ve Uzun ve Türksever (2020) tarafından yapılan araştırmada ulaşılan; Türk 

atasözlerinde yılanın tehlikeli ve sinsi bir varlık olarak algılandığı sonucu da araştırma 

bulgularımızla paralellik göstermektedir. 

     Türk destanlarında sıkça geçen kurt, at, kartal, aslan, kaplan, boğa, koç, ejderha, Türk 

atasözlerinde daha çok benzetme unsuru olarak kullanılmışlardır. Bu varlıkların 

atasözlerine, fiziksel özellikleri ve görünümleri, davranışları ve huyları, yaşadıkları, 

bulundukları yerler açısından yansıdıkları görülmektedir. Atasözlerinde bu varlıkların 

fiziksel özelliklerine işaret edilerek kişiler, nesneler, durumlar sunulmakta; davranışları göz 

önünde bulundurularak kişiler, kavramlar, tutumlar nitelenmekte; yaşadıkları yerler 

düşündürülerek mekânlar ya da durumlar betimlenmektedir. Ayrıca atasözlerinde bu 

hayvanlar karşılaştırma, abartılı bir durumu anlatma, günlük yaşamın bir parçası, doğal 

yaşam döngüsü içinde var olan canlılar şeklinde ele alındıkları da sonucuna ulaşılmıştır. 

 

5.2. Öneriler 

Araştırma bulgularına dayalı olarak uygulayıcılara ve araştırmacılara yönelik aşağıdaki 

öneriler geliştirilmiştir. 

1. Atasözleri bir milletin yaşam tarzını ve birçok özelliğini ortaya koyduklarından 

önemli kültür taşıyıcıları olarak değerlendirilir. Bu nedenle, bu söz varlıklarının koruması 

ve öğretilmesi gerekmektedir. Atasözlerine yeni neslin sahip çıkması ve öğrenmesi için her 

türlü önlem alınmalıdır. Gerek Türk Dil Kurumu gerek medya organları gerekse okullar 

atasözlerimizin öğretilmesi ve korunması için farklı etkinlikler düzenlemelidirler. 

Atasözlerinin hem ders kitaplarında hem de günlük yaşamda doğru ve etkili kullanılması 

sağlanmalıdır. 

2. Atasözlerinin anlamlarının daha iyi anlaşılmasında ve daha kolay öğrenilmesinde 

bağlamın önemi oldukça fazladır. Türkçe derslerinde de atasözleri metinler aracılığıyla 

öğretilmektedir. Bu metinlerde atasözlerinin yer alması öğrencilerin temel dil becerilerini 

geliştirmeye önemli bir katkı sunmaktadır. Atasözlerinin anlatımları çarpıcı, etkili ve zengin 

hale getirdiği düşünüldüğünde, bu söz varlıklarının öğretiminin bireylerin anlatım gücünü 



112 

 

ve kendini ifade etme yeteneğini geliştireceği unutulmamalıdır. Ayrıca atasözlerinin mecazlı 

anlatılar olduğu düşünüldüğünde, öğrencilerin soyut düşünme becerilerinin gelişimine de 

katkı sunacakları söylenebilir. Gelecek nesillerin kültürlerine ilişkin farkındalıklarını, ilgi ve 

bağlılıklarını artırması için özellikle Türk kültür dünyasının önem atfettiği hayvan 

figürlerinin yer aldıkları atasözlerine sıkça yer verilmelidir. 

3. Türk destanlarında sıklıkla yer alan hayvanlarla ilgili özelliklerin ayrıntılı olarak 

bilinmesinin, atasözlerin anlamlandırılmasında etkili olduğu görülmektedir. Bu durum, 

atasözleri çözümlenirken destanlara dair art alan bilgisine sahip olmayı gerektirmektedir. Bu 

nedenle özellikle okullarda eğitim düzeyine bağlı olarak Türk destanları hakkında ayrıntılı 

bilgiler verilmelidir. 

4. Türk destanlarındaki hayvan figürleri ile başka kültürlerde yer alan hayvan figürleri, 

atasözlerinde yer alma şekilleri ve anlamları açısından karşılaştırmalı olarak incelenebilir. 

Bu sayede kültürlerarası benzerlikler ve farklılıklar ortaya konarak alanyazına katkı 

sağlanabilir.  

5. Yapılan çalışmada özellikle Türk halıları üzerine işlenen hayvan sembolleri üzerine 

alanyazında bir boşluk olduğu tespit edildiği için bu alanda yapılacak bir çalışma alanyazına 

katkı sağlayabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113 

 

KAYNAKÇA 

Abik, A. D. (2009). Kutadgu Bilig’de hayvan adları. Türklük Bilgisi Araştırmaları, 33(1), 1-32 

Akay Ahmed A. ve Fişekçioğlu A. (2019). Dil kullanıcısı bağlamında kuramdan 

uygulamaya Türkçenin yabancı dil olarak öğretimi. Ankara: Nobel Yayınevi. 

Akbulut, Y. (2018). İslamiyet öncesi Türk destanlarında "vatan" ve "bağımsızlık" anlayışı. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Sinop Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Sinop  

Akgün, E. (2007). Şamanizm üzerinde uygulanan baskılar ve şamanların günümüzdeki 

işlevleri. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, (42), 179-190. 

Aksan, D. (2015). Türkçenin söz varlığı. Ankara: Bilgi Yayınevi 

Aksan, D. (2020). Her yönüyle dil: Ana çizgileriyle dilbilim. Ankara: TDK Yayınları. 

Aksoy, M. (2002). Destanlarda ve tarihi kaynaklarda Alp Er Tunga (Efrasiyab). Türkler 

Ansiklopedisi III içinde (ss. 990-998), Ankara: Yeni Türkiye Yayınları 

Aksoy, Ö. A. (2016). Atasözleri ve deyimler sözlüğü. İstanbul: İnkılap Yayınları. 

Alantar, H. (2007). Motiflerin Dili. İstanbul: Yorum Yayıncılık   

Alarslan, B. (2021). Türk imajının görsel yansımaları. Ö. Kumrular (Haz.). Dünyada Türk 

İmgesi içinde (ss. 129-163), İstanbul: Kitap Yayınevi 

Alp, Ö.K. (2010). Orta Asya’dan Anadolu’ya kültürel sembollere giriş. Ankara: Elif 

Yayınları 

Alptekin, M. (2021). Türk destanlarında hayvan sembolizmi çerçevesinde “Deve”. BŞEÜ 

Sosyal Bilimler Dergisi, 6(2), 236-244. 

Alsan, Ş. (2005). Türk mimari süsleme sanatlarında mitolojik kaynaklı hayvan figürleri. 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Marmara Üniversitesi, İstanbul   

Altaylı, S. (2010). Atasözü ve deyimler arasındaki farklar. Karadeniz Araştırmaları, 10(25), 

125-134. 

Altun, Z. (2019). Türk kültüründe kurt kavramı üzerine bir inceleme. 21. Yüzyılda Eğitim ve 

Toplum Dergisi, 8(22), 91-108 



114 

 

Altunışık, R., Coşkun, R., Bayraktaroğlu, S. ve Yıldırım, E. (2010). Sosyal bilimlerde 

araştırma yöntemleri SPSS uygulamalı. Sakarya: Sakarya Yayıncılık. 

Alyılmaz, C. (2003). Bugut yazıtı ve anıt mezar külliyesi üzerine. Selçuk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (13), 11-21. 

Anbarlı-Bozatay, Ş. ve Güler, Y. (2017). Türk siyasal kültüründe kurt, at ve kartal 

sembolizmi. TURAN-SAM, (33), 95-100. 

Armutak, A. (2008). Yahudi ve Hristiyan dini kutsal kitaplarında hayvan hakları. İstanbul 

Üniversitesi Veterinerlik Fakültesi Dergisi, (34), 39-55. 

Artun, E. (2004). Türklerde İslamiyet öncesi inanç sistemleri: Öğretiler ve dinler. 

http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/erman_artun_inanc_sistemleri.pdf 

Atan, A. (2006). Resimli resim sözlüğü. Ankara: Asil Yayın Dağıtım Ltd. Şti. 

Atsız, H. N. (2019). İslamiyet’ten önce Türk destanı. S. Sakoğlu ve A. Duymaz (Ed.). 

İslamiyet Öncesi Türk Destanları içinde (ss. 53-54). İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Babayar, G. (2007). Köktürk kağanlığı sikkeleri kataloğu. Ankara: TİKA Yayınları. 

Bahadır, H. (2015). Oğuznamelerde hayvan kültü ve işlevleri. (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 

Bailey, K. D. (2007). Methods of social research. The Free Press. 

Bakırcı, N. (2014). Eflâtun Cem Güney’in “Masallar” adlı kitabında yer alan metinlerde 

mitolojik unsurlar. Türk Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları 

Dergisi, 1(4), 37-52, doi: 10.12992/TURUK133 

Balaban, A. S. (2015). Türkçe deyimler ve atasözleri perspektifinde evcil hayvanlar. Turkish 

Studies, 29(30), 272-296.  

Balaban, A. ve Güler, A. (2015). Wild animals’ names in Turkish culture from the 

perspective of Turkish idioms and proverbs. A. Balaban, B. Çağlayan and G. Yurt 

(Eds.).  In 4th International Conference on Language and Literature (pp. 272-595). Hena 

e Plote Beder University-Tirana/Albania. 

Balaban, A. ve Seçkin, A. (2015). Pet animals’ names in Turkish culture from the perspective 

of Turkish idioms and proverbs.  A. Balaban, B. Çağlayan and G. Yurt (Eds.).  In 4th 



115 

 

International Conference on Language and Literature (pp. 297-595). Hena e Plote 

Beder University-Tirana/Albania. 

Balcı, A. (2022). Sosyal bilimlerde araştırma yöntem, teknik ve ilkeler. Ankara: Pegem 

Akademi Yayıncılık 

Banarlı, N. S. (2022). Resimli Türk edebiyatı tarihi I-II. Ankara: MEB Yayınları. 

Baş, M. (2016). Günümüzde Hristiyan Türkler ve konumları. Bilecik Şeyh Edebali 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (1), 13-26. 

Baş, T. ve Akturan, U. (2017). Sosyal bilimlerde bilgisayar destekli nitel araştırma 

yöntemleri. Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Başbuğ, T. (2012). Çağdaş Türk resim sanatında at tasvirleri. İdil Sanat ve Dil Dergisi, 1(5), 

282-306. 

Baxter, P. ve Jack, S. (2008). Qualitative case study methodology: Study design and 

implementation for novice researchers. The Qualitative Report, 13(4), 544-559. 

Bayat, F. (2017). Kadim Türklerin mitolojik hikayeleri. İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Bennofoy, Y. (2000). Antik dünyada ve geleneksel toplumlarda dinler ve mitolojiler sözlüğü 

I. Ankara: Dost Kitabevi. 

Besli, E. (2010). Eski ve Orta Türkçe hayvan isimlerinin etimolojisi. (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Beydili, C. (2023). Türk mitolojisi ansiklopedik sözlük. Ankara: Yurt Kitap-Yayın. 

Beydiz, M. G. (2016). Mitolojiden sanata hayvan imgesi. Ankara: Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları. 

Bildik, Y. (2023). Cemheretu’l-Emsâl’de من أفعل  kalıbında gelen hayvan motifli deyimler 

üzerine bir inceleme. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 23(1), 157-180. 

Bilginer, O. (2011). Türk atasözlerinde dil farkındalığı ve işlevsel dil kullanımı. Millî 

Folklor Dergisi, 23(91), 91-100. 

Bolat, D. (2022). Refik Halid Karay’ın eserlerindeki hayvan unsurları. (Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi). Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Çorum 

Boratav, P. N. (2012). Türk mitolojisi. R. Özbay (Çev.). Ankara: Bilgesu Yayıncılık. 



116 

 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative 

Research Journal, 9(2), 27-40. 

Bozkaplan, Ş. A. (2007). Kutadgu Bilig’deki hayvan adları üzerine bir inceleme. Türklük 

Bilgisi Araştırmaları, 33(1), 32-48. 

Bozkurt, F. (2012). Kaşgarlı Mahmud- Divan-ü Lūgat-it-Türk. Konya: Eğitim Yayınevi. 

Bulut, Ö. (2020). Dil ve kültür bağlamında Almanca ve Türkçede Hayvan adları içeren 

atasözleri ve deyimler. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Samsun. 

Can, A. (2024). SPSS ile bilimsel araştırma sürecinde nicel veri analizi. Pegem Akademi 

Yayıncılık 

Can, Ş. (2011). Klasik Yunan mitolojisi. İstanbul: İnkılâp Yayınları. 

Challaye, F. (2007). Dinler tarihi. S. Tiryakioğlu (Çev.). İstanbul: Varlık Yayınları. 

Creswell, J. W. ve Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches. California: Sage publications. 

Çandarlıoğlu, G. (2003). İslam öncesi Türk tarihi ve kültürü. İstanbul: Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı 

Çatalbaş, R. (2011). Türklerde hayvan sembolizmi ve din ilişkisi. Turan Stratejik 

Araştırmalar Merkezi Dergisi, 3(12), 49-60. 

Çay, A. (1990). Türk millî kültüründe hayvan motifleri I. Ankara: Türk Kültürü Araştırmaları 

Enstitüsü Yayınları 

Çelik, H. (2018). Türkçe ve Almancada anne ve baba kavramı içeren ve atasözlerinin 

kültürel analizi. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Elazığ. 

Çobanoğlu, Ö. (2020). Tarihte ve günümüzde Türk boylarının ortak atasözleri sözlüğü. 

Ankara: Akçağ Yayınları 

Çoruhlu, Y. (2017a). Erken devir Türk sanatının ABC'si. İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Çoruhlu, Y. (2017b). Erken devir Türk sanatı. İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Çoruhlu, Y. (2019a). Türk mitolojisinin kısa tarihi. İstanbul: Alfa Yayınları 



117 

 

Çoruhlu, Y. (2019b). Türk sanatında hayvan sembolizmi. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Çoruhlu, Y. (2019c). Eski Türklerin kutsal mezarları kurganlar. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Çoruhlu, Y. (2020). Türk mitolojisinin ana hatları. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Çotuksöken, Y. (2003). Türkçe atasözleri ve deyimler sözlüğü. İstanbul: Toroslu Kitaplığı. 

Dalkıran, A. (2017). Türk kültür ve sanatındaki horoz/tavuk sembolizminin çağdaş resim 

sanatındaki yansımaları. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (37), 

336-348. 

Demir, N. ve Erdem, M. D. (2006). Türk Kültüründe Destan ve Battal Gazi Destanı. Turkish 

Studies, 1(1), 106-107. 

Demir, T. ve Demir, H. (2021). Atasözleri ile mitolojik düşüncenin ilgisi bakımından Türk 

kültüründe bazı hayvanlar. Türk Dünyası Akademik Bakış, 1(1), 70-89. 

Deniz, B. (2005). Anadolu-Türk halı sanatının kaynakları. Sanat Tarihi Dergisi, XIV(1), 79-

103. 

Denzin, N. K. (2018). The qualitative manifesto. New York: Routledge 

Dilek, İ. (1997). Altay Türklerinin atasözlerinde at. Millî Folklor, 5(9), 125-134. 

Diyarbekirli, N. (1972). Hun sanatı. İstanbul: Kültür Yayınları 

Doğan, L. (2001). Türk kültüründe hayvanlar ve hayvan isimleri. Türk Dünyası Dil ve 

Edebiyat Dergisi, 12(2), 615-659.  

Duman, H. (2019). Türk destanlarında ejderha . Uluslararası Beşerî Bilimler ve Eğitim 

Dergisi, 5(2), 482-493 

Durmuş, İ. (2007). Arkeolojik kalıntı, buluntu ve yazılı belgelere göre Köl Tigin Bilge 

Kağan Anıtlıkları ve bu anıtlıklardaki Türk kültür unsurları. Gazi Türkiyat Dergisi, 1(1), 

35-77   

Düşmez, Ö. A. (2014). Türk atasözlerinde geçen hayvan adlarına göre kavram profilleri. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Adana 

Eberhard, W. (2018). Çin’in Şimal Komşuları. N. Uluğtuğ (Çev.). Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 



118 

 

Ekiz, T. (1994). Die tiere in den Türkischen und Deutschen sprichwörtern (eine 

vergleichende untersuchung). (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 

Ekşi, E. (2017).  Türk destanlarında gerçeklik. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Gazi 

Üniversitesi, Ankara. 

Elçin, Ş. (2003). Türk halk edebiyatında turna motifi. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 

Araştırma Dergisi, (28), 43-56. 

Elçin, Ş. (2019). Türk dilinde destan kelimesi ve mefhum. S. Sakaoğlu ve A. Duymaz (Ed.). 

İslamiyet Öncesi Türk Destanları içinde (ss. 1-20), İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

Eliade, M. (2001). Mitlerin özellikleri. İstanbul: Om Yayınları 

Emiroğlu, S. (2013). Konuşma eğitimi. M. Durmuş ve A. Okur (Ed.), Yabancılara Türkçe 

Öğretimi (ss. 277-291). Ankara: Grafiker Yayınları 

Ergin, M. (1969). Dede Korkut Kitabı. İstanbul: Millî Eğitim Basımevi 

Erginer, G. (2010). Atasözlerinde sosyal hayat. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). 

Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Hatay 

Eroğlu, T. ve Kılıç, H. Ç. (2010). Türk inançları ve inanışları. Sosyal Siyaset Konferansları 

Dergisi, 49(1), 749-770. 

Ertap, Ö. (1996). Divan şiirinde hayvan motifi. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). 

Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Balıkesir. 

Esin, E. (2017). Türklerde maddi kültür oluşumu. İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Ezer-Yeşilova, N. (2019). Türk destanlarında yer alan hayvan figürlerinin simge ve sembol 

bağlamında değerlendirilmesi. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Gazi Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Ankara 

Fidan, A. (2019). İslamiyet öncesi Türk destanları ve kutsal unsurları. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Denizli 

Gezgin, D. (2019). Hayvan mitosları. İstanbul: Sel Yayınları. 

Gök, B. ve Abbasoğulları, G. (2015). Harakânî menkıbelerinde ve kültürümüzde aslan 

figürü. Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (15), 135-159. 



119 

 

Gökalp, Z. (2015). Türk töresi. İstanbul: Bilge Oğuz Yayınları 

Gökçimen, A. (2010). Türkmen masallarında hayvanlar ve fonksiyonları. Türkbilig, (/20), 

165- 178. 

Gökyay, O. Ş. (2018). Dede Korkut hikâyeleri.  İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

Gömeç, Y. S. (2015). Türk destanlarına giriş. Ankara: Berikan Yayınevi 

Gömeç, Y. S. (2018). Türk kültürünün ortak ögesi: Kurt. Erciyes Aylık Fikir ve Sanat 

Dergisi, (485), 6-9. 

Gül, R. (2008). Dede Korkut hikâyelerinde söz kalıpları. Dicle Üniversitesi Ziya Gökalp 

Eğitim Fakültesi Dergisi, 10(1), 100-105. 

Gülhan, T. (2015). Başlangıcından XIV. yüzyıla kadar Türk sikkelerinde hayvan figürleri. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul 

Güller, G. (2018). Havva Marta ve mitolojik fırça darbeleri. https://akilfikir.net/havva-

marta-ve-mitolojik-firca-darbeleri 

Gülşen, H. (2013). Kurt motifi üzerine bir inceleme. Akademik Bakış Dergisi, (39), 39-49. 

Gültepe, N. (2017). Türk mitolojisi. İstanbul: Kapı Yayınları 

Gümüşatam, G. (2011). Kavram alanları açısından Kıbrıs Türklerince hayvanlara verilen 

adlar. Diyalektolog, (3), 11-32. 

Güngör, H. ve Hünay, Ü. (2020). Türklerin dinî tarihi. İstanbul: Bilge Yayıncılık. 

Güngör, Ö. (2016). Dîvân şiirinde mitolojik bir unsur olarak kartal figürü. Uluslararası 

Medeniyet Çalışmaları Dergisi, 1(2), 70-79. 

Güven, M. (2003). Oğuz Kağan Destanında hayvanlar. Millî Folklor, 15(57), 82-91 

Güven, O. (2019). Ahıska’dan Artvin’e koç-koyun formlu mezar taşları. Türk Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, 4(1), 345-363 

Güzel-Candan, D. ve Ergen, G. (2014). 3. sınıf hayat bilgisi ders kitaplarının temel evrensel 

değerleri içermesi bakımından incelenmesi. Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

7(1), 134-161. 

https://akilfikir.net/havva-marta-ve-mitolojik-firca-darbeleri
https://akilfikir.net/havva-marta-ve-mitolojik-firca-darbeleri


120 

 

Hançerlioğlu, O. (2004). Dünya inançları sözlüğü. İstanbul: Remzi. 

Hengirmen, M. (2017). Atasözleri ve deyimler sözlüğü. Ankara: Engin Yayınevi 

İnan, A. (1991). Müslüman Türklerde Şamanizm kalıntıları. Belleten, (4), 32-48. 

İnan, A. (1998). Türk destanlarına genel bakış. Makaleler ve İncelemeler I içinde (211-240), 

Ankara: TTK Yayınları 

İnan, A. (2020). Tarihte ve Bugün Şamanizm-Materyaller ve Araştırmalar. Ankara: 

Altınordu Yayınları 

İnce, C. (2015). Türk destanlarında yılan ve resim sanatındaki izdüşümleri. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Konya 

Kaçalin, M. S. (2016). Bölge ağızlarında atasözleri ve deyimler. Ankara: TDK yayınları 

Kafesoğlu, İ. (1980). Eski Türk dini. Ankara: Kültür Bakanlığı yayınları 

Kafesoğlu, İ. (2021). Selçuklular ve Selçuklu tarihi üzerine araştırmalar. İstanbul: Ötüken 

Neşriyat. 

Kafesoğlu, İ. (2022). Türk millî kültürü. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Kafesoğlu, İ. (2023). Umumi Türk tarihi hakkında tespitler. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Kalafat, Y. (2009). Yaşayan eski Türk inançları itibariyla Türk mitolojisi ve Prof. Dr. 

Bahaeddin Ögel. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, II(8), 212-220 

Kaplan, N. (2017). Resimli kutsal kitap (Hristiyan) el yazmalarındaki kurban sahnelerine 

genel bir bakış. Sosyal Bilimler Dergisi, 1(2), 125-137. 

Karacan, T. (1998). Bosnalı Alaeddin Sâbit Dîvânı. Samsun: Karacan Yayınları. 

Karakaş, S. (2014). Kadim İran dinlerinin Türk inanç tarihindeki yeri. The Journal of 

Academic Social Science Studies, (27), 185-202. 

Karaman, R (2017). Kuran’daki hayvan figürleri ve sembolik yorumları. . (Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 

Karasar, N. (2023). Bilimsel araştırma yöntemi. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 



121 

 

Karataş, O. (2022). Türk destanlarında kurt, kartal ve dağ motifi. Ученый XXI века, 5-2(86), 

3-14 

Karataş, Z. (2017). Sosyal bilim araştırmalarında paradigma değişimi: Nitel yaklaşımın 

yükselişi. Türkiye Sosyal Hizmet Araştırmaları Dergisi, 1(1), 68-86 

Karatay, O. (2016). Türklerin kökeni. Ankara: Kripto Yayıncılık 

Keskin, A. (2020). Kırgızistan ve Türkiye sahası atasözlerindeki at ve insan benzeşimlerinin 

(anolojilerin) sosyokültürel temelleri, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 20(1), 163-

188. 

Kırışoğlu, O. T. (2009). Sanat kültür yaratıcılık. Ankara: Pegem Akademi yayıncılık 

Koca, S. K. (2011). Oğuz Kağan Destanının Türk kültür tarihi bakımından değeri. Y. Yeşil 

(Ed.). Dede Korkut ve Geçmişten Geleceğe Türk Destanları Uluslararası Sempozyumu 

içinde (ss. 450-461) Ankara: Türksoy Yayınları 

Koca, S. K. (2004). Türk kültüründe ongunlar ve semboller. (Yayımlanmamış yüksek lisans 

tezi). Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya 

Koçak, A. ve Gürçay, S. (2017). Alevi-Bektaşi Velayetnamelerinde ''Ejderha'' motifi. 

Journal of Analitic Divinity Center, 1(1), 34-64. 

Kolot, B. (2021). Türk Boylarının Destanlarında Kurt. (Yayımlanmamış doktora tezi). 

Necmettin Erbakan Üniversitesi, Konya. 

Korkmaz, Z. (2017). Gramer terimleri sözlüğü. Ankara: TDK Yayınları. 

Köprülü, M. F. (2005). Türkiye Tarihi Anadolu istilasına kadar Türkler. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Köprülü, M. F. (2019). Millî Türk destanı. S. Sakoğlu ve A. Duymaz (Ed.). İslamiyet Öncesi 

Türk Destanları içinde (ss. 53-54). İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Kurucu, A. (2020). Türkiye ve Kosova’da kullanılan atasözlerinde hayvan adları. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ordu 

Lincoln, Y. S. ve Guba, G. (1985). Naturalistic inquiry. California: Sage Publications. 

Mandaloğlu, M. (2011). Türk kültür çevresinde şamanizm ve şamanlık meselesi. Türkiye 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, (3), 111-122. 



122 

 

Merriam, S. B. (2018). Nitel araştırma: Desen ve uygulama için bir rehber. S. Turan (Çev.), 

Ankara: Nobel Yayıncılık. 

Mert, O. (2007). Kazak Türkçesi'nde hayvan adlarıyla kurulan atasözleri. S. Şimşir ve B. 

Aydoğan (Ed.). Kazakistan ve Türkiye'nin Ortak Kültürel Değerleri Uluslararası 

Sempozyumu içinde (ss.296-312). Almatı: Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayını 

Mömin, S. (2013). Şamanizm ve günümüzdeki kalıntıları: Uygur toplumundaki tabular 

üzerine. Ulakbilge Sosyal Bilimler Dergisi, (1), 79-89. 

Mutlu, G. (2019). Antikçağ Kolkhis’te boğa figürü. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, 

(41), 62-79. Doi: 10.17498/kdeniz.481712 

Neuman, W. L. (2022). Toplumsal araştırma yöntemleri. Özlem Akkaya (Çev.). Ankara: 

Siyasal Kitapevi 

Ocak, A.Y. (2007). Alevi ve Bektaşi inançlarının İslam öncesi temelleri. İstanbul: İletişim 

Yayınları 

Odabaşıoğlu, A. (2022). İslamiyet öncesi Türk kültüründe hayvansal motifler ve Türkiye 

Selçuklu mimarisine yansıması. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri 

Oğuz, Ö. M. (2004). Destan tanımı ve eski Türk destanları. Millî Folklor Uluslararası Kültür 

Araştırmaları Dergisi, (62), 5-7. 

Onan, B. (2011). Türk atasözlerinde dil farkındalığı ve işlevsel dil kullanımı. Millî Folklor, 

(91), 91-100. 

Oymak, İ. (2002). Türkistan'da zerdüştlüğün yayılması ve etkileri. Yeni Türkiye Dergisi, 

Türkler. (3), 375-384. 

Öden, U. M. (2023). Türk destanlarında değer aktarımı.  (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Edirne 

Ögel, B. (2020a). Türk mitolojisi I-II. Ankara: Altınordu Yayınevi 

Ögel, B. (2020b). İslamiyet’ten önce Türk kültür tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 

Ögel, B. (2022). Büyük Hun İmparatorluğu Tarihi I-II. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları 



123 

 

Önal, M.N. (2009). Kutsalın Türk kültüründeki izleri: Tanrısal simgecilik. Millî Folklor, 

21(84), 57-72 

Öz, E. (2014). Güncel sanatta işaret ve imge olarak Türk Şamanik nesneler üzerine görsel 

çözümlemeler. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, Ankara. 

Özavşar, R. (2019). Hayvan adlarında duygu değeri: Atasözleri ve deyimler. Türk & İslam 

Dünyası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6(20), 183-204 

Özçelik, S. (2005). Dede Korkut araştırmaları: Notlar/Dizin/Metin. Ankara: Gazi Kitabevi. 

Özkan, İ (2009). Ergenekon destanı hakkında. Türk Yurdu Dergisi, 29(265), 32-44. 

Özkan, V. (2018). Türk kültüründe bozkurtun yeri ve önemi. . (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). İstanbul Üniversitesi, İstanbul. 

Özkartal, M. (2012). Türk destanlarında hayvan sembolizmine genel bir bakış. Millî Folklor, 

24(94), 58-71 

Özkartal, M. (2015). Türk mitolojisi ve sanat eğitimindeki yeri. Uluslararası Türk Eğitim 

Bilimleri Dergisi, (5), 83-98. 

Öztürk, A. (2011). Çağların içinden Türk destanları. İstanbul: Pozitif Yayınları 

Öztürk, Ş. (2019). Türk kültüründe aslan. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, 

2(2), 18-39 

Pamuk, A. ve Oyman, R. (2016). Türk çini sanatında kullanılan hayvansal figürlerin seramik 

yüzeyler üzerinde üç boyutlu uygulanması. SDÜ ART-E Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat 

Dergisi, 9(17), 1-25. 

Parsıl, Ü. (2021). Türk destanlarındaki hayvan imgesinin 1950 sonrası Türk resmindeki 

yansımaları. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Kırıkkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Kırıkkale 

Roux, J. P. (2014). Orta Asya tarih ve uygarlık. L. Arslan (Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Roux, J. P. (2005). Orta Asya’da kutsal bitkiler ve hayvanlar. A. Kazncıgil ve L. Arslan 

(Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Roux, J. P. (2012). Eski Türk mitolojisi. M. Y. Sağlam (Çev.). Ankara: Bilgesu Yayınevi. 



124 

 

Roux, J. P. (2020). Türklerin tarihi: Pasifik'ten Akdeniz'e 2000 yıl. İstanbul: Dergâh 

Yayınları 

Roux, J. P. (2021). Türklerin ve Moğolların eski dini. İstanbul: Dergâh Yayınları 

Sakaoğlu, S. (2005). Dîvânü Lûgati’t-Türk’te Türk Halk Edebiyatı. Konya: Grafiker 

Yayınları 

Saman, M. G. (2020). Türk kültüründeki ilahi varlık kurt ana ve kurt atanın Anadolu 

geleneklerindeki doğum pratiklerine etkisi üzerine bazı tespitler. Kesit Akademi Dergisi, 

(24), 234-244 

Sarı, İ. (2017). Türk tarihinde bozkurt. Antalya: NoktaE-Book Publishing Yayınları 

Sarıkçıoğlu, E. (2011). Din fenomenolojisi (Dinlerin mahiyeti ve tezahür şekilleri). Isparta: 

Fakülte Kitabevi 

Sarpkaya, S. (2014). Türkiye sahası efsanelerinde ejderha. İstanbul: Yurt Yayınları 

Sarpkaya, S. (2021). Azerbaycan Türklerinin atasözlerinde “Yiğit (Kahraman)” Kavramı. 

Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 5(3), 199-215. 

Selimler, D. U. (2022). 2020-2021 eğitim öğretim yılı 5. sınıf Türkçe ders kitabındaki 

metinlerde yer alan deyimler, atasözleri ve birleşik fiiller. (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). Iğdır Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Iğdır.  

Sepetçioğlu, N. (2004). Karşılaştırmalı Türk destanları. İstanbul: İrfan Yayıncılık 

Sertkaya, O. (1995). Türk kültüründe at ve çağdaş atçılık. E. Naskali, (Ed.), Türk kültüründe 

at içinde (ss.147-155). İstanbul: Resim Matbaacılık. 

Seyhan, N. (1995). Türk kültüründe at tasvirleri. N. Gürsoy (Ed.). Türk Kültüründe At ve 

Çağdaş Atçılık içinde (ss. 167-176). İstanbul: Türkiye Jokey Kulübü Yayınları, İstanbul 

Seyidoğlu, H. (2020). Bilimsel araştırma ve yazma el kitabı. İstanbul: Güzem Can Yayınları. 

Sıvacı, G. M. (2005). Türklerde mitolojik unsurlar. Türkbilig Dergisi, (10), 34-53. 

Siddiq, A. B. (2019). Tarihöncesi toplumlarda insan-hayvan ilişkisi ve orta Anadolu çanak 

çömleksiz neolitik dönem faunası. Konya: Çizgi Kitabevi. 

Solmaz, E. (2022). Karaçay-Malkar atasözlerinde hayvan sembolizmi. Disiplinler Arası Dil 

Araştırmaları Dergisi, (4), 1-13. 



125 

 

Sümer, F. (1999). Türk Devletleri tarihinde şahıs adları I. İstanbul: Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı Yayınları. 

Şahin, A. B. (2019). Hayvan isimleri ile kurulmuş Türk ve Gürcü atasözlerinde eşdeğerlikler. 

Turkish Studies, 14(2), 879-890. doi: 10.7827/TurkishStudies.14742 

Tansü, Y. E. ve Güvenç, B. (2015). Eski Türk destanlarında Hayvan motifleri üzerine 

düşünceler. Türk Dünyası Araştırmaları, (218), 1-16  

Tanyu, H. (1984). Totem, totemizm ve tabu üzerine yeni araştırmaları. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, (1), 155-172. 

Taşağıl, A. (2018). Bozkırın kağanlıkları. İstanbul: Kronik Kitap. 

TDK (2011). Türkçe sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayını. 

Temel-Eğinli, A. ve Nazlı, A.K. (2018). Kültürün koruyucu gücü: Kültürel semboller. 

Egemia, (2), 56-74. 

Togan, V. Z. (1981). Oğuz Kağan Destanı. İstanbul: Burhaneddin Basımevi. 

Tokyürek, H. (2013). Eski Uygurcada hayvan adları ve bunların kullanım alanları. Türklük 

Bilimi Araştırmaları, (33), 221-281. 

Tuna, T. T. (2017). Türk halk edebiyatında hayvan konulu menkıbe örneklerinin 

incelenmesi, Motif Akademi Halk Bilim Dergisi, 10(20), 219-228  

Tuncer, A. (2012). Anadolu Türk sanatı döneminde aslan figürü. (Yayımlanmamış doktora 

tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Tümer, G. ve Küçük, A. (2002). Dinler tarihi. Ankara: Ocak Yayınları 

Türkdoğan, O. (2011).  Türk tarihinin sosyolojisi. İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık 

Türkmen, F. (2008). Azerbaycan’daki koç şekilli mezar taşlarının folklorik açıdan 

değerlendirilmesi. Ankara: Akçağ Yayınları.  

Türktaş, M. M. (2013). Dede Korkut hikâyelerinde adı geçen hayvanlar ve bu hayvanların 

diğer Türk lehçelerindeki adlandırılışları. Denizli: Pamukkale Üniversitesi Yayınları 

Uğurlu, N. (2012). Türk mitolojisi. İstanbul: Örgün Yayınevi 

Uyanık, S. A. (2021). Irk Bitig’de karakuş, kartal, garuda üzerine. Uluslararası Eski 

Uygurca Çalışmaları, 3(2), 217-238. 



126 

 

Uzun, Y. ve Türksever, Z. (2020). Deyimlere göre Boşnakça ve Türkçe hayvan algısı. Motif 

Akademi Halkbilimi Dergisi, 13(29), 281-293. 

Walter J. O. (2014). Sözlü ve yazılı kültür. S.P. Banon (Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Yaşa, R. (2016). Türklerde animist düşüncenin yansımaları: Kürek kemiği ve aşık kemiği. 

Sosyal ve Kültürel Araştırmalar Dergisi, (3), 1-25. 

Yetiş, K. (1994). Destan. İslam Ansiklopedisi IX içinde (ss. 191-212). İstanbul: TDV 

Yayınları 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2021). Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri. Ankara: 

Seçkin Yayınları 

Yıldırım, B. B. (2016). Mitolojide kullanılmış olan hayvan figürlerinin seramik yüzeylerde 

kullanımları, anlamları ve Türk sanatına etkileri. 10. Uluslararası Eskişehir Pişmiş 

Toprak Sempozyumu içinde (ss. 129-138). Eskişehir: Tepebaşı Belediyesi Yayını. 

Yıldırım, D. (2019). Türk kahramanlık destanları. S. Sakoğlu ve A. Duymaz (Ed.). İslamiyet 

Öncesi Türk Destanları içinde (ss. 57-58). İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Yiğit, N. H. (2018). Türk dünyası efsanelerinde hayvanlarla ilgili motifler üzerine. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11(59), 278-288. 

Yurtbaşı, M. (2011). Sınıflandırılmış atasözleri sözlüğü. İstanbul: Excellence Yayınları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 

 

Görsellere İlişkin Kaynaklar 

 

Görsel 4.1. Çoruhlu, Y. (2020). Türk mitolojisinin ana hatları. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

 

Görsel 4.2. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.3. Haber46, “Kahramanmaraş Kalesine Bayrak Tutan Bozkurt Heykeli Yapılacak 

mı?”, Erişim Tarihi: 10.09.2024. https://www.haber46.com.tr/kahramanmaras-kalesine-

bayrak-tutan-bozkurt-heykeli-yapilacak-mi 

Görsel 4.4. Bunker, E.C. (1997) Ancient Bronzes of the East and Eurasian Steps From the 

Arthur M. Sackler, New York, Arthur M. Sackler Foundation Press. 

Görsel 4.5. Bunker, E.C. (1997) Ancient Bronzes of the East and Eurasian Steps From the 

Arthur M. Sackler, New York, Arthur M. Sackler Foundation Press. 

Görsel 4.6. Çoruhlu, Y. (2019). Türk sanatında hayvan sembolizmi. İstanbul: Ötüken 

Neşriyat. 

Görsel 4.7. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.8. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.9. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.10. Beydiz, M. G. (2016). Mitolojiden sanata hayvan imgesi. Ankara: Arkeoloji ve 

Sanat Yayınları. 

Görsel 4.11. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.12. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.13. Beydiz, M. G. (2016). Mitolojiden sanata hayvan imgesi. Ankara: Arkeoloji ve 

Sanat Yayınları. 

Görsel 4.14. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.15. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 



128 

 

 

Görsel 4.16. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.17. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.18. Beydiz, M. G. (2016). Mitolojiden sanata hayvan imgesi. Ankara: Arkeoloji ve 

Sanat Yayınları. 

Görsel 4.19. Bunker, E.C. (1997) Ancient Bronzes of the East and Eurasian Steps From the 

Arthur M. Sackler, New York, Arthur M. Sackler Foundation Press. 

Görsel 4.20. Beydiz, M. G. (2016). Mitolojiden sanata hayvan imgesi. Ankara: Arkeoloji ve 

Sanat Yayınları. 

Görsel 4.21. Ateş, M. (2018). Mitolojiler ve semboller: Ana Tanrıça ve doğurganlık. 

İstanbul: Milenyum Yayınları 

Görsel 4.22. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.23. Diyarbekirli, N. (1972) Hun Sanatı. İstanbul. Millî Eğitim Basımevi. 

Görsel 4.24. Çoruhlu, Y. (2020). Türk mitolojisinin ana hatları. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Görsel 4.25. Hüseynzade, H. (1996). Azerbaycan Halıları. Bakü: Jazychy 

 

 

 

 

 

 



129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 

 

 

EK 1. Hayvan İsimlerinin Geçtiği Atasözleri 

Kurt/Bozkurt 

• Aç kurt aslana saldırır.  

• Aç kurt yavrusunu yer.  

• Çobansız koyunu kurt kapar.  

• Eşeği sahibinin dediği yere bağla da varsın kurt yesin.  

• Gezen kurt aç kalmaz.  

• Keçi kurttan kurtulsa gergedan olur.  

• Ölmüş koyun kurttan korkmaz.  

• Köpeksiz sürüye (köye) kurt girer (iner).  

• Kurda konuk (komşu) giden, köpeğini yanında götürür. 

• Kurt dumanlı havayı sever.  

• Kurt kocayınca köpeğin maskarası olur.  

• Kurt komşusunu yemez.  

• Kurt köyünü (tüyünü) değiştirir, huyunu değiştirmez.  

• Kurtla görüşürsen köpeğini yanından ayırma.  

• Kurtla koyun, kılıçla oyun olmaz.  

• Kurtla ortak olan tilkinin hissesi ya tırnaktır ya bağırsak.  

• Sayılı koyunu kurt kapmaz (yemez).  

• Sürüden ayrılanı (ayrılan koyunu, kuzuyu) kurt kapar.  

• Tevekkelin (tevekküllünün) eşeğini kurt yemez. 

• Ürümesini bilmeyen köpek (it), sürüye kurt getirir.  

• Yalnız kalanı kurt yer.  

• Yatar kurttan gezen (yelen) tilki yeğdir (iyidir).  

• Azan kurda, kızan köpek.  

• Her gün gezen kırda, bir gün uğrar kurda. 

• Kurda “Neden boynun (ensen) kalın?” demişler, “İşimi kendim görürüm de ondan.” 

demiş.  

• Kurdun adı yaman çıkmış, tilki vardır baş keser.  

• Koyun güden kurdu görür. 

• Ardında yüz köpek havlamayan kurt, kurt sayılmaz. 

• Çoban aldı bağa gitti, kurt aldı dağa gitti. 



131 

 

• Hangi dağda kurt öldü? 

• Kurt yavrusu it olmaz. 

• Koyunu kurda emanet etme. 

• Kurdun oğlu akıbet kurt olur.  

• Eski kurt yolunu şaşırmaz. 

 

 

At 

• Aç (arık) at yol almaz, aç (arık) it av almaz.  

• Ağanın gözü ata tımardır.  

• Alma alı, satma kırı, ille doru, ille doru; yağızında binde biri. 

• Abdal ata binerse bey oldum sanır, şalgam aşa girerse yağ oldum sanır.  

• Arık ata kuyruğu (da)yüktür.  

• Arpa verilmeyen at, kamçı zoruyla yürümez.  

• Arslan kükrerse atın ayağı kösteklenir.  

• At yedi günde, it yediği günde (belli olur, semirir).  

• Atın ürkeği, yiğidin korkağı.  

• Atın varken yol tanı ağan varken el tanı. 

• At ile avrat yiğidin bahtına.  

• At kaçmaz, et kaçar.  

• At kudümü, yurt kudümü, avrat kudümü.  

• Atlar nallanırken kurbağa ayağını uzatmaz. 

• Atlar tepişir, arada eşekler ezilir.  

• Atlı kaçar, kaçar; yaya arkasına ne düşer?  

• Atlıya saat olmaz.  

• At olur meydan olmaz, meydan olur at olmaz.  

• At ölür, itlere bayram olur.  

• At ölür meydan(nalı) kalır, yiğit ölür an(namı) kalır.  

• At sahibine (ağasına, biniciye) göre kişner.  

• Atta, avratta uğur vardır.  

• Atta karın, yiğitte burun.  

• Attan düşene yorgan döşek, eşekten düşene kazma kürek.  



132 

 

• Atım tepmez, itim kapmaz deme 

• Atına bakan ardına bakmaz.  

• Atın bahtsızı arabaya düşer.  

• Atın dorusu, yiğidin delisi.  

• Atın ölümü arpadan olsun. 

• Atı atasıyla, katırı anasıyla.  

• At binicisini tanır (bilir).  

• At (olur) bulunur meydan bulunmaz, meydan (olur) bulunur at bulunmaz.  

• At at oluncaya kadar sahibi mat olur.  

• At beslenirken, kız istenirken.  

• At arıklıkta, yiğit gariplikte.  

• Ata eyer gerek, eyere er gerek.  

• Ata arpa, yiğide pilav.  

• Ata binen nalını, mıhını arar.  

• Ata binersen Allah'ı, attan inersen atı unutma. 

• Ata da soy gerek, ite de.  

• At, adımına göre değil, adamına göre yürür.  

• Ata dost gibi bakmalı, düşman gibi binmeli.  

• At yiğidin yoldaşıdır.  

• At binenin, kılıç kuşananın.  

• Beleş (bahşiş) atın dişine (yaşına, dizginine, yularına) bakılmaz.  

• Berk kaçan atın boku seyrek düşer.  

• Bin atın varsa inişte in, bir atın varsa yokuşta bin.  

• Bir mıh bir nal kurtarır, bir nal bir at kurtarır.  

• Bir sürçen atın başı kesilmez.  

• Boş torba ile at tutulmaz.  

• Canı yanan eşek attan yürük olur. (Canı acıyan eşek atı geçer).  

• Dokuz at bir kazığa bağlanmaz.  

• Dost dostun eyerlenmiş atıdır.  

• Eğreti ata (emanet ata, el atına) binen tez iner.  

• Eşek at olmaz, ciğer et olmaz.  

• Gelini ata bindirmişler, “Ya nasip!” demiş.  

• Gem almayan atın ölümü yakındır.  

• Irmaktan (çaydan, dereden) geçerken at değiştirilmez.  



133 

 

• İki at bir kazığa bağlanmaz.  

• İnsan ayaktan, at tırnaktan kapar.  

• Katıra “Baban kim?” demişler, “Dayım at.” demiş.  

• Kır atın yanında duran ya huyundan ya suyundan(tüyünden).  

• Köpeğe gem vurma, kendisini at sanır.  

• Küheylan at, çul içinde de bellidir.  

• Ortak atın beli sakat olur.  

• Sen dede ben dede, bu atı kim tımar ede?  

• Yağmurda düşmanın koyunu, dostun atı satılsın.  

• Yaman komşu, yaman avrat, yaman at; birinden göç, birini boşa, birini sat. 

• Yaşı at pazarında sorarlar.  

• Yavaş (yumuşak huylu) atın çiftesi (tekmesi) pek (yavuz) olur. , 

• Yavuz (yürük) at yemini (yavuz it ününü) artırır.  

• Yiğit yiğide at bağışlar.  

• Yoksul ala ata binse, selam almaz.  

• Yularsız ata binilmez.  

• Yürü kata kamçı olmaz.  

• Yürük ata paha olmaz.  

            

  Kartal 

• Kartala bir ok değmiş, yine kendi yeleğinden.  

• Kartalın beğenmediğini kargalar kapışır.  

• Kartala borçlanan hep gökyüzüne bakar. 

• Kartallar dövüşsün, bir sehim de bize düşsün. 

• Bir güvercini yenmek bir kartal için şeref değildir. 

• Kartal sinek avlamaz. 

• Kartalın yaşlılığı, serçenin gençliğinden yeğdir. 

• Tavuğun laneti kartalı öldürmeye yetmez. 

• Ördek yavrusu kartal yuvasında da büyüse pençeleri olmaz. 

 



134 

 

 

             Aslan / Arslan 

• Aslan kükrerse beygir titrer.  

• Aç arslandan tok domuz yeğdir.  

• Aç kurt arslana saldırır.  

• Al (hile) ile arslan tutulur, güç ile sıçan (gücüğen) tutulmaz. (Al arslan tutar, güç sıçan 

tutmaz.)  

• Arslan kocayınca sıçan deliği gözetir.  

• Arslan kükrerse atın ayağı kösteklenir.  

• Arslan postunda, gönül dostunda.  

• Arslan yatağından (yattığı yerden) bellidir (belli olur).  

• Çul içinde aslan yatar.  

• Erkek arslan arslan da dişi arslan, arslan değil mi? 

• Her yiğidin gönlünde (her gönülde) bir arslan yatar.  

• İki arslan bir posta sığmaz.  

• On para on aslanın ağzında.  

• Yatan (yatar) arslandan (kurttan), gezen (yelen) tilki yeğdir (iyidir).  

• Ekmek aslanın ağzında. 

• Arslanın adı çıkmış, çakallar baş keser. 

 

    

  Kaplan 

• Kaplan öldüğünde derisi, adam öldüğünde ismi kalır. 

• Küçük bir yavruyu küçümsemeyin çünkü ileride bir kaplan olabilir. 

• Çan takmış kaplan aç kalır. 

• Kafan ağzının içindeyken kaplanla pazarlık yapılmaz. 

• Kaplan gücüyle dövüş, ev kedisi inceliğiyle kazan. 

• Vahşet kalptedir, kaplanın pençelerinde değil. 

• Kaplanı okşamak isteyen kediyi sevsin. 

• Kaplanların diyarında kediler miyavlayamaz. 

• Kaplan, koyunların fikirleri yüzünden uykusunu kaybetmez. 

 

 



135 

 

 

Boğa / Öküz 

• Ağanın gözü öküzü (ineği) semiz eder. 

• Arık öküze bıçak olmaz (çalınmaz)!  

• Dayanık öküze “Oha!” neymiş?  

• Harman döven öküzün ağzı bağlanmaz.  

• İnek gibi süt vermeyen, öküz gibi kutan sürer. 

• İyiliğe iyilik olsaydı, koca öküze bıçak olmazdı.  

• Koça (öküze) boynuzu yük değil (olmaz).  

• Komşunu iki inekli (öküzlü) iste ki kendin bir inekli (öküzlü) olasın.  

• Kork aprilin beşinden, boğayı ayırır eşinden.  

• Ortaklık öküzden başka (yalnız) buzağı yeğdir.  

• Öküz öküzün boynuzunda çamur görmezse korkmaz.  

• Boğa tekini bulmadan çifte yürümez. 

• Serkeş boğa (son) soluğu kasap dükkanında alır.  

• Tarlanın taşlısı, kızın saçlısı, öküzün (ineğin) başlısı.  

• Yalnız boğa, çifte (boyunduruğa) koşulmaz.  

• Yatan öküze yem yok.  

• Yazın harmana sıçan öküzün kışın yemlikte ağzına gelir.  

• Yorgun öküzün ıslık canına minnet.  

• Çifte gelmeyen boğa olsun, işe gitmeyen oğlun. 

• Öküz öldü, ortaklık bozuldu (bitti). 

• Boğa, yem bitince çifte gideceğini bilir. 

 

 

 

 

 

 

 



136 

 

 

Koç / Koyun 

• İki koç kafası bir kazanda kaynamaz. 

• Koç yiğit bunalıp ölmez.  

• Koça boynuzu yük değil (olmaz).  

• Koç koyundan seçkel gerek.  

• Ak koyun ak bacağından, kara koyun kara bacağından asılır.  

• Ak koyunu (ala keçiyi) gören, içi dolu yağ sanır. 

• Ak koyunu kara kuzusu da olur.  

• Bir koçtan iki post çıkmaz.  

• Buğday ile koyun, geri yanı oyun. 

• Buldun bir koyun, ye de doyun. 

• Çarşı iti ev (koyun) beklemez.  

• Çift ile koyun, kalanı oyun.  

• Çobana verme kızı ya koyun güttürür ya kuzu.  

• Çobansız koyunu kurt kapar.  

• Domuzdan toklu (koyun yavrusu) doğmaz.  

• Erkek koyun kasap dükkanına yakışır.  

• Herkesin aklı bir olsa koyuna çoban bulunmaz.  

• Her koyun kendi bacağından asılır.  

• Kaybolan koçun kuyruğu büyük olur. 

• Koyun can derdinde, kasap yağ derdinde. 

• Koyunun bulunmadığı yerde keçiye “Abdurrahman Çelebi.” derler. 

• Koyunun götü bir gün açıksa keçininki her gün açık.  

• Koyunun kuyruğu var örter.  

• Koyunun melediğini kuzu melemez.  

• Koçu yüze yetir, el onu bine yetirir. 

• Kurtla koyun, kılıçla oyun olmaz.  

• Ölmüş koyun kurttan korkmaz.  

• Sayılı koyunu kurt kapmaz (yemez).  

• Sürüden ayrılanı (ayrılan koyunu, kuzuyu) kurt kapar.  

• Sütsüz koyun meleyen olur.  

• Yabancı koyun kenara yatar.  

• Yağmurda düşmanın koyunu, dostun atı satılsın.  



137 

 

 

Ejderha / Yılan 

• Acı (kötü) söz insanı (adamı) dininden, tatlı söz yılanı ininden çıkarır (Tatlı dil yılanı 

deliğinden çıkarır.).  

• Ana yılan, sözü yalan; karı çiçek, sözü gerçek.  

• Bana dokunmayan (beni sokmayan) yılan bin yaşasın.  

• Denize düşen yılana (yosuna) sarılır.  

• El eliyle yılan tutulur. (El eliyle yılan tut, onu da yalan tut).  

• Her deliğe (taşın altına) elini sokma ya yılan çıkar ya çıyan.  

• Onmadık (talihsiz) hacıyı deve üstünde (Arafat'ta) yılan sokar.  

• Sevda (sevgi) geçer yalan olur, sonra sokar yılan olur.  

• Yılan sokan uyumuş, aç kalan uyumamış.  

• Su içene yılan bile dokunmaz.  

• Uyuyan yılanın kuyruğuna basma.  

• Yılana yumuşak diye el sunma.  

• Yılanın başı küçükken ezilir.  

• Yılanın sevmediği ot, deliğinin ağzında biter.  

• Yılan kendi eğriliğine bakmaz da “Devenin boynu eğri.” der.  

• Yılan ne kadar eğri gitse deliğine doğru girer.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



138 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Serhat ÇELİK 

Eğitim 

Derece           Yıl Üniversite, Enstitü, Anabilim/Anasanat Dalı  

Yüksek Lisans        2023  Marmara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türkçe ve 

Sosyal Bilimler Eğitimi Anabilim Dalı 

Lisans                      2010        Marmara Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Türkçe Öğretmenliği 

Lise                     2006  Savaştepe Anadolu Öğretmen Lisesi 

   

İş/İstihdam 

Yıl    Görev 

2023                             Türkiye Kamu-Sen İstanbul İl Başkanı 

2021                             Türk Eğitim-Sen İstanbul 6 No’lu Şube Başkanı 

2014                 İstanbul/Sultanbeyli Maraşal Fevzi Çakmak Ortaokulu-Türkçe   

Öğretmeni 

 

Mesleki Birlik/Dernek Üyelikleri 

Yıl   Kurum 

2012-                MARUM-DER Üyeliği 

2014-                Türkiye Kamu-Sen ve Türk Eğitim-Sen Üyeliği 

2015-                TÜRKAV Üyeliği 

2023-                Beşiktaş JK Kongre Üyeliği 

2024-                Aydınlar Ocağı Üyeliği 

 

 

 

 


	ONAY
	ETİK BEYAN
	ÖN SÖZ
	ÖZET
	İÇİNDEKİLER
	GÖRSELLER
	KISALTMALAR
	BÖLÜM I: GİRİŞ
	1.1.  Problem Durumu
	1.2. Araştırmanın Amacı
	1.3. Araştırmanın Önemi
	1.4.  Araştırmanın Varsayımları
	1.5.  Araştırmanın Sınırlılıkları
	1.6. Araştırma Tanımları

	BÖLÜM II: KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE İLGİLİ ARAŞTIRMALAR
	2.1. Kavramsal Çerçeve
	2.1.1. Destan
	2.1.1.1. Destanların Özellikleri
	2.1.2. İslamiyet Öncesi Türk Destanları
	2.1.2.1. Yaradılış Destanı
	2.1.2.2. Alp Er Tunga Destanı
	2.1.2.3. Şu Destanı
	2.1.2.4. Oğuz Kağan Destanı
	2.1.2.5. Bozkurt Destanı
	2.1.2.6. Ergenekon Destanı
	2.1.2.7. Türeyiş Destanı
	2.1.2.8. Göç Destanı
	2.1.3. Türk Destanlarının Özellikleri
	2.1.3.1. Türk Destanlarının Ortaya Çıkışı
	2.1.3.2. Türk Destanlarındaki Hayvan Figürlerinin Ortaya Çıkışı
	2.1.4. Türklerde Hayvan Sembollerinin Oluşumunda Etkili Olan Dinler
	2.1.4.1. Totemcilik (Totemizm)
	2.1.4.2. Animizm (Canlıcılık, Ruhçuluk)
	2.1.4.3. Şamanizm
	2.1.4.4. Maniheizm
	2.1.4.5. Budizm
	2.1.4.6. Zerdüştçülük
	2.1.4.7. Hristiyanlık
	2.1.4.8. İslamiyet
	2.2. Atasözleri
	2.2.1. Atasözü Tanımları
	2.2.2. Atasözlerinin Özellikleri
	2.2.3. Türk Dili ve Kültüründe Atasözü
	2.3. Atasözlerinde Hayvan Figürü
	2.4. İlgili Araştırmalar

	BÖLÜM III: YÖNTEM
	3.1. Araştırma Modeli
	3.2. Veri Toplama Araçları
	3.3. Verilerin Toplanması
	3.4. Verilerin Analizi

	BÖLÜM IV: BULGULAR
	4.1. Türk destanlarında sıklıkla yer alan hayvan figürlerine ilişkin bulgular
	4.1.1. Kurt/Bozkurt
	4.1.2. At
	4.1.3. Kartal
	4.1.4. Aslan/Arslan
	4.1.5. Kaplan
	4.1.6. Boğa / Öküz
	4.1.7. Koç / Koyun
	4.1.8. Ejderha / Yılan
	4.2. Türk destanlarında yer alan hayvan figürlerinin atasözlerinde nasıl yer aldıklarına ilişkin bulgular

	4.2.1. Kurt / Bozkurt
	4.2.2. At
	4.2.3. Kartal
	4.2.4. Aslan / Arslan
	4.2.5. Kaplan
	4.2.6. Boğa / Öküz
	4.2.7. Koç / Koyun
	4.2.8. Ejderha

	BÖLÜM V: SONUÇ, TARTIŞMA VE ÖNERİLER
	5.1. Sonuçlar ve Tartışma
	5.2. Öneriler

	KAYNAKÇA
	EKLER
	EK 1. Hayvan İsimlerinin Geçtiği Atasözleri

	ÖZGEÇMİŞ

