
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI 

İSPANYOL DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

DEĞİŞEN TOPLUMSAL DÜZEN IŞIĞINDA İSPANYOL EDEBİYATINDA 

BİR (ANTİ) KAHRAMAN OLARAK KADIN PİKARA İMGESİ  

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Emre ÖZMEN 

 

 

 

Ankara 2016 



 

 

ii 

 

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI 

İSPANYOL DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

DEĞİŞEN TOPLUMSAL DÜZEN IŞIĞINDA İSPANYOL EDEBİYATINDA 

BİR (ANTİ) KAHRAMAN OLARAK KADIN PİKARA İMGESİ  

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Emre ÖZMEN 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr.Mukadder Yaycıoğlu 

 

 

Ankara 2016 



 

 

iii 

 

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI 

İSPANYOL DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

DEĞİŞEN TOPLUMSAL DÜZEN IŞIĞINDA İSPANYOL EDEBİYATINDA 

BİR (ANTİ) KAHRAMAN OLARAK KADIN PİKARA İMGESİ  

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr.Mukadder Yaycıoğlu 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve soyadı      İmzası 

………………………    …………………….. 

………………………     …………………….. 

………………………    …………………….. 

………………………    …………………….. 

………………………    …………………….. 

 

Tez Sınav Tarihi: ……………………. 

 

 



 

 

ii 

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ 

 

 

 

 

Bu belge ile bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine 

uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin gereği olarak 

bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve sonuçları anladığımı ve kaynağını 

gösterdiğimi ayrıca beyan ederim.  

 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan Öğrencinin  

Adı-Soyadı 

Emre ÖZMEN 

 

 

 



 

 

ii 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ 1 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 3 

1. İSPANYOL ALTIN ÇAĞI: TARİHSEL VE SOSYAL ARKA PLAN .... 23 

1.1. Altın Çağ: Yükselişler ve Düşüşler Dönemi ................................................... 26 

1.2. Pikaresk Romanı Hazırlayan Ekonomik, Siyasi, Dinsel ve Kültürel 

Koşullar……………………………………………………………………………...45 

1.2.1. Temiz Kan Takıntısı ve Gerçek Kimliğini Gizleyen Halk .......................... 46 

1.2.2. Reform ve Karşı Reform Hareketi ve Edebiyattaki Yansımaları ................ 57 

1.2.3. Baskı Makinesiyle Birlikte Değişen Edebiyat Dünyası .............................. 64 

2. YAZINSAL ARKA PLAN ........................................................................... 73 

2.1. "Pikaresk" Sözcüğünün Ortaya Çıkışı ve Gelişimi ......................................... 73 

2.1.1. Pikaronun Etimolojik Kökeni Üzerine Varsayımlar ................................... 84 

2.1.2. Pikaroyu Önceleyen Metinler .................................................................... 100 

2.1.3. Pikaro Kimliğinin Özellikleri .................................................................... 107 

3. PİKARANIN ORTAYA ÇIKIŞI VE GELİŞİMİ ..................................... 113 

3.1. "Pikara" Sözcüğünün Etimolojik Kökeni Üzerine Varsayımlar ................... 129 



 

 

iii 

3.2. Pikaraları Önceleyen Metinler: Yazarı Fernando de Rojas olan  Celestina (La 

Celestina) ve Francisco Delicado'nun Endülüslü Tazenin Portresi (El Retrato de la 

Lozana Andaluza) .................................................................................................... 132 

3.2.1. Celestina (La Celestina) ve Ardılları Arasındaki Benzerlikler ................. 135 

3.2.2. Endülüslü Taze (La Lozana Andaluza) ve Ardılları Arasındaki Benzerlikler

 ……………………………………………………………………………152 

3.3. Pikara Kimliğinin Özellikleri: ....................................................................... 167 

3.3.1. Pikarolar ile Pikaraların Ortak Özellikleri ................................................. 168 

3.3.2. Pikarolar ve Pikaralar Arasındaki Farklar ................................................. 174 

4. BEŞ PİKARESK ROMANDA PİKARA İMGESİNİN İNCELENMESİ

 ………………………………………………………………………………186 

4.1. Yazarı López de Úbeda olan Pikara Justina (La Pícara Justina) ya da Bir 

(Anti)Kahramanın Doğuşu ....................................................................................... 186 

4.1.1. Olay Örgüsü .............................................................................................. 189 

4.1.2. Dil ve Anlatım Özellikleri ......................................................................... 191 

4.1.3. Önsözler ve Yazılış Amacı ........................................................................ 192 

4.1.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası ...................................................... 201 

4.2. Yazarı Salas Barbadillo olan Celestina’nın Kızı (La Hija de Celestina) ya da 

Bir (Anti)Kahramanın Büyümesi ............................................................................. 212 



 

 

iv 

4.2.1. Olay Örgüsü .............................................................................................. 213 

4.2.2. Dil ve Anlatım Özellikleri ......................................................................... 215 

4.2.3. Önsöz ve Yazılış Amacı ............................................................................ 218 

4.2.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası ...................................................... 222 

4.3. Yazarı Castillo Solórzano olan Düzenbaz Kız Manzanaresli Teresa (La Niña 

de los Embustes: Teresa de Manzanares) ya da Saraylı Pikara ............................... 229 

4.3.1. Olay Örgüsü .............................................................................................. 232 

4.3.2. Dil ve Anlatım Özellikleri ......................................................................... 234 

4.3.3. Önsöz ve Yazılış Amacı ............................................................................ 239 

4.3.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası ...................................................... 241 

4.4. Yazarı Castillo Solórzano olan Sevilla Sansarı ve Çanta Hırsızı (La Garduña 

de Sevilla y Anzuelo de las Bolsas) ya da Âşık Pikara ............................................. 252 

4.4.1. Olay Örgüsü .............................................................................................. 252 

4.4.2. Dil ve Anlatım Özellikleri ......................................................................... 255 

4.4.3. Önsöz ve Yazılış Amacı ............................................................................ 259 

4.4.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası ...................................................... 260 

4.5. Yazarı María de Zayas olan Örnek Aşk Hikâyeleri (Novelas Amorosas y 

Ejemplares) ya da Feminist Pikara .......................................................................... 268 



 

 

v 

4.5.1. Dil-Anlatım Özellikleri ve Yazım Amacı ................................................. 270 

4.5.2. Önsöz ve Eserin Yazım Amacı ................................................................. 274 

4.5.3. Olay Örgüsü Çerçevesinde Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası .......... 276 

SONUÇ .................................................................................................................... 302 

ÖZET ....................................................................................................................... 313 

SUMMARY ............................................................................................................ 315 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 317 



 

 

1 

ÖNSÖZ 

Lisans eğitimim için İspanyol Dili ve Edebiyatı’nı seçmemde en önemli etken, 

İspanyol Dili’ne duyduğum ilginin yanı sıra, İber Yarımadası’ndaki Hıristiyan, 

Musevi ve Müslümanların bir arada yaşadığı, convivencia diye adlandırılan 

çokkültürlü dönemin edebiyata yansımasına yönelik merakımdı. Yeniden Fetih 

(reconquista) hareketinin ilerlemesiyle birlikte çok kültürlü yaşam zedelenirken 

Hıristiyan olmayanları zorlu yaşam koşulları bekliyordu. Toplumun yeniden 

şekillendiği bu dönem, her üç toplum için de geçilmesi güç bir dönemece girmek 

anlamına geliyordu. Ancak tüm bu olumsuzluklara rağmen İspanyol Edebiyatı en 

parlak dönemini yaşamaya hazırlanıyordu. Nitekim edebiyat tarihçileri tarafından 

İspanyol Altın Çağı olarak adlandırılan XVI. ve XVII. yüzyıl edebiyatının 

doğmasında ve gelişmesinde bu dönemin büyük katkısı olmuştur. Katolik Kralların 

dinsel ve kültürel birliği sağlama çabalarına rağmen İspanyol toplumu farklı 

kimliklerden oluşan bir mozaik görünümündeydi. Bu kimlikler arasında pikaro ve 

pikaralar toplumsal değişimi en fazla yansıtan, gerçek hayattan alınma roman 

kahramanları olarak öne çıkmakta gecikmediler. Bu nedenle tezimizde Altın Çağ’da 

kaleme alınan ve kahramanı kadın olan pikaresk eserleri incelemek istedik. Söz 

konusu eserler, Yeniden Fetih hareketinin son bulduğu ve resmi tarihe göre 

Hıristiyan birliğinin kurulduğu ancak İspanyol toplumunun zor günlerden geçtiği 

dönemleri konu ediniyordu. Eserlerde açlık, sefalet, yozlaşmanın kıskacında gerçekçi 

bir İspanya panoraması sunuluyor ve bu ortamda bazı kadınların nasıl pikaraya 

dönüşerek ayakta kaldığı anlatılıyordu. 1492 yılında, Katolik Kralların fermanıyla 

Hıristiyan olmak ve İspanya’da kalmak ya da ülkeyi terk etmek gibi yaşamsal bir 

seçim yapmak zorunda kalan Yahudilerin ve çok geçmeden Hıristiyan olmaya 



 

 

2 

zorlanan ancak buna rağmen haklarında verilen tehcir kararının 1609-1613 yılları 

arasında uygulanan Müslümanların/Moriskoların korkuyla yaşadığı ve kimliklerini 

gizleyerek toplum içinde kendine bir yer edinmek ya da yükselmek istediği bu 

dönem belki de İspanyol tarihinin en karanlık dönemlerinden biriydi. Bu karanlık 

dönemin en renkli kahramanları pikaro ve pikaralardı. Kahrmanı oldukları pikaresk 

romanların eğlenceli dili bu acı gerçeği okurlar için kolayca sindirilebilir hale 

getiriyordu. Gerçekçi yönüyle ilgimizi çeken bu romanları incelemek hem yazınsal 

yönden hem de İspanyol tarihini ve toplumunu irdelemek bakımından bizim için 

önemli bir deneyim oldu. Pikaralara1 yol gösteren ve onlara örnek olan pikarolardan 

yola çıkarak bu ilginç süreci tezimize konu edindiğimiz beş pikaresk eser ışığında 

incelemeye çalıştık. Gerçekleştirdiğimiz inceleme bize yalnızca Altın Çağ’daki 

pikara imgesine dair bilgi sunmakla kalmadı, toplumda yaşanan değişimleri gösteren 

bir ayna oldu. 

İspanya’da ortaya çıkan özgün bir tür olan pikaresk romanın günümüze dek evrilerek 

gelmiş olması, toplumsal değişimleri yansıtan Altın Çağ Edebiyatı’nın daha sonraki 

yüzyıllarda İspanyol Edebiyatı’nı nasıl derinden etkilediğinin bir göstergesidir.  

Son olarak bu tezi hazırlarken desteğini esirgemeyen sevgili ablam Serap 

Kalmutsky’e, her aksaklıkta yardıma koşan Emre Tağızade’ye ve tezin yazım 

sürecinde büyük bir sabırla bana yol gösteren değerli hocam ve tez danışmanım Prof. 

Dr. Mukadder Yaycıoğlu’na teşekkürlerimi sunmak istiyorum. 

                                                           
1 Pikaresk türün kadın kahramanlarına pikara denmektedir. 



 

 

3 

GİRİŞ 

Pikaresk roman hakkında şimdiye dek yapılan çalışmalarda çoğunlukla iki tür 

eğilimle karşılaşırız. Bunlardan biri pikaresk romanı diyakronik (art zamanlı) açıdan, 

diğeri ise senkronik (eş zamanlı) açıdan inceler. Diyakronik açıdan yapılan 

incelemeler pikaresk romanın İspanyol Altın Çağ Dönemi’nde ortaya çıktığını ve 

daha sonra diğer Avrupa edebiyatlarını da etkilediğini ancak zaman içinde yok 

olduğunu ve bu nedenle edebiyat tarihi bağlamında incelemeyi savunur. Bu 

yaklaşıma göre, edebiyat tarihinin tozlu sayfalarına gömülen pikaresk roman, 

yalnızca İspanyol edebiyatının izleğini takip etmek için yapılan okumalara açık bir 

tür olarak görülür. Bu şekilde düşünen araştırmacılar “Neden yok olmuş bir 

edebiyatın fosil kalıntılarını kazıp çıkarmalı? Pikaresk roman nesli tükenmiş bir kuş 

kadar ölüyken; neden onun kemiklerini rahatsız edelim?”2 düşüncesini savunurlar.  

Bizim benimsediğimiz senkronik yaklaşım ise pikaresk romanı açık uçlu ve halen 

devam eden bir olgu olarak ele alır. Zira İspanya’da doğmuş olan bu tür diğer ülke 

edebiyatlarında içinden çıktığı toplumla uyumlu olarak biçim değiştirmek suretiyle 

kendisine yer bulmuştur. Bu nedenle, örneğin, İspanyol pikarolar ile İngiliz ve 

Fransız Edebiyatı’ndaki pikaro benzeri karakterlerin özellikleri farklılık gösterir. 

Senkronik açıdan bakıldığında pikaresk romanı yukarıda alıntıladığımız makalede 

sözü edilen ölü kuşa benzetebiliriz. Ancak bu nesli tükenmiş bir kuş değil, aksine 

yüzyıllar boyu içinde yaşadığı coğrafyaya uyum sağlayarak evrilen ve günümüze 

kadar türünü devam ettirmeyi başarmış bir kuştur. Gerçekten de doğduğu andan 

itibaren pikaresk roman, ürünü olduğu toplumla karşılıklı etkileşime girmiş, 

                                                           
2 Ulrich Wicks, Picaresque narrative, picaresque fictions: A theory and research guide, Wesport, 

Greenwood Press, 1989, s.17 



 

 

4 

toplumsal koşullar ve roman kahramanları eş zamanlı olarak değişime uğramışlardır. 

Bize göre, günümüze değin hayatta kalma becerisini bu özelliğine borçludur. Ancak 

zaman içinde, pikaresk romanların (anti) kahraman özelliği taşıyan pikarolarıyla boy 

ölçüşebilecek nitelikte “pikara” adı verilen kadın kahramanların ortaya çıktığını da 

hemen eklememiz gerekir. Bununla birlikte İspanyol pikaro ve pikaraların aynı 

şartlar altında yaşam mücadelesi vermedikleri gözlemlenir.  

Günümüzde bir roman ya da film kahramanının yolculuğu, kimlik arayışı ve yaşam 

mücadelesi “pikaresk eser” adı altında değerlendirilmektedir. Kuşkusuz XXI. 

yüzyılda kaleme alınanlar ile bundan beş yüzyıl önce yaratılan pikaresk romanlar 

arasında büyük farklar vardır. Pikaresk romanın değişime açık bir tür olması, bu 

romanların sınıflandırılması konusunda araştırmacıları zorlamakta ve şu sorularla 

karşı karşıya getirmektedir: İlk pikaresk eser hangisidir? Pikaresk romanın özellikleri 

nelerdir? Hangi eserleri pikaresk olarak sınıflayabiliriz? 

Ancak pikaresk romanı yok olmuş bir tür olarak değil de halen yaşayan bir 

organizma olarak gördüğümüzde zaman ve uzama meydan okuduğunu görürüz. 

Sürekli evrilen bir türün özelliklerini kesin olarak belirleyebilmek mümkün değildir. 

Bu nedenle, varolduğu müddetçe, pikaresk romanın dönüşümü tıpkı kendi hayatını 

yazan Gines de Pasamonte’nin dediği gibi asla son bulmayacak bir hikâye gibidir: “ 

(Hikâye) nasıl bitmiş olabilir?” dedi mahkûm. “Benim hayatım daha bitmeden…”3  

Tez çalışmamızda, XVI. yüzyılda ortaya çıkmış pikaresk romanın XVII. yüzyılın 

başına gelindiğinde hala popülerliğini koruduğunu bunu da kısmen başkahramanı 

                                                           
3Miguel de Cervantes Saavedra, La Macha’lı Yaratıcı Asilzade Don Quijote, (Çev.) Roza Hakmen, (Şiir 
Çev.) Ahmet Güntan, İstanbul, YKY, 2001, s.185 ve El Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha, 
Paris, La Librería Europea de Baudry, 1835, s.124  



 

 

5 

kadın olan romanlar da yazılmış olmasına bağlı olduğunu göstermeye çalıştık. İlki 

1604 yılında, sonuncusu 1642 yılında yazılmış başkahramanı kadın olan beş romanda 

pikara kimliğinin ve imgesinin nasıl inşa edildiğini göstemeye çalıştık.  

Tezimizin “Giriş” başlıklı bu bölümünde, çalışma konumuz, çalışmamızın problemi 

ve amacından, tezimizi incelerken bize yol gösteren yöntemden, yöntemin temel 

kavramlarından, tarihçesinden ve uygulama izleğinden söz edeceğiz.  

Çalışmamızın Birinci Bölümünde, pikaresk romanın nasıl bir ortamda doğduğunu 

ortaya koyduk. İspanyol toplumunda yaşanan değişimlerin ve bu değişimlerin 

tetiklediği sosyal eşitsizlik, yoksulluk, yükselme arzusu, kimlik sorunsalı gibi 

konuların bu türü nasıl doğurduğunu anlattık.  

İkinci Bölümde, pikaresk romanın ortya çıkışini hazırlayan yazınsal arka plandan ve 

“pikaro” sözcüğünün etimolojik kökenlerini, “pikara” sözcüğüne yüklenen anlamları 

tespit etmeye çalıştık. “Pikaro” kelimesinin ilk olarak nerede ve hangi anlamda 

kullanıldığı, edebiyat dünyasındaki pikaro imgesinin hangi ölçüye kadar ilk anlamını 

yansıttığı sorusu bize ilginç kapılar açtı. Kesin bir sonuca ulaşmasak da, pikaro 

kelimesinin Müslüman ya da Yahudi toplumlarında üretilmiş ya da İtalya’da doğmuş 

olabileceği fikri, diğer bir deyişle, çokkültürlü yaşamın izlerine rastlamış olmak 

tarihsel olarak ilginç ipuclarına rastlamak İspanyol tarihi ve edebiyatının birbirinden 

ayrılmaz bir bütün olduğunu görmemizi, göstermemizi sağladı. Ardından pikaroları 

önceleyen kahramanların izini sürdük. Ayrıca pikaresk romanın geçmişten günümüze 

izlediği gelişim sürecini İspanya, Avrupa ve Latin Amerika ülkelerinde yazılan 

eserler üzerinden takip ettik. Milattan önce II. yüzyıldan başlayıp günümüze dek 

uzanan bu yolculukta pikaroların yalancılık, hırsızlık, toplumsal eleştiri, eğlenceli 



 

 

6 

hikâyeler anlatma becerisi gibi özelliklerini hangi (anti)kahramanlardan aldığını 

bulmaya çalıştık.  

Üçüncü bölümde, aynı yöntemi pikaresk romanın kadın kahramanlarına uygularken 

bu kez tez konumuz gereği ayrıntılara daha çok yer verdik. Tezimize konu olan 

pikaralara ilham veren ve onlardan önce edebiyat dünyasında var olan iki kadın 

kahramanı ayrı başlıklar altında inceledik. Celestina ve Lozana isimli kadın 

kahramanların, pikaraların öncüleri olduğunu ve kendilerinden sonra ortaya çıkan 

pikaralara örnek olarak onları zenginleştirdiği düşüncemizi çeşitli örneklerle 

açıklamaya çalıştık. Bazı eserlerde pikaraların Celestina ve Lozana’yı birebir taklit 

ettiğini gördük. Öte yandan pikaresk romanın toplumsal boyutuna dikkat çekmek 

amacıyla çokkültürlü toplumun sona ermesiyle kimliklerin saklandığı gerçeğini 

pikaresk romanı önceleyen kadınlar aracılığıyla aktardık. Bu bölümde, Altın Çağ 

İspanya’sında Yahudiler ve Müslümanlara atfedilen olumsuz özelliklerin yanı sıra 

Hıristiyan kadınların yaşam tarzına müdahalele eden toplumsal kuralları daha 

yakından görmemiz mümkün oldu. En fazla zorlandığımız bölüm, pikaresk romanın 

kadın ve erkek (anti)kahramanlarını oluşturan özellikleriyle ilgili olandı. Yukarıda da 

belirttiğimiz üzere, pikaresk roman her zaman değişime açık bir tür olduğundan, bir 

eserden diğerine pikaresk romanı meydana getiren özelliklerin değiştiğini, bu kadarla 

da kalmayıp, pikaro ve pikaralar arasında da büyük farklılıklar olduğunu 

gözlemledik. Ancak farklılıklara rağmen, temelde ortak bir nokta bulunmaktaydı: söz 

konusu (anti)kahramanların bir birey olarak var olma mücadelesi ve bu süreçte yeni 

kimliğini inşa etme çabası.  

Tezimizin dördüncü bölümünü beş pikaresk romanda pikara imgesinin 

incelenmesine ayırdık. Hedefimiz kadın (anti)kahramanların kimliğinin ve imgesinin 



 

 

7 

nasıl inşa edildiğini ortaya çıkarmaktı. Bunun için pikaraların hikâyede nasıl 

konumlandırıldığını, ne gibi özelliklerle bezendiklerini, onların kendi ağzından 

aktarılan cümlelere dayanarak inceledik. Öte yandan kahramanı kadın olan pikaresk 

eserlerdeki önsözlerde yer alan ipuçlarından geniş ölçüde yararlandık. Yazarların 

kaleme aldığı önsözleri, kimi romanlarda özyaşam öykülerini anlattıklarını iddia 

eden pikaraların yazdıkları önsözlerle karşılaştırdık. Kadına yönelik “dedikoducu, 

hırsız, zayıf karakterli” olmak gibi toplumsal önyargıların tüm hikâyeye ve ilginç bir 

şekilde pikaraların söylemlerine kadar sızdığı ilk yapılan okumadan itibaren fark 

edilebilecek kadar açıktı. Ancak söz konusu pikaresk roman olduğunda genelleme 

yapmanın ne kadar zor olduğunu en başta belirtmiştik. Çalışmaya başlarken hareket 

noktamız tek bir sorudan ibaretti: Toplumda pikara kimliği nasıl oluşmuş, ele 

aldığımız romandlarda pikara kimliği ve imgesi nasıl yaratılmıştı? Çok geçmeden, 

başlangıçta ortaya attığımız “Kahramanı kadın olan pikaresk eserlerde kadın düşmanı 

bir bakış açısı bulunduğu” fikrine meydan okuyan bir karşı-yaklaşıma da rastladık ve 

bunu da çalışmamıza dahil ettik. İnceleyeceğimiz ilk dört eserin aksine beşinci kitap, 

bir kadın yazarın elinden çıkmıştı. Tüm bu eserleri bir arada değerlendirerek şu 

sorulara yanıt aramayı hedefledik: Pikaresk eserlerde pikara kimliğini oluşturan 

özellikler nelerdir? Pikaraların söylemi pikaroların söyleminden farklı mıdır? 

Öyleyse neden? Erkek yazarlar tarafından yaratılan pikaralarla kadın yazarların 

yarattığı pikara kimliği arasında bir fark var mıdır? 

Bu çalışmaya Burdur’da başladığımızda kaynaklarımız oldukça sınırlıydı ve yabancı 

kaynakların büyük bir kısmını Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi’nin ve Prof. Dr. Mukadder Yaycıoğlu’nun kişisel kütüphanesinden 

faydalanarak edindik. Doktora sürecinin ikinci aşamasını gerçekleştirdiğimiz 



 

 

8 

Madrid’de bazı eserlerin kıymetli el yazmalarına ve pikaresk roman üzerine yazılmış 

birçok kitabın XIX. yüzyılda kaleme alınmış ilk baskılarına Madrid Milli 

Kütüphanesi’nin verdiği izinle ulaşabildik. Aynı şekilde, İspanya’nın Córdoba 

Üniversitesi’nde gerçekleştirdiğimiz tez yazım sürecinde, Üniversitenin kaynaklara 

ulaşma konusunda sağladığı yardımlar sayesinde konumuz üzerine bizden önceki 

araştırmacıların kaleme aldıkları incelemeleri edindik. Tez yazım sürecini beş farklı 

şehirde (Burdur, Ankara, Madrid, Córdoba, İstanbul) gerçekleştirdiğimiz için aynı 

kitapların farklı tarihlerde yayınlanmış baskılarına atıfta bulunmak zorunda kaldık. 

Bu zorunluluğun her kütüphanede bulduğumuz kaynakların farklılığından ileri 

gelmiş olduğunu belirtmek isteriz. 

a. Tezin Konusu 

Tezimizde kahramanı kadın olan pikaresk eserlerde sunulan ve dönemin ahlaki 

yargılarını göz ardı eden bir kimliğe sahip olan pikara imgesini büyüteç altına 

alacağız. Zira çoğunluğu erkek yazarların kaleminden çıkan pikaralar “özgür kadının 

toplum düzeni için bir tehlike olduğu” düşüncesini kuvvetlendirmek için yaratılmış 

görünmektedirler. Bu iddia yalnızca eserlerin önsözünde değil, bizzat kadınların 

ağzından çıkan (ancak aslında erkek yazarların düşüncelerini aktaran) ifadelerde de 

sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. Bu durumun tek istisnası María de Zayas tarafından 

kaleme alınan pikaresk eserlerde görülür. Elimizdeki veriler ışığında pikara 

imgesinin XVI. yüzyılda nasıl ortaya çıkıp XVII. yüzyıl Altın Çağ Edebiyatı’nda 

nasıl yeniden inşa edildiğini görmek için kahramanı kadın olan ve erkek yazarlar 

tarafından kaleme alınmış dört romanı: Pikara Justina (La Picara Justina), 

Celestina’nın Kızı (La Hija de Celestina), Manzanaresli Teresa (Teresa de 

Manzanares), Sevilla Sansarı ve Çanta Hırsızı (La Garduña de Sevilla y Anzuelo de 



 

 

9 

las Bolsas) ve kadın yazar María de Zayas’ın elinden çıkmış, on anlatıdan oluşan 

Örnek Aşk Hikâyeleri (Novelas Amorosas y Ejemplares) başlıklı eseri inceleyeceğiz.  

b. Çalışmanın Problemi 

İspanyol Altın Çağ’ında ortaya çıkan pikaresk roman, alt sosyo-ekonomik sınıftan 

gelen kahramanların hayatta kalma mücadelesini anlatır. Güçlü bir toplumsal eleştiri 

aracılığıyla okuyucuya dönem İspanya’sının gerçekçi bir sosyal portresini de çıkarır.  

Pikaresk türün ilk örneği olan Tormesli Lazarillo anonim olarak 1554 yılında 

İspanya’da kaleme alınmıştır. Bu kitap daha sonra yazılacak eserler açısından ilk 

örnek niteliği taşımış ve pikaresk türün özeliklerini belirlemede ana kaynak görevi 

görmüştür. Ancak başkahraman Lazarillo, kitabın içinde değil de daha sonraları 

okuyucu tarafından “pikaro” diye anılmıştır. Böylece pikaro karakteri önce İspanyol, 

daha sonra dünya edebiyatında ana ya da yan karakter olarak karşımıza çıkmaya 

başlamıştır.  

Tormesli Lazarillo (Lazarillo de Tormes), Alfaracheli Guzmán (Guzmán de 

Alfarache) ve Buscón gibi türün ilk örneklerinde roman kahramanları pikarolardır. 

Lazarillo de Tormes’ten elli yıl sonra başkahramanı kadın ya da daha doğru bir 

deyişle pikara olan romanlar ortaya çıkmaya başlar. Ancak pikaraların bir romana 

adını vermesi Picara Justina (La Pícara Justina) ile başlar. 1605 yılında Francisco 

López de Úbeda tarafından kaleme alınan eser Yeni Hıristiyan kökenli genç bir 

kadının yaşam savaşımını konu edinir. Eser, şeytani pikaresk kadın  prototipini kalın 

çizgilerle belirlemesi açısından oldukça önemlidir. Ancak pikara figürü ilk defa bu 

romanla ortaya çıkmaz, kökeni 1499 yılında Fernando de Rojas’ın kaleme aldığı 

Calisto ve Melibea’nın Trajikomedisi (La Tragicomedia de Calisto y Melibea) adlı 



 

 

10 

diyalog biçiminde yazılmış roman kahramanı Celestina’ya kadar uzanır. Bu 

çalışmanın temel problemi, yukarıda belirttiğimiz tarihsel ve toplumsal arka planın 

ışığında, İspanyol Altın Çağ Edebiyatı’nda pikara kimliğinin nasıl ortaya çıktığını, 

yazarlar tarafından bu kimliğin ve imgenin ne şekilde inşa edildiğini sorgulamak, 

gelişimi ve dönüşümünü ortaya koymaktır. Araştırmamızı gerçekleştirmek için 

öncelikli olarak şu soruları yanıtlamaya çalıştık:  

 Pikaresk roman karakterlerinin, özellikle de kadın pikaraların, İspanya’da 

ortaya çıkışını hazırlayan tarihsel ve sosyolojik gelişmeler nelerdir?  

 Pikaralar Altın Çağ Edebiyatı’nda yer alan kadın imgesinden nasıl bir 

farklılık gösterirler?  

 Pikaresk romanların erkek ve kadın kahramanları arasındaki benzerlik ve 

farklılıklar nelerdir?  

 Farklı yazarların elinden çıkan pikara imgesinin benzer ve farklı yönleri 

nelerdir ve ortak bir pikara imgesinin varlığından bahsedilebilir mi? 

c. Çalışmanın Amacı 

Aynı yüzyılda kaleme alınmış bu beş kitabın ortak özelliği toplumun belirlediği 

kurallara uymayan pikaraları merkeze almış olmasıdır. Tezimizde, özellikle XVI. ve 

XVII. yüzyıllarda edebiyat alanında popülerliğin zirvesine oturan kadın pikaraların 

bir anda bu kadar görünür olmasının arkasında yatan nedenleri incelemeyi 

hedefliyoruz. Tezin ana eksenini oluşturan bu nedenleri hem tarihsel ve toplumsal 

bağlamda hem de yazın alanında sorguayarak elde edeceğimiz veriler bütünü içinde 

ele alacak ve tezin genel hatlarını ortaya çıkarmak için kullanacağız. Öte yandan 

pikara imgesini oluşturan ortak özellikleri belirleyerek Altın Çağ Dönemi’ndeki 



 

 

11 

hakim kadın karakterlerden hangi noktalarda ayrıldığını görmek için karşılaştırma 

yapmak yoluna gideceğiz. Bunun yanı sıra pikaresk tür çerçevesinde erkek 

kahramanlarla karşılaştırıldığında sayıları daha az olan pikaraların, o dönem İspanyol 

toplumunda varoluş nedenini araştırmak için başvuracağımız döneme tarihsel ve 

toplumsal açıdan yaklaşmanın tarih-edebiyat-toplum arasındaki ilişkiyi açıklaması 

bakımından da faydalı olmasını umuyoruz. Sonuç olarak, bu tezin ana teması, pikara 

kimliğinin tarihsel ve toplumsal kökenlerinden yola çıkılırak Altın Çağ 

Edebiyatı’nda oluşturulan pikara imgelerinin farklı ve ortak özelliklerinin neler 

olduğu ekseni üzerinden şekillenecektir.  

d. Çalışmanın Yöntemi 

XX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren sosyal ve beşeri bilimlerde bir araştırma 

yöntemi olarak öne çıkan söylem çözümlemesi günümüzde insanla ilgili bilimsel 

alanlarda sıklıkla kullanılmaktadır.4 Dil ve insan olgusunun birbirinden ayrılamaz 

oluşu da bu araştırma yönteminin popülerlik kazanmasında etkili olmuştur. Zira dil, 

sosyal hayatın hem en önemli yapıtaşlarından biri, hem de ürünüdür ve bu yönüyle 

bilimsel araştırmaların en önemli nesnelerinden biri olması kaçınılmazdır. Ancak 

söylem çözümlemesinin en önemli yanı, toplumlar tarafından süreğen bir şekilde 

yeniden üretilen anlamlar tablosunu anlayabilmemize olanak sağlayacak yöntemler 

önermesidir. Zira dil durağan bir olgu değildir ve kelimelerin anlamı toplumların 

onları nasıl kullandığına göre değişebilmektedir. Jürgen Habermas’a göre, söze 

dökülmüş şeyler hiçbir zaman basit bir söz dizimi değildir. Nitekim söylem ve 

konuşma eylemlerinin anlamı da içinde yapılandığı bu öznelerarası (toplumsal) 

                                                           
4 Tahir Gür, “Postmodern bir araştırma yöntemi olarak söylem analizi”, Journal of World of Turks, C.5 

(1), 2013, s. 185 



 

 

12 

içerikten türemektedir.5 Benzer bir şekilde Michel Foucault da bir söylemde mutlak 

bir anlam ve şekil olmadığını iddia eder.6 Bunun sonucu olarak anlam, içinden çıktığı 

toplum, söylem ve bağlama göre değişmektedir. Bu yaklaşım insanların doğruları, 

değerleri ve anlamları sosyal hayattaki ilişki ve etkileşimlerden yola çıkarak 

oluşturduklarını öne sürer. Bu ilişki ve etkileşimlerin gerçekleşmesine aracılık eden 

dili ise sosyal yaşamın, güç ve iktidar ilişkilerinin ve değişimin merkezine koyarak 

inceler. 7 

Çalışmamızda pikara imgesinin nasıl oluşturulduğu üzerinde duramayı, bu imgeyi 

aktaran dilin nasıl oluşturulduğu, egemen görüşün bu dili nasıl yönlendirdiği, erkek 

ve kadın yazarlar elinde bu hâkim anlayışın nasıl (yeniden) şekillendiğini 

görmeyi/göstermeyi amaçlıyoruz. Bu nedenle Michel Foucault’nun kimlik rolleri ve 

bu rollerin oluşmasında egemen ideolojilerin rolünü açıklayan çalışmalarından 

faydalanacağız. Bununla birlikte, eserleri incelerken Teun A. Van Dijk’in, “Eleştirel 

Söylem Çözümlemesi” yönteminden yola çıkacağız. Böylece, metnin açık dilsel 

yapılarından yola çıkarak örtük mesajlara ve anlamlara ulaşmayı hedefliyoruz.  

Çalışmamızda yararlanacağımız “Eleştirel Söylem Analizi Yöntemi” kavramına 

geçmeden önce “söylem nedir?” sorusuna yanıt vermek yerinde olacaktır.  

Tonkiss, söylemi konuşmalardan oluşan sistematik dilsel düzenleri betimlemek üzere 

kullanılan bir kavram olarak tanımlar.8 Öte yandan söylem, bir iletinin sadece 

                                                           
5 H. Çelik ve H. Ekşi, “Söylem analizi”, Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Dergisi, C.1, S.27, 2008, s. 
101 

6 Tahir Gür, 2013, s.187 

7 ibid, s.187 

8 K. Tonkiss’ten aktaran H. Çelik ve H. Ekşi, 2008, s. 100 



 

 

13 

içeriğinden ibaret değildir, aynı zamanda onu dile getireni (kim söylüyor), otoritesini 

(neye dayanarak), dinleyiciyi (kime söylüyor?) ve amacını (söyleyenler söyledikleri 

ile neyi başarmak istiyor) kapsar.9 Bunun yanı sıra söylem, belirli bir zaman dilimi 

içinde belli insan grupları arasında ortaya çıkan ve diğer insan grupları ile ilişkili 

olarak geliştirilen fikirleri, ifadeleri ve bilgileri içerir. Bu açıdan bakıldığında söylem 

yalnızca sohbet ve konuşma olarak söze dökülen ifadelerle sınırlı değildir, günlük 

uygulamalar içinde sosyal dünyayı görme, sınıflandırma ve ona tepki verme yollarını 

da içerir. Bu nedenle de söylem yalnızca edebiyatın inceleme alanıyla sınırlı kalmaz, 

aynı zamanda sosyal, siyasi, kültürel, ekonomik alanlarla da yakından ilişkili farklı 

yaklaşımlar ile açıklanabilecek bir kavram olarak görülür. 10 

Hüseyin Bal’a göre söylem, söyleme eyleminin bir sonucu olarak ortaya çıkan dilsel 

ifadenin sözlü veya yazılı halidir.11 Söyleyen (kaynak), söylenen şeyi (mesaj) belli 

bir kanal ile alıcı (veya alıcılara) ulaştırmak üzere kodlar. Kodlama biçimi içinde 

yaşadığı kültüre, sosyalleştiği toplumsal gruplara, sınıf konumuna, eğitimine, 

mesleğine vb. bağlı olarak değişir. Bu nedenle söylem bireysel değil, sosyaldir; 

söylem en az iki tarafı gerekli kıldığı için sosyal bir eylemdir. Söylemi algılayanlar 

(duyanlar veya okuyanlar) ister istemez bir tepki verirler. Bu tepki de bir tür 

söylemdir. Bir roman, şiir veya akademik bir metin söylem olarak diğer metinlerle şu 

ya da bu kadar ilişkilidir ve bundan sonra da kendisinden sonraki metinlerle ilişkili 

olacaktır. Bu nedenle her metinsel söylem, metinlerarası iletişimin bir parçasıdır. 

                                                           
9 H. Çelik ve H. Ekşi, 2008, s. 100 

10 ibid., s.100 

11 Hüseyin Bal, Nitel Araştırma Yöntemleri, Isparta, Fakülte Kitabevi, 2012, s. 159. 



 

 

14 

Yeryüzünde hiçbir şey tek başına değildir, bir söz, bir söylem de başka söz ve 

söylemlerle ilişkilidir. 12 

Foucault ise söylemi tarihsel bir çerçeveden ele alır. Foucault’ya göre her birey 

farklıdır ve bu durum da doğal olarak her bireyin söyleminin farklı olmasına yol 

açar.13 Öte yandan farklı tarihsel zamanlarda insanlar farklı söylemler 

kullanmışlardır. Dolayısıyla her bireyin söylemi tarihsel açıdan bakıldığında da 

birbirinden farklıdır. Foucault’nun üzerinde durduğu bir diğer nokta ise söylem ve 

iktidar ilişkisidir. Bireyler söylem yaratmaz çünkü söylemler sosyal düzeyde 

mevcutturlar. Bu sayede toplumlar belli başlı konular, olaylar ve olgular hakkında 

nasıl düşünecekleri ya da ne söyleyeceklerini sosyal düzeyde var olan söylemler 

üzerinden öğrenirler.14 Sosyal yapılar ise dilin kullanımı için çeşitli kurallar oluşturur 

ve bu kurallar bireylerin sosyal yapı ve anlam arasında bağ kurmasına etki eder. 

Sosyal yapılar güç kazanmak ve elde ettiği bu gücü sürdürebilmek için bu sürece 

ihtiyaç duyar. Foucault’ya göre söylemin üretimi bu nedenle otorite tarafından zaman 

zaman tehlikeli bulunur ve sınırlandırılır. “Söylemin üretimi, her toplumda, görevleri 

onun gücünü ve tehlikelerini önlemek, belirsiz olagelişini dizginlemek (...) olan 

birtakım yollarla, hem denetlenmiş, hem ayıklanmış, hem de örgütlenmiş ve yeniden 

paylaştırılmıştır.15 

 

                                                           
12 ibid., s. 159 

13 H. Çelik ve H. Ekşi, 2008, s. 100 

14 ibid., s.100 

15 Michel Foucault, Söylemin Düzeni, Hil Yayın, İstanbul, 1987, s.24 



 

 

15 

Görüldüğü üzere söylemin kullanıldığı zaman ve uzamana göre algılanışında 

farklılıklar olduğu savunulmaktadır. Ancak buradaki farklılık, biçimsel düzlemden 

ziyade anlam seviyesinde bulunur. Çalışmamızda yararlanmayı planladığımız söylem 

analizi ise bu farklılıkları keşfeder ve bir söylem içerisinde dönüşen, değişime 

uğrayan, mübadele edilen bilgi yapılarını incelemeye alır. 16 

Söylem Analizinin Temel Kavramları 

Dili bir pratik olarak gören ve inceleyen söylem analizi sosyal ilişkiler ve kimliklere 

ilişkin özelliklerle bunların değişimini ortaya çıkarmada oldukça etkin bir rol 

oynayan bir analiz yöntemidir. Edibe Sözen dil ve söylem ilişkisine vurgu yapar ve 

bilginin, gücün veya ideolojinin dildeki kullanımının ancak bir söylem içerisinde 

anlamlı hale geldiğini belirtir.17 Örneğin bir konuşmada bildiğini söyleyememe veya 

bildiği konuları geçiştirme gibi eylemler tek başına bir anlam ifade etmezler ancak 

söylem içerisinde bir anlama sahiptirler.18 İşte hem örtük hem açık mesajların 

anlamının ortaya konabilmesi için anlambilimsel, sözdizimsel, ve göstergebilimsel, 

yazılı, sözlü ve görüntülü mesaj üzerinden çözümleme yapılması ihtiyacı doğar. Bu 

kapsamda söylem analizinin temel kavramları H. Çelik ve H. Ekşi tarafından şu 

başlıklar altında toplanmıştır:19: 

 Anlambilimsel (Semantik): Anlambilimsellik söylemleri, sözcük ve 

cümlelerin dilbilimsel anlamlarıyla ilişkilendirmeyi hedefler. Anlambilim 

                                                           
16 H. Çelik ve H. Ekşi, 2008, s. 107 

17 (Sözen’den aktaran H. Çelik ve H. Ekşi) ibid., s.100 

18 Edibe Sözen, Söylem, Belirsizlik, Mübadele, Bilgi/Güç ve Refleksivite, Paradigma Yayınları, 

İstanbul, 1999, s.21 

19 2008, s. 107 



 

 

16 

yalnızca metnin veya söylemin içinde ve dışında yer alan anlam ilişkilerini 

incelemekle kalmaz, aynı zamanda metin ile okuyucu arasındaki ilişkiler de 

göz önünde tutulur.  

 Söz dizimsel (Sentaks): Söz dizinsellik, sözcükleri hem cümle içinde hem de 

ifadenin tamamında bulundukları yere göre anlamdırmayı içermektedir. 

Örneğin bir sözcüğün cümlenin başında ya da sonunda yer alması veya bir 

cümlenin ifadenin ortasında ya da sonunda bulunması anlamda farklılıklar 

ortaya çıkarabilir.  

 Göstergebilim (Semiyoloji): Toplumsal yaşam içerisinde farklı bildirişim ya 

da gösterge dizgelerini betimlemek ve birbirleriyle kurdukları bağlantıları 

saptamak isteyen göstergebilim, söylem analizinde simgelerden yararlanır. 

Göstergebilim bir metni ya da söylemi çözümlerken, kendi içinde tutarlı, 

metnin anlam evrenine, yüzeysel ve derin düzeydeki yapısına açıklık 

getirmeye yönelik bir sistematik izler. 20 

 

Eleştirel Söylem Çözümlemesi Yönteminin Tarihçesi 

İlke kez Harris tarafından kullanılan söylem çözümlemesi yöntemi postyapısalcı 

yaklaşımların içerisinde sayılan ve araştırmacıların ihtiyaç ve bakış açılarına göre 

çeşitli teknikleri içinde barındıran bir yöntemdir.21 Postyapısalcılık, sistemler 

tanımlar ve onların açıklamaları üzerine yoğunlaşan yapısalcılığı eleştirir ve kesin 

                                                           
20 ibid., s. 107 

21 Tahir Gür, 2013, s.186 



 

 

17 

tanımlamalar, sabit ilişkiler (gösteren/gösterilen gibi) ve kimlikler fikrine karşı 

çıkar.22  

Bununla birlikte söylem kavramının ve söylem analizinin anlaşılabilmesinde dili ve 

söylemi inceleme konusu yapan teoriler, özellikle de yapısalcılık önemli bir yere 

sahiptir. Zira yapısalcılık söylemi bir inceleme nesnesi olarak gören yaklaşımlardan 

ilkidir.23 Yapısalcı çözümleme, “dilin, dil olarak ne olduğu” sorusundan yola çıkar ve 

dilin kendine özgü bir göstergeler sisteminden oluştuğunu söyler.24 Postyapısalcıların 

itiraz ettiği bu bakış açısına göre dili anlamak demek, dilin öğeleri arasındaki 

bağıntıların oluşturduğu sistemi açıklamak demektir. Dil düşüncenin aracı değil, tam 

tersine düşünce dilin aracıdır. Dil gerçekliği yansıtmaz, gerçekliği üretir ve 

sözcüklerin anlamını nesneler değil, dil belirler. Bu nedenle de yapısalcılık dili 

tarihsel gelişiminden bağımsız kapalı bir sistem olarak ele alıp incelemek gerektiğini 

savunur.25 Günümüzde postyapısalcılar temelleri Saussure tarafından atılan bu 

yaklaşımı kabul eder ancak bütün söylemlerin ardından tek ve genel bir sistem 

bulunduğu fikrini reddederler. Saussure’ün dilin bireysel kullanımı olarak 

tanımladığı “söz” kavramı, postyapısalcılar tarafından dilin toplumsal kullanımını 

tanımlamak üzere genişletilir. Ayrıca söylem analiziyle birlikte dil çözümleme 

çalışmalarının odağı cümleden metne doğru kayar ve dilin yapısal özellikleri yerine 

bağlam ve anlam arasındaki ilişki öne çıkar.26  Zira postyapısalcı ekolün en önemli 

                                                           
22 ibid., s.186 

23 Serpil Sancar, İdeolojinin Serüveni, Ankara, İmge Kitabevi, 2008, s.87 

24 Edibe Sözen, Söylem, İstanbul, Paradigma Yayınları, 1999, s.45 

25 H. Çelik ve H. Ekşi, 2008, s.102 

26 Serpil Sancar, 2008, s.106-107 



 

 

18 

temsilcilerinden olan M. Focault’ya göre dil ve anlam arasında zaman, mekân ve 

şartlara göre değişen neden-sonuç ilişkileri bulunur. Diğer bir deyişle 

postyapısalcılar için kesin gerçek ve doğrular yerine insanların sosyal bireyler olarak 

söylemlerinde yerleşmiş ve ortaya konulması gereken çıkarımlar, yorumlar ve tekrar 

yorumlamalar vardır.27 Söylem analizi yöntemi ise, belli bir durum ve bağlam 

içerisinde üretilen bu söylemin kime yöneldiği, kim tarafından söylendiği, ne dendiği 

ve nasıl bir anlam ürettiği sorunlarıyla ilgilenir.28 Çünkü dil onu kuşatan sosyal 

dünya ve o zaman diliminde hâkim olan ideolojiler tarafından çevrelenmiştir. Bu 

nedenle de dilin ardında, ondan ayrılamaz bir biçimde bulunan bir siyasal söylem de 

mevcuttur. 

Eleştirel Söylem Çözümlemesi 

İdeolojiler, güç ilişkileri, kültürel değerler ve toplumsal kimliğe biçilen roller çoğu 

zaman dil aracılığıyla ortaya konulmaktadır.29 Dili kullananların seçtikleri sözcükler 

ve söylemler onların aynı zamanda ideolojilerini de yansıttığından, ideolojiler de 

kendilerini dil sayesinde biçimlendirirler.30 Eleştirel Söylem Çözümlemesi, 

metinlerde seçilmiş sözcük ve sözcük öbeklerinin bireylerin yaşamı algılama 

sürecinde, düşüncelerini ve niyetlerini örtük bir biçimde ortaya koyduğunu, bunun da 

ancak dikkatli bir sözcükler, bağlamlar arası incelemeyle ortaya konacağına inanır.  

İnceleyeceğimiz eserlerde, kadınlara yönelik eleştirel bakış açısı kadının tehlikeli 

yılana, çok öten bir kuşa benzetildiği eğretilemelerle, kadınların duygusal açıdan 

                                                           
27 Tahir Gür, 2013, s.187 

28 Serpil Sancar, 2008, s. 106-107 

29 Y.G. İnceoğlu ve N. A. Çomak, Metin Çözümlemeleri, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2009, s.73 

30 H. Çelik ve H. Ekşi, 2008, s. 107. 



 

 

19 

zayıf olduğuna dair yapılan sayısız tekrarla ve Yeni Ahit’ten alıntılarla dile getirilir. 

Ayrıca mitolojiye, halk deyişlerine ve atasözlerine başvurarak kadınların tehlikeleri 

oldukları düşüncesi tekrarlanır.  

Diğer yandan söylem çözümlemesi için sözcüklerin salt anlamları dışında neye 

gönderme yapıyor oldukları, ifade edilmek istenen düşüncenin sözdizimsel kararlarla 

nasıl kurulduğunu anlamak da oldukça önemlidir. Örnek verecek olursak 

inceleyeceğimiz eserlerden biri olan Pikara Justina (La Pícara Justina)’da bizzat 

kadın karakterin ağzından çıkan cinsiyetçi yaklaşımları okuruz. Ancak acaba asıl 

ifade edilmek istenen bu mudur? Zira Andersen ve Witham’dan aktaracak olursak: 

Bireyler sosyal stereotiplere göre hareket ederken bile içlerinde var 

olan inancı benimsemeden hareket etmiş olabilirler. Hatta bireyler, 

geleneksel toplumsal cinsiyet formlarına karşı bir direniş yöntemi 

geliştirebilirler. Bu da özellikle, baskın olan toplumsal beklentileri 

alaya almak için geliştirdikleri kalıp yargıların ötesinde duran 

eylemlerinde ortaya çıkar. 31   

Yararlanacağımız yöntem, asıl ifade edilmek istenenin ve ideolojik unsurların seçilen 

dil formları arasına yerleştirildiği ve kolayca görülemeyeceği noktasından hareket 

eder, bu dilsel yapıları tarihsel ve toplumsal bağlamlarıyla ele alır.32 

Büyükkantarcıoğlu’nun ifadesiyle söyleyecek olursak, söylem çözümlemesi 

“Bakmak ve görmek arasındaki farkın bilimsel yöntemleştirilmesi” olarak 

yorumlanabilir. 33   

                                                           
31 (Andersen ve Witham’dan aktaran Tuğba Gülal). Haber Metni Çevirilerinin İncelenmesi: Bir 
Cinsiyetçi Söylem Analizi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, İstanbul, 2014, 
s.79 

32 S. Nalan Büyükkantarcıoğlu, ”Söylem incelemelerinde eleştirel ve dilbilimsel boyut: Eleştirel Söylem 
Çözümlemesi ve Ötesi”, (Ed.) Ömer Özer, Haberi Eleştirmek: Araştırma Alanlarına göre Eleştirel 
Haber Çalışmaları, Konya, Literatürk, 2012, s.166 

33 ibid., s.167 



 

 

20 

Bir Yöntem Olarak Eleştirel Söylem Çözümlemesi 

Sosyal ve beşeri bilimlerde kullanımı giderek artan bu yöntem farklı bilimsel 

alanlarda değişik amaçlar için kullanıldığından geçerli tek bir söylem analizi 

yönteminden bahsetmek olanaksızdır. Öte yandan üzerinde uzlaşılmış tek bir ortak 

yöntemin olmaması biraz da söylem çözümlemecilerin postmodern yaklaşıma uygun 

bir şekilde “Tek ve mükemmel bir yöntem olmadığı” şeklindeki bir görüşe sahip 

olmalarından ileri gelmektedir.34 Onlar için önemli olan ortaya çıkan anlamdır, bu 

nedenle de araştırmacılar ellerindeki çalışma konusunun özelliklerine ve çalışmanın 

amacına göre yöntem tekniğini oluştururlar. Örneğin bir edebi metinin 

çözümlenmesinde araştırmacının ihtiyacına yönelik olarak cümle yapıları ve sözcük 

seçimleri, neden-sonuç bağlantıları, karşıtlıklar ve dışlamalar, metaforlar ve ideolojik 

mesajlar gibi başlıklar altında incelenebilir. Ancak bu çözümlemeyi yaparken Van 

Dijk söylem çözümlemesinin dikkate alınması gereken başlıca ilkelerini şöyle 

belirler35: 

- Söylem kendi bağlamında incelenir. Bu bağlam ise yer, zaman, söyleyen taraflar, 

sosyal roller, değer yargılarıyla şekillenir. 

- Söylem sosyal yapı içinde ortaya çıkar. Söylem ve üreticileri, bulundukları 

toplum göz önüne alınarak değerlendirilmelidir.  

- Toplumdaki güç ilişkileri söylemlerde bulunurlar. Çözümlemede bunlar ortaya 

çıkarılır. 

- Söylemler tarafsız değil, ideolojik eylemlerdir. 

                                                           
34  Edibe Sözen, 1999, s. 55 

35 Tahsin Gür, 2013, s. 194 



 

 

21 

- Söylem tarihsel kökler taşır. Diğer bir deyişle söylem çözümlemesinde art 

zamanlılık ilkesi vardır.  

- Söylem analizi yorumlayıcı ve açıklayıcıdır.36 

- Söylem çözümlemecileri anlamla ilgilenir ve özellikle iki soru üzerinde 

yoğunlaşırlar: “Bu durumda bunun anlamı ne?” ve “neden bunu söyledi?” 

H. Çevik ve H. Ekşi’ye göre, bu ilkelerden hareketle söylem çözümlemesine dair bir 

çalışma gerçekleştirecek araştırmacıların aşağıdaki soruları sorarak araştırmayı 

yürütmesi tutarlı bir çalışma ortaya koymakta büyük bir kolaylık sağlayacaktır. 37 

1. İçerik Özellikleri: Söylem hangi kültüre aittir? Tarihi periyodu nedir? Hangi 

sosyal durumda kullanılmaktadır? Konuşmacının niyeti nedir? 

2. Gramatik Özellikler: Söylem standart bir dile mi sahiptir yoksa konuşmacı 

bazı bölgesel ya da sosyal diyalektler mi kullanmaktadır? Telaffuz ve kullanım 

dilin kurallarına uygun mudur? Eğer varsa ne tür gramatik eksiklikler vardır? 

Cümleler arasında ne tür anlam ilişkileri bulunmaktadır. Kullanılan sıfatlar, 

zarflar, bağlaçlar nelerdir? Söylemin ana teması, amacı ve fikirleri nelerdir? 

Bunlar kelimelerle, cümlelerle nasıl ifade edilmektedir? 

3. Diğer yapısal özellikler: Söylemin ne tür bir yapısı (tartışma, açıklama, 

karşılaştırma... vb.) vardır? Bu yapı söylemde nasıl organize edilmektedir? 

Söylemin stil özellikleri (cümlelerin bütünlüğü, uzunluğu, tutarlılığı veya 

karmaşıklığı... vb.) nelerdir? 

                                                           
36 H. Çelik ve H. Ekşi, 2008, s. 114 

37 ibid., s. 112 



 

 

22 

4. Etkileşimsel Özellikler:  Söylemde kim kime hitap etmektedir? Konuşmacı 

amacına ulaşmak için ne tür bir strateji izlemektedir? Ne tür bir rol ve statü farkı 

vardır? 

5. Sunum Özellikleri: Yazım özellikleri nelerdir? Samimiyet, sıcaklık gibi 

özellikler mevcut mudur? Hitap eden ve edileni karakterize eden özellikler 

nelerdir? Hitabete ilişkin diğer özellikler nelerdir? 

Tezimizde pikaresk kadın kahramanların hangi koşullarda ortaya çıktığına dair 

gerekli artalanı sunduktan sonra konu edindiğimiz eserlerin incelenmesinde 

postyapısalcı Van Dijk’in izinden giden eleştirel söylem çözümlemesi yöntemini 

rehber alarak eserleri iki aşamada inceleyeceğiz. İlk olarak eserlerin olay örgüsünü, 

dil ve anlatım özellikleri ile yazarın ya da anlatıcı-başkahramanın bakış açılarına ışık 

tutan önsözler ve bunların yazılış amaçları ele alınacaktır. İkinci aşamada, “Pikara 

Kimliğinin ve İmgesinin İnşası” adlı alt bölümde ise yazarın içinde yaşadığı 

toplumdan yola çıkarak başkahramanın kimliğini nasıl kurguladığından, kullanılan 

dil aracılığıyla yansıtılan örtük gerçeklerden bahsedilecektir. Tüm bu veriler ışığında, 

sonuç bölümünde, pikara kimliğinin toplumla koşut olarak değişmesi nedeniyle tek 

bir pikara imgesinden söz etmenin mümkün olmadığı, buna karşılık pikaresk türün 

sınırlarını zaman içinde aşarak saray ortamına kadar uzandığı ve pikara imgesinin 

orta-alt sınıfa özgü olmaktan çıkıp toplumun tüm katmanlarına yayılan bir imgeler 

topluluğuna dönüştüğü çıkarımına yer verilecektir.  



 

 

23 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. İSPANYOL ALTIN ÇAĞI: TARİHSEL VE SOSYAL ARKA PLAN 

Edebiyat tarihçileri, İspanyol Altın Çağı’nın sınırlarını Nebrija’nın İspanyolca 

Dilbilgisi’ni (Gramática Castellana) yayımladığı 1492 yılı ile Calderón’un 1681 

yılındaki ölümüyle çizerler. Yaklaşık iki yüzyıllık bu dönemi kapsayan “Altın Çağ” 

terimi ise ilk kez Luis José Velásquez tarafından, 1754 yılında yayımlanan Kastilya 

Şiirinin Kökenleri (Origenes de la Poesía Castellana)38 adlı eserinde yalnızca XVI. 

yüzyıla atıfta bulunmak için kullanılmıştır. Ancak zaman içinde bu terim yalnızca 

XVI. yüzyıl Rönesans’ını değil, XVII. yüzyıl Barok Dönemi’ni de içine alacak 

şeklinde kullanılmaya başlanır. Hatta edebiyat alanındaki bu parlak dönem diğer 

Avrupa ülkelerinden farklı olarak iki yüzyıl sürdüğü için bazı kaynaklarda “Siglo de 

Oro” (Altın Çağ) olarak değil de “Siglos de Oro” (Altın Çağlar) olarak anılır. Fakat 

edebiyat alanında çok parlak bir dönem yaşayan İspanya, XVI. ve XVII. yüzyılda 

siyasal ve toplumsal alanda büyük değişimlere, reformlara ve çalkantılı bir yönetime 

sahne olur. Rönesans ile birlikte bireyselleşmenin öne çıktığı, sanayileşmenin ve 

milliyetçiliğin temellerinin atıldığı bu sürecin izini XVI. yüzyılda değil de bundan 

birkaç yüzyıl öncesinde, öncelikle çok kültürlü bir yaşamın sürdürüldüğü ardından 

ise Amerika’nın keşfi ve İspanya topraklarına katıldığı, farklı din, dil ve kültüre 

sahip toplumların İber Yarımadası’ndan tehcir edildiği dönemde aramak gerekir.  

                                                           
38  Luis Joseph Velázquez, Orígenes de la Poesía Castellana, Málaga, 1754, s. 66-67  



 

 

24 

Sekizinci yüzyılda Kuzey Afrika’dan gelen Müslüman kuvvetleri İspanya’nın 

Vizigot savunmasını aşarak bu topraklarda yüzyıllarca sürecek Müslüman 

egemenliğini başlatırlar. Devam eden akınlar sayesinde 714 yılına gelindiğinde Tarık 

Bin Ziyad yönetimindeki Berberi ordusu İspanya’nın en kuzeyindeki dağlık bölge 

haricinde diğer tüm bölgeleri hâkimiyeti altına alır. Ancak yine hemen hemen aynı 

yıllarda, Kuzey İspanya Dağları’nda Oviedo Kralı Pelayo öncülüğünde Hıristiyan 

kuvvetleri Yeniden Fetih (reconquista) hareketine başlar. Murabıtlar’ın Kuzey 

Afrika’dan gelerek Endülüs’e hâkim oldukları dönemde İber Yarımadası’ndaki 

Hıristiyan İspanyol krallıkları bir yandan Müslümanların birbirleriyle giriştikleri 

iktidar çatışmalarından faydalanırken diğer yandan da Endülüs üzerindeki 

saldırılarını yoğunlaştırır ve üç safhalı bir ilerleyişle (718-1085, 1085-1238, 1238-

1492) Yeniden Fetih hareketini tamamlarlar.39 1492 yılında Müslümanların son 

kalesi olan Granada Krallığı da yıkılır ve İslam hâkimiyeti İber Yarımadası’nda son 

bulur. Aynı yıl, siyasi birliğini sağlayan ve sömürge imparatorluğuna dönüşen 

İspanya’da Katolik Kralların yayımladıkları bir ferman Yahudilerin ülkeden 

ayrılmalarını ya da din değiştirmelerini emreder. İşte bu fermanla İspanya 

topraklarında uzun süredir efsaneye dönüşmüş bir arada yaşam  (convivencia) 

resmen sona erer. Yahudilerin ardından çok geçmeden İspanyol Müslümanlara 

yönelik baskı da artar. XVII. yüzyıla gelindiğinde onlar da tehcir edilirler ve böylece 

Yarımada’da Hıristiyan birliği sağlanır. Ancak birlik sağlama hareketi siyasal açıdan 

Katolik Kralların ününü yüceltirken diğer taraftan Yahudi, Müslüman ve 

                                                           
39 Lütfi Şeyban’ın Endülüslü Müslüman ve Yahudilerin Osmanlı Ülkesine Göçleri [İstanbul, İz 

Yayıncılık, 2007] adlı çalışmasının internette yayımlanan özetinden alıntılanmıştır. Erişim Tarihi: 

09/01/2014, http://bit.ly/1mJuq8U  

http://bit.ly/1mJuq8U


 

 

25 

Moriskoların40 ülkeden ayrılması tarım, zanaat ve kültür alanında büyük bir boşluk 

doğmasına neden olur. Yine de bu boşluk saray çevresinde pek hissedilmez zira 

İspanya o dönemde sahip olduğu ekonomik ve askeri gücün yanı sıra tehcir edilen 

toplumların bıraktığı kültürel miras sayesinde düşünsel ve diğer birçok alanda 

üstünlüğü elinde tutmaya devam etmektedir. 41 

Katolik Kralların ardından tahta geçen V. Carlos da bu üstünlükten faydalanır ve onu 

yeni başarılarla perçinler: V. Carlos, XVI. yüzyıl boyunca Amerika’dan getirilen 

zenginlikler sayesinde ticari alanda güç kazanırken çocuklarının gerçekleştirdiği 

evlilikler aracılığıyla Portekiz, İngiltere, Flaman ülkeleri ve Avusturya ile sıkı 

ilişkiler kurar.42 Habsburg İmparatorluğu’nu güçlendiren V. Carlos’un hedefi, 

Katolik Kralların fetihleri sayesinde zenginleşen İspanya’nın Avrupa’da kurulacak 

bir Katolik birliğine liderlik etmesidir. Böylece İspanya, Lutherci reform hareketinin 

(ve dolayısıyla Protestanlığın) etkisinin yayılmasını engelleyecek ve Katolikliğin baş 

koruyucusu rolünü üstlenecektir. Lutherci reformun etkisinin İspanya’ya 

ulaşmasından endişelenen V. Carlos kilisenin de desteğiyle bir karşı-reform hareketi 

başlatır ve bu hareket kendisinden sonra tahta geçen II. Felipe tarafından da 

benimsenerek İspanya’da bir içe kapanma sürecine yol açar. Önce çok kültürlü 

dönemin sona ermesi ve başka dinden olanların cezalandırılma süreci, ardından ise 

                                                           
40 Feridun Bilgin, “Endülüs’te kalan son Müslümanların sürgünü” isimli makalesinde morisko 

kelimesini şöyle açıklar: “Müslümanların zayıf, güçsüz ve zelil olduklarını vurgulamak maksadıyla 

Hıristiyanlar tarafından kullanılmış bir kelimedir. Günümüz tarihçileri “morisko” kelimesini, 

Müslümanların soyundan gelen ve zorla din değiştirmek zorunda kalıp Hıristiyan olan İspanya 

Müslümanları için kullanmaktadırlar” (Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C.13, S.2, 2013, 

s.38) 

41 Cemal Bali Akal, Modern Düşüncenin Doğuşu, Ankara, Dost Yayınevi, 2010, s.53 

42 Felipe B. Pedraza Jimenez, Milagros Rodriguez Cáceres, Historia Esencial de la Literatura Española 
e Hispanoamericana, Madrid, Editorial Edaf, 2008, s.117 



 

 

26 

İspanya’nın Lutherci reformun etkilerinden korkarak dış etkilere kendisini kapatması 

edebiyat üzerindeki ağır baskı ve sansürü beraberinde getirir.43 Bu durum ise 

dönemin edebiyat ortamını derinden etkiler; baskı ve yasakları aşmak için kullanılan 

ikili bir dilin doğmasına yol açar. Çok kültürlü dönemin sonra ermesi ve Karşı 

Reform hareketiyle birlikte, edebiyat alanında büyük bir değişime yol açan üçüncü 

bir gelişme ise baskı makinesi sayesinde geniş kitlelerin kitaplarla buluşmasıdır. Tüm 

bu gelişmeler farklı alanlarda gerçekleşse de İspanya’nın sosyo-kültürel ortamında 

değişikliklere neden olacak, edebiyat dünyasının şekillenmesine doğrudan etki 

edecektir. Bu gelişmelerin doğurduğu sonuçları ve pikaresk türün yaratılması 

üzerindeki etkisini sonraki bölümde ayrıntılı bir şekilde ele alacağız. Ancak bundan 

önce XVI. ve XVII. yüzyıl İspanya’sının ekonomik ve siyasal durumuna ve bunun 

toplumu nasıl etkilediğine genel hatlarıyla bir göz atalım.44 

 

1.1. Altın Çağ: Yükselişler ve Düşüşler Dönemi 

İspanyol Altın Çağ Edebiyatı’nda ulaşılan zenginliğin aksine mevcut tarih 

kitaplarında görülen genel eğilim, siyasi ve ekonomik açıdan XVI. yüzyılı İspanya 

için yükseliş, XVII. yüzyılı ise düşüş dönemi olarak belirtmek yönündedir. Ancak bu 

bakış açısına itiraz eden tarihçiler ve düşünürler de mevcuttur. Onlardan biri olan H. 

                                                           
43 M. Aviles, S.Villay, C.M. Cremades, Historia de España: La crisis del siglo XVII bajo los ultimos 
Asturias (1598-1700), Madrid, Editorial Gredos, 1988, s.32 

44 İki yüzyıllık dönemde tahta çıkan Kralların her birinin adına, gerçekleştirdiği savaşlara, imzaladığı 
barış anlaşmalarına ya da uygulamaya koyduğu reform hareketlerine esas konumuzdan 
uzaklaşmamak için bu tezde yer vermeyeceğiz. Onun yerine XVI. ve XVII. yüzyılda, V. Carlos (1516-
1556),  II. Felipe (1556-1598), III. Felipe (1598-1621), IV. Felipe(1621-1665) ve II. Carlos (1665-1700) 
döneminde yaşanan önemli tarihsel ve toplumsal olayları pikaresk romanın dönüşümüne katkıda 
bulunduğu ölçüde ele alacağız. Altın Çağ siyasi ve ekonomik gelişmeleriyle ilgili olarak daha derin bir 
okuma için bkz. M. Aviles, S.Villay, C.M. Cremades, Historia de España: La crisis del siglo XVII bajo 
los ultimos Asturias (1598-1700), Madrid, Editorial Gredos, 1988 



 

 

27 

Kamen’e göre yükseliş ve düşüş dönemi hiç olmamıştır yalnızca değerli madenlerin 

ülkeye girişiyle XVI. yüzyılın ilk yarısında göreli bir refah dönemi yaşanmıştır. Hatta 

Kamen daha da ileri giderek İspanya’nın sadece hammadde ihracatıyla yaşayan ve bu 

nedenle diğer Avrupa ülkeleri tarafından kolonileştirilen bir ülke olduğunu söyler. 

İspanya’nın, Latin Amerika’yı fethederek buradaki zengin hammadde kaynaklarını 

kullanması devlet yönetimi açısından geçici bir rahatlama sağlasa da, dönem 

İspanya’sının ekonomik açıdan dışa bağımlı olduğuna ve birçok ürünü dışarıdan ithal 

ettiğine dikkat çeken Kamen, XVII. yüzyılı “Düşüş değil dışa bağımlılık dönemi” 

olarak niteler.45 Benzer bir şekilde, E. J. Hamilton da “İspanya’nın Gerilemesi (The 

Decline of Spain)” adlı makalesinde İspanya’da yaşanan yükselme dönemi ile Latin 

Amerika’dan gelen değerli madenlerin miktarındaki artış (1505-1590) arasında ilişki 

kurar. Hamilton’a göre, XVII. yüzyılın düşüş dönemi olarak nitelendirilmesiyle 

İspanya’ya gelen değerli maden miktarındaki sert düşüş (1631-1660) arasında sıkı 

bağlantı bulunmaktadır.46 Adı geçen tarihçiler, İspanya’nın ekonomik açıdan 

istikrarlı bir yükseliş dönemine hiçbir zaman girmediğini iddia ederek iki yüzyıllık 

dönemi yükselme ve düşüş olarak sınıflandırmaya karşı çıkarken, aralarında Ortega y 

Gasset’in de bulunduğu ve “yenilikçiler”47 olarak adlandırılan bir grup ise bu 

sınıflandırmaya farklı bir nedenle itiraz eder. Onlara göre Reform hareketinden 

korunmak isteyen İspanya’nın dış etkilere kapısını kapatması, diğer bir deyişle XVI. 

yüzyılda yaşanan gelişmeler, düşüşün başlangıcını oluşturan ana etkendir. 

İspanya’nın Reform hareketinin etkilerinden korunmak isterken kıtanın geri 

                                                           
45 ibid., s.19-20 

46 ibid., s. 17 

47 ibid., s.13 



 

 

28 

kalanından kendini izole ettiğini söyleyen Ortega y Gasset, İspanya’nın böylece 

kültürel bir gerileme dönemine girdiğini belirtir ve bu durumu anlatmak için 

“Tibetleşme” (İspanya’nın Tibet gibi izolasyona maruz kalması, içe kapanması) 

terimini kullanır.48 Diğer bir deyişle, Ortega y Gasset gerileme döneminin sınırlarını 

XVII. yüzyıldan değil XVI. yüzyılın ikinci yarısından itibaren görülen içe kapanma 

hareketleriyle başlatır. Yukarıda aktardığımız görüşlerin yanı sıra, XVI. yüzyılı 

“yükseliş dönemi”, XVII. yüzyılı ise “düşüş dönemi” olarak nitelendirmekten 

kaçınan ve bu iki yüzyıllık süreci dini kültürün egemenliğinden sekülerliğe geçiş 

arasında yaşanan bir dönem olarak yorumlayan bazı farklı görüşler de vardır. Bu 

anlamda, yaşanan bir “düşüş” değil, farklı kültürlerin yeşermeye başladığı bir 

kültürlerarası geçiş dönemidir. Adına ister “düşüş”, ister “dışa bağımlılık” ya da 

“kültürel geçiş dönemi” densin, iki yüzyıl boyunca İspanya’da yaşanan gelişmelerin 

edebiyat dünyasına belirgin yansımaları olmuştur. Biz de bu gelişmelere göz 

atmanın, dönemin edebiyat dünyasını anlamaya faydalı olacağı düşüncesiyle konuyla 

ilgili kısa bir özet vermeyi gerekli görüyoruz.  

XVII. yüzyıl askeri yenilgiler ve olumsuz ekonomik gidişat nedeniyle bir hayal 

kırıklığı dönemiyse, XVI. yüzyıl da zaferler ve sunduğu zenginlikler nedeniyle bir 

mucizeler dönemi olarak adlandırılabilir. Ancak gelirlerin çoğu saraydaki 

harcamalara aktarıldığından ekonomik iyileşme ya da sınırların genişlemesinin halka 

pratik bir fayda sağlamadığını da eklemek gerekir. Amerika’nın kolonileştirilmesi, 

bol miktarda altın ve gümüşün İber Yarımadası’na getirilmesi, sınırların genişlemesi, 

Yahudi ve Müslümanların ülkeden tehcir edilmesiyle Hıristiyan birliğinin sağlanması 

İspanya’nın siyasal konumunu bir anda değiştirir. Bu dönemde İspanya Kralı V. 

                                                           
48 ibid., s.13 



 

 

29 

Carlos, Osmanlı İmparatorluğu (Müslüman) ve Reform tehdidine karşı Katolik 

Kilisenin koruyucusu haline dönüşür. Ekonomik açıdan bakıldığında ise Latin 

Amerika’daki zenginlikler nedeniyle İspanya XVI. yüzyılın başlarında göreceli 

olarak daha parlak bir döneme giriş yapar. Ancak daha bu yüzyılın başından itibaren 

mali reform yanlıları İspanya’nın ekonomik dengesizlik sinyallerini değerlendirir ve 

gelecekte ülkenin en büyük mali sorunu haline gelecek üç noktaya dikkat çekerler: 

Fiyatların durmadan yükselmesi, paranın değer kaybetmesi ve Latin Amerika’dan 

gelen değerli madenlerin kontrolünün İspanya’dan çıkarak diğer Avrupa ülkelerinin 

eline geçmesi. Uzmanların uyarılarına rağmen Saray, mali reform yapmayı erteler ve 

kemer sıkma politikaları uygulamak yerine savaşlardan ya da değerli madenlerden 

kazanılan parayı ihtişamlı yapıların inşasına ya da eğlenceye harcamayı tercih eder. 

Saray, mali danışmanların baskısıyla 1534 yılından itibaren harcamaların 

denetlenmesi için birtakım yasalar çıkarmayı kabul eder ancak bunların neredeyse 

hiçbiri uygulamaya konmaz. Devlet hazinesi durmadan açık vermeye başladığından, 

daha sonraları geleneksel hale gelecek olan, olağanüstü vergiler, devlet arazilerinin, 

memurlukların hatta soyluluk unvanlarının satışı başlar ancak bunlar da yeterli 

gelmeyince İspanya bankalardan borç almaya başlar ve ardından borçlarını 

ödeyemeyen ülke XVI. yüzyılda ilk kez iflas ettiğini kabul etmek zorunda kalır. 49 

Devlet bu durumdayken köylülerin yaşam koşullarının da hızla kötüleştiği görülür. 

Aslında yüzyılın ilk yarısında, nüfusunun yüzde seksenden fazlası kırsal alanda 

yaşayan İspanya’da, tarım ürünlerinde de artış görülür ancak bu göreli refah, toprağın 

daha verimli işlenmesinden değil yalnızca ormanlık arazilerin satılarak tarım arazisi 

olarak kullanılmasından doğar. Saray, tıpkı hazine yönetiminde olduğu gibi, kırsal 

                                                           
49 M. Aviles et.al., 1988, s.52-53 



 

 

30 

alanda da uzun vadeli üretim planları yapmak yerine kısa vadeli çözümlere 

başvurduğu için sonraki dönemlerde toprakların kuraklaşması, sel ve açlık gibi 

büyük problemlerle karşı karşıya kalır. Ancak bundan evvel köylüleri sel ve 

kuraklıktan başka sorunlar beklemektedir; üstelik bu problem yalnızca tarımla 

uğraşanları değil hayvancılıkla geçinenleri de etkileyecektir: Latin Amerika’dan 

gelen değerli madenler giderek yükselen harcamalarını karşılamaya yetmeyince 

Saray daha önceden halkın kullanımına açık olan ormanlık alanları ve hazine 

arazilerini satışa çıkarır. Bu satışların ise köylüler açısından iki büyük sakıncası 

vardır: İlk olarak, o zamana kadar orada yaban olarak yetişen buğday ve diğer tarım 

ürünleri toprak sahibi olmayan kalabalık ailelerin gıda bulmasına yardımcı olurken 

bu arazilerin özel mülkiyete geçmesiyle bu imkân ortadan kalkar. İkinci olarak ise, 

hayvancılıkla geçinenler de tüm arazilerin teker teker özel mülkiyete geçmesiyle 

hayvanlarını otlatacak arazi bulmakta güçlük çekmeye başlarlar. Bunun sonucunda 

ise kırsal kesimde yaşayan ve tarım-hayvancılıkla geçinen kalabalıklar daha iyi bir 

hayata erişmek için köyden kente göç etmek zorunda kalır ancak onları orada daha 

fazla açlık ve sefalet beklemektedir. Yoksulluk nedeniyle köyden kente büyük bir 

göç dalgası yaşanırken ironik bir biçimde aynı dönemde edebiyata yansıyan köy 

imgesi gerçeklikten oldukça uzaktır. Pastoril romanlarda, Garcilaso, Lope de Vega 

ya da Fray Antonio de Guevara’nın eserlerinde köy hayatı övülür, köylüler boş 

oturmanın kötülüklerinden uzak, kendi alın terleriyle geçinmeyi başaran cesur ve 

dürüst İspanyollar olarak tanımlanırlar.  Örneğin vakanüvist Alonso de Herrera 

1513’te yazdığı bir eserde köy hayatını şöyle yüceltilir: “Tarlada çalışmak sağlıklıdır 



 

 

31 

(…), masumiyetle doludur, günaha çok uzaktır (…). Köyde kin ve düşmanlığa yer 

yoktur” 50 

Keşiş Antonio de Guevara ise Sarayı Hor görme ve Köyü Övme (Menosprecio de 

Corte y Alabanza de Aldea) eserinde Sarayın sahteliğine karşı köy hayatının 

nimetlerini över: 

Zaman iyi kullanıldığı takdirde her şeye vakit kalması köyün bir 

ayrıcalığıdır. Kitap okumaya, birkaç saat dua etmeye, Kilisede bir 

ayine katılmaya, hastaları ziyaret etmeye, avlanmak için tarlaya 

gitmeye, arkadaşlarla vakit geçirmeye, harmanlarda dolaşmaya, 

hayvanlara bakmaya zaman vardır. Saraydakiler bu ayrıcalıklardan 

yararlanamaz. Çünkü orada zamanın çoğu ziyaretle, konuşmakla, 

pazarlık yapmakla, tuzak kurmakla (…) geçer.51 

 

Lope de Vega da Köyün Soyluları (Los hidalgos del aldea) adlı eserde köylüleri 

şöyle yüceltir: 

Mutludur köyün sessiz yalnızlıklarında 

Hayatını geçirmeye cesaret eden 

Şehir ve saray meydanlarında dolaşan  

Kıskançlıktan uzakta52 

 

Edebiyatta köy hayatının bu kadar yüceltilmesi şehirde yaşayanların uzak kaldıkları 

köy hayatına duydukları özlemle açıklanabileceği gibi pekâlâ köylülerin şehre 

göçünü engellemek için alınan bir önlem olarak da yorumlanabilir. Yazarlar köy 

hayatının güzelliklerini övüp köylüleri romantik bir şekilde yüceltilmesine rağmen 

                                                           
50 Alonso de Herrera, Agricultura General de Gabriel Alonso de Herrera, Madrid, La Imprenta Real, 
1818, s.4. Erişim tarihi 12/10/2014, (CSIC tarafından dijital ortama aktarılan kopyası) 
http://bit.ly/1R9xl5E  

51  Antonio de Guevara, Menosprecio de Corte y Alabanza de Aldea, Valladolid, 1539, 5.bölüm. 
Erişim tarihi 12/10/2014, http://bit.ly/1XztAcd  

52 Lope de Vega, Los Hidalgos del Aldea, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2009, 
s.122. Erişim tarihi 12/10/2014, http://bit.ly/1RQdj2b  

http://bit.ly/1R9xl5E
http://bit.ly/1XztAcd
http://bit.ly/1RQdj2b


 

 

32 

kırsal alandan kente göç durmayacak XVI. yüzyılın ardından XVII. yüzyılda da yeni 

bir hayat kurmak ümidiyle çaresiz kalabalıklar şehre akmaya devam edecektir.  

En önemli geçim kaynağının tarım, madencilik ve tekstil endüstrisi olduğu XVI. 

yüzyıl İspanya’sında tarımcılıkla geçinenlerin durumu bilinçsiz politikalar nedeniyle 

kötüleşirken toprağı işleyen köylülerin hızla büyük şehirlere göç ettiğinden 

bahsetmiştik. Bunun sonucunda ise şehirde işsiz nüfus, sefalet ve suça eğilim artar. 

Böylece yanlış kırsal politikalar sonucu ortaya çıkan mali ve siyasi sorunların yanı 

sıra XVI. yüzyılda artık yoğun göç ile bunun yarattığı hijyen sorunu ve çarpık 

yapılaşma da çözülmeyi bekleyen sorunlar arasında katılır. Rönesans etkisindeki 

görkemli yapıların görüldüğü şehir merkezlerinin ve Engizisyon mahkemelerinin 

kurulduğu kentin kalbinin attığı meydanların ötesinde, yani surların dışında, kente 

yeni gelenler, yıkık dökük yapılarda kendilerine bir hayat kurmayı umarlar. 

Sokaklarda çöpler, hayvan ve hatta insan dışkıları görmek sıradandır.  

II. Felipe’nin dördüncü eşi María de Asturias’ın maiyetinde Saray’a gelen Lamberto 

Wyts, Madrid’teki hijyen sorununu şöyle kaleme alır:  

Madrid bütün İspanya’nın en kirli şehri (…) içi dışkı dolu büyük 

lazımlıkları sokağın ortasına boşaltmaları dayanılmaz bir kokuya 

neden oluyor (…) eğer caddelerde çamurun içinden yürüyecek 

olursanız, zira çamursuz bir yolda yürümek imkânsız, 

ayakkabılarınızın rengi siyaha (…) dönüşecektir. Bunu 

başkalarından duyduğum için değil bizzat deneyimlediğim için 

söylüyorum. Akşam saat ondan sonra şehirde dolaşmak hiç de 

keyifli değil çünkü bu saatten sonra şehrin her tarafında 

lazımlıkların ve çöplerin boşaltıldığını duyacaksınız53 

 

                                                           
53 Juan Ignacio Carmona, Crónica Urbana de Malvivir ( XIV-XVII): Insalbridad, desamparo y hambre 
en Sevilla, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2000, s.15 



 

 

33 

VIII. Clemente’nin büyükelçisi olan Camilo Borghese de yine Madrid’in 

kirliliğinden ve etrafı saran dayanılmaz kokudan şikâyet eder:  

(Şehirde) uzun bir cadde bulunuyor; eğer dayanılmaz kokular ve 

yoldaki çöpler olmasaydı harika olurdu… Evler çirkin ve kötü ve 

neredeyse hepsi topraktan yapılmış, caddelerde kaldırım (evlerde) 

tuvalet yok bu nedenle herkes ihtiyacını lazımlıklara gideriyor ve 

sonradan bunları sokağa atıyor ki bu da dayanılmaz bir koku 

yayılmasına neden oluyor.54  

 

Ekonomik bozulma ilk olarak köyde yaşayan ya da köyden kente göç eden alt sosyo-

ekonomik sınıfın yaşam koşullarını olumsuz etkiler. Zira şehirdeki nüfus artışı 

fakirliği ve buna paralel olarak dilencilik ve suç oranlarındaki artışı da beraberinde 

getirir. Toplumun en alt tabakasında yer alan suçlular dilenciler, köleler, kürek 

mahkûmları ve fahişeler soyluluğun ve temiz kandan gelmenin büyük önem taşıdığı 

bir İmparatorlukta tüm ekonomik ve sosyal engellere rağmen yaşam mücadelesi 

verirler. Ancak XVI. yüzyılın ikinci yarısında İmparatorluk sınırları içerisinde 

fakirlik öyle endişe verici boyutlara ulaşır ki 1565 yılında saray hem yoksul halkın 

sayısını öğrenmek için nüfus sayımları yaptırmaya başlar (bazı bölgelerde “yoksul” 

olarak belirlenenlerin oranı %50’ye ulaşmaktaydı) hem de dilenciliği bir meslek 

olarak kabul edip, dilenci olmayı belli şartlara bağlar.55 Yayımlanan yasaya göre 

kiliselerin önünde ancak vesikası olanlar dilenebilecektir. Bu vesika ise her yıl 

yenilenecektir. Dilencilerin yanlarında beş yaşından küçük çocuklarını getirmeleri 

serbestken daha büyüklerin bir meslek edinmeleri için ustanın yanına verilmesi salık 

verilir. Fakir öğrenci ve körlerin dilenmesi için ise şartlar şöyledir: “Öğrencilerin 

                                                           
54 L.S. Granjel, La Medicina Española Renacentista, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 
1980, s.119 

55 M. Aviles, et.al., 1988, s.160 



 

 

34 

üniversite rektörlerinden fakir olduklarına dair bir yazı almaları ve körlerin de 

gerçekten kör olduklarını kanıtlamaları gerekir”56. Görüldüğü gibi devlet dilenciliği 

yok etmek yerine ona kurallar çizerek kurumsallaştırır. Bu aslında hiç de şaşırtıcı 

değildir zira yoksulluğun ve suçluların kol gezdiği büyük şehirlerde dilencilik alt 

sınıfın en büyük geçim kaynaklarından biridir. Cüzzam ya da bedende aksaklık 

yaratan hastalıklar ise insanlar tarafından kötü bir kader değil adeta bir talih kuşu 

olarak görülür çünkü vücuttaki aksaklık ne kadar dikkat çekiciyse kilise önünde 

bekleyen dilencilere verilen bağışlar da o denli büyük olur.57 Ancak toplumun alt 

kesiminin oldukça yakından tanıdığı ekonomik zorluklar İspanyol toplumunun 

ayrıcalıklı sınıfı için henüz görünür değildir çünkü ayrıcalıklı sınıfı oluşturan din 

adamları ve soylular vergiden muaftılar ayrıca bir takım yasal dokunulmazlıklara 

sahiptiler. Böylece köylüler ve şehirdeki alt sosyo-ekonomik sınıfa ait olanlardan 

farklı olarak ağır vergilerden ve ekonomiyi düzeltmek için uygulanan reformlardan 

muaf kalmayı başarırlar. 1591 yılında yapılan bir nüfus sayımına göre Kastilya’da 

soylular nüfusun yüzde 10’unu oluşturmaktadır. Bu ise, o dönem Avrupa 

toplumunda görülen en yüksek soylu oranıdır.58  

XVI. yüzyılın ikinci yarısında İspanya Krallığı mali açıdan zayıflarken soylular ve 

din adamları ayrıcalıklı konumlarını korumaya devam ederler. Köyde yaşayan 

soylular, toprakların yetersiz kalması, hayvancılığın zorlaşması, devletin ağır vergiler 

talep etmesi ve toprağı işleyecek genç erkeklerin savaşlara gitmesi nedeniyle giderek 

fakirleşir. Buna karşılık kentteki soylular Latin Amerika’dan gelen zenginliklerle, 

                                                           
56 ibid., s.161  

57 ibid., s.160-164 

58 ibid., s.143 



 

 

35 

Kilise ise fetihlerden sonra elde ettiği yeni topraklar sayesinde giderek zenginleşir. 

Aynı zamanda yeniden fetih hareketinin ardından ülkenin yönetiminde Kilisenin söz 

hakkı artar. Devlet, Katolikliği halk üzerinde bir kontrol mekanizması olarak 

kullanmaya devam ederken tüm vergilerden muaf olan Kilise inananlara, din adına 

yapılan savaşlar için ağır vergiler ödemelerini ve savaşa giderek gerekirse canlarını 

vermelerini öğütlemektedir.  Öte yandan İmparator V. Carlos ve II. Felipe kendilerini 

Katolikliğin koruyucusu olarak gördüklerinden İspanya topraklarında Katolikliğe 

yönelik yapıldığı düşünülen en ufak bir saldırı en ağır şekilde cezalandırılır. Bu 

yüzyılda hangi görüşün tehlikeli olup olmadığı ise siyasal gelişmelere göre değişir. 

Örneğin Avrupa’da ortaya çıkan Erasmusçu düşünceler XVI. yüzyılın ilk çeyreğinde 

V. Carlos’un sarayında kendisine yer bulurken, İspanya’da Protestanlığın büyük bir 

tehlike olarak algılanmasıyla birlikte Erasmusçular da “Protestan sapkınlar” olarak 

yaftalanarak ölüm cezalarına çarptırılmaya başladılar. 1559-1562 yılları arasında ise 

Engizisyonun en kanlı dönemi yaşanmaktaydı; yüzlerce kişi “sapkınlık” 

suçlamasıyla diri diri yakıldı. Bu cezalar ise toplumda Katolik Krallar döneminde 

yaşanan korkudan daha derin bir iz bıraktı zira XV. yüzyılda toplumdaki “Hıristiyan 

olmayan öğelerin” ayıklanması için Engizisyon Mahkemeleri kurulurken bu defa 

Hıristiyanlar, Hıristiyanları cezalandırmaktaydı; üstelik mahkemede yargılanıp ölüm 

cezasına çarptırılanlar arasında bazı soylu ailelerin fertleri de bulunuyordu.  

V. Carlos’un ardından tahta geçen II. Felipe ise Protestanlıkla mücadele için 

topyekûn bir savaş başlatmaya karar verir ve ülkeyi tehlikelerden korumak için 

kapılarını dış etkilere mümkün olduğunca kapatır. Bu dönemde merkezi devlet yapısı 

güçlenirken, devlete bilgi akışını sağlayacak tüm yöntemlerden faydalanılır: nüfus 

sayımları, envanterler, işgücü listesi, engizisyon mahkeme tutanakları vb. Bunun 



 

 

36 

yanı sıra Lutherci eğilimleri ülkeye sokacağı korkusuyla yabancı kitapların ve 

yabancı öğretmenlerin ülkeye girmesi yasaklanır, yurtdışındaki öğrenciler ülkeye 

geri çağrılır ve hangi kitapların basıldığına ve bu kitapların içeriklerine dair katı bir 

kontrol uygulanır.59 Bu kontrol ise, ileride pikaresk eserleri incelerken göreceğimiz 

gibi, ya kitapların el altından yasadışı bir şekilde basılmasına ya da sansür 

kurulundan geçebilmesini sağlamak için önsözlerinde “ahlaki değerleri koruma ve 

yüceltmeye” dair ağdalı cümlelerin kullanılmasına yol açar.  

Öte yandan II. Felipe, her ne kadar ülkeyi dış etkilerden korumak için içe kapanma 

yöntemini tercih etse de, devraldığı “Katolikliğin koruyucusu” unvanına uygun bir 

şekilde davranarak Fransa’da kralın ölümünün ardından çıkan Katolikler ve 

Protestanlar arasındaki iç savaşa Katolikler lehine müdahale eder. Ayrıca bu 

dönemde İspanya, Venedik ve Papalık tarafından oluşturulan Kutsal İttifak 

Donanması, İnebahtı’da Osmanlı Donanmasını ağır bir yenilgiye uğratır. Ancak bu 

zafer sarhoşluğu uzun sürmez ve İspanyol Devleti’nin Yenilmez Donanma’sı (La 

Armada Invencible) 1588 yılında İngiltere karşısında yenilgiye uğrar ve denizlerde 

İspanyol hâkimiyeti bu olayın ardından giderek zayıflar.  XVI. yüzyıl sonunda 

İspanya aynı anda İngiltere, Hollanda ve Fransa ile savaş halindedir ve Devlet 

hazinesinde alarm zilleri çoktan çalmaya başlamıştır. 

XVII. yüzyıla gelindiğinde ise İspanya Krallığı İber Yarımadası’nda Castilla, 

Aragón, Navarra ve Portekiz’den; yarımada dışında ise (şimdiki) Belçika toprakları, 

İtalya, Kuzey Afrika, Amerika ve Filipinler’e kadar uzanmaktaydı. Farklı kimliklere 

sahip toprakları bir krallık altında tutmak İspanya için pek de kolay değildi.  Devlet 

                                                           
59 ibid., s.234 



 

 

37 

nakit para sıkıntısı çekiyordu zira fetihlerle büyüyen ülkeyi yönetmek için büyük bir 

kaynak gerekmekteydi. Bunun yanı sıra sınırların genişlemesiyle idare ve ulaşım 

masrafları artarken, enflasyon nedeniyle sarayın bastığı paranın değeri düşüyordu. 

İspanya bu dönemde bir ikilem içine girmişti: Bir yandan yeni topraklar İspanya 

Devleti için yeni koloniler ve yeni hammadde kaynakları anlamına geldiğinden yeni 

fetihler ekonomi için bir fırsat olarak algılanmaktaydı. Diğer yandan, ülke 

sınırlarının bu denli genişlemesi idareyi zorlaştırdığından genişleme politikası 

hazineye büyük bir yük getiriyordu. Devlet, saray harcamalarını karşılayamadığından 

yüksek vergiler koymak ve bankalardan yüksek faizli borç talep etmek gibi önceki 

yüzyılın ikinci yarısında uygulamaya koyduğu mali stratejisini devam ettiriyordu. 

Öte yandan Latin Amerika’dan gelen değerli madenler İspanya’dan çok İngiltere ve 

Hollanda tarafından kullanıldığından, “1657-59 yılları arasında Latin Amerika’da 

çıkarılan gümüşün üçte ikisi İber Yarımadası’na ulaşmadan diğer ülkelerin eline 

geçmekteydi”60, hazine durmadan açık veriyordu. J. Eliott’un İspanya’nın 

Gerilemesi61 adlı makalesinde belirttiği üzere XVII. yüzyılın ilk yarısı İspanya 

ekonomisinde alarm çanlarının duyulmaya başladığı dönemdir. O zaman kadar 

kolonilerden toplanan vergiler yüklü savaş masraflarının karşılanmasında büyük rol 

oynarken sömürge topraklarında çıkan isyanlar nedeniyle devletin XVII. yüzyıla 

gelindiğinde vergi toplaması neredeyse imkânsız hale gelir. İspanya ekonomisinin bu 

koşullar altında geniş sınırlarının neden olduğu idari masraflarla (yönetim, iletişim, 

ulaşım ve güvenlik) karada ve denizde yürüttüğü savaş harcamalarına uzun süre 

dayanması mümkün değildir. Örneğin Habsburg İmparatorluğu 1556 ile 1564 yılları 

                                                           
60 ibid., s.269 

61  J.H.Eliott, “The Decline of Spain”, Past and Present, C.20, S.1, 1961, s. 56-57 



 

 

38 

arasında Hollanda’daki isyanı bastırmak için 288 milyon duka harcar. Bu rakam ise 

İspanya’nın o dönemde Latin Amerika’dan kazandığı meblağın iki katına karşılık 

gelmekteydi.62 Yalnızca bu verdiğimiz küçük örnek bile İspanya’nın nasıl bir 

ekonomik çöküşe doğru gittiğini açıklamak için yeterli olacaktır.  

Çöküşü hızlandıran nedenlerden bir diğeri de İspanya’da Moriskoların 1609-1614 

yılları arasında tehcir edilmeleriyle üretimin yavaşlamasıdır.63 Fransa’dan bir grup 

zanaatkârın çalışmak üzere İspanya topraklarına geldiği ancak üretim rakamları 

incelendiğinde Fransız göç dalgasının üretimi artırmada gözle görülür bir fayda 

sağlamadığı görülmektedir. Fransızların ardından ülkeye gelen Hollandalı ve İngiliz 

göçmenler ise XVII. yüzyılın ortalarında Latin Amerika ticaret yollarının kontrolünü 

ele geçirirler. Böylece yabancı işçi göçü İspanya’nın ekonomisinin güç kazanmasına 

değil aksine şimdiye kadar elinde olan en değerli gelir kaynağını kaybetmesine neden 

olur.64  

İspanya İmparatorluğu bu olumsuz mali gidişata karşı önlemler alsa da etkili olmaz 

zira XVI. yüzyılda devlet, Avrupa’daki “Lutherci reform tehlikesiyle” mücadele 

etmek için kasasını boşaltmıştır. İspanya XVII. yüzyıla geldiğinde ise içe kapanma 

politikasına ağırlık verir ve ülke sınırlarını korumak için askeri harcamalarını artırır. 

Örneğin IV. Felipe’nin tahta geçmesinden önce silah altında 20 bin asker 

                                                           
62 Paul Kennedy, The Rise and Fall of the Great Powers: Economic Change and Military Conflict 
from 1500 to 2000, London, Fontana Press, 1989, s. 64 

63 Mukadder Yaycıoğlu, “İspanyol Edebiyatında Anti Kahramanlar ve Kimlik (Eski Hıristiyan/Yeni 

Hıristiyan) Sorunsalı”, Eskişehir Üniversitesi Osmangazi Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

Karşılaştırmalı Edebiyat Bölümü III. Uluslararası Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi Kongresi Bildiri 

Kitabı, 2010, s.617 

64 M. Aviles, et.al., 1988, s.138 



 

 

39 

bulunurken, 1610 yılında bu rakam 300 bine yükselir.65 İspanya Devleti’nin 

Hollanda, Romanya ve İtalya’daki çıkarlarını korumakla görevli orduların ulaşım, 

yiyecek ve silah gereksinimlerinin karşılanması için devlet kasasındaki girdiler 

yeterli gelmez. Bu nedenle ağır mali önlemler alınır, vergiler arttırılır, devletin borçlu 

olduğu kurumlara ödeyeceği gecikme faizini iptal ettiği duyurulur. Bunun yanı sıra 

parası olan herkesin istediği devlet memurluğu görevini ya da toprak parçasını satın 

almasına izin verilir. Ancak bu satışlar devlet kadrolarının deneyimsiz kişiler 

tarafından işgal edilmesine ve önemli görevlerin akil kişilere değil, parası çok olan 

soylulara bırakılmasına yol açar ve bürokraside hantallaşma başlar. Bu dönemde 

suçlular belli bir meblağ karşılığı affedilir ve bu nedenle para, edebiyat eserlerinde 

sık sık “Her şeye muktedir soylu bir şövalye” olarak tasvir edilir.66  

Saray çevresinde mali durum hiç iç açıcı değilken XVI. yüzyılın sonunda yaşanan 

büyük salgınların ardından köy ve şehirlerdeki insan gücünün büyük oranda 

kaybolması da üretimi tehlikeye sokar. XVII. yüzyıla gelindiğinde İber 

Yarımadası’nın nüfusu yaklaşık on milyondur ve bunların altı buçuk milyonu 

Castilla bölgesinde yaşamaktadır.67 XVII. yüzyılda işgücünün sınıflandırıldığı 

ayrıntılı bir rapor bulunmasa da eldeki veriler el işçiliğinin azaldığını, her tür 

üretimin düştüğünü, suç ve dilencilik oranlarının ise yükseldiğini ortaya 

koymaktadır. Bu dönemde salgın hastalık, sağlıksız koşullar, sel ya da kuraklığın 

yanı sıra işsizlik ve açlık da halkın temel sorunları arasındadır. 1665’te Endülüs’te 

meydana gelen bir su baskını sonrası yaşananlar şöyle aktarılıyor: 

                                                           
65 ibid., s.225 

66 ibid., s.226-227  

67 ibid., s.68 



 

 

40 

Seller nedeniyle gıda kıtlığı öyle aşırı noktalara vardı ki, birçokları 

nehrin kıyıya attığı ölü balıkları toplamak için kıyıya akın etti; 

fakirler (kıyıya vuran) bu balıkları yedi ancak bazıları yedikten 

hemen sonra öldü. Birçok ölüm vakası yaşandı.68   

 

Savaşlar, çalışacak ve aile kuracak yaşta olan erkek nüfusunu büyük oranda 

azaltırken, kuraklık ya da sel gibi doğal afetler de besin kaynaklarını kurutuyordu. 

Bu nedenle XVII. yüzyılın ilk yarısında nüfus azalırken taşrada yaşayanlar gıda 

bulmakta zorlanıyordu. Kıtlığın bir nedeni bilinçsiz tarım politikasıyken diğer nedeni 

de alınan yüksek vergiler nedeniyle toprak sahiplerinin artık arazilerini ekmekten 

vazgeçmesiydi. Zor durumda kalan halk ise barınacak bir ev ve çalışacak iş 

olmamasına rağmen şehre göçe devam ediyordu.69 Dilencilik ve pikaroluk bu 

dönemin gerçeğiydi.70  

Yiyecek temini ise, eğer şehre yakın bir köyde verimli tarım toprakları bulunmuyorsa 

oldukça zordur. Zira şehirler ile köyler arasındaki karayolu ulaşımı yavaş, şehirlerde 

yiyecek depolama imkânları da kısıtlıdır. Bu dönemde özellikle ticaret kapısı olan 

liman kentleri iş bulmak kolay olduğu ve yiyecekler gemilerle taşınabildiği için 

göçmenlerin gözde yerleşim bölgeleri haline gelir ve kıyı kentlerinde nüfus artışı 

yaşanır.71 Özellikle ülkeden kaçmanın, farklı türden insanlarla karşılaşmanın, kimlik 

değiştirmenin ya da kalabalıklar içinde gözden kaybolmanın mümkün olduğu, dönem 

İspanya’sının en kalabalık liman kenti olan Sevilla bu kaotik yapısı nedeniyle 

pikaresk eserlerde sık sık kendine yer bulur. 

                                                           
68 Francisco de Borja Palomo y Rubio, Historia crítica de las riadas o grandes avenidas del 
Guadalquivir en Sevilla: desde su reconquista hasta nuestros días, Sevilla, 1878, s.300-301 

69 M. Aviles, et.al., 1988, s.128 

70 ibid., s.138 

71 ibid., s.94-95 



 

 

41 

Sanayileşme hareketine rağmen XVII. yüzyıla gelindiğinde İspanya’nın ekonomisi 

tarıma dayanmakta ve çalışan kesimin yüzde 90’ı tarımcılıkla geçinmekteydi. Buna 

karşılık tarımda halen geleneksel yöntemler kullanılıyordu ayrıca tarıma ayrılan 

topraklar iklim koşulları ve geleneksel yöntemlerin kullanılması nedeniyle pek de 

verimli değildi.  Üstelik savaşları ve kraliyet harcamalarını finanse etmek için alınan 

yüksek vergiler köylülerin topraklarını bırakarak yeni bir hayat kurma umuduyla 

Latin Amerika’ya ya da büyükşehirlere gitmelerine neden oluyordu. Taşrada nüfus 

hızla azalırken büyükşehirlere gelenlerin çoğu bir iş ve barınacak bir ev edinmekten 

uzak koşullarda hayatta kalmaya çalışıyorlardı. Altın Çağ İspanyasında sınıf 

ayrımının çok derin olması, zaten sınırlı sayıda olan burjuvaların soylu sınıfa ait 

olmak istemesi ve burjuvalar ile soylular arasında üretimin küçümsendiği bir yaşam 

biçiminin benimsenmesi de ülkedeki üretimi yavaşlatıyordu. Bu dönemde ortaya 

çıkan bir diğer eğilim ise soyluluk unvanı satın almaktı. Özellikle III. Felipe 

döneminde satılan/verilen soyluluk unvanlarıyla saray çevresi kalabalıklaşmıştı. 

Ancak saray soylularının refah içindeki hayatının aksine soylular taşrada 

zenginlikten uzak bir hayat sürüyorlardı. Bunun yanı sıra, sağladığı ekonomik ve 

siyasi güç nedeniyle XVII. yüzyılda din adamı olmayı tercih edenlerin sayısında artış 

vardı. Sarayla birlikte, en zengin ve güçlü kurumlardan biri olan Katolik Kilisesine 

hizmet vermek isteyenlerin sayısındaki yükseliş IV. Felipe zamanında Başpiskopos 

olarak görev yapan Reggio’nun bu durumdan şu sözlerle şikâyetçi olmasına yol 

açıyordu: “Bunlar İsa için değil, İsa’nın ekmeği için dindar olmuşlar.”72 

1665 yılında II. Carlos’un tahta geçmesiyle ekonomik toparlanma amacıyla 

başlatılan mali reform hareketleri hız kazanır. İlk iş olarak 1630 yılında bir 

                                                           
72 ibid., s.137 (“Ellos no son religiosos por el Cristo sino por el pan de Cristo”) 



 

 

42 

kararnameyle satılmaya başlayan memurluklar 29 Mayıs 1669 yılında yayımlanan bir 

başka kararnameyle yasaklanır.73 Alınan bu önlem sayesinde devlet yönetimindeki 

önemli görevlerin para karşılığında deneyimsiz soylulara verilmesinin bir nebze de 

olsa önüne geçilir. Aynı şekilde devletteki ağır bürokrasiyi hızlandırmak ve 

masrafları azaltmak amacıyla bakanlıkların sayısı düşürülür. Ekonomi alanında atılan 

bir diğer olumlu adım ise özel girişimcilerin yokluğu nedeniyle devletin sanayi 

sektörünü canlandırma girişiminde bulunmasıdır. Orta ve üst sınıfın tüketim 

kalemlerini yurt dışından alması, küçük ölçekli İspanyol üreticilerin ürünlerini 

yalnızca alt ekonomik sınıfın kullanması İspanyol ekonomisi için büyük bir kayıp 

olarak görüldüğünden devlet teşvik sağlayarak fabrikalar kurdurma yoluna gider. 

Bunun için özellikle yabancı girişimcilere bazı ayrıcalıklar sağlanır; Córdoba ve 

Pedroches gibi yerleşim yerlerinde de vergiden muaf sanayi bölgeleri kurulur ancak 

devlet bu girişimlerden beklediği olumlu sonuçları alamaz.74   

XVII. yüzyıl İspanya’sında mali ve siyasi alanda çalkantılı bir dönem yaşanırken dini 

gelişmeler de toplumu derinden etkilemektedir. Lutherciler tarafından başlatılan ve 

Katolikliğe büyük bir tehdit olarak algılanan reform hareketini ve Protestanlığı 

topraklarından uzak tutmak isteyen İspanya özellikle XVI. yüzyılın ikinci yarısında 

oldukça sert tedbirler alır. Belki de bu sert tedbirlerin etkisiyle, İspanya’da büyük 

yankı uyandıran bir Protestanlık hareketi yaşanmaz. V. Carlos ile başlayan reform 

karşıtı önlemler II. Felipe döneminde daha kapsamlı bir hal alır. Protestanlığın 

“zararlı” etkilerinden korunmaları için yurtdışında eğitim alan tüm öğrencilerin 

İspanya’ya geri çağırılmasına karar verilir. Bu dönemde içe kapanma süreci 

                                                           
73 ibid., s.211 

74 ibid., s.212 



 

 

43 

yaşanırken, en ufak bir Protestanlık şüphesi karşısında bile ağır cezalar uygulanır. 

Engizisyon Mahkemeleri her ayrıntıda Protestanlık tehlikesi aramaktayken, aynı 

zamanda devletin ideolojiyi yayma ve koruma aracı olarak da görev yapmaktadırlar75 

Soylu ailelerin fertleri arasında engizisyon mahkemelerinde yetki sahibi olmak için 

kıyasıya bir yarış sürer, Engizisyonun kimleri olağan şüpheli olarak gördüğü 

politikada söz sahibi olan soylu aileye göre değişir. Örneğin III. Felipe döneminde 

devlet yönetiminde etkin bir görevde bulunan Kont-Dük Olivar’ın ailesinin Portekiz 

Yahudileriyle sıkı ticaret ilişkileri olması, Yahudilikten Hıristiyanlığa dönenlere 

karşı büyük bir hoşgörü dönemi yaşanmasına ve İspanyolların “Temiz Kandan” 

geldiklerini kanıtlaması için talep edilen koşulların hafiflemesine yol açmıştır. Ancak 

Kont-Dük Olivar’ın hükümetten düşmesiyle, Yahudi nefreti tekrar güç kazanmış, 

Yeni Hıristiyanlara yönelik sıkı takip arttırılmıştır. 76 

İspanya’nın Protestanlığa karşı mücadelesi yalnızca kendi topraklarında aldığı 

önlemlerle ve Engizisyon mahkemeleriyle sınırlı kalmaz. 30 Yıl Savaşları (1618-

1648) olarak adlandırılan, Katolikler ile Protestanlar arasında kanlı çatışmaların 

yaşandığı dönemde İspanya, Protestanlara karşı savaşan Habsburg Hanedanı’nın 

Almanya’daki uzantısına para ve askeri yardımında bulunur. Ancak iki yüzyıl 

boyunca sürdürülen Katolik inancını güçlendirme ve “dini sapkınlıklarla mücadele 

etme” politikası devletin kasasını boşaltır ve onu askeri anlamda güçsüz düşürür. 

XVII. yüzyılda art arda alınan askeri yenilgiler, Katolik inancından uzaklaşan 

İspanya’ya Tanrı’nın verdiği bir ceza olarak görülür. XVI. yüzyılda yaşanan zaferler 

“Tanrı Hıristiyanlık adına sürdürdüğümüz savaşı haklı görüyor” diye 

                                                           
75 ibid., s.212 

76 ibid., s.214 



 

 

44 

yorumlanırken, XVII. yüzyıldaki askeri yenilgiler “Hıristiyanlıktan uzaklaşılması 

sonucu “Tanrı’nın verdiği ceza”77 olarak açıklanır. 

Özet olarak XVI. yüzyılda Latin Amerika’dan gelen zenginlikler ve yeni toprakların 

fethiyle saray çevresinde yaşanan göreli bolluk ve refah dönemi, XVII. yüzyıla 

gelindiğinde değerli madenlerin İngiliz ve Hollandalıların kontrolüne geçmesi, uzun 

süren savaşların hazineye getirdiği yük ve yanlış mali politikalar nedeniyle sona erer. 

Hazinenin bütçe açığını kapatmak amacıyla köylülerden ağır vergiler toplaması 

taşrada yaşayan nüfusun şehirlere akın etmesine yol açar. Ağır nüfus yükünü 

kaldırmaya hazır olmayan şehirler, ölümcül salgınlara ve her türden suça ev sahipliği 

yapmaktadır. Bu dönemde devlet yönetiminde görev almış siyasi düşünürler ve 

reform yanlıları çöküşün zararlı etkilerini azaltmaya yönelik çareler ararlar.  İspanya 

İmparatorluğu artık hantal yapısıyla modern koşullara ayak uyduramayan, İngiltere, 

Hollanda ve Fransa gibi ülkelerle rekabet edemeyen bir devlet haline dönüşmüştür.78 

Düşünürler siyasi, ekonomik ve sosyal açıdan hızlı bir değişime uğrayan Avrupa’da 

İspanyol hâkimiyetinin nasıl yeniden tesis edilebileceğini araştırmakta ve onu bu 

değişime rağmen ayakta tutmanın yolunu aramaktadırlar. İşte böylesi bir ortamda 

düşünürler Tanrısal Siyaset kavramına sığınırlar.79 Saverio Analdi’nin ortaya attığı 

bu yaklaşım skolâstik geleneğin kuramsal malzemesinden faydalanır ve tüm 

toplumların nasıl yönetileceğini İsa’nın öğretilerine dayanarak açıklamaya çalışır. Bu 

önermeye göre dini kurallara uygun olanlar dışında kralın örnek alabileceği hiçbir 

                                                           
77 ibid., s.228  

78 ibid., s.228 

79  Jose Antonio Maravall, Estudios de historia del pensamiento Espanol III, Madrid, Mondadori, 
1991, s.320 



 

 

45 

siyasi eylem olamaz.80 Böylece, XVII. yüzyıl İspanyol siyasal aktörleri Tanrısal 

iradeyi hâkim kılma düşüncesiyle bu iradeyi zayıflatan her türlü yenilik ve 

bireysellik girişimini sert bir şekilde cezalandıracaktır. Zaten bir yüzyıldır gizli 

Yahudi ve Müslümanların izini sürme bahanesiyle tüm İspanya’ya korku salan 

Engizisyon mahkemeleri bir de Protestanlık tehlikesini öne sürerek hayatın her 

alanına daha derinlemesine müdahale etmeye başlar. Halkın gündelik pratikleri, 

yemek yeme ve eğlence şekilleri, kadınların giyimi, basılan kitaplar ve içerikleri ve 

buna benzer daha birçok konu Kilisenin ve devletin denetimi altına girer. Devlet ve 

Kilisenin sapkınlık olarak gördüğü Yahudilik, Müslümanlık ve Lutherci reform 

tehlikesine karşı başlattığı mücadele yalnızca özel alanlara ve yaşam pratiklerine 

müdahale ile sınırlı kalmaz edebiyat alanında da kendini gösterir. 

 

1.2. Pikaresk Romanı Hazırlayan Ekonomik, Siyasi, Dinsel, Kültürel 

Koşullar 

Pikaresk tür, yoksulların ya da dışlanmışların daha iyi bir yaşam sürme umuduyla 

yola çıkışının hikâyesidir. İspanyol Altın Çağı olarak bilinen ve XVI–XVII. 

yüzyılları kapsayan dönemde İber Yarımadası’nda ortaya çıkan bu tür, alt sosyo-

ekonomik sınıftan gelen kahramanların hayatta kalma mücadelesini anlatırken 

sunduğu güçlü toplumsal eleştiriyle okuyucuya dönem İspanya’sının gerçekçi bir 

toplumsal panoramasını da çıkarır. 

Yukarıda da belirttiğimiz üzere gerçekçi bir bakış açısı sunan pikaresk edebiyat o 

dönemde yaşanan değişimleri ve bunun sonucunda toplumda yaşanan hareketliliği 

                                                           
80 Cemal Bali Akal, 2010, s.285-287 



 

 

46 

adeta bir tablo gibi resmetmiştir. Ertuğrul Önalp, İspanyol Edebiyatı’nda 

gerçekçiliğin ilk defa XVI. yüzyılda yayımlanan Tormesli Lazarillo (El Lazarillo de 

Tormes) adlı eserinde görüldüğünü belirtir ve yapıtı modern gerçekçi romanın 

öncüsü olarak niteler.81 Benzer bir şekilde tarihçi Özlem Kumrular da “Pikaresk 

roman kadar, sunduğu verilerle hatasız bir sosyal portre çıkarılmasını sağlayan 

başka bir tür daha olmadığını” ileri sürer ve pikaresk romanı “edebiyatın tarih 

yazıcılığına verdiği desteğin en önde gelen örneklerinden biri” olarak gördüğünü 

vurgular.82 Pikaresk edebiyatın tarihi, toplumsal ve ekonomik gelişmeleri bu kadar 

başarıyla aktarmasında şaşılacak bir yan yoktur zira pikaresk edebiyat zaten tam da 

bu değişimler nedeniyle doğmuştur. Yahudi ve Müslümanların ülkeden kovulması, 

bunun akabinde doğan temiz kan takıntısı, sarayın aşırı harcamaları ve ekonominin 

kötüye gitmesiyle artan yoksulluk ve bunun sonucunda ortaya çıkan kaos ortamı 

pikaresk edebiyatı, tüm çarpıklıkların hiciv aracılığıyla edebiyata aktarılması için 

ideal bir araç haline getirmiştir. 

İşte biz de bu bakış açısından hareketle pikaresk edebiyatın ortaya çıkışını hazırlayan 

ve ardından da bu türün örneklerinde başarılı bir şekilde yansıtılan dönemin 

ekonomik, siyasi, dinsel ve kültürel ortamı üç başlığa ayırarak yakından incelemek 

istiyoruz.  

1.2.1. Temiz Kan Takıntısı ve Gerçek Kimliğini Gizleyen Halk 

Kastilya’da Katolik Kralların, Müslüman ve Yahudi İspanyollara karşı giriştiği techir 

ve zorla Hıristiyanlaştırma politikası nedeniyle 1600 yılına ülkede açıkça Yahudi 

                                                           
81 E. Önalp, 1988, s.80-89 

82 “İspanyol Altın Çağı Pikaresk Romanı’nda Hırsızlar”, Mediterráneo/Mediterraneo,S. 5, 2011, s.23-
24 



 

 

47 

olduğunu beyan eden kimse kalmaz. Müslümanlar ise daha uzun soluklu bir direniş 

gösterir fakat yine da sahip oldukları sınırlı kültürel ayrıcalıklara rağmen 1600’lere 

gelindiğinde, X. yüzyılda sekiz milyonu bulan Müslüman nüfustan geriye yalnızca 

sekiz yüz bin kişi kalır.83 Katolik Kralların bu siyasetten kazandığı ise onların geride 

bıraktığı mali ve kültürel zenginlikleri sahiplenmek ve bir müddet daha krizin 

etkilerini bastırmak olur. Zira VII. yüzyıldan başlayarak İspanya’daki çok kültürlü 

yaşamın sağladığı en önemli fayda ülkenin Batı ile Doğu arasında bağlantıyı 

sağlayan önemli bir nokta haline gelmesi ve ticaret, ekonomi, kültürel ve düşünsel 

gelişmelerin kabinin attığı bir bölgeye dönüşmesidir. Farklı kültürlerin bir arada 

yaşaması, Avrupa’nın durağanlığına karşı ticarette, sanat ve kültür dünyasında 

yeniliklere kapı aralamaktadır.  

İber Yarımadası’ndaki çok kültürlü yaşamın düşünsel alanda yarattığı ivmeyi kaleme 

alan Hollandalı pozitivist Ernest Renan’a göre Orta Çağ’da Avrupa’nın geri kalanı 

Kilise tekelinde bulunan bilgi kırıntılarıyla gün geçirirken Endülüs’te hemen herkes 

okuma yazma biliyordu. Renan o dönemi şu sözlerle değerlendiriyor: 

Aynı dili konuşan, aynı şiirleri okuyan, aynı edebi ve bilimsel 

etkinliklere katılan Müslümanlar, Museviler ve Hıristiyanlar, insan 

arasında var olabilecek tüm engelleri kaldırmışlar, ortak bir 

uygarlık adına hep birlikte gönülden çaba göstermişlerdi; binlerce 

öğrenciyi toplayan Córdoba camileri etkin felsefi ve bilimsel 

çalışma merkezlerine dönüşmüştü84  

 

Öte yandan henüz dinsel nefretlerin yeşermediği çok kültürlü topraklarda Córdoba, 

Sevilla, Toledo, Zaragoza, Granada, Cádiz ve Murcia gibi kentlerde yer alan 

                                                           
83 Cemal Bali Akal, 2010, s. 51 

84  ibid., s. 51 



 

 

48 

görkemli eğitim kurumları yalnızca Müslümanların ya da Yahudilerin değil tüm 

Hıristiyan Avrupa’nın laik ya da din adamı olan aydınları için de bir çekim 

merkeziydi. Hatta aynı kurumlar Hıristiyan egemenliğinden sonra da güçlü mirasları 

sayesinde düşünsel odaklı varlıklarını sürdürerek eğitim alanındaki öncü görevlerini 

sürdürürler ve Altın Çağ’a damgasını vuran merkezler olarak tarihe geçerler. Bu 

dönemde ise sayısız filozof, astrolog, matematikçi, tıp âlimi Endülüs’teki düşünsel, 

edebi, bilimsel ve teknik canlılıktan faydalanarak eserler sunarlar. Bunlardan 

yalnızca birkaçını bu bölümde anmanın ise düşünsel üretimin boyutları hakkında 

fikir vermeye yeteceği görüşündeyiz.  

Tıp alanında atardamarları bağlamak gibi devrim niteliğindeki yenilikleri uygulayan 

ve günümüzde modern tıbbın babası olarak tanınan Ebülkasım el Zehravi’nin 

(Abulcasis) (936-1013) kaleme aldığı Tıpta telif yapamayanlar için kılavuz (El tasrif 

limen acize an el-telif) adlı 30 ciltlik tıp ansiklopedisi yüzyıllar boyunca ilaç 

bileşimleri ve yapımı alanında temel bir başvuru kaynağı olur. Felsefe alanındaysa 

Empedokles’in düşüncesinin İspanya’daki izleyicisi olan Kordobalı İbn Meserre 

(883-931) felsefeyle tasavvufu bağdaştıran bir öğretiyi Batı düşüncesine taşıyan 

Endülüslü olarak tarihe geçer. Málagalı Yehuda ben Gabriol (Avicebron ya da İbn 

Cebirol) (1022-1070) ise Hayatın Kaynağı (Yenbuü-l Hayat) adlı felsefe yapıtıyla 

Aristoteles ve Plotinos düşüncesini kaynaştıran bir tür yeni Platonculuk’un en önemli 

temsilcisi olarak anılır. Cadizli İbn Tufeyl (Abubacer) (1106-1185) ise Hayy bin 

Yekzan adlı kitabında çölde doğup bir ceylan tarafından yetiştirilen ve yalnızlığı 

sayesinde felsefi bir yetkinlik kazanan bir kahramanı anlatır. 1671 yılında Latinceye 

çevrilen bu kitabın Daniel Defoe’nun Robinson Crusoe’suna esin kaynağı olduğu 

söylenir. Öte yandan yine İbn Tufeyl ve İbn Rüşd gibi İspanyol-Arap düşünürleri de 



 

 

49 

verdikleri eserlerle Altın Çağ’da skolâstik düşünceyi yıkacak olan Usçuluk 

felsefesini Batı düşüncesine kazandırmaktadırlar. Onlardan kısa bir süre sonra hem 

İbn Tufeyl’den hem de İbn Rüşd’den etkilenen Kordobalı Moşe ben Maymon 

(Maimonides) (1135-1204) ise İbranice (Mişna Torah) ve Arapça (Delalet ül-hainin) 

yazdığı eserlerinde akılla inancı uzlaştırmaya çalışacaktır.85 Tüm bu gelişmelere 

baktığımızda Müslüman, Yahudi ve Hıristiyan bilginlerin zenginliğiyle beslenen bu 

kültürün Altın Çağ’daki düşünsel ilerlemeye temel teşkil ettiğini ve Endülüs’te bir 

tür Erken Altın Çağ Dönemi yaşanmasına yol açtığını söylemek yanlış olmaz. Ancak 

bu bilimsel aydınlanma dönemi önce hoşgörü ortamının yerini özellikle son yüzyılda 

dini bağnazlığın almasıyla sarsılır ve ardından da Katolik Kralların yürüttüğü 

yeniden fetih hareketiyle tamamen son bulur. İber Yarımadası’nda farklı kimliklerin 

bulunmasına tahammül edilmez ve tüm ülke Américo Castro’nun deyimiyle “toplu 

bir psikoza”86 girer. XV. ve XVI. yüzyıla gelindiğinde ise din değiştirip Hıristiyan 

olmak yetmez, Hıristiyanlığa “dönenler” için aşağılama amacıyla bir de “Yeni 

Hıristiyan” kelimesi türetilir. Bu öyle bir dönemdir ki Yeni Hıristiyan olmak 

toplumdan dışlanmak, devlet işlerinden uzak tutulmak ve hatta Engizisyon açısından 

“olağan şüpheli” haline gelmek için yeterli sebep olabilir. Ancak bu kimliklerle ilgili 

toplu psikoz hali tüm Avrupa’yı değil yalnızca Portekiz ve İspanya’yı etkisi altına 

almıştır. Diğer Avrupa ülkelerinde böyle bir yaklaşımın bulunmadığı ya da en 

azından bu boyutta görülmediği bir Engizisyon rahibi ve aynı zamanda IV. 

Felipe’nin İtalya’daki elçisi olan Francisco Antonio Díez’in 1652 yılında yazdığı bir 

mektupta şöyle ifade edilmektedir: 

                                                           
85 ibid., s. 51 

86 Españoles al Margen, Madrid, Ediciones Jucar, 1973, s.24 



 

 

50 

Sayın Papa Hazretlerine sözlerinizi ilettim ancak beni dikkate 

almadılar çünkü o husus (temiz kandan gelme) burada rahatsızlık 

yaratmıyor. Kısa süre öncesine kadar Kardinalin yakın akrabaları 

gettolarda ve Yahudi yerleşimlerinde yaşıyormuş (…) İspanya’da 

bir sapkının ya da Yahudi’nin soyundan gelmek korkunç bir şey 

ama burada bu tür ayrımlara ve bu ayrımları yaptığımız için bize 

gülüyorlar.87  

 

Temiz kandan geliyor olmak ve Eski Hıristiyan olmanın bu kadar önemli olduğu bir 

toplumda insanların mutluluk ve huzur içerisinde yaşaması ise oldukça zordur. Zira 

haklarında ortaya atılan en temelsiz iddia bile toplumun bu kişiye karşı cephe 

almasına ve dışlanmasına, daha kötü durumlarda ise Engizisyon tarafından 

yakılmasına yol açabilir. Toplum herkesin birbirini gözetlediği hem mahkûm hem de 

gardiyan haline geldiği adeta bir açık hava cezaevine dönüşmüştür. Bu kontrol 

mekanizması ise özellikle Yeni Hıristiyanlar üzerinde oldukça etkin bir biçimde 

uygulanır. Yeni Hıristiyanların, Yahudilerce kutsal sayılan cumartesi günleri çalışıp 

çalışmadıkları kontrol edilir. Ayrıca Yahudilik inancına göre tüketilmesi yasak olan 

domuz etinin Yeni Hıristiyanların mutfağına girip girmediğinin kontrolü de 

komşularına düşer. Etin kanını temizlemek için birkaç kere yıkamak ya da cumartesi 

günleri evden çıkmamak Yahudi olarak damgalanmak ve Engizisyon Mahkemesi 

tarafından yargılanmak için yeterlidir. Moriskolara gelince 1567 yılında yayımlanan 

bir karar uyarınca evlerine girdiklerinde komşularının onları izleyebilmeleri için 

kapılarını açık bırakmaları şart koşulur.88 Böylece herkes engizitör görevini üstlenir 

ancak nihayetinde bu korku yalnızca Yeni Hıristiyanları değil tüm toplumu etkiler. 

Kendisi de Yahudilikten Hıristiyanlığa geçen Mateo Alemán dönem İspanya’sında 

                                                           
87 Américo Castro, De la Edad Conflictiva, Madrid, Taurus, 1972, s.6-7 

88 Mar Martínez-Góngora, La utilización masculina del espacio doméstico rural en los textos 
españoles del Renacimiento, Vigo, Academia del Hispanismo, 2010, s.28 



 

 

51 

kurulan korku imparatorluğunu çok iyi gözlemler ve pikaresk eserlerin 

başyapıtlarından biri olarak kabul edilen Alfaracheli Guzmán’da (Guzmán de 

Alfarache) şöyle dile getirir.  

Sahip olduğu evde oldukça mutlu mesut yaşayan, şişman, neşeli ve 

şakacı bir Yeni Hıristiyan adam, yanındaki eve bir engizitörün 

taşınmasıyla birlikte onunla yan yana yaşamaktan ötürü öyle 

iştahtan kesilir ki birkaç gün içerisinde bir deri bir kemik kalır.89  

 

Américo Castro’ya göre İspanya’nın mali ve sosyal hayatında yıkıma neden olan 

Yahudi ve Müslümanların sürgününden ziyade yaratılan bu korku imparatorluğudur. 

Américo Castro İspanyolların ismi ve kim oldukları üzerine (Sobre el nombre y el 

quién de los españoles) adlı eserinde Moriskoların ve Yahudilerin sürgünüyle birlikte 

boşalan iş kollarında kimsenin çalışmaya gönüllü olmadığını zira bu iş kollarında 

çalışanların da “dönme” olarak damgalanmaktan korktuğunu vurgular.90Demircilik, 

dericilik, gümüş ve altın işlerinde zanaatkâr olmak, ticaret yapmak ya da bilim-

felsefe alanında eserler vermek Yahudilikle ve Moriskolukla bağdaştırılır ve bu 

yüzden uzun süre İspanyol soylu ve orta sınıfı tarafından tercih edilmez.  Araştırmacı 

Richard Kagan’a göre o dönemde tıp, Yahudilikle bağdaştırıldığından Kastilya’daki 

tıp fakülteleri boşalır.91 Antonio Domínguez Ortiz ise ancak “Hukuk ve teoloji 

çalışamayacak denli ‘kötü’ öğrencilerin tıp bilimini seçtiklerini” vurgular.92 Böylece 

Avrupa’nın geri kalanında İspanya’dan kovulan azınlıklar entelektüel ve ticari 

faaliyetlerini sürdürürken, İber Yarımadası büyük bir sessizliğe, Julio Almeida’nın 

                                                           
89 Mateo Alemán, Vida y hechos del pícaro Guzmán de Alfarache: Parte Segunda, Valencia, Orga, 
1787, s.564-565 

90 Madrid, Taurus, 2000, s. 58 

91 Universidad y Sociedad en la España moderna, Madrid, Tecnos, 1981, s.262 

92  El problema de España en Américo Castro, Córdoba, Grupo Gestion Editorial, 1993, s.138 



 

 

52 

deyimiye “zihinsel anoreksiyaya” mahkûm olur.93 Hatta bu korku öyle bir boyuta 

ulaşır ki okuma-yazma bilimle, bilim ise Yahudilikle bağdaştırıldığı için halk kendini 

güvenceye almak için “okuma-yazma bilmiyorum” demeyi tercih eder.  

Halkın gönüllü olarak cahilliği tercih etmesini ve bilimsel korkuyu, İspanyol 

edebiyatının en önemli kalemlerinden olan Miguel de Cervantes Saavedra, Sekiz 

Komedi ve Sekiz Yeni Ara Oyun (Ocho Comedias y Ocho Entremeses Nuevos) adlı 

eserinde oldukça etkili bir biçimde hicveder. Adı geçen eserde yer alan Daganzo 

Belediye Başkan Seçimleri (La elección de los Alcaldes de Danganzo) adlı ara 

oyunda, halkın içinden çıkan adaylar Belediye Başkanı olmak için neden kendilerinin 

seçilmesi gerektiği hususunda jüriyi etkilemeye çalışırlar. Adaylar arasında bulunan 

Humillos neden bu göreve uygun olduğunu şöyle açıklar: 

Bachiller:  Okumayı bilir misin Humillos? 

Humillos:  Hayır tabi ki de, 

         Ne de benim soyumdan gelen kimsenin 

         Erkekleri ateşe 

         Kadınları kerhaneye götüren 

         Bu boş hayalleri 

         Öğrenmeye kalkıştığı söylenemez 

         Okumayı bilmem ama okumaktan daha fayda getiren 

         Başka şeyler bilirim 

Bachiller:  Peki neymiş onlar? 

Humillos: Tüm Latince dualar ezberimdedir ve dua ederim 

         Her hafta dört ya da beş kez 

Rana:        Yani böyle mi Belediye Başkanı olmayı düşünüyorsun? 

Humillos: Bununla ve Eski Hıristiyan olmakla94 

 

                                                           
93 İbid., s. 127 

94 Miguel de Cervantes Saavedra, “Entremés de la elección de los Alcaldes de Danganzo”, (Eds.) 
Florencio Sevilla Arroyo ve Antonio Rey Hazas Obra Completa III, Madrid, Ediciones del Centro de 
Estudios Cervantinos, 1995, s.924 



 

 

53 

Cervantes, Humillos’un ağzından kaleme aldığı bu sözlerle dönemin hâkim 

anlayışını dile getirmektedir. Sürgünden önce başka dinden olanlara yönelik 

ayrımcılık, İspanya’da kalan herkese Hıristiyan olma şartı getirildikten sonra ise dini 

boyutunu kaybetmiş soy sop gibi daha geniş ve belirsiz bir alana yayılmıştır. 

“Ötekini” şeytanileştirmek için kullanılan negatif özelliklerde de din vurgusu 

azalmıştır zira artık o topraklarda kalan herkes Hıristiyandır. Ancak bu baskı 

politikası altında yaşam mücadelesi veren Yeni Hıristiyanlar ise toplumca kabul 

görmek için öncelikle diğerlerini taklit ederek göze çarpmadan topluma entegre 

olmanın ve ardından ise güç elde etmenin önemini çok geçmeden kavramışlardır. 

Pikaresk eserlerde gördüğümüz önce topluma dâhil olma ardından ise güç kazanma 

izleği bu bağlamda bakıldığında ötekileştirilen ve temiz kandan gelmeyen toplum 

bireylerinin hayatta var olma çabasının edebiyattaki bir yansıması olarak görülebilir. 

Ötekileştirilenler hayatta kalmak için nasıl bir yol izler? İlk olarak dikkat çekmemeye 

çalışır ve yeniden toplum tarafından kabul görmeyi hedefler. Örneğin bir pikaresk 

eser kahramanı olan Buscón okuma yazma bilmeden sosyal statü kazanamayacağını 

düşündüğünden öncelikle okula gitmek ister. Ancak okula başladıktan sonra 

kararından vazgeçer ve gerekçesini şöyle açıklar: “Eve mektup yazıp daha fazla 

okula gitmeme gerek olmadığını söyledim. Çok iyi yazmayı bilmesem de olurdu 

çünkü benim yapmak istediğim meslek şövalyelikti ve bunun için gerekli olan özellik 

ise yazmayı çok iyi bilmiyor olmaktı.”95 Burada bir parantez açıp okuma-yazma ve 

                                                           
95  Francisco de Quevedo, Historia de la vida del Buscón llamado Don Pablos, Madrid, Santillana 
Ediciones Generales S.L., 2009, s.24 



 

 

54 

entelektüel faaliyetlerin Yahudilerle, şövalyeliğin ise Eski Hıristiyanlıkla 

bağdaştırıldığını bir kez daha vurgulamakta fayda var.96 

Tıpkı Buscón gibi bir diğer pikaresk eser kahramanı olan Manzanaresli Teresa da 

genç kızlığından itibaren bu farkındalığı kazanır ve kimliğini başkalarının gözünde 

nasıl algılandığı üzerinden kurar; hizmetçilikten kazandığı ilk parayla şehirli soylular 

gibi görünmek için ikinci el elbiseler alır ve onlar gibi giyinir. Pikara Justina ise 

kilise önünde dilenerek kazandığı parayı soylu kadınlara benzemek için mücevherata 

yatırır. Salas Barbadillo’nun yarattığı pikaresk karakter Elena ise kılık değiştirerek 

bir soyluyu kendine o denli âşık etmiştir ki, Kont onu bir ağaca bağlı şekilde 

kırbaçlanırken gördüğünde bile onun kendi soylu Elena’sı olduğuna inanmaz ve 

gözlerinin ona bir oyun oynadığını düşünür. Özetle, dışlanmış bireyler (ve onların 

pikaresk eserlerdeki yansımaları) toplumca kabul görmek için tıpkı bir bukalemun 

gibi bulunduğu ortama uyum sağlar ve gerekirse kılık değiştirir. Fakat bu kılık 

değiştirme/uyum sağlama özellikle dil kullanımında bir tür kaos yaratır. Ancak bu 

kaos dil için aynı zamanda zenginleştirici bir öğedir de, zira ikili anlamlardan ve 

çelişkili ifadelerden beslenerek aynı anda birbiriyle taban tabana zıt mesajları 

gönderen metinler dönem araştırmacılarını adeta çözülmeyi bekleyen bir bulmacanın 

içine çeker. Kuşkusuz bu bulmacaların en zevklileri Cervantes’in ve López de 

Úbeda’nın metinlerinde görülür. Úbeda’nın kaleme aldığı Pikara Justina (La Pícara 

Justina) adlı eserde Justina bir yandan yedi ceddinin temiz kandan geldiğini 

söylerken bir anda büyük büyük annesinin Engizisyon ateşinde küle dönüştüğünü 

anlatır. Bir yandan ısrarla soylu ve namuslu bir kadın olduğunu vurgularken diğer 

                                                           
96 O dönemde Eski Hıristiyanlar arasında gözde iki meslek bulunmaktaydı: “Temiz kandan” gelenler 
yüksek eğitim alacaklarsa bunun teoloji alanında olmasını tercih ediyorlar ya da kılıç kuşanıp şövalye 
oluyorlardı.   



 

 

55 

yandan o dönemde fuhuş yuvası olarak görülen meyhanede yetiştiğini söyler. Yahudi 

kanından geldiğini belirten, meyhane işleten ve buradaki erkeklerin arzu nesnesi 

olmaktan çekinmeyen Justina satın alınan soyluluğa ve toplumsal takıntı haline gelen 

temiz kan sorununa ve sahte ahlak anlayışına yönelik tüm eleştirilerini metin 

boyunca hem Yahudi, hem de soylu maskesi takarak gerçekleştirir. Başvurduğu bu 

ikili dille toplumdaki maskelerin hepsini kullanır ancak aynı metin içerisinde sık sık 

kendini yalanlayarak okuyucunun kafasını karıştırır ve bu sahte kimliklerin hepsinin 

aslında ne kadar gülünç olduğunu gösterir. 

Araştırmacı Yirmiyahu Yovel, XVI ve XVII. yüzyılda Yahudilik inançlarını halen 

gizlice devam ettiren bazı Yeni Hıristiyanların hayatta kalmak için maske taktığını ve 

bunun bazen oldukça çelişkili ifadelere ve davranışlara yol açtığını belirtir.97 Yovel 

bu çelişkili mesajların ve ikili anlamların adeta Yeni Hıristiyanlarca bir sanat gibi 

icra edildiğini de ifade eder.98  

İster gizlice Yahudilik inançlarını sürdürsün, isterse Hıristiyanlığı benimsemiş olsun 

dışlanan bu kişilerin toplum tarafından benimsenmesi için meslek kadar para da 

önemli bir araçtır. Para toplumsal kabulün olmazsa olmazıdır, farklı kökenler 

ekonomik gücün sunduğu koruma kalkanıyla örtülür ve toplumda saygıdeğer bir yer 

edinmeyi sağlar. Yeterli ekonomik gücü olmadığı için Engizisyon Mahkemesinde 

yargılanmaktan kurtulamayan Sorialı Juan López’in “Ne söylerseniz söyleyin ama 

ben paradan başka bir Tanrı olduğuna inanmıyorum”99 isyanı da bu toplumsal 

                                                           
97  The other within: The marranos, Split Identity and Emerging Modernity, Princeton, Princeton 
University Press, 2009, s.78-102  

98 ibid., s. 82  

99 ibid., s. 96 



 

 

56 

düzenin nasıl işlediğini açıkça göstermektedir. Yine Engizisyon Mahkemesinde 

Yahudilik inancını koruduğu için yargılanan bir diğer Yeni Hıristiyan ise “Sahip 

olmak her şeydir. Mülkten başka hiçbir cennet yoktur”100 diyerek zenginliğin 

önemini vurgular. Fakirlerin göze batmamaya çalışması bile pek bir işe yaramazken, 

zenginlerin her yaptığı iyi karşılanır. Böylesi bir düzende güç kazanmak için zengin 

olmanın ne kadar önemli olduğunu bir pikaresk kahraman olan Alfaracheli Guzmán 

şöyle dile getirir:  

Zenginlerin delilikleri şövalyeliktir, aptalca sözleri kanun 

hükmündedir. Eğer kötücül bir kişiyse ona zeki derler, paraları 

saçıyorsa cömert, cimriyse ölçülü ve bilgili, dedikoducuysa komik 

ve her şeye burnunu sokuyorsa doğal… Eğer utanmaz biriyse ona 

neşeli derler, mıymıntıysa saraylı, iflah olmaz biriyse dalgacı, 

çenesi düşükse konuşmayı seven, ahlaksızsa arkadaş canlısı, tiransa 

iktidar sahibi, inatçıysa istikrarlı, küfürbazsa cesur, tembelse 

olgun.101  

 

İşte Guzmán temiz kandan olmayanların parayla satın alabilecekleri toplumsal 

kabulü böyle özetler.  

Yeni Hıristiyan/Eski Hıristiyan sorunsalı, Engizisyon Mahkemeleri ve bu kimliklerin 

şeytanlaştırılması ya da yüceltilmesi sosyal hayatı etkilemesiyle doğru orantılı olarak 

Altınçağ Edebiyatı’nda sık sık kullanılır hale gelmiştir. Bazı eserler102 Yeni 

                                                           
100 ibid., s. 96 

101 Mateo Alemán, Guzmán de Alfarache, (Ed.) Benito Brancaforte, Madrid, Akal Ediciones, 1996, s. 
233 

102 Pikara Justina adlı eserde Justina’nın ailesi Yahudilikten dönme Yeni Hristiyan’dır ve bir meyhane 
işletirler. O dönemde meyhaneler tıpkı randevuevleri gibi kötü üne sahiptir. Justina’nın babası daha 
çok para kazanmak için müşterilerden çalmayı ihmal etmez, kızlarına da müşterileri memnun 
etmelerini salık verir. Justina’nın annesi ise kocası ölünce cenazesini bile kaldırmaz, cesedi aç 
köpeklerin yemesine izin verir. Celestina’nın Kızı adlı eserde Müslüman kökenli bir Yeni Hıristiyan’dan 
doğan Elena da aynı şekilde hırsızlık, dolandırıcılık ve fahişelik yapmaktadır. En yakınlarının bile 
ölmesini gözünü kırpmadan izlemekten kaçınmaz. Kahramanı kadın olan pikaresk eserlerde Yeni 
Hıristiyan sorunu sık sık tekrarlanan bir olgudur. 



 

 

57 

Hıristiyanlara kötü özellikleri atfederek onları ahlaksız, gözünü para hırsı bürümüş, 

toplumsal tehlike arz eden kişiler olarak resmederken Eski Hıristiyanlara da ahlaki 

üstünlük, soyluluk, iyilikseverlik ve cesaret gibi özellikler verir. Ancak bunların yanı 

sıra özellikle kimlik sorununa farklı bir açıdan bakan (ve bazıları da Yeni Hıristiyan 

olan) dönem yazarları çok katmanlı anlatı tarzları ve ikili anlatı diliyle bu sorunun 

birden fazla boyutunu gözler önüne sererler. Dönem İspanyasında tüm vatandaşların 

Hıristiyanlığa geçmesi başlangıçta olumlu bir gelişme olarak algılandıysa da, 

herkesin tek bir dini kimlik çatısı altında toplanması sosyal hareketliliği mümkün 

kılarak toplumsal sınırları bulanıklaştırmış, bu ise soyluları rahatsız eden bir tür kaos 

yaratmıştır. O dönemde soylular için en büyük endişe görünüşte Hıristiyanlığa 

dönmüş kişilerin kendi sınıflarına “sızmayı başarmasıdır” ve bu korku sıklıkla 

pikaresk eserlerde ve kısa öykülerde işlenir. Ancak sosyal alanda yaşanan kaos 

edebiyat alanında zenginleşmeye yol açarak okuyuculara farklı türler, farklı bakış 

açılarını sunar. Yoksa Altınçağ’ın tam da üç birlik kuralının yıkıldığı, trajedi ve 

komedi türlerinin birbirine karıştığı, eserlerde zenginlerle yoksulların birbirine âşık 

olduğu ve alt sınıfların ağzından “çok satan” hikâyelerin yazıldığı bir döneme denk 

gelmesi rastlantı değildir: İspanya’da çok kültürlülüğün sonra ermesiyle kurulan 

baskıdan bunalan toplum, edebiyatta çoksesliliği keşfetmektedir. 

 

1.2.2. Reform ve Karşı Reform Hareketi ve Edebiyattaki Yansımaları 

XVI. yüzyılda Martin Luther (1483-1546) öncülüğünde bir grup düşünür Katolik 

Kilisesinin yozlaştığını belirterek bir dizi reform hareketine girişmesi gerektiğini 

savunur. Kilise’nin dünyevi işlerden uzak durması gerektiğini söyleyen Luther’e 



 

 

58 

göre Tanrı’nın evi kralları tayin eden, mülk edinen ve toplumda her zaman en 

ayrıcalıklı yere sahip olan bir ruhban yuvası değil, insanlara Tanrı’nın kelamını 

iletmekle görevli olan bir mabettir. Lutherci reformun temelini ise şu üç yaklaşım 

oluşturur: Sadece iman (sola fide), sadece Tanrı’nın inayeti (sola gratia) ve Kutsal 

yazı (sola scriptura). Luther böylece Hıristiyanlık inancını Kilisenin tekelinden 

kurtararak halka ulaşmaya çalışır. Bunun için ise öncelikle matbaayı kullanır. 

Luthercilerin ilk işi İncil’i yeniden tercüme ederek onu halkın anlayabileceği bir 

Almanca ile kaleme almaktır. Öte yandan İncil’in bu sadeleştirilen versiyonları 

matbaanın da daha yaygın bir biçimde kullanılması sayesinde daha fazla kişiye 

ulaştırılır. Ancak Protestanlığın özellikle Kuzey Avrupa, Almanya ve İngiltere’nin 

büyük bölümünü etkisi altına alması üzerine İspanya kendisini Katolikliğin 

savunucusu olarak ilan eder ve Protestanlığın ilerleyişini durdurmak için girişimlerde 

bulunur. İspanya ülke dışında Protestanlıkla mücadele için savaşlara katılırken (Otuz 

Yıl Savaşları) “sapkınlık” olarak gördüğü bu hareketin sınırlarından içeri girmesini 

engellemek için sert uygulamalara girişir. Özellikle Martin Luther’in aforoz 

edilmesinden sonra Kuzey İtalya’nın Trent kentinde toplanan Trento Konsili’nde 

(1545-1563) Katolik inançlara karşı olan metinlerin kataloglanması kararı alınır. 

1554 yılında yayımlanan Yasaklı Kitaplar İndeksi (Index Librorum Prohibitorum) 

Katolik inancın hüküm sürdüğü tüm topraklarda yasaklı olan kitapların listesini 

içermektedir. Ancak İspanya, Protestanlık tehlikesini öylesine ciddiye almaktadır ki 

Katolik Kilisesi tarafından hazırlanan İndeksin yayımlanmasından tam onüç yıl önce 

yani 1551 yılında İspanya Engizisyonu kendi yasaklı kitaplar listesini (Index 

Librorum Prohibitorum et Deragatorum)103 çoktan oluşturmuştur bile.104 Bu yasaklı 

                                                           
103 Sandra García Pérez, “Imprenta y censura en España desde el reinado de los Reyes Católicos a las 



 

 

59 

kitapların içerisinde Luther’in kaleme aldığı ve halkın çoğunluğunun 

anlayamayacağı Reform yanlısı yabancı dildeki kitapların yanı sıra pikaresk türün ilk 

örneği olarak bilinen, o dönemde yazarı anonim olarak anılan Tormesli Lazarillo’nun 

Hayatı da yer almaktadır. Zira Erasmusçu bir bakış açısıyla yazılan bu eserde diğer 

pikaresk eserlerde olmadığı kadar yoğun bir biçimde, düzenbaz din adamlarına 

yönelik eleştirilere rastlanır. Kitap, kötü koşullar altında doğan masum bir çocuğun 

yaşam savaşında nasıl hilebaz bir dolandırıcıya dönüştüğünün resmini çizer. Kitapta 

özellikle dini kötüye kullanan kişiler (dua ederek sadaka toplayan ve bu sayede 

hayatta kalan düzenbaz bir dilenci ile kendisi zengin olduğu halde yanında 

çalıştırdığı Lazarillo’yu açlıktan ölme sınırına getiren cimri bir din adamı) eleştiri 

oklarının hedefindedir.  

1554 yılından sonra ise Engizitör Valdes tarafından hazırlanan en kapsamlı yasaklı 

kitaplar listesini XVI. yüzyılda gelen Kardinal Quiroga’nın İndeksi (Index) (1583-

84) izler. Yasaklı kitaplara dair indekslerin güncellenmesi ve sıkı kontrol 1790 yılına 

kadar devam eder. Ancak özellikle Protestanlık tehlikesi nedeniyle içe kapanma 

politikasının uygulamaya konduğu II. Felipe döneminde şartlar ağırlaştırılmış, 

basılacak tüm kitapların yazarları, lisans belgeleri, basım yerleri ve tarihlerinin 

kitabın ilk sayfasında belirtilmesi şart koşulmuştur.105 Engizisyon’un iznini elde 

edemeyen bu kitapları yasadışı bir şekilde basanların ise “kitapların sapkınlık 

derecesine” göre cezalandırılması uygun görülür. Bu cezalar sürgün ve hapis 

                                                                                                                                                                     
Cortes de Cádiz: Un acercamiento a la legislación”, Boletin de la ANABAD, C.48, S.2, 1998, s. 200  

104 Aslında Engizisyon 1478 yılından beri gayri resmi olarak kitapları kontrol ediyor ve bazılarını 
yasaklı ilan ediyordu.  

105 Valladolid, Pragmatica de 07 de Septiembre de 1558, D. Felipe y en su nombre la Princesa Doña 
Juana 



 

 

60 

cezasından başlayarak tüm mallara el konulması ve ölüm cezasına kadar 

uzanmaktadır.106 Ancak Devlet ve Kilise yalnızca Reform yanlısı kitapları ya da 

onları kaçak yollarla basan kitapçıları denetlemekle yetinmez. Otorite, bu önlemlerle 

birlikte, aynı zamanda giderek güçlenmeye başlayan bireyselliği de denetim altına 

almaya çalışır.  

XV. yüzyıl sonu itibariyle feodal yapının çözülmeye başlaması ile kırsal kesimdeki 

nüfusun hızlı bir şekilde kentlere doğru göç ettiğinden söz etmiştik. Büyük ölçekli 

sanayi faaliyetlerinin sürdürüldüğü alanlar olan kentlere göç ise farklı mekânsal 

örgütlenmeleri de beraberinde getiriyordu. Henüz iki farklı dünya (feodal-modern) 

arasında geçiş döneminde bulunan bir toplumda bireysellik, boş zaman ve eğlence 

kavramları daha yeni yeni ortaya çıkarken kamusal ve özel alan ayrımları sıradan 

halk için daha önce hiç olmadığı kadar çok önem kazanıyordu. Ayrı evlerde yaşayan, 

işten arta kalan zamanlarını kendi özel eğlenceleri için ayırma lüksüne sahip olan 

kentli nüfusun artması ise Kilisenin hiç de hoşuna gitmiyordu zira bu yeni mekânsal 

örgütlenme otoritenin şimdiye kadar toplumu açık mekânlarda kontrol etme yetisini 

sekteye uğratıyordu. Öte yandan bir sonraki bölümde de değineceğimiz üzere yazılı 

kültürün baskı makinesi sayesinde gelişmesi de, halkın boş vakitlerini devletin 

kontrolünde olmayan, özel alanlarda kitap okuyarak geçirmesine olanak 

tanımaktaydı. Kilise ise özel mekânlara kavuşmayı, kitapları tek başına 

okuyabilmeyi, farklı zihinsel yapıların ve görüş farklılıklarının oluşmasına temel 

hazırladığı gerekçesiyle kontrol altına alınması gereken bir tehlike olarak algılıyor ve 

bu nedenle kitaplar üzerinde sıkı bir denetim mekanizması kurmayı gerekli 

görüyordu. Ancak burada dikkat çeken Engizisyon Kurulu’nun yalnızca 

                                                           
106 Sandra García Pérez, 1998, s.3 



 

 

61 

Protestanlıkla ilgili kitapları değil, genel anlamda toplumun ahlakını bozabilecek tüm 

kitapları yasaklama yolunda adımlar atmasıdır. Bu da bizleri, Kilisenin aslında 

yalnızca Protestanlık tehlikesine karşı değil, değişen toplumsal düzene karşı da 

savunmaya geçtiği düşüncesine sevk etmektedir.  

Bu düşüncemizi destekleyen bir diğer gelişme, 1621 yılında IV. Felipe tarafından 

kurulan Reform Kurulu’nun 6 Mart 1625 tarihinde “Gençlerin geleneklerine zarar 

verdiği” gerekçesiyle tüm komedi ve roman türündeki kitapların yasaklamasıdır.107 

Bu kararla birlikte, Kastilya Krallığı’nda komedilerin sahneye konması halen serbest 

olsa da, komedi ve hikâyeler halkı zehirleyen türler olarak görüldüğünden basımı 

için verilen izinler Kilise tarafından kaldırılır. Tüm bu kısıtlamalara karşın okurların 

komediye yönelik talebi azalmadığından yayıncılar ve yazarlar kitapların Kastilya 

Krallığında dolaşıma girmesi için farklı çözümler bulurlar. Bunlardan ilki ve en 

basiti kitapların yasaklar başlamadan önce verilmiş olan izinlerle dağıtıma 

girmesidir. 1628 yılında Juan Ruiz de Alarcón komedilerinin ilk kısmını, 1634 

yılında Lope de Vega ise Öcü Alınmayan Ceza (El Castigo sin Venganza) adlı eserini 

1622 yılında yani daha yasaklar başlamadan önce aldıkları izinlerle bastırırlar.108 

Bunun yanı sıra yayıncılar izin belgeleri üzerinde ufak oynamalar yaparak tarihi 

güncelleme ya da izin verilen kitabın adını değiştirme yoluna giderler, bazı gözü kara 

yayıncılar ise yüksek satış rakamlarına ulaştığı için komedi ve romanların basımına 

kitabın kapağına hiçbir izin belgesi koymadan yasadışı bir biçimde devam ederler. 

Ancak 1630’lu yıllara gelindiğinde yasaklar gevşemeye başlamıştır bile, yazarlar da 

                                                           
107  Jaime Moll, “Diez años sin licencias para imprimir comedias y novelas en los reinos de Castilla 
1625-1634”, Boletín de la Real Academia Española, S. 54, 1974, s.97 

108  Jaime Moll, “Por qué escribió Lope, La Dorotea”, Anuario de la Sociedad Española de la 
Literatura General y Comparada, C.2, 1979, s.8 



 

 

62 

kitaplarına basım izni alabilmek için komedilerin ya da hikâyelerin önsözlerinde bu 

eserlerin halk açısından ne kadar öğretici olduğunu vurgulamaya özen gösterirler. 

Anlatılan hikâyenin topluma zarar vermeyeceğini, aksine okuyanların burada 

anlatılanlardan ders alacağını söyleyen yazarlar, kitabın yazılış gerekçesi 

“eğlendirirken öğretmek”, “anlatılanlardan ders çıkarmak”, “hikâyelerden ortak yarar 

sağlamak” gibi çeşitli bahanelere sıklıkla başvururlar. Böylece Engizisyonun kitaplar 

üzerinde uyguladığı denetimler ve özellikle 1625-34 yılları arasındaki komedi ve 

kısa hikâyelere getirilen yasaklar, kitapların önsözünde sıklıkla rastlanan bu 

açıklamaların kalıplaşmasına yol açar. Zira sayfalar boyunca dini doktrinlere ters 

düşen yaşam tarzlarını ayrıntılarıyla anlatan kitaplar bunu yapma gerekçesi olarak 

“kötülüklerden ders almayı” öne sürdüğünde kiliseden izin almayı başarır ve bu 

sayede halkın büyük beğenisini toplayan komediler basılmaya devam eder. İlerleyen 

bölümlerde pikaresk eserlerini inceleyeceğimiz iki yazar, María de Zayas y 

Sotomayor ve Castilla de Solórzano da sansür kurulunu aşmak için benzer 

yöntemlere başvurmuşlardır. María de Zayas, Örnek Aşk Hikayeleri (Novelas 

Ejemplares y Amorosas) adlı kitabına halkın okuması için izin almayı başaramaz, 

kitabın adı ancak Dürüst ve Eğlenceli Toplantılar (Honesto y Entretenido Sarao) 

olarak değiştirildikten sonra ve yalnızca din adamlarının okuması için izin verilir.109 

Benzer bir şekilde Castillo Solórzano da sansürden kaçınmak için kitabının adını 

değiştirmek zorunda kalır. Solórzano’nun yasaklardan hemen önce, 24 Eylül 1624 

tarihinde aldığı izinle, 1625 yılının başlarında yayımladığı Eğlenceli Öğleden 

sonraları (Tardes Entretenidas) adlı eserinde İçindekiler bölümünün alt başlığı “Bu 

                                                           
109 ibid., s. 7 



 

 

63 

kitabın içinde yer alan kısa hikâyeler”dir 110. Hikâyeler de “Birinci hikâye, ikinci 

hikâye…” olarak sıralanır. Diğer bir deyişle Solórzano “hikâye” kelimesini sık sık 

kullanmaktan kaçınmaz. 1626 yılına gelindiğinde ise Solórzano bu defa 25 Haziran 

1525’da yani komedi ve hikâyelere yönelik yasaklar yürürlüğe girdikten sonra 

edindiği izinle yeni eserini yayımlar. Neşeli Günler (Jornadas Alegres) adlı bu 

eserde ise “hikâye” kelimesinin hiçbir şekilde kullanılmadığı görülür. Solórzano 

sansür kurulu tarafından tepki çeken bu kelimeyi kullanmak yerine kitabın konusunu 

şöyle özetler: “Bir araya gelmiş altı kişi her gün sırayla bir konuşma yapar. Ancak 

bu konuşmalar içinde ahlaki dersin olduğu bir olayı içermelidir böylece konuşmalar 

eğlendirirken fayda da sağlayacaktır.”111 Dikkatli bir okur Decamaron112 benzeri bir 

eser kaleme alan yazarın sansürden kaçmak için “hikâye” kelimesini “konuşma” ile 

değiştirdiğini ancak aslında kitabın içinde anlatılanların hiçbir şekilde değişime 

uğramadığını fark eder. Yazarlar sansürden kaçmak için böyle ufak dokunuşlar 

yapmayı gerekli görmektedirler. Son olarak yine Solórzano’dan bir örnek vererek bu 

bölümü noktalayalım: Solórzano’nun Ahlaki Ders Veren Aşk  (Escarmientos de amor 

moralizador) adlı eserinin ilk basımı 16 Mart 1627 tarihinde aldığı izinle 1628 

yılında Manuel de Sande tarafından Sevilla’da gerçekleştirilir. Bu basımda eserin 

içindeki her bölüm bir ahlaki ders notu ile sonlandırılmaktadır. Ancak Solórzano, 

Kral Naibi Luis Fajardo de Requesens’in himayesine girerek Valladolid kentine 

taşındıktan ve Kastilya Konseyinin yetki alanından çıktıktan sonra aynı eseri bu defa 

                                                           
110 Roman yani “novela” terimi o dönemde kısa hikâyeler için kullanılmaktaydı 

111 Jaime Moll, 1979, s.8  

112 Giovanni Boccaccio tarafından 1352 yılında tamamlanan Decameron adlı eser salgın günlerinin 
Floransa’sını ele alır. Kitap veba salgınından kaçmak için toplanan üç erkek ve yedi kadının on gün 
boyunca anlattığı 100 hikâyeden oluşur. Eğlenceli ve keyifli vakit geçirme amacı güden bu gençlerin 
anlattığı hikâyelerin ana ekseninde ise kadın-erkek ilişkileri, kalp kırıklıkları ve çıkar peşinde koşan din 
adamları yer alır. 



 

 

64 

çok daha cesur bir başlıkla, Aşık Lisardo (Lisardo Enamorado)  olarak yeniden 

yayımlar ve içindeki ahlaki ders veren bölümleri çıkartır.113 Özet olarak kitaplar da 

dönem İspanyasının yaşadığı kaostan mustariptirler: Kitabın önsözünde Katolik 

yaşam tarzı yüceltilir ve tüm ahlakdışı örneklerin ders verme adına yazıldığı 

savunulurken kitabın iç sayfalarına geçildiğinde modern kentli yaşamın yeni kodları, 

özgür yaşam ve kuralsızlık hâkim olur. Bölüm sonlarına konulması adetten olan 

ahlaki ders notlarının ise birer yasaktan kurtulma yönteminden ibaret olduğu görülür. 

Böylece kurgu da tıpkı gerçeklik gibi uyumdan yoksun birbiriyle iç içe geçmiş 

çatışan öğelerin varlığıyla hayat bulur. 

 

1.2.3. Baskı Makinesiyle Birlikte Değişen Edebiyat Dünyası 

Rönesans’a gelinceye kadar “edebiyat” İspanya’da güzel söz söyleme sanatı olarak 

algılanıyor ve Aristoteles’in Poetica’sında belirtilen prensiplere sıkı sıkıya bağlı bir 

çizgide ilerliyordu. Ancak Rönesans’la birlikte Aristoteles’in “sanat iyi, güzel ve 

doğru olmalıdır” prensipleri bir kenara bırakılmaya başlandı ve edebiyatçılar 

arasındaki ilk kutuplaşmalar da o zaman ortaya çıktı. Bir yandan değişim kaçınılmaz 

bir biçimde İspanya’yı etkisi altına alıyor ve dönemin koşulları yazılı eserlerin 

içeriğinde ve biçiminde değişikliğe zorluyor diğer yandan özellikle aristokratlar ve 

din adamlarından meydana gelen edebiyat alanındaki egemen sınıf değişime karşı 

çıkıyor, yazılı edebiyatta geleneksel konulardan bahsedilmesini talep ediyor ve 

mevcut kuralları korumak istiyordu. Ancak baskı makinesinin yaygın kullanımı 

değişimin toplumda hızla kabul görmesinin önünü açtı. Bu öyle bir değişim 

                                                           
113 Jaime Moll, 1979, s.8 



 

 

65 

dönemiydi ki, Orta Çağ’da görülmeyen türler ortaya çıkıyor, Petrarca aracılığıyla 

Aristo’nun Poetika’sında sözü edilmeyen lirik şiir İspanya’da popüler hale geliyor, 

Cervantes (öncüleri İspanyol edebiyatında yer alan ancak yapısı itibariyle tamamen 

yenilikçi sayılan) “roman” türünde bir eser veriyor, Lope de Vega trajikomik tiyatro 

oyunları sahneliyor ve büyük başarı kazanıyordu. Ancak hepsinden önemlisi 

matbaanın yaygın bir şekilde kullanımıyla tüm bu metinler artık daha kolay 

okuyucuya ulaşıyor; sınırlar büyük oranda önemini yitiriyor; edebiyat dünyası, 

“ürünlerin” okuyucuların zevkine göre şekillendiği bir pazar haline geliyordu. 

Yazarlar kalemleriyle para kazanmaya başlarken okuyucu talepleri daha önce hiç 

olmadığı kadar göz önünde tutuluyordu.   

Ancak edebiyat dünyasında yaşanan köklü değişimi yalnızca bir etmene bağlama 

kolaycılığına düşmeden bir noktayı hatırlatmakta fayda var: Teknolojik, toplumsal ve 

edebi değişimleri birbirine katı bir neden sonuç ilişkisi içerisinde birbirine bağlamak 

amacında değiliz. Tıpkı şimdi olduğu gibi geçmişte de bunlar daha ziyade birbirini 

karşılıklı olarak etkileyen unsurlardı. Bu nedenle, içlerinde en belirleyicisi olsa da, 

yalnızca baskı makinesinin yaygın bir şekilde kullanımı değil bununla birlikte gelen 

sayısız toplumsal değişim, bireyin okuma alışkanlıklarının farklılaşmasına neden 

olmuştu. Bu durum ise başta pikaresk eserler olmak üzere yeni türlerin ortaya 

çıkmasına gerekli zemini hazırlamıştır. Ancak daha da önemlisi yukarıda 

belirttiğimiz değişimler okuyucunun edebiyat eserleriyle olan ilişkisini de 

değiştirmiştir. Daha önceden bir anlatıcının çevresinde toplananların pasif bir şekilde 

parçası olduğu okuma edimi, sanayileşmenin sunduğu boş vakit ve baskı makinesinin 

sağladığı ucuz kitaplar sayesinde yalnız başına yapılabilir hale gelmiş, bu da 

okuyuculara istedikleri kitapları seçme ve bu kitaplar üzerine istedikleri kadar 



 

 

66 

düşünme ve hayal kurma özgürlüğü tanımıştır. Ancak bu değişim yönetici sınıfın, din 

adamlarının ve aristokratların tepkisini çekmekte gecikmez. Yukarıda adını 

andığımız her bir sınıfın matbaadan ve getirdiği değişikliklerden hoşnut olmamak 

için kendince sebepleri vardır. Bu durum ise, egemen sınıfı düzeni korumak için 

çeşitli önlemler almaya ve yenilikleri engellemeye iter.  

Baskı makinesinin yaygın bir şekilde kullanımıyla devlet ve din adamları ilk olarak 

kimin ne okuyacağını denetlemek için bir düzen oluştururlar zira yalnızca eğlenmek 

için okunacak kitapların halkın ahlakını bozabileceği kaygısı ağır basar. Bu nedenle 

kontrol mekanizmalarından ilki devreye sokulur: Devlet, kitapların basılmasından 

önce resmi izinlerin alınması şart koşar. 1558 yılında çıkarılan bir yasa ile İspanya 

sınırları içerisinde basılan tüm kitaplar için izin alınması, vergilerinin ödenmesi ve 

ödendiğine dair bir ön yazının iç kapakta basılması zorunlu hale gelir. Hangi kitabın 

basılıp hangisine izin verilmeyeceğini belirlemek için başlatılan bu sistem ileriki 

dönemde edebiyat pazarının kurumsallaşmasına yol açar.  Bu durum ticarileşmenin 

getirdiği yeniliklerden biridir. Artık yazarlar kitaplarını bastırmak için devlete vergi 

ödemektedir ve devlet hazinesine edebiyat pazarından para girmeye başlar. Ancak 

devlete vergi ödenmesi basımevinin masraflarını arttırsa da, yeni teknolojiyle 

binlerce kitabın bir anda basılması kuşkusuz kitapların elle kopyalanmasından kat be 

kat daha ucuzdur ve kitapların herkes için ulaşılabilir olmasını sağlar. Bu kolaylık 

sayesinde o zamana dek bir lüks olarak görülen kitap satın alma ayrıcalığına 

köylüler, zanaatkârlar, kadınlar ve hatta toplum dışına itilmişler bile kavuşurlar. 

Farklı bir şekilde söyleyecek olursak yayın alanındaki teknolojik ilerlemeler, 

şehirleşmenin hızlanması ve şehre göç eden halkın yeni sosyal ve kültürel kazançlar 

edinmesi, okuma alışkanlığının bir anda büyük yaygınlık kazanmasına neden olur. 



 

 

67 

Artık dolaşıma giren metinlerin sayısını ve içeriğini kontrol etmek oldukça 

zorlaşırken gelenekçi eserlerle, halkın taleplerine yönelik-kolay okunan eserler yan 

yana var olmaya başlar.  

Bu eserler arasında din adamları tarafından en zararlı görülenler kurmaca kitaplardır 

çünkü Kilise, kurmacanın okuyucuları zehirlediğini ve onları günah işlemeye davet 

ettiğini düşünmektedir. Din adamlarına göre okuma edimi hayal gücünü harekete 

geçirir, gerçekten yaşanmamış olaylar sanki yaşanmış gibi aktarılarak okuyucunun 

duygularını alevlendirir ve gerçeklik algısını çarptır. Cervantes’in bu dönemde 

kaleme aldığı roman türünde yazılan ilk eser olan Don Kişot’ta kitap okumaktan 

deliren bir asilzadenin resmedilmesi de boşuna değildir. Bu, o dönemin hâkim 

algısının Cervantes tarafından kaleme alınan bir hicvidir. Tüm parasını ve zamanını 

şövalyelik kitaplarına yatıran Alonso Quijano, kendi seçtiği ismiyle Don Kişot, tıpkı 

Kilisenin inananları uyarmış olduğu gibi sonunda yalnız başına kitap okumaktan 

delirir ve Don Kişot için gerçekliğin yerini kurmaca alır. Düş(ünce) gücünün akla 

oynayabileceği zararlı oyunlar bu kitapta komik bir dille anlatılır. Ancak Kilise için 

bu o kadar da eğlenceli bir durum değildir. Erkeklerden daha zayıf olduklarına 

inanılan kadınların kurmaca eserlerden daha kolay etkileneceği, bu durumun ise 

toplumda ahlaki bir çöküşe yol açacağı düşünülür. İşte bu nedenle Kilise kurmaca 

eserlere ve özellikle de bu eserlerin kadınlar tarafından okunmasına adeta savaş açar. 

Juan Luis Vives kadınların iyi birer Hıristiyan olmak için nasıl davranmaları 

gerektiğini anlattığı Hıristiyan Kadının Eğitimi (Instrucción de la Mujer Cristiana) 

adlı eserinde kadınların yalnızca ahlaki gelişim kitaplarını okuması gerektiğini 

söyler. Aynı zamanda “Artık bayağı kitaplardan başkası okunmuyor, kitaplarda da 



 

 

68 

aşk ve silahlardan başka bir malzeme kullanılmıyor”114 diyerek dönemin edebiyat 

dünyasını eleştirir. Ardından şöyle devam eder: “Kadınların erkeklerin güçlü 

kollarını ve silahlarını düşünmesi Katolikliğe uygun değildir.” Bunula da yetinmeyen 

Vives tüm babalara çağrı yaparak “Kadınlar iyiyle kötüyü birbirinden ayıracak yetiye 

sahip değildir. Bu yüzden kızlarınızın Amadis, Florisando, Tirante, Tristán de Leonis 

ya da Celestina’yı okumalarına izin vermeyin” der.115 Hümanist din adamları da 

benzer şekilde kadınlara seslenerek “Okuduğun seni yansıtır” der ve kadınlara 

yalnızca evin düzenini korumayı ve iyi birer Hıristiyan olmayı öğreten kitapları 

okumalarını öğütlerler. Ancak Kilisenin onca çabasına rağmen Valesco Kindelán ve 

Marín Pina’nın konuyla ilgili yaptığı çalışmalar o dönemde şövalyelik romanlarının 

ve kurmaca eserlerin özellikle de soylu kadınlar arasında oldukça popüler olduğunu 

ortaya koymaktadır.116 O halde, dönem kadınları neden tüm baskılara rağmen 

kurmacayı ahlak öğretisi kitaplarına tercih ederler? Marín Pina bu kitaplarda 

kadınların kendilerinden bir şeyler bulduklarını ve gerçek hayatta yaşayamadıkları 

heyecanı bu kitapların onlara sunduğunu söyler.117 Benzer bir şekilde Velasco 

Kindelán da hem saraylı kadınların hem de onların yanında çalışan hizmetçilerin 

saraylarda geçen hikâyeleri çok sevdiğini, aralarında sınıfsal farklar bulunmasına 

rağmen zevkler açısından benzeştiklerini vurgular. Bizce bu durum bir yandan 

kurmacanın eğlendirici özelliğinde, diğer yandan da başka bir dünya hayalini 

                                                           
114 María Carmen Marín Pina, “La Mujer y los libros de caballerías: Notas para el estudio de la 
recepción del género caballeresco entre el público”, Revista de Literatura Medieval, S.3, 1991, s.133 

115 ibid., s.134 

116 Marín Pina’nın tezimizde atıfta bulunduğumuz eseri ve M.Valesco Kindelán’ın pikaresk eserler 
hakkında kaleme aldığı La Novela Cortesana y picaresca de Castillo Solórzano [Valladolid, Servicio de 
Publicaciones de la Diputación Provincial de Valladolid, 1983] adlı çalışması kadınların XVI. ve XVII. 
yüzyıldaki okuma alışkanlıkları hakkında ayrıntılı bilgiler sunmaktadır. 

117 María Carmen Marín Pina, 1991, s.148 



 

 

69 

besleyen sürükleyici hikâyelerin başarısında yatmaktadır. Ancak kahramanı kadın 

olan eserlere göz attığımızda (kadınlar tarafından kaleme alınan bazı eserler ile 

alışılagelenden farklı bakış açılarını yansıtan birkaç istisnayı ayıracak olursak) bu 

hikâyelerde genelde kadınların pasif bir role sahip olduğunu ve ancak ‘namusunu’ 

koruyan ahlaklı kadınların mutlu sona ulaştığını görürüz. Pikaralar gibi erkeklere ait 

bir dünyada macera yaşamaya cesaret eden hikâye kahramanlarının sonu ise daima 

hüsrandır. Diğer bir deyişle, baskı makinesinin yaygın kullanımıyla kadınların 

ahlakını bozacağı düşünülen kurmacalar ironik bir şekilde hâkim ahlak anlayışını 

yeniden üretmeye yaramaktadır. Bir erkek yazar tarafından kaleme alınan Pikara 

Justina bu kitapların kadınlar üzerindeki olumsuz etkisine karşı topluma nasıl bir 

mesaj gönderildiğine güzel bir örnek teşkil eder.118 Justina daha hikâyenin başında 

kütüphanesinde bulunan kitapları anarak kimliğini oluşturmasına yardımcı olan tüm 

“zararlı” kitapları bir solukta sıralar119: Entrikayı Celestina’dan,120 basitlikleri 

Lazaro’dan,121 zarifliği Guevara’dan,122 şaka yapmayı Eufrosina’dan,123 hikâye 

                                                           
118 Bununla birlikte Pikara Justina’nın satirik dili ve bufonesk yapısı, her şeyin aynı zamanda bir 
şakadan ibaret olduğunu vurgulayan bir dil kullandığından yazarın hangi noktaya kadar sistemin 
hâkim görüşünü yeniden ürettiğini ya da sistemi eleştirdiğini anlamamızı zorlaştırır. Bu konudaki 
daha ayrıntılı incelemeyi tezin ilerleyen bölümünde ele alacağız. 

119  Francisco López de Úbeda, La Pícara Justina, New York, Roe Lockwood&Son, 1847, s.1 

120 Celestina, Fernando de Rojas tarafından kaleme alınan Calisto ve Melibea’nın (Traji)komedisi (La 
(Tragi)comedia de Calisto y Melibea) (1499) ana karakteri olan bir çöpçatandır.  

121 Pikaresk türün ilk örneği olarak kabul edilen Tormesli Lazarillo 

122 Fray Antonio de Guevara (1480-1545) XVI. yüzyıldın ilk yarısında İspanya’nın en çok okunan 
yazarlarından biridir. Onun dolaylı anlatım tarzı ve kullandığı kelimeler gündelik dilden çok uzaktır ve 
bu yönüyle Pikara Justina’nın yazarı ile benzerlik gösterir.  

123 Yunan mitolojisinde güzellik tanrıçasıdır, aynı zamanda “sevinç ve neşe” anlamında da kullanılır. 
Ferreira de Vasconcelos 1560 yılında Tanrıça Eurfosina’yı konu alan bir kitap kaleme alır ve Pikara 
Justina sözleriyle bu kitaba atıfta bulunur. [Bruno M. Damiani, “Las Fuentes Literarias de la Picara 
Justina”, Thesaurus, S.36, 1981, s.44] 



 

 

70 

anlatmayı Altın Eşek’ten124 ve diğer özelliklerini de romanslardan ve komedilerden 

almıştır. Böylece yazar, Justina’nın kütüphanesi ile onun toplum dışılığı arasında sıkı 

bir bağ kurar. Okuyucuları pikaresk roman ve kurmaca okuyan kadınların bundan 

nasıl etkilendiği konusunda uyarır. Bu bakış açısı yüzündendir ki, pikaresk 

romanlardaki erkek kahramanlar sistem eleştirisinin en etkili sesi olurken, kahramanı 

kadın olan eserlerde eleştiri okları baskıcı sisteme değil de tıpkı erkek türdaşları gibi 

macera yaşamak için yola çıkan / “yoldan çıkan” kadınlara çevrilmiştir. Bunu 

okuyan ve dört duvar arasına sıkışmış kadınlar “namusunu koruyan” kahramanların 

mutlu sona ulaştığını ve macera arayan kadınların ise felakete sürüklendiğini görerek 

bir tür teselli buluyor olabilirler.  

Baskı makinesinin Kilise ve Devlet organları tarafından zararlı bulunduğunu 

yukarıda belirtmiştik. Fakat din adamlarıyla birlikte edebiyat dünyasında söz sahibi 

olan aristokratlar da baskı makinesinin yaygın şekilde kullanılmasıyla ortaya çıkan 

değişim dalgasının karşısında durmayı tercih ederler. XVI. yüzyılda 

akademisyenlerin ve öğrencilerin birçoğu soylu sınıfından gelmektedir ve bu nedenle 

bilim-edebiyat dünyası oldukça kapalı bir yapıya sahiptir.125 Aynı şekilde sınırlı 

sayıda ve Latince basılan kitaplar da yine yalnızca bu çevreye yöneliktir. Ancak 

baskı makinesinin yaygın şekilde kullanımı bilgiden ve yazarlıktan geçinmenin 

kapılarını açar ve daha önceden akademide iş imkânına sahip bulunmayan orta ve 

orta üst sınıftan okumuşların iş olanaklarını arttırır. Bu kişilerden bazıları basımevi 

sahibi olur, bir kısmı ise basımevi için çalışmaya başlar: editörlük, çevirmenlik, 

                                                           
124 İ.S II. yüzyılda kaleme alınan Altın Eşek’te (Asno de Oro), genç Lucio’nun başından geçenler 
epizodik bir yapı ve eğlenceli bir anlatımla okuyuculara aktarılır. Bu yönüyle pikaresk romanın öncüsü 
sayılmaktadır. 

125 Peter Burke, Bilginin Toplumsal Tarihi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2001, s.22 



 

 

71 

kitapları baskıya hazırlama gibi iş kollarında istihdam artar ve halen güç olmakla 

birlikte kişinin kalemiyle hayatını sürdürmesinin önü açılır.126 Erken Yeni Çağ’da 

artık okumuşlar basımevlerinde kalıcı meslekler edinebilir hale gelirler. Ancak yeni 

olanın gelmesi, geleneksel olanı edebiyat dünyasından silmeye yetmez. Tam aksine, 

geleneksel ve yeni olanın çatışmasından hemen bir galip çıkmadığından, bu iki karşıt 

görüşe uygun yazılmış eserler yaklaşık iki yüzyıl boyunca İspanya’da birlikte var 

olurlar.127 Geçiş döneminde yaşanan bu birlikteliğin doğurduğu çatışmaların en 

şiddetlisi ise yazarlığı bir meslek olarak görenler ve görmeyenler arasında yaşanır. 

Zira o güne dek edebiyat dünyasında hâkim olan ve edebiyatı meslek olarak 

görmeyen soylular, yaşamlarını kaleminden kazananları ağır bir şekilde eleştirirler.  

İkinci gruba dâhil olan saray şairleri ya da bir soylunun hizmetine giren “yazarlar”, 

diğer bir deyişle hayatını kalemiyle kazananlar Horacio’nun terimleriyle ifade edecek 

olursak fayda sağlamayı (prodesse) eğlendirerek (delectare) gerçekleştirirler ve 

özellikle devlet idaresi hakkında ya da aile ve sosyal hayatı düzenleyen kitapçıklar 

kaleme alırlar. Böylece hem sosyal statülerini yükseltip hem de bu sayede 

geçimlerini sağlayabilirler. Ancak bu yeni yazarlık deneyimi okurların taleplerini göz 

önünde bulundurmayı ve onların zevklerine uygun eserler kaleme almayı 

gerektirdiğinden edebiyatı yozlaştırdığı gerekçesiyle aristokratların ve din 

adamlarının tepkisine neden olur. Zira artık kitabın başarısını belirleyen başlıca 

kıstas, o eserin ayrıcalıklı sınıf tarafından “yüksek edebiyat ürünü” olarak 

değerlendirilip değerlendirilmemesi değil, kitabın okuyucular tarafından ne kadar 

                                                           
126 ibid., s.25 

127 ibid., s.26 



 

 

72 

talep gördüğüdür.128 XVI. yüzyılda bugün anladığımız anlamda bir okuyucu tepkisini 

yansıtacak kanallar bulunmasa da, bir eserin kaç kere basıldığı, taklitlerinin çıkıp 

çıkmadığı ya da bir tiyatro oyununun ne kadar süre sahnelendiği başarıyı belirleyen 

ölçütlerdir. Bu yeni sistem İspanya’da okuma ve eser verme alışkanlıklarını 

değiştirirken, soylu olmayan sosyal sınıfın okuma alışkanlıkları basılacak kitabın 

türünü belirlemeye başlar: yeni okur kitlesi yarattığı arz-talep dengesiyle edebiyat 

dünyasındaki değişimin belirleyicisi olur.129 Sonuç olarak, uzaktan bakıldığında 

yalnızca teknolojik bir gelişme olarak algılanabilecek bir değişim olan baskı 

makinesinin yaygın kullanımı İspanya’da tüketici talebinin ortaya çıkmasına ve 

özellikle pikaresk romanların tüketicinin istekleri doğrultusunda başka türlerle 

karışarak tam iki yüzyıl boyunca altın çağını yaşamasına yol açar. 

                                                           
128 Pedro Ruiz Pérez, Manual de Estudios de los Siglos de Oro, Madrid, Castalia, 2003, s. 135 

129 ibid., s. 137-140 



 

 

73 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. YAZINSAL ARKA PLAN 

2.1.  “Pikaresk” Sözcüğünün Ortaya Çıkışı ve Gelişimi 

1554 yılında İspanya’da anonim olarak kaleme alınan Tormesli Lazarillo Lazarillo 

de Tormes) birçok eleştirmen tarafından pikaronun edebiyat dünyasına adım attığı ilk 

eser olarak kabul edilir. Eser babasız kalan bir çocuğun ekonomik zorluklar 

nedeniyle annesi tarafından kör bir dilencinin yanına yardımcı olarak verilmesiyle 

başlar. Hayatını kazanmak için küçük yaşta evinden ayrılarak çalışmaya başlayan 

kahramanımız farklı efendilerin hizmet verdiğinden toplumu gözlemleme şansı bulur 

ve bu sırada başına gelenler roman kahramanının kendi ağzından, geçmişe dönük ve 

eleştirel bir biçimde anlatılır. Lazarillo’nun hayatta kalma mücadelesi eserin ana 

ekseninde gibi gözükürken diğer yandan İspanyol toplumunda derinleşen sınıfsal 

farklılıkların yarattığı toplumsal çözülme gerçekçi bir biçimde sunulur. Birçoklarınca 

türün ilk örneği olarak kabul edilen Lazarillo daha sonra yazılacak eserlerin 

sınıflandırılması açısından bir kılavuz niteliği kazanmış ve pikaresk romanın 

özeliklerini belirlemede ana kaynak görevi görmüştür.130 

Lazarillo basılır basılmaz halk arasında olduğu kadar din adamları arasında da büyük 

bir yankı uyandırır ve sakıncalı içeriği nedeniyle 1559 yılında Yasaklı Kitaplar 

Listesi’ne (Index Librorum Prohibitorium) girer. Ancak bu yasak kitabın 

popülerliğini azaltmaz, tam aksine 1599-1603 yılları arasında, diğer bir deyişle dört 

yıllık görece bir kısa süre içinde Tormesli Lazarillo’nun tam dokuz baskısı yapılır.  

                                                           
130 Anne K. Kaler, The Pícara: From Hera to Fantasy Heroine, Ohio, Bowling Green University Popular 

Press, 1991, s. 5 



 

 

74 

Erkenden hayata atılmak zorunda kalan ve toplumun çürümüşlüğü karşısında hiç 

vakit kaybetmeden bu duruma uyum sağlayan, sınıf atlamak için dürüstlük ve 

çalışkanlık yerine hileyi ve üçkâğıdı kullanmaktan çekinmeyen Tormesli Lazarillo 

pikaresk kahraman özelliklerini bünyesinde taşısa da söz konusu kitapta onu 

nitelemek için “pikaro” adı hiç yer almaz. Bu adın kullanıldığını görmek için 1599 

yılını, Mateo Alemán tarafından kaleme alınan Alfaracheli Guzmán (Guzmán de 

Alfarache) adlı eserin basımını beklememiz gerekir. Guzmán da tıpkı öncüsü 

Lazarillo gibi toplumdaki çürümüşlüğü eleştirmesiyle büyük beğeni toplar ve daha 

önceden benzeri görülmemiş satış rakamlarına ulaşır.131 Böylece, XVI. yüzyılın 

sonuna gelindiğinde, art arda yayımlanan bu iki eserle pikaro karakteri önce 

İspanyol, daha sonra ise dünya edebiyatında kullanıma girerek birçok eserde ana ya 

da yan karakter olarak karşımıza çıkmaya başlar. Cervantes, büyük bir öngörüyle, 

Alfaracheli Guzmán’dan yalnızca birkaç yıl sonra yayımladığı Don Quijote’nin (Don 

Quijote) ilk cildinde, yeni bir türün doğmakta olduğunun ilk işaretlerini verir. Don 

Quijote kitabın yirmi ikinci bölümünde, öz yaşam öyküsünü yazdığını söyleyen bir 

kürek mahkûmuyla karşılaşır ve aralarında şöyle bir diyalog geçer:  

Kitabım o kadar güzel ki, dedi Ginés, Lazarillo de Tormes de, o 

türden yazılmış ve yazılacak olan bütün kitaplar yanında halt etmiş. 

Size şunu söyleyebilirim ki, benim kitabım gerçekleri anlatıyor; 

bunlar o kadar güzel ki, o kadar hoş gerçekler ki, hiçbir yalan 

onlarla yarışamaz.” 

Peki, kitabın adı ne?, diye sordu Don Quijote. 

Ginés de Pasamonte’nin Hayatı, diye cevap verdi adam. 

Bitti mi peki?, diye sordu Don Quijote.  

Nasıl bitmiş olabilir?, dedi mahkûm. Benim hayatım daha 

bitmeden…”132 
                                                           
131 Ulrich Wicks, 1989, s.6 

132 Miguel de Cervantes Saavedra, La Macha’lı Yaratıcı Asilzade Don Quijote, (Çev. Roza Hakmen, Şiir 
Çev. Ahmet Güntan), İstanbul, YKY, 2001, s.185 ve El Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha, 
Paris, La Librería Europea de Baudry, 1835, s.124 (Satır altlarının çizilerek vurgulanması bana aittir) 



 

 

75 

 

Ginés’in bu sözlerinde Lazarillo’ya doğrudan, Guzmán’a ise (o da tıpkı Ginés gibi 

kürek cezasına çarptırılmış olduğundan) dolaylı bir gönderme vardır. Daha da 

önemlisi, Ginés iki eseri birbirine bağlar ve “o türden yazılmış ve yazılacak tüm 

eserler” diyerek pikareskin doğmakta olduğunu önceler. Pikaresk tür yazarlarının bir 

manifesto yayımlayarak pikaresk hareketi başlatmadığı düşünüldüğünde 

Cervantes’in dönemin hâkim beğenisinden yeni bir türün doğmakta olduğunu 

anlaması ve Ginés karakterinde bunu dile getirmesi oldukça önemlidir. Ancak 

Gines’in sözlerini istisna olarak bir kenara koyacak olursak tüm Altın Çağ boyunca 

“pikaresk roman/tür” ifadesi bir kez olsun kullanılmaz.133 Pikareskin bir tür olarak 

nitelendirilmesi, kurallarının belirlenmesi ve bu başlık altındaki eserlerin incelenmesi 

XIX. yüzyıldan önce gerçekleşmez.  Fonger de Haan ve Frank W. Chandler’in 

pikaresk üzerine yazdıkları doktora tezleri bu konuda bir ilki oluşturur. Haan 

pikaresk türü “Austrias Hanedanı dönemindeki yaşam tarzını aktarmak için 

yaratılmış bir tür” olarak tanımlarken Chandler pikaroyu sosyolojik derinliği 

olmayan ve sosyal gerçekliği yansıtabilmek için başından maceralar geçmesine izin 

verilen bir karakter olduğunu söyler.134 1943 yılına gelindiğinde ise Angel Valbuena 

Prat o zamanda dek görülmüş en kapsamlı pikaresk eser antolojisini hazırlar. 

İspanyol Pikaresk Romanı (La Novela Picaresca Española) adlı iki bin sayfalık kitap 

içinde türe ait olduğu belirtilen yirmi üç pikaresk esere yer verilir. Yazarı anonim 

olan Tormesli Lazarillo (Lazarillo de Tormes) (1554), Mateo Alemán tarafından 

                                                           
133 Daniel Eisenberg, “Does the Picaresque novel exists”, Kentucky Romance Quarterly, S.26, 1979, 
s.207 

134 Julio Rodríguez Luis, “El enfoque comparativo de la literatura picaresca”, Estado actual de los 
estudios sobre el Siglo de Oro: Actas del II Congreso Internacional de Hispanistas del Siglo de Oro , 
C.2, 1993, s.853 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=156035
http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=4026
http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=4026


 

 

76 

kaleme alınan Alfaracheli Guzmán (Guzmán de Alfarache) ve López de Úbeda’nın 

Pikara Justina’sı (La Pícara Justina) (1604) ilk göze çarpan eserlerdir. Ayrıca Juan 

de Luna’nın Tormesli Lazarillo’nun İkinci Kısmı (La Segunda Parte de Lazarillo de 

Tormes),(1620), Juan Martí’nin Mateo Luján de Saavedra mahlasıyla yazdığı 

Alfaracheli Guzmán’ın İkinci Kısmı (Segunda Parte de Guzmán de Alfarache) (1602) 

da listede yer alır. Öte yandan Cervantes’in 1613 yılında basılan ancak daha erken 

tarihlerde kaleme alındığı tahmin edilen ve Örnek Hikâyeler (Novelas Ejemplares) 

adlı eserinde yer alan Ünlü Bulaşıkçı Kız (La Ilustre Fregona), Rinconete ve 

Cortadillo (Rinconete y Cortadillo), Yalancı Evlilik (El Casamiento Engañoso), 

Köpeklerin Konuşması (El Coloquio de los Perros) da bu listeye dâhildir. Yukarıda 

saydıklarımız dışında Salas Barbadillo’nun Celestina’nın Kızı (La Hija de Celestina) 

(1612), Vicente Espinel’in Obregon’lu Uşak Marcos’un Hayatı (La Vida del 

Escudero Marcos de Obregón) (1618), Quevedo’nun Don Pablos Adıyla Tanınan 

Dolandırıcının Hayatı (Historia del Buscón Llamado Don Pablos) (1626) adlı 

eserleri de listede yer alır. Antolojide yer verilen diğer eserler ise şöyledir: Carlos 

García Başkalarının Mallarına Duyulan Frenlenemeyen Açgözlülük (La 

Desordenada Codicia de los Bienes Ajenos) (1619), Jerónimo de Alcalá’nın Çok 

Efendili Uşak Alonso (Alonso, Mozo de Muchos Amos) (1624), Alonso de Castillo 

Solórzano’nun, Düzenbaz Kız Manzanaresli Teresa (La Niña de los Embustes Teresa 

de Manzanares) (1632); Üniversiteli Trapaza’nın Maceraları (Aventuras del 

Bachiller Trapaza) (1637), Sevilla Sansarı ve Çanta Hırsızı (La Garduña de Sevilla y 

Anzuelo de las Bolsas) (1642), María de Zayas y Sotomayor’un Sefaletin Cezası (El 

Castigo de la Miseria) (1637), Guevara Küçük Topal Şeytan (El Diablo Cojuelo) 

(1641), Antonio Enríquez Gómez’in Don Gregorio Guadaña’nın Hayatı (Vida de 



 

 

77 

don Gregorio Guadaña) (1644), anonim olarak kaleme alınan Estabanillo 

Gonzales’in Hayatı ve Vukuatları (Vida y Hechos de Estebanillo Gonzales) (1646), 

Francisco Santos’un Kümeslerdeki Dudu Kuşu (Periquillo de las Gallineras) (1688) 

ve Diego de Torres Villarroel’in Onun Hayatı (Su Vida) (1743).135  

Ancak bu koleksiyonun yayımlanması ve pikaresk tür içinde yer alan eserlerin bir 

sınıflamaya dâhil olması tartışmaları sonlandırmaya yetmez, tam aksine daha da 

alevlendirir. Birçok eleştirmen Prat’ın listesinde yer alan bazı kitapların pikaresk 

kategorisine girmediğini savunur. Francisco Torres Villarroel’in Onun Hayatı adlı 

eseri, Guevera’nın Küçük Topal Şeytan’ı ve Francisco Santos’un Kümesteki 

Muhabbet Kuşu bu tartışmaların odağındadır. Bazı araştırmacılar ise bu listeye 

eklemeler yapılması gerektiğini ifade eder.136 Pikaresk roman antolojilerinin ilk 

örneği olan bu eser ateşli tartışmaları beraberinde getirmiş olsa da, pikareskin ne 

olduğu ve hangi eserleri kapsadığı hakkındaki çalışmaların artmasına ve birçok 

faydalı görüşün dile getirilmesine önayak olmuştur. Ancak pikareskin sınırları 

yalnızca antolojide belirtilen yirmi üç eserle çizilmez.  

XVI ve XVII yüzyılda altın çağını yaşayan pikaresk türün popülerliği yapılan 

İngilizce, Almanca, Fransızca ve İtalyanca çeviriler sayesinde çok geçmeden 

Avrupa’ya da sıçrar.137 1669 yılında Almanya kendi pikaresk eserini, Alfaracheli 

                                                           
135 Angel Valbuena y Prat, La Novela Picaresca Española, Madrid, Aguilar, 1956 

136 Örneğin Pablo Jauralde Pou editörlüğünde hazırlanan bir diğer pikaresk antoloji çalışması, La 
Novela Picaresca’da [Editorial Espasa Calpe, Madrid, 2001, s.XLVII] Gregorio Gonzáles’in El Guitón 
Onofre’si (1604) ve Baltasar Gracián’ın El Criticón’u (1651, 1653, 1657) pikaresk türe dâhil edilir. 

137 Tormesli Lazarillo’nun ilk çevirisi 1560 yılında Fransızcaya yapılır. Ardından sırasıyla 1568, 1576, 
1586, 1596,1624 ve1631 yıllarında İngilizceye çevrilir. 1579’da Felemenkçe, 1608’de İtalyanca, 
1617’de Almanca, 1623’de ise Latince çevirisi yayımlanır. O dönemde Lazarillo’nun İngiltere’de 
oldukça popüler olduğunu düşündüren bir ipucunu U. Wicks,  Shakespeare’in Much Ado About 
Nothing (Kuru Gürültü) adlı eserinde Lazarillo’ya yapılan şu göndermeyi alıntılayarak vurgular: “Ho! 



 

 

78 

Guzmán’dan etkiler taşıyan Simplicissimus’u yaratmıştır bile. XVIII. yüzyılda da 

benzer bir şekilde İspanyol pikarolardan etkilenen, Gil Blas (L’Historie de Gil Blas 

de Santillane) Fransa’da büyük bir başarı kazanır. 1722 yılına gelindiğinde ise okur 

İngiltere’nin, daha sonra sık sık Picara Justina ile karşılaştırılacak olan, kadın 

pikarası Moll Flanders’ın Daniel Defoe’nin ellerinde doğuşuna tanıklık eder. Onu 

1743 yılında Henry Fielding tarafından kaleme alınan ve en sevdiği kitabın 

Alfaracheli Guzmán olduğunu söyleyen pikaro Yüce Mr. Jonathan Wild (Mr. 

Jonathan Wild the Great) izler. (Kitabın tam adı The History of Life of the Late Mr. 

Jonathan Wild the Great’dir.). 1822 yılında Almanya’da Johann Cristoph Sachse’nin 

Alman Gil Blas’ı (Der Deutsche Gil Blas) yayımlanır, hatta Gil Blas’ın ünü yalnızca 

Almanya’ya değil Rusya’da ulaşır ve Vassily Narezhny tarafından Rus Gil Blas 

(Russian Gil Blas) adlı pikaresk özellikler taşıyan bir eser kaleme alınır.  

Pikareskin yüzyıllar sürecek yolculuğu yalnızca Kıta Avrupası ile sınırlı kalmaz; 

İspanya’dan yola çıkan pikaroların Yeni Dünya’ya ayak basmadığı bir yolculuk 

düşünülemez.138 Ne yazık ki pikaronun Amerika Kıtasındaki yolculuğu İspanyol 

yazarların elinde oldukça sınırlı olmuştur. Quevedo’nun pikarosu Pablos (1626), 

eserin sonunda Yeni Dünya’ya gitme arzusundan bahseder ancak bu konuda fazla 

ayrıntı vermez. Guzmán (1599) ise yaptığı hırsızlığın ardından yakalanmamak için 

                                                                                                                                                                     
Now you strike like the blind man: ‘twas the boy that stole your meat, and you’ll beat the post” (Hah! 
İşte şimdi yaşlı adam gibi boşa sopa sallıyorsun. Etini çalan o çocuktu ama sen direği dövüyorsun”  
[1989, s.233] 

138 Pikaroların Güney Amerika’daki yolculuğu hakkında ayrıntılı bilgi için “La picaresca y América en 
los Siglos de Oro” [M. Briones Sánchez ve H.Briones Santos, Anuario de Estudios Americanos, CSIC, 
Sevilla, S:49, 1992, s.207-232] okunabilir. Ayrıca María Casas de Faunce’nin La novela picaresca 
latinoamericana [Madrid, Cupsa Editorial, 1977] ve M. Mario Gonzáles’in “La novela neopicaresca 
brasileña” [Cuadernos hispanoamericanos, S:504, s.81-92] adlı çalışmaları da bu konuda yapılmış 
araştırmalardır. Son olarak “Sobre la picaresca en Hispanoamérica” [Teodosia Fernández, Edad de 
Oro, S:20, 2001, s.95-104] adlı çalışma da yeni araştırmalara yol gösterecek niteliktedir. 



 

 

79 

Amerika Kıtası’na gitmeyi planlasa da okuyucu Guzmán’ın Yeni Kıta’ya dair 

gözlemlerini okuma şansını yakalayamaz. Jerónimo de Alcalá’nın kaleme aldığı Çok 

Efendili Uşak Alonso (Alonso, mozo de muchos amos) (1624) ise Alonso adlı 

pikaronun efendisiyle birlikte Meksika’ya gittiğinden ve başından çeşitli maceraların 

geçtiğinden bahseder. Vicente Espinel’in Obregon’lu Marcos’u (Marcos de 

Obregón) da (1618) benzer bir şekilde Yeni Dünya’ya ayak basan pikarolar 

arasındadır. Ancak İspanya’da kaleme alından pikaresk eserlerde Amerika Kıtası 

büyük rol oynamaz, belki de yazarlar kendilerini Yeni Dünya’nın gerçekliğine, 

atmosferine ve geleneklerine yabancı hissettiklerinden İspanyol pikaroların 

Amerika’daki maceralarında alıştığımız o canlı anlatım tarzı yerine bir yüzeysellik 

hissedilir. Pikaroların sömürge döneminde Amerika Kıtasındaki varlığı 

İspanya’dakiyle paralellik göstermez. Birçok eleştirmen Álvar Núñez de Cabeza de 

Vaca’nın Kazazedeler (Naufragios) adlı eserini, içerisinde bir yol hikâyesi ve 

gerçekçi gözlemler barındırdığı için pikareskin Latin Amerika’daki öncüsü olarak 

görür. Ancak türün Yeni Dünya’daki ilk örneği, İspanya’da doğan ancak hayatının 

büyük bölümünü Amerika Kıtası’nda geçiren, Alonso Carrió de la Vandera’nın 

(1715 Gijon-1783 Lima) kaleme aldığı Kör Yolcuların Lazarillo’su (El Lazarillo de 

Ciegos Caminantes) ya da daha bilinen adıyla Concolorcorvo’dur (1773). Eser, 

sömürge döneminde kahramanın Buenos Aires’ten Lima’ya yaptığı yolculuğu ve bu 

sırada şahit olduğu olayları eleştirel bir dille anlatır. Meksika’da ise bundan yaklaşık 

bir yüzyıl sonra José Joaquín Fernández de Lizardi, Periquillo Sarmiento’nun 

Yaşamı ve Başından Geçenler’i (Vida y Hechos de Periquillo Sarmiento) (1816) 

kaleme alır. Kitabın adı oldukça dikkat çekicidir zira başlık Part’ın da antolojisinde 

yer alan Kümeslerdeki Dudu Kuşu (Periquillo de las Gallineras) adlı pikaresk esere 



 

 

80 

atıfta bulunur. Böylece eser kökenleri İspanya’da bulunan atalarıyla bağlantısını 

vurgulamak ister. Bundan yaklaşık bir yüzyıl sonra, 1938 yılında yine Meksika’da 

José Rubén Romero Pito Pérez’in Gereksiz Hayatı’nı (La vida inútil de Pito Pérez) 

yayımladığında ise kitabın kahramanı kendisinden “Periquillo” diye bahsederek iki 

esere de göndermede bulunur. Bu göndermeler ilk defa XIX. ya da XX. yüzyılda 

ortaya çıkan bir olgu değil aksine pikaresk romanın zirvede olduğu dönemden kalan 

bir gelenektir.139 Ancak bu geleneğin, diğer bir deyişle bir tür “kardeşlik” bağının 

XX. yüzyıla gelindiğinde dahi pikaronun doğduğu topraklardan uzak bir coğrafyada 

halen kullanılıyor olması pikaresk türün unutuluş nehrinin sularında yok olmadığının 

en güzel kanıtıdır. Görüldüğü üzere sömürge döneminde, pikaresk romanın 

İspanya’da zirvede olduğu yıllarda, Güney Amerika pikaresk eserlere tam bir 

kabulleniş içinde yaklaşmaz. Latin Amerika’nın pikaresk türü özümsemesi ve ona 

daha farklı bir ton katmasının ardından pikaresk romanın “Latin Amerikalılaşmış” ya 

da başka bir deyişle “daha karanlık” 140 anlatılara dönüşmesinin ilk örnekleri XVIII. 

yüzyılda görülmeye başlanır; XIX. ve XX. yüzyıla gelindiğinde ise çağın 

getirdiklerine göre güncellenerek bu kıtada popülerlik kazanırlar.  

                                                           
139 Pikara Justina adından ötürü pikareske açık bir göndermedir. Ayrıca kahramanıyla aynı adı taşıyan 
kitabın iç sayfasında yer alan gravür, Celestina’dan Lazarillo’ya tüm öncülerini aynı gemide yolculuk 
ederken resmederek aralarındaki bağı somut bir düzleme oturtur. Öte yandan, Justina kaleme aldığı 
anılarında Guzmán ile evleneceğini belirterek kelimenin tam anlamıyla pikaro ile arasındaki akrabalık 
bağını vurgular; Manzanaresli Teresa ise tıpkı Lazarillo gibi adını bir nehirden alır 

140 Eşcinsel vampir pikarolar Colonia Roma’nın Vampiri (El Vampiro de la Colonia Roma), güzellik 
yarışmasında birincilik kazandıktan sonra yükselmek için gözünü kırpmadan başkalarını harcayan 
kadın kahramanlar Bayan Meksika (Señorita México) pikaroların Latin Amerika’daki daha karanlık 
dünyalarının öne çıkan örnekleridir. 



 

 

81 

İspanya’da ise üç yüz yıl süren bir sessizlikten141 sonra pikareskin yeniden güç 

kazanması Pío Baroja sayesinde olur: İspanya’da pikaresk gelenekten ilham alarak 

eserler kaleme alan ilk XX. yüzyıl yazarı Pío Baroja’dır.142 Baroja’nın Silvestre 

Paradox’un Maceraları, Buluşları ve Mistisizmi (Aventuras, inventos y 

mixtificaciones de Silvestre Paradox) (1901) ve Yaşam Savaşımı (Lucha por la Vida) 

(1904) üçlemesi modern pikareskin öncüleri olarak kabul edilir. Juan Antonó de 

Zunzunegui’nin Gemi Levazımatçısı (El Chiplichandle) (1940) ve Hayat Olduğu 

Gibi (La Vida Como Es) (1954) adlı eserleri;  Camilo José Cela’nın Pascual Duarte 

ve Ailesi (1942) ile Tormesli Lazarillo’nun Yeni Maceraları ve Bahtsızlıkları 

(Nuevas Andanzas y Desventuras de Lazarillo de Tormes) (1946) adlı eserleri, 

Sebastián Juan Arbó’nun Martín de Caretas’ı (1955); Juan Goytisolo’nun 

Kutlamalar’ı (Fiestas) (1958) ve Manuel Barrios’un Kurnazlıklar Tablosu (Retablo 

de Picardías) (1972) adlı eseri günümüz İspanya’sında pikareskin temsilcileri 

olurlar. 

Böylece Amerika ve Avrupa’da XIX-XXI. yüzyıllar arasında pikaresk romanın 

sınırları bulanıklaşırken, kendini bulma yolculuğu, dünyada tek başına kalmışlık ve 

                                                           
141 XVII ve XX. yüzyıl arasında Braulio Foz’un Pedro Saputo’su (1844), Juan Valera’nın Pepita Jiménez’i 
(1874) ve Benito Pérez Galdós’un Misericordía’sı pikareske yakın duran eserler olarak göze çarpar 
ancak “La Picaresca en la Narrativa Española del Siglo XX” başlıklı makale bu eserlerin Altın Çağ 
pikaresk romanlarıyla XX. yüzyıl pikareski arasında bir köprü görevi görmekten uzak olduğunu belirtir.  
[Rosa Fernández Urtasún, Margarita Iriarte López, (Coord.) Carlos Mata Induráin, Actas del Congreso 
“El Siglo de Oro en el Nuevo Milenio” Miguel Zugasti, C:1, 2005, s.714] 

142 Christopher Eustis, “La influencia del género picaresco en la novela española contemporánea”, 
Thesaurus: Boletín del Instituto Caro y Cuervo, C: 41, S: 1-3, 1986, s.227 



 

 

82 

yaşam savaşımı gibi motifler birçok eserin “modern/postmodern pikaresk”143 olarak 

adlandırılmasına yol açar.  

Bu noktada bir parantez açarak, türün sunduğu tüm zorluklara karşın araştırmacı 

Claudio Guillén’in pikaresk eserleri sınıflama çabasının bugünkü araştırmacılara 

nasıl faydalı bir perspektif sunduğundan bahsetmeyi gerekli görüyoruz. Guillén’in 

sunduğu Pikareskin Tanımına Doğru: Bir Sistem Olarak Edebiyat (Toward a 

Definition of the Picaresque: Literature as System) adlı çalışma öncelikle hiçbir 

eserin pikaresk türün tüm özelliklerini içinde barındırmasının gerekli olmadığı ön 

kabulüyle eserleri sınıflandırmaya girişir. Bu bilgi ışığında Guillén kendisinden sonra 

gelen edebiyat araştırmacılarına pikaresk eserlerde aranması gereken sekiz ana 

özellik sunar. Bu özellikler özetle şöyledir: 

1. Pikaro ve onun başından geçenler romanın asıl odağıdır. 

2. Anlatım tarzı sözde-otobiyografiktir.  

3. Anlatı öznel bir bakış açısına sahiptir. 

4. Pikaro toplumsal kuralları ve değerleri sorgular. Pikaro öğrenme sürecini ve 

gözlemlemeyi hiçbir zaman bırakmaz.  

5. Hayatta kalma dürtüsü, açlık ya da para sıkıntısı nedeniyle sürekli 

gündemdedir. 

                                                           
143 Pikaresk geleneğin XX. yüzyılda yeniden yükselişe geçmesi birçok eleştirmenin dikkatini çekmiş ve 
bu olgu Avrupa’da ‘Pikaresk Romanın Rönesansı’ başlığıyla incelenmiştir. [Ulrich Wicks, 1989, s.15]  



 

 

83 

6. Pikaro yaşamın tüm yönlerini gözlemler ve kaleme aldığı gözlemlerinde 

toplumsal kurallara ve toplumun farklı katmanlarına yönelik eleştirilerini dile 

getirir  

7. Pikaro farklı efendilerin yanında çalışır, bu nedenle gezi ve macera ile iç içe 

bir hayat sürer 

8. Pikaresk eser pikaronun maceralarını anlatan epizodik bir yapıya sahiptir. 144 

Guillén bir eserin pikaresk olarak adlandırılması için bu özelliklerin birçoğunun 

eserde bulunması gerektiğini belirtir ancak hangi özelliklerin bir eseri “daha” 

pikaresk yaptığına dair bir kural belirlemez. Guillén bunun yerine pikareski dört 

farklı düzlemde değerlendirmeyi tercih eder. 1. Pikaresk türün ilk örneği olan ve 

türün özelliklerini belirleyen eserler. 2. Pikareskin en gözde olduğu XVI. dönemde 

kaleme alınan ve türün ilk örneklerini izleyen katı anlamıyla (sensu stricto) pikaresk 

türe ait olan eserler. 3. Bu grupta ise kelimenin geniş anlamıyla pikareskle benzer 

özellikler taşıyan eserler yer alır. Bu eserler, türün ilk örnekleri temel alınarak 

türetilen ve otobiyografik anlatı tarzı gibi pikareskin birincil özelliklerini her zaman 

bünyesinde bulundurmayan ve bunun yanı sıra kaleme alındığı dönemdeki edebiyat 

anlayışının özelliklerinden de etkilenen eserlerdir. Ancak bu eserler kahramanın 

uzam değiştirmesini ve toplumsal yapıda yükselmesini ele alması, eleştirel bir dil 

kullanması, gezi ve macerayla iç içe olması ve buna benzer başka yan özellikleri 

yinelemesiyle geniş anlamda pikaresk olarak nitelendirilir. 4. Son olarak Guillén 

içerisinde pikaresk temalar, durumlar, ortamlar ve karakterler barındıran eserlerden 

bahseder. Bu eserler İspanya’da ortaya çıkan ve efendisine hizmet eden küçük çocuk 

                                                           
144 Princeton, Princeton University Press, 1971, s. 71-106 



 

 

84 

temasından oldukça uzaklaşmıştır ancak sunduğu özellikler itibariyle Guillén yine de 

bu anlatıları “pikaresk mit” (el mito picaresco) olarak niteler. Diğer bir deyişle bu 

eserler içerisinde pikaresk romanın atmosferini barındırır. Anlatı tam anlamıyla bir 

pikaresk eser sayılmasa da toplumsal değerlerin alt üst olduğu bir dünyada yalnız 

başına kalan (anti)kahramanın bakış açısından süzülen eleştirel öğelerle 

renklenmiştir.   

İşte günümüz araştırmacıları açısından Guillén’i bu denli önemli kılan da, hangi 

eserlerin pikaresk olduğuna dair tartışmaları biraz olsun dindiren bu sınıflamadır. 

Lazarillo, Guzmán, Buscón pikaresk türün ilk örnekleri; ardından gelen (ve birçoğu 

Prat’ın bibliyografyasında yer alan) eserler ise katı anlamıyla (sensu stricto) pikaresk 

olarak değerlendirilebilir. Pikareskin diğer kıtalara yolculuğu ve bu kıtalarda verilen 

eserler ise “daha geniş anlamıyla pikaresk” adı altında sınıflanabilir. Son olarak XXI. 

yüzyılda giderek daha sıklıkla karşılaştığımız postmodern anlatılardaki pikaresk 

öğeler ise Guillén’in “pikaresk mit”ine örnek oluşturmaktadır. 

2.1.1. Pikaronun Etimolojik Kökeni Üzerine Varsayımlar 

Bugün nasıl ki “pikaresk roman” ya da “pikaresk türün” ilk ne zaman ortaya çıktığı, 

özellikleri ve hangi eserlerin bu türe ait olup olmadığı üzerine sayısız tartışma ve 

anlaşmazlık var ise aynı şekilde “pikaro” kelimesinin ilk nerede ve ne zaman ortaya 

çıktığı üzerine de benzer tartışmalar sürmektedir. XVII. yüzyılda Pireneler’i aşarak 

Gil Blas kimliğiyle Fransa’ya giriş yapan, İngiltere’de Moll Flanders ya da Oliver 

Twist adıyla okuyucularıyla buluşan, ABD’de ise Tom Sawyer veya Huckelberry Fin 

olarak tanınan pikaro İspanya’da ilk ne zaman görüldü? İlk pikaro Tormesli Lazarillo 

muydu yoksa Mateo Alemán’ın Guzmán’ı mı? Gerçekleştirilen etimolojik 



 

 

85 

çalışmalara bakılacak olursa pikarolar yazınsal alandan önce sosyal hayatta var 

olmuşlar, ardından kitap kahramanları olarak hayatımıza girmişlerdir. Bu nedenle 

pikaronun kökenini edebiyat alanında değil, İspanyol sosyal hayatında aramak 

gerekir. Belki de ilk pikaro, V. Carlos’un ordusunda savaşmak için çıplak ayaklarıyla 

İtalya’ya giden Galisyalı bir piyadeydi. Ya da mutfaklarda ne iş olsa yapan ve bunun 

karşılığında yiyecek birkaç parça ekmek bulmayı uman bir yamak. Veya Fransa’nın 

Picardia bölgesinden gelen bir genç yahut Yeniden Fetih (reconquista) hareketinden 

sonra fakirleşen ve dilenmek zorunda kalan bir Yahudi dönmesi, Yeni Hıristiyandı. 

Her biri kulağa ilginç gelen bu önermelerin ardında saatlerce süren titiz bir araştırma 

ve yüzlerce sayfalık inceleme bulunsa da, bugün halen hiçbir etimolojik çalışma 

bizlere kesin bir netlikle kelimenin ilk olarak nasıl ortaya çıktığını ve nasıl bir evrim 

geçirdiğini ortaya koyamıyor. Zaten bizlerin amacı da pikaro kelimesinin etimolojik 

izini sürmek değil, pikaro kelimesinin edebiyatta nasıl bir imgeyi yansıttığını 

bulmak. Yine de pikaro kelimesinin nereden geldiği ve zaman içinde nasıl 

evrimleşerek bugünkü halini aldığına dair yapılan araştırmalar dönemin İspanyol 

toplumuna dair oldukça ilginç bakış açıları sunduğundan hepsinden kısaca 

bahsetmeyi uygun gördük. Daha kolay takip edilmesi açısından ise her bir önermeyi 

farklı bir alt başlık altında inceleyeceğiz. 

 Picar→Pícaro  

Rafael Salillas, Joan Corominas’ın hazırladığı Etimoloji Sözlüğü (Diccionario 

Crítico Etimológico) adlı sözlüğe dayanarak “pícaro”nun kesmek, doğramak, ufak 

parçalara ayırmak anlamına gelen “picar” fiilinden türediğini öne sürer145. Gerçekten 

                                                           
145 Hampa (Antrapología Picaresca): El delincuente español, Madrid, Suarez, 1898, s.23 



 

 

86 

de bu iddia, Chandler,146 Sanvisenti147 ve Maldonado de Guevara148 gibi 

araştırmacıların da desteklediği ve pikaronun etimolojik kökeni konusunda en çok 

kabul gören yaklaşımdır. Corominas, 1477 yılında Katalanca olarak basılan Ruperto 

de Nola’nın yazdığı Mutfak Kitabı (Llibre del Coch)149 eserinin İspanyolca 

çevirisinde “pícaro de cocina” yani “mutfak pikarosu” (mutfak faresi) kullanımının 

geçtiğini belirttir ve pikaronun mutfaktaki görevinin etleri ve sebzeleri doğramak 

olduğunu, bu görevden hareketle de “picar” fiilinden “pícaro” isminin türediğini 

söyler. Ayrıca mutfakta çalışan bu oğlanların kötü ününden dolayı “pícaro” 

kelimesinin daha sonra “numaracı, hırsız”150 anlamlarını kazandığını ekler. Ancak 

John Rutherford Edebiyat Öncesi Pikaronun Kısa Tarihi (Breve Historia del Pícaro 

Preliterario) eserinde bu etimolojik ilişkilendirmenin tamamen bir yanlış 

anlaşılmadan doğduğunu iddia etmektedir.151 Rutherford’a göre Ruberto de Nola 

kitabın hiçbir yerinde “pícaro” ifadesini kullanmamıştır. Bu terim ilk kez 1929 

yılında Dionisio Pérez’in, söz konusu kitaba yazdığı bir önsözde geçmektedir. Pérez 

önsözde, 1611 yılında basılmış olan Francisco Martínez Montiño’nun Yemek, Pasta, 

Bisküvi ve Şekerleme Sanatı (Arte de Cozina, Pasteleria, Vizcocheria, y Confiteria) 

adlı eserinden bir alıntı yapmıştır. Diğer bir deyişle, “mutfak pikarosu” terimi adı 

geçen kitapta değil, kitabın önsözünde, 1611 tarihli başka bir kitaptan yapılan 

                                                           
146 Frank Waldeigh Chandler, La Novela Picaresca en España, Madrid, La España Moderna, 1913, 
s.116 

147 B. Sanvisenti, “Pícaro”, Boletin Hispanique Bordeaux, S. 35, 1933, p.297  

148 Francisco Maldonado de Guevara, “Para la etimología de pícaro-picar”, Boletín de la Biblioteca de 
Menendez Pelayo, S.21, 1945, s.524 

149 Tam olarak basım tarihi bilinmese de, 1477 yılında basıldığı tahmin edilmektedir. 

150 Pillo, ladronzuelo 

151 Vigo, Universidade de Vigo, 2001, s.21 



 

 

87 

alıntıda kulanılmıştır. O tarihte ise “pícaro” kelimesi çoktan başka yazılı kaynaklarda 

yer almıştır bile. Mutfak Kitabı, “pícaro” sözcüğünün yazılı eserlerde görüldüğü ilk 

örnek değildir ve bu nedenle John Rutherford, “pícaro” kelimesinin mutfakla 

ilişkilendiren etimolojik açıklamanın doğru olamayacağını ifade eder. 152 Ancak bu 

ilişkilendirme günümüze kadar gelmiş, en geniş kabul gören açıklamadır. Öte 

yandan, Martínez Montiño’nun yukarıda sözü edilen ve dönemin mutfak kültürü 

ayrıntılı bir şekilde incelediği çalışmasında pikaroların tiksinti uyandıran varlıklar 

olarak görüldüğünü okuruz. Kirli addedilen pikaroların mutfakta bulunması istenmez 

ancak pikarolar her defasında en zengin mutfaklara girmenin ve orada yaşamanın bir 

yolunu bulurlar. Montiño’nun sözleriyle ifade edecek olursak “Kudretli II. Felipe’nin 

bile mutfağından atmayı başaramadığı bu kokuşmuş ve pis pikarolar”153 karşısında 

sonunda aşçılar pes eder ve onların mutfakta karın tokluğuna ufak tefek işler 

yapmalarına göz yumarlar. Bu bilgiler ışığında değerlendirildiğinde, pis oldukları 

gerekçesiyle mutfaklarda istenmeyen pikaroların özellikle o dönemde altın değerinde 

olan et gibi kıymetli bir gıdayı doğrama görevine verilmesi ve böylece “pícaro” 

kelimesinin de doğramak anlamındaki “picar” fiilinden gelmesi pek akla yatkın 

gözükmemektedir. 

Rutherford yine söz konusu çalışmasında “picar” fiilinin “pícaro”ya dönüştüğü 

iddiasının dilbilimsel açıdan oldukça sorunlu olduğunu belirtmektedir. Lingüistik 

ayrıntılara boğulmamak ve okuyucuyu pikaro kelimesinin toplumsal hayatta nasıl 

                                                           
152 ibid., s.21 

153 Francisco Martínez Montiño, Arte de cozina, pasteleria, vizcocheria y conserueria, 1611, s.4.  

Erişim tarihi: 23/10/2014, http://bit.ly/1KiNWo1 

  

http://bit.ly/1KiNWo1


 

 

88 

kullanıldığına dair ilginç bilgilerden uzaklaştırmamak adına burada dilbilimsel 

tartışmanın tamamına yer vermeyeceğiz. Yalnızca “picar” kelimesinin “pícaro”ya 

dönüşmesi sırasında iddia edildiği gibi vurgusuz “-aro” ekinin, fiilin sonuna gelmesi 

halinde vurgunun “i” harfinin üzerinde bulunmasının imkânsız görüldüğüne yönelik 

bir itirazı belirtmeyi yeterli görüyoruz. Ayrıca bir fiilden isim türetirken o dönemde 

görülen normal işleyişin picar: picador, picadero ve piquero şeklinde geliştiğini 

fiilden “pícaro” kelimesini türetecek hiçbir benzer lingüistik ize rastlanmadığı da bu 

etimolojik köken iddialarına yönelik bir diğer itiraz olarak kitapta yerini almıştır.154   

 Picard→Picaro 

Sebastián de Covarrubias155 ise “pícaro” kelimesinin ilk kez Belçika’nın Picardia 

bölgesindeki fakir insanları adlandırmak için kullanıldığını iddia eder. A.R. Nykl de 

benzer bir açıklama getirerek XVI. yüzyılın ikinci yarısında birçok İspanyol 

askerinin Belçika topraklarına ve özellikle de Picardia bölgesine gittiğini, 

Fransızcada o bölgenin yerlisi anlamına gelen “picard” kelimesini duyduğunu iddia 

eder.156 Nykl kısa süre içinde İspanyol askerlerin bu kelimeye kötü bir anlam 

yüklediğini ve Picardia bölgesinin yerlisi anlamına gelen “picardo”nun değişime 

uğrayarak İspanyolca’ya “pícaro” olarak geçmiş olabileceğini belirtir.157 Askerlerin o 

bölge halkına duyduğu kötü hislerden ötürü kelimeyi aşağılayıcı bir anlamda 

kullanması mümkün olabilir bununla birlikte Picardia bölgesinde yaşayan halkın 
                                                           
154 Pícaro kelimesinin olası etimolojik kökenine ilişkin farklı iddiaları daha ayrıntılı bir biçimde 
incelemek isteyen okuyucular John Rutherford’un Breve Historia del Picaro Literaria kitabına göz 
atabilirler. 

155 Tesero de la Lengua Castellana (1611), (Ed.) Martín de Riquer, Barcelona, Alta Fulla, 1989, p.869 

156 Alois Richard Nykl, “Pícaro”,  Revue Hispanique, C. 77 S. 171, 1929, s.172 

157 İspanyolca’da coğrafi köken belirten ve sonuna –aro eki alan diğer kelimeler: bávaro, búlgaro, 
húngaro tártaro 



 

 

89 

özellikle zengin, çalışkan ve sanayi alanında gelişmiş olduğu göz önüne alındığında 

kelimenin İspanyolcaya fakir, serseri gibi anlamlar kazanarak geçmiş olma ihtimali 

zayıflar. Öte yandan, yalnızca bir istisna dışında, Picardia’dan gelenlere “pícaro”  

dendiğini söyleyen yazılı bir kanıtın da bulunmayışı bu iddiayı zayıflatır. 158 

 

 f-k-r →Picaro 

Fonger de Haan “pícaro”nun Arapça f-k-r kökünden (“fakir” ya da “fukara" 

kelimelerinden) türemiş olabileceğini iddia eder.159 Haan, 12 Şubat 1502’de on iki 

yaşın üzerindeki tüm Müslüman kızların ve on dört yaşın üzerindeki tüm Müslüman 

oğlanların Castilla ve León’dan ayrılmasını emreden bir kararname çıkarıldığını 

hatırlatır ve tezine şöyle devam eder:  

Kimsesiz kalan ve sürgüne giden bu çocuklar hayatta kalmak için 

ne iş olsa yapmak zorunda kaldılar. Çok da güçlü olmadıklarından, 

fiziksel dayanıklılık gerektiren mesleklerde çalışmak yerine getir 

götür işlerine bakıyorlardı. Bu sırada da kendilerini tanımlamak 

için sık sık “fukara” kelimesini kullanmış ve bu kelimeyi 

benimseyen İspanyollar da ufak bir fonetik değişiklikle fukara 

kelimesini “pícaro”ya dönüştürmüş olabilirler.160  

 

De Haan etimolojik açıdan Arapçadaki -f harfinin -p’ye dönüşmesinin mümkün 

olmadığını kabul ediyor ancak kelimenin öncelikle düşük eğitim seviyesinden gelen 

kişiler arasında kullanıldığını söyleyerek belli bir kurala bağlı kalınmasının gerekli 

                                                           
158 Bu etimolojik iddiaya kaynak oluşturan tek yazılı eser Villaba y Estaña’nın 1577 yılında basılan 
kitabı El pelegrino curioso y grandezas de España’dır. [Madrid, Sociedad de Bibliófilos Españoles, 
1886, s.274-275].   

159 Fonger de Haan, Picaros y Ganapanes, Mexico: ADELyC, 2013, s.51. Erişim tarihi 23/10/2014, 
http://bit.ly/1RCnRlv  

160 ibid., s. 51 

http://bit.ly/1RCnRlv


 

 

90 

olmadığını öne sürer. Ardından o dönemde halk arasında yanlış kullanılan fantasma-

pantasma, fantasia-pantasia, fanfarrón-panfarrón örneklerini göstererek 

“pícaro”nun da öncelikle halk ağzında böyle bir değişim sürecinden geçme ve yazıya 

da bu şekilde aktarılma ihtimalini ifade ediyor. Ancak filologlar bugün bu iddiaların 

izini sürecek yeterli kanıt bulunmadığı gerekçesiyle f-k-r ‘nın “pícaro”ya 

dönüşümünü olası görmüyorlar. 

 Peger, Pag’ra →Picaro 

Araştırmacı O. F. Best de tıpkı De Haan gibi, pikaresk edebiyatın çokkültürlü yaşam 

ve ardından gelen Yeniden Fetih hareketinden bağımsız düşünülemeyeceğini 

söyler161 ve kelimenin geçmişini İbranice’den gelen “peger” veya “pag’ra” 

kelimelerine dayandırır. Best, İbranice’de söz konusu kelimenin “ceset”, “hasta kişi” 

veya “tembel”, “bir işe yaramaz” anlamlarına geldiğini belirtir.162 Ardından 

Avrupa’da Yahudilerin kültürel ve ticari ağları yönettiğini hatırlatan Best, İbranice 

kelimelerin kullanımının Avrupa’da Yiddiş aracılığıyla yayıldığını belirtir.  Adı 

geçen araştırmacıya göre, XIV. yüzyılın ortalarında gelindiğinde bu kelimenin izi 

İtalya’da sürülebilir. İlk olarak 1352 yılında Boccacio’nun Decameron’unda 

“beccáro” kelimesi “ölü ya da leş” anlamında değil ancak onunla ilişkili bir şekilde 

“öldüren, kasap” anlamında kullanılır. 1590 yılında basılan Güzel Konuşma Kitabı 

(Sefer dibur tov/Libro de Buena Expresión) adlı İbranice-Yidiş- Judeo-İtalyanca 

sözlükte ise kelime yine “kasap” anlamında ancak bu defa “bikaro” şeklinde 

                                                           
161 O.F. Best, “Para la etimología de pícaro”, Nueva Revista de Filología Hispánica, C. 17, S. 314, 
1963-64,  s.353 

162 ibid., s.354 



 

 

91 

karşımıza çıkar.163 Kelimenin koşer kasaplarına değil de Yahudilik kurallarına uygun 

kesim yapmayan Hıristiyan kasaplarını nitelediğini öne sürmek için ise birçok neden 

bulunur zira o dönemde koşer kasaplar için zaten geniş bir kelime hazinesi mevcuttu. 

Best araştırmasında, domuzu pis olduğu için yemeyen Yahudilerin domuz kesen 

Hıristiyan kasaplara verdiği “bikaro” adının zaman içinde “pis işler yapan kişi” 

anlamını da kazandığını öne sürüyor. Sonuç olarak Best, Judeo-İtalyanca’daki bu 

kullanımın çok zaman geçmeden İspanya’da da kabul gördüğünü ve bu nedenle 

bikaro/bekkaro kelimesinden “pícaro” kelimesinin türetilmiş olabileceğini 

vurgular.164 

 Piccolo →Picaro 

İtalyanca’da “küçük”, “küçük çocuk” anlamına gelen bu kelimenin XVI. yüzyılda 

Galisyalı askerler aracılığıyla önce Galisya’ya oradan da İspanya’ya yayıldığı 

düşünülmektedir. Öyleyse “piccolo” kelimesi İtalyanca’dan Galisya diline ve oradan 

da İspanyolca’ya geçmek için nasıl bir yol izlemiştir? Vakanüvisler İspanya’nın 

birçok askeri ama özellikle de Galisya’dan topladığı askerleri XV. yüzyılda İtalya’ya 

sefere gönderdiğini belirtirler. Felipe de la Gandarra Silahlar ve Zaferler. Galicia’nın 

evlatlarının kahramanlıkları (Armas i triunfos. Hechos heroicos de los hijos de 

Galicia) adlı eserinde İtalya’da devam eden savaş nedeniyle dört bin askerin 

toplandığını, bunların çoğunun da Galisya’dan geldiğini belirtir.165 Ancak Galisya bu 

                                                           
163 İbid., s.355 

164 ibid., s.355-356 

165 Madrid, 1662, s.442 “1522 yılının Ağustos ayında Papa VI. Hadrianus, İtalya’daki savaş nedeniyle, 
çoğunluğu Galisya’dan toplanmış dört bin çocuk askeri de berberinde götürerek Tarragona’dan 
ayrılır.” [Por el mes de Agosto deste año (1522), salió de Tarragona el Pontífice Adriano VI llevando 
consigo (…) por causa de las guerras que auia en Italia, con quatro mil soldados infantes, que los mas 
se auian leuntado en Galicia] 



 

 

92 

kadar uzun süren bir seferberliğe katlanamaz. Genç erkeklerin hepsi savaş alanında 

olduğundan o dönemde Vigo’da on bir yaşındaki çocuklar bile askere alınarak 

çarpışmak üzere İtalya’ya gönderilir. Bu nedenle çoğunlukla piyade olarak savaşa 

katılan, diğer askerlerden daha perişan ve güçsüz durumdaki bu küçük askerlere 

İtalyanlar’ın “piccolo” adının takılmış olması şaşırtıcı olmaz. Öte yandan İtalya’nın 

bazı bölgelerinde “piccolo”nun “düşük sosyal sınıftan gelen” (di humilde condizione 

sociale)166 anlamına geldiğini de belirtmek gerek. Bu iki anlam birleştiğinde ise 

Galsiya’dan gelen çocuk askerlere “zavallı/küçük çocuk” dendiği, zaman içinde ise 

bu askerlere yönelik düşmanlıktan ötürü “piccolo”ya “hırsız”, “serseri” gibi kötü 

anlamlar yüklendiği öngörülmektedir. Kendilerine “piccolo” denmesini benimseyen 

Galisyalılar ise kelimenin telaffuzunu kendi dillerine uyarlayarak “pícaro” haline 

dönüştürmüş olabilirler.167 Yine aynı teze göre yıllar boyu sefalet içinde başka 

topraklarda savaştıktan sonra nihayet ülkelerine dönme vakti gelen bu askerler 

kendilerine herhangi bir gelecek vaat etmeyen Galisya’ya gitmek yerine İspanya 

Devleti’nin kalbi olan Kastilya’da şanslarını denemeye karar verirler.168 Böylece 

pikaroların ve bu kelimenin kullanımının ülkede yayılması daha da kolaylaşır ve 

başlangıçta İtalyanca’da “küçük çocuk” anlamına gelen “pícaro” zaman içinde 

bugünkü anlamını kazanmış olur. Bu açıklama şimdiye dek genel kabul gören 

picar→pícaro geçişinin gölgesinde kalmış olsa da, 1899 yılında F. De Haan 

pikaroların kökenine dair yaptığı çalışmada kelimenin İtalyanca’dan geçmiş 

olabileceğine değinmiştir. De Haan, “pícaro”  kelimesinin fonetik açıdan “piccolo” 

                                                           
166 John Rutherford, 2001, s. 94 

167 ibid., s. 98 

168 ibid., s. 98 



 

 

93 

ile olan benzerliğine dikkat çekmiş ve pikaresk eserlerde de kahramanın her zaman 

küçük bir çocuk olmasına vurgu yapmıştır. De Haan ayrıca İtalya ve İspanya 

arasındaki sıkı ilişkileri de gerekçe göstererek kelimenin kökeninin İtalyanca’da 

aranabileceğini savunmuştur. 169 

Ancak daha önceden de dediğimiz gibi “pícaro” önce sözlü dilde doğduğu ve 

Alfaracheli Guzmán’a kadar yazılı eserlerde sıkça kullanılan bir kelime olmadığı için 

etimolojik kökenine dair kesin kayıtlar sunmak en azından mevcut bilgiler ışığında 

mümkün gözükmüyor. Bununla birlikte “pícaro” kelimesinin pikaresk türdeki 

eserlerde kullanılmadan önce ne gibi anlamlar taşıdığına bakmak ve 

vakayinamelerde, suç kayıtlarında, mektup, şiir ve benzeri eserlerde “pícaro”nun 

tanımının nasıl yapıldığını görmenin pikaresk roman kahramanlarını ve ona esin 

kaynağı olan gerçek hayattaki temsilcilerini tanımak açısından büyük fayda 

sağlayacağını düşünmekteyiz. Bunun için öncelikle XVI. yüzyıla uzanarak pikaresk 

türe ait olmayan bazı yazılı eserlerden bahsetmeyi gerekli görüyoruz. Zira pikaronun 

sosyal hayattan edebiyat alanına geçişi ve “pícaro” kelimesine yüklenen ilk 

anlamların daha da zenginleşerek bugünkü pikaro haline gelmesi yaklaşık yüzyıllık 

bir süreci kapsar. Küçük bir çocuk olarak doğan pikaro zaman içinde adeta kendi 

kimliğini edebiyat aracılığıyla yeniden inşa ederek zeki, bazen tehlikeli ve düzenbaz 

bir genç adam/kadın haline dönüşmüştür. Şimdi bu kimliğin yazılı eserlerde ilk ne 

şekilde yer aldığına ve daha sonra edebiyat dünyasında nasıl evrildiğine bir göz 

atalım.  Mateo Alemán’ın 1577 yılında kaleme almayı tamamladığı ancak basımı için 

1599 yılına kadar beklediği Alfaracheli Guzmán “pikaro” kelimesinin ilk kez 

kullanıldığı pikaresk türün ilk örneğidir. Bundan önce de Calisto ve Melibea’nın 

                                                           
169 F. De Haan, 2013, s.39 



 

 

94 

Trajikomedisi (La Tragicomedia de Calisto y Melibea) ya da daha bilinen adıyla 

Celestina, Endülüslü Tazenin Portresi (El Retrato de la Lozana Andaluza), Tormesli 

Lazarillo (Lazarillo de Tormes) gibi sosyal gerçekliği yansıtan eserlerde sık sık 

pikaresk karakterler görülse de kimse kahramanlarını pikaro olarak 

isimlendirmemiştir.  

Pikaro kelimesinin kullanıldığı ilk eser olarak ise 1548 yılında Trento Konsülü 

sırasında Vatikan’ı ve Sarayı çevreleyen entrikaları anlatan ve Diego Hurtado de 

Mendoza tarafından yazıldığı tahmin edilen Arkadyalı Üniversitelinin Mektubu (La 

Carta del Bachiller de Arcadia) gösterilir. Eserde, saraydaki pikarolardan bahsedilir. 

“Tanrının rahmeti yağdığında iyileri olduğu kadar kötüleri de ıslatır ve aynı şekilde 

güneş de, altından yüzünü hem saraylılara hem de saray pikarolarına gösterir.”170 

Bu cümlenin İncil’de yer alan ve dostlarımız kadar düşmanlarımızı da sevmemiz 

gerektiğini öğütleyen şu sözlerden etkilendiği söylenebilir:  

Ama ben size diyorum ki, düşmanlarınızı sevin, size zulmedenler 

için dua edin ki, göklerdeki Babanız’ın oğulları olasınız. Çünkü O, 

güneşini hem kötülerin hem iyilerin üzerine doğdurur; yağmurunu 

hem doğruların hem eğrilerin üzerine yağdırır.171  

 

Ancak İncil’deki iyi/kötü karşıtlığının yerini bu eserde pikaro/saraylı ayrımı alır. Bu 

da saraylının iyi nitelikleri, pikaronun ise “kötü niteliklere sahip insanı” temsil 

ettiğini gösterir.   

Pikaro kelimesinin ilk kez görüldüğü eserlerden bir diğeri ise Guzmán’dan yaklaşık 

yirmi yıl önce kaleme alınmış 1552 tarihli Salamantina İsimli Fars (Farsa Llamada 

                                                           
170 John Rutherford, 2001, s. 40 

171  Kitab-ı Mukaddes, Eski ve Yeni Ahit Matta, 5-45 



 

 

95 

Salamantina) başlıklı eserdir. Bartelome Palau tarafından yazılan bu eser 

Salamancalı bir öğrencinin başından geçen maceraları komik bir dille aktarmaktadır. 

Eserde pikaro kelimesinin Salamancalı öğrenci tarafından değil de ahırda çalışan 

küçük bir çocuk olan Soriano, yani pikaronun kendisi tarafından telaffuz edildiğini 

görürüz. Pikaronun ağzından yazılan dizeler şöyledir: 

Mahvolmuş görüyorum kendimi 

Tıpkı San Martí’ninkiler gibi 

Kendini berbat bir adama hizmet etmeye adamış 

Bir pikaroyum ben172 

 

Soriano eserin devamında çok çalıştığından yakınır ve bahtsızlığına lanet eder. 

Burada şiirin geneline ve kelimenin metindeki anlamına baktığımızda pikaronun çok 

çalışan ve kendini bir efendiye hizmet etmeye adamış fakir bir çocuk olduğu görülür.  

7 Kasım 1579’da Madrid’de kaleme alınmış bir kararname (Auto de la Sala de 

Alcaldes de Madrid) ise pikaroyu sokaklarda yaşayan ve bedava yemek arayan 

çocuk/delikanlı olarak yansıtır. Ancak aşağıda göreceğimiz gibi pikaro ve serseri 

(vagabundo) kelimelerinin metinde ayrı ayrı kullanılması önemli bir noktaya işaret 

eder: Sosyal hayatta pikarolar boş gezen bir serseri değil yalnızca yemek alacak 

parası olmayan yoksul bir çocuktur. Öte yandan XVI. yüzyılın ikinci yarısına 

gelindiğinde artık pikarolar toplum düzeni için tehlike olarak görülmeye 

başlanmıştır.  

(…) Santa Cruz Meydanında bulunan hiçbir şarap mahzeni sahibi 

kadın ya da erkek serserilere ve genç pikarolara yemek vermeyecek 

                                                           
172 John Rutherford, 2001, s. 39 



 

 

96 

ve hizmet etmeyecektir; aksi takdirde iki yıl saraydan sürgün ve on 

duka para cezasına çarptırılacaktır.173 

 

Öte yandan F. de Haan’ın alıntıladığı, tarihi belli olmayan ancak Kastilya’da 

yayımlandığını bildiğimiz başka bir belediye duyurusunda pikaroların şehirdeki 

varlığının kısıtlandığını ve giymek zorunda bırakıldıkları keplerle toplumun geri 

kalanından ayrıldıklarını görürüz:  

Şehirde ne iş olsa yapan adamlardan (ganapán) bir düzine, 

pikarolardan ise bir düzineden fazla bulunamaz. Diğer 

vatandaşlardan ayrılmaları için ne iş olsa yapanlar (ganapán) 

kırmızı, pikarolar ise yeşil kep takacaklardır.174 

 

Tarihi kesin olarak bilinmemekle birlikte 1585-95 yılları arasında kaleme alındığı 

tahmin edilen ve pikarolardan bahseden oldukça ilginç bir diğer eser ise Cristóbal de 

Chaves’in Sevilla Cezaevi Hakkında Rapor (Relación de La Cárcel de Sevilla) adlı 

eseridir. O dönemde Sevilla Hapishanesi’nde yaşananları anlatan bu eserde pikaro, 

cezaevine işlediği suçlardan ötürü değil de aç kalmamak ve soğuktan korunmak için 

giren ve ayak işlerine bakan, şiddete başvurmayan, fakir ve zavallı bir çocuk olarak 

resmedilir. Her pikaronun takma adının sonuna eklenen küçültme ekleri ise bu 

çocukların yaşlarının çok küçük olduğunu düşünmemize neden olur. 175 

Her hücrede üç pikaro vardır: ikisi duvarları tahtakurusundan 

temizler, yerleri siler, battaniyedeki bitleri ayıklar, lazımlıkları 

boşaltır; diğeri ise ışıkları (fenerleri) yakar, eğer yaz ise tüm gece 

boyunca hizmetine girdiği mahkûmu yelpazeyle serinletir.176 

                                                           
173 ibid., s. 55  

174 F. De Haan, “Picaros y ganapanes”, Homenaje a Menéndez Pelayo, Madrid, V.Suárez, 1899, C.3, 
s.171 

175 Coplilla, Venturilla, Trampaña, Mojarilla etc. 

176 Cristóbal de Chaves, Relación de la cárcel de Sevilla, Madrid, Clásicos el Arbol, 1983, s.17 



 

 

97 

 

Chaves’e göre “çok pikaro” (muy pícaro) olanlar, yani diğer bir deyişle daha zavallı 

durumda olan çocuklar ise eğer koğuşta yer yoksa pislik içindeki tuvaletlerde yatar 

ve ihtiyacını gidermek isteyenlerden tuvaleti kullanmaları karşılığında para alırlar.177 

Bu bir tür suç olsa bile, kendilerine bedava yemek sağlayacak güçlü bir efendi 

bulamayan pikaroların açlıktan ölmemek için bu yolu tercih etmeleri kabul edilebilir, 

hatta bizce bu çocukların kıvrak zekâlı olduklarını gösteren ve onlara karşı sempati 

duymamızı sağlayan bir ayrıntı olarak bile yorumlanabilir.  

1586 tarihinde Juan de Castilla y de Aguayo tarafından kaleme alınan Mükemmel 

Yönetici (El Perfecto Regidor) adlı eser ise dönem İspanyasında pikaroları gülünç 

duruma düşürmek suretiyle gençleri eğiten bilginlerin varlığından söz eder. Bu 

kişiler gençleri eğitmek için önce pikaroları şehrin meydanında sarhoş eder ve daha 

sonra da sarhoşların düştüğü komik ve alçaltıcı duruma şahit olmaları için çocukları 

ve gençleri bu gösteriyi izlemeye zorlarlar. Burada amaç gençlerin kötü örnekten 

ders almaları ve sarhoş olmaktan kaçınmalarını sağlamaktır. Bu şaşırtıcı eğitim 

yöntemini anlatan metinde pikarolardan “kaybedecek onuru olmayan” kişiler 

[pícaros(…) que no tuviessen honra que perder] olarak bahsedilir. 178 

Şimdiye kadar incelediğimiz metinlerin geneline baktığımızda pikaroların 

çoğunlukla fakir, sokaklarda yaşayan, kaybedecek onuru olmayan, düzenli bir işi 

bulunmayan, ona verilen yemekle hayatta kalmaya çalışan, şiddete bulaşmamış 

küçük çocuk/genç olarak algılandığını görüyoruz. Ancak XVI. yüzyılın sonuna doğru 

toplumda rahatsızlık yaratmaya başlayan pikaroların şehirlerde yaşamasına kısıtlama 

                                                           
177 ibid, s.30 

178 John Rutherford, 2001, s.63 



 

 

98 

getirilir, halkın geri kalanından ayıracak kıyafetler giymeleri istenir. Ülkedeki 

ekonomik koşullar kötüye gittikçe sayıları artan pikarolar adeta şehri istila etmiş 

böcekler gibi algılanır. Pikaronun edebiyat dünyasına geçişi sırasında bu imge ne 

kadar değişikliğe uğramıştır? XVI. yüzyılın sonu, XVII. yüzyılın başında kaleme 

alınan metinlerde pikaro toplumun alt tabakasından gelen, kimsesiz ancak daima 

kıvrak zekâsıyla öne çıkan, toplumdaki çarpıklıkları en sade haliyle gören ve 

yansıtabilen, hitabeti kuvvetli, esprili ve tüm haksızlıklara karşın hayatta kalabilecek 

kadar dirayetli bir çocuktur.  

Cervantes’in kısa hikâyesi Ünlü Bulaşıkçı Kız’daki (La Ilustre Fregona) yarattığı 

pikaro imgesi bu karakterin edebiyat dünyasına geçişte gösterdiği değişikliğe güzel 

bir örnek teşkil eder. Zira eser pikaronun kendisinden değil, pikaro üzerinden inşa 

edilen sevimli serseri imgesinden etkilenen zengin bir çocuğun ona benzeme 

çabasıyla evinden ayrılmasını konu edinir. Eser yazıldığında 1614 yılıdır, yani 

pikaresk eserler ortaya çıkalı yarım yüzyıldan fazla bir zaman geçmiştir ve tıpkı 

Cervantes’in diğer kahramanı Don Quijote’nin kitaplarda yansıtılan şövalye imgesini 

benimseyerek her şeyi geride bırakıp gitmesi gibi Carriazo da pikaro olmak için 

zengin hayatını terk ederek “özgürlüğe” doğru yola çıkar. Cervantes’in pikaro olmak 

için konforlu hayatlarını bırakan diğer kahramanları Rinconete ve Cortadillo gibi, 

Carriazo da zengin ve soylu bir aileden gelir. Onlar dönem toplumunda başarılı 

olmak için gereken her şeye sahiptirler fakat pikaresk eserlerin büyük popülerlik 

kazandığı XVII. yüzyılda, romantik bir macera arayışıyla pikaro imgesi etrafında 

oluşturulan o özgürlük illüzyonunu takip etmeyi tercih ederler.  

Carriazo henüz on üç yaşındayken pikaresk tarzda bir hayat 

sürmeye karar verip, anne ve babasının kendisini buna zorlayan 

hiçbir muamelesi olmamasına rağmen dünyayı dolaşmak üzere 



 

 

99 

evden ayrıldı. Yaşadığı bu özgür hayattan o kadar memnundu ki, 

dertleri ve içinde bulunduğu sefalet bile ona babasının evindeki 

bolluğun eksikliğini hissettirmiyordu. Ne yürümek onu yoruyor, ne 

soğuk kanına işliyor ne de sıcak bunaltıyordu. Ona göre yılın her 

mevsimi tatlı ve yumuşak bir ilkbahar günü gibiydi. Ekinlerin 

üzerinde en az yatağındaki kadar rahat uyuyordu. Bir samanlıkta 

yatarken bile kendisini iki Hollanda örtüsünün arasındaymış gibi 

hissediyordu. Pikaroluğu öylesine iyi beceriyordu ki üniversitede 

profesör olup “Alfarache” dersleri verebilirdi.179  

 

Pikaronun gerçek dünyadan kitap sayfalarına yaptığı yolculuğu izlerken bu 

küçük çocuğun zekâsının keskinleştiğini ve hayatta kalma yetilerinin arttığını 

gördük. Burada dikkat çekmek istediğimiz nokta pikaronun gerçek hayatta ve 

bunu yansıtan resmi belgelerde zavallılığına, kimsesizliğine, fakirliğine, 

gururdan yoksun oluşuna, suça yatkınlığına ve hatta pis olduğuna vurgu 

yapılırken edebiyat alanında ana vurgu pikaroları yaratan olumsuz sosyal 

koşullar üzerine yönelir. Edebiyattaki pikaroların toplumsal çarpıklıkları 

hicveden kahramanlar olduğu dikkate alındığında bu noktanın altının özellikle 

çizilmesi anlaşılabilir. Bunun yanı sıra edebiyatın yarattığı pikarolar, mala 

mülke bağımlı olmayan, nereden geldiğiyle değil yaptıklarıyla öne çıkan, 

toplumca kabul görmüş tüm ikiyüzlülükleri su yüzüne çıkaran bir karakterdir. 

Pikaroların bir noktaya kadar toplumsal gerçekliğe bağlı kalınarak edebiyat 

dünyasına aktarıldığı şüphe götürmez ancak edebiyattaki pikaro imgesinin 

toplumu eleştirmek için bir araç olarak kullanıldığı ve bu nedenle de bazı 

özelliklerinin okuyucunun ilgisini çekmek için romantizme yaklaşan bir tutumla 

aktarıldığını söylemek yanlış olmaz. Bu özelliklere örnek olarak pikaroların 

hazırcevaplığı, yaşlarından beklenenden daha keskin bir zekâya sahip olmaları 

                                                           
179 Miguel de Cervantes Saavedra, Örnek Alınacak Hikâyeler (Çev.) Nazlı Hülya Soydan, İstanbul, 
Kırmızı Yayınları, 2010, s.303 



 

 

100 

ve bu durumun komik etkiler yaratması, başlarından ilginç maceralar geçmesi, 

özgür bir ruha sahip olmaları verilebilir.  

Şimdiye dek pikaroların gerçek dünyadan kitap sayfaları arasına yaptığı 

yolculuğun izlerini takip ettik. Fakat bunun yanı sıra pikaresk türü önceleyen 

onlarca kurmaca eser de olay örgüsü, anlatı tarzı, bakış açısı ve sunduğu eleştirel 

yapı açısından pikaresk eserlere ilham kaynağı olmuştur. Pikaresk türün edebiyat 

dünyasında birdenbire popülerlik kazanmadığını, aksine onun ortaya çıkışını 

hazırlayan onlarca eser bulunduğunu bir sonraki bölümde örnekleriyle 

açıklamaya çalışacağız.  

2.1.2. Pikaroyu Önceleyen Metinler 

Pikaresk türün başlangıcı olarak Tormesli Lazarillo adlı eserin 1554 yılında 

basılması temel alınır. Oysaki Américo Castro, Tormesli Lazarillo’nun pikaresk 

değil, pikareskin öncüsü olduğunu öne sürer. A. Parker da bu görüşü destekleyerek 

bu eseri “picaresca a priori” olarak niteler ve pikaresk geleneği Alfaracheli Guzmán 

ile başlatır.180 Ancak ister pikaresk türün ilk örneği, ister öncüsü olsun bu özel 

konumu nedeniyle araştırmacıların ilgisi genelde Tormesli Lazarillo üzerinde 

toplanmıştır. Fakat İspanyol ve dünya edebiyatına sunduğu tüm yeniliklere rağmen 

alt ekonomik sınıftan gelen küçük bir çocuğun hayatta kalma mücadelesini anlatan 

Tormesli Lazarillo birdenbire ortaya çıkmış bir eser değildir. Arkasında geniş bir 

halk komedisi geleneği vardır. Anonim olarak basılan bu eser, öğrenci, dilenci, cimri 

                                                           
180 Bu konuda araştırmacılar arasında derin görüş ayrılıkları bulunmaktadır. Başını A. Castro ve A. 
Parker’ın çektiği bir grup araştırmacı, Tormesli Lazarillo’yu pikaresk değil pikareskin öncüsü 
(picaresca a priori) eserler sınıfına sokarlar. Bu görüş hakkında daha ayrıntılı bilgi edinmek için A. 
Parker’ın Los pícaros en la literatura. La novela picaresca en España y Europa (1599-1753), Madrid, 
Gredos, 1975 ve Américo Castro’nun “Lo picaresco y Cervantes”, Revista de Occidente, S. 33, 1926, 
s.349-361 adlı çalışmalarına bakılabilir. 



 

 

101 

soylu, yalancı din adamı gibi toplumsal güldürü/eleştiride kullanılan kalıplaşmış 

tipleri hikâyeye dâhil ederek, anlatı içerisinde bir karnaval havası yaratır. Bu 

özellikleriyle Lazarillo bir yandan güldürü/eleştiri geleneklerine göz kırpmış diğer 

yandan ise epizodik yapısıyla, olayın bir çocuk kahraman etrafında dönmesi ve 

güncel göndermelerle esere orijinallik katmıştır. Diyebiliriz ki, türün popülerlik 

kazanmasının altında yatan nedenlerden biri de, toplumsal aksaklıkları etkili bir 

şekilde dile getirmesinin yanı sıra, bir yandan geleneksel olana dayanması, öte 

yandan orijinal öğeleri başarıyla hikâyeye yedirmesidir. Pikaresk yapıtların hangi 

eserlerden ne dereceye kadar etkilendiğini bulmak mümkün değildir ancak karakter 

özellikleri ve anlatı tarzı açısından değerlendirildiğinde bir dizi yapıt “pikaresk türü 

önceleyen eserler” olarak göze çarpmaktadır.  

Satiricon (El Satiricón) Romalı yazar Petronio tarafından yazılan bu eser üç genç 

erkek ve bir yaşlı şairin maceralarını anlatır. Encolpio ve onun genç aşığı Gitón’un 

başından geçenlerin bazen hayli erotik bir dille anlatıldığı bu eser yalnızca pikaresk 

türe değil, dünya edebiyatındaki daha birçok esere de ilham kaynağı olmuştur.181 

Sunduğu gerçekçi ortam, toplumsal çürümeye yönelik ironik ve satirik bakış açısı ve 

kullandığı gündelik dil nedeniyle pikaresk eserin öncüsü olarak kabul edilir.182 Öte 

yandan hilebaz ve eleştirel Encolpio’nun karnını doyurabilmek için toplumun farklı 

                                                           
181 Carlos García Gual, “Menéndez Pelayo y sus estudios sobre las novelas griegas y latinas, antes y 
en sus origenes de la novela”, (Ed.) Raquel Guitérrez Sebastian, Borja Rodríguez Guiterrez, Orígenes 
de la Novela: Estudios, 2007, s.83 (Satiricón’dan ilham aldığı iddia edilen eserler arasında 
Erasmus’un Deliliğe Övgü’sü, Cervantes’in Köpeklerin Sohbeti, Jonathan Swift’in Güliver’in Gezileri, 
Voltaire’in Micromegas’ı ve Juan de Valdés Crotalón’u yer almaktadır. ) 

182 Monica Vincenzi, Luigi Casa, Fellini metafisico: La riconciliazione tra sogno e realta, 2014, s.176. 

Erişim tarihi: 12/04/2016, http://bit.ly/25XGXsa 



 

 

102 

sosyal katmanlarına girmesi de bizlere tıpkı pikaroların hayat izleğine benzer bir 

hikâye sunmaktadır. 

Ezop’un Hayatı (La Vida de Esopo/Ysopo) II. yüzyılda otobiyografi olarak kaleme 

alınan ancak Avrupa’da XV. yüzyılda tanınan bu anonim eserin başkahramanı çirkin 

ancak oldukça zeki bir köle olan Ezop’tur. Köle olarak birçok farklı sahibe hizmet 

eden Ezop bu şekilde tıpkı diğer pikaresk karakterler gibi toplumun farklı 

katmanlarını bize gösterir. Tüm zorluklardan zekâsı sayesinde kurtulmayı başaran 

Ezop, efendilerine akıl verip onlara da fayda sağlamaktan geri kalmaz. Ezop gerçekçi 

ve eleştirel bakış açısıyla Lazarillo’yla benzerlik gösterir.183 

Altın Eşek (Asno de Oro) II. yüzyılda Apuleyo tarafından Latince olarak kaleme 

alınan bu eser otobiyografik bir anlatı tarzına sahiptir ve epizodik yapısı ve 

konusuyla pikareskin öncüsü olarak kabul edilir. Onbir bölümden oluşan kitabın ilk 

on bölümüde birçok efendiye hizmet eden Lucio’nun başından geçenler eğlenceli ve 

eleştirel bir dille anlatılırken son bölümde Lucio dünyevi zevkleri bir kenara 

bırakarak önceki yaşadıklarından pişman olur. Eserin İspanyolca çevrilmesi ise, 

(önsözü 1513 yılını gösterse de) 1525 yılında184 gerçekleşmiştir. Ancak Celestina’da 

(1499), Endülüslü Tazenin Portresi’nde (1528) ve Pikara Justina’da (1605) bu esere 

atıfların bulunması Altın Eşek’in İspanyolca’ya çevrilmeden önce bile popülerliğe 

ulaştığını kanıtlamaktadır.185 Öte yandan araştırmacı Antonio Vilanova da Tormesli 

                                                           
183  Francisco Rodríguez Adrados, “La vida de Ezopo y La vida de Lazarillo de Tormes”, (Coord.) 

Manuel Criado Val, La picaresca: orígenes, textos y escritura: Actas del I Congreso Internacional 

sobre la Picaresca, 1979, s. 349-355 

184  ibid, s.101 

185  ibid, s.102 



 

 

103 

Lazarillo’nun yazarının Altın Eşek eserini defalarca okumuş olabileceğini iki kitap 

arasındaki benzerlikleri ayrıntılandırarak ifade etmektedir.186 

Şövalye Zifar (El Caballero Cifar) (XIII. yüzyıl sonları, XIV. yüzyıl başı) Şövalye 

Zifar’ın yardımcısı Ribaldo alaycıliì kurnazlığıyla pikaresk kahramanlara benzer ama 

onlardan farklı olarak sonunda hedefini gerçekleştirir ve gerçek bir şövalye olmayı 

başarır. Ribaldo’nun eserin sonunda edindiği servet pikaroların sosyal sınıf atlama ve 

zenginleşme çabalarının başarısızlıkla sonuçlanması ilkesiyle çelişir. 187 

İyi Aşk Kitabı (El Libro de Buen Amor) (1330-1343): Hita Başrahibi Juan Ruiz 

(Arcipreste de Hita Juan Ruiz) tarafından kaleme alınan söz konusu eser birtakım 

romantik maceraları ve komik öyküleri içindeki eleştiri dozunu hiç eksiltmeden 

bizlere aktarır. Orta Çağ’ı gerçeğe uygun bir şekilde gözlemleyip tasvir edebilmiş 

olan Juan Ruiz’in üslubuna ise mizah ve gerçekçilik hâkimdir.188 Öte yandan Juan 

Ruiz’in eserde yer verdiği hizmetçi Don Furón da “yalancı, sarhoş, hırsız, düzenbaz, 

pis, tembel bir yardımcı”189 olarak tasvir edilerek adeta pikaronun gelişini 

öncelemektedir. Ancak İyi Aşk Kitabı’ndaki pikaresk özellikler bununla sınırlı 

değildir. Otobiyografik anlatı yapısı ve satirik unsurlar da onu pikaresk türe 

yakınlaştırır. 190 

                                                           
186  ibid, s.102  

187  Misun Kwon, La fusión de los géneros en las novelas picarescas femeninas del siglo XVII, 

Doktora Tezi, Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 2002, s. 4 

188 Ertuğrul Önalp, 1988, s.30 

189 Carlos E. Mesa, “Divagaciones sobre la literatura picaresca”, Thesarus, 1971, C.26, S.3, s.564  

190 Misun Kwon, 2002, s.5 



 

 

104 

Till Eulenspiegel (1517)  Bir Alman folklor karakteri olan Eulenspiegel 1300’lü 

yıllarda Roma İmparatorluğunda ortaya çıkmıştır. Hayatta kalmak için oynadığı 

oyunlarla insanların ikiyüzlülüğünü ve açgözlülüğünü ortaya koyan kahraman, 

Almanya’nın yanı sıra, İtalya, Fransa ve İspanya’da da beğeni toplamıştır. Boş 

gezen, hazırcevap, oyunbaz Eulenspiegel, Lazarillo’nun öncüsü olarak belirtilir. Till 

Eulenspiegel’in pikaresk romandan ayrıldığı noktalar, maceraların üçüncü tekil kişi 

ağzından aktarılması ve söz konusu karakterinin hikâyenin başından sonuna dek 

hiçbir psikolojik evrim geçirmemesidir.191 

Ayna ya da diğer adıyla Kadınların Kitabı (Espill, Llibre de les Dones) 1460 

yılında Valencialı yazar Jaume Roig’in yeğenine yönelik bir mektup olarak birinci 

tekil kişi ağzından yazdığı, dört bölümden oluşan ve pikaresk özellikler taşıyan bir 

eserdir. Yazar ilk bölümde gençliğini ve hayatta kalma savaşımını anlatır. Yetim 

olan, annesi tarafından evden atılan ve hayatını kazanmak için büyükşehre gitmek 

zorunda kalan kahraman birçok açıdan pikaresk karakterin atası konumundadır. 

Ancak kitabın geri kalanı “ahlaklı olmayan kadınlara yönelik bir eleştiri” halinde 

devam ettiğinden, karakterin gelişimini değil, anti-feminist özellikler taşıyan bir 

kadın eleştirisi görürüz. Yazar, kitabında yalnızca resmi eşi olan Isabel Pellicer ve 

Hz. Meryem’in ahlaklı olduğundan dem vurur. Öte yandan eserin nazım olarak 

kaleme alınması, Ayna’yı pikaresk türden ayırır. 192 

Bir Tilkinin Romanı (Le Roman de Renart) XII. yüzyıl sonu ya da XIII. yüzyıl 

başında yazıldığı söylenen fabl türündeki bu eser Orta Çağ’daki sosyal yapının 

                                                           
191 ibid., s.5 

192 ibid., s.6 



 

 

105 

hayvanlar dünyasındaki yansımasıdır. Hikâyenin başkahramanı olan Renart oynadığı 

zekice oyunlarla içinde yaşadığı toplumun eleştirisini yapar. Tek bir öykü yerine 27 

kısa hikâyeden oluşan bu fabl gerçekçi yapısı, satirik bakış açısı, ahlaki ders verme 

kaygısı ve Renart karakterinin özellikleri nedeniyle eleştirmenlerce pikaresk romanın 

öncülerinden biri olarak sınıflandırılır.193  

Baldus: 1542 yılında Teofilio Falengo tarafından şovalyelik romanlarının bir antitezi 

olarak yazılmıştır. Başkahraman Baldus tıpkı Roland gibi şövalyedir ancak 

yozlaşmış şövalye özellikleri onu bir şövalyeden çok pikaresk karaktere yaklaştırır. 

Hikâyesini birinci ağızdan ve konuşur gibi anlatması, bir anti kahramanı ve folklorik 

öğeleri barındırması, gerçekçiliği, ele aldığı açlık teması pikaresk türün öncülerinden 

olarak görülmesine yol açar. 194 

Makamat (Maqamat Al-Hariri): Pikareskin atası sayılabilecek eserlerden 

bahsedildiğinde ise birlikte yaşamın (convivencia) sonucu olarak Arap ve Yahudi 

edebiyatından gelen etkileşimler hakkında bir parantez açmak kaçınılmazdır. Birçok 

Arapça ve İbranice yazılmış eserin Toledo’daki “Çevirmenler Okulu” aracılığıyla 

Batı dünyasına tanıtıldığı bir dönemde pikaresk eserlerin de Doğu anlatılarından 

etkilendiği düşünülmektedir. X. yüzyılda Harîrî tarafından kaleme alınan Makamat 

(Maqamat Al-Hariri) Arap edebiyatının en tanınan edebi eserlerinden biridir. Eserde 

toplumdaki çelişki ve çarpıklıklara dikkat çekmek için Ebu Zeyd isimli kahramanın 

maceraları, eserin bir diğer kahramanı olan Hâris b. Hemmâm’ın dilinden akıcı bir 

üslûpla anlatılır. Günümüz İspanyasında ise Menéndez Pelayo bu eserle, Tormesli 

                                                           
193 ibid., s. 6-7 

194 ibid., s.7 



 

 

106 

Lazarillo arasındaki benzerliğe ilk dikkat çeken eleştirmendir. Söz konusu hikâyenin 

başkahramanı Ebu Zeyd, kimlik değiştirir, farklı sosyal katmanlara girer, dilencilik 

yapar. Bu özellikleri nedeniyle Pelayo tarafından Guzmán de Alfarache ve 

Estabanillo Gonzales’in atası olarak nitelendirilir.195 Bunun yanı sıra Francisco 

Carillo hem İbraniceyi hem de Arapçayı mükemmel bir şekilde konuşan Endülüs 

kökenli Harizi’nin (1170-1230) Doğu’ya seyahat ettiğini, 1205 yılında Hariri’nin 

makāmelerini  çevirerek onları Batı medeniyetine tanıttığını belirtir. Carillo, eldeki 

bu veriler ışığında Tormesli Lazarillo’nun196 X. Alfonso ile zirveye ulaşan ve XV. 

yüzyıla kadar devam eden Doğu etkisinin Yeniden Fetih hareketiyle sonlanmasından 

yalnızca kırk yıl sonra kaleme alınmasının bir tesadüf olamayacağını belirtir.197  

Bu eserler dışında, Bocaccio’nun Decameron’u, Fernando de Rojas’ın Celestina’sı 

ve Francisco Delicado’nun Endülüslü Tazenin Portresi198 farklı sosyal katmanlardan 

gelen tipleri barındırdıkları, realist ve satirik anlatım tarzı; Türkiye Seyahati (Viaje de 

Turquia) ve Crotalón ise olayları birinci ağızdan aktarması, farklı karakterlerin 

sunulmasına imkân veren olay örgüsü ve esprili anlatımı nedeniyle pikareski 

önceleyen eserler arasında gösterilebilir. 

                                                           
195 Menéndez Pelayo, Orígenes de la Novela, 1907, s.67. Erişim tarihi: 26/10/2014, 
http://bit.ly/1CguMHf. Benzer şekilde Gonzáles Palencia Angel de, Del “Lazarillo” a Quevedo, 
Madrid, CSIC, 1946] adlı eserinde XVI. ve XVII. yüzyılda kaleme alınan pikaresk eserlerin 
makāmelerden etkilendiğini belirtir. 

196 Lazarillo de Tormes ve makāmeler arasındaki etkileşim hakkında daha fazla bilgi edinmek için bkz. 
Fernando de la Granja, “Nuevas notas a un episodio del Lazarillo de Tormes”, al-Andalus, S.36, 1971, 
s.223-237. Granja, Tormesli Lazarillo’da yer alan “La casa donde nunca comen ni beben” (İçinde 
hiçbir şey yenilip içilmeyen ev) adlı epizodun şimdiye dek iddia edildiği üzere İspanyol halk 
kültüründen alınan bir anekdot olmadığını, ilk kez Arap kaynaklarında kullanıldığını ifade eder. 

197 Francisco Carillo, Semiolingüistica de la novela picaresca, Madrid, Catedra, 1982, s.140 

198 Calisto ve Melibea’nın (Traji)komedisi (La (Tragi)comedía de Calisto y Melibea) ya da daha bilinen 
adıyla La Celestina ve Endülüslü Tazenin Portresi (El Retrato de la Lozana Andaluza) adlı eserler 
dördüncü bölümde daha ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır. 

http://bit.ly/1CguMHf


 

 

107 

Görüldüğü üzere birçok pikaresk özellik antik çağlardan bu yana dünya edebiyatında 

sıklıkla kullanılmaktaydı. Bu açıdan bakıldığında Lazarillo’nun çok geniş bir 

coğrafyada ve kalabalık akrabalık ilişkileri bulunduğunu söylemek yanlış olmaz. 

Chandler de benzer bir şekilde pikaresk türün İspanya’dan çıktığını ancak pikareski 

oluşturan özelliklerin eski çağlardan bu yana başka coğrafyalarda da görüldüğünü 

belirtir.199 Ancak Tormesli Lazarillo 1554 yılında ilk yayımlandığında realizmin, 

otobiyografik ve epistolar/epizodik anlatı tarzının acı mizah, gerçekçilik ve 

erasmusçu öğelerle harmanlanması ve tüm bunların hayatta kalma savaşımı veren ve 

alt sosyal tabakadan gelen bir anti kahraman tarafından gerçekleştirilmesi, 

araştırmacı tarafından Altın Çağ Edebiyatı’nda büyük bir yenilik olarak 

değerlendirilmiştir. Diğer bir deyişle daha önceden farklı eserlerde gördüğümüz ve 

vurguladığımız özelliklerin tek bir karakterde toplanması ve gerçekçi bir dönem 

İspanyası resmiyle harmanlanarak sunulması İspanya’dan çıkarak tüm dünyaya 

yayılan yeni bir türün doğmasını sağlamıştır. 

2.1.3. Pikaro Kimliğinin Özellikleri 

Robert Alter pikaroyu “gezgin şövalyenin karşıt versiyonu”200 olarak yorumlar. 

Frederick Morris Warren da benzer bir şekilde Tormesli Lazarillo’nun gezgin 

şövalyelere doğrudan meydan okuyan bir karakter olarak doğduğunu, pikaroların 

İspanya’daki şovalyelik ruhuna taban tabana zıt bir şekilde davranış ve düşüncelere 

                                                           
199 Julio Rodríguez Luis, “El enfoque comparativo de la literatura picaresca”, (Ed.) Manuel García 

Martín, Estado actual de los estudios sobre el Siglo de Oro: Actas del II Congreso Internacional de 

Hispanistas del Siglo de Oro, Salamanca, Ediciones Universidad Salamanca, 1990, s.853  

200 The Rogue’s Progress: Studies in the Picaresque Novel. Cambridge, Harvard UP, 1965, s.77 



 

 

108 

sahip olduğunu ifade eder.201 Pikaroların şövalyelere atfedilen onur ve soyluluk gibi 

özelliklerinden yoksun olması pikaro karakterinin belkemiğini oluşturur ancak 

pikaroların özellikleri yalnızca bununla sınırlı değildir.  

Pikarolar alt sosyo ekonomik katmandan gelen ailelerin çocuklarıdır. Ebeveynlerinin 

hırsız, kadın tüccarı, fahişe, büyücü, alkolik olması ya da başka dinden dönmüş, 

temiz kan taşımayan kişiler olması olağan bir durumdur.202 Pikaronun içinde 

doğduğu kötü koşullar onun geleceğini belirler. Ailevi koşullar pikaronun eninde 

sonunda benzer yollara sapacağını önceler.  

Pikarolar masum çocuklar olarak doğarlar ancak yaşamda karşılaştıkları bir güçlük 

onların erken yaşta hayat dersi almasını ve dünyanın kötülükleriyle tanışmasını 

sağlar.203 Lazarillo’nun kör dilenciye inanarak başını taştan boğa heykeline çarpması, 

Guzmán’ın bir dolandırıcıya inanarak dana eti yerine at eti yemesi, Buscón’un 

okulda ailesi nedeniyle hakaretlere maruz kalması hayatı öğrenme süreçlerinin 

başlamasına neden olan olaylardır. Lazarillo başından geçen acı tecrübeden sonra 

kendi kendine şöyle der: “Uyanık olmalıyım çünkü artık yalnız başımayım ve kendi 

kendime bakmalıyım”204. Böylece pikaro ilk defa Albert Camus’un “kozmik 

                                                           
201 A History of the Novel Previous to the Seventeeth Century, New York, Henry Holt and Company, 
1895, s.289 

202 Buscón’un annesi Yahudi dönmesidir, aynı zamanda büyücülük ve fahişelik yapar; Lazarillo’nun 
annesi gayri meşru ilişki yaşar, babası ise hırsızdır. Guzmán annesiyle babasının girdiği gayri meşru 
ilişkinin sonucu olarak dünyaya gelir; Justina’nın ailesi Yahudi dönmesidir ayrıca annesi gayri meşru 
ilişkiler yaşar, babası ise ayyaş bir meyhanecidir. Elena’nın annesi moriskadır, fahişelik ve büyücülük 
yapar aynı zamanda kızını da pazarlar. 

203 Gustavo Correa, “El Héroe de la Picaresca y su Influencia en la Novela Moderna Española e 
Hispanoamericana”, Thesaurus: Boletín del Instituto Caro y Cuervo, 32(1), 1977, s. 77  

204 Lazarillo Hayatı Öğreniyor (Çev. Özlem Kumrular), İstanbul, Gendaş, 1998, s.12 



 

 

109 

evsizlik”205 olarak tanımladığı durumla karşı karşıya kalır: Pikaro evinden ve 

ailesinden uzaktadır, yanında çalıştığı efendilere güvenemeyeceğini anlamıştır; 

dünya tarafından dışlanmıştır.  

Pikaro yalnız kaldığı bu dünyada yanında çalıştığı efendileri, karşılaştığı insanları 

örnek alarak kendi değer yargılarını ve ahlak anlayışını oluşturur, diğer bir deyişle 

pikaro toplumda gördüklerini örnek alarak kendini şekillendirir. Lazarillo dilenciden 

yalan söylemeyi, rahipten ikiyüzlülüğü, şövalyeden olmadığı biriymiş gibi 

görünmeyi ve karşılaştığı diğer kişilerden insan ruhunun karanlık yönlerini 

öğrenir.206 Toplumdaki bozulma öylesine büyüktür ki, toplumun biçimlendirdiği 

pikaronun karakteri de aynı derece de ahlaki değerlerden yoksundur.   

Pikaronun hayat mücadelesini tetikleyen en temel etken açlık duygusudur.207 

Guzmán açlıkla boğuştuğu bir sırada “İnsanın annesinin olması güzel, babasının 

olması güzel ama yiyecek yemeğinin olması hepsinden daha güzel”208 der. Pikaro 

yemek gibi temel ihtiyaçlarını karşılamak için farklı efendilerin yanında çalışır ve 

istediğini elde etmek için numaralar yapmaktan, yalan söylemekten çekinmez. Buna 

rağmen pikaro okuyucular tarafından kötü bir karakter olarak algılanmaz zira pikaro 

tarafından aldatılanlar, yalan söyleyen, başkalarının hakkını çiğneyen, kibirli, bencil 

ve dolandırıcı kişiler olduklarından genelde kötülüklere kötülükle karşılık 

                                                           
205 R.B. Lewis, The Picaresque Saint, London, Victor Gollancz Ltd, 1960, s. 26 

206 Anne K. Kaler, 1991, s. 14 

207 Carlos Blanco Aguinaga, “Cervantes y la picaresca: Notas sobre dos tipos de realismo”, Nueva 
Revista de Filología Hispánica, S.9, 1957, s.314 

208 Mateo Alemán, Guzmán de Alfarache, s.121, Erişim Tarihi: 09/04/2015, http://bit.ly/1Dp4qVL 

(Bundan böyle kitaptan yapılan alıntılar için bu kaynak kullanılacaktır. Başka kaynak kullanıldığı 

takdirde açık künye bilgisine yer verilecektir.) 



 

 

110 

verilmesini hak etmiş kişiler olarak resmedilirler. Ancak burada bir parantez açarak 

hikâyenin pikaronun ağzından anlatıldığını, bütün karakterleri onun bakış açısından 

gördüğümüzü söylemeyi de ihmal etmemeliyiz.  

Burada pikaronun bir özelliğini daha vurgulamak gerekir: Pikaro acımasız bir 

dünyada hayatta kalmayı başarabilen, kurnaz ve numaracı biridir. O yüzden bize 

anlattığı hikâyenin ne kadar doğru olduğunu asla bilemeyiz. Ne de olsa pikaro 

istediğini elde etmek için ne yapması gerektiğini bilir. Bu durumda pikaro 

okuyucunun sempatisini kazanmak için yalan söylüyor olamaz mı? Soruya yanıt 

vermek oldukça zordur zira pikaro en başından itibaren okuru, kurallarını kendisinin 

koyduğu bir hikâyenin içine çeker. Pikaro özyaşam öyküsünü anlattığından, onun 

bakış açısıyla aramıza mesafe koymamızı zorlaştırır. Ancak eğer “Epimenides 

Paradoksunu”209 hatırlayacak olursak pikaronun bize nasıl bir oyun oynadığı bir 

parça daha aydınlığa kavuşacaktır. İstediğini elde etmek için her türlü yalan, hile ve 

dolandırıcılığa başvurduğunu anlatan biri, hayat hikâyesini anlatırken bize yalan mı 

söylüyordur? Doğru söylediğini kabul edersek başka bir soru aklımızı kurcalar: 

Karşısındakini kandırmak için devamlı yalan söyleyen biriyle karşı karşıyaysak bize 

anlattığı hikâyenin doğru olduğuna nasıl inanabiliriz? İşte pikaro sayfalar boyunca 

bizi çözülmesi bu zorlu soruyla karşı karşıya bırakır. Claudio Guillén okuyucuyu 

                                                           
209 Kendisi de Giritli olan Epimenides “Bütün Giritliler yalancıdır” der. Bu sözün bir paradoks olması 

şundandır: Epimenides’in iddiası doğru ise, bütün Giritlilerin yalancı olduğu yanlıştır, çünkü kendisi de 
bir Giritli olan Epimenides doğruyu söylüyor; Epimenides’in iddiası yanlış ise, bütün Giritlilerin yalancı 
olduğu doğrudur çünkü Giritli olan Epimenides yalan söylüyor. Epimenides’in iddiası “Bütün Giritliler 
yalancıdır” olduğuna göre bu iddia doğru ise yanlış, yanlış ise doğrudur. [İ.L. Hacınebioğlu, “Bir 
düşünce ve mantık problemi olarak paradoks”, Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe 
Dergisi, Güz 2006, S.7, s.113-114]. 

 



 

 

111 

pikaronun oyunlarına karşı uyarmak için anlatıyı “bir yalancının itirafları”210 olarak 

niteler. Ama belki de bu konudaki en ilginç bakış açısını Guzmán’ın dürüstlük ve 

yalancılık hakkındaki sözleri sunmaktadır:  

Onlardan gördüklerini veya duyduklarını anlatmalarını ya da bir 

konu hakkında bize doğruyu söylemelerini istediğinizde insanlığın 

genel ve ortak tavrı -tıpkı çirkin bir suratı saklar gibi- onu tanınmaz 

hale gelinceye kadar maskelemek ve süslemek olur. Herkes kendi 

arzusuna göre abartmak, kışkırtmak mahvetmek ya da eğlendirmek 

amacıyla onu farklı renge boyar, ondan farklı anlamlar çıkarır.211 

 

Pikaronun bir diğer özelliği ise efendilerinin yanında durmadan yolculuk etmesidir. 

Bu özelliği sayesinde farklı coğrafyalardaki değişik sınıftan insanları gözlemleme 

olanağı bulur ve gördüklerini bize aktarır. Öte yandan pikaro yaptığı bu 

yolculuklardan, diğer bir deyişle geçmişte yaşadıklarından pişmanlık duyar. O artık 

büyümüş, olgunlaşmıştır. Geçmişteki hatalarından başkalarının da ders alması için 

bunları kâğıda döker. Pikaro, özyaşam öyküsünü anlatırken günlük tutar gibi 

yazmaz. Anılarını, deneyimlerini geçmişe yönelik olarak kaleme alır. Bu nedenle 

anlatı boyunca iki ayrı pikaroyla karşılaşırız. Biri hikâyeyi anlatan (şimdiki ben) 

diğeri ise aynı kişinin çocukluk ve ilk gençlik halidir. “Şimdiki ben”in en önemli 

özelliği yaşadıklarından ders alması ve toplumla uzlaşmış olmasıdır. Olgun pikaro 

artık kötü alışkanlıkları geçmişte bıraktığını, başarı kazandığını ve toplumda kabul 

gördüğünü söyler.  

Toplumda yükselme arzusu pikaronun bir diğer özelliğidir. Örneğin yuva kuran 

Lazarillo sonunda saygın bir iş bularak topluma dâhil olduğunu söyler. Ancak 

                                                           
210 Claudio Guillén, 1971, s.92 

211 Mateo Alemán, s.21  



 

 

112 

ardından karısı ve başrahip arasında çıkan söylentilerden dem vurur; hikâyesini şu 

sözlerle bitirir: “Arkadaşlarımın karım hakkında bana bir şeyler anlattıkları doğru. 

Aslında benimle evlenmeden önce üç tane çocuğu olduğunu da ispatladılar (…) Ama 

Kutsal Kitap çarpsın ki karım Toledo’daki her kadın kadar iyidir”212 Bu sözler 

pikaronun uyum sağlama sürecinin hayli sorunlu olduğunu, toplumda kabul 

gördüğünü söylediği zamanlarda bile başkalarına dedikodu malzemesi olduğunu 

ortaya koyar.  

Edebiyat dünyasında pikarolar faydacı, herhangi bir prensipten yoksun, farklı 

efendilere hizmet eden ve bu sayede toplumun değişik katmanlarıyla ilişki içerisinde 

bulunan ancak buna karşın aslında hep yalnız olan, kimseye güvenmeyen, kaotik bir 

dünyada hayatta kalmak için hile ve düzenbazlığa başvuran ve sonunda görece bir 

başarıya ulaşan anti kahramanlar olarak hayat bulmuşlardır.  

                                                           
212  Lazarillo de Tormes, 1998, s. 103 



 

 

113 

 ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. PİKARANIN ORTAYA ÇIKIŞI VE GELİŞİMİ 

Pikaresk eserlerde ilk kadın (anti) kahramanın ortaya çıkışı 1605 yılında yayımlanan 

Pikara Justina ile olur. Alt sosyo-ekonomik sınıftan gelen özgür bir kadının kendi 

hayatını anlatması, şövalyelik romanlarında, duygusal ya da pastoril hikâyelerdeki 

idealize edilmiş kadın figüründen oldukça farklı olduğundan edebiyat dünyasına 

büyük bir yenilik getirir.213 Edebiyat dünyasına ilgi uyandıran bir giriş yapmasına 

karşın pikaranın edebiyattaki yeri hep sorunlu olmuştur. Sánchez-Díez İncil’deki 

Yaratılış bölümünde anlatılan ilk erkek ve kadına atıfta bulunarak pikaraların 

pikarodan doğduğunu iddia eder.214 Aynı şekilde Fernando Lázaro Carreter de 

kahramanı kadın olan pikaresk eserlerin pikarolar sayesinde ortaya çıktığını 

vurgular.215 Ancak Christine J. Whitbourn, İspanyol Pikaresk Geleneğinde Etik 

Muğlaklık (Moral Ambiguity in the Spanish Picaresque Tradition) adlı eserinde bu 

görüşlerden ayrılan bir yaklaşım sergiler: Celestina ile Trotaconventos’un pikarayı 

önceleyen çöpçatan karakterler olduklarını, bu nedenle de aslında pikaranın, 

pikarodan daha önce var olduğunu söyler.216 Bugün ise genel eğilim kahramanı 

kadın olan pikaresk eserlerin “ikincil pikaresk”217 (picaresca menor) olarak 

adlandırılmasıdır. Ayrıca bu eserler pikareskin tüm özelliklerini taşımadıkları için 

                                                           
213 María Soledad Arredondo, “Pícaras. Mujeres de mal vivir en la narrativa del Siglo de Oro”, 
DICENDA: Cuaderno de Filología Hispánica, S:11, Madrid, 1993, s.11 

214 La Novela picaresca de protagonista femenino en España durante el siglo XVII, Indiana, Indiana 
UP, 1972, s.100 

215 ibid., s.100 

216 Anne K. Kaler, 1991, s.8 

217 Ignacio Arellano, “La picaresca menor: un itinerario completo”, Ínsula, S.503, 1988, s.2 



 

 

114 

“düşük kaliteli pikaresk eserler” eleştirilerine de maruz kalırlar.218 Ancak 

eleştirmenlerin görmezden geldiği ya da görmezden gelmeyi tercih ettiği en önemli 

nokta pikaraların o dönemdeki toplumsal koşullar nedeniyle pikarolarla aynı 

özelliklere sahip olamayacağı gerçeğidir. Bir genç kızın evden ayrılması, birçok 

efendinin yanında çalışması ya da yalnız başına seyahat etmesi o dönemin toplumsal 

gerçekliğine uymadığından ve hikâyenin inandırıcılığına gölge düşüreceğinden 

kahramanı kadın olan eserlerde bu öğeler yerine başka özellikler tercih edilmiştir. 

Pikaraların özelliklerine değinmeden önce, kadın (anti) kahramanların hayatını 

kaleme alan yazarları hikâyede değişiklik yapmaya iten toplumsal koşulları 

hatırlamak ve kadının toplumdaki yeri neydi sorusunu yanıtlamak yerinde olacaktır. 

Pikaraların ortaya çıktığı XVII. yüzyılda kadın için kabul edilebilir 

yalnızca dört statü vardır: bakire, evli, dul ya da rahibe olmak. İtaat 

etmek, alçakgönüllülük, sessiz olmak ve geri planda kalmak ise 

kadına atfedilen en önemli özelliklerdir. (...) Erkekten eksik olarak 

görülen kadınların doğuştan “açgözlülük, yalancılık, zayıf 

karakterli olma, uçarılık” gibi özelliklerle donatıldığı ve ancak 

devamlı kontrol altında tutuldukları takdirde toplum için bir tehlike 

olmaktan çıkacakları düşünülür.219  

 

Erkeklerden aşağı görülen kadının doğurganlığı onun yeni nesiller yaratmasına ve 

böylece toplumu şekillendirmesine olanak tanıdığından, kadının kontrolü toplumsal 

düzenin korunmasında ve sistemin devam etmesinde kilit rol oynar.220  

                                                           
218 Reyes Coll Tellechea, Contra las normas: Las Pícaras Españolas (1605-1632), Madrid, Ediciones 
del Orto, 2005, s.62 

219 ibid., s.22 

220 Chandau Chacón’un Altın Çağ’daki kadın imgesi hakkında ayrıntılı bilgi sunduğu “La Mujer 
Imaginada: El módelo femenino en los libros que embarcan a Indias” [(Eds.) M.T. López Beltrán, M.R. 
Gadow, M.I.Val Valdivieso, Imágenes y Vivencias de Mujeres en España y América, Siglos XV-XVIII,  
Málaga, Ediciones de la Universidad de Málaga, 2007, s. 306] adlı araştırmasında bu durumu şöyle 
açıklar: Hümanistler kadınları bir bardağa benzetir ve erkeğin “kıymetli likörünü o bardağa 
döktüğünü” söyler. Kadının hayattaki amacı o kıymetli likörü korumak ve erkeğin nesli devam ettirme 



 

 

115 

Bu kontrolü sağlamak için ise özellikle din adamlarının yazdığı kadın eğitimine 

yönelik kitaplar221 aracılığıyla kadınların uyması gereken bir dizi davranış kalıbı 

belirlenir.222  

Keşiş Martín de Córdoba kesin tarihi bilinmemekle birlikte 1468 ya da 1469 yılları 

arasında kaleme alındığı tahmin edilen eserinde kadınların doğuştan gelen özellikleri 

nedeniyle istikrardan yoksun olduklarını ve çok konuştuklarını belirtir: 

Erdemli olmak isteyen kadın kendisiyle bir uzlaşmaya varmalı ve 

şöyle demelidir: ‘Ben kadınım. Bunda kimsenin suçu yok. Doğa 

nasıl ki bir başkasını erkek yaratıyorsa, beni de kadın olarak yarattı. 

Mademki kadınım öyleyse genellikle hemcinslerim tarafından 

yapılan hataların farkına varmalı ve onlardan uzak durmalıyım. 

Kadınlar çoğunlukla çok konuşurlar ben ise ağzıma bir kilit vurmak 

istiyorum. Kadınlar çoğunlukla tutarsızdırlar ben ise erdemlerim 

konusunda tutarlı olmak istiyorum.”223 

 

Aynı eserde Martín de Córdoba kadının kötü özellikleri arasında “yemek yemek, 

uyumak ve cinsel birleşmede bulunmak gibi dünyevi zevklerin peşinde koşmayı” da 

sayar ve devam eder: 

Tüm bunlar (bu kötü düşünceler) onların aklına gelir çünkü 

kadınlar erkekler kadar mantıklı değildir (...) Onlar ruhtan çok 

                                                                                                                                                                     
özelliğini sağlamaktır. Bunun için ise kadınların el değmemişliğini muhafaza etmesi ve namuslu olması 
gerekir.  

221 Kadınların eğitimini hedefleyen ahlak kitapları Orta Çağ ve Altın Çağ Edebiyatı’nda geniş bir yer 
kaplar. Bu eserlerin başlıcaları Francisco Eximenic’in El Carro de las Doñas’ı, Juan Rodríguez 
Padrón’un Triunfo de las Doñas’ı, Diego de la Valera’nın Defensa de las Virtuosas Mujeres’i, Don 
Alvaro de Luna’nın Libro de las Claras Mujeres y Virtuosas Mujeres’i, Diego Rodríguez de Almeda’nın 
De las Malas Mujeres y de las Buenas’ı, Juan Luis Vives’in  Instrucción de la Mujer Cristiana’sı, Fray 
Luis de León’un La Perfecta Casada’sı ve Alonso de Herrera’nın Espejo de la Perfecta Casada adlı 
eseridir.  

222 Blas Sánchez Dueñas, “Una Particular Visión de la Mujer en el Siglo XV”, Boletín de la Real 
Academia de Córdoba de Ciencias, Bellas Letras y Nobles Artes, S.141, 2002, s. 291 

223 Jardín de Nobles Doncellas: A Critical Edition and Study, (Ed. Harriet Goldberg), Chapel Hill, 
North Carolina Studies in Romance Languages and Literatures, 1974, s.136 



 

 

116 

bedendirler ve bu yüzden ruhani hayattan çok dünyevi zevklere 

düşkündürler. (...) Dünyevi zevklerin peşinden gidenleri 

küçümseriz çünkü fazlaca akılları yoktur ve erkekler gibi 

mantıklarını kullanamazlar onun yerine canavarlar gibi arzularıyla 

hareket ederler.224 

 

Bu kitaplar kadının üzerindeki kontrolün gerekli olduğunu, kadınların doğuştan 

eksik yaratıldıklarını ve bu nedenle de erkek tarafından yönlendirilmeleri gerektiğini 

iddia eder. Juan Vives 1523 yılında basılan kitabında kadınlarla ilgili şu yorumu 

yapar: 

Kadın erkeğin çocuğudur, onun kaburga kemiğinden yaratılmıştır, 

daha beceriksiz ve kırılgandır, insan hayatının getirdiği zorluklarla 

mücadele etmek için yeterli donanıma sahip değildir ve bu nedenle 

koruma ve sığınma ister.225 

 

Vives 1528 yılında basılan bir diğer ahlak kitabı Kocaya Düşen Görevler (Los 

Deberes del Marido) adlı eserde “ideal kadını” evine bağlı,  kocasına saygılı, ona 

hizmet etmeye adanmış, sessiz, tutumlu ve sosyal hayata çok dâhil olmayan biri 

olarak tanımlar.226  Keşiş Juan de los Ángeles ise söz konusu özelliklerden yoksun 

olduğu durumda kadını baştan çıkarıcı, akıl çelen ve dikkat dağıtan özellikleri ile 

adeta bir şeytana benzetir ve erkekleri ruhsal mükemmelliğe ulaşmaktan 

alıkoyduğunu öne sürer: 

Özellikle de kadınlarla arkadaşlık kurmaktan kaçının. Kadınların 

bakışından ve düşüncesinden tıpkı katran ateşinden kaçınır gibi 

kaçmalıyız. (...) Kadınlar, avcıların kemendi gibidir; kalbi bir 

                                                           
224 ibid., s.210 

225 ibid., s.234 

226 Valencia, Ayuntamiento de Valencia, 1994, s.18 



 

 

117 

balıkçı ağıdır, elleri hapishanedir; aklı olan ondan kaçar ve aptal 

olan onun tuzağına düşer, tutsağı olur ve çamura bulanır.227 

 

Keşiş Juan de Mora ise 1589 yılında basılan kitabında “ahlaklı” genç kızların 

arzudan yoksun adeta gözleri kör olması gerektiğini söyler: 

Bir genç kızın bakire olmak dışında iki özelliği olmalıdır: Bu 

dünyanın nimetlerine kör ve kötürüm olmak: diğer bir deyişle 

maddi dünyadan el çekmiş, iyi ve yüce alışkanlıklara sahip olmak. 

Gerektiğinden fazlasını ne gören ne de arzu eden genç kızlar 

sonunda iyi birer koca bulacaklardır.228 

 

Keşiş Juan de la Cerda 1599 yılında basılan Kadınların Tüm Medeni Durumlarda 

Yaşamı (Vida Política de Todos los Estados de Mujeres) adlı kadın eğitimine yönelik 

kitabında kızların eğitimi için katı kurallar koyulması gerektiğini belirtir ve anne 

babalara “genç kızların on iki yaşına geldiğinde artık dövülmesi gerektiğini” söyler:  

Ancak sopayla (kızların) kafasına değil sırtına vurun çünkü 

Süleyman der ki sopa kızlardaki deliliğin ilacıdır.(...) Onlara her 

daim sessiz olmalarını ve –yalnızca bir şey sorulduğunda- çok az 

konuşmaları gerektiğini öğretin (...) Genç kızların öz akrabası veya 

ağabeyi bile olsa erkeklerle konuşmasına ve gözleriyle 

işaretleşmelerine izin vermeyin. Pencereden dışarı bakmasını ya da 

sokaktan geçen genç erkeklerle konuşmasını yasaklayın çünkü 

kadınlar yapıları itibariyle pencere önünde oturmayı çok severler ve 

yaşları ilerledikçe cezalandırılmaları zorlaşır. Bu yüzden gençken 

cezalandırılmaları daha uygundur.229  

 

Eğitimleri konusunda ise Juan de La Cerda sinirli bir çerçeve çizer: 

                                                           
227 Fray Juan de los Angeles, Manual de Vida Perfecta, 1608, s.23, Erişim tarihi 30.01.2015, 
http://bit.ly/1CUzbmc 

228 Juan de Mora, Discursos Morales, 1589, s. 135, http://bit.ly/1KLO3mc, Erişim tarihi 29.01.2015 

229 s.27, Erişim tarihi: 28.01.2015, http://bit.ly/1PcxjGI 



 

 

118 

Kızlar dini kitaplar okuyabilmek için okuma öğrenmelidirler ancak 

onlara yazma öğretmek tehlikelidir, (...) kadınlar kötü yazdığı için 

değil ancak bu sayede ufak notlar yazabilecekleri ve onlara notlar 

gönderen uçarı erkeklere cevap verebilecekleri için.230 

 

Bir genç kızın sahip olması gereken en önemli fazilet ise namuslu olmaktır: 

Bu özellik Coloquios Matrimoniales’de şöyle vurgulanmıştır: 

Bir genç kızın koca evine götürebileceği en büyük çeyiz, en büyük 

miras, en iyi mücevher onun edep duygusudur. Ve eğer bunu 

kaybederse babası onu evlendireceğine gömse daha iyi olur.231 

 

Instrucción de la Mujer Cristiana adlı eser ise erkeklerde ve kadınlarda 

bulunması gereken özellikleri sıralar:   

Erkekler için birçok özellik gereklidir. Öncelikle sağduyulu olmak 

ve konuşmayı bilmek, iş sahibi olmak, ülkesi ve dünya hakkında 

bilgi sahibi olmak, zekâ, hafıza ve (...) beden gücü (...) Ancak 

kadınlarda kimse iyi konuşma yeteneği aramaz; kimse ondan zekâ 

parıltısı beklemez, şehirleri yönetmesini istemez, hafıza veya 

cömertlik de istemez; ondan tek bir beklenen vardır ve bu da 

namuslu olmasıdır.232 

 

Yine aynı eserde Hıristiyan kadınlara şu şekilde öğüt verilir:  

Bilmesini istediğim ilk ve en önemli şey şudur: (Sizin) en önemli 

faziletiniz namuslu olmaktır. Yalnızca bu, diğer tüm erdemlerin 

toplamıdır ve sembolüdür çünkü eğer buna sahip olursanız kimse 

sizde başka özellik aramaz. Ama eğer buna sahip değilseniz başka 

hangi özelliğe sahip olursanız olun artık hiçbir önemi kalmaz.233 

 

                                                           
230 ibid.,s.30 

231 Pedro de Lujan, Madrid, Ediciones Atlas, 1943, s. 22 

232 Juan Luis Vives, 1793, s.54, Erişim tarihi 02.02.2015 http://bit.ly/16SO9Ly (Bu kitap 1528 yılında 
kaleme alınmıştır ancak biz dijital ortama aktarılmış 1793 yılındaki baskısını kullandık) 

233 ibid.,s. 108 



 

 

119 

Orta Çağ değerlerinin yıkılmakta olduğu bu dönemde eski düzenin devamını 

sağlamak için234 yazılan kadın eğitimine yönelik eserler önyargıları güçlendirirken 

edebiyat alanında da kadının benzer şekilde tasvir edildiği eserler sık sık karşımıza 

çıkar.   

Edebiyatta kadının “şeytanlaştırıldığını” söylemek belki çok ileri gitmek olacaktır 

ancak aşağıda örneklerini vereceğimiz bazı eserlerde kadının “tehlikeli” özelliklerine 

sıklıkla vurgu yapıldığı bir gerçektir. Fakat yine de sonraki paragraflarda 

vereceğimiz ve kadına yönelik önyargıları taşıyan bu metinlerin, okuyanların 

zihninde “Altın Çağ Edebiyatı’nda kadına bakış açısı düşmancadır” yargısını 

oluşturmasından endişe ediyoruz. Zira Altın Çağ Edebiyatı’nı bu kadar özel yapan 

birbirinden farklı ekollerin, bakış açılarının ve türlerin aynı anda yan yana var 

olabilmesidir. Bu nedenle bütün bir Altın Çağ Edebiyatı’nı kadın düşmanı olarak 

yargılamak gibi peşin hükümlerden kaçınmak gerekir. Örneğin Altın Çağ Edebiyatı 

kadın yazarlarından Beatriz Galindo, Luisa Sigea de Velasco, María de Zayas, Ana 

Caro, Santa Teresa de Jesús, Leonor de la Cueva y Silva, Sor Juana Inés de la Cruz 

dönemin hâkim anlayışına başkaldırarak kadını çevreleyen baskıcı tutumlara karşı 

bir tavır takınmışlardır.235 Evlilikte kadının yeri ve sorumluluğu, aşk, namus, eş 

seçme konusu, kadınların eğitim hakkı gibi konularda yukarıda adını saydığımız 

yazarlar, kadına daha fazla özgürlük tanınmasını savunur. Öte yandan Cervantes de 

eserlerinde birçok kez üstü kapalı bir şekilde dönemin hâkim namus anlayışına ve 

kadınların üzerinde katı kontrollerin uygulanmasına itiraz eder. Örnek Hikâyeler’de 

                                                           
234 María Teresa Cacho, “Moldes de Pygmalión: Sobre los Tratados de Educación Femenina en el 
Siglo de Oro”, Breve Historia Feminista de la Literatura Española, (Koor.) Iris. M. Zavala , C:2, San 
Juan, Universidad de Puerto Rico, 1993, s.178 

235  Jose Luis Cervantes Cortes, Dociles, Obedientes y Amorosas: La Sujecion de la Mujer al Hombre 
en Dos Obras de Juan Luis Vives, s.7, Erişim tarihi: 09.04.2015, http://bit.ly/1IwNaRK 



 

 

120 

(Novelas Ejemplares) yer alan Çingene Kızı (La Gitanilla) isimli hikâyede 

Cervantes, özgürce dans eden, bağımsızlığına düşkün, erkeklerle yalnız kalmaktan 

çekinmeyen ancak buna karşın “namusunu koruyan” bir Çingene kızının ağzından 

şöyle der: “Kendisine saygı gösterilmesine karar vermiş bir kadın bir ordu asker 

içerisinde de namuslu kalabilir”236. Aynı şekilde Kıskanç Extremaduralı (El Celoso 

Extremeño) adlı hikâyede de âşıklar arasında arzu olduktan sonra binlerce kilidin işe 

yaramayacağından dem vurur: “Arada arzu olduktan sonra kilitlere, anahtarlara ve 

duvarlara pek güvenmemek lazım”237 ve evli bir kadının kapatıldığı odaya nasıl 

aşığını almayı başardığını anlatır. Benzer şekilde Altın Çağ komedilerinde kadının 

aşkı için her tehlikeyi göze aldığı, toplumsal kuralları çiğnediği ve sonunda mutlu 

sona ulaştığı bir şablon da mevcuttur.  

Dramada mevcut kuralları yansıtmak zorunlu iken komedi tam 

tersine kendisini muğlaklık ve hatta ahlak dışılık üzerine inşa eder 

ve yüksek dozda saygısızlığın sık sık gösterilmesine olanak tanır. 

Toplumsal kısıtlamalara karşın aşk maceraları aracılığıyla mutluluk 

arayışı ana karakterlerin, özellikle de kadınların ana hedefi haline 

gelir. Kadının aktif bir figür haline dönüştüğü komedilerin gelişme 

bölümünde hedefe ulaşmak için her yol geçerliymiş ve her kural 

çiğnenebilirmiş gibi görünür. Bu, kurmacanın gerçek dünyaya karşı 

zaferidir. Ancak kuralları yıkan bu gelişme, finalde sosyal düzenin 

yeniden tesis edilmesiyle son bulur. Düğün gerçekleştirilir; babalar 

ve oğullar, namusu kirletenler ve namusu kirlenenler, kurbanlar ve 

baştan çıkaranlar arasında uzlaşma sağlanır. Ancak yine de bu 

noktaya gelene kadar komedi farklı bir hayat olasılığını gündeme 

getirir, hatta sosyal davranış kalıplarının birçoğunu sorgular. Bu 

nedenle bazı yazarların, kadınlar için öngörülen davranış 

kalıplarına karşı çıkmak ve yeni öneriler getirmek için komediye 

başvurması şaşırtıcı değildir. 238 

                                                           
236 (Çev.) Dr. Fehmi Nuza, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 1951, s.19 

237 Miguel de Cervantes,  “El Celoso Extremeño”, Novelas Ejemplares, 1613, s.187, Erişim Tarihi: 
15.04.2015, http://bit.ly/1D2azmi 

238 Teresa Ferrer, “Mujer y Escritora Dramática en el Siglo de Oro: del acatamiento a la réplica de la 
convención teatral”, (Ed.) Mercedes de los Reyes Peña, Actas del Seminario: La presencia de la 



 

 

121 

 

Altın Çağ Edebiyatı’nda kadınla ilgili egemen düşünceler göz önünde 

bulundurulduğunda, ideal kadın tipine rastlamak mümkün değildir. Çünkü bu dönem 

edebiyatında sıklıkla karşımıza çıktığı gibi kadın doğuştan gelen özellikleri 

nedeniyle erkekten eksik, aptal, duygusal açıdan zayıf bu nedenle de fevri ve 

istikrarsız, ayrıca ahlaki açıdan da kusurlu yaratılmıştır. Araştırmacı María Cecilia 

Trujillo Maza’ya göre Antik Çağ’dan bu yana görülen ve kadının edebiyatta 

neredeyse şablon haline gelen imgesi, onun ancak erkeğin kurallarına tabi olduğu 

müddetçe “iyi bir karakter” olarak algılanmasına olanak tanır. Aksi takdirde onun 

kusurları ve doğuştan gelen eksikliklerinin altı çizilir ve bu yargı genel bir kabul 

görür.239 

 XVI. Yüzyılda Kadınların Okuma Alışkanlıklarının Temsili (La Representación de la 

Lectura Femenina en el Siglo XVI) isimli çalışma kadın imgesi konusunda Altın Çağ 

Edebiyatı’ndaki bu çelişkiye parmak basar: 

Kadın kahraman ne zaman ki erkek kahramanı övmekten vazgeçip 

kendi çıkarı doğrultusunda hareket etmeye başlar, o zaman insani 

özelliklerini kaybeder ve şeytani bir karaktere dönüşür. Böylece 

alacağı cezayı da hak etmiş olur. Edebiyat eserlerinde kadının bilgi 

sahibi olması birçok tehlikeyi de beraberinde getiren bir 

özelliktir.240 

 

Ne demek istediğimizi Altın Çağ yazarlarından yaptığımız ufak bir seçki daha iyi 

açıklayacaktır. Örneğin, Lope de Vega’nın Aptal Kadın (La Dama Boba) adlı 

eserinde Octavio’nun ideal eş tanımı şöyledir: 

Eğer şimdi evlenecek olsam (...) 

Seçecek olsam ikisinden birini: kurnaz ya da aptal kadın  

                                                                                                                                                                     
mujer en el teatro barroco español. Almagro 23 y 24 de Julio de 1997, Sevilla, Junta de Andalucía, 
Festival Internacional de Teatro Clásico de Almagro, Colección Cuadernos Escénicos, S.5, s. 11-12 

239 La Representación de la Lectura Femenina en el Siglo XVI, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 
Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona, 2009, s. 432 

240 ibid., s.382 



 

 

122 

Şüphesiz yapardım tercihimi 

Aptal olandan yana241 

 

Lope de Vega’ya göre, kadının aptal ve ev işlerine düşkün olması aranan 

özelliklerdendir:  

Evlenirseniz aptal kadınla göreceksiniz 

Nasıl da eğlenecek ve oyalanacak 

Çocuk doğurmakla ve büyütmekle242 

 

Juan de Zabaleta’nın “ideal kadın” anlayışı suskunluğuyla öne çıkar: Kadının en 

güzel hali uyurkenki halidir; kadının bulunduğu yerde sanki orada değilmiş gibi 

davranması en güzelidir.243 

Calderón de la Barca’nın Gómez Arias’ın Kızı (La Niña de Gómez Arias) adlı oyunu 

kadının seçme şansının ne kadar kısıtlı olduğunu ortaya koyar. Eserde aileler 

tarafından planlanan bir evliliğe karşı çıkan genç kızın önüne iki seçenek konur: 

Evlenmek ya da manastıra kapatılmak: 

Eğer ki senin küstah gururun 

Yeltenirse karşı çıkmaya  

Benim emirlerime, şart olur 

O zaman bir manastıra gönderilmen  

Cevap bulman için kafandaki sorulara 

Seç birini: ya evlilik ya manastır244 

                                                           
241 1613, I. Sahne, 213-216. satırlar Erişim tarihi: 10.02.2015, http://bit.ly/1DGYYcr 

242 ibid., 2136-2140. satırlar 

243 El Día de Fiesta por la Mañana y por la Tarde, 1654-1659, s.66. Erişim tarihi 17.02.2015, 
http://bit.ly/1yRLU1K 

244 Erişim Tarihi: 11.02.2015, http://bit.ly/1CgODUv, s.3 



 

 

123 

 

Calderón’a göre kadınlar cahildir ancak buna rağmen çok konuşmaktan bir türlü 

vazgeçmezler: 

Ah Tanrım! Bir kadın  

Kaç kez yok edebilir 

Dış güzelliği  

Ve iyi bir ünü, 

Bahsederek anlamadığı şeylerden! 

Cahil oldukları için kadınlar 

Habersizdirler, 

Basit bir kelimenin ne zararlar içerdiğinden 

Söyleme dersin, lakin dinlemezler245 

 

Altın Çağ yazarlarından Francisco de Quevedo da kadınların kötü özelliklerine 

vurgu yapar, onları sadık olmamakla suçlar:  

Para da tıpkı kadın gibidir (...) onu okşayanın ve ona itaat edenin 

yol arkadaşı, onu korumak isteyenin ise düşmanıdır. Kapı kapı 

gezerek yol arkadaşlığı yapar, onu hak etmeyenin peşinden gider ve 

sonunda herkesi bir kalp ağrısıyla baş başa bırakır. 246 

 

Ayrıca Quevedo’ya göre kadınlar yalancıdır çünkü makyaj yaparak erkekleri 

“kandırırlar”: 

Gördün mü, dün çirkin bir şekilde yatağa giren kadın bu sabah 

kendini nasıl güzelleştirdi(...)? Onda gördüğünüz her şey satın 

alınmıştır, doğal değildir. Saçlarını gördün mü? İşte onu da kendi 

uzatmadı, dışarıdan satın aldı. Kaşları siyahtan çok gri renktedir. 

(...) Gördüğün dişler ve ağzı hep simsiyahtır, mürekkep hokkası 

gibidir ama birtakım tozlar kullanarak onları bembeyaz yapar. Her 

bir kulağından çıkan kirden mum yapılır ama o alır onları 

dudaklarına sürer. Elleri mi? O beyaz görünen ellerini de aslında 

                                                           
245 ibid., s.9 

246 Sueños y Discursos de Verdades Descubridoras de Abusos, Vicios y Engaños, en todos los Oficios 
y Estados del Mundo, 1627, s.76. Erişim Tarihi: 11.02.2015, http://bit.ly/1zjJJdU,  



 

 

124 

boyamıştır. (...) Hiçbiri onların değildir. Yüzlerini yıkasalar onları 

tanıyamazdınız.247 

 

Quevedo makyajlı kadın yalancılıkla suçlar, bilgili kadına ise sıkıcı ve çirkin yaftası 

vurur: 

Çok içine kapanık ve çok çirkindirler 

Yüzleri kötü, konuşmaları güzeldir 

Araba değil, üniversitede kürsü isterler 

Âşıkları yok, dinleyicileri çoktur248 

 

Yukarıda adını andığımız Altın Çağ yazarlarından Zabaleta da, Quevedo’ya benzer 

şekilde düşünür. Zabaleta’ya göre kadınlar makyaj yaparak içlerinde sakladıkları 

şeytanı gizlerler: 

Eğer kadınlar saçlarını yapmayı bildikleri kadar düşüncelerini de 

kontrol etmeyi becerebilselerdi dünyanın en iyi kafasına sahip 

olurlardı. (...) Süslendikten sonra artık bu şeytan bir meleğe 

dönüşmüştür. Ve erkekler o kadar aptaldır ki, kadınların içinde bir 

şeytan sakladığını bileseler de, yansıttıkları o yalancı ışıltının 

kendilerini kandırmasına göz yumarlar.249 

 

Juan Rodríguez Florián, kaleme aldığı bir oyunda kadının doğasını ve 

toplumsal işlevini şöyle belirler: 250  

(...) tıpkı eyerin at için yapılması gibi daha az mükemmel olan 

kadın da erkek için yapılmıştır (Sahne I-V, Birinci perdenin özü) 

(...) sen erkeksin ve yönetmek için yetiştirildin; o ise kadın ve 

hizmet etmek için yetiştirildi (V. Perdenin özü) 

                                                           
247 ibid., s.58 

248 Poemas, 2012, s.191. Erişim tarihi 10.04.2015, http://bit.ly/1McmtlD 

249 Juan de Zabaleta, 1754, s. 125. Erişim tarihi 17.02.2015, http://bit.ly/1yRLU1K 

250 Juan Rodríguez Florián, Comedia Florinea, 2000. Erişim tarihi 17.02.2015, http://bit.ly/1GbljEg  

http://bit.ly/1yRLU1K
http://bit.ly/1GbljEg


 

 

125 

(...) Kadınların bir şey isteyecekken dilleri, bir şey alacakken elleri 

uzun olur (iiij. Perdenin özü) 

 

Kadının edebiyatta temsil edilişiyle ilgili olarak, Altın Çağ Dönemi kadın 

yazarlarından María de Zayas’ın (1659) yorumu dikkat çekicidir:  

Erkekler hiçbir durumda kadınlar hakkında iyi konuşmaz ve onlara 

yönelik iyi hisler beslemezler. Erkeklerin en büyük eğlencesi 

kadınlar hakkında kötü konuşmaktır. Sahnelenen oyunların ve 

basılmış kitapların hepsi kadınlara karşıdır. Hiçbir kadın bu 

yaklaşımın dışında tutulamaz251 

 

İşte böyle bir edebiyat ortamında doğan ilk pikarayı, yani Pikara Justina’yı (1605) 

Salas Barbadillo’nun 1612 ve 1614 yıllarında iki farklı isimle basılan Celestina’nın 

Kızı ve Kurnaz Elena (La Hija de Celestina/La Ingeniosa Elena) kitabı izler. (1620), 

Bilge Flora Çokbilmiş (La Sabia Flora Malsabidilla) (1621) adlı eserlerinde de 

pikaraları görürüz. Barbadillo’nun pikaraları, Justina’ya kıyasla daha tehlikeli ve 

karanlık karakterlerdir.252 Castillo de Solórzano ise Barbadillo’dan on yıl sonra 

pikaraları saray ortamına taşır, giyim kuşam ve zenginliklerin tasvirine daha çok 

önem vererek farklı türde bir pikara portresini çizer. Solórzano’nun Madrid’teki 

Büyücüler (Las Harpías en Madrid) (1631), Manzanaresli Teresa (Teresa de 

Manzanares) (1632) ve Sevilla Sansarı (La Garduña de Sevilla) (1642) adlı 

eserleriyle İspanya’daki yolculuğu en azından bir süreliğine son bulan pikaralar 

yollarına diğer coğrafyalarda devam ederler. 

                                                           
251 Novelas Amorosas y Ejemplares, 1659, s.113. Erişim tarihi 18.02.2015, http://bit.ly/1BlzPbV 

252 Lucas Torres, “Hijas e hijastras de Justina: Venturas y desventuras de una herencia literaria”, 
Memoria de la Palabra: Actas del VI Congreso de la Asociación Internacional Siglo de Oro, C: 2, 
2004, s.1765 

http://bit.ly/1BlzPbV


 

 

126 

Anne K. Kaler, İtalya ve Fransa’da, İspanya’daki örnekleriyle rekabet edecek 

yetenekte bir pikaranın asla doğmadığını iddia eder.253 Buna karşılık pikaranın 

Almanya’daki varlığı oldukça ses getirir. Grimmelshausen’in 1670 yılında 

yayımlanan Cesur Pikara (La Picara Coraje) adlı eseri Pikara Justina’nın 

orijinalinden değil ancak Dalgacı Justine (La Narquoise Justine) (1636) başlıklı 

Fransızca çevirisinden etkilenir.254 Yaklaşık yüz yıl sonra ise Londra’da iki yeni 

pikara ortaya çıkar: Daniel Defoe’nin yazdığı Moll Flanders (The Fortunes and 

Misfotunes of the Famous Moll Flanders) (1722) ve Roxana: Şanslı Metres 

(Roxana: The Fortunate Mistress). Bu eserlerin pikaresk özelliklerin tamamını 

taşıyıp taşımadığına dair tartışmalar halen devam etse de Defoe’nin yarattığı 

karakterler pikara galerisinde yerlerini alırlar.255 XIX. yüzyılın ilk yarısında ise yine 

İngiltere’de William Makepeace Thackeray tarafından kaleme alınan Gurur Dünyası 

(Vanity Fair: A Novel without a Hero) yayımlanır. Kitabın adından da anlaşılacağı 

üzere romanın bir kahramanı yoktur. Bunun yerine Becky ve Amelia isimli iki kadın 

ve aileleri üzerinden İngiltere’deki sınıfsal uçurumlar ve toplumsal yapı eleştirilir.  

Amerika Birleşik Devletlerinde ise yazarı anonim olan Tutarlılık Ödüllendirilir: Bir 

Amerikan Romanı (Constancy Rewarded: An American Novel) (1794), kahramanı 

                                                           
253 Anne K. Kaler, 1991, s.28 

254 Frederick Monester, The Picaresque Element in Western Literature, Alabama, Alabama 
University Press, 1975, s. 31 

255 Robert Alter, Moll Flanders’ın epizodik otobiyografi olması ve kahramanın suç hayatını anlatması 
dolayısıyla pikareske benzediğini ancak İngiliz suç romanlarından etkilendiğini iddia eder. [Rogue’s 
Progress: Studies in the Picaresque Novel, Cambridge, Harvard University Press, 1965, s. 57] George 
Starr da benzer bir şekilde Moll Flanders’i otobiyografik suç romanlarına daha yakın bulduğunu 
belirtir. [Defoe and Spritual Autobiography, Princeton, Princeton University Press, 1965, s.xiv.] Anne 
K. Kaler ise Moll Flanders’in pikara olduğunu kabul eder ancak bir pikara olarak yeteneklerinin kısıtlı 
olduğunu söyler. Buna karşılık ise Kaler’e göre Roxana karakteri tam bir pikaradır. [Anne K. Kaler, 
1991, s.37] Frederick Monteser, Kaler’den farklı olarak Moll Flanders’ın pikara özelliklerin tam 
anlamıyla taşıdığını buna karşılık Roxana’nın ancak pikaresk romanın sıradan bir örneği olabileceğini 
iddia eder.  [Frederick Monteser’den aktaran Anne K. Kaler, ibid., s.48] 



 

 

127 

pikara olan bir eser olarak göze çarpar.256 Ancak modern pikaranın ABD’de 

popülerliğe ulaşması Margeret Mitchell’in 1936 yılında kaleme aldığı Rüzgâr Gibi 

Geçti (Gone with the Wind) romanıyla gerçekleşir.257 Romanın arka planında 

Amerika’da yaşanan Kuzey-Güney Savaşı anlatılırken aynı zamanda Scarlett 

O’Hara’nın ayakta kalma mücadelesine şahit oluruz. 1944 yılında yine bir ABD’li 

kadın yazarın, Katleen Winsor’un, 17. yüzyıl İngiltere’sinde geçen ve Moll 

Flanders’tan etkilenen Sonsuza Dek Amber (Forever Amber) adlı eseri en çok 

satanlar listesine girerek pikaraların bir kez daha ABD’de popülerlik kazanmasını 

sağlar. 1980 yılına gelindiğinde Erica Jong tarafından kaleme alınan Fanny: Taşralı 

bir Kızın Harikulade Serüvenlerinin Gerçek Hikâyesi (Fanny Being: the True 

History of the Adventures of Fanny Hackabout) yayımlanır ancak feminist bakış 

açısıyla diğer pikaresk eserlerden ayrılır. Araştırmacı Edward H. Friedman, Fanny’i 

örnek göstererek kadının toplumsal rolünün değişmesiyle birlikte bağımsız kadın 

karakterlerin edebiyat alanında daha sık görüldüğünü söyler. 258 

 İspanya ise aşağı yukarı aynı tarihlerde Darío Fernández Flores’in Lola, Karanlık 

Ayna (Lola, Espejo Oscuro) (1950) adlı eserinde yer alan pikara Dolores Vélez ile 

tanışmıştır. Dolores (ya da Lola) adlı pikara fahişelik yaparak İç Savaş sonrası 

İspanya’daki zorlu yaşam koşullarında hayatta kalmaya çalışan bir karakter olarak 

resmedilir. G. Torres Nebrera, Lola’nın hem pikareske birtakım yenilikler getirdiğini 

                                                           
 
257 Anne K. Kaler, 1991, s.39 
258 The Antiheroine’s Voice, Columbia, Univesity of Missouri Press, 1987, s.204 



 

 

128 

hem de XVII. yüzyıl pikaralarının geleneğini başarıyla devam ettirdiğini, Lozana, 

Justina, Elena gibi pikaraların izinden gittiğini belirtir.259  

XX. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde ise Latin Amerika’da kahramanı kadın olan 

üç pikaresk eser göze çarpar. Bunlardan ilki Elena Poniatowska tarafından kaleme 

alınan Elveda İsa’m Benim (Hasta no verte Jesus Mío) (1969) Meksika Devrimi 

sürecinde bir kadının ayakta kalma mücadelesini otobiyografik bir tarzda anlatır. 

Yazarı kadın olan bu eserde erkeklerin kadınlara yaklaşımına yönelik eleştiri ve 

Meksika Devrimi’nin bu nedenle başarısızlığa uğramaya mahkûm olduğuna dair bir 

öngörü yer alır. Jorge Amado tarafından 1972 yılında kaleme alınan Savaştan Bıkan 

Teresa Batista (Teresa Batista Cansada de Guerra) ise küçük yaşta öksüz ve yetim 

kalan Teresa’nın cinsel zevklerini tatmin etmesi için bir kaptana satılması ile başlar. 

Daha sonra fahişelik yapmaya başlayan Fanny toplumun kendisine dayattığı rolü 

kabul etmez; hayatını bir erkeğe bağlı olarak yaşamayı reddeder. Diğer pikaresk 

kahramanların aksine yükselme hırsı olmayan Fanny, Jorge Amado’nun kaleminden 

adeta bir azize gibi tasvir edilir ve böylece pikara bir anti kahraman değil kahraman 

olarak sunulur.260 Son olarak ise Meksika’da bir güzellik kraliçesinin yükselme 

çabasının anlatıldığı ve Enrique Serna tarafından kaleme alınan Miss Meksika 

(Señorita México) (1993) adlı eser ile pikaraların günümüzde değin varlıklarını 

sürdürdüklerini görürüz.  

                                                           
259 G.Torres Nebrera, “Tres Novelas prográmaticas y una alternativa, alrededor de la Colmena”, 
Anuario de Estudios Filológicos, S:12, 1989, s.295 

260 Edward H. Friedman, 1987, s.189 



 

 

129 

3.1. “Pikara” Sözcüğünün Etimolojik Kökeni Üzerine Varsayımlar 

Günümüzde “pikaro” sözcüğünün etimolojik kökenlerine ve anlamına dair 

tartışmalar halen devam etmekte, birçok eleştirmen bu konuyla ilgili farklı 

önermelerde bulunmaktadır.  

U. Wicks “pikaronun” anlamının zaman içerisinde nasıl değişikliğe uğradığını şöyle 

açıklar:  

Başlangıçta pikaronun anlamı, aşağı görülen bir mesleği yapan kişi 

anlamına gelirken daha sonradan ahlakdışı ve anti-sosyal 

davranışları betimlemek için kullanılır oldu. Sonrasında kelime 

kötülük ve ahlaksızlık bağlamında kullanılmaya başlandı.(...) 

(Pikaro) suçludur (...) onuru olmayan hırpani bir adamdır (...) Kaba 

saba, geçmişi olmayan ve bayağı işlerde çalışmaya gönüllü 

birisidir.”261 

 

Buna karşılık “pikaro” kelimesinden türeyen ve kadınlar için kullanılan “pikara” 

(pícara) kelimesinde ise bu türden bir anlam karmaşası hiçbir zaman yaşanmaz zira 

“pikara” kelimesi daha ilk günden bu yana “fahişe” 262 ya da edebiyat alanında bazen 

“kadın suçlu” anlamında kullanılmaktadır.263  

Pikara kelimesinin kullanımıyla ilgili ilk kayıt 1570 yılında basılan Lope de 

Rueda’nın Korkak Kabadayı (Rufián Cobarde) adlı kisa oyununda görülür.264 

Hikâyenin kahramanı Sigüença başıboş gezen bir serseridir ancak etrafındaki 

kadınlara yalanlar söyleyerek böbürlenmekten hoşlanır. Ona eşlik eden Estapa ise 

                                                           
261 Wicks, 1989, s.7-8 

262 John Rutherford, 2001, s.61 

263 Wicks, 1989, s.10 

264 John Rutherford, 2001, s.46-47 (1570 yılında basılmasına rağmen Lope de Rueda’nın bu eseri 1558 
yılında kaleme aldığı tahmin edilmektedir) 



 

 

130 

Sigüença’nın aslında kahraman bir asker değil sıradan bir hırsız olduğunu sevdiği 

kadın Sebastiana’nın önünde söyleyince Sigüença ona kızar ve şöyle der: “Ah 

pikara! Beni mi hırsızlıktan yakalamışlar?”265 Sigüença daha sonra Estapa hakkında 

fahişe (puta) kelimesini farklı formlarda (putilla, putaña, putañona) kullanır ve 

oyunun bir yerinde “Sanki annesinin ikinci bir Celestina olduğunu bilmiyor 

muyum!”der.266 Buradan da anlaşılacağı üzere pikara fahişe anlamında (ya da hakaret 

olarak) kullanılmaktadır.  

1598 yılında, Lope de Vega’nın Cezalandırılan Kazanova (El Galán Escarmentado) 

adlı oyununda “pikara” kelimesine rastlarız. Leonor, Estefania ile konuşurken 

efendilerinin kendisine reva gördüğü kötü muameleden yakınır  

En iyisi, Estefania, 

Dinlememek gece ve gündüz (şu sözleri): 

“fahişe buraya gel fahişe oraya git,”; 

Şunu yap koca pikara; 

Ayyaş, nasıl kırarsın fincanı?  

Söyle, ne düşünüyordun? 

Cevap ver huysuz kadın! 

Uyuyor musun yoksa adi pikara?”267 

 

Lope de Vega, 1604 yılında basılan Arkadaşlık İmtihanı (La Prueba de los Amigos) 

adlı eserinde ilk kadın pikaresk kadın kahraman Justina’nın ortaya çıkmasından bir 

yıl önce pikara kelimesini bir kez daha kullanır. Söz konusu eserde Dorotea, 

                                                           
265 D.Leandro Fernandez de Moratín, “El Rufián Cobarde”, Obras dadas a luz por la Real Academia 
de la Historia: Orígenes del Teatro Español, Madrid, Aguado, 1830, s.432 

266 ibid., s. 431-433 

267 Obras de Lope de Vega, Real Academia, Madrid, 1916, C:1, s.146, Erişim tarihi: 25.02.2015, 

http://bit.ly/1LHoIfu 

http://bit.ly/1LHoIfu


 

 

131 

babasından kalan miras nedeniyle Feliciano’ya âşıkmış gibi davranan, servet avcısı, 

kurnaz bir kadındır.  

Fabricio: Biliyorsun ki 

       Dorotea adında birine hizmet ediyorum 

       Kötü de olsa doğası 

       Benim fikrimce 

       Ağzı sıkıdır onun, pikaradır ve ciddidir.268 

 

Pikara kelimesi burada Dorotea’nın kurnaz bir kadın olduğunu vurgulasa da, 

kurnazlığın aldatma ve kadın erkek ilişkilerine yönelik olduğu düşünüldüğünde 

pikaralığın olumlu bir anlam taşımadığı görülür. Zira sosyal kuralların dışına çıkan 

Dorotea aynı anda iki erkeği idare eder ve para için sevmediği bir adamla evlenmek 

ister. Bu durumda pikaranın anlamı fahişe olmasa da tuzağa düşüren, kandıran bir 

kurnazlığı imler. Görüldüğü üzere pikaranın anlamı zaman içinde çok büyük 

değişikliğe uğramamış, genellikle fahişe anlamında ya da toplumsal kuralları hiçe 

sayan, servet avcısı, kurnaz, ahlak dışı davranışlarda bulunan kadınları tanımlamak 

için kullanılmıştır. 

 

                                                           
268 Imprenta de M. Rivadeneyra, Madrid, 1873, s.88, Erişim Tarihi: 25.02.2015, http://bit.ly/1FtbzCF 

http://bit.ly/1FtbzCF


 

 

132 

3.2. Pikaraları Önceleyen Metinler: Yazarı Fernando de Rojas olan Celestina 

(La Celestina) ve Francisco Delicado’nun Endülüslü Tazenin Portresi (El Retrato 

de la Lozana Andaluza) 

Şeytani zekâsıyla, kelimelerin gücüyle ve göz alıcı güzelliğiyle erkekleri 

büyüleyen şeytani kadın karakteri ilk kez pikaralarla ortaya çıkmış değildir. 

Bu bağlamda daha önceden sözünü ettiğimiz ahlaki eğitim kitapları önemlidir 

zira “tehlikeli kadınlara” dikkat çekerek pikaranın gelişini önceler.269  Bu 

düşüncenin temeli Eski Ahit’e dayanır. Edebiyatta ise Doğu anlatılarını 

bünyesinde toplayan ve 1253 yılında İspanyolcaya çevrilen Sendebar (ya da 

daha bilinen adıyla Kadın hilelerinin kitabı (Libro de los Enganos de las 

Mujeres) kadınların şeytanla işbirliği yaptığını söyleyerek erkekleri kadınların 

tehlikelerine karşı uyarır. 

1330-1343 yılları arasında yazıldığı tahmin edilen Aşk Kitabı (El Libro de 

Buen Amor) ise pikaraları önceleyen en önemli yapıtlardan biridir. Eserde 

Trotaconventos (Arabulucu) adlı yaşlı bir kadın mücevher satıcısı gibi 

görünerek kadınlar ve erkekler arasında çöpçatanlık yapar. ‘Namuslu’ 

görünen ve bu sayede manastırlara bile rahatlıkla girebilen Trotaconventos, 

böylece dönemin ahlak anlayışına aykırı hareket eden kadınların kimliklerini 

gizleyerek toplum içerisinde nasıl var olabildiklerinin ilk ipuçlarını verir. 

“Urraca” yani saksağan takma adıyla anılan Trotaconventos’a bu adın 

verilmesi de boşa değildir zira saksağan, çok konuşanlara verilen bir isimdir. 

Ayrıca halk arasında siyah tüyleri ve çirkinliği nedeniyle şeytan ve 

                                                           
269 Bruno M. Damiani, 1981, s.44 



 

 

133 

büyücülerle bağdaştırılır. Bulduğu parlak cisimleri yuvasına götürmesiyle 

tanınan saksağan bu nedenle hırsızlığı da çağrıştırmaktadır. Hayvanlar 

dünyasında saksağanın evcil bir kuş olmaması ve insanlar tarafından 

eğitilememesi ise Trotaconventos’un özgür ruhuna bir göndermedir.270 

Urraca’nın mezar taşında da “Dünyada yaşadığım müddetçe özgürlük ve 

zevkin tadına vardım”271 yazar. Yaşamdan zevk alan, boyunduruk altına 

girmeyen, insanların cinsel arzularını kullanarak hayatını idame ettiren 

çöpçatan Trotaconventos, pikara kimliğinin oluşmasında önemli bir yol 

gösterici olmuştur.  

İtalya’da kaleme alınan bir diğer eserde, Giovanni Bocaccio’nun 

Decameron’unda (1353) da bazı kadın karakterlerin benzer bir şekilde cinsel 

arzularının peşinden gittiği, erkekleri aldattığı ve tüm bunları şeytani bir 

kurnazlıkla gerçekleştirdiği görülür. Edwin Place, Celestina’nın Kızı (La Hija 

de Celestina) adlı eserdeki ana karakter pikara Elena ile Decameron’un kadın 

karakterleri arasındaki benzerliğe dikkat çeker.272 Jesús Hernández de 

Decameron’daki kadına yönelik hicivsel bakış açısının bir benzerinin pikaresk 

eserlerde görüldüğünü belirtir.273  

                                                           
270 Irene López Rodríguez, “La Animalización del retrato femenino en El Libro de Buen Amor”, Lemir: 
Revista de Literatura Española Medieval y del Renacimiento, S.13, 2009, s.67 

271 Juan Ruíz, El Libro de Buen Amor, Madrid, Red Ediciones S.L, 2012, s.249 

272 Manual Elemental de Novelística Española: Bosquejo histórico de la novela corta y el cuento 
durante el siglo de oro, con tablas cronológicas descriptivas de novelística desde los principios 
hasta 1700, Madrid, V. Suarez, 1926,  s.52 

273 Antecedentes italianos de la novela picaresca española: Aspectos literarios y lingüísticos, 
Madrid, José Porrúa Turanzas, 1982, s.104 



 

 

134 

Boccacio’dan yaklaşık yüz yıl sonra Talavera Başrahibi Alfonso Martínez de 

Toledo tarafından kaleme alınan Corbacho (El Corbacho) adlı eserde “kötü ve 

günahkâr kadınların şeytani tavırlarından, kötü alışkanlıklarından ve 

eksikliklerinden” bahsedilir.274 Kitapta kadınların makyajla olmadıkları bir 

kişiye dönüştükleri, sahte bir güzelliğe sahip oldukları (O makyajla sahip 

olduğu güzellik sayesinde etrafındaki kaç kişiye üzüntü verdi!)275, erkekleri 

kandırdıkları (kadınlar gerçekte büyü ve şeytani oyunlar yaparlar ve bunun 

adına sevgi gösterisi derler)276, çok konuştukları (kadınların genel özelliği çok 

konuşmaları ve dedikoducu olmalarıdır)277 ve açgözlü oldukları iddia edilir 

(kadınların büyük çoğunluğu açgözlülükle donatılmışlardır ve bu özellikleri 

yüzünden sayısız kötülük işlerler).278 Kadınlara atfedilen bu kötü özelliklerin 

tamamı XVII. yüzyılda göreceğimiz pikaralarda da mevcuttur. Edebiyatta 

çizilen bu kadın karakterlerinin ortak noktası ise yaradılıştan gelen 

“zayıflıkları” nedeniyle kötülüğe eğilimli olmaları ve başıboş bırakıldıkları 

takdirde şeytanla işbirliği yapma ihtimalleridir. 279  

Ancak pikara karakterinin oluşmasında Celestina (La Celestina) ve Endülüslü 

Tazenin Portresi (El Retrato de la Lozana Andaluza) eserlerinin 

başkahramanlarının etkisi büyüktür. Pikaraların adları, karakterleri, 

                                                           
274 Alfonso Martínez Toledo, Arcipreste de Talavera o El Corbacho, Feedbooks, 1438, s.38. Erişim 
tarihi: 10/03/2015. http://bit.ly/1B0XZ5h 

275 ibid., s.103  

276 ibid.,s.132 

277 ibid., s.94 

278 ibid., s.88 

279 José Antonio Maravall, La Literatura Picaresca desde la Historia Social (siglos XVI y XVII), Madrid, 
Taurus, 1986, s.656-657 

http://bit.ly/1B0XZ5h


 

 

135 

meslekleri, dünyaya bakış açıları ve metin boyunca Celestina ve Lozana’ya 

yapılan atıflar bu etkileşimin boyutları hakkında bize bilgi vermektedir.  

3.2.1. Celestina (La Celestina)ve Ardılları Arasındaki Benzerlikler 

İlk baskısı 1499 yılında Calisto ve Melibea’nın Trajikomedisi (La 

Tragicomedia de Calisto y Melibea) adıyla anonim olarak yayımlanan eserin 

1500 yılında çıkan bir diğer baskısında yazarın adı da yer alır. Fernando de 

Rojas’ın kaleme aldığı eser, âşık olduğu kadına kavuşmak isteyen Calisto’nun 

yaşlı çöpçatan-büyücü Celestina’dan yardım istemesi ve sonrasında gelişen 

olaylar üzerinedir. Eserin sonunda Calisto’nun âşık olduğu Melibea intihar 

eder, Calisto merdivenlerden düşerek ölür ve Celestina da bir cinayete kurban 

gider.  

Çöpçatan büyücü Celestina’nın adıyla anılan bu eser sunduğu benzerliklerden 

ötürü pikaraların atası olarak kabul edilmektedir. Nitekim araştırmacı Pablo 

Ronquillo, Trotaconventos ve Celestina’nın (diğer bir deyişle Orta Çağ’daki 

çöpçatan prototipinin) 1600’ler boyunca yaratılan pikaraların öncüleri 

olduğunu söyler. Ronquillo, Celestina ile pikaralar arasındaki benzerlikleri 

şöyle sıralar: 1. Kurnazlık 2. Dünyevi olana düşkünlük 3. Kalıtımsal ve 

çevresel etkenler 4. İcra edilen meslekler 5. Kandırmaca 6. Özgürlük arzusu 7. 

Açgözlülük 8. Erotizm ve iffetin aynı karakter tarafından sahiplenilmesinden 

doğan ikilik.280 

 

                                                           
280 Pablo Ronquillo, Retrato de la pícara: La protagonista de la picaresca española del siglo XVII, 
Madrid, Playor, 1980, s.15 



 

 

136 

 Meslekler 

Ancak benzerlikler yukarıda saydıklarımızla sınırlı değildir. Özgür kadınların 

hayatlarını kazanmak için yaptıkları meslekler benzerlik gösterir. Kuaförlük, 

makyözlük, şifacılık, tuhafiyecilik paravan meslekler olarak icra edilir. Yine de 

pikaralar özellikle hırsızlık, dolandırıcılık ve fahişelik mesleklerinden para 

kazanırlar. Justina’nın “ikinci Celestina” diye adlandırdığı annesi ona “gerekli 

eğitimi” küçük yaşta verir. Justina annesinden hem güzel hem becerikli olmayı, 

masum gibi gözükürken kurnazca davranmayı öğrenir.281 Justina “Annem burada 

bahsettiğim ve ayrıca adını anmadığım bazı işler hakkında benimle konuşmaktan çok 

hoşlanırdı.” der.282 Öte yandan Justina hikâyesini anlatmaya başlarken Celestina’yı 

bir kez daha anar: “Yaptıklarım Celestina’nın defterine renkli kalemlerle yazılırdı 

ancak annemin gölgesindeyken yaptığım şeylerin benim hesabıma yazılmasını 

istemiyorum.”283 Pikara Justina’nın asla açıkça dile getirmediği mesleği fahişeliktir.  

Bir diğer pikara Elena ile Celestina’nın arasındaki benzerlikler de Justina’dan aşağı 

kalır değildir. 1612 yılında Celestina’nın Kızı adıyla basılan kitap zaten başlığıyla 

Celestina’dan etkilendiğini açıkça ortaya koymaktadır. Elena’nın annesinin adı Zara 

olmasına karşın köydekiler “yaptığı işlerden ötürü” ona Celestina takma adı vererek 

“onurlandırmayı” tercih etmiştir.284 Elena’nın annesi de tıpkı Celestina gibi birden 

                                                           
281 Lopez de Úbeda, La Pícara Justina, (Ed.) Enrique Suárez Figaredo, 2005, Erişim Tarihi: 10.04.2015, 
http://bit.ly/1Ob4ucl, s.96 (Bundan böyle eserden verilen tüm atıflar bu kaynaktan yapılacaktır. Farklı 
bir kaynak kullanıldığı takdirde künyesi belirtilecektir.) 

282 ibid., s. 96 

283 ibid., s.109 

284 Alonso Jerónimo de Salas Barbadillo, La Hija de Celestina, 2006. Erişim tarihi: 10.04.2015 
http://bit.ly/1ci6TqM, s.30 (Bundan böyle eserden verilen tüm atıflar bu kaynaktan yapılacaktır. 
Farklı bir kaynak kullanıldığı takdirde künyesi belirtilecektir) 

http://bit.ly/1Ob4ucl
http://bit.ly/1ci6TqM


 

 

137 

fazla işle uğraşır. Bu işler arasında çöpçatanlık, büyücülük ve şifacılık da vardır. 

Elena’nın annesi de tıpkı Celestina gibi kadınlara kaybettikleri bekâretlerini yeniden 

kazandırmada ustadır.285 Nasıl ki Celestina bekâretini kaybeden kadınları yeniden 

eski haline döndürmekte mucizeler yaratır ve bir hizmetçiyi üç kez bakire diye 

pazarlarsa286,  Elena’nın annesi Zara da tıpkı Celestina gibi kadınların kaybettiği 

kızlık zarını yerine koymakta büyük hüner sergiler. “İkinci kez el değmemişliğini 

kazanan o bahtsız kadın ilkinde olduğundan daha iyi hale gelir (...) onun elinden 

çıkan bakireler doğal bakirelerden daha pahalıya gider.”287  

Ayrıca Elena’nın annesi de tıpkı Celestina’nın yaptığı gibi kızını tam üç kez bakire 

diye satar: “Üç kez bakire diye satıldım: İlkinde zengin bir din adamına, ikincisinde 

ünlü bir beyefendiye, üçüncüsünde de bir Cenovalıya.”288 

Ancak Elena’nın annesi başka bir gelirinin olmadığını ve hayatını bir şekilde 

kazanması gerektiğini söyleyerek bu davranışını haklı çıkarma eğilimindedir. Bu da 

bize Celestina ile arasındaki bir başka benzerliği ortaya koyar; zorunluluk yüzünden 

bu işi yapma: Celestina “Başka mirasım mı var? Başka bir evim ya da bağım mı var? 

Bu işten başka bir gelir kaynağım mı var?”289 derken Elena’nın annesi de “Bu 

                                                           
285 ibid., s.30 

286 Fernando de Rojas, Celestina: Tragicomedía de Calisto y Melibea, ty. Erişim tarihi: 04.10.2015, 
http://bit.ly/1hLiEGd, s.27 (Bundan böyle La Celestina adlı eserden verilen tüm atıflar bu kaynaktan 
yapılacaktır. Farklı bir kaynak kullanıldığı takdirde künyesi belirtilecektir) 

287 Salas Barbadillo, s. 30 

288 ibid., s.32 

289 Fernando de Rojas, s.27 

http://bit.ly/1hLiEGd


 

 

138 

hayattaki ihtiyaçları karşılamak için (...) doğuştan parası olmayanların bir iş 

edinmesi gerekir.”290 diye düşünür. 

 Çöpçatanlık ve büyücülük yapan iki Celestina’nın da toplumun her katmanından 

ziyaretçisi vardır. Aralarında sınıfsal farklar bulunanlar bile cinsel arzular söz 

konusu olduğunda eşitlenirler. Celestina evini ziyaret edenleri şöyle sıralar: “Yaşlı 

ve genç şövalyeler, piskopostan zangoca kadar her seviyeden din adamı”291 Elena da 

annesini ziyaret edenlerin saraydaki prensler ve önemli görevdeki adamlar olduğunu 

söyler. 292 

 Büyücülük 

Celestina’yı tanımlayan en önemli mesleklerden biri büyücülük iken pikaralardan 

hiçbirinin büyücülük yaptığını görmeyiz. Yine de bu durum pikaraların büyücülük 

konusunda Celestina’yı örnek almadığı anlamına gelmez zira Celestina’nın asıl gücü 

büyüde değil sözcükleri büyüleyici bir şekilde kullanmasında yatar.   

“Calisto: Ne yenilikler getirdin? Seni neşeli görüyorum ve hayatım buna mı bağlı 

bilmiyorum. 

Celestina: Hayatın benim dilimin ucunda.”293 

Celestina herkese duymak istediğini söyler, Calisto’ya umut verir, Melibea’ya 

erdemlerden söz eder, Sempronio ve Parmeno’ya ise para vaat eder. Herkesin zayıf 

noktasını bilen Celestina buna karşılık onların sırlarını elde ederek onları kendine 

                                                           
290 Salas Barbadillo, s.28 

291 Fernando de Rojas, s.108 

292 Salas Barbadillo, s. 29 

293 Fernando de Rojas, s.120-121  



 

 

139 

bağlar. Lida de Malkiel, Celestina hakkında “sözcükler onun en güçlü silahıdır” 

der.294 Parmeno da Calisto ile konuşurken Celestina’nın bu kötücül yeteneği ve 

kullandığı sözcüklerin gücü hakkında uyarıda bulunur: 

Parmeno: En kötüsü Celestina’nın sizi tutsağı yapmasıdır. 

Calisto: Ne? Delirdin mi? Tutsağı mı? 

Parmeno: Çünkü birine sırrınızı söylediğinizde ona özgürlüğünüzü 

de teslim edersiniz. 295 

 

Alcalá Galán sözcüklerin gücünün ve hitabet yeteneğinin insanları etkilemede kilit 

unsur olduğunu ve Celestina’da bu özelliğin öne çıktığını vurgular: Celestina büyücü 

kadın arketipinin kurnazlıkla, bilgiyle, kötülükle, bozuk niyetle ve zekâ ile 

harmanlanmış halidir ve tüm bunlar onun ikna yeteneği sayesinde gün yüzüne 

çıkar.296  

Pikaralar da tıpkı Celestina gibi “avlarını tuzağa düşürmek için” sözcüklerin gücüne 

başvururlar. Aynı zamanda makyajla, giysilerle ve göz alıcı güzellikleriyle deyim 

yerindeyse karşı cinsi ‘büyüleme’ konusunda en az Celestina kadar başarılı olurlar. 

Bu, doğuştan gelen bir özellik değil, kadınlar tarafından nesilden nesile aktarılan 

gizli bir bilgidir. Celestina ayakta kalabilmesi için Elena’ya işin inceliklerini 

öğrenmesi konusunda baskı yapar:   

                                                           
294 La originalidad artística de La Celestina, Buenos Aires, Eudeba, 1962, s.524 

295 Fernando de Rojas, s.40 

296 “Voluntad de Poder en Celestina”, Actas del XII Congreso de la Asociación Internacional de 

Hispanistas 21-26 de Agosto de 1995, Birmingham, C.1, 1998 s.60 



 

 

140 

Beni yaparken gördüğün ne kadar meslek varsa sen de denemeli ve 

bunları yapmaya alışmalısın. Eğer yapmazsan ne mesleği ne de 

geliri olan bir canavar olarak yaşarsın.297  

 

Celestina, Elicia’yı örnek gösterir ve erkeklerden en yüksek düzeyde fayda sağlamak 

için Areusa’nın nasıl davranması gerektiğini şöyle anlatır: 

Bir erkek yatakta, öteki kapıda ve diğeri de evde onu elde etmek 

için yalvarır (...) o, hepsine güler yüz gösterir; hepsi çok 

sevildiğini, bir başkası olmadığını, yalnızca kendisinin çok özel 

olduğunu düşünür.298 

 

 Bağımsızlık arzusu 

Pikaraların yalnız başına çalışma ve bağımsız olma özelliğinin ilk izleri Celestina 

adlı eserde görülür. Celestina’nın yanında çalışan Areúsa bu konuda pikaralara örnek 

olacak sözler sarf eder:  

Hizmetçiler en güzel yıllarını efendilerine verir, onlar ise çöpe 

atacakları yırtık bir elbiseyle on yıllık hizmetin karşılığını öderler. 

Ve hizmetçileri evlendirme vakti geldiğinde (...) onlara yüz kırbaç 

vurup ‘git artık hırsız, fahişe, artık evimi ve onurumu 

kirletemeyeceksin’ diyerek kapı dışarı ederler. 299 

 

Aynı şekilde Celestina’nın Kızı adlı eserde, Elena’nın aşığı olan ve aynı zamanda 

onu pazarlayan Montúfar’ın Elena’yı çalıştırması ve bütün parayı kendi başına 

yemesi çöpçatan Méndez’in huzurunu kaçırmaktadır: 

İkisinin onca ter ve yorgunluk ile elde ettiği kazancın meyvesini 

Montúfar’ın yemesi sinirini bozuyordu. Elena’ya ne kadar zarar 

                                                           
297 Fernando de Rojas, s.92 

298 ibid., s. 89 

299 Fernando de Rojas, s. 107 



 

 

141 

gördüğünü anlattı, onu madenlerde çalışan kölelere benzetti. Uzun 

uğraşlar sonucu (...) cimri toprağın sakladığı altını çıkarır, onu 

efendilerine götürür ve bunun karşılığında ona acınası bir yemek 

verirler ve bazen de onun yerine bir temiz sopa ve birkaç tekme 

atarlar.300  

 

Nitekim bu sözlerin ardından Elena ve Méndez, Montúfar’ı öldürme girişiminde 

bulunurlar. Yukarıdaki örneklerde gördüğümüz üzere, bu eserlerde kendi başına 

ayakta durmak isteyen kadınlar, kimseden emir almak istemezler. Öte yandan 

Celestina’da pikaralara yol gösteren yalnızca çöpçatan karakteri değildir. Melibea da 

arzularının peşinden giden bir kadın olarak pikaralara yol göstermiştir. Zira eserde 

Melibea genç âşık Calisto’nun ısrarlarına yenilir ve kalbinin sesini dinleyerek yasak 

aşka “evet” der. Ancak Melibea içine düştüğü zorlu durumdan kurtulmak ve 

“onurunu temizlemek” için bile evlenmeyi düşünmez. Melibea, Calisto’nun 

ölümünden sonra kendisini uygun biriyle evlendirmek isteyen ailesine karşı çıkar: 

“Ailem ne bu boş şeylerle ne de evlilik planlarıyla uğraşmasın: iyi arkadaş olmak 

kötü bir eş olmaktan iyidir. (...) Eş istemiyorum, evlilik bağlarını kirletmek 

istemiyorum.”301 Oysaki Melibea’nın Calisto karşısında evlenme isteğini dile 

getirmesi belki de ikisinin kötü olaylar yaşanmadan önce evlenmesini sağlayabilirdi. 

Ancak bizce Melibea’nın arzusu yalnızca tensel bir arzu değil aynı zamanda 

özgürlüğe doğru atılan bir adımdır. Araştırmacı Alcalá Galán da Melibea’nın daha 

fazlasını istediğini düşünür: “Melibea için Calisto bir kavramdır, erkek kavramı, 

                                                           
300 Salas Barbadillo, s. 42 

301 Fernando de Rojas, s.158 



 

 

142 

yasak aşk kavramıdır. Melibea Calisto’da kendi gerçekliğinden uzakta, masalsı, yeni 

bir kimlik oluşturma fırsatı bulmuştur.”302 

 Dinsel kökenler 

Celestina’dan pikaresk eserlere aktarılan en önemli özelliklerden biri de kadın anti 

kahramanlarla büyücülük, çöpçatanlık, meyhanecilik gibi kötü görülen meslekler 

arasındaki ilişkidir Ayrıca pikaresk eserlerdeki büyücü kadınların bir ortak özelliği 

daha vardır: Yeni Hıristiyan olmak.303 Celestina’nın Yahudilikten dönmüş bir Yeni 

Hıristiyan olabileceğini vurgulayan çeşitli çalışmalar bulunmaktadır304, bununla 

birlikte Celestina’nın bir Yeni Hıristiyan olup olmadığını asla kesin bir şekilde 

bilemeyiz. Ancak Celestina’nın büyücü olması Yahudi geçmişine yönelik bir 

gönderme olabilir zira o dönemde büyücülük ve şifacılık, Yahudi-Müslüman 

kökenden gelmekle ayrılmaz bir ikili gibi görülmektedir. 305 

XV. yüzyılda temiz kan takıntısı dönmeleri ve onların soyundan gelenleri toplum 

içindeki bazı önemli görevlerden uzak tutmak için kullanılıyordu. Eski Hıristiyan 

                                                           
302 Alcalá Galán, 1998, s.51 

303 Başta Américo Castro olmak üzere bir grup eleştirmen Rojas’ın eserini İspanya’daki üç etnik 
grubun çatışması olarak yorumlar. Francisco Márquez Villanueva ise Orígenes y sociología del tema 
Celestinesco [Barcelona, Anthropos, 1993] adlı eserinde İspanya’nın tarihi ve kültürel geçmişini ve 
bunların Yahudilerle bağlantısını göz önüne almadığımız takdirde La Celestina incelemesinin eksik 
kalacağını savunur.  La Celestina’nın Yahudi-dönme ruh halini yansıttığına dair tezi destekleyen diğer 
eleştirmenler arasında Orlando Martínez Miller (1978), Estrella Cardiel Sanz (1981), Manuel da Costa 
Fontes (1990), José Faur (1992) ve Julio Rodríguez yer alır. [Antonio Pérez Romero, The Subversive 
Tradition in Spanish Renaissance Writing, NJ, Associated University Presses, 2010, s.96-131 ve 256-
258]  

304 Bu konuda daha fazla bilgi edinmek için bkz. “Identifying Converso Voice in Fernando de Rojas’ La 

Celestina” [Amy Aronson-Friedman, Mediterranean Studies, C:13, 2004]  ve “Interpreting Celestina: 

the Motives and Personality of Fernando de Rojas”, (Ed.) F.W. Hodcroft et.al., Medieval and 

Renaissance Studies on Spain and Portugal in Honour of P.E. Russel, Oxford, 1981]  

305 Eva Lara Alberola, “El Papel de la Hechicería en la picaresca española”, Bulletin of Hispanic 

Studies, 2002, C:85, S:4, s.484   



 

 

143 

olmayanların politikada rol almalarına veya şovalyelik yapmalarına izin verilmiyor 

ve şehrin bazı bölgelerine girişleri yasaklanıyordu.306 Böylece Hıristiyanlığa geçmiş 

olsalar da toplumdan dışlanmış olan bazı Yahudi ve Müslüman dönmeler hayatta 

kalmak için başka bir yol bulmak zorunda kaldılar. 

Celestina özellikle birinci kuşak Yahudi dönmelerinin Engizisyon 

nedeniyle maruz kaldığı bir dizi (sosyal, dini ve politik) zorunlu 

öğrenme süreci ışığında incelendiğinde daha iyi anlaşılacaktır. Bu 

grup (Hıristiyan olsalar da, olmasalar da) ilk gençliklerinden 

itibaren, atalarının yaşamadığı bir deneyimle, her günü, yinelenen 

bir ölüm süreci gibi atlatmak zorunda olduklarını kavramışlardır.307 

 

Diğer bir deyişle Celestina ilk nesil Yahudi dönmelerini temsil eder ve hayatta 

kalabilmek için çöpçatanlık, büyücülük ve şifacılık gibi meslekleri yapar. 

Pármeno’nun da dediği gibi “Açlık, fakirlik ve ihtiyaç... Bunlardan daha iyi bir 

öğretmen, zekâyı ortaya çıkaran ve canlandıran daha iyi bir uyarıcı yoktur”308   

Cantera da XV ve XVI. yüzyılda, büyücülükle ilgili davalarda Yahudi dönmelerin 

Eski Hıristiyanlardan çok daha fazla yargılandığını309 belirtir ve bir noktaya daha 

dikkat çeker: bu davalarda yargılanan kadınların sayısı erkeklerden çok daha 

fazladır.310 İspanya’daki Yahudi toplumu daha çok ticaret ve tıp alanında öne 

çıkarken, Yahudi kadınları da özellikle şifacılık ve batıl inançların aktarımı 

                                                           
306 Sanford Shepard, “Crypto Jews in Spanish Literature”, Judaism, 19, 1970, 99-112 

307 Márquez Villanueva, 1993, s.141 

308 Fernando Rojas, s.102 

309 Bizce bu durum Yeni Hıristiyanların daha çok büyü yapmasından ziyade toplumda daha fazla 

şüphe çekmesi ile alakalıdır. 

310 Enrique Montenegro Cantera, “Actividades socio-profesionales de la mujer judía en los reinos 

hispanocristianos de la Baja Edad Media”, (Ed.) Angela Muñoz, El Trabajo de las Mujeres en la Edad 

Media, Cristiana Segua, Instituto de la Mujer, Madrid, 1988, s.341 



 

 

144 

konusunda önemli bir rol oynamış311, geleneklerini sıkı bir şekilde korudukları için 

de312 Hıristiyanlığa geçtikten sonra büyücülükle itham edilmişlerdir.  

Rojas’ın büyük bir gerçekçilikle resmettiği büyücü-çöpçatan karakteri Celestina XV, 

XVI ve XVII yüzyıl edebiyatı için, özellikle de pikaresk edebiyata önemli bir rol 

model oluşturur.  

Birçok İspanyol kentinde halk arasında bu türden (büyücülük) 

uygulamalarının varlığı bilinmektedir ve Celestina da bu gerçekliği 

edebiyat alanında temsil etmektedir. Celestina böylece mesleği 

çöpçatanlık ile büyücülük arasında değişen kadınlara edebiyatın 

kapılarını aralar. Rojas’ın büyük eseri, pikareskin bugün 

tanıdığımız haliyle var olmasını sağlayacak koşulları 

hazırlamıştır.313 

 

Pikaresk eserlerde Celestina’dan büyücülük özelliği alan kadınlar hep Yeni 

Hıristiyanlardır.314 O dönemde Müslüman ya da Yahudi kökenli kadınları 

büyücülükle ilişkilendirme eğilimi vardır. Burada amaç Yeni Hıristiyanların şeytanla 

                                                           
311 ibid.,s.343 

312 Manuel Fernández Álvarez, Casadas, Monjas, Rameras y Brujas, Madrid, Espasa Calpe, 2002, 

s.261 

313 Eva Lara Alberola, 2002, s.472 

314 Büyücü- çöpçatan kadın karakterinin pikaresk eserlerde ilk görülmesi Alfaracheli Guzmán ile olur. 

Eserin ikinci bölümünde Guzmán, Claudio adlı soylunun Berberi bir ailede doğan moriska kölesinden 
bahseder ve büyü konusundaki maharetlerini sıralar. Çöpçatan-büyücü kadın burada hikâyenin 
gidişatını etkilemediği gibi herhangi bir büyü yaparken de tasvir edilmez. Buscón’da ise çöpçatan-
büyücü kadın tipi çok daha önemli bir roldedir. Pablos’un annesi Müslümanlık inancını bırakarak Yeni 
Hristiyanlığa geçen bir moriskadır. Pablos’un dayısı gönderdiği bir mektupta yaptığı büyülerden 
dolayı annesinin Engizisyon tarafından yargılandığını Pablos’a bildirir. Büyüyünce şövalye olmak 
isteyen Pablos’un annesinin çöpçatan-büyücü, babasının hırsız olması ise onun gelecek planlarını 
etkiler. Okulda kendisiyle dalga geçilince şovalyelik hayallerinin peşini bırakan pikaro Pablos, kötü 
aile kökenlerine sahip olmanın hayatta başarılı olmaya nasıl engel olduğuna dair güçlü bir mesaj 
verir. 



 

 

145 

işbirliği içerisinde olduklarını söyleyerek onları daha da marjinalleştirmek, Eski 

Hıristiyan olmayan kadınlara şeytani özellikler atfetmektir.315  

Örneğin Pikara Justina’da İspanya’daki toplumsal gelişmeler nedeniyle 

Hristiyanlığa dönmek zorunda kalan bir Müslüman karakterle karşılaşırız. Justina, 

Lucia adlı büyücüyü “yaşlı moriska, büyücü ve Celestina’nın büyük büyükannesi”316 

olarak niteler. Celestina’nın büyükannesi olarak nitelenen kişinin Yeni Hıristiyan 

olması oldukça dikkat çekicidir. Ayrıca Lucia Hıristiyanlığa geçmiş gibi gözükse de, 

halen Müslüman inançlarını sürdürmektedir:317 “Kur’an’ı, Padre-Nuestro duasından 

daha iyi biliyordu.”318 Justina bir yandan Lucia’nın şeytanla işbirliği yaptığını 

belirtir, diğer yandan kadının Müslüman adetlerini devam ettirdiğine vurgu yapar: 

“(Lucia) Ne şeytandı!(...) Elini yüzünü yıkamaya ve yemek pişirmeye harcadığı su 

inanılmazdı.”319 Böylece Lucia’nın büyücülük ve cadılık gibi şeytani özellikleri 

Müslüman adetleriyle320 yan yana anılır. Lucia’yı büyücülük yaparken görmeyiz 

                                                           
315 Eva Lara Alberola, “La hechicería en la literatura española del siglo XVI: Panorámica general”, 

Lemir: Revista de Literatura Española Medieval y del Renacimiento, S.14, 2010, s.47 

316 López de Úbeda, s.329 

317 Özellikle Orta Çağ’da Müslümanlara büyücülük özelliğinin atfedildiği La Gran Conquista de 
Ultramar, el Poema de Fernán Gonzáles, Poema de Qlfonso Onceno, Flores y Blancaflor isimli eserler 
dikkatimizi çeker. XVI. yüzyılda ise Eugenio Salazar’ın Cartas inéditas de Eugenio Salazar (1560), Juan 
de la Cueva’nın Los Siete Infantes de Lara (1579) ve Miguel de Cervantes’in El Trato de Argel adlı 
eserinde Müslümanlar isteklerine ulaşmak için büyüden faydalanır ya da faydalanmayı düşünür. Bu 
konuda daha ayrıntılı bilgi için Manuel Fernández Alvarez’in Casadas, Monjas, Rameras y Brujas adlı 
kitabı [Madrid, Espasa Calpe, 2002 içinde “Conversas, Moriscas, Gitanas” isimli bölüm s.251-287], Eva 
Lara Alberola’nın Hechiceras y Brujas en la Literatura Española de los Siglos de Oro [Valencia, 
Universidad de Valencia, 2010 içinde “Hechicera étnica s.146-164 isimli bölüm] ve yine aynı yazarın 
“La Hechicería en la Literatura Española del Siglo XVI. Panorámica General” adlı makalesine 
bakılabilir.  

318 López de Úbeda, s.330 

319 ibid., 331 

320 Büyük ihtimal Justina, Lucia’nın abdest alırken ve etleri yıkarken çok su harcamasına atıfta 

bulunuyordu. 



 

 

146 

ancak Justina onun büyücü olduğundan emindir: “Her zaman onun büyücü 

olduğundan emindim, beni kandıramadı çünkü öyle balsamlar ve merhemler 

yapıyordu ki bunun büyüden başka bir şey olması imkânsızdı.”321 Eva Lara Alberola, 

Müslüman/Yahudi dönmesi kadınların büyücülükle ilişkilendirilmesinin özel bir 

amacı olduğunu vurgular: “Büyü şeytani olanla bağlantılıydı ve Hıristiyan 

olmayanların sadakatsizliğini, kötücüllüğünü vurgulamak için kullanılıyordu”322 

Lucia, Justina’yı büyük bir misafirperverlikle evine davet eder ve ona bildiği bütün 

büyüleri öğretmek ister: Bana zanaatını öğretmek istediğinden ve beni büyük bir 

arzuyla eve aldığından hiç şüphe duymuyorum. Çünkü onun gibi kâfirler ve 

büyücüler kendi mesleklerini devam ettirecek mirasçılar isterler.323 Ancak Justina 

büyücülüğü öğrenmeyi reddeder: “Ama ben öğrenmeyi istemedim; öncelikle Tanrı 

korkumdan ikinci olarak ise büyücülük gibi yarı uyur halde yapılan işleri hiç 

sevmediğimden.”324  

Justina’nın bu sözlerine ne dereceye kadar inanmalıyız? Claudio Guillén’in, pikaresk 

anlatıları “bir yalancının itirafları” olarak nitelediğini daha önceden belirtmiştik. 

Üstelik bu defa karşı karşıya olduğumuz pikara, Ronquillo’nun deyimiyle “Büyük 

yalancı”325 ünvanını kazanmayı hak etmiş bir kadındır. Araştırmacı Oltra Tomas, 

Justina’nın tüm bu çelişkili ifadelerin bir oyundan ibaret olduğunu düşünmektedir:  

                                                           
321 López de Úbeda, s.331 

322 Eva Lara Alberola, 2010, s 47 

323 López de Úbeda, s.330 

324 ibid., s.332 

325 Pablo Ronquillo, 1980, s.66-67 



 

 

147 

Pikara Justina okuyucuları bitmeyen bir oyuna davet eder: yazarın 

yalnızca göndermeler ve kapalı mesajlarla ima ettiği şeylerin 

gerçek yüzünü keşfetmeye iter (...) Picara Justina okuyucunun 

dikkatini dağıtan ve ironinin sınırlarında gezinerek açıkça ortada 

olanı gizlemeyi başaran bir maskeli balo gibidir.”326 

 

Oltra Tomás’ın uyarılarını dikkate alarak metne bir kez daha dikkatlice baktığımızda 

Justina’nın yaşlı büyücüyle ilişkisine dair ipuçlarını daha iyi değerlendiririz.  Justina, 

yaşlı büyücüyle “anne-kız gibi”327 olduklarını belirtir. Ayrıca Lucia büyü yapmasına 

rağmen Justina yaşlı kadını Engizisyona şikâyet etmez. Buna bahane olarak ise 

cehaletini gösterir: “Onun hakkında şikâyette bulunmadım çünkü cahil olduğumdan 

onu sayın engizitörlere şikâyet etme zorunluluğum olduğunu bilmiyordum.328 Justina 

gibi zeki bir kadının böyle bir zorunluluğu bilmiyor olması pek gerçekçi değildir.  

Justina yaşlı kadınla maceralarını anlatırken Tanrı inancının ne kadar kuvvetli 

olduğundan bahseder ve bu nedenle büyücülük öğrenmediğini söyler. Ancak hemen 

ardından “Dört duayı okurken dilinde duadan çok küfür olurdu”329 diyerek yaşlı 

kadını eleştirir. Burada ironik olan her iyi Hristiyan’ın bilmesi gereken duaların dört 

değil beş adet olmasıdır.330 Justina da aslında iyi bir Hıristiyan değildir ve yine 

olmadığı bir kimliğe bürünerek okuyucuyla oyun oynar.  

1614 yılında yayımlanan Celestina’nın Kızı adlı eserde ise büyücü çöpçatan 

karakter, yani Celestina’nın takipçisi bizzat Elena’nın öz annesidir. Elena öncelikle 

                                                           
326 La parodía como referente en la Pícara Justina, Institución Fray Bernardino de Sahagún, Excma. 
Diputación Provicional de León CSIC, 1985, s.45-46 

327 López de Úbeda, s.333 

328 ibid., s. 333 

329 ibid., s.330 

330 El Padre Nuestro, el Ave María, el Credo, la Salve, la Confesión 



 

 

148 

annesinin isminin aslında Zara olduğunu söyleyerek Müslüman kökenlerine vurgu 

yapar, ardından ise onun iyi bir Hıristiyan olmadığını vurgular: 

Herkesin bildiğini inkâr edemem, annem köleydi. Efendileri onu 

María diye çağırdıklarında yanıt verir ancak anne babasının ona 

verdiği isim olan Zara’yı daha çok severdi. (...) Fazla inançlı biri 

değildi. Ama yine de her sene Kilise’nin gereklerini yerine 

getirirdi. Toledo’da bıraktığımız o üç kepliden331 ölesiye korkardı 

çünkü büyükannem ile büyükbabam onların zindanından ölü 

çıkmışlardı.332 

 

Elena, annesinin Yeni Hıristiyan olduğunu söyledikten sonra büyücü olduğunu da 

itiraf eder. Böylece dini kökenler ve meslek seçimi arasındaki ilişki, kötü kadın 

profilinin yaratılmasında bir kez daha öne çıkar.333 Zara yaptığı bir aşk büyüsüyle bir 

Cenovalı bir soylunun Elena’nın aşkından delirmesine ve beş parasız ölmesine neden 

olur. Elena bu olayı şu sözlerle anlatır:  

Annem ona pişirdiği balığın içine çok fazla acı biber koymuştu ki 

hayatı boyunca benim aşkımdan yansın. Adam ondan sonra delirdi, 

öyle ki, bütün malvarlığını bize harcadığından borçları yüzünden 

girdiği hapiste kısa süre içerisinde öldü.334  

 

Büyücü, çöpçatan Zara’nın kızı Elena da kötülükte annesinden geri kalmaz ve 

hayatını erkekleri kandırarak (bazen de fahişelikle) kazanır. Burada da, tıpkı Pikara 

Justina’da olduğu gibi Yeni Hıristiyanlar şeytanlaştırılmış ve toplumun tehlikeli bir 

parçası olarak çizilmişlerdir. Elena, Galisyalı bir baba ve Müslüman dönmesi bir 

                                                           
331 Engizitörlerin taktığı kep 

332 Salas Barbadillo, s. 27 

333 Alfaracheli Guzmán adlı eserde Müslüman ve büyücü olan bir kadın köle yer alır. Benzer şekilde 
Buscón’un Hayatı adlı eserde Pablos’un annesi, Pikara Justina adlı yapıtta da Justina’nın anne-babası 
Eski Hıristiyan değildir ve çöpçatanlık, meyhanecilik ve fahişelik gibi meslekleri icra ettikleri belirtilir. 

334 Salas Barbadillo, s. 32 



 

 

149 

annenin çocuğu olarak İspanya’daki Yeni Hıristiyanların bir üyesidir. Elena bu iki 

kültürlülüğü adeta bir silah gibi kullanarak hem yeni Hıristiyanların arasına hem de 

aristokratların saraylarına rahatça girer, sosyal katmanlar arasında sorunsuzca 

hareket eder.335 Yazar Salas Barbadillo, Elena hakkında “İnançları kıyafetlerinden 

daha yeni olan Hıristiyanların caddesinde yürüdü”336 der ve sınırları belirsiz bu yeni 

toplumun Eski Hıristiyan-İspanyol toplumu için tehlike olduğunu hikâye boyunca 

vurgular.337 Araştırmacı Manuel Fernández Álvarez azınlık sorunun 1492 yılında 

sona ermediğini aksine zorunlu Hıristiyanlaştırmanın etkilerinin XVII. yüzyılda bile 

görüldüğünü338 belirtir. Álvarez şöyle devam eder:  

Kısa süre içerisinde dönmeler gördü ki yeni kimlikleriyle Yahudi-

İspanyol kimlikleriyle tırmanabildiklerinden çok daha yüksek 

mevkiye gelebilirler ve o zamana dek kendilerine açılmayan kapılar 

açılabilir. Dönmeler tıpkı Yahudiler gibi ticarette öne çıkabilir (...) 

ayrıca soylularla akrabalık ilişkileri kurabilir (...) ve aynı zamanda 

Kilisede bile yükselebilirlerdi.339  

 

Álvarez buna örnek olarak ise Burgos’taki Yahudi cemaatinin hahamı iken daha 

sonra Hıristiyanlığa geçerek Burgos Başpiskoposu olan Pablo de Santa María’yı 

örnek gösterir.340 Daha önce de belirttiğimiz üzere, dinin sürdürülmesinde ve 

                                                           
335 Pikaraların kimlik değiştirme becerilerini ve bu sayede kazandıkları sınır tanımaz hareket etme 
özgürlüklerini Pikaraların Özellikleri bölümünde daha ayrıntılı bir şekilde ele alacağız. 

336 Salas Barbadillo, s.19 

337 Zaten hikâyenin sonunda Elena adalet tarafından ölüme mahkûm edilir. Böylece Barbadillo şeytani 
Elena karakteri için “su testisi su yolunda kırılır” (Ya da İspanyolca söyleyecek olursak “Quien mal 
anda, mal acaba”) deyişine uygun bir final yazmış olur.  

338 Manuel Fernández Álvarez, 2002, s. 255 

339 ibid., s. 257 

340  ibid., s. 257 



 

 

150 

geleneklerin nesilden nesile aktarılmasında kadının rolü büyük olduğundan341 

toplumda ve Engizisyon nazarında Yeni Hıristiyan kadınlar eski inançlarını koruyor 

olabilecekleri şüphesiyle daha büyük tehlike teşkil ederler.  

Yalnızca Müslümanlar ya da Yahudiler (daha doğrusu Müslüman 

ve Yahudi dönmeler) söz konusu olduğunda büyücülüğün kötücül 

yönlerini görürüz. Bu durumun en mantıklı açıklaması söz konusu 

karakterlere bilinçli bir şekilde olumsuz özellikler yüklenmesidir. 

Onlar, Hıristiyan topraklarında yaşadıkları halde bu zehirli 

uygulamalara teslim olan etnik büyücülerdir. Bu sayede Hıristiyan 

öğretilere sıkı sıkıya bağlı olmayan kadınların İspanyol toplumuna 

vereceği tehlikeye dikkat çekilir.342 

 

Özellikle de XV. yüzyılın üçüncü çeyreğinden sonra o zamana dek Yeni Hıristiyan 

ailelerin kendi içinde yaptığı evlilikler yerini yavaş yavaş soylu ailelerle yapılan 

karışık evliliklere bırakır.343 Evlilik yoluyla elde edilen sınıflar arası hareketlilik 

imkânı ise, Yeni Hıristiyan olup da Müslüman ya da Yahudi inançlarını sürdürdüğü 

düşünülen bir kadının bir İspanyol soylusuyla evlenmesi, çocuklarını kendi 

geleneklerine göre yetiştirme olasılığını barındırıyordu. Bu olasılık Eski 

Hıristiyanların huzurunu kaçıran bir gelişmeydi. Tüm bu bilgiler ışığında 

baktığımızda, Celestina’nın Kızı adlı eserde Yeni Hıristiyan Elena’nın neden 

Müslüman ve büyücü anneden doğma bir fahişe, merhametsiz bir dolandırıcı, 

toplumun değerlerine saygı göstermeyen ve erkekler için tehlikeli, şeytani bir kadın 

olarak resmedildiği daha iyi anlaşılır. Yazar Barbadillo, Elena hakkında “şeytani bir 

                                                           
341 ibid., s. 261 

342 Eva Lara Alberola, 2010, s.154 

343 Manuel Fernández Álvarez, 2002, s. 261 



 

 

151 

ruha sahipti”344 Kendisi de Eski Hıristiyan olan yazar Salas de Barbadillo olası bir 

“toplumsal çöküşe” karşı tüm “iyi Hıristiyanları” uyanık olmaya çağırmaktadır.  

Manzanaresli Teresa ve Sevilla Sansarı adlı iki eserin kadın kahramanları ise 

Celestina ya da Lozana ile büyük benzerlikler göstermezler. Onlar daha ziyade 

Justina’nın özelliklerini devam ettiren ancak “saraylı pikara” diye adlandırılan 

karakterler olarak hayat bulurlar ve daha yüksek sosyo-ekonomik sınıfa aittirler.345 

 

                                                           
344 Salas Barbadillo, s. 62 

345 Örneğin Sevilla Sansarı adlı eserde pikara Rufina’nın annesi saraylıdır ve olaylar çoğunlukla 
soyluların evinde yahut sarayda geçer. 



 

 

152 

 

3.2.2. Endülüslü Taze (La Lozana Andaluza) ve Ardılları Arasındaki 

Benzerlikler  

Celestina’nın ortaya çıkışından yaklaşık otuz yıl sonra, 1528 yılında Venedik’te 

pikaraların doğuşunu önceleyen bir diğer eser, Endülüslü Tazenin Portresi (La 

Lozana Andaluza) basılır. Eser, Celestina ile XVII. yüzyılda doğacak pikaralar 

arasında bir köprü görevi görür. Ronquillo Lozana’yı “pikaresk-celestinavari” 

(celestino-picaresca) bir eser olarak niteler ve Lozana’nın ne bir türe ne de diğerine 

ait olmadığını ancak her ikisiyle de benzerlikler taşıdığını şu sözlerle açıklar:  

Lozana gençtir ama pikaralar için en önemli özelliğe, yani kibar ve 

incelikli olma özelliğine sahip değildir. (...) Lozana, Orta Çağ 

çöpçatanı ile 1600’lerin pikarası arasındaki bağlantı noktasıdır. 

Ancak şeytani cadılık güçleri olmadığından ve genç yaşından ötürü 

pikaralara daha yakın durmaktadır.346 

 

Hernández Ortiz ise Lozana ve Celestina arasındaki benzerliğe farklı bir noktadan 

yaklaşır: “Lozana, Melibea ve Celestina’nın birleşimidir: Melibea gibi güzel, 

Celestina gibi kurnazdır.”347 

Francisco Delicado, Fernando de Rojas’tan aldığı mirası geliştirir ve düşük sosyo-

ekonomik sınıftan gelen, Yeni Hıristiyan/dönme bir kadının aklını ve güzelliğini 

kullanarak hayatta kalma becerisini okuyuculara aktarır. Ancak benzerlikler bununla 

da sınırlı değildir:  

Tıpkı pikaro gibi Lozana da onursuz bir geçmişin ve sefil bir 

şekilde geçirilen büyüme döneminin bir sonucudur. (...) Öte yandan 

                                                           
346 Pablo Ronquillo, 1980, s. 15 

347 José A. Hernández Ortiz, La génesis artística de la Lozana Andaluza: El realismo literario de 
Francisco Delicado, Ricardo Aguilera, Madrid,  1974, s.131 



 

 

153 

Lozana’nın hayat izleği de pikaronun izleğiyle büyük benzerlik 

gösterir. Her ikisi de sorunlu bir çevrede dünyaya gelmiş, evi terk 

etmiş, hayatta kalmak için mücadele etmiş ve sonunda olgunluk 

döneminde belli bir sosyal başarıya ulaşmış bir gencin hikâyesini 

anlatır.(...) Egoizm, materyalizm ve ahlaki değerlerin altüst 

edilmesi hem Lozano’da hem de pikarolarda görülen ortak 

özelliklerdir.348 

 

Sonraki bölümlerde ayrıntılı bir şekilde inceleyeceğimiz benzerlikler nedeniyle 

Bruno Damiani de Lozana’yı “XVI. yüzyılın tek pikara örneği” olarak adlandırır.349 

Bununla birlikte Celestina – Lozana ve pikaralar arasındaki benzerlikler incelenirken 

eserler arasındaki dilsel ve biçimsel benzerliklerden çok sunulan pikaresk ortam öne 

çıkar. Zira Lozana, tıpkı pikaresk eserlerde olduğu gibi toplumdaki köklü değişimi, 

“ahlaki ve sosyal krizi” yansıtmaktadır.350 Nitekim araştırmacı Hughes da eserler 

arasındaki paralelliklerin “edebiyat alanından ziyade tarihsel ve sosyal bağlamda” 

ortaya çıktığını vurgular.351 

“Papazdan çok fahişenin bulunduğu”352 ve burjuvazinin yükselmekte olduğu 

İtalya’da yeni ahlaki değerlere karşın ayakta kalmaya çalışan Lozana’nın hikâyesi 

Orta Çağ çöpçatanlarından ilham almış ve XVII. yüzyıl pikaralarını etkilemiştir. 

 

                                                           
348 Bruno Damiani, “La Lozana Andaluza as Precursor to the Spanish Picaresque”, (Ed) Benito Vessels, 
M. Zappala, The Picaresque. A Symposium to the Rogue’s Tale, Newark-London-Toronto: University 
of Delaware Press-Associated University Presses, 1994, s. 58-60 

349 Francisco Delicado, La Lozana Andaluza (Ed.) Bruno Damiani, Madrid, Castalia, 1990, s.18 

350 ibid., s. 16 

351 John Hughes, “Orígenes de la novela picaresca: La Celestina y la Lozana Andaluza”, (Ed.) Manuel 
Criado de Val, Actas del I Congreso Internacional de la Picaresca, Madrid, Fundación Universitaria 
Española, 1979, s.330 

352 Francisco Delicado, La Lozana Andaluza s.49. Erişim tarihi: 12.04.2015, http://bit.ly/1I4Yhhp 
(Bundan böyle La Lozana Andaluza adlı eserden verilen tüm atıflar bu kaynaktan yapılacaktır.) 

http://bit.ly/1I4Yhhp


 

 

154 

Kitabın kapağında “Endülüslü Tazenin oldukça sade bir şekilde, İspanyol dilinde ve 

Roma’da kaleme alınan hikâyesi... Bu hikâye Roma’da neler yaşandığını anlatır ve 

Celestina’dan çok daha fazla şey içerir.” ifadesi yer alır. Kitap bu sözlerle 

kendisinden önce var olan edebi gelenekle (çöpçatan/büyücü/fahişe kadın kahraman) 

bağlantısı olduğunu ancak çok daha fazlasını vadettiğini vurgular.353 Lozana tıpkı 

Trotaconventos ve Celestina gibi çöpçatanlık yapar ama onlardan çok daha genç ve 

güzeldir. Bu özelliği ile pikaralar ile Lozana arasındaki en önemli köprülerden biri 

kurulmuş olur. 

 Güzellik 

Eserde Lozana’nın güzelliğini şu sözlerle vurgulanır:  “Onunla bir kez olsun birlikte 

olmayı istemeyen tek bir erkek bile yoktu.”354 Lozana genellikle uçarılığını, 

görkemini, tatlılığını, tazeliğini ve güzelliğini sunardı.355 

Lozana’nın bu dillere destan güzelliği pikaralarda da mevcuttur. Örneğin 

Celestina’nın Kızı’nda Elena “güzel yüzlü ve genç; güzellikte birinci356 olarak 

nitelendirilir, hatta Elena’nın, “Yunan tanrıçasından daha güzel”357 olduğu söylenir. 

                                                           
353 María Cecilia Pavón kitabın kapağında yazan bu cümleyi, jonglörlerin daha fazla dinleyici toplamak 
için meydanlarda yaptıkları çağrıya benzetir. Yazara göre baskı makinesinin kullanılmasıyla daha fazla 
okur La Celestina’nın varlığından haberdar olmuş ve bu sayede eser büyük başarı kazanmıştı. 
Endülüslü Tazenin Portresi adlı eserin kapağında ise “La Celestina’dan daha fazla macera sunduğu” 
söylenerek bu başarıdan pay istenir ancak bunu yaparken gezgin hikâye okuyucularının tarzında bir 
çağrı yapılması uygun görülür. Bu yönüyle eser sözlü ve yazılı kültür arasında bir köprü görevi görür. 
[“Praxis política en y en torno a Retrato de la Lozana Andaluza de Francisco Delicado”, VII Congreso 
Internacional Orbis Tertius de Teoría y Crítica Literaria, 7-9 Mayo de 2012, La Plata, s.4. Erişim 
tarihi: 12.04.2015, http://bit.ly/1DA5KVK] 

354 Francisco Delicado, s. 40 

355 ibid., s.107 

356 Salas Barbadillo, s. 9 

http://bit.ly/1DA5KVK


 

 

155 

Sevilla Sansarı adlı eserde de Rufina’nın doğal güzelliğine vurgu yapılır: “Onun 

güzelliğinde yapay hiçbir şey yoktu; hepsi doğal ve gerçekti.”358  

Pikara Justina da gençlik ve güzelliğiyle dikkat çekmektedir. “Justina (...) aşkla 

bezeli, güler yüzlü, güzel vücutlu (...) ve enerji doluydu.359  

 Zekâ ve Kurnazlık 

Lozana hem güzel, hem kurnazdır: erkeklere ne vermesi gerektiğini ve karşılığında 

ne alacağını bilerek hareket eder. Yazar, kahramanı Lozana’yı şu sözlerle tanımlar: 

Lozana şeytani zekâsı ve derin bilgisi sayesinde bir erkeği 

gördüğünde ne kadar ettiğini, hangi mal ve mülke sahip olduğunu, 

cebinde kaç parası olduğunu, ona ne kadar verebileceğini ve ondan 

ne kadar koparabileceğini bilirdi.”360 

 

Endülüslü Tazenin Portresi’nde gördüğümüz keskin zekâya sahip, erkekleri kötü 

amaçları için kullanan, özgürce yaşayan şeytani kadın prototipi, inceleyeceğimiz 

pikaresk eserlerde de sıklıkla kullanılır. Erkekler hem Lozana’nın hem de diğer 

pikaraların incelikle hazırladıkları tuzağa düşerler ve her defasında oyunlarına 

kanarlar.  Ian Bagby, Lozana’nın ve onun mirasçıları olan pikaraların taktiklerini 

şöyle açıklar:  

Aldonza Lozana’da görülen temel özellik olan erkekleri kandırmak 

için cinsellik içeren dalavereler düzenlemek, kendi ihtiyaçlarını 

                                                                                                                                                                     
357 ibid., s.14 

358 Castillo Solórzano, La Garduña de Sevilla y Anzuelo de las Bolsas, 1642, s.80.  Erişim tarihi: 
03.07.2015 http://bit.ly/1GGLZhZ  

359 Lopez de Úbeda, s. 23 

360 Francisco Delicado, s.6-7 

http://bit.ly/1GGLZhZ


 

 

156 

karşılamak için erkekleri soymak ya da onlarla dalga geçmek, 

kadın pikaresk kahramanların da ana ilkesidir.361 

 

Lozana’nın teyzesi onu erkeklere satmadan önce, hayatı boyunca güzelliğini ve 

zekâsını bir arada kullanması gerektiğini öğütler: “Vücudun senin sahip olduğun tek 

şeydir, bildiklerin senin çeyizin olacak ve güzelliğin sana gerekli olanları 

sağlayacaktır.”362  

Lozana’ya benzer şekilde pikaraların da erkekleri güzellikleriyle, tatlı dilleriyle ve 

zekâlarıyla kandırdıklarını görürüz. Celestina’nın Kızı’nda Elena, Lozana’nın 

teyzesinin verdiği öğütleri sanki kendisine verilmiş gibi tutar: 

Elena güzel bir kadının, insanları konuşan ağızdan çok ağlayan 

gözleriyle daha kolay ikna edebileceğini biliyordu. Bu nedenle 

mantığa hitap etmek yerine gözyaşı dalgasının gayet iyi ayarlanmış 

bir düzenle kâh azalarak kâh artarak süzülmesine başvurdu; beyaz 

ellerini göstermek için gözlerini bir mendille sildi ve gözyaşların 

yüzünden nasıl süzüldüğünün görülmesi için üzerindeki pelerini 

çıkardı (...) böylece kalbi en katı olanlar bile (...) pes ederek ona 

acıyacaklardı.363  

 

Aynı şekilde Pikara Justina da Lozana’nın teyzesinin “çeyiz sandığı” olarak 

nitelediği kurnaz bilgeliğinden yararlanır: “Kilisenin kapısına zavallı, utangaç bir 

fakir gibi oturdum (...) İnsanlar (...) kilisenin kapısında (...) güzel vücutlu birini 

gördüklerinde bana acıdılar. (...) Sadaka oldukça çoktu.”364  

 

                                                           
361 Albert Ian Bagby, “La primera novela picaresca española”, La Torre, 1969, S.18, s. 96 

362 Francisco Delicado, s.4 

363 Salas Barbadillo, s.21 

364 Lopez de Úbeda, s.234 



 

 

157 

 Bağımsızlık arzusu 

Tıpkı Lozana gibi pikaralar da bağımsız olmak isterler. Özgürlüklerine düşkün bu 

kadın kahramanlar istedikleri gibi yaşamayı arzularlar: Lozana “her daim özgür 

yaşamak ve kimseye tabi olmamak için”365 para kazanması gerektiğini belirtir ve 

bunun için güzelliğini kullanır. Pikara Justina da özgürlüğü en büyük servet olarak 

gördüğünü belirtir: “Tüm hayatım boyunca zevkim ve özgürlüğüm dışında ne başka 

bir malvarlığım ne de servetim oldu.”366 Sevilla Sansarı adlı eserde ise Rufina’nın 

bağımsızlık arzusuna vurgu yapılır: “Ebeveynlerine çok benziyordu; haylazlık 

eğilimi, aşırı özgürlük ve benzersiz bir gözü karalık.” 367  

Bruno Damiani, Lozana’da görülen ve daha sonra da pikaralara aktarılan özgürlük 

arzusunun Rönesans ruhunu yansıttığını söyler: 

Lozana (...) kişinin kendi değerini kendisinin belirlediğini söyleyen 

ve dünya nimetlerinden yaralanmak için insanın kendi entelektüel 

ve fiziki becerilerini kullanmaya hakkı olduğunu savunan Rönesans 

düşüncesini yansıtır.368 

 

 Meslekler 

Söz konusu kadın kahramanları özgür olmak için fahişelikten, kuaförlüğe farklı 

meslek dallarında çalışırlar ve erkeklere çeşitli oyunlar oynayarak kendi ayaklarının 

üzerinde durmaya çabalarlar. Lozana mesleğinden utanmaz, aksine profesyonel 

anlamda bir şöhrete sahip olmak ister: “Eğer bu mesleği yapacaksam (fahişelik), 

                                                           
365 Francisco Delicado, s.7 

366 Lopez de Úbeda, s.118 

367 Castillo Solórzano, 1642, s.10 

368 Bruno Damiani, “La Lozana Andaluza: Ensayo Bibliográfico II”, Iberorromania, S.6, 1977, s. 64 



 

 

158 

bunu benden daha iyi yapanın olmadığı söylensin isterim.”369 Pikara Justina da 

hırsızlık mesleğinin inceliklerini annesinden öğrendiğini ve bu konuda becerikli 

olduğunu söyler: “Güvercin yavrularına yuvayı temizlemeyi öğretir. (...) Benim 

annem de güvercineler gibi bana silip süpürmeyi öğretti ama yalnızca evi değil, 

cüzdanları ve deriden yapılma heybeleri de”370  

Öte yandan Lozana’nın hikâyesinin özellikle de Celestina’nın Kızı ile büyük 

benzerlikler taşıdığını belirtmek gerekir. Tıpkı Elena gibi Lozana da genç yaşta 

anne-babasını kaybetmiş, onun gibi erken yaşta fahişeliğe başlamıştır. Rampín ve 

Lozana arasındaki ilişkinin bir benzeri Elena ve Montúfar arasında yaşanmaktadır. 

Her iki kadın da kendisini pazarlayan erkeklerle birlikte yaşamaktadırlar. Rampín ve 

Montúfar kadınlara koruma sunarken, kadın kahramanlarımız Lozana ve Elena da 

onların geçimini sağlarlar.  

 Dinsel kökenler 

Araştırmalar Lozana Andaluza’nın yazarı Francisco Delicado’nun 1475 yılında 

doğduğunu gösteriyor.371 Bu nedenle 1492 yılında Yahudiler hakkında sürgün 

fermanı yayımlandığında 17 yaşında olan Delicado’nun, zorla Hıristiyanlaştırma ve 

ülkeden kovma politikasına yakından tanık olduğunu düşünmek yanlış olmaz. 

Ayrıca Delicado ile kitabın kahramanı Lozana arasındaki paralellikler de oldukça 

fazladır. Tıpkı Lozana gibi Delicado da Córdoba’da doğmuş bir Yahudi dönmesidir 

ve yine Lozana gibi Delicado da, kitabı basılmadan önce, İspanya’dan ayrılarak 

                                                           
369 Francisco Delicado, s.70 

370 López de Úbeda, s.97 

371 Marisa García Verdugo, “Geografia del exilio sefardí en La Lozana Andaluza”, Tejuelo,  S.6, 2009, 
s.9 



 

 

159 

İtalya’ya göç eder. 1528 yılına değin Roma’da kalan Delicado burada azınlıklar ve 

toplum dışına itilmiş kesimlerle yakın temas kurma olanağına erişir. Bu da kitaptaki 

canlı anlatım dilini ve ayrıntılı gözlemlerinin nereden kaynaklandığını bize gösterir.  

Delicado ve Lozana arasında göze çarpan bir diğer benzerlik ise frengi hastalığıdır. 

İtalya’da kaldığı dönemde frengi hastalığından muzdarip olan yazar, bir dönem 

hastanede kalmış hatta hastalığın tedavisine dair öneriler içeren bir kitap da 

yazmıştır.372 Costa Fontes, Lozana için “yazarın alter egosu” der.373 Ancak bizce 

eser Delicado’nun bire bir biyografisi değildir. Daha ziyade o dönemde İspanya’dan 

kovulan (ya da baskı altında olan) azınlıkların durumunu yansıtan ve bu sırada da 

Delicado’nun deneyimlerinden beslenen bir kitaptır. Bu yönüyle de oldukça 

önemlidir zira Didi-Huberman’ın ifadesine göre: “Sürgün yazını biçimsel koşulları 

yerine getirirken aynı zamanda yorum yapar ve politik bir tavır da alır. (...) Eserin 

politik değeri ise gerçekliği, söylemleri ve imgeleri eleştirel bir biçimde 

değiştirmesinde yatar.”374  

Delicado eserde yalnızca Lozana’nın maceralarına değil, Yahudi toplumunun 

yaşamına, geleneklerine, konuşmalarına ve temiz kan sorununa odaklanır. O 

dönemde Eski Hıristiyan olmayanların yaşadığı zorlukların alt metin olarak 

sunulması da bu eserin yalnızca bir genç kadının yaşam hikâyesinden söz 

etmediğinin ve sosyal bir yaraya parmak bastığının göstergesidir.  

                                                           
372 ibid., s.8. (Altın Çağ’da İspanya’da ve muhtemelen diğer Akdeniz ülkelerinde fuhuş çok yaygın 

olduğu için frengi de önemli bir tehdit oluşturuyordu.) 

373 The Art of Subversion in Inquisitorial Spain: Rojas and Delicado, West Lafayette, Purdue 

University Press, 2005, s.200 

374 María Cecilia Pavón, 2012, s.5 



 

 

160 

Endülüs’ten sonra Roma’da yaşamaya başlayan Lozana burada sürgün Yahudi 

Cemaatinin bulunduğu Pozo Blanco adlı Yahudi mahallesine yerleşir.375 Daha sonra 

sevgilisi olacak Rampín ona çevreyi tanıtır: “Burası Katalanların sinagogu, alttaki 

kısım ise kadınlar için ayrılan bölüm. Oradakiler ise Almanların, diğeri Fransızların 

ve bu da İtalyanların sinagogu.”376 Tanışmak için Yahudi kadınların yanına 

yaklaşan Lozana hakkında ilk merak edilen ise dönme olup olmadığıdır: “Onun 

dönme olup olmadığı dışında başka hiçbir şey bilmek istemiyorum. Çünkü (eğer 

öyleyse) yanında korkmadan konuşuruz.”377 Lozana eğer Eski Hıristiyan ise kadınlar 

ona karşı daha dikkatli davranacak ancak Yeni Hıristiyan ise, kendilerinden biri 

olduğu için yanında daha rahat konuşabileceklerdir. Yeni Hıristiyan (muhtemelen 

Kripto Yahudi ya da Müslüman) Lozana ise kimliğini gizlemekte çok ustadır. Hangi 

kimlik ona daha çok getiri sağlayacaksa o kimliğe bürünür. Yahudi Cemaatinden 

olan Teresa onun bu özelliğine dikkat çekerek diğer kadınları Lozana’ya 

inanmamaları, ona güven olmayacağı konusunda uyarır: “Ne olacağını 

sanıyorsunuz? Bu, kediye ciğer emanet etmek. (...) Hıristiyanlarla Hıristiyan olacak, 

Yahudilerle Yahudi, Türklerle Türk, soylularla soylu, Cenovalılarla Cenovalı, 

Fransızlarla Fransız. Her şeye uyum sağlıyor.378  Fakat kadınlardan birinin parlak 

bir planı vardır. Lozana’ya papara379 yapacaklarını söyler ve onun fikrini sorar. 

Lozana paparayı suyla (Hıristiyan tarzı) değil yağla pişirmek gerektiğini söyleyince 

                                                           
375 1492’de İspanya’dan, 1496 yılında ise Portekiz’den kovulan Yahudilerin yaşamak için seçtikleri 

yerlerden biri de Roma’dır. [Marisa García Verdugo, 2009, s. 10] 

376 Francisco Delicado, s. 25 

377 ibid., s.9 (Burada ‘confesa’ adlı sözcüğü “dönme” olarak çevirdik zira “confesa”, günah çıkartan kişi 
anlamına gelir ve  o dönemde Yahudilikten Hıristiyanlığa geçenler için kullanılır).  

378 Francisco Delicado, s. 11 

379 Bayat ekmeğin yağda kavrulmasıyla hazırlanan bir çeşit yiyecek. 



 

 

161 

Yahudi kadınların sevinci görülmeye değerdir.380 “Bizden biri!” diye bağırırlar.381 

Lozana’nın mutfak kültürü onun sınavı geçmesini ve (diğerlerinin gözünde) Yahudi 

olduğunu kanıtlamasını sağlar.382 

Öte yandan Lozana’nın gizemli tavrı da onun hakkındaki bilinmezleri pekiştirir. 

Lozana “Nerelisin? Kökenin ne?” sorularına açıkça cevap vermez ve konuştuğu 

kişiden bunu tahmin etmesini ister. Herkes dış görünüşünden ötürü Lozana’nın 

Endülüs’ten geldiğini düşünse de383 oradaki üç dinli yaşamın hangi parçasına ait 

olduğunu çözemez. Lozana da tek bir kimliğe sıkışıp kalmamak için insanların onun 

hakkında kesin yargılar vermesini özellikle engelliyor gibidir. Örneğin Lozana 

dayısının tanınmış bir kişi olduğunu söyler ve onun yargıç olduğunu ima eder: 

“Öldüğünde ellerinde adaletin asasının izleri vardı.”384 Ancak bu ima çift yönlü 

anlaşılabilir. Birincisi dayısı yargıçtır ve ölünceye kadar sürdürdüğü meslek 

nedeniyle elinde adalet asasının izi vardır. İkincisi ise dayısı bir Yahudi (dönmesidir) 

ve bu nedenle birçok kez cezalandırılmış ya da kötü muammele görmüştür. Ancak 

Lozana’nın bizlere verdiği diğer ipuçları ikinci ihtimalin daha güçlü olduğunu 

gösterir. Buna ek olarak Lozana, Córdoba’da tabakhanenin bulunduğu yerde 

yaşadığını söyler. O dönemde İspanya’da deri tabakçılığı Yahudilerin elinde bulunan 

bir meslektir ve tabakhanenin bulunduğu bölgede Yahudiler (ya da Yahudi 

                                                           
380 Luce López Baralt, Islam in Spanish Literature: From the Middle Ages to the Present, (Çev.) 
Andrew Hurley, Leiden, E.J Brill, 1992, s.38 

381 Francisco Delicado, s. 10 

382 Ancak Lozana’nın yemek kültürü yalnızca Yahudi mutfağıyla sınırlı kalmaz ailesinden öğrendiği ve 
içine domuz yağı koymadan yapılan yemekler geleneksel Yahudi-Arap (Müslüman)-Endülüs 
mutfağının izlerini taşır. [Linette Forquet-Reed, “Protofeminismo, erotismo y comida en La Lozana 
Andaluza”, Actas del VIII Congreso de la AISO, 2006, s.266] 

383 Endülüslü kadınlar güzellikleriyle ünlüdür ve Lozana’nın güzelliği de baş döndürücüdür. 

384 Francisco Delicado, s.8 



 

 

162 

dönmeleri) yaşamaktadır.385 Lozana’nın yemek pişirme alışkanlıklarına, yaşadığı 

yere ve ailesiyle ilgili ipuçlarına bakarak onun bir Yahudi (ya da Yahudi dönmesi 

olduğunu) tahmin edebiliriz.  

Lozana’nın farklı kimliklere kolaylıkla bürünmesine bir diğer örnek ise hikâye 

boyunca kullandığı farklı isimlerdir. Lozana’nın hayatı boyunca üç farklı ismi, diğer 

bir deyişle üç farklı kimliği olur. Annesi ölmeden önce Aldonza,386 fahişelik 

yaparken Lozana387 ve yaşlılığına ise Vellida adını kullanır. 

Pikaralar da benzer şekilde kendilerini yeniden yaratma yeteneğine sahiptirler. 

İstedikleri zaman fakir, istedikleri zaman soylu, istedikleri zaman fahişe ve 

istedikleri zaman da el değmemiş bir bakire rolü yaparlar ve böylece başkalarının 

onlar hakkındaki algısını yönetebilirler. Picara Justina’da melez kökeni sayesinde 

istediği kimlik ve görünüme bürünür: “Beyaz ya da siyah olmak, esmer ya da sarışın 

olmak, güzel ya da çirkin olmak benim elimde.”388 der. Justina da, tıpkı Lozana gibi, 

bulunduğu ortama uygun olarak istediği maskeyi takabilir.  

Ayrıca kimliğini saklamakta Justina da en az Lozana kadar ustadır. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi Justina sık sık kendisinin temiz kandan geldiğini vurgular. Ancak 

                                                           
385 Alexander Cowan, Mediterranean Urban Culture, 1400-1700, Exeter, University of Exeter Press, 
2000, s.75-76 

386 Aldonza aynı zamanda Buscón’un annesinin de adıdır. Ancak Buscón’un annesi Yahudi değil 
Müslüman kökenlidir. 

387 İbranice fahişe kelimesinin Lozana’ya benzerliği de araştırmacıların dikkatini çekmiştir.  Shai Cohen 
“La zona” kelimesinin İbranice fahişe anlamına geldiğini söyler ve Delicado’nun bu kelimeyi özellikle 
seçmiş olabileceğini belirtir. [“Picaresca y Conversión en la Lozana Andaluza”, Iberoamerica Global, 
C:2, S:3, 2009, s.142] 

388 Lopez de Úbeda, s.36 



 

 

163 

Yahudi (ve belki de Müslüman)389 kökenlerini de okuyuculara ima etmekten 

çekinmez. Justina’nın anne babası da hayata dair eğitim verirken “Sakın 

kıyafetlerinizin temiz olmadığını söylemeyin; bu, İspanya’da küçük düşüren bir 

durumdur”390, der. Ancak Justina’nın göndermelerle dolu dünyasında aslında ima 

edilmekte olan kimlik ve kökendir. Justina’nın ebeveynleri kızlarına temiz kandan 

olmadıklarını saklamalarını öğütler. Justina’da bu öğüdü tutar. 

Lozana ile Justina arasındaki bir diğer benzerlik ise çok seyahat etmeleridir. Lozana 

Halep, Şam, Dimyat, Beyrut, Kıbrıs, Kahire, İstanbul, Teselya (Yunanistan) gibi 

İspanya’dan techir edildikten sonra Yahudilerin göç ettiği Doğu Akdeniz kıyılarında 

seyahat ederken, pikara Justina ve Elena’nın seyahatleri İspanya ile sınırlıdır. Marisa 

Garcia Verdugo, “Lozana’nın yaptığı seyahatler aslında din değiştirmeyi reddeden 

ve bu nedenle İspanya’dan kovulan Yahudilerin gerçekleştirdiği yolculuğun bir 

haritasını sunmaktadır.” der.391 Lozana İspanya’dan ayrılmak zorunda kalan Yahudi 

cemaatine aitken, Justina ve Elena ise İspanya’da kalan ve kimliğini gizleyerek 

kendine yeni bir hayat kurmaya çalışan Yeni Hıristiyanlardandır.   

İdeal-Hıristiyan kadın prototipinden uzak olan bu üç kadının bir ortak özelliği daha 

vardır: fahişelik yaptığını gizlemek ve görece bir saygınlığa sahip olmak için başka 

meslekleri paravan olarak kullanmak. Nasıl ki Celestina çöpçatanlığını örtmek ve 

evlere rahatça girip çıkabilmek için tuhafiyeciliği paravan olarak kullanıyorsa bu üç 

kadın da edindikleri farklı meslekler sayesinde toplum içerisinde rahatça hareket 

                                                           
389 Justina’nın babası Castillo de Luna kasabasındandır. Justina böylece bir yandan İspanyol 
soylularının bölgesi olarak bilinen Castilla’ya atıfta bulunur diğer yandan ise “Luna” yani “Ay” 
kelimesini kullanarak Müslüman simgesine vurgu yapar.   

390 López de Úbeda, s.90 

391 Marisa García Verdugo, 2009, s.8 



 

 

164 

edebilirler. Lozana şifacılık, büyücülük ve kadınları güzelleştirme hususlarında 

çalışır. Elena soylu kadın kılığında erkekleri dolandırır ya da dilencilik yapar. Justina 

ise meyhaneci, hemşire ve hacıdır.392 

Pikara Justina ve Endülüslü Tazenin Portresi’nde Yahudi ve Müslüman 

kökenlerden gelenler büyücü, açgözlü, yalancı ve özellikle kadınlar aşk hayatına 

düşkün kişiler olarak resmedilse de, her iki kahramanımız da sonunda görece bir 

mutlu sona ulaşırlar. Lozana Roma’nın yağmalanmasından kurtulur ve yeni bir hayat 

kurmak üzere aşığı Rampín ile birlikte Lipari’ye gider. Justina sonunda hayal ettiği 

evliliği yaparak Saray’a taşınmak üzereyken hikâyesi sonlanır. Ancak Elena için 

mutlu son yoktur. Yargılanır, idam edilir ve cesedi nehre atılır. O halde, Lozana ve 

Justina’da gördüğümüz (görece) mutlu son yerini neden (Müslüman kökenlere 

sahip) Elena’nın hikâyesinde böylesi ağır bir yaptırıma bırakır? Bunun cevabını 

dönem İspanya’sında Müslüman azınlıklara yönelik baskı politikasında aramak 

yerinde olacaktır.  

Celestina’nın Kızı yayımlandığı tarihte (1614) Yahudilerin sürgün edilmesinin 

üzerinden yaklaşık yüz yılı aşkın bir süre geçmiştir ve onlar artık gündemdeki 

tehlike değildir. Oysaki Müslümanların Alpujarras’daki ayaklanması (1568-1570) ve 

ardından Müslümanlara yönelik 1609 yılındaki sürgün kararı halen hafızalardaki 

tazeliğini korumaktadır. Tarihçi Perry’nin de belirttiği üzere Müslümanlarla 

                                                           
392 Eskiden Roma’ya giden hacılar nedeniyle hac yolculuğu yapmak “romería” diye adlandırılır. Picara 
Justina’nın ikinci bölümünde de Justina’nın Leon’a yaptığı hac yolculuğunu anlatan “Hacı Pikara” (La 
Picara Romera) isimli bir bölüm vardır. Yolculuk boyunca Justina “namusuna” göz dikenleri nasıl 
oyuna getirdiğini ve kendisini koruduğunu anlatır. Ancak bu yolculuktan döndüğünde Justina gözle 
görülür bir biçimde zenginleşmiştir. Ama nasıl? Justina bunun nasıl olduğuyla ilgili en ufak bir ipucu 
bile vermez ve parçaları birleştirmeyi bize bırakır. İspanyol halk deyişinde “Hacca gidip fahişe 
dönmek” (ir de romera y volver ramera) diye bir deyim vardır ve Justina yine kelimelerle 
(Romera/Ramera) kimliklerle, mesleklerle, kendisine yakıştırılan sıfat ve isimlerle (namuslu/fahişe) 
oynar ve aslında söylediğinden çok farklı bir şey ima ettiğini gösterir.  



 

 

165 

Hıristiyanlar arasındaki asıl çatışma savaş meydanlarında ya da Engizisyon 

Mahkemelerinde değil kültürün kalesi olarak görülen evlerde sürmektedir.393 Zorla 

Hıristiyanlaştırma politikasına direnen kadınlar Müslüman kültürün aktarıcısı olarak 

görüldüklerinden Müslüman dönmesi erkeklere nazaran iki kat daha 

tehlikelidirler.394 Öte yandan Türklerin (Müslüman) ilerleyişi de Avrupa’daki 

Hıristiyan olmayan nüfusun algılanışını olumsuz etkiler: 

Türk ve Müslüman ordularının ilerleyişiyle başka bir Avrupa (...) 

şekilleniyordu: Kıtanın geri kalanı için ise bu “öteki” Avrupa 

karanlık, tehditkâr ve oldukça Doğuluydu. (...) Diğer yandan 1492 

hem “keşfin” hem de Avrupa’nın ilk planlı etnik temizliğinin, tek 

bir kimliğe bürünmenin yılıydı: Granada’nın düşmesi, (...) ardından 

aynı yıl Yahudilerin ve Müslümanların Hıristiyanlığa geçmesi ya 

da ülkeden kovulması emri, tek bir “saf” Avrupa kimliğinin 

rahatsız edici hayaline işaret etmekteydi.395 

 

Hıristiyanlaştırma politikasını kendi topraklarında gerçekleştirmek isteyen İspanya 

böylece ‘Roma İmparatorluğu’nun devamı’ ünvanını sürdürmeyi ve Katolik 

Kilisesinin koruyucusu rolüne soyunmayı hedefler.396 Ancak İspanya’da yeni 

Hıristiyanların bir kısmının inançlarını gizlice sürdürdüğü düşünülür ve bu durum 

homojen Hıristiyan toplum idealine yönelik büyük bir tehdit olarak algılanır.  

                                                           
393 Mary Elizabeth Perry, The Handless Maiden: Moriscos and the Politics of Religion in Early 
Modern Spain, Princeton, Princeton UP, 2005, s.39 

394 Valensiya’daki Engizisyon çocuklara Hıristiyan eğitimi vermek için okullar kurar ve morisko 
çocukların bu okullara devam etmesini zorunlu kılar. Hıristiyan Kilisesi o dönemde “morisko 
çocukların ruhlarını kurtarmak için” önlerindeki en büyük engelin gizlice Müslüman ritüellerini 
sürdüren kadınlar olduğunu düşünmektedir. (ibid., s.40) 

395 Roberto Dainotto, Europe (in Theory), Durham, NC: Duke UP, 2007, s.33 ve 41 

396 Barbara Fuchs, Passing for Spain: Cervantes and Fictions of Identity, Urbana, University of Illinois 
Press, 2003, s.10 



 

 

166 

Bu başlık altında inceleme fırsatı bulduğumuz eserlerde pikaranın öncülerinin ve 

pikaraların dini/kültürel kimlikleri ile onları meydana getiren özellikler arasındaki 

bağlantıyı ortaya koymaya çalıştık. Görüldüğü üzere Celestina’dan başlayarak 

Lozana, Justina ve Elena’ya uzanan bir gelenekte kadın anti kahramanların genel 

özellikleri büyücülük, yalancılık, konuşma kabiliyeti, güzellik (Celestina dışında), 

zekâ ve bağımsızlık olarak çizilmiştir. Okuyucular bu noktada Lozana’nın 

Celestina’dan ayrıldığını ve büyücülük yapmadığını söyleyebilirler. Her ne kadar 

Lozana’nın asıl mesleği fahişelikse de, Lozana büyük ihtimal (Yeni Hıristiyan/kripto 

Yahudi) “kimliğinin gereği olarak” büyücülük de yapar ancak kendi yaptığı büyülere 

kendisi bile inanmaz: 

Birçok büyü gördüm ama hiçbiri gerçek değil, yalnızca yalanlardan 

ibaret” (...) “tavuk yiyebilmek için aptallara bu tarz şeyler (büyüler) 

veriyorum. (...) ancak hepsi yalan. Zaten eğer doğru olsaydı bir 

tavuktan daha fazlasını kazanırdım.397 

 

 Ayrıca Celestina dışındaki bütün kadın kahramanların büyüleyici bir güzelliğe sahip 

olduğunu ve hayatlarını fahişelikten kazandığını görürüz. İlerleyen bölümlerde 

inceleyeceğimiz diğer iki pikara, Teresa ve Rufina Eski Hıristiyan kökenlere 

sahiptirler. Fakat çok güzel olmalarına rağmen hayatlarını fahişelikten kazanmazlar. 

Ayrıca büyücülükle de en ufak bir ilgileri dahi yoktur. Bu durumda şu yargıya 

varmak mümkündür: Kahramanı kadın olan pikaresk eserlerde iki tür kadın vardır: 

Hayatını büyücülük ve/veya fahişelikten kazananlar ve kazanmayanlar. Bu mesleği 

icra edenler ise Müslüman ve Yahudi kökenleriyle öne çıkarlar. Yazarlar bir yandan 

Yeni Hıristiyanlara ait kemikleşmiş önyargıları kullanırken (Elena), diğer yandan da 

                                                           
397 Francisco Delicado, s.86 



 

 

167 

bu yargılar üzerinden ötekileştirilmiş azınlıkların yaşam savaşımını aktarır (Lozana) 

ya da tüm bu önyargılarla dalga geçerler (Justina). Ancak sonuç olarak söz konusu 

anti kahramanlar ve onların öncüleri, ideal Hıristiyan kadınların “nasıl olmaması” 

gerektiğini resmetmektedirler.  

3.3. Pikara kimliğinin özellikleri: 

Pikara kimliğinin özellikleri söz konusu olduğunda türün erkek kahramanlarından 

yola çıkmak ve kadın kahramanlarla aralarındaki  “benzerlikler ve farklılıkları” 

saptamak kaçınılmaz bir ilk adımdır. Zira pikaresk türün özellikleri Lazarillo ve 

Guzmán gibi erkek kahramanlar üzerinden belirlendiğinden kadınların başkahraman 

olduğu eserlerin değerlendirilmesi yakın zamana kadar ikinci planda kalmıştır. Bu 

durum ise erkek kahramanlarda görülen özelliklerin “olmazsa olmaz” haline 

dönüşmesine ve bu özelliklere uymayan kadın pikaraların bu yüzden “yeteri kadar 

pikaresk değil” değerlendirmesine maruz kalmasına neden olmuştur. Oysa konusunu 

dönem gerçekliğinden alan pikaresk eserlerin kadın ve erkek kahramanlar için aynı 

kurmaca dünyayı oluşturması beklenemez. O dönemde kadınlar ve erkekler eşit 

şartlarda var olmadığından pikarolarda görülen özelliklerin aynısının kadın 

kahramanlarda da bulunması eserin gerçeklik duygusunu zedeleyebilir. İşte bu 

nedenle aynı dünyanın parçası olsalar da pikareskin kadın ve erkek kahramanları 

farklı koşullarda değerlendirilmelidir. Bu nedenle pikaraları pikarolarla kardeş kılan 

özellikleri ve ayıran farklılıkların neler olduğunu ayrı bir alt bölümde ele alacağız. 

 



 

 

168 

3.3.1. Pikarolar ile  Pikaraların Ortak Özellikleri  

 Özgürlük duygusu 

Tıpkı pikarolar gibi pikaraların da temel özelliklerinden biri özgürlük duygusudur. 

Pikaresk romanın kadın (anti) kahramanları da pikarolar gibi bir coğrafyaya bağlı 

olmaksızın, sık sık seyahat ederek yaşarlar. Ancak pikaralarda özgürlük duygusu 

farklı şekillerde kendisini gösterir: Öncelikle pikaralar toplumun dönem kadınlarına 

dayattığı kurallardan büyük oranda azadedirler. Toplumun içine girmeleri gerektiği 

zaman soylu bir kadın, üzgün bir dul, el değmemiş bir genç kız rolüne bürünürler. 

Yalnız kaldıklarında ise arzuları doğrultusunda erkeklere birlikte olabilir ya da içki 

içip sarhoş olabilirler. Böylece bir yandan istedikleri özgür hayatı yaşarken diğer 

yandan da taktıkları maskeler sayesinde toplumda tepki çekmeden yaşamanın yolunu 

bulurlar.  

Bu özgürlük duygusunun bir uzantısını da iş hayatında görürüz. Pikaralar pikaresk 

romanların erkek (anti) kahramanları gibi açlık dürtüsüyle hareket etmezler. 

Pikaralar sıradan işlerden para kazanmak yerine, çoğu zaman macera ve özgürlük 

itkisiyle, dolandırıcılık ve fahişelik yapar; erkeklere çeşitli oyunlar oynarlar. Justina 

anne-babasının meyhanesini kardeşlerine bırakarak macera arayışına çıkar. Daha 

sonra yaşlı Müslüman büyücünün evinde iplik eğirmeye başlar ancak bu işi de 

sürdürmek istemez. Teresa’ya gelince hayatını ‘dürüst’ bir meslekle kazanma imkânı 

vardır. Yaşamının bazı dönemlerinde saç yaparak, bazen de gezici bir tiyatroda 

çalışarak geçinmeyi başarır. Ancak Teresa da özgür bir yaşam arayışıyla bu 

meslekleri terk eder ve erkekleri kandırarak hayatını kazanmayı tercih eder.  



 

 

169 

Elena’nın ise sahip olduğu bir zanaat yoktur; küçük yaştan itibaren fahişelik yaparak 

geçinir. Oysa Elena’nın annesi bir dönem hayatını çamaşır yıkayarak kazanmıştır. 

Yaşlanınca da şifacılık yapmaya başlar. Elena ise bu yolu tercih etmez; fahişelik ve 

erkekleri kandırma üzerine ustalaşır. Pikaralar arasında belki de özgürlük 

duygusundan ziyade zorunluluktan dolayı erkekleri dolandırma yoluna giden yegâne 

pikara Rufina’dır. Rufina, kocasının ve babasının aynı anda ölmesiyle tüm 

malvarlığını yitirir ve bir anda beş parasız ortada kalır. “Sarabia’yı gömdükten sonra, 

Rufina yaşadığı şokun etkisiyle diğer dulların ilk yaptığı şeyi yani tüm malları 

saklamayı unuttu ve Sarabia’nın yeğeni, dayısının cenazesinden sonra evde ne var ne 

yoksa götürdü (...) artık Rufina duldu ve en kötüsü de fakirdi.”398 Böylece Rufina 

“güzel yüzü”399 sayesinde erkekleri kandırarak para kazanmaya başlar. Hikâyenin 

sonunda ise Rufina kendisi gibi bir pikaroyla hayatını birleştirir ve kazandıkları 

parayla ticarete başlarlar. Genel olarak baktığımızda, son dönemi hariç, Rufina’nın 

özgürlüğüne düşkün, başkasına bağlı olarak çalışmayı sevmeyen, kendi işine 

sahipken bile macera arayışıyla hayatını değiştiren bir kadın olduğunu görürüz. 

 Yolculuk 

Pikarolar bazen efendilerinin peşinden, bazen macera tutkusuyla ya da uygunsuz bir 

durumdan kaçmak için yola çıkarlar. Pikaralar ise bir efendileri olmadığı için kendi 

başlarına veya yanlarında onlara hizmet edecek bir kişinin eşliğinde yolculuk ederler.  

Pikaralar, yeni bir hayata başlamak için Amerika Kıtası’na kadar gitmeye cesaret 

eden pikarolar gibi uzak topraklara yolculuk etmezler. Onların güzergâhları İspanya 

                                                           
398 Castillo Solórzano, 1642, s.26 

399 ibid., s. 27 



 

 

170 

ile sınırlıdır ve çoğunlukla haftalar süren uzun yolculuklar yerine kısa seyahatleri 

tercih ederler. 

Justina’nın yaptığı yolculuk “Hac yolu” ve Madrid çevresiyle sınırlıdır. Elena ise onu 

kovalayanlardan kaçmak için Toledo, Sevilla, Madrid ve Burgos’a gider. Teresa 

belki de pikaralar içerisinde yalnızca zorunluluktan değil, yeni yerler görme 

arzusuyla en fazla seyahat edenlerden biridir. Örneğin Madrid’te oldukça iyi para 

kazanırken Córdoba’ya giderek orada şansını denemeye karar verir. Madrid, Toledo, 

Málaga, Sevilla, Granada ve Córdoba, Teresa’nın başlıca durakları olur.  Rufina da 

Teresa ile aynı rotayı izler. Ancak Rufina zevk için değil, dolandırdığı kişilerin 

gazabından kaçmak için yer değiştirmek zorunda kalır.  

İspanya içerisinde sık sık yolculuk yapan pikaraların pikarolardan ayrıldığı bir diğer 

nokta da her yolculuktan sonra ulaştıkları yerde benimsedikleri hayat biçimidir. 

Pikarolar yeni bir şehre ayak bastıklarında sokaklara, meyhanelere, hanlara girerler; 

hatta hapse bile düşebilirler. Ancak konu pikaralar olunca asla böyle bir felaket 

senaryosuyla karşılaşmayız: Pikaralar bir şehre gittiğinde kalacak güzel bir ev, 

bürüneceği sahte bir kimlik, onunla ilgilenecek bir kişi ya da nadiren de olsa 

çalışacak bir işi zaten hazırdır. Pikaralar saraylardan, zengin ortamlardan ve soylu 

erkeklerden uzak bir yaşam sürmezler, bu nedenle de pikaroların aksine yaşam 

öykülerinde toplumun karanlık yönüne ve sefalete yer yoktur.  

 Hırs ve Yükselme Arzusu 

Pikareskin kadın ve erkek kahramanlarının öne çıkan özelliklerinden birisi de hırs ve 

yükselme arzusudur. Söz konusu kahramanlar sahip oldukları düşük sosyo-ekonomik 

koşullar nedeniyle dışlanmayı kabul etmez ve daha iyi bir hayatı arzular, dahası bunu 



 

 

171 

hak olarak görürler. Bu, Orta Çağ’da yoksulluğun Tanrı tarafından bazı kullarına 

bahşedilmiş bir hediye olarak görüldüğü bakış açısından oldukça farklıdır.400 

Erkekler için kendini yeni baştan yaratacağı uzak topraklara gitmek, zengin olmak, 

soylu birinin yanında çalışmak veya iyi bir evlilik yapmak getirisi olan çözümlerdir. 

Pikaralar ise dönem koşulları uyarınca kendi başlarına var olmayı 

başaramayacaklarından onlar için tek çözüm iyi bir evlilik yaparak hem 

zenginleşmek hem de soyluluk kazanmaktır:  “(...) köyden çıkıp (...) derhal şehirli 

olmayı aklıma koymuştum çünkü ben artık bir hanımefendiydim.”401 Bu sözleri 

söyleyen Justina’nın bir sonraki adımı ise kendisine zengin bir “av” aramaktır. 

Çünkü Justina çok iyi bilmektedir ki bu dünyada yalnızca iki önemli soy vardır: “Biri 

paraya sahip olmak, diğeri ise sahip olmamaktır.”402 Zenginliğe sahip olan kişi 

istediği soyluluk ünvanını da elde edebilir ve paranın eşitleyici gücü sayesinde 

geçmişine sünger çekebilir. Teresa da “daha fazlasını olmak istiyorum” der ve ekler: 

“Hiçbir ölümlü daha fazlasını olmak istediği için suçlu ilan edilmemeli.”403 

Ancak şans her zaman yüzlerine gülmez, bazen soylu ancak beş parası olmayan 

biriyle yalnızca soyluluk kazanmak için, bazen de soylu olmayan bir tüccarla çok 

parası olduğu için evlenirler. Yine de pikarolara kıyasla pikaraların sosyal katmanlar 

arası hareketliliği çok daha fazladır. Kuşkusuz zekâları ve büyüleyici güzellikleri 

onlara kapıyı açan en önemli iki anahtardır.  

                                                           
400 Eugenia Sáinz Gonzáles, “Misoginia o miedo en la picaresca femenina”, Verba hispánica, S. 8, 
1999, s.29. 

401 López de Úbeda, s.168 

402 ibid., s.71 

403 Castillo Solórzano,  s.202 



 

 

172 

 Zekâ 

Tıpkı kurmaca dünyasındaki erkek kardeşleri gibi pikaraların da en büyük silahı 

zekâlarıdır. Sosyo-ekonomik sınıflar katı kurallarla belirlenmişken pikaresk eserlerin 

kahramanları kendilerine biçilen rolü reddederler ve zekâlarının ve bir nebze de 

talihlerinin izin verdiği ölçüde daha iyi bir hayat elde etmek için çabalarlar.  

Pikaralar ne kadar zeki olduklarını erkeklerin anlamasına izin vermezler. Ağlarına 

düşürdükleri erkeklere göre onlar bu zorlu dünyada yalnız kalmış ve korunmaya 

ihtiyacı olan kırılgan kadınlardır. Ancak aynı kırılgan kadınlar zorluklarla karşı 

karşıya kaldıklarında zekâlarını acımasız bir şekilde kullanmaktan kaçınmazlar. 

Justina bir gece yarısı öğrencilerin saldırısına uğradığında onları sopayla 

kovalayacak ve korkutacak kadar güçlüdür. Ya da Teresa, eğer herhangi bir 

ekonomik beklentisi yoksa erkekler karşısında oldukça acımazsızdır. Özellikle 

kellerle ve kamburlarla dalga geçer. Zayas’ın pikaraları ise onurları kırıldığında kılık 

değiştirip öç almak için yola düşerler. Erkekleri kandırmak, pikaralar için bir öz 

savunma mekanizması, erkekler karşısında ezilmemek, aşağılanmamak ve onlar 

tarafından kötü muamele görmemek adına yapılan oyunlar olarak nitelenebilir. 

Ancak bu oyunların bir de pikaraların neşeli ve zekâ dolu yaradılışlarını vurgulayan 

bir yanı vardır. Pikara sosyal koşullar nedeniyle hep bir adım geride durmak zorunda 

kaldığı bir toplumda erkekleri zekâsıyla yenebileceğini bilir.  Yine de pikaralar 

zekâlarını çoğu zaman büyüleyici güzelliklerinin ve narin vücutlarının arkasına 

saklamayı ve erkekleri ürkütmemeyi tercih ederler. Zira pikaralar ne zaman 

zekâlarını kullanarak oyunlar oynasalar, pikaroların aksine komik sahneler 

yaratmaktan uzak, tehlikeli girişimlere kapı aralarlar.  

 



 

 

173 

 Acımasızlık ve İhanet 

Pikarolar açlıkla mücadele etmek ya da hayatta kalmak için kurbanlarına acımasız 

oyunlar oynamaktan çekinmez. Buna rağmen içinde bulundukları zorlu koşullar 

bizim onlarla empati kurmamıza yardımcı olur. Zira Machiavelli’nin Hükümdar adlı 

eserinde vurguladığı gibi amaç yöntemi haklı kılar.404 Söz konusu pikareskin kadın 

kahramanları olduğunda ise okuyucuların aynı anlayışı göstermesi söz konusu 

değildir. Zira pikaralar yalnızca hayatta kalmak için değil sınıf atlamak için ya da 

eşlerine, ailelerine, en yakın yol arkadaşlarına bile, yalnızca artık onlara ihtiyaç 

duymadıkları için ihanet edebilirler. Örneğin Justina babası öldüğünde cesedi bir 

kenara bırakıp ailenin geri kalanıyla eğlenmeye devam eder. Teresa kendisine aile 

gibi davranan ve ona meslek öğreten iki yaşlı kadına haber bile vermeden yaşlı bir 

adamla evlenip evi terk eder. Rufina ise âşık olduktan sonra babası gibi bildiği 

Garay’ı habersiz bir şekilde ortada bırakır. Ancak kuşkusuz pikaralar içerisinde en 

acımasızca ihanet eden Elena’dır. Elena önce kocası Montúfar’ı öldürmeye çalışır 

ancak başarısız olur, daha sonrasında ise en yakın arkadaşı Méndez’i kurtarmak için 

hiçbir girişimde bulunmaz ve Méndez kırbaçlanarak öldürülür. Elena’nın kocasıyla 

aynı sofrayı paylaştığı sahnede pikaranın acımasızlığı ve soğukkanlılığı şöyle 

vurgulanır:  

Elena öfkeden kör olmuş ve öç alma arayışındayken (...) bir gece 

beraber akşam yemeği yediler. Olayın üzerinden birkaç gün 

geçmişti ve görünüşe göre artık çok iyi arkadaştılar ancak Elena 

silahlarını kuşanmış ve kana susamıştı.405 

 

                                                           
404  (Çev. Yusuf Adil Egeli), Ankara, Yıldız Matbaası, 1955, s. 71-72. (Kitabın Türkçe’de Prens adıyla 
çevirileri bulunmaktadır.)  

405 Salas Barbadillo, s. 69 



 

 

174 

Pikaraların en yakınlarına bile göstermekten imtina ettiği merhamet duygusu onların 

acımasızlık özelliğini pekiştirmektedir. Pikarolarla karşılaştırıldıklarında kadın (anti) 

kahramanların daha şeytani özelliklerle bezendiğini görürüz.   

 

3.3.2. Pikarolar ve Pikaralar Arasındaki Farklar 

 Pişmanlık ve Yaşadıklarından Ders Çıkarmak 

Lazarillo hayat hikâyesini neden yazdığını anlatırken “Başkalarının bu hikâyeden 

ders çıkarması gerektiğinden”406 bahseder. Pikaro yaşadıklarından pişmandır ancak 

tüm bu hataları onu şimdi olduğu insan yapmıştır ve doğru yolu bulmuştur. 

Pikaronun hırsızlık, dolandırıcılık ve yalanlarla dolu gençlik yılları onu eğiterek 

toplum için faydalı bir insan haline getirmiştir. Ancak aynı şeyi pikaralar için 

söylemek oldukça zordur. Pikaralar yaşadıklarından ders almazlar, karakterleri bir 

gelişim göstermez. Hikâyede yer alan tüm maceralar, kitabı okuyan kişilere ders 

vermek ve özgür kadınların başına ne gibi felaketler geldiğini göstermek içindir. 

  XVII. yüzyılda kadınların eğitimine yönelik kitaplar kaleme alan Alonso de 

Andrade anne-babalara seslenerek, namuslu genç kızlar yetiştirmek isteyen 

ebeveynlerin kızlarını dört duvar arasında tutmalarını öğütler:  

Onları evlerinizin duvarları arasında tutunuz (...) yanlarında 

anneleri olmadan ve geçerli ya da çok önemli mazeretleri 

bulunmadan ne kapıya, ne pencereye, ne de sokağa çıksınlar. 

                                                           
406  Lazarillo de Tormes (Ed.) Francisco Rico, s.3. Erişim tarihi: 19/05/2015. http://bit.ly/1PSMhlG 
(Kitabın Türkçe çevirisinde alıntıladığımız bölüm çıkarılmış olduğundan İspanyolca orijinalini kaynak 
gösteriyoruz) 

http://bit.ly/1PSMhlG


 

 

175 

Tedbirli olunduğunda bir şey kaybedilmez ama sokağa çıkıldığında 

çok şey kaybedilebilir.407 

 

Ahlaki eğitim kitaplarında yer alan ideal kadın figürünün tam tersi olan pikaralar bir 

nevi tersten giderek kadınlara doğru yolu göstermeyi hedefler. Bu nedenle de bir kez 

yanlış yapan bir pikaranın sonradan pişman olarak doğru yolu bulması, verilmesi 

hedeflenen ahlaki derse uygun olmaz. Doğuştan zayıf karakterli yaratıldığına 

inanılan kadınlar bu anlatılarda kişisel olgunluğa bir türlü erişemezler, aynı hataları 

tekrarlarlar ve bir kez hata işledikten sonra kaybolan onurlarını bir daha elde 

edemezler.  

 Aşk Oyunları Oynamak 

Aralarında Chandler’in de bulunduğu bir grup edebiyat eleştirmeni “birçok efendiye 

hizmet etmenin” pikaresk eser kahramanları için “olmazsa olmaz” bir özellik 

olduğunu savunurlar. Chandler için pikaresk eser farklı efendilere hizmet ederek 

yolunu çizen bir anti kahramanın esprili bir şekilde kaleme aldığı 

(oto)biyografisidir.408 Prat da benzer bir şekilde pikaresk eserin en önemli özelliğinin 

farklı efendilere hizmet etmek olduğunu söyler.409 Ortega y Gasset’in de destek 

verdiği bu bakış açısı başka efendilerin yanında çalışmadıkları için pikaraların ideal 

pikaresk anti kahramanlar olmadıklarını iddia eder.410 Ancak XVI. ve XVII. yüzyılda 

                                                           
407 Libro de la guía de la virtud y de la imitación de nuestra señora, Madrid, yy., C.3, s. 207 

408 F.W. Chandler, The literature of roguery, C: I, Boston, Houghton, Mifflin and Co.,1907, s. 5-13. 

409 Valbuena Prat,  La novela picaresca española, 1943, Madrid, Aguilar, s. 12.  

410 Pikaresk romandaki erkek (anti) kahramanlara baktığımızda Lazaro’nun sekiz, Guzmán’ın yedi 
farklı efendiye hizmet ettiğini görürüz. Pablos ise yalnızca, hikâyesinin başında, bir efendiye hizmet 
eder. Pablos bu nedenle yedi-sekiz efendiye hizmet eden pikarolarla karşılaştırıldığında erkek anti 
kahramanlardan çok kadın kahramanlara yakındır. Ancak yine de eleştirmenler açısından, yalnızca bir 
efendiye hizmet eden Pablos, tıpkı Lazarillo ve Guzmán gibi, pikaresk romanın en sadık temsilcisiyken 



 

 

176 

kadınların sosyal hayatı ev, kilise ve aile içi sosyal görüşmelerle sınırlandırıldığından 

pikaraların “birçok efendiye hizmet eden anti kahramanlar” olarak çizilmesi mümkün 

değildir. Bu nedenle de dönemin koşulları gereğince kadınların zorlu yaşam 

şartlarıyla mücadele edebileceği başka bir alan bulunur. Pikarolarda görülen “hizmet 

ettiği efendileri kandırma” teması kahramanı kadın olan pikaresk eserlerde “erkeği 

aşk oyunlarıyla kandırma” haline dönüşür. Pikaralar bazen fahişelikle, bazen de 

erkekleri tuzağa düşürerek hayatlarını idame ettirirler. Ancak yöntemler farklı olsa da 

hedef erkek pikaresk kahramanlarınkiyle aynıdır: daha iyi bir yaşam sürmek. 

Pikaralar geçimlerini sağlayabilmek için erkekleri güzellikleriyle kandırırlar; asıl 

büyük hedef ise toplumda daha iyi bir yer edinmek için soylu biriyle evlenerek sınıf 

atlamaktır.  

 Romantik Duygular 

Çoğu zaman cinsel arzular ve çıkar ilişkileriyle el ele giden bir başka tema da 

kahramanı kadın olan pikaresk eserlerde görülen aşk temasıdır. Pikarolara kıyasla 

pikaraların hayatında aşk daha fazla yer kaplar. Ancak söz konusu duygunun işlenişi 

şövalyelik kitaplarında yer alan yüceltilmiş aşk kavramından oldukça farklıdır. 

Örneğin Zayas’ın kahramanlarından biri olan Beatriz evli olduğu halde kölesiyle 

gayri meşru bir ilişki yaşar. Hatta köle ölüm döşeğindeyken bile Beatriz ondan cinsel 

arzularını tatmin etmesini ister.411 Öte yandan Justina ilk kocası Lozano’nun fiziksel 

                                                                                                                                                                     
hiçbir efendiye hizmet etmeyen kadın kahramanlar çoğu zaman yeteri kadar pikaresk olmamakla 
eleştirilirler.  

411 María de Zayas y Sotomayor, Novelas amorosas y ejemplares. Erişim tarihi: 17/15/2015. 
http://bit.ly/1Jq7NhW, s.442 (Bundan böyle bu esere yapılan atıflarda söz konusu kaynaktan 
yararlanılacaktır. Farklı bir kaynak kullanıldığı takdirde açık künyesi verilecektir) 

http://bit.ly/1Jq7NhW


 

 

177 

özelliklerinden bahsederek ona âşık olduğunu itiraf eder.412 Elena “Arzuma layık 

olan ilk erkeğin, Montúfar’ın iyi yönlerine âşık oldum”413 derken Teresa da fakir 

olmasına rağmen Sarabia ile aşk yaşar hatta daha sonra başka biriyle evliyken 

Sarabia’yı gizlice evine alır. Sarabia’ya âşık olma nedeni ise “onun kibar sözleri, şiir 

yazma becerisi ve müzikal yeteneğidir.”414 Kuşkusuz pikaralar içerisinde aşkı en 

yoğun yaşayan pikara ise Rufina’dır. Rufina, Jaime’ye âşık olur ve bunun sonucunda 

Jaime’ye onu kandırmak için soylu bir kadın kılığına girdiğini itiraf eder. Pikaralar 

bir yandan erkekleri kandırarak hayatlarını kazanırken diğer yandan onların güzel 

sözlerinden ve tavırlarından etkilenir ve hayatlarında aşk maceralarına yer ayırırlar. 

Pikaraların erkeklerle yaşadığı bu sevgi- nefret ilişkisini María de Zayas’ın 

kaleminden çıkan pikaralar şöyle özetler: “Erkeklerin kadınları teslim almak için 

oynadığı hile ve dalavereleri düşündüğümde (...) ‘erkeklerin hepsi de hain ve aşk da 

bir savaş, bir meydan muharebesi’dir diyorum.”415 

 İffetli Gözükmek 

Pikarolarda görmediğimiz ancak kadın kahramanların olduğu eserlerde sıklıkla 

vurgulanan bir diğer tema ise iffettir. Kadınların içinde bulunduğu toplumsal koşullar 

onların el değmeden baba evinden çıkmasını ve kocalarına iyi bir eş olmalarını 

zorunlu kılar. Bu durum karşısında pikaralar fahişelik ve erkekleri kandırmaya 

yönelik oyunları büyük bir gizlilik içerisinde yürütürken toplum içinde “iffetli”, sahte 

                                                           
412 López de Úbeda, s. 369 

413 Salas Barbadillo, s. 32 

414 Castillo Solórzano, La Niña de los Embustes: Teresa de Manzanares, Madrid, Librería de la viuda 
de rico, 1906, s-72-73 

415 María de Zayas, s.387 



 

 

178 

bir kimlik taşırlar. Örneğin Justina ilk evliliğini gerçekleştirdiği anı anlatırken “Ben 

de bakireler gibi davranmak ve bir erkekle yatacağım için utançtan ağlamak 

isterdim”416, der ancak bakire olmadığı için oldukça temkinli davranır: Justina kendi 

namusundan emin olduğunu ancak bazı “aksilikler” yaşanabileceğini, bu nedenle de 

ilk geceye özel bazı önlemler aldığını belirtir.417 Bu önlemler Justina’nın bakire 

olduğu izlenimini verecek bazı hilelerdir. Ayrıca Justina hayat hikâyesini anlatmaya 

başlarken “pikaresk yaşamın bıraktığı lekelerden”418 bahseder ancak bunların ne 

olduğunu açmaz. Justina iffetli gözükerek toplumda kendisine yer bulmaya çalışan 

aynı zamanda gizliden gizliye de toplumsal kuralların kendisine yasakladıklarını 

yapan bir pikaradır. 

José Gentil da Silva’ya göre dönem İspanyasında kadının özgürleşmek için iki 

seçeneği vardır: “evlenmek ya da fahişelik yapmak”419 Guzmán ise bu iki seçeneği 

tek bir potada eritir ve bazı kadınların rahatça fahişelik yapabilmek için 

evlendiklerini ima eder. “Bazı kadınlar da komşuların ve diğer insanların 

kınamalarından (...) rahatsız olmadan kocalarının gölgesinde yaşamak için 

evlenirler.”420 Guzmán’a göre söz konusu kadınların kocaları tarlalara konan 

korkuluklar gibidir. Kocaları başlarında olduğu için kimse bu kadınların ‘iffetsiz’ 

davranışlarına laf söyleyemez ve böylece diledikleri gibi yaşarlar. Yukarıda 

bahsettiğimiz örneğe benzer bir şekilde pikara Elena da, Montúfar ile yürüttüğü 

                                                           
416 Lopez de Úbeda, s.381 

417 ibid., s.382 

418 ibid., s.28 

419 José Gentil da Silva’dan aktaran Soledad Arredondo Sirodey [Pícaras, mujeres de malvivir en la 
narrativa del Siglo de Oro, Dicienda: Cuadernos de filología hispánica, S.11, 1993, s.15 ]. Buna 
manastıra kapanmayı da ekleyebiliriz. 

420 Mateo Alemán, s. 551  



 

 

179 

evliliği bir kılıf olarak kullanarak dikkat çekmeden fahişelik yapar. Gerektiği 

zamanlarda ise evli olduğunu gizleyerek soylu bir kadın rolünde zengin erkekleri 

kendine âşık ederek onlara oyun oynar. Ancak burada önemli olan, pikaraların 

toplumsal kurallara aykırı olan tüm adımları büyük bir gizlilik içinde atmalarıdır. 

Pikaralar toplumsal kurallara karşı gelen bir yaşam sürseler de, onları değiştirmek 

için çaba göstermezler, aksine toplumun bir parçası olmak ve saygın bir yer edinmek 

için çabalarlar.421  

 Zenginlik 

Pikarolardan farklı olarak pikaraları harekete geçiren dürtü açlık duygusu değildir. 

Diğer bir deyişle pikaraların alicengiz oyunları yemek bulmak için değil, sınıf 

atlamak içindir. Örneğin pikaroların en tanınmışlarından olan Lazarillo, efendilerinin 

yanında bile açlık çeker ve bu nedenle onları kandırarak yemeklerini çalar. Neden 

başka bir efendinin hizmetine girmek istemediğini ise şöyle açıklar:  

Sık sık o cimri efendiden ayrılmayı düşündüm ama iki nedenden 

ayrılamadım. Biri, açlıktan çok zayıf düştükleri için bacaklarıma 

güvenmiyordum. Diğeri de: “İki tane efendim oldu. Birincisi 

açlıktan beni öldürecekti ve bu da beni aç aç mezara yollayacak. 

Eğer bundan ayrılırsam daha beterini bulacağım, o zaman da artık 

öteki tarafa göçeceğim.422 

 

Ancak pikaralar söz konusu olduğunda parasızlık veya açlık bir motivasyon kaynağı 

değildir. Örneğin Teresa erkekleri kandırmaya başlamadan önce kuaförlük yaparak 

gayet iyi bir gelir elde etmektedir. Ayrıca Teresa kellik giderici merhemler hazırlar, 

bir konağın idaresinden sorumlu kişi olur daha sonra gezici bir tiyatro 

                                                           
421 Bu durumun istisnası María de Zayas’ın kaleminden çıkan pikaralardır. 

422 Özlem Kumrular, 1998,  s.35. 



 

 

180 

kumpanyasında büyük başarı kazanır. Hayatının ilerleyen döneminde, son evliliğini 

yapmadan önce hatırı sayılı bir birikimi olmuştur: “Evimin bütün eşyaları bir at 

arabasını kaplıyordu (...) getirdiğim para ise altın ve gümüşten oluşan yaklaşık iki 

bin eskudo423 idi.”424 Bu, yalnız yaşayan bir kadın için hatırı sayılır bir meblağdır. 

Pikara Elena ise ergenlikten itibaren fahişelik yapar ve güzelliği sayesinde bu işten 

nasıl zengin olduğunu “Kıyafetlerim o kadar çoktu ki dolaplar yetmiyordu, 

mücevherlerime çekmeceler az geliyordu”425 sözleriyle açıklar. Bir diğer pikara 

Rufina ise dul kaldıktan sonra babasının eski bir arkadaşıyla birlikte insanları 

dolandırmaya başlar ve bu yolla zenginleşmese de hayatını sürdürecek kadar paraya 

sahip olur. Kendisi gibi genç bir pikaro olan Jaime ile evlendikten sonra yeni bir 

hayata adım atacak kadar birikimi vardır: “Ve böylece Madrid’den ayrılarak 

Aragón’a gittiler (...) Zaragoza’da bir ev aldılar ve içine ipek ticareti için bir dükkân 

açtılar.”426  

María de Zayas’ın pikaraları ise saraylı oldukları için zaten anlatı boyunca açlık ya 

da para sıkıntısı çektiklerine dair herhangi bir ima yoktur. Pikaralar içerisinde mali 

durumu diğerlerine nazaran daha kötü olan tek kahramanımız ise Pikara Justina’dır. 

Justina açlık çekmez ancak ekonomik açıdan büyük bir ilerleme de göstermez. 

Justina, yaşlı moriska Lucia’nın akrabası yerine geçerek ondan kalan evi üzerine alır, 

güzelliği sayesinde kendisine birçok müchever hediye edilir ancak sonunda elinde 

                                                           
423 Eskiden İspanya’da kullanılan bir para birimi 

424 Castillo Solórzano, s.317 

425 Salas Barbadillo, s.32 

426 Castillo Solórzano, s.182 



 

 

181 

kalan servetin yalnızca “50 yarımlık doblondan ibaret”427 olduğunu söyler. Bir 

yarımlık doblonun dört eskudo ettiği göz önüne alındığında Justina’nın malvarlığı 

yalnızca 200 escudo ile sınırlıdır. Bu, Teresa’nın iki bin eskudosu ve mücevherleriyle 

karşılaştırıldığında oldukça az bir miktardır. Ancak Justina’nın Teresa’dan farkı 

zengin tüccarlarla evlenmek yerine ilk evliliğini ne işi ne de parası olan bir 

soyluyla428 gerçekleştirmesidir. Tıpkı Lazarillo’nun yanında çalıştığı soylu gibi 

Justina’nın ilk kocasının da tek meteliği bile yoktur ve Justina ona bakmak zorunda 

kalır. Pikaraların başlıca geçim kaynaklarından birinin “karlı evlilikler” olduğu göz 

önüne alınırsa Justina’nın neden diğerleri kadar zenginleşmediği anlaşılacaktır.  

Justina gibi bir istisnaya rağmen pikaralar hayatlarını görece bolluk ve ihtişam 

içerisinde geçirirler. 

 Dış Görünüş 

Pikaraları, pikarolardan ayıran en önemli özellik kuşkusuz onların büyüleyici 

güzelliğidir. Tüm pikaralar ya anlatıcı tarafından ya da hikâyede yer alan erkeklerden 

biri tarafından sıra dışı güzelliği nedeniyle övülür. Ancak pikaraların bu güzelliği 

insanları büyüleyen şeytani bir güzelliktir ve kaçınılması gerekir. Örneğin Teresa’nın 

yaşlı kocası önce güzel karısını herkesten kıskanarak eve kapatır, ardından ise hasta 

olup yataklara düşer ve bölür. Elena muhteşem güzelliği sayesinde soylular arasında 

kurulacak bir evliliği bozmanın eşiğine kadar getirir ancak kaderin cilvesi (ya da 

yazarın uygun gördüğü son sayesinde) bu emeline ulaşamadan ölür. Ayrıca 

pikaraların güzelliğinin peşine düşen erkekler mahvoluşun eşiğine gelirler. Bu 

                                                           
427 López de Úbeda, s.335 

428 Justina’nın kocası parayla satın alınan bir unvana sahiptir, ikinci sınıf bir soyludur üstelik kendini 

zengin gösterir ancak parasızdır.  



 

 

182 

nedenle kahramanı kadın olan pikaresk eserlerin yazarları, önsözlerinde güzelliğin 

tehlikelerine karşı erkekleri uyarırlar. Antonio Rey Hazas’a göre pikaraların en göze 

çarpan özellikleri güzellikleri, kıyafetlere verdikleri önem ve çekiciliktir. “Tüm 

pikaralar güzeldir ve insanları tuzağa düşürmek ve zenginlik elde etmek için 

kurnazlıklarının yanı sıra bu güzelliklerini de kullanırlar.”429 

Öte yandan pikarolar sefalet ve açlıkla mücadele ederken pikaralar güzelliğin onlara 

sağladığı getiriler sayesinde çok nadiren açlık çekerler. Ancak bu özelliğin bir de 

kötü yanı vardır. Pikaresk romanların kadın (anti)kahramanları açlığın değilse de, 

zaman içinde yaşlılığın, fiziksel güzelliğin kaybının ve cinsel hastalıkların kurbanı 

olurlar. 

 Giyim ve Süs 

Pikaraların öne çıkan bir diğer özelliği de dış görünüşe verdikleri önemdir. Doğal 

güzelliklerinin yanı sıra makyaj malzemelerini ve aksesuarları da erkekler üzerindeki 

büyüleyici etkilerini arttırmak ve bu sayede onları daha rahat kandırmak için 

kullanırlar. Justina hac yolundayken uyumaya karar verir ve arabacıyı eğer biri 

gelirse kendisini uyarması konusunda tembihler. Zira hiçbir erkeğe makyajsız 

gözükmek istemez. Ancak makyaj yapmak dönemin ahlak anlayışına göre “hafif 

kadınlara” ait bir özellik olarak görüldüğünden430 Justina makyajını gizlice yapmaya 

çalışır431 ve makyaj yapıp yapmadığı sorulduğunda “yapmadım” diyerek yalan 

                                                           
429 La novela picaresca, Madrid, Anaya, 1990, s.33-38. 

430 Enriqueta Zafra, Prostituidas por el texto: Discurso prostibulario en la picaresca femenina, West 
Lafayette, Purdue University Press, 2009, s. 55 

431 López de Úbeda, s. 170 



 

 

183 

söyler.432 İlerleyen yaşında ise makyajla kusurlarını kapattıktan sonra kendini bir 

meyveye benzetir ve okuyucularına sorar: “Güzel kokan ama tadı kötü olan bir 

meyveye benzeyen tek kadın ben miyim?”433 Bu cümlede Justina’nın erkekleri 

makyajla kandırıyor olduğu iması oldukça açıktır. Pikaraların yalnızca makyaja 

değil, süse ve kıyafetlere duyduğu arzu da aynı derecede güçlüdür. Teresa bir 

denizcinin küçük yaşta kaçırılmış kızının yerine geçer ve bu ‘sahte’ kimliğin 

sağladığı evlat sevgisini kullanarak kaptanı “oldukça pahalı kıyafetler almaya”434 

gönderir. Zira Teresa hizmetçiler gibi değil hanımefendiler gibi giyinmek 

istemektedir. John Harvey “Giysiler, Renk ve Anlam” adlı incelemesinde giyimin bu 

sınıfsal boyutuna göndermede bulunur:   

Giysiler özellikle kim ya da ne olduğumuz konusundaki 

belirsizlikleri çözerlerse bize yardımcı olurlar. (...) Bundan dolayı 

güçlü giyimde bir fesatlık olabilir; bazı insanlar belli kıyafetleri 

giyerek adeta başka bir insanın ruhuyla oynama gücünü 

kazanmaktadır. (...) Başka insanların genellikle sosyal açıdan daha 

yüksek konumda olanların giysilerini giymek güçlü-giyim’in 

belirgin bir özelliğidir. Buna karşılık olarak yüksek konumdakiler 

yeni giysiler seçerek misilleme yaparlar.” 435 

 

Pikaralar sosyal sınıfa ve maddi gelire dayalı bu toplumsal yapıda kurallara uyum 

sağlayarak ve ondan faydalanarak kendi kimliklerini oluşturma imkânı kazanırlar. Bu 

yönüyle baktığımızda pikaralar toplum tarafından dayatılan değil kendi 

istedikleri/yarattıkları kimliği sahiplendikleri için bir yönüyle modern kahramanların 

öncüleri olarak da görülebilirler. 

                                                           
432 ibid., s.172 

433 ibid., s.29 

434  Castillo Solórzano, s. 195 

435 Sanat Dünyamız, S.107, 2008, s.99-100. 



 

 

184 

Öte yandan kahramanlarımızın kıyafete gösterdiği bu ihtimam aynı zamanda 

pikaralar açısından kılık değiştirmenin önemine de işaret eder. Pikaralar hanımefendi 

gibi giyinip, onlar gibi süslü kelimelerle konuşarak soylu sınıfın arasına rahatlıkla 

karışabilirler. Bu türden bir sahtekârlık ise dönem ahlaki kitap yazarlarını 

endişelendiren tehlikelerin başında gelmektedir. Örneğin Keşiş Antonio Marqués 

süslü kıyafetlerin sahtekârlığı da beraberinde getirdiğini iddia eder.436 Ann 

Daghistany de pikaranın istediğini elde etmek için tıpkı bir bukalemun gibi kılık 

değiştirdiğini belirtir ve “Zengin bir aşık ya da koca elde etmek için” bu özelliğini 

kullandığını vurgular.437 Bu durumda pikara amacına ulaşmak için her zaman 

bakımlı ve güzel olmak zorundadır. John Berger ise kadının “görünür olmaya” 

atfettiği önemi farklı bir açıdan değerlendirir. Aşağıda paylaşacağımız alıntıda 

kadınlar hakkında söylenen her kelimeye katılmasak da, “kadın” kelimesi yerine 

“pikaraları” koyduğumuzda (anti) kahramanlarımızın güzelliğe, süse, beğenilmeye 

ve “görünür olmaya” neden bu kadar önem verdiği daha iyi anlaşılabilir. 

Pikara hiç durmadan kendini seyretmek zorundadır. Hemen hemen 

her zaman kendi imgesiyle birlikte dolaşır. Bir odada dolaşırken ya 

da babasının ölüsünün başucunda ağlarken bile ister istemez 

kendisini ağlarken görür. Çocukluğunun ilk yıllarından başlayarak 

hep kendi kendisini gözlemesi, bunun gerekli olduğu öğretilmiştir 

ona. (...) Pikara, olduğu ve yaptığı her şeyi gözlemek zorundadır. 

Erkeklere nasıl göründüğü, onun yaşamında başarı sayılan şey 

açısından son derece önemlidir. Kendi varlığını algılayışı, kendisi 

olarak bir başkası tarafından beğenilme duygusuyla tamamlanır. 438 

 

                                                           
436 Keşiş Antonio Marques’den aktaran Enriqueta Zafra [2009, s. 55.] 

437  “The picara nature”, Women’s studies: An interdiciplinary journal, S:5, 1977, s.54 

438 John Berger, Görme biçimleri (Çev.) Yurdanur Salman, İstanbul, Metis, 2011, s.46 (Metinde italikle 
yazılan “pikara” kelimesi tarafımızdan “kadın” kelimesi yerine konmuştur.) 



 

 

185 

Pikaraların özelliklerine baktığımızda dört unsurun öne çıktığını görürüz: güzelliğin 

şeytani kullanımı, kötülüğe meyilli olma, özgürlük duygusu ve karmaşık aşk 

ilişkileri. Pikaralar yalnızca hayatta kalmak için değil, işine geldiği için ya da 

kendinden alt seviyedekileri aşağılamak için de kötülük yapar. Birlikte oldukları 

kişilere sadakatsizlikte bulunmaları onlar için olağan bir davranıştır; öç almak için 

kan dökmekten de çekinmezler. Özgürlüklerine ket vurulmasından hoşlanmayan 

pikaralar bu nedenle sık sık yer değiştirirler, ayrıca isim, kimlik ve kıyafet 

değiştirmek de pikaralar için vazgeçilmezdir. Pikareskin kadın (anti)kahramanları 

büyüleyici güzellikleriyle ve zekâlarıyla pikaroların bir adın önüne geçerler ve bu 

özelliklerini kullanarak soylu sınıf arasında kendilerine rahatça yer bulabilirler. Hem 

pikarolar hem de pikaralar hayata düşük ekonomik sosyal sınıfta başlasalar da 

kadınların daha fazla zenginlik elde ettiğini ve sosyal açıdan daha yüksek yerlere 

geldiğini görürüz. Öte yandan pikaraların görmezden gelinemeyecek bir diğer 

özelliği de kadın olmalarına rağmen kadınlara yönelik suçlayıcı bakış açılarıdır. 

Açgözlülüğün, yalancılığın ve sadakatsizliğin kadınlara ait genel özellikler olduğunu 

yineleyen pikaralar hayat hikâyeleriyle adeta özgür kadınların toplum için ne büyük 

tehlike olduğunu göstermeye çalışırlar. Kadın (anti) kahramanların kadınlara yönelik 

bu suçlayıcı söylemlerini ve bu söylemlerin değerlendirilmesini ise bir sonraki 

bölüme, eser incelemelerine bırakıyoruz.  



 

 

186 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. BEŞ PİKARESK ROMANDA PİKARA İMGESİNİN İNCELENMESİ 

4.1. Yazarı López de Úbeda olan Pikara Justina (La Pícara Justina) ya da Bir 

(Anti) Kahramanın Doğuşu 

1599 yılında basılan Alfaracheli Guzmán’ın (Guzmán de Alfarache) edebiyat 

dünyasında yarattığı etki kitabın art arda yaptığı baskılarla, İspanya’daki edebiyat 

pazarını nasıl şekillendirdiğinden anlaşılabilir. XVII. yüzyılda Don Kişot’tan daha 

fazla baskı yapan439 Alfaracheli Guzmán’a okuyucuların gösterdiği yoğun ilgi 

üzerine kitabın ikinci cildi, çok geçmeden, 1604 yılında basılır. Pikaresk eserlerde 

eleştiri ve mizahın bir arada harmanlamasının okuyucu çektiğini gören yazar López 

de Úbeda, Alfaracheli Guzmán’ın yayımlanmasından bir sene sonra, 1605 yılında 

Eğlence Kitabı: Pikara Justina (Libro de Entretenimiento: La Pícara Justina) adlı 

eseri yayımlar.  

Pikara Justina, İspanyol halk öykülerinde de kullanılan çok ve boş konuşan kadın 

tiplemesini440 ana kahraman yaparak pikaresk türe bir yenilik getirir.441 Bu yeniliği 

okuyucuya duyurma görevini ise kitabın başlığı üstlenir. Başlığın ilk kısmını 

oluşturan Eğlence Kitabı okuyucunun, diğer pikaresk eserlerde olduğu gibi, komik, 

mizahla bezeli hikâyeler okuyacağını müjdeler. Başlığın ikinci kısmı Pikara Justina 

                                                           
439 V. Roncero López, De bufones y pícaros: La risa en la novela picaresca, Madrid, Iberoamericana, 
2010, s.145 

440 López de Úbeda, La Pícara Justina ,(Ed.) David Mañero Lozano, Madrid, Cátedra, 2012, s.51 

441 Tormesli Lazarillo ve Alfaracheli Guzmán gibi pikaresk eserlerde dilenci, öğrenci, açgözlü, hırsız, 
çingene, boynuzlanmış eş, kürek mahkûmu, tüccar gibi folklorik-komik tipler sıklıkla karşımıza çıksa 
da, komik kadın tiplemesi yeterince kullanılmaz. Her iki eserde de görülen kadınların ortak özelliği 
açgözlülük, tutarsızlık, zayıf doğaları ve mantıksızlıkla sınırlıdır. Guzmán yalnızca bir kez, o da birinci 
bölümde bir hanım ve onun hizmetçisi tarafından oyuna getirilir. Justina’ya gelinceye kadar komik ve 
dalgacı kadın tipinin pikaresk eserde kullanılması bu ve bunun gibi birkaç örnekle sınırlıdır. 



 

 

187 

anti kahramanımızın bir erkek değil, bir kadın olduğunu vurgular. Böylece başlık 

sayesinde hem mizah unsurunun altı çizilir hem de “pikara” kelimesiyle pikaresk 

türün bir devamı olduğu belirtilir. Kitabın başlığında yer alan “Justina” ismi türe yeni 

bir soluk getirir ve okuyucunun merak duygusunu harekete geçirecek ilk kadın (anti) 

kahramanın doğduğunu haber verir.442 Ancak pikaresk türe getirdiği bu yeniliğe 

rağmen Úbeda’nın beklediği olmaz ve Pikara Justina o dönemde diğer pikaresk 

eserlerin yakaladığı başarıya ulaşamaz.443 Kastilya Krallığı’nda arzu ettiği satış 

rakamlarını yakalayamayan kitap, aynı yıl Barcelona’da Kraliyet izni olmaksızın 

korsan bir baskıyla yayımlanır; üstelik adı da Dağlı Pikara (La Pícara Montañesa) 

olarak değiştirilir.444 Ancak 1640 yılına kadar Barcelona’da kitabın bir başka baskısı 

yapılmaz. Kitap, 1608 yılında basıldığı Brüksel’de de okuyucularını aramaya 

koyulur; ancak burada da kaderi pek farklı olmaz. İspanya’da pikaresk eserlerin 

büyük ilgi gördüğü dönemde neden Justina kısıtlı bir çevre dışında kimse tarafından 

okunmaz? Kuşkusuz bunun cevabı yazarın hedef kitlesiyle yakından ilgilidir. Úbeda, 

Valladolid’de saray çevresine dâhil olan bir doktordur ve sarayda yaşanan entrikaları 

anlatmak, üstü kapalı bir şekilde bazı önemli kişilerle alay etmek için bu eseri 

kullanır. Halk tarafından anlaşılmayacak sayısız göndermenin bulunduğu, ağır ve 

ağdalı bir dilin kullanıldığı Pikara Justina bu nedenle uzun bir süre saray dışındaki 

okuyucular tarafından ilgi görmez.  

                                                           
442 Katharina Niemeyer, “¿Quién creerá que no he de decir más mentiras que letras? El Libro de 
entretenimiento de la Pícara Justina, de Francisco López de Úbeda”, (Ed.) Klaus Meyer-Minnermann, 
Sabine Schlickers, La novela picaresca: concepto genérico y evolucion del género, Madrid, 
Iberoamericana, 2008, s.193 

443 López de Úbeda, La Pícara Justina (Ed. Luc Torres), Madrid, Castalia, 2011, s.24 

444  ibid., s. 24 



 

 

188 

López de Úbeda kitap boyunca soytarıların ilgisini çeken soy, 

köken ve temiz kan gibi konulara değinir ve pikaresk türün temel 

özelliklerini kullanarak saray eğlencelerinde soytarıların sahne 

almasına benzer bir ortam yaratır. (...) Pikara Justina’nın 

kendisinden önce gelen ve pikaresk türdeki eserlerden ayrılan en 

önemli özelliği eserin hedef kitlesidir. (...) Yazarın aklındaki hedef 

kitlesi farklıdır. O, romanını sınırlı sayıda okur için yazmıştır. 

Sayısız işaretlerle, bitmeyen göndermelerle, yalnızca onların 

anlayabileceği birtakım olaylara yaptığı referanslarla özellikle 

saraylı okuyuculara seslenir. Bu nedenle kitaptaki göndermelerin 

birçoğu hem o dönemdeki hem de günümüzdeki okuyucular için 

karanlıkta kalır.445 

 

Üstelik yalnızca o dönemki okuyucular değil, yakın tarihe kadar Marcelino 

Menéndez Pelayo’nun başını çektiği bazı edebiyat araştırmacıları446 da kullandığı 

ağır dil ve bütünlükten yoksun yapısı nedeniyle Pícara Justina’yı “yaratıcı 

olmayan”,  “çarpık bir zevkin ürünü” ve “iç bayıcı bir kitap” olarak nitelerler.447 

Eserin araştırmacılar nezdinde yeniden değer kazanması ise Marcel Bataillon’un 

eseri bir maskeli baloya (roman a clef) benzetmesiyle olur. Bu eserde herkes 

maskelerini kuşanmış, rol yapmaktadır. Pikara Justina XVII. yüzyılın başında III. 

Felipe’nin sarayında yaşanan entrikalardan beslenen, özellikle de soyluluk, temiz kan 

gibi gündemdeki konularla dalga geçen bir eserdir. Diğer bir deyişle, yazar Úbeda, 

düşük sosyal katmandan gelen bir kadının maskesini takarak özgürce konuşan ve 

saraydaki herkesle dalga geçerek diğerlerini güldürmeyi başaran soytarı görevini 

üstlenmiştir. Bu açıdan bakıldığında aslında Pikara Justina oyun içinde bir oyundur. 

Ayrıca günümüze değin Pikara Justina kitabına yönelik sayısız farklı okumaların 

                                                           
445 V. Roncero Lopez, 2010, s.146 

446 Francisco Rico bu eseri diğer pikaresk eserlerle karşılaştırarak, Pícara Justina’nın pikaresk türe 
takılan “tuhaf bir postiş gibi durduğunu” söyler. Benzer şekilde Peter N. Dunn: “Úbeda, kendi istediği 
mizahi unsurları kullanmak için pikareskten faydalanmıştır” der.  [Katharina Niemeyer, 2008, s.195] 

447 ibid., s. 194 



 

 

189 

yapılması, bu eserin sıkıcılıktan uzak, tıpkı çağdaşı Don Kişot gibi toplumsal 

kimliklere vurgu yapan, metin içindeki göndermeleri, açık ve örtük anlamları ile çok 

katmanlı bir okumaya açık olduğunu da göstermiştir.448 

4.1.1. Olay Örgüsü 

Bir Eğlence Kitabı: Pikara Justina’yı farklı kılan en önemli özelliklerden biri, 

kitabın içeriğidir. Diğer pikaresk eserlerden farklı olarak (anti) kahramanımız kendi 

hayat hikâyesini anlatmaya başlamadan önce kitabın yazarı López de Úbeda’nın 

ağzından Okuyucuya Önsöz kısmı bizleri karşılar. Úbeda burada kitabı neden 

yazdığını açıklar. Ardından gelen Özet Önsöz kısmında ise yazar, Pikara Justina’nın 

özelliklerinden ve kitabın ilerleyen sayfalarında yaşayacağı maceralardan kısaca 

bahseder. Genel Giriş isimli bölümde Justina kalemi eline alır ve önce kalemiyle, 

ardından yazı yazdığı kâğıtla, sonra da hizmetçisiyle tartışmaya başlar. Sonrasında 

ise biz okuyuculara seslenerek bu kitapta nelerden bahsedeceğinden söz eder. Bu 

uzun girizgâhtan sonra kitabın ilk bölümüne geçeriz. Kitap dört bölümden oluşur.   

İlk bölümün adı Dağlı Pikara’dır. Kendini İspanya’ya Araplardan önce gelen 

Vizigotlarla ilişkilendiren ve böylece temiz kandan geldiğini ima eden Justina ayrıca 

temiz kandan gelenlerin bulunduğu varsayılan León Dağlarında yaşadığını söyler. 

Ardından ise büyük büyük babalarına kadar uzanarak ailesinin kökenlerini anlatır. 

Ailesinin Yahudi olduğunu sayısız kez tekrarlar, hatta ailesinden bazı üyelerin 

çarmıha gerildiğini söyler. Böylece kitabın gidişatı ilk sayfadan belli olur. Justina, o 

                                                           
448 Bu konuda daha fazla bilgi edinmek için Mukadder Yaycıoğlu’nun La Manchalı Yaratıcı Asilzade 

Don Quijote’deki anlatım tekniği ile ilgili çalışmasına bakılabilir. [“El Engaño a los Ojos y/o Tropelía 

Como Técnica Narrativa en el Quijote” (Ed.) Pablo Martín Asuero, et.al., Cervantes y El Mediterráneo 

Hispano-Otomano, Istanbul, Editorial Isis, 2006] 



 

 

190 

dönemde gündemde olan temiz kan konusuyla ilgili şakalarını kitap boyunca 

sürdürür. Ayrıca bu bölümde Justina anne ve babasının nasıl öldüğünü ve ardından 

işlettikleri meyhaneden ayrılıp nasıl macera peşinde koşmaya başladığını anlatır. 

İkinci bölümün adı Hac Yoklundaki Pikara’dır. Justina bu bölümde Avellana ve 

Leon’daki hac yolunda başından geçen maceraları ve erkekleri nasıl oyuna 

getirdiğini anlatır. Justina, zekâsı sayesinde, bu yolculuk sırasında sayısız kez 

namusuna göz diken erkeklerin hepsini başarıyla alt eder.   

Kavgacı Pikara adlı üçüncü bölümde Justina anne-babasından kalan mirastan 

kendisine pay vermeyen kardeşleriyle kavga eder. Onlardan payını geri almak 

amacıyla bir Amiral ile yakınlaşır ve onun nüfuzundan faydalanmayı umar. Ayrıca 

yine aynı bölümde, Justina yaşlı bir moriskanın evinde çalışmaya başlar ve onun 

ölmesiyle birlikte kadının mirasına konar.  

Son bölüm yani Nişanlı Pikara kısmında Justina sahip olduğunu iddia ettiği sayısız 

adayı eledikten sonra, daha önceden hiç görmediği, biriyle evlenmeye karar verir ve 

evlenir. Ancak bu kötü bir tercihtir çünkü okura soylu olarak tanıttığı Lozano, 

aslında beş parasız ve kumarbazdır. İlk gece gelini odada tek başına bırakarak handa 

kumar oynamaya gider. Justina’nın maceraları burada biter ancak Justina bize ikinci 

bir kitabın gelmekte olduğunu müjdeleyerek hikâyesini sonlandırır.449 

                                                           
449 O dönemde yazarların, kitabın sonunda ikinci bir kitabın yolda olduğunu müjdelemesi olağandı. 

Böylece maceranın bitmediği vurgulanarak okuyucunun merakı canlı tutulurdu. Ancak verilen sözün 

aksine Pikara Justina’nın ikinci cildi hiçbir zaman kaleme alınmadı.  [López de Úbeda, La piíara 

Justina, (Ed.) Julio Puyol y Alonso, Madrid, y.y., 1912, s.19] 



 

 

191 

4.1.2. Dil ve Anlatım Özellikleri 

Pikara Justina’da kullanılan ağdalı anlatımın yanı sıra okuduklarından ve 

duyduklarından etkilenerek Latince’den, İtalyanca’dan aldığı ve yerel diyalektlerden 

devşirdiği bazı kelimeler eserin anlaşılmasını zorlaştırır. Öte yandan bir fahişenin 

kaleminden Klasik Çağ’dan kalma kelimeler okumak kitaptaki komedi unsurunu 

arttırır. Justina’nın dilinin dönmediği bazı kelimelerin yazar tarafından okunduğu 

gibi yazılması da dikkat çekicidir. Tüm bu özellikler kitaptaki parodiyi vurgular.  

Kitabı incelediğimizde adeta bir diller ve diyalektler geçidi görürüz. O günün 

İspanyolcasında artık kullanılmayan kelimeler (en chirlando: bağırarak konuşmak), 

Galisya ve Portekizce’den alınan ifadeler (ainda: halen, henüz), Latinceden gelen 

terimler (Deo gratias: Tanrıya şükür), Asturya (batucarse: karıştırmak) ve León 

diyalektinden (amapole: haşhaş çiçeği) alınan kelimeler sık sık Justina tarafından 

kullanılır. Bunların kitapta sayısız örneğine rastlamak mümkündür450 Justina ayrıca 

bazı kelimeleri ısrarla yanlış söyler görünse de, aslında bu sözcükleri fonetik 

(sesletimsel) ve ortografik (yazımsal) olarak juedo-İspanyolcaya uyarlamaktır.  

(jıroblífico/jiroglífico: İspanyolca ‘gönderme’ anlamında kullanılan jeroglífico 

kelimesinin yanlış yazımı). F. de Haan “sayısız kelime oyunları ve bir araya gelmesi 

kolay olmayan farklı kavramları yan yana getirmesi” sebebiyle bu ağdalı dili 

yalnızca kıymetli bir çalışma metni olarak değerlendirir.451  

Öte yandan kitabın anlaşılması zor anlatım tarzı Úbeda’nın her şeyi karikatürleştirme 

ve deforme etme isteğiyle de yakından ilgilidir. Okuyucular meyhaneden çıkmış bir 

                                                           
450 López de Úbeda, (Ed.) Luc Torres, 2011, s.44-47 

451 López de Úbeda, (Ed.) Julio Puyol y Alonso, 1912, s.40 



 

 

192 

pikaranın böyle kelimeler kullanmayacağını bilir ve bu da en temel komedi unsurunu 

oluşturur. İşte bu gülmeceye neden olan tüm bu abartı ve deformasyon Justina’nın 

hikâyesini gerçeklikten kopardığı izlenimini verir. Yazar düşüncelerini özgürce ifade 

edebilmek için tam da bu izlenimi vermeyi hedefler. Justina’nın hayatı ve anlattıkları 

bütünlükten yoksun, tamamen bir parodi çerçevesinde geçer. Daha önceki pikaresk 

eserlerde kullanılan yalın ve anlaşılır dilden farklı olan bu anlatım tarzı çoğu zaman 

okuyucuyu yorar.  

4.1.3. Önsözler ve Yazılış Amacı 

Altın Çağ’da baskı makinesinin kullanımı yaygınlaşırken kurmaca kitapların 

popülerliği artmış, bu kitaplar okurların tercih sıralamasında dini eserlerin ve 

kahramanlık hikâyelerinin önüne geçmiştir. Kilise tarafından yalan ve boş 

kelimelerden ibaret, zararlı yayınlar olarak eleştirilen kurmaca eserlerin yazarları ise 

bu kitaplara atfedilen “yalanlardan ibaret” algısını kırmak için kaleme aldıkları 

önsözlerde farklı bir yöntem izlemişlerdir. Önsözler bazen bir soyluya, bazen 

bilinmeyen bir okuyucuya bir mektup gibi yazılır ve bunun gerçek bir hayat hikâyesi 

olduğu belirtilir.452 Bir diğer yöntem ise okuyucunun elinde tuttuğu bu sayfaların 

gizli bir köşede bulunmuş bir defterden aynen aktarıldığının söylenmesiydi.453 

Pikara Justina’yı diğer eserlerden farklı kılan yönlerden biri de önsözünde bu 

yöntemlerden hiçbirinin uygulanmamasıdır. Yazar bu kitabı “öğrencilik yıllarında 

eğlenmek için yazdığını”454 söyleyerek hikâyenin “sözde yazar” Justina’nın 

                                                           
452 Lazarillo de Tormes de bu yöntem izlenmişti. 

453 Fernando Bouza, Comunicación, conocimiento y memoria en la España de los siglos XVI y XVII, 
Salamanca, Seminario de Estudios Medievales y Renacentistas, 1999, s. 33 

454 Lopez de Úbeda, s.18 



 

 

193 

kaleminden çıkmadığını baştan belirtir. Kitap o dönemin sanat ve edebiyat 

dünyasınca benimsenmiş “eğlendirirken öğretmek” (deleitar aprevechando) 

prensibine uygun bir şekilde yazılmıştır başka bir deyişle gerçek bir hayat hikâyesi 

değil kurmacadır.  

Diğer bir farklılık ise kitapta hem kitabın yazarı Úbeda’nın, hem de kitabın sözde 

yazarı Justina’nın ayrı ayrı önsözler yazmasıdır. Pikaresk eserlerde daha önceden 

gördüğümüz birkaç sayfalık önsözlerin tersine bu kitabın önsözlerinin toplamı altmış 

sayfa uzunluğundadır. Okuyucuyu karşılayan bu önsözler adeta eserin çoksesli/çok 

renkli olacağının işaretini vermektedir.  

 Yazarın Kaleminden Önsöz 

Pikara Justina’nın 1605 yılında Medina del Campo’da yapılan ilk baskısına 

baktığımızda kitabın Don Rodrigo Calderón y Sandelin’e ithaf edildiği görürüz. 

Úbeda, İthaf (Dedicatorio) kısmında şöyle demektedir:  

Sadece sizin okumanız için yazdığım bu kitapta armanızı kullanma 

onurunu bana vermeniz için siz ekselanslarına yalvarıyorum.  (...) Bu 

kitabı Kraliyet hizmetinde sürdürdüğünüz çalışmaların ve ciddi 

temasların arasında bir an olsun dinlenebilesiniz diye yazdım.455 

 

Araştırmacı Luc Torres tüm eseri bu ithaf çerçevesinde değerlendirmeyi önerir. Zira 

kitabın ithaf edildiği kişi olan Don Rodrigo Calderón kökeni belirsiz bir kişidir. Oysa 

1601 yılında soylu Doña Inés de Vargas y Trejo ile evlenen Don Calderón’un anne 

tarafından Yahudi kökenden geldiği belirtilir. Bu nedenle de Úbeda ithaf içerisinde 

Calderón’un anne ve baba soyadını andıktan sonra şöyle demeyi gerekli bulur: “Bu 

                                                           
455 Lopez de Úbeda, s.12 



 

 

194 

kökenler ki soylu olduğu kadar eski, eski olduğu kadar soyludurlar”456. Bir diğer 

araştırmacı ise kitabın yazılış amacını Don Calderón’un “ne kadar soylu bir kişi 

olduğunu, temiz kandan geldiğini göstermek ve hakkındaki tüm şüpheleri gidermek” 

olarak belirtir.457 Oysa kitapta köken hakkındaki kara mizah ve temiz kan takıntısıyla 

ilgili eleştiriler göz önüne alındığında paradoksal bir durum ortaya çıkar. Úbeda ise 

Okuyucuya Önsöz kısmında kitabı yazma gerekçesini “insanları, özgür bir kadının 

yaratacağı tehlikeden haberdar etmek” olarak özetler.  

Bu kitapta genç kızlar nasıl kendilerini kaybedebileceklerini 

görecekler, başkalarının tavsiyelerini dinlemeyen özgür kadınların 

neden olduğu tehlikeleri okuyacaklar. Evli kadınlar ise kız 

çocuklarını kötü yetiştirmenin nelere yol açacağını anlayacaklar. 

(...) Son olarak ise hangi sınıfa ait olursa olsun, evli ya da bekâr 

tüm erkekler kaçmaları gereken tuzakları, kurtulmaları gereken 

tehlikeleri ve ruhlarını ele geçirebilecek günahları öğrenecekler. Bu 

kitapta özgür bir kadının başına gelebilecek tüm olayları 

bulacaksınız.458 

 

Yazar, eğlendirirken öğretmek niyetinde olduğunu söyler ve en iyi yolun kötü 

örnek vererek doğru yolu göstermek olduğunu vurgular (exemplum per 

contrarium). Úbeda’ya göre Justina’nın maceraları bazı saf Hıristiyan gençlerinin 

zihinlerini kirletebilecek öğeler içerir içermesine ancak yazarın bu hikâyeleri 

kullanarak ders vermekten başka yolu yoktur. Zira o dönemin okuyucuları 

“yoldan çıkaran, yalan, uygunsuz hikâyeleri”459 okumak ister. Bu durum 

                                                           
456 ibid., s.13 

457 Calderón 1604 yılında Santiago Şövalyeleri arasına katılmak için başvurmuş ancak kökenlerinin 

araştırılması normalden çok uzun bir sürede, tam yedi yılda, tamamlanmıştı. Bu da Yahudi kökenli 
olduğu iddialarını güçlendiriyor. Calderón hakkında daha fazla bilgi için bkz. [Juan Marín Martinez, 
“Rescate de La Pícara Justina” Cuadernos Hispanoamericanos, 355, 1980, s. 230] 

458 López de Úbeda, s. 20 

459 ibid., s.18 



 

 

195 

karşısında ahlaklı bir yazarın elinden gelen tek şey ise faydalı öğütleri bu türden 

dikkat çeken hikâyelerin içine saklayarak vermektir. Bu, tıpkı zehirden az 

miktarda kullanarak faydalı bir ilaç yapmaya benzer.460 Öte yandan Úbeda 

kitabında “Celestina’da olduğu gibi aşk maceraları anlatmayacak, yalnızca 

erkeklerin parasına göz diken özgür kadınların oynadığı tehlikeli oyunlardan” 461 

bahsedeceğini söyler ve ardından ekler: “Bu kitap eğer yalnızca boş şeylerden 

ibaret olsaydı basmak doğru olmazdı ama yalnızca kutsal şeylerden bahsetseydi o 

zaman da birçoğu okumazdı.”462 Ancak ilginç olan, yazar Úbeda eserinin ahlaki 

boyutunu vurgulayan birkaç satırdan sonra Justina’nın hikâyesini neden kaleme 

aldığını şu sözlerle açıklar: “Bu ‘küçük oyuncağı’ Alcalá’da öğrenciyken boş 

zamanlarımda (...) eğlenmek için kaleme almıştım.”463 Diğer bir deyişle Úbeda, 

sayfalar boyunca bu kitabı hangi yüce ahlaki amaçlar için yazdığını anlattıktan 

sonra yalnızca bir cümleyle asıl amacını açıklar. Böylece daha eseri okumaya 

başlamadan çok önemli bir soru aklımızı kurcalar: Úbeda, “kendisini eğlendirmek 

için yazdığı bu kitabı”464 gerçekten okuyucuların ahlaki ders alması için mi 

basmıştır? Úbeda, önsöz boyunca bu iddiasını sürdürür. Yazar, okuyucuların 

herhangi bir ahlaksızlığı örnek almasını engellemek için arada Justina’nın hayat 

hikâyesine müdahale edeceğini ve her bölümün sonunda bir “kıssadan hisse” 

                                                           
460 ibid., s.18 

461 ibid., s.18 

462 ibid., s.18 (Okuyucunun taleplerini dikkate alan Úbeda böylece baskı makinesinin yaygınlaşmasıyla 
edebiyat pazarının nasıl önem kazandığını  ortaya koyar) 

463 ibid., s.18 

464 ibid., s.18 



 

 

196 

yazacağını söyler ve “Tanrım, umarım doğru amaç için yola çıkmışımdır”465 

temennisiyle önsözünü bitirir.  

Yalnızca önsözleri değil, eseri incelerken de Yahudi dönmesi bir aileden gelen ve 

Don Rodrigo Calderón’un emrinde çalışan López de Úbeda’nın, hem doktorluk 

mesleğini icra ettiği hem de aynı zamanda saraydaki soylulara soytarılık yapmakta 

olduğu göz önünde bulundurulmalıdır.466 Bu açıdan bakıldığında, Úbeda’nın 

soyluları eğlendirmek için ve Saraydaki temiz kan/köken takıntısıyla alay etmek 

üzere bu eseri kaleme almış olması ihtimal dâhilindedir. Öyleyse kitaptaki parodi 

daha önsözden başlamaktadır. İnsanları ahlaklı olmaya davet etmek için yazıldığı 

söylenen bu eser aslında bir saray eğlencesinden başka bir şey değildir. Bir diğer 

olasılık ise Úbeda’nın sansürden kaçmak için böyle bir önsöz yazmış olmasıdır.  

Böylece ahlaki ders verme kisvesi altında Justina gibi bir kadının maceraları 

sansüre uğramadan okuyucuyla buluşabilir. Bize göre Úbeda’nın bu eseri 

yazarken izlediği çizgi Cervantes’in Don Kişot’u yazarken izlediğinden pek farklı 

değildir. Hem Cervantes hem de Úbeda, çağa ayak uydurmayı başaramayan (anti) 

kahramanları hikâyenin merkezine yerleştirir. Justina’nın kıvrak zekâlı, Don 

Kişot’tan çok daha açıkgözlü ve çıkarcı olduğunu söyleyenler olacaktır. Ancak 

orta yaşı geçmiş, buna rağmen hiçbir zenginlik elde edememiş, üstelik elindeki 

tüm parayı da soylu diye evlendiği467 Lozano’ya kaptırmış, hizmetçisinin bile 

onun  “soyluluk” yalanlarıyla dalga geçtiği468, frengi yüzünden başında saç 

                                                           
465 ibid., s. 22 

466 José Antonio Calzón García, “Los planos narrativos en los prólogos y en la introducción de la 
Pícara Justina”, Hesperia: Anuario de Filología Hispánica, S.5, s.37 

467 López de Úbeda, s. 383 

468 ibid., s. 56-59  



 

 

197 

kalmamış469 ve halkın ona “kel fahişe” diye isim taktığı470 Justina da, en az Don 

Kişot kadar yaşadığı çağ ile uyumsuz görünerek toplumsal gerçekleri ifade etme 

özgürlüğü kazanır. Orta Çağ’da doğuştan soylu olma ayrıcalığı yerini parayla 

kazanılan soyluluk unvanlarına bırakmıştır. Justina da kendi kendisini soylu ilan 

eder ama yeteri kadar parası olmadığı için deyim yerindeyse herkesin maskarası 

olur. Kendisini zeki olarak addederken aslında herkes onun söylediği yalanları 

anlar ve onunla alay eder. Kitabın mizah duygusu da zaten bu çelişkiden meydana 

gelir. Justina herkesin kendisi için ne dediğini bilir ama umursamaz. Saray 

soytarısı rolünü üstlenerek herkesin de en az kendisi kadar yalancı olduğunu 

okuyucuların yüzüne vurur. Kitabın sonunda Justina’nın yalnız, beş parasız ve 

hasta bir halde kalması ve herhangi bir soyluluk unvanına erişememesi, Don 

Kişot’ta olduğu gibi okuru illüzyondan kopararak gerçekle karşı karşıya getirir. 

Kitabın sonuna değin Úbeda ahlaklı yazar rolünü büyük bir ciddiyet içinde oynar 

ve her bölümün sonunda “ahlaki bir ders” vermekten vazgeçmez. Bu yönden 

bakıldığında önsöz de tüm bu oyunun en temel parçalarından biridir.  

 Kahramanın Kaleminden Önsöz 

Picara Justina kitabında yer alan ilk önsözün bir erkeğin kaleminden çıktığı “biz 

erkekler azdan çok olana doğru ilerleriz”471 gibi ifadelerle çeşitli kereler 

vurgulanır. Okuyucuya Önsöz kısmından sonra gelen Genel Giriş bölümünde 

kalemi Justina eline alır ve kendi hayat hikâyesini yazacağını söyler.  

                                                           
469 ibid., s. 28 

470 ibid., s. 34 

471 ibid., s.20 



 

 

198 

Bu tüyden kalemi hayatımın lekelerini kapatmam için mi verdiniz 

(...) Ancak şunu anlamanız gerekiyor ki benim diğer tarihçiler gibi 

kâğıdı yalanlarla lekelemeye niyetim yok; bu nedenle kendimin ve 

soyumun lekelerini olduğu gibi aktaracağım (...) çünkü güzeli de 

çirkin olanı da Tanrı yaratmıştır. 472 

 

Bu girizgâhtan sonra Justina okuyuculara ilk itirafını yapar: Özellikle XVI ve 

XVII. yüzyılda Akdeniz’de daha ziyade fahişeler arasında görülen frengi 

hastalığından muzdariptir. Justina kaleminden dökülen tüy ve frengiden dolayı 

dökülen saçları arasında bağ kurar, sayfalar boyunca okuyucuyu yoran söz 

sanatlarıyla bu konudan bahseder. Çünkü Justina’ya göre saçsız olması kim 

olduğunun ve özelliklerimin anlaşılmasında kilit rol oynamaktadır.473 Diğer bir 

deyişle Justina fahişe olduğunu önsözde belirtmekte bir sakınca görmez. Justina 

sözlerine, kalemle konuşarak devam eder ve “Benim saçsız olduğumu daha ben 

yazmadan önce açık etmek istiyorsun” der.474 Okuyucu bu noktada ilginç bir 

pikara ile karşı karşıya olduğunun bir kez daha farkına varır. Justina önsözün ilk 

bölümünü halkın ona taktığı isimleri sayarak bitirir. Bu isimlerin aslında altı tane 

olduğunu söyler ancak beş tanesini söylerken, yoksul, pikara, utanmaz, kel ve 

cahil475, birini açıklamaktan özellikle kaçınır. Bu isim büyük ihtimalle “fahişedir” 

ancak Justina bu bilmeceyi okurların çözmesini bekler.   

Önsözün ikinci kısmında Justina bu defa elini lekeleyen mürekkep ile konuşmaya 

başlar. Mürekkep önce eline, sonra kâğıda ve elindeki lekeyi temizlemek isterken 

beyaz elbisesine bulaşmıştır. Justina mürekkep lekesiyle kendisine sürülen kara 
                                                           
472 ibid., s. 27 

473 ibid., s. 33 

474 ibid., s. 28 

475 ibid., s. 34 



 

 

199 

lekeler arasında benzerlik kurar,476 ardından “ne de olsa elbisedeki lekeyi 

çıkarmak için sabun var ama insanın şöhretine bulaşan lekeyi hiçbir şey 

çıkaramaz”477 der. Daha sonrasında ise kendini yalanlayan bir şekilde “Çıkmayan 

leke, zamanın unutturamadığı bir aşağılama yoktur”478 yorumunda bulunur. 

Justina’nın çelişkili değer yargıları daha ilk sayfadan itibaren kendini göstermeye 

başlamıştır. Kuşkusuz okuyucular Justina’nın elindeki mürekkep lekesiyle neye 

gönderme yaptığını anlamışlardır. Frengili, yalnız yaşayan yaşlı bir kadının 

yıkamakla çıkmayacağını bahsettiği bu leke kendisini yaşadığı uygunsuz hayata 

iten ötekiler tarafından atılmıştır. Ancak daha sonraki bölümlerde göreceğimiz 

gibi bu leke ile Justina aynı zamanda Yahudi atalarına da yapmaktadır.479 Yeni 

Hıristiyanların engizisyon tehlikesi altında yaşadıkları bu dönemde Justina da 

hizmetçisine “yıkamakla çıkacak lekeden korkma”480 diyerek aslında yıkamakla 

çıkmayacak lekeden, Yeni Hıristiyan olma lekesinden, söz eder. Önsözün üçüncü 

bölümünde ise Justina hayat hikâyesini neden kaleme aldığını açıklar. Ona göre 

yılan da dâhil olmak üzere, en zararlı hayvanların bile dünyada işe yarar bir yönü 

                                                           
476 ibid., s.37 

477 ibid., s.37 

478 ibid., s.41 

479 Müslüman ve Yahudilerin İspanya’dan tehcir edilmesinden sonra ülkede yaşanan temiz kan 

sorunsalı yalnızca Úbeda’nın Pikara Justina’sında da değil, Cervantes’in eserlerinde de ele alınır. Prof. 

Mukadder Yaycıoğlu “Akdeniz Canavarı Cervantes, La Gran Sultana Doña de Oviedo ve Osmanlı 

İspanyol: ‘O/O Değil (O/O’dur) veya ‘Olmak ya da olmamak’ (Dramaturjik Çözümleme)” adlı 

makalesinde Cervantes’in de bu konuyu nasıl ele aldığına değinir. Yaycıoğlu “Cervantes çok 

anlamlılığı elden bırakmayarak ve Eski Hıristiyan okurların beklentileri doğrultusunda kendini Yahudi 

karşıtıymış gibi gösteren olumsuz göndermelerle Engizisyon tehlikesini savuşturduktan sonra anlam 

odaklarını oluşturan diğer göndermeleri oyunun içine yayar” değerlendirmesinde bulunur. [İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tiyatro Eleştirmenliği ve Dramaturji Bölüm Dergisi, S.16, s.8 ]  

480 López de Úbeda., s. 41 



 

 

200 

vardır.481 Justina da tıpkı yılan gibi, neden olduğu kötülüklerin yanı sıra hayatını 

anlatarak diğerlerine faydalı olmaya çalışacaktır: 

Yazdıklarımla önündeki tehlikeyi görmeyen birçok kişiyi 

aydınlatacak ve gözlerini açacağım. Bunlar arasında çocuklarına 

özen göstermeyen anneler, aptal babalar, masum kız çocukları, 

yanlış yola sapmış delikanlılar, kalın kafalı çiftçiler, kandırması 

kolay öğrenciler, çatlak yaşlılar, yollu dullar (...) bulunuyor.482 

 

Ancak Justina okurların gözünü açmak bir yana kafalarını daha da çok karıştırır. 

“Genel Giriş”i yazarken kâğıtla, kalemle, mürekkep hokkasıyla ve elindeki 

mürekkep lekesiyle konuşan Justina boş konuşan, konudan konuya atlayan ve hikâye 

anlatırken bütünlük gözetmeyen bir yazar tablosu çizer. Ayrıca kullandığı eski 

kelimeler söylemin anlaşılırlığını azaltırken yapaylığını arttırır. Bunun doğurduğu 

yadırgatma etkisi ise okur ve Justina arasındaki mesafeyi arttırır; Justina okurla 

gerçekten iletişime geçemez. Justina yaşam öyküsünü kaleme alan bir “yazar” değil 

de, Úbeda’nın kelimeleriyle konuşan bir kukladır, yazarının düşünce fırtınası için 

kullandığı bir araçtır. Hatta Úbeda karaktere ruh vermekten yorulduğu zamanlarda 

kadın maskesini unutur. Öyle zamanlarda Justina’nın ağzından Úbeda’nın sesini 

duyarız: “Ayy, kadın olduğumu ve adımın da Justina olduğunu unutmuşum!”483 

Úbeda’nın kadın ve pikara olarak çifte maskeyle Justina’nın yaşam öyküsünü 

yazdığını unutup bu sözlerin yanlışlıkla kaleminden döküldüğünü düşünmek mantıklı 

değildir. Kurmaca otobiyografik eserlerde gerçek-yazar, sözde- yazar kimliğini ne 

kadar bağımsız ve tarafsız inşa ederse karakterin inandırıcılığı o denli artar. Öte 

                                                           
481 ibid., s.45 

482 ibid., s.47 

483 ibid., s.49 



 

 

201 

yandan eğer biyografi söz konusuysa, hikâye başlar başlamaz yazar/sözde-yazar ve 

okuyucu arasında sessiz bir güvenilirlik anlaşmasına varılması gerekir zira 

tutarsızlıklar okuyucunun hikâyeye inanmasını engeller. Ancak Úbeda daha 

hikâyenin en başından hikâyeyi anlatan kadının yalancı olduğunu bizlere hissettirir 

ayrıca hikâyeyi anlatan (sözde-anlatıcı) Justina olsa da, ona tam bir bağımsızlık 

vermez, kadın maskesinin ardında bir erkek yazarın olduğunu baştan biliriz. Bu 

yöntemin iki amacı olabilir: Birincisi hikayeye yabancılaşmamızı sağlayarak 

dönemin tepki çeken kadın karakteriyle okuyucu arasında duygudaşlık kurulmasını 

engellemektir, zira Tormesli Lazarillo örneğinde olduğu gibi kalemi kuvvetli, esprili, 

kendi içinde tutarlı bir hikaye anlatan bir kahraman işlediği suçlar nedeniyle mazur 

görülebilir ancak sosyal kuralların dışında kalan dönemin marjinal kadınları için 

böyle bir anlayış gösterilmesi istenmiyor olabilir. İkincisi ise, hikaye kahramanı da 

dahil olmak üzere anlatıdaki herkesle ve her şeyle alay etmektir. Sanıyoruz 

Úbeda’nın anlatıya müdahalesinde iki sebep de eşit derecede önem taşımaktadır. 

Kendi karakteri başta olmak üzere toplumdaki tüm tutarsızlıklarla alay ederken 

Úbeda için Justina’nın inandırıcılığının bir önemi yoktur. Bilinçli bir şekilde karakter 

karmaşası yaratır zira amacı bütünlüklü bir karakter yaratmak değil Justina’nın 

ağzından dönemin sosyal yapısını ve “kimlik sorununu” eleştirmektir.  

4.1.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası 

Pikara Justina’nın en ilginç yönü kuşkusuz önsözde vaat edilenlerle kitapta 

anlatılanlar arasındaki farktır. Úbeda okuyuculara “özgür bir kadının 

maceralarını” anlatacağını söyler ancak kitapta Justina’nın maceralarından ziyade 

tasvirler ve Justina’nın uzun iç monologlarını okuruz. Kitaptaki sayılı 



 

 

202 

maceralarından birinde Justina hac yolculuğuna çıkar, kendisine tecavüz etmek 

isteyen birkaç genç erkeğin elinden kurtulur, han sahibini kandırarak orada 

bedavaya geceler ve etrafındaki erkeklere ufak oyunlar oynar. Kitaptaki bir diğer 

macerada ise Medina de Rioseco’ya taşındığını, burada iplik eğiren yaşlı bir 

Moriska’nın yanında kalmaya ve çalışmaya başladığını; kadının ölmesiyle onun 

torunu yerine geçerek mirasına el koyduğunu görürüz. Justina’nın pikaralığı 

yukarıda anlattığımız olaylarla sınırlıdır. Justina’nın anlatı boyunca vurguladığı 

iki nokta, kökenler ve kadın kimliği, ise eserin merkezindedir. 

 Kökenler 

 Justina gerek okuyucularla gerek kâğıt, kalem ve mürekkeple konuşup şakalar 

yaparak kitabın tekdüzeliğe düşmesini engeller. Anlatıcı olarak kalemi eline 

aldığında zamanın nasıl da hızlı aktığını ve bıraktığı izleri üzgün bir dille anar: “O 

zamanlar geçti, başkaları geldi (...) Bu benim suçum değil. Suçun bir kısmı kör 

talihin, çılgınca geçen zamanın (...) bir kısmı da başkalarının kırışık olarak 

adlandırdığı çizgilerin suçu.484 Kitabın ikinci bölümü yine geçmişle alakalıdır. 

Ancak bu defa Justina aile büyüklerinin geçmişine dönerek büyük büyük 

babalarına kadar aile tarihini anlatır. Böylece hem aktarılan maceraların sayısı 

artar hem de yalnızca kendinin değil, ailesinin pikaresk kökenlerine de atıfta 

bulunur. Nitekim Justina aile geçmişini anlattıktan sonra “Görüyorsunuz ya, ben 

yedi göbekten pikarayım” der.485 Sonraki bölümde ise meyhaneci olan babasını ve 

çöpçatanlık yapan annesinin yaşamlarını aktarır. Babasının kızlarına verdiği hayat 

dersleri “erdemli” ailelerin çocuklarına verdiklerinden çok farklıdır. Babaya göre: 

                                                           
484 ibid., s. 35 

485 ibid., s.73 



 

 

203 

(...) Müşteri çekmek için güzel kızlar kapının önünde beklemelidir, 

müşteri içeri girdiğinde ise onun tüm arzularını tatmin etmek 

meyhanecilerin görevidir.  

(...) Eli sıkı müşterilere herkesin içinde yüksek sesle ne istediği 

sorulur böylece etraftakilerden utanıp bir kadeh şarap isteyemez 

bir testi sipariş ederler.  

(...) Masayı toplarken bir meyhaneci alabildiğince sessiz ve üzgün 

gözükmelidir, eğer müşteri ondan kazanç sağlayacağınız için 

sevindiğinizi düşünürse pazarlık edecektir.486 

 

Justina babasının bu öğütlerinden utanmak bir yana “Babamın zekâsını görüyorsunuz 

sayın okuyucu” diyerek ne kadar bilgece bulduğunu belirtir.487 Justina utanma 

duygusundan yoksun, ahlaksız, aldatmayı erdem sayan bir aileden gelmektedir. 

Üstelik diğer aile büyüklerine de bakacak olursak ailenin Eski Hıristiyan olmadığını 

açıktır.488 Ancak kökenlerle ilgili aktarılan bilgiler bununla da sınırlı değildir: Justina 

ilerleyen bölümlerde Kripto-Müslüman bir kadının torunu kimliğine bürünür.489 

Pikara böylece İspanya’da hüküm süren üç farklı sınıfın hepsine de 

(Hıristiyan/Yahudi/Müslüman) ait olur ve o dönemde herkesin görmezden gelmeyi 

tercih ettiği kimlik karmaşasını hikâyenin merkezine taşır. O dönemde artık 

kimlikler, sınıflar arasındaki sınırlar bulanıklaşmıştır ve önemli olan tek şey 

ekonomik güçtür. Bunun farkında olan López de Úbeda, Pikara Justina’nın ağzından 

şöyle der: Hem İspanya’da hem de tüm dünyada iki köken vardır: Bunlardan biri 

sahip olmak  diğeri ise sahip olmamaktır.”490 Yahudi dönmesi olan Úbeda, kendisi 

                                                           
486 ibid., s. 88-91 

487 ibid., s. 92 

488 ibid., s.75-76 

489 ibid., s.338 

490 ibid., s.71 



 

 

204 

gibi Yeni Hıristiyan olan Rodrigo Calderón’un hizmetinde çalışırken İspanya’daki 

temiz kan takıntısını açıkça eleştirmek yerine bu durumu alaya alır. Justina’nın 

okuyucuyu bıktırıncaya kadar aile ve kökenlerden bahsetmesi bu açıdan 

değerlendirilirse, hâkim anlayışın bakış açısını abarttığı ve böylece komedi unsuru 

yarattığı görülecektir.  

 İroni 

 Justina ailevi kökenler, eğitim, ahlak, cinsellik konularında toplumun hâkim 

değerlerinin tam tersi özelliklere sahiptir. Annesi çöpçatan ve babası meyhanecidir (o 

dönemde meyhanede çalışan kadın fahişe olarak görülür)491. Ayrıca kitabın 

önsözünde anlatılan her şey, Justina’nın ideal kadının tam tersi olduğunu 

vurgulamaktadır. Öte yandan Justina kendi hikâyesini anlatmaya başladığında ne 

kadar soylu ve ne kadar namuslu olduğundan ve o güne kadar hiçbir erkek elinin 

kendisine değmediğinden bahseder. Bir kez daha anlatıdaki parodi unsuru ortaya 

çıkmıştır. Justina parayla soyluluk unvanı satın alanlarla, geçmişini gizleyenlerle ve 

sonrasında sanki bu durumu kimse bilmiyormuşçasına ahkâm kesenlerle dalga 

geçmektedir.  Eserin bu üstü kapalı anlatımı aklımıza Bakhtin’in romanda parodi ve 

ironi ile ilgili görüşlerini getirir: 

Bakhtin’in kastettiği anlamda iki seslilik başkalarının sözlerinin 

yeni bir amaçla tekrarlanmasıdır. (...) Bakhtin’in biçemleştirme 

dediği strateji, yabancı bir söylemi ödünç alıp kendisininkinden 

farklı bir amaca hizmet etmesini sağlamaktır. Parodi ve ironi (...) 

belli bir söylem ya da biçem ödünç alınıp tümüyle uyumsuz, 

kendisininkinin tam tersi bir amaca yönelik olarak kullanıldığında 

ortaya çıkar. (...) Anlatıcının dili kendisini doğuran ilk niyetin 

ciddiyetinin tam tersi bir etki yaratarak gülmeye yol açar. Böylece 

                                                           
491 Meyhanedeki kız gündüz koyun gibidir (...) gece ise muhteşemdir. ( ibid.,  s.109) 



 

 

205 

taklit ettiği söylemin inanılırlığını ve ideolojik geçerliliğini yok 

eder.492 

 

Justina’nın kaleminden dökülenleri ilk anlamlarıyla ele almak onları yanlış anlamaya 

yol açabilir çünkü Justina o kelimeleri her kullanışında asıl anlamından uzaklaştırır. 

Fahişe olduğunu bildiğimiz Justina’nın ağzından çıkan ahlaki öğütler okuyucu için 

ders niteliği taşımaz, aksine kahkahayı tetikler. Justina tıpkı bir meydan tiyatrosunda 

sahne alarak soylu kadın taklidi yapan bir oyuncu gibidir. Bizce bu nedenlerden 

ötürü Justina’nın ağzından duyduğumuz kadına yönelik eleştiriler komedinin bir 

parçasından başka bir şey değildir.  

Justina karakterine baktığımızda bu karakteri oluşturan neredeyse her öğenin alay 

etme, karikatürleştirme ve deforme etme ile ilgili olduğunu görürüz. Mizah, parodi 

ve ironiyi etkili bir şekilde kullanması Justina’yı pikareskin en zeki 

kahramanlarından biri yapar.  

 

 Kadın kimliği 

López de Úbeda, Justina’yı “güzel vücutlu, ince belli ve yaşam dolu; mavi gözlü, 

siyah saçlı, karga burunlu ve esmer tenli”493 olarak tanıtır. Kitapta Justina’nın 

fiziksel özellikleriyle ilgili başka bir bilgi bulunmaz, buna rağmen Justina gittiği her 

yerde erkekler tarafından takip nasıl edildiğini, arzu nesnesi olduğunu anlatır. 

Fiziksel özelliklerinin ne denli ilgi uyandırdığını yalnızca Justina’nın ağzından 

                                                           
492 Mikhail Bakhtin, Karnavaldan romana: Edebiyat teorisinden dil felsefesine seçme yazılar, (Der.) 
Sibel Irzık, (Çev.) Cem Soydemir, İstanbul, Ayrıntı, 2001,  s.24 

493 Lopez de Úbeda, ibid., s. 23 



 

 

206 

duyarız ve söylediği diğer şeyler gibi bir yalan olup olmadığını bilemeyiz. Öte 

yandan kesin olarak bildiğimiz bir şey vardır: Justina hayat hikâyesini kronolojik 

sıradan yoksun, belli bir amaç olmaksızın, aklına estiği haliyle anlatmaktadır. 

Birbirinden kopuk ilerleyen maceralar, konudan konuya atlamalar, kullanılan dilin 

bazen bir pikaranın ağzından çıkmış gibi basit, bazen ise bir soylunun ağzından 

çıkmış gibi ağdalı olması, Justina’nın yorumları arasındaki tutarsızlıklar ve 

okuyucuların keşfetmesi için ortaya attığı yalanlar okuyucuyu yorar. Aristokrasiyle 

alay etmek için hiçbir fırsatı kaçırmayan Úbeda, karakterin özelliklerine ya da 

hikâyenin gelişimine önem vermekten ziyade fikirlerini art arda sıralamayı tercih 

eder. Diğer yandan kahramanı pikarayı erkek değil de, bir kadın olarak yaratması 

tutarlılıktan uzak, düşünce fırtınası şeklinde akıp geçen bir hikâye yazmasına 

yardımcı olmuştur. Zira XVI. ve XVII. yüzyıla hâkim olan kadının zihnen birlik ve 

bütünlükten yoksun olduğuna, kafasının kolay karıştığı, yalan söylemeye meyilli 

olduğuna yönelik önyargılar494 Justina’nın istediği gibi konudan konuya atlamasına 

yardımcı olur.  

Antonio Rey Hazas da Justina’daki bu özelliğe dikkat çeker: Justina yaptığı her 

ahlaksızlığı, “herhangi bir kadının davranacağı gibi davrandım” diyerek açıklama 

eğilimindedir. Böylece metnin içine yerleştirilen kadını suçlayan ifadeler ve 

Justina’nın davranışları arasında bir neden sonuç bağlantısı kurulur.”495 Ancak 

kadınları aşağılayan ifadeler bununla da sınırlı değildir. Justina “Tıpkı ahtapotlar gibi 

                                                           
494 bkz.: Tezin III. Bölümü 

495 Antonio Rey Hazas, Deslindes de la Novela Picaresca, Málaga, Servicio de Publicaciones de la 
Universidad de Málaga, 2003, s.213 



 

 

207 

biz kadınlar da dövüldükçe daha iyi oluruz”496 der. Bu ve bunun gibi ifadeler tüm 

eser boyunca sıklıkla karşımıza çıkar.497 Ancak araştırmacı David Mañero Lozano 

eserdeki kadın düşmanı ifadelerin de parodinin bir parçası olduğunu düşünmektedir. 

Mañero’ya göre Justina’nın anti-feminist söylemi, kadını aşağı gören dönemin bazı 

yazarlarının görüşlerinden bile daha fazla kadın düşmanıdır. Bu abartı ise eserdeki 

parodiyi yaratan unsurlardan bir diğeridir.498 Bakhtin de dilin bu tarzda kullanımının 

merkezcil gücün (devlet/kilise) etkisini arttırmak bir yana, merkezkaç kuvvetleri 

(marjinal gruplar, azınlıklar) güçlendirdiğini ifade etmektedir. Zira anlatıcı (Justina) 

kendi yapaylığının altını çizerek sözde inandığı gerçeklerin inanılırlığına gölge 

düşürür.499 Bu yapı bozum öyle bir noktaya ulaşır ki, Justina’nın gerçekten kadın 

düşmanı düşünceleri benimseyip benimsemediği anlaşılmaz. Justina bu düşüncelere 

inandığı için mi dile getirir yoksa bu düşüncelerle dalga geçmek için mi, bu sınır 

oldukça bulanıktır. Tam bu noktada bir kez daha Úbeda’nın “güvenilmez anlatıcı”500 

stratejisini anmamız gerekir. Justina yani hikâyenin ana kahramanı güvenilmez 

anlatıcı rolüyle karşımıza çıkar. Eğer bir biyografi söz konusuysa sözde yazar ve 

okuyucu arasında bir anlaşmaya varılması gerekir zira tutarsızlıklar okuyucunun 

hikâyeye inanmasını engeller ama Úbeda’nın yapmak istediği tam olarak da budur. 

Justina adeta İspanyol toplumunun vücuda gelmiş halidir ve tüm çelişkileri 

bünyesinde barındırır. Hem soylu hem dönmedir, hem bakire hem de fahişe, hem 

                                                           
496 Avlanan ahtapotlar, etinin yumuşaması için tahta bir sopayla düz bir taşın üzerinde dövülür.  

497 “Erkekler yönetmek, kadınlar ise ona yardım etmek için yaratılmıştır” [Lopez de Úbeda, s.66] 

498 Lopez de Úbeda, (Ed. David Mañero Lozano), 2012, s.77 

499 Mikhail Bakhtin, 2001,  s.47 

500 Güvenilmez anlatıcı (İngilizce unreliable narrator, İspanyolca autor infidedigno) terimi, kitabın 
yazarının okuyucuyu kandırmak için yalanlar söylediği durumlarda kullanılır. Kitabın yazarı 
“güvenilmez anlatıcıyı” kullanarak okuyucuyu şaşırtma ya da kafasını karıştırmak isteyebilir.  



 

 

208 

kadın hem de kadın düşmanıdır. Pikaranın bu çelişkili kişiliği dönemin toplum 

yapısına da ağır bir eleştiri niteliği taşır. Asıl önemli olanın onurlu bir yaşam değil 

onurlu görünmek olduğunu söyleyen hâkim anlayışın yansımasıdır Justina. 

Toplumda her şey yalanlar ve görünüş üzerine kurulmuştur ve Justina da elindeki 

aynayı topluma çevirerek tüm çarpıklıkları yansıtmaktadır. Daha önceki pikaresk 

eserlerde kullanılan özellikle de Alfaracheli Guzmán’da gördüğümüz ahlaki ders 

verme şablonu bu nedenle kendi parodisi haline dönüşür.501  

 Pişmanlık duyma 

 Úbeda’nın, Justina’ya konuşma özgürlüğü vermediği açıktır (Zira Justina kendi 

sınıfına uygun bir anlatım tarzı benimsemez) ancak buna rağmen yarattığı karakter 

köken ve temiz kan sorunuyla daha önce hiç görülmemiş bir rahatlıkla alay eder. 

Neşeli, zeki, hazırcevap ancak gerektiğinde aptal rolü yapmayı bilen Justina, üstelik 

yaşadıklarından ötürü hiç de pişman değildir. “İyiyi de kötüyü de Tanrı yarattı. Ben 

böyleysem bunu Tanrı istemiştir”502 diyen Justina geçmişinden pişmanlık duymaz. 

Bu yönüyle de pikaresk romanların erkek kahramanlarından ayrılır.  

Başkahramanı erkek olan pikaresk romanların yazım amacı, maceralarla dolu bir 

dünyada mücadele içinde büyüyen ve olgunlaşan pikaronun geçmişte yaptıklarından 

pişman olması ve hatalarından başkalarının ders almasını istemesidir. Pikarolar hata 

işlerler, sonra geçmişe dönerek bu hatanın neden işlendiğini anlatırlar ve hatanın bir 

kısmı kendilerinde olsa da, çoğu zaman asıl suçlunun toplumsal yapı olduğunu 

gösterirler. Diğer bir deyişle pikaroların hikâyeleri asıl suçluları (yöneticiler, 

                                                           
501 López de Úbeda, (Ed.) David Mañero Lozano, 2012,  s.76 

502 López de Úbeda, ibid., s.19 



 

 

209 

soylular, din adamları vb.) işaret etmek için yazılırlar. Ancak Justina’nın durumunda 

bu tam tersidir. Justina bir hata işlediğinde yalnızca kendisinin değil, bütün 

kadınların aynı şekilde davrandığını söyler ve Tanrı bizi böyle yaratmış bahanesinin 

ardında sığınır. Justina suçu başkalarına yöneltmek yerine tüm kadınları suçlayarak 

sorumluluğu üzerinden kısmen de olsa atmaya çalışır.  

Örneğin Pikara Justina’nın kaleme alındığı dönemde kadınların sokakta çok gezmesi 

bir ahlaksızlık belirtisi olarak görülür503 ve Justina neden çok gezdiğini “Kadınlar 

yürümeyi çok sever, bu bizim ortak mirasımızdır”504 diyerek açıklamayı tercih eder. 

Diğer bir deyişle suçu başkalarına atmak mümkünken, devlet elimizdekileri aldığı 

için yemek bulmaya çıktım, annem babam öldü ve hayatımı kazanmam gerekiyordu 

demek yerine, Justina bunun kadınlara ait bir özellik (kusur) olduğunu vurgulamakla 

yetinir. Çok konuşmak, yalan söylemek, kıskançlık, paraya düşkün olmak gibi 

özellikler için Justina’nın bahanesi aynıdır: Bunlar kadın olmanın kusurlarıdır. 

Justina paraya olan düşkünlüğünü şöyle açıklar: “Biz kadınlar doğduğumuz gün, 

açgözlü olmayı Havva’dan miras aldık.”505 Ayrıca Justina’ya göre, kadınlara 

atfedilen diğer kötü özellikler de Havva’dan mirastır: “Biz kadınları numaracı, 

hilebaz ve her şeyden önemlisi yalancı olduğumuza kimse şaşırmasın çünkü bunların 

hepsi bize mirastır.”506 

 

                                                           
503 Kadınların evden çıkmasını kınayan atasözleri o dönemde sıklıkla kullanılır: Özgür kadınla, fahişeyi 
yollarda ara (La libre y la puta la buska en la senda), Kadın ve tavuk yürümeye başlayınca yollarını 
kaybederler/yoldan çıkarlar (La mujer y la gallina por andar se pierde aina) 

504 Lopez de Úbeda, s.115 

505 ibid., s. 78 

506 ibid.,  s.278 



 

 

210 

 Determinizm 

 Pikara kişilik özelliklerini annesinden, babasından, büyükanne ve büyük 

babalarından almıştır. Konuşkanlığı, yalancılığı, fahişeliği ve oyunbazlığı tıpkı 

silemediği kökenleri gibi ailesinden mirastır. 

Bazen, filozofların söylediği gibi ruhun bir vücuttan diğerine 

seyahat ettiği doğru olsaydı diye düşünüyorum; bu durumda anne 

ve babamın ruhunun bana geçtiğine kuşkusuz inanırdım (...) çünkü 

her şey başladığı yere dönüyor.507 

Justina ailesinden aldığı bu kötü mirası okuyuculara “Kızlar analarının tüm 

özelliklerini sünger gibi çekerler.”508 ya da “Böyle ağacın böyle meyvesi/Ana fahişe 

kızı fahişe.”509 gibi cümlelerle durmadan hatırlatır. Üstelik bu benzerlikler yalnızca 

anne-babasıyla sınırlı değildir, büyükanne ve babasına dek uzanmaktadır.  

Yalnızca önceki bölümde anlattığım (büyükanne ve babamdan 

gelen mirastan ötürü) konuşkan değil aynı zamanda (...) dansöz ve 

çalgıcıyım da.510 

 

Pikareskin ilk kadın kahramanı olan Justina böylece diğer pikaresk eserlerde de 

görülen determinizm ilkesine uygun bir hayat sürer. Ancak erkeklerden istediğini 

elde etmek için güzelliğini kullanma ve fahişelik konularında pikarolardan ayrılır. 

Justina bu özelliklerin Havva Ana’dan tüm kadınlara miras kaldığını söyler. 

Güzelliğini, güzel konuşma becerisini ve dans etmeyi atalarından miras alan Justina, 

erkeklerle dalga geçen, İspanya’nın en ciddi sorunu olan kökenler de dâhil olmak 

                                                           
507 ibid., s.110 

508 ibid., 111 

509 ibid., s.93 

510 ibid., s.79 



 

 

211 

üzere her şeyi alaya alan bir karakter olarak vücut bulur. Justina’nın şakacılığı, 

güzelliği ve hoppalığı kendisinden sonra gelen pikaralar için bir model niteliği taşır 

ancak Justina’da görülen parodi ve acı mizah, kahramanı kadın olan sonraki pikaresk 

eserlerde yerini basit şakalara ve adi suçlara bırakır.  



 

 

212 

 

4.2. Yazarı Salas Barbadillo olan Celestina’nın Kızı (La Hija de Celestina) ya 

da Bir (Anti) Kahramanın Büyümesi 

Salas Barbadillo’nun Celestina’nın Kızı adlı eseri ilk olarak 1612 yılında 

Zaragoza’da basılır. Yazarın en popüler kitabı olan Celestina’nın Kızı, okuyucunun 

yoğun ilgisi üzerine yalnızca dört yıl içinde Lleida (1612), Madrid (1614) ve 

Milan’da (1616) yeni baskılar yaparak okuyucuyla buluşur. Ancak 1614 yılında 

Madrid’te yapılan baskısında Celestina’nın adı kitabın kapağından çıkartılır ve yerine 

Yaratıcı Elena (La Ingeniosa Elena) başlığı atılır. Ayrıca Barbadillo esere eklemeler 

de yapar. Ancak günümüzde Barbadillo’nun 1614’te genişlettiği versiyonu nazım ve 

nesrin karışımı, birlik ve bütünlük duygusundan yoksun bir eser olarak 

görülmektedir.511 Buna karşılık 1612 yılında yapılan ilk baskı512 “bütünlük içerisinde 

yazılmış ve pikareskin en iyi örneklerinden biri” olarak nitelenir.513  

Eserlerinde yaşadığı dönemin eleştirisini yapan Barbadillo özellikle açgözlülüğü, 

sadakatsizliği ve yalancılığı hedef alır. Toplumun yozlaştığını ve aile kurumunun 

bundan zarar gördüğünü savunan Barbadillo diğer eserlerinde bu konuyu daha 

mizahi bir üslupla ele alsa da,514 Celestina’nın Kızı’nda toplum düzenine tehdit 

oluşturanları hikâyenin sonunda ölüme mahkûm ederek oldukça sert bir eleştiriye 

imza atar. Ancak yazar kahramanları ölümünü mümkün kılmak için eserde yapısal 

                                                           
511 Leonard Brownstein, Salas Barbadillo and the new novel of rogues and courtiers, Madrid, Playor 
S.A., 1974, s. 93-94 

512 Biz de çalışmamızda, Barbadillo’nun söz konusu eserinin 1612 yılındaki baskısını esas alıyoruz. 

513 Salas Barbadillo, s. 79 

514 Barbadillo, La correción de vicios, El sagaz estacio, marido examinado, El sutil cordobés, Pedro de 
Urdemalas gibi eserlerinde toplumsal yozlaşmayı eleştirmek için daha mizahi bir dil kullanmıştır. 



 

 

213 

bir değişikliğe gitmiştir. Barbadillo pikareskin en önemli unsurlarından birini, 

otobiyografik anlatıyı ortadan kaldırır ve yerine ‘Tanrısal anlatıyı’ koyar. Kendi 

hayat hikâyesini anlatan bir pikaranın eserin sonunda ölmesi teknik açıdan mümkün 

olmadığından yazar böyle bir değişikliğe gitmeyi zorunlu görmüştür.  

4.2.1. Olay Örgüsü 

Celestina’nın Kızı diğer pikaresk eserlerin aksine pikaranın yaşam izleğini en baştan 

değil de ortadan (in media res) anlatmaya başlar. Eserin başında kahramanımız 

Elena, bir bahar akşamı Toledo kentinde dolaşmaktadır. Bir düğün kutlamasına 

katılan Elena burada Don Rodrigo de Villafane adlı soylunun hizmetçisinden işine 

yarayacak bilgiler edinir. Don Rodrigo, yeğeni Don Sancho’yu soylu bir kızla 

evlendirerek artık uçarılıklarına son vermesini istemektedir. Düzenli bir hayata 

karşılık Don Rodrigo’nun mirası da Don Sancho’ya kalacaktır. Bunu duyan Elena, 

suç ortakları Montúfar ve Méndez ile bir plan yapar ve Don Rodrigo’nun yanına 

giderek yıllar önce yeğeni Don Sancho tarafından tecavüze uğradığı yalanını söyler. 

Don Sancho evleneceğine göre Elena manastıra kapanmak için gerekli olan iki bin 

duka altını Don Rodrigo’dan istemeye karar vermiştir. Don Rodrigo çapkınlığıyla ün 

salmış yeğeninin böyle bir olaya karışmış olduğuna inanır ve Elena’ya istediği 

altınları verir. Altınları alan Elena, işbirlikçileriyle birlikte Madrid’e doğru yola çıkar 

ve yolculuk boyunca zaman geçirmek için geçmişini anlatmaya koyulur. Böylece 

Elena’nın sarhoş babasından ve fahişe, çöpçatan, büyücü, Müslüman dönmesi 

annesinden haberdar oluruz.  

Yolculuk sırasında Don Sancho ile Elena karşılaşırlar ve Don Sancho ilk görüşte 

Elena’ya âşık olur. Ertesi gün amcasının yanına giden Don Sancho, hakkındaki 



 

 

214 

iftiralardan haberdar olur ve bunu yapanı yakalamak için yeniden yola koyulur. Don 

Sancho ve adamları kendisine iftira atanları bulduklarından emin bir şekilde 

Elena’nın arabasını durdurur ancak Don Sancho bir kez daha Elena’nın güzelliğinden 

büyülenir ve “bir yanlışlık oldu” diyerek Elena’nın gitmesine izin verir. Böylece 

Elena ve suç ortakları Burgos’a doğru yol alırlar. Burgos’ta Elena’nın yardımcısı 

Méndez, Montúfar’ı öldürmeyi ve ondan sonsuza değin kurtulmayı önerir. Elena’nın 

aşığı olan Montúfar, onun fahişelik ve dolandırıcılık yaparak kazandığı tüm paraya el 

koymakta, bu durum ise onunla birlikte çalışan kadınları kızdırmaktadır.   

Bir gün Montúfar çok hastayken, Elena ve Méndez onu yatakta ölümle baş başa 

bırakarak kaçıp giderler. Ancak umduklarının aksine Montúfar kısa sürede iyileşir ve 

iki kadını yakalamak için yola çıkar. Elena ve Méndez’i ağaca bağlayan Montúfar 

onları kırbaçlayarak cezalandırır. Elena’sız yaşayamayacağını düşünen Montúfar 

daha sonra kadınları serbest bırakır ve üçü, aralarında geçen kötü anıları geride 

bırakmaya karar vererek Sevilla’ya doğru yola çıkarlar. Burada Elena ve Montúfar 

kendilerini dine adamış ağabey-kardeş rolüne bürünürler, Méndez ise onların 

hizmetçisi olarak kendini tanıtır. Dindar ağabey kardeş Sevilla’da o kadar çok sevilir 

ki, evlerinden yiyecek içecek ve soylulardan gelen yüklü bağışlar eksik olmaz. 

Ancak evde çalışan bir hizmetkârın, yapılan dolandırıcılığı adalete haber vermesiyle 

birlikte her şeyin bir aldatmacadan ibaret olduğu ortaya çıkar. Elena ve Montúfar 

kaçarken geride Méndez’i bırakırlar. Méndez hapse atılır ve 400 kırbaç cezası alır. 

Yaşlı kadın dört gün sonra ölür. Bu sırada Elena ve Montúfar evlenerek Madrid’e 

yerleşirler. Montúfar karısını pazarlayarak yüklü miktarda para kazanmaktadır. 

Elena’nın genç bir aşığının olması ise işleri karıştırır. Montúfar bir kez daha Elena’yı 

kırbaçlar, Elena bu defa Montúfar’ı affetmez ve içeceğine zehir katar. Zehirlendiğini 



 

 

215 

anlayan Montúfar Elena’yı öldürmek isterken Elena’nın aşığı tarafından öldürülür. 

Elena’nın genç aşığı Perico El Zurdo işlediği cinayet nedeniyle idam edilir. Elena da 

sopayla dövüldükten sonra nehre atılarak ölüm cezasına çarptırılır. Böylece pikara 

Elena işlediği ‘günahların’ bedelini canıyla öder.  

4.2.2. Dil ve Anlatım Özellikleri 

Celestina’nın Kızı’nı diğer pikaresk eserlerden ayıran en önemli özelliği, eserin 

birinci tekil kişi tarafından değil, üçüncü tekil kişi ağzından aktarılmasıdır. Elena’nın 

“yol eğlencesi”515 olarak anlattığı bir bölüm dışında hikâye üçüncü tekil kişi 

tarafından, Tanrısal konum kullanılarak anlatılır. Üstelik okuyucular Elena’nın hayat 

hikâyesine ortadan (in media res), Elena Toledo’dayken dâhil olurlar. Barbadillo 

böylece okuyucuyu doğrudan maceranın içine sokar ve eseri üçüncü tekil kişinin 

azğından aktarılan anlatının düşebileceği monotonluktan kurtarır. Ayrıca Elena’ya 

konuşma özgürlüğü vermeyen Barbadillo böylece okuyucu ve Elena arasına da 

mesafe koyar. Okuyucu bir türlü olayları Elena’nın gözünden değerlendirme fırsatı 

bulamaz. Bu ise Elena’yı okuyucunun gözünde anlaşılmaz, duygudan yoksun ve 

vicdansız bir katil haline getirir. 

Farklı tarzları bir arada kullanmayı seven Barbadillo sürükleyici bir suç hikâyesi 

yazarken pikaresk öğeler kullanmak ve uyarıcı bir ders vermek istemiştir. 

Barbadillo’nun eseri pikaresk sınırlar içinde kabul edilse de, türe birçok yenilik 

getirdiği göz ardı edilemez. Daha önceden de belirttiğimiz üzere hikâye Elena’nın 

çocukluğundan değil, gençliğinden, artık bir pikara olmuş haliyle başlar ve daha 

sonra geri dönüşlerle Elena’nın anne-babasının yaşamını ve Elena’nın çocukluk ve 

                                                           
515 Salas Barbadillo, s. 27 



 

 

216 

ilk gençlik dönemlerini okuruz. Elena ve Don Rodrigo arasındaki ilişki ise eserdeki 

tüm maceralar arasında bir bağlantı noktası görevi görür.  Macera, Elena’nın Don 

Sancho bana tecavüz etti yalanını söylemesiyle başlar. Geri kalan bölümlerde ise 

Elena ile Don Sancho’nun yeniden buluşması ya da Elena’nın Don Sancho’dan 

kaçması başka maceralara yol açar, yeni tehlikeler doğurur. Sonunda Elena ölmeden 

önce pişman olur ve çaldığı parayı Don Sancho’nun amcasına iade eder. Barbadillo 

böylece hem anlatı boyunca heyecan unsurunu ayakta tutar hem de aşk–macera 

dengesini kusursuz bir şekilde kurar.  

Eserin geniş kesimlerce benimsenmesinde Barbadillo’nun kullandığı akıcı dil de 

etkilidir. Barbadillo hikâyeye müdahale eder, verdiği ahlaki dersleri anlattığı 

maceraların arasına yerleştirir. Bunun yanı sıra zaman zaman okuyucuya hitaben 

konuşmaktan da çekinmez. “Ey okuyucu merak etme, seni düşüncelerinle baş başa 

bırakıp hikâyedeki boşlukları doldurmadan gitmeyeceğim.”516  

Öte yandan sekiz bölümden oluşan eserdeki her alt başlık okuyucuya ilerleyen 

sayfada karşılaşacağı olaylar hakkında fikir verir. Bu da okumayı kolaylaştıran bir 

faktördür: 

Birinci Bölüm: Pierres ve Celestina’nın kızı hoş bir akşam 

Toledo’ya gelir. İzleyici olarak katıldığı şölende pek kötücül 

olmayan genç bir hizmetkârla yaptığı sohbet eder ve bu da kendi 

kötü planlarını hayata geçirmesine olanak sağlar 

İkinci Bölüm: Pierres ile Celestina’nın kızı kurnazca bir dalavere 

planlar ve tehlikeye sırtını dönerek Toledo’dan kaçar 

                                                           
516 ibid., s. 55 



 

 

217 

Üçüncü Bölüm: Celestina’nın kızı ve işbirlikçileri yollarına devam 

ederler ve Elena yolda Montúfar’a, doğumuna dek uzanan geçmiş 

hayatını anlatır.517 

 

Bunun yanı sıra Barbadillo’nun kelime seçimi ve cümleleri de oldukça yalın ve 

anlaşılır olmasıyla Pikara Justina’nın anlatım tarzından uzaklaşır ve pikaresk 

geleneğe yaklaşır. Barbadillo’nun kullandığı bazı motifler de halk kültüründe daha 

önceden kullanılan anlatılardan etkilenmiştir. J.W. Childers, pikaresk eserlerde 

kullanılan motifleri incelediğinde bunların halk anlatılarıyla benzerlikler taşıdığını 

görür. Elena’nın “bana tecavüz edildi” diye iftira atması ve kanıt olarak çaldığı 

hançeri göstermesi, boğa güreşinde ölen sarhoş tiplemesi, kadınların bir ağaca 

bağlanıp kırbaçlanması, zenginleşmek için dilenen kadın tiplemesi gibi öğeler 

Celestina’nın Kızı adlı eserden önce başka İspanyol halk anlatılarında da 

kullanılmıştır.518 Öte yandan her ikisi de Barbadillo’nun kaleminden çıksa da, 

kitapta, Barbadillo’nun üçüncü tekil kişinin kaleminden anlattığı kısımlar ile 

Elena’nın öz yaşam öyküsünü anlattığı bölümler arasında büyük dilsel farklılıklar 

göze çarpmaz. Celestina’nın Kızı genel olarak sade anlatımıyla öne çıkar. 

Barbadillo’nun geleneksel olan ile macerayı birbirine harmanlaması ise okuyucular 

tarafından beğenilir ve tanıdık olan ile yenilikçi öğelerin bir arada kullanılması esere 

büyük popülerlik getirir.  

                                                           
517 ibid., s.4 

518 Salas Barbadillo, La Hija de Celestina, (Ed. José Fraderas Lebrero), Madrid, Edición de Estudios 
Madrileños, 1983, s.XXVVII-XXVVIII  



 

 

218 

4.2.3. Önsöz ve Yazılış Amacı 

Bu eseri diğer pikaresk eserlerden ayıran bir diğer farklılık da eserin girişinde 

Salas Barbadillo tarafından yazılan bir önsözün bulunmamasıdır. Eserde Kraliyet 

onayı ve ardından gelen bir önsöz vardır fakat bu önsöz Barbadillo tarafından 

değil Teğmen Francisco de Segura tarafından kaleme alınmıştır. Barbadillo ile 

“sağlam bir dostluk”519 sürdürdüğünü belirten de Segura, “Barbadillo’nun ince 

zekâsının ürünü olan bazı eserlerini Zaragoza’dan geçerken kendisine teslim 

ettiğini, onun da bu eserleri bastırma kararı aldığını” söyler. Gerekçesini ise 

şöyle açıklar: “Bu eseri birçok kez okudum ve bundan o kadar memnun kaldım ki, 

bu eserin herkese ulaşmaması benim üzecekti, bu nedenle onu basma kararı 

aldım.”520 Ardından Yüzbaşı Andrés Rey de Artieda’nın eseri öven şiirinde 

(Elogio) eserin neden basıldığı şöyle açıklanır:  

İnsanoğlunun zayıflığı göz önüne alındığında 

Yalnızca sunduğu öğretilerle değil 

Bize yol gösteren hikâyesiyle de  

Bu eser faydalı bir ahlaki ders verir  

(...) 

Eğlendiren ve duyguları harekete geçiren bu hikâyede 

Hem bırakmamız hem de uygulamamız gereken 

Her türden davranış anlatılır.521 

 

Böylece hikâyenin eğlendirirken tatlı öğütler (utile dulce) verme odaklı olduğu en 

başta vurgulanır.  Barbadillo önsözü kendisi kaleme almasa da, eserde yazım 

amacını defalarca tekrarlar. Barbadillo kitabın ilk sayfasında Elena’nın ağzından 

                                                           
519 Salas Barbadillo, s.7 

520 ibid., s. 7 

521 ibid., s. 8 



 

 

219 

tek bir gerçeğin çıkmadığını söyledikten sonra bu tür yalancı ve dolandırıcı 

kişilerin başına gelecek tehlikeler hakkında okuyucuları uyarır:  

Bu zorlu dünyada herkes hayatta kalmak için uğraşır. Ancak 

bazıları bunu insanları kandırarak yapar; onlar acınası olanlardır 

zira hem en tehlikeli ve zararlı yolda yürürler hem de çok az gelir 

elde ederler.  O zavallı (dolandırıcı), içinde yirmi real bulunan bir 

çantayı çalar ve karşılığında iki yüz kırbaç cezası alır!522 

 

Bu cümlede “en tehlikeli yol” ve “kırbaç cezası” diyerek Barbadillo Elena’nın başına 

gelecekleri önceden okuyuculara hissettirir. Barbadillo’nun, hayatını dolandırıcılıkla 

kazananlara yönelik eleştirileri burada son bulmaz. “Böyle kötü yoldan hayatını 

kazanan insanlar hiçbir zaman kalıcı bir yuvaya sahip olamazlar, her zaman 

adaletten korkarak bir yerden diğerine seyahat etmek zorundadırlar.”523 Ancak 

cezaları bununla da bitmez: 

Korku bir türlü uyumalarına izin vermez çünkü korku çok sert bir 

yataktır, onun üzerinde kimse dinlenemez, en tembeli bile huzursuz 

olur ve yıpranır; gece boyu geçen her dakikayı sayar ve gece ne 

kadar kısa olursa olsun ona bir sonsuzlukmuş gibi gelir.524 

 

Dahası bu mesleği yapanlar diğerleri gibi emekli olma şansına da erişemezler “çünkü 

genç yaşta, henüz daha birer erişkin olamadan ölürler.”525 Barbadillo’nun eleştiri 

okları öncelikle dolandırıcılara, ardından güzel fakat yalancı kadınların tuzağına 

düşecek kadar zayıf ahlaklı soylu erkeklere yönelir. 

                                                           
522 ibid., s.13-14 

523 ibid., s.26 

524 ibid., s. 27 

525 ibid., s.26 



 

 

220 

Elena, Montúfar ve Don Sancho arasında en ağır cezayı hak eden kuşkusuz, “güzel 

karısının kollarında uyuyabilecekken adi bir fahişenin, herkesin harcı olan bir 

kadının (...) kollarında olmayı arzulayan”526 Don Sancho’dur. Barbadillo’ya göre bu 

tür zengin erkekler her şeye sahip oldukları için paralarını kötülüğe harcamaya ve 

iştahlarını bu türden ucuz varlıklarla doyurmaya daha meyillidirler.527 Don Sancho 

yeni evlendiği eşini evde yalnız bırakıp Elena’nın peşinden gittiğinde Barbadillo 

erkekleri, yalnız bırakılan kadınların başına gelebilecekler konusunda uyarır:  

Şimdi bir azize gibi olsa bile karınıza ne diye bunca güven 

duyuyorsunuz? (...) Bizim doğamızın zayıflıklarını hiç 

tanımıyorsunuz! (...) dürüst bir kadın ne kadar iyi olursa olsun, onu 

zor koşullar altında bırakırsanız sonunda yorulur, bu sefer olmazsa 

diğerinde, diğer sefer olmazsa ötekinde.528 

 

Barbadillo bununla da yetinmez, doğrudan okuyucularına seslenir: “Size gerçekleri 

söyledim ve birçoğunuz benim dediklerimi duydunuz, bu öğütleri doğru bulanlar 

onlardan aile yaşantısı için faydalansın çünkü bu öğütleri herhangi bir karşılık 

beklemeden veriyorum.”529 

Barbadillo eser boyu verdiği ahlaki dersleri yalnızca pikaraları eleştirmek için 

kullanmaz, aksine zengin olup da “düşük” kadınların peşinden koşan erkekleri de en 

az o kadınlar kadar sert sözlerle eleştirir. Hikâyenin sonu Barbadillo’nun ahlaki 

mesajını en açık gösteren kısımdır. Elena, Montúfar ve Méndez ölür, Elena ölmeden 

önce pişman olarak çaldığı parayı Don Rodrigo’ya geri verir. Elena’nın güzelliğine 

                                                           
526 ibid., s.34 

527 ibid., s.34 

528 ibid., s.36 

529 ibid., s.36 



 

 

221 

kanıp evdeki karısını bırakan Don Sancho ise gelecekte dürüst bir eş olarak 

yaşamaya karar verir: 

Yaşlı Don Rodrigo artık ölmüş ve Don Sancho’ya tüm mirasını 

bırakmıştı. Elena’nın ona oynadığı oyunlardan ve sonunda onun 

başına gelen talihsiz sondan ders alan Don Sancho ise bundan 

böyle dürüst bir evli adam olarak yaşama sözü verdi.530 

 

Barbadillo, Pikara Justina’da görülenin aksine, toplumun ikiyüzlülüğüyle dalga 

geçme amacı gütmez. Toplumsal düzenin bozulmasından endişelenen Barbadillo 

hem erkeklere hem de kadınlara ders niteliğinde bir eser yazmıştır. Erkekler, 

güzelliğe kanıp kendilerine denk olmayan sokak kadınlarıyla birlikte oldukları 

takdirde kazançtan çok kayıpla karşılaşırlar. Hikâyede önemli rolü olmayan Don 

Sancho’nun eşi ise ahlaklı kadına örnektir. Anlatı boyunca bir kez olsun sesini 

duymayız. Don Sancho’ya “gitme” demez, hiçbir kararına itiraz etmez yalnızca evde 

oturup kocasını bekler. Bu sessizliğinin ve sabrının ödülü, sonunda eşinin pişman 

olup yuvaya dönmesidir. Elena gibi sorunlu aile kökenine sahip, ailesinden kötü bir 

ahlaki eğitim almış ve ait olduğu toplumsal sınıfa uygun yaşamayarak durmadan 

daha fazlasını isteyen kadınlar ise en ağır cezalara uğramaya mahkûmdur. Oysa 

Barbadillo’ya göre düşük sosyal sınıftan gelen biri de Tanrının emirlerine uyarak, 

kendi sınırları içerisinde mutlu bir yaşam sürebilir: 

Anne-baban soylu olmasalar da Tanrı’yı ve çevrelerini rahatsız 

etmeden yaşıyorlarsa, asıl soyluluk onların kalbindedir, sen nasıl 

onların sana verdiği bu onurlu yaşamı çiğneyip basit günahlar 

içerisinde kaybolur ve yirmi yıllık yaşantını kırbaç darbeleriyle 

kaybetmeye nasıl razı olabilirsin?531 

                                                           
530 ibid., s.70 

531 ibid., s.26 



 

 

222 

 

Enriqueta Zafra’ya göre, Barbadillo’nun mesajı topluma değil, bu türden kadınlarla 

gönül eğlendirmeyi normal sayan soylu erkeklere yöneliktir: “Barbadillo’nun ahlaki 

mesajı erkeklerin alışkanlıklarını değiştirmeleri yönündedir. Çünkü bu erkekler kötü 

kadınlar tarafından aldatılmaktadır.”532 

4.2.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası 

Üçüncü şahsın ağzından anlatılan hikâye Elena’nın tasviriyle başlar:  

Güzel yüzlü, genç, çok muhteşem bir kadındı (...) O siyah, çekik, 

cesur ve suçlu gözleri... En az beş altı kişinin canına mal olmuştu. 

(...) Önce sakince bakar, karşısındakine içtenlik vaat ederdi ancak 

karşısındaki aşığın çaresizliğini gördüğünde (...) o siyah gözleriyle 

onun hayatına son verirdi. 533 

 

Elena güzelliğinin yanı sıra dış görünüşüne de önem veren biridir: Oldukça başarılı 

bir giyim tarzı vardı: en ucuz fakat aynı zamanda en göz alıcı olan elbiseyi giyerdi 

(...) ona bakan gözler onun güzelliğine mahkûm ve yeniktiler.534 Ancak Elena güzel 

olduğu kadar tehlikelidir de: Ağzından hiçbir doğru çıkmadan on sene geçerdi. (...) 

Büyük bir dikkat ve titizlikle yalan söylerdi.535 Böylece yazar Elena’nın en önemli iki 

özelliğini daha ilk sayfalardan okuyucuya duyurur: güzelliği ve insanları 

kandırmaktaki becerisi. 

                                                           
532 Enriqueta Zafra, Prostituidos por el texto: Discurso prostibulario en la picaresca femenina, West 
Lafayette, Purdue University Press, 2009,  s.144 

533 Salas Barbadillo, s. 9-10 

534 ibid., s.10 

535 ibid., s.9 



 

 

223 

Elena güzelliğini kullanarak yoldan çıkmaya hazır ve güzelliğe kanmaya meyilli 

erkekleri ağına düşüren bir şeytan kadın figürü olarak çizilir. “Evlenecek olan Don 

Sancho (...) mumların ışığında Elena’nın yüzünü gördüğünde kalbi öyle güçlü bir 

duygu tarafından ele geçirildi ki, eğer mümkün olsa, bu güzel yabancıyı takip eder ve 

düğünü büyük bir zevkle iptal ederdi.”536 

Ancak Elena’nın nasıl biri olduğu tüm eser boyunca yalnızca üçüncü şahsın ağzından 

anlatılmaz. Kitabın üçüncü bölümünde Elena bir yol eğlencesi olarak kendi 

geçmişini ve ailesini anlatır. Bu da pikareskin en önemli özelliklerinden birini, yani 

kahramanın ağzından anlatılan hayat hikâyesinin eserde bulunmasını sağlar. Elena 

sarhoş bir Galisyalı ile Hıristiyan inancını asla benimseyememiş bir Müslüman 

dönmenin kızıdır. Annesi Zara güzelliğiyle nam saldığından birçok soylu onunla 

evlenmek ister ancak Zara “büyüklerinden miras kalan Hıristiyanlara duyduğu öfke 

yüzünden bu teklifleri kabul etmez”537 Onun yerine “aralarında çok büyük fark 

olmadığını düşündüğünden Galisyalı538 talibiyle”539 evlenmeyi tercih eder. Bu 

evlilikten Elena doğar. Elena’nın annesi büyücülük, çöpçatanlık ve fahişelik 

yaparken babası da sarhoş gezmektedir. Sonunda babası bir boğanın boynuz 

darbeleriyle ölür. Elena o sahneyi anlatırken: “Yere kandan çok şarap akmıştı” 

diyerek babasının ne kadar sarhoş olduğunu vurgular ve annesiyle birlikte “ağlamak 

                                                           
536 ibid., s.19 

537 ibid., s.28 

538 M.A. Teijeiro Fuentes’e göre Galisyalılar Altın Çağ Edebiyatı’nda sarhoş, düşük sosyo-ekonomik 
sınıftan gelen, genelde hizmetçi, bulaşıkçı ya da meyhaneci olarak çalışan, cahil tipler olarak 
resmedilirler. [“Galicia y los gallegos en la literatura española del Siglo de Oro”, Scriptura, S:11, 1996, 
s.222-223.] 

539 Salas Barbadillo, s.28 



 

 

224 

için çaba sarf ettiklerini ama pek de başarılı olamadıklarını” söyler.540 Babasının 

ölümüne bile üzülmeyen Elena daha küçük yaştan en yakınlarına bile sevgi 

duymayan bir karakter olacağını belli etmiştir. Ardından 12-13 yaşında güzelliğini 

kullanarak erkekleri büyülemeyi başarır. Erkekler onun bekâretini bozmak için ona 

sayısız hediyeler sunarlar. Elena’nın annesi ise bu durumdan faydalanarak tam üç 

kez bakire diye kızını pazarlar. Annesi, ilerleyen günlerde adaletin elinden kaçmaya 

çalışırken yolda hırsızlar tarafından öldürülür ve Elena yalnız başına kalır. Elena’nın 

birinci ağızdan anlattığı hayat hikâyesi burada son bulur ancak yazar Elena’nın nasıl 

kötü kökenlere sahip olduğunu bu bölümde göstermiştir. Ayrıca annenin yaşam 

hikâyesi “su testisi su yolunda kırılır” mesajını verir. Sarhoş bir baba ve Müslüman 

dönmesi-fahişe bir anneden doğan Elena, kötü aile geçmişi nedeniyle kendisi de aynı 

kadere sahip olacaktır. Pikareskin en önemli özelliklerinden biri olan determinizm 

ilkesi burada da kendisini göstermiştir. Eserin sonraki bölümlerinde hikâyeyi yine 

üçüncü tekil kişinin anlatımıyla okumaya devam ederiz. Yazar Barbadillo, her 

fırsatta Elena’nın ne kadar güzel ve bir o kadar da tehlikeli olduğunun altını çizer: 

“Böyle güzel bir simanın paradan ziyade kalp çalması normaldir.”541 Barbadillo 

güzelliğin erkeklerin gözlerini kör ettiğini ve kadınların oyunlarına kanmalarına 

neden olduğunu savunur: “Don Sancho (...) böyle güzel bir kadının hırsız olması 

mümkün değil diye düşündü.”542 Bu güzellik etrafındaki tüm erkekleri etkisi altına 

alır: “Elena’nın gözlerini görmediği zaman hissettiği yalnızlık nedeniyle Montúfar’ın 

kalbi ağrıyordu (...) asıl zenginliğin Elena’nın yüzünün güzelliği olduğunu 

                                                           
540 ibid., s.29 

541 ibid., s.39 

542 ibid., s.38 



 

 

225 

anlamıştı.”543 Elena da her zaman bu avantajını kullanarak hayatta kalmayı başarır: 

“Elena, yaptığı tüm kötülükleri örtmesi için Tanrı’nın kendisine böyle güzel bir surat 

vermiş olmasına şükretti.”544 Ancak Elena’nın güzelliği de tıpkı dünyadaki her şey 

gibi geçicidir. Elena’nın yanında çalışan Méndez de bu konuda onu uyarır.  

Bir kadın otuz yaşına gelince, geçen her yıl onda bir kırışıklık 

bırakır. Zaman, genç kızları yaşlı, yaşlıları ise daha da yaşlı 

yapmaktan başka bir eğlence bilmez. (...) Eğer geçmiş yaşantını 

unutacak, geçmişteki ayıpları silecek bir adamla evlenmek üzere bu 

işi bırakırsan hiç de fena olmaz. (...) Ancak kötü karakterli ve 

düşük ahlaklı bir erkekle; kadınları oyuna getirip onları tehdit eden 

ve onların ahlaksızlıklarından para kazanmayı büyük bir zevkle ve 

memnuniyetle kabul eden bir pikaroyla hayatınızı geçireceksen bu 

bahanesi olmayan bir aptallık, tam bir deliliktir.545 

 

Elena, Méndez’in öğütlerini dinleyerek Montúfar’dan ayrılmaya karar verir. Bu 

noktada okurlar, Elena’nın dürüst ve namuslu bir hayata geçme şansını elde 

edeceğini düşünürler. Ancak Elena, “kötü yaradılışı” nedeniyle kendi fırsatını kendisi 

yok eder. Hastalanan Montúfar’ı ölüm döşeğinde bırakıp kaçarak büyük bir 

vefasızlık örneği sergiler, Montúfar ise iyileştikten sonra onu bir ağaca bağlayıp 

kırbaçlayarak cezalandırır. Ancak Elena’nın kötülükleri ve dostlarına sadakatsizliği 

bununla da sınırlı kalmaz. En yakın arkadaşı ve akıl hocası Méndez’i adaletin 

kollarına bırakıp kaçar. Méndez yediği kırbaçlara dayanamayarak ölür. Daha 

sonradan evlendiği Montúfar’ı ise soğukkanlılıkla zehirleme girişiminde bulunur, 

çünkü geçmişte yaşananlardan ötürü halen ona kin duymaktadır. Üstelik Elena’nın 

genç bir aşığı vardır. Sonunda Elena’nın genç aşığı Perico, Montúfar’ı öldürür, ancak 

                                                           
543 ibid., s.55 

544 ibid., s.39 

545 ibid., s.43 



 

 

226 

Elena ve aşığı ölüm cezasına çarptırılır. Barbadillo, annenin hayat hikâyesiyle 

verdiği mesajın bir benzerini kızı Elena için de, ancak bu defa altı daha kalın çizili 

bir biçimde verir. Elena, toplumun kurallarına uygun bir şekilde yaşamayan, marjinal 

bir kadındır ve bunun sonucunda da en ağır cezaya çarptırılır. Yazar Salas 

Barbadillo, Elena’nın ölümünün ardından hazırlanan mezar taşının dizeleriyle okura 

şöyle veda eder: 

 

(H)Elena olsa da adım,  

Benim için yakılmadı Truva 

Konuşurken karıştırırdım kafaları 

Çünkü anlaşılmaz sözler söyledim birçokları için 

Ey ziyaretçi yalan söyledim her zaman 

Her zaman gerçekle oynadım 

Reddettim gerçeğe köle olmayı: 

Benim kökenlerimle ilintilidir faziletlerin tümü 

Ve tam bir Galisyalıyım ben, fazilet söz konusu olduğunda  

Galisyalı bir baba ve Afrikalı bir anneden doğma  

(Bilinçli insanlar olmasalar da) 

Maharetliydiler beni dünyaya getirmede  

beni suya attılar ölümümden sonra 

Boynuzladığım o adam yüzünden, babamın en büyük düşmanı olan  

Ve öç almak için masumiyetimden.546 

 

Barbadillo’nun Elena’sı belki de pikaresk romanın kadın kahramanları arasında en 

şeytani olandır. Elena’nın nükte anlayışı Justina ile karşılaştırıldığında zayıftır. Ne 

okuyucuyla konuşur, ne soylularla alay eder ne de kendi “temiz olmayan” 

kökenleriyle alay eder. Elena, konuştuğu zamanlarda ya erkekleri kandırmak için 

                                                           
546 ibid., s.71 



 

 

227 

hareket etmektedir ya da büyük bir ciddiyetle ailesinden gördüğü kötü eğitimi 

anlatıyordur. Öte yandan Elena’nın geçmişini anlatırken Celestina’dan ve Justina’dan 

aldığı mirası sürdüren, gizli Müslüman, fahişe, çöpçatan ve büyücü bir anneden 

bahsetmesi boşuna değildir. Kötü bir aileye doğan Elena’nın kendisi de kötü bir 

insan olacaktır. O, zaten kitabın kapağında da belirtildiği üzere “Celestina’nın 

Kızı’dır”. Ayrıca Elena, kirli kökenler, açgözlülük, yalancılık ve erkekleri kandırma 

konusunda da Justina’nın izinden gitmektedir. Ancak Justina ile Elena’nın benzeştiği 

başka bir nokta daha vardır. Elena da tıpkı Justina gibi bir esmer güzelidir. P.W. 

Bomli, pikaraların fiziksel tasvirinin, Rönesansta kullanılan tipik beyaz tenli sarışın 

kadın kahramanlara benzemediğine dikkat çeker.547 Benzer şekilde F.Sánchez Díez 

de pikaraların esmer kadınlar olarak resmedilmesini halk anlatılarında genelde 

esmerlerin kötü, sarışınların iyi roller üstlenmesiyle açıklar. 548  

Elena’nın bir diğer özelliği ise onu pazarlayan Montúfar ile arasındaki sevgi-nefret 

ilişkisidir. Justina’nın aksine Elena bir soyluyla evlenmek gibi bir amaç gütmez.  

Elena, serseri ve beş parasız olan Montúfar’a ilk görüşte âşık olmuştur: “Benim 

arzumu hak eden ilk erkektin.”549 Bu açıdan bakıldığında Elena’nın karakterinin 

oluşumunda (daha sonradan öfkeye evirilecek olan) aşk duygusunun ön planda 

olduğunu görürüz. Ancak buradaki aşk duygusu da şovalyelik romanlarında 

gördüğümüz türden yüce bir aşk değildir. Elena bir yandan Montúfar ile aşk yaşarken 

diğer yandan başka erkekleri baştan çıkarır. Hatta evlendikleri dönemde Elena’nın 

                                                           
547 La Femme dans l’Espagne du Siecle d’or, La Haye, Martinus Mijhoff, 1950, s. 145  

548 F.Sánchez Díez, 1972, s.131 

549 Salas Barbadillo, s.32 



 

 

228 

“ziyaretçileri” geldiğinde Montúfar yürüyüşe çıkar ve “misafir” evden gidinceye 

kadar da geri dönmez.  

Elena güzelliğiyle erkekleri baştan çıkaran, bazı talihsizleri aşkından deli divane 

eden bir pikaradır. Çıkarları uğruna en yakınlarına bile ihanet edebilecek, bu zeki, 

güzel ve tehlikeli pikaranın sonu ise ölüm cezasına çarptırılmak olur.  Barbadillo’nun 

pikarası hem ahlaki hem sosyal açıdan toplum düzenini bozan tehlikeli bir fahişe, 

eğlenceden yoksun bir karakter olarak resmedilir.  



 

 

229 

 

4.3. Yazarı Castillo de Solórzano olan Düzenbaz Kız Manzanaresli Teresa (La 

Niña de los Embustes: Teresa de Manzanares) ya da Saraylı Pikara 

Castillo de Solórzano tarafından kaleme alınan Manzanaresli Teresa: Dalgacı Genç 

Kız’ın ilk baskısı 1632 yılında çıkmış olsa da, Teresa aslında edebiyat dünyasına bu 

tarihten çok daha önce, 1615 yılında, Salas Barbadillo’nun kısa hikâyelerini topladığı 

Hataların Düzeltilmesi (Corrección de los Vicios) adlı eseriyle girer.550 Bu eserde 

yer alan Kart Zamparanın Aldığı Ders (El Escarmiento del Viejo Verde) ve 

Düzenbaz Kız (La Niña de los Embustes) adlı hikâyeleri Teresa’nın çocukluk ve genç 

kızlık dönemlerini anlatır.   

Kart Zamparanın Aldığı Ders’te, Teresa, Emerenciana isimli yaşlı bir kadın 

tarafından erkeklere pazarlanan 14 yaşında bir genç kız olarak karşımıza çıkar. 

Eserin başlangıcında Emerenciana, Teresa’nın annesi olduğunu söyleyerek genç kızı 

yaşlı bir adama pazarlar. Yaşlı adam tam Teresa ile aynı odada yalnız kalmışken 

evden çıkan Emerenciana tüm gücüyle bağırarak yardım ister ve kızının yaşlı adam 

tarafından zorla alıkonulduğunu söyler. Emereciana’nın çığlıklarını duyan Teresa’da 

ona uyar ve pencereden sarkarak can havliyle yardım ister. Tüm bu yaşananlar 

karşısında korkan yaşlı adam, Teresa ile birlikte olmak için ödediği miktarın yanı 

sıra, Emerenciana’ya da yüklü bir meblağ ödemeyi kabul eder. Böylece hem ikili 

kısa sürede çok para kazanır hem de Teresa çevrede, yaşlı erkeğin kötü emellerine 

alet olmaktansa pencereden atlayarak ölmeyi tercih eden namuslu bir kız olarak nam 

salar.  

                                                           
550 Alonso Jerónimo de Salas Barbadillo, Corrección de los vicios, (Ed. Emilio Cotarelo), Madrid, 
Tipografía de la Revista Archivos, 1907 



 

 

230 

Dalgacı Genç Kız adlı ikinci öyküde Teresa yine erkeklerle dalga geçen ve onlara 

oyunlar oynayan bir genç kızdır. Bu öyküde Emerenciana ölmüş ve Teresa yalnız 

başına kalmıştır. O sırada 16 yaşında olan genç ve güzel Teresa’nın ilk kurbanı soylu 

Don Fadrique olur. Teresa onu korkutmak için hizmetçilerinden birine ölü görüntüsü 

veren bir makyaj yapar ve onu tabuta yerleştirir. Kapının girişinde duran tabutun tam 

da Don Fadrique içeri girecekken hareket etmesi soylu adamı korkutur ve “Bu, 

Tanrı’nın bana gönderdiği bir uyarı olmalı” diyerek hemen Teresa’nın evinden, hatta 

Salamanca’dan kaçar. Yaşadıklarının etkisini üzerinden atamayan Don Fadrique 

şehirden uzakta, doğanın ortasında Hıristiyan ilkelerine uygun bir yaşam sürmeye 

başlar. Teresa’nın ikinci kurbanı ise yakışıklılığıyla övünen, Narciso isimli kendini 

beğenmiş bir soyludur. Teresa ile bir gece geçirmek için anlaşır ve genç kızın 

hazırladığı oyundan habersiz Teresa’nın onu evine çağırdığını tüm arkadaşlarına 

böbürlenerek anlatır. Genç kızın evine gittiğinde karanlık evde Teresa’nın odasına 

giden yolu bulur ve sessizce yatağa süzülür. Oysaki yataktaki Teresa değil, onun 

siyahi hizmetçisidir. Teresa ise evde garip sesler duyduğunu ve korktuğunu 

söyleyerek soylu Don García’dan yardım ister. Don García genç kıza yardım etmek 

için eve gelir ve odaları kontrol eder. Yatakta birlikte olduğu kişinin Teresa değil de 

onun siyahi kölesi olduğunu anlamayan Narciso, Don García tarafından evde 

görüldükten sonra bu macera tüm şehrin diline düşer. Uğradığı alay karşısında 

üniversiteyi ve kenti terk etmek zorunda kalan Narciso çareyi Latin Amerika’ya 

gitmekte bulur. Teresa düşük sosyo-ekonomik sınıftan gelmesine karşın sonunda 

soylu bir tüccarın oğluyla evlenmeyi ‘başarır’. Ancak kocası düğünden yalnızca bir 

ay sonra hayatını kaybeder. Bu da yetmezmiş gibi hizmetçisi Teresa’nın tüm 

elbiselerini ve mücevherlerini çalarak, Teresa’nın oynadığı tüm oyunları açıklar. 



 

 

231 

Oynadığı oyunların açığa çıkmasının ardından Teresa, Dalgacı Genç Kız olarak 

anılır.   

Barbadillo’nun yarattığı Teresa karakteri, henüz bir pikara olmaktan uzak, daha çok 

Celestina’nın maceralarından çıkmış gibidir. Özellikle ilk hikâyede Teresa bağımsız 

bir genç olarak değil, onu pazarlayan Emereciana’nın kontrolünde, onun istediklerini 

yapan uçarı bir kız olarak resmedilir. İkinci hikâyede ise Emerenciana ’nın ölmesiyle 

Teresa bağımsızlık kazanır ve kendi hesabına çalışır. Ancak Teresa bu hikâyelerde 

henüz küçük bir kızın neşesini ve boş vermişliğini taşımaktadır. Erkeklere oynadığı 

oyunlar para kazanmak ya da daha yüksek bir sosyal statü edinmek için değil 

yalnızca onlarla dalga geçmek ve eğlenmek içindir. Öte yandan, Barbadillo bu 

hikâyelerde herhangi bir ahlaki ders vermekten kaçınır ve Teresa’nın eğlenceli 

maceralarını anlatmakla yetinir. Bu yönüyle Barbadillo’nun kaleminden çıkan genç 

Teresa, adaletin ellerinde ölüme gönderilen Elena’dan oldukça farklı bir hayat 

hikâyesine sahiptir. Fernando Rodríguez Mansilla Dalgacı Genç Kız adlı eseri 

incelediği makalesinde Barbadillo’nun kendi yarattığı komik, zeki, baştan çıkarıcı ve 

oyunbaz kadına âşık olduğunu ve bu yüzden de ahlaki ders vermekten uzak ve açık 

uçlu bir son yazdığını iddia eder.551 Solórzano’nun da Teresa karakterini alıp yeniden 

yorumlaması ve bunu yaparken Teresa’nın en temel özelliklerini muhafaza etmesi, 

bu karakterin hem yazarlar hem de okurlar tarafından oldukça ilgi gördüğünü ve 

beğenildiğini ortaya koymaktadır. 

                                                           
551 “La Niña de los Embustes: Entre Salas Barbadillo y Castillo Solórzano”, Dicienda: Cuadernos de la 
Filología Hispánica, 2009, C:27, s.122 



 

 

232 

4.3.1. Olay Örgüsü 

Bu çalışmamızda inceleyeceğimiz Teresa karakteri Solórzano’nun kaleminden çıkan 

bir genç kızdır ve daha pikaresk bir çizgidedir. Solórzano’nun Teresa’sı “Dalgacı 

Genç Kız” lakabını korur ancak Tormes nehri kıyısında doğan Tormesli Lazarillo’ya 

atıfla Manzanaresli Teresa adıyla anılır.552 Bu şekilde Solórzano, pikaresk geleneğin 

takipçisi olduğunu kitabın en başında belirtmiş olur. Teresa, ilk versiyonda olduğu 

gibi Galisyalı bir anne ve Fransız bir babadan doğma, düşük sosyal sınıfa ait bir genç 

kızdır. Ancak bu defa hikâye Madrid’e taşınmış ve maceralar için arka plan olarak 

sokaklar ve izbe hanlar değil gösterişli saray ortamı tercih edilmiştir. Solórzano’nun 

Teresa’sı diğer tüm pikaralar gibi öncelikle ailevi kökenlerini uzun uzadıya anlatır. 

Bu bölüm öylesine uzundur ki, hikâye içinde başka bir hikâye oluşturur. Hayatında 

odun toplamak dışında köyünden hiç uzaklaşmamış olan Galisyalı Catuxa de 

Morrazor bir gün âşık olur ve evden kaçar. Ancak genç erkek hevesini aldıktan sonra 

kadını ortada bırakır ve Catuxa da hizmetçilik yapmak için Madrid’e gider. Orada bir 

Fransız’a âşık olup evlenir. Bu evlilikten ise Teresa dünyaya gelir. Teresa doğduktan 

hemen sonra babasının ölmesi nedeniyle anne ve küçük kız, dul iki kız kardeşin 

yanına yerleşirler. Burada hizmetçilik yaparak hayatını kazanan annesinin ölmesiyle 

Teresa bu görevi devralır. Ancak kısa süre içerisinde başka bir meslek edinerek 

hizmetçilik görevini bırakır. Teresa’nın yeni mesleği saçı dökülen kadın ve erkeklere 

peruk yapmaktır. Bu şekilde çok fazla para kazanmaya başlayan Teresa dul kız 

kardeşlerin evinden ayrılır ve kendine yeni bir yaşam kurar. Bu sırada aşk da 

yaşamından eksik değildir. Genç, yakışıklı bir öğrenci olan Sarabia ile tutku dolu bir 

                                                           
552 Fernando Rodríguez Mansilla, Picaresca Femenina de Alonso de Castillo Solórzano: Teresa de 
Manzanares y la Garduña de Sevilla, Madrid, Iberoamericana, 2012 (E-kitap versiyonu) (Bundan 
sonra bu kitaptan yapılan tüm alıntılarda bu kaynaktan yaralanılcaktır.) 



 

 

233 

aşk yaşamaya başlar ancak Sarabia’nın beş parasız olması Teresa’yı onunla 

evlenmekten alıkoyar. Zengin bir yaşam isteyen Teresa bu nedenle yaşlı ve kıskanç 

bir dulla evlenir. Pencereye çıkmasına bile izin vermeyen kocasına öfkelenen Teresa 

sonunda eski aşkı Sarabia ile bir gece geçirir. Ancak Sarabia ile baş başa kalmak 

isteyen Teresa bunun için kocasına bir oyun oynamıştır ve oynadığı oyun nedeniyle 

Teresa’nın kocası hastalanarak ölür. Geride Teresa’ya yüklü bir miras bırakır. Halen 

genç ve güzel olan Teresa kocasının ölümünden sonra sarayda soylu bir ailenin 

evinde işe girer. Ev sahibesi, genel düzenden sorumlu olan Teresa’yı kızı gibi 

sevmektedir ancak diğer hizmetçilerin kıskançlığı nedeniyle Teresa bu işten ayrılmak 

zorunda kalır. Saraydan ayrılıp Córdoba’ya gitmek için yola çıkan Teresa’ya yolda 

haydutlar saldırır ve genç kadının neyi var neyi yoksa elinden alırlar. Ardından 

sığındığı evde soylu bir adamın üzücü hayat hikâyesini dinler. Söz konusu soylunun 

sevdiği kadın başkasıyla evlenmiş, bu da yetmezmiş gibi bir gün kıyıya saldıran 

korsanlar âşık olduğu kadını öldürüp kızını da kaçırmışlardır. Hikâyeyi dikkatle 

dinleyen Teresa, Málaga’ya giderek aşk acısı yaşayan soylunun anlattıklarının doğru 

olup olmadığını öğrenmeye çalışır. Gerçekten de soylu adam, halen kızının geri 

döneceği zamanı beklemektedir. Teresa, korsanların kaçırdığı genç kız Feliciana 

yerine geçer ve ‘yeni’ babasına sonunda eve dönmeyi başardığını söyler. Ancak 

talihsizlik Teresa’nın peşini bırakmaz ve ailenin korsanlar tarafından kaçırılan kızı 

çok geçmeden baba evine döner. Gerçeğin ortaya çıkmasının ardından Teresa’ya bir 

kez daha yol gözükür. Málaga’dan Granada’ya giden Teresa burada eski aşkı Sarabia 

ile karşılaşır. Gezici bir tiyatro kuran Sarabia ile Teresa evlenir ancak başta her şey 

güzel giderken çiftin giderek arası bozulur; ikili durmadan kavga etmeye başlar. 

Teresa kocasını aldatır ancak Sarabia, Teresa’ya verilen pahalı hediyeleri gördükçe 



 

 

234 

aldatmasına göz yumar. Bir gün Sarabia, Teresa’nın oynadığı bir oyun nedeniyle 

dayak yer ve bunun sonucunda ağır yaralanarak hayatını kaybeder. İkinci kez dul 

kalan Teresa soylu bir kadın rolüne bürünür ve Peru’dan büyük bir zenginlik elde 

ederek dönen Don Álvaro ile evlenir. Çok kıskanç olan Don Álvaro’nun kendisini 

eve kapatmasına dayanamayan Teresa bir kez daha kocasını aldatır. Bu sırada eve 

gelen Don Álvaro evdekileri yaralayınca adaletin kendisini cezalandırmasından 

korkar ve çareyi Sanlúcar’a kaçmakta bulur. Don Álvaro orada ölür. Kocasının 

ölümünden sonra, Teresa’yı gezici tiyatroda çalıştığı dönemden tanıyan biri yolda 

görür ve onun soylu bir hanımefendi olmadığını sıradan bir oyuncu olduğunu tüm 

şehre yayar. Gerçek kimliğinin öğrenilmesinden sonra daha fazla Granada’da 

kalamayan Teresa, Toledo’ya gider ve orada ne zengin ne de soylu olan, dul ve iki 

çocuklu bir adamla evlenir. Teresa’nın sınıf atlama idealleri her seferinde 

başarısızlığa uğrar ve sonunda başladığı noktaya geri döner.  

4.3.2. Dil ve Anlatım Özellikleri 

Pikara Teresa’nın otobiyografik olarak anlatılan hikâyesi bir yandan pikaresk 

özellikler taşırken diğer yandan “saray romanı” (novela cortesana)553 olarak 

adlandırılan tarza yaklaşarak melez bir anlatı özelliği kazanır. Kimilerince saraylı ve 

pikaresk öğelerin birbiriyle iç içe geçmesi pikareskin bozulma emaresidir ancak 

bizce yenilik toplumdaki değişimle koşut olarak değerlendirilmelidir. Zenginler 

arasındaki aşk ilişkilerini ve maceraları anlatan saray romanlarının XVII. yüzyılda 

neden popülerlik kazandığı sorusu, pikareskin nasıl melezleştiğini de açıklamamıza 

                                                           
553 Saray romanı adından da anlaşılacağı üzere sarayda ve çevresine yaşanan olayları, özellikle de aşk 
maceralarını anlatan, genellikle soylu ve zengin kişileri konu edinen, Boccaccio tarzında kaleme alınan 
eserlerdir. (Agustín Gonzáles Amezúa’dan aktaran Magdelena Velasco Kindelán. [La Novela 
Cortesana y picaresca de Castillo Solórzano, 1983, s.9]) 



 

 

235 

yardımcı olacaktır. Ancak bunun için Solórzano’nun hayatına bakmalı ve eserlerini 

hangi değişen koşullar altında yazdığına göz gezdirmeliyiz.  

1548’de doğan Solórzano’nun babası Alba Dükü’nün hizmetkârıydı ve bu nedenle 

Solórzano’nun çocukluğu saray çevresinde geçti. Benavente Kontu’na ve Villar 

Markizi’ne hizmet eden Solórzano’nun kendisi de soyluluk unvanına sahipti. 

Bununla birlikte hayatı her zaman mali sıkıntılar içinde geçti ve hatta ilerleyen 

yıllarda soyluluk ünvanını satmak zorunda kaldı. Bu yıllarda yazarlık yapmaya 

başlayan Solórzano, kalemiyle para kazanan ilk yazarlardan biriydi, diğer bir deyişle 

dönemin ilk profesyonel yazarlarındandı.554 1624’ten öldüğü 1649 yılına kadar 

aralıksız eser veren Solórzano’nun bu yoğun üretiminde iki eğilim göze 

çarpmaktaydı. Lope, Cervantes ve Góngora’nın büyük hayranı olan Solórzano555 bir 

yandan sanat için sanat yapma eğilimi içinde, ağdalı bir dil kullanarak, çoğu nazım 

şeklinde eserler veriyor, diğer yandan ise popüler kültüre hizmet eden, canlı tasvirleri 

ve aksiyon dolu içeriğiyle kolay okunan eğlenceli hikâyeler yazıyordu.556  

Şovalyelik romanlarının öldüğü ve pikaresk hikâyelerin öne çıktığı dönemi gören 

Solórzano, okuyucuların dikkatini çekmek ve yazarlıktan hayatını kazanmak için türe 

bir yenilik getirmeyi tercih eder. Bu nedenle pikareskin eğlenceli tarafını alıp 

toplumsal eleştiriyi dışarıda bırakır. Zira Solórzano, pikaresk romanın ilk örneklerini 

kaleme alanlar gibi toplumsal yozlaşmaya dikkat çekme niyetinde değildir. Aksine 

toplumla ve toplumun kurallarıyla uyum içinde olmayı gözetir. Amacı, toplum ve 

okuyucular tarafından kabul görecek çok satan kitaplar kaleme almaktır. 

                                                           
554 Fernando Rodríguez Mansilla, 2012, poz.201 

555 Velasco Kindelán, 1983, s.17 

556 ibid., s.16 



 

 

236 

Pikaresk romanın ilk örneği olarak kabul edilen Tormesli Lazarillo her ne kadar 

eğlendirici öğeler barındırsa da, asıl olarak topluma yönelik eleştirel bir bakış 

açısının ürünüdür. Yazarı ise söz konusu eleştirel satırları ün ya da para kazanmak 

için yazmamıştır; aksine Engizisyon korkusundan ismini gizli tutmayı tercih eder. 

Tıpkı Tormesli Lazarillo’da olduğu gibi, ondan sonra gelen pikaresk eserlerde de 

insan ruhuna ve insanın açgözlülüğüne derin bir bakış vardır; kahramanının 

psikolojik değişimi yakından takip edilir. Ancak baskı makinesinin yaygınlaşmasıyla 

okurların taleplerini dikkate alarak eser veren profesyonel yazarlar, halkı eğitmek ya 

da sosyal düzeni eleştirmek yerine, boş vakitleri doldurmak amacıyla eğlendirme 

hedefi güden kitapları daha sık kaleme almaya başlarlar. Profesyonelleşmeyle 

birlikte ün kazanma arzusu öne çıkar ve günümüzün “çok satanlarında” olduğu gibi o 

dönemde de belli kalıplar izlenerek birbirine benzeyen sayısız eser verilir. Umberto 

Eco’nun deyimiyle, bu tür eserler okurlardan büyük beğeni görür zira okur, 

kurallarını bildiği ve onu oluşturan parçaları tanıdığı bir yapbozun karşısında zevk 

alır.557 Solórzano da bu tür eserleri kaleme alan ve bu sayede başarıya ulaşan bir 

yazardır. Castillo Solórzano’nun diğer pikaresk yazarlarda gördüğümüze benzer 

herhangi bir eğitici ya da eleştirel hedefi yoktur, yalnızca okuyucu sınıfın 

hoşlanacağı türden eserleri yazmak için farklı kaynaklardan faydalanır. Sosyal 

düzenin kurallarını eleştirmekten uzak duran Solórzano, eserlerinde yeni toplumsal 

düzenin kurallarının nasıl işlediğini ortaya koyar.558    

                                                           
557 Umberto Eco’dan aktaran Magdelena Velasco Kindelán, 1983, s.17 

558 A.J. Cascardi, “The Subject of Control”, Ideologies of history in the Spanish Golden Age, 

Pennsylvania, Pennsylvania University Press, 1997,  s.250 



 

 

237 

Yazar ironiyi, polemik yaratan durumları ve sokaklarda yaşanan vahşeti göz ardı 

eder; o yalnızca yüzeysel ve hoş olayları hoş ve hafif bir tarzda anlatmayı tercih eder. 

Böylece problemleri aktaran bir tür olan pikareski iyi eğitimli okuyucu kitlesini 

eğlendirmek (...) için geleneklerinden uzaklaştırır.559 

M. Chevalier, toplumsal değişim ve eşitlik isteyen Lazarillo’nun veya Guzmán’ın 

döneminin geride kaldığını ve pikareskin yeni düzene ayak sağlamasının tek yolunun 

Solórzano’nun uyguladığı değişiklikler olduğunu söyler. Zira kitap satın alan hedef 

kitlenin büyük bir kısmı orta ve üst sınıftır ve XVII. yüzyıla gelindiğinde söz konusu 

okurlar, şehir hayatıyla yakından bağlantılı konular işleyen komedi ve saray 

romanlarına daha fazla ilgi göstermektedir.560 Romero Diaz, söz konusu hedef 

kitlenin şehirli orta sınıf yeni soylular olduğunu belirtir:  

Bu şehirli soylular, saraylı asilzadelerden farklı bir grup 

oluşturuyorlardı. Ancak aynı zamanda alt sosyo-ekonomik sınıftan 

gelenlerden de farklıydılar. Onlar, kendi yaşam tarzının 

geleneklerini daha yeni yeni oluşturmaya başlayan burjuva 

sınıfıydı.561  

 

A. Close da yeni okur kitlesini orta sınıf olarak adlandırır: “Sermayenin gelişmesiyle, 

XVII. yüzyılda okuyucu kitlesinin tamamını değilse de önemli bir kısmını temsil eden 

‘orta sınıf” ortaya çıktı. Onlar komedi ve saray romanlarının ana 

okuyucusuydular.”562 Hedef kitlenin yaşadığı yerler ve okumaktan hoşlanacağı 

                                                           
559 A. Monte, Itinerario de la novela picaresca española, Barcelona, Lumen, 1971, s.148 

560 M. Chevalier, Lectura y Lectores en la España de los Siglos XVI y XVII, Madrid, Turner, 1976, s.103 

561 N. Romero Diaz, “City and Post Cervantine Novella”, (Eds.) N. Spadaccini & L. Martin Estudillo 

Hispanic Baroques: Reading Cultures in Context, , Nashville, Vanderbilt University Press, 2005, s.167 

562 Cervantes y la Mentalidad Cómica de su Tiempo, Alcalá de Henares, Centro de Estudios 

Cervantinos, 2007, s.270-71 



 

 

238 

olaylar böylece hikâyelerin içine sızar, dil ironik eleştirilerden uzaklaşır ve daha 

eğlenceli bir hale gelir. Okur ve yazar arasında imzalanan karşılıklı anlaşma 

sonucunda doğan bu eserlerde dil sade ve anlaşılırdır. Pikaresk romanların çirkin ve 

grotesk sahneleri Solórzano’nun eserlerinde kendine yer bulamaz. Pikareski tür 

olarak benimseyen ve pikaranın eğlenceli maceralarını temel alan Solórzano, 

Valbuena Prat’ın deyimiyle “pikareski yumuşatır”.563 Öte yandan okuryazarlık 

oranının artması ve bu tür hikâyelerin en iyi okuyucularının kadınlar olması da564 

Solórzano’nun eserlerindeki güzel giysi ve takıların uzun uzadıya tasvir edilmesini 

açıklayabilir. Toplumsal değişime koşut olarak kabuk değiştirerek yeni bir kılığa 

giren pikaresk anlatı yine de kendisine ait olan özelliklerin bir kısmını Solórzano’nun 

eserlerine taşımayı başarmıştır. Daha önceki pikaresk romanlarda olduğu gibi anlatı 

otobiyografiktir. Ayrıca Teresa’nın ailevi kökenleri de uzun uzadıya anlatılır. 

Böylece pikareskin determinizm ilkesi; insanın doğduğu koşulların kişiliğini 

şekillendirdiği düşüncesi de eserde kendine yer bulur. Bunun yanı sıra 

kahramanımızın sık sık seyahat etmesi, durmadan oyunlar oynaması, zor durumda 

kalması ve zekâsını kullanarak bu durumlardan kurtulmasını bilmesi de pikaresk 

özelliklerin eserde eksik olmadığını gösterir. Ancak Teresa’nın maceralarının geçtiği 

yerlerin neredeyse tamamı, gezici tiyatro macerası dışında, hep saray çevresinde ya 

da soylu ailelerin evlerindedir. Solórzano biz okurlara şehirlerin arka sokaklarında 

değil de zenginlerin arasında rahatlıkla dolaşan saraylı bir pikara sunar.  

                                                           
563 Valesco Kindelán, 1983, s.24 

564 ibid., s.64 



 

 

239 

4.3.3. Önsöz ve Yazılış Amacı 

Castillo Solórzano, Madrid’de Manzanares nehri kenarında doğan bu yaramaz kız 

çocuğunun maceralarını bir bütünlük içinde ve kahramanın ruhsal gelişimi üzerinde 

durarak anlatmak yerine “onun gibi kadınların başından geçen maceralardan bir 

seçme yapacağını”565 önsözün ilk cümlesinde vurgular. Solórzano böylece Lazarillo 

ya da Guzmán’da olduğu gibi kahramanın yavaş yavaş sosyal katmanlar arasında 

nasıl yolculuk ettiğini göstermek yerine farklı anlatım tarzlarını art arda özgürce 

kullanmak için maceralardan kesitler alacağını belirtmiş olur. Öte yandan, Teresa’nın 

kurmaca bir karakter olduğunu hikâyenin başında vurgular. Hatırlanacağı üzere 

Lazarillo, Buscón, Guzman, Elena ya da Justina sözde otobiyografik eserlerdir ve her 

bir önsözde bu kişilerin gerçekten var olduğuna yönelik imalar bulunur. Solórzano 

ise eserin başında Teresa’nın kendi hayal ürünü olarak doğan bir kadın olduğunu 

vurgulayarak bir yeniliğe imza atar ve böylece sonraki bölümde Teresa’nın 

anlattıklarını önemsiz kılar. Zira yazar ile ortak bir anlaşmaya varmış olan okuyucu, 

o hikâyeyi Teresa’nın anlatmadığını ve yazarın kaleminden çıktığını bilmektedir. 

Solórzano bu uyarının hemen ardından, pikaresk türde eser veren diğer yazarlar gibi 

eseri yazmasının asıl amacının insanların bu kötü davranışlardan ders çıkarması 

olduğunu söyler. Hikâye boyunca Solórzano eğitici mesajlarını çok nadiren 

karşımıza çıkarır ancak yine de pikaresk gelenekten kopmayarak önsözde asıl 

amacının eğlendirirken ders vermek olduğunu ifade eder.  

Onun yaramazlıkları, Teresa’nın mesleğini yapanlardan kaçmak 

için size bir ders olacaktır ve bu da benim bu hikâyeyi gün ışığına 

                                                           
565 Fernando Rodríguez Mansilla, 2012, poz.4073 



 

 

240 

çıkarmamın gerekçesidir. (...) Yazmamın asıl amacı dikkatsizleri 

uyarmak ve onun gibilerle gönül eğlendirenlere ders vermektir.566 

 

Solórzano önsözde ne toplumsal yozlaşmadan bahseder ne de değerlerin nasıl 

kaybolduğundan söz eder. Daha önceden yazarların toplumsal çürümeden yakınmak 

ve eseri neden kaleme aldıklarını açıklamak için kullandıkları önsöz bu defa kısa bir 

açıklamayla geçiştirilmiştir. Zira artık kitabın hedef kitlesi boş zamanlarında 

eğlenmek için kitap okumayı tercih eden şehirli orta-üst sınıf yeni soylulardır ve 

yazar, bu türden şikâyetlerle onların canlarını sıkmak istemez.  

Solórzano, Teresa’yı maharetli bir hırsız,567cüzdanların sülüğü, evlerin güvesi ve 

erkekleri baştan çıkarma ustası olarak tanımlar.568 Teresa tıpkı iyi bir pikara gibi bu 

özelliklerinin bir kısmını ailesinden miras almıştır, bir kısmını ise yaşadıklarından 

öğrenmiştir. “Bunlardan bazılarını ailesinin kanından miras aldı ve anasından 

emdiği sütten geçti.”569 Solórzano önsözde bir kez daha bu hikâyenin eğitici amacına 

vurgu yaparak sözü Teresa’ya bırakır: “Bu kitapta, aldatmacalardan kaçarak, 

günahlardan uzak durarak, böylesi karanlık ve özgür bir yaşama yüz vermeyerek ne 

gibi zararlardan kurtulabileceğiniz anlatılmaktadır.” 570 

                                                           
566 Fernando Rodríguez Mansilla, 2012, poz.4086 

567 Solórzano, Teresa’nın hırsızlığına vurgu yapmak için “garduña” yani sansar kelimesini kullanmıştır. 

Birkaç yıl sonra yine Solorzano’nun kaleminden bu eğretilemenin kullanıldığını görürüz. Bu defa yeni 

pikaresk kahramanı Rufina’nın lakabı “Sevilla Sansarı”dır. 

568 Fernando Rodríguez Mansilla, 2012, poz. 4086 

569 ibid., poz. 4086 

570 ibid., poz. 4099 



 

 

241 

4.3.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası 

Solórzano’nun pikarası şimdiye kadar incelemiş olduğumuz diğer pikaresk roman 

kahramanlardan oldukça farklıdır. Öncelikle pikara dolandırıcılık ya da oynadığı 

oyunlardan kazandığı ganimetlerle hayatını sürdürmek zorunda değildir. Teresa’nın 

kendi mesleği vardır. Kuaförlük yapan Teresa bu işten iyi para kazanır ve hayatının 

hiçbir evresinde para sıkıntısı çekmez. Buna rağmen Teresa mesleğinden para 

kazanarak yaşamını idame ettirmeyi istemez. Onun asıl hedefi para kazanmak değil, 

zengin ve soylu biriyle evlenerek sınıf atlamaktır. İlk önce hizmetçilikten kuaförlüğe 

yükselir, daha sonra ise soylu biriyle evlenerek sınıf atlar. Ancak kendisine kökenleri 

hatırladığında mutsuz olur:“ O yaşlıların evinde hizmetçi olarak çalışmaktan kendimi 

kurtarmıştım. Artık bana, onların dengiymişim gibi saygı duyuyorlardı. (...) O 

kadınlar beni hanımefendinin gözdesi veya kuaför diye çağırıyorlardı.”571 

Teresa soylu bir zenginin karısı olduğunda bile diğerleri tarafından ‘kuaför’ diye 

çağırılır, diğer bir deyişle nereden geldiği hatırlatılır ve o, bu durumdan rahatsız olur. 

Pikaresk romanın ilk örnekleri toplumsal yozlaşmayı satırlarına taşımıştır, 

Manzanaresli Teresa da şehirde yaşayan, soyluluk ünvanını yeni edinmiş orta sınıfın 

toplumda saygı görme arzusunu dile getirir. Teresa sonunda şehirde kendine bir yer 

edinmiştir, parası vardır, artık tek isteği köken ve temiz kan sorununu arkada bırakıp 

şehirde aşağılanmadan yaşamaktır. Üstelik roller de değişmiştir. Hizmetçi olarak 

girdiği evin bir odasında kuaförlük yapmaya başlayınca soylu iki yaşlı kız kardeşten 

daha fazla geliri olur. Bu yüzden kadınlar ona iyi davranır ve evi terk etmesini 

istemezler. Teresa kısa zamanda birlikte yaşadığı soyluları eleştirecek kadar ileri 

                                                           
571 ibid., poz.1347 



 

 

242 

gider; doğuştan soylu olan Berenguela’yı, ayakkabılarını atmak yerine tamir etmeye 

uğraştığı için küçük görür.572 Teresa’nın hizmetçisine âşık olan Briones ise parası 

olan bir aileden geldiği için Teresa tarafından saygı görür. Zira artık zaman 

değişmiştir, Teresa’nın çevresinde soylu olan ancak cebinde beş parası olmayan çok 

fazla erkek vardır: “Briones’in parası olan bir soylu olduğunu öğrenmek benim 

açımdan iyi bir haberdi çünkü soyluluk unvanlarıyla beni büyüleyen ailelerin, 

oğullarına miras sözü verip çok az şey bıraktıklarını biliyorum.”573  

Ancak Teresa’nın bu yükselme hırsı ve zengin olma arzusu, daha önce incelediğimiz 

eserlerde görmüş olduğumuz gibi, yazar tarafından araya girmek suretiyle 

eleştirilmez. Dahası Teresa’nın ağzından yükselmek isteyen insanların suçlanmaması 

gerektiğine dair cümleleri defalarca duyarız. Bu da bize Solórzano’nun da Teresa ile 

aynı fikirde olduğunu düşündürür:  

Bu bir suç değil bir erdemdir, herkes olduğundan daha yüksek bir 

yerde bulunmayı istemelidir.574  

Daha fazlasını olmak isteyen insanları, kendi soyluluklarından ve 

değerlerinden daha aşağı olanlarla yetinmediği için takdir 

etmeliyiz. 575 

Hiçbir ölümlü daha fazlası olmayı istediği için, sahip olduğu 

kandan daha soylusuna yükselmek istediği için suçlanamaz. Bu 

nedenle ben de suçlanmamalıyım çünkü ne yaptıysam daha fazlası 

olmak için yaptım.576  

 

                                                           
572 ibid., poz. 1394 

573 ibid., poz. 10132 

574 ibid., poz. 5916 

575 ibid., poz. 100052 

576 ibid. , poz. 8476 



 

 

243 

Sınıflar arası hareketliliğin arttığı, sınırların bulanıklaştığı bir dönemde pikaresk 

kahramanımızın ağzından yazılan eserde de soyluluk arzusuna bakış açısında 

değişim yaşanmıştır; artık bu durum eskisi kadar sert bir dille eleştirilmemektedir, 

temiz kan konusu ise gündeme bile gelmez.  

Teresa, korsanlar tarafından kaçırılan bir kızın hikâyesini duyduğunda vakit 

geçirmeden kızı kaçırılan soylu ailenin kapısını çalar. Niyeti kaçırılan kızın yerine 

geçmek ve yıllar sonra korsanların elinden kurtulup geri döndüğünü söyleyerek soylu 

ailenin yanında yaşamaktır: “Oynadığım oyun başarılı olduğu takdirde altı bin duka 

geliri olan bir soylunun tek mirasçısı olarak tanınacaktım, bundan daha fazlasını 

isteyemezdim.”577 Ancak hem zengin hem de soylu olma hayalleri suya düşer ve 

oynadığı oyun ortaya çıkar. Teresa bunun üzerine kendisini şöyle savunur: “Şimdiye 

kadar hep el emeğimle hayatımı sürdürdüm ve sonunda yarın yiyeceğim yemeği 

bugünden düşünmek zorunda olmayayım dedim ve bu yüzden sizin kızınız olma 

lütfuna erişmeyi istedim.”578 Bu açıklama üzerine soylu adamın kalbi yumuşar ve 

Teresa’nın evinden serbestçe gitmesine izin verir, üstelik ona birkaç kıyafet ve bir 

miktar da para vermeyi ihmal etmez. Pikara Elena’nın söylediği yalanlar yüzünden 

ölüme mahkûm edildiğini düşünecek olursak, Teresa’nın yükselme arzusuyla 

söylediği yalanların toplum tarafından ne kadar hoşgörüyle karşılandığını görürüz. 

Öte yandan Teresa’nın hikâyesinde büyük şehirlerin çok önemli bir yeri vardır. 

Madrid’den, “o ünlü şehir, onca milletin anası”579 olarak bahsedilir. Bunca insanın 

bulunduğu büyük kentler her türlü yalan, dolan ve hilenin de beşiğidir. Hikâyenin 

                                                           
577 ibid., poz. 8420 

578 ibid., poz. 8487 

579 ibid., poz. 4296 



 

 

244 

başında Teresa’nın annesi Catalina, teyzesinden para çalarak evden kaçar. Daha 

sonra Catalina bu parayı genç aşığı Cebadilla’ya kaptırır. Annesinin yaşadığı macera 

Teresa’nın hayatında da tekerrür eder. Teresa’nın zengin erkekler sayesinde 

biriktirdiği serveti genç ve güzel hizmetçisi Emerenciana tarafından çalınır. Büyük 

şehir yozlaşmanın merkezidir ve her zaman en tehlikeli dolandırıcıyı bile kandıracak,  

ondan daha kurnaz ve daha akıllı biri bulunur. “Madrid: insan yığını, yenliklerle 

dolu bir uçurum, tehlikelerle dolu bir kumsalın açık denizi ve her tür insanın sığınağı 

olan Madrid.”580 Büyük şehirler aynı zamanda insanların geçmişini unutturan, 

kimsenin kimseyi tanımadığı, herkesin olmak istediği kişi olarak varolabildikleri 

yerlerdir. Teresa da bu sayede önce Sevilla, sonra Madrid’te istediği kılığa bürünür.  

Teresa’nın pikaresk romanların kadın kahramanlarıyla benzeştiği en önemli nokta ise 

zekâsını ve güzelliğini başarıyla kullanmasıdır.  

Dikiş nakış konusunda becerim hiç de azımsanamayacak ölçüdeydi 

hem ayrıca birini bir şey yaparken görünce nasıl yapılacağını 

hemen öğreniverirdim. Bu özelliğim benim hizmetçilikten 

kurtulmamı sağladı.581  

Ben o erkeklerin gizlerini sakladığı bir kasa, kalplerinin ise 

anahtarıydım.582  

 

Teresa erkekleri genellikle sosyal statü basamaklarını tırmanmak için bir araç olarak 

görse de, kalbini erkeklere kaptırıp bundan zarar gördüğü de olur. Teresa’nın ilk ve 

son aşkı Sarabia’dır. Sarabia ise hikâyenin başına Teresa’nın en yakın arkadaşı 

Teodora’ya âşıktır. Ancak Teresa, Sarabia’ya olan duygularını açar ve ondan bir 

                                                           
580 ibid., poz. 10584 

581 ibid., poz. 5498 

582 ibid., poz. 4974 



 

 

245 

karşılık görmeyi bekler. Sarabia fakir bir öğrenci olmasına rağmen Teresa’yı 

kendisine aşık etmiştir çünkü o da tıpkı Teresa gibi kelimelerin gücünün farkındadır. 

Yazdığı şiirler Teresa’yı büyülemektedir: “Ona benim adıma şiirler yazması için 

bahaneler sunuyordum çünkü yazdığı şiirleri çok seviyordum.583 (...) Kalbimde 

taşıdığım yeni acıları anlamasına izin vermeden onun yanından ayrıldım.” 584 

Yıllar sonra ilk aşkı Sarabia ile yeniden karşılaşan Teresa kocasını Sarabia ile aldatır: 

“Sarabia’yı görünce (...) geçmiş aşkın eski yaraları açıldı.”585 

Daha sonra ikinci evliliğini büyük aşkı Sarabia ile yapan Teresa, ne yazık ki Sarabia 

ile aradığı mutluluğu bulamaz çünkü Sarabia kumar bağımlısıdır ve eşi Teresa’ya 

uygunsuz tekliflerde bulunmaktadır: 

Utanmazlığı öyle boyutlara ulaşmıştı ki bana ilgi gösteren 

erkeklerle konuşmam gerektiğini söylemeye başladı. (...) 

Kadınların sevgisini azaltan en önemli etken erkeklerin onlara 

gerekli saygıyı göstermemesi ve sokak kadınıymış gibi 

davranmalarıdır.586  

 

İlk kocasının kıskançlığı nedeniyle evden dışarı çıkamayan Teresa’yı ikinci kocası 

ise kumar borcu nedeniyle başka erkeklere pazarlamayı teklif eder. Pikara Teresa’nın 

başına gelen bu talihsizlikler okuyucunun onunla empati kurmasını sağlar: 

                                                           
583 ibid., poz. 5545 

584 ibid., poz. 5119 

585 ibid., poz. 8596 

586 ibid., poz. 8638 



 

 

246 

“Sarabia’nın bana söylediklerini duyduktan sonra, sanki (...) onu hiç sevmemişim 

gibi, ona olan aşkımı sildim.”587  

Üçüncü eşinde de aradığını bulamayan Teresa şöyle yakınır: 

Bir kıskanç kocadan kaçıp, kumarbaz başka bir kocanın ocağına 

düştüm, Latin Amerika’dan gelen üçüncüsü ise kumarbaz değil 

ancak en az ilki kadar cimri ve kıskançtı. İlk üç ay içerisinde 

evliliğin cicim ayları bitti ve ben onun eksiklerini fark etmeye 

başladım.588 

 

Son kocasını da aldatan Teresa, üçüncü kocasının ülkeden kaçmasıyla aşığı olan 

soylu Don Sancho’nun kendisiyle evleneceğini düşünür ancak yanılır:  

Benimle evleneceği fikrine kapılmıştım ancak yanılmışım: (...) 

kocasının onurunu hiçe sayarak başka erkekle birlikte olan bir 

kadının daha sonra kendisine de aynısını yapacağını söyleyerek 

bana güvenmediğini belirtti. Bu yaşadıklarım evli ancak kocalarına 

sadık olmayan kadınlara bir uyarı olsun.589  

 

Teresa mağdur kimliğini öne çıkarmak için evlendiği iki eşinin de aşırı kıskanç 

olmasından ve kendisine yasaklar koymasından yakınır ve sadakatsizliğini mazur 

göstermek için kıskanç kocalarını suçlar: 

Odamın penceresinden iki defa erkeklerle konuştuğumu görünce 

(...) bana kızdı ve pencerelere kilitler koydu (...) arkadaşlarımla 

görüşmeye gitmemi ve onların da beni ziyaret etmesini yasakladı 

ve ben böylece evliliğin zor yanlarını görmüş oldum.590  

 

                                                           
587 ibid., poz. 8647 

588 ibid., poz. 9642 

589 ibid., poz. 9815 

590 ibid., poz. 5928 



 

 

247 

Teresa erkeklerin aşırı kıskançlığının kadınların yanlış yönlere sapmasına neden 

olduğunu söyleyerek yine bir ilk gerçekleştirir.  Daha önceden kahramanı kadın olan 

pikaresk eserlerde kadınlar toplumsal düzeni bozan, doğuştan kötücül ve zayıf 

karakterli kişiler olarak çizilse de, ilk defa Teresa erkeklerin aşırı kıskançlığının 

kadınları yanlış tercihler yapmaya ittiğinden söz eder ve bir nebze olsun kadınlara 

hak veren şu yorumu yapar:  

Benim yaşlı kocamın kıskançlığından ve bana karşı kabalığından 

öyle bunalmıştım ki gönlüm Sarabia’ya kaydı ve onu eve sokmanın 

yolunu aradım. Bu anlattıklarım da yaşlı kıskanç kocaların kulağına 

küpe olsun (...) eşlerini baskı altına almak ve onları eve kapatmak 

yalnızca onların, onurlarına leke sürmek için başka yollar 

aramasına yarar.591  

Böyle bir zayıflık göstermek istemezdim ama (...) gördüğüm baskı 

karşısında bu şekilde davranmaya karar verdim. Bu davranışım da 

eşlerin uygunsuz davranan kocalara uyarı niteliğinde olsun. 

Kadınlar sebepsiz yere kendilerini kısıtlayan erkeklerden 

hoşlanmaz (...) ve kadınların içindeki intikam ateşi her daim yanar 

durur.592 

 

Kıskanç kocalarıyla uzun süre geçirmesine rağmen aslında Teresa tıpkı diğer 

pikaralar gibi özgürlüğüne oldukça düşkündür. Evinde önceden hizmetçilik yaptığı 

daha sonra ise iş ortağı olduğu iki yaşlı kadın bir gün eve geç geldiği için Teresa’ya 

kızarlar. Teresa ise kendi deyimiyle onlara “dişlerini gösterir”593:  

Onlara, ‘artık eskiden olduğu gibi sizlere hizmet etmiyorum. 

Durmadan çalışıyorum, arada bir dışarı çıkıp eğlenmemin size ne 

gibi bir zararı olabilir? Ancak eğer bu kaçamak sizlere aşırı 

                                                           
591 ibid., poz. 5949 

592 ibid., poz. 6009 

593 ibid., poz. 5809 



 

 

248 

geliyorsa kendime, sizin kısıtlamalarınızdan azade olacağım başka 

bir ev arayabilirim’ dedim.594  

 

Solórzano’nun pikarası her ne kadar önceki pikaralarla arasında bazı farklılıklar 

barındırsa da, zenginliğe en az Justina ya da Elena kadar çok önem verir:  

Dul kalmıştım ancak zengin olmuştum, bu da hem fakir hem de dul 

kalıp acı çekmekten daha iyiydi.595  

En güzel çağımda üç kocamdan da dul kalmıştım. Ancak el 

emeğinden ziyade erkekleri dolandırarak edindiğim yüklü mal 

varlığı sayesinde istersem dördüncü kocayı da bulabilirdim.596  

 

Teresa soylu sınıfa dahil olmak için iki kez, kalbinin sesini dinleyerek ise bir kez 

evlenir. Ancak evliliklerinin hepsi hüsranla sonuçlanır. Soylu bir kaptanın kızı yerine 

geçmeye çalışır ancak kısa sürede foyası ortaya çıkar. Bununla birlikte, Teresa 

hikâyesini anlattığı süre boyunca, diğer bir deyişle 26 yaşına kadar, soylular arasında 

kendine sorunsuzca yer bulur. Teresa’nın tavırları, konuşmaları ve özellikle de giyim 

kuşamı soylulardan ayırt edilemeyecek kadar mükemmeldir. Bu yönüyle Teresa’nın 

kılık değiştirme işini Lazarillo ya da Guzmán’dan daha başarılı bir şekilde 

gerçekleştirdiğine kuşku yoktur. Aynı şekilde, kıyafetlere yönelik özeni, daha önce 

pikareskin kadın kahramanlarında hiç görmediğimiz kadar ayrıntılı bir biçimde 

okuruz. Teresa’nın oynadığı oyunların inandırıcılığı için kıyafetler vazgeçilmez 

önemdedir. Teresa dış görünüşün önemi hakkındaki ilk dersini, hizmetçi olarak 

Madrid’e gelen annesinden almıştır. Anne Catalina hizmetçi olarak çalışmaya başlar 

başlamaz eline geçen ilk parayla ne yemek ne de yakacak almayı düşünür. Tek 

                                                           
594 ibid., poz. 5810 

595 ibid., poz. 9269 

596 ibid., poz. 9807 



 

 

249 

istediği ikinci el bile olsa kendisine soyluların giydiği türden kıyafetler almaktır. 

Catalina, toplum için en önemli şeyin dış görünüş olduğunu bilecek kadar zekidir: 

“Catalina sahip olduğu o güzel yüz ve üzerine tam oturan kıyafetlerle sanki hep bu 

çevreye aitmiş gibi duruyordu.”597  

Teresa için de kıyafetler en az annesi kadar önem taşır. Soylu bir erkekle evlenmeden 

önce bile saç yaparak kazandığı parayla oldukça gösterişli kıyafetler alır. Daha sonra 

yaşlı soylunun evine gelin giderken giydiği kıyafetlerin de, en az kocasının aldığı 

kıyafetler kadar gösterişli olduğunu söyleyerek böbürlenir.598 Kocasının 

kıskançlıklarından bunalan Teresa için bardağı taşıran son damla ise istediği 

kıyafetleri giymesinin yasaklanması olur: “Kıskançlığı öyle bir boyuta ulaşmıştı ki 

bana süslü giyinmeyi yasakladı ve tüm kıyafetlerimi kilit altına aldı.”599 Sonunda 

kocasını öldürecek bir oyun tasarlayan Teresa, yaşlı soylunun ölmesiyle birlikte 

üzgün numarası yapar. Kıyafetleri de onurlu ve acılı bir dulmuş gibi görünmesine 

yardımcı olur: “Başımdaki tüllü şapkam ve pardesümle onurlu bir dul gibi 

duruyordum. Ancak o durumdayken bile, döktüğüm gözyaşlarının cildime zarar 

verdiğini düşünüyor ve cildime bakmaktan geri kalmıyordum.”600  

Teresa’nın kıyafetlere verdiği önem, kaptanın kayıp kızını oynadığı bölümde bir kez 

daha açığa çıkar. Cezayir’deki esaretten kaçan bir Hıristiyan soylu rolü oynayan 

Teresa sırf bu oyun için özel kıyafetler giyer, ayağına giydiği çorap bile Cezayir’den 

                                                           
597 ibid., poz. 4559 

598 ibid., poz. 5841 

599 ibid., poz. 5933 

600 ibid., poz. 6256 



 

 

250 

getirilmiştir.601 Eser boyunca Teresa giydiği kıyafetleri ve taktığı aksesuarları uzun 

uzadıya anlatılır. Teresa’nın giydiği elbiseler ve büründüğü kimlikler muhteşem bir 

uyum içerisindedir ve bu sayede hiç kimse onu bir soyludan ayırt edemez. Dış 

görünüşün her şeyden önemli hale geldiği bir toplumda Teresa’nın da hayatını 

kuaförlükten kazandığını unutmamak gerekir. Dış görünüşün önemini, saçları 

beyazlamışları ya da saçları dökülmüşleri büyülü bir dokunuşla güzelleştiren 

Teresa’dan başka kim daha iyi bilebilir ki? Üstelik Teresa defalarca müşterilerin 

büyük bir kısmının saraydan geldiğini de belirtir. Sarayda dış görünüşün ne kadar 

önemli olduğunu Teresa daha çok erken yaşlarda anlamıştır ve ona uygun olarak 

hareket eder. Soyluları taklit etmede bu kadar başarılı olan Teresa bir türlü sınıf 

atlama idealini gerçekleştiremez. Solórzano, Teresa’ya, göreceli bir mutlu son 

hazırlar. Teresa bir miktar parasını kurtarmayı başarır ve yeniden evlenir ancak orta 

sınıftan üst sınıfa geçmeyi bir türlü başaramaz. Zira ‘kader’ her defasında Teresa’nın 

önüne bir engel çıkarır. Görünüşünde ya da tavırlarında soylu olmadığına dair 

herhangi bir emare taşımayan Teresa yalnızca bir dizi talihsiz olaylar sonucu 

hedefine ulaşamaz. Solórzano, okuyucuları rahatsız edecek, yalan dolanla sınıf 

atlamayı başaran bir kahraman çizmek istemez ve adına ister kader, ister ilahi adalet 

diyelim, Teresa’nın bir güç tarafından her defasında engellenmesine göz yumar. 

Ancak Teresa’nın bu hedefe oldukça yaklaşmış olması bile pikaraların artık toplum 

içinde rahatlıkla hareket edebildiğinin bir göstergesidir.  

Teresa’da dikkatimizi çeken bir diğer nokta ise kahramanımızın yaşadıklarını 

anlatma sebebinin türün erkek kahramanlarından farklı olmasıdır. Geçmişte 

yaşadıklarından pişmanlık duyan Lazarillo, Buscón ya da Guzmán hayat hikâyelerini 

                                                           
601 ibid., poz. 8188 



 

 

251 

yazarak bugüne kadar nasıl değiştiklerini, nasıl olgunlaştıklarını göstermek isterler. 

Ancak “her zaman daha fazlası olmak”602 için çalışan Teresa bu sırada başından 

geçen maceraları okuyucuyla paylaşır, karakterinde herhangi bir değişim olmadığı 

gibi sınıf atlamayı da başaramaz. Diğer bir deyişle Teresa’nın hikâyeyi yazma amacı 

pikaresk türde alışıldığının aksine ne toplumu eleştirmek ne de yaşadıklarından ders 

alan bir gencin olgunlaşma sürecine tanıklık etmektir. Teresa’nın amacı okuyucuyu 

eğlendirecek hikâyeleri ve kendi hikayesini anlatmaktan ibarettir.  

Teresa pikareskin erkek kahramanlarından ayrıldığı gibi, kadın kahramanlar içinde 

de farklı bir konumda bulunmaktadır. Şimdiye kadar incelediğimiz kahramanı kadın 

olan pikaresk eserlerde erkek yazarların, özgür kadınlara yönelik eleştirel bakış açısı 

metnin ana eksenini oluşturuyordu.  Solórzano’nun metninde ise eleştiri bir kenara 

bırakılır ve özgür bir pikaranın başından geçen maceralar eğlenceli bir dille anlatılır. 

Kitaptaki ahlaki dersler ise kadınların kocalarını aldatmaması gerektiği ile sınırlıdır. 

Solórzano’nun sınırlı sayıdaki ahlaki mesajlarından biri kızlarını yaşlı erkeklerle 

evlendiren ailelere, diğeri ise eşlerini aşırı kıskançlıkla bunaltan kocalara 

yöneltilmiştir.  Teresa eğlenceli ve toplumun kurallarıyla barışık bir pikara olarak 

resmedilir. Okuyucular artık toplumdan dışlanmayan ve toplumda rahatlıkla kendine 

yer bulan yeni, bir tür melez pikara ile karşı karşıyadır.  

                                                           
602 ibid. , poz.8476 



 

 

252 

 

4.4. Yazarı Castillo de Solórzano olan Sevilla Sansarı ve Çanta Hırsızı (La 

Garduña de Sevilla y Anzuelo de las Bolsas ) ya da Aşık Pikara 

Castillo Solórzano, Manzanaresli Teresa’dan yaklaşık yedi yıl sonra, kahramanı 

kadın olan ikinci pikaresk eserini yayımlar. 1642’de yayımlanan Sevilla Sansarı ya 

da Çanta Hırsızı isimli eser büyük başarı kazanır ve hem yayımlandığı XVII. 

yüzyılda, hem de sonraki yüzyıllarda okuyucusu eksik olmaz.  

4.4.1. Olay Örgüsü 

1644’te Barselona’da yeni baskısı yayımlanan Sevilla Sansarı 1733 yılında da 

Fransızca ve İngilizceye çevrilir. Söz konusu kitabın başkişisi olan Rufina’nın takma 

adı Sevilla Sansarı’dır. Babası ise yine Solórzano’nun kaleminden çıkan bir hikâye 

ile tanıdığımız Trapaza isimli pikarodur.603 Trapaza ile soylu Estefania’nın kızı olan 

Rufina’da hem pikaresk hem de saraylı özellikler bir arada görülür. Annesini çok 

küçük yaşta kaybeden Rufina’nın hikâyesi babasının onu zengin bir yaşlıyla zorla 

evlendirmesi ile başlar. O zamanlarda 14-15 yaşında olan Rufina, 50 yaşındaki bir 

soyluyla evli olmasına rağmen Roberto’ya âşıktır. Roberto ise onunla dalga geçer ve 

özenerek giydiği elbiseyi yırtarak Rufina’yı aşağılar. Roberto’dan intikam almak 

isteyen Rufina, Feliciano isimli başka bir erkekle gönül eğlendirerek Roberto’yu 

kıskandırmak ister. Rufina’nın istediği olur; Roberto, Rufina’nın penceresi altında 

Feliciano ile düelloya tutuşur ve Feliciano ölür. Olanları gören Rufina’nın babası 

kavgaya karışır ve o da ölür. Penceresinin önünde iki erkeğin karısı için kavga 

                                                           
603 Solórzano’nun söz konusu eseri Üniversiteli Trapaza’nın Maceraları (Las Aventuras de Bachiller 
Trapaza) adıyla 1637 yılında yayımlanır 



 

 

253 

ettiğini gören yaşlı soylu da kahrından ölür, Roberto ise kayıplara karışır. Hem 

babasını hem kocasını kaybeden ve aşığı şehirden kaçan Rufina ise beş parasız 

olarak ortada kalır. Rufina’nın pikara olarak hayatı bu maceradan sonra başlar. 

Babasının eski dostu Garay’dan yardım isteyen Rufina onunla birlikte erkekleri 

dolandırarak para kazanmaya başlar. Dört bölümden oluşan kitabın ilk bölümü 

Rufina’nın başından geçen bu talihsiz olaya ve ardından gelen ilk dolandırıcılığa 

ayrılmıştır. İlk bölümde Marquina isimli yaşlı soylunun nasıl soyulduğuna tanık 

oluruz. Marquina’nın Sevilla dışındaki lüks evinde yüklüce parası olduğunu duyan 

Rufina ve Garay bu parayı çalmayı kafalarına koyarlar. Zor durumda ve yalnız 

başına kalmış numarası yapan Rufina’nın büyüleyici güzelliğine hayran olan 

Marquina, genç kadını eve alır, böylece Rufina kolayca parayı çalar ve Marquina 

gece uykusundan uyanmadan evi terk eder.  

İkinci bölüm Garay ve Rufina’nın Sevilla’dan kaçarken bindikleri arabada María de 

Zayas’ın hayranı olan bir din adamının anlattığı hikâye ile açılır. Bu hikâye Rufina 

ve Garay’ın maceralarına bir ara vermek ve okuyucuları bir sonraki macera için 

meraklandırmak için konmuştur. Her şeyi isteyen hiçbir şeye sahip olamaz (Quien 

todo lo quiere, todo lo pierde) isimli ‘yol hikâyesinde’ aynı anda iki erkeği idare 

etmek isterken ikisinden de olan Doña Isabel’in hikâyesi anlatılır. Araba Córdoba’ya 

girdiğinde hikâye de biter ve biz bir kez daha Rufina’nın maceralarını takip etmeye 

başlarız. Rufina bu defa soylu bir Cenovalı’ya oyun oynamaya karar verir. Kimyaya 

çok meraklı olan Don Octavio’yu kandırmak için Rufina zengin bir dulmuş gibi 

davranır ve ona araştırmaları için gerekli parayı sağlayacağına söz verir. Daha fazla 

para geleceğini düşünen Octavio ise Rufina’yı evine alır ve tüm parasını nerede 

sakladığını gösterir. Octavio’nun bir anlık dalgınlığından faydalanan Rufina ve 



 

 

254 

Garay tüm parayı çalarak ortadan kaybolurlar ve geride bir tek Octavio ile alay eden 

bir şiir bırakırlar.  

Üçüncü bölümde, Rufina ve ortağı, hırsız bir keşişten bahsedildiğini duyarlar ve onu 

dolandırmaya karar verirler. Bunun için Rufina, aile onurunu kirlettiği için erkek 

kardeşi tarafından kovalanan üzgün bir soylu kadın kılığına girer. Kendisine iftira 

atıldığını ve ailesinin onuruna leke sürecek hiçbir şey yapmadığını söyleyen Rufina 

gözyaşlarıyla keşişi ikna eder ve evine girmeyi başarır. Keşiş çok geçmeden 

Rufina’ya aşık olur. Keşişin evine ziyarete gelen arkadaşları akşam bir hikâye daha 

anlatır ve böylece okuyucular Rufina’nın bir sonraki adımını beklerken bu aşk 

hikâyesiyle oyalanırlar. Gece çöküp misafirler gidince Rufina ve Garay keşişin tüm 

parasını çalarlar ve ayrıca hırsızlık yaptığı için keşişi adalete şikâyet ederek kaçarlar.  

Dördüncü ve son bölümde ikili, baba kız rolüne bürünerek Toledo kentine giderler. 

Ancak dolandırılan keşiş ikilinin peşini bırakmaz ve öç almak için onların izini sürer. 

Keşişin yanında getirdiği Valencialı dolandırıcı Jaime, soylu rolüne bürünerek 

Rufina’nın evine girmeyi başarır. Rufina ilk görüşte Jaime’ye âşık olmuştur. Bir an 

için okuyucular Rufina’nın Jaime tarafından dolandırılacağını ve keşişin öcünü 

almayı başaracağını düşünür. O sırada ise Jaime, evdekilere yeni bir hikâye 

anlatmaya başlar. Hikâye bittiğinde Jaime de, Rufina’ya âşık olduğunu itiraf eder ve 

genç kadınla evlenmek istediğini söyler. Ancak çiftin evlenmeden önce yapması 

gereken son bir işi vardır: Dolandırıcı keşişi bir defa daha soymak. Keşişi dolandırıp 

tüm parasını aldıktan sonra çift evlenir ve Madrid’e gider. Bu sırada keşiş ölür ve 

Rufina’nın ortağı Garay da adalet tarafından yakalanarak kürek cezasına çarptırılır. 

Diğer bir deyişle Rufina’nın ve Jaime’nin aşkına engel olabilecek kişiler ortadan 

kalkar. İki âşık Madrid’de gezici bir tiyatroyu soyduktan sonra adaletten kaçmak için 



 

 

255 

Zaragoza’ya giderler ve yasadışı bu hayatı geride bırakıp kendilerine dürüst bir 

yaşam kurmaya karar verirler. Evlenen çift hırsızlıktan kazandıkları parayla ticarete 

atılırlar ve hikâye böylece mutlu sonla biter.  

4.4.2. Dil ve Anlatım Özellikleri 

Castillo Solórzano, Teresa’nın ardından, yaklaşık on yıl sonra yeni bir pikara ile 

karşımıza çıkar. Bu defa yarattığı karakter, Teresa’dan daha güzel ancak daha 

soğukkanlı ve pek de şakacı olamayan hırsız Rufina’dır. Rufina’nın babası, 

Solórzano’nun daha önceki hikâyelerinde karşılaştığımız pikaro, Trapaza isimli anti 

kahramandır. Roberto ise Decameron’dan alınma bir karakterdir. Araştırmacı 

Velasco Kindelán, Solórzano’nun kısa sürede çok fazla eser vermesinden ötürü 

elindeki kaynakların tükendiğini söyler ve karakter yaratma sıkıntısı karşısında başka 

kaynaklardan faydalanmaya başladığını belirtir.604 Oysa Solórzano, metinlerarası 

ilişkiler çerçevesinde kurgular eserlerini.  

Solórzano’nun çok fazla eser vermesinin en önemli sebeplerinden biri eserlerinin 

okuyucular tarafından büyük talep görmesidir. Dönemin popüler edebiyat 

eserlerinden sayılan Solórzano’nun kitapları, kitlelere başka bir dünyaya kaçma, 

eğlenme ve maceralarla oyalanma fırsatı sunar. Öte yandan Rufina’nın maceraları 

kentli burjuva kesim için özel olarak hazırlanmış gibidir: Toplam dört bölüme ayrılan 

Rufina’nın maceralarına, ilk bölüm haricinde, kahramanların ağzından aktarılan aşk 

hikâyeleri eklenmiştir.605 Daha önceden de pikaresk eserde ana anlatıya koşut farklı 

                                                           
604 Velasco Kindelán, 1983, s.99 

605 Yalnızca kitabın ilk bölümünde bu aşk macerası yer almaz zira hikâyenin ilk bölümünde zaten 
Rufina’nın aşk üçgeni anlatılmaktadır. Sonraki üç bölümde ise Rufina’nın pikaresk maceralarını 
izleyen her bölümden sonra bir yol eğlencesi olarak bir aşk hikâyesi anlatılır.   



 

 

256 

hikâyelerin dâhil edildiğine şahit olmuştuk: Pikara Elena’nın yol eğlencesi olarak 

Montúfar’a ailesinin geçmişini anlatması ya da Teresa’nın şiir ve şarkılarla hikâyeye 

ara vermesi adeta corrallerde606 sergilenen komedya gösterilerinde perde aralarında 

temsil edilen kısa oyunlara benzer. Teresa’nın sanatsal yeteneğini ortaya koyan bu 

şiir ve şarkılar okuyuculara nefes alma imkânı veren ve sonraki macera için heyecanı 

besleyen unsurlardır. Ancak bu defa söz konusu molalar kısa şarkılar veya şiirlerle 

geçiştirilmez, kahramanların ağzından anlatılan hikâyeler konularını şehirli 

soyluların hayat hikâyelerinden alır. Sevilla Sansarı’nda anlatılan hikâyelerde erkek 

evlatların sorumlulukları, evli kadınların yasak aşk maceraları ve soylu ailelerin onur 

sorunları gibi konular işlenir. Böylece Teresa’da aşk şiirleri ve şarkılarıyla pikaresk 

anlatıdan yaşanan kopuş bir adım daha ileri götürülür, pikaresk anlatının içine saray 

romanı özelliklerine sahip maceralar serpiştirilir. Bu da pikaresk eserlerden de, aşk 

hikâyelerinden de zevk alan farklı okur gruplarının tek bir romanda buluşması 

anlamına gelir. Araştırmacı Mansilla, profesyonel bir yazar olan Solórzano’nun hem 

pikaresk hem de saray romanı türünden faydalanarak ortaya melez bir eser 

çıkardığını ve bu sayede büyük bir başarıya imza attığını söyler.607 Günümüz 

İspanyol edebiyatı eleştirmenlerinin genel bakış açısı ise Solórzano’nun pikaresk 

anlatıya saraylı özellikleri sokarak pikareskin çözülme sürecini hızlandırdığını, diğer 

bir deyişle, “de-pikarizasyona” neden olduğu yönündedir. Peter Dunn, 

Solórzano’nun pikaresk anlatıyı amacından saptırdığını ve yalnızca “anlatma zevki 

için hikâye anlattığını” söyler.608 Gerçekten de Solórzano pikaresk türden yola 

                                                           
606 Corral: Altın Çağ Tiyatrosunda temsillerin verildiği tiyatro binalarına verilen ad 

607 Fernando Rodríguez Mansilla, 2012, poz.2577,  

608 ibid., poz. 2137 



 

 

257 

çıkmış ancak onun eleştirel özelliklerini anlatının dışında bırakmayı tercih etmiştir. 

Tüm pikaresk eserlerde olduğu gibi Rufina’nın hikâyesi de geçmişten, kahramanın 

yaşadığı güne doğru uzanır. Ancak hikâye içerisinde karakterin psikolojik anlamda 

nasıl geliştiği fark edilmez. Oysaki pikaresk eserlerde erkek (anti) kahramanın 

geçmişten, hikâyeyi anlattığı güne kadar nasıl bir değişimden geçtiğini görmek, 

pişmanlıklarını ve olgunlaşma sürecini okuyuculara anlatmak türün temel taşlarından 

biridir. Hikâye sona erdiğinde ne Rufina yaşadıklarından ders alıp pişmanlık gösterir, 

ne de okuyucu Rufina’nın uçarı gençlikten olgunluğa nasıl evrildiğini gözlemleme 

şansı bulur.  

Pikaresk öğelerin Rufina’da neredeyse kaybolmaya yüz tuttuğu bir gerçektir ancak 

bizce bu durum Solórzano’nun pikareski önemsememesinden kaynaklanmaz, tam 

aksine Solórzano toplumun taleplerini iyi gözlemleyen profesyonel bir yazar olarak 

şehirli yeni burjuva sınıfının okuyacağı melez bir pikaresk-saray romanı  yaratarak 

edebi dünyadaki başarısını garantilemek istemiştir. Solórzano’nun yaşadığı dönemde 

Sevilla Sansarı’nın büyük satış başarısı kazanması, öte yandan eserin İngilizce ve 

Fransızca’ya da çevrilmesi bunu başardığını gösterir. Öte yandan, eserin Pikara ya 

da Kadın Zekâsının Zaferi (La Picara or the Triumphs of Female Subtilty) başlığıyla 

İngilizceye çevrilen 1665 baskısında, söz konusu eserin en az Alfaracheli Guzmán 

kadar ustalıkla kaleme alındığı609 övgüsü göze çarpar. Sevilla Sansarı’nın 1712’de 

Londra’da basılan versiyonu ise İspanyol Decameron’u (The Spanish Decameron) 

adıyla yayımlanır.610 Kitap yalnızca Rufina’nın hikâyesinden ibaret değildir. Kitabı 

çeviren ve yayına hazırlayan Roger L’Estrange “Kitapta yer alan on eserin de 

                                                           
609 ibid., poz. 2425 

610 ibid., poz. 2464 



 

 

258 

İspanya Krallığı’nda yaşayan ve adını gizleyen önemli bir yazar tarafından kaleme 

alındığını”611 iddia eder. Ancak aslında söz konusu kitapta yer alan eserler yalnızca 

bir yazara değil iki İspanyol yazara aittir: Castillo Solórzano ve Miguel de Cervantes. 

İngiliz yayımcı o dönemde Rufina’nın dört bölümden oluşan macerasını ve araya 

yerleştirdiği aşk hikâyesini alarak birbirinden bağımsız beş hikâye oluşturmuş ve 

kalan beş hikâyeyi de Cervantes’in Örnek Hikâyeleri’nden seçmiş, ortaya on 

hikâyelik bir seçki çıkarmıştır. Burada ilginç olan, günümüzde edebi yaratıcılık ve 

uluslararası ün açısından karşılaştırılamayacak iki yazarın, Cervantes ve 

Solórzano’nun, dönemin İngiltere edebiyat dünyası açısından birbirine denk 

yetenekte yazarlar gibi gözükmesidir. Üstelik tüm bu hikâyeler “adı açıklanmayan 

bir yazar”612 kimliği altında birleştirildiğinden, her iki yazarın tarzlarının da birbirine 

benzetildiği ortadadır. Sevilla Sansarı’nın XVII. yüzyıldan başlayarak XVII ve XIX. 

yüzyılda da İspanya’da okuyucuyla buluştuğunu düşünürsek ve yurtdışında da benzer 

bir ilgiyle karşılaştığını göz önüne alırsak, kitabın yalnızca pikareski yozlaştıran bir 

eser olarak yaftalanmasının haksızlık olduğu daha iyi anlaşılacaktır. Daha önceden 

de belirttiğimiz üzere Solórzano, çağın okuyucu taleplerini dikkate alarak yeni 

şehirlilere uygun aşk romanlarını pikaresk macerayla birleştirerek melez bir tür 

yaratmıştır.613 Aslında bu, Solórzano’nun pikaresk anlatıyı şehirliler için ideal bir 

ortama taşıma amacına yönelik ilk girişimi değildir. Teresa’nın hikâyesinde de 

Galicia’nın bir köyünde başlayan hikâye Teresa’nın büyümesiyle Madrid’teki saray 

ortamına ve o büyüleyici atmosfere taşınır. Ancak yine de Teresa’nın annesinin 

                                                           
611 ibid., poz. 2464 

612 ibid., poz. 2464 

613  ibid., poz. 2011 



 

 

259 

köydeki hayatı, oradan çıkarak Madrid’e gelmesi, Teresa’nın yetim kalması gibi 

özellikler bu anlatıda pikaresk öğelerle saraylı öğelerin daha dengeli bir şekilde 

dağılmasını sağlar. Rufina’nın hikâyesinde ise bir pikaro olan Trapaza dışında 

pikaresk öğe yoktur. Tüm hırsızlıklar ve dolandırıcılık maceraları güzel evlerde ve 

büyük şehirlerde geçer. Solórzano böylece, bazılarınca kahramanı kadın olan 

pikaresk eserin son temsilcisi olarak kabul edilen Sevilla Sansarı’nda saraylı estetiği 

ve aşk maceralarını pikaresk tür ile başarıyla harmanlar.  

4.4.3. Önsöz ve Yazılış Amacı 

Eserin basılması için izin veren Don Francisco de Quintana, Sevilla Sanasarı’nın suç 

dolu hikâyesinden okuyucuların bir takım dersler çıkarabileceğini belirtir.614 Öte 

yandan yazarın bir yenilik olarak okuyucuları eğlendirmek için farklı hikâyeler 

anlattığı belirtilir ve bunun da kabul edilebilir olduğu vurgulanır. Eğlendirici ve suç 

dolu hikâyelerin neden kabul edilebilir olduğuna dair sunulan gerekçe ise bizim 

açımızdan oldukça tanıdıktır. Tıpkı 1614 yılında Pikara Justina’nın yazarı 

Úbeda’nın savunduğu gibi, söz konusu hikâyeleri tatlı bir yiyeceğe, kitapta verilen 

mesajı ise acı bir ilaca benzetir. Don Francisco hastalara acı bir ilacı tatlı bir 

yiyeceğin içine gizleyerek sunmak gerektiğini söyleyerek615 Sevilla Sansarı’nın 

basılmasının toplum ahlakı için herhangi bir tehdit içermediğini ifade eder. 

Solórzano’nun kaleme aldığı önsöz ise oldukça kısadır. Yalnızca birkaç satırdan 

ibaret önsözde yazar sözlerine “okur arkadaşlar”616 diye başlar ve kitabın iyi niyet 

ve doğru amaçlarla okunması gerektiğini vurgular. Solórzano “İyi niyetle kaleme 

                                                           
614 ibid., poz. 10901 

615 ibid., poz. 10908 

616 ibid., poz. 10929 



 

 

260 

alınmış eser bile farklı bir bakış açısıyla okunduğu takdirde, yoldan çıkaracak 

özellikler içerebilir”617 diyerek sorumluluğu okuyucuya yükler ve kendi iyi niyetini 

kanıtlama uğraşına girmez. Daha önceden incelediğimiz tüm eserlerin önsözünden 

daha kısa olan bu bölüm yazarın kitabın yazılış amacını açıkladığı bu cümlelerle 

sona erer. Öte yandan, önsözden bağımsız olarak kitabın içerisindeki ahlaki 

mesajların da daha önceki pikaresk eserlerle karşılaştırıldığında azaldığını görürüz. 

Bu da Solórzano’nun pikaresk anlatıyı toplumu düzeltmek ve hatalara dikkat çekmek 

için değil, eğlendirmek için yazdığı savını güçlendirir. 618 

4.4.4. Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası 

Solórzano, Rufina’nın hikâyesini biz okuyuculara anlatmadan önce neden ona 

‘Sevilla Sansarı’ takma adını uygun gördüğünü şöyle açıklar:  

Ona sansar diyorum çünkü doğa bilimcilerin söylediğine göre 

sansarlar geceleri ava çıkarlar ve hırsızlık yaparak çevrelerine zarar 

verirler. Gelincikten biraz daha büyük, hızlı ve kurnazdırlar. 

Tavukları çalan sansarları durduracak yükseklikte bir duvar, onları 

engelleyecek sağlamlıkta bir kapı yoktur. Onlar her seferinde içeri 

süzülecek bir delik bulurlar. Bu kitap da doğuştan bir sansarınkine 

benzer çalma güdüsüyle doğmuş bir kadının hikâyesini 

anlatmaktır.619 

 

Ardından Rufina isimli pikaranın özelliklerini aktarır. Rufina şimdiye kadar 

gördüğümüz diğer pikaralar gibi kötü kökenlere sahip, aile terbiyesi almamış, güzel 

ancak uçarı ve paraya düşkün bir genç kızdır: 

                                                           
617 ibid., poz. 10929 

618 Sevilla Sansarı’nın ilk bölümünde sekiz, ikinci bölümde beş, üçüncü bölümde dört ahlaki öğüt 
vardır. Dördüncü ve son bölümde ise herhangi bir ahlaki derse rastlanmaz. Pikaresk eser özellikleri ile 
başlayan kitap, ilerledikçe toplumdaki çarpıklıkları gösterme eğiliminden tamamen uzaklaşır. 

619 ibid., poz. 10967 



 

 

261 

Özgür ve uçarı bir genç kızdı. Anne-babası o büyürken yanında 

olmadıkları için Rufina’nın ahlaksızlıklarını düzeltemediler. O da, 

anne-babasına çekti ve aşırı özgür, kurnazlığa meyilli (...) biri 

olarak yetişti. (...) Onun kurnaz oyunlarından kurtulmayı 

başarabilen bir cüzdan ya da zenginlik yoktu.620 

 

Yazar hem Rufina’nın güzelliği, hem de hırsızlık alanında doğuştan gelen yeteneği 

ve kurnazlığı konusunda kitabın daha ilk sayfalarından okuyucuları uyarır. Gerçekten 

de Rufina’nın doğal güzelliği daha önceden hiçbir pikarada görmediğimiz kadar 

büyüleyicidir. Diğer pikaralar, dönemin ahlaki eğitim kitaplarında yazanın aksine 

süse, takıya ve makyaj malzemelerine düşkünken Rufina’nın güzelliği bu tür 

yapaylıkları barındırmaz.  

Onun güzelliğini tanıyınca içinde hiçbir yalan barındırmadığını 

anlarsınız, her şey doğal ve gerçektir ve bu da bir erkek için aşkın 

en büyük tetikleyicisidir. Rufina kokulu suları, süsleri, kremleri ve 

kadınların gençliğini hızla çürüten buna benzer şeyleri hiç 

kullanmaz.621 

 

Ayrıca güzelliğinin kurbanları üzerindeki etkisi de çarpıcıdır: 

Marquina, Rufina’yı elinden tuttu ve o güzel yüzü görünce ona 

bakmaya doyamadı. Hizmetçi Rufina’yı eve aldığı için efendisinin 

kendisini azarlamasını beklerken Marquina yalnızca bu 

hanımefendinin kim olduğunu sormakla yetindi. 622 

Ah aşk, o tatlı arzu, o dünyevi büyü... Erkeklere kazık atar ve 

onlarda ne büyük değişimlere neden olur (...) Komşuları tarafından 

cimriliği nedeniyle insanlıktan çıkmış olarak tanımlanan bu adam 

şimdi Rufina’nın aşkıyla değişti ve cimrinin yerine eli açık bir âşık 

geldi.623 

                                                           
620 ibid., poz. 10967 

621 ibid., poz. 12874 

622 ibid., poz. 11402 

623 ibid., poz. 11531 



 

 

262 

Güzel yüzlü ve güzel vücutlu Rufina’yı gören erkeklerin hepsi onu 

süzmeye başladılar, özellikle de Cenovalı Rufina’yı görür görmez 

ona âşık oldu.624 

Rufina büyük bir zevkle bahçeyi dolaştı ve güneşi daha fazla 

kıskandırmamak için eve geri döndü.625 

Fakat Rufina’nın bu büyüleyici güzelliği pikaralarda görülen kötü özelliklerle 

birleşince oldukça tehlikeli bir silah haline dönüşür. Açgözlü ve paraya düşkün olan 

Rufina, erkekleri soymak için güzelliğini kullanır: 

Cenovalının yolunacak bir tavuk olduğunu biliyordu...626 

Rufina, Crispin’e öyle bir oyun oynamak istiyordu ki geride bir 

kuruşu bile kalmasın... 

Rufina saklı hazineyi görünce sevince boğuldu çünkü parayı çok 

seviyordu, hele ki altın paraysa daha da çok...627 

 

Kurbanlarına en ufak bir merhamet kırıntısı bile göstermeyen Rufina, gerektiğinde 

utangaç bir genç kız ya da üzgün bir dul rolüne bürünerek onlarda acıma duygusu 

doğurmayı ustalıkla başaran bir oyuncudur:  

Yalandan dökülen gözyaşlarını kurulama bahanesiyle kullandığı 

mendilin ardından Marquina’nın yüz ifadesini görebiliyor ve 

adamın, onun acılarından ne kadar duygulandığını 

anlayabiliyordu...(...) Marquina, numarasını yutmuştu.628 

Rufina, böylesi soylu bir teklife gözyaşları içerisinde teşekkür etti. 

Onun için böyle gözyaşı dökmek oldukça kolaydı.629 

                                                           
624 ibid., poz. 12816 

625 ibid., poz. 12886 

626 ibid., poz. 12861 

627 ibid., poz. 15698 

628 ibid., poz. 11524 

629 ibid., poz. 11544 



 

 

263 

Rufina tekrardan yapılan teklif için yalandan gözyaşı dökerek 

teşekkür etti ki bu, bir kadın için oldukça kolaydı.630 

 

Rufina’nın bu kadar kötü özellikler taşımasında kökenleri kadar yaşadığı ortamın da 

etkisi büyüktür. Küçük yaşta anne ve babasından iyi bir ahlaki eğitim almayan 

Rufina, aksine babası tarafından para için yaşlı bir adamla evlendirilir. Aradığı aşkı 

yaşlı kocasında bulamayan Rufina bunun üzerine genç erkeklerle flört etmeye başlar 

ve bu tavrı tüm kötülükleri tetikleyen olayların başlangıcı olur. Onuru lekelenen 

kocası kahrından ölür, Rufina’nın babası da aşığı Roberto tarafından öldürülür ve 

Rufina beş parasız ortada kalarak hayatını hırsızlıktan kazanmaya başlar. Aslında bu 

kötü gidişatın ilk emareleri Rufina’nın çocukluk yıllarında kendini göstermeye 

başlar: “Rufina on iki yaşındaydı ve (...) pencereden dışarı bakmaya çok 

düşkündü.”631 

Annesi Trapaza’nın yarattığı sorunlardan o kadar çok bunalmıştı, 

üstelik kızına duyduğu sevgi öylesine büyüktü ki, Rufina’nın yanlış 

tavırlarını düzeltmek için uğraşmıyordu. Günümüzde birçok anne 

kızlarını azarlamaktan çekindiği için başlarına olmadık 

talihsizlikler geliyor.632 

Karısının ölümüne üzülen Trapaza’nın tek hedefi, büyüleyici 

güzelliği sayesinde Rufina’ya bir eş bulmak ve hem kendisinin hem 

de kızının hayatını bu şekilde kurtarmaktı.633 

Trapaza’nın sık sık evden gitmesiyle kızı Rufina pencereden 

bakmak ve başkaları tarafından görülmek için istediği özgürlüğü 

elde etti.634 

 

                                                           
630 ibid., poz. 13865 

631 ibid., poz. 11066 

632 ibid., poz. 11068 

633 ibid., poz. 11076 

634 ibid., poz. 11082 



 

 

264 

Böylece babası zaten pikaro olan Rufina, ailesinden gerekli terbiyeyi de 

almadığından kötücül özellikleri giderek büyüyen duygusuz bir hırsıza, acımadan 

herkesi dolandıracak kurnaz bir suçluya dönüşür. Diğer pikaraların aksine Rufina’nın 

oynadığı oyunlar zengin bir koca bulmak, erkeklerle dalga geçmek veya eğlenmek 

için değildir. Pikara Rufina’nın tek bir hedefi vardır: daha çok paraya sahip olmak. 

Tuzaklarını incelikle planlar ve paranın izini sürmeyi çok iyi başarır. Kimseye, hatta 

suç ortağı Garay’a karşı bile dürüst değildir. Dolandırdığı erkeklerin parasını alırken 

bir kısmını kendine saklar ve Garay ile paylaşmaz. Öte yandan, bu kadar soğukkanlı 

bir suçlu olan Rufina, diğer pikaraların aksine, okuyucular tarafından haklı görülme 

ayrıcalığına sahiptir. Rufina bunu nasıl başarır? Öncelikle Rufina kötü bir suçludur 

fakat dolandırdığı kişilerin de ondan aşağı kalır yanı yoktur. Rufina’nın kurbanları da 

açgözlülük, cimrilik ya da dolandırıcılık gibi kötü özelliklere sahip kişilerdir bu 

nedenle okuyucu kurbanlara acımaz ve Rufina’yı oynadığı oyunlar nedeniyle çok da 

suçlamaz.  

Doğanın yetiştirdiği en zavallı adamdı; (...) para biriktirmek için 

kahvaltı bile yapmazdı...635 (...) Marquina’nın başına gelenler 

Sevilla’da çok konuşuldu, hakkında komik hikâyeler anlatıldı, 

onun gibi cimri birine böyle bir oyun oynanması çok uygun 

görüldü.636 

 

Öte yandan, Rufina’nın güzelliği ve pikaresk özelliklerle harmanlanan saraylı 

tavırları anti kahramanımızın karakterine daha önceki pikaralarda görmediğimiz bir 

duyarlılık katar. Bu da okuyucuları etkileyen bir diğer özelliktir. Dolandırdığı 

kişilere karşı acımasız olan Rufina büyüleyici yüzü olan, melek sesli, gitar ve arp 

                                                           
635 ibid., poz. 11335 

636 ibid., poz. 11340 



 

 

265 

çalan, şarkılar söyleyen ve âşık olduğu erkek karşısında tüm kalkanları indiren 

duygusal bir kadına dönüşür. Kahramanın âşık olduktan sonra bir anda yaşadığı 

dönüşüm oldukça şaşırtıcıdır ancak açıklanamaz değildir. Kuşkusuz Solórzano, 

Rufina’nın babasının ünlü bir pikaro, annesinin ise aşk evliliği yapan soylu bir kadın 

olduğunu hikâyenin başından söyleyerek bize bu ipucunu vermiştir. Tüm iyi ya da 

kötü özelliklerin kandan geçtiğini söyleyen dönemin hâkim ahlak anlayışı uyarınca 

Rufina pikara olduğu kadar, annesinden ötürü saraylı özellikler de taşımaktadır. 

Annesi, pikaro Trapaza için zengin kocasını bırakmış ve tüm malvarlığını Trapaza’yı 

kürek cezasından kurtarmak için harcamış soylu bir kadındır. Kızına ve kocasına 

düşkündür. Bu özellikler şimdiye kadar pikaresk romanın kadın kahramanlarında 

görmediğimiz özelliklerdir.  Rufina’nın da bu özellikleri annesinden alması ve âşık 

olduğu zaman soylu bir kadın gibi davranması bizler için şaşırtıcı olmaz.  

Jaime’yi şarkı söylerken duyan Rufina’nın yüreğini yeniden aşk 

alevleri sarmıştı.637(...) Jaime ve Rufina birbirlerini izlemekten ve 

aşkın içinde kaybolmaktan başka hiçbir şey yapmadılar. Zaman bu 

aşk sohbetlerinin arasından su gibi akıp geçti.638 

 

Rufina hikâyenin sonunda hiç beklemediğimiz bir şekilde gerçek aşkı bularak 

sevgilisi Jaime ile evlenir, dürüst bir yaşam kurarak ticarete atılır. Bu defa ilahi 

adalet (ya da kader) pikarayı takip edip ona tatsız oyunlar oynamaz. Rufina’nın nasıl 

bu kadar şanslı olduğunu soran okuyucuları ise birden fazla açıklama beklemektedir. 

Rufina diğer pikaralara göre daha şanslıdır. Aşk evliliği yapmış, tüm 

dolandırıcılıklarından herhangi bir zarar görmeden kurtulmuş, üstelik yüklüce bir 

sermaye ile ticarete atılmayı başarmıştır. Şimdiye kadar incelediğimiz pikaralar 

                                                           
637 ibid., poz. 15145 

638 ibid., poz. 15091 



 

 

266 

içerisinde en mutlu olan anti kahraman Rufina’dır. Zira Rufina hikâye boyunca 

hiçbir zaman olduğundan daha farklı biri olmak istemez. Tek derdi hırsızlıktan para 

kazanmaktır ve kurbanlarını da dolandırıcı bir din adamı, yaşlı çapkın, cimri tüccar 

gibi toplum tarafından pek kabul görmeyen kişiler arasından seçer. Bu da 

okuyucuların gözünde onun affedilmesini kolaylaştırır. Üstelik Rufina sahte bir 

evlilik yaparak kocasının parasına konmayı hedeflemez. Kendisi gibi bir pikaroyla 

evlenerek orta sınıfa yükselmelerini sağlayacak bir mesleği, tüccarlığı tercih ederler. 

Ayrıca hikâyenin sonunda her ikisi de pikaro kimliklerini bir kenara bırakarak 

toplumda kabul gören bir meslekle uğraşmaya başlarlar. Orta-alt (alt-burjuva) 

denilebilecek yeni bir toplumsal sınıfın temsilcilerine dönüşürler. Sosyal düzen 

XVII. yüzyılın başında olduğundan daha farklılaşmıştır, artık bu tür sınıfsal 

hareketler toplum tarafından da büyük tepki görmez. Aksine, kitapların asıl 

okuyucusu olan orta-üst sınıf, içinden çıktıkları alt-orta sınıfı hatırlatan bu tür 

maceraları hoş karşılar. Bu açıdan bakıldığında Rufina’nın herhangi bir talihsizliğe 

kurban gitmemesinde okuyucu taleplerinin de etkisi büyüktür.  

Öte yandan, Rufina’nın diğer pikaralarla benzerliği de azımsanamayacak kadar 

çoktur. Tıpkı diğer pikaralar gibi Rufina’nın da yakalanmadan, göze batmadan 

kalabalıklar arasına karışacağı büyük şehirlerde yaşamaya ihtiyacı vardır: 

Adalet, kurbanın nasıl öldüğünü bulmaya çalıştı ancak Sevilla öyle 

kalabalık bir kentti ki, bu sorunun cevabı hiçbir zaman 

bulunamadı.639 

Büyük bir karmaşanın ve keşmekeşin yaşandığı, her türden insanın 

bulunduğu Madrid’e gitmek için yola çıktı.640 

                                                           
639 ibid., poz. 11316 

640 ibid., poz. 12227 



 

 

267 

 

Ancak diğer pikaraların aksine sonunda Rufina istediğini elde eder ve pikara 

kimliğini bir kenara bırakarak, kocasıyla yeni bir hayata atılır. Ancak Solórzano, 

pikara Rufina’nın ikinci cildini yazmadığı için şu soru aklımızı kurcalar: Acaba 

Rufina bunca özgürlükten ve bunca sıra dışı deneyimden sonra kocasının yanında 

ticaret yapmaya ve kararları onun yerine başkasının almasına alışmış mıdır yoksa 

kapısının arkasına astığı pikaresk kimliğini de alıp başka maceralara yelken mi 

açmıştır? 



 

 

268 

 

4.5. Yazarı María de Zayas olan Örnek Aşk Hikâyeleri (Novelas Amorosas y 

Ejemplares) ya da Feminist Pikara 

1637 yılında Örnek Aşk Hikâyeleri641 adlı eseri yayımlayan María de Zayas, 

Boccacio’nun Decameron’undan esinlenerek İspanyol edebiyatının ilk 

hikâyecilerinden biri olur.642 Eser yalnızca İspanya’da değil, Avrupa’da da başarı 

kazanır. Araştırmacı J.A. Van Praag “Cervantes’in Örnek Hikâyeler eserinden sonra 

yalnızca María de Zayas’ın eserinin Avrupa’da onunla kıyaslanacak bir başarı elde 

ettiğini vurgular.643 Margarita Nelken, kitabın elde ettiği sıra dışı başarı nedeniyle 

“Birçok yazarın XVII yüzyılın ikinci yarısında Aşk Hikâyeleri adlı eseri taklit 

ettiğini” söyler. 644  

Görüldüğü üzere yayımladığı XVII. yüzyılda büyük ses getiren bu eser,645 “soylu, 

zengin ve güzel”646 beş kız arkadaşın soğuk kış günlerinde dışarı çıkmaktansa şömine 

başında hikâyeler anlatarak eğlenmeyi tercih etmesiyle başlar. Kendilerine eşlik 

                                                           
641 Cervantes’in Örnek Hikâyeler (Novelas Ejemplares) adlı eserinden yaklaşık yirmi yıl sonra basılan 

Örnek Aşk Hikâyeleri (Novelas Amorosas y Ejemplares) adından da anlaşılacağı üzere Cervantes’in 

eserinden etkilenmiştir. Her iki eser de, hem birbiriyle bağlantılı hem de bağımsız olarak 

okunabilecek hikâyelerden oluşur. O dönemde “novela” her ne kadar hikâye anlamında kullanılsa da 

eserleri incelediğimizde onların roman türünün habercileri olduklarını görürüz.  

642 İspanyol edebiyatına kısa hikâye türünü getiren ilk kişi olarak Cervantes’i belirtmek yerinde 
olacaktır. Cervantes 1613 yılında yayımlanan Örnek Hikâyeler (Las Novelas Ejemplares) adlı eseriyle 
bu türün İspanya’daki öncüsü olduğunun bilincindedir.  

643 Salvador Montesa Peydro, Texto y contexto en la narrativa de María de Zayas, Madrid, Rústica, 
1981, s. 36 

644 ibid., s. 35 

645 María de Zayas, Desengaños amorosos, 1647. Erişim tarihi: 15/05/2015. http://bit.ly/1LvjKWT,s. 
28 (Bundan böyle bu esere yapılan atıflarda söz konusu kaynaktan yararlanılacaktır. Farklı bir kaynak 
kullanıldığı takdirde açık künyesi verilecektir) 

646 María de Zayas, 1637, s.365  

http://bit.ly/1LvjKWT


 

 

269 

etmesi için yine kendileri gibi soylu beş erkeği eve çağırırlar. Her akşam biri kadın 

biri erkek olmak üzere iki kişinin hikâye anlatmasıyla kitabın ana çerçevesi çizilir. 

Anlatılan hikâyelerde aşk, onur, kırılan onurun yeniden tesis edilmesi, evlilik sadakat 

ve intikam ana konulardır. Söz konusu anlatılarda dikkatimizi çeken ise kadınların 

daha aktif bir rol üstlenmesidir. Dönem İspanyasında sessiz kalması, boyun eğmesi, 

az konuşması istenen kadınların bu eserde geleneksel kalıpların dışına çıkan bir 

profil çizmesi yazarın kadın kimliğiyle yakından alakalıdır. XXI. yüzyıldaki bakış 

açısıyla okunduğunda bu hikâyelerin kadını özgürleştiren yanını görmek oldukça zor 

olacaktır. Ancak önceki bölümlerde bahsettiğimiz Altın Çağ’da kadınların kilise 

tarafından nasıl kısıtlandığını hatırlayacak olursak, Zayas’ın hikâyelerindeki, 

dönemine göre, ilerici bakış açısı daha da değer kazanır.  

XVII. yüzyılda edebiyat erkeklerin hâkimiyetindeki bir alandı ve bir kadının aynı 

alanda boy göstermesi alışıldık bir durum olarak görülmüyordu. Rodríguez ve 

Haro’nun belirttiği üzere nasıl ki belindeki kılıç ve elindeki kalem bir erkeğin 

onuruysa; elindeki iğne ve gözünün önündeki iğne kutusu da bir kadın için aynı şeyi 

ifade ediyordu.647 Bu bakış açısına karşı çıkan María de Zayas, Aşk Hikâyeleri ve 

bundan on yıl sonra basılan Aşktaki Hayal Kırıklıkları (Desengaños Amorosos) isimli 

iki eserinde kadınların başından geçen zorlu durumları ve aşk-onur ikilemini ele alır. 

Ancak María de Zayas’ın hayat hikâyesine dair elimizde çok kısıtlı bilginin 

bulunması bakış açısını anlamamıza yardımcı olacak tüm verilerin eserleriyle sınırlı 

olmasına yol açıyor. Bir yönüyle bu durum edebiyat eleştirmenleri açısından oldukça 

faydalı zira eserlerin daha dikkatli okunmasını, yazarın bakış açısının ve kişisel 

                                                           
647 Evangelina Rodríguez & Marta Haro Cortés, Entre la rueca y la pluma: Novela de mujeres en el 
barroco. María de Zayas, Leonor de Meneses, Maríana Carvajal, Madrid: Biblioteca Nueva, 1999,  
s.51 



 

 

270 

görüşünün yansıdığı kısımların titizlikle araştırılmasını sağlıyor. Ancak diğer yandan 

eserleri iki yüzyıl boyunca defalarca basılan648, Lope de Vega ve Castillo Solórzano 

gibi yazarlar tarafından övülen649 ve okunduğu dönemde bunca popülerlik kazanan 

bir yazarın hayat hikâyesinin karanlıkta kalması o dönemde kadınların ne kadar geri 

planda bırakıldığını anlatması açısından üzücü bir veri olarak elimizde duruyor. 

María de Zayas’ın doğum ve ölüm tarihi, evli mi bekar mı olduğu, çocuğu olup 

olmadığı, evde mi yoksa bir manastırda mı eğitim aldığı gibi birçok ayrıntı halen 

bilinmezliğini koruyor. Neyse ki María de Zayas’ın yazdığı önsöz ve eserin kadın 

kahramanlarının ağzından ataerkil düzene karşı yöneltilen serzenişler yazarımızın 

bakış açısını anlamamıza büyük katkıda bulunuyor. María de Zayas’ın kaleminden 

dökülenler dışında hakkında tek bildiğimiz Madrid’de doğduğu650, soylu bir askerin 

kızı olduğu ve böylece çoğu kadının mahrum kaldığı okuma-yazma eğitimini 

alabildiğidir. 651 

4.5.1. Dil-Anlatım Özellikleri ve Yazım Amacı 

Baskı makinesinin yaygınlaştığı ve okuyucu taleplerinin önem kazandığı XVII. 

yüzyılın ilk yarısında sansür kurulu basılacak kitapların ahlaki uygunluğunu sıkı 

sıkıya kontrol ediyor, bu kuruldan geçemeyen kitaplar okuyucuyla buluşamıyordu. 

Bu nedenle edebiyat piyasasına girecek olan yazarların iki hususu aynı anda dikkate 

alması gerekiyordu: kiliseden onay alabilmek için ahlaki mesajlar vermek (prodesse) 

                                                           
648 Salvador Montesa Peydro, 1981, s.21 

649 Enriqueta Zafra, 2009, s.163 

650 Kitabın yayımlanmasına onay veren Joseph de Valdivielso, Zayas hakkında “Madrid’in kızı” 
ifadesini kullanır 

651 Salvador Montesa Peydro, 1981, s.23  



 

 

271 

ve aynı zamanda okuyucuyu memnun etmek için eğlendirmek (delectare). Keşiş 

Lucas de Montoya, Francisco Cuevas’ın Aşk ve Talih Deneyimleri (Experiencias de 

Amor y Fortuna) adlı kitabına neden izin verildiğini anlatırken sansür kurulunun en 

önemli kıstasını şöyle vurgular: “Yazar hikâyesine hem kadın hem de erkeklerin 

izlemesi gereken ahlaki öğretileri koyarak yaratıcılığını göstermiştir.”652  

María de Zayas da dâhil olmak üzere, eserlerinin sansür kurulundan sorunsuzca 

geçmesini isteyen dönem yazarlarının, kaleme aldıkları kitabın önsözlerinde 

eserlerinin öğretici niteliğini vurgulamaları bir zorunluluktu. Ancak María de Zayas 

söz konusu olduğunda bu zorunluluğun sansürü savuşturmak için kullanılan basit bir 

strateji olmaktan çıktığını ve gerçek bir amaç haline geldiğini görürüz. Zira María de 

Zayas eser boyunca defalarca kadınların bu hikâyelerden ders çıkarması gerektiğini 

söyler.  

Bizim amacımız yalnızca eğlendirmek değil aynı zamanda kadınlara 

öğüt vermektir. 653 

(Bu eser) frenlenemez arzuların denizine atılmamaları için kadınlara 

uyarı niteliğindedir.654 

Kadınlar benim durumumdan ders alın ve erkeklerin sizi 

kandırmasına izin vermeyin.655 

Yorucu hayatımın sonuna geliyor olmalıyım ve (...) belki de Tanrı 

hayatımın diğerlerine ders ve örnek olmasını istiyordur.656 

 

                                                           
652 ibid., s. 60 

653 María de Zayas, 1637,  s. 89 

654 María de Zayas, 1647, s. 369 

655 María de Zayas, 1637, s. 479 

656 ibid., s. 372 



 

 

272 

María de Zayas ahlaki ders vermek için gerçek hikâyelerden yola çıktığını söyler. 

María de Zayas’a göre bütün bu maceralar yaşanmıştır, bu nedenle kadınlar başlarına 

gelebilecek kandırmacalar ve kötülükler konusunda ders almak istiyorlarsa dikkatlice 

kitabı okumalıdırlar: “Yalnızca yaratıcılığı kullanarak hikâye yazmak (...) insanları 

eğlendirmeye yarar, ancak gerçekten yaşanmış bir hikâyeyi anlatmak yalnızca 

eğlendirmeye değil aynı zamanda insanları uyarmaya da hizmet eder.”657 

Bu nedenle María de Zayas’ın bütün kahramanları hikâyeyi anlatmaya başlamadan 

önce tüm bunların gerçekten yaşanmış olduğunu ısrarla vurgularlar:  

Bu anlatacağım olay Saray’da yaşandı.658 

Adı Don Fadrique ama Granada’da da soylu akrabaları olduğundan 

soyadını ve kökenlerini söylemem doğru olmaz.659 

Vitoria şehrinden olan Kaptan Don Pedro (ona olan haklı 

saygımızdan ötürü soyadını saklıyoruz).660 

Başından geçenleri bizzat kaleme aldığı hikâyesi şöyle başlıyor.661 

 

María de Zayas’ın okuyucuya bu kadar ayrıntı sunması okuyucuda gerçek bir hikâye 

okuduğu hissini kuvvetlendirir, merak duygusunu besler. Öte yandan Zayas, hem 

verilen mesajın rahatça anlaşılabilmesi hem de eserlerinin mümkün olduğunca çok 

kişiye ulaşması için açık ve anlaşılır bir dil kullanır. Edebiyatın yalnızca ayrıcalıklı 

sınıfa ait olmaktan çıkıp baskı makinesi sayesinde geniş kitlelere ulaşması nedeniyle 

Zayas eserlerini, kitlelerin beğenisine uygun bir tarzda, basit, eğlendirici, içinde aşk, 

                                                           
657 María de Zayas, 1647, s. 89 

658 María de Zayas, 1637, s. 392 

659 ibid., s. 440 

660 ibid., s. 393 

661 ibid., s. 467 



 

 

273 

macera ve korkuyu barındıran, merak duygusunu besleyen, iyilerin kazandığı 

kötülerin kaybettiği, açık ahlaki mesajlarla bezeli bir şekilde kurgulamıştır. Öte 

yandan, Zayas’ın tek amacının satış başarısı yakalamak olduğunu söylemek mümkün 

değildir. Pikaresk türün popülerlik kazandığı dönemden XVII. yüzyılın ikinci 

yarısına uzanan süreçte şehirli sınıf güç kazanmış, toplumda değişimler yaşanmış ve 

tüm kitlelere mal edilemese de, özellikle Zayas’ın ait olduğu soylu ve eğitimli 

kadınların sesi daha fazla çıkmaya başlamıştır. İşte böyle bir değişim döneminde 

Zayas’ın asıl göstermek istediği kadınların erkekler tarafından nasıl güçsüz 

bırakıldığıdır. Bu nedenle eserde derinlemesine yapılan karakter çözümlemelerinden 

ziyade iyi-kötü olarak sınıflanan kişiler ve kadın-erkek ayrımı ön plana çıkar. José 

María Díez Borque XVII. Yüzyıl İspanyol Komedisinin Sosyolojisi (Sociología de la 

Comedia Española del Siglo XVII) başlığı altında kaleme aldığı araştırmasında, bu 

dönemde yazılan eserlerin kitle tüketimine uygun olduğunu ve birçoğunda benzer 

şablonları kullandığını belirtir.662 Nitekim María de Zayas’ın yazdıklarında 

Cervantes ve Lope de Vega’nın eserlerinden esinlenmeler görülür ve benzer 

konuların farklı bakış açısıyla ele alındığı fark edilir.663 María de Zayas konularını 

çok çeşitlendirmeden, genelde erkeklerin kadınları aldatması üzerine odaklanır. 

Bunun gerekçesini ise şöyle açıklar: Benim yazdıklarımı herkesin anlamasını 

istiyorum: okumuşların da, cahillerin de çünkü hepsi kendilerini çoktan kadınların 

düşmanı olarak ilan etmişler o halde ben de hepsine savaş ilan ediyorum.664  

                                                           
662 Madrid, Cátedra, 1976, s.357 

663 María de Zayas’ın Aşkın Gücü (La fuerza de amor) adlı hikâyesi Cervantes’in Kanın Gücü (La fuerza 

de sangre) adlı hikâyesine bir yanıt olarak yazılmıştır. Ayrıca Lope de Vega’nın Kendi Davasının Yargıcı 

(El juez de su causa) adlı eseriyle de benzerlik taşır.  

664 María de Zayas, 1647, s.220 



 

 

274 

4.5.2. Önsöz ve Eserin Yazım Amacı 

María de Zayas’ın kaleme aldığı önsöz, erkeklerin kadınların kitap yazmasına 

yöneltilebilecekleri tüm eleştirilere bir cevap niteliğindedir. Bu önsöz adeta kadının 

toplumdaki yerini sorgulayan ve mevcut gidişatın değişmesini isteyen bir manifesto 

olarak yazılmıştır. Önsözün ilk cümlesi: “Kimin aklına gelirdi ki bir kadın kitap 

yazmaya cesaret ettiği gibi, zekâsının saflığını kanıtlayacak bir biçimde, onu kendi 

adıyla bastırsın?,” sorusuyla açılır.665  Ardından María de Zayas aynı soruyu yineler: 

“Kitap yazmak için yetersiz olduğumuzu söyleyen bazı aptallar varken benim bir 

kadın olarak karalamalarımı gün ışığına çıkaracağım kimin aklına gelirdi ki?” 

Kadınların okumayı öğrenmesinin bile tehlikeli görüldüğü bir dönemde María de 

Zayas’ın kitap yazmasının tepki çekeceği açıktır. Özellikle de dini öğütler içeren bir 

eser değil de aşkla dolu hikâyeler kaleme alıyorsa. Bu nedenle María de Zayas, 

kadınların toplumdaki yerini önsözün ana konusu haline getirir ve kadınla erkeğin 

eşit olduğunu savunur.  

Eğer hepimizin ruhu aynıysa (çünkü ruhların kadın veya erkek diye 

cinsiyetleri yoktur), damarlarımızdan aynı kan akıyorsa ve aynı 

organlara sahipsek erkeklerin bilge olduklarını söylemek, bununla 

övünmek ve biz kadınların onlar gibi olamayacağımızı iddia etmek 

için ne gibi bir gerekçeleri olabilir?666  

 

Zayas’a göre kimsenin bunu söylemeye hakkı yoktur. Eğer kadınlar edebiyat 

alanında erkekler kadar aktif değilse, bilimde öne çıkamıyorsa bunun sorumlusu 

kadınlara iğne iplik, erkeklere kâğıt kalem veren ataerkil düzendir.  

                                                           
665 María de Zayas, 1637, s.361 

666 ibid., s.361-362 



 

 

275 

Bana göre bu sorunun cevabı bizi bir odaya kapatıp bize öğretmen 

vermeyen tiranlıkla, o acımasızlıkla alakası vardır. Kadınların 

donanımlı olmamasının ana sebebi onların doğuştan eksik 

yaratılması değil, eğitim sistemindeki eksiklerdir. Bize küçükken 

iğne iplik yerine kitaplar verselerdi biz kadınlar da üniversitedeki 

kürsülere en az erkekler kadar yakışırdık.667 

 

Bu açıklamayla da yetinmeyen María de Zayas, tarihte önemli adımlar atan 

erkeklerin yanında her zaman bir kadın destekçinin olduğunu hatırlatır. Bilimde, 

edebiyatta, devlet yönetiminde öne çıkan erkekler varsa bunu kadınların desteği 

sayesinde başarmışlardır.668 Önsözün sonuna kadar kadınların erkeklerle eşit 

yaratıldığını savunan Zayas, okuyuculara veda ederken onları kadınlara karşı saygılı 

olmaları gerektiği konusunda uyarır ve kitabı beğenmezlerse “Kadınlara duymaları 

gereken asgari saygıdan ötürü”669 sessiz kalmaları gerektiğini belirtir. Ardından şu 

sözleri ekler: “Eğer bu kitabı beğenmezseniz bir kadın olarak doğduğumu ve güzel 

hikâyeler yazmak için değil de, sizlere hizmet etmek için dünyaya geldiğimi 

düşünerek beni affedebilirsiniz.”670  

María de Zayas ataerkil sistemi eleştirerek başladığı önsözü, erkek okuyucuların 

kitabı okumalarını sağlamak için oldukça alçakgönüllü ancak yine de iğneleyici bir 

cümleyle bitirir. Enriqueta Zafra’ya göre, erkek egemen edebiyat dünyasında ayakta 

kalma çabası gösteren Zayas’ın kaleme aldığı önsözdeki bu strateji “Okuyucunun 

merakını uyandırmak ve onu okumaya teşvik etmek içindir.”671 Benzer şekilde María 

                                                           
667 ibid., s.362 

668 ibid., s.362 

669 ibid., s.362 

670 ibid., s.362 

671 Enriqueta Zafra, 2009, s.162 



 

 

276 

Haro da bu önsözü “Zayas’ın profesyonel yazın dünyasına prestijli bir giriş yapma 

isteğini yansıtmaktadır”672 sözleriyle değerlendirirler. 

Okuyucu, eğer kitap iyiyse María de Zayas’ı övmek zorunda değildir, eğer eser 

kötüyse erkek okuyucu önyargılarının doğru çıktığını, kadınların kitap yazmaya 

yetkin olmadığını görerek tatmin olacaktır. Her koşulda María de Zayas karlı çıkar:  

Cervantes, Alemán ve Quevedo haricinde kitapları Zayas’ınki 

kadar çok basılan başka bir yazar yoktur. Özellikle XVIII. yüzyılda 

María de Zayas’ın kitapları o kadar ilgi çekiyordu ki en önemli 

şehirlerin basımevleri onun eserlerini yayımlayabilmek için 

kıyasıya rekabet ediyorlardı.673 

 

Zayas, kitabı satmak için cinsiyetini ve bu farklılığın yarattığı merak duygusunu 

kullanır. 

4.5.3. Olay Örgüsü Çerçevesinde Pikara Kimliğinin ve İmgesinin İnşası 

Aşk Hikâyeleri’nde tek bir pikara karakteri yerine on farklı bölümde karşımıza çıkan 

sayısız pikara vardır. Bu pikaraların bazıları numaracı, bazıları büyücü, diğerleri ise 

saraylı ancak pikaresk özellikler taşıyan kahramanlardır. Bu nedenle son eser 

incelememizde yalnızca bir kadın karakterden bahsetmek yerine bu kitaptaki farklı 

hikâyelerin toplamında vücut bulan yeni tür pikaresk-saraylı karakterinden 

bahsetmek daha yerinde olacaktır. Ancak Zayas bu eserin tamamını kadınların ders 

alması için kaleme almıştır ve her hikâyede kadınların izlemesi ve kaçınması gereken 

davranış biçimlerini aktarmak için farklı olay örgüleri ve karakterler kullanmıştır. 

                                                           
672 Evangelina Rodríguez &Marta Haro Cortés, 1999, s. 58 

673 Salvador Montesa Peydro, 1981,  s.36 



 

 

277 

Son sayfaya gelindiğinde María de Zayas’ın yarattığı bağımsızlığına düşkün ideal 

kadın tipinin tüm özelliklerinin ortak olduğu görülür.  

Kitapta Don Juan’ın ağzından aktarılan ilk hikâye Maceraya Atılarak Kaybetmek 

(Aventurarse Perdiendo) adını taşır. 16 yaşında güzel bir genç kız olan Jacinta 

rüyasında gördüğü bir erkeğe âşık olur. Onu gerçek hayatta Don Felis adıyla 

karşısında gören Jacinta bu mucizeye inanamaz ve kaderin onları bir araya 

getirdiğine inanır. Ancak Sarabia isimli kötü kalpli hizmetçi iki genç arasında 

filizlenen aşkı kıskanır ve Don Felis’e âşık olan Doña Adriana isimli genç kadına 

yardımcı olmaya karar verir. İki aşığı ayırmaya kararlı olan kadınların beklediği 

fırsat çok gecikmez. Bir gün Jacinta, genç erkeğin büyülü aşk sözlerine kanarak, 

evlenmeden “bedenini ve ruhunu Don Felis’e teslim eder.”674 Doña Adriana, çifti zor 

duruma düşürmek için genç kızın babasına bir mektup yazarak tüm olanları anlatır. 

Bunun üzerine Jacinta manastıra kapanır ve Don Felis uzaklara kaçar.  Don Felis üç 

yıllık bir ayrılığın ardından yurduna döner, Jacinta’ya yeniden kavuşur, iki genç aşık 

evlenmek üzere Roma’ya kaçmaya karar verirler. Ancak Don Felis’in askere gitmesi 

gerekmektedir. Bu nedenle saklandıkları evde Jacinta’yı yalnız bırakarak sefere 

katılmak üzere yola çıkar. Genç ve güzel Jacinta yalnızlığa dayanamaz ve komşusu 

Celio ile flört etmeye başlar. Ancak Celio tarafından da kandırılır ve genç adam bir 

gün geride ufak bir not bırakarak Jacinta’dan ayrıldığını ve Salamanca’ya gideceğini 

söyler. Jacinta bu defa yeni aşkı Celio’nun peşinden Salamanca’ya gitmeye karar 

verir. Tüm mücevherlerini kendisini Salamanca’ya götürmesi için bir arabacıya verir 

ve Jacinta bir kez daha kandırılır. Arabacı onu Salamanca’ya götürmek yerine 

Barcelona’da dağ başında beş parasız bırakır. Üzüntüsünden ne yapacağını 

                                                           
674 María de Zayas, 1637, s.378 



 

 

278 

bilemeyen genç kız talihsizliğini dizelere döker ve umutsuz bir şarkı söylerken Don 

Fabio ile karşılaşır. Don Fabio genç kızın yaşadıklarına üzülür ve onun manastıra 

yerleşmesine yardımcı olur. Hikâye Jacinta’nın manastırda mutlu bir hayat 

sürdüğünün aktarılmasıyla sona erer.  

Bu hikâyede pikaresk türün kadın karakterlerinde görülen özellikler üç farklı kadına 

dağıtılmıştır: Kötü kalpli hizmetçi Sarabia yalnızca genç Jacinta’nın güzelliğini ve 

soylu konumunu kıskandığı için ona oyun oynamaya karar verir. Dona Adriana ise 

Don Felis’e duyduğu aşk nedeniyle Jacinta’yı zor duruma düşürür. Söz konusu iki 

kadında da, pikaraların kurnazlık ve oyun oynama özelliklerini görürüz. Öte yandan, 

Jacinta’nın erkeklere yönelik rahat tavırları da pikaraların bir diğer özelliğidir. 

Jacinta gibi genç ve güzel bir kadının, erkeklerin yalan sözlerine kanması ve onlarla 

evlenmeden birlikte olması tüm talihsizliklerin çıkış noktasını oluşturur. Ancak 

María de Zayas’ın bakış açısı Jacinta’yı suçlar nitelikte değildir. Jacinta’nın bu 

“rahat” tavırlarının sebebi onun kötü bir kadın olması değil, erkeklerin güzel sözlerle 

kadınları kandırmakta çok usta olmasıdır. Jacinta bir gün şiir hakkında konuşurken 

erkeklerle kadınlar arasındaki farkı şöyle anlatır:  

Erkeklerin şiir yazarken yaptığı hataları affetmek olmaz çünkü 

onlar eğitim ve sanatla yoğrulmuşlardır. Buna karşılık kadınlar 

yalnızca doğuştan gelen özelliklerle yetinirler. Bu durumda 

kadınların işledikleri hataların affedilmesi ve doğru davranışları 

nedeniyle övülmesi gerektiğinden kim kuşku duyabilir ki?675 

Jacinta’nın şiir hakkında söylediği bu sözler aynı zamanda Zayas’ın kadın ve erkeğe 

bakış açısını da özetler niteliktedir. Kadın eğitimden ve sanattan uzak tutulduğu için 

neyin doğru, neyin yanlış olduğunu bilmekten uzaktır ve kolay kandırılır. Bu nedenle 

                                                           
675 ibid., s.374 



 

 

279 

kadınların işledikleri kabahatler daha kolay affedilmelidir. Öte yandan Jacinta, Don 

Felis ile buluştuğunu babasından gizlemek için hizmetçisiyle birlikte çeşitli oyunlar 

oynar. Jacinta babasını kandırdığı için pişman olsa da başka bir çaresi yoktur: “Bu 

türden kurnazlıkları ihtiyaçtan öğrendim”676 der. María de Zayas bir kez daha 

kadınlara atfedilen kurnazlık, oyunbazlık gibi özelliklerin kadının doğasında 

bulunmadığını, ataerkil düzenin kadına uyguladığı baskı nedeniyle kadınların 

kurnazlığa başvurmak zorunda kaldığını vurgular. Böylece María de Zayas daha 

önceki kadın pikaralarda gördüğümüz şeytani özelliklerin aslında köşeye sıkışmış 

kadın figürünün tek çıkış noktası olduğunu gösterir.   

Dalga Geçilen Aminta’da (La Burlada Aminta) başlıklı ikinci hikâyede bir erkeğin 

açgözlü arzularının nelere mal olduğu anlatılır. Genç yaşta anne ve babasını 

kaybeden güzel, bir o kadar da ‘namuslu’ olan genç Aminta hayatında herhangi bir 

erkekle duygusal bir ilişki yaşamamıştır. Amcasının yanında yaşayan Aminta, 

büyüklerinin isteği sonucu yeğeni ile nişanlanır. Ancak yeğenine karşı romantik 

duygular beslemez. Bu arada kasabaya Jacinto ve Flora isimli hem âşık, hem de iş 

ortağı olan, kendilerine ağabey-kardeş süsü vererek zenginleri dolandıran bir çift 

gelir. Don Jacinto 14 yaşındaki Aminta’yı kilise kapısında görünce âşık olur ve onu 

elde etmeye karar verir.. Jacinto’nun aşığı olan Flora, genç kızı elde etmesi için 

sevgilisine yardım eder. Jacinto’nun kız kardeşiymiş gibi genç Aminta’ya yaklaşır ve 

abisinin evlenme vaatlerinden bahseder. Bu sözlere kanan Aminta, evlenmeden 

Jacinto ile birlikte olur. Bunun üzerine Jacinto ve Flora “Seni birazdan alacağız” 

diyerek Aminta’yı bir eve yerleştirirler ve kasabadan kaçarlar. Aminta bir süre 

bekledikten sonra sevgilisinin kendisine bir oyun oynadığını ve kandırıldığını anlar. 

                                                           
676 ibid., s.380 



 

 

280 

Bunun üzerine hem kendi onurunu hem de ailesinin onurunu temizlemek isteyen 

Aminta önce intihar etmeyi düşünür ancak sonra vaz geçer. “Yakınmanın değil, öç 

almanın zamanı”677 diyen Aminta erkek kılığına girerek Jacinto ve Flora’yı bulur ve 

onların hizmetkârı olur. Bu sırada tanıştığı ve talihsiz hikâyesini anlattığı Don Martín 

onun bu gözüpekliği karşısında Aminta’ya âşık olur ve Don Jacinto’yu öldürmeyi 

teklif eder. Ancak Aminta kendi onurunu kendisinin temizleyeceğini söyleyerek 

teklifi reddeder. Bir gece Jacinta ve Flora uyurlarken ikisini de öldürür ve yeni 

sevgilisi Don Martín ile birlikte kaçarlar. Yolda elbisesini değiştiren Aminta aynı 

zamanda kimliğini de değiştirir ve Doña Victoria adını alarak Don Martín ile evlenir 

ve mutlu bir hayat sürer.  

Burada dikkatimizi çeken nokta María de Zayas’ın iki kadın tipi arasındaki farkları 

kalın sınırlarla belirlemesidir. Hikâyede aynı adama âşık olan iki kadın da 

özgürlükleriyle öne çıkarlar. Ancak Aminta, inançlı, saf bir genç kızdır ve âşık 

olduğu adam tarafından kandırıldıktan sonra harekete geçerek öcünü alır.  

Aminta’nın evlenmeden başka bir erkekle birlikte olması  “Aşk onun uçarı ve özgür 

kalbinde yer etmişti”678 ve “Dışarıdan gelen sesler onun talihsizliklerini söylüyordu 

ancak o tüm bunlara kör ve sağır olmuştu; aşkına ve düşüncelerine dalmıştı” 

sözleriyle mazur gösterilir. Buna karşılık Aminta’nın Don Jacinto tarafından 

kandırılmasına önayak olan ve onunla işbirliği yapan kadınlar metinde asıl kusurlu 

kişiler olarak çizilir. Para karşılığı Don Jacinto’nun aşk mesajlarını Aminta’ya 

ulaştıran kadını “açgözlü”679 olarak niteleyen María de Zayas, Don Jacinto’nun aşığı 

                                                           
677 ibid., s.411 

678 ibid., s.397 

679 ibid., s.397 



 

 

281 

olan Flora hakkında ise “Tanrı seni cezalandıracak”680 yorumunda bulunur. 

Hemcinslerine kötü davranan, onlara oyunlar oynayan Flora aynı zamanda eşcinsel 

eğilimler de göstermektedir. Kilisede Aminta’nın yanına oturan Flora, don 

Jacinto’ya: “Buradan kalkmayalım çünkü biliyorsun ben erkeklerden çok 

kadınlardan hoşlanırım. Ne zaman onları görsem, hele ki bu hanımefendi kadar 

güzel ise, gözlerim onları izler”681 der. Dönemin ahlak anlayışına göre büyük bir 

sapkınlık olarak nitelenen eşcinsellik özelliği Flora’nın kötü karakterini daha fazla 

vurgulamak için kullanılır.  

Aminta öcünü alıp, yaptığı hatayı “başka kadınların ders alması için”682 anlatır ve 

sevdiğiyle mutlu bir hayat kurar. Aminta bir yandan Don Jacinto’yu öldürerek 

toplumsal kuralları yerine getirmiş ve ‘namusunu temizlemiş’, diğer yandan 

kimliğini değiştirerek toplumsal baskıdan kaçmıştır. María de Zayas böylece bize 

neyin doğru olduğunu, neyin değişmesi gerektiğine dair mesaj da verir. Kadınların 

erkeklere kanarak hatalar işlemesi kötüdür ancak bundan ders çıkardıkları takdirde 

yeni bir hayata başlamalarına izin verilmelidir. Diğer hikâyelerde gördüğümüz gibi 

illa ki ölümle sonlanan bir macera olması gerekmez. 

Don Álvaro’nun ikinci gece anlattığı Cimriliğin Cezası (El Castigo de la Miseria) 

adlı hikâyede zengin ancak bir o kadar da cimri olan Don Marcos, evlenmek ister 

ancak kadınların onun parasını çalmasından korktuğu için bir türlü buna cesaret 

edemez. Ancak en az kendisi kadar zengin Doña Isidora ile tanışınca, böylesine 

zengin bir kadının paraya doymuş olacağını düşünerek ona evlenme teklif eder. Çift 

                                                           
680 ibid., s.400 

681 ibid., s.398 

682 ibid., s.404 



 

 

282 

evlenir ve Don Marcos’un çeyiz olarak getirdiği mücevherler ve yüklü para, evin 

hanımı ve hizmetçileri tarafından çalınır. Doña Isidora ortadan kaybolurken Don 

Marcos da beş parasız sokakta kalır. Don Marcos, daha sonra aslında her şeyin bir 

hileden ibaret olduğunu öğrenir. Zengin olduğunu duyan beş parasız bir pikara ve 

arkadaşları ev, mücevher ve elbise kiralayarak kendilerine zengin süsü vermiş ve 

Don Marcos’un gözünü boyamayı başarmışlardır. Böylece “ava giden avlanmış” ve 

zengin bir kadınla evlenerek servetine servet katmayı hedefleyen cimri Don Marcos 

elinde ne var ne yoksa kaybetmiştir. Misafirlikte sunulan yemekleri çantasına 

saklayıp eve getiren, ziyan olmasın diye evde mum yakmayan ve gün batar batmaz 

yatağa giden cimri Don Marcos karakteri o kadar iticidir ki, okuyucular Don 

Marcos’un başına gelenlere gülmekten kendini alamaz. Yine de hikâyenin sonunda 

sahte soylu Doña Isidora’nın bütün parasını kaybettiğini ve sokaklarda dilencilik 

yaptığını okuruz. Her ne kadar Don Marcos böyle bir dersi hak etmiş de olsa Doña 

Isidora’nın yaşam öyküsü tıpkı diğer pikaralarda olduğu gibi hayal kırıklığı ile 

sonlanır. Zayas’ın pikarası en azından Barbadillo’nun Pikara Elena’sı kadar ağır bir 

cezaya çarptırılmaz ancak asla istediği zenginliği elde edip rahat bir yaşam sürmeyi 

de beceremez. Zayas kötülük yapanın ilahi adalet tarafından engellediğini gösterir. 

Aldatılacağı Belli (El Prevenido Engañado) adlı hikâyede yine bir aşk macerasıyla 

karşılaşırız. Çok zengin bir soylu olan Don Fadrique, Sarafina isimli bir genç kıza 

âşık olur ancak Sarafina birlikte olduğu başka birini sevmektedir. Bir gece evden 

gizlice çıkan Sarafina’yı takip eden Don Fadrique, genç kızın kuytu bir mağarada 

çocuk doğurduğunu ve bebeğini orada ölüme terk ettiğini görür. Sarafina oradan 

ayrıldıktan sonra bebeği alır ve manastırdaki bir rahibeye teslim ederek ona göz 

kulak olmasını ister. Aşk acısıyla yıkılan Don Fadrique aynı gece Granada’dan 



 

 

283 

Sevilla’ya doğru yola çıkar ve bu kentte çok geçmeden yeniden aşık olur. Doña 

Beatriz kocasını yeni kaybetmiş bir duldur ve Don Fadrique’ye âşık olsa da, yeniden 

evlenmek için biraz zaman ister. Doña Beatriz’de aradığı aşkı bulan Don Fadrique, 

sevdiği kadının aslında zenci hizmetkârıyla birlikte olduğunu ve bu nedenle 

evlenmekten kaçındığını öğrenince bir kez daha büyük bir hayal kırıklığı yaşar. Don 

Fadrique sonunda yeniden Granada’ya döner ve manastıra bıraktığı bebeği hatırlar. O 

bebek artık genç ve güzel bir kıza dönüşmüştür ve Don Fadrique manastırdan dışarı 

adımını atmayan kızla evlenir. Don Fadrique böylece kötülüklerden bihaber olan 

genç kızın kendisini asla aldatmayacağını düşünmektedir.  

“Derim ki bilgi kadına zarar verir! Kadın eğer zekasına güvenmezse kocasına zarar 

verecek bir davranışta bulunmaya cesaret edemez. (...) Ne sevmeyi ne de nefret 

etmeyi bilen bir kadınla evlenerek bu dertten kurtulacağım.”683 Don Fadrique ayrıca 

evde çalışan hizmetçileri de özellikle cahil olanlardan seçer çünkü hizmetçi 

kadınların genç eşine akıl vermesinden korkmaktadır: “Hizmetçileri bu amaca uygun 

olarak en cahiller arasından seçti çünkü onun düşüncesine göre çok bilmek, 

kadınların binlerce kötülüğe kapılıp gitmesine neden olmaktaydı.” 684 

Don Fadrique evlendikleri gece kıza şövalye zırhını giydirerek öyle yatmasını ister. 

Kendisi de genç kızın yanına uzanır ve birlikte uyurlar. Don Fadrique evlilik 

hayatının bundan ibaret olduğuna genç kızı ikna eder ve gözü arkada kalmadan genç 

kızı evde yalnız bırakarak sefere çıkar.  Ancak Don Fadrique kentten ayrılır ayrılmaz 

genç kızı görerek beğenen bir şövalye içeri girer ve kızla ilişkiye girer. Genç kız 

                                                           
683 ibid., s.463  

684 ibid., s.464 



 

 

284 

hiçbir şey bilmediği için kendisini savunması gerektiğini anlayamaz ve şövalyeyle 

aşk yaşarlar. Kocası geldiğinde ise bütün saflığıyla “Evlilik hayatının aslında nasıl 

olduğunu öğrendim”685 der. Don Fadrique ise bu yaşananlar karşısında deliye dönse 

de tepki vermez zira bir kez daha şerefinin zedelenmesini istemez. Genç kızı yeniden 

manastıra kapatır ve kendisi de yalnız bir hayat sürer. María de Zayas bu defa 

kadınlara değil erkeklere doğrudan bir mesaj vermektedir: “Bilginin olmadığı 

kadınlarda iffet bulunmaz.”686 Aldatılma korkusuyla cahil kadınları seçen erkekler 

hata yapmaktadır zira cahil kadınlar ailenin onuruna daha büyük zarar verirler çünkü 

kendi ‘namuslarını’ korumayı bilmezler. 

Üçüncü gece konuşma sırası Doña Nise’dedir. Aşkın Gücü (La Fuerza del Amor) adlı 

hikâyede çok güzel ve bir o kadar da ahlaklı Laura isimli genç kızın talihsiz yaşam 

öyküsü anlatılır. Laura, annesinin yokluğuna rağmen hem babasının hem de 

ağabeylerinin gözetiminde namuslu bir hayat sürmektedir ve her şeyden önemlisi 

ahlaklı davranışları sayesinde örnek bir kişi olarak tanınır. Laura yalnızca kiliseye 

gitmek için evden çıkar, “etrafa bakmaktan ve kendisine bakılmasından”687 hoşlanır. 

María de Zayas, Laura örneğinden yola çıkarak kadınların beğenilmek istemesinin 

normal olduğunu göstererek kadınların hem flört edebileceği hem de ahlaklı 

olabileceği mesajını vermek ister. Ona göre genç kızların kendi eşlerini seçmek için 

adım atması yanlış bir şey değildir. Laura bir gün kilisedeki ayine giderken Don 

Diego’yu görür ve beğenir. Onun aşk sözlerine kanarak evlenir fakat erkekler 

doyumsuzdur. Don Diego çok geçmeden başka bir kadına âşık olur ve onunla bir 

                                                           
685 ibid., s.466 

686 ibid., s.467 

687 ibid., s.470 



 

 

285 

ilişki yaşamaya başlar. Yazar, bu yanlış tercihten ötürü Laura’yı suçlamak yerine 

onun talihsizliğine vurgu yapar ve tüm kabahatin erkeklerin açgözlü yaratılışında 

olduğunu söyler: Laura’nın talihli bir eş olması için neyi eksikti? Hiçbir şeyi! 

Yalnızca aşka güvenmiş ve onun büyük zorlukların üstesinden geleceğine inanmıştı. 

Bir erkekten istikrar beklemek ne saçmalık. (...) Erkekler eninde sonunda her şeyden 

sıkılır.688   

Hatta Don Diego ile yasak aşk yaşayan Nise isimli kadının da çok büyük bir kabahati 

yoktur, zira “O da bir kadındır ve tıpkı diğer kadınlar gibi aşık olunca kötü olayları 

unutur ve aşkın düşüncelerinin önüne geçmesine izin verir.”689 Olay örgüsünde tüm 

acılara neden olan ana suçlu Don Diego’dur. Ancak Don Diego arzularının peşinden 

gitmekle öylesine meşguldür ki, bu hareketinin kendi onurunu nasıl zedeleyeceğini 

bile göremez. İşte bu noktada María de Zayas devreye girer ve eşlerini aldatan tüm 

erkekleri uyarır:  

Yemek masasında ve yatakta eşinin yanında yer almayan, karısını 

ne kadar üzdüğünü düşünmeyen ve onun iyiliklerini görmezden 

gelen erkekler onurlarını kaybetmeye çok yaklaşmışlardır. Bu tarz 

hatalar yapan erkekler ne olmasını bekliyorlar? 690  

Laura, Don Fadrique’in aşkını geri kazanmak için mücadele etse de başarılı olamaz, 

tam aksine kocasının öfkesini üstüne çeker. Kocası tarafından şiddete uğrayan Laura 

ailesinden yardım ister ancak babası bunun aile içi bir mesele olduğunu söyleyerek 

kızına yardım etmez. Laura son çare olarak büyücülere başvurur. Kocasının yeniden 

kendisine dönmesi için mezarlığa gidip ölülerin dişlerini ve saçlarını toplaması 

                                                           
688 ibid., s.475 

689 ibid., s.475 

690 ibid., s.475 



 

 

286 

gerekmektedir. Mezarlıkta korkudan ve çaresizlikten tüm takati tükenen Laura 

intihar etmeyi düşünürken kendisini aramaya gelen ağabeyini görür ve koşarak ona 

sarılır. Ağabeyinin yardımıyla tekrar eski gücünü kazanan Laura kocasından 

ayrılmak için mahkemeye başvurur ve daha sonra bir manastıra kapanarak hayatına 

orada devam eder.  

María de Zayas’ın bu hikâyede vurguladığı birden fazla husus vardır. Öncelikle 

kadınlara uygulanan şiddete ailelerin göz yummasını eleştirir, ardından ataerkil 

sistemin kadını cahil bıraktığını, erkek egemen toplumun kadına yaşama şansı 

vermediğini söyler: “Siz yöneticiler ellerimizi kollarımızı bağlayarak öç almamıza 

izin vermiyorsunuz. Yanlış fikirlere kapılarak gücümüzü görmezden geliyor ve bize 

silah veya kalem vermekten çekiniyorsunuz.”691 

Âşıkken Hayal kırıklığına Uğramak ve Erdemin Ödülü (El Desengaño Amando y el 

Premio de la Virtud) adlı hikâyede María de Zayas kız kardeşliğin ve kadınlar 

arasında dayanışmanın önemine vurgu yapar. Soylu ve çok güzel bir genç kız olan 

Doña Juana, Don Fernando’ya olan aşkını açıkça ifade etmekten çekinmez. Don 

Fernando ise soylu genç kızın aşkından faydalanarak onunla gönül eğlendirir. İki 

sene süren bekleyişin sonunda Doña Juana, Don Fernando’nun kendisiyle 

evlenmeyeceğini, yalnızca tensel arzularını doyurmak için onunla birlikte olduğunun 

farkına varır ve manastıra kapanır. Bu olayın üzerinden yıllar geçer ve Don 

Fernando, Doña Clara isimli güzel ve soylu bir genç kızla evlenir. Ancak Don 

Fernando, Doña Clara’yı başka bir kadın için bırakır. Doña Clara iki kız çocuğuyla 

birlikte parasız bir şekilde ayakta kalmaya çalışır. Don Fernando’yu aramak ve onu 

                                                           
691 ibid., s.481 



 

 

287 

geri dönmeye ikna etmek için başka şehre gitmek isteyen Doña Clara’nın imdadına 

Doña Juana yetişir. Doña Clara kız çocuklarını, Doña Juana’nın kaldığı manastıra 

yerleştirir. Diğer bir deyişle onları Don Fernando’nun eski sevgilisine emanet eder. 

Ardından kılık değiştirerek kocasının ve aşığının evine hizmetçi olarak çalışmaya 

girer, bu sayede kadının bir büyücü olduğunu, kocasına aşk büyüsü yaptığını fark 

eder ve büyüyü bozar. Ardından büyücü kadını öldürür ve kocasını kurtarır. Don 

Fernando yaşananlar için çok üzgündür, Doña Clara ise kocasının tekrar kendisine 

dönmesinin sevinciyle kocasını affettiğini söyler. Ancak büyüler nedeniyle bünyesi 

zayıflayan Don Fernando hastalanarak ölür. Üzgün bir halde Toledo’ya gelen Doña 

Clara’nın hikâyesini duyan Don Sancho kadının erdemli davranışından çok etkilenir 

ve ona evlenme teklif eder. Doña Clara, Don Sancho ile evlenir. Doña Clara’nın Don 

Fernando’dan olma iki kız çocuğu ise Doña Juana’nın yanında manastırda yaşamaya 

devam ederler. Daha sonra onlar da kendilerini seven kısmetler bularak evlenirler. 

Hikâyede arzularına yenik düşen Don Fernando ve büyücü Lucrecia dışında herkes 

mutlu sona kavuşur. María de Zayas’ın kadınlara vermek istediği ders iffetli olmanın 

önemidir.  

María de Zayas’a göre kadınlar, kocaları ne kadar kötü olursa olsun verdikleri evlilik 

sözü uyarınca tüm zorlukları göğüslemek ve kocalarına sadık kalmak zorundadırlar. 

Clara bu bakış açısını şöyle özetler: “Benim bir sahibim var: adil olsun ya da 

olmasın, Tanrı onu bana verdi. Onu benden almadığı müddetçe de ona verdiğim 

evlilik sözüne sadık kalmalıyım.”692 Öte yandan, kadınlar kocalarından boşanınca ya 

da kocaları öldüğünde hayat sonlanmaz ve kadınlar yine arzularının peşinden 

gidebilirler. Günümüzde bu mesaj devrimci görünmese de, o dönem İspanyasında 

                                                           
692 ibid., s.495 



 

 

288 

dul kaldıktan sonra kadınların eve kapanmasını isteyen hâkim ahlak anlayışını yerle 

bir eden bir yaklaşımdır. Bu nedenle María de Zayas’ın hikâyesi yenilikçidir. 

Her şeyin Bir Bedeli Vardır (Al fin se paga todo) başlıklı hikâye, çok güzel ancak 

bahtsız bir kadın olan Hipólita’nın saklanmak için bir yer aramasıyla başlar. 

Kendisine evinin kapılarını açan Don García’ya başından geçenleri anlatan Hipólita 

genç yaşta babasının isteğiyle ayarlanmış bir evlilik yapmak zorunda kalır. O zamana 

kadar aşkın ne olduğunu bilmeyen Hipólita babası ne diyorsa kabul eder ve babasının 

seçtiği Don Pedro ile evlenir. “Ve ben o zamana kadar aşkın ne anlama geldiğini 

bilmediğimden; onun yetkisinin ve gücünün nereye kadar varacağını tahmin 

edemiyordum. Bu nedenle de babamın sözünü dinledim.”693 Hipólita iki kardeşin 

büyüğü olan Don Pedro ile evlenir ancak bir gün kilisede Don Gaspar ile karşılaşınca 

ilk görüşte bu yabancıya âşık olur. Hipólita’nın “arzuları ona tutuldukça artıyor 

ancak onurunu ayaklar altına alıyordu.”694 Sonunda arzu galip gelir ve kocası 

dışarıda olduğu bir gece Don Gaspar’ı eve çağırmaya karar verir. Bu kaçamak, 

kocasının eve aniden gelişi nedeniyle nihayete ermez ancak Don Pedro’nun kardeşi 

Don Luis, Hipólita’nın kocasına sadık olmadığını fark eder. Bunca yıldır gizliden 

gizliye yengesi Hipólita’ya âşık olan Don Luis, Hipólita’ya şantaj yaparak onu elde 

etmek ister. Hipólita buna izin vermez ancak Hipólita’nın kocasına sadık olmadığını 

gören Don Luis, bu durumdan cesaret alarak bir gece gizlice Hipólita’nın yatak 

odasına ağabeyiymiş gibi girer ve hiçbir şeyin farkında olmayan Hipólita ile birlikte 

olur. Don Luis’in planı Hipólita’nın yasak aşkını bir şantaj olarak kullanıp bu ilişkiyi 

devam ettirmektir. Ancak Hipólita bu aşağılamaya dayanamaz ve Don Luis’i 

                                                           
693 ibid., s.505 

694 ibid., s.596 



 

 

289 

öldürerek evden kaçar. Tüm bunları, kendisine saklanacak bir yer sunan Don 

García’ya anlatan Hipólita, o sırada kötü haberi alır: Kocası, kardeşini öldürdüğü 

gerekçesiyle yakalanarak zindana atılmıştır. Hiçbir suçu olmayan kocasının zindana 

atılmasına dayanamayan Hipólita adalete giderek Don Luis’in kendisine tecavüz 

ettiğini anlatır, mahkeme onu suçsuz bularak serbest bırakır. Ne yazık ki kocası 

zindanda hastalanır ve ölür. Böylece kocasının tüm mirasını alan Hipólita mutlu bir 

yaşam sürer. María de Zayas’a göre kadınların yanlış yollara sapmalarının nedeni aşk 

evliliği yerine büyüklerin zorladığı anlaşmalı evlilikler yapmalarıdır. Bu hikâyede de 

yasak aşk yaşayan kadın sonunda mutlu sona ulaşırken asıl eleştiri okları anlaşmalı 

evlilikleri yücelten sisteme yöneltilmiştir.  

İmkânsızı Yenmek (El Imposible Vencido) adlı hikâyede de benzer bir şekilde, 

ailelerin gençleri zorla evlendirmelerine yönelik sert bir eleştiri mevcuttur. Rodrigo 

ve Leonor birbirlerine âşık iki gençtir. Ancak Leonor’un ailesi bu aşkı görmezden 

gelerek kızlarını daha soylu ve daha zengin biriyle evlendirmek ister. Rodrigo daha 

fazla para kazanmak için Kral ile birlikte bir sefere gider ve sevgilisinden kendisini 

üç sene beklemesini, bu süre zarfında bir bahane uydurarak evlenmemesini ister. 

Leonor da Rodrigo’nun dediği gibi yaparak, hasta olduğunu bahane eder ve böylece 

evlilik tarihini durmadan ileriye atar. Leonor’un anne-babası aşık çift arasındaki gizli 

mektupları keşfedince kızlarının neden evlenmediğini anlarlar ve Leonor’u evliliğe 

ikna etmek için ona bir oyun oynarlar. Rodrigo’nun ağzından yazılan mektupta onun 

uzaklarda başka bir kıza âşık olup evlendiği yazmaktadır. Bu sahte mektubu gören 

Leonor çok üzülür ancak anne-babasının dediğini yaparak derhal onların uygun 

gördüğü kişiyle evleneceğini belirtir. Öç almak amacıyla Don Alonso ile evlenen 

Leonor, bu sırada Rodrigo’nun geri döndüğünü ve aslında evli olmadığını duyunca 



 

 

290 

heyecandan bayılır. Doktorlar Leonor’un zayıf bedenini, zihinsel olarak arzuladığı 

ölüme sürüklediğini söylerler. Cenaze töreni için tabutun içine konan Leonor’un 

cansız bedenini gören Rodrigo yaşanan bu talihsizlikler karşısında öfkelenir ve 

Leonor’a sarılarak ağlamaya başlar. Leonor aslında ölmemiştir ve sevgilisinin 

gözyaşları onu yeniden hayata döndürür. Doktorlar Leonor’un kalp atışlarını 

duymadıkları konusunda ısrarcıdırlar bu nedenle Kilise, Leonor’un durumunu bir 

mucize olarak değerlendirir ve genç kadının ölüp dirildiğine karar verir. Bu nedenle 

de bir önceki hayatında Don Alonso ile yaptığı evlilik geçersiz sayılır. Gençlerin 

birbirlerine olan aşkı en büyük engellerin bile üstesinden gelmelerini sağlamış, 

toplumun koyduğu kurallar aşkın gücüyle yıkılmıştır. María de Zayas burada 

toplumsal baskının ne gibi sorunlara yol açtığını vurgular.  

İlginç bir şekilde tüm bu hikâyelerde soylu genç kızlar ve soylu genç erkekler 

arasındaki aşk ele alınmıştır. Eser boyunca sosyal statü açısından birbirine denk 

olmayan kişilerin aşk hikâyelerine rastlamayız. Öte yandan, Zayas bu hikâyede 

oldukça duygusal ve sevdiği kadına bağlı bir erkek portresi çizer. Don Rodrigo 

sevdiği için her türlü macerayı göze alan, güçlü bir karakterdir ancak aynı zamanda 

sevgilisini kaybettiği için ağlayacak kadar da duygusaldır. Zayas erkeklerin ağlaması 

hakkında şöyle der: “Kötülükler karşısında bir çare olmadığı zaman erkeklerin 

ağlaması bir zayıflık değil aksine bir erdemdir.”695  María de Zayas böylece hem 

güçlü hem de duygularını gösterebilecek kadar ince yaradılışlı erkekleri över.   

Kendi Davasının Yargıcı (El Juez de su Causa)  hem dinine bağlı hem de iffetli 

örnek Hıristiyan kadınının nasıl olması gerektiğini okuyuculara gösterir. Doña Estela 

                                                           
695 ibid., s.524 



 

 

291 

ve Don Carlos birbirini seven iki soylu gençtir. Ancak “Valencia’da soylu ve orta 

halli bir kadının davranması gerektiğinden daha özgür tavırları olan”696 Claudia adlı 

kadın da Don Carlos’un aşkını elde etmek istemektedir. Bu nedenle Claudia, gözü 

Estela’dan başkasını görmeyen Don Carlos’a bir oyun oynamaya karar verir; 

Müslüman Hamete’nin Estela’yı kaçırması için onunla bir anlaşma yapar. Plana göre 

Hamete Estela’yı kaçırarak Kuzey Afrika’ya götürecek, Claudia da Don Carlos’u 

teselli ederken onun kalbini kazanmayı deneyecektir. Ancak plan Claudia’nın 

istediği gibi gelişmez ve Hamete’nin adamları hem Estela’yı hem de Claudia’yı 

Müslüman topraklarına kaçırırlar. Hamete ikisinin de dinlerini değiştirerek 

Müslüman olmalarını ister ve Estela’ya ilanı aşk eder. Dört karısı ve çocukları olan 

Hamete Estela’yı ne din değiştirmeye ne de karısı olmaya ikna edebilir. Zira Estela 

“onurunu kaybetmektense ölmeyi tercih eder.”697 Sonunda iyi yürekli bir Müslüman 

sayesinde Estela Kuzey Afrika’dan kurtulur ve yeniden Don Carlos’a kavuşur. María 

de Zayas burada Hıristiyan ve iffetli kadınların her ne olursa olsun inandıkları 

doğrulardan vazgeçmemesi gerektiğini öğütler. Ayrıca María de Zayas bu anlatıyla, 

kadınların iffetinin koruyucusunun ne babaları, ne kocaları ne de ağabeyleri değil, 

kendi vicdanları olduğunu göstermek istemiştir. Yalnız başına Müslümanların eline 

esir düşen Estela, onların isteklerine boyun eğmektense ölmeyi tercih eder ve bu 

tavrıyla Müslümanların bile takdirini toplar. Öte yandan Estela gibi Müslümanlara 

esir düşen Claudia din değiştirerek Müslümanlığa döner ama ölmekten kurtulamaz.  

Sahte Bahçe (El Jardin Engañoso) başlıklı son hikâyede ise büyücülüğün, akılla 

yönetilmeyen duyguların ve erkeklerin aşırı kıskançlığının yol açtığı kötülüklerden 

                                                           
696 ibid., s.543 

697 ibid., s.549 



 

 

292 

dem vurulur. Costanza ve Teodosia güzellikleriyle tüm Segovia’da tanınan iki kız 

kardeştir. Ancak Costanza ile Don Jorge arasındaki aşk ilişkisini kıskanan Teodosia 

ablasının mutluluğunu bozmak için şeytani planlar yapar. Don Jorge’ye giderek 

ablasının aslında kendisini değil, kardeşi Don Federico’ya âşık olduğunu söyler. 

Hatta ikisinin evlenmek üzere olduğu yalanını söyler. Bunu duyunca kıskançlıktan 

çılgına dönen Don Jorge, Costanza’ya bağırıp çağırmaya, bu iddiaların doğru olup 

olmadığını sormaya başlar. Ancak soğukkanlılığını koruyan Costanza, Don Jorge’nin 

bu ani çıkışından hiç hoşlanmaz ve “Sizin beni sevmenize izin vermemin kıymetini 

bilmiyorsunuz (...) ve benden kuşkulanıyorsunuz. Sizinkiler gibi yalan yanlış 

şüphelere yanıt vermeyi gerekli görmüyorum”698 der ve konuşmayı bitirerek odayı 

terk eder. Bu tartışmadan sonra genç aşıkların arası açılır ve Costanza, Don Carlos 

adlı bir başka soyluyla evlenir. Aradan yıllar geçer, Costanza eşi ve çocuklarıyla 

mutlu bir hayat sürmeye devam eder ancak Don Jorge, Costanza’nın aşkını kalbinden 

atamaz. Bu nedenle bir gece Şeytanla anlaşma yapar: Şeytan, Don Jorge’nin 

Costanza’yı kazanması için ona yardım edecek ve karşılığında da Don Jorge ona 

ruhunu satacaktır. Don Jorge, Şeytanla işbirliği yaptıktan sonra Costanza’nın aşkını 

kazanacağından emin bir şekilde genç kadınla konuşmaya gider. Costanza onu artık 

sevmediğini ve kocasına sadık olduğunu söylese de, bu sözler Don Jorge’yi 

yıldırmaz. Costanza son çare olarak Don Jorge’den imkânsızı gerçekleştirmesini ister 

ve evinin önüne her çeşit bitkinin çiçeğin, kokunun ve kuşun olduğu muhteşem bir 

bahçe kurmasını ister. Ancak bunu yaparsa Don Jorge ile birlikte olacaktır. Costanza 

imkânsız bir şey isteyerek Don Jorge’yi kendisinden uzaklaştırmayı başardığını 

düşünür ancak sabah uyandığında gördükleri karşısında Costanza şaşkınlıktan 

                                                           
698 ibid., s.558 



 

 

293 

bayılır. Pencereden muhteşem bir bahçe manzarası görülmektedir. Şeytan, Don 

Jorge’nin istediğini yapmış ve Costanza bu durum karşısında çaresiz kalmıştır. 

Ağlayarak kocasına, “Senin veya çocuklarımın onurunu kıracak bir şey yapmadım. 

Ancak eğer onurunu korumak istiyorsan beni öldür çünkü Don Jorge’den bunu 

yapmasını isteyerek iffetime bedel biçtim.”699 der ve kocasına başından geçenleri 

anlatır. Buna karşılık Don Carlos “Böyle bir oyuna gelerek çok kötü bir şey 

yaptığınızı kabul etmeliyim zira bu dünyada kadının namusu kadar kıymetli başka 

hiçbir şey yoktur. Siz bu bahçeyi imkânsız olduğu için istemiştiniz ancak unutmayın, 

bir aşığın yapamayacağı hiçbir şey yoktur.”700 der ve bu aşağılamaya 

dayanamayarak kendisini öldürmeye kalkışır. Don Jorge, karı-kocanın birbirine 

bağlılığını gördükten sonra yaptıklarından utanır ve Don Carlos’un intihar etmesini 

engeller. Don Jorge ikisinden de özür dileyerek Costanza’nın kızkardeşi Teodora ile 

evlenmek istediğini ve artık Costanza’yla kardeş gibi olacağını söyler. Costanza bu 

teklifi çok beğenir ve Don Jorge’nin boynuna sarılarak onu kutlar. Sonunda Don 

Jorge ve Teodosia evlenerek mutlu bir hayat sürerler. María de Zayas, iffetli bir 

kadının şeytan tarafından bile yoldan çıkarılamayacağını göstermiş ve yine anne-

babalara ve kocalara, “iffet bir kadının düşüncelerinde ve özgür iradesindedir” 

mesajını vermiştir. Öte yandan, Zayas’ın şimdiye kadar anlattığı tüm hikayelerde 

olduğu gibi bunda da büyü veya doğa üstü güçler hiçbir zaman âşıkların kavuşmasını 

sağlamaz, aksine işlerin daha da karışmasına neden olur. Zayas, o dönemde oldukça 

sık kullanılan büyü pratiklerinin aleyhine bir bakış açısına sahiptir.  

                                                           
699 ibid., s.565 

700 ibid., s.565 



 

 

294 

María de Zayas’ın kadın kahramanları diğer incelediğimiz eserlerdeki karakterlerle 

karşılaştırıldığında daha aktif, kendi kaderlerini çizme konusunda daha kararlıdırlar.  

Eserde, büyüleyici güzellikleri ve ahlaklı tavırlarıyla öne çıkan kadınların yanı sıra, 

aşırı şehvetli, eşcinsellik gibi dönemin ahlaki değerlerinin dışına çıkan eğilimlere 

sahip olan ya da büyücülük yapan kadın kahramanları da görürüz. Aldatılacağı Belli 

adlı hikâyede Beatriz cinsel açlığını doyurmak için ölüm döşeğindeki siyahi kölesini 

ziyaret eder. Ancak siyahi köle Beatriz’in bu bitmeyen arzusundan sıkılmıştır: 

“Benden daha ne istiyorsunuz hanımefendi? (...) sizin günahkâr tavırlarınız beni bu 

hale getirdi, şimdi bu da yetmezmiş gibi hayatımın sonuna geldiğimde yine sizin 

günahkâr arzularınızı doyurmamı mı istiyorsunuz?” 701 

Eserdeki kadınların varlığı iyi kadın/ kötü kadın karşıtlığıyla sınırlandırılmıştır. 

İyiliğin ve kötülüğün aynı anda yer aldığı ve okuyucunun taraf tutmakta zorlanacağı 

kadın karakterler istisnadır.  Eserde, aşklarının peşinde koşan ancak kandırılan 

ahlaklı kadınların yanı sıra, erkeklerin aşklarını elde etmek için türlü oyunlar, 

büyüler yapmaktan çekinmeyen ahlaksız kadınlar da yer alır. 

Eserde birçok kadın karakter olmasına rağmen anne figürünün eserde önemli bir role 

sahip olmaması ilginçtir.  Bu, o dönemdeki ataerkil yapıyla alakalıdır zira kadınların 

hayatında karar alma noktasında annelerden ziyade baba ve ağabeyler etkilidir. Eser 

boyunca evlilik ya da ‘namusun kirletilmesi’ karşısında ne yapılması gerektiği gibi 

konularda annenin fikrine hiç yer verilmez. Annenin rolü yalnızca yokluğunda 

hissedilir ve asıl görevinin ahlaklı çocuklar yetiştirmek olduğu vurgulanır.  

                                                           
701 ibid., s.449 



 

 

295 

Annemin yokluğu özellikle böylesi bir zamanda oldukça yoğun 

hissediliyordu çünkü babamın dikkatsiz tavırlarıyla 

karşılaştırıldığında, annemin yanımda olması, beni yönlendirmesi 

ve bana göz kulak olması benim namuslu biri olmam açısından çok 

önemliydi. 702  

 

María de Zayas’ın hikâyelerindeki kadınlar daha fazla özgürlük elde etmek için kılık 

değiştirmekten çekinmezler. Kılık değiştirerek fakir bir hizmetçi ya da erkek kılığına 

bürünen kadınların kimse tarafından tanınmaması Zayas’ın vermek istediği önemli 

bir mesaja işaret eder. Zira María de Zayas, kadın ve erkek arasındaki fiziksel 

farklılıkların kolayca kapatılabildiğini savunur. Ona göre herkesin ruhu eşit 

yaratıldığına göre cinsiyet, statü ya da ırk ayrımı yapmak gereksizdir. Geriye kalan 

‘öz’ ise kadın veya erkek, zengin ya da fakir için aynıdır ve bu nedenle insanlar 

arasında hiçbir fark yoktur. Farklılık yalnızca bireylerin davranışında ortaya çıkar. 

Ancak diğer pikaralardan farklı olarak Zayas’ın kadın kahramanları erkekleri 

kandırarak onların zenginliklerini kullanmak için değil, tam aksine namuslarına leke 

süren erkeklerden öç almak için kılık değiştirirler.  

Namusunu kirletenlerden öç alan kadın figürü Zayas’ın hikâyelerinde sıklıkla 

karşımıza çıkar ve söz konusu kadın kahramanlar aynı zamanda hâkim değer 

yargısına da eleştiride bulunurlar:  

Yalnızca bir kadının ölümüyle onca erkeğin onuru tamir oluyor. 

(...) Bir hainin kurduğu tuzak yüzünden namusumu kaybetmiş gibi 

görünüyorsam size şunu söyleyeyim, ben hala önceden olduğum 

kişiyim ve benim başıma gelenler en temkinli ve akıllı kadının 

başına da gelebilirdi. (...) Mademki namusu kirlenen benim, siz 

değilsiniz o halde öcümü de ben almalıyım. Çılgınlığım yüzünden 

kaybettiğim şeyi ellerim geri kazanmadıkça huzur bulmayacağım703 

                                                           
702 ibid., s.373 

703 ibid., s.404-405 



 

 

296 

 

Ancak bu alışılagelenden farklı bir eylem olan, kadının kendi onurunu kendisinin 

‘temizlemesi’ toplumca yeterli görülmez. Kadın topluma yeniden dâhil olabilmek 

için ya bir manastıra kapanmak ya da yeniden evlenmek zorundadır. Kuşkusuz 

dönemin değer yargılarına bakıldığında ‘namusu kirlenen’ bir kadının toplumdan 

dışlanmaması, topluma yeniden kabul edilmesi devrimci bir yaklaşım olarak kabul 

edilebilir. Örneğin Her şeyin Bir Bedeli Vardır adlı hikâyede kahramanımız kendisini 

kandırarak birlikte olan kayınbiraderi Don Luis’i öldürür ancak kanunlar karşısında 

suçsuz bulunur. Daha sonra bir manastıra girer ve ardından ikinci kez evlenerek 

mutlu bir hayat sürer. Görüldüğü üzere bu kadın kahramanların ‘namusları 

kirlenince’ hayatları sona ermez, onların tercih hakkı vardır; yine de söz konusu 

kadın kahramanların özgürlüğü görecelidir: Onlar toplumda var olabilmek için 

Kilisenin ya da erkek otoritesinin kontrolüne girmek zorundadır. Diğer bir deyişle 

kadın yine başkasının kontrolünde olacak ama kimin kontrolünde olacağını kendisi 

tercih edecektir.  

Zayas’ın kadın kahramanlarının özgürlük arzusu bir yanıyla pikaresk romanın kadın 

kahramanlarına benzer, bununla birlikte aşk duygusu Zayas’ın kahramanlarında daha 

yoğun bir şekilde görülür.  Her şeyin Bir Bedeli Vardır adlı hikâyede Hipólita iki 

defa yakalanmanın eşiğine gelmesine rağmen üçüncü kez aşığını kocasından gizli 

eve almaktan çekinmez. Maceraya Atılarak Kaybetmek (Aventurarse Perdiendo) 

isimli hikayede ise Jacinta rüyasında görerek âşık olduğu erkekle karşılaşınca 

evlenmeden önce onunla birlikte olur. Aynı şekilde Aminta isimli kadın kahraman da 

Don Jacinto’ya âşık olur ve onun tatlı sözlerine kanarak evlenmeden önce onunla bir 

ilişki yaşar. Bu örneklerde Zayas’ın kadın kahramanlarının iki özelliği dikkatimizi 



 

 

297 

çeker. Öncelikle, diğer pikaralardan farklı olarak, Zayas’ın kadın kahramanları daha 

tutkulu bir şekilde aşık olurlar ve aşklarını kaybetmemek ya da kaybettikleri aşklarını 

yeniden kazanmak için savaşmaktan çekinmezler. Pikaraların daha önceki eserlerde 

tanık olduğumuz para ve güç için mücadelelerinin yerini aşk için mücadele alır. Bu 

kısmen pikaresk türün XVII. yüzyılda başka türlerle karışarak melez bir tür haline 

gelmesi ve okuyucu talepleriyle ilgilidir. Özellikle burjuva sınıfın kadın okurlarını 

hedefleyen pikaresk özelliklerle bezenmiş saray romanlarında da aşk da en az kadın 

kahramanların başından geçen maceralar kadar önem kazanır.  

Dikkatimizi çeken bir diğer özellik ise kahramanı kadın olan eserlerdeki aldatan-

aldatılan rolünün değişmiş olmasıdır. Şimdiye kadar incelediğimiz kahramanı kadın 

olan pikaresk eserlerin tümü erkek yazarlar tarafından kaleme alınmıştır. Bu eserlerin 

ortak yönü kadınları ‘çıkarcılıkla’ suçlayan bir tonda yazılmış olmalarıdır.  Zayas’ın 

hikâyelerinde ise oyunbaz, çıkarcı ve paragöz olan taraf kadınlar değil erkeklerdir.  

Erkekler kadınları elde etmek için onları tatlı sözlerle ve tutmayacakları vaatlerle 

kandırırlar, onlarla bir gece geçirip heveslerini aldıktan sonra terk ederler ya da 

başkalarına âşık olurlar. Üstelik erkeklerin açgözlülüğü yalnızca fiziksel arzuyla 

sınırlı da değildir. Cimriliğin Cezası adlı hikâyede Don Marcos adında zengin ama 

çok cimri bir soylu Doña Isidora’nın malvarlığından etkilenerek onunla evlenmeye 

karar verir. María de Zayas’ın Örnek Aşk Hikayeleri’nden önce pikaraların zenginlik 

elde etmek için erkekleri tuzağa düşürmelerine alışan okuyucu için bu oldukça 

değişik bir bakış açısı ve kurgudur.  

Zayas’ın eserlerinde kadın kahramanlar dayanışma göstererek erkek egemen sisteme 

karşı çıkarlar, birbirlerine ihanet eden kadınlar ise mevcut düzen içerisinde ‘kurban’ 

olmaktan kurtulamazlar. Diğer bir deyişle Zayas’ın kadın kahramanları, 



 

 

298 

dayanışmanın önemine vurgu yapar.  Âşıkken Hayal kırıklığına Uğramak ve Erdemin 

Ödülü adlı hikâyede aynı erkek tarafından aldatılan iki kadının nasıl yardımlaşarak 

ayakta kaldığına tanık oluruz. Hikâyenin sonunda iki kadını da aldatan Don 

Fernando amansız bir hastalığa tutularak acılar içinde ölür; birbirlerine yardım eden 

kadınlar ise zorlukları aşarak mutlu ve huzurlu bir hayata ulaşırlar. Ancak Zayas’ın 

hikâyelerindeki tüm kadınlar hemcinsleriyle yardımlaşmaya açık değildir. Bazı 

kadınlar erkeklerle işbirliği yaparak masum genç kızları tuzağa düşürmeyi 

hedeflerler. Ya da sevdikleri erkeğe ulaşmak için hemcinslerine iftira atmaktan ya da 

büyü yapmaktan çekinmezler. Dalga Geçilen Aminta’da Flora; Âşıkken Hayal 

kırıklığına Uğramak’ta Lucrecia ve Kendi Davasının Yargıcı’nda Claudia, 

hemcinslerine ihanet ederek onlara oyun oynamaktan çekinmeyen ancak sonunda 

kendileri felakete sürüklenen kadınlara örnektirler. Zayas bu örnekleri vererek 

kadınlar arasında arkadaşlık ve sadakatin önemine vurgu yapar. Zayas’ın kadın 

kahramanlarına göre yalnızca aynı cinsten olanlarla değil, karşı cinsten olanlarla da 

arkadaşlık kurmak mümkündür. Sahte Bahçe’de (El jardin Engañoso) Costanza, 

kendisini elde etmek uğruna Şeytanla işbirliği yapan ve ona ruhunu satan Don 

Jorge’ye arkadaşlığını sunar ve “Bu iyiliği bahşetmekle beni yalnızca gerçek bir 

arkadaş değil aynı zamanda sadık bir hizmetkâr olarak da kazanmış olacaksınız.”704 

der. Zayas böylece hikâyelerinde kadınlara daha fazla sosyal özgürlük sunar ve kadın 

erkek ilişkilerinin daha geniş bir yelpazede ele alınması gerektiğini göstermek ister. 

Zayas ayrıca kadınları yalnızca erkeklerin aşkı, zenginliği ve unvanı için birbirleriyle 

rekabet eden kötücül kişiler olarak resmetmek yerine onları dayanışmada bulunan 

dostlar olarak yansıtır.  

                                                           
704 ibid., s.562 



 

 

299 

Zayas’ın kadın kahramanları yalnızca özgürlük konusunda değil düzene uymamaları 

konusunda da incelediğimiz diğer pikaralarla benzeşirler. Üstelik söz konusu kadın 

kahramanlar daha önceki eserlerde kadınlara yapılan eleştirileri bu defa erkeklere 

yöneltirler. Onlara göre erkekler istediklerini elde etmek için gerekirse hile 

yapmaktan çekinmeyen yalancılardır. Evlilik ise kadınları kontrol altına almak için 

kurulmuş bir düzendir. 

Nerede o gerçek erkekler? Hangi erkeğin aşkı bir günden fazla 

sürer ki, üstelik de eğer sevildiklerinin farkındalarsa? Hangi kadın, 

bunca üzücü örneği gördükten sonra evlenecek kadar aptaldır ki? 

Ve daha sonra siz erkekler kendi kusurlarınızı kapatmak için bizim 

tutarsızlığımızdan şikâyet edersiniz? (...) Vefasız Don Rodrigo, (...) 

siz yalnızca yaşadığım azabın müsebbibi değilsiniz, aynı zamanda 

erkeklerin ne kadar sahte olduklarını anlamama da sebep 

oldunuz.705 

Biz kadınlar öyle aptalız ki diğer kadınların başından geçenlerden 

ders almıyor ve bir kadın akrabamızın veya kız arkadaşımızın 

çektiklerinin aynısını çekmek üzere maceralara atılıyoruz.706 

Ah erkekler (...) eğer sizden ayrılırsak utancı kalpsizlik; 

alçakgönüllülüğü tepeden bakma, dürüstlüğü nankörlük, onurlu 

davranışı soğukluk olarak nitelersiniz. (...) Eğer sizinle konuşmayı 

kabul edersek hemen oyunlara başvurursunuz, bizi yalanlarla 

kandırmaya çalışırsınız. Eğer size teslim olursak ve değer 

yargılarımızın aksine bize sahip olmanıza izin verirsek yalnızca 

zevk almaya bakar ve daha sonra da bizi aşağı görürsünüz. 707 

 

Dalga Geçilen Aminta’da kendisini evlenme vaadiyle kandıran ve daha sonra ortada 

bırakan Don Jacinto’dan öç almak için kılık değiştirerek evine erkek hizmetçi olarak 

girer. Aminta’ya âşık olan Don Martín ise bu durum karşısında kıskançlığa kapılır ve 

Aminta’ya geri dönmesini, öcünü kendisinin alabileceğini söyler. Ancak Aminta bu 

                                                           
705 ibid., s.481 

706 ibid., s.534 

707 ibid., s.533 



 

 

300 

teklife öfkeyle yanıt verir. Don Martín’in kendisine güvenmediğini gören Aminta 

“Eğer yorgunsan sen evine dönebilirsin. Ne ben sana bir şey borçluyum, ne de sen 

bana borçlusun”708 der. Aminta, özgürlüğüne düşkün ve kendi kaderini kendisi 

çizecek kadar güçlü bir kadın olduğunu açıkça ortaya koyar. 

Öte yandan Zayas’ın kadınlarının ağzından dökülen cümleler kadınların ‘zayıflık, 

dengesizlik, kararsızlık’ gibi özellikleri olduğunu iddia eden dönem metinlerine 

adeta bir yanıt niteliğindedir. Söz konusu kadın kahramanlar bir yandan aşkın 

peşinden giderler ama diğer yandan arzularına boyun eğdikleri takdirde erkeklerin 

gözünde ‘namuslarını kaybedeceklerini’ bilirler. Kadınlar bir çıkmazdadır ve aslında 

kadınlara atfedilen tutarsızlık özelliği, kalp ile mantığın çatışmasından ileri 

gelmektedir. Doña Leonara “Ah erkekler! Size kanan kadınlar ne kadar talihsizdir!709 

serzenişinde bulunur ve ekler:  

Anne babamın arzusuna uyarak evlenirsem seni kaybederim. Eğer 

onlara karşı gelirsem de seni kazanamam çünkü hala senden bir 

haber alamıyorum ve beni unutmuş gibisin. Aşkın ve itaatin, 

vazgeçişin ve kararlılığın yarattığı bu karmaşa ve kaos benim 

hayatımı tüketiyor ve tehdit ediyor.710 

 

Zayas pikaralara atfedilen özellikleri olumlu ve olumsuz olmak üzere iki grupta 

toplar. Özgürlük duygusu, kendi ayaklarının üzerinde durabilme, kadının erkeklerle 

aynı ortamda bulunması ve onlarla sosyal iletişimde bulunması Zayas tarafından 

olumlu görülmüş ve bu yönde örnek durumlar yaratılmıştır. Ancak büyücülük, evli 

                                                           
708 ibid., s.410 

709 ibid., s.533 

710 ibid., s.533 



 

 

301 

erkeklerle birlikte olma ve diğer kadınlara tuzaklar kurarak onları zor duruma 

düşürme Zayas’ın kadınlarda eleştirdiği özelliklerdir. Bu nedenle de yalnızca kötü 

örnekler verilirken kullanılmıştır. Buna rağmen, tamamen kötü özelliklerle bezenmiş 

olsalar bile Zayas’ın, kadın karakterlere çağdaşlarınınkinden farklı yaklaşımı dikkat 

çeker. Zayas toplumsal düzeni bozan davranışları benimseyen kadın kahramanların 

cezalandırılması gerektiğini kabul eder. Bununla birlikte, eşini aldatan kocaların, 

yalanlarla genç kızları kandıran erkeklerin de aynı derecede tehlikeli olduğunu 

vurgular ve hikâyelerinde o erkekleri de aynı şekilde cezalandırır.  

Zayas’ın yarattığı bu kurgusal dünya aracılığıyla okuyucularına vermek istediği 

mesaj kadınların kültüre erişiminin gerekli olduğudur. Bütün kötülüklerin temel 

nedeni onlara kalem kâğıt yerine iğne iplik vererek bir odaya kapatmaktır. Zira 

yeterli bilgisi ve hayat deneyimi olmayan bir kadın doğru ile yanlışı birbirinden ayırt 

edemez. Bu da toplumsal yozlaşmaya yol açar. Zayas’ın hikâyelerinde en büyük 

kötülükler kadınların cahil olmasından ya da çaresiz kalmasından ötürü yaşanır. Eş 

seçiminde genç kızlara söz hakkı verilmemesi de yapılan bir diğer hatadır. Kendi 

seçmediği biriyle evlenen genç kızın daha sonra yoldan çıkması ve başkalarıyla 

birlikte olmak istemesi suç olabilir ancak bu suçta yalnızca kadınların değil tüm 

toplumun sorumluluğu vardır. Böylece Zayas, pikaresk gibi popüler bir türü alarak 

alışılagelenden farklı bir yol izleyerek  pikaresk-saraylı kadın figürünü yaratır. 



 

 

302 

 

SONUÇ 

Tezimize başlarken pikaresk romanın kadın kahramanlarının erkek kahramanlardan 

farklı olduğu düşüncesiyle yola çıktık. Araştırmamızın ilk aşamasında edindiğimiz 

bilgilerin çıkış noktamızı doğruladığını gözlemledik. Ancak araştırma derinleştikçe 

bu farklılıkların yalnızca yazar tercihlerinden doğmadığını aynı zamanda toplumdaki 

kadın algısı ve toplumsal değişimlerle bağlantılı olduğunu gördük, bu bağlantının 

pikara imgesinin oluşmasında ne derece etkili olduğunu ortaya koymaya çalıştık.  

XVII. yüzyılda baskı makinesinin kullanımının yaygınlaşması ve bu nedenle okur-

yazar oranındaki artış, köyden kente göç, kadınlarda uyanan okuma merakı ve buna 

paralel olarak bir edebiyat piyasasının oluşması kimi yazarları daha kolay okunan 

eğlenceli ve ahlaki ders ya da mesaj kaygısı taşımayan eserler kaleme almaya iter. 

Zira bir yandan sanayileşme, diğer yandan kitap fiyatlarının ucuzlaması edebiyatı bir 

eğlence aracı haline dönüştürür. Önceleri hikaye anlatıcıları ya da okuyucularını 

dinlemek için bir araya toplanan kitle, kitabın ucuzlamasıyla birlikte eserleri kendi 

başına okumayı tercih eder. Oluşan bu yeni ortam edebiyat piyasasının daha önceden 

görmediği farklı bir arz talep mekanizmasının işlemesine yol açar. Yazarlar artık 

yalnızca “yüksek sanat” olarak addedilen kült eserler değil, çok satma arzusuyla 

kitlelerin talep ettiği eserleri kaleme alırlar.  

Toplumun önemli bir kısmı, ekonomik sorunlar nedeniyle yalnızca okuma-yazma 

eğitimiyle yetindiğinden, sade bir dille yazılan, basit ve eğlenceli metinlere 



 

 

303 

yönelir.711 Daha önceden soyluların ve din adamlarının elinde olan edebiyat dünyası, 

sıradan insanların okuryazarlık oranının artmasıyla, hayatını kalemiyle kazanan, 

okuyucu taleplerine göre eserlerini şekillendiren profesyonel yazarların eline 

geçer.712 Okur beklentilerine bakıldığında kahramanı güzel kadınlar olan, eğlenceli 

ve macera dolu pikaresk hikâyelerin büyük ilgi gördüğü gözlemlenir. Bu tür eserleri 

kaleme alanlar daha kitabın kapağında okuyucuya nasıl bir hikâye vaat ettiklerini 

özellikle belirtirler ki okuyucu, aradığı kitabı bulmakta zorlanmasın. Pikara Justina, 

Düzenbaz Kız Teresa de Manzanares, Celestina’nın Kızı ve Sevilla Sansarı ve Çanta 

Hırsızı gibi başlıklar bu yönüyle iki amaca hizmet ederler: Bir yandan geçmişte 

başarı kazanan eser, tür ve kahramanlarla akrabalıklarını vurgular,713 diğer yandan 

okuyuculara geçmişte okuduklarından daha değişik maceraların beklediği müjdesini 

verir. Alışılageldik eğlenceli maceraları sunarken hikayeye okuyucuyu yormayacak 

bazı yenilikler eklemek hızlı tüketilen edebiyat eserleri için başarılı bir formüldür. 

Öte yandan, hikayelerin başlıklarında geçen yer adları da özellikle seçilmiştir: 

Olayların Sevilla, Madrid gibi büyük şehirlerde geçmesi tercih edilmiştir zira bu 

mekanlar aynı zamanda hedef okuyucu kitlesinin yaşadığı yerlerdir ve eserin ilgi 

uyandırması kaçınılmazdır. Valesco Kindelán’ın da belirttiği üzere, özellikle saraylı 

pikaraların, en sadık okuyucuları kadınlardır.714 Tüm bu özellikleri göz önüne 

aldığımızda, okuyucuların artık sürekli aynı ahlaki dersleri ya da mesajları veren 

                                                           
711 Pedro Ruiz Pérez, 2003, s.116 

712 Peter Burke, 2001, s.22 

713 Pikara Justina başlığındaki pikara vurgusuyla hangi türe ait olduğunu ve başkahramanının bir kadın 
olduğunu belirtir. Teresa de Manzanares’in başlığı ise nehrin kenarında doğan bir diğer pikaresk 
kahramana, Lazarillo de Tormes’e atıfta bulunur. Teresa adı başkahramanın kadın olduğunu vurgular. 
Celestina’nın Kızı ise büyücü, fahişe Celestina’nın çizgisinden ilerlediğini ve okuyuculara pikaresk bir 
ortamda yaşayan bir fahişenin hayatını aktaracağı mesajını verir.  

714 Velasco Kindelán, 1983, s.64 



 

 

304 

pikaresk eserlerden uzaklaşarak eğlenceli yönü ağır basan, başkahramanı kadın olan 

pikaresk romanlara yönelmesi doğaldır. Öte yandan şehirli orta-üst sınıf okur 

kitlesine, yoksulluk içinde yaşayan pikaroların toplumsal eleştirilerini okumak 

yerine, güzel kadınların başından geçen aşk ve entrika dolu maceraları okumak daha 

eğlenceli gelir. Bu da pikaresk romanda kadın kahramanların ortaya çıkmasının 

nedenleri arasında yer alır. Nitekim yazarlar pikaresk romanı değişikliğe uğratıp 

kadın kahramanları merkeze almış ve hatta saray romanlarına kadar sızmalarına izin 

vererek saraylı pikara denilen yeni/melez bir kimlik/imge yaratmışlardır.  

Bu panoramayla ilgili bir diğer noktaya daha dikkat çekmek gerekir: Pikaraları 

yaratan erkek yazarların asıl amacı yüksek satış rakamları olduğu kadar, toplumsal 

kuralların yeniden vurgulanması ve kadınlar için sınırların çizilmesidir. Yazarlar 

hangi özelliklerin kadınlar için tehlikeli olduğunu yazdıklarında aynı zamanda 

okuyuculara hangi özellikleri taşımamaları gerektiğini satır aralarında söylemiş 

olurlar. Böylece evde canı sıkıldığı için kitap okuyan soylu genç kızlar, hizmetçiler 

ya da anne-babalar kızların özgürlük arzusuyla nasıl kötü yola düşebileceklerini 

öğrenirler. Yoksul aileler ise bu kitapları okuyarak, sahip olduğundan daha fazlasını 

istemenin insanı kötülüğe ya da felakete sürüklediğini görür ve konumlarından 

memnun olmayı öğrenirler. Diğer bir deyişle pikarolar mevcut düzenin çarpıklığını 

nasıl okurların yüzüne vurup bir değişim talep ederse, erkeklerin kaleminden çıkan 

pikaraların başlarından geçen olumsuz olaylar da kadın okurları etkileyerek ya da 

ürküterek toplumsal düzenin devamı için fren işlevi görürler. 

Kahramanı kadın olan pikaresk romanların edebiyat sahnesine çıkışı 1605 yılında 

López de Úbeda tarafından kaleme alınan Pikara Justina ile olur. Bu eseri takiben 

Celestina’nın Kızı (1612), Düzenbaz Kız Manzanares’li Teresa (1632), Örnek Aşk 



 

 

305 

Hikayeleri (1637), Sevilla Sansarı ve Çanta Hırsızı (1642) başlıklı eserlerin 

yayınlanmasıyla XVII. yüzyıl İspanyol Edebiyatı’nda pikaralar popülerlik kazanırlar. 

1670 yılında pikaranın Almanya’daki temsilcisi Cesur Pikara (Pikara Coraje), 

Grimmelshausen’in kaleminde hayat bulur. 1722 yılında Daniel Defoe’nun 

Londra’da basılan Moll Flanders adlı kitabı pikaraların etki alanını genişleterek 

İspanya’dan Avrupa’ya yayıldığını ortaya koyar. Tezimize konu olan XVII. yüzyıl 

İspanyol Edebiyatı’nda yer alan pikaralar tıpkı pikarolar gibi düşük sosyal sınıftan 

gelir, zenginleşmek ve/veya sınıf atlamak ister ve bunun için birçok oyun oynamayı, 

tehlikeye atılmayı, yalan söylemeyi göze alırlar. Buna karşın pikaraların “ortak 

kimliği” ni oluşturan bir dizi özellik onları birçok açıdan pikarolardan farklı bir yere 

koyar.   

Pikaraların, türün erkek kahramanlarıyla ortak özelliği ise düşük sosyal sınıftan 

gelmeleridir. İlk pikaralar toplumun en alt katmanından gelmenin yanı sıra 

İspanya’daki azınlık toplumlarının bireyleridir. Yahudi soyunu uzun uzadıya anlatan 

Justina ve annesinin Müslüman dönmesi olduğunu söyleyen Elena bu toplumsal 

sınıfın temsilcileridir. Zaman geçtikçe ve İspanya’da azınlık sorunu gündemden 

kalkmaya başladıkça pikaralardaki azınlık kimliği de silinir. XVII. yüzyılın ikinci 

çeyreğine girdiğimizde karşımıza çıkan bir diğer pikara olan Teresa, Fransız sarhoş 

bir babayla, bir dağ köyünde yaşayan annenin gayri meşru kızıdır. Teresa’dan 

sonraki pikaralar da azınlık kimliği taşımaz. Rufina, edebiyat dünyasındaki 

değişimlerin etkisiyle sosyal açıdan melez bir kimlik sergiler: Annesi soylu, babası 

ise pikarodur. María de Zayas’ın pikaraları ise orta ya da üst sınıftan gelen 

karakterlerdir. Toplumsal değişime koşut olarak pikaralar da okur taleplerine uyum 

sağlamış, marjinal özelliklerini yitirmişlerdir. Benzer şekilde zaman geçtikçe 



 

 

306 

pikaraların hırsızlık ya da fahişelik ile değil, ticaretle uğraşarak ve emeğiyle para 

kazanması ya da eğitimli kadınlar olarak boy göstermesi de pikaresk özelliklerin 

“yumuşaması” olarak açıklanabilir. 

Pikaresk romanın kadın kahramanları tıpkı pikarolar gibi sıklıkla seyahat ederler. 

Onların hedefleri de büyükşehirlerde kolaylıkla kaybolup yeni bir kimlikle ortaya 

çıkabilmektir. Ancak pikaroların aksine, pikaralar izbe yerlerden, batakhanelerden, 

cezaevlerinden ya da meyhanelerden uzak durmaya çalışırlar. Onlar yolculuğa rahat 

arabalarda çıkar ve varış noktalarında hemen kendilerine sığınacak güzel ve konforlu 

bir ev bulurlar. Saray romanına özgü öğeler barındıran pikaresk eserlerde bu lüks ve 

şatafat, hikâyenin ana merkezine oturur. Lüks evlerin, duvarlarda asılı tabloların, 

şamdanların, mobilyaların ve pahalı eşyaların her biri uzun uzadıya tasvir edilir. Tüm 

bu tasvirler adeta günümüzdeki dekorasyon dergilerinin sayfalarında yer alan 

fotoğraflar kadar ayrıntılıdır. Öte yandan María de Zayas’ın pikaresk öğeler 

barındıran saray romanlarında lüks içindeki şehirli yaşamın yanı sıra egzotik olana 

yönelik bir ilgi olduğu da gözlemlenir. Örneğin Türk korsanların kaçırdığı bir 

kahraman sayesinde okuyuculara Osmanlı toprakları ve oradaki yaşam tarzı aktarılır. 

Yıllar ilerledikçe yazarlar, hedef okur kitlesinin ilgisini canlı tutmak amacıyla 

pikaresk eserin tasvir ettiği izbe yerlerden uzaklaşarak orta sınıf şehirli soyluların 

ilgisini çekecek ve yakından tanıdıkları mekânlara yönelirler.  

Öte yandan pikaralar en az pikarolar kadar kurnazdır. Hatta bu kurnazlıkları “zavallı 

bir çocuğun hayatta kalma mücadelesinden” öteye geçer ve “şeytani kadın” figürüne 

bürünmelerine neden olur. İncelediğimiz pikaresk eserlerde kadınla erkeğin 

zekalarının farklı olduğu düşüncesine tanık oluruz. Pikarolarda zeka hayat kurtarıcı 

bir özellik olarak değerlendirilirken kadınların zeki olmaları onların toplum için bir 



 

 

307 

tehlike olduğu inanışına yol açar. Dönemin hâkim anlayışına göre kadınlar doğuştan 

gelen özellikleri nedeniyle kötülüğe meyilli ve zayıf karakterlidirler. Bu nedenle de 

asıl görevi annelik yapmak olan kadınların özgür bırakılması yoldan çıkmalarına ve 

bunun sonucunda da toplumsal düzenin bozulmasına yol açabilir.  

İlk pikaralar kahramanı oldukları hikâyelerin sonunda başarıya ulaşamazlar ve 

arzuladıkları yaşam tarzına kavuşamazlar Justina ve Teresa başarısız evlilikler yapar 

ve sınıf atlayamazlar. Elena işlediği suçlar nedeniyle ölüme mahkûm edilir. Rufina 

ise kendinden önce gelen pikaraların başına gelenlerden ders almış gibidir ve sosyal 

açıdan yükselmeyi istemez, yazar da toplumsal düzene bir tehdit oluşturmayan bu 

pikarayı ödüllendirerek ona mutlu bir son hazırlar. Kendisi gibi bir pikaroyla evlenen 

Rufina ticarete atılır ve orta sınıf tarafından kabul görür. María de Zayas’ın kitabında 

ise kadının sesi cılız da olsa artık toplumda daha fazla duyulmaktadır. Bu değişime 

koşut olarak pikaresk romandaki bazı özellikler de değişime uğrar: Zayas’ın soylu 

pikaraları için zekâ ve bilgi olmazsa olmaz özelliklerdir. María de Zayas’ın pikaraları 

erkek egemen düzene itiraz ederek kadınları kötü yola iten nedenin aslında bu çarpık 

düzen olduğunu söylerler. Öte yandan, María de Zayas’ın hikâyelerinde kötülüğe yol 

açanlar ve zayıf iradeleri nedeniyle aile düzenini bozanlar kadınlar değil, arzularını 

frenleyemeyen erkeklerdir. María de Zayas, kadınların eğitimden yoksun 

bırakıldıklarını söyleyerek bu eksiklik konusunda toplumun bilinçlenmesine katkıda 

bulunur. Bu yönüyle María de Zayas’ın pikaresk özellikler taşıyan saray romanları 

yenilikçidir. Zayas’ın kötü kadınlar kadar kötü erkeklerin de var olduğunu 

göstermesi toplumdaki kadın düşmanı bakış açısını hafifletir ve kadın-erkek 

arasındaki uçurumun yazınsal düzeyde de olsa küçülmesi için atılan ilk adım olarak 

değerlendirilebilir.   



 

 

308 

Pikaraların, pikaresk romanın erkek kahramanlarından ayrıldıkları noktalar da 

bulunur. Pikaralar, pikarolardan farklı olarak açlık dürtüsüyle harekete geçmezler. 

Onları harekete geçiren birden fazla neden bulunur. Pikaraların ilk temsilcileri 

Justina ve Elena daha fazla para kazanmak için çabalarken Teresa’nın daha fazla 

para kazanma arzusu yoktur. O, sosyal açıdan sınıf atlamak istemekte ve tüm 

planlarını bu hayali gerçekleştirmek için kurgulamaktadır. Rufina ise eşinin ve 

babasının öldürülmesi üzerine beş parasız kalır ve zorunluluktan tehlikeli maceralara 

atılır. Rufina’nın erkeklerden nefret etme ve onların elindeki paranın tamamını alma 

nedenlerinden biri de eski aşığı Roberto’ya duyduğu nefrettir. Bu insani duygu her ne 

kadar toplum açısından kötü bir örnek oluştursa da Rufina’nın parasal yönden 

yararlandığı tüm erkekler zaten cimrilik, hırsızlık, açgözlülük gibi kötücül özellikleri 

bünyesinde barındıran kişilerdir; bu açıdan okuyucuda herhangi bir acıma duygusu 

uyandırmazlar. Kadın yazar María de Zayas’ın kaleminden çıkan pikaresk romanın 

kadın kahramanları ise önceki pikaralardan farklıdır; onlar para ya da sınıf atlama 

kaygısı taşımayan kaybettikleri aşk ve onuru yeniden kazanmak için maceraya atılan 

kahramanlardır. Kadınların aşk ve onur uğruna verdikleri savaşım onların duygusal 

özelliklerini vurgular, bu ise okuyucuda sempati uyandırır.  

Pikareskin kadın ve erkek kahramanlarını birbirinden ayıran diğer bir özellik de 

“farklı efendilere hizmet etme” başlığı altında tartışılmaktadır. Pikaraları “yeteri 

kadar pikaresk” olmamakla eleştirenler, türün erkek kahramanlarını örnek göstererek 

mutlaka farklı efendilere hizmet etmeleri gerektiğini iddia ederler. Oysa o dönemdeki 

toplumsal kurallara göre bir kadının özgürce sokaklarda dolaşıp iş araması veya bir 

erkeğin yanında işe girmesi mümkün değildir. Kadınlar için uygun olan meslekler 

aile işini devralmak (Justina), bir başka kadına yardım etmek (Justina) veya 



 

 

309 

hizmetçilik yapmak ya da kuaförlük gibi hemcinslerine hizmet veren işlerde 

çalışmakla (Teresa) sınırlıdır. Yine de bu kısıtlamalar pikaraların toplumsal bir 

panaroma sunmasını engellemez; bazen fahişelik yapan bazen farklı toplumsal 

sınıflara mensup erkeklere oyunlar oynayan pikaralar çeşitli kesimlerden insanlarla 

iletişime geçer ve toplumsal gözlem yapmak için kendilerine uygun koşulları 

yaratmasını bilirler. Ancak zaman ilerledikçe pikaraların toplumsal gözlemlerindeki 

eleştiri yükünün azaldığını ve toplumla uyumlu hale geldiklerini görürüz. Özellikle 

Solórzano’nun eserlerinde, Teresa ve Rufina örneğinde olduğu gibi, toplumsal 

çarpıklıklara değil, zengin sınıfın yaşantısına ve alışkanlıklarına eleştirel olmayan bir 

yaklaşımla daha fazla yer verilir. Bunun tek istisnası ise María de Zayas’tır. 

İncelediğimiz son pikaresk eser olan Zayas’ın Aşk Hikâyelerinde ataerkil düzene ve 

kadınlara yönelik kısıtlamalara sert eleştiriler vardır. Bu yönüyle bakıldığında 

başlangıçta toplumsal düzeni eleştirmek için etkili bir araç olarak kullanılan pikaresk 

eserlerin geçirdiği değişim hayret vericidir: Lazarillo, Guzmán ve Justina gibi 

pikareskin ilk örnekleri ciddi toplumsal eleştiriler barındırır. Buna karşılık XVII. 

yüzyılın ilk çeyreğinde erkek yazarların kaleminden çıkan Justina ve Elena gibi 

kadın (anti)kahramanlar ise toplumsal eleştirinin yanısıra güçlü bir kadın 

düşmanlığını da içinde barındırır. Erkeklerin kaleminden çıkan pikaralar yaşadıkları 

olumsuzlukların kendi zayıf karakterlerinden kaynaklandığını söyler ve suçu 

Havva’ya atarlar. Öte yandan söz konusu kadınlar, pikaroların aksine bir olgunlaşma 

ve pişmanlık belirtisi göstermezler. Hıristiyan toplumunda kadınların uzak durması 

gereken her türlü günaha bulaşan pikaralar sonunda ‘ilahi adalet’ ya da ‘kader’ 

diyebileceğimiz bir güç tarafından cezalandırılır ve arzu ettikleri emellere 

ulaşamazlar. Bu yönüyle bakıldığında pikaraları konu alan romanlar toplumsal 



 

 

310 

eleştiriden çok kadının özgür tavırlarına yönelik eleştiri yaparlar. Pikarolarda hoş 

görülen özelliklerin birçoğu, pikaralar söz konusu olduğunda onları şeytani olarak 

nitelemeye yeter.  

XVII. yüzyılın ikinci çeyreğinde şehirde giderek güç kazanmaya başlayan yeni orta-

üst düzey soyluların, toplumsal eleştiriden ziyade kendilerini eğlendirecek romanlar 

okumak istemesi ise pikaresk için bir dönüm noktası olur. Bazı araştırmacılara göre 

soyluların bu beklentisi pikaresk romanın yok olmasına neden olur, diğerlerine göre 

ise pikaresk türün biçim değiştirerek dönemin okur taleplerine uyum sağlamasını ve 

hayatta kalmasını sağlar. Satış başarısı yakalamak isteyen yazarların bu talebe ayak 

uydurmasıyla birlikte pikaresk roman aşk maceraları ile harmanlanır ve eleştirel ton 

yerini aksiyon ve komediye bırakır. Pikaresk ancak bir kadın yazarın kaleminden 

aktarıldığı zaman yine o eski isyankar tonunu yakalar. Saraylı ve eğitimli bir kadın 

olan María de Zayas, bu defa pikaresk türü kullanarak eleştiri oklarını ataerkil 

düzene yöneltir. Pikaresk roman biçim değiştirmiş olsa da, María de Zayas sayesinde 

başladığı noktaya, yine ezilmişlerin sesi olarak geri döner.  

Tüm bu değişimin ışığında baktığımızda pikaraların ortak bir kimlik paylaştığını 

söylemek mümkün değildir. Yahudi kökenli pikaradan (Justina), Müslüman kökenli 

pikaraya (Elena), sarhoş bir Fransız’ın gayri meşru kızından (Teresa), soylu anne-

babaların güzel kızlarına (Zayas’ın pikaraları) kadar her kesimden kadın pikaresk 

romana başkahraman olur. Her biri, içinde hayat bulduğu toplumun önyargılarıyla 

mücadele etmek zorunda kalır ancak yöntemleri farklıdır: Justina bu önyargılarla 

alay ederek mücadele ederken, Elena, Teresa veya Rufina olmadıkları biri gibi 

görünmeyi tercih ederler. María de Zayas’ın pikaraları ise açık bir başkaldırıya 

girişir. Pikaresk romanın erkek kahramanlarının okuyuculardan gördüğü sempatiyi 



 

 

311 

bulamayan ilk pikaralar, erkek yazarların yarattığı “şeytani kadın” imgesine sıkışıp 

kalırlar. Pikaraların bu imgeden, göreceli olarak kurtulması ve özgür kadının şeytanla 

eş anlamlı görülmediği mesajı ilk olarak Teresa ile verilir. Teresa açgözlü olsa da 

kendi mesleğini yapan ve ayakları üzerinde durmayı beceren bir kadındır. “Daha 

fazlasını olmak istiyorum diye kim beni suçlayabilir ki?”715 diyerek okuyuculara 

seslenir. Sınıflararası geçişlerin yaşandığı bu dönemde okuyucuların isteği de 

mümkün olan en iyi hayatı yaşamak, sanayileşmenin ve ticaretin sağladığı 

olanaklardan faydalanmaktır. Bu nedenle Pikara Justina’nın kaleme alındığı 

dönemdeki bakış açısıyla Manzanaresli Teresa’nın kaleme alındığı dönem arasında 

bir fark vardır. Bu fark “daha fazlasını olmak isteyen” özgür kadına bakış açısındaki 

değişimdir. Rufina ise pikaralar arasında mutlu sona ulaşan ve sınıf atlamayı başaran 

ilk örnektir. Rufina ticarete atılarak orta sınıfa kendini kabul ettirmeyi başarır. 

Toplumdaki temiz kan sorunsalının hafiflediği, soyluluk ünvanlarının eskisi kadar 

öneminin kalmadığı ve burjuva sınıfının güçlenmeye başladığı bu dönemde pikara 

Rufina yeni bir bakış açısının habercisidir.  

María de Zayas’ın kaleme aldığı pikaresk eser incelediğimiz romanlar arasında en 

farklı okumalara açık olandır. Zayas’ın kadınların konumunu irdelediği eserindeki 

bakış açısı tam da pikareske uygun bir biçimde sert bir toplumsal eleştiriyi yansıtır. 

Yalancı âşıklar, kızlarını evliliğe zorlayan babalar, kızlara kalem yerine iğne iplik 

veren anneler, her hikâyede farklı bir kadın kahraman tarafından eleştirilir. María de 

Zayas’ın eserini saray romanı özellikleri taşıdığından dolayı yeteri kadar pikaresk 

bulmayan eleştirmenler vardır. Ancak pikaresk türün özünü oluşturan sisteme 

başkaldırı özelliğinin XVII. yüzyılın ikinci çeyreğinde kaleme alınmış eserler 

                                                           
715 Castillo Solórzano,  s.202 



 

 

312 

arasında en fazla María de Zayas’ın hikâyelerinde mevcut olduğu söylenebilir. María 

de Zayas bastırılan kadınların sesi olurken pikaresk romana kaybettiği isyan 

duygusunu yeniden kazandırır.  

XVI. ve XVII. yüzyılda en popüler dönemini yaşayan pikaresk tür özellikle kadın 

kahramanları hikayenin merkezine oturtarak daha fazla satış başarısı yakalamayı 

hedefler. Kahramanı kadın olan pikaresk eserlerde, zaman içinde azalan ölçülerde 

olsa da, kadına yönelik düşmanca ifadeler yer alır. Ancak pikaresk romanın değişime 

açık yapısı, toplumsal gelişmeleri yakından takip eder. Kadını özgür olduğu için 

eleştiren pikaresk eserlerin basılmasından yaklaşık çeyrek yüzyıl sonra kadınlara 

daha fazla özgürlük verilmesi düşüncesine açık pikaresk eserler kendisine okuyucu 

bulur. Pikaresk türün kendisi de tıpkı kahramanları gibi başladığı noktada kalmamış, 

toplumla birlikte değişmiş ve çevresini de dönüştürmeyi başarmıştır.  

Susturulan ses hem baskıyı hem de umudu içinde taşır. Yenilgilere 

rağmen marjinallerin var olması engellenemez. Bu yönüyle 

bakıldığında her zafer aslında bir yenilgidir. Suç ve karşılığında 

verilen ceza anti-kahraman pikaraların kimliğini ayakta tutmaya 

yarar. Bir meydan muharebesini kaybetmek belki de savaşı 

kazanmak için atılan ilk adımdır. 716 

                                                           
716 Edward H. Friedman, 1987, p. xi 



 

 

313 

 

ÖZET 

Pikaresk roman, soylu olmayan yoksul halk tabakasına mensup genç erkek ve kadın 

(anti)kahramanların daha iyi bir yaşam sürme umuduyla yola çıkışının hikâyesidir. 

XVI. ve XVII. yüzyılları kapsayan İspanyol Altınçağı’nda İber Yarımadası’nda 

ortaya çıkan bu tür, alt sosyo-ekonomik sınıftan gelen kahramanların hayatta kalma 

mücadelesini anlatırken sunduğu güçlü toplumsal eleştiriyle okuyucuya dönem 

İspanyasının gerçekçi bir panoramasını sunar. 

Erkek kahramanların tersine kadın kahramanlar hayatlarını çeşitli efendilerin yanında 

farklı mesleklerde çalışarak değil de çoğunlukla erkeklere oyun oynayarak, hırsızlık 

yaparak, yalan söyleyerek, kimi zaman fahişelik yaparak ya da zengin bir soylunun 

karısı olarak yaşamlarını sürdürme yoluna giderler. Pikarolardan farklı olarak 

pikaraların konu edildiği eserlerde toplum eleştirisi yerini “özgür kadın eleştirisine” 

bırakır. Özellikle erkek yazarlar tarafından kaleme alınan bu eserlerde babası veya 

kocasının sözünü dinlemeyen kadınların kötü yola düştüğü mesajı verilir. Ancak 

kadın yazarların pikaraya bakış açısı farklıdır. Pikara, kadınların maruz kaldığı 

toplumsal baskıya isyan eden bir kahrlamana dönüşür.  

Tarihsel ve toplumsal arka plan ışığında, İspanyol Altın Çağ Edebiyatı’nda pikara 

kimliğinin ortaya çıkışı, gelişimi ve dönüşümü dördü erkek yazarlar beşincisi kadın 

yazar tarafından kaleme alınan beş pikaresk eserin incelenmesi aracılığyla 

gerçekleştirilmiştir. Bu eserler López de Úbeda’nın Pícara Justina’sı, Salas 

Barbadillo’nun Celestina’nın Kızı adlı eseri ile Castillo Solórzano’nun Manzanaresli 

Teresa ve Sevilla Sansarı ve María de Zayas’ın Örnek Aşk Hikayeleri’inden 



 

 

314 

oluşmaktadır. Bu eserlerin incelenmesi pikaralarla pikorolar arasında benzeşen 

özelliklerin yanı sıra ayrışan özelliklerin de olduğunu göstermiştir. 

Pikaralar her türlü toplumsal baskıya meydan okuyan, toplumla birlikte değişen, 

dönüşen, özgürlükçü tavırlarıyla sıra dışı (anti)kahramanlar olarak olarak geniş bir 

okur kitlesine ulaşmayı başarmışlardır. Ancak tek bir pikara kimliğinden ya da 

imgesinden söz etmek mümkün değildir. Çünkü her pikara  içinde yaşadığı zamanın 

şekillendirdiği bir kimlik edinmek zorunda kalmıştır. Üstelik her türlü değişime açık 

olan pikaresk tür zaman içinde sürekli değişime uğramaktadır. Bu da pikaranın 

değişmeyen, dönüşmeyen bir kimliği yansıtmasına, tek bir imgeye indirgenmesine 

imkan tanımamaktadır.   

 



 

 

315 

SUMMARY 

The Picaresque genre is comprised of stories about the common person’s journey in 

pursuit of a better life. This genre, while presenting the lower socio-economic class’s 

struggle for survival, simultaneously provides the reader a strong social critique of 

Spanish society.    

The most well-known examples of the genre are male protagonists such as Lazarillo 

de Tormes, Guzman de Alfarache, and Buscón. However, there are female 

protagonists, known as picaras, who are particularly notable as well.  

These picaras, unlike their male counterparts, do not serve various masters in 

numerous jobs, but earn their living through prostitution or by becoming a rich 

nobleman’s wife. In stories featuring picaras, the social criticism loses its importance 

and relevance in lieu of criticizing the concept of “free women.” The message “A 

woman who does not obey her father’s/brother’s rules will live a dishonorable life” is 

particularly clear in works written by men. However, the approach of some women 

writers to the picaras is quite different, as in the case of María de Zayas. In their 

writings, the picara transforms into a hero who rebels against social oppression. 

This study seeks to answer the question of how the picara identity was constructed in 

the Spanish Golden Age. By factoring in the historical and social background, this 

research aims to study the emergence of picara characters in Spanish literature, their 

evolution, and to what extent they reflect the social reality. 

 



 

 

316 

This thesis is composed of four chapters. In the first chapter, the method to be used 

in analyzing the picaresque works is discussed. In the second chapter, the historical 

and sociological background of the picaresque genre is presented. The third chapter 

studies the etymological background of the words ‘picaro/picara’ and mentions the 

literary antecedents of ‘picaros/picaras’. This chapter also provides a detailed 

comparison of picaro and picara characteristics. In the fourth chapter, five picaresque 

works with a female protagonist (picara) are studied in detail. Four of the works were 

written by male authors: La Pícara Justina by López de Úbeda, La Hija de Celestina 

by Salas Barbadillo, La Niña de los Embustes: Teresa de Manzanares and La 

Garduña de Sevilla y Anzuelo de las Bolsas by Castillo Solórzano. The last work 

studied, Novelas Amorosas y Ejemplares, was written by a female author, María de 

Zayas, who presents a different point of view regarding the picaras. In the concluding 

chapter, the picara identity is analyzed within the framework of the aforementioned 

works, highlighting the differences and similarities of their characteristics. 

 



 

 

317 

KAYNAKÇA 

Tezde İncelenen Eserler 

DE CASTILLO SOLÓRZANO, Alonso., (1642a), La Garduña de Sevilla y 

Anzuelo de las Bolsas, Erişim tarihi: 03.07.2015, http://bit.ly/1GGLZhZ  

DE CASTILLO SOLÓRZANO, A.lonso (1906b), La Niña de los Embustes: 

Teresa de Manzanares, Madrid, Librería de la viuda de rico 

DE ZAYAS Y SOTOMAYOR, M., (1659a), Novelas Amorosas y Ejemplares, 

Erişim tarihi: 18.02.2015, http://bit.ly/1BlzPbV 

DE ZAYAS Y SOTOMAYOR, M., (2012b), Novelas Amorosas y Ejemplares, 

Erişim tarihi: 17/15/2015. http://bit.ly/1Jq7NhW 

LÓPEZ DE ÚBEDA, F., (1847a), La Pícara Justina, New York, Roe 

Lockwood &Son 

LÓPEZ DE ÚBEDA, F., (1912b), La Pícara Justina, (Ed.) Julio Puyol y 

Alonso, Madrid, y.y 

LÓPEZ DE ÚBEDA, F., (2005c), La Pícara Justina, (Ed.) Enrique Suarez 

Figaredo, Erişim Tarihi: 10.04.2015, http://bit.ly/1Ob4ucl 

LÓPEZ DE ÚBEDA, F., (2011d), La Pícara Justina, (Ed. Luc Torres), 

Madrid, Castalia 

LÓPEZ DE ÚBEDA, F., (2012e), La Pícara Justina, (Ed. David Mañero 

Lozano), Madrid, Cátedra 



 

 

318 

SALAS BARBADLLO, A. J., (1983a), La Hija de Celestina, (Ed.) José 

Fraderas Lebrero, Madrid, Edición de Estudios Madrileños 

SALAS BARBADILLO, A. J., (2006b), La Hija de Celestina, Erişim tarihi: 

10.04.2015, http://bit.ly/1ci6TqM 

RODRIGUEZ MANSILLA, F., (2012) Picaresca Femenina de Alonso de Castillo 

Solórzano: Teresa de Manzanares y la Garduña de Sevilla, Madrid, 

Iberoamericana 

 

Kaynak Eserler 

RODRIGUEZ ADRADOS, F., (1979), “La Vida de Ezopo y La Vida de Lazarillo de 

Tormes”, (Coord.) Manuel Criado Val, La Picaresca: Orígenes, Textos y 

Escritura: Actas del I Congreso Internacional sobre la Picaresca, ss. 349-357 

BLANCO AGUINAGA, C., (1957), “Cervantes y la Picaresca: Notas Sobre Dos 

Tipos de Realismo”, Nueva Revista de Filología Hispánica, S.9, ss.313-342 

AKAL, C. B., (2010), Modern Düşüncenin Doğuşu, Ankara, Dost Yayınevi 

ALBEROLA, E. L., (2002a), “El Papel de la Hechicería en la Picaresca Española”, 

Bulletin of Hispanic Studies, C:85(4), ss. 471-486 

ALBEROLA, E. L., (2010b), “La Hechicería en la Literatura Española del Siglo 

XVI: Panorámica General”, Lemir: Revista de Literatura Española Medieval y 

del Renacimiento, S.14, ss. 35-52 

ALBEROLA, E. L., (2010c), Hechiceras y Brujas en la Literatura Española de 

los Siglos de Oro, Valencia, Universidad de Valencia 



 

 

319 

ALEMÁN, M., (1787a), Vida y Hechos del Pícaro Guzmán de Alfarache: Parte 

Segunda, Valencia, Orga 

ALEMÁN, M.,  (1996b), Guzmán de Alfarache, (Ed.) B. Brancaforte, Madrid, 

Akal Ediciones 

ALEMÁN, M., (t.y.), Guzmán de Alfarache, Erişim Tarihi:09/04/2015, 

http://bit.ly/1Dp4qVL 

ALTER, R., (1965), Rogue’s Progress: Studies in the Picaresque Novel, 

Cambridge, Harvard University Press 

ÁLVAREZ, M. F., (2002), Casadas, Monjas, Rameras y Brujas, Madrid, Espasa 

Calpe 

ANDRADE, A., (1642-1646), Libro de la Guía de la Virtud y de la Imitación de 

Nuestra Señora, Madrid, yy., C.1-3 

ANTONIO, J., (1991), Estudios de Historia del Pensamiento Español III, Madrid, 

Mondadori 

(ANONİM), (2011), Lazarillo de Tormes, (Ed.) Francisco Rico, Erişim Tarihi: 

19/05/2015, http://bit.ly/1PSMhlG 

ANONİM, (1998), Lazarillo Hayatı Öğreniyor (Çev.) Özlem Kumrular, İstanbul, 

Gendaş 

ARELLANO, I., (1988), “La Picaresca Menor: un itinerario completo”, Ínsula, 

S.503, s.2 

ARREDONDO, M. S., (1993), “Pícaras: Mujeres de Mal Vivir en la Narrativa del 

Siglo de Oro”, DICENDA: Cuaderno de Filología Hispánica, S.11, ss. 11-34 



 

 

320 

AVILES, M., VILLAY, S., CREMADES, C. M., (1988), Historia de España: La 

Crisis del Siglo XVII Bajo los Últimos Asturias (1598-1700), Madrid, Editorial 

Gredos 

BAGBY, A. I., (1970), “La Primera Novela Picaresca Española”, La Torre, S.18, 

ss.83-70 

BAKHTIN, M., (2001), Karnavaldan Romana: Edebiyat Teorisinden Dil 

Felsefesine Seçme Yazılar, (Der.) Sibel Irzık, (Çev.) Cem Soydemir, İstanbul, 

Ayrıntı 

BAL, H., (2012), Nitel Araştırma Yöntemi, Isparta, Fakülte Kitabevi 

BARALT, L. L., (1992), Islam in Spanish Literature: From the Middle Ages to 

the Present, Leiden, E.J Brill 

BERGER, J., (2011), Görme Biçimleri (Çev.) Yurdanur Salman, İstanbul, Metis 

BEST, O. F., (1963/64), “Para la Etimología de Pícaro”, Nueva Revista de Filología 

Hispánica, C. 17 (314), ss.352-357 

BİLGİN, F., (2013), “Endülüs’te Kalan Son Müslümanların İspanya’dan Sürgünü 

(1609-1614)”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C.13, S.2, ss. 37-61 

BOMLI, P. W., (1950), La Femme dans l’Espagne du Siecle d’or, La Haye, 

Martinus Mijhoff 

BOUZA ÁLVAREZ, F., (1999), Comunicación, Conocimiento y Memoria en la 

España de los Siglos XVI y XVII, Salamanca, Seminario de Estudios Medievales y 

Renacentistas 



 

 

321 

BROWNSTEIN, L., (1974), Salas Barbadillo and the New Novel of Rogues and 

Courtiers, Madrid, Playor S.A 

BURKE, P., (2001), Bilginin Toplumsal Tarihi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları 

BÜYÜKKANTARCIOĞLU, S. N., (2012), “Söylem İncelemelerinde Eleştirel ve 

Dilbilimsel boyut: Eleştirel Söylem Çözümlemesi ve Ötesi”, (Ed.) Ömer Özer, 

Haberi eleştirmek: Araştırma Alanlarına göre eleştirel haber çalışmaları, 

Konya, Literatürk Yayınları, s.161-198 

CACHO, M. T., (1993), “Moldes de Pygmalión: Sobre los Tratados de Educación 

Femenina en el Siglo de Oro”, (Coord.) Iris. M. Zavala, Breve Historia Feminista 

de la Literatura Española, San Juan, Universidad de Puerto Rico, C.2,  ss. 117-214 

CALZÓN GARCÍA, J. A., (2002), “Los Planos Narrativos en los Prólogos y en la 

Introducción de la Pícara Justina”,  Hesperia: Anuario de Filología Hispánica, ss. 

33-50 

CANTERA, E. M., (1988), “Actividades Socio-profesionales de la Mujer Judía en 

los Reinos Hispanocristianos de la Baja Edad Media”, (Ed.) Angela Muñoz, El 

Trabajo de las Mujeres en la Edad Media, Cristiana Segua Instituto de la Mujer, 

Madrid, ss. 321-345 

CARILLO, F., (1982), Semiolingüística de la Novela Picaresca, Madrid, Catedra 

CARMONA, J.,(2000), Crónica Urbana de Malvivir ( XIV-XVII): Insalbridad, 

Desamparo y Hambre en Sevilla, Sevilla, Universidad de Sevilla 

CASCARDI, A. J., (1997), “The Subject of Control”, Ideologies of History in the 

Spanish Golden Age, Pennsylvania, Pennsylvania University Press, ss. 105-131 



 

 

322 

CASTRO, A., (1926a), “Lo Picaresco y Cervantes”, Revista de Occidente, S.33, 

ss.349-361 

CASTRO, A.,  (1972b), De la Edad Conflictiva, Madrid, Taurus 

CASTRO, A., (1973c), Españoles al Margen, Madrid, Ediciones Jucar 

CASTRO, A., (2000d), Sobre el Nombre y el Quién de los Españoles, Madrid, 

Taurus 

CERVANTES Cortes, J. L., Dóciles, Obedientes y Amorosas: La Sujeción de la 

Mujer al Hombre en Dos Obras de Juan Luis Vives, Erişim tarihi: 09.04.2015, 

http://bit.ly/1IwNaRK 

CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de., (1613a), Novelas Ejemplares, Erişim 

Tarihi:15.04.2015, http://bit.ly/1D2azmi 

CERVANTES SAAVEDRA, M. de, (1835b), El Ingenioso Hidalgo Don Quijote 

de la Mancha, Madrid, La Librería Europea de Baudry 

CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de, (1951c), Örnek Alınacak Hikâyeler, 

(Çev.) Dr. Fehmi Nuza, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi 

CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de, (1995d), “Entremés de la Elección de los 

Alcaldes de Danganzo”, (Eds.) F.S. Arroyo, A.R, Hazas, Obra Completa III, 

Madrid, Ediciones del Centro de Estudios Cervantinos 

CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de., (2001e), La Mancha’lı Yaratıcı Asilzade 

Don Quijote, Roza Hakmen (Çev.), Ahmet Güntan (Şiir Çev.), İstanbul, YKY 

CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de., (2010f), Örnek Alınacak Hikâyeler, 

(Çev.) Nazlı Hülya Soydan, İstanbul, Kırmızı Yayınları 



 

 

323 

CHACÓN, C., (2007), “La Mujer Imaginada: El Módelo Femenino en los Libros que 

Embarcan a Indias”, (Eds.) M.T. López Beltrán, M.R. Gadow, M.I.Val Valdivieso, 

Imágenes y Vivencias de Mujeres en España y América, Siglos XV-XVIII,  

Málaga, Ediciones de la Universidad de Málaga, ss.265-310 

CHANDLER, F. W., (1907a), The literature of Roguery, C:I, Boston, Houghton, 

Mifflin and Co. 

CHANDLER, F. W., (1913b), La Novela Picaresca en España, Madrid, La España 

Moderna 

CHEVALIER, M., (1976), Lectura y Lectores en la España de los Siglos XVI y 

XVII, Madrid, Turner 

CLOSE, A., (2007), Cervantes y la Mentalidad Cómica de su Tiempo, Alcalá de 

Henares, Centro de Estudios Cervantinos 

COLL-TELLECHEA, R., (2005), Contra las Normas: Las Pícaras Españolas 

(1605-1632), Madrid, Ediciones del Orto, 2005 

COVARRUBIAS, S., (1989), Tesero de la Lengua Castellana, Martín de Riquer 

(Ed.), Barcelona, Alta Fulla 

CORREA, G., (1977), El Héroe de la Picaresca y su Influencia en la Novela 

Moderna Española e Hispanoamericana, Thesaurus: Boletín del Instituto Caro y 

Cuervo, 32(1), ss. 75-94 

COWAN, A., (2000), Mediterranean Urban Culture, 1400-1700, Exeter, 

University of Exeter Press  



 

 

324 

ÇELİK, H., EKŞİ, H., (2008), “Söylem Analizi.” Marmara Üniversitesi Atatürk 

Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, S:27, s. 99-117 

DAGHISTANY, A., (1977), “The Pícara Nature”, Women’s Studies: An 

Interdiciplinary Journal, S:5, ss.51-60 

DAINOTTO, R., (2007), Europe (in Theory), Durham, NC: Duke UP 

DAMIANI, B., (1977a), “La Lozana Andaluza: Ensayo Bibliográfico II”, 

Iberoromania, S.6, ss.47-85 

DAMIANI, B., (1981b), Las Fuentes Literarias de la Pícara Justina”, Thesaurus, 

S.36, ss.44-70 

DAMIANI, B., (1994), “La Lozana Andaluza as Precursor to the Spanish 

Picaresque”, (Eds.) Benito Vessels, M. Zappala, The Picaresque. A Symposium to 

the Rogue’s Tale, Newark-London-Toronto: University of Delaware Press-

Associated University Presses, ss.57-68 

DE HAAN, F., (2013), Pícaros y Ganapanes, Mexico, ADEL y C, Erişim Tarihi: 

23/10/2014, http://bit.ly/1RCnRlv 

DE LA BARCA, C. P., (t.y.), La Niña de Gómez Arias, Erişim Tarihi: 11.02.2015, 

http://bit.ly/1CgODUv 

DE LA CERDA, J., (2010), Vida Política de Todos los Estados de Mujeres, Erişim 

Tarihi: 28.01.2015, http://bit.ly/1PcxjGI 

DE LOS ÁNGELES, F. J., (1608), Manual de Vida Perfecta, Erişim Tarihi: 

30.01.2015, http://bit.ly/1CUzbmc 



 

 

325 

DE VEGA Y CARPIO, L. F., (1613a), La Dama Boba, Erişim tarihi: 10.02.2015, 

http://bit.ly/1DGYYcr  

DE VEGA Y CARPIO, L. F., (1873b), La Prueba de los Amigos, Imprenta de M. 

Rivadeneyra, Madrid, Erişim Tarihi: 25.02.2015, http://bit.ly/1FtbzCF  

DE VEGA Y CARPIO, L. F., (1916c), Obras de Lope de Vega, Real Academia, 

Madrid, 1916, C:1, Erişim tarihi: 25.02.2015, http://bit.ly/1LHoIfu 

DE VEGA Y CARPIO, L. F., (2009d), Los Hidalgos del Aldea, Alicante, Biblioteca 

Virtual Miguel de Cervantes, Erişim tarihi 12/10/2014, http://bit.ly/1RQdj2b 

DELICADO, F., (1990a), La Lozana Andaluza (Ed.) Bruno Damiani, 

Madrid, Castalia 

DELICADO, F., (t.y.b), La Lozana Andaluza, Erişim Tarihi: 12.04.2015, 

http://bit.ly/1I4Yhhp 

DÍAZ, N. R., (2005), “City and Post Cervantine Novella”, (Ed.) N. Spadaccini & L. 

Martín Estudillo, Hispanic Baroques: Reading Cultures in Context, Nashville, 

Vanderbilt UP 

DONADIEU, M.V., (2000), American Picaresque: The Early Novels of T. 

Coraghessan Boyle, Doktora Tezi, University of Louisiana at Lafayette, Erişim 

Tarihi 20.02.2015, http://bit.ly/1EcKyoQ 

EISENBERG, D., (1979), “Does the Picaresque Novel Exists”, Kentucky Romance 

Quarterly, S.26, ss.213-219 

ELIOTT, J. H., (1961), “The Decline of Spain”, Past and Present, C.20 (1), 1961, 

ss. 52-75 

http://bit.ly/1EcKyoQ
http://bit.ly/1EcKyoQ
http://bit.ly/1EcKyoQ


 

 

326 

ESTAÑA, V., (1886), El Pelegrino Curioso y Grandezas de España, Madrid, 

Sociedad de Bibliófilos Españoles 

EUSTIS, C., (1986), “La Influencia del Género Picaresco en la Novela Española 

Contemporánea”,  Thesaurus: Boletín del Instituto Caro y Cuervo, C: 41(1-3), 

ss.225-255 

FAUNCE, M. C., (1977), La Novela Picaresca Latinoamericana, Madrid, Planeta 

FERNANDEZ DE MORATÍN, D. L., (1830), Obras Dadas a Luz por la Real 

Academia de la Historia: Orígenes del Teatro Español, Madrid, Aguado 

FERNÁNDEZ, T., (2001), “Sobre la Picaresca en Hispanoamérica”, Edad de Oro, 

C:20, ss.95-104 

FERRER, T., “Mujer y Escritora Dramática en el Siglo de Oro: del Acatamiento a la 

Réplica de la Convención Teatral”, (Ed.) Mercedes de los Reyes Peña, Actas del 

Seminario: La presencia de la mujer en el teatro barroco española, Almagro 23 

y 24 de Julio de 1997, Sevilla, Junta de Andalucía, Festival Internacional de Teatro 

Clásico de Almagro, Colección Cuadernos Escénicos, S.5, ss.11-32 

FOCAULT, M., (1987), Söylemin Düzeni, İstanbul, Hil Yayını 

FONTES, C., (2005), The Art of Subversion in Inquisitorial Spain: Rojas and 

Delicado, West Lafayette, Purdue University Press 

FORQUET-REED, L., (2006), “Protofeminismo, erotismo y comida en La Lozana 

Andaluza”, Actas del VIII Congreso de la AISO, s.266 

FRIEDMAN, A. A., (2004), “Identifying Converso Voice in Fernando de Rojas’ La 

Celestina”, Mediterranean Studies, C:13, ss. 77-105 



 

 

327 

FRIEDMAN, E., (1987), The Antiheroine’s Voice, Columbia, Univesity of 

Missouri Press 

FUCHS, B., (2003), Passing for Spain: Cervantes and Fictions of Identity,  

Urbana, University of Illinois Press 

GALÁN, A., (1998), “Voluntad de Poder en Celestina”, Actas del XII Congreso de 

la Asociación Internacional de Hispanistas 21-26 de Agosto de 1995, 

Birmingham, C:1, ss.59-67 

GANDARRA, F., (1662), Armas i triunfos. Hechos heróicos de los Hijos de 

Galicia, Madrid 

GÓNGORA, M. M., (2010), La utilización masculina del espacio doméstico rural 

en los textos españoles del Renacimiento, Vigo, Academia del Hispanismo 

GONZÁLES, E. S., (1999), “Misoginia o miedo en la picaresca femenina”, Verba 

hispánica, S. 8, ss. 27-48 

GONZÁLES, M. .M., (1992), “La novela neopicaresca brasileña”, Cuadernos 

hispanoamericanos, S: 504, ss. 81-92 

GRANJEL, L. S., (1980), La Medicina Española Renacentista, Salamanca, 

Ediciones Universidad de Salamanca 

GUAL, C. G., (2007), “Menéndez Pelayo y sus Estudios sobre las Novelas Griegas y 

Latinas, Antes y en sus Orígenes de la Novela”, (Eds.) R.G. Sebastian, B.R. 

Guitérrez, Orígenes de la Novela: Estudios, ss.71-107 

GUEVARA, A., (1539), Menosprecio de Corte y Alabanza de Aldea, Valladolid, 

Erişim Tarihi: 12/10/2014, http://bit.ly/1RQdj2b 



 

 

328 

GUEVARA, F. M., (1945), “Para la Etimología de Pícaro-Picar”, Boletín de la 

Biblioteca de Menéndez Pelayo, S.21, ss. 524-525 

GUILLÉN, C., (1971), Toward a Definition of the Picaresque: Literature as 

System, Princeton, Princeton University Press 

GÜLAL, T., (2014), Haber Metni Çevirilerinin İncelenmesi: Bir Cinsiyetçi 

Söylem Analizi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, İstanbul 

GÜR, T., (2013), “Postmodern bir Araştırma Yöntemi Olarak Söylem Analizi”, 

Journal of World of Turks, C.5 (1), 2013, ss. 185-202 

HACINEBİOĞLU, İ. L., (2006), “Bir Düşünce ve Mantık Problemi Olarak 

Paradoks”, Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, S.7, ss. 

105-120 

HARVEY, J., (2008), “Giysiler, Renk ve Anlam”,  Sanat Dünyamız, S.107, ss. 98-

110 

HERNÁNDEZ ORTİZ, J. A., (1974), La Génesis Artística de la Lozana 

Andaluza: El Realismo Literario de Francisco Delicado, Ricardo Aguilera, 

Madrid 

HERNÁNDEZ, J., (1982), Antecedentes Italianos de la Novela Picaresca 

Española: Aspectos Literarios y Lingüísticos, Madrid, José Porrúa Turanzas 

HERRERA, A., (1818), Agricultura General de Gabriel Alonso de Herrera, 

Madrid, La Imprenta Real, Erişim Tarihi: 12/10/2014, http://bit.ly/1R9xl5E 



 

 

329 

HUGHES, J., (1979), “Orígenes de la novela picaresca: La Celestina y la Lozana 

Andaluza”, (Ed.) Manuel Criado de Val, Actas del I Congreso Internacional de la 

Picaresca, Madrid, Fundación Universitaria Española, ss. 327-334 

İNCEOĞLU, Y.G., ÇOMAK, N.A., (2009), Metin Çözümlemeleri, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul 

JIMENEZ, P., CÁCERES, M., (2008), Historia Esencial de la Literatura 

Española e Hispanoamericana, Madrid, Editorial Edaf 

KAGAN, R., (1981), Universidad y Sociedad en la España Moderna, Madrid, 

Tecnos 

KALER, A. K., (1991), The Pícara: From Hera to Fantasy Heroine, Ohio, 

Bowling Green University Popular Press 

KENEDDY, P., (1989), The Rise and Fall of the Great Powers: Economic 

Change and Military Conflict from 1500 to 2000, London, Fontana Press 

KİNDELÁN, V., (1983), La Novela Cortesana y Picaresca de Castillo Solórzano, 

Valladolid, Diputación Provincial de Valladolid 

Kitab-ı Mukaddes, Eski ve Yeni Ahit Matta, 5-45 

KUMRULAR, Ö., (2011), “İspanyol Altın Çağı Pikaresk Romanı’nda Hırsızlar”, 

Mediterráneo/Medideterráneo, S.5, ss.23-24 

KWON, M., (2002), La Fusión de los Géneros en las Novelas Picarescas 

Femeninas del Siglo XVII, Doktora Tezi, Universidad Complutense de Madrid, 

Madrid 

LEWIS, R.B., (1960), The Picaresque Saint, London, Victor Gollancz Ltd 



 

 

330 

LÓPEZ, V. R., (2010), De Bufones y Pícaros: La Risa en la Novela Picaresca, 

Madrid, Iberoamericana 

LUIS, J. R., (1990), “El Enfoque Comparativo de la Literatura Picaresca”, (Ed.) 

Manuel García Martín, Estado Actual de los Estudios sobre el Siglo de Oro: Actas 

del II Congreso Internacional de Hispanistas del Siglo de Oro, Salamanca, 

Ediciones Universidad Salamanca, ss. 853-858 

LUJAN, P., (1943), Coloquios Matrimoniales, Madrid, Ediciones Atlas  

MACHIAVELLI, N., (1955), Hükümdar, (Çev.) Yusuf Adil Egeli, Ankara, Yıldız 

Matbaası 

MALKIEL, L,, (1962), La Originalidad Artística de La Celestina, Buenos Aires, 

Eudeba 

MARAVALL, J. A., (1986), La Literatura Picaresca desde la Historia Social 

(siglos XVI y XVII), Madrid, Taurus 

MARIN PINA, M. C., (1991), “La Mujer y los Libros de Caballerías: Notas para el 

Estudio de la Recepción del Género Caballeresco entre el Público”,  Revista de 

Literatura Medieval, S.3, s.407-408 

MARIN MARTINEZ, J. M., (1980), “Rescate de La Pícara Justina”, Cuadernos 

Hispanoamericanos, S.355, ss. 228-231 

MARTIN DE CÓRDOBA, F., Jardín de Nobles Doncellas: A Critical Edition and 

Study, (Ed.), Harriet Goldberg, Chapel Hill, North Carolina Studies in Romance 

Languages and Literatures, 1974 



 

 

331 

MESA, C. E., (1971), “Divagaciones sobre la literatura picaresca”, Thesarus, C.26 

(3), ss.559-617 

MOLL, J., (1974a), “Diez Años sin Licencias para Imprimir Comedias y Novelas en 

los Reinos de Castilla 1625-1634”, Boletín de la Real Academia Española, S. 54, 

s.97-103 

MOLL, J. (1979b), “Por qué Escribió Lope La Dorotea”, Anuario de la Sociedad 

Española de la Literatura General y Comparada, C.2, ss.7-11 

MONESTER, F., (1975), The Picaresque Element in Western Literature, 

Alabama, Alabama University Press 

MONTE, A., (1971), Itinerario de la Novela Picaresca Española, Barcelona, 

Lumen 

MONTIÑO, F. M., (1611), Arte de Cozina, Pasteleria, Vizcocheria y 

Conserueria, Erişim Tarihi: 23/10/2014, http://bit.ly/1KiNWo1 

NEBRERA, G. T., (1989), “Tres Novelas Prográmaticas y una Alternativa, 

Alrededor de la Colmena”, Anuario de Estudios Filológicos, S:12, ss.291-310 

NIEMEYER, K., (2008), “¿Quién Creerá que no he de Decir Más Mentiras que 

Letras? El Libro de Entretenimiento de la Pícara Justina, de Francisco López de 

Úbeda”, (Eds.) Klaus Meyer-Minnermann, Sabine Schlickers, La Novela Picaresca: 

Concepto Genérico y Evolucion del Género,  Madrid, Iberoamericana 

NYKL, A. R., (1929),  “Pícaro”, Revue Hispanique, C. 77 (171), ss.172-186 

ÖNALP, E., (1988), İspanyol Edebiyatı Tarihi, Ankara, Onur Yazın-Dil Merkezi 



 

 

332 

ORTIZ, D., (1993), El Problema de España en Américo Castro, Córdoba, Grupo 

Gestion Editorial 

PALENCIA, A. G., (1946), Del “Lazarillo” a Quevedo, Madrid, CSIC 

PALOMO, F. B., (1878), Historia Crítica de las Riadas o Grandes Avenidas del 

Guadalquivir en Sevilla: desde su reconquista hasta nuestros días, Sevilla 

PARKER, A., (1975), Los Pícaros en la Literatura. La novela Picaresca en 

España y Europa (1599-1753), Madrid, Gredos 

PAVÓN, M. C., (2012), “Praxis Política en y en Torno a Retrato de la Lozana 

Andaluza de Francisco Delicado, VII Congreso Internacional Orbis Tertius de 

Teoría y Crítica Literaria, Erişim Tarihi: 12.04.2015, http://bit.ly/1DA5KVK 

PELAYO, M., (1907), Orígenes de la Novela, Erişim Tarihi: 26/10/2014, 

http://bit.ly/1CguMHf 

PÉREZ, P. R., (2003), Manual de Estudios de los Siglos de Oro, Madrid, Castalia 

PÉREZ, S. G., (1998), “Imprenta y Censura en España desde el Reinado de los 

Reyes Católicos a las Cortes de Cádiz: Un acercamiento a la Legislación”, Boletín 

de la ANABAD, C.48 (2) 

PERRY, M. E., (2005), The Handless Maiden: Moriscos and the Politics of 

Religion in Early Modern Spain, Princeton, Princeton UP 

PEYEDRO, S. M., (1981), Texto y Contexto en la Narrativa de María de Zayas, 

Madrid, Rústica 

PLACE, E., (1926), Manual Elemental de Novelistica Española: Bosquejo 

Histórico de la Novela Corta y el Cuento durante el Siglo de Oro, con Tablas 



 

 

333 

Cronológicas Descriptivas de Novelística desde los Proncipios hasta 1700, 

Madrid, V. Suárez 

POU, P. J., (2001), La Novela Picaresca, Madrid, Editorial Espasa Calpe, s. XLVII 

PRAT, V., (1943), La Novela Picaresca Española, Madrid, Aguilar 

QUEVEDO, F.,  (1627a), Sueños y Discursos de Verdades Descubridoras de 

Abusos, Vicios y Engaños, en todos los Oficios y Estados del Mundo, Erişim 

Tarihi: 11.02.2015, http://bit.ly/1zjJJdU 

QUEVEDO, F., (2009b), Historia de la Vida del Buscón Llamado Don Pablos, 

Madrid, Santillana Ediciones Generales S.L 

QUEVEDO, F., (2012c), Poemas, Erişim Tarihi 10.04.2015, http://bit.ly/1McmtlD 

REY HAZAS, A., (1990a), La Novela Picaresca, Madrid, Anaya 

REY HAZAS, A., (2003b), Deslindes de la Novela Picaresca, Málaga, Servicio de 

Publicaciones de la Universidad de Málaga 

RODRIGUEZ FLORIÁN, J., (2000), Comedia Florinea, Erişim Tarihi 17.02.2015, 

http://bit.ly/1GbljEg 

RODRIGUEZ, E., CORTÉS, M.H., (1999), Entre la Rueca y la Pluma: Novela de 

Mujeres en el Barroco. María de Zayas, Leonor de Menenses, Mariana 

Carvajal, Madrid: Biblioteca Nueva 

RODRIGUEZ, I. L., (2009), La Animalización del Retrato Femenino en El Libro de 

Buen Amor, Lemir: Revista de Literatura Española Medieval y del 

Renacimiento, S.13, ss. 53-84 

http://bit.ly/1zjJJdU
http://bit.ly/1zjJJdU
http://bit.ly/1zjJJdU


 

 

334 

RODRÍGUEZ MANSILLA, F., (2009), La Niña de los Embustes: Entre Salas 

Barbadillo y Castillo Solórzano, Dicienda: Cuadernos de la Filología Hispánica, 

S:27, ss.109-130 

ROJAS, F., (t.y), Tragicomedía de Calisto y Melibea, Erişim Tarihi: 

04.10.2015, http://bit.ly/1hLiEGd 

ROMERO, A. P., (2010), The Subversive Tradition in Spanish Renaissance 

Writing, NJ, Associated University Presses 

RONQUILLO, P., (1980), Retrato de la Pícara: La Protagonista de la Picaresca 

Española del Siglo XVII, Madrid, Playor 

RUIZ, J., (2012), El Libro de Buen Amor, Madrid, Red Ediciones S.L 

RUTHERFORD, J., (2001), Breve Historia del Pícaro Preliterario, Vigo, 

Universidade de Vigo 

SALAS BARBADILLO, A. J., (1907), Corrección de los vicios, (Ed.) Emilio 

Cotarelo, Madrid, Tipografía de la Revista Archivos 

SALILLAS, R., (1898), Hampa (Antrapología Picaresca): El Delincuente 

Español, Madrid, Suarez 

SANCAR, S., (2008), İdeolojinin Serüveni, Ankara, İmge Kitabevi 

SÁNCHEZ DUEÑAS, B., (2002), “Una Particular Visión de la Mujer en el Siglo 

XV”, Boletín de la Real Academia de Córdoba de Ciencias, Bellas Letras y 

Nobles Artes, S.141, ss.291-300 

SÁNCHEZ, M. B., SANTOS, H. B., (1992), “La Picaresca y América en los Siglos 

de Oro”, Anuario de Estudios Americanos, ss. 207-232 



 

 

335 

SÁNCHEZ-DIEZ, F., (1972), La Novela Picaresca de Protagonista Femenino en 

España durante el Siglo XVII, Indiana, Indiana UP 

SANVISENTI, B., (1933), “Pícaro”, Boletin Hispanique Bordeaux, S.35, s.297 

ŞEYBAN, L., (2007), Endülüslü Müslüman ve Yahudilerin Osmanlı Ülkesine 

Göçleri, Erişim Tarihi: 09/01/2014, http://bit.ly/1mJuq8U 

SHEPARD, S., (1970), “Crypto Jews in Spanish Literature”, Judaism, S:19, ss. 99-

112 

SIRODEY, S. A., (1993), “Pícaras, Mujeres de Malvivir en la Narrativa del Siglo de 

Oro”, Dicienda: Cuadernos de Filología Hispánica, S.11, ss.11-33 

SÖZEN, E., (1999), Söylem, İstanbul, Pradigma Yayınları 

STARR, G., (1965), Defoe and Spritual Autobiography, Princeton, Princeton 

University Press 

TEIJEIRO FUENTES, M. A., (1996), “Galicia y los Gallegos en la Literatura 

Española del Siglo de Oro”, Scriptura, S:11, ss.203-246 

TOLEDO, A. M., (1438), Arcipreste de Talavera o El Corbacho, y.y., Feedbooks. 

Erişim Tarihi: 10/03/2015, http://bit.ly/1B0XZ5h 

TOMAS, O., (1985), La Parodía Como Referente en la Pícara Justina, Institución 

Fray Bernardino de Sahagún, Excma. Diputación Provicional de León CSIC 

TORRES, L., (2004), “Hijas e Hijastras de Justina: Venturas y Desventuras de una 

Herencia Literaria”, Memoria de la Palabra: Actas del VI Congreso de la 

Asociación Internacional Siglo de Oro, C: 2, ss. 1763-1771 



 

 

336 

TURJILLO MAZA, M. C., (2009), La Representación de la Lectura Femenina en 

el Siglo XVI, Doktora Tezi, Barcelona, Universidad Autónoma de Barcelona,  

URTASUN, R. F., LÓPEZ, M. I., (2005), “Huellas de la Picaresca en la Narrativa 

Española del siglo XX”, (Coord.) Carlos Mata Induráin, Miguel Zugasti,  Actas del 

Congreso: El Siglo de Oro en el Nuevo Milenio, C:1, ss. 713-724 

VALBUENA Y PRAT, A., (1956), La Novela Picaresca Española, Madrid, 

Aguilar 

Valladolid, Pragmática de 07 de Septiembre de 1558, D. Felipe y en su nombre la 

Princesa Doña Juana 

VELÁZQUEZ, L. J., (1754), Orígenes de la Poesía Castellana, Málaga 

VERDUGO, M.G., (2009), “Geografía del Exilio Sefardí en La Lozana Andaluza”, 

Tejuelo,  S.6, ss. 7-15 

VILLANUEVA, M., (1993), Orígenes y sociología del tema Celestinesco, 

Barcelona, Anthropos 

VINCENZI, M., CASA, L., (2014) Fellini Metafísico: La Riconciliazione tra Sogno 

e Realta, Erişim Tarihi: 12/04/2016, http://bit.ly/25XGXsa 

VIVES, J., (1793a), Instrucción de la Muger Cristiana, Erişim Tarihi 02.02.2015, 

http://bit.ly/16SO9Ly 

WARREN, F.M., (1895), A History of the Novel Previous to the Seventeeth 

Century, New York, Henry Holt and Company 

WICKS, U., (1989), Picaresque Narrative, Picaresque fictions: A Theory and 

Research guide, Wesport, Greenwood Press 



 

 

337 

YAYCIOĞLU, M., (2006a), “El Engaño a los Ojos y/o Tropelía Como Técnica 

Narrativa en el Quijote” (Ed.) Pablo Martín Asuero, Mukadder Yaycıoğlu, Paulino 

Toledo, Cervantes y El Mediterráneo Hispano-Otomano, Istanbul, Editorial Isis, 

ss. 229-296  

YAYCIOĞLU, M., (2009b), “Cid(e) Hamet(e) Benengel(i): autor(a) del Quijote 

disfrazado(a) de mujer/hombre”, Escritores & Figuras Femeninas (Literatura en 

Castellano), (Ed. Mercedes Arriaga Flórez, Angeles Cruzado Rodríguez, Estela 

González de Sande, Mercedes González de Sande), Sevilla, ArCiBel Editores, ss. 

589-615 

YAYCIOĞLU, M., (2010c), “El uso del aljamía por “Cid(e) Hamet(e) Benengel(i): 

autor(a) del Quijote disfrazado(a) de mujer/hombre”, Langues secrètes - Línguas 

secretas, Sigila (Revue transdisciplinaire franco-portugaise sur le secret), S. 26,  

autome-hiver , Paris, Gris-France, ss. 97-113  

YAYCIOĞLU, M., (2010d), “Akdeniz Canavarı Cervantes, La Gran Sultana Doña 

de Oviedo ve Osmanlı İspanyol: ‘O/O Değil (O/O’dur) veya ‘Olmak ya da 

Olmamak’ (Dramaturjik Çözümleme)”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Tiyatro Eleştirmenliği ve Dramaturji Bölümü Dergisi, S.16, ss. 1-22 

YAYCIOĞLU, M., (2010e), “İspanyol Edebiyatında Anti Kahramanlar ve Kimlik 

(Eski Hıristiyan/Yeni Hıristiyan) Sorunsalı”, (Ed.) Ali Gültekin, Eskişehir 

Üniversitesi Osmangazi Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Karşılaştırmalı 

Edebiyat Bölümü III. Uluslararası Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi Kongresi, ss. 

617-632 



 

 

338 

YAYCIOĞLU, M., (2012e), “Cervantes/Monstruo del Mediterráneo, La gran 

sultana y el “otomano español”, (Ed.) Debora Vacarri, Rumbos del hispanismo en 

el umbral del cincuentenario de la AIH, Actas del XVII Congreso de la AIH de 

2010, Vol IV Teatro, Roma, Bagatto Libri, ss. 267-274 

YOVEL, Y., (2009), The other within: The Marranos, Split Identity and 

Emerging Modernity, Princeton, Princeton University Press 

ZABALETA, J., (1654-1659), El Día de Fiesta por la Mañana y por la Tarde, 

Erişim Tarihi 17.02.2015, http://bit.ly/1yRLU1K 

ZAFRA, E., (2009), Prostituidas por el Texto: Discurso Prostibulario en la 

Picaresca Femenina, West Lafayette, Purdue University Press 


