
 
 

 

 

 

 

EDEB‟İN TERCÜMANI, „İLM‟İN GÜCÜ: MEŞÂ‘İRÜ’Ş-ŞU‘ARÂ 

MUKADDİMESİNDE ŞİİRİN MEŞRUİYETİ 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

AHMET BARIŞ EKİZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Türk Edebiyatı Bölümü 

İhsan Doğramacı Bilkent Üniversitesi  

Ankara 

Haziran 2016 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

EDEB‟İN TERCÜMANI, „İLM‟İN GÜCÜ: MEŞÂ‘İRÜ’Ş-ŞU‘ARÂ 

MUKADDİMESİNDE ŞİİRİN MEŞRUİYETİ 

 

 

Ġhsan Doğramacı Bilkent Üniversitesi 

Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AHMET BARIġ EKĠZ 

 

 

 

 

 

Türk Edebiyatı Disiplininde Yüksek Lisans Derecesi  

Kazanma Yükümlülüklerin Bir Parçasıdır  

 

 

TÜRK EDEBĠYATI BÖLÜMÜ 

ĠHSAN DOĞRAMACI BĠLKENT ÜNĠVERSĠTESĠ 

 ANKARA 

Haziran 2016 





 
 

 

Bütün hakları saklıdır. 

Kaynak göstermek koĢuluyla alıntı ve gönderme yapılabilir. 

© Ahmet BarıĢ Ekiz, 2016 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

iii 

ÖZET 

EDEB‘ĠN TERCÜMANI, ‗İLM‘ĠN GÜCÜ: MEŞÂ„İRÜ‟Ş-ŞU„ARÂ 

MUKADDĠMESĠNDE ġĠĠRĠN MEġRUĠYETĠ 

Ekiz, Ahmet BarıĢ 

Yüksek Lisans, Türk Edebiyatı Bölümü 

Tez Yöneticisi: Doç. Dr. Nuran Tezcan 

 

ÂĢık Çelebi‘nin Meşâ„irü‟ş-Şu„arâ isimli Ģairler tezkiresinin mukaddimesini odak 

alan bu tez, metindeki Ģiirin tanımı ve meĢruiyeti tartıĢmasını edeb kavramı 

üzerinden tartıĢmaktadır. Mukaddimede Ģiir için çizilen çerçeveyi 

anlamlandırabilmek adına, edeb‘in tarihsel süreç içerisindeki kullanım alanları 

özetlenmiĢtir. Böylelikle metnin vurguladığı edeb anlayıĢının, kavramın ―Sünni-

uyanıĢ sonrası dönemde‖ kazandığı, Ġslam âlimlerinin kendi dini pratikleri için 

iĢlevsel ―edebi‖ malzemeye indirgendiği bağlamla denk düĢtüğü ortaya konmuĢtur. 

Mukaddimenin yapısı ve içeriğinin de bu doğrultuda Ģekillendirildiği gösterilmeye 

çalıĢılmıĢtır. ġöyle ki, mukaddime Ġran ve Osmanlı edebiyatındaki öncül Ģiir 

savunularından farklı bir Ģekilde, Ģiirin meĢruiyet alanını tanımlamak için mezhep 

kurucularından Osmanlı dünyasında bilinen fıkıh âlimlerine „ulema‘ya sıklıkla 

baĢvurur. Öte yandan, Ģiirin ana amacının Kuran‘ı anlamaya yardımcı edebi 

becerileri kazandırması olarak belirlenmesinin, mukaddimenin âlim merkezli bakıĢ 

açısının sonucu olduğu öne sürülmüĢtür. Bu tez, Ģiir ile Kur‘an arasındaki iliĢkiyi 

Kur‘an‘araĢtırmalarının özellikle ZemahĢeri‘den itibaren kazandığı belagat 

merkezlilik üzerinden yorumlamıĢ, ―edebi‖ ve ―dini‖ olanın fesahat ve belagat 

kavramları tarafından bir araya getirildiğini göstermiĢtir. Kur‘an‘ı entelektüel olarak 

ele alan kaynaklara referansta bulunan mukaddimenin de, şi„r ile şe„r arasındaki 

uyumu kurmanın ötesinde onun Ģeriatın uygulanmasındaki aktif rolünü göstermeyi 

amaçladığı savunulmaktadır. Bunu kanıtlayabilmek adına, mukaddimenin 

kurgusunun merkezine, ‗âlim-edîb tipinin en üstün örneği olarak Ebussuud Efendi 

yerleĢtirilmiĢtir. Ebussuud‘un selefleri Ġslam âlimlerinden üstünlüğünü, onun fesahat 

ve belagatine dayandırılması, mukaddimenin esas mesajını oluĢturmaktadır: Edeb‘in 

tercümanı olarak Ģiir, ‗ilmin gücüdür de aynı zamanda. Öte yandan tezde, 

mukaddimenin Ģiire bakıĢındaki bu ulema vurgusunun, otobiyografik bir anlamı da 

olduğu ileri sürülmüĢtür. Bu nokta, ÂĢık Çelebi‘nin mukaddimeye Ebussuud 

Efendi‘nin fesahat ve belagatteki üstünlüğünde pay sahibi olarak mukaddimeye dâhil 

oluĢuna dayandırılmıĢtır. Bunun yanında, mukaddimede sıralanan Osmanlı 

Ģeyhülislamlarının ortak özelliği olan edebi ilgilere sahip âlim tipinin, ÂĢık 

Çelebi‘nin idealleri ile olan ilgisine, Meşa„iü‟ş-Şuara ve Divan‘ının sunduğu 

otobiyografik malzeme üzerinden dikkat çekilmiĢ, bu malzemenin öne çıkardığı ÂĢık 

Çelebi‘nin seyyidlik gibi özelliklerinin, mukaddimenin içeriğini nasıl onun ―doğal 

mirası‖ haline getirdiği tartıĢılmıĢtır.   

 

Anahtar Kelimeler: ġiir, Edeb, Ġlim, Meşa„irü‟ş-Şu„arâ  

 



 
 

iv 

ABSTRACT 

THE CONVEYOR OF ADAB, THE POWER OF ‗ILM: THE LEGITIMACY OF 

POETRY IN THE MUKADDİME OF MEŞÂİRÜ„Ş-ŞU„ARÂ  

Ekiz, Ahmet BarıĢ 

M.A., Department of Turkish Literature 

Supervisor: Assoc. Prof. Nuran Tezcan 

Focusing on the introduction (mukaddime) of Meşâirü„ş-Şu„arâ, a biographical 

dictionary written by AĢık Çelebi, this thesis deals with the text‘s description and 

discussion of the legitimacy of poetry with reference to the conception of adab. 

Firstly, in order to interpret the theoretical framework given for poetry in the 

introduction, I summarized the historical contexts and the usage areas of adab. 

Among these contexts, I determined that the introduction puts forward the 

understanding of adab as a set of literary skills needed for religious scholarship, 

which was prevalent in ―the post-Sunni revival‖. Interestingly, ÂĢık‘s introduction to 

his tezkire, whose form and content were determined according to this specific 

meaning of adab, differs from its Iranian and Ottoman predecessors in that it often 

refers to the „ulema, recounting chronologically from the eponymous founders of 

Hanafi and Shafii schools to Ottoman Shaykh al-Islams. Additionally, I propose that 

by defining the role of poetry as an auxiliary tool to comprehend Quran, the 

introduction reflects a scholar-centered vision. Related to this, I try to interpret the 

relationship between poetry and Quran through the Quranic studies, which starting 

with al-Zamakhshari take rhetorics as a basis for approaching the holy text. By doing 

so, I aim to show how the key rhetorical concepts fesahat (clarity of expression) and 

belagat (eloquence) were able to connect the ―literary‖ and the ―religious‖.  Apart 

from promoting the harmony between şi„r (poetry) and şer„(Islamic law), one of the 

main intentions of the introduction is to demonstrate that poetry has not only a 

passive but also an active part in the practice of Islamic law. That the introduction 

has Ebussuud Efendi in its center as a model of scholar-litterateur type exemplifies 

this active role. By attributing Ebussuud‘s superiority over other Islamic scholars to 

his eloquence, the introduction reinforces its main message: On condition that poetry 

conveys adab, it provides a thorough (and thereby supreme) knowledge of religion. 

Finally, I offer an autobiographical reading in an attempt to explain the scholar-

centered point of view reflected in the introduction. To support my arguments, I refer 

to Meşa„irü‟ş-Şuara as well as his poetry collection (Divan), especially the point in 

the introduction in which the author, ÂĢık Çelebi gets involved in the text as a pupil 

of Ebussuud to show that his master‘s eloquence seen in his fatwa was partly thanks 

to him. Moreover, by examining these autobiographical fragments which provide 

elements to establish the author‘s identity, I aim to show how the content of the 

introduction becomes in a way the author‘s ―natural legacy‖. 

Keywords:, Poetry,  Adab, Knowledge, Meşâirü„ş-Şu„arâ 



 
 

v 

 

 

TEŞEKKÜR 

Öncelikle tez danıĢmanım Doç. Dr. Nuran Tezcan‘a, Türk Edebiyatı Bölümü‘ne 

baĢlarken aklımda hiç olmayan, lisans öğrenimim sırasında ―korkutulduğum‖ bir 

araĢtırma alanında çalıĢmam konusunda bana cesaret ve Ģevk kazandırdığı için 

teĢekkür ederim; onun Osmanlı edebiyatına getirdiği ―yeni bakıĢ‖ olmasaydı bu tez 

mümkün olmazdı. Prof. Dr. Semih Tezcan‘a, ―bilimsel tutumun‖ nasıl olması 

gerektiğini anlamama olanak verdiği için minnettarım. Osmanlıca metinlerin dünyası 

hakkında ufkumu açan Prof. Dr. Özer Ergenç‘e ve tezimi okuyup fikirlerini benimle 

paylaĢan Yrd. Doç. Dr. Aslı Niyazioğlu‘na tez jürime katılma nezaketi gösterdikleri 

için Ģükran borçluyum. Türk Dil Kurumu‘na, sağladıkları ekonomik katkıyla beni 

rahatlattıkları için teĢekkür ederim. Nihan Soyöz, bu süreçte her an benim yanımda 

olduğu, Bilkent yıllarımı güzelleĢtirdiği ve bazen de beni Ġngiliz ciddiyetiyle hizaya 

çektiği için Ģanslıyım. MeĢakkatli tez sürecini paylaĢtığım arkadaĢım Rubabe 

Taghizadehzonuz‘dan öğrenimim sırasında çok Ģey öğrendim, kendisine benim 

kahrımı çektiği için teĢekkür ederim. Tezi yazma sürecindeki dertlerimi dinleyen ve 

beni motive eden Aysu Akcan‘a, tezi biçimsel olarak düzenlememe yardım eden 

Ercan Akyol‘a ve Bilka‘da teselli bulmaya çalıĢtığımız saatlerde bize katılan Reyyan 

Okutan‘a teĢekkür ederim, var olsunlar.   

 

 

 



 
 

vi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET…………………………………………………………………………….iii 

ABSTRACT……………………………………………………………………..iv 

TEġEKKÜR……………………………………………………………………....v 

ĠÇĠNDEKĠLER…………………………………………………………………..vi 

GĠRĠġ……………………………………………………………………………..1 

BÖLÜM I: ġĠĠR: EDEB‘ĠN TERCÜMANI……………………………………...5 

 A. EDEB‘ĠN TARĠHSEL SÜREÇ ĠÇERĠSĠNDE KAZANDIĞI      

 ANLAMLAR…………………………………………………………………8 

 B. PROFESYONEL EDEB, ĠġLEVSEL ġĠĠR………………………………12 

 C.ġĠĠRĠN MEġRUĠYETĠNE DAĠR BĠR ―TOPOS‖: Şİ„R, ŞER„, 

 „ARŞ…………………………………………………………………………19 

 D. KÜLLÎ KAVRAMI VE MUKADDĠMENĠN KELAMA AġKIN 

 BAKIġI……………………………………………………………………...25  

BÖLÜM II: ġĠĠR: ‗ĠLMĠN GÜCÜ……………………………………………...30 

A. ġĠĠR, KUR‘AN VE EDEB ĠLĠMLERĠ………………………………….31 

B. EDEB VE MANZUM FETVALAR…………………………………….43 

C. ÂLĠM-EDîB TĠPĠ MODELĠ: EBUSSUUD EFENDĠ…………………...48 

D. ÂġIK ÇELEBĠ: FESAHAT VE BELAGATĠN 

VARĠSĠ……………………………………………………………………..61 

SONUÇ………………………………………………………………………….68 

SEÇĠLMĠġ BĠBLĠYOGRAFYA………………………………………………..78 

ÖZGEÇMĠġ……………………………………………………………………..84 

 



 
 

1 

 

GİRİŞ 

Franz Rosenthal, Muzaffer Bilgi: Ortaçağ İslam‟ında Bilgi Kavramı 

(Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval Islam) isimli 

çalıĢmasında, „ilm ve edeb arasındaki farkı tanımlayabilmek için bilginin iki türlü 

olduğunu söyleyen bir hadise baĢvurur. Aktardığına göre hadis bilgiyi, kalpte olan ve 

dilde olan Ģeklinde ikiye ayırır; kalpten gelen bilgi yararlı iken, dilden gelen bilgi 

Allah kullarına getirdiği hükümlere karĢıttır (243). Rosenthal bu hadisle benzer bir 

ayrımı yapan Ġmam ġâfiî‘nin ise bilgiyi dinî bilgi ve dünyevi bilgi olmak üzere ikiye 

ayırdığını; dinle uygun bilgi olarak fıkh‘ı, dünyevî bilgi olarak da tıbbı örnek 

gösterdiğini; ―Ģiir ve benzerleri gibi geri kalan her Ģeyi [ilmi] bela ve Ģaibeli‖ olarak 

gördüğünü aktarır (243-4). Rosenthal, bu dini bilgiyi temsil eden ‗ilm ile dünyevi 

bilgiyi karĢılayan edeb arasındaki farkı ise, ikincisini ―ahlaki meseleleri, görgü ve 

davranıĢ kurallarını, adetleri‖ içeren daha kapsamlı bir eğitimli idealini karĢılarken, 

birincisinin ―Müslüman dini geliĢiminin büyük gücüne dayanan‖ bilgiyi ifade 

etmesiyle açıklar (252). Bu nedenle Kur‘an ve hadis gibi ―sınırlı‖ alanlarda 

uzmanlaĢan âlim‘in aksine edîb, farklı bilim dallarında bilgi sahibi, ―eğitimli‖ kiĢiyi 

ifade eder (252). Öte yandan Rosenthal, çeĢitli alanlarda bilgi sahibi olma ideali 

olarak edeb kavramının ortaya çıkıĢının, edeb‘in bütün yelpazesini temsil eden 

kapsamlı derlemelerin monografilerin ve antolojilerin yazılmasını getirdiğini belirtir. 

Ona göre antolojiler ―eğitimli bir kiĢi olmak aynı zamanda itibar demek olduğundan, 

genel bir eğitimi arzulayanlar için silahlarını edinecekleri gözde bir cephane[ydi] 

(253). Bilal Orfali de ―Bağdat‘ın DüĢüĢüne Kadar Arapça ġiir Antolojilerinin Taslak 

Bir Haritası‖ (A Sketch Map of Arabic Poetry Anthologies up to the Fall of Baghdad) 

isimli makalesinde ―edebiyat antolojileri derlemenin ‗udebâ‘ arasında yaygın görülen 



 
 

2 

bir pratik ve edeb‘in iĢlenmesinde merkezi konumda bir eylem olduğunu‖ öne sürer 

(29). Ona göre, ―çoğu edeb eserinin, yazarlarının antoloji haline getirme itkisi 

sonucunda meydana gel[mesine]‖ rağmen, ―edeb edebiyat antolojisiyle eĢanlamlı  

değildir; daha ziyade edebiyat antolojisi edeb‘in bir türünü temsil eder‖(31). Bu 

çalıĢma da Ģairler tezkiresi Meşâ„irü‟ş-Şu„arâ‘nın
1
 kapsamı ve içeriğiyle Osmanlı 

edebiyatında benzerine pek rastlanmayan mukaddimesini
2
, yazarı ÂĢık Çelebi‘nin 

(ö.1572) eserini yazma motivasyonunu oluĢturan edeb anlayıĢı üzerinden 

inceleyecektir.  MŞ‘nin uzun mukaddimesi, genel bir beyan tanımlaması ve bir nazım 

ile nesr karĢılaĢtırması yaptıktan sonra, tamamıyla Ģiiri odak alır. ġiirin, putperest 

kavimlerden Slav krallarına, Stoacılardan (Revakıyyûn) Sasani hükümdarlarına, 

emirler, halifeler, âlimler, sûfilerce; bunun yanında zarifler (havass) ve halk (âvam) 

tarafından, yani her türlü toplumsal kesim nezdinde revaçta olduğu vurgulanır. 

Mukaddimenin kurgusu ise Âdem‘den baĢlayarak sırasıyla Ġslam öncesi düĢünürler, 

puta tapan Âd kavmi ve ġuayb, Süleyman peygamber, Ġskender; arkasından 

Muhammed, onun ashabı ve haremi, dört halife, Emeviler, Abbasiler ve ardı sıra 

gelen hanedanlar, Hanefi ve ġafi mezheplerinin kurucuları ve onların öğrencileri, 

sonunda da Osmanlı padiĢahlarından oluĢmasıyla kronolojik bir Ģiir tarihi 

yaratılmaya çalıĢıldığı izlenimi verir. Bununla birlikte ÂĢık Çelebi‘nin ayetlerden, 

hadislerden, peygamber ve din önderlerinin menakıplarından, fıkıh kitaplarından 

yaptığı seçimlerin içeriği ve birbirleriyle olan iliĢkileri, bu metinlerin bir nesep 

oluĢturma amacının yanında, Ģiirin meĢruiyet alanıyla ilgili eĢzamanlı bir tartıĢmaya 

                                                           
1 Bundan sonra MŞ olarak yazılacaktır. Metinde MŞ‘den yapılan tüm alıntılar Filiz Kılıç‘ın hazırladığı 

transkripsiyona dayanmaktadır. Bkz. ÂĢık Çelebi. Meşâ„irü‟ş-Şu„arâ. Haz. Filiz Kılıç. 3 Cilt. 

Ġstanbul: Ġstanbul AraĢtırmaları Enstitüsü, 2010. Bununla birlikte Kılıç‘ın yayımından farklı 

okuduğum yerler köĢeli parantez içerisine alınmıĢtır.  
2
 Kılıç‘ın yayımında, Ģair maddelerine kadar olan bölüm ―BaĢlangıç‖, ―Fasl-ı Evvel‖ ve ―Mukaddime‖ 

olarak üçe ayrılmıĢtır. Ben bu üç bölümü birlikte ―mukaddime‖ olarak adlandırıyorum. Bunun nedeni 

yalnızca kolaylık sağlaması değil, ÂĢık‘ın bu bölümleri birbirlerinin devamı olarak görmesidir. ÂĢık 

bunu, transkripsiyonda ―fasl-ı evvel‖ olarak ayrılan bölümün baĢında, ―evvel zikr olan mukaddeme-i 

mukaddimeye bu tâlîdür ki‖ Ģeklinde ifade eder (119). 



 
 

3 

cevap vermek için bir araya getirildiklerini düĢündürür. Mukaddimenin baĢında 

Ġslam öncesi kaynakları hatırlatılarak ―batıl‖, ―efsunlu‖, ―büyüleyici‖, ―yoldan 

çıkarıcı‖, ―yalan‖ söz olduğu vurgulanan Ģiirin din dıĢı çağrıĢımları, onun baĢta hak 

sözü Kur‘an‘ı ve Ġslami ilimleri anlamaya olan katkısı ile ayıklanmak istenir. Her ne 

kadar vahyin ifade edildiği zemin olması dolayısıyla apaçık deliller taĢıyan nesirden 

aĢağı bir konumda olduğu vurgulanıyorsa da Ģiirin, Kur‘an‘ı anlamak ve güzel 

söylemek için gerekli belagat bilgisini öğreten edeb‘in tercümanı olması dolayısıyla 

meĢru olduğu, mukaddimenin temel iddiasını oluĢturur. Sözü ―eĢek anırmasından‖ 

(nehik-i hımar), Kurân‘daki ayete atıfla kiĢiyi ―kitap yüklü eĢek gibi‖ olmaktan 

ayıracak olan, sözü yerinde ve ölçülü kullanma bilgisini aktaran edeb yani Ģiirdir.  

Mukaddimede Ģiirleri ya da Ģiir hakkındaki görüĢleri aktarılan Ġslam âlimlerinin 

önemli bir yer tutması, genel olarak edeb ile ‗ilmi birbirleriyle uyumlu hale getirmek 

amacını taĢıdığı kadar özelinde bir kadı olarak ÂĢık Çelebi‘nin kendi Ģair ve âlim 

kimliğini birleĢtirme gayretiyle de ilgilidir. Metnin bu otobiyografik katmanı, Ģiir 

söyleyen âlimler kısmının kurgusu ve yazarın mukaddimeye tam da bu noktada dâhil 

oluĢuyla açık kılınır. Yine kronolojik bir sıralamanın izlendiği görünümü veren bu 

bölümün aslında en tepesinde Osmanlı Ģeyhülislamlık kurumunun baĢındaki Ebus-

suud efendinin olduğu bir âlimler piramidi olarak kurgulandığı görülür. 

Mukaddimede Ebussuud‘un üstünlüğü, onun ilmi birikim ile ifade gücünün birleĢtiği 

manzum fetvalarda öncüllerini aĢarak, ilim ve Ģiiri birleĢtirme gücü üzerinden 

tanımlanır. Bu kıyaslama ve üstünlükte, söz ve mana güzelliği açısından bir ölçü 

sunması nedeniyle Ģiir önemli bir rol üstlenir. Böylelikle ÂĢık Çelebi, hem Ģiiri dini 

bir çerçeveye oturtmak üzerinden ilerleyen genel bir tartıĢmaya bir kadı olarak kendi 

cephesinden yanıt vermiĢ olur, hem de Ebussuud Efendi‘nin öğrencisi olması 

bakımından Ģiir ile ilmin birleĢtiği bir mirasın varisi olarak her iki alandaki iddiasını 



 
 

4 

ortaya koyar. Bu nedenle bu tez, mukaddimedeki Ģiirin meĢruiyeti tartıĢmasının ana 

damarını oluĢturması nedeniyle edeb ve „ilm iliĢkisine odaklanacak, mukaddimenin 

fıkıh âlimlerin önemli bir yer tuttuğu yapısı ve Ģeriat pratiklerinin öne çıktığı 

içeriğini, bu edeb ve „ilm birleĢimi bakıĢ açısından ele alacaktır. ÂĢık‘ın bu iliĢkiyi 

kurarken kaynaklarının ne olduğu, vurguladığı edeb anlayıĢının, kavramın tarihsel 

sürecindeki hangi aĢama/larına denk düĢtüğü gösterilmeye çalıĢılacaktır. ÂĢık‘ın 

mukaddimede yaptığı Ģiir tanımının,  onu nasıl bir entelektüel kimliğin birikimin 

parçası haline getirmekle ilgili olduğu ve bu tanımın kendi dünya algılayıĢı ile nasıl 

bir bağlantısı olduğunu ele alınacaktır. Son olarak mukaddimenin yapısı ve içeriğinin 

ÂĢık‘ın âlim-edîb tipini inĢa etmede nasıl kullanıldığı incelenecektir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

5 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ŞİİR: EDEB‟İN TERCÜMANI 

 

 Mukaddimede, dört halifenin Ģiir söylediğine dair rivayetlerin aktarıldığı 

bölümde, bu tez için isimlerini akılda tutmamızın yararlı olacağı ZemahĢerî‘nin 

Keşşâf‘ı ve Kadı Beyzâvî‘nin kitaplarından alındığı söylenen bir hikâyede, minberde 

bulunan Ömer cemaate Nahl sûresindeki bir ayetin
3
 anlamını sorar. Orada 

bulunanlardan Hüzeyl kabilesine mensup yaĢlı bir adam ayetteki kelimenin kendi 

dillerinde olduğunu söyler ve anlamını açıklar. Ömer, yaĢlı adamın söylediği anlamın 

Arapların Ģiirinde olup olmadığını sorduğunda, adam onaylar ve kendi kabile 

Ģairlerinden Ebu Kebir‘in bu manayı veren beytini okur. Bu Cahiliye Ģairinin Ģiirinin 

okunması üzerine Ömer, adamı divanlarına baĢvurmamaları gerektiği konusunda 

uyarır, yoksa ―azacaklarını‖ söyler. Bunun üzerine ―divan‖ kelimesini anlamayan 

Arap, baĢvuracakları (ya da baĢvurmamaları gereken) divanın ne olduğunu sorar. 

Ömer, cevap olarak ―eĢ‗âr
4
-ı cahiliyyetdür ki kitâbunuzun tefsiri ve kelimâtunuzun 

lugatı andadur‖ der (148-9). Bu anlatı, Ģiir hakkında mukaddime boyunca hissedilen 

gerilimi ve bu gerilime karĢı çözüm üretme çabasını yansıtması bakımından 

önemlidir. Daha mukaddimenin baĢında, Âdem‘e atfedilen bir Ģiir üzerinden, 

peygamberlerin niye Ģiir söyleyemeyeceklerinin tartıĢması yapılır. ÂĢık‘a göre 

                                                           
3
 Nahl suresi 47. Ayet. Ömer‘in anlamını sorduğu kelime            ‘dir. Beyzavî‘nin tefsiri etkili olmuĢ 

olacak ki bazı Kur‘an meallerinde hikâyedeki Arabın verdiği anlam verilmektedir.   
4
 Filiz Kılıç tarafından yapılan transkripsiyonda, kelime ―es‘âr‖ olarak okunmuĢtur. Buna rağmen, 

Meredith-Owens tarafından yapılan tıpkıbasımda görüldüğü üzere kelime ―Ģın‖la yazılmıĢtır.  



 
 

6 

peygamberlerin sözleri nesirle ifade edildikleri için ―müsecca‖ olabilir fakat Ģiir 

olamaz, çünkü onların vahiyle ölçülen sözleri veznin tartısına (keffe-yi evzân-ı Ģi‗r) 

ihtiyaç duymaz (124). Mucizelerin Ģekil verdiği sözleri, gelip geçici, yapmacık 

süslere, ifadelere (‗ârızî gâze-i tekellüfât ve ‗ârıyyetî gîsû-yı tasannu‗ât-ı ibârât) izin 

vermez (124). Hak sözüne karĢılık Ģiir, Ġslam öncesinde kavimler nezdinde revaç 

bulur, seçkinler ve halk kendilerini Ģiirle ifade ederler (125-132). Ne zaman ki 

Ġslamiyet ortaya çıkar, o zaman belagatçilerin çanına otlar tıkanır, fesahatli söz 

söyleyenlerin putları kırılır, Yahudilerin ibadet yerlerindeki (cühûd-hâne) Lât ü 

Menât  ―mat edilir‖ (132). Ġslamiyet, hak sözü ile ―batıl inançların yalanlarının 

aldatıcı süslü üslupları‖ (hutta-i vahy ü tenzil ile hayta-i esâlîb-i zehârif-i ekâzib-i 

ebâtıl) arasına bir ayrım koyar; seyf-i lisanın s‘sinin (س) bıçkı gibi olan diĢlerini 

(esnân-ı erre-i sîn-i seyf-i lisan) törpüler. ―Eski efsanelerin‖
5
 (esâtir-i evvelîn) 

―defteri düren‖ Ġslamiyet, Kur‘an-ı Kerim‘den açık deliller ve tanıklıklarla putlara 

tapanları cevap veremez (ilzâm u ifhâm) duruma getirir (132). Tüm bu nedenlerle Ģiir 

kapısı gizli bir hale gelir ve Muhammed tarafından kapatılır (hâtem-i hâtimiyet ile 

mahtûm oldı) (133). Peygamberin güzel sözleri ―hevâdan‖ konuĢmadığı için nazım 

ipliğinde düzenlenmemiĢtir; onlar nesir tarzına uyarlar diyen ÂĢık, Peygamberin 

nazım töhmeti ve ayıbından (vasmet) pak olacağını, kendisinden Ģüphe edenlerden 

ötürü (erbab-ı irtiyab; reybin Ģiirle iliĢkilendirilmesi dolayısıyla aynı zamanda Ģairler 

kast ediliyor) de kaygı duymayacağını söyler (138). Nazım yolunun Muhammed‘e 

kapalı olmasından dolayı ona isnat edilen Ģiirlerin, tek beyit olmaları, belirli bir 

vezinde olmamaları, Ģiir söyleme gayreti ve kastını taĢımaması, birbirleriyle kafiyeli 

sözcüklerin Ģans eseri bir araya gelmeleri dolayısıyla Ģiir sayılamayacağını; bunun 

                                                           
5
 Esâtir-i Evvelîn, Kur‘an‘ın indirilmiĢ bir kitap olduğuna karĢı çıkanların ona yönelttiği suçlamayı 

ifade eden bir terim olarak ayetlerde geçer. Fahir Ġz, Ģerhlerde, Kur‘an‘ın benzetildiği eski efsanelerin, 

Ġncil ve ―Ġran krallarının, Rüstem ile Ġsfendiyar‘ın‖ hikâyeleri olduğunun rivayet edildiğini aktarır. 

Bkz. Fahir Ġz. ―Asâtîr al-Awwalîn‖. Encyclopedia of Islam, Second Edition (Bundan sonra EI
2
 olarak 

kısaltılacaktır). Haz. P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth vd. 12. Cilt. Leiden: Brill, 2004.  



 
 

7 

yanında Peygamberin baĢkalarının Ģiirini asla tamamıyla okumadığını aktarır (137-

8). Ġslamiyet Allah‘ın sözlerinden kaynaklandığı için, onun kendini açık bir Ģekilde 

dillendirebilmesinde ve delilleri göstererek mantıklı bir Ģekilde davasını 

savunabilmesinde en uygun Ģeklin nesir olduğu, nazmın ise belagatinin gücüyle 

düĢünerek hak sözünü kavramanın önüne geçme tehlikesini yarattığı vurgulanır 

metinde. Bu tehlikeye, Peygamberin Ģiiri yerdiği Ģeklinde yorumlanan sözlerinin 

aktarıldığı bölümde, ―inne mine‗l-beyâni le-sihren‖ (söz vardır ki büyülüdür) 

hadisiyle dikkat çekilir. ÂĢık, bu hadisle kast edilenin, beyanının güzelliğinden 

dolayı gururlanan konuĢucunun beyandaki marifeti sonucu sözleri ve belagatli 

tabirleriyle akılları gasp ve kalpleri celp edip dinleyenin düĢünme gücünü zapt 

etmesi, batılı hak gibi göstererek, hakkı ortadan kaldırması olduğunu belirtir (144). 

Ömer‘in hikâyesinin arka planında da, yazılı kültürden habersiz (divan nedir ki?) 

Arap kavimlerinin Ġslamiyet öncesi gelenekleri muhafaza eden Ģiirleri ile Ġslamiyet 

arasındaki çatıĢma yatar. Ömer‘in baĢvurulmaması konusunda Arapları uyarmasına 

rağmen ayetteki kelimenin anlamının onların Ģiirinde olup olmadığını sorması, Ģiirin 

Kur‘an‘ın dili ve belagatini anlamaktaki rolüne iĢaret eder. Hikâyenin, Ģiirin 

Arapların sözlüğü ve Kur‘an‘ın tefsiri olduğu Ģeklinde verdiği mesaj, Ģiirin 

belagatinin Ġslamiyet‘in temel kaynaklarının anlaĢılabilmesine hizmet ettiği sürece 

meĢru olduğunu vurgular. ġiirin hak sözünü anlamaya olan katkısı dolayısıyla 

olumlanması, mukaddimenin baĢında Peygamber ve haremine dair hadislerin 

aktarıldığı bölümde de görülür. Örneğin, AyĢe‘nin kendisine, ―sağlam hükümlerin 

mucizelerini içeren sözlerinizdeki anlam inceliklerini ve dinin esaslarının vasıflarının 

nurlu tecellilerini‖
6
 anlayamıyorum demesi üzerine Peygamber, Lebîd‘in (ö.660/1) 

Ģiirlerini araĢtırmasını söyler (146). Daha önce Cahiliye dönemi Ģairlerinin ―batıl‖ 

                                                           
6
 kelâm-ı mu„ciz-nizâm-ı ahkâm-ı ihkâmunuzda olan dakâ‟ık-ı dürer-i asdaf-ı ma„âniyi ve rekâ‟ık-ı 

gurer-i evsâf-ı mebâniyi 



 
 

8 

davalarının boĢa çıkması anlatıldığında, Ģiirinin artık gece sohbetlerinde söylenen bir 

hikâyeye (semer) dönüĢtüğü belirtilen Lebîd (133), burada Ġslamiyet‘i kabul eden 

muhadram bir Ģair olarak dinin anlamının (ma‗âni) anlaĢılmasındaki rolü ile 

yüceltilir. ġiirin, ma‗âni gibi belagat dallarını öğreten bir disiplin olarak sınırlanması, 

Peygamberin Ģiir övdüğü hadislerinin aktarıldığı bölümde pekiĢtirilir. Hadise göre 

Peygamber Ģöyle buyurmuĢtur: ―Kur‘an‘ı okuduğunuzda onun sözlerini kavrayıĢın 

iki kulağıyla dinleyemez ve iman gözüyle meramının güzel özünü göremezseniz Ģiire 

baĢvurun; çünkü Ģiir Arapların divanı ve edeb divanının fihristidir‖ (143).
7
 

Mukaddimenin Ģiir ve edeb arasındaki bağlantıyı vurguladığı örneklerden ilki olan 

bu hadisin, metnin Ģiirin savunusuna nasıl katkıda bulunduğunun anlaĢılabilmesi için, 

edeb kavramının tarihsel süreç içerisindeki kullanımlarını özetlemekte yarar var.   

 

A. Edeb‟in Tarihsel Süreç İçerisinde Kazandığı Anlamlar 

S.A. Bonebakker, ―Edeb ve Edebiyat (Belles-Lettres) Kavramı‖ baĢlıklı 

makalesinde, edeb‘in, kavramın en eski kullanımlarının bulunabildiği muhadram 

Ģairlerin Ģiirlerinde ―adet‖ veya ―atalardan kalma adet‖ anlamlarını karĢıladığını 

belirtir (17). Bunun yanında, Ģiirlerden ve hadislerden yola çıkarak, edeb‘in aynı 

zamanda yetiĢtirme tarzı ve eğitimi de ifade edebileceğini öne sürer (18).  Edeb, 

davranıĢ kurallarını belirleyen sosyal ve ahlaki erdemler ve bu erdemlerin öğretim 

süreci ile iliĢkilendirilir (18-9). BaĢlangıçta kavramın tanımladığı erdemler bedevi 

Arap kabilelerine mahsus iken, geç Emevi ve Abbasi döneminden itibaren edeb, 

Ģehirli yüksek sınıfın zarafet, incelik, nezaket değerleri; bununla birlikte saray 

                                                           
7
 Kur‟ân okıyup elfâzın âzân-ı iz„anla istimâ„ ve magzâsınun magz-ı nagzına a„yân-ı im„ânla ıttılâ„ 

idemesenüz şi„re mürâca„at eylen ki şi„r dîvân-ı „Arabdur ve fihrist-i dîvân-ı edebdür. 



 
 

9 

kültürü ve görgü kurallarıyla özdeĢleĢerek aristokratik bir vurgu kazandı.
8
 Sosyal ve 

ahlaki boyutlarının yanında edebin kullanım alanı, 7. yüzyılın sonundan itibaren 

entelektüel alanı kapsayacak Ģekilde geniĢledi. Bonebakker‘e göre edeb, Ģiir baĢta 

olmak üzere edebi dallardaki üretimi ya da Ġslam öncesi Arap Ģiiri dâhil olmak üzere 

―klasik edebi miras‖  üzerine yapılmıĢ ―filolojik‖ bir çalıĢma sonucunda kazanılan 

pasif bir edebiyat bilgisini ifade etmek için kullanılmaya baĢlandı (19-20). Gabrieli 

de, bu dönemde ideal edîb‘i, Ġslam öncesi Ģairler ve kadim Arap kültürü hakkındaki 

bilgisi bakımından üstün kiĢinin tanımladığını söyler (175). Fakat Abbasi döneminde 

edeb, Arap Ģiir ve tarih geleneklerinin yanında, Hint-Ġran anlatıları, Yunan felsefesi 

unsurları ve birçok dala ait pratik bilgiyi içeren insani bilimler (humanitas) 

anlamında kullanıldı. Çoğunlukla din ile iliĢkili bir bilgi dalında („ilm) uzmanlaĢan 

kiĢi olan ‗âlimin aksine edîb, çeĢitli ‗ilm dallarında bilgi sahibi kiĢiyi karĢılıyordu 

(24). Buna karĢın Gabrieli, Ġbn Mukaffa ve Cahiz‘in eserlerinde örneklenen ―yüksek 

eğitimli bir kiĢinin sahip olması beklenen temel genel kültür‖ olarak edebin daha 

Abbasi döneminde alanının daralmaya baĢladığını, ―belirli makamlar ve sosyal 

hizmetler için gerekli bilgiler‖ Ģeklinde özgül bir anlam kazandığını öne sürer (176). 

Ch. Pellat‘nın belirlemesiyle teknik kitaplar ve rehberlerden oluĢan bu ―mesleki edeb 

yazını‖, entelektüel ve meslek sahibi sınıfları oluĢturan vezirlerin, nedimlerin, 

kâtiplerin
9
, kadıların eğitimine yönelik doğdu. Bu eğitim sürecinde edeb, hem 

patronun himayesini sağlayacak belagatli nazım ve nesir, nükteli ve hikmetli söz 

                                                           
8
 F. Gabrieli. ―Adab‖. EI

2
. Haz. P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth vd. Leiden: Brill, 2004. 1. 

Cilt. 176. Ch. Pellat, geç Emeviler döneminde Abdü‘l-Hamid b. Yahyâ el-Kâtib (ö. 750) tarafından 

Emevi Ģehzadesine yazılmıĢ bir risalede, saray adabı hakkındaki Ġrani geleneklerin Ġslami öğretilerle 

kaynaĢtırılmaya çalıĢıldığını aktarıyor. Bkz. ―Adab. ii. Adab in Arabic Literature‖. Encyclopedia 

Iranica. http://www.iranicaonline.org/articles/adab-ii-arabic-lit.       
9
 Kâtiplerin edeb‘in edebiyatla özdeĢleĢmesinde oynadığı belirleyici rol, Montillet tarafından Ģu 

Ģekilde özetlenmiĢtir: ―,―edebin ahlaki bir anlamdan edebi bir anlam içermeye doğru bu değiĢimindeki 

kilit rol, Harmut Fahndrich‘e göre, edeb kelimesini orijinal karĢılığı olan doğru yetiĢtirme tarzının 

ötesinde kâtiplikle ilgili beceriler bütünündeki yüksek yeterlilik seviyesini içerecek Ģekilde kullanan 

kâtipler sınıfının yükseliĢindeydi‖ (59). Bkz. Montillet, Georges-François. The Flowering of Adab: 

The Life and Works of Abû Ishâq al-Husrî. YayımlanmamıĢ Doktora Tezi. Connecticut: Yale 

University, 2013.  

http://www.iranicaonline.org/articles/adab-ii-arabic-lit


 
 

10 

bilgisini, hem de bu bilgiyi ölçülü bir Ģekilde kullanabilmeye yönelik davranıĢ 

bilgisini ifade etti. Meclislerde entelektüel ve pratik bilginin bir araya getirildiği 

performanslara odaklanan anekdotlara dayalı yazın, özellikle geç Abbasi 

döneminden itibaren edeb‘in ana damarını oluĢturdu.   

Yukarıda alıntıladığım Ömer‘in hikâyesi, AyĢe ve Muhammed hakkındaki 

hadisler,  tarihsel süreç içerisinde yaĢadığı anlam geniĢlemesi özetlenen edeb‘in 

özgül bir kullanımına iĢaret etmektedir. Ġslamiyet öncesi Ģiirin Kur‘an‘ı anlamak için 

sağladığı katkıyı vurgulayan bu üç anlatı, edeb‘in edebiyatla özdeĢleĢtiği bir tarihsel 

arka plandan doğmalarının yanında edeb‘in sonraki yüzyıllardaki profesyonelleĢmiĢ 

kullanımı için de iĢlevseldirler. Öncelikle, yukarıdaki hadiste Ģiirin edeb olarak 

adlandırılması, Ġslamiyet‘in ortaya çıkıĢından sonra Cahiliye Ģiirinin, Arap kimliğinin 

kurucu unsurlarından biri olarak yeniden tanımlanmasına iĢaret eder. Bu süreç 

içerisinde, köken olarak Ġslam öncesi Arap kabile kültürünü ifade eden edeb, 

edebiyat bilimi ve üretimini ifade eder hale geldi. Edeb‘in, edebiyat olarak 

kullanımını Ġran kültürünün üstünlüğünü iddia eden ġuubiye karĢıtı bir hareket 

olarak gören Gibb‘den hareketle Bonebakker, kavramın eski ve yeni kullanımları 

arasındaki iliĢkiyi Ģu Ģekilde kurar:  

Sosyal, dini ve siyasi kaygıların gerçekten de edeb teriminin edebiyat 

için kullanılmasında payı olabilir. ġiirden edeb olarak bahsetmek onu 

boĢ bir uğraĢtan ziyade bir ―eğitim‖ olarak nitelendiriyordu. Arap 

kültürü bilgisi, Araplara Ģanını veren ve sonraki kuĢakların yabancı 

medeniyetlerin etkisine rağmen hala taklit etmeye çalıĢtıkları kadim 

değerlerle olan bağlantıları canlı tutuyordu. Bir taraftan bu, Arapların 

kültürel ve ahlaki meselelerdeki üstünlüğünü sorgulayan ġuubiye‘nin 



 
 

11 

iddialarına cevap vermenin yolunu açtı; diğer taraftan pratiğe yönelik 

erdemleri teĢvik etti (23-4).  

A. Arazi, Ġslamiyet‘in ilk dönemlerinde Ģiirin yarattığı gerilimin yerini, onun 

Cahiliye Araplarının bilgeliği ve dil bilgisini aktarmaktaki yararının vurgulanmasına 

bıraktığını söyler
10

. Onun aktardığına göre, Ġbn Kuteybe, „Uyûn el-Ahbâr‘da Ģöyle 

söylemiĢtir: ―ġiir, kadim Arapların bilimlerinin madeni, hikmetlerinin kitabı, Ģanlı 

günlerinin (savaĢlarının) hazinesi, Ģereflerini koruyan surdur‖ (455 - vurgu bana ait) . 

Adonis de, Ġbn Kuteybe‘nin Kur‘an‘daki mecazlara dair tartıĢmasında, ―Tanrının 

Arap Ģiirinin, diğer kültürlerde kitabın tuttuğu yeri doldurmasını sağladığını; Ģiiri 

Arabî bilimlerin mahzeni yaptığını ve onu vezin, kafiye ve inĢânın güzelliği ile 

koruduğunu‖ söylediğini aktarır (21).
11

 Adonis, sözlü kültüre ait Cahiliye Ģiirinin, 

Ġslamiyet‘in ortaya çıkıĢından sonra yazılı kültürün geliĢimi ile kurallarının tespit 

edildiğini ve Ġslamiyet‘ten sonraki Ģiir için bir ―model‖ haline geldiğini belirtir (23). 

Bunun yanında Cahiliye Ģiiri ile Kur‘an, Ġslam öncesi Ģiirden yola çıkarak 

oluĢturulan estetik ilkeler doğrultusunda karĢılaĢtırılır (21). Belagat biliminin ortaya 

çıkmasının arka planında da, Ġslam-öncesi Ģiir ile Kur‘an‘ın karĢılaĢtırılıp onun 

icâz‟ını, yani belagatinin biricikliğini ortaya koyma amacı yatmaktadır
12

. Bu durum, 

Cahiliye Ģiirinin Kur‘an‘ı anlamak için bir çıkıĢ noktası olduğunu gösterir. Adonis, 

Kur‘an‘ı Cahiliye Ģiirinin ―sözlü belagati‖ üzerinden okuyan bakıĢ açısını Ģu Ģekilde 

özetler:  

                                                           
10

 A. Arazi. ―Shi‗r: 1. In Arabic: A. The pre-modern period‖. EI
2
. 9. Cilt. Brill. 455. 

11
 Adonis. An Introduction to Arab Poetics. Çev. Catherine Cobham. Londra: Saqi, 2003. Google 

Books. Web. 30 Haziran 2016. Türkçesi: Adonis. Arap Poetikası. Çev. Emrullah ĠĢler. Ġstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları, 2014. Türkçe çevirinin güvenilmezliği nedeniyle kitabın Ġngilizce versiyonu 

kullanılmıĢ, Türkçeye çeviriler, belirtilen Ġngilizce baskıdan tarafımdan yapılmıĢtır. Metinde verilen 

sayfa numaraları elektronik kitap versiyonundaki sayfa numaralarıdır.    
12

 Hasan TaĢdelen. ―Belâgat Ġlmi ve Tarihi‖. İslâm Medeniyetinde Dil İlimleri: Tarih ve Problemler. 

Haz. Ġsmail Güler. Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 2015. 234-241.  



 
 

12 

[Bu görüĢ] referans noktası olarak, orijinal biçiminde kadim değerlere 

ve içgüdüye dayanan Ġslam-öncesi Ģiirin retorik geleneklerini alır. Bu 

okuma biçiminin taraftarları, Kur‘an‘ın (‗kutsal metin) sanatını, Ġslam 

öncesi Ģiirin (‗dünyevi metin‘) rehberliğinde inceler; diğer taraftan 

Ģiiri Kur‘an‘ın ıĢığında çalıĢır. Böylelikle onlar, Ġslam-öncesi Ģiire bir 

modelin veya idealin hususiyetlerini atfederler: ―Ġnsan sözünün en 

güzel biçimi Ġslam-öncesi Ģiirdir ve Ģüphesiz ki insani ya da kutsal, 

ifadenin en güzel biçimi, tam da bu Ģiirin dilini kullanan Kur‘an‘dır 

(23).  

Kur‘an‘ın taklit edilemezliğinin, Cahiz‘in deyiĢiyle ―kusursuz belagatin kaynağı‖ 

(19) Cahiliye Ģiiri üzerinden ortaya konmaya çalıĢılması ile kadim Arap erdemlerini 

ifade eden edeb‘in, edebiyat kavramını karĢılamaya baĢlaması arasında bir koĢutluk 

var gibi görünüyor. Öte yandan, yukarıdaki hadiste Cahiliye Ģiirinin Kur‘an‘ı 

anlamaya olan katkısına yapılan vurguyu, kendi tarihsel arka planından öte, edeb 

kavramının tarihsel süreç içerisinde yaĢadığı anlam değiĢikliği çerçevesine göre 

yorumlamak, mukaddimeyi anlamak için önemli bana göre. Bunun için aĢağıda 

mukaddime için önemli olan bu edeb anlayıĢını ele almak istiyorum.  

 

B. Profesyonel Edeb, İşlevsel Şiir  

Arazi‘ye göre Kuteybe gibi Abbasi yazarların gözünde Ġslamiyet öncesi Ģiir, bir 

sanata sahip yüksek sınıflar için iĢlevsel bir ―havuzdu‖ (455). ġiirin Ġslamiyet‘le olan 

barıĢı ve gitgide toplumsal yararı vurgulanan bir araca dönüĢmesi,  edeb‘in kullanım 

alanının sınırlanarak, belirli meslekler için gerekli sosyal ve entelektüel bilgi olarak 

tanımlandığı bağlama uygun düĢer. Tam da bu bağlam içerisinde yukarıdaki hadis,  



 
 

13 

özellikle bu meslek grupları içerisinde bir grubun, Ġslam âlimlerinin edeb‘i 

anlamlandırma biçimi için kullanıĢlıdır. Bonebakker, Müslüman teologlar ve kadılar 

için Ġslam öncesi edebiyat bilgisi ve öğrenimini karĢılayan ―ilmü‟l-edeb‖in, Kur‘an‘ı 

ve hadisleri açıklayabilmekte ve böylelikle kanun ve doktrin geliĢtirebilmekte 

kullanacakları metinleri anlamayı temin ettiğini belirtir (25). Bonebakker, böylelikle, 

―edeb‖i elde etmenin kendi içerisinde bir amaç olmaktan çıkarak, daha yüksek bir 

hedefe ulaĢmanın yolu, ―öğrenim hiyerarĢisinde bir ara konum‖ haline geldiğini öne 

sürer. Bu iddiasını Batalyavsî‘nin (ö.1127) Ġbn Kuteybe‘nin Edebü‟l-Kâtib‘i üzerine 

yazdığı Ģerhteki Ģu bölümde gözlemler: ―Edeb‘in alt konumdaki [ya da daha gözle 

görünür] hedefi nazım ya da nesir telif etmeyi sağlayacak becerileri edinmektir; daha 

yüce amaç ise Kur‘an ve hadislerin yorumudur. Bu, Ġslami hukuk teorisyenlerinin 

edebi öğrenmekle meĢgul oldukları zaman akıllarında tuttukları amaçtır‖ (26). Ben, 

edeb‘in bazen birbirleriyle çatıĢma içerisindeki özgül kullanımlarının mukaddimede 

bir araya getirildiğini; fakat onun meslekileĢerek daralmıĢ anlamının metinde 

belirleyici bir rol oynadığını öne sürüyorum. ―ProfesyonelleĢmiĢ edeb‘in‖ bir 

yüzünün, Ġslam âlimlerinin tanımladığı biçimiyle edeb‘in, mukaddimenin ana 

vurgusu olduğunu düĢünüyorum. Hem mukaddimenin yapısını büyük ölçüde 

Ģekillendiren Ġslam âlimleri bölümüyle hem de Ģiir ve dini pratik arasında kurulan 

bağlantılarla ÂĢık‘ın Ģiirin meĢruiyeti tartıĢmasına ―bu mesleki edeb‖ perspektifinden 

yanıt verdiği gözlemlenebilir. Hadisler, halifelere atfedilen hikâyeler, Muhammed‘in 

Ģiir hakkındaki sözleri, metindeki bu belirli bir edeb yorumuna zemin hazırlarlar. 

ġimdi, peygambere atfedilen Ģiire dair övgü ve yergi sözlerinin aktarıldığı bölüme 

geri dönmek, bu bölümün ÂĢık‘ın ―bir ara konum‖ olarak edeb perspektifini nasıl 

oluĢturduğunu incelemek istiyorum.  



 
 

14 

 Mukaddime‘de, Ģiirin yerildiği (kadh) hadislerden biri olarak, ―içinizin irinle 

dolması Ģiirle dolmasından iyidir‖
13

 sözü verilir (143). ÂĢık, bu hadiste kast edilenin 

Ģiirle ―baĢka bir Ģeyin sığmayacağı derecede dolmak‖, bu nedenle zikir ve 

peygamberin sünnetine yer kalmaması olduğunu söyler. Ona göre Ģiirin azı ―caiz ve 

mübahtır‖ (144).
14

 Hadisin hemen öncesinde, bu kez Peygamberin Ģiiri övdüğü 

(medh) sözlerinin aktarıldığı bölümde, ―Ģiirlerin bir kısmında hikmet vardır‖ (İnne 

mine‟ş-şi„ri hikemen ) hadisi aktarılır. ÂĢık, bu hadisin yorumu hakkında iki rivayet 

olduğunu belirtir. Bunlardan birincisine göre buradaki hikmet, cehaleti önleyen 

yararlı sözler; halk arasında nasihatleri, yasakları ifade eden atasözleri anlamına 

gelir. Ġkinci rivayete göre ise, hadisteki ―hikmet‖ kelimesi, Kur‘an-ı Kerim‘de Ġsa 

peygamber için söylenen ―çocukken ona hikmeti verdik‖
15

 ayetindeki hikmetle aynı 

anlamdadır (143). ÂĢık, Ģiirin nasıl ―hikmetli‖ olarak sayılacağını, Ģiire dair 

Peygamberin övgü ve yergilerini alıntıladıktan sonra verir. Ona göre, Ģiir; vaazları, 

nasihatleri, hikmetleri, eserleri (daha önce sözlenmiĢ güzel sözler kastediliyor 

olabilir), fesahatli sözleri, Allah‘ın ve Peygamberin övgüsünü kapsadığı takdirde, 

―maarif merdivenleri‖ ile ―iyiliklerin mertebelerine‖,  ―Ģiirlerden bir kısmı 

hikmetlidir‖deki Ģiirler derecesine ulaĢır. Bu koĢulla Ģiir, Peygamberin kast ettiği 

güzel Ģiir olabilir; ancak bu Ģekilde ―güzel övgüler ve bol sevaplara‖ layık olur 

(144).
16

 Buna karĢın yalnızca ―akılların bilenmesi ile gönüllerin neĢelendirilmesini‖ 

amaçlamayıp ―ırzlara geçmeye ve kötü niyetleri açığa çıkarmaya‖ kast eder, Ģeriatın 

hükmünü ortadan kaldırır ve ―iyiliğe (mürüvvet) karĢıt‖ olur ise o zaman Ģiir, 

                                                           
13

 Sahih-i Buhari‟de le-en yemteli cevfu ehadikum kayhen hayrun lehu min en yemteli şi„ren vârid 

olmışdur. 
14

 Ammâ bu hadis-i şerifden murad şi„r ile bir vech ile imtilâ bula ki şi„rden gayrı nesne sıgmaya, 

zikrullâh ve sünnet-i Resûl girecek yir bulınmaya dimekdür. Bu takdîrce şi„rün kalîli câiz ü mübâh 

olur.   
15

 Ve âteynâhul hukme sabiyyâ (                                  ). Meryem 12.   
16

 Şi„r ki mevâ„iz ü nesâ‟ih ü hikem ü âsâr u fesâ‟ih ü senâ-yı âhadı vü na„t-ı Ahmedi câmi‟ ola, 

me„âric-i ma„ârif medâric-i „avârif inne mine‟ş-şi„re le-hikmetun derecâtına vasıl olup huve kelâmun 

fe-hasenuhu hasenun kâbili olup sebeb-i senâ-yı cemîl ve sevâb-ı cezîl olur. 



 
 

15 

―Ģeytanın çaldığı çalgılardan biri‖ derecesine düĢer ve Peygamberin sözündeki 

―çirkin Ģiir‖ olur. Bu durumda o, bu dünyada ―dalalete düĢmeye‖, öte dünyada da 

cezalandırılmaya yol açar (144-5).
17

    

 ÂĢık‘in Ģiir için çizdiği meĢruiyet çerçevesi ile Ġbn Hazm‘ın (ö.1064) ―Ģiir 

bilimini‖ (ilmü‟ş-şi„r) uygulama konusunda belirlediği makbul sınırlara dair 

cümleleri arasında bir paralellik görülür. Arazi, Ġbn Hazm‘ın bakıĢ açısını Ģu Ģekilde 

özetler: 

―ġiir bilimine‖ ahlaki ve faydacı olmak üzere çift amaç yükleyen Ġbn 

Hazm, bu bilimi[n uygulanma Ģeklini] üçe ayırır. Bir kiĢinin kendini 

tamamıyla ona vakfetmesi dolayısıyla gayrimeĢru olan birincisi; 

meĢru, fakat bir kiĢinin en zinde zamanlarını ona ayırdığı için bazı 

tereddütlere açık ikincisi ve müminin zamanının yalnızca bir kısmını 

ona harcadığı örnek olduğu için Ģiddetle tavsiye edilen üçüncüsü. 

Böylelikle, Ģiir bilimi, Ģüphe uyandırmayan bir hizmet aracı olarak 

tasarlanır. Bu bilim, onu uygulayan kiĢiye hikmeti ve Arap dili ve 

gramerinin daha derin bir kavrayışını telkin eder (456-vurgu bana 

ait).  

Ġbn Hazm‘ın, Ģiirle uğraĢmayı bir „ilm olarak görmesi, onu bilimler hiyerarĢisi 

içerisinde Kur‘an, gramer ve sözcükbiliminin ardından gelen bir ―ara konum‖ (456) 

olarak sistemleĢtirmesinin sonucudur. Böylelikle Ģiir, nihai amacın Allah‘ın kelamını 

doğru anlamak olduğu bir eğitim sisteminin Ģubesi haline gelir. ġiirin getireceği 

faydayı, Arap dilinin daha derinlikli olarak kavranmasına indirgeyen bu tanımın 

temelleri, Rosenthal‘ın ifadesiyle, ― „ilm‘i, hadis ve dini bilgiyle eĢanlamı hale 

                                                           
17

 Ammâ mücerred teşhîz-i hatır ve tenşît-i zamâ‟ir olmayup hetk-i a„râz u fetk-i agrâz kasd olınup 

münâkız-ı şerîat u mu„ârız-ı mürüvvet olursa mizmârun min mezâmîri iblîs derekâtına nâzil olup ve 

kabîhuhu kabîh „adîli olup dünyâda mûris-i tadlîl ü tezlîl ve „ukbâda müsmir-i tenkîd ü tenkîl olur.   



 
 

16 

getiren dini geliĢimin etkilerinin‖ görüldüğü Ġbn Kuteybe‘de atılır. Rosenthal, „Uyûn 

el-Ahbâr‘ın ―yönlendirici prensibinin‖, ―edeb alanında ―bilginin‖, edeb‘in en önemli 

entelektüel boyutuna, muazzam ve karmaĢık Arap dili aracını kullanabilme 

becerisine iĢaret ettiği biçimindeki düĢünce‖ olduğunu söyler (264). Diğer yandan 

Ġbn Hazm‘da, ―Ģiir bilimiyle‖ zamanın yalnızca bir kısmında uğraĢmanın meĢru 

olduğuna dair çizilen sınır, onun bir âlimin müfredatının yalnızca bir bölümünü 

oluĢturmasından, Ģiirin bu diğer bilimlerin önüne geçmesine yönelik bir kaygıdan 

kaynaklanıyor gibi görünür. ÂĢık‘ın, Ģiire harcanacak vakte dair çizdiği sınırın 

gerekçesi olarak ―zikre ve peygamberin sünnetine‖ yer kalmasını öne süren bir 

yorumu aktarmasının arka planında da aynı kaygının olduğunu düĢünüyorum. Öte 

yandan, Ģiire sınırlı bir vakit ayrılsa ve o diğer bilimlerin önüne geçmese bile, onun 

meĢruiyeti içerik ile ilgili bazı koĢullara bağlıdır. Hem Ġbn Hazm‘da hem de ÂĢık 

Çelebi‘de Ģiir, ―hikmeti‖ aktardığı ölçüde makbul görülür; Ģiirden beklenen, yalnızca 

entelektüel bilgiyi değil, aynı zamanda bu entelektüel bilginin ―doğru‖ bir Ģekilde 

uygulanmasını sağlayacak hikmeti de aktarmasıdır. ġiir ile hikmet arasında kurulan 

bu bağlantı, yukarıda alıntılandığı gibi edeb‘in pratik erdemlerin taĢıyıcısı olarak 

görülmesiyle ilgilidir. Bonebakker, bazen edeb‘in, ―asıl anlamı insani erdeme dair 

pagan ideali‖ olan, Ġslami ahlakla çeliĢmeyen kadim Arap kültürünün tipik 

erdemlerinin özeti‖ mürüvvet kavramı ile iliĢkilendirildiğini; yine de edeb‘in Ġslami 

erdem kavramını dıĢlamadığını belirtir (24). Burada, ÂĢık‘ın ―makbul‖ olmayan 

Ģiirden bahsederken ayrı kavramlar olarak ―Ģeriata ve mürüvvete‖ aykırı olmaktan 

bahsettiğini hatırlayalım. Mukaddimenin bağlamında ―mürüvvetin‖ karĢıladığı pratik 

hayata yönelik erdemleri, hikmetin anlamlarından biri olarak verilen nasihatler, 

―halka mülayim olan meseller‖ temsil ediyordu. Diğer taraftan Ģiirin Ģeriatla olan 

uyumunu ―Allah‘a ve Peygambere olan övgüler‖ sağlıyordu. Bunun yanında ÂĢık 



 
 

17 

Çelebi‘nin, Ģiire yüklediği ―akılları bileme‖ ve ―maarif merdivenlerine‖ ulaĢtırma 

misyonu, onun aktardığı erdemlerin, kazanılan bilginin hayata geçirilme becerisini de 

karĢıladığını iĢaret eder. ġiirin hem entelektüel bilgiyi edinme aracı, hem de bu 

bilginin hayata geçirilme vasıtası olarak tanımlanması, tam da edeb ve „ilm arasında 

kurulan özdeĢliğin sonucudur. Rosenthal bu durumu Ģöyle özetler: 

Edeb‘in arda kalan tüm boyutları için ‗ilm, olmazsa olmaz bir zemin 

iĢlevi görür. Ġbn ‗Abd-Rabbih‘in giriĢ cümlelerinde açıkladığı gibi 

ikisi birlikte, dinin ve dünyanın etrafında döndüğü, insanoğlunu 

hayvanlardan, melekvari doğayı, vahĢi doğadan ayıran iki kutbu 

oluĢturur […]. [Ġbn ‗Abd-Rabbih] ―Bilgi iki türlüdür, yüklenen 

(depolanan) bilgi ve kullanılan (aktif olarak eyleme dökülen) bilgi. 

Yüklenilen bilgi zararlı, kullanılan bilgi yararlıdır‖ [der]. Doğrudan 

ifade edilmemesine rağmen öyle görünüyor ki edeb, bilginin aktif 

tarafına aittir. (266)   

Rosenthal‘in ‗Uyûn‘dan aktardığı, Ģiir ve tarih bilmeyenlerin hayvana benzetildiği 

cümlelere
18

 benzer ifadelerle biz, mukaddimenin hemen baĢında karĢılaĢırız. ÂĢık, 

tıpkı insanların bir tarafının meleklerden daha kıymetli yüce kiĢiler, diğer tarafının da 

―köpekten ve eĢekten‖ daha aĢağı kiĢiler olması gibi, kelamın da ―hayır ve Ģer‖inin, 

üstününün ve aĢağısının olduğunu söyler. Bunun yanında o, kelamın bazen, insanın 

diğer hayvanlarda olmayan, ―gözle görünmeyen meziyetinden‖ dolayı üstünlük 

sebebi, bazen de ―eĢek anırmasından‖ daha aĢağı olacağını belirtir. ÂĢık burada, 

eĢeklerin sesinin çirkinliğine dair bir ayeti alıntıladıktan sonra, kelamı değersiz olan 

kiĢilerin  ―ilm ü irfân davası‖ etseler bile, ―kitap yüklü eĢek gibi‖ ayeti gereğince, 

                                                           
18

 ―Tarihe ile Ģiire değer vermeyen, Ģiir ve tarihe dair anekdotları dinlerken uyuyakalan kiĢi, insan 

biçiminde bir eĢek gibidir‖ (Rosenthal 257).      



 
 

18 

―cahil‖ kalacaklarını söyler (119).
19

 ÂĢık, kelamın nasıl üstün olacağını, belagat 

ilminin üç kolunu bir araya getiren ―der-beyân-ı bedî‗ der-ma‗ânî-i beyân‖ baĢlığı 

altında açıklar. Ona göre ―ilm ü irfân‖ı apaçık ortada olanlar, ―beyân‖ı dillendirmede 

bir Ģekilde ―nüktedân‖ olan kiĢilerdir; bu nedenle, bazılarının indinde beyân, fesahat 

ile belagatin yanında ―kalp ve dil zekâsının‖ birlikteliğine iĢaret eder (120).
20

  Ayrıca 

ÂĢık ―eski bilginlerin‖, kelamı ―konuĢan insanın sınırı‖; beyânı ise ―insanın 

olgunluğunu (kemâl) tarif etme üslubu‖ olarak tanımladığını belirtir (220).
21

 Bu 

tanımlamada insanın üstünlüğünün göstergesi olarak sözün yüceliği beyânda aranır; 

fakat beyân, yalnızca terim anlamının iĢaret ettiği belagat biliminin çalıĢılmasıyla 

elde edilmez. O, ―gönül ve dil zekâsı‖ olmak üzere ahlaki ve entelektüel anlamda 

kendini gösteren bir olgunlukla özdeĢleĢtirilir. Bu zekânın, ―nüktedanlık‖ kavramı ile 

ifade edilen, kitabî bilginin aktif bilgiye dönüĢtürülebilme gücü olarak 

tanımlanmasıyla, beyân, yukarıda özetlenen çerçeve içerisinde edeb‘le eĢanlamı hâle 

gelir. Diğer yandan ÂĢık, ―ilm ve edeb‖ arasında kurulan özdeĢliğe üçüncü bir 

kavramı dâhil eder: ―Ġrfân‖. Burada beyanın göstergesi olduğu ―kemâlin‖ yalnızca, 

―ilmin‖ uygulanabilme, yerinde kullanabilme gücünü ifade etmediğini; aynı zamanda 

ilim-edeb özdeĢleĢmesinin belirlediği Ģiir tanımının dıĢında, Ģiire atfedilen baĢka bir 

anlama iĢaret edildiğini düĢünüyorum. ÂĢık bu tanımın iĢaretini öncelikle yukarıdaki 

hadiste hikmet kelimesinin Ġsa ile ilgili ayetteki ―hikmet‖ ile aynı anlamda 

yorumlandığını aktarmasıyla verir. Burada ―hikmet‖, Ġsa‘nın Ġslami kültürde ―ilk 

sufi‖ olarak görülmesi nedeniyle, ―derunî, tasavvufi bilgiyi‖ karĢılar. AĢağıda 

                                                           
19

 Lâ-cerem kelâm-ı beşer ki mazhar-ı etvâr-ı hayr ü şerdür. Gâh olur sâir hayvânâtdan bilâ-

meriyyetin meziyyeti hasebi ile sebeb-i rüchân olur, gâh olur nehik-i hımâr ki masdûk-ı innâ ankerâ‟l-

esvâti lesavtü‟l-hamîrdür, kelâmı andan dûn ve kendü her çend da„vâ-yı „ilm ü irfan iderse kemesel‟il-

hımâri yahmilu esfâran mucibince nâ-dân olur.    
20

 Kezâlik şunlar ki nasb-i ayân-ı „ilm ü irfândur, her biri beyân-ı beyânda bir vech ile nükte-dândur. 

[…] Ve inde‟l-ba„z fesâhat ile belâgatün ve zekâ-yı kalb ile zekâ-yı lisânun cem„ine işâretdür. 
21

 Hükemâ-yı mütekaddimîn mezhebinde kelâm hadd-i insân-ı nâtık ve beyân resm-i ta„rîf-i kemâl-i 

insândur 



 
 

19 

ayrıntılı olarak ele alınacağı üzere mukaddimede, bu ―ilm ve irfan‖ ikiliği, âlimlerin 

ve ariflerin Ģiire yükledikleri iĢlevin ayrıĢtırılmasıyla pekiĢtirilir. Bu nedenle, 

tezkirenin hemen baĢında beyânın, ilm ve irfanın tamamlayıcısı olduğuna dair 

yapılan bu vurgunun, hem mukaddimenin hem de bütün tezkire metninin, âlimler ve 

arifler nezdinde Ģiirin anlamını ortaya koyma niyetini haber verdiğini düĢünüyorum. 

ġiire anlam verme konusunda mukaddimede yapılan bu ayrımın, tezkiredeki 

biyografilerin yansıttığı Osmanlı Ģairlerinin sınıfsal aidiyetindeki farklılığın 

değerlendirilme biçimine zemin hazırladığı öne sürülebilir. Bu bakımdan 

mukaddimenin hem yapısal, hem de içerik olarak neden ―âlimlerin‖ Ģiir vizyonunu 

vurguladığı sorusu daha da önem kazanmaktadır. ġimdi ÂĢık Çelebi‘nin Ģiir 

vizyonunun temeline, ―Ģiir‖ kelimesi hakkında açıklamaları ele almak istiyorum.   

 

C. Şiirin Meşruiyetine Dair Bir “Topos”: Şi‘r, Şer‘, ‘Arş 

ÂĢık, mukaddimenin ―Ģiirin mertebesinin üstünlüğü hakkında bildiri‖ (iĢ‗âr der-

meziyyet-i mertebe-i eĢ‗âr) baĢlıklı bölümünde, ―Ģiir‖ kelimesinin anlamının, onun 

―ince bilim‖ (‗ilm-i dakîk) olması nedeniyle „ilm ile eĢanlamlı olduğu; keşke bilsem 

(leyte Ģi‗rî) denmesinin de bundan kaynaklandığını söyler. Öte yandan, ―bâbının zarf 

babı‖ olması nedeniyle Ģiirin ―zarafeti ve nezafetinin‖ fazla olduğunu; kelimenin 

―iĢtikâkının‖ da  „arş ile şer „ kelimeleriyle aynı olması nedeniyle Ģiirin yüceliğinin 

iki kat arttığını dile getirir (121). 
22

 ÂĢık‘ın burada farklı sıralamada olsa da kökleri 

aynı olan şi„r (عر ش ) , şer„ (شرع ) , arş„  (عرش) kelimelerini bir araya getirmesi 

yalnızca şibh-i iştikâk sanatı yapma amacını taĢımıyordu. Bu üç kelime, Ģiirin 

meĢruiyetine dair Ġslam dünyasındaki tartıĢmalara yanıt vermek oluĢturulmuĢ bir 

                                                           
22

 Şi„rin manâsı lugatde „ilm-i dakîk olduğu cihetden „ilm ile müterâdifdür. Leyte şi„rî didükleri dahı 

bundan me‟hûzdur ve bâbı bâb-ı zarf olmagla zarâfet ü nezâfeti mütezâ‟id ve iştikâkı „arş ile şer‟den 

oldugı sebebden „uluvv-ı rıf„ati mütezâ„ifdür. 



 
 

20 

―topos‖, bir mazmundu.    J.T.P. de Bruijn, ―Altın Zincirler: Câmî‘nin ġiir Savunusu‖ 

(Chains of Gold: Jâmî‘s Defence of Poetry) baĢlıklı makalesinde bu mazmunun, ―11-

12. Yüzyıllarda dinî Ģiirin yükseliĢiyle beraber Ģiir üzerine olan tartıĢmanın, dinî 

zihniyete sahip bir kiĢi için Ģiirin caiz olup olmadığına odaklanması‖ sonucu ortaya 

çıktığını belirtir (87). De Bruijn‘in aktardığına göre, Ģiiri ve Ģairi saray eksenli olarak 

tanımlayan, Ģiiri Ģairlerin kendi ―saray kariyerleri‖ için bir araç olarak gören anlayıĢa 

tepki olarak Senâi gibi isimler Ģiire, ―bir hâmiye karĢı dalkavukça övgülerin veya 

nedimlerin boĢ eğlencelerin‖ aracı olmaktan öte bir anlam atfetti (87). Ona göre, 

―dünyevi himayenin bağlarından azat olmayı‖, Ģiire dair daha ―yüce‖ amaçlar 

yüklemeyi vurgulayan bu bakıĢ açısıyla Senâî, Ģu beytinde Ģiir ve Ģeriat (Ģer‗) 

arasında bir zıtlık iliĢkisi kurdu: ―ey Senâî çu Ģer‗ dâdet bâr / dest ez în Ģâ‗irî-ü Ģi‗r 

bedâr‖ (Ey Senâi, Ģeriatın huzuruna çıktığında, Ģiiri ve onunla ilgili her Ģeyi terk et). 

De Brujin, 12. yüzyılın sonuna doğru bir baĢka mistik Ģairin, Feridüddin Attâr‘ın, 

Musîbetnâme isimli mesnevisinde Senâî‘nin kelime oyununu, ―tasavvufi arayıĢın 

hedefini sembolleĢtiren‖ Ģu kelimeyi ekleyerek geniĢlettiğini bildirir: „arş. O, bu 

kelimenin, daha önce formülleĢtirildiği Ģekilde Ģiir ve Ģeriat zıtlığına nasıl bir çözüm 

getirdiğini Ģu Ģekilde açıklar: 

Bu eklemeyle Attâr, diyalektik bir akıl yürütmeyle, dinin ve Ģiir 

pratiğinin talepleri arasındaki çeliĢkiyi, ona aĢkın (transandantal) bir 

bakıĢ açısı getirerek çözmeyi denedi. ġiirin meĢruiyeti, onun, Attar‘da 

da görüldüğü üzere saygı duyulan bir iĢ olmaktan çıkan profesyonel 

Ģairin patrona dair övgülerine değil, ahlaki ve tasavvufi eğitim 

anlamlarını içerecek bir ―hikmet‖ kavramına intibak etmesi üzerine 

bina edildi (87). 



 
 

21 

Câmî‘ye gelindiğinde Ģiire dair topyekûn bir suçlamanın yerini Ģairin niyetine göre 

Ģiiri değerlendiren bir anlayıĢın aldığını söyler de Brujin. ―Kalp çeĢmesinden gelen 

saf su gibi olduğu müddetçe Ģiir ile ilgili bir yanlıĢlık yoktur; sorun, bu çeĢmenin 

aĢağı telakkiler ve benzeri çamurlara bulanmasından doğar‖ diyen Câmî, mazmuna 

şer (kötülük) ve şa„îr (arpa) kelimelerini ekler (90). Çünkü Câmî‘ye göre kendi 

zamanının Ģairleri, mesleklerini şa„îr‘in sembolleĢtirdiği gelir için yapmaktadır; onlar 

―içki, kebap ve müzikle arzularını tatmin etmek adına nerede meclis toplanmıĢsa onu 

bulabilmek için azgın köpek gibi dolanan yozlaĢmıĢ kiĢilerdir (90)‖. Yine de 

Câmî‘nin âdil bir hükümdara yazılmaları Ģartıyla saraya sunulan kasideleri meĢru 

bulmasını, hatta Silsiletü‟l-Zeheb‘de kitabın baĢlığını patrondan taltif beklentisini 

ima edecek Ģekilde kullanmasını ―statükonun sadık destekçisi‖ olmasıyla açıklar de 

Bruijn (91-2). Ona göre statükonun koĢullarını, ―Sünni ilkelerin belirlediği Ģeriatın 

üstünlüğü; manevi hayatın, NakĢibendiye gibi meĢru ortodoks tarikatlere 

yönlendirilmesi ve müminler âleminin üstün yararına olan hizmetine güvenilebilecek 

hükümdarlara itaat oluĢturur (92)‖. Câmî‘nin Ģiir savunusunu belirleyen ―bu üç 

sütunun‖, ÂĢık Çelebi‘nin mukaddimesine nasıl yansıdığını tartıĢacağım; ama önce 

şi„r, şer„, „arş ―topos‖unun ÂĢık‘tan önce Osmanlı bağlamında ele alınma biçimini 

göstermek istiyorum.  

 Osmanlı Ģairi, ―sanat anlayıĢı ve dünya görüĢü gibi hususları, baz[e]n 

hayatına dair bilgileri, eseri okuyanlardan bazı isteklerini‖, dibâce olarak 

adlandırılan, çoğunlukla mensur divan önsözlerinde aktarıyordu (278). 
23

 Aynı 

zamanda Ģair bu bölümde, ―Ġslamiyet‘ten sonra Ģiirin ve Ģairin durumu, vahiy ve 

ilhamın karĢılaĢtırılması, peygamberle Ģairin farkı‖ gibi konular hakkında tartıĢma 

yürütebiliyordu (278). Üzgör, bilinen 2500‘ün üzerinde divan nüshası olmasına 

                                                           
23

 Tahir Üzgör. ―Dibâce”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (bundan sonra TDVĠA olarak 

kısaltılacaktır). 9. Cilt. 277.  



 
 

22 

rağmen, tespit edilebilen dibâce sayısının 38 olduğunu aktarır (278). Bunların 

arasında bir dibâce, Lâmi‘î Divanı önsözü burada yürütülen tartıĢma için önem 

taĢıyor. Harun Tolasa‘nın ―Klasik Edebiyatımızda Divan Önsöz (Dibâce)leri; Lâmi‗î 

Divanı Önsözü ve (buna göre) Divan ġiiri Sanat GörüĢü‖ baĢlıklı makalesinde 

iĢlediği bu önsöz, anlaĢıldığı kadarıyla ÂĢık Çelebi mukaddimesiyle Ģiirin meĢruiyeti 

konusunda, yer yer aynı kaynakları kullanılmasından dolayı bazı kliĢeleri paylaĢıyor; 

öte yandan yapısal olarak da anlamlı farklılıklar içeriyordu. Öncelikle Lâmi‗î‘nin 

dibâcesi, ÂĢık‘ın mukaddimesinin 46 varaklık (A1b-A47a) uzunluğuyla diğer tezkire 

önsözlerinden ayrılmasına benzer Ģekilde, kırk yaprağa ulaĢan hacmiyle türünün 

diğer örneklerinin arasında öne çıkmaktadır. Tolasa, bu dibacenin Lâmi‗î divanının 

nüshalarının çoğunda bulunmadığını, Lâmi‗î tarafından ilk defa 1530/31‘de 

Sadrazam Ġbrahim PaĢa‘ya sunmak üzere kendi hazırladığı mürettep divan 

nüshasının baĢına eklendiğini bildirir (229). Dibace yazan Ģairlerin görece azlığıyla 

beraber alındığında bu bilgi, ―önsöz yazma sanatının‖, yalnızca Ģairlerin kendi 

eserlerinin meĢruiyetini savunma gayretiyle değil, aynı zamanda Ģiire dair yeni bir 

toplumsal ve siyasi kuramsallaĢtırmayla ilgili olduğunu gösterir bana göre. Bu 

sebeple, özellikle Câmî‘nin evliyâ tezkiresi Nefahatü‟l-Üns‘ü Türkçe çevirmesiyle 

beraber ―Câmî-i Rûm‖
24

 olarak adlandırılmaya baĢlanan Lâmi‗i‘nin, Osmanlı 

edebiyatındaki tür baĢlatıcı özelliğiyle Ģiire dair normları yeniden tanımlamasından 

ötürü, bu en uzun dibâcenin ona ait olmasının anlamlı olduğunu düĢünüyorum. 

Önsözün bütününe bakıldığında Lâmi‗î‘nin, ÂĢık Çelebi‘de de olan Ģiir hakkındaki 

ayet, hadis ve kaynakları, ÂĢık gibi Ģiiri, Ģeriat pratiğine hizmet edecek bir ―ara 

konum‖ olarak değil, Câmî‘de görüldüğü üzere bir Ģairin iyi niyetinden yola çıkarak 

meĢrulaĢtırma amacıyla kullandığını öne sürüyorum. Bu iyi niyetin koĢulu, de 

                                                           
24

 Bkz. Nuran Tezcan. ―Câmî-i Rûm olarak Lâmi‗î Çelebi‖. Journal of Turkish Studies 33/II (2009): 

159-179. 



 
 

23 

Bruijn‘in belirttiği üzere kalbin ―çileci bir arınmayla‖ temizlenmesidir (89). ġiiri, 

Ģairin tasavvufi anlamla yüklü iyi niyetine göre meĢrulaĢtıran bu anlayıĢ, dibâcenin 

yapısını da yansır. Tolasa‘nın belirttiğine göre metin Muhammed ve diğer 

peygamberlerden bahsetmesinin yanı sıra, ―Ġslam dininin diğer büyüklerinden, tarikat 

ve Ģeriat uluların[dan], büyük mutasavvıflardan olaylar, sözler, düĢünceler, görüĢler‖ 

(233), Ali ve diğer velilerin Ģiir söylediğine dair kanıtlar, Mevlânâ‘nın Ģiir 

hakkındaki beyitlerini (231) içerir. Buna karĢın, aĢağıda ele alınacağı gibi 

mukaddimede, tasavvuf ehlince Ģiirin nasıl görüldüğüne dair cümleler olmasının ve 

Ali‘den dört halife bağlamında kısaca söz edilmesinin dıĢında, Ģiirin meĢruiyeti için 

mutasavvıflara baĢvurulmaz; metnin referansları Hanefi ve ġafii mezhebinin 

kurucularından Osmanlı Ģeyhülislamlarına âlimler, özellikle fıkıh âlimleridir. Ġkinci 

olarak Lâmi‗î, Ģiirin faziletinin çok olmasını, büyük Ģairlerin ―enfâs-ı Ruh-ı Kuds‘le 

müeyyed, Ġsevî meĢreb‖
25

 olmasıyla destekler. Bu cümleyle de, ÂĢık‘ın hikmetin bir 

anlamı için Ġsa ile ilgili bir ayete baĢvurmasıyla onun ―tasavvufi bilgiyi‖ kast ettiği 

anlaĢılabilir. Lâmi‗î‘nin tasavvufi bilgiyi, Ģiiri meĢrulaĢtıran ana koĢul olarak sunuĢu, 

onun Ġranlı öncüllerinden miras aldığı şi„r, şer„, „arş toposunu kullanma biçimine de 

yansır. Dibacede, ―dikkatle bakılacak olunursa şi„r, zâhiri açıdan [görünüĢte] 

doğruyu yanlıĢtan ayırt eden şer„ (Ģeriat) ile uygunluk gösterir; diğer yandan iç 

[batın] bakımından onun türetilmesi (iĢtikakı) metin olan „arştandır‖ (Ġm‘an-ı nazar 

olunsa bi‘hasebü‘z-zâhir Ģi‗rün imtizâcı Ģer‗-i mübîndendür ve bi-hasebü‘l-bâtın 

iĢtikâkı ‗arĢ-ı metîndendür) denir (6b-7a). Öncelikle burada zâhir ve bâtın 

kelimelerinin çift anlamlı kullanılıyor olabileceğini akılda tutmakta yarar var. Zahir 

ve batın gerçek anlamlarıyla ele alındığında cümle, Ģiir kelimesinin dıĢ görünüĢü 

bakımından şer„ kelimesine benzediğini, içi bakımından da, ortasında ayın harfi 

                                                           
25

 Tolasa bu tamlamayı ―Ġseviyyü‘l-meĢhed‖ olarak okumuĢtur ki yanlıĢtır.  



 
 

24 

olması dolayısıyla „arş‘tan geldiğini (ayının ilk harf olması dolayısıyla) ifade 

etmektedir. Öte yandan, Ģeriat ve tasavvufu karĢılayan bir kelime ikilisi olarak 

düĢünüldüklerinde, „arş‘ın Ģiir ile tasavvuf arasındaki bağı sembolleĢtirmek için 

kullanıldığı ortaya çıkar ki bu da, Ģiir ve Ģeriat arasındaki gerilime aĢkın bir çözüm 

arayıĢı sonucunda „arş‘ın ―topos‖a eklendiği yorumunu onaylar. Tasavvufi bakıĢ 

açısının sunduğu bu kelime, her Ģeyin Allah‘ın kelamıyla (kün – ol!) olması, kelamın 

nesirle birlikte iki biçiminden biri olan Ģiirin de bu nedenle Tanrının katı olan arĢtan 

geldiği düĢüncesine dayanmaktadır. Nuran Tezcan‘ın aktardığı üzere Lâmi‗î bu 

etiyolojiyi, Gûy u Çevgân mesnevisinin sebeb-i telifinde, mazmundaki kelimeleri 

„arştan gelme fikrine göre kurgulayarak açıkça ortaya koyar
26

. Lâmi‗î bu bölümde, 

―dikkatli bakıldığında bu üç kelimenin bir muamma olduğunu; sözleri ve anlamları 

(ma‗ani) incelendiğinde Ģi‗r‘in, ‗arĢ ve Ģer‗î ile aynı yapıyı arz ettiğini, her birinde 

tuhaf bir sır bulunacak bu kelimelerin, aslında içinde tek bir nükte olan üç elbiseye 

benzediğini; sırrın da gizli bir tas
27

 içinde saklı olduğunu söyler (Tezcan 2016: 109). 

Ardından, görünürde üç harften oluĢan bu kelimelerin, aslında bir kipten (sîga; kün 

emri kast ediliyor olabilir) türetildiği; önce arĢın geldiğini, ondan nurlu Ģeriatın 

doğduğunu, sonrasında ise Ģiir cevherinin ortaya çıktığını belirtir (109).  Tezcan bu 

bölümün, ―üç harfin iç içeliğiyle Ģiir sanatının en yüce olandan aĢağıya indiğini, 

dolayısıyla Tanrısal güçten kaynaklandığını, ama aynı zamanda yüksek duygu ve 

düĢüncelerin ifade edildiği ―olağanüstü bir sırr (ince ve derin bir kavram)‖ olduğunu 

ortaya koy[duğunu]‖ öne sürer (109). Diğer taraftan Lâmi‗î‘nin ―batın açısından‖ 

Ģiirin arĢtan geldiğini söylemesi, onun arĢın ―insan-i kâmilin kalbi‖
28

 Ģeklindeki 

                                                           
26

 Nuran Tezcan. ―ġairin Ġkilemi, ġiirin Savunusu: Şi„r, Şer„, „Arş”. Divan Edebiyatına Yeniden Bakış. 

Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2016. 100-109. 
27

 Tezcan‘ın bu bağlamda tas kelimesi hakkındaki okuması hem Ģın (ش)‘ın yuvarlaklığına hem de 

arĢın en yüksek noktasını oluĢturduğu gök kubbeye gönderme yapıldığı Ģeklindedir. Yani sırrın tasın 

içinde olmasıyla Ģeriatın ve Ģiirin arĢtan kaynaklandığı kastedilmektedir.    
28

 Süleyman Uludağ. ―ArĢ”.TDVİA. 3. Cilt. 410.   



 
 

25 

tasavvufi anlamına göndermede bulunduğuna iĢaret ediyor olabilir. Böyle bir yorum, 

Lamî‘i‘nin dibacesinin Ģiirin meĢruiyetini mutasavvıflara referanslarla Ģairin 

―hikmetine‖ atfeden içeriğine uygun düĢer. ÂĢık‘ta toposun kullanılma bağlamına 

döndüğümüzde, burada, „arş ile batın arasında bir ilgi kurulup Ģiirin arĢtan geldiğine 

dair bir ibare yoktur; yalnızca Ģiir‘in şer„ ve arş„ ile kök harflerinin aynı olmasının 

onun yüceliğini arttırdığı vurgulanır. Dahası ÂĢık burada Ģiir kelimesinin geleneksel 

bir etimolojisine baĢvurarak, onunla ―bilmek‖ anlamındaki şa„ara fiilinden türetilmiĢ 

şi„ri kelimesi arasında bağlantı kurar.
29

 ÂĢık‘ın aktardığı bu etimoloji ve Ģiir ile ‗ilm 

arasında kurduğu eĢanlamlılığın arka planında, Arizi‘nin belirttiği üzere Ģiirin, 

Cahiliye Ģiirinde olduğu üzere temel duygulanımların sözlü dıĢavurumu olmaktan 

çıkıp dini çevrelerce ―en yüce hakikatlere‖ ulaĢma aracı olarak tanımlanması; 

―hissetmek‖ anlamındaki şa„ara ile ―bilmeyi‖ karĢılayan şa„ara‘nın birleĢmesi 

yatmaktadır (456). Bu nedenle edeb‘in tarihsel süreç içerisinde din ve Ģeriatın 

amaçları doğrultusunda yeni bir boyut kazanması, Ģiire atfedilen bu etimolojiye 

neden olmuĢ olabilir. Ġkinci bölümde, edeb ve Ģeriat arasında kurulan iliĢkiden 

ayrıntılı olarak bahsedeceğim ama öncesinde ÂĢık‘ın kelam için getirdiği aĢkın 

perspektifi ele almak istiyorum. 

 

D. Küllî Kavramı ve Mukaddimenin Kelama Aşkın Bakışı  

ÂĢık, mukaddimenin baĢlangıcında kelamı tanımlarken onun bir hassâ-i nev„-i 

insan yani insan türüne mahsus olduğunu ve kiĢilerin tümüne sunulduğunu söyler. 

Ona göre,  insan cinsi ―küllî‖ olmakla beraber, fertler çeĢitlidir; insanın yüksek cins 

                                                           
29

 Firûzâbâdî‘nin (ö.1415) Kâmusu‟l-Muhit isimli Arapça sözlüğünün ―Ģi‗r‖ maddesinde bu Ģiir ve 

ilim bağlantısı görülür. Kâmûsu‟l- Muhit‘in Mütercim Asım Efendi tarafından yapılan Türkçe 

tercümesinde Ģiir Ģu Ģekilde tanımlanır: ―Gerçi her ‗ilm Ģi‗r olup lâkin manzumenin vezn ve kâfiye 

sebebiyle Ģeref ve imtiyâzı bâ‗is-i ıtlâk oldu, niteki[m] ‗ilm-i Ģerî‗atte fikh ve Süreyyâ‘da necm 

isti‗mâl-i gâlib olmuĢtur. Bkz. Mütercim Âsım Efendi. El-Okyânûsu‟l-Basît fi Tercemeti‟l-Kâmûsi‟l-

Muhît: Kâmûsu‟l-Muhît Tercümesi. Haz. Mustafa Koç ve Eyyüp Tanrıverdi. 2. Cilt. Ġstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu BaĢkanlığı, 2013. 2057-8. 



 
 

26 

olanı ―ilahi (lâhut) iĢlerin galebesiyle‖ meleklerden değerliyken, alçak olanı 

―dünyevi (nâsût) olayların galeyanıyla köpek ve domuzdan aĢağı[dır]‖. Bu türdeki 

insanların hayvandan aĢağı olmasını Kur‘an‘dan bir ayetle desteklemesinin ardından 

ÂĢık, kelamın da vasıflarının nasıl sınıflandırılacağının insana bağlı olduğunu söyler. 

Sonrasında ise insan sözünün görünüĢte birbirlerine ―eĢit ve denk‖, kast ettikleri 

anlamların birbirlerine ―paralel ve aynı gibi‖ olduğunu ifade ederek bu ―mananın‖ 

aynen ―Tanrı sözünün kandilinden‖ (Kur‘an‘dan) aktarıldığını ispat etmek için Ģu 

Farsça beyitleri alıntılar:
30

 ―Der-beyân u der-fesâhat key buved yeksân suhan / Gerçi 

gûyende buved çün Câhız u çün Asma‗î / Der-kelâm-ı Izid-i Bî-çûn ki vahy-i 

münzelest / Key buved tebbet yedâ mânend yâ arzu‟bla„i (Söyleyen Câhız ve Asma‘î 

gibi olsa da beyan ve fesahat bakımından söz
31

 nasıl aynı olabilir? [Varlığı] 

tartıĢılmaz Tanrı‘nın nazil olmuĢ vahiy olan kelâmında tebbet yedâ [iki elin kurusun] 

ile yâ arzu‟bla‟i [ey yer, yut] nasıl benzeyebilir?) (119). ÂĢık‘ın bu cümlelerde tıpkı 

insanın yükseği ve aĢağısı olduğu gibi sözün de insana has bir özellik olmasından 

ötürünü bu sınıflandırmaya bağlı olduğunu söyledikten sonra, insan sözünün lafız ve 

anlam olarak birbirine benzerliğini vurgulaması ve ardından tekrar sözün ―fesahat ve 

belagat‖ açısından aynı olamayacağını belirtmesi çeliĢkili gibi görünüyor ilk bakıĢta. 

Bununla birlikte ÂĢık, metinde kullandığı küllî kelimesinin felsefi anlamı üzerinden 

sözü tanımlamaya çalıĢmaktadır aslında. Aristo‘nun katholou (evrensel) teriminden 

Ġslam felsefesine geçen bu kavram, ―insan aklının soyutlama yoluyla [fertler ve cüzi 

nesnelerden oluĢan] ilk cevherlerden elde ettiği ikinci cevherleri‖ karĢılıyordu ve 

                                                           
30

 Hâssa-i nev„i insân olup eşhâsına „arz-ı „âm olan kelâm bir cins-i „âlîdür. Ve cins-i insân ki bir 

küllîdür, efrâdı mütefâvitdür. Cins-i „âlîsi galebe-i şü‟ûn-ı lâhut ile melâ‟ikeden efzal ve nev‟-i sâfili 

galeyân-ı şîven-i nâsût ile seg u hûkdan dûn u meflûk, hâb u hâr ile „avâlim-i takaddüsden „ayâlim-i 

tedennüse tenezzül idüp hardan mu‟ahhar olup ber mûcib-i ula‟ike ke‟l-en„âm bel hum azallu oldugı 

nass-ı Kur‟ân‟la sâbitdür. Kezâlik kelâm dahı esnâf-ı evsâfda insâna nümûdârdur. Ne ân ki lafz u 

lahzda mütesâvî vü mütevâzin oldugı gibi ma„nâda vü fehvâda mütevâzî vü hemvârdür. Bu ma„nâ dahı 

mişkât-i kelâm-ı İlâhî‟den muktebesdür, isbâtda bu mazmun besdür. 
31

 Filiz Kılıç‘ın yayımında ―Ģiir― (119) olarak çevrilmiĢtir.   



 
 

27 

―birleĢtirme ve çokluğu (kesret) birlik haline getirip kavrama Ģeklindeki aklî bir 

iĢlemin sonucuydu‖ (539).
32

 Bu bir araya getirme iĢlemi, duyularla algılanan 

nesnelerin birbirlerine benzerlerinin ―bütününde ortak olan anlamda 

birleĢ[tirilmesiyle]‖ sağlanıyordu (539). Bu kavrama baĢvurarak ÂĢık, tıpkı kiĢilerin 

her birinin diğerinden farklı olmasına rağmen birbirine benzeyen özelliklerinden 

dolayı tek bir ―insan‖ kavramı içerisinde tanımlanması gibi, hiçbir sözün birbirine 

benzememesine karĢın, onun insanlarca paylaĢılmasından ötürü tek bir ―söz‖ 

kategorisi altında toplandığına iĢaret ediyordu. ÂĢık böylelikle, „arş mazmunuyla 

Ģiirin kökeni için getirdiği aĢkın perspektifi, bu kez tasavvufi çağrıĢımları da olan bir 

felsefe terimiyle sözü tanımlamak için getiriyordu. Külli kelimesinin bu tasavvufi 

çağrıĢımı, yukarıda ―nasut ve lâhut‖ ayrımıyla da ima edilir; ancak ÂĢık bu anlamı, 

mutasavvıfların Ģiiri nasıl tanımlandığını anlattığı bölümde açıkça belirtir. Bu 

bölümde, tasavvuf ehlinin sözlerinin ―ma‗kulât-i sâniyeden‖ yani duyulan nesnelerin 

akli olarak soyutlanmasıyla oluĢturulmuĢ aklî kavramlardan verilen örnekler olduğu 

söylenir (173). Bu nedenle ÂĢık yukarıdaki pasajda sözün mütesâvi ve hemvâr 

olduğunu söylerken, hem küllî kavramını bir mantık terimi olarak kullanarak, her bir 

kiĢide farklı olmasına rağmen onun ―insaniliğinden‖ dolayı sözü akli bir kategori 

olarak soyutluyor; hem de bu soyutlamanın tümevarımsal yöntemiyle kesretten 

vahdete ulaĢma arasında bir ilgi kurarak ona tasavvufi bir yaklaĢım getiriyordu. 

Böylelikle bu yaklaĢım, söz dûn ya da âlî olsun onun bütün görünümlerini aynı ilahi 

perspektiften görerek onları paralelleĢtirmekte; sözün yücesinin olduğu kadar 

aĢağısının da bu insana özgülük ortak paydasından dolayı aynı külliliğin parçası 

olduğuna iĢaret ederek onu meĢrulaĢtırmaktadır. Kısacası sözü felsefi bir akıl 

yürütmeyle tanımlamak, onu kapsayıcı bir tasavvufi sistem içerisine yerleĢtirmek 

                                                           
32

 Ömer Mahir Alper. ―Küllî‖. TDVİA. 26. Cilt. 539-40.   



 
 

28 

anlamına geliyordu. Böylelikle, ―eĢek anırmasından‖ daha aĢağı olan söz bile aynı 

ilahi referansa göndermede bulunabiliyordu. Ġlginç olan, alıntılanan beyitlerde 

Tanrının sözü olan Kur‘an‘ın bile vahiy olmasına rağmen ayetlerinin birbirine 

benzemediğine dair ifadenin bu felsefi akıl yürütmeyi ―ispat etmek‖ için 

kullanılmasıdır. ġiirdeki yâ arzu‟blai ifadesi Hud Suresi‘nden alınmadır. Bu sure 

tehaddî‘nin, yani Kur‘an‘in ilahi kaynaklı olduğunu kabul etmeyenlere karĢı onun bir 

benzerinin getirilmesi için meydan okumanın ortaya konduğu; öte yandan ağırlıklı 

olarak Kitab-ı Mukaddes‘te yer alan peygamberlerden bahsedilmesi nedeniyle 

Kur‘an‘ın esatir-i evvelin, eski toplulukların hurafeleri olmakla suçlanmasına neden 

olan surelerden biridir. Kaynakların aktardığına göre, Ģairlerin gidip Kâbe‘nin 

duvarından Ģiirlerini sökmelerine neden olan bu ayet, ma‗ânî ve beyân âlimleri 

tarafından Kur‘an‘ın fesahatinin ve belagatinin üstünlüğünün göstergesiydi. Yalnızca 

beĢ ayetten oluĢan Tebbet suresinin ilk ayetinden alıntılanan Tebbet Yedâ ise, 

Kur‘an‘ın belagatinin daha düĢük seviyede bir örneği olarak görülüyordu.
33

 

Beyitlerin bu ayetleri karĢılaĢtırması, Kur‘an‘ın yapısını belagat ekseninde inceleyen, 

böylelikle onun bir mucize olduğunu kanıtlamaya çalıĢan icaz yazınından 

kaynaklanmaktadır. Cahiz ve Asma‗i‘yi yapılan referans da, onların temsil ettikleri 

edeb‘le bu yazının oluĢumda oynadıkları rol ile ilgilidir. Ġkinci bölümde bu 

isimlerden ve edeb ile Kur‘an iliĢkisinden ayrıntılı olarak bahsedeceğim fakat burada 

ÂĢık‘ın bu beyitleri kendi aĢkın bakıĢ açısına destek olarak sunmasının, Kur‘an‘ın 

mucizesini kanıtlamak için onun ―fesahati ve belagatine‖ baĢvurmayı yeterli 

görmediğine iĢaret ettiğini öne süreceğim. Sözün ne kadar ―edeb‖ açısından üstün 

olsa bile ―aynı‖ olamayacağına dair Ģiirin vurgusunu ÂĢık, kendi düĢünce 

                                                           
33

 Bkz. Bahaeddin Khoramshahî. ―Tabiat-ı Ġlahi yâ Ġlâhiyât-ı Tabîbî: Der-Nakd-i Tefsir-i Cedîd ez-

Vahîy عي در نقد تفسير جديد از وحی ه  ت ط   هي ي     عت     30 Haziran [Haziran-Temmuz 1987].‖ط  

2016.  

http://www.drsoroush.com/Persian/On_DrSoroush/P-CMO-13870402-Khoramshahi.html 

 



 
 

29 

sistematiğine kaynak olarak kullanır ve ―vahiy olduğundan kuĢku olmayan sözü‖ bile 

kendi tümevarımsal çıkarımına destek olan bir ―cüzilik‖ olarak görür. Böylelikle 

ilahiliğe, aynı zamanda Ģiirin de paylaĢtığı ve din-dıĢı temelleri olan edeb‘in 

aktardığı ―fesahat ve belagat‖ ile değil, aslında yine akılcı bir soyutlama yöntemi 

takip edilerek edeb‘e sahip olmayan sözü de kapsayan tasavvufi bir sistemle ulaĢılır.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

30 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ŞİİR: „İLMİN GÜCÜ 

 

 

Yukarıda, ÂĢık‘ın Ġranlı ve Osmanlı öncülleriyle paylaĢtığı, temelde Kur‘an ve 

hadislerden oluĢan referansların aslında iĢlevselleĢmiĢ bir edeb anlayıĢına zemin 

hazırladığını öne sürdüm. Mukaddimenin Ģiirin temel amacının Kur‘an‘ı anlamak 

olduğuna dair vurgusunun, Ģiiri ilmiye hiyerarĢisi içerisinde bir ara konum olarak 

tanımlayan anlayıĢla denk düĢtüğünü göstermeye çalıĢtım. Mukaddimenin 

mutasavvıflara değil âlimlere ağırlık veren yapısının da buna iĢaret ettiğini söyledim. 

ÂĢık, Ģiiri Kur‘an‘ı anlamanın yanında doğrudan fıkıh pratiği için bir araç olarak 

gördüğünü mukaddimenin âlimler (‗ulemâ) bölümünde belirtir. Kâdîhan‘ın (ö.1196) 

Fetâvâ‘sından aktarılan bu cümlelerde, ―bir kiĢi eğer Arabî ilimleri tahsil için Arap 

Ģiirini öğrenirse, o Ģiirde ―fuhuĢ‖ bile olsa, onun adaleti hükümsüz olmaz; öte yandan 

bir Ģairin Ģiirinde bir kadını zina ile suçlamadığı (kazf) müddetçe Ģahitliği geçerli 

olur‖ denir (162). Ardından, ―çaresiz bir meramı olan kalplerden (kiĢilerden), fetva 

talep etme yolunun tozuna düĢmüĢ olanlarına Ģiir ile cevap verilmiĢtir der ÂĢık 

(162)
34

. Ebussuud Efendi‘ye kadar uzanacak fetva örneklerini önceleyen bu 

cümleler, Ģiirin meĢru olabilmesi için yukarıda çizilen sınırları, bu kez bir fıkıh âlimi 

özelinde ele almaktadır. Bu alıntı, mukaddimede Ģiirin Kur‘an ve hadisleri 

                                                           
34

 Fahrü‟d-dîn Kâdî Hân, Fetâvâ‟sında böyle tahkîk eyler ki bir kimesne tahsîl-i „ulûm-ı „Arabiyye 

içün şi„r-i „Arab ta„lîm eylese „adâleti sâkıt olmaz eger ol şi„rde fuhş dahi olursa ve şâ„irün şehâdeti 

makbûledür mâdam ki şi„rinde kazf itmeye ve saded-i üftâde olan sudûrdan niçelerden gubâr-ı râh-ı 

istiftâya üftâde olanlara şi„r ile cevâb sudûr itmişdür.   



 
 

31 

anlamadaki rolüne dair yapılan vurgunun aslında bir Ġslam hukukçusunun (fakihin) 

mesleki pratiklerinde izlemeleri gereken yolla ilgili tavsiyeler olduğunu somutlaĢtırır. 

Alıntının çeĢitli fetva örneklerini öncelemesi, Ģiirin daha da spesifik bir âlim 

grubunun bakıĢ açısından, bir müftünün edeb‘ini gösterdiği bir araç olarak 

görüldüğünü gösterir. Edeb ve Ģeriatın bir müftünün nezdinde birleĢtiğinin somut 

örneği olarak da manzum fetvalar sunulur. Bu bölümde, yukarıda vurguladığım 

iĢlevselleĢmiĢ Ģiir anlayıĢının nasıl bir süreçten geçerek fetva verme gibi Ģeriat 

pratiklerine hizmet eder hale geldiğini açıklamaya çalıĢacağım. Bunun için edeb‘in, 

önce Ģeriat pratiklerinin temeli olan Kur‘an‘la iliĢkisine bakacak, onun nasıl 

Kur‘an‘ın taklit edilemezliği (icaz) iddialarının çıkıĢ noktası olduğunu göstereceğim. 

Sonrasında edeb‘in ilmiye müfredatına entegre edilerek ilmü‟l-edeb haline gelme 

sürecine, katiplerin temsil ettiği edeb‘in yalnızca âlimlerle özdeĢleĢmesine, edeb‘in 

bu yeniden tanımlanıĢının Kur‘an araĢtırmalarında oynadığı role değineceğim. Tüm 

bunlardan yola çıkarak, ÂĢık‘ın fetvalar üzerinden Ģiiri ve edeb‘i Ģeriatın gücü olarak 

sunmasının aslında nasıl bir tarihsel arka plana oturduğunu, yani fetvanın gücünün 

nasıl müftünün edeb‘iyle ilgili olduğunu göstermeye çalıĢacağım.  Sonrasında 

mukaddimede Ģiir ve edeb arasında kurulan bu bağlantının, bir âlim-edîb tipi modeli 

çizmeye nasıl zemin hazırladığını ve ÂĢık‘ın sıraladığı Osmanlı ġeyhülislamları ile 

bu model arasında nasıl bağlantı kurduğuna değineceğim. En sonunda ÂĢık‘ın 

mukaddimeye dâhil olma nedenleri hakkında otobiyografik bir açıklamada 

bulunacağım.  

 

A. Şiir, Kur‟an ve Edeb İlimleri 

ÂĢık‘ın alıntıladığı cümlelerde Ģiirin bir Ġslam âliminin öğrenmesine yardım 

ettiği ―Arabî ilimler‖; Osmanlı medrese müfredatı bağlamında temelde; lügat, 



 
 

32 

iĢtikak, sarf, nahiv, aruz, kafiye; bunun yanında bedi, beyan ve maani olarak üçe dala 

ayrılan belagatten oluĢuyordu (ġimĢek, 80)
35

. Thomas Bauer‘in aktardığına göre ilk 

defa Farabi (ö.950) tarafından genel bir bilimler sınıflandırması içerisinde ―dil 

ilimleri‖ olarak tanımlanan bu sanatlar, ZemahĢerî (ö.1144) tarafından edeb ilimleri 

(el-‗ulûm el-edebiyye) olarak kurumsallaĢtırılmıĢtı
36

. Makdisî‘nin ( ö.1452) bilimler 

tasnifinde ―ilmü‘l-edeb‖, sözlü ve yazılı bilimler olarak iki ana Ģubeye ayrılıyor; 

―parmaklarla ilgili‖ bilgiler (el-delâlât el-benâniyye) içerisine hat sanatı girerken, 

sözlü bilgiler (el-delâlât el-lisâniyye)  yukarıdaki ―Arabî ilimler‖ ile büyük ölçüde 

paralellik gösteriyordu. ġemaya göre üçe ayrılan ―söz kanalıyla sunulan bilgiler‖ ; 

yalnızca kelime ile ilgili olanlar, cümleler içerisinde biraya getirilmiĢ kelimelerle 

ilgili olanlar ve bunların ikisiyle birden ilgili olanlar olarak üçe ayrılmaktadır. 

Birincisine, sözcük bilimi karĢılayan lügat ve biçim bilimi (morfoloji) ifade eden sarf 

dâhilken, ―El-terkibiyye‖ olarak adlandırılan ikincisi, kendi içerisinde vezinli olan ve 

olmayan bilgiler olarak ikiye bölünerek, vezinli metinlere dair bilgiler kafiye ve aruz, 

vezinli olmayan söze dair bilgiler ise nahiv ve belagat bilgisini içeriyordu. Makdisî, 

söz ile bağlamı arasındaki iliĢkiyi inceleyen meâni ve bir kiĢinin meramını iyi 

anlatabilme bilgisini aktaran beyanı belagate dâhil etmesine rağmen, söz sanatları 

bilimini karĢılayan bedî„yi, kelime ve cümle düzeyinde söz bilgisini karĢılayan 

―fesahate‖ bağlayarak gelenekten ayrılmıĢtı. Bauer, edeb‘in bu dilsel disiplinlere 

ayrıĢarak sistemleĢmesinin arkasında, edeb‘in taĢıyıcısı olan kâtipler sınıfının, genel 

bir ulema sınıfının içerisine çekilerek yok olmasının yattığını söyler. Bunun sonucu 

olarak edeb‘in dini öğrenim müfredatının bir parçası olarak dilsel bilimler adı altında 

                                                           
35

 ġimĢek, Sultan. ―Sahn-ı Semân Tetimme Medreselerinde Arap Belâgatının Öğretimi ve Sekkâkî‘nin 

Miftâhu‘l-ulûm Adlı Eseri‖. Osmanlı‟da İlim ve Fikir Dünyası: İstanbul‟un Fethinden Süleymaniye 

Medreselerinin Kuruluşuna Kadar. Haz. Ömer Mahir Alper ve Mustakim Arıcı. Ġstanbul: Klasik, 

2015.  
36 Bauer, Thomas. ―Adab c) and Islamic Scholarship after the ‗Sunnî revival‘‖.  Encyclopedia of Islam, 

THREE. Haz. Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis Matringe vd. Brill Online, 2016.  
 



 
 

33 

kurumsallaĢtığını belirten Bauer, ―eski kâtipler sınıfının mirasının‖ ilmiye sınıfı 

tarafından sahiplenilmesinin sonuçlarını Ģu Ģekilde özetler: 

Ulemâ arasında edebiyata karĢı filizlenen bu ilgi, özellikle retorik ve 

anlambilimi sahaları olmak üzere dilbilim çalıĢmalarındaki artan 

faaliyetle örtüĢür. Bu sahalar, çoktan Kur‘an tefsirini tamamlayıcı 

bilimler olarak ĢekillenmiĢ gramer ve sözcükbilimin yanında, 

dilbilimsel ve dini çalıĢmalar arasındaki yeni bağlantıyı 

Ģekillendirmeye baĢlar. Bu süreçte Kur‘an‘ın ―taklit edilemezliğinin‖ 

(icaz) biçimsel yansımalarının araĢtırılması, „udebâ ve Ġslam âlimleri 

arasında ikinci bir bağ kurar; çünkü belagat ve edebi eleĢtiri 

sahalarında geliĢtirilen araçlar, bunların daha ileri bir düzeye 

gelmesine hizmet edecek âlimlerin kullanımına açılmıĢtır.            

Bauer‘in örtük olarak ifade ettiği gibi, ―belagat ve edebi eleĢtiri sahalarında 

geliĢtirilen araçlar‖, yani daha sonra Arabî ilimler olarak sistemleĢecek edeb, 

Kur‘an‘ın icâzı iddialarının temelindeydi. Richard Martin‘in belirttiği gibi icaz, 

Kur‘an‘ın içerisinde insanın ona benzer bir söz üretme yeterliliğine sahip olmadığı 

bağlamında geçmese de, bazı ayetlerde tehaddi‘yi yani Kur‘an‘a benzer bir söz 

ortaya koyma konusunda meydan okunmasını baz alan Ġslam kelamcıları tarafından 

Kur‘an‘ın bir mucize olduğunu ifade eden bir kavram olarak kullanılmaya baĢlanır.
37

 

Martin, ilk örnekleri 9. yüzyıla tarihlenen icaz türündeki eserlerin ortaya çıkıĢ 

bağlamı hakkında Ģöyle söyler: 

Kendi topluluklarının içerisinden doğmuĢ ve onlara gönderilmiĢ, 

Tanrıdan ilham alan peygamberlere olan inanç, 7. ve 8. Yüzyıllarda 

Ġslam Devleti‘nin boyunduruğuna girmiĢ Yahudiler, Hristiyanlar, 

                                                           
37

 Martin, Richard C. ―Inimitability‖. Encyclopedia of Qur‟ân. Haz. Jane Dammen McAuliffe. 

Washington DC: Georgetown University, 2016. Online EriĢim.   



 
 

34 

ZerdüĢtler ve diğer dini cemaatler arasında inancın ortak paydasıydı.  

PaylaĢılan bu kültürel ve dini bağlamda, her bir cemaatin kitabının ve 

onları müjdeleyen peygamberlerinin geçerliliği hakkındaki iddialar, 

Müslümanlar, Hristiyanlar, Yahudiler ve diğer cemaatler kadar 

Müslüman cemaatin içerisindeki hizipler arasında da sürüp giden bir 

tartıĢmanın konusu oldu. […] 9. ve 10. Yüzyıllar, Müslüman 

mezhepleri ve Müslüman ile Gayrimüslim cemaatler arasında 

gerçekleĢen Kur‘an hakkındaki yoğun teolojik spekülasyonlar ve 

tartıĢmalar dönemiydi.  Bu dönemde ki, Muhammed‘in 

peygamberliğinin kanıtlarının ve Muhammed‘in peygamberliğinin 

esas delili olarak Kur‘an‘ın nasıl tesis edileceğine dair teolojik 

sorunun kendi argümanlarının ana hatları geliĢtirildi.   

Bu bağlamda Ġslam kelamcıları, özellikle Mutezilî âlimler, Kur‘an‘ı meĢrulaĢtıracak, 

―Musa‘nın Kızıl Deniz‘i yarması veya Ġsa‘nın ölüleri diriltmesine denk‖ bir 

mucizeyi, onun metninin ―fesahati ve belagatinin‖ üstünlüğünde buldu. Bunu 

kanıtlamak amacıyla oluĢan icaz yazını, Kur‘an‘ı biçimsel ve dilsel özellikleri ile ele 

alan, yer yer onu Ġslam öncesi Ģiirle karĢılaĢtıran erken bir edebiyat eleĢtirisi geleneği 

üzerine bina edildi
38

. Martin‘in deyiĢiyle ―[Ġslam‘ın doğuĢundan] üç yüzyıl sonraki 

süreç içerisinde, Müslüman teologlar ve edipler tarafından [peygambere karĢı] 

suçlamaların aksinin ispat etmek için‖, ―Kur‘an‘ın dilini, en saf ve beliğ Arap sözü 

için bir model olarak alan Arap edebiyat teorisin[den]‖ yola çıkılmasının nedeninin, 

edeb‘in edebiyatla özdeĢleĢme sürecinden yola çıkarak yorumlanabileceğini 

düĢünüyorum. Fars kültürü baĢta olmak üzere, diğer kültürlere karĢı Arap 

erdemlerine baĢvuran, bu erdemlerin en önde geleni olarak, ―Arapların kitabı‖ Ģiiri 

                                                           
38

 A.g.y 



 
 

35 

öne çıkaran Cahiz‘in, aynı zamanda icaz literatürüne zemin hazırlayanlardan biri 

olmasını anlamlı buluyorum. Öncü bir Mutezilî kelamcı olan Cahiz, Muhammed‘in 

peygamberliğini ve ―Kur‘an‘ın üstün biçimsel özelliklerini‖, metnin 

kompozisyonuna (te‘lîf) ve kelimelerinin düzenleniĢine (nazm) dayandırıyordu. Bu 

nedenle Kur‘an‘ın icaz‘ı iddiasının temellendiriliĢ biçiminin motivasyonlarından 

birinin, ―Arapçanın diğer bütün dillerden üstün ve Arapların kusursuz belagatin 

kaynağı‖ (…) olduğuna dair Cahiz‘in temsil ettiği anlayıĢın olabileceğini 

düĢünüyorum. Bu ―kusursuz belagat‖ anlayıĢı nedeniyle, Kur‘an‘ın mucizesinin 

onun dilsel özelliklerinde aranmasına yol açmıĢ olabileceğini öne sürüyorum. Arap 

edeb‘inin üstünlüğü anlayıĢı o kadar belirgindi ki, Kur‘an‘ın meĢruiyetini onun 

dilinde aranmasına karĢı çıkan görüĢler öne sürülebiliyordu. Örneğin, Martin‘in 

aktardığı üzere yine bir Mutezilî olan el-Nazzam‘ın (ö.845) ―Arapçanın 

konuĢurlarının kendi dilsel yetenekleri el verdiği ölçüde Kur‘an‘a benzer bir söz 

üretebileceklerine‖ dair görüĢleri üzerine Kur‘an‘ın mucizesini açıklamakta icaz‘dan 

baĢka bir yorum getiren sarfe teorisi bina edilmiĢti. Bu görüĢü Martin Ģöyle özetler: 

Sarfe‘nin anlamı Ģuydu: Araplar dilsel arılık ve belagatlerine (el-

fesâha ve‟l-belâgha) istinaden Kur‘an‘a benzer sözler 

söyleyebilmiĢlerdi – ta ki Peygamber gelinceye kadar. Peygamber 

gönderildiği zaman, bu [karakteristik] belagat onlardan alındı ve onlar 

bu belagate dair bilgilerinden mahrum kaldılar. Böylelikle Kur‘an‘a 

benzer sözler üretemediler.   

Cahiz ve diğer Mutezilî yazarlar tarafından Kur‘an‘ın mucizesinin onun dilsel 

özelliklerinde temellendiriliĢi ile bedevi Araplar arasından dilsel ve edebi 

malzemenin toplanıĢı eĢzamanlı süreçlerdi. Edeb‘in, edebiyatla özdeĢleĢmenin 

arkasında da, Arapların ―bilimleri‖ olan unsurların bir araya getirilerek, bunların 



 
 

36 

özellikle Ġran kültürüne dayanan ―edeb‖ eserlerine karĢı, Arapların üstünlüğünün 

delilleri olarak sunma gayreti vardı. Bu gayreti en iyi örneklendiren kiĢi, yukarıda 

tartıĢıldığı gibi mukaddimenin ―fesahat ve belagatini‖ Kur‘an‘la paralelleĢtirdiği 

Asma‗î‘ydi. B. Lewin‘in aktardığına göre, Basra dil okulunun Ebu ‗Ubeyde ve Ebu 

Zeyd el-Ensârî ile birlikte sonraki nesillerden dilcilerin Arap sözvarlığı ve Ģiirine dair 

bilgilerini borçlu oldukları üç temsilcisinden biri olan Asmaî, bedevi Arapların 

ağzından Ģiir parçaları toplamak için çöle yaptığı yolcuklara dair anlatılan hikâyelerle 

biliniyordu (717)
39

. Asmaî‘nin bu yolculuklarda ―Cahiliye döneminin büyük 

Ģairlerine ait kasidelerinin tam Ģekillerini bulabilmek için geleneğe dair bilgisine 

güvenilir kiĢileri‖ aradığını belirten Lewin, eserlerinde Arap coğrafyasının 

topografisine, Arap kabilelerinin neseplerine, bu kabilelerin söz varlığına ve 

gramerine dair derin bilgisinin görüldüğünü söyler (718). Bunların arasında en 

önemlisi, Ġslam öncesi ve erken Ġslam dönemi Ģairlerinin Ģiir parçalarını topladığı el-

Asma„iyyât isimli antolojisidir. Asmaî‘nin bedevi Arap kültürüne yönelen 

araĢtırmalarının yanında onun ―Farslara has lükslüğe karĢı‖, ―saf Arap hayat tarzına 

olan eğilimini‖ (818) Lewin Ģu Ģekilde belirtir:  

Onun tarafından anlatılan çölün eğitimsiz erkek ve kadınlarının çok 

sayıdaki deyiĢi yalnızca belâgati değil, aynı zamanda sade bir hayata 

sahip insanların samimi dindarlığını örneklemek amacını taĢıyordu. 

Onun duygulu ve yürek yakan ağıtlara olan eğilimi – hiç hiciv 

aktarmadığı söylenir – kendi dini hisleri açısından Arap ırkını 

idealleĢtirmesi ile uyum içindedir (718). 

Asma‗î yalnızca Arap edeb‘ini kaydeden bir dilci değil, bu edeb‘i Abbasi hükümdarı 

Harun el-ReĢid‘in meclisinde icra etme biçimlerine dair anekdotların baĢta edeb 

                                                           
39

 B. Lewin. ―al-Asma‗î‖. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Haz. P. Bearman, Th. Bianquis, 

C.E. Bosworth vd. 1. Cilt. Leiden: Brill, 2002. 



 
 

37 

ansiklopedileri olmak üzere çeĢitli kaynaklarda kaydedildiği bir nedimdi aynı 

zamanda. Örneğin, bu kaynaklardan biri olan el-Husrî‘nin Zehrü‟l-Âdâb isimli 

ansiklopedisinde, Âsmaî‘nin görgüsünün yarattığı hayranlıkla ile ilgili bir anekdotu 

Montillet Ģöyle yorumlar: 

Burada Asma‗î, bilgece deyiĢlerin (hikem) ve bilginin („ilm) kaynağı 

olarak takdir edilir. Anekdottaki misafirler bir bedevi ile 

karĢılaĢtıklarında, o kendi belagatini kanıtlamak için hiçbir Ģey 

yapmamasına rağmen onun edeb‘i karĢısında hayrete düĢmüĢlerdir. 

Yani toplumsal adetler üzerine odaklanmıĢlardır. Bu durum, anlatıcı 

bize Bedevilerin görgüsüz olarak değerlendirildiğini anlattığı zaman 

ortaya çıkar. El-Husrî, edeb terimini görgü kuralları ve sosyal 

erdemleri karĢılayan temel anlamında kullanır (61).            

Asma‗î‘ye dair bu bilgiler, onun özelinde pratik ve entelektüel bilginin neden ―edeb‖ 

olarak adlandırıldığına dair fikir verebilir. Ġslam öncesi Arap kültürü ve erdemlerine 

olan eğilim, ġuubiye karĢıtlığı gibi siyasi motivasyonlarla da iliĢkili olarak, bir yanda 

saray merkezli zarifler kültürünü Ġran edeb‘inin belirlemesine karĢı bilinçli bir tepki 

sonucunda ortaya çıktı. Öte yandan, bu Ġslam öncesi edeb havuzu, Kur‘an‘ın dili 

Arapçanın ―fesahat ve belagatini‖ gösterdiği için çok dinli ve mezhepli bir bağlamda 

Ġslam‘ın meĢruiyetinin savunabilmesi aracı olarak Ġslam âlimleri tarafından da 

sahiplenildi. Bu iki ana kolun etkileĢimini anlamlandırabilmek için, Ch. Pellat‘nın, 

edeb kavramının dönüĢüm süreci için önerdiği Ģemaya baĢvurulabileceğini 

düĢünüyorum. Francis Bacon‘un insan aklına dair Ģemasını kullanarak, edebin 

hafıza, tahayyül ve akıl olmak üzere üç süreçten geçtiğini öne süren Pellat, ilk 

aĢamanın ―aktif hafızaya‖ sahip ―ravilerce‖ (Araplara ait) pratik değerlerin ve 

tarihsel geleneklerin yanında, Hint-Ġran anlatılarının ve Eski Yunan kültürüne ait 



 
 

38 

―dataların‖ biriktirilmesini karĢıladığını; ikinci aĢamanın ise tüm bu birikimin 

―orijinal Arap edeb yazınını‖ yaratması ve edebiyatın oluĢumunu ifade ettiğini 

belirtir. Ona göre üçüncü aĢama olan tahayyülün akla dönüĢümü, Cahiz‘in eserleri ile 

gerçekleĢir; ―tahayyül gücünü gözlem ve araĢtırmaya yönelten‖ Cahiz, edeb‘i 

―yalnızca sözlü bir öğreti veya ahlaki mesaj veren basit alegorik hikâyeler olmaktan 

çkarıp, onu iptidai bir psikoloji ve felsefi akıl yürütme seviyesine taĢır‖. Buradan 

yola çıkarak Asma‗i gibi dilbilimcilerin Bedevî Araplar arasında yaptıkları 

derlemelerin, Pellat‘nın kategorilerinin ilkini, hafızanın oluĢturulması sürecini 

karĢıladığını, bu birikimin de ―esas faziletleri Ģiir ve belagat olan Arapların itibarını 

yükseltecek malzemeleri‖ arayan Cahiz‘in Kur‘an‘ın mucizesini delillendirmekte 

baĢvurduğu ―akılcı‖ yöntemleri sunduğunu düĢünüyorum. Bu yöntemler daha 

sonrasında, Bauer‘in iĢaret ettiği kâtipler sınıfının Ġslam âlimleri sınıfı tarafından 

emilme süreci sonunda, medrese müfredatının içerisine çekildi ve dini pratiklerinin 

gerçekleĢebilmesi için bir araç geldi. Bu araçsallaĢma, edeb‘in doğrudan Arabî 

ilimler olarak kurumsallaĢmasının öncesinde, yukarıda bahsettiğim edeb‘i bir Arap 

hümanizmi olmaktan çıkararak onu profesyonelleĢtiren Ġbn Kuteybe tarafından 

baĢlatıldı. Pellat, edeb‘in sistemleĢmesinde Ġbn Kuteybe‘nin rolünü Ģu Ģekilde 

belirtir:  

Ġbn Kuteybe Arapları, Kur‘an onlara indirildiği için hikmetin ve nihai 

kanıtın yegâne sahipleri olarak değerlendirdi; hakiki kültür, kutsal 

kitap, Arap dili ve Ģiir etrafında dönmek zorundaydı. Cahizci bir 

tatminsizlik ve kaygılı bir zihin durumuna karĢıt olarak Ġbn Kuteybe, 

iyi bir Müslüman‘ı fiilen ihtiyaç duyacağı bütün kültürel bilgiyle 

donatmak için mükemmel bir Ģekilde düzenlenmiĢ bir müfredat 

önerdi. Onun dini, siyasi, ahlaki ve kültürel programı inceleme ve 



 
 

39 

sorgulamayı içermiyordu; Cahiz‘in aksine, meraklılığı sınırlayarak ve 

genel, sınırlayıcı kurallar getirerek standart bir iyi Müslüman 

yaratmaya eğildi. Bacon‘un hafıza olarak adlandırdığı bölüm, genelde, 

Müslüman eğitiminin esas temeli olarak kalmalı; tahayyül yalnızca 

nazmı veya nesri geliĢtirmek için kullanılmalı; akıl ise artık Ortodoks 

Müslümanlar olarak telakki edilmeyen küçük bir düĢünürler elitine 

ayrılmalıydı. Ġbn Kuteybe, Kelam ve Eski Yunan düĢüncesine Ģiddetli 

bir Ģekilde tepki gösterirken özgür düĢüncenin Ġslam‘ın birliği için 

tehlikeli olduğuna inandı. Bu yüzden dini öğrenimi birinci sıraya 

koydu ve Edebü‟l-Kâtib‘in giriĢinde; gramer, sözcük bilimi, retorik, 

aritmetik, geometri, kamusal eserler için gerekli teknikler, fıkh‘ın 

esasları, bazı tarih ile ilgili anekdotlar ve ahlaktan oluĢan bir eğitim 

programı sundu.
40

     

Ġbn Kuteybe‘nin Abbasi kâtipleri için sunduğu müfredattaki dini öğrenimin önceliği, 

onun edeb‘in rolünü ters yüz etme amacıyla ilgiliydi. Cahiz ve El-Nazzam‘da olduğu 

gibi Kur‘an, Ġslam öncesi Arap erdemlerinde temellenen edeb üzerinden 

değerlendirilmiyor; tersine Pellat‘nın belirttiği gibi Kur‘an indirildiği için Arapların 

―hikmete‖ ve ―nihai kanıta‖ sahip oldukları iddia ediliyordu. Bu ters yüz etme iĢlemi, 

Asma‘î örneğinde olduğu gibi Ġslam öncesi Arap erdemleriyle özdeĢ edeb‘i, 

Kur‘an‘ın yapısının ve içeriğinin anlaĢılmasına yardımcı bir dil malzemesine 

indirgenmesine yol açtı. Bu süreç sonunda, edeb, el-„ulûm el- edebiyye haline 

gelerek, Kur‘an‘ın mucizesini kanıtlamaya çalıĢan eserlerin yöntemini Ģekillendirdi 

ve kâtiplerin sınıfsal dönüĢümü sürecinde medrese müfredatı içerisinde sistemleĢti. 

Örneğin, mukaddimede, yukarıdaki Ömer‘in hikâyesinin ve diğer birkaç alıntının da 

                                                           
40 Ch. Pellat.―Adab. ii. Adab in Arabic Literature‖. Encyclopedia Iranica

 http://www.iranicaonline.org/articles/adab-ii-arabic-lit.       

http://www.iranicaonline.org/articles/adab-ii-arabic-lit


 
 

40 

kaynağı olan Mutezilî ZemahĢeri‘nin Keşşâf‘ı, Osmanlı medrese müfredatının en 

önemli tefsir kitabıydı (ġimĢek 2015: 81). C.H.M Versteeg‘in aktardığına göre 

Mutezile‘nin son önemli temsilcilerinden biri olan ZemahĢerî, ―ġuubiye‘nin 

Ġransever partizanlarına karĢı Arap ülküsünün taraftarı olarak‖ Arap grameri, 

filolojisi ve sözcükbilimine, bunların yanı sıra Arapça atasözlerinin toplanmasına 

önemli katkılar yapmıĢtı (432-3)
41

. Öte yandan yazdığı Kur‘an tefsiri Keşşâf (tam 

adıyla el-Keşşâf „an hakâ‟ikı gavâmmizi‟t-tenzîl ve „uyûni‟l-ekâvîl fî vücûhi‟t-te‟vîl) , 

―belâgat ilminin esasları üzerine kur[ul]muĢ ve böylece Kur‘an‘ın i‗câzını ortaya 

koymuĢtu‖ (TaĢdelen, 222). Keşşâf‘da Kur‘an‘ı belagat üzerinden anlamaya 

çalıĢmasının arka planında, Versteeg‘in belirttiği gibi ZemahĢerî‘nin ―Tanrının vahiy 

için seçtiği dil‖ olması nedeniyle Arapçanın ―bütün bilimlerin kaynağı‖ ve tüm 

bilimsel meselelerin en nihayetinde onun kavranmasına bağlı olarak görmesi 

yatmaktadır (433).  

Bu tarihsel bağlam, Kur‘an‘ın ayetlerini karĢılaĢtıran yukarıdaki beyitlerin 

kaynaklarını ortaya koymaktadır. Ġlmiye müfredatı içerisinde ―alet ilmi‖ (ilm-i âlet) 

olarak tanımlanan Arabî ilimler ya da ―edeb ilimlerinin‖, Cahiz ve Asma‗î tarafından 

Arap kabile kültürünün muhafaza ettiği Ġslam öncesi Ģiirin, ―fesahat ve belagat‖ 

kaynakları olarak yeni bir Ġslami yüksek sınıfa sunulması sonucu ortaya çıktığı 

görülmektedir. Öte yandan Cahız‘la birlikte Arapların üstünlüğünün temeli olarak 

kurgulanmıĢ edeb, kozmopolit bir bağlamda Kur‘an‘ın meĢruiyetini savunma arayıĢı 

içerisinde onun ―mucizesinin‖ fesahat ve belagatinde aranmasının nedenidir; çünkü 

bunlar Arapların erdemleri olarak zaten kurumsallaĢtırılmıĢtır. Bu nedenle Keşşaf‘da 

görüldüğü üzere Kur‘an tefsirlerinden fıkıh usulü eserlerine, Ġslami bağlamda 

herhangi bir ―dini‖ eylem, edeb‘den ayrı düĢünülemez. Bu nedenle araĢtırmacıların 

                                                           
41

 C.H.M. Versteeg. ―al-Zamakhsharî‖. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Haz. P. Bearman, Th. 

Bianquis, C.E. Bosworth vd. 11. Cilt. Leiden: Brill, 2002.  



 
 

41 

edeb için getirdiği kadim Arap kültürü (Nallino ve Pellat), Ġranî gelenek (Gibb) ve 

Eski Yunan kökenli eğitim ideali (paideia) (von Grunebaum) tanımlamalarının
42

 

paylaĢtığı edeb‘in ―din-dıĢı‖ kültürü karĢıladığına dair hüküm, edeb‘in Ġslam dini için 

hem onun meĢruiyetini delillendirme hem de Ģeriatı öğrenme ve uygulama 

bakımından taĢıdığı merkezi önemi görmezden gelir. Edeb‘in din içerisindeki 

merkeziliği, edeb‘in antolojilerin ve ansiklopedilerin yanında, medrese öğrencilerine 

dilbilgisel bilgi veren el kitaplarını ya da müftülere fetva verme yöntemini öğreten 

kılavuzlar isimlendirmesinin de nedenidir
43

. Bu çeĢitlilik nedeniyle edeb‘e belirli bir 

tanım vermenin veya edeb eserlerini belirli kıstaslara göre sınıflandırmanın 

güçlüğüne Orfali, ―edeb‘i tanımlamaya yönelik her bir giriĢimin, bir Orta Çağ 

âliminin edeb olarak telakki ettiği bazı eserleri hariç bırakmakla sonuçlandığı‖ 

(Orfali 2012: 29) Ģeklindeki ifadesiyle dikkat çeker. Ben, edeb‘in dinî ve din-dıĢı; 

Arap, Ġran ve Eski Yunan kültürleriyle bağlantılı unsurlar içeren bu ―çok-

yönlülüğünün‖ ancak onu tarihselleĢtirerek anlaĢılabileceğini düĢünüyorum. Bu 

nedenle edeb‘i, içeriğini her bir toplumsal grubun kendi ihtiyaçlarına göre 

Ģekillendirdiği entelektüel bir müfredat, aynı zamanda bu entelektüel bilginin hayata 

geçirme usullerini tayin eden ahlaki (pratik ve dini anlamlarıyla) bir bilgi Ģeklinde 

tanımlamak, onun içeriğine dair önsel belirlemeler yapmanın önüne geçebilir. Öte 

yandan, bu entelektüel müfredatı oluĢturan unsurların ne olduğunu veya bu 

unsurların icra edilme usullerini, bu dini/din-dıĢı, Arabî veya Ġranî kültür gibi 

kategorilere ayırmak yanıltıcı olabilir; çünkü bu entelektüel müfredatı yansıtan 

örnekler olarak edeb ansiklopedileri ve antolojiler,  Cahiliye Ģiirinden örnekler, ĠĢret 

meclislerine dair anekdotlar, ayet ve hadisleri bir arada edeb‘in görünümleri olarak 

                                                           
42

 Enderwitz, Susanne. ―Adab b) and Islamic Scholarship in the‖ Abbasid Period‖. Encyclopedia of 

Islam, THREE. Haz. Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis Matringe vd. Brill Online, 2016 
43

 Masud, M. Khalid. ―Âdâb el- Muftî: The Muslim Understanding of Values,  Characteristics, and 

Role of a Muftî‖. Moral Conduct and Authority: The Place of Adab in South Asian Islam. Haz. 

Barbara Daly Metcalf. Berkeley: University of California Press, 1979. 



 
 

42 

sunabilir. Örneğin, Memluk döneminden Ġbn Nubâta el-Mısrî (ö.1366) isimli bir 

yazarın antolojisinde edîb‘i nasıl tanımlandığı Bauer Ģu Ģekilde belirtir: 

[Antolojinin] ilk bölümü klasik mirasın savunucusu ve yorumlayıcısı 

olarak edîb‘in rolüne ayrılmıĢtır. Ġbn Nubata, dini ve seküler mirası 

anlamakta filolojik ve dilbilimsel yeterlilik kadar geleneğin bütün 

yapısına dair geniĢ bir bilginin gerekli olduğunu kanıtlamak için 

hadislerden, kadim Arap bilimlerinden, Ġslam öncesi Ģiirlerden, el-

Ma‗arrî (ö.1058) gibi en yeni [?] Ģairlerden örnekler seçer; onlar 

hakkında yorumlar yapar ve yaygın hataları düzeltir. Matla„ 

bölümünde ise zamanının edîb‘ini, dini çalıĢmalar için zaruri bilgilerin 

taĢıyıcısı, seküler Arap bilimi ve edebiyatının bir yorumcusu, bir haz 

ustası (maître de plaisir), rafine Ģiir ve nesir yazarı ve devletin 

hizmetinde bir kâtib olarak sunar.  

Ġbn Nubata‘da  ―dini ve seküler‖ mirasın çeĢitli edebi türlerini kapsayacak Ģekilde 

tanımlanan edeb‘le, aynı zamanda bir Ġslam âliminin mesleğini icra edebilmek için 

ihtiyaç duyduğu bilgileri karĢılayan edeb arasındaki bağlantının, ―seküler‖ ve dini 

metinlerin paylaĢtığı bir unsurla, onların ―fesahat ve belagat‖ kaynakları olmalarıyla 

kurulduğunu düĢünüyorum. Edeb‘in dine içkin olması nedeniyle, Ġslam âlimlerinin 

kendi ―edebi ilgileri‖ ―dini‖ pratiklerinden‖  ayrıĢtırılamaz; çünkü bu pratiklerin 

temeli olan dini metinler, Tanrının ve Peygamberin olduğu kadar, ―yüce bir edeb‖in 

ürünüdür. Bu bakımdan, bir âlimin ilmi, Kur‘an‘ın ―üstün fesahati ve belagatini‖ 

(icazını) anlamaya yöneldiğinden aynı zamanda ―edebi‖ bir faaliyettir. Öte yandan 

bu ―edebi‖ bilgi üzerinden Ģeriatın uygulanma biçimleri, örneğin fıkıh usulleri, aynı 

zamanda ―me‗ani ilimlerinin‖ çalıĢılmasıdır. TaĢdelen bu paralelliği Ģu Ģekilde 

anlatır: 



 
 

43 

Ġslâm hukuk usulüyle (metodolojisi) ilgilenen âlimler, Kur‘an ve 

sünnetten hüküm çıkarırken dilin özelliklerini de göz önüne almak 

zorunda kalıyorlardı. Bu açıdan fıkıh usulü kitaplarında, hurûfü‘l-

meânî, hakikat, mecaz, emir, nehiy vb. konuların bulunması tesadüf 

değildir. Bütün bu konular, belâgat ilmiyle fıkıh usulü ilminin 

kesiĢtiği noktalardır. […] Nitekim fıkıh usulü ve belâgat arasındaki 

sıkı iliĢkiye Sekkâki ve Bahâeddin es-Sübkî (ö.773/1372) gibi âlimler 

dikkat çekmiĢlerdir. […] Sübkî […], ―Bil ki, usûl-i fıkıh ve meâni 

ilimleri tam bir iç içelik halindedir. Zira meâni ilminin konusu olan 

haber ve inĢâ, usul konularının büyük kısmını teĢkil etmektedir. Usul 

bilgininin bahsettiği, ‗Emir vücûb ifade eder, nehiy, haram kılma ifade 

eder‘ … vb. konuların tamamı meâni ilminin konularıdır‖ demektedir. 

(222) 

Bauer de, Sübkî‘nin me‗âni ilmi (biçem bilim ve edim bilim) ile fıkıh usulünün aynı 

konuları içermelerinin yanında ―konuĢucunun iletiĢimsel niyetleri (yani fıkıh için 

Tanrının ve peygamberin) ile bu niyetleri ifade etmenin çeĢitli yolları arasındaki 

iliĢkileri keĢfetme[yi]‖ Ģeklindeki ortak amacı paylaĢıyor oldukları Ģeklindeki 

tespitini aktarır. O halde, bir meclisteki performansında bir Ģairin ya da yazdığı 

antolojide bir edîbin fasih ve beliğ sözü onun edebinin göstergesiyse, me‗ani 

örneğinde olduğu gibi aynı bilimlerden yola çıkan bir âlimin Ģeriat pratikleri de onun 

edeb‘ine iĢaret eder. Bu da bizi ÂĢık‘ın edeb ve Ģeriat arasında doğrudan bir bağlantı 

kurduğu mukaddimesinin âlimler bölümüne geri getiriyor.  

 

B. Edeb ve Manzum Fetvalar  



 
 

44 

M. Khalid Masud, ―Âdâb el-Muftî: Değerler, Nitelikler ve Bir Muftî‘nin 

Görevi‖ baĢlıkla makalesinde, Ġslam‘ı Ģeriatla ilgili kavramların geliĢimi üzerinden 

okumanın basitleĢtirici olduğunu söyleyerek, çağdaĢ araĢtırmaların Ġslam tarihinde 

tespit ettiği farklı kültürel yönelimlere dikkat çeker. Ona göre edeb, felsefe, 

bâtıniyye, tasavvuf, Ģeriat ve kelam gibi rakip sistemler içerisinden üçünün, eğitimli 

erkek ideali olarak edeb, hukuk adamı ideali olarak şeriat, ermiĢ adam ideali olarak 

da tarikatın (tasavvufun) öne çıktığını belirtir (125). Masud, bu sistemlerin izole 

olmadığını, birbirlerinin geliĢimini etkilediğini, bununla birlikte Ģeriat tarafından 

geliĢtirilmiĢ ―Tanrıya mutlak itaat kavramının‖ ve ―hukuk adamı idealinin‖ diğer 

sistemleri önemli ölçüde Ģekillendirdiğini söyler (125-6). Yukarıda, kelam, Ģeriat ve 

edeb arasındaki etkileĢimi, âlimlerin Bauer‘in ―Sünni uyanıĢ sonrası‖ Ģeklinde 

adlandırdığı dönemde Abbasi kâtipler sınıfının edeb mirasını üstlenmesi ve kelamın 

Kur‘an‘ın mucizesini delillendirmede ―bütün bilimlerin kaynağı Arapçanın‖ fesahati 

ve belagatine baĢvurması sonucu edeb‘in Ģeriatın yüce amaçları için  ―edeb ilimleri‖ 

olarak sistemleĢmesiyle açıklamaya çalıĢtım. Bu nedenle, edeb için yapılan din-dıĢı 

kültür Ģeklindeki tanımların aksine, bir Ġslam âliminin dini pratiklerinin aynı 

zamanda onun edeb‘ine bağlı olduğunu, bu nedenle onun edeb‘inin ilminin gücüne 

iĢaret ettiğini öne sürdüm. ÂĢık Çelebi‘nin mukaddimesindeki uzun âlimler 

bölümünü de, edeb‘in Ģeriat gücünü temin etme Ģeklinde kazandığı özgül anlamı, 

Ģiirin meĢruiyet çerçevesini çizmenin dayanaklarından biri yapma amacı üzerinden 

okuyorum. Yukarıda alıntıladığım ―bir kiĢi eğer Arabî ilimleri tahsil için Arap Ģiirini 

öğrenirse, o Ģiirde ―fuhuĢ‖ bile olsa, onun adaleti hükümsüz olmaz; öte yandan bir 

Ģairin Ģiirinde bir kadını zina ile suçlamadığı (kazf) müddetçe Ģahitliği geçerli olur‖ 

Ģeklindeki cümlede, Ģiirin meĢruiyeti, onun ―adalet‖, ―Arabî ilimler‖, ―Ģahitlik‖ gibi 

kavramların iĢaret ettiği gibi bir Ġslam âliminin dünyasında tuttuğu yerle sağlanır. 



 
 

45 

Öte yandan, bu dünya içerisinde Ģiirin görevinin, Arabî ilimleri öğrenirkenki 

yardımıyla sınırlı kalmadığını bir sonraki cümleden anlarız: ―Çaresiz bir meramı olan 

kalplerden (kiĢilerden), fetva talep etme yolunun tozuna düĢmüĢ olanlarına şiir ile 

cevap verilmiĢtir‖ (162-vurgu bana ait). Bu cümleyi, Burhaneddin Mergînânî (ö. 

1197) ve Ebussuûd Efendi‘nin (ö.1574) manzum fetvalarından verilen örnekler izler. 

ÂĢık‘ın manzum fetvaları ―Ģiir‖ olarak adlandırması, alıntılanan cümlede üstü kapalı 

bir Ģekilde Ģiir ile Ģeriat arasında bir özdeĢlik kurulmasından kaynaklanır. Bu 

cümledeki ―saded-i üftade olan sudûr‖ ifadesinde ―sudûr‖ kelimesinin ―kalpler‖ ile 

―baĢlar, devletin ileri gelenleri‖ Ģeklindeki iki anlamıyla oynanarak, Ģiir ve fetva 

paralelleĢtirilir. ġöyle ki, kelime ilk anlamıyla alındığında, ―biçare meramı olan 

gönüller‖, âĢıkların sevgililerine karĢı duydukları ―gizli derdi‖ yani aĢkı çağrıĢtırır. 

Ġkinci anlamıyla alındığında ise ileri gelenlerin çaresiz dertlerini ifade eder. Meramın 

öznesine dair yapılan bu oyun Ģiir ile fetva arasında iliĢki kurar; çünkü gönüllerin 

duyduğu ―çaresiz‖ meramın, yani aĢkın kendini ifade etme biçimi nasıl Ģiirse, ileri 

gelenlerin ―çaresiz meramlarının‖, yani hukuki dertlerinin ifadesi de fetvadır. 

Cümledeki ikinci üftade kelimesi ise çaresizliğin yanında aynı zamanda ―düĢmüĢ 

olma‖ anlamında kullanılarak ―gubâr-ı râh-ı istiftâ‘ya üftade olanlar‖ ile fetva verme 

yoluna düĢmüĢ kiĢiler yani halk kastedilmektedir. Bu ifadeyle ÂĢık, hem müftülük 

makamının yalnızca belirli yerlerde olmasından dolayı hukuki bir derdi olan 

insanların fetva alabilmek için yola düĢmesini, hem de fetva alma sürecinin 

zorluğundan doğan sıkıntıyı iĢaret ediyordu. Ġlk anlam, bu alıntıyı takip eden 

anekdotta görülür; burada müftü Nasr ibn Yahyâ‘nın, kendisinden fetva talep etmek 

için makamına gelenlerin her ―bin bir türlü eziyetle buraya geldik‖ diye serzeniĢte 

bulunanlarına manzum olarak ―geldiğin yerden seni biz çağırmadık; ne de 

konakladığın yerlerde seni yormak isteyen biziz‖ diye cevap verdiği aktarılır (162). 



 
 

46 

Ġkinci anlam, fetva alma sürecinin zorluğu, Osmanlı bağlamında kaynakların çok 

sayıdaki fetva talebi ve geliĢen fetva bürokrasisinin karmaĢıklaĢmasından ötürü fetva 

alma süresinin uzamasını vurgulamasından anlaĢılır
44

. ÂĢık‘ın ―sürekli bir ofis olarak 

teĢkilatlanmıĢ fetvahane‘nin‖ bürokratik süreçlerini kast ediyor olabileceği, onun 

Ebusuud Efendi‘nin fetvalarını aktardıktan sonra, Ģiir söyleyen Osmanlı âlimlerini 

sıralamaya Zenbilli Ali Efendi‘den (ö. 1526) baĢlamasıyla desteklenir; çünkü o 

kurumsallaĢmıĢ bir fetva makamının ilk ġeyhülislamı olarak kabul edilir
45

. 

Yaycıoğlu, Ġslam âlimleri ile kamusal ve siyasi meseleler için verilen fetvaların 

―hükmü meĢrulaĢtıran metinsel ve yöntemsel kanıtları içermesi‖ beklenirken, 

―uzman olmayan kiĢiler‖ için verilen fetvalarda çoğu müftünün kendi hükümlerini 

delillendirmediğini belirtir (78-9). Bu ayrım fetvaların neden Ģiir olarak verildiği 

konusunda bir ipucu sağlayabilir: Kamusal meseleler için verilen fetvalar, kanonik 

kaynaklarla desteklenme gerekliliğinden ötürü mensur olarak verilirken, bireysel 

sorunlar için verilen fetvalar bu tür bir olgusallığa ihtiyaç duymadığı için manzum 

olarak verilebiliyordu. Bu kamusallık-bireysellik ayrımı, ÂĢık‘ın ―çaresiz dertleri 

olma‖ vurgusuna anlam kazandırabilir. Öte yandan, Osmanlı fetvahanesinin 

bürokratik süreçleri içerisinde müstefti ile müftü arasındaki iletiĢim fetva emini gibi 

aracılar üzerinden yazılı kültür içerisinden yürütülüyorsa da
46

, bu uzmanlaĢma 

öncesinde fetva istemenin ve almanın sözlü kültür içerisinde gerçekleĢiyor olmasının 

fetvanın manzum olarak verilmesinin nedenlerinden biri olabileceğini akılda 

tutmakta yarar var. Masud‘un aktardığına göre Edeb el-Müftî yazınında, müftünün 

fetva talep eden kiĢiye karĢı ideal davranıĢ biçimleri veya onun sorularını dikkatle 

                                                           
44

 Bkz. Ali Yaycioğlu. ―Ottoman Fetva: An Essay on Legal Consultation in the Ottoman Empire‖. 

YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Ankara:  Bilkent Üniversitesi, 1997. 41-87. Yaycıoğlu burada, 

ÂĢık Çelebi‘nin Ebussuud‘un bir keresinde bir günde 1410 fetva verdiğine dair sözlerinin kaynaklar 

tarafından kaydedildiğini bildirir (43).    
45

 a.g.e. 45-6  
46

 a.g.e. 50 



 
 

47 

dinlemesine dair tavsiyelerin bulunduğu bölümler
47

, manzum fetvaların birebir bir 

etkileĢimden kaynaklanma ihtimalini güçlendirir. 

ÂĢık Ģiir ile fetva arasındaki paralelliği, ikisinin de ―gündelik hayatın gerçek 

vakalarına‖  dayanan bir bireyselliği paylaĢmalarıyla kurar. Bu iliĢkiyi kurmak için  

―gönüllerin biçare niyetleri‖ benzetmesine baĢvurulması, Ģiir ile fetvanın paylaĢtığı 

―gerçek vakaların‖ cinsiyetler arası ve/ya içi münasebetlerden kaynaklandığını 

düĢündürür. ġiir ile fetvanın ortak zemini, birincisinde ifade edilen aĢkın, hukuki bir 

mesele haline gelerek fetvalaĢması için ne kadar kısa bir mesafe olduğuna iĢaret 

etmektedir. Alıntıda fetva ile ilgili bölümden önce, Ģiirle uğraĢan bir fıkıh âliminin ve 

bir Ģairin hukuki geçerliliği bağlamında Ģiir için çizilen çerçeve, onun ifade ettiği 

bireysel dertlerin aynı zamanda ―toplumsal‖ olduğunu açık kılar. ―ġâ‗irin Ģehadeti 

makbuledir mâdâm ki Ģi‗rinde kazf itmeye‖ ifadesindeki kazf, aslında bir kadını zina 

ile suçlamayı ifade eden hukuki bir terimdir
48

. Burada Ģiirde kazf etmekle, Ģiirin 

açıkça bir kadına ithaf edilmesinin ya da Ģiirde kadının yer almasının kast edildiğini 

düĢünüyorum. ġiirin bir kadına yönelik olduğunun gizlenmemesinin zina ile 

eĢanlamlı olması, Ģiirin bireysel bir uğraĢ değil, kamusal alanı oluĢturan bir medya 

olduğunu ortaya koyar ve Ġslam toplumlarında kadının kamusal alandaki 

görünürlüğüne dair tabuları bir kez daha onaylar. Ancak ―Arabî ilimleri‖ öğrenme 

çerçevesinde bir âlimin Ģiirle uğraĢmasının meĢru olduğuna dair ifadede ayrıca 

vurgulanma ihtiyacı hissedilen ―fuhuĢ‖, Ģiirin ―bireysel dertlerinin‖ cinsellikle ile 

iliĢkisini ve bunun toplumsal/hukuksal gerilimler yaratma potansiyelini açık kılar. Bu 

gerilim bizi Ģiir ile Ģeriat arasında bir uzlaĢma bulma çabasına götürür. Yukarıda, 

ÂĢık‘ın mukaddimesiyle olan iliĢkisinden bahsettiğim  Lâm‗î‘nin dibacesindeki Ģu 

bölüm, ―fuhĢun‖ niteliğine dair bir fikir verebilir: 

                                                           
47

 Muhammad Khalid Masud. ―Adab al-Muftî‖. EI
3
. Brill Online.  

48
 Hamza Aktan. ―Kazf‖. TDVİA. 25. Cilt. 148-9. 



 
 

48 

Amma bu tâ[‘]ifenün imâm-ı hümâm ve muktedâ-yı enâm, ve[l]ayetle 

mevsûf ve kerâmetle ma‗rûf geç[in]enlerinden ba‗zısı, ‗ibârât-ı Ģîrîn 

ve mühezzeblerini, isti‗ârât-ı Ģekkerîn ve müsta‘zeblerini, dilberân-ı 

nûĢ-lebân-ı cihân‘un evsâf-ı cân-fezâsında takrîr itmiĢlerdür. „Aklen 

anun tahkîki ve naklen şer„a tatbîki be-gâyet müşkîl görinür. Ya‗ni, 

her zamânda heves-bâzlık ve füsûn-sâzlık ve efsâne-perdâzlık idüp 

gâh ol dilberün nokta-i mevhûm-ı dehânı fikrinde pergâr-vâr 

sergerdân […] gâh ol saçları reyhânın küfr-i zülf‘ine ―nûr-ı imânum‖ 

der… gâh Ģâhid ü çeng ü rebâba sermâye-i salâh ve gâh ‗[ıy]Ģ ü nûĢ-ı 

Ģarâba mübâh okuyasın… (Tolasa 1999: 237) 

Tolasa‘nın aktardığına göre Lâmi‗î;  Hâfız, Fahreddin-i ‗Irakî, Câmi gibi örnek 

gösterdiği Ģairlerin ―bu makûle güftar[ı] ve iĢbu üslûbdan eĢ‗âr[ının], cürm ü isyâna 

ve küfr ü tugyâna müncer‖ olduğunu söyler (237). Bununla birlikte o, şi„r‘in şer„ ile 

olan bu uyumsuzluğunu gidermek için „arş‘a baĢvurur ve bu Ģairlerin ―vahdet Ģarabı 

sarhoĢu‖ (238) olduğunu söyleyerek Ģiir ile Ģeriat arasındaki gerilimi ―Ģairin 

tasavvufi iyi niyeti‖ bakıĢ açısıyla aĢar. Buna karĢın ÂĢık, Ģiirin muhtemel bir Ģeriatla 

çeliĢkili içeriğini, Ģairinin ―bireysel dertleri‖ olmaktan koparıp onu bir Ġslam âliminin 

dünyasında yalnız bir ―fesahat ve belagat‖ kaynağı olarak ―el-ulûm el-edebiyye‘nin‖ 

bir malzemesi, böylelikle Ģeriat pratiklerinin bir parçası haline getirir ve onu aklar. 

Böylelikle ÂĢık, Ģiir ile fetva arasında bir bağ daha kurmuĢ olur; bu Ģekilde Ġslam 

âliminin ―edebi‖ ilgilerinin bir parçası haline getirildiğinde Ģiir, onun ―ilminin‖ ve bu 

„ilm‘in en somut göstergesi olan fetvanın da gücünü belirler. Mukaddimede ―edebin 

ve ilmin‖ en yüksek örneği olarak Ebussuud Efendi sunulur. ġimdi, ÂĢık‘ın Ebusuud 

Efendi‘yi temsilinin mukaddimenin Ģiir savunusu bakımından ne anlam ifade ettiğini 

tartıĢacağım. 



 
 

49 

C. Âlim-Edîb Tipi Modeli: Ebussuud Efendi 

 ÂĢık, mukaddimede dört halife ve peygamberin ashabından sonra 

hükümdarların ve âlimlerin birbirinden ayrıldığını, ―ümerânın‖ Ġslam sınırlarının 

kapatılmasında ve ―din iĢlerinin korunmasında mücahit‖; ―ulemânın‖ ise Ģeriatta ve 

―iyi ile kötüyü ayırt eden‖ Peygamberin sünnetinde ―müctehid‖ olduğunu söyler. 

ġiirin, birinci grubun çoğu için saltanatının kumaĢı (dîbâ), ikinci cemaatin büyük 

bölümü için ise ―fazilet kabâlarının süsü‖ olduğunu belirtir (154-5).
49

 Bundan sonra 

ÂĢık, bu ayrımın bir kolu olan hükümdarlara örnek olarak Emevilerden Ġlhanlı 

devletine bir Müslüman hanedanlar silsilesinin yanında ―Batı ülkelerinin‖, 

―Slavların‖ ve ―diğer insanların‖ hükümdarlarını sıralar
50

 ve bunların Ģiire olan 

rağbetini vurgular. Oldukça kısa olan (155-6) bu bölüme karĢın, görece uzun (156-

68) âlimler bölümü, Ebu Hanife ve Ġmam ġafi baĢta olmak üzere Hanefi ve ġafi 

âlimlerin sıralandığı bir tabakât metnini andırır.  Guy Burak, tabakatın, ―dini, 

kültürel, bilimsel veya sanatsal bir düzenin belirlediği bir kritere göre 

sınıflandırılmıĢ, bir Ģekilde geçmiĢte bir rol oynamıĢ karakter gruplarına atfedilen 

dereceyi‖ ifade eden tabaka‘ların, ‗kuĢaklara‘ göre kronolojik bir biçimde organize 

edildiği eserler anlamına geldiğini bildirir (68)
51

. Burak, zamanla ―farklı bilgi 

                                                           
49

 Hulefâ-yı Râşidîn ve sadr-ı evvelde olan ashâb-ı güzînden sonra „ulemâ vü ümerâ ki biri birinden 

müfârık oldular, ümerâ sedd-i sugûr ve hıfz-ı umûr-ı dînde mücâhidîn oldılar ve „ulemâ şer‟-i metîn 

ve sünnet-i Resûl-ı mübînde müctehidîn oldılar. Ol fırkanun ekserinün dîbâ-yı saltanatları şi„r idi ve 

bu zümrenün evferinün tırâz-ı kabâ-yı fazîletleri şi„r idi.  
50

 Mukaddimede Müslüman hanedanlar Ģu Ģekilde sıralanır: Emeviler, Mervânîler, „Abbâsiyyûn ve 

bundan sonra birlikte  ―Âl-i Büveyh ü Gaznevîyân ü Sâsâniyân ve Sâmâniyân ve Selçukîyân ve 

Salgûriyân Eyyûbiyân ve İlhâniyan”. Ardından mülûk-ı megâribe ve umerâ-yı sakâlibe Ģeklinde 

Batı‘da ve Doğu‘daki Hristiyan hükümdarlar zikredilir. En sonunda, ―sâ‘ir tâife-i saltanat-ı nâs‖ ile 

belki de dini bakımdan bunların dıĢında kalan hükümdarlara gönderme yapılır. Bu silsileye, Sasaniler 

ne dini ne de kronolojik olarak uymaz. ÂĢık‘ın benzer bir listeyi Ġbn Teymiye‘nin Sîyasetü‟ş-

Şeriyye‘sinin geniĢletilmiĢ bir tercümesi olan Mi„râcü‟l-iyâle ve minhâcü‟l-„adâle isimli eserinde 

verdiğini aktaran Derin Terzioğlu, onun Sasaniler‘in ―umur-ı ‗adl u Ģer uğraĢmıĢ Müslüman devletler‖ 

arasında saymasını, ―basit bir dikkatsizlik‖ olma ihtimali üzerinde durur. Bkz. Derin Terzioğlu. ―Bir 

Tercüme ve Bir Ġntihal Vakası: Ya da Ġbn Teymiyye‘nin Siyâsetü‘Ģ-ġer‘iyye‘sini Osmanlıcaya 

Kim(ler), Nasıl Aktardı?‖. Journal of Turkish Studies 31/II (2007): 247-75. ÂĢık‘ın mukaddimede de 

Sasanileri zikretmesi, bu silsileyi belirli bir kaynaktan aldığı ihtimalini güçlendirmektedir.      
51

 Guy Burak. The Second Formation of Islamic Law: The Hanafî School in the Early Modern 

Ottoman Empire. New York: Cambridge University Press, 2015.  



 
 

50 

disiplinlerine göre uzmanlaĢarak‖, muhaddisler, mutasavvıflar, sözlükçüler, bir 

mezhebin takipçileri gibi özel grupların tabakâtı Ģeklinde ayrıĢan bu metinlerin 

iĢlevine dair Ģunları söyler: 

Tüm bu metinler, âlim ve uzmanların, Ġlim‘in kaynağı Muhammed 

 peygamberin metaforik ardılları olduğu düĢüncesini paylaĢır. Tabakat 

eserlerinin ana amacı, Peygamberin ilminin, belirli tipte bir ilmi miras 

almıĢ farklı uzman gruplara aktarıldığı bu entelektüel silsileleri titiz 

bir Ģekilde belgelemektir. Tekil bir âlimin gözünden onun (bu bazen 

diĢil bir ―o‖ olabilir) otoritesi esas olarak onu Peygambere bağlayan 

belirli bir aktarım zincirine olan mensubiyetinde yatar (69). 

Tabakat türü, ―güvenilir fikir ve doktrinler silsilelerini yeniden yapılandırması‖ ve 

―entelektüel nesepleri belgelemesi‖ nedeniyle Sünni mezhepler için önemli bir rol 

oynar; çünkü bu türdeki metinler ulemanın hükümlerinde referans vereceği otoriteleri 

mezhep kurucusundan baĢlayarak kronolojik bir biçimde örgütler (7). Burak, Hanefi 

tabakatlarının ve bu türdeki eserlerle ―ilmin aktarım zinciri boyunca nakledildiği ve 

bir kadı‘nın otoritesinin onun seleflerince sağlandığı‖ (70) Ģeklindeki ana düĢünceyi 

paylaĢan ulema biyografilerinin Osmanlı bağlamında 16. Yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren artıĢ gösterdiğini, bunun arkasında ise ―devlet mezhebinin‖ evrimi olduğunu 

öne sürer. Ona göre  ―emperyal ilmiye hiyerarĢisinin‖ teĢkilatlanması, ―müftünün 

hanedan tarafından atanma pratiğinin doğuĢu‖, ―hanedanın/devletin mezhebin 

yapısını ve doktrini Ģekillendirmesi‖ ve ―hanedan hukukunun geliĢimi‖ ―devlet 

mezhebinin‖ oluĢumuna yol açan etkenlerdir (10-1). Osmanlı bağlamında tabakat 

yazınının ortaya çıkıĢı da, ilmiye mensuplarını Ebu Hanife‘ye dayanan bir aktarım 

zinciri içerisine yerleĢtirme ve ―emperyal hukuk kanonunu‖ ―Hanefi mezhebinin 

içerisindeki hukuki argümanlar ve metinlerle‖ Ģekillendirme çabasının ürünüdür (12).        



 
 

51 

Mukaddimenin âlimler bölümü de, Ebu Hanife‘ye dair menkıbeler, söylediği 

Ģiirlerle baĢlar; onun Ģiirinin Ġmam ġafi‘ninkinden ―daha latif ve fasih‖ olduğu 

vurgulanır. Bu beyitlerden birindeki  ―KonuĢuyorum ve sözümde belagat ve hikmet 

vardır‖
52

 mısrası, Ebu Hanife‘nin bir ġii âlimi olan ġeytânüttâk‘ı hem ahlaki hem 

―edebi‖ anlamda edeb‘iyle ―mağlup‖ ettiğine dair bir anekdotun özünü verir. Bu 

bölümde bir ġii âlimin isminin küçük düĢürüldüğü bir hikâye bağlamında 

zikredilmesi anlamlıdır. Ebu Hanife‘yi, ―miras alınmıĢ imamlığı kendisinde 

bulunduran‖, ―soy Ģerefinin kendisinde birleĢtiği‖ Ġmam ġâfi‗î izler. Onun ―Ģiir 

sihrinde mucize sahibi‖ olduğu; zamanın Ģairleriyle karĢılıklı Ģiirler ve neĢideler 

okuyarak antlaĢması nedeniyle Ģairler arasında yüksek bir kıymeti bulunduğu 

belirtilir (159). Ġmam ġafi‗î‘yi yalnızca isimleri zikredilen bir imamlar silsilesi takip 

eder: Ebu Hanife‘nin öğrencileri Ebu Yusuf ve Ġmam Muhammed, ġâfî‘nin talebesi 

Ġmam Müzenî (ö. 878); (bu üç imamdan ―ve diğer imamlar, ümmetin seyyidleri‖ 

ifadesiyle ayrılan) Abdullah bin el-Mübarek (ö.797), Ġmam Darimî, Ġmam Ġsferâyini, 

Ebu Hanife‘nin oğlu Hammad. Bu iki imam grubunun arasında bir fıkıh âlimi 

olmayan Ġbn Düreyd
53

 (ö.933), ―âlimlerin ulularından‖ Ģeklinde ayrı bir ibareyle 

sayılır. Ardından bu imamlar silsilesine Hanefi fıkhının kanonik eseri ―Hidâye‘nin 

sahibi‖ Ģeklinde tanıtılan Burhaneddin Merginânî de eklenir ve Merginânî‘nin oğluna 

Ģer‗i hükümlerinde ―kendisinden duyduğu ve hatırladığı bütün Ģeyleri‖ rivayet etme 

iznini verdiğini ifade eden beyitler aktarılır. Bu beyitler, mukaddimede Ġbn Düreyd 

haricindeki isimlerin bir araya getirilme nedeninin yalnızca ―yüksek mevkilerdeki 

ulemanın‖ Ģiir söyleyen örneklerini sunmak değil, aynı zamanda Hanefi ve ġafi 

mezheplerine mensup bir fıkıh âliminin kendi Ģer‗i hükümlerinde rivayet edeceği 

―ictihad‖ kaynakları silsilesini yaratmak olduğunun ilk iĢaretidir. Yukarıdaki 

                                                           
52

 Ekûlu ve fî kavlî belagun ve hikmetun. 
53

 Nasuhi Ünal Karaarslan. ―Ġbn Düreyd‖. TDVİA. 19. Cilt. 416-9. 



 
 

52 

silsilenin son halkası Merginânî‘nin manzum fetvalarından örnek sunulduktan sonra, 

metne dâhil edilen bir âlim, tüm bu imamların ve dini metinlerin, aslında özgül bir 

bağlamın ―entelektüel bir nesebi‖ olduğunu açık kılar. Bu âlim Osmanlı ġeyhülislamı 

Ebus-suud Efendi‘dir.     

Âlimler bölümünde Ebu‘s-suud Efendi‘nin temsil ediliĢ biçimi, bu bölümdeki 

silsileyi onun sahiplendiği bir ―ilmi miras‖ haline getirir. ÂĢık burada onun için Ģu 

sıfatları sıralar:  

―Âlimler peygamberin mirasçılarıdır‖ hadisi akçesini içeren bir 

hazine; ―Ümmetin âlimleri Ġsrailoğullarının peygamberleri gibidir‖ 

Ģeklindeki Peygamber sözünün tılsımını barındıran bir define; 

―öncekiler sonrakilere ne bıraktı‖ sözündeki öncekilerin bıraktıklarına 

nail olan; ―sonrakilere eserler bırakın ve bu eserler iyi olsun‖ hadisine 

uygun olarak ilim hanının temizleyicisi; […] yaratılıĢının ve sonradan 

kazandıklarının getirdiği saadeti danıĢmanı edinen kılıçvari kalemi, 

fazilet ülkesini tek seferde (kalemde) zapt edip haĢmetli âlimler 

güruhunu atı durumuna getirmiĢ olan;   faziletleri faziletli 

kiĢilerinkinin üzerinde olan fazılların fazılı; asaleti ve soyu hasebince 

öncekilerin ve sonrakilerin ilimlerinin varisi, müçtehitlerin bakiyesi, 

seyyidimiz, efendimiz, imamımız ve önderimiz;  

Din‘in hocası ve Dünya‘nın hükümdarı / Asrın müftüsü ve âlimlerin 

idolü (164).
54

  

                                                           
54

 Kezâlik „ulemâ veresetü‟l-enbiyâ nakdinün gencînesi „ulemâ ümmeti k‟enbiyâi benî İsrâil tılsımınun 

definesi, kem tereke‟l- evvelu li‟l-âhiri terekesinün m[u]hrez –ı bakiyyesi bakku ve nakkû mûcibince 

hân-ı „ilmün sâhib-i tenkıyesi Ebu‟s-su‟ûd olup sa„âdet-i fıtriyye vü kesbiyyeyi tufeyl idinen tîg-i 

hâmesiyle kişver-i fazlı yek kaleme teshîr idüp gürûh-ı pür-şükûh-ı „ulemâyı hayl idinen el-fâzılü‟l-

fâzıl fezâ‟iluhu „ale‟l-efâzıl bi-hasebi‟l-haseb ve nesebi‟n-neseb vâris-i „ulûm‟l-evvelîn ve‟l-âhirîn 

bakıyyetu‟l-muctehidîn seyyidunâ ve mevlânâ imâmunâ vü muktedânâ    
Hâce-i dîn ü dâver-i dünyâ 

Müftî-i „asr u kıdve-i „ulemâ 



 
 

53 

Ebussuud Efendi için ―hâce-i din ve dâver-i dünya‖ sıfatının kullanılmasını Nevizâde 

Ata‗î‘nin (ö.1635) Hadâiku‟l-Hakâik isimli ulema biyografisinde tespit eden 

Snjezana Buzov, bu tanımlamayı 16. yüzyılın sonlarına doğru yazılmıĢ 

ġeyhülislam‘ın nitelikleri hakkında nasihatname türünde bir eser olan Hırzu‟l-

Mülûk‘tan yola çıkarak yorumlar
55

. Burada Ģeyhülislam, ―beliğ ve fasih‖, ―dini ve 

pratik ilimlerde uzman‖, dahası bu ―uzmanlığı yalnızca bir disiplinle sınırlı olmayıp 

farklı sahalarda bilgi sahibi‖ ve ―her sözü âlimler için belirleyici bir önerme‖ olan, 

―kendi asrının bilginlerinden her açıdan üstün‖ ve ―âlimlerin en âlimi olarak 

adlandırılmayı hak eden‖ kiĢi olarak betimlenir (163). Buradan yola çıkarak Buzov, 

Ebusuud‘un içtihadının ―yalnız bir bilgi disiplini olarak değil, aynı zamanda kendi 

yorumlama gücünde dini ve dünyevi meseleler hakkındaki bütün eriĢilebilir bilgiyi 

kapsayan ve kullanan taçlanmıĢ bir ilim‖ olarak tanımlandığını öne sürer (164-5). 

Mukaddimede de Ebussuud Efendi‘ye atfedilen ―vâris-i ‗ulûm‘l-evvelîn ve‘l-âhirîn‖ 

ve ―bakıyyetu‘l-muctehidîn‖ sıfatları, onu önceki müçtehitler silsilesine dâhil 

ederken, ―tîg-i hâmesiyle kiĢver-i fazlı yek kaleme teshîr idüp gürûh-ı pür-Ģükûh-ı 

‗ulemâyı hayl idin[diği]‖ Ģeklindeki betimleme onu, yalnızca dini açıdan değil, 

―kalem gücüyle‖ yani fesahati ve belagatiyle hem kendi çağının âlimleri içerisinde 

hem de bağlı olduğu fakihler silsilesinin üstünde konumlandırır. Bu son nokta, 

―mevlânâ imâmunâ vü muktedânâ‖ sıfatlarının iĢaret ettiği önderliğin dini, edeb‘i ve 

metnin yazarı için otobiyografik bir anlamı olduğunu açık kılan bölümde, Ebussuud 

Efendi‘nin bir manzum fetvasıyla örneklendirilir. ÂĢık Çelebi, ―müfti Hâce 

Çelebi‘nin‖, Emînü‘d-dînü‘l ‗Acemî isimli birine boĢanma ile ilgili bir mesele 

                                                           
55

 Snjezana Buzov. ―The Lawgiver and His Lawmakers: The Role of Legal Discourse in the Change 

of the Ottoman Imperial Culture‖. YayımlanmamıĢ Doktora Tezi. ġikago: The University of Chicago, 

2005. Buzov, Ata‗î‘nin, Ebussuud için bilinen ―insanlığın müftüsü‖, ―ikinci Numan‖ (Ebu Hanife‘nin 

adı) gibi sıfatların yanında, ―o din ve dünyadır‖ (huva‘d-din ve‘d-dünya) ve bunun manzum biçimi 

olarak yukarıdaki övgü ifadelerini kullanmasını ―biricik‖ olduğunu iddia eder. Bkz. A.g.e. 164. Bu 

iddianın yanlıĢlığı böylece ortaya konmuĢ oluyor.   



 
 

54 

hakkında verdiğini söylediği manzum fetvayı, Farsça istifta ve cevap bölümleriyle 

beraber alıntıladıktan sonra metne ―bu bende-i hakir‖ ibaresiyle dâhil olur ve bu 

fetvayı alıntılama nedenini açıklar. Anlattığına göre, ÂĢık, Ebussuud Efendi‘nin 

―ayağını öpme Ģerefine‖ nail olarak ondan ―saadetler tahsil ettiği‖ ve sayesinde 

―itibar kazandığı‖ vakitte, ġeyhülislam ona sözlü olarak bu istiftayı, ona verdiği 

cevabı ve ―Bezzâzi‘nin naklini‖ yazmasını emretmiĢtir (165-6)
56

. Burada 

―Bezzâzi‘nin nakli‖‘ ifadesiyle, Ebussuud Efendi‘ye ayrılan bölümün hemen 

öncesinde alıntılanan Burhaneddin Merginânî‘ın yine Farsça manzum fetvası kast 

edilir. Bu,  hem Merginânî‘nin fetvasının Bezzâzi‘nin (ö.1424) Fetâvâ kitabında nakl 

edildiğinin özellikle belirtilmesinden, hem de bu fetvayı Ebussuud Efendi‘nin 

manzum fetvasıyla karĢılaĢtıran ifadelerden anlaĢılır; ÂĢık muhtemelen kendi 

kıyasını anlayabilmeleri için tezkirenin okuyucularının bu iki manzum fetvayı 

birlikte görmesini istemiĢtir. ÂĢık bu karĢılaĢtırmayı Ģu Ģekilde yapar:  

Hakikat Ģudur ki bunların [Ebussuud Efendi‘nin fetvası] 

kompozisyonunun (nazm) üslup güzelliği ve söyleyiĢ yumuĢaklığı, 

lafızlarının açıklığı ve anlamının cezâleti, edasının letafeti açısından 

Burhaneddin‘in kompozisyonuna karĢı kesinlikle tercih edilir. Bu 

nerede o nerede? Ġkisinin arasındaki fark, semek
57

 ve simâk yıldızı 

arasındaki mesafe kadar fazladır (166).
58

 

                                                           
56

 Ba„d-ez-ân bu bende-i hakîr şeref-i zemîn-bûslarıyla tahsîl-i sa„âdât ü ser-firâzî eyledükde istiftâ vü 

cevâbı ve Bezzâzî‟nün naklin bile yaz diyü münâveleten emr buyurmışlardur.  
57

 Burada balık demek olan semek kelimesinin tercih edilmesi, Arapça yazılıĢta simâk kelimesi ile olan 

benzerliği bir yana, Ġslam kozmolojisinden kaynaklanır. ‗Acâibü‘l-Mahlûkat türündeki eserlerden 

görüleceği üzere bu kozmolojiye göre tüm mahlûkat, büyük bir balığın üzerinde durmaktadır. Bkz. 

Yazıcıoğlu Ahmed Bican. Dürr-i Meknun: Saklı İnciler. Haz. Necdet Sakaoğlu. Ġstanbul: Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, 1999. 37. Bu nedenle ÂĢık, iki müftünün fetvası arasındaki farkın, yerin en altı ile 

gökteki yıldız arasındaki mesafe kadar fazla olduğuna iĢaret eder.    
58

 Fi‟l-vâkı„ şol ki hakdur bunlarun nazmınun hüsn-i sebkî ve lutf-ı sekbi elfâzınun selâseti ve 

ma„nasının cezâleti, edâsınun letâfeti Burhânü‟d-din nazmından râcih-i mutlakdur fe eyne hâzâ min 

zâke. Beynehumâ beyne‟s-semeki ve‟s-simâki.  



 
 

55 

Bu cümleler, şi„r ile şer„ arasındaki uyuĢmazlığı, edeb‘in, ulema içerisinde Kur‘an‘ın 

―gizli anlamlarını‖ ortaya koyarak onun ―mucizesini‖ delillendiren bir ilim (ulumu‘l-

edebiyye) Ģeklinde kazandığı özgül anlama baĢvurarak aĢmaya çalıĢan 

mukaddimenin nihai hedefini ortaya koyar. Mukaddime ―Ģiirin edeb‘in tercümanı‖ 

olduğunu vurgulayan hadisten itibaren Ģiiri bir „ilm olarak sunma ve böylelikle onu 

Ģeriatı içerisine çekme stratejisi izler. Bu bağlantının arkasında, Abbasi döneminde 

Ġran etkisi gibi kültürel gerilimler ve dinler arası bir tartıĢma ortamında, Arap 

kimliğinin ve Arapçanın üstünlüğünün kaynağı olarak edeb‘in, icaz yazının 

Kur‘an‘ın meĢruiyetini kanıtlama çabalarının dayanağı haline gelmesi olduğunu 

söyledim. Abbasi dönemi sonrasında ulemanın, Ġbn Kuteybe ile birlikte ―insan 

bilimleri‖ anlamını kaybetmeye baĢlamıĢ edeb‘i miras almasıyla birlikte aynı 

zamanda edîb kimliğine sahip yeni bir âlim tipinin ortaya çıktığını; edeb‘in medrese 

müfredatı içerisinde sistemleĢtiğini; bu nedenle bir âlimin dini pratiklerinin aynı 

zamanda onun ―edebi‖ ilgileri olduğunu belirttim. Yukarıdaki cümlelerde Ebussuud 

Efendi‘nin seleflerine olan üstünlüğünün ―nazmının üslup güzelliği‖ üzerinde 

temellendirilmesi, onun edeb ilimlerini Kur‘an araĢtırmaları için ―esas‖ haline 

getiren bu yeni âlim tipinin örneği olmasından kaynaklanır. Shuruq Naguib‘in 

aktardığı üzere çağdaĢları tarafından ―Arap ülkelerini hiç ziyaret etmemiĢ biri için 

Allah vergisi‖ (4) bir belagat ve edebi üstünlüğe sahip olarak nitelenen Ebussuud, bu 

bilgisini, tamamen retorik üzerine kurduğu İrşâdü‟l-akli‟s-selîm ilâ mezâya‟l-

kitâbi‟l-kerîm isimli tefsirinde göstermiĢti
59

. İrşâd, önsözde belirtildiği gibi 

insanların Kur‘an‘ın taklit edilemezliğine dair kanıtları görebilmeleri için onun 

―üstün niteliklerini ve fevkalade [güzellikteki] gizli anlamlarını ifĢa etmeyi‖ 

amaçlamasıyla, ―retorik disiplinler [edeb ilimleri] ve teolojik bir Kur‘an‘ın dilsel 

                                                           
59

 Shuruq Naguib. ―Guiding the Sound Mind: Ebu‘s-su‗ûd‘s Tafsir and Rhetorical Interpretation of the 

Quran in the Post Classical Period‖. Osmanlı Araştırmaları/The Journal of Ottoman Studies XLII 

(2013): 1-52. 



 
 

56 

icazı kavramının kesiĢtiği tefsir türünün bir alt dalı‖ içerisinde konumlanır (10). 

İrşad‘ın model aldığı tefsirler ise, ―Kur‘an‘ın güzelliğini kavramak amacıyla Arap 

retoriği ve poetikasına dair bir zevk geliĢtirmeye yönelik bağımsız bir ilgiye‖ (16) 

yol açan Mutezilî ZemahĢeri‘nin Keşşâf‘ı ile bu eserdeki ―gramer, anlambilim ve 

retoriğe dair tartıĢmaları özetlemekle‖ beraber onun Mutezilî eğilimine karĢı bir 

―panzehir‖  olan Beyzâvî‘nin Envârü‟t-tenzîl‘idir (10). Naguib, Ebussuud‘un yanında 

KemalpaĢazade gibi Osmanlı âlimleri‘nde de görüldüğü üzere, Keşşaf ile bu 

―entelektüel meĢguliyetin‖, ―Ģeriatın temel kaynağı olarak Kur‘an‘ın anlamının 

derinliklerine inme kaygısından‖ ziyade ―dilsel ve edebi bir ilgiden‖ kaynaklandığını 

belirtir (16). Buradan hareketle özellikle Keşşaf‘ın ―ortodoks olmayan teolojik 

görüĢleri‖ (14) göz önüne alındığında, bu iki tefsir kitabının Osmanlı ilmiye sınıfı 

özelinde gördüğü rağbeti Naguib Ģu Ģekilde açıklar: 

Ebussuud ve onun müderrislikten ġeyhülislamlığa uzanan olağan üstü 

kariyer çizgisinde örneklendiği üzere, Arapçaya hâkim olma üstün bir 

baĢarıyı simgeleyebiliyordu. O halde dil disiplinlerinin, içtihat için 

araçsal dini bilginin yedek parçalarından daha fazlası olduğu 

düşünülemeyecek bir çıkarım değildir. Retorik de dâhil olmak üzere 

dil disiplinlerindeki bilgi ve uzmanlık, sekizinci ve dokuzuncu 

yüzyıllarda Emevi ve Abbasi kâtipler ve idareciler çevresinin daha 

ziyade seküler yönelimli edeb öğreniminden […] çok da uzak 

olmayan bir Ģekilde, müderrislerden ve kadılardan oluĢan bir Osmanlı 

entelektüel sınıfı için yüksek bir kültür ve prestijin iĢaretiydi 

muhtemelen (15 – vurgu bana ait).      

Bu noktada, Hırzu‟l-Mülûk‘te âlimler içerisinde en âlim kiĢi olmayı hak eden 

ġeyhülislamın fasih ve beliğ olması gerektiğinin vurgulandığını hatırlayalım. Bu 



 
 

57 

kavramlar ġeyhülislam‘ın dini bilgisine eklenen pratik ilim dalları olmaktan ziyade, 

tam da bu dini bilginin sütunlarıdır. Çünkü bu kavramlar Kur‘an‘ın ―gizli anlamlarla 

dolu mucizevî nazmında‖ kusursuz örneklerini buldukları için, bir ġeyhülislam‘ın 

fasih ve beliğ olması, Ebussuud‘da görüldüğü üzere Kur‘an‘da içerilmiĢ bu üstün 

belagati ortaya koyabilecek, onun ―gizli anlamlarını‖ ifĢa edebilecek düzeyde bir 

‗ilme sahip olduğu anlamına gelir. Bu ―fesahat ve belagat‖ bilgisinin, Kur‘an‘a 

yönelik entelektüel bir ilginin sonucu olduğu Ebussuud‘un selefi Merginânî‘yle 

karĢılaĢtırılma biçiminden anlaĢılır; burada Ebussuud‘un manzum fetvasının 

üstünlüğünün onun ―nazmında‖ bulunması, icaz yazınında Kur‘an‘ın mucizesinin 

onun ―nazmına‖ dayandırılmasını hatırlatır
60

. Dahası bu fetvaların 

değerlendirilmesindeki cezalet gibi ölçütler, aynı zamanda Kur‘an‘ın dilinde tespit 

edilen belagat unsurlarıdır
61

. Bu nedenle mukaddimede ―fazilet ülkesini kalemle 

fethettiği‖ ifadesinde vurgulandığı üzere Ebussuud‘un öncüllerine ve çağdaĢlarına 

olan üstünlüğünün ―üslup güzelliği ve söyleyiĢ yumuĢaklığına‖ dayandırılması, onun 

yüksek bir Arapça dil ve edebiyat bilgisine sahip ve Kur‘an‘ı yalnızca bir hukuk 

metni olarak değil, bir entelektüel bilgi kaynağı olarak da ele alabilen bu âlim-edîb 

tipinin örneği olmasıyla ilgilidir. Öte yandan, Ebussuud‘un âlimler arasındaki 

üstünlüğünün onun edeb‘ine dayandırılması, mukaddimede tanımlanan Ģiir 

çerçevesini haklı çıkarır. ÂĢık, ilim ve irfanın koĢulu bir nüktedanlığa ve edeb 

ilimlerini öğrenmeye katkıda bulunduğu müddetçe Ģiirin, üstün bir Ģeriat (Kur‘an) 

bilgisini sunabileceğini; bu nedenle edeb‟in tercümanı olarak şiirin „ilmin gücü 

olduğunu Ebussuud üzerinden ispatlamıĢ olur. Bunun yanında ÂĢık‘ın mukaddimede 

                                                           
60

 ―ġiir, Kur‘an ve Edeb Ġlimleri‖ bölümüne bakınız. 
61

 Lafız ile ilgili bir belagat terimi olan cezalet, ―söyleniĢi sert ve kalın olduğu için kulakta kuvvetli 

tesir bırakan kelimelerin kullanılmasını‖ ifade eder. Bkz. Kazım YetiĢ. ―Cezâlet‖. TDVİA. 7. Cilt. 483. 

YetiĢ, elfâz-ı cezele ile onun zıddı olan elfaz-ı rakika‘nin Kur‘an‘da mevcut iki ifade tarzı olduğunu, 

―kıyamet gününden, cehennemden bahseden ayetlerde Ģiddet ifadesi olarak elfaz-ı cezele geçerken‖, 

―cennet, rahmet, lütuf ve mağfiret söz konusu olan ayetlerde‖ ―elfâz-ı rakikanın‖ yer aldığını belirtir. 

Bkz. A.g.y. 483.  



 
 

58 

sıralanan Peygamber, dört halife, Hanefi ve ġafi âlimleri, Ebussuud‘a ulaĢan bir 

aktarım zinciri olarak kurgulaması, metinde bu silsileye atfedilen ve yüksek bir 

edeb‘in ürünü (hikmet ve belagat anlamında) olan Ģiirlerin Ebussuud‘un miras aldığı 

bir „ilm olduğunu ortaya koyar. Ebussuud‘un ardından bu bölümde sıralanan 

âlimlerin kurumsallaĢmıĢ bir müftülük makamının Ģeyhülislamlarından seçilmesi, bu 

aktarım zincirinin Osmanlı ―emperyal ilmiye hiyerarĢisinin bir tabakatı‖ olduğunu 

açık kılar. Bununla birlikte ÂĢık‘ın bu bölümde seçtiği isimlerin ortak paydası 

yalnızca Osmanlı ilmiyesinin en üst makamında bulunmuĢ olmaları değil, daha 

ziyade mukaddimedeki aktarım zincirinin ilettiği edeb‘i mirası alan, âlim-edip tipini 

örnekleyen, ―fasih ve beliğ‖ Osmanlı Ģeyhülislamlarını oluĢturmalarıdır. 

Mukaddimenin amacının bir Osmanlı Ģeyhülislamları silsilesi vermek olmadığı, 

Ebussuud Efendi‘nin bu sıralamanın baĢına yerleĢtirilmesinden anlaĢılır; Ebussuud, 

ardıllarının aktardığı edeb‘in öncüllerini de aĢan bir örneği, Ģiir ile „ilm birleĢiminin 

cisimleĢmiĢ hali olarak tanımlanmıĢtır çünkü.   

 Ebussuud‘dan sonra bahsedilen Osmanlı Ģeyhülislamları ise kronolojik bir 

Ģekilde sıralanır. Öncelikle Müfti ‗Alî Çelebiyyü‘l-Cemâlî olarak adlandırılan 

Zenbilli Ali Efendi (ö.1526) zikredilir; onun ―‗ilm ile fetvanın‖, ―zühd ile takvanın‖ 

bir araya geldiği bir kiĢi olduğu; Hanefi mezhebinde ―fetva dizginlerine malik‖ 

olmasıyla Ġmam ġafi gibi olduğu vurgulanır (166)
62

. Ardından Zenbilli Ali 

Efendi‘nin ardılı olduğu ―anlarun peyrevi‖ ifadesiyle belirtilen KemalpaĢazâde 

(ö.1534) gelir. Onun için sıralanan sıfatlar, Ebussuud için yapılan betimlemeyi 

hatırlatır: ―Telif eserlerinin pazu kuvveti ile diğer âlimlerden güçlü‖, ―âlimlerin 

övüncü ve fazılların birincisi‖, ―sözün ve yazının sahibi‖, ―fazilet ve hikmet 

meselelerinin hakemi‖ (167). Ardından KemalpaĢazâde‘ye ―halef olan‖ Sâdî Çelebi 

                                                           
62

 Rûm müftîlerinden Müftî „Alî Çelebiyyü‟l-Cemâlî ki „ilm ü fetvâ ile zühd ü takvânun câmi„i dîn-i 

Ahmedî ve mezheb-i Hanîf‟de mâlik-i ez‟imme-i fütyâ olmagla mânend-i Şâfi„îdür 



 
 

59 

(ö.1539) yalnızca zamanının âlimlerinin seyyidi (önderi) sıfatıyla sayıldıktan sonra 

ÂĢık Çelebi‘nin hayatında önemli yerleri olan, hâmisi
63

  Kadrî Efendi (Abdülkadir 

Hamîdî Çelebi – ö. 1548) ile hocası ve akrabası
64

 Muhyiddin Çelebi (ö.1548) 

zikredilir.
65

 ÂĢık ilkini, âlimler sınıfı içerisinde yüksek bir değeri (kadr) olan, 

―faziletli kimseler ramazanının kadir gecesi‖ olarak nitelendirirken, ikincisini kiĢisel 

iliĢkisini açığa vurarak ―üstâdumuz‖, Molla Fenarî‘nin (ö.1431) soyundan gelmesine 

atıfla Fenarî ocağının (sülalesinin) gözü ve kandili (çeĢm ü çerağ), ―miras alınan ve 

sonradan edinilen ilmin varisi‖ olarak tanıtır. ÂĢık, tezkiresinde yeri geldiğinde 

bahsedeceğini belirttiği bu isimlerin her birinin, ―Ģiir erbabı kiĢiler ipliğinde yüce 

isimlerinin‖ yer aldığını, Ģiirlerinin meĢhur olduğunu, nazım incilerinin ―yılların ve 

ayların geçiĢi gelininin gerdanını‖ oluĢturduğunu söyler (167).
66

      

Harun Tolasa, 16. Yüzyılda Edebiyat Araştırma ve Eleştirisi isimli kitabında, 

MŞ‘nin, Kadrî, Sâdî Çelebi, Müslim Çelebi ve Kemâl-i Zerd maddelerinde Fünûn-ı 

Edebiye ve „Ulûm-ı Arabiye terimlerinin kullandığını tespit ettikten sonra, ―ÂĢık 

Çelebi bu terimlerin pek tabii [!] olarak tanımlarını yapmaz‖ der (241-vurgular bana 

ait). Tolasa bunun nedenini, ―çünkü tezkireci edebiyat veya tenkid teorisi (nazariyatı) 

değil, bütün hatlarıyla oturmuĢ, yerleĢmiĢ bir edebiyatın, zaten var olan ve bilinen 

ilke ve anlayıĢlarına göre edebiyat tenkidi yapmaktadır‖ Ģeklinde açıklar (241). 

                                                           
63

 Bkz. Hatice Aynur. ―Kendi Kaleminden ÂĢık Çelebi‘nin YaĢamöyküsü‖. Âşık Çelebi ve Şairler 

Tezkiresi Üzerine Yazılar. Haz. Hatice Aynur ve Aslı Niyazioğlu. Ġstanbul: Koç Üniversitesi 

Yayınları, 2011. 38.   
64

 A.g.y. 35. 
65

 ÂĢık, eğer bu sıralama yalnızca bir Osmanlı ġeyhülislamları sıralaması olsaydı Sâdî Çelebi‘den 

sonra gelmesi gereken Çivizâde Muhyiddin Mehmed Efendi‘yi (ö. 1547) zikretmez. Bunun nedeni, 

Çivizâde‘nin âlim-edîb kimliğine uymaması olduğu kadar, ÂĢık‘ın hocası Ebussuud ve tezkireden 

anlaĢıldığı üzere bir model olarak gördüğü KemalpaĢazâde ile döneminde yaĢadığı anlaĢmazlıklar 

olabilir. Bkz. Mehmet ĠpĢirli, ―Çivizâde Muhyiddin Mehmed Efendi‖. TDVİA. 8. Cilt.  348-9.  
66

 Ve anlarun pey-revi ve nîrû-yı bâzû-yı te‟lîfat ile sâir „ulemâdan kavî olan ahmedü‟l-ulemâ ve 

evhadü‟l-fuzalâ s[u]hbân-ı beyânü‟l-kilem ve‟l-kalem, hakem-i fasl-ı kazâyâ-yı fazl u hikem Kemâl 

Paşa-zâde-i merhum ve anlara halef olan [s]eyyidü‟l-„ulemâ-yı zemânî Sa‟dü‟d-din-i sânî Sa„dî 

Çelebi Efendi ve makâdîr-i „ulemânun bâlâ-kadri ramazân-ı fuzalânun leyletü‟l-kadri Kadrî Efendi ve 

encümen-i „ilm ü zühdün şem‟-i şu„ledârı çeşm ü çerâg-ı dûdmân-ı Fenârî, vâris-i „ilm-i mevrûsî vü 

müktesebî üstâdumuz Muhy‟id-dîn Çelebi ki her birinün hâli mahall-i iktizâsı ile merkûm ve silk-i 

esâmî-i erbâb-ı nazmda ism-i sâmîleri manzum olur, cümlesinün şi„rleri şâyi„ ü meşhûrdur ve dürer-i 

nazmları kılâde-i gerden-i „arûs-ı mürûr-ı sinîn ü şühûrdur.  



 
 

60 

Ardından ÂĢık‘ın bu terimlerle ne kastettiğinin anlaĢılabilmesi için ―çağının‖ 

edebiyat nazariyat kitaplarına bakılmasını söyledikten sonra Tanzimat sonrasında 

yazılmıĢ olmasına rağmen ―aynı anlamı taĢıdığını‖ tahmin ettiği bir belagat kitabına 

baĢvurur (242). Ben, ilk defa ZemahĢerî‘nin sınıflandırdığı edeb ilimlerinin, onun 

temsil ettiği âlim-edib tipinin Kur‘an‘a dair entelektüel meĢguliyetinin ürünü 

olduğunu; ÂĢık‘ın mukaddimesinde (Tolasa‘nın iddiasının aksine) şi„r ile şer„ 

arasında uyum sağlamak için yaptığı kuramsallaĢtırmanın bu edeb anlayıĢına 

dayandığını göstermeye çalıĢtım. Ebussuud‘un mukaddimedeki merkeziliğinin de,  

ZemahĢerî‘nin entelektüel yaklaĢımını temsil etmesi, yüksek bir Arap dil ve edebiyat 

bilgisini dini araĢtırmalarla birleĢtirmesinden dolayı, mukaddimenin edeb‘in 

tercümanı olarak Ģiir tanımının, üstün bir ilmi güçle sonuçlandığını göstermek 

amacından kaynaklandığını belirttim. Ebussuud‘un ardından sayılan Osmanlı 

Ģeyhülislamlarının da bir araya getirilmesi, Naguib‘in KemalpaĢazâde için söylediği 

gibi, Osmanlı ulemasına ―entelektüel meĢguliyetler ve edebi verimler için bir model 

sun[malarıyla]‖ (19) ilgilidir. Bu meĢguliyetlerin içeriğini, Ebussuud‘un 

ġeyhülislamlık makamındaki selefi olmasının yanında entelektüel kimliğinin de 

öncülü KemalpaĢazade‘nin Keşşâf‘a ve Sekkakî‘nin kanonik belagat kitabı Miftâh‘a 

yazdığı Ģerhler ve ―ortaçağ mecaz sınıflandırmasını yenilemeye giriĢen eserleri (21) 

oluĢturur. Bu nedenle MŞ‘deki maddelerde belirtildiği gibi―‗ulûm-ı Arabiye ve 

fünûn-ı edebiyede kudreti akrânında gayr-i makdûr‖ olan Kadri Efendi veya ―‗ulûm-ı 

Arabiye ve fünûn-ı edebiye‘ye düĢüb Arabî inĢâda kâdir [olan]‖ Sâdî Çelebi 

örneklenen edeb‘leriyle seçkinleĢmiĢ ġeyhülislamlar, edeb ilimlerine sahip olmanın 

aynı zamanda ġeyhülislamlık makamını kazanmak kadar yüksek bir dini/‗ilmi güce, 

ayrıca bu makamın getirdiği yüksek bir prestije‖ eriĢmek demek olduğunu 

göstermeleriyle iĢlevseldiler. Bu nedenle ÂĢık mukaddimesinde Ebussuud‘u metnin 



 
 

61 

odağına yerleĢtirip bu edîb-âlim Ģeyhülislamları zikrederken, metnin tanımladığı 

Ģekliyle Ģiirin, edeb ilimleri bilgisinin vaatlerini yansıtıyordu.  Bu son nokta bizi 

mukaddimenin otobiyografik katmanına getiriyor. 

 

D. Âşık Çelebi: Fesahat ve Belagat‟in Vârisi 

  Mukaddimede Arabî ilimlerin bu kadar öne çıkarılmasının ve yukarıda 

gördüğümüz gibi Ģiirin Arabî bir edeb olarak tanımlanmasının, öte yandan medrese 

müfredatı içerisinde sistemleĢen bu ilimlerdeki üstünlükleri ile seçkinleĢmiĢ 

âlimlerin mukaddimenin ağırlık noktasını oluĢturmasının metnin yazarının nitelikleri 

ile bir ilgisi olabilir. ÂĢık Çelebi bir seyyiddi, yani peygamberin soyundan geliyordu 

ve baba tarafından büyük dedesi Seyyid Nattâ‗ Yıldırım Bayezid döneminde 

Anadolu‘ya gelmiĢ ve Bayezid tarafından ―nâzır-ı sâdât‖
67

 olarak atanmıĢtı (Aynur 

2011: 29-33). Aynur, ÂĢık‘ın çeĢitli vesilelerle MŞ‘de seyyidliğine gönderme 

yaptığını tespit eder. Bunlardan birincisi ÂĢık‘ın kekemeliğini Peygamberin torunu 

Fatma ve Ali bin Talib‘in oğlu Hasan‘dan kendisine miras kalan bir özellik olarak 

sunmasıdır. Aynur bunun, ÂĢık‘ın kekemeliğine dair olası ―söz ve imaların‖ önüne 

geçme istemesinden kaynaklandığını öne sürer (27-8). Bu bağlamlardan ikinci ise 

buradaki tartıĢma için önemlidir: ÂĢık,  kendi edebî gücünü de peygamberin 

soyundan gelmesiyle açıklar. Mukaddimenin sonuna doğru, MŞ‘nin ―baĢka eserlerde 

                                                           
67

 Aynur‘un MŞ‘nin Emîrî maddesinde tespit ettiği bu ifadeyi ÂĢık büyük dedesi Nattâ‗  ve dedesi 

Zeyne‘l-âbidîn için kullanmasına rağmen, onların akrabası olmayan ardılı Emirî için Nakîbü‘l-EĢrâf 

ünvanını tercih eder. Bunun nedenini, dedelerinden ölümüyle beraber ―seyitlerin nazırlığının‖ boĢ 

kalması sonrası ortaya çıkan ―bazı seyyid sıfatını taĢıyan rezillerin seyyidliğin namusuna yakıĢmayan 

hareketlerinin‖ önüne geçmek için bu makama atanan Emirî‘nin (Seyyid Mahmud bin Ubeydu‘llâh), 

Arabistan‘daki seyahati sırasında gördüğü Nakîbü‘l-EĢraf ünvanını kendisi için kullanmasıyla açıklar 

(380). Öte yandan Hülya Canpolat‘ın aktardığı üzere ―emperyal Nakibü‘l-EĢraf‖ defterlerinin Seyyid 

Mahmud‘la baĢlaması, ÂĢık‘ın ünvanlarda yaptığı bu ayrımın Seyyid Mahmud‘un seçiminden ziyade, 

―nâzır-ı sâdât‘tan‖ farklı olarak Nakibü‘l-eĢraf‘ın kurumsallaĢmıĢ bir makam olmasıyla ilgili olduğunu 

düĢündürür. Burada ÂĢık‘ın mukaddimede sıraladığı müftülerin, Osmanlı bağlamında bu unvana 

sahip ilk kiĢi olduğu kabul edilen Molla Fenarî ile değil, sürekli bir ofis olarak ġeyhülislamlık 

kurumunun ilk temsilcisi Zenbilli Ali Efendi‘den baĢladığını hatırlayalım. ―Emperyal Nakîbü‘l-EĢraf 

defterleri‖ için bkz. Hülya Canbakal. ―The Ottoman State and Descendants of the Prophet in Anatolia 

and the Balkans (c.1500-1700). JESHO 52 (2009): 542-578.  



 
 

62 

olmayan niteliklerinin‖ (hasîsa) maddeler haline sıralandığı bölümde ÂĢık, 

tezkiresinin ―özgünlüğünün‖ göstergelerinden biri olarak onun düzenleniĢindeki 

farklılığı gösterir. Anlattığına göre o, MŞ‘yi Molla Latîfî‘nin (ö.1582) tezkiresindeki 

düzenleniĢin taklidi olmasın diye ―ebced hevvez harflerine‖göre tertip etmiĢtir. 

Ardından ÂĢık, bu tercihi ile peygamber soyundan gelmesi arasında ―Salâhü‘d-dîn 

Safedî‘nin Şerhü Lâmiyetü‟l-„Acem‖
68

 isimli eserine baĢvurarak Ģu Ģekilde bir iliĢki 

kurar:   

Peygamberin ailesi, yani HâĢimi sülalesi ve Ebü‘l-Kasım aĢireti, miras 

alınmıĢ hal ve yayılmıĢ fazilet gereğince, belagat ve fesahat mirasına, 

üstünlük ve doğruluk hikmetine âlemlerin halkından daha fazla 

layıklardır (268).
69

   

    ÂĢık‘ın MŞ‘de kendisi gibi HâĢimi sülalesinden gelen Emîr-i Sânî için de ―HâĢimî 

olmagla belâgat u fesâhate vârisdür‖ ifadesini kullandığını tespit eden Aynur, HâĢimi 

sülalesinden gelenlere belagatin ve fesahatin varisi özelliğinin atfedilmesini ―Ben 

Arapların en fasih olanıyım. Çünkü KureyĢtenim‖ hadisine bir gönderme olarak 

okur; fakat soy ile edeb arasındaki bu iliĢkinin nedeni ve ÂĢık‘ın tezkiresinin 

farklılığı için seyyidliğine baĢvurmasının anlamı konusunda, ―[yukarıdaki alıntının] 

okuyucunun aynı sülaleden gelen ÂĢık Çelebi‘nin kültür ve edebiyat alanında 

seçkinliğini anımsamasına katkıda bulun[duğundan]‖ (29) öte bir açıklama sunmaz. 

Fesahat ve belagat, Adonis‘in aktardığı üzere ―7. Yüzyıldan 10. Yüzyıla Araplar ve 

diğer halklar arasındaki ideolojik mücadele ortamında‖ ―Cahiz gibi edib ve El-Halil 

gibi dilcilerin, ―Arap kimliğinin en açık ve en güçlü simgesi olarak gördükleri‖ 

                                                           
68

 Aynur, bu eserin Arap dili ve edebiyatı âlimi Ebü‘s-Safa es-Safedî‘nin(ö.1363) Lüma‟u‟s-Sirâc 

isimli eseri olduğunu öne sürer. Bkz. A.g.y 28.  
69

  Ehl-i beyt-i nübüvvet ya„nî „ıtret-i Hâşimiyye ve „aşîret-i Ebi‟l-Kâsımiyye ki ber-mûcib-i hâl-i 

mevrûs[î] ve fazl-ı mebsûs[î] mîrâs-ı belâgat u fesâhate ve hikmet-i berâ„at u h[a]sâfete halk-ı 

„âlemînden ehaklardur.       

 



 
 

63 

bedevilerin ―Ģiirsel sözelliklerinden‖ yola çıkarak belirlediği estetik standartları 

oluĢturuyordu (15). Cahiz Kitâb el-Beyân ve‟l-Tebyîn‟de ―saf Bedevi Arapların 

özünü‖ oluĢturduğunu belirttiği ―kusursuz fesahati‖ ve bedaheti Ģu Ģekilde 

tanımlıyordu: 

Kelimelerin harfleri ve Ģiirin mısraları ahenkli ve pürüzsüz, akıcı ve 

zahmetsiz… Zarif ve latif, esnek bir Ģekilde nazmedilmiĢ, dilde hafif 

olmalıdır ki bütün bir mısra bir kelime, bir kelime de tek bir harf gibi 

olabilsin. (14-5)     

Adonis, Cahiz‘in bedevi Ģiirinin bu ―Allah vergisi bir içgüdü olan, doğaçlamaya 

dayanan‖ fesahat ve belagatinin Arapları diğer halklardan farklılaĢtırdığını, Arapçayı 

diğer dillerden üstün kıldığını söylediğini belirtir (15). Kısacası, ―Ģehir kültürünün 

yazı estetiğinin‖ masa baĢı çalıĢmaya ve entelektüel birikime dayanan tekniklerini 

ifade eden tahbir‘e karĢıt olarak, fesahat ve belagat ile bedahet bedevi Arap 

kültürüne içkin değerlerdir ve sonrasında Cahiz gibi Abbasi edibleri tarafından Arap 

Ģiiri için bir model sunan estetik kaideler olarak kuramsallaĢtırılmıĢlardır (). Buradan 

hareketle, peygamber soyundan gelmenin, fesahat ve belagat ile hikmete varis 

olmayı ifade ettiğine dair vurgu, bu kavramların akademik bir çalıĢmayla kazanılmıĢ 

teknikler değil, bedevi Arapların sözlü kültürünün içerisinde olmakla edinilen 

nitelikler olduğuna iĢaret eder. Cahiz‘in ―Arap Ģiirine karĢı ilgiyi yalnız Araplarla ve 

Arapçayı akıcı bir Ģekilde konuĢanlarla sınırlaması da‖ (15), fesahati ve belagati 

Arapların irsî, ―tercüme edilemez‖ üstünlükleri olarak görmesinden kaynaklanır. Bu 

arka plan, ÂĢık Çelebi‘nin eserinin öncüllerinden farkına dikkat çekerken seyyid 

kökenlerine atıf yapmasının nedenine dair bir açıklama sunabilir. Mukaddimede, 

Kur‘an‘ı belagati açısından ele alan eserlere uygun olarak, Peygamberin sözlerinin 

Ģiir olmadığı kanıtlanmaya çalıĢılsa da, ―Cahiliye Ģiirinin Kur‘an‘ın tefsiri olduğuna‖ 



 
 

64 

dair yapılan vurgunun arkasında Arapların bu irsi fesahat ve belagati paylaĢtığı 

görüĢü yatar. Bu vurgu bir yandan mukaddimenin Ģiiri ‗ilmin gücü olarak sunma 

amacı için bir çıkıĢ noktasıdır; çünkü ZemahĢeri‘nin ve onun takipçisi olan hocası 

Ebussuud‘un retoriğe dayanan dini araĢtırmaları, Kur‘an‘ın Araplara has bu fesahat 

ve belagati yansıtması nedeniyle onun anlamının Arap dil ve edebiyat bilgisiyle ifĢa 

edilebileceği esasına dayanıyordu.   Diğer taraftan ÂĢık‘ın mukaddimenin sebeb-i 

telifinde peygambere uzanan soyunu açık kılması, Ģiirin ―dîvân-ı Arab ve fihrist-i 

dîvân-ı edeb‖ olduğuna dair yaptığı alıntıların Osmanlı ġeyhülislamlarının ilmi 

gücünü temellendirme gibi bir amacın yanında, aynı zamanda otobiyografik bir kasıt 

taĢıdıklarına iĢaret ediyordu. Mukaddimede alıntılanan hadiste, Peygamberin 

hükümlerindeki ―anlam inceliklerinin‖ anlaĢılabilmesi için Lebid‘in divanına 

baĢvurulmasını söylemesinde örneklendiği üzere, Peygamberin ―mucizeye dayanan 

sözünde‖ olduğu kadar yüce bir belagatin ırsi bir edeb‘e mahsus olduğuna iĢaret 

edilmesi, ÂĢık‘ın fesahat ve belagate ―soyu nedeniyle varis olduğu‖ iddiasının 

temelini oluĢturuyordu aynı zamanda. Bu iddia, ÂĢık‘ın edebi gücüyle olduğu kadar, 

onun ‗ilmînin üstünlüğüyle de ilgiliydi; çünkü eğer Kur‘an‘ın ―elfâzın[ı] âzân-ı 

iz‗anla istimâ‗ ve magzâsınun magz-ı nagzına a‗yân-ı im‗ânla ıttılâ‖ etmek 

―Arapların divanını‖ bilmek ile ilgiliyse, ÂĢık‘ın soyu hasebiyle bu ―divanı‖ miras 

alması, Kur‘an‘ın ―mucizevî‖ anlam derinliklerini çözebilecek kadar üstün bir ilmi 

güce sahip olduğu anlamına geliyordu. Bu da onun, Ebussuud baĢta olmak üzere 

mukaddimesinde sıraladığı Osmanlı Ģeyhülislamlarını öne çıkarma biçimini anlaĢılır 

kılar. Mukaddimesinin anlam katmanlarından biri ÂĢık Çelebi‘nin dini ve entelektüel 

ilgileri birleĢtirmiĢ bir âlim-edib tipinin örneği olduğunu ispatlamak istemesiydi. Bu 

nedenle, metinde Ebussuud‘un öncüllerine olan üstünlüğünü edebi üzerine 

kuruyordu: Bu, onu yalnızca kiĢisel iliĢkisinden ya da çağdaĢı bir Osmanlı âlimi için 



 
 

65 

taĢıdığı önemden dolayı değil, model aldığı bir entelektüel kimliği temsil etmesi 

nedeniyle üstün görmesinden ileri geliyordu. Mukaddimesinin önemli bir bölümünü 

oluĢturan Ģiir ve Ģer‗ iliĢkisi, Ģiirin edeb‘in tercümanı olarak tanımlanması, manzum 

fetvalara yapılan vurgu, bir müçtehitler silsilesinin kurgulanması, bu entelektüel 

modelin birikimini tespit etme ve bu birikime kendisinin de sahip olduğunu 

göstermek Ģeklinde çifte amaç taĢıyordu. Metin boyunca âlim-edib birleĢiminin 

kurucusu ZemahĢeri‘nin Keşşaf‘ından, Kadı Beyzavî‘den yaptığı alıntılar; hadis, 

fıkıh ve fetva kitaplarına yapılan göndermeler; kendisine ait olan veya aktardığı 

Arapça Ģiirler, Ģiirin meĢruiyet çerçevesini çizmenin yanında, Arapça dil ve edebiyat 

bilgisine ve bu bilgiye dayanan ‗ilme vakıf olduğunu gösterme amacından 

kaynaklanıyordu. Bu nedenle, Osmanlı Ģeyhülislamlarını âlim-edîb özellikleriyle öne 

çıkarıyor; edeb‘e sahip olmanın ilmiye hiyerarĢisinin zirvesine tırmanmayı ve fetva 

verecek kadar üstün bir ‗ilmi güce sahip olmanın gerekliliklerinden biri olduğuna 

iĢaret ediyordu. ġeyhülislamlara dair bu temsil biçiminin kendi kariyerine dair 

imaları da vardı; soyu nedeniyle ―belagat ve fesahat mirasına, üstünlük ve doğruluk 

hikmetine âlemlerin halkından daha fazla layık‖ olduğunu iddia etmesi, dolaylı 

olarak aynı ölçütlerle betimlendirdiği bu ġeyhülislamların sahip olduğu itibara da 

layık olduğuna göndermede bulunuyordu. Bunun yanında ÂĢık‘ın, MŞ‘nin 

özgünlüğü için seyyidliğine baĢvurması, mukaddimenin amacını da ortaya 

koyuyordu. Bu giriĢ, tezkiresinde gösterdiği edeb‘in, fesahat ve belagatin bir 

soyağacıydı; peygamber sülalesinin mirasına sahip olduğu iddiasının, seyyidliğin 

kendisine getirdiği imtiyazları tezkiresi için de kullanmaktan
70

, ona Ģık bir kılıf 

uydurmaktan ibaret kalmadığının ispatıydı. MŞ‘nin Latifi‘nin tezkiresinden farkını 

belirtirken soyunu öne çıkarmasının nedeni de, tezkiresinde rakipleri için yaptığı gibi 

                                                           
70

 Bkz. Aynur 2011: 29. 



 
 

66 

onları ırksal olarak aĢağılamak değil
71

, mukaddimesinde kökenlerini gösterdiği, irsi 

olarak sahibi olduğu ―tercüme edilemez‖ fesahat ve belagatin, onu sonradan 

kazananlara karĢı üstün olduğunu göstermekti.       

Mukaddimenin edeb ve Kur‘an arasındaki iliĢkiyi vurgulayan kaynaklarının 

Ebussuud‘un modeli olduğu âlim-edîb tipinin entelektüel müfredatını karĢıladığını ve 

mukaddimede bu birikimin serimlenmesindeki amacın, ÂĢık Çelebi‘nin bu 

entelektüel kimliğin ifade ettiği edebi ve ilmi güce sahip olduğunu gösterme 

amacıyla iliĢkili olduğunu öne sürdüm. Bu yorumu desteklemek adına, ÂĢık‘ın 

Ebussuud‘un fetva kâtibi olarak mukaddimeye dâhil olduğu bölüme dönmek 

istiyorum. Burada Ebussuud‘un ―istiftâ vü cevâbı ve Bezzâzî‘nün naklin bile yaz 

diyü münâveleten emr buyur[ması]‖ üzerine, ÂĢık‘ın Merginâni‘ye üstün bulduğu 

fetvayı ―bunlarun‖ Ģeklinde çoğul olarak ifade ettiğini hatırlayalım. ÂĢık‘ın bu 

ifadeyle bir önceki cümlede ayrı ayrı zikrettiği istifta ve cevab bölümlerini 

kastettiğini, fetvanın edebi üstünlüğünü cevabı yazan Ebussuud kadar, fetva kâtibi 

olarak istiftayı yazan kendisine de atfettiğini düĢünüyorum. Yaycıoğlu‘nun Osmanlı 

fetvahanesi için belirttiği üzere, fetva isteyenlerin sorularının müsevvidler tarafından 

―uygun bir hukuki formatta yeniden yapılandırılarak‖ yazılan istifta bölümü, 

―fetvadaki hukuki sorunsalı belirlediği ve cevaplar yalnızca bu sorunsalı olumlayan 

veya olumsuzlayan kısa ifadelerden oluĢtuğu için ―fetva yapımının en kritik 

süreciydi‖(50). Yukarıda belirtildiği gibi fetva talebinin yoğunluğu ve Osmanlı 

ġeyhülislamlarının yüzlerce fetva vermek zorunda kalması, kâtiplerin önemini daha 

da artıyordu. Bu nedenle Yaycıoğlu, Ebussuud‘un ―fetvahane kâtiblerine fetvanın dili 

ve biçimi ile ilgili bilgiler; uygun bir fetva metni formüle etmeye yönelik talimatlar 

vermek için‖  Fetva Eminlerine [ya da kâtiblerine] Tenbihler isimli bir risale 

                                                           
71

 Bkz. AĢık Çelebi 2010: 1237-8.  



 
 

67 

yazdığını aktarır (52). Ebussu‗ûd burada gramer yanlıĢlarının yanında, ―hukuki 

terminolojinin doğru teknik kullanımları‖ hakkında kâtiplere uyarılarda bulunur (52-

7). Bundan dolayı ÂĢık‘ın Ebussu‗ûd‘un fetvasının istifta bölümündeki payı yalnızca 

soruyu yazıya geçirmek değildi, metnin dil ve hukuki açıdan doğruluğunun doğrudan 

nedeniydi. Bu nedenle Ebussuud‘un fetvasının Merginânî‘ninkine olan üstünlüğünün 

vurgulaması, aynı zamanda ÂĢık‘ın mukaddimede tanımladığı Ģekilde şi„r ve şer„ 

uyumu zemininde, âlim-edip tipinin örneği olduğu iddiasını ortaya koyuyordu. BaĢka 

bir Ģekilde ifade edersem, ÂĢık‘ın âlimler nezdinde Ģiirin ilmi bir güç olduğunu 

gösterme hedefini ―kalemdeki gücüyle‖ tüm âlimlerin üzerinde olarak sunduğu 

Ebussuud üzerinden gerçekleĢtirmesi, aynı zamanda onun, ġeyhülislam‘ın 

fetvasındaki payı nedeniyle mukaddimede tanımladığı edeb‘e sahip olduğu anlamına 

da geliyordu. Bu yorum ÂĢık‘ın da tam da mukaddimesinin odaklarından biri 

oluĢturan Ebussuud bölümünde metne dâhil olma nedenine, yalnızca onla hoca-

öğrenci iliĢkisini ifĢa etme niyeti dıĢında bir anlam getirir. Öte yandan ÂĢık‘ın 

Ebussuud‘un  Merginânî‘yle kıyasladığı fetvasında kendine payına iĢaret ediyor olma 

ihtimalinin kuvvetliliği, fetvayı talep eden kiĢi olduğunu belirttiği Emînü‘d-dînü‘l-

Acemî‘nin ismini bütün tezkire içerinde bir tek bu bölümde, o da ―bir kimesne‖ 

sıfatıyla anmasıyla desteklenir. Çünkü ÂĢık‘ın MŞ‘de herhangi bir Ģekilde yer 

vermediği bu kiĢiyi Ebussuud‘un edebi gücüyle ortaklaĢtırmak istemesi için bir 

neden yoktur. 

 

 

 

 

 



 
 

68 

 

 

 

SONUÇ 

 

 Bir önceki bölümde ÂĢık‘ın mukaddimesinde tanımladığı Ģiir anlayıĢını, 

Osmanlı ġeyhülislamlarının edîb-âlim kimlikleri ve dine entelektüel bakıĢ açıları 

içerisine yerleĢtirdiğini söyledim. ÂĢık‘ın Ebussuud‘un fetvasını edebî açıdan 

öncüllerine üstün bulmasının, ġeyhülislam‘ın fetva kâtibi olduğunu belirtmesinden 

hareketle onun âlim-edib tipiyle özdeĢleĢtiğine ve bu entelektüel birikime sahip 

olduğu iddiasına iĢaret ettiğini öne sürdüm. Burada Naguib‘in, Ebussuud Efendi, 

KemalpaĢazade, Muhyiddin Çelebi gibi ilmiye hiyerarĢisinin en üst makamlarında 

bulunan âlimlerin bu âlim-edîb kimliğine sahip olmaları dolayısıyla, Osmanlı 

uleması nezdinde dil disiplinlerinin [ki ben bunu edeb/Arabî ilimler/i olarak 

anlıyorum] yüksek bir kültür ve prestiji karĢıladığına dair gözlemini hatırlatmak 

istiyorum. Acaba ÂĢık‘ın, mukaddimede kendisini bu entelektüel kimlikle 

özdeĢleĢtirmesinin, kariyer idealleri ile bir ilgisi var mıydı? Bilindiği gibi ÂĢık‘ın 

kariyeri, dedeleri gibi ―sâdât nazırı‖ olarak değil, orta düzey bir kadı olan babası 

Seyyid Ali‘nin (ö.1534-5) ölümünden sonra, Ġstanbul‘a gelip ilmiye yoluna 

girmesiyle ĢekillenmiĢti. Burada, büyük ihtimalle babasının Kadrî Efendi, Murtaza-

zâde, Nihâlî Cafer Çelebi gibi nüfuzlu âlimlerden oluĢan çevresi ve anne tarafından 

dedesinin eski Rumeli kazaskeri Müeyyedzâde (ö.1516) olması nedeniyle Muhyiddin 

Çelebi, Ebussuud Efendi, Sürûrî Çelebi, TaĢköprüzâde, Emir Gîsû, Arabzade 

Abdülbaki Efendi gibi önde gelen âlimlerden eğitim görür (Kılıç 2011: 31). MŞ‘nin 

Hayali Bey maddesinde, onunla olan arkadaĢlığını anlattığı bölümden Sahn-ı Semân 



 
 

69 

medreselerinde öğrenim gördüğü anlaĢılıyor (Kılıç 2011: 1548). Henüz 

daniĢmentken, büyük dedesi Seyyid Natta ile birlikte Anadolu‘ya gelen Emir 

Sultan‘ın (ö.1429[?]) Bursa‘daki vakıflarına mütevellilik, Ġstanbul mahkemesinde ve 

mukaddimesinde anlattığı üzere Ebussuud Efendi‘nin hizmetinde fetva kâtipliği 

yapmıĢtır. Kılıç, ÂĢık‘ın tahsilini tamamlamasına rağmen, önce hocası Muhyiddin 

Efendi‘nin 1547‘deki ölümü üzerine icazetname alamadığını; ancak mahkemede 

davasını ispat etmesi sonucunda mülazım olarak kaydedildiğini Ata‘î‘nin Şakayik 

Zeyli‘nden aktarır (34). Ardından ÂĢık‘ın mukaddimesinde ―baĢa kazâdur geldi 

gördüm, zarûrî kazâya rızâ virdüm‖ (248) Ģeklinde ifade ettiği kadılık kariyeri baĢlar.  

ÂĢık mukaddimesinde kadılık görevleriyle, ―yukarıya ve aĢağıya, inerek ve çıkarak, 

az giderek, uz giderek, güneye ve kuzeye bütün Rumelini bir uçtan diğer uca‖ 

dolaĢtığını söyler (248) ve bu hayattan duyduğu sıkıntıyı Ģu beyitlerle açığa vurur: 

Kazı olaldan gönül mihnet beyâbânındadur/ Bilmezem kimdür diyen devlet kazâ 

yanındadur (249). Ben mukaddimede ÂĢık‘ın ―devletin ne olduğunu bilmeyenlerin 

kazada olan kiĢiler‖ olduğuna dair yaptığı bu vurgunun, kasabat kadısı olmaktan 

ötürü ilmiye hiyerarĢisinde yükselememesinden ve payitahtta görev alamamasından 

duyduğu piĢmanlıkla ilgili olduğunu düĢünüyorum. Abdurrahman Atçıl ilmiye 

içerisinde iki kariyer yolunu ifade ettiğini belirttiği kasabat kadıları ile mollalar 

arasındaki farkı Ģu Ģekilde tanımlar: 

Genel olarak söylenirse, kasabat kadıları, kariyerlerinin baĢlarında 

daha iyi maaĢlar alabilmek için küçük kadılıklarda hizmet etmeyi 

seçen ilmiye görevlileri grubudur. Bunun karĢılığında, bu gruptakiler 

en yüksek makamları elde etme Ģanslarını kaybederler. Mollalar ise, 

kariyerlerinin sonunda yüksek düzeydeki karlı pozisyonlara 

ulaĢabilme amacıyla, baĢlangıçta düĢük gelir getiren medreselerde bir 



 
 

70 

müderrislikle kariyerlerine baĢlayan grubu oluĢturur. Bazı kadılıklar 

ve kazaskerlikleri içeren bu yüksek düzey makamlar mevleviyetler 

olarak adlandırılır (490).
72

   

Atçıl, Ata‗î‘nin Şakayık Zeyli‘ne dayanan çalıĢmasında,16. Yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren kasabat kadıları ile mollaların izlediği kariyer yollarının ayrıĢtığını; bazı 

istisnalar olmakla beraber bir mülazımın müderrisliği değil, baĢlangıçta ondan daha 

iyi gelir getiren kadılık kadrolarını seçtiği takdirde mesleki yükseliĢinin kesildiğini 

tespit eder (499). O halde ÂĢık‘ı, mülazım olduktan sonra, ona arzuladığı yüksek 

mevkileri açacak müderrisliği değil de kasabat kadılığı yolunu seçmek zorunda 

bırakan neden neydi? Aynur, ÂĢık‘ın müderris olmamasını, peygamber soyundan 

geldiğini söyleyerek güzel bir sebebe bağlamaya çalıĢtığı kekemeliği ile bir ilgisi 

olabileceği imasında bulunur (36). Öte yandan Atçıl‘ın kasabat kadılığını seçmenin 

arkasında daha erken maddi gelire kavuĢmak isteği olduğuna dair tespiti, ÂĢık için de 

geçerli olabilir. Divan‘ında yer alan ―Hace Çelebi Efendi‘ye‖ yani Ebussuud‘a 

verildiği belirtilen ve içeriğinden henüz bir daniĢmentken yazdığı anlaĢılan 

kasidesindeki Ģu cümleler, mukaddimesinde vurguladığı ―zorunluluğun‖ neden 

kaynaklandığına dair bir fikir verebilir:    

Ben ki bir derd-mend ü nâ-çârem 

Zâr u dîl-haste vü garib ü gedâ 

Efkarü‟l-hâl-i fırkâ-i fukarâ 

Ez‟afü‟l-bâl-i zümre-i zu‟afâ 

„Âşık ibn-i „Aliyy-i Nattâ‟î 

Bende-i kemterîn-i âl-i „abâ 

Valideyn öldi nâ-tüvân kaldum 

                                                           
72

 Atçıl, Abdurrahman. ―The route to the top in the Ottoman ilmiye hierarchy of the sixteenth 

century‖. Bulletin of SOAS 72/3 (2009): 489-512.  



 
 

71 

Erş ile habbe degmedi kat„â 

Geçdi zilletle altı yıl ‘ömrüm 

Fark olınmadı gamla subh u mesâ
73

  

Bu beyitlerden, ÂĢık‘ı kadılık yoluna girmeyse zorlayan sebebin, anne ve babasının 

ölümünden kaynaklanan yoksulluğu olabileceğini düĢündürüyor. ÂĢık, büyük 

ihtimalle maddi endiĢelerinden ötürü düĢük akçeli medreselerde hocalık yapmayı 

değil, ona ihtiyaç duyduğu geliri bir an önce getirecek kazaya gitmek durumunda 

kalmıĢtı. Mukaddimede de Rumeli‘yi kadılık görevleriyle dolaĢtığını söyledikten 

sonra, ―ne ân ki mâl ü menâl ü hâl u me‘âl ile gânimet bulmıĢdum‖ (248) demesi, 

kadılığın bütün mihnetlerine rağmen en azından gelire kavuĢmakla teselli bulduğuna 

iĢaret eder. Öte yandan ÂĢık‘ın mesleki hareketliliği Rumeli kadılıklarını 

dolaĢmaktan ibaret kalsa da, mukaddimede ve Divan‘ında görüldüğü üzere kadılık 

kariyeri boyunca payitahttaki yüksek görevleri talep etmeyi bırakmamıĢtı. Özellikle 

Divan‘ındaki Ebussuud Efendi ve Muhyiddin Çelebi gibi hocalarına, ismini 

vermediği PadiĢahlara, Sadrazamlara, NiĢancılara, Defterdarlara yazdığı 

kasidelerinde, sürekli Peygamber soyuna sahip çıkmalarını, faziletleri nedeniyle 

kendisini himaye ederlerse ―bin görüp bir almıĢ‖ olacaklarını vurguluyor ve onu 

―çerağ‖ edinmelerini istiyordu. Örneğin bunlardan birinde,  

„Arûs-ı bahta virmişken talâk idüp yine ric‟at  

Nişân için konuldu hâtem-i mühr-i Süleymânî 

Yürek oynaması tutmuşdı dehri ıztırab ile  

Sadâret sadrına geçdün oturdı yirine cânı 

N‟ola gitdiyse elden bir iki gün hâtem-i devlet 

Ki dirler dîv almış bir zemân mühr-i Süleymânî (Kılıç 1988:18) 

                                                           
73

 Kılıç, Filiz. ―ÂĢık Çelebi Divanı‖. BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Gazi Üniversitesi, 

1988.  



 
 

72 

beyitlerinden dolayı I. Süleyman (ö.1566) döneminde iki kez sadrazamlık yapan 

Rüstem PaĢa (ö. 1561) olduğunu düĢündüğüm muhatabından ÂĢık, şiir ve inşa 

bilgisinin yanında “„ilm ü irfanını” göstereceği katiplik görevi talep ediyordu:  

Çerag idin Muhammed âlini eyyam-ı „adlünde 

Ki ekser uluların sebz olur şem‟-i şebistânı 

  Yalınuz şi‟r ü inşâdan dem urmaz „Âşık-ı şeydâ 

İder hem da‟va-i fazl ü kemâl u „ilm ü irfânı 

Kitâbet hizmetin emr it mükâtib kulun olayın 

Cihânun beglüginden yeg bilürem Hak bilir anı (Kılıç 1988: 19-20) 

ÂĢık, ġerife-zâde Efendi‘ye (?) defterdar olduğunda sunduğunu belirttiği bir 

baĢka kasidesinde ise daha iddialıdır: 

  Tîg-i fazl ile müsellemdür bana mülk-i kemâl 

  Hınk-ı tab‟ ile benümdür şimdi meydân-ı şeref 

  Hak bilir bin baş hakkumdur ri„âyet öndüli 

  Ger olursa imtihân erbâb-ı irfân-ı şeref 

  Ekser eşrâf u ekâbir şem„-i cem„-i sebz olur 

  „Âşıkı id[i]n çerâg ey şem„-i eyvân-ı şeref (Kılıç 1988: 35) 

MŞ‘de ise, mukaddimesinin sebeb-i telifinde yer alan ve II. Selim‘e atfedilen 

kasidede padiĢaha Nakibü‘l-EĢrâf‘lığın ―hakkı‖ olduğunu söylüyordu:   

Koyalum gayrı hep leffâflıkdur 

Benüm hakkum nakîb eşrâflıkdur 

Ebâ„an ced bana mîrâsdur ol 

Ata yirin tutarsa nola ogul (ÂĢık Çelebi 2010: 272) 

Bu beyitlerin yanında ÂĢık‘ın tezkirede büyük dedelerinin ―sâdât nâzırı‖ olma 

hikâyesinin ayrıntılı olarak anlatıĢını Aynur, ÂĢık‘ın Nakibü‘l-EĢraf‘lık makamı için 



 
 

73 

―kendi beklenti ve isteklerinin dile getiriliĢi‖ olarak yorumlar (33). Diğer taraftan 

ÂĢık‘ın aynı kasidede padiĢaha ―kapısında olan yüz bin mansıptan‖ kendisine uygun 

olan birini bulmasını, ondan ―erkân ve ayan‖ olmayı talep etmediğini, sekbanı ya da 

kapıcısı olmaya razı olduğunu söylemesi (ÂĢık Çelebi 2010: 271), onun isteklerinin 

Nakibü‟l-Eşraf‘lıkla sınırlı olmadığını düĢündürür. Aslında, yukarıdaki beyitler 

ÂĢık‘ın Nakibü‟l-Eşrâf‘lığı bir kariyer hedefi olmaktan ziyade, padiĢah tarafından bu 

görevin ilk olarak büyük dedesine verilmesine ve sonra da onun oğluna geçmesi 

nedeniyle kendisinin hakkı olan bir makam olarak gördüğüne iĢaret etmektedir.
74

   

 Aynur‘un ifade ettiği gibi ÂĢık‘ın kadı olmaktan çok da ―hoĢnut olmadığı‖ 

ortadadır. Mukaddimesinde ―zihnin kasveti ve hatıraların çokluğu nedeniyle Ģiir ve 

inĢa nakĢının gönül levhasından memhû, nazm ve nesir biçimindeki eserlerinin su ve 

çamur mayasından arî‖ sözleriyle iĢaret ettiği olumsuzlukları Ģu ―hasb-i hâlle‖ ifade 

eder: Gurbetde garîb şâdman olmaz imiş (249). ÂĢık, burada anlatmadığı 

―kasvetinin‖ nedenlerini MŞ‘de, kadılık hatıralarının karakterlerini oluĢturan Ģairlere 

ayırdığı bölümlerde açacaktır. Bunların arasında ÂĢık‘ı en çok yaralayan, 

kendisinden önceki Narda kadısı olan Musa‘nın düĢmanlığıdır; ÂĢık, Alaiye 

kadılığına ―sürülmesine‖ yol açan bu olaydan hem mukaddimede, hem de MŞ‘nin 

Fevrî maddesinde ayrıntılı bir Ģekilde bahseder (Aynur 2011: 47-8). Öte yandan 

ÂĢık‘ın kadılıktan duyduğu mutsuzluk, onun MŞ‘de Ģiir için yaptığı gibi, diğer 

eserlerinde, özellikle de Mirâcü‟l-ayâle‘de kadılık kurumunu da Ģeriatın bakıĢ 

açısına göre tanımlama gayretinin de nedeni gibi görünüyor. Terzioğlu, yukarıda 

zikredilen makalesinde Mirâcü‟l-ayâle‘nin ―bir kadı ve münĢi olarak layık olduğu 

yere gelemediğini düĢünen ÂĢık Çelebi‘nin siyasi söylemiyle örtüĢtüğünü‖ belirtir 

                                                           
74

 Yine de Tufan Buzpınar, ―Osmanlı hiyerarĢisinde önemli bir yer edinen nakibül-eĢrâf[ın]‖ 

genellikle ilmiye mensuplarından seçildiğini bildirir. Aktardığına göre Nakibü‘l-EĢraflar arasında 

kadı, kazasker ve Ģeyhülislamlar da vardı. Bkz. ġ. Tufan Buzpınar. ―NakîbüleĢraf‖. TDVİA. 32. Cilt. 

322-324.  



 
 

74 

(259). Onun aktardığına göre ―Osmanlı aydınlarına, Ģeriat üzerinden bazı Osmanlı 

siyasi pratiklerini eleĢtirme imkânı veren‖ bu metnin çevirisine ÂĢık uzun bir Ģekilde 

kadılık kurumunu ele alan telif bölümler ekler; bu kısımlarda―kadılık yapmanın 

Ģer‗en caiz olup olmadığını‖ tartıĢır ve ―Osmanlı devletinde rastlanan kötü kadıların 

dökümünü‖ yapar (259). ÂĢık‘ın Mirâcü‟l-ayâle‘nin dayandığı Ġbn Teymiye‘nin 

Siyâsetü‟ş-Şeriyye‘sinin yanında Gazzali‘nin Nasihatü‟l-mülûk ve Hatibzade‘nin 

Ravzü‟l-Ahyar isimli nasihatname türündeki eserleri de çevirdiğine dikkat çeken 

Terzioğlu, ÂĢık‘ın bu ilgisinin ―Kanuni Sultan Süleyman‘ın saltanatının son 

yıllarından itibaren Osman seçkinleri arasından baĢ gösteren daha genel bir 

memnuniyetsizlik ve endiĢe iklimi[yle]‖ ilgili olabileceğini öne sürer (251). Buradan 

hareketle ÂĢık‘ın kadılık kurumu eleĢtirisinin arkasında da liyakat sisteminin 

bozulmasından duyduğu rahatsızlığın olduğu söylenebilir. ÂĢık, Divan‘ından yola 

çıkarak ilmiyeden kalemiye sınıfına geçme arzusu taĢıyor gibi görünse de; o, örneğin 

kendisiyle aynı ―endiĢe iklimini‖ paylaĢan çağdaĢı Gelibolulu Mustafa Âli (ö.1600) 

gibi sistemdeki bozukluklar için kanunu yani örfi hukuku değil, Ģeriatı 

vurguluyordu.
75

 Bu nedenle, Âli‘nin ―müftiyân-i kavânin-i padiĢâhân‖ sözleriyle 

Ģeyhülislamla paralelleĢtirdiği ve esas kariyer ideali olan nişancılığın aksine 

(Fleischer 1994: 96), ÂĢık, Divan‘ında ve mukaddimede görüldüğü üzere, ―dinin ve 

devletin‖ önderi olarak gördüğü ġeyhülislamlığı model alıyordu. Bununla birlikte, 

Âlî‘nin niĢancı olmayı açıkça talep ettiği eserlerinin aksine ġeyhülislam ya da üst 

düzey kadılık rütbeleri gibi bir talebi yoktu; bunun nedeni kendi kariyerindeki 

zorluklar nedeniyle kasabat kadılığını seçmesinden ötürü mevleviyet kadılıkları 

yolunun kapanması olabilir. Öte yandan, ÂĢık‘ın böyle bir niyeti olduğu da 

Ģüphelidir. ÂĢık‘ın ġeyhülislam‘lığı idealleĢtirmenin arkasında, mukaddimede 

                                                           
75

 Bkz. Cornell H. Fleischer. Tarihçi Mustafa Âli: Bir Osmanlı Aydın ve Bürokratı. Çev. Ayla Ortaç. 

Ġstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1994.  



 
 

75 

görüldüğü üzere, bu makamı dini ve dünyevi ilmi Ģahsında toplayan en yüksek 

otorite, Ģeriatın ve edeb‘in birleĢtirici gücü olarak görmesinden ileri geliyor gibi 

görünür. ÂĢık, kendi zihniyet dünyasının teorik ve pratik anlamda mükemmelleĢmiĢ 

örneğini müftülüğün oluĢturduğunu düĢünüyordu. Bu, daha hocası Muhyiddin 

Çelebi‘ye seslendiği Divan‘ın ilk kasidesinde görülür. Kasidenin Muhyiddin Çelebi 

Ģeyhülislamken yazıldığı içeriğinden anlaĢılıyor; bu nedenle ÂĢık kasideyi yazdığı 

sıralarda henüz medrese öğrencisi olmalıdır.  Burada mukaddimede Ebussuud için 

kullandığı ―dinin hocası ve dünyanın hâkimi‖ sıfatını Muhyiddin Çelebi için kullanır 

ve onu mukaddime için anlamlı olan Ģu yönleriyle betimler: 

  Cenâb-ı Muhyî-i dîn mâhî-i gâm hâmî-i İslâm 

  Şeh-i erbâb-ı fetvâ hâce-i dîn dâver-i dünyâ 

  Eger ‘ilm-i tefâsiri hadîsün olmasa Keşşâf 

  Meşârikle Mesabih olmaz idi gün gibi peydâ 

  Beyânundur bedî‘ ile ma‘âni bâbında Miftâh 

  Kelâmun rûh-perver mantık-ı „Îsâ durur gûyâ (Kılıç 1988: 13) 

Bu beyitlerden Buzov‘un öne sürdüğü gibi ―dinin hocası ve dünyanın hükümdarı‖ 

sıfatlarının Ebussuud‘a özgü olmadığı görülüyor.  Beyitlerin Muhyiddin Çelebi‘nin 

tefsiri ilmini Keşşaf‘la, belagat ilmini Miftah ile paralelleĢtirmesinden yola çıkarak 

bu betimlemenin, dini ilimlerde olduğu kadar, edeb ilimlerinde seçkinleĢmiĢ 

ġeyhülislamları tanımladığını düĢündürür. Bu birleĢim, mukaddimede de görüldüğü 

üzere, ÂĢık‘ın zihniyet dünyasını ve onun eserlerinin ana hedefini oluĢturmuĢtur. 

ÂĢık, yüksek makamlara göre önemsiz kadılıklarda geçirdiği kariyerinde, ‗ilmini 

ortaya koyacağı alan olarak edebi faaliyeti görmüĢtü. Bu nedenle kiĢisel olarak 

deneyimlediği kadılık kurumunun yozlaĢmasından, Ģairler tezkiresindeki Ģiir 

kuramsallaĢtırmasına yazarlık faaliyetini, yalnızca edeb‘ini,  fesahat ve belagatli söz 



 
 

76 

söyleyebilme becerisini değil, aynı zamanda „ilmini göstermeye adadı. Kadılık 

kariyerinde yaĢadığı olumsuzluklar, açıkça talep ettiği payitahtta görev alma 

isteğinin gerçekleĢmemesi, onun yazarlık motivasyonunu da belirledi.  ÂĢık, tıpkı Âli 

gibi kendi kariyerinden duyduğu mutsuzluğu, gördüğü düĢmanlıkları, genel bir 

kurumsal bozulmayla özdeĢleĢtirerek, kendine yeni bir güç alanı yarattı; bu 

bozulmaya çözüm üretmeyi amaçlayan telif/tercüme eserleriyle, kendi ilmî ve edebi 

birikiminin ―yozlaĢmanın‖ önüne geçmek için gerekli olduğunu ortaya koyuyordu. 

Onun, model aldığı ġeyhülislamların içtihatlarında somutlanan âlim-edîb kimliğini 

kendine mal etme yöntemini de, edeb‘in Ģeriatın hayata geçirilmesinin temel aracı 

olarak görmesi, âlim ve edîb kimliklerini birbirlerinden ayrılamaz iki yüz olarak 

sahiplenmesinden kaynaklandı. ġairler tezkiresinin mukaddimesinde de, Ģiiri edeb‘in 

tercümanı olarak tanımlayarak Kur‘an ve edeb iliĢkisini vurguladı ve âlim-edîb 

kimliğinin bir soyağacını oluĢturdu. Osmanlı ġeyhülislamlarını, özellikle Ebussuud‘u 

metninin odağı haline getirerek Ģiiri, üstün bir ‗ilmi güçle taçlandırdı ve kendisini bu 

silsileye dâhil ederek âlim-edîb kimliğini pekiĢtirdi. Şi„r ve şer„ toposunun ifade 

ettiği Ģiirin yarattığı toplumsal gerilimin çözümünü de, öncüllerinin tasavvufi 

aĢkınlıklarında değil, Ģeriatı hayata geçirmek gibi yüce amaçlar için bir araç, medrese 

müfredatında bir bilgi dalı, ―asıl uğraĢların önüne geçmeyecek‖ Ģekilde 

sınırlandırılmıĢ bir meĢgale olarak tanımlanmasında buldu. Böylelikle aynı zamanda 

Ģair ve âlim kimlikleri arasındaki çeliĢkiyi gidermeye çalıĢtı. Yine de, Ģiire dair 

çizdiği bu meĢruiyet çerçevesine rağmen, Ebussuud‘un fetva kâtibi olduğunu bir kez 

daha vurguladığı bölümde, ―önderinin‖ Ģu Ģiirlerini alıntılamaktan geri durmadı:  

  Terk it hevâ-yı şi„ri ki sevdâ-yı hâmdur  

  Sihr-i helâl olursa da dime haramdur 

  Yakûlûne mâ lâ yef„alûne mesebbeten 



 
 

77 

  Mine‟llâhi mesbûbun bihâ‟ş-şu„arâi
76

 (ÂĢık Çelebi 2010: 166)  

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
76

 [Ģairler] yapamayacakları yergileri dilleriyle söylerler. Bundan dolayı Ģairler Allah tarafından 

yerilmiĢlerdir.  



 
 

78 

 

 

 

SEÇİLMİŞ BİBLİYOGRAFYA 

 

A. Arazi. ―Shi‗r: 1. In Arabic: A. The pre-modern period‖. Encyclopedia of Islam, 

 Second Edition. Haz. P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth ve diğerleri. 

 9. Cilt. Leiden: Brill, 2002.  

Adonis. An Introduction to Arab Poetics. Çev. Catherine Cobham. Londra: Saqi, 

 2003. 

Alper, Ömer Mahir. ―Küllî‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 26. Cilt. 539-40. 

Aktan, Hamza. ―Kazf‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 25. Cilt. 148-9. 

ÂĢık Çelebi. Meşâ„irü‟ş-Şu„arâ. Haz. Filiz Kılıç. 3 Cilt. Ġstanbul: Ġstanbul 

 AraĢtırmaları  Enstitüsü, 2010. 

Atçıl, Abdurrahman. ―The route to the top in the Ottoman ilmiye hierarchy of the 

 sixteenth century‖. Bulletin of SOAS 72/3 (2009): 489-512. 

Aynur, Hatice. ―Kendi Kaleminden ÂĢık Çelebi‘nin YaĢamöyküsü‖. Âşık Çelebi ve 

 Şairler Tezkiresi Üzerine Yazılar. Haz. Hatice Aynur ve Aslı Niyazioğlu. 

 Ġstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları, 2011. 38. 

B. Lewin. ―al-Asma‗î‖. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Haz. P. Bearman, 

 Th. Bianquis, C.E. Bosworth ve diğerleri. 1. Cilt. Leiden: Brill, 2002. 



 
 

79 

Bauer, Thomas. ―Adab c) and Islamic Scholarship after the ‗Sunnî revival‘‖. 

 Encyclopedia of Islam, THREE. Haz. Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis 

 Matringe ve diğerleri. Brill Online, 2016.  

Bonebakker, S. A. ―Adab and the Concept of Belles-letres‖. „Abbasid Belles-Letres. 

 Haz. Julia Ashtiany, T.M. Johnstone, J.D. Latham. Cambridge: Cambridge 

 University Press, 1990. 

Burak, Guy. The Second Formation of Islamic Law: The Hanafî School in the Early 

 Modern Ottoman Empire. New York: Cambridge University Press, 2015. 

Buzov, Snjezana. ―The Lawgiver and His Lawmakers: The Role of Legal Discourse 

 in the Change of the Ottoman Imperial Culture‖. YayımlanmamıĢ Doktora 

 Tezi. ġikago: The University of Chicago, 2005. 

Buzpınar, ġ. Tufan. ―NakîbüleĢraf‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 32. Cilt. 322-324. 

Canbakal, Hülya. ―The Ottoman State and Descendants of the Prophet in Anatolia 

 and the Balkans (c.1500-1700). JESHO 52 (2009): 542-578. 

Ch. Pellat.―Adab. ii. Adab in Arabic Literature‖. Encyclopedia Iranica. 

 http://www.iranicaonline.org/articles/adab-ii-arabic-lit.       

C.H.M. Versteeg. ―al-Zamakhsharî‖. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Haz. P. 

 Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth vd. 11. Cilt. Leiden: Brill, 2002. 

De Bruijn, J.T.P. ―Chains of Gold: Jâmî‘s Defence of Poetry‖. Journal of Turkish 

 Studies 26/I (2002): 81-92. 

http://www.iranicaonline.org/articles/adab-ii-arabic-lit


 
 

80 

Enderwitz, Susanne. ―Adab b) and Islamic Scholarship in the‖ Abbasid Period‖. 

 Encyclopedia of Islam, THREE. Haz. Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis 

 Matringe ve diğerleri . Brill Online, 2016 

 Fleischer, Cornell H. Tarihçi Mustafa Âli: Bir Osmanlı Aydın ve Bürokratı. Çev. 

 Ayla Ortaç. Ġstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1994. 94-6.   

Gabrieli, F. ―Adab‖. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Haz. P. Bearman, Th. 

 Bianquis, C.E. Bosworth ve diğerleri. 1. Cilt. Leiden: Brill, 2002.     

ĠpĢirli, Mehmet. ―Çivizâde Muhyiddin Mehmed Efendi‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 

 8. Cilt.  348-9. 

Ġz, Fahir. ―Asâtîr al-Awwalîn‖. Encyclopedia of Islam, Second Edition. Haz. P. 

 Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth ve diğerleri. 12. Cilt. Leiden: Brill, 

 2004. 

Karaarslan, Nasuhi Ünal. ―Ġbn Düreyd‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 19. Cilt. 416-9. 

Khoramshahî, Bahaeddin. ―Tabiat-ı Ġlahi yâ Ġlâhiyât-ı Tabîbî: Der-Nakd-i Tefsîr-i 

 Cedîd ez-Vahîy عي در نقد تفسير جديد از وحی ه  ت ط   هي ي     عت     .‖ط  

 [Haziran-Temmuz 1987] 30 Haziran 2016.  

 http://www.drsoroush.com/Persian/On_DrSoroush/P-CMO-13870402-

 Khoramshahi.html 

Kılıç, Filiz. ―ÂĢık Çelebi Divanı‖. BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Gazi 

 Üniversitesi, 1988. 

————. ―ÂĢık Çelebi‘nin Hayatı, Edebî KiĢiliği, Eserleri‖. ÂĢık Çelebi. 

 Meşâ„irü‟ş-Şu„arâ. Haz. Filiz Kılıç. 1. Cilt. Ġstanbul: Ġstanbul AraĢtırmaları 

 Enstitüsü, 2010.   

http://www.drsoroush.com/Persian/On_DrSoroush/P-CMO-13870402-
http://www.drsoroush.com/Persian/On_DrSoroush/P-CMO-13870402-


 
 

81 

Martin, Richard C. ―Inimitability‖. Encyclopedia of Qur‟ân. Haz. Jane Dammen 

 McAuliffe. Washington DC: Georgetown University, 2016. 

Masud, Muhammad Khalid. ―Adab al-Muftî‖. Encyclopedia of Islam, THREE. Haz. 

 Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis Matringe vd. Brill Online, 2016 

———. ―Adab al-Qâdî‖. Encyclopedia of Islam, THREE. Haz.  Kate Fleet, Gudrun 

 Kramer, Denis Matringe vd. Brill Online, 2016.  

———. ―Âdâb el- Muftî: The Muslim Understanding of Values,  Characteristics, 

and Role of a Muftî‖. Moral Conduct and Authority: The  Place of Adab in South 

Asian Islam. Haz. Barbara Daly Metcalf. Berkeley: University of  California Press, 

1979.  

Montillet, Georges-François. The Flowering of Adab: The Life and Works of Abû 

 Ishâq al-Husrî. YayımlanmamıĢ Doktora Tezi. Connecticut: Yale University, 

 2013. 

Mütercim Âsım Efendi. El-Okyânûsu‟l-Basît fi Tercemeti‟l-Kâmûsi‟l-Muhît: 

 Kâmûsu‟l-Muhît Tercümesi. Haz. Mustafa Koç ve Eyyüp Tanrıverdi. 2. Cilt. 

 Ġstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu BaĢkanlığı, 2013. 

Naguib, Shuruq. ―Guiding the Sound Mind: Ebu‘s-su‗ûd‘s Tafsir and Rhetorical 

 Interpretation of the Quran in the Post Classical Period‖. Osmanlı 

 Araştırmaları/The Journal of Ottoman Studies XLII (2013): 1-52. 

Orfali, Bilal. ―A Sketch Map of Arabic Poetry Anthologies up to the Fall of 

 Baghdad‖. Journal of Arabic Literature 43 (2012): 29-59. 

Rosenthal, Franz. Knowledge Triumphant: The Concept of Knowledge in Medieval 

 Islam. Leiden: Brill, 2007. 



 
 

82 

ġimĢek, Sultan. ―Sahn-ı Semân Tetimme Medreselerinde Arap Belâgatının Öğretimi 

 ve Sekkâkî‘nin Miftâhu‘l-ulûm Adlı Eseri‖. Osmanlı‟da İlim ve Fikir 

 Dünyası: İstanbul‟un Fethinden Süleymaniye Medreselerinin Kuruluşuna 

 Kadar. Haz. Ömer Mahir Alper ve Mustakim Arıcı. Ġstanbul: Klasik, 2015. 

TaĢdelen, Hasan. ―Belâgat Ġlmi ve Tarihi‖. İslâm Medeniyetinde Dil İlimleri: Tarih 

 ve Problemler. Haz. Ġsmail Güler. Ġstanbul: ĠSAM Yayınları, 2015. 234-241. 

Terzioğlu, Derin. ―Bir Tercüme ve Bir Ġntihal Vakası: Ya da Ġbn Teymiyye‘nin 

 Siyâsetü‘Ģ-ġer‘iyye‘sini Osmanlıcaya Kim(ler), Nasıl Aktardı?‖. Journal of 

 Turkish Studies 31/II (2007): 247-75. 

Tezcan, Nuran. ―Câmî-i Rûm olarak Lâmi‗î Çelebi‖. Journal of Turkish Studies 33/II 

 (2009): 159-179. 

———. ―ġairin Ġkilemi, ġiirin Savunusu: Şi„r, Şer„, „Arş”. Divan Edebiyatına 

 Yeniden Bakış. Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2016. 100-109. 

Tolasa, Harun. ―Klasik Edebiyatımızda Divan Önsöz (Dibâce)leri; Lâmi‗î Divanı 

 Önsözü ve (buna göre) Divan ġiiri Sanat GörüĢü‖. Osmanlı Divan Şiiri 

 Üzerine Metinler. Haz. Mehmet Kalpaklı. Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

 1999. 

———. Sehî, Lâtîfi ve Âşık Çelebi Tezkirelerine Göre 16. Yüzyılda Edebiyat 

 Araştırma ve Eleştirisi. Ankara: Akçağ, 2002. 

Tülücü, Süleyman. ―Lebîd bin Rebîa‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 27. Cilt. 121-122 

 Brill. 1. Cilt. 

Üzgör, Tahir. ―Dibâce”. TDV İslam Ansiklopedisi.9. Cilt. 277.  



 
 

83 

Uludağ, Süleyman. ―ArĢ‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 3. Cilt. 410.   

Yaycioğlu, Ali. ―Ottoman Fetva: An Essay on Legal Consultation in the Ottoman 

 Empire‖. YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Ankara:  Bilkent Üniversitesi, 

 1997. 41-87. 

Yazıcıoğlu Ahmed Bican. Dürr-i Meknun: Saklı İnciler. Haz. Necdet Sakaoğlu. 

 Ġstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999. 

YetiĢ, Kazım. ―Cezâlet‖. TDV İslam Ansiklopedisi. 7. Cilt. 483. 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



 
 

84 

 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

1990 yılında Ġstanbul‘da doğdu. 2008 yılında girdiği EskiĢehir Osmangazi 

Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü lisans programını, 2012 yılında onur 

derecesiyle tamamladı. 2011 Güz akademik döneminde Ġsveç Uppsala 

Üniversitesi‘nde Erasmus öğrencisi olarak bulundu. 2013 yılında Bilkent 

Üniversitesi Türk Edebiyatı Bölümü‘nde yüksek lisans öğrenimine baĢladı. Öğrenimi 

sırasında Türk Dil Kurumu bursu kazandı.     

 

    


