
Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü
Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı

Türk Halkbilimi Bilim Dalı

GELENEKSEL HALK ANLATILARININ ÇOKLU ZEKA KURAMI 
ÇERÇEVESİNDE TAHLİLİ

Özlem DEMREN

Doktora Tezi

Ankara, 2009



GELENEKSEL HALK ANLATILARININ ÇOKLU ZEKA KURAMI 
ÇERÇEVESİNDE TAHLİLİ

Özlem DEMREN

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü
Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı

Türk Halkbilimi Bilim Dalı

Doktora Tezi

Ankara, 2009 







TEŞEKKÜR

Çalışmalarım sırasında sağlam duruşuyla beni destekleyen, beni böyle farklı bir 

konu  üzerinde  çalışmaya  yönlendiren,  başım sıkıştığında  beni  yüreklendiren 

değerli hocam ve tez danışmanım Prof. Dr. Özkul Çobanoğlu’na en içten saygı 

ve  teşekkürlerimi  sunarım.  Ayrıca,  tez  izleme  komitemde  ve  tez  savunma 

jürimde bulunan, fikirleriyle beni yönlendiren hocalarım Prof. Dr. İsa Özkan’a, 

Doç.  Dr.  Nebi  Özdemir’e,  Doç.  Dr.  Metin  Özarslan’a  ve  Doç.  Dr.  Gülay 

Mirzaoğlu Sıvacı’ya saygı ve teşekkürlerimi sunarım.

Tez yazma sürecinde her türlü stresli anıma anlayış göstermeyi başaran, ilgi ve 

desteğini  benden  esirgemeyen  eşim  Çağdaş  Demren’e  ve  ailemin  diğer 

üyelerine de sevgi ve teşekkürlerimle… 

iii



ÖZET

DEMREN,  Özlem.  Geleneksel  Halk  Anlatılarının  Çoklu  Zeka  Kuramı  

Çerçevesinde Tahlili, Doktora Tezi, Ankara, 2009.

Bu  teorik çalışmada, iletişimsel bir sürecin parçası olan geleneksel sözlü halk 

anlatıları  Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesinde  yorumlanmıştır.  Sözlü  kültür 

bağlamındaki performans olarak adlandırılan bu iletişimsel süreç, icracı (kişisel 

boyut),  anlatı  (söz boyutu) ve seyirci  (sosyal boyut) olmak üzere üç boyuttan 

meydana  gelir;  icracı  ve  seyirci  arasındaki  iletişimsel  süreç  sözlü  anlatı  ile 

başlar.  Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesinde  değerlendirdiğimizde,  sözlü  kültür 

bağlamında  Sözel-Dilsel  Zeka  alanı  öncelikli  bir  öneme sahiptir.  Geleneksel 

sözlü  anlatının  türü  ve  seyirciye  aktarımı,  icracı  ve  seyircinin  Çoklu  Zeka 

alanlarından  ve  bu  alanları  çeşitli  kombinasyonlarla,  nasıl  kullandıklarından 

etkilenir.  Geleneksel  sözlü  halk  anlatıları  mantıksal  bir  süreç  içerisinde 

yaratılırlar ve bu iletişimsel süreçte, icracı tarafından ne tür bir sözlü anlatının 

yaratılacağı  konusunda  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı  önemli  bir  role 

sahiptir. Aslında, sözlü kültür bağlamında bütün Çoklu Zeka alanları (Mantıksal-

Matematiksel Zeka, İçsel-Özedönük Zeka, Sosyal-Bireylerarası Zeka, Müzikal-

Ritmik Zeka,  Görsel-Uzamsal  Zeka,  Bedensel-Kinestetik  Zeka,  Doğa Zekası) 

çeşitli kombinasyonlarla kullanılırlar ve Sözel-Dilsel Zeka alanı (anlatılar yoluyla) 

iletişimi başlatıp,  devam ettirdiği  için,  bu süreçte öncelikli  bir  öneme sahiptir. 

Geleneksel  sözlü  halk  anlatılarından  seçilmiş  örnekler  bu  çerçevede 

yorumlanmıştır.       

Anahtar Sözcükler

Çoklu Zeka Kuramı, icra, geleneksel sözlü halk anlatıları, sözlü kültür bağlamı.  

  

iv



ABSTRACT

DEMREN, Özlem. Interpreting the Traditional Oral Folk Narratives in the Frame 

of the Theory of Multiple Intelligences, Ph.D. Dissertation, Ankara, 2009.

In this theoretical study, the traditional oral folk narratives which is the part of a 

commucinative process are interpretated in the frame of The Theory of Multiple 

Intelligences. This communicative process which is named as performance in 

oral  cultural  context comprehends three dimensions which are performer (as 

personal  dimension);  narrative  (as  oral  dimension);  and audience (as  social 

dimension);  the  communicative  process  between  performer  and  audience 

begins with  the oral  narrative.  I  suppose that,  in the frame of the Theory of 

Multiple  Intelligences,  the  linguistic  intelligence  has  primary  role  in  the  oral 

cultural context. The genre of the traditional oral narrative and its representation 

to  the  audience  are  affected  by  the  multiple  intelligences  of  performer  and 

audience,  and  how  whom  using  the  intelligences  in  various  combinations. 

Traditional  oral  folk  narratives  are  created  in  a  logical  process,  and  in  this 

process the Logical-Mathematical Intelligence has a role to form the genres of 

oral  narrative  that  what  kind  of  oral  narrative  form  will  be  created  in  this 

communicative  process  by  the  narrator.  Actually,  all  Multiple  Intelligences 

(Logical-Mathematical  Intelligence,  Intrapersonal  Intelligence,  Interpersonal 

Intelligence,  Musical  Intelligence,  Spatial  Intelligence,  Bodily-Kinesthetic 

Intelligence,  Natural  Intelligence)  are  used  in  various  combinations  and  the 

Linguistic Intelligence has primary role as an inducer and perpetuater of the 

communicative  process in  the  oral  cultural  context.  Selected examples from 

traditional oral folk narratives are interpretated in this frame. 

Key Words

Theory of Multiple Intelligences, performance, traditional oral folk narrative, oral 

cultural context.  

v



vi

İÇİNDEKİLER

Sayfa No

KABUL VE ONAY................................................................................................i
BİLDİRİM.............................................................................................................ii
TEŞEKKÜR........................................................................................................iii
ÖZET..................................................................................................................iv
ABSTRACT.........................................................................................................v
İÇİNDEKİLER.....................................................................................................vi
SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ……………………………………………ix

GİRİŞ...................................................................................................................1
A. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ..............................................................1

B. TANIM VE YÖNTEM.......................................................................................2

C. ÇALIŞMANIN SINIRLILIKLARI…………………………………………………...8

I. BÖLÜM
GELENEKSEL HALK ANLATILARI, ZEKA VE ÖĞRENME............................10
A. SÖZLÜ KÜLTÜR ÜRÜNLERİ…....................................................................10

B. ZEKA VE KÜLTÜR........................................................................................16

C. ZEKA İLE İLGİLİ ÇEŞİTLİ YAKLAŞIMLAR…………………………………….18

D. ÇOKLU ZEKA KURAMI.................................................................................22

1. Sözel-Dilsel Zeka (Linguistic Intelligence).....................................................27

2. Müzikal-Ritmik Zeka (Musical Intelligence)....................................................28

3. Mantıksal-Matematiksel Zeka (Logical-Mathematical Intelligence)................28

4. Görsel-Uzamsal Zeka (Spatial Intelligence)...................................................28

5. Bedensel-Kinestetik Zeka (Bodily-Kinesthetic Intelligence)...........................29

6. Sosyal-Bireylerarası Zeka (Interpersonal Intelligence)..................................29

7. İçsel-Özedönük Zeka (Intrapersonal Intelligence).........................................30

8. Doğa Zekası (Natural Intelligence)................................................................30

D. ÇOKLU ZEKA KURAMININ EĞİTİME ETKİSİ..............................................33



E. ÇOKLU ZEKA KURAMINA GETİRİLEN ELEŞTİRİLER................................37

II. BÖLÜM
GELENEKSEL  HALK  ANLATILARININ  ÇOKLU  ZEKA  KURAMI 
ÇERÇEVESİNDE TAHLİLİ................................................................................42 
A. EPİK DESTAN...............................................................................................42

1. Tanım.............................................................................................................42

2. Yorum............................................................................................................47

2.1. Oğuz Kağan Destanı’nın İcracı ve Seyirci  Yönünden Çoklu Zeka Kuramı 

Çerçevesinde Tahlili...........................................................................................47

2.2. Oğuz Kağan Destanı’nın Sözlü Metin Olma Yönünden Çoklu Zeka Kuramı 

Çerçevesinde Tahlili...........................................................................................60

B. MASAL..........................................................................................................77

1. Tanım.............................................................................................................77

2. Yorum............................................................................................................84

2.1.  Masal  İcracısının  ve  Seyircisinin  Çoklu  Zeka  Kuramı  Çerçevesinde 

Tahlili..................................................................................................................94

2.2. Masal Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili......................99

C. TEKERLEME...............................................................................................157

1. Tanım...........................................................................................................157

2. Yorum..........................................................................................................162

2.1. Tekerleme İcra Bağlamının (Söyleyen ve Muhatap Olan Kişiler Açısından) 

Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili........................................................162

2.2. Tekerleme Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili............163

D. BİLMECE....................................................................................................173

1. Tanım..........................................................................................................173

2. Yorum..........................................................................................................180

2.1. Bilmece İcra Bağlamının (Soran ve Cevaplayan Kişiler Açısından) Çoklu 

Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili………………………………………………..180

2.2. Bilmece Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili.................182

E. MÂNİ............................................................................................................197

1. Tanım...........................................................................................................197

vii



2. Yorum..........................................................................................................199

2.1.  Mâni  İcra  Bağlamının (İcracı  ve  Muhatap Olan Kişiler  Açısından)  Çoklu 

Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili...................................................................199

2.1. Mâni Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili.....................200

SONUÇ............................................................................................................215

KAYNAKÇA....................................................................................................219

ÖZGEÇMİŞ

viii



SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ

Çev.                 Çeviren

Ed.                   Editör

vb.                    ve benzeri

vs.                    ve saire

Yay. Haz.         Yayına Hazırlayan/lar

ix



GİRİŞ

A. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ

“Geleneksel Halk Anlatılarının Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili” adını 

verdiğimiz  bu  çalışma,  geleneksel  halk  anlatılarının  psikolojik  bir  kuram 

çerçevesinde  nasıl  yorumlanabileceği  konusunda  kabul  edilebilir  teorik  bir 

yorumlama çerçevesi  sunmayı  amaçlar.  Çalışmaya  konu edilen “Çoklu Zeka 

Kuramı”, Harward Üniversitesi Psikoloji Profesörü Howard Gardner tarafından 

uzun yıllar süren araştırmalardan sonra 1983’te bilim çevrelerine sunulmuş bir 

kuramdır.  Bu  kuram farklı  yönlerden  eleştirilere  maruz  kalsa  da,  Gardner’in 

önermelerini  sağlam kanıtlar üzerine oturtması nedeniyle  her geçen yıl  daha 

çok bilim adamı tarafından onaylanıp, kabul görmekte ve çeşitli bilim dallarında, 

özellikle de eğitim bilimlerinde sıkça kullanılmaktadır.

Tezimizin  ana  konusu  olan  sözlü  kültür  ürünleri  üzerine  düşündüğümüzde, 

Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde sözlü kültür ürünlerinin ‘nereye’ oturtulacağı 

konusunda hemen bir  yorumda  bulunabiliriz  –en  sınırlı  şekliyle,  Çoklu  Zeka 

alanlarından biri  olan Sözel-Dilsel  Zeka alanı  çerçevesinde yorumlanabilirler- 

ama,  önemli  olan,  sözlü  kültür  ürünlerinin  Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesine 

‘nasıl’ oturtulacağıdır. Geleneksel halk anlatıları metinden ibaret değildir; sözlü 

anlatıların metin boyutu, icra bağlamında iletişimsel bir sürecin yalnızca tek bir 

yönünü oluşturur; ancak icracı ve seyirci de dikkate alındığında bir sözlü anlatı 

tam  olarak  değerlendirilmiş  olur.   Bu  anlamda,  tez  çalışmamızın  sunacağı 

farklılık,  Performans  Teori’ye  göre  iletişimsel  bir  süreç  olarak  algılanan 

geleneksel  sözlü  halk  anlatı  geleneğini  ve  tahlil  etmek  için  örnek  olarak 

seçtiğimiz sözlü halk anlatı türlerini (destan, masal, bilmece, tekerleme, mâni), 

profesyonel  bilim çevrelerinde kabul  görmüş psikolojik  bir  kuram olan  Çoklu 

Zeka  Kuramı  çerçevesinde  yorumlamak  olacaktır.  Bu  bağlamda,  tahlili 

yapılacak  olan  sözlü  kültür  ürünlerinin  Çoklu  Zeka  Kuramı  içerisine  nasıl 

yerleştirilmesinin  daha  anlamlı  olacağı  konusuna  açıklık  getireceğine 

1



inandığımız  bir  yorumsal  çerçeve  geliştirmiş  olmayı  amaçlamaktayız. Tez 

çalışmamızın,  geleneksel  sözlü  halk  anlatı  geleneğinin  ve  anlatılarının 

Performans  Teori’nin  bakış  açısıyla  ele  alınarak,  Çoklu  Zeka  Kuramı 

çerçevesinde yorumlanması açısından, daha sonra yapılacak çalışmalar için de 

örnek oluşturması olasıdır.

Bu  çalışma,  giriş  bölümünden  ve  ondan  sonra  gelen  iki  ana  bölümden 

oluşmaktadır;  sonuç  bölümüyle  tamamlanmaktadır.  Giriş  bölümünde, 

araştırmanın amacı, tanım ve yöntem, çalışmanın sınırlılıkları ele alınmıştır. I. 

Bölüm, sözlü kültür ürünlerine, zeka-öğrenme ilişkisine ve Howard Gardner’in 

geliştirdiği (1983) Çoklu Zeka Kuramı’na genel bir bakış sunmaktadır. II. Bölüm, 

örnek olarak  seçilen geleneksel  sözlü  halk  anlatılarının  (epik  destan /  Oğuz 

Kağan Destanı, masal, bilmece, tekerleme ve mâni) tanımlanmasına ve Çoklu 

Zeka Kuramı çerçevesinde ayrıntılı tahliline ayrılmıştır. Sonuç bölümünde ise, 

çalışmamız  çerçevesinde  ulaştığımız  fikirler  sunulmakta,  yeni  önerilere  yer 

verilmektedir.

B. TANIM VE YÖNTEM

Bu  tez  çalışmasında,  sözlü  kültür  ortamı  ürünleri  olarak  geleneksel  halk 

anlatılarını  Performans  Teori’nin  temel  tahlil  yöntemiyle  Çoklu  Zeka  Kuramı 

çerçevesinde  yorumlamaya  çalışacağız.  Geleneksel  sözlü  halk  anlatılarının 

Performans Teori’ye göre tahlil edilmesinde üç boyut söz konusudur. Dan Ben-

Amos’un  geliştirdiği  bu  tahlil  yöntemine  göre,  icra  olayında  “kişisel 

boyut”  (anlatıcı/oynayıcı),  “sosyal  boyut”  (dinleyici/izleyici)  ve  “söz 

boyutu”  (anlatılan)  “bireyin  sosyalleşmesinde“  iletişimin  üç  temel  öğesini 

oluşturmaktadır (Çobanoğlu 2002:307). Bu öğeler, özel bir sözlü anlatı bağlamı 

içerisinde  etkinlik  kazanan  öğelerdir.  Alan  Dundes’in  tanımıyla,  “bir  folklor 

ürününün  bağlamı,  onun  içinde  bilfiil  yer  aldığı  son  derece  özel  sosyal 

2



durumdur”1. Başka bir ifadeyle, bağlam, metni ve sözel dokuyu önemli ölçüde 

etkiler (Çobanoğlu 2002:280-282).

Tezimiz  kapsamında,  geleneksel  bir  sözlü  halk  anlatısının  kişisel  boyutuna, 

sosyal boyutuna ve söz boyutuna Çoklu Zeka Kuramı’nı oluşturan zeka alanları 

çerçevesinde çok boyutlu yorumlar getirilecektir.  Yorumlamalarımız sırasında, 

geleneksel halk anlatılarının sözlü kültürel bağlamda işlerliği olan bir sembolik 

dil kullanması da dikkate alınacaktır. Çünkü, kendine özgü bir sembolik yapısı 

olan  geleneksel  sözlü  halk  anlatılarının  Sözel-Dilsel  Zeka  alanının  ortaya 

koyulduğu kültürel bağlamda sembolik dili nasıl ve hangi amaçlarla kullandığı 

önemlidir. Sözlü kültür ortamı kendi sembolik diliyle, geleneksel halk anlatılarını 

icra edenlerin (kişisel boyut),  iletilen anlatının (söz boyutu) ve iletiyi  alanların 

(sosyal  boyut)  yeteneklerinde  ve  eğitiminde  de  yönlendirici  etkiye  sahiptir. 

Geleneksel ve kültürel  değerlerin verilmesinde, halk anlatılarının kendine has 

sembolik  içeriği,  sözlü  kültürel  bağlamda  Sözel-Dilsel  Zeka  alanının  işlerlik 

kazandığı bir ortam olarak incelenecektir.

Temel varsayımımız, Çoklu Zeka Kuramı’nı oluşturan sekiz zeka alanından biri 

olan  Sözel-Dilsel  Zeka  alanının,  geleneksel  sözlü  kültürel  bağlamda iletişimi 

başlatıp devam ettirdiği, diğer zeka alanlarının kullanımı için fırsat yarattığı ve 

toplumsal  olarak bireyler  arasında bütünleştirici  bir  iletişimsel  rolü olduğudur. 

Gardner  (1996:213),  Çoklu  Zeka  Kuramı’nı  oluşturan  zeka  alanlarının  özerk 

olup olmadığıyla ilgili olarak meslektaşları tarafından dile getirilen, belli görevleri 

yerine getirirken farklı zeka alanlarının rolünü birbirine göre ayarlayan (koordine 

eden) bir idareci fonksiyon tarafından çeşitli zekaların birlikte çalışacak duruma 

getirilmesinin  gerekliliği  fikrine  karşıdır.  Burada  Gardner,  kesin  bir  yargı 

belirtmemekle  birlikte,  kanaatimizce  bu  konuyu  açık  uçlu;  yoruma  açık 

bırakmıştır.  Konumuz  açısından  sözlü  kültür  bağlamı  dolayımıyla 

düşündüğümüzde,  böyle  bir  koordine  görevini  yorumsal  olarak  Sözel-Dilsel 

Zeka alanının üstlenebileceğini düşünmekteyiz; başka bir ifadeyle, sözlü kültür 

1 Richard  Bauman,  bağlamın  pek  çok  boyutu  olduğunu  “Bağlamı  İçinde  Halkbilimi  Alan 
Araştırması” adlı çalışmasında vurgular. Bunlar, “(1) Kültürel Bağlam: (a) Anlam Bağlamı, (b) 
Kurumsal  Bağlam,  (c)  İletişim  Sistemi  Bağlamı;  (2)  Sosyal  Bağlam:  (a)  Sosyal  Zemin,  (b) 
Bireysel Bağlam, (c) Durumsal Bağlam”dır (Çobanoğlu 2002:314-316).

3



bağlamında iletişim ortamının yaratılması ve devam ettirilmesinde, -diğer zeka 

alanlarıyla koordinasyon içerisinde olduğunu da unutmadan- Sözel-Dilsel Zeka 

alanının ön plana çıktığını düşünmekteyiz.

Sözlü halk anlatı geleneğinde, Sözel-Dilsel Zeka alanının iletişimi başlattığını ve 

devam ettirdiğini,  diğer zeka alanlarının kullanımına ortam hazırladığını, zeka 

alanlarını  birbirine  kaynaştırıcı,  toparlayıcı,  yapıştırıcı  etkisi  olduğunu 

düşünmekteyiz. Sözlü kültür bağlamında, toplumsal her türlü bilginin ve değerin 

sözle aktarıldığı, iletildiği bir ortamda bireyler arası her türlü iletişimi sağlayan, 

diğer zeka alanlarının işlerliğine etki  eden,  onların ortaya  çıkmasında katkısı 

olan  Sözel-Dilsel  Zeka  alanıdır.  Bu  bütünleştirme  görevi,  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanının diğer zeka alanlarını da kapsayan, hiyerarşik bir düzen getiren zeka 

alanı olarak yorumlanmasına neden olmamalıdır. Çünkü bahsedilmek istenen, 

Sözel-Dilsel Zeka alanının ortaya çıkarıldığı bir bağlamda, Performans Teori’nin 

de temelini oluşturan iletişim olayının başlatıldığı ve devam ettirildiği ve böylece 

diğer zeka alanlarının ortaya çıkması için iletişimsel bir zeminin hazırlandığıdır.

Tüm bu açıklamalardan sonra, tezimiz açısından önemli kavramlara değinmek 

yerinde olacaktır. Bağlam Merkezli  Halkbilimi Kuramlarından olan Performans 

Teori’ye göre folklor, “bir olay olarak canlı bir icra veya yapılan ve gerçekleşen 

bir  süreçtir”  ve  nesilden  nesile  aktarılır.  Bu  kurama  göre  “performans”2 

kavramının  iki  anlamı  vardır.  Birincisi,  performansın  folklorun  icra  edilişi 

anlamında sanatsal bir eylem (artistic action) olduğunu ifade eder; ikincisi de, 

performansın  icracı,  sanat  formu  ve  seyircinin  de  içinde  bulunduğu,  icranın 

gerçekleştiği  çevre  bütünü  olarak  sanatsal  bir  olay  (artistic  event)  olduğunu 

ifade eder. Halkbilimini hem geçmişteki, hem de günümüzdeki kültürel olguları 

inceleyebilecek bir yapıya kavuşturan Performans Teori’ye göre, “Folklor sosyal 

bir olaydır ve anlatanla dinleyen arasında, anlatılan geleneksel anlatı vasıtasıyla 

kurulan  bir  iletişim biçimidir”  (Çobanoğlu  2002:272).  Bu  anlamda sözlü  halk 

2 Performans  kavramı,  ”değişmez  bir  kültür  kuralı  anlayışının  yerine  doğaçlama  fikrini 
getirmiştir”.  Bu  yaklaşım  değişikliğinin  öncülerinden  olan  Pierre  Bourdeou  -çalışmalarında 
“icra/performans”  terimini  kullanmamış  olsa  da-  yapısalcıların  bir  kurallar  sistemi  olarak  ele 
aldığı  katı  kültür  anlayışına  tepki  olarak  “habitus”  (“adet”,  “düzenlenmiş  doğaçlama  ilkesi”) 
kavramını önermiştir (Burke 2006:131). İcra/performans kavramı ve habitus kavramı arasındaki 
ilişkinin boyutu başka bir araştırmanın konusunu oluşturabilir.

4



anlatılarını iletişimsel bir sürecin nesneleri olarak Çoklu Zeka Kuramı’na göre 

yorumladığımızda, bu iletişimsel sürecin başlaması ve devam etmesi için çeşitli 

zeka alanlarının kombineli olarak kullanılması kaçınılmazdır.

Bu  anlamda,  Robert  A.  Georges’in  belirttiği  anlatı  modeline  değinmek  de 

önemlidir:

“(1)  Her  öykü  anlatım  olayı  iletişimsel  bir  haldir:  (a)  Her  öykü  anlatım 
olayında en az, bir mesajı kurup gönderen (gönderici) ve bir de mesajı alıp 
çözümleyen (alıcı) vardır; (b) Her öykü anlatım olayında, mesajı gönderici 
ve mesajı alıcı arasında doğrudan bir iletişim vardır; (c) Her öykü anlatım 
olayında, mesajı gönderici ile alıcı kodlanmış (anlam, karşılık ve denklikleri 
üzerinde  anlaşılmış  /  daha  önceden  biçimlenmiş  geleneksel)  bir  mesaj 
biçimiyle iletişim kurarlar. (2) Her öykü anlatım olayı sosyal bir tecrübedir: 
(a)  Her  öykü  anlatım olayında,  katılanlar  karşılıklı  olarak  ilişkiye  has  bir 
kimlik seti oluştururlar; (b) Her öykü anlatım olayında,  katılanlar ilişkilerin 
statüsüne has bir sete uygun olarak davranırlar; (c) Her öykü anlatım olayı 
sosyal  kullanımlara  sahiptir;  (d)  Her  öykü  anlatım  olayı  sosyal  işlevlere 
sahiptir. (3) Her öykü anlatım olayı tektir: (a) Her öykü anlatım olayı zaman 
ve mekan bakımından bir kez oluşur; (b) Her öykü anlatım olayı kendine 
has bir sosyal ilişkiler yumağı olarak sadece bir kez oluşur; (c) Her öykü 
anlatım  olayı  karşılıklı  hareketlerin  oluşturduğu  sosyal  atmosferin 
yaratılışına tesir  edenleri  ve sosyal çevreyi  etkileyen psikolojik ve sosyal 
güçlerin sadece kendine has sistemini üretir” (Çobanoğlu 2002:311-313).

Performans Teori bağlamında anlatının her türü bir “konuşma”dır. Birer “sözel 

sanat”3 olarak “konuşma”nın4 her türlü biçimi de mesaj mahiyetinde seyirciyle 

iletişim  açısından  “yorumcul  çerçeve”  içerisinde  iletilir.  Yorumcul  çerçeve, 

mecazlar ve diğer söz sanatları üzerinden algılanır. Tersi olan “gerçek anlamsal 

çerçeve”  ise  sözcüklerin  sözlük  anlamına  göre  algılanan  bir  çerçevedir.  Bu 

anlamda  performans  bir  çerçeve  kabul  edilir  ve  bu  çerçevenin  “gerçek”  ve 

“yorumcul”  olan  iki  yönü  vardır.  Bu  çerçeveler  icracı  ile  seyirci  arasındaki 
3 Walter  Ong (2003:5),  “sözlü”  ve  “sözel”  terimlerini  birbirinden  ayırır.  “Sözlü”  olan,  sadece 
konuşularak dile getirilen, yazılı olmayan anlatım demektir. “Sözel” ise, sözlü ya da yazılı olarak, 
kelimeyle  ifade edilen her çeşit  anlatımı içerir.  Burada Çobanoğlu’nun (2002:273)  bahsettiği 
“sözel sanat”  kavramını Ong’un “sözel” kavramını kullandığı şekliyle değerlendirecek olursak, 
Çobanoğlu’nun bahsettiği  “sözel  sanat” kavramı hem birincil  sözlü  kültür bağlamını,  hem de 
ikincil sözlü kültür bağlamını kapsar şeklinde bir yorum getirebiliriz.
4 “Sözel sanat” konuşmanın tüm özel biçimlerini ifade eder. Bu anlamda “konuşma” kavramı 
insanın  ağzından  çıkan  her  türlü  sözlü  formu  kapsayacak  şekilde  geniş  bir  kavramdır 
(Çobanoğlu 2002:273). Dell Hymes’in (1971:64-65) ifadesiyle, her “konuşma” kendi “konuşma 
topluluğunu” yaratır.  “Konuşma topluluğunu” (speech community),  “hem konuşmayı,  hem de 
konuşmak için  varolan  kuralların  temel  bir  formunu  paylaşanlar”  oluşturur.  Ayrıca,  iletişimin 
etnografisi konusunda bkz. (Saville-Troike 1989); “Konuşma” tarzları  konusunda ayrıntılı  bilgi 
için bkz. (Edmonson 1971).

5



etkileşim  açısından  önemlidir.  İcracı  ses  tonunu  veya  biçimini  kullanarak 

“konuşma”sına  anlamlar  yükler  ve  anlattıklarının,  seyircisi  tarafından  bu 

anlamlar (“ciddi”, “şaka”, “normal”, gibi) üzerinden yorumlanarak algılanmasını 

ister. Performansın çerçeve olarak kabul edilmesi, onun bir “dil  kullanım yolu 

veya  konuşma  şekli  olduğununun”  ifadesidir  ve  icra  bağlamında  “dinleyiciye 

iletişimsel  yeterlilik  bakımından,  bilgiye  ve  dili  sosyal  olarak  kullanabilme 

yeteneğine  dayanan  bir  sorumluluk  yükler”  (Çobanoğlu  2002:273-274).  Bu 

durumu Çoklu Zeka kuramı çerçevesinde ele aldığımızda, “bir dil kullanım yolu 

ve konuşma şekli” olarak performans, çerçeve olarak gücünü öncelikle Sözel-

Dilsel  Zeka  alanının  etkin  kullanımından  alır.  Buradaki  etkin  kullanım  hem 

icracıya  -sözlü  aktarım  anlamında  etkin  olma-,  hem  de  icrayı  algılaması 

beklenen  seyirciye  -dinleme  anlamında  etkin  olma-  sorumluluk  yüklenmesi 

anlamına  gelmektedir;  yani  iletişimin  de  bir  gereği  olarak  çift  yönlülük  söz 

konusudur.

Performansın  bir  çerçeve  olarak  başlayış  ve  bitişini  ifade  eden  kavram ise, 

Özkul  Çobanoğlu’nun (2002:275), Bauman’dan esinlenerek  uyarladığı  “icrasal 

çerçeve anahtarı” veya “çerçeve anahtarı” kavramıdır. Bu kavramın açıklaması:

“…iletişimsel  ilişkinin  bir  özelliği  olarak  mesajı  verenin  mesajın  nasıl 
yorumlanacağına ve nasıl bir çerçevenin oluşturularak mesajın onun içine 
oturtulması  suretiyle  çözüleceğine  dair  bilgiler  şeklinde  yapılır.  Bu  daha 
kısa ve öz bir biçimde, iletişime dair iletişim bilgileri olarak ifade edilebilir. 
Buna göre bir çerçeveyi doğrudan veya kesin olarak yahut dolaylı  olarak 
tanımlayan  herhangi  bir  mesaj  ‘icrasal  çerçeve  anahtarı’dır.  Bütün 
performans  içeren  çerçevelerin  kültürel  olarak  gelenekselleşmiş  ’icrasal 
çerçeve anahtarına’ sahip olduğu görülmektedir” (Çobanoğlu 2002:275).

İcrasal  çerçeve  anahtarları  kültüre  has  özellikler  taşır,  ki  bu  her  “konuşma 

topluluğuna”  göre  değişen  çerçevelerden  ya  da  performanstan  kaynaklanır. 

Ama Bauman tarafından belirtilen ve her kültürde olması beklenen bazı çerçeve 

anahtarları  şunlardır:  Özel  kodlar  (şiirsel  bir  dilin  kullanımı,  gibi);  mecazi  dil 

(bazıları hazır formüller şeklindedir, bazıları da icra sırasında oluşur); paralellik 

(sözlerin  inşa  edilişinde  kullanılan  hafızaya  yardımcı  -‘vezin’  gibi-  her  türlü 

düzen  unsuru);  özel  yarı-dilbilimsel  yapılar  (anlatım  sırasında  kullanılan 

duraklama, soluklanma, ses tonu değişiklikleri gibi performansın yorumuna etki 

6



eden unsurlar); özel formüller (anlatı türünü belirleyen –bir varmış bir yokmuş, 

gibi- ifadeler); geleneğe başvuru (bilginin edinildiği yere gönderme yapma; “…

dan  işittiğime  göre”,  gibi  ifadeler);  performansı  yalanlama  (icracının,  icrayı 

gerçekleştirmeye  yetersizmiş  gibi  yapıp  icrayı  gerçekleştirmesi)  (Çobanoğlu 

2002:276-277).

İcrasal  çerçeve  anahtarları   “geleneksel  sözlü  halk  anlatı  mantığını”  veren 

öğeler olarak düşünülmektedir. Çoklu Zeka Kuramı’na göre yorumladığımızda, 

sözlü kültür bağlamında iletişimi başlatan ve devam ettiren Sözel-Dilsel Zeka 

alanının, Mantıksal-Matematiksel Zeka alanı ile kombineli olarak işlediği görülür. 

Çünkü  sözün  etkin  kullanımında  aktarılacak  olan  anlatının  mantıksal  bir 

çerçevesinin  olması  beklenir.  Bu  mantıksal  çerçevenin  kuruluşu,  kendini 

geleneksel  halk  anlatısının  mantıksal  kuruluşunu  ifade  eden  çerçeve 

anahtarlarında gösterir. Mantıksal-Matematiksel Zeka alanının içerisine anlamlı 

nedensellik  ilişkileri  oluşturma ve  bu  doğrultuda mantıklı  stratejiler  geliştirme 

yeteneği  de girmektedir.  Bu anlamda icrasal  çerçeve anahtarlarının  etkin  bir 

şekilde  kullanımı,  Mantıksal-Matematiksel  zeka  alanının  sözlü  kültür 

bağlamında geleneksel halk anlatıları adına etkin kullanımıyla ilişkilidir. Ayrıca 

icranın  kişisel  boyutunu  oluşturan  icracı  (anlatıcı/oynayıcı),  sosyal  boyutunu 

oluşturan  seyirci  (dinleyici/izleyici)  arasında  icranın  söz  boyutu  (sözlü 

metin/anlatılan)  aracılığıyla  kurulan  iletişim  sırasında  diğer  zeka  alanları  da 

-Müzikal-Ritmik Zeka, Görsel-Uzamsal Zeka, Bedensel-Kinestetik Zeka, Sosyal-

Bireylerarası Zeka, İçsel-Özedönük Zeka, Doğa Zekası- farklı kombinasyonlarla 

kullanılırlar.

Gardner (2004a), her kültürün kendi geleneksel hayatında yer alan ve kullanılan 

yeteneklerin insan doğasının ve zekanın bir parçası olduğunu belirtir. Burada, 

sadece  okulda  gösterilen  başarıların  değil  hayatta  gösterilen  başarıların  da 

önemli  olduğu  ifade  edilmiştir.  Bu  açıdan  baktığımızda,  geleneksel  halk 

anlatılarının  icrası,  belli  zeka  alanlarının  gelişmiş  olmasını  gerektirir  ve  aynı 

zamanda  icra  edildiği  ortamda  icrayı  izleyenlerin  de  kendi  zeka  alanlarını 

geliştirmesini ya da hangi yönde ilgilerinin geliştiğini algılamalarını sağlar.

7



Gardner’in Çoklu Zeka Kuramı sayesinde farklı zeka alanlarından ve bunların 

her bireyde farklı kombinasyonlarda bulunmasından bahsedebiliyoruz. Bu çok 

önemli bir bakış açısıdır. Bu sayede her ilgi alanına önem atfedilmekte, zeka 

algısı sınırlı  yetenek alanı algısından çıkarılmaktadır.  Kanaatimizce bunun en 

önemli  etkisi,  topluluğu  oluşturan  bireylerin  benlik  algısının olumlu  gelişimi 

üzerinde olmaktadır.  Olumlu  gelişmiş  benlik  algısının5 sağladığı  yararlar  çok 

fazladır. Kişisel benlik algısının olumlu yönde gelişmesi bireyi ve akabinde de 

toplumu “atalete”6 düşmekten kurtaran en önemli değerdir. Bu anlamda sözlü 

kültür  ürünleri  çok  değerlidir.  Gardner’e  (2004a:55)  göre,  “Zekanın  bütün 

biçimleri belli bir amaçla çeşitli malzemelere odaklandırılabilir. İnsan neredeyse 

her  türlü  içeriğe  onu  mekanlaştırarak  yaklaşabilir”.  Buradan  yola  çıkarak 

diyebiliriz  ki,  geleneksel  sözlü  halk  anlatıları  da,  bir  toplumun  belleğinde 

oluşturduklarının mekanlaştırılmasıdır ve olumlu benlik algısı gelişmiş bireylerin 

yetişmesinde önemli bir etkiye sahiptir.

Geleneksel  halk  anlatılarının  dinamik  yapısını,  “Hikâye  Anlatımlarının 

Anlaşılmasına  Doğru”  adlı  çalışmasında  önerdiği  modelle  en  iyi  ifade  eden 

kişilerden birisi de Robert A. Georges’tir.  Bu modele göre, “her öykü anlatım 

olayı iletişimsel bir haldir; her öykü anlatım olayı sosyal bir tecrübedir; her öykü 

anlatım olayı tektir” (Çobanoğlu 2002:311-313). Anlatının bağlamsal mantığını 

veren Georges’ten de yola çıkarak diyebiliriz ki, bütün bu iletişimsel dinamizmin 

kendisi  de  aslında  geleneksel  bir  içeriğin  özel  bir  bağlam  içerisinde 

mekanlaştırılmasıdır.

C. ÇALIŞMANIN SINIRLILIKLARI

Tezimizde  Performans  Teori  ve  Çoklu  Zeka  Kuramı,  geleneksel  halk 

anlatılarının yorumlanma zeminini  oluşturmuşlardır.  Çalışmamız,  psikolojik bir 

5 Olumlu benlik  algısının  gelişimi  hakkında daha geniş  bilgi  için  bkz.  (Whitfield  1989);  Halk 
anlatılarının çocuklara toplumsal değerlerin benimsetilmesindeki önemi konusunda bkz. (Sever 
2008).
6 Atalet, iki gruba ayrılır: Fiziksel atalet ve psikolojik atalet. Atalete düşmek, bir kişinin bir eylemi 
yapması gerektiğini düşündüğü, neden ve nasıl yapması gerektiğini bildiği, yapmayı istediği ve 
yapabileceğine inandığı,  yaparsa ne kazanacağını ve yapmazsa ne kaybedeceğini fark ettiği 
halde harekete geçmemesi ve belki de geçememesi demektir (Sekman 2007:2).

8



kuram  ile  geleneksel  halk  anlatılarının  bağlamsal  yorumlanışı  arasında  bu 

boyutta bir ilişkinin kurulduğu ilk doktora tezidir. Bu çalışmada amaç, yaratılmış 

geleneksel  sözlü  halk  anlatılarının,  geleneksel  kültürümüzde  hangi  zeka 

alanlarını  ne yönde etkilemiş olabileceği ve hangi zeka alanlarının koordineli 

olarak çalışmasını sağlamış olabileceği üzerine yorum getirmektir.

Çalışmamız teorik bir çalışma olacağından, canlı halk anlatısı icra bağlamında 

bulunulmayacaktır. Ama yıllarca bilim insanlarının gözlemleyip, aktardığı icralar 

ve  bu  icralar  konusunda  getirdikleri  yorumlardan  faydalanılacaktır  ve  kendi 

yorumlamalarımız sırasında bu yorumlar göz önünde bulundurulacaktır. Ayrıca, 

çalışmamızda geleneksel sözlü halk anlatılarının çocukların büyüme aşamaları 

sırasında,  onların  hangi  zeka  alanlarını  etkilediği  gibi  bir  araştırmaya 

girişilmeyecektir. Böyle bir çalışmaya niyetlenmek de, birçok deneğin büyüme 

aşaması sırasında yıllarca sürecek titiz bir gözlemini gerektirir. Teorik olarak bu 

çalışma,  ileride  bu  konularda  yapılacak  çalışmalar  için  fikir  verici  olabilir. 

Böylece  daha  sonraki  araştırmacılar,  bu  tez  çalışmasında  kurulan 

bağlantılardan fikir  edinerek,  doğrudan katılacakları  icra  ortamları  konusunda 

kendi yorumlarını da getirebilirler.

9



I. BÖLÜM

GELENEKSEL HALK ANLATILARI, ZEKA VE ÖĞRENME

A. SÖZLÜ KÜLTÜR ÜRÜNLERİ

Geleneksel  halk anlatılarının  en önemli  özelliği  ‘sözlü’7 olmalarıdır.  Türk halk 

kültüründe  sözün  elverdiği  olanaklar  ve  ‘sözlü  formüller’  halk  anlatılarının 

kurulmasında kullanılmıştır;  kültürel  bilgi  nesiller arasında, mekanlar arasında 

taşınması zor olan, savaş ve yağmalarda yok olması muhtemel ‘yazıyla’ değil, 

‘sözle’ taşınmıştır. Ong’un (2003:6) ifadesiyle, “…göçer halk kalıcı iz bırakmaz, 

kalıcılıkla zaten kafasını yormaz”. Hayatını idame ettirmeye çalışan göçer halk 

kalıcılıkla kafasını yormamış olabilir fakat, yeni nesillerin devamını ve refahını 

sağlayacak kültürel bilgi birikimini aktarmak için ‘sözlü aktarım yeteneğini’ etkin 

bir şekilde kullanmıştır. Farklı bir şekilde ifade edecek olursak, göçer halk yer 

değiştirirken, kültürel bilgi birikimini barındıran “söz”, zihinlerinde onlarla birlikte 

göçmüş ve gittikleri yerlere onlarla birlikte taşınmıştır.

Gardner (2004a:121) yazılı  dilin, yani Ong’un (2003) ifadesiyle “sözü mekâna 

bağlayan  yazının”,  sözlü  dil  üzerine  kurulduğunun  ve  sözün  yazıdan  önce 

geldiğinin,  ikna  edici  bir  şekilde  ortaya  konulduğuna  inanır.  Bu  açıdan 

baktığımızda, aslında Çoklu Zeka Kuramı içerisinde yer alan Sözel-Dilsel Zeka 

alnının temeli, öncelikle sözlü aktarım yeteneğine dayanır; çünkü, söz yazıdan 

önce gelir8.  Türk halk kültüründe sözlü aktarım yeteneği  iletişimi  ve kalıcılığı 
7 Ong (2003:5), “Sözlü” ve “sözel” terimlerini birbirinden ayırır. “Sözlü” olan, sadece konuşularak 
dile getirilen, yazılı olmayan anlatım demektir. “Sözel” ise, sözlü ya da yazılı olarak, kelimeyle 
ifade edilen her çeşit anlatımı içerir. Çalışmamızda, “sözlü” terimi Ong’un kullandığı anlamda 
kullanılacaktır.  Geleneksel halk anlatıları,  Çoklu Zeka Kuramı’nda yer alan Sözel-Dilsel Zeka 
alanının  kapsadığı  yeteneklerden  biri  olan  ‘sözlü’  yetenek  alanına  dahildir;  yazılı  yetenek 
alanına değil.   
8 Çoklu Zeka Kuramı’nın kapsadığı zeka alanlarından biri olan Sözel-Dilsel Zeka alanı, dili hem 
sözlü hem de yazılı olarak iyi kullanma yeteneğini dile getirir. Geleneksel halk anlatıları sözlü 
kültür ürünü olduklarından ve Ong’un (2003:5) ifadesiyle “yazının temeli söz olduğundan”, sözlü 
olma  özelliği  bize,  çalışmamızda  geleneksel  halk  anlatıları  ile  Sözel-Dilsel  Zeka  alanını 

10



sağlayan temel araç olmuştur ve bilginin, görgünün nesilden nesile aktarımında, 

bireylerin  içinde  yaşadıkları  kültürel  bağlama  uyumlu  bireyler  olarak 

eğitilmesinde  en  önemli  katkıyı  bu  sözlü  kültür  ürünü  yaratma  ve  aktarma 

yeteneği sağlamıştır.

Yaratıcılık, yaratma ortamı oluşturularak geliştirilir. Bu açıdan bakıldığında sözlü 

kültür ürünlerinin yaratıldığı kültürel bağlam kendi yaratıcılık ortamını da içinde 

barındırır;  sözlü  kültür  ürünleri  yaratıcılığı  geliştirmek  açısından  kullanıma 

açıktır. Sözlü kültürel bağlam, yaratma ortamı oluşturur; yaratılan sözlü kültür 

ürünü  de  kültürel  bağlam  içerisinde  işlerliğini  korur  ve  kullanılır;  bu  da 

kalıcılığının en önemli nedenidir. Burada folklorik ürünlerden olan sözlü kültür 

ürünlerine bir işlev yüklemeye çalışma çabası yoktur; sözlü kültür ürünleri zaten 

içlerinde  kendi  potansiyel  işlevlerini  barındırırlar.  William  Bascom’un  (1965) 

bahsettiği  folklorun  işlevlerine  –(1)  eğlenme,  eğlendirme;  (2)  kültürü  geçerli 

kılma,  kurumları,  törenleri  doğrulayıp  onaylama;  (3)  eğitme,  kültürü kuşaktan 

kuşağa  aktarma;  (4)  toplumsal  ve  kişisel  baskılardan  kurtulma  (Çobanoğlu 

1999:235-236)-  baktığımızda sözlü  kültürel  bağlamın,  sözlü  kültür  ürünlerinin 

yaratılmasına olanak verdiğini; sözlü kültür ürünlerinin de kendi sözlü kültürel 

bağlamını oluşturduğunu kavramak daha kolay olur.

Sözlü kültür ürünleri olarak geleneksel halk anlatıları ile Çoklu Zeka kuramının 

nasıl kaynaştırılabileceğine baktığımızda, sözlü kültürel bağlamda sözlü kültür 

ürünü yaratma yeteneğini içinde barındıran ve Çoklu Zeka Kuramı’nın önemli bir 

alanı  olan  Sözel-Dilsel  Zeka  alanının  öncelikli  bir  öneme  sahip  olduğunu 

görürüz.  Geleneksel  halk  anlatıları  ile  Çoklu  Zeka  Kuramı  zaten  bir  boyutta 

kesişmektedir  ve  bir  kaynaşma  zaten  vardır.  Çalışmamızda,  bu  kesişmenin 

nasıl olabileceğini ve hangi boyutta olabileceğini göstermek amacı güdülmüştür. 

Sözel-Dilsel Zeka alanının kapsadığı “sözlü kültür ürünü yaratma yeteneğinden” 

başlayan  böyle  bir  kesişme,  iletişimsel  olarak  diğer  zeka  alanlarının  da 

kullanımına ortam hazırlar  ve bir  noktadan, spiral  gibi  dışa doğru kopmadan 

ilerleyerek merkezden çevreye yayılan bir iletişimsel süreç oluşturur.

kesiştirecek doğru bir zemin yaratır.

11



Geçmişten gelen sözlü kültür ürünü yaratma yeteneği, günümüzde geliştirilen 

önemli bir psikolojik kuram içerisinde yerini bulur; bu nedenle, sözlü kültür ürünü 

yaratma yeteneğini içinde barındıran ve Çoklu Zeka Kuramı’nın önemli bir alanı 

olan Sözel-Dilsel Zeka alanı tezimiz açısından ön plana çıkar. Bu çalışmada, 

Sözel-Dilsel Zeka alanı, iletişimi başlatan ve sürdüren birincil etken olarak ele 

alınmıştır. Birincil sözlü kültür9 bağlamının sözlü iletişime dayanması, iletişimin 

başlatılıp devam ettirilebilmesi için “diğer kişileri“ mecburi kılar. Ong’a (2003:87) 

göre  birincil  sözlü  kültür,  içerisinde  yaşayan  insanların  kişiliğini,  okur-yazar 

insanların kişiliğinden daha dışa dönük, dış dünyaya ve topluma daha açık hale 

getirir. Bu anlamda, sözlü kültürel bağlamın kendine has özellikleri karşıdakiyle 

iletişimi  zorunlu  kılar  diyebiliriz.  Sözlü  kültür  bağlamında  söz  aracılığıyla 

başlatılan iletişim, yani Sözel-Dilsel Zeka alanı içerisine giren sözlü aktarım ile 

başlatılan iletişim, diğer zeka alanlarının da işin içerisine girmesiyle birincil sözlü 

kültür  bağlamına  has  psikodinamik  bir  bütünlük  oluşturulmasına  katkıda 

bulunur.

9 İletişimin  yalnızca  konuşma  dilinden  oluştuğu  kültürler  “birincil  sözlü  kültürlerdir”.  Bunun 
dışındaki kültürler de “ikincil sözlü kültürlere” girer. Teknolojiyle birlikte hayatımıza giren iletişim 
araçlarının “sözlü nitelikleri, üretimi ve işlevi önce yazılı metinden çıkıp sonra konuşma diline 
dönüştüğü  için  ikincil  sözlü  kültürü  oluşturur”.  Günümüzde  birincil  sözlü  kültür  ortamı  pek 
kalmasa da, birincil  sözlü kültürden kalma düşünce biçimlerine rastlanmaktadır.  Birincil  sözlü 
kültürlerde  söz  kalıpları  (temel  bir  düşünceyi  dile  getirmek  için  dize  ölçüsünü  bozmadan 
kullanılan söz kümesi) kullanılır. Bu söz kalıpları sadece şiire değil, neredeyse bütün düşünce 
ve  anlatım biçimine  hakimdir;  birincil  sözlü  kültür  bağlamının  kendine  has  bir  psikodinamiği 
vardır.  Sözlü  kültür,  kelimeleri  sesle  sınırladığı  için  düşünce  ve  anlatım  sürecinin  yazılı 
kültürlerdekinden  farklı  gelişmesine  neden  olur  ve  sözlü  kültürün  psikodinamiğini 
“anımsayabildiğini bilirsin” şeklinde ifade etmek mümkündür. Birincil sözlü kültürlerde, bir konu 
üzerine düşünmek bir diğeriyle iletişime girmeye bağlıdır; bu iletişim sonucunda varılacak fikir 
birliği de, akılda kalıcı olması için kalıplara dökülmelidir, biçimlendirilmelidir, sözcükler bellekte 
pekiştirilip  akla  yerleştirilmelidir  ve  saklanabilmelidir  (Ong  2003:23-24).  Sözlü  kültürlerde, 
düşüncelerin  dengeli  tekrarlarla  ve  bunların  antitezleriyle  akışının  sağladığı  ritim  ve  uyuma 
dayalı  ses  özellikleri  hatırlamayı  kolaylaştırır  (Çobanoğlu  2001:446-447).  Ortak  belleğin 
korunmasında sözlü tekrar önemlidir (Assmann 2001:21). Bu anlamda, tekrar için uygun kalıplar 
sözlü gelenek içerisinde geliştirilir. “Sözlü kültür unsuru sözlüdür, kendine ait bir geleneği vardır, 
versiyonlar  yaratma  kabiliyetine  sahiptir,  ortak  kabul  eseridir,  ortak  yaratıcılığa  bağlıdır, 
kalıplaşmaya müsaittir” (Yıldırım 1998a:41). Tüm bu fikirler, Sözel-Dilsel Zeka alanı içerisinde 
yer alan sözlü aktarım yeteneğinin, birincil sözlü kültür bağlamı içerisinde çok değerli olduğu, 
çünkü geleneksel kültürel bağlamda sözün iletişimi başlattığı ve devam ettirdiği;  bir anlamda 
diğer  zeka  alanlarının  işlerlik  kazanması  için  ortam  yaratığı  konusundaki  düşüncelerimizi 
destekler niteliktedir. Ayrıca, sözlü kültür açısından sözü bir gruplandırma ölçütü olarak kullanan 
ve folklor kavramını bu bağlamda yorumlayan Yıldırım’ın fikirleri hakkında daha geniş bilgi için 
de aynı makaleye bakılabilir.  Yıldırım’ın makalesi (1998a), Bascom’un (2004), sözlü sanatın, 
folklor  ve  kültür  ile  olan  ilişkisi  konusunda  yorumlarını  içeren  makalesiyle  ve  Dundes’in 
(2003:67), sözlü olmayan halk bilgisi ürünlerinin sözlü gelenekte yer alamayacakları konusunda 
yorumlar getirdiği makalesiyle karşılaştırılabilir.

12



Ong’un (2003:53-66)  belirlediği kriterler, sözlü kültür kaynaklarının özelliklerinin 

ayrıntısını  verir.  Bunlar,  birincil  sözlü  kültürün psikodinamiği  denilen bağlamı 

daha iyi kavramamızı sağlar. Ong’un, “düşünce ve anlatım biçiminin sergilediği 

özellikler” dediği kriterler şöyle sıralanır:

“(a) Uzun yan cümleler yerine eklemeler yapma; (b) Çözümlemeler yerine 
kümelemeler yapma; (c) Bol tekrarlı bir anlatım kullanma; (d) Tutucu ya da 
gelenekçi  bir  özellik  sergileme;  (e)  İnsan  yaşamına  yakın,  yakın  ilişkiler 
içerisinde olmayı gerektirme; (f) Anlatılarda mücadeleci tutumun ön plana 
çıkması;  (g)  Mesafeli  olmak  yerine,  duygudaş  ve  katılımcı  olma;  (h) 
Güncelliğini  yitiren  anılardan  uzak,  değişmeyen  bir  ortam  dengesi 
oluşturma;  (ı)  Soyutluktan  uzak  olup,  duruma  göre  şekillenme”10 (Ong 
2003:53-66).

Bu kriterlerin en önemli özelliği, yakın ve yüz yüze ilişkileri gerektirmesidir ve bu 

yüz yüze ilişkiler içerisinde olabildiğince karmaşıklıktan uzak, yalın bir iletişim 

ortamı oluşturulup, olabildiğince net ve kalıcı olmaya çalışılır. Gerçekler basittir 

ve karmaşayı insan yaratır, ama sözlü kültür bağlamı bu karmaşayı kişilerden 

uzak tutar ve basit gerçeklikler üzerinden dünyanın algısını kolaylaştırır.

Geleneksel halk anlatılarına nasıl yaklaşacağımız konusunda pek çok yaklaşım 

benimseyebiliriz.  Ama  en  uygunu,  geleneksel  halk  anlatılarının,  geçmişin 

izlerini, gayri resmi bir tarihin izlerini ve içinde yaratıldığı bağlamın, toplumsal 

belleğinin  izlerini  taşıyan  bir  araç olarak  görülmesidir11.  Bu  araç  sözlü  kültür 

bağlamının  kendi  yaratısıdır;  yaratılma  aşamasında  herhangi  bir  zorlamanın 

olmayışı,  toplumun  “içsel  motivasyonunun”12 doğal  bir  sonucu  olmasından 

10 Sözlü formüllerin ne olduğunu en açık şekilde tanımlayan Albert Lord ve Milman Parry’dir. Bu 
tanımlamaya göre,  “Anlatılmak istenen bir  ana fikri  anlatmak için  aynı  vezin  şartları  altında 
düzenli  olarak  kullanılan  bir  grup  sözcük”  ve/veya  “formüllerin  kullanılmasıyla  inşa  edilen 
geleneksel  bir  şiirin  (destanın)  söylenişinde  düzenli  olarak  kullanılan  bir  grup  fikir”,  sözlü 
formüller  olarak  adlandırılır.  Usta  destancılar  destanları  ezberlemezler;  formüllerden  ve 
geleneksel  destan  temalarından  yararlanarak,  her  anlatışta  yeni  çeşitlemelerle  destanlarını 
anlatırlar  (Çobanoğlu  2001:446).  Sözlü  Kompozisyon  Teorisi  bağlamında  Özbek  destan 
anlatıcılarının değerlendirildiği bir çalışma için bkz. (Fedakar 2006).
11 “Halk felsefesi veya geleneksel dünya görüşü, her türlü halkbilimsel dışa vurum formunun 
(söze, harekete ve nesneye dayanan kültürel tür ve şekillerin tamamı) birey tarafından icrasının 
ve diğer birey ya da bireyler tarafından (toplum) kabullenilişinin meşruiyet zeminini oluşturur” 
(Çobanoğlu  2000:13).  Toplumsal  belleğin  yansıtıcısı  olarak  geleneksel  halk  anlatıları,  halk 
felsefesinden  temellenen  sağlam  bir  zemine  sahiptir  ve  bundan  dolayı  tarihi  geçmişin 
değerlendirilmesinde halk anlatıları önemli bir yere sahiptir.
12 İçsel motivasyon, kişinin kendinde bulduğu içsel enerjiyle bir amaç doğrultusunda harekete 
geçmesini sağlayan motivasyondur. Dıştan yapılan baskılarla oluşan (görünüşte) motivasyonun 
kalıcılığı sınırlıdır; içsel motivasyon daha kalıcı bir etkiye sahiptir. İçsel motivasyon konusunda 

13



kaynaklanır.  Geleneksel  halk  anlatıları  zaman  zaman  toplumsal  buhranları 

yansıtabilir. Bu, bağlam içerisinde işlevsiz bir durum değildir, aksine düzelme 

için fırsat yaratan sözlü bir uyarı olarak algılanması gereken ve çoğunlukla da 

toplumun bireylerinin gözünden kaçmayan ve değerlendirilen bir işlevsellik taşır.

Sözlü kültür bağlamının yaratıları olan geleneksel halk anlatıları, içerisinde bir 

toplumun  geçmişi  hakkında  bilgi  barındırır  ve  bu  bilgi,  bilimsel  tarihin 

barındırdığı bilgiden oldukça farklıdır (Damm 2005:76). “Toplumlar öz imgelerini 

(kendilerini algılayış ve tanımlayışlarını) hayali olarak oluştururlar ve yarattıkları 

hatırlama kültürü ile bu imgeyi kuşaktan kuşağa iletirler” (Assmann 2001:23). Bu 

anlamda  sözlü  kültür  bağlamı  yaratısı  olan  sözlü  kültür  ürünleri,  “hatırlama 

kültüründe” en önemli taşıyıcı unsurlar olarak karşımıza çıkar; sadece tarihsel 

olayların  değil,  umut  ve  korkuların,  hayal  gücünün  sınırlarının,  algıların  ve 

sezgilerin de taşıyıcısı olarak…

Bireylerin sözlü yaratıları, toplumsal belleğin izlerini taşır13. Assmann, “belleğin 

dört  farklı  dış boyutundan”  bahseder.  Bunlar kısaca,  “taklit”  (mimetik  bellek); 

“nesneler belleği”, “iletişimsel bellek” (dil ve iletişim) ve “kültürel bellektir” (anlam 

aktarımı)14. Anlam aktarımını ifade eden kültürel bellek, diğer bellek alanlarının 

“az  çok  bütünlük  içinde buluştuğu”  noktayı  oluşturur  (Assmann 2001:25-26). 

Geleneksel  bilginin  sözle  aktarımının  ağırlıklı  olduğu,  yüzyüze  ilişkileri 

gerektiren  sözlü  kültür  bağlamını  ele  aldığımızda,  Assmann’ın  söylediğinden 

farklı olarak, “mimetik bellek”, “nesneler belleği” ve “kültürel belleğin” buluştuğu 

ortak  noktanın,  dil  ve  iletişimi  bağdaştıran  “iletişimsel  bellek”  olduğunu 

düşünmekteyiz.   

daha geniş bilgi için bkz. (Shinn 1996).
13 Toplumsal belleğin yaratılmasında, “kişinin içine doğduğu çevrede hazır  bulduğu, görerek, 
taklit ederek, deneyerek öğrendiği bir eylem türü olarak geleneksel eylemin” önemine değinen 
bir çalışma için bkz. (Sever 2008).
14 Mimetik bellek, davranışların geleneksel olarak taklit edilerek öğrenildiğini vurgular; nesneler 
belleği, insanı çevreleyen eşyaları,  kendinin bir yansıması, atalarını hatırlatan unsurlar olarak 
ele alır; iletişimsel bellek, dil gelişiminde bireyin diğer bireylerle etkileşiminin zorunlu olduğunu, 
“bilinç ve belleğin her bireyin bu etkileşimde yer alma gücüne bağlı olarak oluştuğunu” vurgular; 
kültürel bellek ise, “gelenekleri, kültürel anlamın devredilme ve canlandırılma biçimi olarak” ele 
alır (Assmann 2001:25-26).       

14



İşlevsel olarak  ciddi  bir  ritüelde  kullanılan  ya  da  toplumun  varlığının 

sürdürülmesinde  itici  bir  güç  olarak  kullanılan  sözlü  kültür  ürünleri,  yazılı 

materyaller gibi kopyalanamaz ya da yeniden yazılamaz; fakat, bireylerin belleği 

aracılığıyla  hatırlanır  ve  yeniden  üretilir;  bu  anlamda  toplumun  sansür 

mekanizması  da  işlerlik  kazanır  (Jason  1969:413-414).  Burada  uygulanan 

sansür,  toplumsal  belleğin,  toplumun  zayıf  yönlerini  zihinde  törpülemesi 

anlamını taşıyabilir. Bu, diğer toplumlara karşı açıkların gösterilmemesi çabası 

olarak algılanabilir; ya da gelecek nesillere, arzu edileni göstermek ve uygun bir 

sözlü  dış uyaranla içsel  yaşam motivasyonunu artırmak amacının güdülmesi 

olarak yorumlanabilir.  Başka bir ifadeyle,  “Kişinin kendi zihnini  ve diğerlerinin 

zihnini  inşa  etmesine  yarayan  bir  kaynak  olarak  anlatı”  (Herman  2007:308) 

kendi bağlamını yaratır; bağlam da kendi anlatısını yaratır.

Anlatıcı sözlü  kültür  bağlamında kendi  zihnini  ve  karşısındakinin  zihnini  inşa 

ederken,  “konumlandırma”  (positioning),  “somutlaştırma”  (embodiment), 

“fikirlerin yayılması” (mind as distributed), “duygu söylemi” (emotion discourse), 

“öznel  olma” (qualia)  gibi  özellikler göze çarpar.  Bir kişinin söylem içerisinde 

güçlü  ya  da  güçsüz  olarak  konumlandırılmasıyla  anlatıya  zemin  hazırlanır. 

Anlatının  zemine  uyumlu  şekilde  örüntülenmesi  anlatıcının  güvenilirliğini 

açısından  önemlidir.  Ayrıntılı  kişilik  ve  hareket  tasvirleri  anlatı  kahramanının 

somutlaştırılmasını, zihinde canlandırılmasını sağlar. Belirli ve özel bir bağlamın 

katılımcıları  olarak  anlatıcı  ve  dinleyiciler  arasında  fikirler  ‘sıçrama  gösterir’, 

diğer  bir  deyişle  biliş  bireyler  arası  bir  aktivite  olarak  yayılım  gösterir15.  Bu 

bağlam  içerisinde  duygusal  bir  alan  oluşur  ki,  oluşan  bu  duygusal  alan 

anlatıcının  ve  anlatıyı  algılayanların  öznel  duygularından ve  düşüncelerinden 

etkilenir  (Herman 2007:314).  Herman’ın yaklaşımının,  Gardner’in Çoklu Zeka 

Kuramı  gibi  bilişsel  psikoloji  temeline  dayanması,  geleneksel  sözlü  halk 

15 “Önce söz vardı. Bu söz onu konuşan, onunla iletişim kuran, anlaşan insan grubunun tarihi 
kimliğini belirler” (Yıldırım 1998b:180). Roux’a göre de, Türklerin aynı zihniyet (biliş) yapılarını 
paylaşmalarının  nedeni  kullandıkları  dildir  (Göka  2008:120).  Göka,  Roux’tan  aktardığı  bu 
bilgiden  yola  çıkarak,  “grupların  oluşmasında  ve  grup-içi  dayanışmada  sözün  büyük  önem 
taşıdığını”, Türklerin ortak bir düşünce ve davranış biçimi göstermesinin nedeninin aynı ırktan 
olmaktan değil, ama daha çok aynı dili konuşmaktan kaynaklandığını ileri sürer ve bir filozofun 
sözlerini aktarır: “Eğer dilin bir iletişim aracı olması gerekiyorsa yalnızca tanımlarda değil, aynı 
zamanda yargılarda da uzlaşma olmalıdır… Bu, kanılarda değil, yaşam biçiminde uzlaşmadır” 
(Göka 2008:46-47). Göka’nın bu fikirleri daha ileri bir bilimsel tartışmanın konusunu oluşturabilir.

15



anlatılarını  yorumlamada  Gardner’in  yaklaşımını  temel  alırken,  Herman’ın 

düşüncelerinden faydalanmamız açısından da önemli olmuştur.

B. ZEKA VE KÜLTÜR

İnsanın davranışları  içinde yaşadığı  topluma göre şekillenir.  Bu,  genel  kabul 

görmüş bir  önermedir.  Bu durumda içine doğduğu toplumun kültürü,  insanın 

zeka gelişimini de etkiler; zekanın gelişiminde yönlendirici ya da şekillendirici 

olur. Yaşadığı toplum içerisine her insan özgün birer varlık olarak doğar, sonra 

da hayatı boyunca eğitilir. Bu eğitim insana, bireysel ya da toplumsal olarak her 

yönden kazandırılmaya çalışılır. Her insanın bu eğitimi algılayışı, yorumlayışı ve 

ona karşılık verişi de farklı ve özgündür.  İnsanların her birinin zeka gelişiminin 

ve  eğilimlerinin  farklı  olduğunu  düşünürsek,  insan  hayatı  boyunca  özgün 

kalmaya ve özgün değerler üretmeye devam eder.

İnsan  zekası  tek  boyutlu  bir  bakışla  kavranamayacak  kadar  zengindir.  Eğer 

hepimizin  algılayışı,  kavrayışı,  bakış  açısı  ya  da  kısaca  zekası  ve/veya 

zekasının yöneldiği  alan aynı olsaydı,  insanların ürettiği farklı  değerlerden ve 

sanat ürünlerinden bahsedemezdik; tek düze insanların yaşadığı bir dünyada 

mahrum kalırdık. Peki insan zekası üzerinde neden bu kadar çok durulmuştur 

ve  bir  insanın  zeka  düzeyinin  “yüksek”  olmasına  niçin  bu  kadar  çok  önem 

atfedilmiştir? Kanaatimizce, bu durumun en önemli nedeni, “yaşantı ürünü, az 

çok kalıcı izli davranış değişikliği anlamına gelen öğrenme”16 (Demirel 2005:9) 

düzeyi ile zeka düzeyi arasında önemli bir ilişki olduğunun düşünülmesidir. Bir 

insan ne kadar zeki ise, bilgileri o kadar çabuk kavrayabileceğine, öğrendiklerini 

16 Gardner’in Çoklu Zeka Kuramı’nda Bilişsel öğrenme yaklaşımı kullanılmıştır. Bilişsel yaklaşım 
“insanların  ne  düşündüğünü,  nasıl  düşündüğünü ve  gerektiğinde  o  düşüncenin  nasıl  ve  ne 
zaman  değiştirilebileceğini  kavramlaştırmaya”  çalışan  bir  yaklaşımdır  (Gardner  2004b:64). 
“Bilişsel  süreç  içerisinde  öğrenme,  bireyin  yeteneklerinden,  güdülerinden,  inançlarından, 
tutumlarından  ve  deneyimlerinden  edindiklerinden  etkilenen  bir  karar  verme  sürecidir”.  Bu 
yaklaşıma  göre  öğrenme,  uyarıcının  algılanması,  kodlanması,  depolanması  ve  depolanan 
bilgilerin gerektiğinde geri getirilmesi gibi karmaşık bir süreci kapsar ve öğrenme bireye özgüdür 
(Demirel  ve  Diğerleri  2006:50).  Bu  nedenle  her  birey  kendi  öğrenme  ortamından 
etkilenmelerinin ürünü olarak bilgileri organize eder, yargı ve sonuçlara varır (Cools ve Van Den 
Broeck 2007:360). Gardner’in Çoklu Zeka Kuramı’nın temelini oluşturan bilişsel yaklaşım, farklı 
öğrenme  ortamlarının  etkisine;  yani  farklı  kültürel  bağlamlara  vurgu  yapmaktadır.  Bilişsel 
yaklaşımın ayrıntılı tarihsel gelişimi ve kullanımı için bkz. (Gardner 1982; Gardner 1987).

16



yaşama o kadar  iyi  geçirebileceğine inanılmasıdır.  Önemli  bazı  psikologların 

zeka tanımlarında17 en dikkat çeken öğeler “yüksek düzeyde yetenekler (soyut 

akıl yürütme, zihinsel temsil, problem çözme, karar verme), öğrenme yeteneği 

ve çevrenin isteklerini etkili bir biçimde karşılayabilme konusunda uyum” olarak 

belirtilir  (Özcan  Demirel  2006:7-8).  Bilişsel  yaklaşımı18 benimseyen  Howard 

Gardner ise, diğer zeka tanımlarından farklı olarak, içinde yaşanılan kültürün 

bireyin  zekası  üzerindeki  etkisine  daha  çok  vurgu  yapan  bir  bakış  açısı 

geliştirmiştir. Gardner, kültürel çevrenin bireyin zekası üzerinde ne gibi etkiler 

yarattığının boyutuna değinmiştir; zekanın ve zeki olmanın tanımını ve zekanın 

ne  yönde  gelişeceğini  kültürel  çevrenin  belirlediğini  geliştirdiği  Çoklu  Zeka 

Kuramı’yla ortaya koymuştur.  Gardner kültürün zeka üzerindeki etkisini  şöyle 

ifade eder:

“Kültürler, temel bilgi işleme becerilerini harekete geçirirler (kilit zekaları) ve 
onları  kendi  amaçları  doğrultusunda  şekillendirirler.  … her  birey zihinsel 
güçlerini  bir  dereceye  dek  dışarıdan  alır  (zihinsel  güçler  önce  başka 
insanların bilgileri ve eylemleri içinde inşa edilir, sonra yavaş yavaş kişinin 
kendi becerileriyle içselleştirilir)” (Gardner 2004a:467).

Zeka ile ilgili çalışmaların tarihine bakıldığında, 1900’lü yılların başından 1980’li 

yılara  kadar  bilim  adamlarının  insanlarda  IQ  (Intelligence  Quotient:  Zeka 

Katsayısı) düzeyi üzerine çalıştıkları görülür. Bu yaklaşımlarda, zeki bir insan 

olarak  değerlendirilmek  IQ  testinden  normalin  üzerinde  bir  puan  almaya 

bağlanmıştır  (Yavuz  2001:12).  Gardner’e  göre,  “IQ  üzerinden  ölçülen  zeka” 

anlayışı  sınırlayıcıdır.  Çünkü, bu anlayışa göre zeka tek bir varlıktır;  insanlar 

belli  miktarda  zeka  ile  doğar;  zeka  miktarını  değiştirmek  zordur,  zeka 

17 “Zeka,  çevresel  unsurları  seçme  ve  değiştirmede  gerekli  olna  zihinsel  yeteneklerdir 
(Stenberg); Zeka, bireyin zor, karmaşık, soyut, ekonomik, amaca uygun, sosyal değeri olan ve 
orjinal nitelikler taşıyan zihinsel davranışları yapabilme, bu koşullar altında enerjisini davranışlar 
üzerinde toplayabilme ve heyecanlara  karşı  koyabilme yeteneğidir  (Starddart);  Zeka,  bireyin 
düşünüşünü yeni durumlara bilinçli olarak aktarabilmesine ilişkin genel yetenektir (William Sten); 
Zeka,  bir  bireyin  amaca  uygun  davranma,  rasyonel  düşünme  ve  çevresiyle  etkili  iletişim 
içerisinde olma yetisidir (Wechsler); Zeka, bellek alanı, duyum keskinliği ve tepki hızı gibi basit 
zihni  öğelerle  değil,  kavrama,  hüküm  verme,  akıl  yürütme  gibi  karmaşık  işlemlerle  kendini 
göstermektedir.  Bu karmaşık zihni  etkinlikleri,  duyumları  ölçer gibi  dakik olarak ve doğrudan 
doğruya ölçmek mümkün değildir.  Bireyin  zekası  hakkında güvenilir  bir  fikir  edinmenin yolu, 
bireyi  çözümü  yüksek  zihni  işlemlerin  kullanılmasını  gerektiren  problemlerle  karşı  karşıya 
getirmek  ve  bireyin  yaptıklarını  objektif  olarak  saptamaktır  (Binet)”  (Demirel  ve  Diğerleri 
2006:7-8).   
18 Bilişsel  Kuram,  insan  zihnini  daha  iyi  anlayabilmek için  psikoloji,  dilbilim,  yapay  zeka  ve 
nörolojinin verilerinden yararlanır (Veenema ve Gardner 2006:75).

17



genlerimizdedir; psikologlar IQ testleri ya da benzer araçlar kullanarak bize ne 

kadar  zeki  olduğumuzu  söyleyebilirler  (Gardner  2004b:48).  Gardner’in 

sınırlayıcı bulduğu ve uzun süre etkisini sürdüren bu anlayışla geliştirilen farklı 

zeka testleri arasında, özellikle bazıları bilim dünyasında rağbet görmüş ve okul 

çocuklarının  zekalarının  ölçülmesinde  ve  öğrencilerin  eğitim  ortamlarının  bu 

testlerin  sonuçlarına  göre  oluşturulmasında  kullanılmıştır;  böylece  eğitimin 

kalitesinin  artırılacağı  düşünülmüştür.  Ama  zeka  üzerine  yapılan  çalışmalar 

günümüzde hâlâ devam etmektedir ki19, bu da IQ düzeyinin yüksek olmasının 

hayatta  bazı  durumlara  çözüm  geliştirmede  yeterli  olmadığının  fark 

edilmesinden;  ya  da  zekanın  daha  fazlasını  ifade  ettiği  düşüncesinden 

kaynaklanmaktadır.

C. ZEKA İLE İLGİLİ ÇEŞİTLİ YAKLAŞIMLAR

Aslında  zeka  göreceli  bir  kavramdır;  kime  göre  zeki,  neye  göre  zeki  diye 

sorduğumuzda aklımıza gelen yaşadığımız ortama göre zekiyiz olmaz mı? Ya 

da  kendimize  dünyanın  IQ’su  en  yüksek  insanı  ile  IQ’su  en  düşük  insanı 

arasında bir  yer  belirlemeye  çalışırız;  yine  de zeka meylimizin  yüksek IQ’ya 

doğru  olmasını  umarız.  Peki  IQ’muz  yüksek,  ama  hayat  başarımız  düşük; 

insanlarla kaynaşamıyoruz,  girdiğimiz ortamlarda ne kendimiz mutlu oluyoruz 

ne de karşıdaki kişiyi  mutlu edebiliyoruz. Ne işe yarar o zaman yüksek IQ’lu 

olmak!..  Dilde ve mantıkta iyiyiz,  ama bunu yansıtacak ortamı yaratamıyoruz 

diyelim. Ne işe yarar o zaman ’IQ Zekisi’ olmak!.. IQ ile ilgili çalışmaların ne işe 

yaradığını  anlamak  açısından  zeka  kuramlarına  değinilmesi  önemli 

görünmektedir.  Bunun,  zeka  ile  ilgili  yapılan  çalışmaların  ne  kadar  farklı 

boyutlarda  ve  ne  kadar  uzun  zamandır  devam  ettiği  hakkında  bilgi  verici 

olacağına inanılmaktadır. Tarihsel gelişime baktığımızda, genel olarak zekanın 

dört farklı  bakış açısıyla ele alındığını görebiliriz. Zeka ile ilgili  çalışmaları bir 

sınıflamaya sokmak gerektiğinde,  Psikometrik yaklaşım,  Gelişimsel  yaklaşım, 
19 Bilim  adamları,  zekanın  sınırları  ve  yapay  zeka  (artificial  intelligence)  konusu  üzerinde 
çalışmalarını  sürdürmektedirler.  Yapay  zeka  çalışmaları,  bilgisayarlarla  ilgilidir.  Dili  anlama, 
öğrenme,  sebep  sonuç  ilişkisi  kurma  ve  sorun  çözme  gibi  normalde  sadece  insanla 
özdeşleştirilen karakteristikler gösterebilen bilgisayar sistemlerinin geliştirilmesiyle ilgilenen bir 
alandır  (Bu  bilgi  15.07.2008  tarihinde  http://www.grad.ncsu.edu/catalog/programs/min-AI.html 
internet sayfasından alınmıştır).

18

http://www.grad.ncsu.edu/catalog/programs/min-AI.html


Biyo-Ekolojik yaklaşım ve Çoklu yaklaşımlar olarak dört grup yaklaşım ortaya 

çıkmaktadır.

Psikometrik yaklaşımı benimseyen bilim adamları zekanın ölçülebilir, herkeste 

belli  ve  sabit  bir  miktarda  bulunan  ve  değiştirilemeyen  bir  varlık  olduğu 

düşüncesindeydiler.  Sabit  olan  bu  miktarın  ölçülmesi  Psikometrik  yaklaşımın 

ana  konusunu  oluşturmuştur.   Psikometrik  yaklaşım,  bireylerin  zekasını 

geliştirilen zeka testleriyle ölçüp, sonuçları istatiksel analizlere dökerek bireyleri 

sınıflandırmaya  çalışmıştır  (Gardner  ve  Diğerleri  1996:58).  Geliştirilen  zeka 

testlerinden en bilineni Stanford-Binet testidir20. Binet’e göre zeka hüküm verme, 

kavrama,  akıl  yürütme gibi  işlemler  sırasında ortaya  çıkar,  ayrıca  bir  kişinin 

zekası  hakkında  sağlıklı  kararlara  ulaşabilmek  için,  kişiyi  üst  düzey  zihinsel 

işlem gerektiren durumlar içerisine sokmak gerekir. Psikometrik yaklaşımlarda 

zeka,  nicel,  tek  ve  bütünleşik  bir  kavram  olarak  ele  alınmıştır  (Selçuk  ve 

Diğerleri 2003:4).

Psikometrik  zeka  testlerinin  ölçtüğü  zeka  alanı,  iki  alanla  sınırlıdır.  Bunlar, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı  ile  Sözel-Dilsel  Zeka  alanıdır.  1939’da 

geliştirilen  Wechsler  Zeka  testi  de  aynı  türden  bir  zeka  testidir.  Wechsler, 

zekanın diğer değerler yanında sabır, motivasyon, ahlaki ve estetik değerleri de 

içerdiğini  belirtirmiştir,  zekanın  sayısal  değeriyle  ilgilenmek  yerine  daha  çok 

bireylere  kendi  güç ve  zayıflıklarının  oranını  gösteren bir  test  dizayn  etmeyi 

20 Okullarda  kalabalık  ve  birbirinden  farklı  yetenek  ve  bilgi  düzeyindeki  çocukları  bir  arada 
eğitme zorunluluğunun bir sonucu olarak 1914’te Fransız Eğitim Bakanlığı, Binet’ten bir zeka 
testi geliştirmesini istemiştir. Böylece çocukları öğrenme yeteneklerine göre ayırmayı ve buna 
uygun  eğitim  vermeyi  düşünmüşlerdir  (Gardner  1996:48)  ve  bu  yaklaşımı  eğitimde 
uygulamışlardır. Zeka testleri başlangıçta hiçbir şekilde değişmeyecek olduğu varsayılan mutlak 
zeka sonucunu vermesi amacıyla tasarlanmış olsa da, zamanla bu sonuçların değişebileceğinin 
görülmesi ve “dahi” IQ’suna sahip kişilerin akademik ve mesleki hayatta çeşitli başarısızlıklarla 
karşılaştıklarının ortaya çıkması, IQ konusunda tartışmaları başlatan ilk etkenlerden olmuştur 
(Demirel  ve  Diğerleri  2006:12-13).  Arıca,  IQ  ölçümlerine  göre  eğitim  ortamlarının  bütün 
öğrenciler için aynı şekilde düzenlenmesi ve planlanması uygun değildir. Çünkü farklı alanlarda 
güç ve zayıflık gösteren öğrenciler göz ardı edilmiş olmaktadır (Moran ve Diğerleri 2006:27). IQ 
testleri klinik psikoloji açısından tamamen gözden çıkarılamasa da ve özel eğitime ihtiyacı olan 
çocukları ayırt etmek için yararlı olabilse de, eğitimin planlaması açısından kullanımının önemli 
sakıncaları  olduğu  aşikârdır.  Yukarıda  da  bahsedildiği  gibi,  yüksek  IQ’ya  sahip  bireyden 
beklenen hayat başarısının da yüksek olması beklentisinin tersine işleyen bir durumun ortaya 
çıktığının  görülmesi,  doğal  olarak  zeka  testlerinin  eğitimin  her  aşamasında  kullanımının 
sorgulanabilir  sakıncalarının fark edilmesine sebep olmuştur.  Bu, Gardner’in  “zekanın IQ’dan 
daha fazlası olduğu” görüşünü benimsememiz açısından önemlidir.

19



istemiştir (Gardner ve Diğerleri 1996:79-80).  Psikometrik yaklaşımı benimseyen 

diğer  bir  kişi  ise  Spearman’dır.  Spearman’a  göre,  insan  zihninde  bütün 

entellektüel görevlerde rol oynayan bir “genel zeka faktörü” ve özel yeteneklerin 

gerçekleştirilmesi  sırasında  kullanınlan  bir  “özel  zeka  faktörü”  bulunmaktadır 

(Gardner  1996:60).  Spearman,  bazı  zihinsel  etkinliklerde  birden  fazla  zeka 

faktörünün  rol  oynadığını  belirtir  ki,  buna  da  “grup  faktörü”  adını  vermiştir 

(Selçuk ve Diğerleri 2003:4).

Genel hatlarıyla değindiğimiz Psikometrik yaklaşımı benimseyen bilim adamları, 

psikologlar ve eğitimciler tarafından, zekayı  tam anlamıyla ölçmediği,  sadece 

dar  bir  yetenek  alanını  ölçtüğü  gerekçesiyle  eleştirilmiştir.  Ayrıca,  zeka 

testlerinin deneyimi, bilgiyi ve diğer önemli insani fonksiyonları, günlük problem 

çözme  yeteneğini  yeterli  derecede  ölçemeyeceği  öne  sürülmüştür.  Zeka 

testlerinin tek yönlü öğrenme, ayrılmış sınıflar  oluşturma, sosyal  adaleti  bazı 

insan  grupları  açısından  zayıflatma,  ırksal  düşüncelere  neden  olma  gibi 

olumsuz  etkilerinin  olabileceği  belirtilmiştir.  Psikometrik  yaklaşımda  kültürel 

bağlamın  zeka  üzerindeki  etkisinin  yeterli  ölçüde  vurgulanmayışının  ya  da 

yorumların kültürel etkilerden tamamen bağımsız oluşunun, psikometrik testlerin 

yorumlanışını güçleştireceği de vurgulanmıştır (Gardner ve Diğerleri 1996:59). 

Psikometrik yaklaşımın zekaya ve dolayısıyla  insana sınırlı  bir  bakış açısıyla 

yaklaşması Gardner için, zeka konusunda düşünülmesi gereken farklı boyutlar 

olduğunun ipucunu vermiştir.

Zeka  ile  ilgili  çalışmalardan  Gelişimsel  yaklaşıma  baktığımızda,  Piaget’in 

1972’de, bireylerin değişik yaşlarda özümseme ve uyumsama yoluyla çevreye 

nasıl uyum sağladığını ve ilerleme gösterdiğini açıklayan çalışmaları ön plana 

çıkar. Piaget’e göre zeka, çevreye uyum sağlama gücüdür, uyum sağlandıkça 

zihin  gelişimi  de  devam  eder.  Bu  yaklaşımda,  çocuklarda  zihin  gelişimini 

geçirdikleri aktif yaşantıların ve toplumsal aktarımların etkilediğine önemle vurgu 

yapılır  (Selçuk  ve  Diğerleri  2003:5).  Piaget  insanlar  arasındaki  farklarla 

ilgilenmek yerine (insanlar arasında farklar  olduğunu elbette biliyordu),  bütün 

20



normal insanların içinden geçtiğini  düşündüğü zihinsel gelişim prensipleriyle21 

ilgilenmiştir  (daha  sonra  değinileceği  gibi  Gardner,  Çoklu  Zeka  Kuramı’nı 

geliştirirken  özellikle  Gelişimsel  yaklaşımdan  önemli  ölçüde  etkilenmiştir) 

(Gardner  1996:101).  Başka  bir  gelişim  psikoloğu  da  Vygotsky’dir.  Vygotsky, 

bireylerin yüksek zihinsel fonksiyonlarının fiziksel aletleri (sopa, çakı, kürek, vb.) 

ve sembolleri (mimik, müzik ve özellikle de dil) kullanırken temellendiğini iddia 

eder22. Ona göre, aletler ve semboller karşılaşılan problemlerin çözümü için yeni 

imkanlar sağlar ve yüksek zihinsel fonksiyonlar sosyal etkileşimlerle yakından 

ilgilidir. Ayrıca “yakınsal gelişim bölgesi” (“zone of proximal development”) adını 

verdiği bir kavram geliştirmiştir. Bu bölge, bir bireyin izolasyon halindeki problem 

çözme derecesiyle, bireyin diğer kişileri de içeren sosyal durumlardaki problem 

çözme  derecesi  arasındaki  bölgedir.  Bu  kavram,  insanların  nasıl  öğrendiği 

konusunda  bilgi  veren  önemli  bir  kavram  olarak  görülmüştür  (Gardner 

1996:199-200).

Zeka  ile  ilgili  diğer  bir  yaklaşım  ise  Biyo-Ekolojik  yaklaşımdır.  Bu  yaklaşımı 

benimseyen bilim adamı olarak öne çıkan Ceci, beyni ve işleyişini biyolojik bir 

bakış  açısıyla  ele  alırken,  çevresel  etkenlerin  de  bundan  ayrı 

değerlendirilemeyeceğini  savunmuştur  ve  bunu  ortak  yaşam  ilişkisi  olarak 

açıklamıştır;  bilişsel  işlevlerin  beynin  özel  alanlarında  ortaya  çıktığını,  bu 

işlevlerin  genetiğin,  kişisel  hayat  deneyimlerinin  ve  farklı  koşulların 

kombinasyonları  tarafından  etkilendiğini  belirtmiştir.  Bu  yaklaşımda,  çoklu 

bilişsel  potansiyel,  bağlam  ve  bilgi  kavramları  öne  çıkar;  bilginin  ve  doğal 

yeteneğin  ayrılmaz  olduğu,  ortamsal,  biyolojik,  üst  bilişsel  ve  güdüsel 

değişkenlerin  de  zeka  kavramı  içerisinde  yer  aldığı  belirtilir.  Bu  yaklaşım, 

zekanın farklı faktörlerle etkileşim içinde olduğu düşüncesini destekler (Selçuk 

ve Diğerleri 2003:6).

21 Piaget, gelişim evrelerini dört gruba ayırmıştır. Bunlar, duyu-hareket dönemi (0-2 yaş), işlem 
öncesi dönem (3-6 yaş), somut işlemler dönemi (7-11 yaş) ve soyut işlemler dönemidir (12 yaş 
ve üzeri) (Selçuk ve Diğerleri 2003:5).
22 Vygotsky, gelişim evrelerini beş gruba ayırmıştır. Bunlar, duygusal kontak dönemi (0-2 yaş), 
nesnelerin manüpülasyonu dönemi (2 yaş), rol oynama ve sembolik etkinlik dönemi (3-7 yaş), 
okuldaki formel çalışmaların vurgulanması dönemi (7-11 yaş), kişilerarası ilişkilerin ve kariyer 
açılımlarının kaynaştırılması dönemidir (12-18 yaş) (Selçuk ve Diğerleri 2003:6).

21



Çoklu yaklaşımlara baktığımızda, Triarşik Zeka Kuramı ile Sternberg öne çıkar. 

Sternberg, IQ testlerini taşıyabileceği potansiyel problemler nedeniyle eleştirir. 

Akademik ve kültürel önyargılar, kronometrenin uygunsuz kullanımı, niceliksel 

olarak IQ’nun sabit algılanışı, genel kabul görmüş bir zeka kuramının eksikliği, 

zeka düzeyinin sınırlı alanlarla açıklanmaya çalışılması gibi eleştiri noktalarına 

dikkat  çeker.  Sternberg’e  göre,  bireyin  içsel  ve  dışsal  dünyası  ile  ilgili 

deneyimleri  bireyin  zekasıyla  ilişkilidir  ve  zeka  etkileşerek  işleyen  farklı 

bileşenlerden  oluşur.  Zeka,  bireyin  zihinsel  olarak  kendi  kendini  yönetme 

kapasitesi olarak tanımlanır. Bu kuramda bileşimsel, bağlamsal ve deneyimsel 

üç alt alan belirlenmiştir. Bileşimsel alan bireyin zekice davranışlar geliştirirken 

kullandığı  bilişsel  süreçleri,  yapıları  ve  iç  dünyasını  kapsar.  Bağlamsal  alan 

kişinin çevresel etmenleri değerlendirirken kullandığı süreçleri ve dış dünyasını 

kapsar.  Deneyimsel  alan  ise,  bireyin  deneyimlerinin  iç  ve  dış  dünyasıyla 

ilişkilerini içerir (Selçuk ve Diğerleri 2003:7).

Bütün  bu  yaklaşımlara  baktığımızda,  Psikometrik  yaklaşımın,  Gelişimsel 

yaklaşımın ve Biyo-Ekolojik yaklaşımın bakış açıları belli bir sınırda kalmasına 

rağmen, zeka konusundaki temel kavramların ve düşüncelerin oluşturulmasında 

etkili  olmuşlardır.  Nitekim,  insan  doğasına  tarihsel  bir  perspektiften 

baktığımızda, yapılan keşifleri, icatları, üretilen sanat ürünlerini, spor dallarında 

gösterilen başarıları ve daha pek çok farklı başarıyı, zeka konusuna sınırlı bir 

yaklaşımla  açıklamak  olanaksız  görünmektedir.  “IQ  testinden  yüksek  puan 

alanlar zekidir,  yüksek puan alamayanlar  zeki  değildir!“  gibi  bir  sınıflandırma 

yapmak, zeka ürünü olan diğer değerleri ve yaratıları görmezden gelmek olur. 

Her  kültürün  zekayı  tanımlayışının  aynı  olmadığını  belirten  Gardner’in 

geliştirdiği  Çoklu  Zeka Kuramı,  zeka konusunu ele  alışta  çoklu  bir  yaklaşım 

getirmiştir ve diğer zeka yaklaşımlarına oranla, kültürün zeka üzerindeki etkisini 

daha fazla öne çıkarmıştır.  

D. ÇOKLU ZEKA KURAMI

22



Çoklu Zeka Kuramı, psikolog Howard Gardner tarafından 1983 yılında, zekaya 

farklı  bir  bakış  açısı  sağlamak  amacıyla  geliştirilmiştir.  Kuram,  1983  yılında 

aniden ortaya çıkmış değildir; Gardner’in uzun soluklu çalışmalarının bir sonucu 

olarak  ortaya  çıkmıştır.  Gardner  (1996:202-203),  klasik  görüşlerin  zekayı 

bütüncül olarak ele aldığını belirtir ve bütüncül yaklaşımlardan farklı olarak sekiz 

ayrı  zeka türünün varlığını  savunur.  Zekayı  “problem çözme yeteneği  ya  da 

belirli  bir  kültürel  oluşum  veya  topluluk  içerisinde  değeri  olan  bir  ürün 

oluşturmak” olarak  tanımlar.  Gardner’in  ana  düşüncesi,  tek  tür  zihinsel 

kapasitenin  olmadığıdır;  birbiriyle  kombinasyon  içerisinde  çalışan  çeşitli 

zekaların varlığından ve buna, insanoğlunun bir toplum içerisinde aldığı farklı 

rolleri  açıklamak  için  ihtiyaç  duyulduğundan  bahseder.  Gardner’in  (2004b) 

Çoklu  Zeka  Kuramı’nda  savunduğu  şey,  zekanın  çoğul  olduğudur;  problem 

çözme  kadar  ürün  imal  etmeyi  de  içerdiğidir;  önsel  bir  değere  ya  da  test 

performanslarına bakılarak değil, belli bir tarihsel dönemde ve belli bir kültürel 

bağlamda değerlendirilen şeyin ne olduğuna göre tanımlanacağıdır. Gardner’in 

(2004a:87)  deyimiyle,  “bir  bütün  olarak  Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  ön  gereği 

kültürlerin değer verdiği becerilerin bir toplamını sunabilmesidir”23.

Gardner’e  (1993:231)  göre,  bütün zeka tanımları  içinde bulundukları  zaman, 

mekan ve kültür tarafından şekillendirilir; bu tanımlar kültürden kültüre değişse 

de, arkalarındaki dinamik aynı şekillendirici güçlerden etkilenir. Bunlar, (a) kültür 

içerisinde hayatta kalmayı  sağlayacak bilgi  birikimidir  (örneğin, çiftçilik  bilgisi, 

okur-yazarlık ya da sanat, gibi); (b) kültür içinde varolan değerlerdir (örneğin, 

büyüklere  saygı,  ilmi  gelenekler  ya  da  faydacı  eğilimler,  gibi);  (c)  bireylerin 

yeteneklerini  geliştiren  ve  besleyen  eğitim  sistemidir.  Genel  olarak 

yorumladığımızda,  bütün  bu  önemli  yönler  kültürel  çevre  tarafından  bireye 

kazandırılır;  bilgi  birikimi  kuşaktan  kuşağa  bu  yolla  aktarılır.  Sözlü  kültür 

23 Gardner (2004a:86), psikologların yıllarca üzerinde araştırma yaptığı bazı becerilerin -“saçma 
tekerlemelerin hatırlanmasından, sıradışı birlikler kurma kapasitesine kadar- bir kültürün değer 
verdiği beceriler olmaktan çok, deneycinin icadı olarak göründüğünden zeka kapsamı dışında 
tutulması”  gerektiğini  belirtir.  Fakat   bu  tür  becerilerin  “bir  dizi  zihinsel  yetkinliğin  bir  araya 
gelmesi olarak görülse de,  kendi  başlarına bir  zeka oluşturmayacağı”  düşüncesine farklı  bir 
açıdan yaklaşmak istiyoruz.  Sözel-dilsel  kodların  kullanıldığı  tekerleme söyleme becerisi  tek 
başına  bir  zeka  alanı  oluşturmayabilir  ama,  kültürün  değer  verdiği  belli  bir  zeka  alanının 
geliştirilmesi açısından, hazırlık olarak, dilin ve zihnin eğitilmesi olarak algılayabileceğimiz fark 
edilir bir değere sahiptir.

23



ortamında bulunan bireyler  açısından  bireysel  ve  yüz  yüze  ilişkiler  işlerliğini 

sürdürür, işlevini korur. Sözel-Dilsel yetenek bireyler arasındaki temel iletişimin 

sağlanması açısından ön plana çıkar.

Gardner’in  problem  çözme,  problemlere  farklı  bakış  açılarıyla  yaklaşma, 

yaşadığı  topluma  değerli  kültürel  ürünler  sunma  olarak  vurguladığı  zeka 

tanımında,  kaynaklara  ulaşma  şansı,  tarihsel,  kültürel,  coğrafi  ve  ailesel 

faktörler  belirleyici  rol  oynamaktadır  (Demirel  ve  Diğerleri  2006:14-15).  Bu 

açıdan  baktığımızda,  geleneksel  halk  anlatılarının  nasıl  bir  kültürel  ortamda 

geliştiği önem kazanır. Gardner’in de belittiği gibi:

“Geleneksel toplumlarda genellikle okul gibi formal bir eğitim söz konusu 
değildir. Bilgi birikimi din, mit, müzik, dans ve görsel sanat formları etrafında 
oluşur.  Bireyler  bu  değerler  sistemi,  din  ve  ahlak  kuralları  içinde 
kültürlenirler;  sosyal  statü yaş  ve cinsiyete  göre  belirlenir.  Çocuklar,  her 
şeyi  büyüklerini  izleyerek  öğrenirler  ve  öğrendiklerini  gerçek  yaşam 
olanakları içinde sınama fırsatı bulurlar. Böylece çocuklar cesaretlendirilir, 
öğüt  alır,  eleştirilir  ya  da  yardımcı  teknikleri  öğrenirler.  Çıraklık  sistemi 
sayesinde çocuklar informal yollarla eğitilirler” (Gardner 1993:232).    

Yüzyüze  ilişkilerle  öne çıkan sözlü  kültür  ortamı,  Gardner’in  dikkatini  çekmiş 

olmalıdır.  Çünkü, sözlü kültür ortamında zeki insan olarak nitelendirilmek için 

gerekli olan yetenekler, “IQ zekisi” diye adlandıracağımız insanların öne çıktığı, 

daha formal ilişkilerin yaşandığı ve zeki olma tanımının farklılaştığı bir ortamda 

geri  plana  itilmektedir.  Gardner’in  zekaya  bakış  açısında,  diğer  zeka 

tanımlarından farklı  olarak kültürel  bağlam daha fazla  ön plana çıkmaktadır; 

farklı  kültürel  ortamların  farklı  zeka  alanlarını  geliştirdiğine  ve  zeki  olma 

tanımının  da  kültürden  kültüre  farklılaştığına  vurgu  yapılmaktadır.  Zekanın 

tanımlanışında  ya  da  yeteneklerin  değerlendirilişinde  kültürel  bağlamın 

öneminin  bu  kadar  yoğunlukla  vurgulandığı  başka  bir  zeka  kuramı  daha 

olmaması,  geleneksel  halk  anlatılarını  tahlil  etmek  için  neden  Çoklu  Zeka 

Kuramı’nı  seçtiğimizi  açıklamaktadır.  Çünkü “IQ zekisi“  olmak çoğu durumda 

yeterli  görünse  de,  diğer  yeteneklerin  de  yaşam  başarısı  açısından  önemi 

gözardı edilemez. Gardner bunu şöyle ifade eder:

24



“Testlerden  ve  testler  arası  korelasyonlardan  uzaklaşıp,  bunun  yerine 
dünya  çevresindeki  yaşama  biçimleri  içinde  önemli  yetenekleri  nasıl 
geliştirdikleri  hakkında  daha  doğal  kaynaklardan  elde  edilen  bilgilere 
bakmalıyız.  Örneğin,  Güney  denizindeki  bir  denizci,  yolunu  yüzlerce  ve 
hatta binlerce ada arasından, gökteki yıldızların konumuna bakarak ve belli 
başka ipuçlarını yakalayarak bulur. “Zeka” kelimesi bu denizcinin yaşadığı 
toplulukta  büyük  ihtimalle  denizcilikle  ilgili  yeteneklere  gönderme  yapar. 
Cerrahları  ve  mühendisleri,  avcıları  ve  balıkçıları,  dansçıları  ve 
kareografları, atletleri  ve koçları,  kabile şeflerini ve büyücüleri  düşünelim. 
Eğer  benim  zekayı  tarif  edişimi  dikkate  alacaksak  –problem  çözme 
yeteneği ya da kültür içerisinde değeri olan bir ürün ortaya koyma- tüm bu 
farklı  kültürel  roller  dikkate  alınmalıdır.  Burada  zekanın  boyutlarından 
bahsetmiyorum;  zekanın  doğuştan  mı  geldiğine,  yoksa  sonradan  mı 
geliştiğine de değinmiyorum. Bunun yerine problem çözme yeteneğine ve 
ürün ortaya çıkarmaya vurgu yapıyorum24” (Gardner 1993:7).

Gardner  (1996:203-204),  zeka  kuramıyla  ilgili  görüşlerinin,  uzun  bir  süreçte 

antropolojik kaynaklar yanında farklı kaynaklardan edindiği kanıtların sentezine 

dayandığını ve en güçlü kanıtlarını bir zamanlar normal olan, sonradan beyin 

hasarı geçirmiş insanlar üzerinde yaptığı çalışmalarından elde ettiğini belirtir. Bu 

çalışmalara göre, hastalarda bazı yetenekler hasar görürken, diğerleri işlemeye 

devam etmektedir ki, bu da Gardner için, birbirinden ayrı işleyen zeka alanları 

olduğu  üzerine  kanıtlar  vermiştir.  Yaptığı  araştırmalar  sonucunda  Gardner, 

Çoklu Zeka Kuramı’nın temelini oluşturan ölçütler belirlemiştir. Bunlar:

“(a) Biyolojik Köken: Zekanın kalıtımsal boyutunu öncelikle içermektedir. 
Bu,  vücut  hareketi,  başkalarıyla  iletişim,  içsel  betimleme,  ritm  ve  ses 
kullanımı  gibi  bilgi  ve  problem  çözmenin  biyolojik/psikolojik  boyutlarıyla 
ilgilidir. 
(b) İnsan Türünün Evrenselliği: Problem çözme ve bilginin bilinen her bir 
yolu,  sosyo-ekonomik ve eğitsel  koşullara bağlı  kalmaksızın her kültürde 

24 Gardner,  Çoklu  Zeka  Kuramı’nı  geliştirirken  antropolojik  verilerden  de  yararlanmıştır. 
Antropolojik bakış açısı, zeki olmanın ne anlama geldiğini tanımlayabilmek için kültürü merkeze 
koyar.  Kültürün  zekanın  doğası  üzerinde  önemli  bir  etkiye  sahip  olduğu  görüşü,  bir  kültür 
içerisinde akıllı  ve  başarılı  olan bireyin,  bir  diğerinde  de akıllı  ve  başarılı  olmasının  garanti 
olduğu gibi bir inanışa ters düşer. Çünkü farklı kültürlerdeki insanlar, kendi kültürleri tarafından 
hangi yetenek değer görüyorsa, ona bağlı olarak farklı entellektüel yetenekler geliştirirler. Bütün 
bu açıklamalara rağmen, antropolojik yaklaşımı benimseyenlerin, aynı kültür içerisinde yaşayan 
insanların  neden  farklı  entellektüel  kapasiteleri  olduğu  ya  da  çevresel  faktörlerin  nörolojik 
gelişimi  nasıl  etkilediği  gibi  zeka  teorisyenlerinin  ilgilendiği  anahtar  konulara  eğilmemeleri 
psikologlar  tarafından  eleştirilmiştir  (Cianciolo  ve  Sternberg  2004:22-25).  Bütün  eleştirilere 
rağmen, antropolojik bakış  açısını  da içeren bir  zeka kuramı mantığa uygun görünmektedir. 
Aynı kültürde yaşayan insanların farklı yeteneklere sahip olabilmesi doğaldır. Aynı şekilde, belli 
bir  A  kültüründe belirli  bir  yaşam alanı  ve yaşam biçiminin gerektirdiği  yetenekleri  gelişmiş 
bireylerin zeka tanımı ile, B kültüründe yetişen bireylerin zeka tanımı arasında, en azından zeki 
olarak nitelenme ölçütleri arasında –belirgin ya da belirgin olmayan- farkların olması beklenti 
dahilindedir.

25



bulunur.  Her  ne  kadar  bazı  beceriler  bazı  kültürlerde  ya  da  kültürleme 
yoluyla bazı gruplarda daha çok geliştiyse de, zeka yine de evrensel bir 
olaydır. 
(c)  Yeteneğin  Kültürel  Değeri: Zekanın  en  güçlü  göstergelerinden  biri 
kültürel  anlamda  taşıdığı  değerdir.  Bir  toplumda  matematiksel,  diğer  bir 
kültürde sözel yetenekler değer taşırken, diğerlerinde bedensel ya da doğa 
ile uyum önemli görünmektedir. Bu, toplumların değer yargılarıyla doğrudan 
bağlantılıdır  ve  yeteneğin  kültürel  anlamda  taşıdığı  değeri  ortaya 
koymaktadır. 
(d) Nörolojik Temelin Varlığı: Beynin işlemler takımını “etkin hale getiren” 
ya da “harekete geçmesine” neden olan iç ve dış olaylar vardır. Zekaları 
harekete geçiren bu uyarıcılar beynin işleyişi ve beyin bölgelerinin etkinliği 
ile doğrusaldır. Bireyin yaptığı faaliyetlere bağlı olarak, farklı beyin bölgeleri 
bireyin harekete geçmesi ve etkinliği yapması için onu tetikler. 
(e)  Sembolik  Temsil  Yeteneği25:  Her  zeka,  sözcük  sembolleri,  resim 
sembolleri, müzik sembolleri, ya da rakamsal semboller gibi sembollerle, ya 
da bilgiyi  anlamlandırmaya ilişkin bazı kültürel buluşlarla kodlanabilir.  Bu, 
zekanın  aktarımı  ve  öğretilmesi  için  anahtardır” (Demirel  ve  Diğerleri 
2006:13-14).

Yukarıda belirtilen beş temel öğeye dayandırılan insan zekası, Gardner’in Çoklu 

Zeka  kuramında  sekiz26 farklı  zeka  alanı  geliştirmesinde  temel  aldığı 

kaynaklardır.  Bu  zeka  alanları  sırasıyla  şunlardır:  (1)  Sözel-Dilsel  Zeka 

(Linguistic  Intelligence),  (2)  Müzikal-Ritmik  Zeka  (Musical  Intelligence),  (3) 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka  (Logical-Mathematical  Intelligence),  (4)  Görsel-

Uzamsal  Zeka  (Spatial  Intelligence),  (5)  Bedensel-Kinestetik  Zeka  (Bodily-

Kinesthetic  Intelligence),  (6)  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  (Interpersonal 

Intelligence),  (7)  İçsel-Özedönük  Zeka  (Intrapersonal  Intelligence),  (8)  Doğa 

Zekası (Nature Intelligence). Gardner (1993), bu alanların hepsini “zeka” ya da 

“yetenek”  alanları  olarak belirlemiştir.  Zeka ve yetenek kavramlarını  birbirinin 

yerine  kullanılabilir  kavramlar  olarak  ele  alınmasıyla,  Gardner’in  Çoklu  Zeka 

kuramında  geliştirdiği  farklı  alanlar  daha  iyi  algılanmaktadır;  farklı 

25 Gadner, insan kavrayışını anlamamız konusunda önemli olan sembol kullanımının gelişimi 
konusunda gelişim psikoloğu olan Piaget’in çalışmalarından etkilenmiştir. Daha geniş bilgi için 
bkz. (Gardner 2006a).
26 Gardner öncelikle yedi farklı zeka türü geliştirmiştir, ancak 1995’te sekizinci bir zeka türünü 
daha (Doğa Zekası - Nature Intelligence) kuramına eklemiştir (Yavuz 2001:15). Gardner (2004b:
61-62)  dokuzuncu  bir  zekanın  (Varoluş  Zekası  -  Existencial  Intelligence)  daha  olabileceği 
konusunda yaptığı çalışmalar sonucunda, kanıt eksikliğinden dolayı bir zeka alanı değil, ama 
“zeka statüsüne” yakın  bir  aday olarak bu konuyla  ilgili  düşüncelerini  askıya almıştır.  Kendi 
deyimiyle  “bugünlerde  zeka  sayısı  sekiz  buçuktur”.  Çalışmamızda  sekiz  Çoklu  Zeka  alanı 
kullanılacaktır.  Çünkü  Varoluşçu  Zeka  ile  ilgili  çalışmalar  henüz  tamamlanmış  değildir. 
Gardner’in  yeni  çalışmaları  hakkında  daha  ayrıntılı  bilgi  edinmek  için  bkz. 
http://www.howardgardner.com

26

http://www.howardgardner.com/


yeteneklerimizin  farklı  zeka  alanlarıyla  ilişkili  olduğu  düşüncesi  daha  iyi 

kavranmaktadır.     

Çoklu Zeka Kuramı’nı oluşturan zeka alanları kendi içerisinde de, nesne bağımlı 

(object-related), nesneden bağımsız (object-free), kişi bağımlı (person-related) 

olmak üzere üç alt kategoriye ayrılır. Gardner, Görsel-Uzamsal Zeka, Mantıksal-

Matematiksel  Zeka  ve  Bedensel-Kinestetik  Zeka  alanlarını  “nesne 

bağımlı”  (object-related)  olarak  belirler;  Sözel-Dilsel  Zeka  ve  Müzikal-Ritmik 

Zeka  alanlarını  “nesneden  bağımsız”  (object-free)  olarak  belirler;  İçsel-

Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanlarını  da,  “kişiye 

bağımlı” (person-related) olarak belirler (Demirel ve Diğerleri 2006:15-16). Zeka 

alanları birbiriyle  ilişki  ve geçişkenlik içerisindedir.  Bu ayrımların amacı, zeka 

alanlarını  birbirinden  bağımsızlaştırmak  değildir;  zeka  alanlarının  ortaya 

çıkmasını  sağlayan  ortamların  niteliğini  belirtmektir.  Gardner’in  Çoklu  Zeka 

Kuramı’ndaki  zeka  alanlarının  içeriğini  aşağıda  açıklamak  kendi  konumuzun 

gelişimi ve Gardner’in teorisinin temelini açıklamak açısından önemlidir. 

1. Sözel-Dilsel Zeka (Linguistic Intelligence)

Gardner’e göre dil, insan zekasının en önemli boyutunu oluşturmaktadır ve bir 

birey için toplumsallığın gereği olarak vazgeçilmez öneme sahiptir. Sözel-Dilsel 

Zeka alanının temelini, dinleme, okuma, konuşma ve yazma gibi temel beceriler 

oluşturur.  Bu  zeka  alanında  söz  dizimindeki  ustalığa,  başkalarını  inandırma 

yeteneğine,  bellek  kapasitesine,  dilin  bireyin  kavradıklarını  açıklama 

kapasitesine,  öğrenmenin  değerine,  dilin  bireyin  kendisini  analiz  etmedeki 

önemine vurgu yapılır.  Bu zeka alanı ön plana çıkan bireyler, hikâye, masal, 

fıkra  gibi  sözel  türleri  iyi  anlatırlar;  iyi  bir  kelime  hafızaları  vardır;  kelime 

oyunlarını severler; okuma ve yazmayı severler; sözel olarak iyi iletişim kurarlar; 

yabancı dilleri kolayca öğrenebilirler; karmaşık fikirleri düzgün cümleler şeklinde 

ifade edebilirler ve bunları yazabilirler. Öykü anlatıcısı, sunucu, politikacı, yazar 

gibi  kişilerin bu zeka alanı ön plana çıkmıştır  (Gardner 1993; Gardner 1999; 

27



Gardner  ve  Diğerleri  1996;  Yavuz  2001;  Gardner  2004a;  Gardner  2004b; 

Demirel ve Diğerleri 2006). 

2. Müzikal-Ritmik Zeka (Musical Intelligence)

Bu zeka alanı, ritmik ve tonal kavramlara ve müzik aletlerine karşı duyarlılık gibi 

yetenekleri içerir. Bu zeka alanı ön plana çıkan bireyler, melodileri ve harmoniyi 

farkedebilirler; enstrüman çalabilirler ve şarkı söyleyebilirler; ritm duyarlılıkları ve 

tını,  ton  değişikliklerini  farketme  yetenekleri  gelişmiştir;  seslere  karşı 

duyarlıdırlar;  şarkıları  kolaylıkla  öğrenirler,  seslerle  oynayıp  doğaçlama 

yapabilirler.  Besteci,  orkestra  şefi,  müzisyen,  gibi  kişilerin  bu zeka alanı  ileri 

düzeyde gelişmiştir (Gardner 1993; Gardner 1999; Gardner ve Diğerleri 1996; 

Yavuz 2001; Gardner 2004a; Gardner 2004b; Demirel ve Diğerleri 2006). 

3. Mantıksal-Matematiksel Zeka (Logical-Mathematical Intelligence)

Bu  zeka  alanında,  kavramları  tanıma,  soyut  sembollerle  çalışma,  bilginin 

parçaları  arasında nedensellik  ilişkisi  kurma ve bu parçalar arasındaki  çeşitli 

bağlantıları görme gibi yetenekler ön plana çıkar. Bu zeka alanı ön plana çıkan 

bireylerin, tümevarım ve tümdengelim mantığı gelişmiştir; hızlı şekilde zihinden 

matematik işlemler yapabilirler; strateji  ve mantık bulmacalarını, matematiksel 

aktiviteleri  severler.  Bilim  adamı,  matematikçi,  mühendis,  bilgisayar 

programcısı,  muhasebeci,  gibi  kişiler  bu zeka alanı  güçlü olan kişilere örnek 

olarak  verilebilir  (Gardner  1993;  Gardner  1999;  Gardner  ve  Diğerleri  1996; 

Yavuz 2001; Gardner 2004a; Gardner 2004b; Demirel ve Diğerleri 2006). 

4. Görsel-Uzamsal Zeka (Spatial Intelligence)

28



Bu zeka alanında üç boyutlu nesneleri  tasarlayabilme, yön bulma, ayrıntılara 

dikkat etme, yüzleri tanıma gibi özellikler ön plana çıkar. Bu zeka alanı ön plana 

çıkan  bireyler,  zihninde  mekan  kavrayışları  oluşturup  onlarla  çeşitli  işlemler 

yapabilirler; resimlerle ve şekillerle düşünürler; renkli  rüyalar görür ve bunları 

ayrıntılarıyla anlatabilirler; harita, tablo ve diyagramları kolaylıkla anlayabilirler; 

hayal  güçleri  kuvvetlidir;  okurken  kelimelerden  çok  resimlerle  anlarlar; 

görsellikten  çok  etkilenirler.  Denizci,  mimar,  harita  mühendisi,  ressam, 

heykeltraş, satranç ustası, moda tasarımcısı, gibi insanların bu zeka alanı öne 

çıkar (Gardner 1993; Gardner 1999; Gardner ve Diğerleri 1996; Yavuz 2001; 

Gardner 2004a; Gardner 2004b; Demirel ve Diğerleri 2006). 

5. Bedensel-Kinestetik Zeka (Bodily-Kinesthetic Intelligence)

Bedeninin tamamını ya da onun parçalarını kullanarak düşünce ve duyguları 

ifade etme, problem çözme ve ürün yaratma ön plana çıkar. Bu zekaya sahip 

bireyler, vücut hareketlerini etkin bir biçimde kontrol edebilirler; bu kişilerin zihin-

kas koordinasyonu önemli ölçüde iyidir. Çeşitli konulardaki kavramlaştırmaları, 

bedensel imajlar ya da metaforlar kurarak gerçekleştirebilirler; beyin ve beden 

arasındaki  bağlantıyı  sanatsal  veya  zanaatsal  ürün  yaratmada  iyi  kullanırlar; 

spor dallarıyla ilgilenirler ve başarılı olurlar; öğrenirken hareket etmeyi severler. 

Sporcu,  dansçı,  cerrah,  heykeltraş,  aktör,  zanaatkar  gibi  kişiler,  bu  zeka 

alanlarını etkin biçimde kullanmaktadır (Gardner 1993; Gardner 1999; Gardner 

ve  Diğerleri  1996; Yavuz 2001;  Gardner 2004a;  Gardner 2004b;  Demirel  ve 

Diğerleri 2006). 

6. Sosyal-Bireylerarası Zeka (Interpersonal Intelligence)

Bu  zeka  alanı  bireyin  çevresiyle  kurduğu  iletişim  ve  karşıdaki  bireyi  doğru 

anlayabilme kapasitesiyle ilişkilidir.  Bireyler arasındaki huy,  mizaç ve yönelim 

farklılıklarını doğru sezinleyebilme bu zeka alanının temelini oluşturmaktadır. Bu 

zeka  alanı  ön  plana  çıkan  bireyler,  mizaca  ya  da  kişiliğe  duyarlıdırlar; 

başkalarının tepkilerini  kestirebilirler;  etkin önderlik  ya  da taraftarlık becerileri 

29



gelişmiştir; kişiler arasında aracılık etme becerileri gelişmiştir; insanlarla birlikte 

olmaktan  hoşlanırlar;  ikna  becerileri  gelişmiştir;  grup  halinde  çalışmak 

konusunda  başarılıdırlar.  Psikolog,  politikacı,  öğretmen,  pazarlamacı  gibi, 

insanlarla  doğrudan  muhatap  olmayı  gerektiren  işlerde  başarılı  bireylerin  bu 

zeka alanı ön plana çıkar27 (Gardner 1993; Gardner 1999; Gardner ve Diğerleri 

1996; Yavuz 2001; Gardner 2004a; Gardner 2004b; Demirel ve Diğerleri 2006). 

7. İçsel-Özedönük Zeka (Intrapersonal Intelligence)

Bu zeka alanında, bireyin  kendini  tanıma ve anlama yeteneği,  insanın  kendi 

duygularını,  duygusal  tepki derecesini,  düşünme sürecini  tanıma yeteneği  ön 

plana çıkar. Bu zeka alanı gelişmiş bireyler, bireysel çalışmalardan zevk alırlar; 

kendi ilgi beceri ve duygularının farkındadırlar; hedeflerini sağlıklı şekilde teşhis 

edebilirler. Şair, felsefeci, din adamı, psikolog, gibi insanların bu zeka alanı ileri 

düzeyde gelişmiştir (Gardner 1993; Gardner 1999; Gardner ve Diğerleri 1996; 

Yavuz 2001; Gardner 2004a; Gardner 2004b; Demirel ve Diğerleri 2006).  

8. Doğa Zekası (Natural Intelligence)

Bu zeka alanında, bireyler doğal yaşamdaki  nesneleri  ve canlıları  tanımlayıp 

sınıflandırabilirler.  Bu  zeka  alanı  gelişmiş  bireyler,  doğayla  ilgili  araştırma 

yapmayı  severler; canlıları incelemekten ve varoluş nedenlerini araştırmaktan 

hoşlanırlar; doğayla ilgili sınıflandırma ve ayrımlar yapma yetenekleri gelişmiştir; 

çevreyle ilgili konulara duyarlılıkları yüksektir. Zoolog, biyolog, arkeolog, çiftçi, 

jeolog,  meteorolog  gibi  insanlar  bu  zeka  alanlarını  etkin  şekilde  kullanır 

(Gardner 1993; Gardner 1999; Gardner ve Diğerleri 1996; Yavuz 2001; Gardner 

2004a; Gardner 2004b; Demirel ve Diğerleri 2006).

27 Çoklu  Zeka  Kuramı’na  olumlu  bir  katkı  olarak  görülen,  İçsel  Zeka  alanı  ve  Sosyal  Zeka 
alanının bir bütün olarak ele alındığı, Duygusal Zeka (Emotional Intelligence) kavramının ortaya 
konulduğu  önemli  bir  çalışma  için  bkz.  (Goleman  1995).  Duygusal  Zeka  ve  duygusal 
yaratıcılığın birbirinden bağımsız işlediğini belirten ve Duygusal Zeka kavramına farklı bir bakış 
açısı sağlayan önemli bir çalışma için bkz. (Ivcevic ve Diğerleri 2007). Ayrıca, “…başkalarıyla iyi 
geçinebilme ve sizinle  işbirliği  yapmalarını  sağlayabilme yeteneği”  olarak tanımlanan Sosyal 
Zeka’nın, insan ilişkilerinin farklı boyutlarına uygulanmasıyla ilgili başarılı bir çalışma için bkz. 
(Albrecht 2006).

30



Yukarıda genel özelliklerini tanımladığımız sekiz Çoklu Zeka alanı, her bireyde 

farklı kombinasyonlarla ortaya çıkar ya da bir bireyde birden fazla zeka alanını 

kullanabilme becerisi  gelişmiş olabilir.  Gardner’in Çoklu Zeka Kuramı’na göre 

zekanın miktarı değil, zekanın yönü, yani hangi alanda zeki olunduğu önemlidir 

ve  tek  bir  genel  zeka  tanımı  çeşitliliği  açıklamaya  yetmez.  Aynı  zamanda 

Gardner’e  (1996:243)  göre,  zeka  alanı  ve  gelişimi  kişinin  içinde  bulunduğu 

kültürel  bağlamla  da  ilişkilidir.  Bu  konuya  geleneksel  halk  anlatılarıyla  ilgili 

yorumlamalarımızı  yaparken daha geniş bir  açıdan bakmaya çalışacağız.  Bu 

anlamda  Gardner’in  kuramı  ile  ilgili  diğer  ayrıntılar  da  önemlidir.  Gardner’e 

(1996:211)  göre, her normal insan bu zekaların ve/veya yeteneklerin hepsine 

birden sahiptir, ama bireyler öne çıkan belirli zeka profillerine göre birbirlerinden 

ayrılırlar. Bu profil, onların problem çözerken ya da herhangi bir kültür içerisinde 

değeri olan bir ürün oluştururken kullandıkları zekalarının göreceli olarak güçlü 

ve  zayıf  yönlerinin  özgün  bir  kombinasyonunu  belirtir.  Gardner’in  kuramı, 

kültürün değer verdiği ya da kültüre değer katan eylemlerde kullanılan her zeka 

alanını önemsememizi sağlamıştır.

Gardner, insanın “çoklu” zekaya sahip olduğunu, çoklu öğrenme ortamlarında 

bireylerin  problem  çözme  becerisinin  ve  üretkenliğinin  fazlalaşacağını 

belirtmiştir.  Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  temelini  biyolojik  ve  kültürel  boyutlar 

oluşturur;  kültürlerin  her  biri  farklı  zeka  türlerine  önem verdikleri  için,  önem 

verilen zeka alanı daha çok gelişir; çünkü kabul gören davranışlar motivasyonu 

artırır  (Demirel  2004:206);  farklı  bir  açıdan  bakarsak,  kültür  yetenekleri 

keşfetmemizi de sağlar (Gardner 2006e:133). Eğitim tek boyutlu olmadığı gibi, 

yetenekler ve zeka da tek boyutlu değildir. Çeşitli yeteneklerin gelişmesi farklı 

kültürler içerisinde öne çıkan ihtiyaçlara göre belirlenmektedir.

Zeka konusundaki görüşler zamana göre, kültürlere göre ve hatta aynı kültür 

içerisinde  bile  çeşitlenmektedir;  zeka  tanımı,  kimin  bu  soruyu  sorduğuna, 

kullanılan  metoda,  değer  ve  inançlara  bağlıdır.  Çünkü,  zeka  tanımları  farklı 

kültürlerin  ihtiyaçları  ve  amaçlarıyla  bütünlük  içerisindedir.  Örneğin  çeşitli 

geleneksel  kültürlerde  zeka  ya  da  bir  kişinin  zihnini  iyi  kullanması,  diğer 

insanlarla ilgilenme yeteneğiyle ilişkilendirilir (Gardner ve Diğerleri 1996:29). Bu 

31



tür  bir  bakış  açısı,  geleneksel  kültürlerde  ihtiyaçlara  ulaşmanın  ortaklaşa 

çabalara bağlı olduğu düşünüldüğünde anlamlı görünmektedir.

Yeteneklerin  gelişimi  ve  eğitimi  kültürler  içerisinde  ve  kültürler  arasında  da 

farklılaşır.  Formal  eğitimin  olmadığı  geleneksel  kültürlerde,  eğitim  toplumun 

deneyimli  olduğu düşünülen  yaşlı  üyeleri  aracılığıyla  gerçekleştirilir.  Çıraklık, 

yeteneklerin  ve  bilginin  yaşlılardan  ya  da  “ustadan”  öğrenilmesi  açısından 

formal  bir  sistemdir.  Çıraklık  sistemi  içerisinde  dinleyerek  ve  izleyerek 

öğrenmeye  çalışan çocuklarda,  bilginin  ve  yeteneklerin  sadece yaşla  birlikte 

artması beklenmez. Aynı zamanda çırak bilgi ve yetenek düzeyini ustaya ya da 

lonca (meslek  örgütü)  üyelerine  göstermek zorundadır  (Gardner  ve  Diğerleri 

1996:29).  Çıraklık  sisteminde  bilginin  aktarımı  ve  kavranması  geleneksel 

semboller üzerinden gerçekleştirilir.

İnsanların  bilgiyi  sunumu  ve  iletmesi  dünyadaki  üç  önemli  sembol28 sistemi 

üzerinden  gerçekleşir.  Bu  sembol  sistemleri  –dil,  resimleme  ve  matematik- 

insanın  üretkenliği  ve  kendini  devam ettirmesi  açısından  önemlidir  (Gardner 

2004a:93). Gardner’in kuramının en önemli noktası geleneksel, kültürel sembol 

sistemlerinden yararlanmasıdır. Çünkü Gardner’e göre:

“Ham bir beceriyi insan için yararlı hale getiren, kültürel sembol sistemleri 
tarafından  kullanılmaya  yatkınlığıdır.  Tersten  bakacak  olursak,  sembol 
sistemlerinin  kültür  tarafından  biçimlendirilmeye  yatkın  bir  becerinin 
varolduğu  durumlarda  geliştiğini  söyleyebiliriz.  Bir  zekanın  kendine  özel 
sembol  sistemi  ya  da  kültürel  bakımdan  yönlendirilmiş  başka  bir  alan 
olmaksızın  da  işlemesi mümkünken,  insan  zekasının  en  önemli 
özelliklerinden biri  de bir  sembol  sistemi içinde kendini  gerçekleştirmeye 
yönelik “doğal” eğilimidir (Gardner 2004a:93-94).

Gardner (1993:28-29),  zekanın  sembol  sistemleriyle  açığa  çıktığını  belirtir. 

Örneğin, dil zekası kendini cümlelerle ve hikâyelerle, kinestetik zeka mimik ya 

da dansla, müzik zekası şarkılarla, uzamsal zeka resimle açığa çıkabilir ve okul 

28 Gardner,  “sembol”  kavramını,  bakış  açısını  paylaştığı  hocası  olan  Nelson  Goodman  gibi 
tanımlamaktadır.  “Sembol,  bir  başka  oluşuma  göndermede  bulunan  ya  da  belirten  bir 
oluşumdur. Semboller belirtir,  temsil eder ve anlamlar aktarırlar”  (Gardner 2004a:432). Sözlü 
kültürel  bağlamda anlamların  sözlü  sembollerle  aktarımı  ön plana çıkar;  ayrıca,  mimikler  ve 
jestler, duruş, ses tonu, kelimelerin sıralanışı geleneksel kültürel bağlamda iletişim açısından 
önemlidir.

32



öncesi yıllar ve ilkokul yılları yeteneklerin farkedilip açığa çıkarılması açısından 

çok önemlidir. Bu anlamda, her çocuğun varolan zeka alanının ortaya çıkartılıp 

işlenmesi fikri, kültüre katılan değerlerin çeşitliliği konusunda desteklenmelidir 

diyebiliriz.

Gardner’e (1993:32-33) göre, Çoklu Zeka kuramında bir zeka alanı hem bilgisel 

“içerik”, hem de bu içeriğin iletilmesini sağlayan “araç” olarak karşımıza çıkar. 

Örneğin,  matematiksel  prensipler  bir  içerik  ise,  matematik  bu  içeriğin  ortaya 

koyulabileceği bir araçtır. Çalışmamız açısından ele alırsak, sözlü kültür ürünleri 

sembolik bir içerikse, sözlü kültür bağlamı da Sözel-Dilsel Zeka alanının ortaya 

koyulduğu bir araçtır.

Kendine özgü bir sembolik yapısı olan geleneksel halk anlatılarının, Sözel-Dilsel 

Zeka alanının ortaya koyulduğu kültürel bağlamda, sembolik dili nasıl ve hangi 

amaçlarla  kullandığı  önemlidir.  Sözlü  kültür  ortamı  kendi  sembolik  diliyle, 

geleneksel  halk anlatılarını  icra edenlerin,  iletilen anlatının  ve iletiyi  alanların 

yeteneklerini ve eğitimini de yönlendirici etkiye sahiptir. Geleneksel ve kültürel 

değerlerin  verilmesinde halk  anlatılarının  kendine has sembolik  içeriği,  sözlü 

kültür bağlamında Sözel-Dilsel Zeka alanının işlerlik kazandığı bir ortam yaratır.

E. ÇOKLU ZEKA KURAMININ EĞİTİME ETKİSİ

Eğitimin  amacı,  çocukların  sorun çözme yeteneklerini  geliştirmek,  hayata  ve 

olaylara  farklı  bakış  açıları,  sorunlara  farklı  çözümler  getirebilmelerini 

sağlayabilmektir;  yaratıcılığı  ve  üretkenliği  körüklemek  için  gerekli  temelleri 

atabilmektir.  Çocukların  taze  beyinlerine,  didaktik  şekilde  bilgilerin 

depolanmasıyla  çocukların  analiz  yeteneklerinin  iyi  bir  şekilde  geliştirilmesi 

beklenemez. Yaratıcılık, bilgilerin öğrencilere yinelenen şekilde verilip, onların 

zihninde  depolanmasıyla  oluşamaz.  Çocuğun,  beynine  giren  yeni  bilgileri 

işleyip,  analiz  yapıp  yeni  yorumlar  getirmeyi  öğrenmesi,  getirdiği  yorumlarla 

kendisi için maddi ve manevi boyutta doyurucu sonuçlara ulaşması önemlidir ve 

bu da bilgiyi nasıl işleyeceğini öğrenmesine bağlıdır. Aksi takdirde, uzun süren 

bir eğitim, amacına ulaşamayabilir;  gerçek yaşamda karşılığını  bulamayabilir. 

33



Çoklu  Zeka  Kuramı,  eğitimcilerin  öğrenciye  bakış  açısını  olumlu  yönde 

etkilemiştir  ve  farklılaştırmıştır.  Çünkü,  öğrencinin  ne  kadar  zeki  olduğundan 

çok, hangi alanlarda yaratıcı bir ürün ortaya koyabileceği fikri ön plana çıkmıştır.

Çoklu Zeka Kuramı’nın öğretmenlerin öğretim tarzları ile öğrencilerin öğrenme 

tarzları arasındaki uçurumu kapatmak için uygun bir araç olacağı düşüncesi bu 

kuramın okullarda kullanılmasına neden olmuştur. Kuram, öğrenme ortamlarına 

farklı şekillerde uyarlanmaya açıktır (Yavuz 2004:142):

Gardner, Çoklu Zeka Teorisi’nin okullarda uygulanmasının üç önemli yanını 
vurgular:  Birincisi,  Çoklu  Zeka  uygulamaları  ile  geliştirilmesi  hedeflenen 
beceriler  ve yetenekler  öğrencilerin  okul dışındaki  yaşamlarını  etkin hale 
getirmeyi hedefler. İkincisi, Çoklu Zeka uygulamalarını yürüten eğitimciler, 
uygulamaların  en  önemli  hedeflerinin  öğrencilerin  düşünme  becerilerinin 
gelişimine  hizmet  ettiğinin  farkındadırlar.  Üçüncüsü,  Çoklu  Zeka 
uygulayıcısı öğretmenler bütün öğrencilere aynı öğretim yolu ile öğretmek 
yerine, her bir öğrencinin gelişim sürecinin ve kişisel özelliklerinin farklılığını 
göz  önünde bulundurarak  bireyselleştirilmiş  eğitim programları  hazırlayıp 
öğretim faaliyetlerini yürütürler (Yavuz 2004:143).

Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  temelini  her  bireyin  birden  fazla  zeka  alanına  sahip 

olduğu ve bu zeka alanlarına göre materyal  sunulursa başarılı  olabilecekleri 

düşüncesi  oluşturmaktadır.  Bu  kuram  bir  öğretim  metodu  olmaktan  çok, 

öğretime  ve  eğitime  farklı  bakış  açısı  getiren  bir  eğitim  felsefesi  olarak 

yorumlanabilir. Bu felsefe etrafında geliştirilen öğretim metodlarının da başarılı 

olduğu gözlemlenmiştir29.

Gardner (2004c), Çoklu Zeka Kuramı’nı psikolojide zeka hakkındaki görüşleri 

geliştirmek ve bakış açısını genişletmek amacıyla oluşturduğunu belirtmesine 

rağmen,  Gardner’in  kuramının  asıl  etkisi  -kendisinin  beklemediği  bir  şekilde- 

eğitim üzerinde olmuştur ve eğitimle ilgilenen uzmanların Çoklu Zeka Kuramı’nı 

-Gardner’in  bazen  uygun  bulduğu30 bazen  de  uygun  bulmadığı  yöntemlerle- 

29 Harward  Üniversitesi’nde  Gardner  ve  arkadaşları  tarafından  “Project  Zero”  kapsamında 
yürütülen araştırmanın sonucuna göre,  Çoklu Zeka Kuramı’nı  uygulayan okulların (41 tanesi 
araştırma kapsamında incelenmiştir) akademik başarı puanlarında %78 oranında artış; öğrenme 
güçlüğü çeken öğrencilerin performanslarında %80 oranında artış; ailelerin eğitim çalışmalarına 
katılımında %80 oranında artış; disiplin cezalarında %81 oranında azalma kaydedilmiştir (Yavuz 
2004:153). Çoklu Zeka Kuramı’na yönelimde bu sonuçların da mutlaka etkisi vardır.
30 Bilişsel Teori’nin gelişmesiyle, eğitim uygulamalarında büyük gelişmeler olmuştur. Çoklu Zeka 
Kuramı  çerçevesinde eğitimde multimedya  uygulamaları  hakkında daha geniş  bilgi  için  bkz. 

34



eğitime uygulamaları Gardner’in hoşuna gitmiştir. Böylece Çoklu Zeka Kuramı 

farklı  bir  alanla  bağlantılandırılmış  ve  kurama farklı  bakış  açıları  getirilmiştir; 

kuramın gelişmesi açısından eleştirel ve önemli adımlar atılmıştır.  Teori ortaya 

konulduktan  kısa  bir  süre  sonra  bazı  okullar  Çoklu  Zeka  fikri  çerçevesinde 

şekillenirken,  bazı  okullar  da  bu  doğrultuda  yeniden  organize  olmuştur.  Bu 

okullar  teoriyi  çeşitli  yollarla  kullanmışlardır  ve  hepsi  de  öğrencilerin 

yeteneklerini daha geniş bir bakış açısıyla ele alarak, onların gelişimine olumlu 

katkılarda  bulunmayı  amaçlamışlardır31.  Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  eğitime 

uygulanışıyla ilgili pratikleri inceleyen psikologlar tarafından, Çoklu Zeka Kuramı 

“öğrencilerin bilişsel yeteneklerine odaklanan, ders programı geliştirmek (Entry 

Points),  sınıflarda  ve  okullarda  organizasyonel  pratikler  yaratmak  (Compass 

Point  Practices) için birer  araç” olarak görülmektedir  (Kornhaber ve Diğerleri 

2004a:3)32.

Gardner’in  (2006:50-53;  1993:10-12)  gelecek  için  planladığı  “ideal  okul” 

düşüncesi, bütün insanların birbirinden farklı ilgi ve yeteneklere sahip olduğu; 

hiç kimsenin aynı yolla öğrenemediği ve ayrıca hiç kimsenin öğretilen her şeyi 
(Veenema  ve  Gardner  2006).  Gardner’e  göre  (2004c),  Kornhaber’in  (2004b)  Çoklu  Zeka 
Kuramı’nın  okullarda kullanımı  konusundaki  ilk  sistematik  çalışması;  Noble’nin  (2004)  Çoklu 
Zeka Kuramı’nı  Bloom‘un sınıflandırmasıyla  ilişkilendirme çabası;  Denig’in  (2004) ve Klein’in 
(2003), Çoklu Zeka Kuramı ve Dunn’un “öğrenme tarzları” yaklaşımı arasında ilişki kurması; Wu 
ve Chien’in (2001) Sternberg’in kuramının ışığında kişisel zekaları incelemesi; Stanford (2003), 
Eisner (2004) ve Cuban’ın (2004) eğitim politikası ve okul reformu konusunda getirdikleri yeni 
yaklaşımlar, Çoklu Zeka Kuramı adına yapılmış önemli çalışmalardır.
31 Türkiye’de  de  Çoklu  Zeka  Kuramı’nı,  ders  programlarını  oluşturmak  için  kullanan  okullar 
vardır.  Çoklu Zeka uygulamalarını  zengin bir  şekilde kullanan ve eğitim programlarını  Çoklu 
Zeka Kuramı doğrultusunda düzenleyen Özel Maya Okulları ve Özel Ceceli Okulları (Selçuk ve 
Diğerleri  2003)  bunlardan  önemli  ilk  iki  tanesidir.  Ayrıca  Türkiye’deki  okullarda  Çoklu  Zeka 
Kuramı uygulama örnekleri  açısından çeşitli  çalışmalar  da yapılmaya devam etmektedir.  Bu 
amaçla, özellikle anaokullarında ve ilköğretim okullarında zeka alanlarına göre merkezler (sanat 
merkezi,  bilgisayar  merkezi,  kitaplık,  araştırma  ve  keşif  merkezi,  blok  merkezi)  kurmak; 
öğrencileri, planlama, araştırma ve hazırlayıp, sunma aşamalarını kendilerinin yaptığı projelere 
yönlendirmek;  bireysel  çalışmalar  yanında  grup  çalışmalarını  da  olumlu  duyguların  gelişimi 
açısından özendirmek önemlidir  (Onay 2006:15).  Bu öneriler,  özellikle okullarda Çoklu Zeka 
Kuramı’na  dayalı  öğretim  anlayışı,  ders  planı  hazırlanışı,  sınıf  ortamı  oluşturulması,  sınıf 
yönetimi,  ölçme  ve  değerlendirme  (Saban  2002:60)  gibi  konularda  yapılan  çalışmalarla 
zenginleştirilmektedir. Çoklu Zeka Kuramı’nın farklı eğitim kurumlarında ve düzeylerinde çeşitli 
derslerin işlenişi sırasında kullanımı konusunda daha ayrıntılı bilgi edinmek için bkz. (Uçak ve 
Diğerleri 2006; Yıldırım ve Diğerleri 2006; Köksal ve Yel 2007).
32 Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  çeşitli  ülkelerde  farklı  eğitim  kurumlarında  ve  düzeylerinde,  ders 
programı geliştirmede ve derslerin işlenişinde kullanılmasına yönelik geniş bakış açısı sunan 
önemli  çalışmalar  için  bkz.  (Fogarty  1997;  Armstrong  2000a;  Armstrong  2000b;  Silver  ve 
Diğerleri  2000;  Schmidt  2001;  Armstrong 2003; Stanford 2003; Hirsh 2004; Shearer 2004a; 
Shearer 2004b; Shepard 2004; Wu 2004; Blomberg 2006; Diaz-Lefebvre 2006; Engstrom ve 
Danielson 2006; Matto ve Diğerleri 2006).

35



öğrenemeyeceği  fikrine  dayanmaktadır.  Bu  nedenle  Gardner,  öğrenilecek 

konunun bilinçli  seçilmesi gerektiğini;  birey merkezli  bir okulun yetenekleri ve 

bireysel yönelimleri anlamada yol gösterici olabileceğini belirtir. Gardner’e göre, 

geleceğin  okullarında  öğrencilerin  yönelimlerini  anlayacak  uzmanlar 

(Assesment  Specialist),  öğrencilerin  profil,  amaç  ve  ilgilerinin  belirli  bir 

müfredatla  ve  öğrenme  tarzıyla  karşılanmasını  sağlayacak  kişiler  (Student-

Curriculum  Broker)  ve  öğrencilerin  okulda  karşılaşamayacakları  öğrenme 

ortamlarını ya da işleri bulacak kişiler (School-Community Broker) bulunmalıdır. 

Gardner’in  endişesi  her  alanda  başarı  gösterenlerden  çok,  sadece  belli  bir 

alanda başarı gösterebilecek öğrenciler içindir ve bundan dolayı da yeteneklerin 

erken teşhisinin önemini vurgular. Hem yeteneklerin, hem de zayıflıkların erken 

teşhisinin gerekli olan alternatif öğretim metodlarının gecikmeden denenmesini 

sağlayacağını,  böylece  öğrencilerin  daha  katılımcı  ve  kendilerine  güvenli 

davranacaklarını  belirtir.  Gardner  (1996:265),  geleceğin  okullarının  bütün 

öğrencilerin  eleştirel  ve  yaratıcı  düşünmesini,  başarı  ihtiyaçlarının 

karşılanmasını  sağlayacak  ortamlar  olarak  geliştirilmesi  gerektiğini 

vurgulamaktadır.  Gardner’in  (1996:212)  çalışmaları,  çocukların  yetenekleri 

konusunda okulların düşüncelerini önemli ölçüde etkilemesi bakımından dikkat 

çekicidir33.  Gardner,  adil-zeka  (intelligence-fair)  fikrinin  gelişmesi  ve 

benimsenmesi  için  uğraşmıştır.  Bu amaçla,  çocukların  yeteneklerinin  sadece 

kağıt-kalem testleriyle değerlendirilmesi yerine, onların yeteneklerini uygun zeka 

araçlarını  ve  bağlamlarını  kullanarak göstermelerine  izin  verilmesi  gerektiğini 

belirtmiştir34.

Gardner  (2006c:59-62),  Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  kullanımını  denetlemenin 

imkansız  ve  uygunsuz  olduğunu  belirtse  de,  kuramının  eğitim  amaçlı 

kullanımıyla  ilgili  karşılaştığı  ve  kendisini  sinirlendirdiğini  belirttiği  bazı 

uygulamalardan  bahsetmiştir.  Bunlardan  bazıları  şöyledir:  Gadner,  bütün 

kavram  ve  konuları  bütün  zeka  alanlarını  kullanarak  öğretmeye  çalışmanın 

33 Çoklu Zeka Kuramı öğrenme güçlüklerine değil, öğrenme farklılıklarına dikkat çekmektedir. Bu 
konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. (Fogarty & Bellanca 1995).
34 Gardner (2004a:531), öğrenme açısından motivasyonun, öğrenmeyi teşvik edecek ortamın, 
belli  bir  öğrenme  biçimini  öne  çıkaran  değerlerin,  destekleyici  bir  kültürel  ortamın  önemli 
olduğunu vurgulamıştır.

36



zaman  ve  enerji  kaybı  olacağını  söyleyerek  mümkün  olmadığını  belirtmiştir. 

Ayrıca, sınıf içinde çocukların kollarını hareket ettirmesine, sınıfta dolanmasına 

izin  verilmesinin  Bedensel-Kinestetik  Zeka  alanının  kullanımı  anlamına 

gelmeyeceğini,  öğrencinin  zihinsel  gelişimine  katkının  bu  yolla 

sağlanamayacağını eklemiştir.  Zeka alanına ait olarak nitelenen materyallerin 

arka planda kullanımının -örneğin öğrenciler matematik problemi çözerken arka 

planda müzik  çalmasının-  o  zeka alanının kullanımı  anlamına gelmeyeceğini 

belirtmiştir.  Zeka  alanlarının  sadece  hafızayı  kuvvetlendirici  araçlar  olarak 

kullanımının da yüzeysel bir kullanım olduğunu; yüzeysel olmayanın, örneğin, 

müziksel  olarak düşünmek ve  bazı  kavramları  aydınlatmada müziğin  yapısal 

vechelerinin kullanılması olduğunu belirtmiştir.  Gardner’e göre ayrıca, bağlam 

ve  içeriği  dikkate  almadan  zekalara  değer  biçilmesi,  hatta  zekaların 

derecelendirilmesi  yanlıştır.  Bu  ve  bunun  gibi  kullanım  hatalarına  rağmen 

Gardner,  kuramının  çeşitli  yollarla  kullanılıyor  olmasından  memnun 

görünmektedir.  Çünkü  ona  göre  kuramı  kullanıldıkça  kullanım  hataları  da 

zamanla  düzelecektir.  Gardner,  kuramının  kullanımına,  hatta  hatalı 

kullanımlarına –eleştirse bile- kuramının gelişimi açısından olumlu bakmaktadır. 

Çoklu Zeka Kuramı ve çeşitli uygulamaları konusunda oldukça çok yayın vardır. 

Kanaatimize göre, Çoklu Zeka Kuramı’nın esnekliğini sağlayan ve kullanımını 

artırın en önemli etkenlerden birisi de Gardner’in, kuramını kullananlara karşı 

gösterdiği  olumlu  tavırdır.  Bu  olumlu  tavır,  farklı  bilim  dallarından  bilim 

adamlarının  da  Çoklu  Zeka  Kuramı’na  başvurmalarında  ve  yayınlar 

yapmalarında etkili olmuştur. Bu, kuramın gelişmesi açısından da önemlidir. 

F. ÇOKLU ZEKA KURAMINA GETİRİLEN ELEŞTİRİLER

Teorik  çalışmalarına  getirilen  eleştirilerle  karşılaşan  çoğu  bilim  adamı  gibi, 

Gardner de kuramıyla ilgili olumlu ya da olumsuz eleştirilere maruz kalmıştır. 

Aslında  Gardner’in  kuramının  olumlu  ya  da  olumsuz  eleştirilerle  sürekli 

gündemde kalması, Çoklu Zeka Kuramı’nın etkisinin ne kadar yoğun ve uzun 

süreli olduğunu gösteren kanıtlardan biridir. Ayrıca kurama getirilen eleştiriler, 

37



Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  zaman  içinde  geliştirilmesi,  çeşitli  alanlarda 

uygulanması açısından da önemli etkiler yaratmıştır.

Gardner’e  (2004a)  yöneltilen  eleştiriler,  genel  olarak  terminoloji,  zekalar 

arasındaki bağıntı, zeka ve tarz, zekaların süreçleri ve kuramın zeka testlerinin 

bazı  çıkmazlarını  tekrarlama  riski  olduğu  konularında  ortaya  çıkmıştır35. 

Gardner,  terminoloji  olarak  “zeka”  ve  yetenek  kavramlarını  aynı  bağlamda 

kullanmıştır; bunun nedenini, kişilerin belli bazı becerilerinin öne çıkarılıp zeka 

olarak gösterilmesine karşı  olması  olarak belirtmiştir.  Farklı  zekalar  arasında 

olumlu bağıntılar  olduğu hakkındaki  eleştirilere  ise,  bu bağıntının  farklı  zeka 

alanlarını  adil  olarak  değerlendiren  ölçme  araçları  olmadan  tam  olarak 

değerlendirilemeyeceğini,  çünkü  bu  bağıntıların  nereye  kadar  uzandığını 

bilemeyeceğimizi söyleyerek yanıt vermiştir.

Gardner  (2004a:xxiv-xxix),  geliştirdiği  zeka  listesinin  öğrenme  ve  çalışma 

biçimleri üzerine çalışan bilimadamlarının listeleriyle örtüştüğü eleştirisine karşı 

ise,  örtüşmenin  söz  konusu  olabilmesine  rağmen  kuramının  ayırt  edici  üç 

yönünün  bulunduğunu  belirtir.  Bunları;  birincisi,  Çoklu  Zeka Kuramı’na  daha 

önce denenmemiş bir  kuramlar  senteziyle  ulaştığını;  ikincisi,  geliştirdiği  zeka 

türlerinin  içerikle  yakından  ilişkisi  olduğunu;  üçüncüsü  de,  tarzların  zekaya 

zekanın  da  tarzlara  özel  olabileceğini,  ama  bunun  sorgulanabilir  olduğunu 

belirterek yanıt vermiştir. Ayrıca Gardner, zeka süreçleri konusunda zekalara bu 

kadar yalın tanımlar getirilmesinden rahatsız olunduğunu, fakat çalışmalarında 

bu yalın tanımlamaların iyi bir başlangıç olduğunu, hiçbir şeyin zekaların işlediği 

süreçleri araştırma yolunu tıkayamayacağını belirtir. Çoklu Zeka Kuramı’nın belli 

etnik grupları öne çıkarmak amacıyla kullanılabileceği konusundaki eleştirilere 

35 Ayrıca  Watherhouse (2006),  yeterli  derecede  deneysel  bilgi  bulunmadığı  için  Çoklu  Zeka 
Kuramı’nın geçerliliğinin ve güvenilirliğinin düşük olduğunu belirtmiştir ve bu nedenle eğitimde 
Çoklu Zeka Kuramı’nın şimdilik kullanılmaması gerektiğini söylemiştir. Ama Gardner ve Moran 
tarafından  (2006),  Çoklu  Zeka  Kuramı’nın  çekirdek  fikrini  kaçırmakla  eleştirilmiştir;  kuramın 
öğrencilerin  güçsüz  yönlerinden  çok,  güçlü  yönlerine  odaklandığı,  okullarda  uygulanmasının 
öğrencileri  öğrenme sürecine  katılım  ve  öğrenme konusunda  cesaretlendirdiğinin  gözlendiği 
belirtilmiştir.  Chen ise (2004),  Çoklu Zeka Kuramı’nın değerli  bir  kuram olduğunu, uygulama 
alanı bulmasının, uygulama konusundaki yaygınlığının ve başarılı uygulamaların da bir teorinin 
geçerliliğini  ve  güvenilirliğini  destekleyeceğini  belirtmiştir.  Harward  Üniversitesi  tarafından 
yürütülen “Project Zero” kapsamında 41 okulda üç yıl  boyunca gerçekleştirilen çalışmalardan 
elde edilen başarılı sonuçları da bunun kanıtı olarak sunmuştur.

38



ise Gardner, bu kuramın sosyal  politika aracı olmadığını,  sadece bilimsel bir 

kuram olarak geliştirildiğini; ayrıca kuramın çeşitli yollarla kullanılabileceğini ve 

bunun denetlenmesinin mümkün ve uygun olmadığını belirterek yanıt vermiştir.

Gardner (1996:212), zekayı IQ puanıyla yansıtılan bütüncül bir yetenek olarak 

gören  psikolojik  bakış  açısını  olumsuz  yönde  eleştirmesine  rağmen,  Scarr 

tarafından, kuramını bu psikolojik bakış açısının belirtkeleri  üzerine kurmakla 

eleştirilir.  Gardner’in  IQ  testlerinin  ölçtüğü  alanın  sınırlılığını  eleştirmesine 

karşın,  Scarr  çoğu  psikoloğun  da  zaten  IQ’nun  evrensel  insan  yeteneklerini 

yansıttığını  iddia  etmediğini  belirtir.  Bunun  aksine  psikologların  IQ  testlerini 

yalnızca akademik ve mesleki amaçlar için yararlı “entellektüel performansın bir 

örneği”  olarak  ele  aldıklarını  hatırlatır36.  Ayrıca  kuramda  bedensel-kinestetik, 

sosyal  ve  müzikal  beceri  gibi  çeşitli  yetenekleri  zeka  olarak  etiketlemenin, 

zekayı, kişiliği ya da müzik ve hareket gibi özel yetenek alanlarını anlamayı ileri 

götürmediği  de iddia  edilir.  Scarr  ve  Hernste,  bu tür  etiketlemelerin  zeka ve 

diğer  insan  karakteristikleri  arasındaki  ayrımı  bulanıklaştırdığını  iddia  eder. 

Scarr’a göre, Gardner’in çeşitli zekalar için varolan iddiaları bilimsel düşünceden 

çok, sosyal  düşünce tarafından harekete geçirilmiştir.  Çeşitli  yetenekleri zeka 

olarak adlandırmanın “sosyal yeri tayin etme problemini çözmediğini” belirtir –

çünkü,  toplum  bazı  zeka  alanlarında  gösterilen  iyi  maharetleri  (Sosyal-

Bireylerarası Zeka, Mantıksal-Matematiksel Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka), diğer 

zekalarda  gösterilen  iyi  maharetlerden  (Müzikal-Ritmik  Zeka,  Bedensel-

Kinestetik Zeka) daha çok ödüllendirmektedir. Gardner’in (1996:212-213) böyle 

bir eleştiriye cevabı ise, sadece mantık ve dil alanındaki maharetleri zeka olarak 

algılamanın batı geleneğinin ve zeka testlerinin etkisini taşıdığı olmuştur. Ayrıca 

36 Zeka testleri, klinik psikolojinin vazgeçilmez araçları arasındadır. Özellikle öğrenme güçlüğü 
çeken çocukların ya da üstün zekalı çocukların saptanıp, onlara uygun özel eğitimin sağlanması 
yönünde  kullanıldığında  yararlı  sonuçlar  verebilmektedir.  Klinik  açıdan  bakıldığında  zeka 
testlerinden  kendimizi  soyutlamamız  imkansız  görünmektedir.  Zeka  ölçeklerinin  ayrıntılı 
tarihçesi ve içerikleri hakkında bkz. (Cansever 1982).

39



batı etkisinden37 uzaklaşmak için bütün maharetleri zeka olarak tanımlamasının 

yanında, yetenek olarak da adlandırdığını belirtmiştir.

Gardner’in (1996:213)  zekaların özerk olduğuna dair düşüncesine karşı da iki 

eleştiri  göze çarpar. İlk eleştiride, psikometrik araştırmalara göre yeteneklerin 

pozitif  olarak birbiriyle  ilintili  olduğu ve geleneksel  olarak ölçülen entellektüel 

kapasitenin diğerlerinden tamamen bağımsız olmadığı belirtilir. Gardner buna, 

pozitif ilişkilerin bulunduğunu, çünkü psikometrik ölçümlerin sadece verilen bir 

zekadaki meyilde değil, aynı zamanda pek çok psikometrik ölçümde genel olan 

kısa  cevaplarda,  kağıt-kalem  testlerinde  ortaya  çıktığını  söyleyerek  karşılık 

verir.  Gardner’e göre, zekaların özerk olup olmadığını tam olarak anlamak için 

zekalar  adil  şekilde  ölçülmelidir.  Adil  ölçümler  için,  zeka  ile  en  ilintili 

materyallerin  ve  araçların  kullanımına  izin  vermelidir.  Gardner,  ancak  böyle 

ölçümlerle  zekaların  özerk  olup  olmadığının  tam  olarak  anlaşılabileceğini 

vurgular. Zekaların özerk olup olmadığıyla ilgili ikinci tartışma (1996:213), belli 

görevleri  yerine  getirirken  ayrı  zekaların  rolünü  birbirine  göre  ayarlayan 

(koordine  eden)  bir  idareci  fonksiyon  tarafından  çeşitli  zekaların  birlikte 

çalışacak duruma getirilmesi  gerekliliği  fikrinden kaynaklanmaktadır.  Gardner 

böyle  hiyerarşik  bir  idareciye  karşıdır.  Bunun  yerine  İçsel-Özedönük  Zeka 

(Intrapersonal  Intelligence)  alanının  bu  koordine  görevini  üstlenebileceğini 

belirtir.  Gardner,  eğitimciler  tarafından,  okullarda  kullanılmak  üzere  açık  bir 

Çoklu Zeka programı önermemek konusunda da eleştirilir. Aslında Gardner’in 

Zihin  Çerçeveleri  (1983)  adlı  kitabında  okuma  ve  bilgisayar  programlama 

öğretiminde Çoklu Zeka Kuramı’nın nasıl kullanılacağıyla ilgili değinimler vardır, 

ama bu  yeterli  bulunmamıştır.  Gardner’e  göre,  teori  “akıllıca  ya  da  aptalca” 

olmak  üzere  çeşitli  şekillerde  kullanılmıştır  ve  yine  çeşitli  yollarla  pratiğe 

geçirilebilir:

37 Gardner’in (2006d:66) belirttiğine göre, bazı kültürlerde zeka diye bir kavram yoktur. Pek çok 
toplumda da,  batılı  bilim  adamlarının  önemsemeyebileceği  kimi  özellikler  –itaat,  iyi  dinleme 
yeteneği ya da ahlaki uyum- zeka olarak nitelenir. Gardner, “zekaya bakışta batı etkisi” diyerek, 
zekayı  testlerle  ölçüp  bireyleri  bunlara  göre  sınıflandıran,  kültürel  bağlamın  değer  verdiği 
özelliklerin  etkisini  gerektiği  ölçüde  dikkate  almayan psikolojik  bakış  açılarını  kastetmektedir 
düşüncesindeyiz. Bu konuda daha ayrıntılı bilgi edinmek için bkz. (Eriş 2008).

40



“Çocuklara  dikkatlice  bakmak,  onların  potansiyelleri  ve  başarıları 
konusundaki  kendi  tahminlerini  sınamak,  öğretmede  çeşitli  yaklaşımları 
düşünmek,  alternatif  formları  denemek-  kısacası  bir  çeşit  kökten  kişisel 
dönüşüme  başlamak,  eğer  okul  ortamı  önemli  ölçüde  geliştirilmek 
isteniyorsa gereklidir” (Gardner ve Diğerleri 1996:213).

Gardner  (1993:78-79),  birey  merkezli  okulun  uygulama  yönünden  pratik 

olmadığı  ve  ütopya  olduğu  konusunda  eleştiriler  almıştır.  Buna  karşı  çıkan 

Gardner, birey merkezli okul konusundaki çıkmazın ekonomik olanaklar ya da 

bilgi  sınırlılığı  olmadığını,  aksine bu konudaki  tek çıkmazın bu teoriyi  hayata 

geçirmeye olan isteklilik konusunda yaşanabileceğini ve eğer istenirse teorinin 

eğitim  konusunda  hayata  geçirilmesinin  olanaklı  olduğunu  belirtmiştir.  Bu 

konudaki görüşlerini eğitim reformu konusundaki çalışmalara katılarak yaptığı 

gözlemlerle  de  desteklemiştir.  Uygun  program,  öğretmenlerin  eğitimi  ve 

profesyonel  gelişimi,  bütün  zeka  alanlarının  takdir  edilmesi  ve  toplumun  da 

katılımıyla bu amacın bir ütopya olmadığını vurgulamıştır.

Gardner, pek çok farklı disiplinde Çoklu Zeka Kuramı temel alınarak hazırlanan 

her  türlü  çalışmayı  -eksik  ya  da  değil-  olumlu  karşılamıştır.  Bu  da  bilim 

insanlarının,  Çoklu Zeka Kuramı’nı  kendi  tezlerine uygularken çekinmelerine, 

olumsuz  eleştirilerden  korkmalarına  neden  olacak  fikirler  geliştirmelerini 

engellemiştir.  Bu  sayede  kuram  oldukça  geniş  bir  alanda  yorumlanma  ve 

uygulanma fırsatı bulmuştur. Zihnin özgür yaratılarının değerli olduğunu öneren 

bir kuram, özgür kullanım alanı içerisinde kendi bağlamını yaratmıştır.

41



II. BÖLÜM

GELENEKSEL HALK ANLATILARININ ÇOKLU ZEKA KURAMI 
ÇERÇEVESİNDE TAHLİLİ  

A. EPİK DESTAN

1. Tanım

Dilimize Farsça “dâstân” kelimesinden ses ve anlam bakımından farklılaşarak 

giren  “destan”  kelimesi,  “efsane”,  “mesel”  anlamına  gelir38.  Destan  uzun  ve 

genelde  nazımla  düzenlenmiş,  sözlü  kültürel  bağlamda söz,  ezgi  ve  seyirlik 

anlatımı kaynaştıran bir anlatım biçimidir ve sözlü anlatı yoluyla yayılır. Ezgiye 

uygun  bir  söyleyiş  olması  amacıyla  ölçülü  söyleyiş  yanında  düz  söyleyişle 

ortaya konulanları da vardır (Boratav 1992:35-38). En açık ifadelerden biriyle:

“Yeryüzünün ve kainatın oluşumuna, kaostan kozmoza dönüşüm sürecine 
dair geleneksel dünya görüşlerinin ilk verileri olarak tanımlanabilecek olan 
mitlerden sonra ve çoğunlukla onların gölgesini  ve çizgilerini  bir  çerçeve 
olarak  taşıyan,  gerek  kahramanlarının  ve  gerekse  olaylarının  akışıyla 
birlikte tarihe ait zamanlarda olmuş olayların hikâyesi inancıyla, sözlü kültür 
ortamında ve yüz  yüze bir  iletişim bağlamında teatral  çizgilere  sahip bir 
biçimde  anlatılıp  nakledilen,  en  geniş  anlamıyla  kahramanlık  ana temalı 
öykülere ‘epik destan’ denir” (Çobanoğlu 2003:16).   

“Türk  destan  edebiyatının  teşekkülü  MÖ.  I.  binde  başlamıştır”.  Doğaçlama 

olarak oluşturulan destanlarda mısraların dizilişi Türkçe’nin yapısal kurallarına 

uygundur.  Destan  icracıları  nesir,  nazım,  nesir-nazım  şeklinde  üç  anlatım 

38 Türk  dünyasında  “destan”  kelimesiyle  birlikte,  epik  destan  anlamında,  “alıptığ  nımax”, 
“comok”, “Jomok”, “jır”, “cır”, “batırlar cırı”, “maadırlıg tool”, “kahramandık epos”, “kay çörçök”, 
“kaylap aydar çörçök”, “olongho”, “ölön”, “alıptıh nımah”, “boy”,  “epos”,  “epostık jırlar”,  “köne 
epos”, irtegi”, “batırlık ertegi”, gibi kelimeler de kullanılagelir (Çobanoğlu 2003:14).  

42



tekniğini melodiyle birleştirerek kullanırlar. Türk epik destanlarının kendine özgü 

tarzı  “mübalağa39,  benzetme,  tezat,  mukayese  gibi  edebi  unsurlarla 

süslenmiştir”. Destan anlatıcıları  usta-çırak ilişkisi  içerisinde eğitilirler.  Destan 

anlatıcısı olacak kişi, anlatacağı hikâyenin ana hatlarını iyi bilmelidir, geleneksel 

yapısal formülleri ezberlemelidir, doğaçlama söz söyleme yeteneğine ve yaratıcı 

bir zihne sahip olmalıdır; bunun yanı sıra, anlatacağı temalara uygun melodi ve 

ritimleri bulup anlatımına katmalıdır. Tüm bu özellikler, icracıya destek verecek, 

geleneksel destan dünyasına alışık bir  seyirciyle  tamamlanır.  Bu yeterliliklere 

sahip olan icracı (çırak), icrasını seyircisi önünde başarıyla gerçekleştirdiğinde, 

usta bir icracı (bahşı) olarak toplumda kabul görür (Yıldırım 2002:60-66).

Karl Reichl (2002:327), Türk boylarına ait destanların kompoze ediliş tarzını şu 

şekilde özetlemiştir: “(a) Formül Halinde Giriş (Başlangıç Formeli), (b) Anlatım, 

(c) Sahne-I,  (d) Anlatma Bağlantıları (Geçiş Formeli),  (e) Sahne-II,  (f)  Sonuç 

Sahnesi, (g) Formel İfadeyle Bitiriş (Bitiriş Formeli)”. Bu özet bize, genel olarak 

bir destan söyleyicisinin anlatacaklarını hatırlayıp etkili bir şekilde sunmak için 

izlediği  sırayı  ve  anlatım  şemasını  verir.  Bu  şema çerçevesinde  her  destan 

metni  uzatılarak  ya  da  kısaltılarak,  çeşitlemelere  yer  verilerek  sunulur.  Alex 

Olrik’in  tanımladığı,  “epik  destanların  kabul edilmiş  evrensel  nitelikleri” ise 

destanların yapı ve anlatım tutumuna dair özellikleri verir (Çobanoğlu 2003:17). 

Genel  olarak  her  destan  metninde  ortak  olan  bu  özellikler  destan  yaratma 

mantığını kavramak açısından önemlidir40. 

39 Dursun Yıldırım tarafından, bu mübalağanın asıl işlevi “eseri gerçeklikten uzaklaştırmak değil, 
gerçekleri  açarak,  büyüterek  ortaya  koymak” olarak  belirtilir.  Naskali  de,  abartılı  ifadelerin 
düşman için de geçerli olduğunu hatırlatır (Çobanoğlu 2001:121-123). Çünkü, kahraman kendisi 
gibi güçlü veya kendisinden daha güçlü bir düşmanı yendiğinde hünerini ispatlar, kahramanlığı 
hak ettiğini tekrar gösterir.
40 Epik destanların Olrik tarafından belirlenen özelliklerini özetlersek: Kendine özgü bir mantığı 
olan epik destanda tema, konunun ana hatlarını etkiler, olağanüstüye meyilli  olan bu kendine 
özgü mantık doğal gerçeklerle örtüşmez, ama olay örgüsünün tutarlılığı ve epik mantık gereği 
kabul  edilir.  Destan  aniden  başlayıp,  aniden  bitmez;  giriş  ve  bitiriş  önemlidir.  Anlatım 
durgunluktan  çoşkunluğa  ve  coşkunluktan  durgunluğa  doğru  ilerler  ve  sonlanır.  Destanın 
anlatımında olay çizgisi tektir; bir diğeriyle karıştırılmaz. Anlatımda dikkat daima baş kahraman 
üzerinde yoğunlaştırılır; her zaman bir tek gerçek baş kahraman olur. Aynı türden iki insan ya da 
durum  mümkün  olduğu  ölçüde  benzer  anlatılır.  Destanda  ayrıntıya  girilmez,  bu  nedenle 
boşlukları doldurmak ve gerilimi sağlamak için uygun olduğu anda sahne yinelenir. Yineleme 
genelde üç sayısına bağlıdır, ama istisnayı bozanlar da vardır. Destan anlatımı boyunca sadece 
iki  kişi  aynı  sahnede ortaya  çıkar.  Buna “bir  sahnede iki  kuralı”  denir.  “Destan anlatımında 
kompozisyon itibariyle her zaman bir kutuplaşma vardır.  İki  kişi aynı rolde ise “ikizler  kuralı” 
geçerlidir; bir kişi destanda önemli bir role geçerse, zıtlık kuralı gereği, diğeri zıt role geçer. Bu, 

43



Epik destanlar, belli tarihi dönemlerin ve olayların halkın zihnindeki varoluşlarını; 

bir  anlamda  tarihin  görünüşünü,  toplumun  hissettiklerini,  toplumun  ruhunu 

yansıtırlar.  Destanın esası tarihi  gerçekliktir41,  bu gerçeklikle olan bağlantının 

kopmaması için, destandaki yer, su, dağ, taş, yurt adları gerçekte olduğu gibi 

verilir  (Çobanoğlu  2003:20-21).  Porteli’ye  (2005:223)  göre,  geleneksel  halk 

anlatıları  içinde  doğdukları  toplumun  kültürü  hakkında  bilgi  veren  sözlü 

kaynaklardır;  “okuma  yazması  olmayan  insanlar,  kaybolmuş  tarih  veya 

bozulmuş  sosyal  gruplar  hakkında” bilgi  sahibi  olmamızı  sağlarlar.  Z.  Velidî 

Togan, özellikle destanların dikkatli  bir  kritikle birlikte kullanıldığında tarihçiler 

için  çok faydalı  bilgiler  sunacağını  belirtir  (Çelik  2001:81).  Bunu destekleyen 

diğer bir ifade de şöyledir:

“İcra  edilen  destanı  dinleyerek  hem  hoşça  zaman  geçirmek  hem  de 
“gerçeği”  veya  “kültürel  tarihini”  öğrenmekte  olan  yahut  bildiklerini 
tekrarlayarak pekiştiren hatta özümseyen dinleyici açısından, …destancının 
kuracağı  kompozisyonla  toplumdaki  olumlu  ve  olumsuz  değerlerin, 
kişiliklerinde  canlandırıldıkları  tiplerin  harmanlandığı  ve  eğlendirerek 
eğitmenin ön plana çıktığı görülür” (Çobanoğlu 2003:18-19).

Çobanoğlu  (2003:17),  “Destanın  kendine  has  mantığıyla,  doğal  dünyanın 

mantığı  birbiriyle  örtüşmez”  ifadesinden  yola  çıkarak,  bu  gerçekliklerin 

örtüşmesi  halinde  bunun  bir  destan  değil  “sözlü  tarih”  olacağını  belirtir. 

Kanaatimize  göre,  destan  metinleri  bire  bir  tarihsel  metinler  olmasalar  da, 

kahramanların varoluş tarzları ve olayların seyri  abartıya kaçsa da, destan o 

metinleri  yaratan  icracıların  ve  icrayı  dinleyen/izleyen  kişilerin  hayata  bakış 

açılarının  gerçekliğiyle  örtüşür42.  Burada  gerçeklerden  yola  çıkılarak,  tarihi 

destan kurgusu için önemlidir. Anlatımda pek çok kişi ortaya çıkınca, en önemli kişi öne çıkarılır. 
Anlatımda  doruk  noktasına,  bütün  kahramanların  yan  yana  geldiği  anda  “büyük  tablo” 
sahnesinde erişilir.  Destanın olay örgüsünde “entrikanın birliği” anlatım için ölçüt olarak alınır 
(Çobanoğlu 2001:90-92). Bu kurallar, destan yaratıcısının kendi geliştirdiği kuralları ve önceki 
destancılar tarafından icra sırasında denenerek belli bir süreçte birikimli olarak gelmiş olanları 
içerir.  Destan  icra  bağlamlarını  izleyen  icracı  tarafından  zamanla  içselleştirilen  bu  kurallar 
destancının işini kolaylaştıran bir işleve sahiptir ve destancı bu kurallar sayesinde icracı yönünü 
çizer, kendi çeşitlemelerini yaparak, uzun destanları geceler boyu anlatabilir.
41 Bu “gerçeklik” mitolojik gelenekten de etkilenir (Çobanoğlu 2001:97).
42Kırgızların  Manas  Destanı’nı  “gerçek  tarih” olarak  algılayıp,  hayata  karşı  duruşlarını  ve 
örgütlenmelerini  bu  bakış  açısıyla  gerçekleştirmeleri  (Çobanoğlu  2001:459)  bu  konuda 
verilebilecek en güzel örnektir. Destan tür olarak, dünyayı algılama konusunda tarihi gerçekliğe 
oldukça yakındır;  Yabancılar arasında Oğuz Kağan Destanı, Oğuz tarihi gibi görülebilir (Bayat 
2006:93-95).  “Sözlü tarihle,  belgelere dayalı  tarih arasındaki en önemli  farklardan biri,  sözlü 
tarih görüşmelerinin bu tarihi  olayların  yaşandığı  dönemde değil  de,  daha sonra ve belleğe 
referansla yapılmalarıdır.  Sözlü tarihin, öznel,  güncel ve anlatıya bağlı  yapısı,  tarihin bireyler 

44



gerçeklere bakış açısı geliştirilir; destanlar gerçeklerin, icracı ve dinleyici/izleyici 

bakış  açısından  yola  çıkılarak  yorumlanışıyla  ve  gerçeklerden  esinlenerek 

hayallerin  desteklenmesiyle  oluşturulurlar.  Bu  anlamda  gerçeklerle  bire  bir 

örtüşmeden bahsedilemese de,  icracının  ve  dinleyicinin/izleyicinin  gerçeklere 

bakış açısıyla bir örtüşme söz konusudur ve destanlar kısmi şekilde toplumun 

gerçeklere  bakış  açısı  konusunda  fikir  edinmemizi  sağlayan,  bir  anlamda 

“tarihin ruhunu hissettiren sözlü metinler” olarak karşımıza çıkarlar. “Sözlü tarih” 

teriminin  anlamı  bu  yönde  genişletilmelidir43.  Aksi  taktirde,  destanların  hem 

sözlü  tarih  olmayıp,  hem de bizi  duygusal  olarak geçmişe bağlayan  ve  milli 

ruhumuzun izlerini taşıyan metinler olduğundan bahsettiğimizde çelişik bir ifade 

vermiş  oluruz.  Bu  yüzden  destanları,  en  azından  bire  bir  sözlü  tarih  metni 

olmasalar  bile,  “tarihin  ruhunu hissettiren  sözlü  metinler”  olarak;  gerçeğin  ta 

kendisi  olmayan,  ama  gerçekleri  hissettiren,  gerçeklerin  algılanışını 

kavramamızı sağlayan metinler olarak değerlendirmeliyiz44.

tarafından  günümüzde  nasıl  anlaşıldığını,  yorumlandığını  ve  yaşandığını  anlamayı 
sağlar” (Neyzi 2004:10).
43 Bir  sözlü  tarih  metni  olarak  destanın  eğitici  yönünün  göz  ardı  edilmemesi  gerektiği 
konusundaki yorumlar için bkz. (Degh 2003); Sözlü kaynakların tarihi çalışmalardaki gerekliliği 
ve sözlü kaynakların tarafgirliği ve inanılırlığı konusundaki tartışmalar için bkz. (Porteli 2005); 
Sözel tarih metinlerinin/belgelerinin, bir toplumun tarihinin inşasındaki yeri ve bireysel bir sözel 
tarih metninin bu bakış açısıyla yorumlanışı konusunda önemli bir çalışma için bkz. (Yıldırım 
2004);  Bütün  Sosyal  bilimcilerin  ve  özellikle  de  tarihçilerin  araştırmalarında  sözlü  kültür 
ürünlerini de dikkate almalarının önemi konusunda bkz. (Sakal 2008); Sözlü kültür ürünlerinin 
geleceğe taşınmasının  önemi ve bu konuda sosyal  ortamların  işlevi  konusunda bkz.  (Kılınç 
2005); Sözlü Tarih çalışmalarının Sözlü Kültür içerisinde değerlendirilmesi gerektiğini savunan 
bir  çalışma için  bkz.  (Ersoy  2004);  Orta  Asya  Türk  destanlarını  tarihi  ve  tarih  dışı  unsurlar 
konusunda  ele  alan  bir  çalışma  için  bkz.  (Zhirmunsky  1997).  Çobanoğlu  (1999:66),  halk 
anlatılarının  gerçekliğinin  analiz  edilebilmesi  için  halkbilimsel  bakış  açısının  da  kullanılması 
gerektiğini belirtmiştir. Bu konuda Çobanoğlu’nun tespitini haklı bulmaktayız ki, geleneksel halk 
anlatıları  Halkbilimi’nin  konu  alanına  girer,  sadece  halka  ait  edebi  birer  metin  olarak 
algılanmaIarı değerlerinin ve işlevlerinin tam olarak anlaşılmasını sağlayamaz. İcracı, metin ve 
dinleyici  bütünlük  içerisinde  bir  bağlamı  yarattıklarından  her  geleneksel  halk  anlatısı  ve  bu 
“anlatıların halkın hayatındaki gerçekliği” bu anlam bütünlüğü içerisinde değerlendirilmelidir.
44 Oğuz Kağan Destanı Türklerin hayata bakış açısını yani “kollektif bilinçdışı”nı yansıtır (Özcan 
2003:76-77). “Kollektif Bilinçdışı” kavramı Jung’a ait psikolojik bir kavramdır. Kollektif bilinçdışı, 
daha  önceki  tüm  nesillerin  birikimli  deneyimlerini  kapsar  ve  varolan  davranışlarımızı 
şekillendirdiği için, kişiliğimizin en güçlü yönünü oluşturur. Jung, kollektif bilinçdışını “arketipler” 
olarak da adlandırır. “Arketipler, bir kişiyi, benzer durumlarla karşılaşan ataları ile benzer şekilde 
davranmasına hazırlayan zihinsel deneyimlerin daha önceden varolan belirleyicileridir” (Schultz 
ve  Schultz  2001:487-488).  Bu  anlamda,  destanlarda  bahsedilen  “kollektif  bilinçdışı” yani 
“arketip”, zihinsel deneyimlerin daha önceden varolan belirleyicilerinin, destanların kahramanları 
üzerinden  somutlaştırılmasıdır.  Destanlardaki  “arketipler” kahramanlar  değildir,  kahramanlar 
üzerinden somutlaştırılan davranış belirleyicileridir.

45



Bu anlamda  Oğuznameler Türklerin tarihi,  dünya görüşü, yönetim sistemi ve 

yaşayışı  konusunda önemli  kaynaklar  sunar.  Oğuz Kağan Destanı,  Türklerin 

düşünce tarzını, folklorik, kültürel ve milli değerlerini, estetik kriterlerini, mitolojik 

tarihi bilinçlerini, yönetim anlayışlarını yansıtır. Türk kültürünün İslam’a kadarki 

ve  İslam’dan  sonraki  yaşam  tarzları  arasındaki  ilişkiyi  anlamak  açısından 

Oğuznameler  önemlidir45 (Bayat  2006:15).  Oğuznameler  bir  devletin,  devlet 

olma aşamasının ve diğer devletlerle ilişkilerinin, ozanların diliyle söze yansımış 

halidir;  sözün  gücünü  gösteren  ve  tarihin  ruhunu  hissettiren  en  önemli 

metinlerdir. Destanlar, icracı ve dinleyicinin/izleyicinin gerçekliğine nasıl değinir? 

sorusuna  verilecek  yanıt  ise,  “destan  devrine”46 yapılan  göndermelerle, 

doğrunun  ve  yanlışın  kavranmasını  sağlayacak  “alp  tipi”  üzerinden  şeklinde 

olacaktır. Greene’ye göre: 

“Epik  alem,  insanın  irade ve hayal  gücüyle  kuşatılmak  için  vardır.  Epik, 
insanın  ihtiyaçlarına,  onun idrak  edebileceği  bir  alan  oluşturacak şekilde 
cevaplar verir” (Greene 1998:129). 

Oğuz Kağan Destanı, Oğuz boyunu, bir “alp tipi” olan Oğuz Kağan’ın doğumu, 

çocukluğu,  kahramanlıkları,  askeri  başarıları  üzerinden anlatan  metinlerin  en 

eskilerinden biridir47 (Reichl  2002:32-33).  Bu anlamda Oğuz Kağan Destanı, 

Türk  boylarının  tarihleri  ve  “alp  tipi”nin  nasıl  olması  gerektiği  konusunda da 

bilgiler barındıran değerli bir epik metindir48 ve destanın yarattığı “epik alemin” 

dinleyicileri/izleyicileri  üzerindeki  etkisi  tartışılmazdır  ki,  bir  şekilde  (sözlü 

metinden yazılı metine de dönüştürülerek) günümüze kadar ulaştırılmıştır; Türk 

epik destan geleneği içerisinde en eski epik metinlerden biri  olarak anılmaya 

hak  kazanmıştır.  Bu  anlamda  Oğuz  Kağan  Destanı,  toplumun  beklentileri 
45 Türk destanlarının tasnifi konusunda bkz. (Çobanoğlu 2003:40-54); (Bayat 2006:177-188).
46 “Destan devri, mitolojik unsurların toplum hayatında etkili olduğu ve alp tipinin toplum hayatını 
yönlendirdiği  bir  dönemdir”  (Oğuz 2004:7).  Oğuz Destanı’nın  oluştuğu devir,  Oğuzların  etnik 
birliklerinin  oluştuğu,  Orta  Çağ  Türk  kültürünü  yansıtan  bir  devirdir  (Bayat  2006:93). 
Gerektiğinde örgütlenebilen bir  “savaş işi  uzmanı”  olarak alp tipinin özellikleri  ve  toplumdaki 
görevleri  konusunda bkz.  (Hassan 2000:136-139). Bir  “alp tipi”  olarak Oğuz kağan hakkında 
bkz. (Kaplan 1985); Türk epik destanlarında “alp tipi at” konusunda bkz. (Çınar 2002:153-157). 
47 Lord  Raglan’ın  geliştirdiği  halk  kahramanı  kalıbı  çerçevesinde  Oğuz  Kağan  Destanı’nı 
yorumlayan  Çobanoğlu’na  (1996:208)  göre,  Oğuz  Kağan  bu  halk  kahramanı  kalıbındaki 
genellemelerin bir  kısmıyla uyum gösterirken,  bazılarıyla  da hiç uyum göstermemektedir.  Bu 
nedenle  Çobanoğlu,  “Türk  halk  anlatılarına  dayalı  bir  Türk  halk  kahraman  kalıbı  örneği 
oluşturma ihtiyacına” değinmiştir.
48 Oğuz Kağan Destanı’nın yazıya ne zaman ve kimler tarafından geçirildiğiyle  ilgili  bilgilerin 
tartışmalı oluşu hakkında bkz. (Reichl 2002:32).

46



doğrultusunda toplumsal belleğin nasıl işlediği konusunda bilgi edinebileceğimiz 

ve  hayata  Türk  tarzı  bakış  açısının  özelliklerini  kavrayabileceğimiz  bir  epik 

destandır.

Oğuz  Kağan  Destanı,  Karlug,  Kıpçak  ve  özellikle  de  Oğuz  boyunun,  diğer 

boylarla ilişkilerini ve boyların bölünmelerini anlatan bir metindir. Oğuz Kağan 

Destanı,  tarihi  ve  etiyolojik  (oluş  sebeplerini  açıklayan)  bir  metin  olarak 

inceleneceği  gibi,  bir  anlatı  (narrative)  olarak  da  incelenebilir49 (Reichl 

2002:34-35).  Çalışmamızda,  Oğuz  Kağan  Destanı’nın  tarihi  ve  etiyolojik 

özelliklerinden  çok,  sözlü  bir  anlatı  (narrative)  olma  yönü  ön  plana 

çıkarılmaktadır;  epik  destan  geleneği  içerisinde  Oğuz  Kağan  Destanı 

Performans Teori’nin bakış açısıyla ele alınıp, Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde 

tahlil  edilmektedir. Reichl’e (2002:289) göre destan metinleri,  yazılı  metinlerin 

etkisine  rağmen  sözlü  kültür  ortamında  yaratılmışlardır.  Çalışmamızda  ele 

aldığımız şekliyle, bir sözlü kültür ortamı yaratısı olarak Oğuz Kağan Destanı, 

çağdaş  bir  psikoloji  kuramı  olan  Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesinde  tahlil 

edilmektedir ve yeni bir bakış açısının konusunu oluşturmaktadır.

2. Yorum

2.1.  Oğuz  Kağan  Destanı’nın  İcracı  ve  Seyirci  Yönünden  Çoklu  Zeka 
Kuramı Çerçevesinde Tahlili 

Destanlar sözün başladığı yerdedir; bize sözün nasıl kullanılabileceğini, sözle 

neler yapılabileceğini gösterir, sözün yolunu, akışını, gücünü gösterir. Ozanlar 

söyleyişleriyle  destanı  gönülden  gönüle,  zihinden  zihine  yayarlar.  Ozanların 

dilinde kahramanlıklarının söylenmesi, kahramanların belki de en önemli özlemi 

ve en önemli motivasyonudur; kahraman, bir ozanın diline korkaklığıyla değil, 

kahramanlığıyla  düşmeyi  yeğler  bu  yüzden.  Bu  durum  bize  sözün  gücünü 

gösterir.  Atalarımızın ”Söz ağızdan bir kez çıkar!”  demesi  bunun içindir  belki 

de... İyi anılmak da, kötü anılmak da sözün gücüyle daha etkileyici bir hâl alır. 

49 Oğuz Kağan Destanı’nın tarihi ve etiyolojik olarak ayrıntılı  incelenişi için ayrıca bkz. (Bayat 
2006).

47



Oğuznameler  atalarımızın  bize  söz  yoluyla  ulaşmasının  en  güzel 

örneklerindendir;  Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde yorumlarsak,  Türk boyları 

tarafından  özellikle  Sözel-Dilsel  Zeka  alanı  diğer  zeka  alanlarıyla  etkin  bir 

kombinasyon oluşturacak şekilde kullanılmıştır ve asırları aşarak bize ulaşan bir 

“söz”  yaratımıştır.  İşte  bu  yüzden,  Sözel-Dilsel  Zeka  alanı  sözlü  kültür 

bağlamında, diğer bütün zeka alanlarının kullanımının da açığa çıkarılmasına 

öncülük eden,  kaynaştırıcı,  yansıtıcı  ve  koruyucu işleviyle  kişileri  ve  asırları, 

dedeleri ve torunları “söz” aracılığıyla birbirine yakın kılmıştır diyebiliyoruz.

Oğuz  Kağan  Destanı’nı  Performans  Teori  çerçevesinde  incelediğimizde, 

öncelikle  destanın  içinde yaratıldığı  kültürel  duygu  dünyasını  değerlendirmek 

önemli  görünmektedir.  Oğuznamelerin  yaratıldığı  zamanlar  kahramanlar 

zamanıdır;  kahramanlık  çağıdır.  Erdem  ve  onur  yiğitlikle  başa  baş  gider. 

Oğuzlar hanlık sitemi içerisinde güçlü bir varoluş alanı yaratırlar ve çevrelerinde 

devlet  olarak  söz  sahibi  olurlar,  önemli  bir  devlet  konumuna  gelirler. 

Kahramanların  hamuru  alplik  ve  yiğitlikle  yoğrulur.  Korku  değil,  cesarettir 

yüreklerindeki…  Kahramanlıklarıyla  anılmak  ister  her  Oğuz;  evlatlarının, 

torunlarının gözünde yücelmek ister; ozanların dilinde varolup, örnek alınmak 

ister, nesilden nesile “söylenmek” ister. Bu ruh hali  içerisindeki yiğitler, alpler 

kendilerini  ozanların  diline  emanet  ederler.  Aktarım ozanın  zihnine  ve  diline 

bağımlıdır.  Porteli’nin  (2005:223)  de  belirttiği  gibi,  sözlü  anlatılar  onları 

anlatanların yeteneklerine göre oluşturulan kendine has özelliklere, işlevlere ve 

birbirinden  farklı  kurgulara  sahiptirler.  Bundan  dolayı  da  sözlü  anlatılar 

birbirinden  farklı  olan,  kendine  has  yorumlanma  araçlarına  ihtiyaç  duyarlar. 

Çalışmamız açısından ele aldığımızda, destanın yorumlanma biçiminin icracının 

yeteneğine göre şekillendiğini,  fakat bu yeteneğin geleneksel destan anlatma 

kalıplarıyla desteklendiğini ve icrayı izleyen seyircilerin beklentilerinin de beğeni 

oluşturulması  amacıyla  göz  önünde  bulundurulduğunu  söyleyebiliriz.  İcracı, 

anlatı  yoluyla  seyirciyi;  seyirci  de,  beklentileriyle  icracıyı  yönlendirir;  karşılıklı 

etkileşim  ortamı  sözlü  anlatı  yoluyla  oluşturulur.  Bu  anlamda,  “sözlü  kültür 

bağlamında söz, iletişim50 ortamını yaratır  ve devam ettirir”. Kendine özgü bir 

50 Çobanoğlu’nun (2002:309-310) benimsediği genel kabul görmüş bir tanımına göre, “İletişim 
olgusu, bir repertuardan belirli yasalara göre bir takım sembolleri alıp toparlayan bir vericinin, 

48



sembolik yapısı  olan geleneksel halk anlatılarının,  Sözel-Dilsel  Zeka alanının 

kapsadığı  yeteneklerden  olan  sözlü  aktarım  yeteneğinin  ortaya  koyulduğu 

birincil sözlü kültür bağlamında sembolik dili nasıl ve hangi amaçlarla kullandığı 

önemlidir. Sözlü kültür ortamı kendi sembolik diliyle, geleneksel halk anlatılarını 

icra edenlerin (kişisel boyut) ve iletiyi alanların (sosyal boyut) yeteneklerinde ve 

eğitiminde  de  yönlendirici  etkiye  sahiptir.  Performansın  gerçekleşmesi,  hem 

icracı hem de seyirci açısından iletilen anlatıya (söz boyutu) göre şekillendirilir.

Performans Teori açısından, sözlü kültür icra bağlamında ilk anda gözümüze 

çarpan ’icracı’dır51. Yaratıcı ve iletici olarak icracı tarafından hangi Çoklu Zeka 

alanlarının  kullanıldığı,  çalışmamız  açısından  önem  taşımaktadır.  Destanın 

Sözel-Dilsel Zeka alanı aracılığıyla etkin bir şekilde sözle yansıtılması ve iletişim 

ortamının  sözle  başlatılıp  devam  ettirilmesi  için,  Çoklu  Zeka  Kuramı 

kapsamındaki  diğer  zeka alanlarının  da  kombineli  kullanımı  önemlidir.  İcracı 

açısından öncelikli olan, destan metnini sözlü olarak dinleyici/izleyici karşısında 

şaşırmadan  ya  da  takılmadan  icra  edebilmektir.  Ozan  anlatım  konusunda 

kendinden emin olmalıdır ki, bunu uzun süren doğal çıraklık eğitimi sırasında 

diğer icracıları defalarca dinleyerek ve izleyerek güvence altına almıştır. Ozanın 

zihninde icranın yapısal olarak nasıl kurulacağına dair bir kompozisyon kalıbı 

çıraklık dönemi boyunca zaten oluşmuştur. Reichl’in (2002:327) aktardığı  Türk 

destanlarına has yapısal kompozisyon kalıbı ve Alex Olrik’in “destanın kendine 

özgü  mantığı” olarak  nitelendirdiği  “epik  destanların  evrensel 

nitelikleri”  (Çobanoğlu  2001:90-92),  ozanın  icranın  başından  sonuna  kadar 

anlatacaklarını  hangi  çerçeveye,  nasıl  oturttuğunu,  anlatının  ilerleyen 

aşamalarında  yönünü  kaybetmeden  nasıl  ilerlediğini  ve  icra  sırasında  hangi 

zaman  ve  mekan  çerçevesinde  mesajın  transfer  edildiği  bir  kanalın  ve  mesajı  oluşturan 
sembolleri  alan,  kendi  öz  repertuarındaki  sembollere  göre  çözümleyen  ve  bu  semboller 
bütününün ötesinde biçimler, düzenlilikler ve anlamlar gören, bunları gerekirse belleğine işleyen 
bir alıcının birbirine bağlanmasıdır”. Bir iletişim olayında “iletişim olayına katılanlar (konuşanlar, 
dinleyenler, vb.); kullanılacak iletişim yolları (konuşma, çalıp-söyleme, yüz ve beden hareketleri, 
vb.); iletişimin yer aldığı çevre (mesajın alınıp verildiği, irdelendiği yer); mesajın biçimi (destan, 
masal,  hikâye,  vb.);  verilen  mesajın  içeriği  (mesajın  anlamı  ve  ona verilen  tepki  ve  bu icra 
olayının bütünü)” olmak üzere altı öğe bulunur.
51 Usta  bir  destancı  duyduğu  bir  destanı,  destan  geleneğine  özgü  formül  ve  tema  bilgisi 
sayesinde istediği uzunlukta yeniden yaratabilen, geleneği korurken çeşitlemeler de yapabilen 
kişidir  (Çobanoğlu  2001:467).  Usta  bir  ozan,  icrasının  başından  sonuna  kadar  ne  yönde 
ilerleyeceği bilgisine sahiptir (Çobanoğlu 1998:156).

49



sırayı  izleyeceğini  nasıl  belirlediğini  anlamamızı  sağlar.  Uygun  bir  giriş 

yapabilme,  gelişme  bölümüne  geçiş  yapmak  için  uygun  bağlantı  noktaları 

oluşturma,  önemli  sahnelerin  nerelere  yerleştirileceği,  konunun  sonuca  nasıl 

bağlanacağı, destan mantığının bir ürünü olarak icracının zihninde oluşturulur. 

Bu  kalıplar  birincil  sözlü  kültür  bağlamının  destan  yaratma  mantığını 

oluştururlar;  destan  icra  mantığının,  icracının  zihninde  nasıl  oturtulduğunu 

anlamamızı sağlarlar.

Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde değerlendirdiğimizde, burada ozanın mantıki 

kavrayışlarında ve  kalıplaştırmalarında etkili  olan,  belli  bir  mantıki  çerçevede 

düşünmesini  ve  bilgiler  arasında  anlamlı  neden  sonuç  ilişkileri  kurarak,  bu 

doğrultuda etkin stratejiler geliştirmesini sağlayan Mantıksal-Matematiksel Zeka 

alanının etkisi göze çarpmaktadır. Zihninde destan mantığına uygun bir şema 

oluşturan  icracı  açısından,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  ve  Görsel-Uzamsal 

Zeka alanlarının kombineli ve etkin bir şekilde kullanımı söz konusu olmaktadır. 

Destanın  yapısal  kompozisyon  mantığını  etkili  şekilde  kullanacak  oranda  iyi 

kavrayamamış  bir  ozanın,  icra  sırasında  dinleyici/izleyici  karşısında  sıkıntılı 

anlar yaşaması kaçınılmazdır. Ozan icra edeceği destanın bilgisine sahiptir ve 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanından  etkilenen  mantıksal  kompozisyon 

çerçevesi,  ozanın  bu  bilgilerle  mantıklı  bir  anlatı  kompozisyonu  kurmasına 

yardımcı olduğu gibi, icra sırasında yönünü bulmasına da yardım eder; ozanın 

doğaçlama yaparken destan metnini  uzatıp kısaltmasına da olanak tanır.  Bu 

anlamda,  icra  kompozisyonunun kendine has bir  içeriğe sahip olan  mantığı, 

ozanın  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının  ne  derecede  etkin  kullanılıyor 

olduğundan etkilenir. Bu zeka alanını etkin kullanabilen bir ozan, uzun çıraklık 

dönemi  boyunca  dinlediği/izlediği  destan  icralarının  kompozisyon  mantığını 

kolay  bir  şekilde  kavrayabilir;  kendisi  de  icrası  sırasında  etkin  bir  şekilde 

kavradığı  mantıksal  kompozisyon  çerçevesine  anlatısını  uygun  şekilde 

yerleştirebilir. Bu sayede anlamlı bir kompozisyon bütünlüğü içerisinde destanı 

icra edebilir; dinleyicisini/izleyicisini memnun kılabilir.

Oğuz  Kağan  Destanı’nın  mantıksal  kuruluşu,  ozanın  icra  sırasında  yönünü 

kaybetmesini  engelleyecek  bir  düzene  sahiptir.  Reichl’in  (2002:327)  belirttiği 

50



destan  kompozisyon  mantığını  da  göz  önünde  bulundurduğumuzda,  Oğuz 

Kağan Destanı’nın “kompozisyon mantığında” yükselme, doruğa ulaşma, iniş ve 

devretme  söz  konusudur.  Oğuz  Han’ın  olağanüstü  öğeler  içeren  doğumu, 

olağanüstü  şekilde  çabucak  büyümesi  ve  gençliğinde  gücünü  gösterdiği 

başarıları, göğün kızı ile karşılaşması ve ondan üç oğlunun oluşu, yerin kızı ile 

karşılaşması  ve  ondan  da  üç  oğlunu  oluşu  Oğuz’un  hanlığa  yükselişini 

hazırlayan anlatı  öğeleridir.  Oğuz Han güçlüdür,  hanlığını  ve soyunu devam 

ettirecek  oğullara  da  sahiptir.  Türklerin  büyük  kağanı  olmasına  engel  teşkil 

edecek bir durum söz konusu değildir. Anlatının doruk noktasındaki Oğuz Han, 

akınlarıyla ve savaşlarıyla gücünü kanıtlar, Türk boyları oluşur ve Oğuz Han’ın 

olurunu alırlar. Bundan sonrasında Oğuz Han oğullarına hanlık vererek kendi 

hayatı açısından bir inişe geçer. Görevlerini en iyi şekilde yerine getirmiş bir han 

olarak,  hanlığını  oğullarına  devreder.  Oğuz  Kağan  Destanı’nda,  bir  Han’ın 

yaşamını oluşturan öğeler, bir bütün oluşturacak şekilde, mantıki neden sonuç 

ilişkisine  dayandırılarak  yerleştirilmiştir  ve  bu  yerleştirme  icracının  başarılı, 

hakim,  güçlü  ve  olağanüstü  özelliklere  sahip  bir  Türk  Kağanı  anlatısı 

oluşturmasında stratejik bir plan sağlamıştır. Destan anlatısı için stratejik plan 

oluşturulurken, destanın tarihle olan ilişkisi göz ardı edilmemiştir. Çünkü Oğuz 

Kağan  Destanı,  nedensiz  bir  hayal  üzerine  kurulmamıştır;  aksine  icracı, 

toplumun “ideal kağan” fikrinden esinlenmiştir; destandaki mantıki çerçeve bu 

fikir üzerine kurulmuştur.  

Destan icracısının  Mantıksal-Matematiksel Zeka alanını kullanma biçimi, içine 

doğduğu  toplumun  sözlü  geleneğinden  mutlaka  etkilenir.  Başarılı,  güçlü  ve 

hakim  bir  Türk  kağanı  anlatısı  yaratırken  izlenen  plan,  aynı  zamanda 

dinleyicinin/izleyicinin  beklentilerine  de  uygun  olmalıdır.  İcracının  anlatısı, 

icracıya  destek  verecek  geleneksel  destan  dünyasına  alışık  bir  seyirciyle 

tamamlanır  (Yıldırım  2002:60-66).  Bu  anlamda  icracı,  anlatısının  mantıksal 

çerçevesini  dinleyicisinin  destandan  beklediği  mantıksal  çerçeveye  uygun 

şekilde  geliştirmek  zorundadır.  Burada  işin  içerisine,  dinleyicinin/izleyicinin 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının,  icracı  tarafından  uygun  şekilde 

uyarılması  konusu  girer.  Dinleyicinin/izleyicinin  anlatıdan  mantıki  beklentisi, 

51



anlatının neden sonuç ilişkilerini  kavrayışı,  başarılı,  güçlü,  hakim, olağanüstü 

özellikleri olan bir Türk kağanı destanı yaratacak bir planın beklentisini yansıtır. 

Ancak, dinleyicisinin/izleyicisinin onu çevreleyen geleneksel sözlü kültürünün bir 

sonucu  olarak  şekillenen  mantıki  beklentilerine  cevap  verebilen  bir  icracı, 

toplum tarafından başarılı bir anlatıcı olarak görülür. 

İletişimsel bir durum olarak “her öykü anlatım olayında mesajı gönderici ile alıcı, 

kodlanmış (anlam, karşılık ve denklikleri  üzerinde anlaşılmış / daha önceden 

biçimlenmiş  geleneksel)  bir  mesaj  biçimiyle  iletişim  kurarlar” (Çobanoğlu 

2002:311-313).  İşte  bu  geleneksel  olarak  biçimlenmiş,  üzerinde  anlaşılmış 

“anlam,  karşılık  ve  denklikler”  icra  bağlamını  oluştururlar,  icracının  ve 

dinleyicinin/izleyicinin  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanlarını  kullanma 

biçimlerini, yani düşünme sırasındaki mantıki çerçevelerini etkiler ve ondan da 

etkilenirler.  

Ozan, Performans Teori’ye göre kişisel boyutu oluşturur ve toplumun belleğini 

yeteneği ölçüsünde kendi kişisel yorumlarıyla da kaynaştırarak icrasına yansıtır. 

Ozanın, icra etme yeteneği  kendi içsel duygularını  anlama, yani  bir  anlamda 

toplumun belleğinin kendi içsel duygularında bıraktığı izleri anlama yeteneğine 

bağlıdır. Çoklu Zeka Kuramı açısından burada, icracının İçsel-Özedönük Zeka 

alanı etkin şekilde kullanabilmesi önemlidir. Bu zeka alanında, bireyin kendini 

tanıma ve  anlama yeteneği,  kendi  duygularını,  duygusal  tepki  derecesini  ve 

düşünme sürecini tanıma yeteneği ön plandadır.

Kendi  içsel  duygularında  toplumunun  izlerini  de  bulan  ve  kendi  belleği 

aracılığıyla  toplumunun  nabzını  tutan  icracı,  toplumundan  etkilenen  kendi 

duyguları  kadar,  toplumunun  duygularını,  farkındalıklarını,  isteklerini, 

motivasyon ve yönelimlerini de doğru teşhis etmelidir ki bu, icracının Sosyal-

Bireylerarası  Zeka alanının  gelişmişliğiyle  doğru  orantılıdır.  İcracının  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka alanının  gelişmiş olmasının bir  başka önemi  de,  bu zeka 

alanını  etkin  kullanarak  icranın  sosyal  boyutunu,  yani  icrayı  izleyenleri 

yönlendirme  kapasitesinin  bulunduğudur.  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanı 

bireyin  çevresiyle  kurduğu  iletişim  ve  karşıdaki  bireyi  doğru  anlayabilme 

52



kapasitesiyle ilişkilidir. Bireyler arasındaki huy, mizaç ve yönelim farklılıklarını 

doğru  sezinleyebilme  ve  ona  uygun  tepkiler  geliştirebilme  bu  zeka  alanının 

temelini  oluşturmaktadır.  Bu  zeka  alanı  ön  plana  çıkan  bir  ozan, 

dinleyicilerinin/izleyicilerinin mizacına ve hislerine duyarlılığı sayesinde onların 

anlatıya  verecekleri  tepkiyi  doğru  sezinleyebilir;  uygun  karşılığı  verip, 

dinleyiciler/izleyiciler için uygun ve memnun edici anlatıyı oluşturabilir. 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanı  gelişmiş  bir  ozan,  dinleyicisinin/izleyicisinin 

tepkilerini  ve hislerini  doğru sezinleyebildiği  oranda, icrasını  gerçekleştirirken, 

bir  anlamda  onlarla  iletişim  kurarken  kendini  rahat  hissedecektir. 

Dinleyici/izleyici  karşısında  rahat  hareket  etmek,  icra  sırasında  ozanın 

tavırlarındaki  rahatlık,  beden  dilini  kullanımına  da  yansıyacaktır  ki,  burada 

Bedensel-Kinestetik  Zeka alanının  etkin  kullanımı  önem kazanır.  Bu,  ozanın 

anlatımındaki  akıcılığı  etkileyecektir;  böylece  ozanın  dinleyicisini/izleyicisini 

tatmin  etme  kapasitesi  artacaktır;  icra  bağlamında  ozan  sözlü  metni 

karşısındakilere  uygun  şekilde  iletebilecektir.  Bu  sırada  da  ozan, 

dinleyicinin/izleyicinin  beklentilerini  doğru  hissedip,  ona  uygun  olarak  destan 

anlatısını doğaçlamalarla zenginleştirebilecek, uzatıp kısaltabilecektir.

Mantıksal-Matematiksel Zeka alanının etkisiyle mantıki çerçevesi kavranmış ve 

oluşturulmuş Oğuz Kağan Destanı’nda, aynı zamanda icracının İçsel-Özedönük 

Zeka alanının ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanının da kombineli olarak işleyip 

ozana yol  gösterdiğini  söyleyebiliriz.  Oğuz Kağan Destanı’nı  icra eden ozan, 

destan  metnini  kurarken  dinleyicisinin/izleyicisinin  beklentilerini  de  dikkate 

alarak, toplumunun belleğini yeteneği ölçüsünde kendi kişisel yorumlarıyla da 

kaynaştırarak  icrasına  yansıtır.  Ozanın  icrasına  yansıyan  toplumsal  belleğin 

izleri,  yani  dinleyicinin/izleyicinin  motivasyonunu  canlı  tutan  beklentiler  Oğuz 

Kağan  Destanı’nda  ifadesini  bulur:  Dünyanın  merkezi  olarak  hissedilen  bir 

hanlık ve onu yöneten güçlü bir karaktere sahip, savaşçı, adil  Türk kağanı… 

Seyircinin  beklentilerinin  bu  yönden  tatmini,  icracının  başarısı  açısından 

önemlidir.

53



Destan  anlatıcısı,  icrasını  dinleyicilerin  istek  ve  tepkilerine  göre  genişletip 

daraltabilir, yaptığı düzenleme ve çeşitlemelerle dinlenirliğini sağlama becerisini 

geliştirebilir  (Jirmunskiy  1998:172).  Dinleyici  ses  ve  hareketlerle  destan 

anlatıcısını icra sırasında yönlendirme gücüne sahip olduğundan, icranın işlevi 

farklı  nedenlere  göre  çeşitlenebilir52.  İcra  bağlamında  seyircinin  beklentilerini 

doğru yansıtması, icracı açısından seyirciyi  memnun etme bâbında önemlidir. 

Aynı  şekilde,  icra  bağlamında  dinleyicinin/izleyicinin,  ozanı  kendi  istekleri 

doğrultusunda yönlendirmek amacıyla verdiği tepkiler kendi hislerinde ifadesini 

bulan isteklerin ve motivasyonların (İçsel-Özedönük Zeka alanının kullanımı söz 

konusudur)  izlerini  taşır.  İcracıya  beklentileri  doğru  aktarmak,  icracının  icra 

metnini  etkin  şekilde  dinleyip  (Sözel-Dilsel  Zeka  alanının  gelişmişliği 

derecesinde etkin olarak), dinlediklerini kendi istekleri doğrultusunda gelişecek 

şekilde  yönlendirmek  ve  anlatıdan  doyum  sağlamak  amacındaki  seyirci, 

bedensel  hareketlerle,  jest  ve  mimiklerle  (Bedensel-Kinestetik  Zeka  alanının 

kullanımı söz konusudur), bazen sözlerle, icracıyı yönlendirme gücüne sahiptir. 

Burada  seyircinin,  icracının  verdiği  mesajı  doğru  anlayıp,  ona  uygun  tepki 

geliştirmesi  (Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanının  kullanımı  söz  konusudur) 

oranında icracı (maddi ve manevi açıdan) ve seyirci (manevi açıdan) arasında 

sözlü metnin aracılık ettiği, verimli ve doyuma yönelik etkileşimin varolduğu bir 

sosyal bağlam (eğlendirici, eğitici) oluşur.

Bu anlamda,  İçsel-Özedönük Zeka alanı aracılığıyla, sosyal boyuta fırlatılmak 

üzere  bir  destan  anlatısı  yumağı  oluşturan  icracı,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka 

alanı aracılığıyla nabzını tuttuğu seyirciye, Sözel-Dilsel Zeka alanı aracılığıyla 

sözlü olarak ulaşır. İcracı sadece kendi içsel duygularını anlama ve yansıtma 

eylemini  gerçekleştirmekle  kalmaz,  aynı  zamanda  kendi  duygularında  izler 

bırakan toplumunun içsel duygularını  da Sözel-Dilsel  Zeka alanını  kullanarak 

aktarır. Yani kendini (İçsel-Özedönük Zeka alanının kullanımı söz konusudur) 
52 Epik  destanların  önceleri  eğitici  işlevleri  ön  planda  olmasına  rağmen,  daha  sonraları 
eğlendirici  yönü  ön  plana  geçmiştir.  “…  epik  destanlar  bir  toplumun  hayatında  önemli  rol 
oynamış  veya  oynamış  kabul  edilen  kahramanların  kültleşmeleri  ve  onlarla  ilgili  ritüelistik 
fonksiyonları haiz, gerçekliğine inanılarak anlatılan anlatılardır” (Çobanoğlu 2003:17). Sözlü şiir 
her zaman toplumu eğitme amacıyla kullanılmaz, bazen isyankar bir tarzda eleştirel olabildiği 
gibi; sözlü metnin işlevsel nedeni daha çok icracının ve dinleyicinin maksadına uygun olarak 
değişir (Finnegan 2003:174). İcranın işlevleri  düşünülürken tüm bu belirtilen yorumlar dikkate 
alınmalıdır.

54



ve  dinleyicisini  (Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanının  kullanımı  söz  konusudur) 

anlayan icracı, aktarım yeteneğini (Sözel-Dilsel Zeka alanı) kullanarak iletişimi 

ve etkileşimi sözle birlikte başlatır ve devam ettirir. Bu anlamda, birincil sözlü 

kültür bağlamında sosyal  boyutla iletişimi söz başlatır  ve sözü etkin kullanan 

kişiler, toplumsal etkileşimi söz aracılığıyla başlatır ve devam ettirirler.

İçsel duyguların ifadesi olan destan yumağını karşı tarafa fırlatmak için, icracı 

ifade etmek istediklerini sözlü olarak aktarıma uygun hale getirmelidir. İcracı, 

sosyal  boyuta  aktarım  yapmak  için  sözlü  aktarım  kalıplarına  uygun  olarak 

düşünmeye başlar. Zihni sözlü aktarıma uygun düşünme sürecinin kalıplarını 

kullanarak  sözlü  aktarıma  hazırlanır.  İşte  burada,  sözlü  aktarımın  başladığı 

yerde Sözel-Dilsel  Zeka alanı içerisinde yer  alan sözlü aktarım yeteneği öne 

çıkar diyebiliriz. Yetenekli bir ozan, destanı bazen aylar boyunca hiç sıkıntıya 

düşmeden icra edebilir  (Jirmunskiy 1998:172).  Bu anlamda, ozanın bir icracı 

olarak Sözel-Dilsel zeka alanı içerisinde belirttiğimiz sözlü anlatım yeteneğinin, 

icra  bağlamını  yaratıp  sürdürmede  ne  kadar  önemli  olduğunun  vurgulaması 

önemlidir.  Anlatılacakların  sözlü  aktarım  kalıplarına  ne  kadar  ustalıkla 

uyarlandığı,  sözlü  metnin  kalitesi  ozanın  söz  yaratıp  aktarma  konusundaki 

becerisine, yani Sözel-Dilsel Zeka alanının ne ölçüde geliştiğine ve onu nasıl 

zengin  ve  çeşitlemelere  olanak  verecek  şekilde  kullanabildiğine  bağlıdır53. 

Çünkü  ozan,  yeteneği  ölçüsünde  toplumda  saygınlık  kazanır.  Çoklu  Zeka 

Kuramı’nın babası Howard Gardner’in de aktardığı gibi: 

“Dil bir kez kullanılmaya başlandığında birçok işleve sahip olmuştur. Dilin 
işlevlerindeki bu çeşitlilik, farklı kültürlerden bireylerin dili kullanma biçimleri 
ve  kültürlerin  dili  bu  şekilde  mükemmel  kullanan  bireyleri  ödüllendirme 
tarzlarından okunabilir. Kuşkusuz en çarpıcısı, geceleri kendilerini coşkuyla 
dinleyen kalabalıklara sazları eşliğinde upuzun hikâyeler anlatan ozanların 
becerisidir.  Folklor  araştırmaları  yapan  Milman  Parry  ve  öğrencisi  A.B. 
Lord’un gösterdiği  gibi  bu masalcılar,  bu çağdaş Homerler,  içine kısmen 
farklı  içerikleri  yerleştirebilecekleri,  en  yeni  epik  tarzlar  da  dahil,  farklı 

53 Radloff, hiç bir destanın, aynı destan aynı icracı tarafından söyleniyor bile olsa, aynı şekilde iki 
kez  icra  edilemeyeceğini,  her  icranın  bağlama  uygun  olarak  icracının  doğaçlama  yapması 
nedeniyle  farklılaşacağını  belirtmiştir  (Çobanoğlu  2001:462).  Sözlü  formüllerin  kullanımı 
icracının gösteri sırasındaki buluşundan etkilenir ve sözlü metinler doğaçlamaya açık olduğu 
için, her icra bağlamında yaratılan metin tek ve özgündür (Finnegan 2003:172). Bu bağlamda 
düşündüğümüzde, ozanın yarattığı sözlü metnin her seferinde farklılaşması onun Sözel-Dilsel 
Zeka alanının gelişmişlik derecesinden ve onu kullanma yeteneğinden etkilenir.

55



biçimlerde birleştirmeyi öğrendikleri belli bazı çerçeveler ya da şemalarda 
ustalaştıkları için binlerce mısra oluşturabilirler.” (Gardner 2004a:121).

Destan  icrasında  bu  kadar  ustalaşabilmek  için  belli  bir  eğitimden  geçmek 

önemlidir.  Ozan olmak  isteyen  kişi,  usta  ozanları  dinler,  izler  ve  taklit  eder, 

repertuarını  zamanla  geliştirir;  usta  ozanın  kullandığı  destan  kalıplarını 

kullanmak  üzere  kavrar;  zamanla  bu  kalıplar  çerçevesinde  kendi  özgün 

metinlerini  anlatmaya  başlar.  Burada,  Sözel-Dilsel  Zeka  alanı  gelişmiş  bir 

öğrencinin,  usta  anlatıcıyı  daha  iyi  kavrayacağını  belirtmek  gerekir.  Çünkü 

Sözel-Dilsel Zeka alanı içerisine giren temel becerilerden birisi de ‘dinleme’dir. 

Bu zeka alanında, dinlediklerini kavramanın önemine ve bellek kapasitesine de 

vurgu yapılır. 

Sözel-Dilsel Zeka alanının gelişmişlik derecesinin, bireyin etkin biçimde dinleme 

ve dinlediklerini kavrayıp uygun şekilde aktarma becerisini etkileyen bir unsur 

olduğunu belirttik. Şunu da eklememiz gerekir ki, Müzikal-Ritmik Zeka alanının 

gelişmişlik derecesinin,  bir  destan anlatıcısı  için önemi olduğu kadar,  destan 

metnini  öğrenmeye  çalışan,  usta  anlatıcıyı  dinleyip  izleyen  öğrenci  için  de 

önemi vardır. Öğrencinin (çırak), destan metnini kavramaya çalışırken ritimsel 

süreci yakalayabilmesi gerekir. Çünkü destan metni bazen çalgı eşliğinde olmak 

üzere, belli bir ritimsel uygunluk içerisinde icra edilir. İşitmeye dayalı nesneler 

olarak  (Porteli  2005),  geleneksel  halk  anlatılarına  hatırlama  için  ritimsel  bir 

bütünlük yaratarak eşlik eden ezgi de, usta-çırak ilişkisini gerektiren öğretme-

öğrenme  sürecinde  sözlü  olarak  öğrenilir54 (Prouty  2006:318).   Sözel-Dilsel 

Zeka alanının gelişmişliği ölçüsünde iyi bir dinleyici olan, dinlediklerini kavrayan 

54 Söz-ezgi  ilişkisi  konusunda yapılan çalışmalar  hakkında ayrıntılı  bilgi  için  bkz.  (Mirzaoğlu 
2001)., Sözlü kültürlerde insanların ses hafızası çok güçlüdür ve müzikal beceri, şarkı sözlerinin 
hatırlanmasıyla ilintilidir. Bu insanlar, temel şemalar üzerinden dizeleri hoşa gidecek ve içinde 
bulundukları ortama uygun düşecek şekilde, doğaçlama yaparak sayısız biçimde birleştirebilir 
ve  çeşitlendirebilirler.  Bu  anlamda  bağlam  da  ozanın  doğaçlama  ve  hafızasını  kullanma 
yeteneğiyle bağıntılı olarak oluşacaktır.  “…çeşitli kültürlerde değer bulan bu özellikler, toplumun 
müzikal  hayatına etkin  bir  biçimde katılacak çocukların  nasıl  seçileceğini  de belirleyecektir.” 
(Gardner 2004a:171).  “…hafıza halk müziğinde önemli  bir  rol  oynar,  sözlü  olarak öğrenilen, 
sadece hatırlamaya yardımcı  olmakla  kalmaz,  aynı  zamanda belirli  müzikler,  belirli  insanlar, 
olaylar,  duygular,  semboller  ve  geçmişten  gelen  dini  törenler  arasında  ilişki  kurmamızı 
sağlar.” (Titon 1997:96). Titon burada, sözlü olarak öğrenilen müziğin aynı zamanda duygusal 
bir ortam yaratmadaki ve geçmiş duyguları o ana taşımadaki gücüne değinmiştir. Ayrıca, halk 
müziğinin yazılı nota ya da resmi eğitim yoluyla değil, taklit ve örnek alma yoluyla öğrenildiği 
konusunda ayrıntılı yorumlar için de aynı makaleye (Titon 1997) bakılabilir.

56



ve  kavradıklarını  aktarmayı  düşünen  öğrenci  için,  dinleme  ve  aktarma 

sırasındaki bu ritimsel uygunluğu yakalama becerisi önemlidir ki, öğrencinin bu 

becerisi,  bir  diğer  zeka  alanı  olan  Müzikal-Ritmik  Zeka  alanının  ne  ölçüde 

ustalıkla kullanıldığından etkilenir. Çünkü, çıraklık aşamasındaki icracı, Müzikal-

Ritmik Zeka alanını etkin kullanabilme becerisine bağlı olarak, ritim, tını ve ton 

değişikliklerini fark edebilir; seslere karşı duyarlılığı ölçüsünde destan metninin 

ritimsel  sürecini  kolaylıkla  kavrayabilir;  Sözel-Dilsel  Zeka  alanının,  Müzikal-

Ritmik  Zeka  alanıyla  etkin  bir  kombinasyonunu  sağlama  kapasitesi  sözlü 

metinle ve seslerle oynayıp doğaçlama yapabilme gücünü artırır. 

Dinleyici/izleyici  önünde  denemeler  yaparak,  destan  anlatım  yeteneğini 

geliştirmeye  çalışan  çırak,  aynı  zamanda  destan  anlatımına  yatkın  olup 

olmadığını  ölçme  fırsatı  yakalar.  Sözel-Dilsel  Zeka  ile  Müzikal-Ritmik  Zeka 

alanlarına dayalı olan, etkileyici sözlü aktarım ve ritimlerin buna uygun seçimi ve 

Bedensel-Kinestetik  Zeka  alanının  kullanımını  yansıtan,  mimik  ve  jestlerin 

seyirciye  uygun  mesajı  verecek  şekilde  aktarımı  konularında  kendini  sınar; 

çünkü, destan icra bağlamı sırasında söz, ritim ve bedensel hareketlerin uygun, 

yerinde ve  ahenkli  kullanımı önemlidir.  Ayrıca,  çırak dinleyicisinin/izleyicisinin 

duygularını  tartıp  tartamadığını  görerek,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanının 

yeterlilik  derecesini  ölçebilir.  Dinleyicinin/izleyicinin  ve  onların  toplumsal 

beklentilerinin, kendi duyguları üzerinde bıraktığı izleri anlamak için ise, çırak 

açısından İçsel-Özedönük Zeka alanını etkin kullanabilme yetisi ön plana çıkar. 

Çırağın,  seyircinin  zihninde  canlı  görsel  imgeler  yaratabilmesi  ise,  Görsel-

Uzamsal Zeka alanını etkin şekilde kullanabilmesiyle mümkündür.

Ayrıntılı  anlatıma  izin  veren  epik  (Greene  1998),  doğaçlamaya  yatkındır  ve 

dinleyicinin hayal  gücünü  icrasıyla doyurabildiği ölçüde ozan kalıcılık yakalar. 

Ozan ayrıntılı ve dinleyicilerinin arzularıyla örtüşen bir anlatımla onların ilgisini 

canlı tutabilmelidir:

“Epik,  ayırt  edici  özellik  olarak, kuşatıp doldurduğu alan gibi  kuşatılmayı, 
sınırlılığı reddeder, bilinmeyen sınırsız bir alana hakimdir. Epik imgelemin 
kapladığı bu geniş alanda ise, güçlü olma isteği ve fantezisiyle, duygular ön 
plandadır.” (Greene 1998:129).

57



Destan  icracısı  dinleyicilerinin/izleyicilerinin  hayal  gücünü,  onların  arzuları 

doğrultusunda harekete geçirebilmek için, canlı anlatımlarla yeteneğini sergiler. 

Destan  anlatıcısı,  dinleyicisinin/izleyicisinin  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanını 

uyarmalıdır ki, onların zihinlerinde mekan kavrayışı, resimler ve şekillerle, canlı 

hayali  imgeler  oluşturabilsin,  hayal  güçlerini  harekete  geçirebilsin, 

dinleyicileri/izleyicileri  destan  dünyası  içerisine çekebilsin.  Tabiki  ozan kendi 

Görsel-Uzamsal  Zeka  alanının  gücü  ölçüsünde,  doğaçlama  olarak  kendi 

zihninde hayali imgeler yaratabilir, zenginleştirebilir ve bunları Sözel-Dilsel Zeka 

alanı  içerisine  giren  sözlü  anlatım  becerisinin  gelişmişlik  derecesine  göre 

dinleyicisine etkili bir şekilde aktarabilir ve dinleyicisinin Görsel-Uzamsal Zeka 

alanını  harekete  geçirerek,  onların  zihinlerinde  hayali  imgeler  yaratmalarını 

sağlayabilir ki, anlattıklarını dinlenir kılabilsin:

“Epik dilin temel vasfı, insanlara ve içerdiği bütün nesnelere enerji veren 
canlı  bir  itici  kuvvet  olmasıdır.  Bununla  birlikte,  epik  bu  itici  kuvvet  ile 
yetinmez. İkinci bir nitelik daha vardır ki, o da, bu dilin tabiat itibariyle epiğe 
uygun  olmasıdır:  Epik  kendine has  öyle bir  dille  ifade edilmelidir  ki  bu, 
dehşetin  dili  olmalıdır  ve  dinleyiciyi  dehşete  sürüklemelidir.  Bu  dil, 
dinleyiciye,  anlatılan hikâyenin alelade bir  hikâye olmadığını  hatırlatmalı; 
kendine has özel ritmi, söyleyişi ve mecazlarıyla ulaşılmaz bir kahramanlığı 
resmetmelidir.” (Greene 1998:135). 

Bu resmediş sırasında, Görsel-Uzamsal Zeka alanının canlandırılmasına, ozan 

Bedensel-Kinestetik Zeka alanının etkinliğiyle destek verebilir. İcracının beden 

dili,  yani  ozanın  sözlü  metni  yorumlayışı  sırasındaki  jest  ve  mimikleri, 

dinleyicilerinin önünde icra sırasında yaptığı hareketler, kısacası icracının sözlü 

metne kattığı  bedensel  yorumlar  da dinleyiciyle  kurulan iletişimin  başarısının 

belirleyicisidir.  Burada bedeninin tamamını ya  da onun parçalarını  kullanarak 

düşünce ve duyguları  ifade etme ön plana çıkar;  jest  ve mimiklerin etkin bir 

biçimde  kullanımı  göze  çarpar.  Bedensel-Kinestetik  zeka  alanını  etkin 

kullanabilen bir ozan, icra sırasında dinleyicinin/izleyicinin görselliğine de etkin 

bir şekilde hitap edeceğinden, yaratılan icra bağlamının oluşturduğu duygusal 

duygu  dünyası  hayali  imgeleri  körükleyebilecektir55.  Gardner’e  (2004a:171) 

55 Bu açıdan destan anlatıcısı ve şaman ilişkisi için bkz. (Reichl 2002:56-62). Ayrıca kam-ozan 
bağlantısına istinaden destanların kutsal metinler kadar saygı görmesi ve destan icrasının bu 
anlamda  özel  bir  bağlam  yaratılarak  gerçekleştirilmesi  konusunda  bkz.  (Çobanoğlu 
2001:448-458).

58



göre, geleneksel  kabuller  doğrultusunda, görsel  olarak çekici  bir  performans, 

bağlamı içerisinde değerli kabul edilebilir. Bu açıdan baktığımızda, ozan olma 

yolundaki  çırak,  ozanı  dinlerken/izlerken aynı  zamanda  geleneksel  kabullere 

uygun  icra  yapmayı  da  öğrenir.  İcranın  geleneksel  kabuller  çerçevesinde 

gerçekleştirilmesi dinlenme/izlenme başarısı açısından önemlidir.

Gardner’in (2004a:171), kültürün birey üzerindeki etkisini çok iyi  açıklayan ve 

onun ne kadar iyi bir gözlemci olduğunu anlamamızı sağlayan sözleri önemlidir, 

geleneksel bağlamı anlamamız açısından önemlidir:

“Geleneksel  kültürlerde  bireysel  performansa  ya  da  kültürel  normlardan 
sapan yenilikçi akımlara genelde daha az önem verilir56, kendi kültürlerini 
özümsemiş ve bunlar  üzerinde ilgi  çekici  biçimde oynayabilen  insanların 
yaptığı işler beğenilir daha çok…” (Gardner 2004a:171).

Sözlü  kültür  ortamında bir  destan  anlatıcısı,  toplumda söz sahibi  olmak için 

öncelikle  toplumun  bir  üyesi  olduğu  toplumunun  beklentilerini  doğru 

sezinleyebilmelidir  ve  kültürel  normlara  uygun  davranmalıdır  ki;  ancak  bu 

sayede  mensup  olduğu  toplum  tarafından  benimsenebilsin.  Benimsenen  bir 

destan anlatıcısı da, mensup olduğu toplumunun sözlü kültür ürünlerini etkin bir 

şekilde  kullanıp,  bunlar  üzerinde  doğaçlamalara  dayanan  çeşitlemelerle 

becerisini  göstermelidir  ki;  kendini  dinlenir  ve  izlenir  kılabilsin;  maddi  açıdan 

kazanç sağlarken, manevi açıdan da saygınlık kazanarak doyuma ulaşabilsin. 

İcracı ve seyirci uyumu, sözlü icra bağlamının doyumsal amacına ulaşmasında 

önemli bir etkendir. Belirtmek gerekir ki, icracı ve seyirci arasında sözlü metin 

aracılığıyla  kurulan  iletişimde,  yukarıda  da  gösterilmeye  çalışıldığı  gibi,  icra 

bağlamında özellikle bazı Çoklu Zeka alanları ön plana çıkmakta ve kombineli 

şekilde  kullanılmaktadır.  Aslen,  icracının,  icra  bağlamında hangi  Çoklu  Zeka 

alanlarının öne çıktığı ve onları hangi kombinasyonlarla kullandığı, “geleneksel 

destan  dünyasına  alışık  olan  seyircinin”  (Yıldırım  2002)  hangi  Çoklu  Zeka 

alanlarının uyarılıcağını da etkilemektedir; zaten seyircinin bu destan dünyasına 

56 “…düşünürler,  sözlü  kültür  insanının  muhafazakar  olmasını,  nesiller  boyu  gelen  bilgi 
akışındaki unutulmaları engelleyecek tutucu bir zihniyete sahip olunması gerekliliğiyle açıklarlar” 
(Göka 2008:121).

59



alışma sürecinde izlediği icralar, kendisi açısından (seyirci) hangi Çoklu Zeka 

alanlarının  öne  çıkacağını  ve  onları  hangi  kombinasyonlarla  kullanacağını 

zamanla  belirlemiştir;  destan  dünyasına  alışık  olma  hali  de  buradan 

kaynaklanmaktadır. 

2.2.  Oğuz  Kağan  Destanı’nın  Sözlü  Metin  Olma  Yönünden  Çoklu  Zeka 
Kuramı Çerçevesinde Tahlili

Oğuz Kağan Destanı sözlü kültür ürünü olan bir metindir ve sözlü kültür yaratısı 

bir destan oluşunun getirdiği özellikler metinde gözümüze çarpmaktadır; metnin 

sözlü  ve  neden  sonuçlara  dayanan  ritmi,  sözlü  yaratma  bağlamı  için  uzun 

anlatıların  anlatımını  ve  akılda  kalıcılığını  sağlayan  bir  uyumu  vurgular 

niteliktedir. Oğuz Kağan Destanı icra bağlamı Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde 

değerlendirildiğinde,  nasıl  ki  farklı  zeka alanlarının  kombinasyon  oluşturacak 

şekilde  kullanıldığı  yorumunu  getirebiliyorsak,  destan  metninin  kendisini 

incelediğimizde  de  aynı  şekilde  çeşitli  Çoklu  Zeka  alanlarının  kombinasyon 

oluşturacak şekilde  kullanıldığını  söyleyebiliriz.  Şunu da belirtmeliyiz  ki,  bazı 

Çoklu  Zeka  alanlarının  kullanımı  destan  metninin  tamamında  kendini 

hissettirirken,  bazı  zeka  alanlarının  kullanımı  belli  bölümlerde  ön  plana 

çıkmaktadır. Bu, metnin yaratımında, anlatının gidişatını belirleyen komposizyon 

ve  yapı  şemasına  bir  uyum  göstermenin  belirtisi  olarak,  farklı  Çoklu  Zeka 

alanlarının, farklı kombinasyonlarla ve farklı ağırlık merkezleriyle kullanılmasının 

bir sonucudur.

Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde ele  aldığımız  Oğuz Kağan Destanı’nın,  bir 

destan  olarak  mantıki  bir  çerçevenin  ürünü  olduğunu,  neden  sonuç  ilişkisi 

çerçevesinde kurulduğunu ve tüm bunların, destanı stratejik olarak büyük Türk 

kağanı  fikrine  vurgu  yapacak  sonuca  ulaştırdığını  belirtmiştik.  Bu  anlamda 

Mantıksal-Matematiksel Zeka alanının kullanımı, mantıki bir süreç oluşturacak 

şekilde  destan  metninin  tamamına  yayılmıştır;  bu  yayılma  süreci  “destan 

mantığı” dediğimiz mantığın oluşmasında etkili olarak, bir sözlü metnin ortaya 

60



çıkmasını  ve  bunun  destan  olarak  anılacak  niteliklere  sahip  olmasını 

sağlamıştır.   

Yine, Oğuz Kağan destan metninin sözlü kültür ürünü olmasından kaynaklanan, 

hatırlamayı ve söylemeyi kolaylaştırıcı olduğu kadar, dinlemeyi ve öğrenmeyi de 

eğlenceli kılan ritmik yapısı, hem Sözel-Dilsel Zeka alanının hem de Müzikal-

Ritmik Zeka alanının etkin şekilde kombineli olarak kullanıldığının göstergesidir. 

Ayrıca, ifedeler seyircinin canlı görsel imgeler oluşturmasına katkı sağlayacak 

şekilde bütünlenmiştir; bu anlamda Görsel-Uzamsal Zeka alanının da etkin bir 

şekilde, sözlü metni oluştururken kullanıldığını söyleyebiliriz. Destan anlatıcısı, 

metin  aracılığıyla  seyircisinin  Görsel-Uzamsal  Zeka alanını  uyararak,  onların 

anlatıya olan ilgisini canlı tutar. Zihinsel olarak, anlatılanları seyircilerin zihninde 

sanki  görüyorlarmışçasına  canlandırabilmek  için  icracı  tarafından,  kendisinin 

Görsel-Uzamsal  Zeka  alanının  gelişmişliği  oranında  etkin  şekilde  kullanılır. 

Oğuz Kağan destan metni, zihinde görsel imgeler oluşturma yönünden oldukça 

uyarıcıdır.  Görsel imgeler, “güçlü ve hakim kağan” imgesini desteklemektedir. 

Oğuz Kağan destan metnindeki  görsel  zenginlik,  bu “güçlü ve hakim kağan” 

fikrini  zihinlerde  yaratacak  ve  bu  fikrin  seyircinin  zihninde  canlı  kalmasını 

sağlayacak şekilde oluşturulmuştur.

Oğuz  Kağan  Destanı,  metin  olarak  hem  icracı,  hem  de  seyirci  açısından 

bahsedilen bu Çoklu Zeka alanlarının etkin kullanımını örgütleyen bir yapıdadır; 

şimdiye  kadar  bahsedilen  Çoklu  Zeka  alanları  destan  metninin  tamamında 

kendini  hissettirir.  Yani  metin  değerlendirilirken,  bu  Çoklu  Zeka  alanlarının 

kullanımının etkisi her an göz önünde bulundurulmalıdır; metnin bazı yerlerinde 

öne çıkan diğer  Çoklu Zeka alanlarına değinilirken,  yukarıda  belirtilen Çoklu 

Zeka  alanlarıyla,  sözlü  metnin  yaratılması  sırasında  her  an  kombinasyon 

oluşturacak şekilde kullanılmış oldukları unutulmamalıdır.

Oğuz Kağan Destanı57 (Uygur Varyantı)

57 Bahsedilen zeka alanları Oğuz Kağan Destanı’nın tamamında kullanılmıştır. İlk dört sahne, 
metnin Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde nasıl  incelendiğine dair örnek oluşturması amacıyla 
daha  ayrıntılı  biçimde  ele  alınacaktır.  Diğer  sahnelerin  değerlendirilirken  de  bu  ayrıntılı 
açıklamalar göz önünde bulundurulmalıdır.

61



(1) Oğuz Kağan’ın Doğumunun Anlatıldığı Sahne
“…  Olsun  dediler.  Onun  resmi  budur.  Bundan  sonra  sevindiler.  Yine 
günlerden bir  gün Ay Kağan’ın gözleri  parladı,  bir  oğlu oldu.  Bu oğlanın 
yüzü mavi idi.  Ağzı ateş gibi kırmızı, gözleri ela,  saçları,  kaşları kara idi. 
Güzellikte meleklerden de güzel idi. Bu oğlan anasının göğsünden bir defa 
süt emdi.  Bundan sonra bir  daha emmedi,  çiğ et,  aş istedi, şarap istedi, 
konuşmaya  başladı.  Kırk  günden  sonra  büyüdü,  yürüdü,  oynadı.  Onun 
ayağı öküz ayağına, beli kurt beline, sırtı samur sırtına, göğsü ayı göğsüne 
benziyordu. Bedeninin her yeri kalın tüyle kaplanmıştı. At sürülerine bakıp, 
atlara binerdi.  Vahşi  hayvanları  avlardı.  Günler,  geceler  geçti,  o  bir  yiğit 
oldu.” (Bayat 2006:271).    

Burada,  destan  mantığına  uygun  bir  şekilde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka 

alanının  etkin  kullanımıyla  bir  neden-sonuç  ilişkisi  kurulmuştur;  Oğuz  Kağan 

Destanı’nın  ilk  sahnesinde,  daha  sonra  büyük  bir  kağana  dönüşecek  olan, 

olağanüstü özelliklere sahip bir çocuğun (Oğuz Han’ın) doğumu ve doğumdan 

sonraki  ilk  davranışları  anlatılmıştır.  Oğuz  Han’ın  doğumunun  anlatıldığı  bu 

sahnede, Görsel-Uzamsal Zeka alanının kullanımının etkisiyle, görsel ve canlı 

imgeler  yaratılmıştır;  bu  canlı  imgeler  yaratılırken,  Doğa  Zekasının  etkisiyle, 

doğada bulunan renk (mavi, kızıl, vb.), boyut (öküz ayağı gibi, kurt bileği gibi, 

vb.), doku (tüylü, vb.) gibi özellikler kullanılmıştır. Doğayla iç içe ve ona bağımlı 

yaşamanın açık emareleri, doğaya karşı duyarlı oluş, doğa ve çevre ile uyumu 

sağlayan bir kavrayış, sözlü metni oluştururken, icracının çeşitli hayvan ve doğa 

tasvirlerinden yararlanmış olmasında kendini göstermektedir. Örneğin:

“Onun ayağı öküz ayağına, beli kurt beline, sırtı samur sırtına, göğsü ayı 
göğsüne  benziyordu.  Bedeninin  her  yeri  kalın  tüyle  kaplanmıştı.”  (Bayat 
2006:271).

Doğumundan  sonra  Oğuz  Han’ı  tasvir  ederken  icracının  kullandığı  ifadeler, 

doğayla iç içe olmanın, doğadaki güce hayran olmanın, doğaya öykünmenin 

sözlü  emareleri  olarak  karşımıza  çıkmaktadır.  Gökten  göz  rengini,  ateşten 

benzini  alan  Oğuz  Han,  doğanın  güç  atfedilen  yönlerine  öykünülerek  tasvir 

edilmiştir. Örneğin:

“Bu oğlanın yüzü mavi idi. Ağzı ateş gibi kırmızı, gözleri ela, saçları, kaşları 
kara idi.” (Bayat 2006:271).

62



Oğuz Kağan’ın doğumdan sonraki, doğaya özgü içgüdüsel tavrı ve gelişiminin 

anlatılışında da Doğa Zekası’nın icracı tarafından kullanımı göze çarpmaktadır. 

Oğuz  Kağan  hayvan  yavruları  gibi  hızlı  bir  şekilde  ebeveynine  bağımlılıktan 

kurtulmaktadır. Örneğin:

“Bu oğlan anasının göğsünden bir defa süt emdi. Bundan sonra bir daha 
emmedi,  çiğ et,  aş istedi,  şarap istedi,  konuşmaya başladı.  Kırk günden 
sonra büyüdü, yürüdü, oynadı.” (Bayat 2006:271).

Ayrıca,  sözlü  metnin  tamamında  ifade  zenginliğinin  etkileyiciliği  Sözel-Dilsel 

Zeka  alanının  etkin  kullanımını  yansıtırken,  sözlerle  yaratılan  anlamsal  ve 

ritimsel uygunluk da Müzikal-Ritmik Zeka alanının kullanımını yansıtmaktadır. 

Örneğin:

“Yine  günlerden  bir  gün  Ay  Kağan’ın  gözleri  parladı,  bir  oğlu  oldu.  Bu 
oğlanın  yüzü mavi idi.  Ağzı  ateş gibi  kırmızı,  gözleri  ela,  saçları,  kaşları 
kara idi. Güzellikte meleklerden de güzel idi.” (Bayat 2006:271).
“Onun ayağı öküz ayağına, beli kurt beline, sırtı samur sırtına, göğsü ayı 
göğsüne  benziyordu.  Bedeninin  her  yeri  kalın  tüyle  kaplanmıştı.  At 
sürülerine bakıp, atlara binerdi.  Vahşi hayvanları  avlardı.  Günler,  geceler 
geçti, o bir yiğit oldu.” (Bayat 2006:271).

Oğuz  Kağan’ın  doğum  sahnesinin  oluşturulması  sırasında  genel  olarak, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa  Zekası;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-

Ritmik  Zeka  ve  Sözel  Dilsel-Zeka  alanlarının  hepsinin  etkin  bir  şekilde 

kullanıldığını görebiliriz. 

(2) Oğuz Kağan’ın Gençliğinin Anlatıldığı Sahne
“O zamanlar  o yerde bir  orman vardı.  Ormanda çok fazla irili  ufaklı  çay 
akardı.  Orada vahşi  hayvanlar,  uçan  kuşlar  çok  fazla  idi.  Ormanda çok 
büyük bir Kıat yaşardı, atları insanları yerdi. Çok büyük bir yırtıcı idi. O, ilin 
iyi günlerini bozdu, adamları eziyete saldı. Oğuz Kağan cesur bir alpti. O, 
bu Kıat’ı avlamak istedi. Günlerden bir gün ava çıktı. Mızrak, yay, ok, kılıç, 
kalkan götürdü. Yola çıktı. Bir geyik yakaladı. Bu geyiği söğüt çubukları ile 
bir ağaca bağladı, gitti. Sonra ertesi gün, şafak söktüğünde geldi, gördü ki, 
Kıat geyiği alıp gitmiş. Yine bir ayı yakalayıp, altın kemeri ile onu bir ağaca 
bağlayıp gitti.  Ertesi gün şafak söktüğünde geldi.  Gördü ki, Kıat ayıyı  da 
alıp gitmiş. Yine hemen ağacın altına geldi, ağacın altında durdu. Kıat geldi 
başı ile Oğuz’un kalkanını vurdu. Oğuz mızrak ile Kıat’ın başını vurdu, Onu 
öldürdü. Kılıcını çekip başını kesti, oradan ayrılıp gitti. Yine geldi gördü ki, 
bir sungur Kıat’ın karnını delip,  İç organlarını yemektedir.  Yay ve oku ile 
sunguru Öldürdü, başını kesti. Sungurun resmi budur. Ondan sonra dedi ki: 
Kıat, geyiği yedi, ayıyı yedi. Mızrağım öldürdü onu, demir olduğu için. Kıat’ı 

63



sungur yedi.  Yay ve okum sunguru öldürdü, rüzgâr gibi hızlı  olduğu için, 
diyerek gitti. Kıat’ın resmi böyledir.” (Bayat 2006:272).

Sözlerin  ritimsel  uygunluğunu  yansıtan  (Müzikal-Ritmik  Zeka  alanının 

kullanımının etkisi vardır) ve etkileyici bir anlatımla yaratılan (Sözel-Dilsel Zeka 

alanının  kullanımının  etkisi  vardır),  Oğuz  Kağan’ın  gençliğinin  anlatıldığı  bu 

sahne, Mantıksal-Matematiksel Zeka alanının etkisiyle oluşturulmuş bir destan 

mantığına  dayanmaktadır  ve  ileride  kağan olacak Oğuz’un bedensel  güç  ve 

yeteneklerine gönderme yapacak nitelikte neden-sonuç ilişkisiyle kurulmuş bir 

sahnedir. Ormanla kaplı doğal bir çevre tasvir edilirken, Görsel-Uzamsal Zeka 

ve Doğa Zekası alanlarının kullanımının etkisi hissedilmektedir. Oğuz Kağan’ın 

av  sahnesinin  anlatımındaki  görsel  ifadeler,  seyircinin  zihninde mekansal  bir 

kavrayışa  neden  olacak,  büyük  ve  vahşi  hayvanlarla  dolu  bir  orman  imgesi 

yaratacak zenginliktedir. Doğal çevre algısının ve doğayla ilgili sınıflandırmalara 

olan duyarlılığın (av hayvanları ve diğer hayvanlar arasında fark edilen ayrım), 

görsel imgelem yaratan ifadelere yansıdığını görebiliriz. Örneğin: 

“O zamanlar  o yerde bir  orman vardı.  Ormanda çok fazla irili  ufaklı  çay 
akardı.  Orada vahşi  hayvanlar,  uçan  kuşlar  çok  fazla  idi.  Ormanda çok 
büyük bir Kıat yaşardı, atları insanları yerdi. Çok büyük bir yırtıcı idi (Bayat 
2006:272).
“Ondan sonra dedi ki: Kıat, geyiği yedi, ayıyı yedi. Mızrağım öldürdü onu, 
demir olduğu için. Kıat’ı sungur yedi. Yay ve okum sunguru öldürdü, rüzgâr 
gibi hızlı olduğu için, diyerek gitti. Kıat’ın resmi böyledir.” (Bayat 2006:272).

Görsel ve ayrıntılı anlatım, gözümüzün önünde Oğuz’un nasıl da güçlü bir yiğit 

olduğunu  canlandırmaktadır.  Oğuz  Kağan’ın,  Kıat’ı  yeneceğine  dair  kendine 

duyduğu  güven  ve  Kıat’ı  yendiğinde  kendisiyle  gurur  duyması,  metnin 

yaratılması  sırasında  İçsel-Özedönük  Zeka  alanının  kullanımını  yansıtırken; 

Oğuz Kağan’ın bedensel yeterlilikleri (kılıç ve kalkan kullanma, ok atma, vb.) de 

Bedensel-Kinestetik Zeka alanının kullanımını yansıtmaktadır. Örneğin: 

“Oğuz Kağan cesur bir alpti. O, bu Kıat’ı avlamak istedi. Günlerden bir gün 
ava  çıktı.  Mızrak,  yay,  ok,  kılıç,  kalkan  götürdü.  Yola  çıktı.  Bir  geyik 
yakaladı. Bu geyiği söğüt çubukları ile bir ağaca bağladı, gitti. Sonra ertesi 
gün, şafak söktüğünde geldi, gördü ki, Kıat geyiği alıp gitmiş. Yine bir ayı 
yakalayıp,  altın  kemeri  ile  onu bir  ağaca bağlayıp  gitti.  Ertesi  gün şafak 
söktüğünde geldi. Gördü ki, Kıat ayıyı  da alıp gitmiş. Yine hemen ağacın 
altına  geldi,  ağacın  altında  durdu.  Kıat  geldi  başı  ile  Oğuz’un  kalkanını 

64



vurdu.  Oğuz mızrak ile  Kıat’ın  başını  vurdu,  Onu öldürdü.  Kılıcını  çekip 
başını  kesti,  oradan  ayrılıp  gitti.  Yine  geldi  gördü  ki,  bir  sungur  Kıat’ın 
karnını delip,  İç organlarını  yemektedir. Yay ve oku ile sunguru Öldürdü, 
başını kesti. Sungurun resmi budur. Ondan sonra dedi ki: Kıat, geyiği yedi, 
ayıyı yedi. Mızrağım öldürdü onu, demir olduğu için. Kıat’ı sungur yedi. Yay 
ve okum sunguru öldürdü, rüzgâr gibi hızlı olduğu için, diyerek gitti.” (Bayat 
2006:272).

Oğuz Kağan’ın  gençliğinin  anlatıldığı  sahnenin oluşturulması  sırasında genel 

olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa  Zekası;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; Bedensel-Kinestetik Zeka; ve Sözel 

Dilsel-Zeka alanlarının hepsinin etkin bir şekilde kullanıldığını görebiliriz. 

(3) Oğuz Kağan’ın Göğün Kızıyla Karşılaşmasının Anlatıldığı Sahne 
“Yine  günlerden  bir  gün  Oğuz  Kağan  bir  yerde  durup  Tanrı’ya 
yalvarmaktaydı.  Karanlık  çöktü.  Gökten  bir  ışık  düştü:  Güneşten  Işıklı, 
aydan da parlak idi. Oğuz Kağan oraya koştu, gördü ki, bu ışığın içinde bir 
kız durup, yalnız oturuyor. Çok güzel bir kızdı. Onun başında ateşten ışıklı 
Altın Kazık yıldızı gibi Yanan bir beni vardı. Kız o kadar güzeldi ki, gülse 
mavi gök güler, ağlasa ağlardı. Oğuz Kağan onu gördüğünde Kendinden 
geçti, kızı sevdi, aldı. Onunla yattı. Dileğini aldı. Kız Hamile kaldı. Günler, 
geceler  geçti.  Günü  geldiğinde,  yükünü  yere  koydu.  Üç  oğlan  doğurdu. 
Birincisine –Gün adını koydular. İkincisine –Ay adını koydular. Üçüncüsüne 
–Yıldız adını koydular.” (Bayat 2006:272-273).
(4) Oğuz Kağan’ın Yerin Kızıyla Karşılaşmasının Anlatıldığı Sahne
“Yine günlerden bir gün Oğuz Kağan ava gitti. Göl ortasında bir ağaç gördü. 
Bu ağacın oyuğunda bir kız vardı, yalnız oturuyordu. Çok güzel bir kız idi. 
Onun gözleri  gökten de gök idi.  Saçları  dalga gibi,  dişleri  inci  gibi  idi.  O 
kadar güzel idi ki, onu görünce insanlar, “Ay ay, ah ah, öldük!” dediler. O 
kadar  şaşırdılar  ki,  sütü  kımız  yaptılar.  Oğuz  Kağan  onu  gördüğünde 
kendinden geçti, yüreğine ateş düştü, onu sevdi, aldı, onunla yattı, dileğini 
aldı. Kız hamile kaldı. Günler, geceler geçti. Günü geldiğinde, yükünü yere 
koydu. Üç oğlan doğurdu. Birincisine –Gök adını koydular. İkincisine –Dağ 
adını  koydular.  Üçüncüsüne –Deniz  adını  koydular.  Bundan sonra Oğuz 
Kağan büyük toplantı (toy) vermek için, halkına ferman gönderdi.” (Bayat 
2006:273-274).

Oğuz  Kağan’ın,  göğün kızıyla  ve  yerin  kızıyla  karşılaşmasının  anlatıldığı  bu 

sahnelerde, Mantıksal-Matematiksel Zeka alanının kullanımıyla oluşturulmuş bir 

destan mantığının neden-sonuç ilişkisi söz konusudur; Oğuz Kağan’ın devletini 

emanet  edeceği  oğulları  da,  kendisine yaraşır  kadınlardan, kendisine yaraşır 

şekilde dünyaya gelirler.  Destanın canlı tasvirlere dayanan anlatımı, seyircinin 

zihninde canlı imgeler oluşturulması açısından, icracı tarafından etkin şekilde 

kullanılmıştır. Görsel-Uzamsal Zeka alanının kullanımı, kendini göğün ve yerin 

65



kızının  tasvirlerinde  de  gösterir.  Bu  sahneler  zihnimizde  canlı  görüntüler  ve 

mekan algılarıyla  birlikte  oluşurlar.  Oğuz Kağan’a  doğanın  sunduğu  “saf”  iki 

kadın ve onlardan üçer oğlunun  dünyaya gelişinin anlatıldığı bu sahneler, Doğa 

Zekası’nın  ve  Görsel  Uzamsal  Zeka  alanının  kullanımını  göstermektedir; 

doğayla bütünleşmiş, doğanın parçası olan saf varlık imgeleri (gökten inen kız, 

gölün  ortasındaki  ağacın  kovuğundaki  kız)  metinde  çok  etkili  şekilde  ifade 

edilmiştir.  Metindeki  bu  etkili  ve  uyumlu  anlatım  aynı  zamanda  Sözel-Dilsel 

Zeka ve Müzikal-Ritmik Zeka alanlarının kullanımını da yansıtmaktadır. Sözlerin 

ritmi  hem  söylemesi,  hem  de  dinlemesi  hoş  bölümler  ortaya  çıkarmıştır. 

Karşılaştırmalar  ve  benzetmeler  doğadan alınan örneklerle  (güneş ve  aydan 

parlak;  kutup  yıldızı  kadar  güzel,  ırmak  dalgalı  saçlar,  inci  dişler) 

zenginleştirilmiştir. Oğuz Kağan’ın, oğullarının isimlerinin de doğadan seçilmesi, 

onların da doğanın bir vergisi olduğunu vurgular niteliktedir. Örneğin: 

“Yine  günlerden  bir  gün  Oğuz  Kağan  bir  yerde  durup  Tanrı’ya 
yalvarmaktaydı.  Karanlık  çöktü.  Gökten  bir  ışık  düştü:  Güneşten  Işıklı, 
aydan da parlak idi. Oğuz Kağan oraya koştu, gördü ki, bu ışığın içinde bir 
kız durup, yalnız oturuyor. Çok güzel bir kızdı. Onun başında ateşten ışıklı 
Altın Kazık yıldızı gibi Yanan bir beni vardı. Kız o kadar güzeldi ki, gülse 
mavi gök güler, ağlasa ağlardı. Oğuz Kağan onu gördüğünde Kendinden 
geçti,  kızı  sevdi,  aldı.  Onunla yattı.  Dileğini  aldı.  Kız  hamile kaldı.  ...  Üç 
oğlan  doğurdu.  Birincisine,  Gün  adını  koydular.  İkincisine,  Ay  adını 
koydular. Üçüncüsüne, Yıldız adını koydular.” (Bayat 2006:272-273).
“Yine günlerden bir gün Oğuz Kağan ava gitti. Göl ortasında bir ağaç gördü. 
Bu ağacın oyuğunda bir kız vardı, yalnız oturuyordu. Çok güzel bir kız idi. 
Onun gözleri  gökten de gök idi.  Saçları  dalga gibi,  dişleri  inci  gibi  idi.  O 
kadar güzel idi ki, onu görünce insanlar, “Ay ay, ah ah, öldük!” dediler. O 
kadar  şaşırdılar  ki,  sütü  kımız  yaptılar.  Oğuz  Kağan  onu  gördüğünde 
kendinden geçti, yüreğine ateş düştü, onu sevdi, aldı, onunla yattı, dileğini 
aldı. Kız hamile kaldı. … Üç oğlan doğurdu. Birincisine, Gök adını koydular. 
İkincisine, Dağ adını koydular. Üçüncüsüne, Deniz adını koydular.” (Bayat 
2006:273-274).

Ayrıca, Oğuz Kağan’ın göğün kızıyla ve yerin kızlarıyla karşılaşması sırasında, 

kadınların kabullenici ve uyumlu tavırları, kadın-erkek ilişkisinde kadının uyumlu 

olması  gerektiğine,  bunun  güzel  sonuçlar  doğuracağına  dair  bir  yargıya 

gönderme  yapmaktadır;  burada  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanının  kullanımı 

etkili olmuştur. Örneğin:

66



“Kız o kadar güzeldi ki, gülse mavi gök güler, ağlasa ağlardı. Oğuz Kağan 
onu gördüğünde  Kendinden  geçti,  kızı  sevdi,  aldı.  Onunla  yattı.  Dileğini 
aldı. Kız Hamile kaldı. Günler, geceler geçti. Günü geldiğinde, yükünü yere 
koydu. Üç oğlan doğurdu.”  (Bayat 2006:272-273). 
“Oğuz Kağan onu gördüğünde kendinden geçti, yüreğine ateş düştü, onu 
sevdi, aldı, onunla yattı, dileğini aldı. Kız hamile kaldı. Günler, geceler geçti. 
Günü  geldiğinde,  yükünü  yere  koydu.  Üç  oğlan  doğurdu.” (Bayat 
2006:273-274).

Oğuz  Kağan’ın,  göğün kızıyla  ve  yerin  kızıyla  karşılaşmasının  anlatıldığı  bu 

sahnelerin oluşturulması sırasında genel olarak, Mantıksal-Matematiksel Zeka; 

Doğa Zekası; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Sosyal-Bireylerarası 

Zeka ve Sözel  Dilsel-Zeka alanlarının hepsinin etkin bir  şekilde kullanıldığını 

görebiliriz. 

(5) Oğuz Kağan’ın Türklerin Büyük Kağanı Oluşunun Anlatıldığı Sahne
“Halk  danışarak  geldi.  Oğuz  Kağan  kırk  masa,  kırk  sıralık  oturacak 
düzdürdü. Türlü türlü aşlar, türlü türlü yemekler yediler. Türlü türlü tatlılar 
yediler, kımız içtiler. Toydan sonra Oğuz Kağan beylerine halkına bildirdi, 
dedi ki: Ben sizlere oldum kağan, alın ele yay, hem de kalkan bize damga 
olsun buyan. Bozkurt olsun yol gösteren. Demir mızrak, bol orman yerde 
koşsun katırlar. Her yeri tutsun ırmak, deniz. Güneş bayrağımız olsun, gök 
çadırımız,  dedi.  Yine  bundan  sonra  Oğuz  Kağan  dört  tarafa  ferman 
gönderdi.  Bu  bildiride  deniliyordu  ki:  ben  Uygur’un  Kağan’ı  oldum. 
Dünyanın dört tarafına da kağan olamam gerek. Budur sizlerden dileğim: 
Bana  itiraz  ediniz.  Eğer  kim  benim  sözümü  dinlerse,  hediye  verip  onu, 
kendime dost bilirim. Eğer kim benim sözümü dinlemezse sinirlenip ordumu 
gönderirim,  onu  kendime  düşman  bilirim.  Çabucak  üstüne  gider,  yok 
ederim. Yine o zamanlar  sağ tarafta  Altın  adlı  bir  kağan vardı.  Bu Altın 
Kağan, Oğuz Kağan’a elçi gönderdi. Çok kıymetli eşyalar, kıymetli  taşlar, 
yakut gönderdi. Oğuz Kağan’a hediye etti,  ona boyun eğdi.  Oğuz Kağan 
onu kendine dost bildi.” (Bayat 2006:274-275). 

Oğuz  Kağan  Destanı’nın  şimdiye  kadar  ele  aldığımız  bölümleri,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka  alanının  kullanımına  dayanan  neden-sonuç  ilişkisi 

çerçevesinde  Oğuz  Kağan’a  atfedilen  özelliklerle,  büyük  Türk  kağanına 

dönüşecek  kişiyi  hazırlamıştır;  destan  baştan  itibaren  bu  plan  göz  önüne 

alınarak örüntülendirilmiştir. Ayrıca, görsel imgelem zenginliği, Olrik’in bahsettiği 

“önemli kişilerin bir araya geldiği sahneleri, ozanın bir tablo gibi resmedişinde” 

ya  da  “Oğuz  Kağan’ın  çocuklarını  ve  bütün  halkını  toplayarak  verdiği  toyun 

anlatımında da (Çobanoğlu 2001:120)” yoğun şekilde görülür. Oğuz Kağan’ın, 

Türklerin  büyük  kağanı  olması  anından  verilen  toy  sahnesinde,  kurulan 

67



sofralarda  halkın  oluşturduğu  kalabalık  bir  topluluğun  yiyip  içmesi;  Oğuz 

Kağan’ın  onlara  seslenişi,  “buyruğunu”  verişi  zihnimizde  canlanmaktadır  ve 

hayal gücümüz harekete geçmektedir; bu bölümde Görsel-Uzamsal Zeka alanı 

etkin şekilde kullanılmıştır. Oğuz Kağan’ın halkına seslenişindeki güvenli, kararlı 

ve  hükmedici  tavrı,  kendisine  boyun  eğeni  ve  saygı  duyanı  koruyacağına, 

kendine karşı  geleni yok edeceğine dair söyledikleri,  Oğuz Kağan’ın kendine 

olan  güvenini  ve  sosyal  ilişkilerini  bu  kendine  güven  doğrultusunda 

oluşturmasını  yansıtmaktadır;  burada  İçsel-Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka alanları  birlikte kullanılmıştır;  Oğuz Kağan’ın,  verdiği  toyla 

zenginliğini  paylaşması,  büyük  bir  kağanda olması  gereken özellikler  olarak, 

seyircinin zihninde görsel imgelerle canlandırılmaktadır; metnin yaratılmasında 

Görsel-Uzamsal Zeka alanının kullanımı etkili olmuştur. 

Oğuz’un  Türklerin  Büyük  Kağanı  oluşu  sahnesinde,  göğün  kapsadığı  bütün 

yeryüzü  yurt  kabul  edilmiştir;  dünya  hakimiyeti  isteğinin  ve  hakimiyette  sınır 

tanımazlığın  (güneşin  bayrak  olarak  seçilmesi,  ilin  çadırının  yukarıdaki  gök 

olarak seçilmesi) bu kadar esterik bir dille ifade edilişi çok etkileyicidir;  Doğa 

Zekası’nın  kullanımı,  “saf  ve  bereketli“  doğadan  alınan  ifadelerle  görsel  ve 

mekansal bir imgelem yaratılmasında etkili olmuştur.  Oğuz Destanı’ndaki tüm 

bu etkileyici ifadeler, Doğa Zekası gelişmiş; doğayı tanıyan, ona karşı duyarlılık 

geliştirmiş  ve  onunla  bütünleşmiş  bir  toplumun  kavrayışını  yansıtmaktadır. 

Anlatı  mantığına,  sözlerle  yaratılan  uyumlu  yapı  da  eklendiğinde  bu  bölüm, 

anlatının  doruk  noktasını  oluşturmaktadır.  Tüm  bu  etkileyicilik,  metnin 

yaratılmasında  Sözel-Dilsel  Zeka,  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve  Doğa  Zekası 

alanlarının etkili şekilde kullanıldığını gösterir. Oğuz Kağan’ın, Türklerin büyük 

kağanı oluşunun anlatıldığı bu sahnenin oluşturulması sırasında genel olarak 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa  Zekası;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-

Ritmik Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel Dilsel-

Zeka alanlarının hepsinin etkin bir şekilde kullanıldığını görebiliriz. 

(6) Oğuz Kağan’ın İtil Boyuna Akınlarının Anlatıldığı Sahne
“Sol  tarafta da Urum adlı  bir  kağan vardı.  Bu kağanın sayısız,  hesapsız 
ordusu, çok fazla şehirleri vardı. Bu Urum Kağan, Oğuz Kağan’ın fermanını 
dinlemedi,  onunla  birleşmedi.  Onun  sözlerini  tutmam  –deyip,  emre  tabi 

68



olmadı.  Oğuz  Kağan  sinirlendi,  onunla  savaşmak  istedi.  Atına  bindi, 
ordusunu aldı,  bayrağını  açıp gitti.  Kırk günden sonra Muz Dağı denilen 
dağın  eteklerine  ulaştı.  Çadırları  kurdurdu,  sakinleşti,  uykuya  daldı.  Tan 
sökerken Oğuz Kağan’ın çadırına güneş gibi bir ışık girdi. Bu ışıktan gök 
tüylü, gök yeleli, büyük erkek bir kurt çıktı. Bu kurt oğuz Kağan’a söz deyip 
durdu. Ta ki şöyle dedi: Oğuz, Ey Oğuz, sen Urum üstüne gitmeyi dilersin. 
Oğuz, ey Oğuz, ben senin önünde gideceğim. Bundan sonra Oğuz Kağan 
çadırları toplattı. Sonra takip etti, gördü ki, ordunun önünde gök tüylü, gök 
yeleli  büyük,  erkek  bir  kurt  yürümektedir.  Bu  kurdun  peşine  düşüp, 
arkasından gittiler. Bir nice günden sonra gök tüylü, gök yeleli  bu büyük, 
erkek kurt durdu. Oğuz da askerleri ile durdu. Bu yerde İtil Nehri denilen bir 
nehir  vardı.  İtil  Nehri  sahilinde,  Kara Dağ’ın  önünde savaş oldu.  Ok ile, 
mızrak  ile,  kılıç  ile  savaştılar.  Orduların  arasında  savaş  uzun  sürdü. 
Adamların kalbine çok kaygı, gam düştü. Bu savaş, bu çarpışma o kadar 
yaman  oldu  ki,  İtil  Nehri’nin  suları  kıpkırmızı,  kanla  doldu.  Oğuz  Kağan 
düşmanı  yendi,  Urum  Kağan  kaçtı.  Oğuz  Kağan,  Urum  Kağan’ın 
memleketini,  halkını  aldı.  Onun  eline  çok  sayıda  canlı,  cansız  ganimet 
geçti.” (Bayat 2006:275-276).

Oğuz  Kağan’ın  her  şeye  sahip  büyük  bir  kağan  olması,  destan  mantığının 

planına uygun olarak akınlarına başlamasını  hazırlamıştır;  burada Mantıksal-

Matematiksel  Zeka alanının kullanımı etkili  olmuştur.  Ayrıca,  Urum Kağan’ın, 

Oğuz  Kağan’a  boyun  eğmemesinin  bir  sonucu  olarak  çıkan  bu  çatışma 

sahnesinde,  sosyal  ilişkilerdeki  uyumsuzluğa  vurgu  yapılması  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  alanının  kullanımını  yansıtmaktadır. Oğuz  Kağan’ın 

rüyasında  öncü  bir  kurt  görmesi  ve  uyandığında  bunun  gerçek  olmasının 

anlatıldığı  kısımlarda  vurgulanan “yol  gösterici  kurt“  imgesi  ise,  doğanın  yol 

gösterici  olarak  seçilmesini  simgelemekte  ve  doğaya  olan  güveni  (doğanın 

yanıltmayacağına olan inancı) ifade etmektedir; burada Doğa Zekası ve Görsel-

Uzamsal Zeka alanlarının uyumlu şekilde birlikte kullanımı söz konusudur:

Oğuz Kağan’ın, yok etmek istediği kişiyi yok edebileceğine dair kendine güveni 

ve kararlılığı,  İçsel-Özedönük Zeka alanının kullanımını yansıtmaktadır.  Oğuz 

Kağan’ın  öncü,  hakim  ve  kararlılık  sergileyen  bir  kağan  olarak  gücü  elinde 

tutmasına  vurgu  yapılan  savaş  sahnesinde  anlatılanlar  ise,  Görsel-Uzamsal 

Zeka  alanının  kullanımını  yansıtmaktadır;  anlatı,  kanlı  (kıpkızıl  kanla  dolan 

nehir)  bir  çarpışma  sahnesi  ve  onun  ardından  elde  edilen  zafer  (yenilenin 

kaçışı) ve ganimetlerin gözümüzde canlanmasını hazırlayacak şekilde, hareketli 

görsel imgelerle zenginleştirilmiştir. Etkileyici ve uyumlu bir anlatımın görüldüğü 

bu  sahnede  de,  metnin  oluşturulması  sırasında  genel  olarak  Mantıksal-

69



Matematiksel Zeka; Doğa Zekası; Görsel-Uzamsal Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel Dilsel-Zeka alanlarının 

hepsinin etkin bir şekilde kullanıldığını görebiliriz. 

(7) Oğuz Kağan’ın Kıpçak Akınlarının Anlatıldığı Sahne
“Urum kağan’ın Urus Bey isimli bir kardeşi vardı. Bu Urus Bey, oğlunu derin 
bir nehir arasında iyice sağlamlaştırılmış bir şehre gönderdi. Ona dedi ki, 
şehri korumak gerekir. Sen şehri saklayıp, savaştan sonra geri dönüp gel. 
Oğuz Kağan bu şehrin üstüne yürüdü. Urus Bey’in oğlu, Oğuz Kağan’a çok 
fazla altın, gümüş gönderdi. Dedi ki, sen benim kağanımsın. Babam bana 
bu şehri verdi, dedi ki, şehri korumak gerekir. Sen şehri benim için sakla, 
savaştan sonra geri gel. Eğer babam sana karşı çıkmışsa beni suçlu bilme. 
Senin fermanını  kendime büyüklük,  bilgi  gibi  bilirim.  Bizim mutluluğumuz 
senin mutluluğundur. Bizim soyumuz senin soy ağacının tohumudur. Tanrı 
sana:  Yeryüzünü  al,  diye  buyurmuş.  Ben  sana  başımı  da,  devletimi  de 
veririm. Vergi verip dostluğundan ayrılmam. Oğuz Kağan’a yiğidin sözü hoş 
geldi, sevindi, güldü. İşte böyle dedi: Bana çok altın gönderdin, şehri de iyi 
korumuşsun. Buna göre de ona Saklab adını verdi. Onunla dostluk kurdu. 
Oğuz Kağan ordusu ile İtil Nehri’ne doğru gitti. İtil çok büyük bir nehir idi. 
Oğuz Kağan bunu görüp, İtil’i nasıl geçeriz, diye sordu. Orduda iyi bir bey 
vardı.  Onun adı Ulug Ordu Bey idi.  Becerikli,  bilgili  bir  kişi  idi.  Gördü ki, 
sahilde çok fazla dal, çok fazla ağaç var. Bey bu ağaçları ………… kesti, 
sonra ağaçların üstüne oturup çayı geçti. Oğuz Kağan sevindi güldü. İşte 
böyle  dedi:  Ey,  burada kal,  buranın beyi  ol,  sana Kıpçak adını  koydum. 
Kendi ise ileri gitti. ……………” (Bayat 2006:277-278). 

Oğuz Kağan’ın  hakimiyetine  karşı  çıkanlara  karşın,  O’nun hakimiyetini  kabul 

eden  ve  dostluk  bildiren  beyler  de  vardır.  Buradaki  destan  mantığı,  “boyun 

eğmezsen yok edilirsin; boyun eğersen, vergini verirsen, canın malın bağışlanır” 

şeklindeki  mesajı  yansıtmak  üzere,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı 

kullanılarak  oluşturulmuştur.  Urum Kağan’ın  kardeşi  Uruz  Bey’in  oğlu,  Oğuz 

Kağan’a  boyun  eğmiş  ve  iyi  ilişkiler  kuracağına  dair  söz  vermiştir;  Oğuz 

Kağan’ın  olurunu  almıştır.  Bu  sahnede  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanının 

kullanımı etkili olmuştur.

Oğuz  Kağan’ın,  beylerinden  birinin  sal  yapıp,  büyük  İdil  Nehri’ni  geçişinin 

anlatıldığı  sahne  ise,  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanının  etkisiyle,  görsel  olarak 

zihnimizde  bir  mekan  algısı  yaratmaktadır.  Ayrıca,  Oğuz  Kağan’ın  doğanın 

gücünü  kabullenmesi  (büyük  idil  nehri)  ve  onu  geçmeyi  başaran  Bey’ine, 

sancak  beyliği  vermesi,  hiçbir  şeye  boyun  eğmeyen,  ama  doğa  karşısında 

temkinli  davranan  Oğuz  Kağan’ın  kişiliğinde,  toplumun  doğa  kavrayışını 

70



yansıtan ve Doğa Zekasının etkisinin hissedildiği güzel bir sahnedir. Burada da, 

sözlerle oluşturulan ritimle etkileyici bir sahne yaratılmıştır; metnin oluşturulması 

sırasında  genel  olarak  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa  Zekası;  Görsel-

Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel Dilsel-

Zeka alanlarının hepsinin etkin bir şekilde kullanıldığını görebiliriz. 

(8) Karluk Türk Boylarının Ortaya Çıkışının Anlatıldığı Sahne
“Bundan sonra Oğuz Kağan gök tüylü, gök yeleli erkek kurdu gördü. Bu kurt 
Oğuz Kağan’a dedi:  Şimdi ordu ile yola çık. Halkını beylerini  yola çıkart. 
Ben sana yolu gösteririm. Tan ağarınca Oğuz Kağan gördü ki, erkek kurt 
ordunun önünde gidiyor.  Oğuz Kağan sevindi,  ileri  gitti.  Oğuz Kağan bir 
alaca  ata  binmişti.  Bu  atı  o  çok  severdi.  Yolda  at  kaçıp  gitti,  gözden 
kayboldu.  O  yerde  büyük  bir  dağ  vardı.  Dağın  üstü  soğuktan  buzla 
örtülmüştü.  Başı  da soğuktan bembeyazdı.  Buna göre de ona Muz Dağ 
diyorlardı.  Oğuz Kağan’ın atı kaçıp hemen Muz Dağ’a gitti.  Oğuz Kağan 
bundan çok kederlendi. Onun ordusunda cesur bir bey vardı. Hiçbir şeyden 
korkmazdı.  Savaşta,  soğukta  bir  er  oğlu  erdi.  Bu bey dağa gitti.  Dokuz 
günden sonra atı Oğuz Kağan’a getirdi. Muz Dağ soğuk olduğundan bey 
karla örtülmüştü, bembeyazdı. Oğuz Kağan sevindi, güldü, şöyle dedi: Sen 
burada kal, beylere baş ol. Bunun için daima ad olsun sana Kagarlık. Oğuz 
Kağan  ona  kıymetli  hediyeler  verdi,  yoluna  devam  etti.” (Bayat 
2006:278-279). 

Her Türk boyunun ortaya çıkışı, isim alışı, mantıksal bir nedenin sonucu olarak 

var  olmuştur;  bu  mantıksal  nedenler,  Oğuz  Kağan’ın  kişiliğinde  izlerini 

bulduğumuz, toplum tarafından değer verilen davranışlarla sonuca bağlanmıştır. 

Bu  yaklaşım,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının  etkisini  yansıtmaktadır 

Karluk Türk boylarının ortaya çıkışı sahnesinde, yine erkek kurt (doğa) orduya 

yol göstericidir. Destanın önemli sahnelerinde Oğuz Kağan ve ordusunun, kurdu 

yol  gösterici  olarak  takip  etmeleri,  doğaya  olan  güveni  yansıtırken,  aynı 

zamanda Oğuz Kağan’ın da, doğanın ayrılmaz bir parçası oluşuna gönderme 

yapmaktadır. Burada yine, Doğa Zekası’nın yansıması olarak doğayla “kopmaz” 

bir ilişki vurgulanmıştır. Daha sonrasında Oğuz Kağan’ın aygırına olan sevgisi 

vurgulanmıştır  ki,  burada  da  Doğa  Zekası  ile  birlikte,  İçsel-Özedönük  Zeka 

alanının kullanıldığı  görülmektedir.  Oğuz Kağan’ın aygırının kayboluşunun ve 

bulunuşunun  anlatıldığı  kısımda,  görsel  imgeler  (buzlu  büyük  dağ,  karlarla 

kaplanmış cesur Beyin atı getirişi) bize o anı yaşatacak kadar canlıdır; burada 

Görsel-Uzamsal  Zeka  alanının  kullanımı  etkin  olmuştur.  Oğuz  kağan,  bu 

sahnede  kendisini  memnun  eden  Bey’ine  sancak  vermiştir;  burada,  İçsel-

71



Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanları kombinasyon oluşturarak 

etkin  şekilde  kullanılmıştır.  Sözlerle  oluşturulan  ritim,  bu  sahnede  de  göze 

çarpar.  Metnin  oluşturulması  sırasında  genel  olarak  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka;  Doğa  Zekası;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka;  İçsel-

Özedönük Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel Dilsel-Zeka alanlarının hepsinin 

etkin bir şekilde kullanıldığını görebiliriz. 

(9) Kalaç Türk Boylarının Ortaya Çıkışının Anlatıldığı Sahne
“Yolda büyük bir ev gördü. Bu evin çatısı altından, pencereleri gümüşten, 
kapıları  demirden  idi.  Kapıları  kilitli,  anahtarı  yoktu.  Oğuz  kağan’ın 
ordusunda yakışıklı bir kişi vardı. Onun adı Usta Tömürdü idi. Oğuz Kağan 
ona emir verdi: Sen burada kal, kapıyı aç, açtıktan sonra orduya geri dön. 
Bundan  sonra  ona  Kalaç  adını  koydu.  Yoluna  devam  etti.” (Bayat 
2006:279-280).

Türk Boylarının isimlerin türeyişi ve baş olacak beylerin gösterdikleri beceriler 

arasında  ilişki  kurulmuştur;  bu  ilişki  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının 

izlerini  taşır.  Bu sahnede de,  bir  Türk  boyunun  isminin  türeyişi  anlatılmıştır; 

sosyal ilişkilerde becerilerin önemi vurgulanmıştır,  ayrıca bu becerilerden boy 

isimleri türetilmiştir  ki,  burada Sözel-Dilsel Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka 

alanları etkindir.  Ayrıca,  Oğuz Kağan’ın gördüğü evin tasviri,  zihnimizi  görsel 

yönden  uyarmaktadır  ki,  burada  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanı  etkin  şekilde 

kullanılmıştır.  Sözle  yaratılmış  ritimsel  yapıyı  da  göz  önünde 

bulundurduğumuzda,  metnin  oluşturulması  sırasında  genel  olarak  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Müzikal-

Ritmik  Zeka  ve  Sözel  Dilsel-Zeka  alanlarının  hepsinin  etkin  bir  şekilde 

kullanıldığını görebiliriz. 

(10)  Oğuz  Kağan’ın  Cürcit  Akını  ve  Kanglı  Türk  Boylarının  Ortaya 
Çıkışının Anlatıldığı Sahne
“Yine bir gün gök tüylü, gök yeleli erkek kurt önde durdu. Oğuz Kağan da 
durdu, o yerde çadırlar kurdular. Bura ekilmeyen düzlük bir yerdi. Bu yere 
Cürcit  denilirdi.  Burası  büyük  bir  yurt  büyük  bir  yerdi.  Bu  yerde  çok  at 
sürüsü, öküz, buzağı, altın,  gümüş, kıymetli  taşlar vardı.  Bu yerde Cürcit 
Kağan’ın ordusu, Oğuz Kağan’a karşı geldi.  Savaş, kavga başladı.  Okla, 
kılıçla  savaştılar.  Oğuz Kağan Cürcit  Kağan’ı  yendi,  ele geçirdi,  öldürdü, 
başını kesti. Cürcit memleketinin halkını kendine tabi etti. Savaştan sonra 
Oğuz Kağan’ın ordusuna, askerlerine, halkına o kadar çok ganimet düştü 
ki, yükleyip taşımaya at, öküz yetmedi. Oğuz Kağan’ın ordusunda tecrübeli 
usta bir kişi vardı. Onun adı Barmaklıg Çosun Bilig idi. Bu usta, bir araba 

72



yaptı. Arabanın üstüne cansız ganimetleri koydu, canlı ganimetleri arabaya 
koştu.  Darttılar,  gittiler.  Askerler,  halk  bunu görüp şaşırıp  kaldı.  Arabalar 
yaptılar. Kanga, kanga demekle, Kanga sözü böylece ortaya çıktı. Bunun 
için de onlara Kanga adını koydular. Oğuz Kağan arabaları gördü, güldü, 
şöyle  dedi:  Araba  ile  cansız  ganimeti,  canlı  ganimet  çekip  götürsün. 
Kangalug  size  ad  olsun.  Bilginiz  de  araba  olsun.  ............... ” (Bayat 
2006:280-281).
(11) Oğuz Kağan’ın Güneye Yaptığı Akınların Anlatıldığı Sahne
“Bundan sonra yine gök tüylü, gök yeleli erkek kurtla Sındu, Tankut Şağam 
taraflarına  doğru  yola  düştü.  Çok  vuruştan,  çok  savaştan  sonra  Oğuz 
Kağan onlara üstün geldi, bastı aldı onları kendi yurduna kattı.  Yine gizli 
kalmasın,  herkes  bilmiş  olsun ki,  güney tarafında  Baraka denen  bir  yer 
vardı.  Çok zengin  bir  yurt,  çok  sıcak  bir  yerdi.  Orada çok sayıda  vahşi 
hayvan vardı. Çok altın, gümüş ve kıymetli taşlar vardı. Adamların suratları 
kapkara  idi.  O  yerin  kağanı  Masar  adlı  bir  kağandı.  Oğuz  Kağan  onun 
üstüne yürüdü. Yaman savaş oldu. Oğuz Kağan yendi, Masar Kağan kaçtı. 
Oğuz  Kağan  onu  öldürdü,  yurdunu  aldı,  gitti.  Dostları  çok  sevindi, 
düşmanları perişan oldu. Oğuz Kağan galip geldi, sayısız, hesapsız eşya, 
at  sürüleri  aldı.  Yurduna,  memleketine  geri  döndü,  gitti.” (Bayat 
2006:281-282).

Cürcit  akını  ve  Kanglı  Türk  boylarının  türeyişinin  anlatıldığı  sahne  ve  Oğuz 

Kağan’ın  güney  akınlarının  anlatıldığı  sahne,  kendine  tâbi  olmadık  halk 

bırakmayan büyük bir kağan imgesi oluşturacak şekilde kurulmuştur ki, burada 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanıyla 

kombinasyon  oluşturacak  şekilde  kullanılmıştır.  Ayrıca,  Cürcit  Kağanı’yla 

savaşın yapıldığı çorak yer ve Cürcit Kağanının ordusunun yenilip, kendisinin 

de başının kesildiği kısımlar, kanlı savaş alanını gözümüzde canlandırmaktadır 

ve  bir  mekan  algısı  yaratmaktadır.  Ardından  Oğuz  Kağan’ın  elde  ettiği 

ganimetler ve hayvan sürüleri, zenginliğine zenginlik katan bir Kağan imgesini 

canlı kılmaktadır; bu kısımlarda Görsel-Uzamsal Zeka alanı kullanılmıştır. Yine 

bir  Oğuz  Beyinin  boyu,  ganimetleri  taşımak  için  yaptığı  kağnının  çıkardığı 

“kanğa, kanğa” sesinden isim almıştır; Sözel-Dilsel Zeka alanı, Müzikal-Ritmik 

Zeka alanıyla kombinasyon oluşturacak şekilde burada kullanılmıştır:     

Oğuz  Kağan’ın  güneyde  akın  yapmak  için  seçtiği  yerlerin  verimliliğinden 

bahsedildiği sahnede, zengin doğal kaynakların varlığı da çekici bir öğe olarak 

sunulmuştur ki, “yaşam kaynağı (zengin av hayvanları, sıcak hava) doğa” algısı, 

Görsel-Uzamsal Zeka alanı ile kombinasyon oluşturacak şekilde kullanılmış bir 

Doğa Zekasının izlerini taşımaktadır. Güneydeki halkların bedensel özelliklerinin 

73



(yüz  renkleri  tanrıdan  kara)  ve  zengin  ganimetlerinin  anlatıldığı  kısımlar  da, 

Görsel-Uzamsal  Zeka  alanının   kullanıldığı  yerlerdir.  Sözle  yaratılmış  ritmin 

etkileyiciliği de düşünüldüğünde, Sözle yaratılmış ritimsel yapıyı da göz önünde 

bulundurduğumuzda,  metnin  oluşturulması  sırasında  genel  olarak  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası; Sosyal-Bireylerarası 

Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel Dilsel-Zeka alanlarının hepsinin etkin bir 

şekilde kullanıldığını görebiliriz. 

(12) Oğuz Kağan’ın Altı Oğluna Hanlık Verişinin Anlatıldığı Sahne
“Yine gizli  kalmasın, belli  olsun ki, Oğuz Kağan’ın yanında ak sakallı,  ak 
saçlı, uzun tecrübeli, ihtiyar bir kişi vardı. İyilik yapmayı seven, çok akıllı bir 
kişiydi,  rüyaları yorumlar, gaipten haber verirdi. Onun adı Ulug Türük idi. 
Günlerden bir gün o, uykuda bir altın yayla, üç gümüş ok gördü. Bu altın 
yay  gün  doğusundan  gün  batısına  kadar  uzanmıştı,  üç  gümüş  ok  ise, 
kuzeye  doğru  kanatlanmıştı.  Uyandıktan  sonra  Ulug  Türük  uykuda 
gördüklerini Oğuz Kağan’a anlattı. Söyledi: Ey kağanım, senin ömrün olsun 
uzun.  Ey kağanım,  adalet  olsun sana kanun,  Gök Tanrı  bana uykumda 
bildirdi.  Rüyam  doğru  olsun.  Aldığın  toprağı  senin  soyuna  versin.  Oğuz 
Kağan, Ulug Türük’ün sözünü beğendi,  öğüdünü dinledi.  Öğüdünü tutup, 
yerine  getirdi.  Sonra  sabah  olunca,  büyük  kardeşleri,  küçük  kardeşleri 
çağırttırıp, getirtti. Onlara şöyle söyledi: Canım av istedi. Yaşlılıktan dolayı 
bende takat kalmadı. Gün, Ay, Yıldız siz gün doğusu tarafına gidin. Gök, 
Dağ, Deniz siz de gün batısına gidin. Bundan sonra üçü gün doğusuna, üçü 
de günbatısına doğru gitti. Gün, Ay, Yıldız birçok vahşi hayvan, kuş avlayıp, 
sonra yolda bir altın yay buldular. Yayı götürüp, babalarının yanına geldiler. 
Oğuz  Kağan  sevindi,  güldü,  onu  üç  parçaya  böldü.  Dedi:  Ey  büyük 
kardeşler,  yay  sizin  olsun,  okları  göklere  atın.  Bundan sonra Gök,  Dağ, 
Deniz  birçok  vahşi  hayvan,  kuş  avladıktan  sonra,  yolda  üç  gümüş  ok 
buldular. Götürdüler, babalarına verdiler. Oğuz Kağan sevindi, güldü. Okları 
her üçünün arasında paylaştırdı. Şöyle söyledi: Ey küçük kardeşler, oklar 
sizin olsun. Yay oku attı. Sizler onun okları olun.” (Bayat 2006:282-283).

Akın sahneleriyle zenginleştirilmiş gelişme bölümünün ardından, Oğuz Kağan’ın 

altı oğluna hanlık verdiği sahne, anlatının inişe geçtiği, sona yaklaştığı bir planı 

yansıtmaktadır  ki,  burada  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının  etkisi 

gözlemlenir. Ayrıca bu sahnede, Oğuz Kağan’ın, kendini yaşlı ve eski cesareti 

kalmamış  olarak  hissetmesi,  her  şeyi  Gök  Tanrı’nın  gösterdiğine  inanan 

vezirinin bilgisine ve sözüne güvenerek O’nun öğüdünü tutup, hanlığını oğulları 

arasında  paylaştırması,  büyük-küçük,  baba-oğul  ilişkilerini  yansıtmaktadır; 

buralar, İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının, Görsel-

Uzamsal Zeka alanı ile kombinasyon oluşturacak şekilde kullanıldığı kısımlardır. 

74



Ayrıca,  Oğuz  Kağan’ın  oğullarına  yurdunu  bölerken  kurduğu  diyalog 

sahnesinde,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Görsel  Uzamsal  Zeka  alanlarının 

kombinasyon  oluşturacak  şekilde  kullanıldığını,  sahnenin  gözümüzde 

canlandığını,  mekan algısının  zihnimizde oluştuğunu  görebiliriz.  Anlatının  bu 

sahnesinin de, diğer sahnelerde olduğu gibi, söze dayanan ritmik yapı, Müzikal-

Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının kombinasyonunu yansıtmaktadır. 

Sözle  yaratılmış  ritimsel  yapıyı  da  göz  önünde  bulundurduğumuzda,  metnin 

oluşturulması  sırasında  genel  olarak  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-

Uzamsal  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Müzikal-

Ritmik  Zeka  ve  Sözel  Dilsel-Zeka  alanlarının  hepsinin  etkin  bir  şekilde 

kullanıldığını görebiliriz. 

(13) Oğuz Kağan’ın Verdiği Büyük Toyun Anlatıldığı Sonuç Sahnesi
“Yine bundan sonra Oğuz Kağan büyük kurultay çağırdı. Askerlerini, halkını 
çağırtıp getirtti.  Geldiler,  emirlerini dinleyip, oturdular. Oğuz Kağan büyük 
ordugâh …………..……. Sağ yanda kırk kulaç uzunluğunda ağaç diktirdi. 
Onun başına bir altın tavuk koydurdu. Ayağına bir beyaz koyun bağlattı. Sol 
yanda  kırk  kulaçlık  ağaç  diktirdi.  Onun  da  başına  bir  gümüş  tavuk 
koydurdu. Ayağına da bir siyah koyun bağlattı. Sağ yanda Bozokları oturttu. 
Sol yanda Üçokları  oturttu.  Kırk gün, kırk gece yediler,  içtiler,  sevindiler, 
neşelendiler. Sonra Oğuz Kağan yurdunu bölüp, oğullarına verdi. Dedi: Ey 
oğullarım,  ben çok  yaşayıp,  çok  vuruşlar  gördüm,  çok mızrak,  ok attım, 
atımı  çok  sürdüm.  Düşmanlarımı  ağlattım,  dostlarımı  güldürdüm.  Gök 
tanrıya ben borcumu ödedim. Verdim, sizin olsun bu yurdum58.…………..
………. (Bayat 2006:283-284).

Oğuz  Kağan’ın  verdiği  büyük  şölenin  anlatıldığı  bu  sahne  anlatının,  bütün 

neden-sonuç ilişkileri doğrultusunda anlatı planına uygun sonuca; bir Kağan’dan 

beklenecek  uygun  sona  bağlandığı  sahnedir;  Mantıksal-Matematiksel  Zeka 

alanının  etkin  şekilde  kullanıldığı  görülür.  Oğuz  Kağan’ın  kurultayı  toplayıp, 

sosyal ilişkilerini resmiyete bağladığı ve oğullarını sağ ve sol yanına yerleştirdiği 

sahneler  zihnimizde görsellik  ve  mekan algısı  yaratmaktadırlar;  bu  sahneler, 
58 W. Radloff’un  derlediği  ve  Paris  Milli  Kütüphanesi’nde  korunan  Oğuz  Destanı’nın  orijinal 
metninden yola çıkılarak farklı kişilerce (Radloff - 1890; Radloff - 1891; Nour - 1928; Bang ve 
Rahmeti - 1932; Şçerbak - 1959; Ergin - 1988; Ömiraliyev - 1988; Bayat - 1993) yayımlanmış 
Oğuz Kağan Destanı  metinlerinin transkripsiyonları  arasında varolan farklar  için bkz.  (Bayat 
2006:284-287). Tahlillerimizde kullanılan Oğuz Kağan Destanı metni ile, diğer önemli bir neşri 
karşılaştırmak için bkz. (Bang ve Rahmeti 1936); “Oğuzların ve Türklerin tarihi” konusunda bkz. 
(Togan 1972); Oğuz Kağan Destanı’nın İslamiyet tesirinden uzak olarak yazılan ve İslamiyet 
tesirinde yazılan şekilleri ve bunlar arasındaki farklar konusunda bkz. (Özarslan 1998:427-428); 
Oğuz Kağan Destanı’nın Türkiye Türkçesi’ne mansuz şekilde aktarılmış biçimi için bkz. (Ögel 
1993).    

75



Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde 

birlikte  kullanıldığı  sahnelerdir.  Ayrıca,  Oğuz  Kağan’ın  veda  konuşmasına 

yansıyan  “kendinden memnuniyet  hissi”,  kendini  gerçekleştirmiş  bir  Kağan’ın 

emin tavrını ifade eden, İçsel-Özedönük Zeka alanının yansıtıldığı çok güzel bir 

sahnedir.  Diğer  bölümlerde  olduğu  gibi,  burada  da  anlatının  söze  dayanan 

ritmik yapısı, estetik bir unsur olarak; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka 

alanlarının kombinasyonunu yansıtmaktadır. Sözle yaratılmış ritimsel yapıyı da 

göz önünde bulundurduğumuzda, metnin oluşturulması sırasında genel olarak 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası 

Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve  Sözel  Dilsel-Zeka 

alanlarının hepsinin etkin bir şekilde kullanıldığını görebiliriz. 

Türkler savaşçı  bir  topluluktur;  hayat  felsefeleri  ve siyasi  stratejileri  bu temel 

üzerine kuruludur. Oğuz Destanı da, savaşçı bir Kağan olan Oğuz Han’ın ve 

onun etrafında örüntülenen olayların bir anlatısıdır. Bu anlamda başarılı bir ordu 

komutanı olarak Oğuz Destanı’nın baş kahramanı Oğuz Kağan’dan beklenenler 

neler  olabilir?  sorusuna,  Roux’un  Arap  Tarihçisi  El-Medanî’den  yaptığı  alıntı 

ilginç benzetmelere dayanan bir cevap sunar:

“Türkler  becerikli  bir  ordu  komutanından  on  hayvanın  niteliklerine  sahip 
olmasını  isterlerdi:  Horozun  yürekliliği,  tavuğun  iffeti,  aslanın  cesareti, 
yaban  domuzunun saldırganlığı,  tilkinin  kurnazlığı,  köpeğin  sebatı,  turna 
kuşunun  uyanıklığı,  karganın  ihtiyatı,  kurdun  savaş  arzusu,  yağrının 
(ineğin) sağlığı.” (Bayat 2006:221).

Bu alıntı  Türklere dışarıdan bakan birinin  bakış açısını  yansıtan,  başarılı  bir 

ordu komutanından beklenenlerin ilginç benzetmelerle şekillenmiş bir örneğidir 

ve  gerçekte  “insan  olarak”  bir  komutandan  beklenenlerdir.  Oğuz  Kağan 

Destanı’nda  ozanın  ifade  şekline  baktığımızda,  öncelikle  Oğuz  Kağan’ın 

olağanüstü niteliklerinde ifadesini bulan beklentiler, ileride “yürekli, iffetli, cesur, 

saldırgan,  kurnaz,  sebat  sahibi,  uyanık,  ihtiyatlı,  savaşma  arzusuyla  yanıp 

tutuşan,  sağlıklı”  bir  ordu komutanı  ve  Kağan olmasını  sağlayacak  nitelikleri 

salık  verir.  Ayrıca  bu  kağan,  kendine  boyun  eğenleri  affeder  ödüllendirir, 

kendine karşı gelenleri yok eder  ve anlatı ilerideki Büyük Türk Kağanı modeline 

vardırılacak şekilde başlar, ilerler ve büyük bir Kağan tavrı sergilenerek bitirilir. 

76



Bu  özelliklerin  Oğuz  Kağan  Destanına  yansıyışı,  ozan  ve  dinleyici/izleyici 

arasındaki sözlü metinle kurulan iletişimsel bağlamdan beklentileri karşılayacak 

niteliktedir.  Toplumsal  beklentilerin  anlaşılıp  aktarılması  ve  paylaşımsal, 

iletişime  dayalı  bir  bağlam  oluşturulması  açısından  İçsel-Özedönük  Zeka 

alanının  ve  Sosyal-Bireysel  Zeka  alanının  etkinliği  metinde  göze  çarpar. 

Destanın  tamamı  sölü  ritme  dayanmaktadır;  Müzikal-Ritmik  Zeka  alanı  ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanı kombinasyonu metnin yaratılmasında önemlidir. 

Sözlü  kültür  bağlamı  içerisinde  bir  sözlü  anlatı  olarak  destanda,  iletişimi 

başlatan  ve  devam  ettiren,  bu  arada  bütün  Çoklu  Zeka  alanlarının 

kullanılmasına  olanak  sağlayan  Sözel-Dilsel  Zeka  alanı  öne  çıkar;  Oğuz 

Destanı metninin yaratılmasında Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal 

Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; Doğa Zekası; Bedensel 

Kinestetik  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve  bu  zeka  alanlarının  oluşturduğu 

kombinasyonu etkili şekilde seyirciye aktarmak için, iletişimi başlatan ve devam 

ettiren  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  kullanılmıştır;  karşımıza  Türk 

tarihinin en etkileyici destan metinlerinden biri ortaya çıkmıştır.

B. MASAL

1. Tanım

İletişim çağını yaşadığımız günümüzde, iletişimsel değeri olan geleneksel halk 

anlatılarının işlevi farklılaşmıştır; masallar geçmişte olduğundan bir miktar farklı 

işlevlerle  hayatımızdaki  yerini  korumaktadır  ve  en  çok  da  yazılı  formlarıyla 

çocukların  dil  gelişimi  açısından  bir  eğitim  aracı  olarak  kullanılmaktadır. 

Osmanlıca-Türkçe sözlükte  “mesel” olarak geçen masalın tanımı, “terbiye ve 

ahlâka faydalı, yararlı olan hikâye” (Devellioğlu 2003:625) şeklinde verilmiştir59. 

59 Divanü Lügati’t-Türk’te  “hikâye”  karşılığı  kullanılan “ötkünç,  ötükünç”  kelimesi,  Naki  Tezel 
tarafından  “masal”  kelimesi  yerine  önerilmiş,  ama  Hamit  Zübeyir  Koşay’ın  da  belirttiği  gibi, 
sözcük  sadece  “hikâye”  anlamına  geldiği  için,  Sakaoğlu  tarafından  da,  masal  yerine 
kullanımının  uygun  olmadığı  belirtilerek  eleştirilmiştir  (Sakaoğlu  1999:4;  2002:7;  Karadağ 
1999:181).  Masal  kelimesi,  Arapça  “mesel,  mâsal”  kelimelerinden  Türkçe’ye  geçmiştir.  Türk 
boylarında masal kelimesi  için “hallap”, “ertek, ertegi”,  “çorçek” gibi  kelimeler kullanılır  (Elçin 
1993:368).

77



Boratav  (1992:75),  masalı  “her  türlü  dinsel  ve  büyüsel  inanıştan  bağımsız, 

gerçekle ilişkisi olmayan ve dinleyenlerini inandırma amacı gütmeyen, anlatının 

genelde  kısa  ve  yoğun,  bazen  de  uzun  olduğu  bir  sözlü  tür”  olarak 

tanımlamıştır.  Elçin  (1993:368),  masalı  “bilinmeyen  bir  yerde,  bilinmeyen 

şahıslara ve varlıklara ait hadiselerin macerası, hikâyesi” olarak tanımlamıştır. 

Sakaoğlu  da  (2002:131),  masalı  “ilk  çıkışı  itibariyle  sözlü  olan  ve  kuşaktan 

kuşağa sözlü olarak aktarılan, olağanüstü ve hayali olayların anlatıldığı bir sözlü 

kültür ürünü” olarak tanımlar. 

Masallar  genelde  nesir  şeklindedir,  fakat  nazım-nesir  karışık  ya  da  nazım 

şeklinde  olanları  da  vardır.  Masallar  içerisinde  tekerleme,  bilmece,  mâni, 

atasözü,  deyim,  gibi  türlere  de  rastlanır.  Bazen  günlerce  sürecek  şekilde, 

deneyimli masal anlatıcıları (gemiciler, balıkçılar, gibi erkek anlatıcıları olsa da, 

genelde  “masal  hafızasını  yaratan”  kadın  anlatıcılardır,  örn.  masal  anası60, 

masal ninesi, vb.) tarafından dinleyicilere anlatılan masallar, iletişim araçlarının 

olmadığı ya da etkisini günümüzdeki kadar yoğun hissettirmediği, hayatın daha 

yavaş aktığı devirlerin eğlence araçlarıdır. Sade ve anlaşılır bir şekilde anlatılan 

masallarda,  söz  kalıplarına  (formel)  ve  motiflere,  uluslararası  ortaklık 

gözlemleyebileceğimiz  temalara  rastlanabilir.  Masallar  anlatıldıkları  çevrenin 

dilinden ve  inançlarından izler  taşırlar.  Konuları  itibariyle  olağanüstü  olay ve 

kahramanlar üzerinden masal ülkelerinde gelişen masallar olduğu gibi, gerçek 

hayattan  izler  taşıyan  masallar  da  vardır.  Masallarda  bazı  sembolik  tipler 

aracılığıyla,  dinleyenlere  olumlu  davranış  geliştirme  konusunda  mesajların 

verildiği de görülür. Destan ve hikâyelerin milli  olma yönü ön plana çıkarken, 

60 Ziya Gökalp’e göre, “halk masalı her söyleyenden alınmaz. Çünkü, masalın kendine mahsus 
tabirleri, kendine mahsus lisanı vardır. Masalı hususi tabirlerle, hususi şivesiyle nakleden ancak 
ocaktan  yetişme  masalcılardır.  Masalcılar  eski  ozanlığın  kadınlarda  devam  eden  kısmıdır. 
Ozanlık, babadan oğula kaldığı gibi, masalcılık da anadan kıza intikal eder. Erkek masalcılar 
varsa da, ekseriya masalcılar kadın cinsindendir”. Masalları nesilden nesile taşıyıp aktaranlar 
genelde  kadınlardır  (Sakaoğlu  1999:147).  Destanların  varolduğu  çağlarda  masallar  zaten 
biliniyordu fakat, destanlar yüksek zümrenin yaşamından kesitler verirken, masallar daha çok 
orta  ve  alt  sınıf  insanların  yaşamından  kesitler  veriyordu  (Boratav  1988b:227).  Boratav’ın 
belittiği konu, anlatıcılar açısından düşünüldüğünde ilginç yorumlar doğurabilir. Acaba destan, 
erkekleri  hayati  gerçeklere  daha  çok  bağlarken  ve  hazırlarken,  masallardaki  hayali  dünya 
kadınlar için daha mı güvenli bulunmaktadır. Bu yüzden mi destan anlatıcıları daha çok erkekler 
arasından ve masal anlatıcıları da daha çok kadınlar arasından çıkar acaba? Bu konu masal ve 
destanların  anlatıcılarının  ve  dinleyicilerinin  de  dahil  edildiği  ve  toplumsal  cinsiyet  rolleri 
açısından  değerlendirildiği  başka  bir  araştırmanın  konusunu  oluşturabilir.  Ayrıca,  icracının 
cinsiyetinin anlatı üzerindeki etkisi konusunda bkz. (Connerton 1999:48).

78



masalların uluslararası olma yönü ön plana çıkar (Boratav 1982:273; Boratav 

1992:76; Sakaoğlu 2002:131-137). 

Masalların  kaynakları  konusu,  XIX.  yüzyılda  (1812)  Almanya’da  Grimm 

Kardeşlerin  masallar  üzerindeki  çalışmalarıyla  bilimsel  boyutta  ele  alınmaya 

başlanmıştır61. Grimm Kardeşler masalların eski mitlerin parçaları olduğunu da 

ileri  sürmüşlerdir  ve  Hint-Avrupa  kökenine  yönelik  yorumlar  yapmışlardır. 

Ardından, Max Müller’in Mitoloji Okulu (Tarih Öncesi Görüş) gelir. Burada temel 

fikir olarak W. Grimm’in çalışmaları örnek alınır –mitoloji  ve masal arasındaki 

ortak noktalara dikkat çekilerek- masalların mitolojilerden kaynaklanmış olduğu 

üzerinde durulur ve kaynak olarak da Hint Mitolojisi (Vedalar) gösterilir. George 

Cox  bu  görüşleri  geliştirir  ve  Hint-Avrupa  dil  ailesinden  olan  milletlere  ait 

masalların  kahramanları  arasındaki  benzerliklere  dayanarak,  bütün  masalları 

aynı kaynağa bağlar; Yunan mitolojisinin diğer milletlerin mitolojileriyle temelde 

aynı  olduğunu  ileri  sürer.  Cox’un  Güneş-Tanrı  mitleri  konusundaki 

çalışmalarından dolayı, Güneş Mitolojistleri olarak anılırlar. Hindoloji Okulu da 

(Tarihi Görüş), Hindistan’ı kaynak olarak kabul etmekle birlikte, tarihi devirlerde 

gerçekleşen bir yayılmadan bahsederler. Bu görüşün temsilcileri olan De Sacy 

ve  Teodor  Benfey,  masalların  kaynağı  olarak  (Hint)  Vedaları  yerine,  (Hint) 

Pançatantra’yı gösterirler. Benfey’e göre, Aesop masalları dışındaki masallar bu 

kaynaktan gelir.  Masalların nasıl  yayıldığı  konusuna ise, X. yüzyıldan önceki 

masalların sözlü gelenekle yayıldıklarını, İslami etkiyle X. yüzyıldan başlayarak 

Bizans, Roma ve İspanya’ya yayıldıklarını, Çin ve Tibet’ten Budizm aracılığıyla 

bazı motiflerin Moğollara, oradan da Avrupa’ya geçtiğini belirterek yanıt verirler. 

Masalların  Hindistan’a  da  başka  kültürlerden  geçmiş  olabileceği  düşüncesi 

tartışmalara neden olsa da, genel olarak Hindistan masalların kaynağı olarak 

kabul edilir. Antropoloji Okulu (Etnografik Görüş) ise, Edward Taylor ve Andrew 

Lang  tarafından geliştirilmiştir ve masalların kökenini mitlere değil de, ilkel diye 

nitelenen  toplumların  hayat  kalıntılarına  bağlamışlardır.  Eski  Mısır  masal 

61Bottigheimer  (2006:214-215),  Heinz  Rölleke’nin  (1980)  çalışmalarında  belirttiklerinden  yola 
çıkarak,  Grimm  Kardeşlerin  yayımladıkları  masal  kitabının  birinci  cildindeki  masalların, 
köylülerden derlenmediğini,  aksine  okuma yazma bilen,  edebi  kitaplara  ulaşma imkanı  olan 
genç kadınlardan ve onların annelerinden derlendiğini belirtir ve kitaptaki masalların bu etkiler 
de göz önünde bulundurularak değerlendirilmesinin önemli olduğunu söyler.

79



motiflerinden  bazılarına,  Avrupa’daki  masallarda  da  rastlanması,  Avrupa 

masallarındaki bazı motiflere, ilkel diye nitelendirilen toplumların masallarında 

da rastlanması bu görüşü kuvvetlendirmiştir. Bu görüşün ana temasını, “bütün 

kültürlerin  aynı  kültürel  aşamalardan  geçerek,  benzer  gelişim  süreçlerini 

geçirdikleri” düşüncesi oluşturur (Boratav 1982:272-273; Sakaoğlu 1999:5-10; 

Karadağ 1999:186-188).

Masalların  kökenine  ilişkin  erken  dönem  halkbilimi  kuramlarından  her  biri, 

kültürler arası benzerlikleri açıklamak için tek merkezli yaklaşımları benimsemiş 

olduklarından  “dogmatik”  kalmışlardır.  Gerçekten  de  köken  konusuna  ağırlık 

veren bu kuramlar (bu dönem “köken arayışları devresi” olarak da adlandırılır) 

bilim  dünyası  tarafından haklı  eleştirilere  maruz  kalmıştır,  fakat  bu  kuramlar 

“kültürel  aşamalar”  kavramının  gelişmekte  olduğunun  da  habercisidirler.  Bu 

kuramların  temel  paradigmasını  “yayılma”  kavramı  oluşturduğundan,  “kültürel 

yayılmacı  halkbilimi  kuramları”  olarak  da  adlandırılırlar62 (Çobanoğlu 

2002:107-108).

Metin  Merkezli  Halkbilimi  Kuramlarına  bakıldığında,  masallarların 

incelenmesiyle  ilgili  önemli  çalışmalar  vardır.  Julius  Krohn’un  öncülüğünü 

yaptığı  Tarihi-Coğrafi  Fin Okulu,  epizotlarına ve motiflerine ayırdığı  masalları 

dünyadaki diğer masallarla karşılaştırarak, varyantlar ve saptanabilen en eski 

formlar  üzerinden,  kültürler  arasındaki  benzerliklerle  ilgili  çıkarımlarda 

bulunmaya  çalışmıştır.  Yöntem  özellikle  Performans  Teori  yanlılarınca, 

bağlamsal  çerçeveyi  eksik bıraktığı  ve bu yüzden çalışmaların sadece metin 

kolleksiyonu  olarak  kaldığı  gerekçesiyle  eleştirilmiştir  (Çobanoğlu  2002:143). 

Psikolojik  Yöntemi  benimseyenler  ise,  psikolojik  kuramlar  üzerinden  masal 

epizotları ve varyantları konusunda yorumlarda bulunmuşlardır ve temel olarak 

da Freud ve Jung’un geliştirdiği kuramlar üzerinden yorumlar yapmışlardır63. Bu 

62 Asıl itibariyle “yüksek kültürlerin ve uygarlıkların veya bunların herhangi bir unsurunun, bir ana 
kaynaktan  veya  yerden  göçler  ve  yayılmalar  sonucu  oluştuğunu” savunan “Tek  Merkezli 
Yaratma  Kuramı”,  Adolf  Bastian’ın  “insan  zihninin  birbirine  benzer  sosyo-kültürel,  fiziki  ve 
psikolojik  şartlar  altında  aralarında  ilişki  olmamasına  rağmen  benzer  şeyler  düşünüp 
üretebileceğini” savunan ve farklı  kültürler arasındaki benzerliklerin kaynağı olarak gösterilen 
”Çok Merkezli Yaratma Kuramı”na karşı bir kuramdır (Çobanoğlu 2002:109-110).
63 Freud’un  Psikanaliz  Kuramı  “id,  “ego”  ve  “süper  ego”  kavramları  üzerine  temellenir.  Bu 
kavramlar, bireyin kişiliğinin temelini oluşturan, kişinin çevresiyle etkili ve tatmin edici bir ilişki 

80



görüşü savunanalar, mitleri  ve masalları  baskı altına alınmış duyguların dışa 

vurumu  olarak  yorumlamışlardır.  Psikoanalitik  halkbilimi  kuramları,  özellikle 

denenebilirliklerinin  sınırlı  olmasında  dolayı  eleştirilmişlerdir  (Çobanoğlu 

2002:160-162). 

Lord  Raglan’ın  Mit-Ritüel  Halkbilimi  Kuramı  çerçevesinde  masalların 

incelenmesi yönteminde, insani ihtiyaçlar nedeniyle tekrarlanma eğiliminde olan 

ritler  sonucu  mitlerin  oluştuğu  ve  mitlerin  de  dört  aşamada  -“mitoloji 

durumundadırlar; mitoloji tarihe dönüşür; mitolojik tarih folklora dönüşür; folklor 

edebi masalların ortaya çıkışında kullanılır ve masal oluşur”- masala dönüştüğü 

savunulur. Raglan mitlerin tarihsel olarak gerçek olmadığını savunduğu için, bu 

yöntem eleştirilere mazur kalmıştır  (Çobanoğlu 2002:164-166).  Prop Yöntemi 

ise, masal karakterlerinin ortak işlevleri üzerinden yapısal bir inceleme yapar ve 

masalların  yapısal  benzerlikleri  üzerinde  durur64.  Propp’un  yöntemi  bilim 

çevrelerince  son  derece  soyut  olması  nedeniyle  eleştirilmiştir  (Çobanoğlu 

2002:216).

Bağlam  Merkezli  Halkbilimi  Kuramları  da,  masallar  konusunda  önemli 

açıklamalar  getirirler.  İşlevsel  Halkbilimi  Kuramı,  temel  olarak  Malinowski’nin 

kurucusu olduğu İşlevsel Teori’den temellenir. Bascom’a göre, Malinowski’nin 

“kültürün değişik cephe ve kurumlarının birbiriyle ilişki  ve tesir içinde olduğu” 

görüşü  halkbilimine  en  önemli  katkısıdır.  Ayrıca,  masallar  konusunda  Linda 

Dégh’in  Kaskad  topluluğunda  (1948-1960  yılları  arasında)  yaptığı  alan 

araştırması da, masal anlatmanın toplumsal işlevini ortaya koyduğu için, masal 

kurması için birlikte ve farklı  ağırlık merkezleriyle işleyen, kişiliğin üç farklı oluşumunu temsil 
eder. Uyumlu bir insanda “ego” nun kişiliğin yöneticisi olması, “id” (içgüdüsel) ve “süper ego”yu 
(ahlakçı) topluma uygun davranışlar geliştirme açısından kontrol etmesi beklenir (Hall 1999:35). 
Masallar  konusuna  psikolojik  açıdan  yaklaşanlar,  kişilik  oluşumunda  varlığını  sürdüren 
bastırılmış kişilik özellikleriyle masallar arasında ilişki kurarlar. Freud ve Jung’un kuramlarıyla 
masal ve mitleri  yorumlamaya çalışan halkbilimciler için “bilinçdışı”  (ya da bilinçaltı)  kavramı 
anahtar kavramdır. Freud bilinçdışı kavramını birey üzerinden ele alırken, Jung ırk üzerinden ele 
alır  ve  her  ikisi  de peri  masallarını  ve  mitleri  rüya  ve  fantazilerle  ilişkilendirirler  (Çobanoğlu 
2002:160).   
64 Prop’un yapısal analizini dört temel ilkesi vardır: (1) Masal kahramanlarının işlevleri değişmez; 
(2) Peri masallarındaki işlevlerin sayısı sınırlıdır; (3) Bütün masallar aynı işlevleri ihtiva etmese 
de, varolan işlevler hep aynı sırayı takip eder; (4) Peri masallarının hepsi yapıları itibariyle tek 
bir  tipe  girerler  (Günay 1975:24).  Propp  yönteminin  ayrıntıları  için  bkz.  (Propp  1985);  Prop 
yöntemiyle  Elazığ  masallarının  tahlili  için  bkz.  (Günay 1975);  Keban,  Baskil  ve  Ağın  yöresi 
ağızlarından seçilmiş bir masalın Propp yöntemine göre tahlili için bkz. (Sebzecioğlu 2004).  

81



çalışmaları  adına  önemli  bir  çalışma  olarak  anılır.  Genel  olarak  İşlevsel 

Halkbilimi  Kuramı,  folklorik  ürünlerin  topluluk  hayatındaki  birleştirici  rolünü 

vurgulayışı  nedeniyle  günümüzde  de  önemini  koruyan  ve  kullanılan  bir 

kuramdır.  Bu  kuram,  bağlam  kavramını  esas  alan  kuramların  da  öncüsü 

olmuştur (Çobanoğlu 2002:235-238).

20.  yüzyılın  ilk  yarısında  Milman  Parry  ve  Albert  Lord’un  çalışmalarıyla 

gündeme gelen  Sözlü  Kompozisyon  Teorisi ise,  “Homer Meselesi”  hakkında 

yapılan çalışmalar üzerinden gelişme göstermiştir. Milman Parry’nin, Homer’in 

destanlarının ve Güney Slav destanlarının sözlü formüllerle oluşturulmuş olması 

konusundaki çalışmaları, söz konusu eserlerin yazılı kültür ürünü olduğunu iddia 

eden  bilim  çevrelerinin  düşüncelerini  değiştirmeye  yöneliktir.  Bu  kuramın 

temelini  “sözlü  formül”,  “formülsel  açıklama”  ve  “tema”  kavramları  oluşturur. 

Milman Parry “sözlü formülü”,  “anlatılmak istenilen bir  ana fikri  anlatmak için 

aynı  vezin  şartları  altında  düzenli  olarak  kullanılan  bir  grup  sözcük”  olarak 

tanımlar.  Albert  Lord  da,  “bir  mısra  veya  yarım  mısra  şeklinde  inşa  olunan 

formül özelliği gösteren unsurları”, “formülsel açıklama” olarak tanımlar. “Tema” 

ise,  “formüllerin  kullanılmasıyla  inşa  edilen  geleneksel  bir  şiirin  söylenişinde 

düzenli  olarak  kullanılan  bir  grup  fikir”  şeklinde  tanımlanır  (Çobanoğlu 

2002:243-244). Sözlü Kompozisyon Teorisi’nde, icracının yetişmesi ve icrası bu 

kavramlar üzerinden ele alınır. Fakat teori, bağlam merkezli olmaktan çok metin 

yönelimli  olmakla  eleştirilmiştir.  Sadece  destanların  yapısının  anlaşılmasında 

kullanılmış olmasından dolayı  eleştirilse de, bu eleştirilere cevap mahiyetinde 

masallar,  hikâyeler,  vb.  halk  kültürü  ürüleri  üzerine  yapılan  çalışmalar  da 

mevcuttur65.  Performans  Teori  ise,  karşılaştırmalı  dilbilim  çalışmalarından 

temellenir  ve  folklorik  ürünleri  temel  olarak  icracı,  sözlü  metin  ve  seyircinin 

oluşturduğu özel  bir  bağlamda gerçekleşen iletişimsel  bir  durumun parçaları 

olarak  ele  alır.  Her  türlü  folklorik  ürün  gibi,  masallar  da  Performans  Teori 

çerçevesinde sanatsal bir sözlü anlatı formu olarak iletişimsel bir öneme sahiptir 

(Çobanoğlu 2002:264).

65 Sözlü Kompozisyon Teorisi hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. (Çobanoğlu 1998).

82



Masalların  sınıflandırılması  konusunda  Antti  Aarne’nin  hazırladığı  (1910)  ve 

Stith Thompson’un geliştirdiği (1928) “Masal Tipleri Kataloğu” (The Types of the 

Folktale),   günümüzde  de  masal  çalışmaları  konusunda  geçerliliğini 

korumaktadır (Sakaoğlu 1999:13). Bu sınıflandırma genel olarak Tarihi-Coğrafi 

Fin Okulu’nu takip ederek masal çalışmalarını sürdüren halkbilimciler tarafından 

kullanılmaktadır. Bu sınıflama genel hatlarıyla, (1) Hayvan Masalları (1-299); (2) 

Asıl  Masallar  (300-1199);  (3)  Fıkralar  (1200-1999);  (4)  Zincirlemeli  Masallar 

(2000-2399);  (5)  Sınıflamaya  Girmeyen  Masallar  (2400-2499)  şeklindedir66. 

Yine  Stith  Thompson’un  1932-1936  yılları  arasında  yayımladığı  “Halk 

Edebiyatının Motif İndeksi” (Motif Index of Folk Literature) adlı eser de (eserin 

alt başlığı “Masal, Balad, Mit, Fabl, Ortaçağ Hikâyeleri, Latife Kitapları ve Yerel 

Efsanelerdeki  Anlatı  Elementlerinin  Bir  Sınıflaması”  şeklindedir)  masal 

çalışmaları konusunda çok önemlidir ve alanında başı çeken bir çalışmadır67. 

Motif indeksinin 1955-1958 yıllarında yapılan baskısında, W. Eberhard ve P. N. 

Boratav’ın  1953’te  hazırladıkları  “Türk  Masal  Tipleri”  (Typen  Türkischer 

Volksmärchen)  katoloğunda  bulunan  Türk  masal  tipleri  de  bu  katoloğa 

alınmıştır68 (Çobanoğlu 2002:118-120).

Masalların diğer sözlü halk anlatısı türleriyle etkileşimine değinmek gerekirse69, 

öncelikle masallarla en kuvvetli bağlantıya sahip olan mitlere değinebiliriz. Pek 

çok  kültürde,  mit  ve  masal  arasında  kesin  çizgilerle  çizilmiş  bir  ayrıma 

rastlanmaz.  İskandinav  dillerinde  mit  ve  masal  için  aynı  terim,  “saga”  terimi 

kullanılır.  Almanlar,  mit  için  “sage”  terimini  kullanırken,  masal  için  “märchen” 

terimini kullanırlar. İngilizler ve Fransızlar ise –perilerin bu anlatılardaki rolüne 

vurgu  yaparak-  “fairytale”  terimini  kullanırlar.  Bettelhiem’in  yorumuna  göre, 

mitler  ve  masallar  kesin  formlarına  sadece  yazıya  dökülme  girişimleriyle 

66 Belirtilen  masal  sınıflandırmaları  hakkında  ayrıntılı  bilgi  için  bkz.  (Boratav  1992:79-96). 
Masalların sınıflandırılması konusunda farklı yaklaşımlar için bkz. (Günay 1975:19-23; Sakaoğlu 
1999:10-16).
67 Ayrıca çeşitli ülkelerde yapılan farklı masal tip katologlarının bir listesi için bkz. (Lüthi 1997).
68 Türk dünyası masalları konusunda yurt içinde ve yurt dışında yapılan çalışmalar için bkz. 
(Sakaoğlu  2002:138-312);  Yurtdışında  yayımlanan  Türk  masallarına  ilişkin  kitapların  seçme 
kaynakçası için bkz. (Er 1988).
69 Ayrıca,  masalın  yazılı  edebi  türlerden  olan  roman ile,  “tarihsel  açıdan;  toplumsal  açıdan; 
gerçeklik açısından; yazar-eser-okur ilişkisi açısından; yapısal açıdan” kurulan ilişkisi için bkz. 
(Gökalp Alpaslan 2008).

83



ulaşırlar  ve artık  değişim söz konusu olmaz. Ama yazıya  dökülmeden önce, 

yüzyıllarca  söylene  söylene  büyük  ölçüde yoğunlaştırılmışlardır  (condensed); 

anlatıldıkları  sürece  de  değişip  yoğunlaşmaya  devam  ederler.  Bazı  mitlerle, 

masallar  zaman  içerisinde  birbiriyle  birleşmiştir.  Bazı  masallar  mitlerden 

gelişmiştir,  bazıları  da  mitlere  dahil  olmuştur.  Anlatılarda,  anlatıcıya  ve 

dinleyiciye  göre,  yere  ve  zamana  göre  uyarlamalar  da  söz  konusu  olabilir 

(Bettelheim 1989:25-26). 

Ayrıca Max Lüthi  (2003:314-319) de, masalın efsane, menkabe, mit,  fabl  ve 

fıkra  gibi  türlerle  farklılık  boyutunda  ilişkisi  olduğunu  aktarır.  Mitin,  masalın 

yanında  iddiasız  kaldığını;  efsanede,  menkabede  ve  masalda  olayların 

insanlara  bağlı  olmakla  birlikte,  efsanenin  olağanüstülükle  ilgili,  menkabenin 

dinle ilgili ve masalın da büyüsellikle ilgili motifler taşıyabileceğini belirtir. Efsane 

ve menkabe, dinleyenin inanmasına yönelik  anlatım sergiler.  Buch (1991:12) 

bunu,  “efsaneler  inanılırlıkları  hakkında  mümkün  olduğu  kadar  güçlü  deliller 

verir”  diyerek  ifade eder.  Masal  ve  fablın  ise  böyle  bir  beklentisi  olmadığını 

belirtir. Lüthi (2003:314-319), fabl ile masalın kullanılan malzeme açısından pek 

farklılık  taşımamasına  rağmen,  asıl  farkın  dinleyicinin  ya  da  okuyucunun 

kıssadan  hisse  çıkarmak  istemesi  boyutunda  oluştuğunu  belirtir.  Masalın 

tekerleme, bilmece, mâni, gibi türlerle ilişkisi ise, bu türlerin masallar içerisinde 

sıklıkla  kullanılmasından  kaynaklanmaktadır.  Masallar  konusundaki  genel 

bilgileri fazla uzatmadan, masallar konusunda yapılan çeşitli yorumlara geçmek 

istiyoruz.

2. Yorum

Masal  dünyası  kırılgan  değildir,  herşey  gerçekleşebilir;  gerçek  dünyada 

olamayacak  olan herşey orada olabilir.  Masallar  insanların  duygulanımlarıyla 

ilgilidir. Hayatta her olumsuz duyguyu karşılayan bir olumlu duygu ve her olumlu 

duyguyu  karşılayan  bir  olumsuz  duygu  vardır70;  biri  varken  diğeri  de  söz 

70 Bu duygulanımlar şöyle sıralanır: Kaygı - huzur; öfke - dinginlik; mutsuzluk - mutluluk; nefret - 
sevgi; yalnızlık hissi - topluluk hissi; incinme - bağışlama; bıkkınlık - ilgi; hayal kırıklığı - tatmin; 
aşağılanma hissi - eşitlik hissi; şüphe - güven; iticilik hissi - çekicilik hissi; utangaçlık - atılganlık; 
zihin karışıklığı - zihin netliği; reddetme - destekleme; yetersizlik hissi - yeterlilik hissi; zayıflık - 

84



konusudur.  Masallar  bu  duyguların  özellikle  çocuklar  tarafından  güvenli  bir 

uzaklıktan  farkedilmesini,  belki  de  anlatım  anında  hayali  olarak 

deneyimlenmesini  sağlıyor  olabilir…  Masalların  çocukların  zihninde 

uyandırdıklarını  tam  anlamıyla  tarif  etmemiz  mümkün  değildir,  fakat  masal 

dinleyen  çocukların  bir  takım  duygulanımlar  yaşayacağına  kesin  gözüyle 

bakabiliriz.  Masal  dünyası  konusunda  söylenebilecekler,  masal  dünyasının 

sınırları  ya  da  sınırsızlığı  kadardır;  duygularla  ilgili  yorum  da  bunlardan  biri 

olarak  rahatsızlık  vermez  sanırım…  Masallarda  sınırsız  şekilde  her  şey 

mümkündür,  bu  sınırsızlık  masalın  mantığını  oluşturur;  “hayali  sınırsızlık 

mantığı” her şeyi salık verebilir... Yine de bu sınırsızlık masalın anlatıcısından, 

dinleyicisinden,  masalın  anlatıldığı  zamandan  ve  yerden  etkilenir.  “Hayali 

sınırsızlık mantığını” değerlendirirken bunu da unutmamak gerekir.

Masal  dünyası  sınırsızlığa  izin  verir  ve  bu  sınırsızlığı,  masallar  konusunda 

Almanya’da ilk folklorik çalışmaları yapan Grimm Kardeşlerden biri olan Wilhelm 

Grimm çok güzel ifade eder:

“…masal, dünyanın dışında, etrafı çevrili ve dokunulmaz bir yerde durur, bu 
yerden masal dünyasının dışına pek bakılmaz. Ne bir ismin, ne bir yerin, ne 
de belirli bir memleketin mevcudiyetinden haberi vardır. Toprakları kimsenin 
özel  mülkü  değildir,  herkese  aittir;  …güneş,  ay  ve  yıldızlar  ulaşılmaz 
değildir;  fenalık,  alışılabildiği  için  küçük,  yakında  duran  iğrenç  bir  şey 
değildir; aksine korkutucu bir şey ve yaklaşan çetin, meşakkatli bir kaderdir. 
Cezalar  da  bir  o  kadar  korkutucudur;  …bütün bunlar  doğrudan doğruya 
kalbe hitap eder  ve açıklama gerektirmez,  ama çok geçmeden derin  bir 
mana çıkartılır. …çünkü hiçbir kuvvet bizi tamamen etkisi altına alamaz, ve 
her gün insanın bütün hatalarından silkinip arınacağı,  serbestçe ve bağlı 
kalmadan  kendinden  dışarısını  görebileceği  anlar  bahşedilmiştir;  …bu 
masallardan  kolayca  iyi  bir  ders  çıkartıp,  yaşadığımız  zamana 
uyarladığımızda masal da içinde bulunduğumuz duruma tam oturur; ne var 
ki böyle bir şey ne bir masalın gayesidir, ne de az sayıda müstesna olanları 
hariç bunun için ortaya çıkmışlardır, ama sağlıklı bir fidandaki iyi bir meyve 
gibi, insan eli değmeden yetişir ve büyürler…” (Grimm 2005:150-151). 

Masallar en çok da çocuklarla birlikte anılırlar; en çok çocukken hayal kurmaz 

mıyız,  olur  olmaz hayali  şeylere inanıp,  kendi  çapımızda denemeler yapmaz 

mıyız? İşte bundandır ki masallar çocukların “hayali sınama ihtiyaçlarına” yanıt 

kuvvet; suçluluk - masumiyet; utanç - gönül ferahlığı; boşluk hissi - doyum hissi; gibi…(Whitfield, 
1987:84).       

85



verir.  Masalın bir  çocuk için önemini  en açık  ifadesiyle,  Kerime Nadir’in71 bir 

çocukluk anısında bulabiliriz:

“Çocukluğumda  yaz  aylarını  genellikle  teyzelerimin  Beylerbeyi’nde, 
Çamlıca  yolundaki  köşklerinde  geçirirdik.  Orada  aile  arasında  uzak 
akrabadan  bir  de  haminnemiz  vardı.  Ufak  tefek,  tonton  bir  ihtiyarcık… 
Arada sırada bize –hatırlayabildiği kadar- masallar anlatırdı. Ama çok defa 
bunda nazlanırdı, ben üzülürdüm haminnenin masal anlatmada gösterdiği 
bu naza… Hatta, ‘Durmadan anlatsa ne olur sanki? Bu kadar sevdiğimizi 
bile bile nasıl böyle yapıyor?’ diye şaşardım. Bize masal söyleyen başkaları 
da vardı tabii… Ben onlara da asılırdım boyuna… Masallar beni öylesine 
sarardı  ki,  bütün  oyunlar  tamamen  anlamsız  kalırdı  masal  dinlerken 
duyduğum zevkin yanında…” (Onur 2005:182-183).

Masallar  öncelikle  eğlence  için  anlatılırlar  (Degh  2003:99).  Bununla  birlikte, 

masalların işlevsel yönüne vurgu yapan pek çok çalışma mevcuttur. Masalların 

ifade  zenginliğinin  çocuklara  bazı  mesajların  iletilmesi  açısından  kullanımını 

amaçlayan masal kitapları ve ders kitapları vardır72.  Bu çalışmalar, masallara 

farklı açılardan bakmamızı sağladığı için önemlidir. Masalların gerçekle ilişkisi 

konusunda bazı bilim adamlarının görüşlerine değinmek yerinde olur.

Masallar, gerçekçi başlar, fantastik gelişir ve idealistçe biter. Masalın bu yapısı 

içerisinde  sunulan  doğum,  evlenme,  ölüm,  gibi  gerçek  hayatta  da  varolan 

olgular, masallarda karşımıza ters yüz edilmiş şekilde çıkar. Ters yüz edilmiş bir 

dünyanın  anlaşılması  gerçek  dünyanın  bilinmesiyle  bağlantılıdır  ve  çocuklar 
71 1917 doğumlu bir roman yazarımız.
72 Masallar  ve  eğitim  konusunda  bkz.  (Çevirme  2004;  Bahşişoğlu  2002;  Helimoğlu  Yavuz 
1997a);  Masalların  Almanya’da  Türkçe  öğretimi  amacıyla  ders  kitaplarında  kullanılması 
konusunda  bkz.  (Feyzioğlu  1999);  Psikoloji  ve  masallar  konusunda  bkz.  (Dökmen 
2005:177-204;  Dökmen 2006:119-128;  Güneyli  ve  Konedralı  2008;  Helimoğlu  Yavuz  1999); 
Toplumsal iletileri yönünden masallar konusunda bkz. (Helimoğlu Yavuz 1997b; Sever 2008; 
Seyidoğlu  1988).  Kendi  çocukluğumdan  hatırladığım  kadarıyla,  köyümüzde  masal 
anlattırdığımız teyzeleri ya da ablaları çoğunlukla eğlence amacıyla, merak dürtüsüyle dinlerdik, 
hele cinli perili masallar anlatılırken içimizde oluşan ürperti bile bize heyecan verirdi… Kanımca, 
çocuklar  masalların  eğitici  mesajlarından  çok,  eğlenceye  odaklanırlar.  Masalların  eğitim 
işlevlerinden  yararlanmak  kaygısı  daha  çok,  çocuklara  “ulaşmaya”  çalışan  yetişkinlerin 
çabasının ürünü olarak görünmektedir. Bu amacı güderek çocuklara mesaj iletmek çabasında 
olan, modernize edilmiş, hatta çoklu zeka kuramına göre etkinlikler içeren pek çok masal kitabı 
günümüzde mevcuttur  bkz. (Günyüz 2007; Şirin 2008). Çocuk gelişimi uzmanı Şirin tarafından, 
1000 çocuk üzerinde yapılan denemelerden sonra Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde geliştirilen 
4-8  yaş  gurubuna  yönelik  masal  kitapları  çin  Bkz.  http://www.timas.com.tr/index.php?
key=kg&id=117. Bir masalın -Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde- düzenlenerek, dil gelişiminde 
zorluk çeken çocuklara yönelik kullanımı ve olumlu sonuçları için Bkz. (Merrefield 1997); Ayrıca 
masallar kullanılarak ilköğretim çocuklarına yönelik geliştirilen yaratıcı oyun ve yazma etkinlikleri 
için bkz. (Grebin 2002; Sipe 1993); Edebi analiz yeteneğini geliştirmek açısından masalların 
yüksekokul öğrencilerine yönelik kullanımı için bkz. (Hoffman Markman 1983).

86

http://www.timas.com.tr/index.php?key=kg&id=117
http://www.timas.com.tr/index.php?key=kg&id=117


için,  ters  yüz  edilmiş  dünyayı  görebilmeyi  sağladığı  için  masallar  zevk 

kaynağıdır.  Bu durum, çocuk ruhunun masalımsılığından çok,  uyanmakta  ve 

güçlenmekte olan gerçekçiliğini ifade eder, bu sayede ters yüz olanı algılayıp 

gerçeği  fark  ettikleri  için  çocuklar  bu  yeteneklerinden  zevk  alırlar.  “Masalın 

tabiatı” gerçek dışı fanteziden doğmaz, daha çok için için gerçekle bağlantılıdır. 

Fakat  gerçek,  oyunsu  bir  tarzda  ortadan  kaldırılır”  (Buch  1991:12).  Buch, 

masallardaki  fantezinin  gerçeği  ayırt  etme  açısından  rolünü  olumlamıştır. 

Masalların  çocukların  hayal  dünyasını  körüklemesi,  değişik  fantezileri  salık 

vermesi gibi faydalı yönlerini öne çıkarmıştır.  Buch’un ters yüz edilmiş dünya 

olarak betimlediği masal dünyası, Max Lüthi’ye (1996:150) göre, tek boyutlu bir 

evrendir ve bu masal evreninde doğaüstü olan ve doğaüstü olmayan yan yana 

bulunur; onlar birbiriyle iç içedir73.

Masal  dünyası  bizim  gerçekliğimizden  etkilenen,  ama  gerçekle 

karşılaştırılamayacak  kadar  hayali  olan  bir  dünyadır.  Masallarda  sunulanlar 

gerçek  değildir,  gerçeklerin  olamayacağı  kadar  yalanlaştırıldığı74,  yani 

masallaştırıldığı bir dünyadır ki, bunu da unutmamak gerekir. Başka bir ifadeyle 

“masalın  gerçekle  ilişkisi,  ancak  hayalle  olan  ilişkisinden  kaynaklanabilir!..” 

diyebiliriz.  Masal  gerçekliği,  yaşayış  biçimimize,  gerçekte  varolan  hayatımıza 

göndermeler  yaparak  ilgi  çekmeyi  başarır.  Bu durumda hiçbir  masal  gerçek 

73 Masallar fantezi ürünü olduklarından gerekli şekilde tarihsel gerçekliği yansıtmazlar; masalları 
bu  açıdan  inceleyen  yaklaşımlar  varolmakla  birlikte,  içerik  analizinde  prolemler  yaşanması 
muhtemeldir (Dundes 1986:266). Aksi yönde bir bakış açısıyla, masalların tarihi kaynak olarak 
kullanılabileceğini  öne  süren  Collingwood  (2005:115-131),  arkeologların  tarihi  materyalleri 
kullanarak tarihi süreçleri takip edebildiklerinden yola çıkarak bu düşünceyi tartışmaya açmıştır. 
Özellikle  erken  dönem  halkbilim  kuramlarını  gözönünde  bulundurarak,  masallar  konusunda 
filolojik,  işlevsel  ve  psikolojik  bakış  açılarını  değerlendirmiştir.  Collinwood’a  göre,  masallar 
gelenekseldir (gelenekselin anlamını, halk hayatında bir sosyal kurum olarak korunma şeklinde 
açıklar);  ve  büyü  (magic)  düşüncesinden  doğar.  Masallarda  karşılaştığımız  temaların,  onları 
yaratan  toplumun  gelenek  ve  inançlarıyla  ilişkisinin  olduğunu,  bu  gelenek  ve  inançların  bir 
tarihinin olduğunu belirterek ve difüzyon fikrini de değerlendirerek, bu noktadan tarih ve masallar 
arasındaki  ilişkiyi  tartışmıştır.  Ayrıca,  kültürel  olarak  masal  temalarının  ödünç  alınmasının, 
ödünç alan kültürün kendini benzer şekilde ifade etme ihtiyacından kaynaklandığını belirtmiştir. 
Collingwood’un çalışması, masallar ve gerçeklik ilişkisi düşünüldüğünde, yorumsal olarak açık 
uçlu kalmaktadır.
74 Masalların “uydurma olduklarına inanılır, anlatıcı ve yorumcuların yalanları olarak düşünülür 
ki, bu da anlatılanların insan fantazilerinin bir ürünü olduğu anlamına gelir. “İskoç bir anlatıcı 
‘Haydi yalan söyleyelim!’ diye bir yarışmacıya ısrar etti, bir Rus anlatıcı da ‘Üç çuvalı yalanlarla 
doldurabilecek ünlü bir yalancı olduğunu’ söyleyip gururlandı” (Degh 2003:99-100). Masallar bu 
anlamda  gerçekle  kurulan  ilişkiden  çok,  hayalle  kurulan  ilişkiye  meyillidirler.  Yine  de,  bazı 
Keloğlan masallarının gerçek hayatla ne kadar da ilgili olduğunu göstermeye çalışan bir çalışma 
için bkz. (Kıraç, 1997).

87



değildir, ama gerçekle ilişkisiz de değildir75. Masal gerçek olmadığı için, hayal 

gücünü zorlar, sınırları yıkar; bu yüzden her türlü eyleme masallarda rastlamak 

mümkündür.  Masal,  safî  eğitim amacı güder diyemeyiz belki,  ama duygulara 

gönderme yaptığı için doğal olarak duygusal eğitime de katkısı olur. Masalın bir 

anlatı olarak eğitimsel yararlarından çok bahsedilmiştir. Fakat bazı konuları da 

belirtmek gerekir  ki,  masal  dünyası,  sınırsız hayal  dünyası  olması nedeniyle, 

özellikle  çocuklara  anlatılacak  masallardan  bazıları  olumlu  olmayacak 

duygulanımlar  uyandırabilir.  Çünkü  masallarda  kahraman  yalan  söyleyebilir, 

öldürebilir, hırsızlık yapabilir; bunlar macerasının gerekleridir,  onu mutlu sona 

ulaştırır76… Masalda iyi  ve kötü her an yan yana olabileceği  için bu tür olay 

örgülerinden kaçınmak mümkün değildir.  İşte bu yüzden, dinleyen açısından, 

masal anlatıcısı “bunun bir masal olduğunu bil, gerçek sanma!” mesajını uygun 

şekilde  vermelidir.  Masalcı,  dinlenilirliği  açısından  olduğu  kadar  seyircisi 

açısından da bu konuda deneyim geliştirmek zorundadır. Yanılsamalar insanı 

rahatlatır.  İşte  masallar  bu  anlamda  gerçeklere  bir  miktar  alternatif  teselli 

sunarlar. Masalın her türlü geriliminin mutlu sona bağlanacağı başından bellidir 

zaten… Bu arada bazı olumlu duygulanımlar geliştirebilen  seyirciler olabildiği 

gibi bunun tersi de olabilir. Ama yanılsamanın mutluluğu kalbe bir miktar hayali 

teselli sunarak rahatlatıcı etki sağlayacaktır; masalların eğlendirici yönü de bu 

olsa gerek…

Masalların  bireye  katkıları  konusunda en çok kafa yoran bilim adamlarından 

birisi de Bruno Bettelheim’dir. Bettelheim’e (1989:3-19) göre, çocuklara olumlu 

mesaj iletmek adına yazılan pek çok çağdaş çocuk kitabının (birkaç istisnadan 

bahseder) beceremediğini en iyi becerecek olan ve çocukların hayal dünyasına 

katkı  sağlarken  bir  takım  iletileri  göndererek  onları  eğitecek  olan  potansiyel 

masallardadır.  Masalların  her  türlü  içeriğiyle,  özellikle  çocukların  dışsal 

dünyasını  değil,  ama  içsel  dünyasını  düzenlemeye  yönelik  içeriğinden 

bahseder.  Bettelheim,  masalların  çocukların  bilinçdışına  seslenerek,  onlara 

seçimler  sunduğunu  ve  onların  da  bu  sunumlar  aracılığıyla  bazı  içsel 

75 Hakimiyet  kavramının  ve  devlet  fikrinin  Türk  masallarındaki  izleri  üzerine  bkz.  (Sakaoğlu 
1999:152-162); Kazdağı masallarına yansıyan aile geleneği üzerine bkz. (Akkaya 1999).
76 Masallarda engellerin aşılması konusunda izlenen yollar için bkz. (Önal 2006).

88



çıkmazlarına  çözüm  bulabileceklerini,  böylece  ebeveyne  bağımlı  yanlarının 

törpülenip,  kendi  bireysel  varoluşlarına  ilişkin  çıkarımlarda bulunabileceklerini 

savunur77. Bettelheim’in çalışması, bize masalların psikanalitik açıdan ayrıntılı 

bir yorumlanışını verir.  

Röhrich  (1986:1-9)  ise,  masalları  endüstri  öncesi  toplumun  yaratıları  olarak 

görür  ve  bazı  temel  değişimlerle  varolmayı  sürdürdüklerini  söyler.  Masalları 

hayati  durumlara model  olabilecek gerekli  ve zengin anlatılar  olarak ele alır. 

Masalların kendini süreğen şekilde modernize ettiğini ve eski kültürel özelliklerin 

yerini  yenilerinin  aldığını  belirten  Röhrich,  masalların  içinde  anlatıldıkları 

toplumu  yansıttıklarına  ve  hiçbir  zaman  amaçsız  şekilde  anlatılmadıklarına 

inanır. Örneğin, Grimm Kardeşlerin derlediği masalların, çoğunlukla 19. yüzyıl 

“üretici”  orta  sınıfın  sosyal  erdemlerini  –çalışkanlık,  ılımlılık,  temizlik, 

ebeveynlere  ve  otoriteye  itaat,  varolan  koşullara  şükretme  ve  minnettarlık- 

yansıttığına  dikkat  çeker78.  Bu  anlamda  modernize  edilen  her  masalın  belli 

amaçlar çerçevesinde uyarlandığına ve masalların problemlere çözüm modelleri 

sunmasalardı,  yüzyıllar  boyu  varolmaya  devam  edemeyeceklerine  inanır. 

Masalların  herkesi  ilgilendirdiğini  ve  herkesin-gerçeklik  algısı  ve  herkesin-

idealleri  için yeniden üretildiğini  iddia eder79.  Röhrich’in çalışması,  masalların 

çağdaş dünyadaki kullanımına ışık tutmak amacını güder80. 

77 Seçilmiş bazı masallar üzerinden Bettelheim’in yaptığı ilginç yorumlar için aynı kaynağa bkz. 
(Bettelheim 1989).
78 Maria Tatar (1992:50), Grim kardeşlerin masallarında yansıtılan bu tarz değerlerin, büyükler 
tarafından çocuklara bazı değerleri öğretmek için anlatılmasında bir sakınca olmadığını, fakat 
masallarda  kurallara  uymayan  çocukların  başına  gelen  aşırı  şiddet  içeren  felaketlerin,  bu 
masalları  dinleyen  çocukların  duygulanımlarını  olumsuz  etkileyeceği  konusunda  uyarıda 
bulunmuştur. Benght Holbek’e göre, “düşüncelerden çok duyguları yansıtan” masallarda, kırsal 
kesimin hayatına dair “hassas ve hatta acı verici” problemler yansıtılabilir. “Masallar semboliktir, 
ama anlamları  önemsiz  değildir”  (Vaz  da  Silva  2000:3-8).  Bu  anlamda  masal  anlatıcısının, 
dinleyiciye/izleyiciye anlatının “masal olduğunu, gerçek olmadığını”  hissettirmesinin gerekliliği 
yanında, çocuklara anlatacağı masallar konusunda bir miktar seçici olması da –çocuk ruhunda 
tahribata sebebiyet vermemek açısından- şart görünmektedir. Bu konuya dikkat eden bir masal 
anlatıcısı hakkında bkz. (Helimoğlu Yavuz 1996:25).
79 Toplumsal  cinsiyet  rollerine  uygun  davranışların  geliştirilmesi  açısından  masalların  rolü 
konusunda  bkz.  (Parsons  2004);  Toplumsal  cinsiyet  rolleri,  masallar  ve  feminist  yaklaşım 
konusunda bkz. (Joosen 2005); Çingenelerin davranış örüntülerini oluşturma ve aktarma aracı 
olarak masalları ve diğer anlatıları kullanma biçimi konusunda bkz. (Čvorović 2008).
80 Masalların toplumla ilişkisine değinen Bottigheimer (1986:xi-xiv) de, temelde masalları birer 
yanılsama (illusion) olarak, birer ima (allusion) olarak ve birer model (paradigm) olarak, çağdaş 
yaşamdaki  kullanımlarına  (çizgi  filmler  ve  reklamlar,  gibi)  gönderme  yaparak  değerlendirir. 
Bettelheim’in düşüncelerini olumlamakla birlikte, O da Röhrich gibi masalların yazılı aktarılmış 
ya  da  görsel  medyada  kullanılan  biçimleri  üzerine  yorumlar  getirir  Yazıya  aktarılmış  klasik 

89



Dundes’e  (1986:259)  göre  ise,  masalların  modernize  edilmiş  yazılı  formları 

“gerçek masal değildir, ama onların bir yansımasıdır”. Folkloristik bakış açısını 

temel  alan  Dundes,  masalların  “okunamayacağını,  ancak  uygun  şekilde 

dinlenebileceğini” vurgular. Stone (1986:13-18) de aynı şekilde, sözlü bağlam 

içerisinde  belli  bir  coğrafi,  tarihi,  kültürel  oluşumda  varolan  masalın  okunan 

değil, ama dinlenen bir kültürel ürün oluşundan yola çıkmıştır;  Dégh’in Macar 

köylülerinin anlatılarını  sözlü ve sosyal  bağlamları  içerisinde ele alışından ve 

Bauman’ın  sözlü  anlatıları  birer  performans  olarak  değerlendirişinden 

etkilenmiştir.  Bauman’a  göre,  performans  “iletişimsel  yeterliliği  seyirciye 

gösterme sorumluluğunu içeren bir sözlü iletişim tarzıdır.” İletişimsel yeterlilik, 

bilgiye ve sosyal  olarak uygun yolla konuşma yeteneğine dayanır.  Stone, bu 

tanımın çok geniş çerçevede geleneksel olmayan formlarda da –drama, opera, 

gibi-  kullanılabileceğini  belirtmiştir;  yazılı  metinlerin  tersine,  sözlü  metinlerin 

durağan olmayan,  değişime açık  yapısından etkilenmiştir  (Bu bakış  açısıyla, 

Amerikan  yerlileri  ve  siyah  Amerikalılar  üzerinde  çalışmıştır).  Özellikle 

geleneksel  anlatıcıların,  pek  çok  diğer  anlatıcıyı  dinleme  ve  izleme  fırsatı 

bularak uzun sürede oluşan esnek bir  sözlü  yaratım anlayışı  geliştirdiklerini; 

aynı zamanda farklı anlatı tarzlarını ve tekniklerini de bu yolla öğrendiklerini; bu 

yolla eski anlatıların geleneksel sınırlarıyla,  kendi bireysel yorumları  arasında 

denge oluşturduklarını belirtmiştir. Geleneksel anlatıcının bu tarz bir öğrenme 

sürecinden  geçmesinin;  her  seferinde  geleneksel  modeller  üzerinden  yeni 

anlatılar  üretebilmesinin  yaratıcılığından  etkilenmiştir81.  Stone,  çalışmasında 

masalların  okuyucu  ve  toplum  üzerindeki  etkilerini  –masalların  olumlu  etkileri  konusunda 
Bettelheim’in  bakış  açısından  da  etkilenilerek-,  masalların  tarzı,  karakteri,  teması  üzerinden 
yorumlayan bir çalışma için bkz. (Fong 2008).
81 19.  yüzyılın  sonlarında  eğitim  açısından  önemi  fark  edilen  hikâye  anlatıcılığının  (çağdaş 
formlarının) okullarda, kütüphanelerde, kiliselerde, çocuk oyun alanlarında kullanımı yaygınlaşır. 
Bu anlayış 20. yüzyılda kentsel alanlarda öğretim kurumlarına sıçrar.  Örneğin, Ulusal Hikâye 
Anlatıcıları  Ligi  (National  Story  Tellers  League  -  1903’te  öğretmenler  tarafından  kurulur) 
düzenlenir. Amerikan Kütüphaneler Birliği (Amerikan Library Association - 1876’da kurulmuştur) 
hikâye anlatma aktivitelerini destekler. Hikâye anlatımını öğretmek için yeni teknikler geliştirilir 
ve  bu konuyu öğreten kitaplar  yayımlanır.  Bu konuyla  ilgili  olarak standartlaşma tartışmaları 
Hikâye Anlatımının Korunması ve Devam Ettirilmesi Birliği’nin (NPPS - National Association for 
the Preservation and Perpetuation of Storytelling) yayımlarıyla devam ettirilir. 1970’lerde bazı 
öğretmen ve kütüphaneciler, tam zamanlı hikâye anlatıcılığı yapmak için görevlerinden ayrılırlar 
ve festivalleri gezerler. Sabit metinler yerine, eski anlatıları kendi çağları çerçevesinde yeniden 
yorumlayarak  anlatmayı  tercih  ederler.  Bu  anlamda  eski  hikâyeler  üzerinden  yeni  bir  form 
geliştirerek yetişkinlerin ilgisini  çekmeyi  de başarırlar.  Bu yeni  yaklaşımda masallar da yerini 
bulur.  Amerika’da (1986’da) kadın ve erkek anlatıcılar büyük gruplar önünde anlatılarını  icra 
etmeye devam ederler. Bu anlamda geleneksel sözlü eğitimden geçmiş – Bengal, Etyopya, gibi 

90



geleneksel  sözlü  anlatıların  zihinsel  yaratıcılığa  her  zaman  açık  olan  esnek 

yapısını vurgulamıştır. Sözlü anlatıların, değişime açık, esnek ve bir anlamda 

aktif  yapısı,  bu  anlatıların  yaratım  sürecinde,  icracıların  zeka  ve 

yeteneklerinden,  aynı  zamanda  seyircilerin  beklentilerinden  ve  algı 

düzeylerinden  de  etkilenmesinden  kaynaklanmaktadır;  bunu,  zeka  ve  icra 

bağlamının  oluşturulması  arasında  varolan  ilişkinin  açık  bir  ifadesi  olarak 

yorumlamaktayız. 

Wehse  (1986:246-250)  ise,  geleneksel  anlatılara  gönderme  yaparak,  “…bir 

“ürün”  (product),  ancak  “üreticinin”  (producer)  anlaşılmasıyla  tam  olarak 

anlaşılabilir!” demektedir. Geleneksel anlatıların geleneğin doğrudan yansıtıcısı 

olduklarını belirtmiştir ve anlatılar konusundaki ilginin ve araştırmaların zamanla 

içerikten  (content),  anlatıcıya  (teller),  oradan  da  performans  anlamındaki 

anlatma eylemine (telling) yöneldiğini belirtmiştir. Ayrıca Wehse, Macar folklorist 

Gyula Ortutay’ın geleneksel anlatıların bireysel yetenek ve toplumun geleneği 

arasındaki  ilişkiden  yükseldiği;  geleneğin  seyircilerin  yargıları  aracılığıyla  da 

korunduğu  fikrinden  etkilenmiştir.  Wehse’nin  çalışması,  geleneksel  anlatı 

ortamının anlatıyı ne derece etkileyeceği üzerine fikir vericidir.

Wehse’nin  (1986:252-257),  anlatıların  sözlü  aktarımı  üzerine  çalışan  (1947) 

Walter  Anderson’dan  aktardığına  göre,  her  anlatıcı  bir  kural  mahiyetinde, 

anlatıyı atalarından pek çok kere duyar. Yine bir kural olarak, sadece bir kişiye 

bağlı kalmaz, farklı kişilerin anlatılarını farklı versiyonlarıyla dinler. Bu süreçte 

anlatıcı  eksiklerini  zamanla giderir,  hatalarını  düzeltir.  Bu anlamda,  bir  anlatı 

ağızdan ağıza ne kadar çok aktarılırsa, o kadar çok çeşitlenir. Anderson’un bu 

yaklaşımı  yine  sözlü  anlatılar  üzerine  çalışan  (1955)  Kurt  Schier  tarafından 

eleştirilmiştir.  Schier,  Anderson’u  varolan  anlatı  bağlamının  etkin  şekilde  ele 

ülkelerden  gelen-  anlatıcılar  da  bu  topluluklar  önünde  icralarını  gerçekleştirirler.  Stone’ye 
(1986:18-23) göre,  eğlendirici  ve  mesaj  iletici  içerikleriyle,  bu yeni  anlatı  formlarının  sadece 
folkloristler tarafından değil,  aynı zamanda çağdaş toplumları ve kültürleri  çalışan diğer bilim 
dalları tarafından da dikkate alınması gerekir. Anlatıların Stone’nin bahsettiği tarzdaki formları 
günümüzde  de  (21.  yüzyıl)  devam  etmektedir.  Hikâye  anlatımının   öğretilmesine  yönelik 
uygulamalar için bkz. (Hearne 2005); Bir hikâye anlatıcısının, anlatıcı olma konusunda çocukluk 
deneyimlerinden nasıl etkilendiğiyle ilgili bkz. (Lindahl 2006). İnternet ortamı da artık bu konuda 
bir araç olarak kullanılmaktadır. Örneğin, kişisel hikâyelerden masal geliştirme konusunda bkz. 
(Lipman  2008).  Ayrıca  Dough  Lipman’ın  “Story  Dynamics”  adlı  internet  sayfasının  farklı 
içeriklerini inceleyebilmek için bkz. http://www.storydynamics.com             

91

http://www.storydynamics.com/


alınmadığı; anlatıcının hatırlama kapasitesi, bireysel olarak nelere vurgu yaptığı 

ve  anlatı  ortamındaki  tutumunun  göz  ardı  edilidiği;  folkloristik  metod  yerine 

psikolojik  metodun daha çok öne çıktığı  gerekçesiyle  eleştirmiştir.  Wehse’ye 

göre, anlatılar üzerine yapılan bu yorumlar (1971) Linda Dégh ve A. Vázsonyi 

gibi  araştırmacıların  çalışmalarına  öncülük  etmiştir.  Bu  araştırmacılara  göre, 

folklor ürünleri bir kişiden diğerine düzensiz şekilde aktarılmaz, aktarım benzer 

mesajlara,  benzer  tepkileri  gösterecek,  benzer  kişiliklere  sahip  bireylerin 

iletişimsel  düzenini  içeren  kesin  bir  rotayı  izler.  Eğer  mesaj  uygun  rotayı 

izlemezse fiilen değişmeden kalır. Eğer mesaj, onu uygun şekilde algılayacak 

seyirciden yoksunsa engellenmiş olur; mesajın kapsamı olduğundan çok ya da 

az  şekilde  anlaşılarak  değişir.  Wehse’ye  göre,  iletişim  tek  kanaldan 

gerçekleşmez;  bunun  yerine  her  kanal  temelde  benzer  mesaj  içeriklerini  –

masallarda (Märchen) olduğu gibi- taşımaya uygundur. Genelde bu alt-kanallar 

(subconduit),  uygun  alıcıya  çeşitli  alt-tipleri  (subtype),  kümeleri  (cluster), 

epizodları,  motifleri  ve  hatta  birbiriyle  ilişkisi  olmayan  parçaları  bile  taşır. 

Wehse’ye göre,  bu fikirler  folklorun bir  iletişimsel  süreç olarak algılanmasına 

öncülük eder ve “metin” (text) ancak anlatıcı ve dinleyicilerin biyolojik, kültürel 

ve  psikolojik  özellikleri  de  dikkate  alınarak  uygun  şekilde  yorumlanabilir82. 

Wehse, çalışmasında bütünsel olarak değerlendirdiği  anlatıcı  ve dinleyicinin, 

anlatıya  olan  etkisini  vurgulamıştır;  bu  ifadeleri,  anlatının  yarattığı  iletişim 

bağlamında,  icracının ve  seyircinin  zeka alanlarının  hangilerini,  ne derecede 

kullandığının önemli olduğu şeklinde yorumlayabiliriz.

Walker (1990:xxv; 1993:xxii) ise, sözlü anlatıları (özellikle Türk sözlü anlatıları 

üzerine  çalışmıştır)  “işlevsel  yönden”,  “sözlü  anlatı  olma  yönünden”  ve  “icra 

olma  yönünden”  değerlendirmiştir.  Anlatıların  işlevsel  yönden,  değerleri, 

gelenekleri ve ilişkileri içinde barındırarak, ahlaki  rehber ve kültürel  hatırlatıcı 

olduğunu  ve  bu  yönüyle  bireyle  toplumu  birbirine  bağladığını;  pes  etmeme, 

karakter sağlamlığı, diğerleriyle ilgilenmek, önder olmak, cesur, zeki ve sabırlı 

olmak,  itaat  etmek,  gibi  değerlerin  anlatılarda  ön  plana  çıktığını  belirtmiştir. 

Ayrıca, sözlü anlatıların, bir anlamda bilme ihtiyacından kaynaklanan bir merak 

82 Dundes’e (1986:261) göre,  sözlü anlatılarda “metin”den (text)  bahsedilemez, “metinler”den 
(texts) bahsedilebilir. 

92



dürtüsünün  ürünleri  olduğuna  da  dikkat  çeker.  Sözlü  anlatı  olma  yönü 

konusunda  ise,  başlayış  ve  bitiş  formüllerine,  tek  bir  ana  tema  olmasına, 

karakterlerin  basitliğine  (simplicity),  iki  temel  karakterin  kişilik  olarak  zıt 

olmasına, sık sık tekrarlara başvurulmasına, sonuçta en güçsüz, genç olanın ve 

hor görülenin nihai başarıya ulaşması, gibi çekirdek özelliklere değinmiştir. İcra 

olma yönünden ise,  anlatının  çekirdek elementlerinin aynı  olmasına rağmen, 

her  sözlü  anlatının  anlatıcıdan  anlaltıcıya  farklılık  sergilerdiğini  belirtmiştir. 

Ayrıca “ses/ifade” (voice) kavramının sözlü kültür bağlamı için kullanmıştır. Bu 

kavramı, üretilen ses anlamında değil, anlatıcı tarafından yaratılan iletişim etkisi 

anlamında kullanmıştır.  Walker’e  göre,  anlatıcı  açısından “ses/ifade”  (voice), 

bireylerin  kendi  kültürüne  karşı  davranışını,  aynı  kültür  bütününü  paylaşma 

bilincini, anlatıya katıldığının kanıtını ve seyircinin tepkisi konusundaki bilincini 

ifade eder. Yine bu ifadeler de, sözlü kültür bağlamına anlatıcının ve seyircinin 

katkısını anlamamız açısından önemlidir. 

Masallar konusunda yapılan çalışmaların, masalların işlevinin ne olabileceğine, 

masalların  gerçekle  ilişkisine,  anlatıcı  ve  dinleyicinin  masallar  üzerindeki 

etkisine  yoğunlaştıkları  görülmektedir.  Tez  çalışmamızda  ise,  masallar  daha 

farklı  bir  boyutta  incelenecektir;  sözlü kültür  bağlamında, anlatıcı  ve dinleyici 

arasında  masalla  kurulan  iletişimsel  süreçte,  hangi  Çoklu  Zeka  alanlarının 

işlerlik  kazandığı,  hangilerinin  ön  plana  çıktığı  ve  bunun  iletişimsel  açıdan 

önemine değinilecektir.      

2.1.  Masal  İcracısının  ve  Seyircisinin  Çoklu  Zeka  Kuramı  Çerçevesinde 
Tahlili

Hayali sınırsızlık mantığı güden masallara, gerçek hayatı düzenlemeye yönelik 

aşırı  işlevsel  beklenti  yüklemeden,  kültürün  masallar  üzerindeki  etkilerini  de 

unutmadan, masalların en mütevazı ilk işlevini “eğlenmek / eğlendirmek” olarak 

değerlendirmeyi yeğliyoruz. Eğlendirirken de, masalların doğal olarak dinleyenin 

hayal  dünyasının  gelişmesine,  duygulanım çeşitliliği  yaşamasına,  kendi  dilini 

kullanabilme yeteneğinin artmasına katkısının olacağı kuvvetle muhtemeldir. Bu 

93



tarz bir  bakış açısını  olumlamak, bize masalların hayali  dünyasına dışarıdan 

bakabilmemiz konusunda katkı sağlayacaktır. Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde 

masalları  yorumlarken  de  ihtiyacımız  olacak  şey  masallara  dışarıdan 

bakabilmektir. Masalların yapısal özelliklerine değinmek bu açıdan önemlidir. 

Linda Dégh’in belirttiğine göre, 

“Bir ya da birkaç olaydan oluşan masal her zaman orantılı bir bütünlüktür. 
Onları bir sistemle tutan, belirli taslağa göre ayar eden anlatıcılar tarafından 
iyi  bilinen sağlam yöntemlerden şekillenirler.  Bu taslak, anlatının yöntemi 
kadar  iskeleti  gibi  de,  anlatı  geleneğinin  taşıyıcıları  tarafından  taşınır. 
Taslağı  kelimelere  dökmek  ve  onun  mümkün  yöntemlerin  birleşimiyle 
süslemek  bireysel  anlatıcıların  yaratıcı  hareketidir.  Anlatının  “inşaat 
blokları”  (temel  taşları)  olarak  bilinen  yıkılmaz  yöntemler  kalite  ve  anlatı 
değerlerinde  farklıdırlar.  Fakat  hepsi  de  anlatının  kompozisyonunu  ve 
yapısını etkilerler83” (Dégh 2003:100).

Dégh’in  (2003)  belirttiği,  masal  kompozisyonunun  orantılı  bir  bütünlük 

çerçevesinde  ilerlemesini  sağlayan  ve  anlatıcının  çeşitleme  yaparken  anlatı 

bütünlüğünden  sapmasını  engelleyen  bu  yapısal  özellikler  belli  bir  mantık 

çerçevesinin ürünü olarak geliştirilirler. Bu mantıki çerçeve anlatıcıdan olduğu 

kadar, dinleyiciden  de etkilenir. Anlatı olarak masalın mantığını kavramamızı 

sağlayan bu özelliklere Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde yorum getirdiğimizde, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka alanının  etkisini  buluruz.  Bir  mantıki  çerçeveye 

oturtulan anlatının türüne göre anlamlı neden-sonuç ilişkileri kurularak anlamlı 

bir  bütünlük  oluşturulması,  masalda  olayların  gelişimine  yönelik  stratejilerin 

geliştirilmesi  gibi  önemli  özellikler,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının 

83 Dengeli,  düzenli  ve  masal  mantığına  uygun bir  masal  yaratmak için anlatıcının  kullandığı 
yapısal özellikleri şunlardır: Motifler içeriğin esaslarını oluşturur, motif grupları masaldaki tipleri 
birbirine  bağlar.  Masal  havasını  oluşturan  giriş,  ara  sözler  ve  sonuç  kısımları  da  masal 
anlatımına dahildir. Masal tiplerinin (güzel-çirkin, iyi-kötü) ve mekanlarının tasvirleri en uçlarda 
olacak  şekilde  yapılır.  Kahramanın  ve  diğer  tiplerin  monolog  ve  diyalogları  eylem  planının 
sırlarını  içerir.  Masalda  belirli  kısımların  tekrar  edilmesi,  anlatıcıya  masal  kompozisyonunu 
oluştururken  kolaylık  sağladığından  önemlidir  (Mesela  kahramanlar  başarıya  ulaşmak  için 
-genelde üç kere- bazı hareketleri ve testleri tekrarlarlar; bu tekrarlar masala belirgin bir ritim 
katarlar.  Masal tipleri  gerçek olmaktan çok sembolik  bir  tarzda sunulurlar.  Masaldaki  olaylar 
uygun şekilde yan yana konulduklarında anlamlı bir bütünlük oluştururlar. Masallarda iyilikler ve 
kötülükler en uçlarda yaşanır ve masal anlatımındaki bu uç durumlar dinleyiciden -başkasının 
başına gelenlerin tanıklığı olarak- merhamet beklentisi gütmeden anlatılır. Dinleyicinin masallara 
yatkınlığı,  dinleyici  için  eğlence  içerikli  tekrar  dinleme  isteğini  uyandıran  unsurdur  (Dégh 
2003:100-103).

94



etkilerini  yansıtır.  Tabiki  bu,  zeka  alanının  anlatıcı  tarafından  ne  kadar  iyi 

kullanıldığına bağlı olarak masalın etkileyiciliği artar ya da azalır. 

Usta masal anlatıcısı kendisini dinleyicilerine nasıl kabul ettireceğini bilmelidir; 

açık ve akıcı anlatım, anlaşılırlık ve kabul edilirlik açısından önemlidir. Masal 

anlatımı,  anlatıcının  ruhsal  durumundan da etkilenir.  Masalın  yapısı,  şiir,  vb. 

edebi ürünlerin yapısı kadar sabitlik taşımasa da, motifler sabittir. Aynı masalı 

farklı  kelimelerle anlatmak mümkün olduğundan, anlatıcı  masala kendisinden 

de birşeyler katar; masala kendisinin ve toplumunun değer yargılarını,  sosyal 

bakış açısını ekler. Bazen masal kahramanı konusunda kendisi de olumlu ya da 

olumsuz yargı belirtebilir. Anlatıcı, dinleyicinin masalın bazı yerlerini –mesafe, 

uzunluk,  büyüklük  ifadeleri  gibi-  açık  şekilde  anlayabilmesi  için  kendi  doğal 

çevresinden  de  yararlanır;  olayları  kendi  yakın  çevresine  yerleştirerek 

anlatabilir84 (Boratav  1988a:36;  Sakaoğlu  1999:130-132;  Şimşek  2002). 

Azadovski’ye  göre,  masal  anlatıcısı  masalın  dil  ve  anlatım  özellikleri  gibi 

unsurlar  üzerinde  olduğu  kadar,  masalın  yapısı,  kişilerin  çizilişi,  masalın 

ideolojisi  konusunda  da  değişiklikler  yapabilir.  Başgöz’e  göre,  Azadovski 

masalcının  masalla  oynama  gücünü  ciddi  bir  şekilde  ortaya  koyan  ilk 

araştırmacıdır  (Başgöz  1988:29).  Bauman’ın,  “iletişimsel  yeterliliği  seyirciye 

gösterme  sorumluluğunu  içeren  bir  sözlü  iletişim  tarzı”  (Stone  1986)  olarak 

belirttiği  performans (icra) tanımından yola  çıkarsak, bilgiye ve sosyal  olarak 

uygun  yolla  konuşma  yeteneğine  dayanan  bu  iletişimsel  yeterlilik,  tezimiz 

84 Sakaoğlu’nun (1999:150-151) “Tokatlı Masal Anası” diye ifade ettiği Şahadet Göl (1896 -Tokat 
doğumlu, tahsili yok, yaşama alanının dışına fazlaca çıkmamış), masal anlatmayı ninesinden 
öğrenir. Masalları anlatırken yaşı gereği hafızası zayıfladığından bazı yerleri atlar, daha sonra 
aynı  masalı  anlatırken  atladığı  yerleri  anlattığı  farkedilir  ve  özellikle  formelleri  atlayarak, 
kestirmeden masalın  temel kısımlarını  anlatmaya yönelir.  Sakaoğlu,  bunu anlatıcının  yaşına 
bağlar. Ses tonu masal anlatırken alçalır yükselir; kısa ve açık cümleler kurar (kendisinden on 
sekiz masal derlenmiştir). Azadovski’nin, 1926 yılında yayımladığı makalesi, Natalia Vinokurova 
(derlemenin yapıldığı yıllarda elli yaşını aşmış, tahsili yok, köyünden fazlaca ayrılmamış) adlı bir 
masal anası üzerinedir. Azadovski, bu masal anasının değişiklikler yaparak masala kendisinin 
ve çevresinin duygu durumunu aktardığını, başlayış ve bitiş formellerini atlayarak kestirmeden 
masala giriş yaptığını belirtir (kendisinden yirmi altı masal derlenmiştir) (Başgöz 1988:25-27). 
Masal analarının  bu tavrı  kendi kanaatlerine göre derleyiciye masalın asıl  kısmını anlatmak, 
kendilerinin  tekrar  olarak  belki  de  o  anın  derleme  ciddiyetinde  gereksiz  olarak  gördükleri 
kısımları  atlamak istediklerinden olabilir.  Masal anaları,  o anda eğlendirme değil  bilgi  verme 
amacında  olduklarından,  formelleri  de  masalın  bir  parçası  olarak  önem  taşıdığına  kanaat 
getirmemiş olabilirler. Yani bu durumun varlığı, masalın doğal anlatım bağlamında derlenmemiş 
olmasından  kaynaklanan,  “masal  anlatıcısı  -  masal  derleyicisi”  ilişkisinin  rollerinin  ortaya 
çıkardığı bir sorun olabilir. Tabiki bu konu yazarların çalışmalarında tartışmaya açık kalmıştır.

95



açısından yorumladığımızda, icracının Çoklu Zeka alanlarını ne derecede etkin 

kullanıyor olduğundan etkilenir.

İcracı, masal mantığına uygun şekilde hayali ve olağanüstü öğelerle süsleyerek 

masal dünyasını yaratır. Olağanüstü öğeler, hayali unsurlar, imkansız görünen 

olaylar masallarda oluverir. Masalın dinlenilirliği açısından bunlar merak yaratıcı 

unsurlardır.  Geleneksel  sözlü  bir  anlatı  olarak  masal  icra  bağlamının  bir 

boyutunu  oluşturan  “icracının”  (kişisel  boyut),  içinde  yaşadığı  toplumunun, 

belleğinin  kendi  içsel  duygularında  bıraktığı  izleri  anlaması  önemlidir.  Çoklu 

Zeka  kuramı  açısından  burada,  icracının  İçsel-Özedönük  Zeka  alanını  etkin 

kullanması ön plana çıkar. Bu zeka alanında, bireyin kendini tanıma ve anlama 

yeteneği,  kendi  duygularını,  duygusal  tepki  derecesini,  düşünme  sürecini 

tanıma yeteneği ön plandadır. Kendi içsel duygularında toplumunun izlerini de 

bulan ve kendi belleği aracılığıyla toplumunun nabzını tutan masal anlatıcısı, bir 

yandan da seyircisinin  kendi  içsel  duygularından etkilenen (seyirci  açısından 

İçsel-Özedönük  Zeka  alanı  etkindir)  beklentilerini  iyi  tartmak  zorundadır; 

seyircisinin duygularını, farkındalıklarını, isteklerini, motivasyon ve yönelimlerini 

doğru teşhis etmelidir;  tabiki,  bu süreçte seyircinin, kendi beklentilerini uygun 

şekilde aktarabilmesi, açığa vurabilmesi için beden dilini uygun ve etkin şekilde 

kullanabilmesi (Bedensel-Kinestetik Zeka alanının etkinliği ölçüsünde), beğeni 

ve  eleştirilerini  icracıya  aktarabilmesi  önemlidir.  Masal  anlatıcısı,  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  alanını  etkin  kullandığı  ölçüde,  seyircilerinin  icradan 

beklentilerini  doğru  algılayıp  icrasına  yansıtabilir.  Sosyal-Bireylerarası  Zeka 

alanı bireyin karşıdaki bireyi doğru anlayabilme kapasitesiyle ilişkilidir. Bireyler 

arasındaki  huy,  mizaç ve  yönelim farklılıklarını  doğru sezinleyebilme ve  ona 

uygun tepkiler geliştirebilme bu zeka alanının temelini oluşturmaktadır. Masal 

anlatıcısı,  masalını  kurarken seyircisinin  nabzını  tutar  ki,  bu süreçte Sosyal-

Bireylerarası Zeka alanı etkindir,  onların beklentilerini,  korkularını,  kaygılarını, 

umutlarını,  heyecanlarını,  yani  çeşitli  duygulanımlarını  harekete geçirecek bir 

masal bağlamı, bir hayali dünya yaratır; masaldan duyulan heyecanı artırmak 

adına,  masal  anlatıcısının  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanını  etkin 

96



kullanabilmesi,  seyircilerini  anlayıp  onları  beklentileri  doğrultusunda 

etkileyebilmesi adına büyük bir avantaj yaratır. 

Masalcı  kendi zihninde imgeler (bu süreçte Görsel-Uzamsal Zeka alanı etkin 

şekilde kullanılır) oluştururken yakın çevresinden öğeleri, doğaya ait unsurları 

da  kullandığı  (Doğa  Zekası  etkindir)  bu  hayali  dünyayı,  etkin  bir  anlatımla 

seyircilerinin  zihninde  de  oluşturmak  için  Sözel-Dilsel  Zeka  alanını  kullanır. 

Masal  anlatıcısının,  anlatım  sırasında  sesini  (tınıları  ve  tonlamaları)  uygun 

biçimde kullanması  (Müzikal-Ritmik Zeka alanı  etkindir),  beden dilini,  jest  ve 

mimiklerini etkili şekilde icra bağlamına katması (Bedensel-Kinestetik Zeka alanı 

etkindir) masalının etkisini  artırır.  Seyircinin, masalı  dinleme sürecinde, algıyı 

etkileyen   ve  açığa  çıkan  zeka  alanları önem kazanır.  Masal  bağlamına ve 

masal  mantığına  alışkın  seyirci,  anlatıyı  masal  olduğunu  bilerek  takip  eder; 

masal mantığına dayanan bu alışkanlığın gelişiminde Mantıksal-Matematiksel 

Zeka alanının etkisi vardır. İcra bağlamında, seyirci için anlatımı etkileyen her 

türlü  çeşitleme  önemlidir;  seyirci  masalı  dinlerken  (etkin  dinleme  açısından 

Sözel-Dilsel Zeka alanı kullanılır), masal anlatıcısının icra bağlamına katacağı, 

anlatımında,  sesini  kullanışında  ve  beden  hareketlerinde  yapacağı  her  türlü 

yeniliğe açıktır. İcra bağlamında anlatımı renklendiren her türlü unsur önemlidir; 

böylece canlı imgeler ve görüntüler halinde masal kahramanları ve başlarından 

geçen olaylar seyircinin zihninde belirir; bu süreçte seyircinin Görsel-Uzamsal 

Zeka alanı etkindir; seyircinin, masal anlatıcısının sesini kullanışına, tını ve ton 

değişikliği  kullanışına karşı  geliştirdiği  duyarlılık  ise,  seyircinin  Müzikal-Ritmik 

Zeka alanının etkinliği ölçüsünde çeşitlenir.     

Masal anlatıcılığı, miras yoluyla genelde anneden kıza ya da istisnai durumlarda 

babadan kıza geçmektedir (Şimşek 2002:110); bu süreçte, mirası devralan kişi, 

miras  kalan  icra  bağlamını  devam  ettirecek  yeteneğe  ve  yeterliliğe  sahip 

olmalıdır; bu süreçte, vârisin Çoklu Zeka alanlarını ne derecede etkin kullanıyor 

olduğu işin içerisine girecektir. Farklı masal anlatıcılarını dinleyen, farklı masal 

icra bağlamlarını gözlemleyen bir vâris, masal bağlamının yarattığı  iletişimsel 

süreçte varolan karşılıklı etkileşim dinamiklerini yakalayabilecektir; zaten masal 

icra  bağlamının  iyi  gözlemlenmesi,  vârisin  eğitiminin  en  önemli  yönünü 

97



oluşturmaktadır.  İcra  bağlamında,  icracı  tarafından  kullanılan  Çoklu  Zeka 

alanları,  seyircinin  de  aynı  Çoklu  Zeka  alanlarını  uyarmakta  ve  etkin  hale 

getirmektedir;  bu nedenle masal icra bağlamında hem seyirci,  hem de icracı 

adayı olan vâris, bir yandan etkin bir dinleyici olarak kendi yeteneklerini tartma 

fırsatı  bulurken,  diğer  yandan  da  icra  bağlamını  dışarıdan  (icracı  ve  seyirci 

arasındaki iletişimi) izleme fırsatı yakalar; bu süreç doğal bir eğitim süreci halini 

alır. 

Masal icra bağlamına dışarıdan ve içeriden bakan bir kişi olarak vâris, etkin bir 

dinleyici  olup  olmadığını  (Sözel-Dilsel  Zeka  alanı  etkindir);  masal  yaratma 

mantığını uygun şekilde kavrayıp kavramadığını (Mantıksal-Matematiksel Zeka 

alanından etkidir); masal anlatımında belli yerlerde kullanılan ritim, ses, tını ve 

ton  değişikliklerine  karşı  duyarlılık  geliştirip  geliştiremediğini  (Müzikal-Ritmik 

Zeka  alanı  etkindir);  görsel  imgeleri  zihninde  canlı  biçimde  yaratıp 

yaratamadığını (Görsel-Uzamsal Zeka alanı etkindir); icra bağlamında icracı ve 

seyirci  arasında  kurulan  etkileşimi  kavrayıp  kavrayamadığını  (Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  alanı  etkindir);  toplumsal  değer  yargılarını  belleğinde  ne 

kadarıyla  barındırabildiğini  (İçsel-Özedönük  Zeka  alanı);  beden  dilini  etkili 

şekilde  kullanıp  kullanamadığını  (Bedensel-Kinestetik  Zeka);  kısacası  kendi 

yeteneklerini tartma fırsatı bulur. Bir icra bağlamı böylece, pek çok yönü olan bir 

eğitim  ortamına  dönüşür.  İcracı,  seyirci,  ileride  masal  icra  edecek  vâris,  bu 

sosyal ortamdan kendi paylarına düşeni alır; icra bağlamı amacına ulaşır. 

2.2. Masal Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili

Aşağıda örnek olarak incelediğimiz yirmi adet Türk halk masalında, icra bağlamı 

(performans) içerisinde, icracının (kişisel boyut) kendi içsel duygularında izlerini 

bulduğu, toplumsal belleği  oluşturan bilgi  ve değer yargısı  kırıntılarını,  masal 

(söz  boyutu)  aracılığıyla,  seyirciye  (sosyal  boyut)  aktardığını  görebiliriz; 

icracının, İçsel-Özedönük Zeka alanı ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanını etkin 

98



şekilde kullandığını; iletişimi başlatıp devam ettiren Sözel-Dilsel Zeka alanının 

etkinliğini gösterdiğini, masal (söz boyutu) aracılığıyla, iletişimsel bir ortam olan 

icra  bağlamında,  seyirciye  (sosyal  boyut)  ulaştığını  söyleyebiliriz.  İcra 

bağlamının oluşturulmasında ve Mantıksal-Matematiksel Zeka alanı aracılığıyla 

“masal  mantığına”  dayalı  sözlü  anlatının  oluşturulması  sırasında,  İçsel-

Özedönük  Zeka  alanı,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanı  ve  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanları da kombinasyon oluşturacak şekilde kullanılır.

Daha  önce  bahsettiğimiz  gibi,  masallar  ve  masalardaki  iletiler  konusunda 

yapılmış  çalışmalarda  daha  çok,  masalların  gerçek  dünyayı  değerlendirme 

açısından verebileceği yararlı iletiler üzerinde çokça durulmuştur. Çalışmamızda 

masallarda  verilen  iletilere  Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesinde  değinilecektir85. 

Tezimizde  tahlil  ettiğimiz  masalların  tamamında,  Çoklu  Zeka  Kuramı’nı 

oluşturan Zeka alanlarının,  masal  mantığının  (masal  mantığı,  gerçekten izler 

taşısa  da,  hayali  olan  bir  dünyanın  yaratımına  dayanır;  masal  yeri,  masal 

zamanı,  masal  kişileri,  masal  mantığına  uygun  şekilde  hayalidir,  yaşadıkları 

olaylar da masalın sınırsız hayal dünyasına uyacak şekilde gelişir)  yaratılışında 

kombinasyon  oluşturacak  şekilde  kullanıldığını  söyleyebiliriz.  Çoklu  Zeka 

alanları  öyle  bir  kombinasyon  oluşturacak  şekilde  kullanılır  ki,  sonuç  olarak 

masal,  sözlü  bir  anlatı  olarak  karşımızda belirir;  gerçek  ve  hayal  arasındaki 

ilişki, zeka alanlarının kombinasyon oluşturacak şekilde kullanılmasıyla masalı 

orataya çıkarır. Biz tezimizde genel olarak, Çoklu Zeka alanlanlarının kullanılış 

kombinasyonlarını,  özellikle  bazı  yerlerde  öne  çıkan  zeka  alanlarının  neler 

olduğunu masallar üzerinden verme çabasındayız.

85 Helimoğlu (1997a), çalışmasında masalların içerdiği  dilsel öğeler (fiiller,  sıfatlar,  ikilemeler, 
ses taklidi sözcükler, deyimler, atasözleri, benzetmeler, vb.) üzerinde ayrıntılı şekilde durmuştur. 
Bu  tez  çalışmasında  bu  tarz  bir  içeriğe  girilmeyecektir.  Çünkü,  hem  daha  önce  böyle  bir 
incelemenin boyutları gösterilmiştir, hem de Türk dilinin sözlü kültür ürünleri olarak, masallarda 
zaten Türk dilinin bütün dilsel öğelerinin kullanılabileceği açık ve seçiktir; bunun tekrarına gerek 
olmadığı  düşünülmüştür.  Masallar  ve  Çoklu  Zeka  arasında  Nuhoğlu’nun  (2005)  kurduğu 
deneme  niteliğindeki  ilişki  ise,  tezimizde  sözlü  anlatılardan  masalları  Performans  Teori 
aracılığıyla değerlendirip, Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde tahlil ettiğimiz düşünüldüğünde bir 
miktar yüzeysel kalmaktadır. Nuhoğlu’nun çalışmasında, belirlenen bazı masalların içeriği Çoklu 
Zeka  alanlarına  göre  ayrılmış,  fakat  neden  böyle  bir  ayrım  yapıldığı  konusunda  yeterli  bir 
açıklama  getirilmemiştir.  Sözlü  anlatının  bağlamına,  anlatıcı  ve  dinleyici  konusuna  da 
değinilmemiştir. Tabiki, her deneme değerlidir; eleştiri yapılırken bu konu unutulmamıştır.  

99



Masalın  mantıksal  çerçevesi  bize  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının 

kullanım  çerçevesini  verir.  Masaldaki  olaylar  arasında,  masal  mantığı 

çerçevesinde kurulan neden-sonuç ilişkileri,  yine masal mantığı  çerçevesinde 

neden-sonuç ilişkilerine dayanan bir mutlu sona varılması, masal örüntüsünün 

kavranması  anlamında  Mantıksal-Matemetiksel  Zeka  alanının  kullanımının 

göstergesidir.  Bu  masal  mantığı  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı 

çerçevesinde zihne yerleştirilir ve masal anlatıcısı ve dinleyicisi tarafından anlatı 

bağlamı içerisinde yine Mantıksal-Matematiksel Zeka alanının işlerliği sayesinde 

kurulur ve algılanır. 

Masal mantığının kuruluşunda pek çok zeka alanı birbiriyle kombineli  şekilde 

işler;  ve  bu  zeka kombinasyonun  işleyiş  dengesi,  hayal  ve  gerçek arasında 

kurulan dengeyle  ilişki  içerisindedir.  Bize  sözlü  anlatının  bir  masal  olduğunu 

belirten  giriş,  geçiş  ve  sonuç  formelleri,  anlatının  çerçevesini  oluşturma 

sırasında dil ve mantık arasında kurulan ilişkinin güzel bir göstergesidir; burada 

Sözel-Dilsel  Zeka  alanının  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanıyla  birlikte 

işleyişini  görebiliriz.  Ayrıca  formellerde,  secilerle  (düz  yazıda  uyak)  ve 

alliterasyonlarla (söz başı ve ortalarında ses ve hece tekrarı) yaratılan ritimsel 

bir akış vardır, buralarda yakalanan uyumda Müzikal-Ritmik Zeka alanı kendini 

hissettirir; Sözel-Dilsel Zeka alanı aracılığıyla sözlü anlatının iletişimsel süreci 

başlatılır ve devam ettirilir: 

(Masallardan Seçilen Örnek Giriş Formelleri)
“Bir  varmış,  bir  yokmuş.  Evvel  zaman içinde kalbur  saman içinde,  deve 
dellal iken anam eşikte, babam beşikte iken, ben on beş yaşımda iken…”; 
Bundan çok zaman evveli memleketin birinde…”; “Bir varmış bir yokmuş, 
evvel zaman içinde, eski hamam içinde, cinler cirit oynarken, kalbur saman 
içinde; masal miki, mal miki,yıldız saydım on iki, on ikinin yarısı, sağımcının 
karını,  sağar sağar getirir,  çocuğunu yatırır;  o güzelin sütü, yapalar  kötü, 
horaz girer leğene tavuk gibi oturur;geyik gelir yanına, boynuzunu batırır. 
Horaz kimin? Ali Ağa’nın. Geyik kimin? Veli Ağa’nın; derken üç horaz çıktı 
bir köşeden, birisi alaca, birisi karaca, birisinin tüyü yok, alacanın kövü yok; 
ne ele gelir, ne bele, bela mı bela; yolda durmaz, dalda durmaz, suç işler, 
ama hokkabaz mı hokkabaz, aman ne yaramaz ne yaramaz, şu bizim aksi 
horaz. Çok eski zamanlarda horazın birisi…”; “Bir varmış bir yokmuş, bir 
kadın  varmış…”;  “Vaktiylen  bir  avci  varmiş...”;  Bir  varmış  bir  yokmuş, 
vaktiyle bir hambal karısı varmış…”; “Bir varmış bir yokmuş, evvel zaman 
içinde  galbur  saman içinde,  dilki  paşanın  birisi  bir  gün bir…”;  “Zamanın 

100



birinde bir padişah vezirine bir gün demiş ki…”; “Günlerden bir gün…”; “Ne 
varmış ne yokmuş…”, vb.
(Masallardan Seçilen Örnek Geçiş Formelleri)
“Alamaz mısın, veremez misin, ahiri zaman kız demiş ki…”; “Anha, minha 
derken  bizim  Kel  Ağaya  gelmiş  sıra…”;   “Gitmişler  gitmişler,  bir  köye 
varmışlar…”; “Bu adam bölecene bi zaman gider, bir çok memleketlerden 
geçer...”;  “…orada  bir  keyif,  bir  alem,  yiyor  içiyor,  muradına  geçiyor…”; 
“E..e…Bir gün, beş gün, geçer gene epiy bi vakıt…”; “Nihayet bir gün…”; 
“Aradan  birkaç  gün  geçmiş,  biraz  daa  yolculuk  etmişler…”;  “Aradan  az 
zaman geçmiş, uz geçmiş, hayli zaman geçmiş, altı ay bir sene geçmiş. Bir 
gün…”, vb. 
(Masallardan Seçilen Örnek Bitiş Formelleri)
“Onlar ermiş muradına siz de bilece…”; “Garısıynan,  olannarıynan esgisi 
gibi  iyi  yaşar…”;  “Papaza  kümür,  bize  ümür!..”;  “Burada  mesele  son 
veriyoruz…“; “Böylece de ayı ile dilkinin masalı sona ermiş…”; “Bunlar yiyip 
içip muratlarına geçiyorlar…”;  “Yiyir, içir muradına geçir. Göğden üç elma 
düşdi, biri hekât söyliyene, biri diyniyene, biri de bene…”; “Onlar yeyip içip, 
hoş geçiyorlar, muratlarına eriyorlar, istediklerini yapıyorlar...”, vb.

Boratav’a göre, masallara girişte kullanılan “Evvel zaman içinde…” ya da “Bir 

varmış bir yokmuş…” ya da “Pireye vurdum palanı, kırdı kaçtı kolanı… Dinleyin 

ağalar benim koca yalanı…” gibi tekerlemeler, “dinleyicileri masalın düşsel ve 

gerçekdışı dünyasına hazırlar” (Boratav 1982b:276). Bu tarz giriş tekerlemeleri 

(formelleri)  yanında,  masalın  ortasında  belli  geçiş  yerlerinde  ya  da  masalın 

sonunda kullanılan formeller86 de vardır. Formeller genelde kalıplaşmış olsa da, 

anlatıcının  kullanışına  göre  ufak  farklılaşma  ve  çeşitlemeler  gösterebilirler 

(Sakaoğlu  1999:123).  Formellerin  kullanımı  şart  olmamakla  birlikte, 

kullanıldıklarında yerlerinin uygun belirlenmesi, anlatı bütünlüğünün sağlanması 

açısından önemlidir. Anlatıcı sıkıştığı yerlerde de formellere başvurabilir. Fakat, 

uygun olmayan yerlerde kullanılan formeller  dinleyicinin de olumsuz tepkisini 

çekebilir.  “Usta anlatıcılar  ise matematik bir  hesapla,  formellerin hepsini  yerli 

yerinde kullanırlar” (Sakaoğlu 1999:123).

86 (1) Giriş Formelleri: (a) Sade Giriş Formelleri: “Bir varmış…”, “Evvel zaman içinde…” gibi; (b) 
Tekerlemeli  Giriş  Formelleri:  “Evvel  zaman içinde,  kalbur  saman içinde,  develer  tellal  iken, 
pireler berber iken, ben anamın beşiğini tıngır mıngır sallar iken…” gibi; (2) Bağlayış ve Geçiş 
Formelleri: “Az gittik, uz gittik, dere tepe düz gittik, bir de baktık ki bir arpa boyu yol gitmişiz…”, 
“Uzatmayalım kâmeti, kopartırız kıyameti…” gibi; (3) Benzer Durumlarda Kullanılan Formeller: 
(a) Konuşmalar: Örn. İki varlığın konuşması: “İn misin, cin misin? – “Ne inim, ne cinim, insan 
oğlu insanım…” gibi; (b) Tasvirler: Örn. Dev tasvirleri: “Bir dudağı yerde, bir dudağı, gökte…” 
gibi; (4) Bitiş Formelleri: “Gökten düştü üç elma; biri anlatana, biri sana, biri de Mehmet’e…” 
gibi; (5) Çeşitli Formel Unsurları: “Üç kız kardeş”, “yedi başlı dev”, “kırk katır, kırk satır”, “beyaz 
at, beyaz urba, beyaz kız”, “Hint, Yemen”, gibi (Sakaoğlu 1999:124-128).

101



Masal  metinleri,  bütün  Çoklu  Zeka  alanlarının  -icracının  yaşam  algısı 

ölçüsünde- kombinasyon oluşturacak şekilde kullanılmasıyla oluşmaktadır. Türk 

halk  masallarından  seçtiğimiz  örnekler87 de  bu  açıdan  değerlendirilmelidir. 

Burada, icra bağlamında (performans/gösterim), icracı (kişisel boyut) tarafından, 

seyirciye (sosyal boyut), masal (söz boyutu) aracılığıyla hangi değer yargılarının 

aktarıldığına ve Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde değerlendirildiğinde bu değer 

yargılarının  aktarımında  hangi  Çoklu  Zeka  alanlarının  daha  çok  ön  plana 

çıktığına  bakılacaktır.  İlk  üç  masal  diğer  masalların  nasıl  değerlendirilmesi 

gerektiği  konusunda  örnek  oluşturması  açısından  oldukça  ayrıntılı  şekilde 

açıklanacaktır;  ayrıca,  açıklamalarda  belirtilen  zeka  alanları,  öncelik  sırasına 

göre verilmiştir; masallar bunlara istinaden değerlendirilmelidir. 

(1) Bilmeceli Masal - Bir Keloğlan Masalı (Kastamonu)
“Bir  varmış,  bir  yokmuş.  Evvel  zaman içinde kalbur  saman içinde,  deve 
dellal iken anam eşikte, babam beşikte iken, ben on beş yaşımda iken bir 
padişahın bir kızı varmış. Babası bu kızcağızı okutup eylemiş el verip emek 
vermiş, meydana getirmiş, eli hünerli, görgülü, bilgili bir padişah kızı, dört 
yandan goraf goraf her gün görücüler gelir, bakarlar boynu bükük ters geri 
giderlermiş.  Nice padişahlar  kıza talip  olmuş amma ne fayda:  babasının 
ağzı  yukarda,  kız  ise  oralarda  değil.  Sonencamı  hünkar  kızı  padişahın 
birine söz etmiş, amma velakin kız yine yanaşmaz. Böylece ne kadar dünür 
geldiyse babası ha dediyse kız razı olmamış. Günlerden bir gün padişah 
kızına  demiş  ki:  Evladım!  Bunca  padişahlar  istedi  varmadın;  ne  kadar 
beyler huzurumda boyun kesti yine olmadı, ben seni nice edeyim? Kime 
varacağını açık söyle: Kız utanmış; kızarmış. Baba, benim öyle istediğim 
yok,  demiş,  amma babası  inat  etmiş bakalım gönülü  kimi  çekiyor  deye. 
Alamaz mısın, veremez misin, ahiri zaman kız demiş ki: Baba doğrusunu 
istersen bak anlatayım sana. Bizim yazlığın ilerisindeki su başında bir servi 
var.  Onu  üç  kuruşa  kim  yıkabilirse  ona  varacağım,  işte  bu.  Hemen 
padişahtır,  dört  yana  münadiler  çıkarmış.  Falan  serviyi  üç  vuruşta 
devirebilene  padişah  kızını  veriyor.  Eşiden  eşitmeyene  haber  versin.  Üç 
baltada kocaman ağacın devrileceğine kim inanır. Aklı başında olan kulak 
bile asmamış. Her adam bir olmaz a! Üç beş saman kafalı çıkmış: Saraya 
bildirmişler  bir  yıkarız  deye… Bu arada Keloğlan da duymuş meseleyi… 
Hemen anasına bir kazan çorba, bir kazan plav, bir kazan helva yaptırmış. 
Dosta düşmana göstermeden davalı servinin dibini kazmış, çorbayı pilava, 
helvayı  çorbaya  katmış,  basmış  kazdığı  yere…  Bir  yandan  da  baltayı 
zağlamayı unutmamış ha! Saraya da başvurmuş amma. Padişahtır bu, kırk 
gün destur demiş. Herkes hazırlansın, yoksa üç vuruşa yıkamayan cellad… 
Kırk  tamam  olmuş,  herkes  servinin  etrafında  başlamış  derç  olmaya. 
Padişah da tahtaravana binmiş,  yanında  kız  oraya  gelmiş.  Uzatmayalım 
meseleyi.  Padişaha  damat  olacaklar  bir  sıraya  dizilmişler.  İrade  gelmiş: 

87 Örnek olarak seçilen masallar arasında farklı yöre ağızlarıyla aktarılmış olanlar da vardır. Bu 
masallar,  yöresel  konuşma  biçimlerinin  nesiller  arasında  aktarımını  da  (Sözel-Dilsel  Zeka 
alanının kullanımına istinaden) yansıttığı için aynen alınmıştır.

102



İçlerinden biri varmış servinin dibine… Bir, iki,  üç! Fayda yok… İkinci de 
öyle… Üçüncü, beşinci… Ayvaz kasap, hep bir hesap… Ne fayda? On beş 
yirmi  balta  ile  servi  aşıversin  mi  sana?  Anha,  minha  derken  bizim  Kel 
Ağaya  gelmiş  sıra;  zaten  aşması  yaklaşmış  servinin,  dibine  de  öteberi 
döküp çürüttü idi  ya… Keldir  bu:  Dabanını  direyip nasıl  vurduysa bir,  iki 
deyip, üçüncüde servi yıkılmış… Herkes oldu demişler amma padişah kızı 
bu… ha demezse olmaz ki! Dağları devir istersen! Kızdır, kalkmış ayağa 
demiş: Baba! Keloğlana benim üç bilmecem var;  eğer içinden çıkabilirse 
amenna, yoksa ötekiler gibi onun da kopar boynunu… Babası peki demiş, 
kız başlamış sormağa: “Evimizin önü servi,/Sen onu bil kel ketez? / Servinin 
üstünde sünbül, / Sen onu bil kel ketez? / Sünbülün üstünde bülbül, / Sen 
onu bil kel ketez? / Aman aman kel ketez, / Varmam seni keserim”. Kel ağa 
başlamış cevaba: “Evinizin önü servi, / Boyun değil mi hanım? / Servinin 
üstünde sünbül, / Saçın değil mi hanım? / Sünbülün üstünde bülbül, / Dilin 
değil  mi hanım? /  Aman aman a hanım, /  Aldım seni  sararım”.  Kız,  eyi 
amma, bir daha var, al işte sana deyip bakalım ne söylemiş: “Evimizin önü 
kuyu,  /  Sen onu bil  kel  ketez? /  Kuyunun içinde yılan,  / Sen onu bil  kel 
ketez? / Yılanın ağzında mercan, / Sen onu bil kel ketez? / Aman ama kel 
ketez,  /  Varmam seni keserim”. Bizim kel ağa alt  olur  mu hiç.  Şöyle bir 
103ere akledince yükün altında kalmamış gine: “Evinizin önü kuyu, / Lamba 
değil  mi hanım? /  Kuyunun içinde yılan,  / Fitil  değil  mi hanım? /  Yılanın 
ağzında mercan, / Işık değil mi hanım, / Aman aman a hanım, / Aldım seni 
sararım”. Kız bu iki muammaya cevap alınca gayetle canı sıkılmış, demiş: 
Bunu da bilirsen kel sana bir diyeceğim yok: “Üç ayaklı yürümez, / Sen onu 
bil kel ketez? / Üstüne binen yorulmaz, / Sen onu bil kel ketez? / Kısır karı 
doğurmaz, / Sen onu bil kel ketez? / Aman aman kel ketez, / Varmam seni 
keserim”. Kel ağanın bu mesele daha kolayına gitmiş, gülmüş, gülmüş de 
başlamış  karşılık  vermeye:  “Üç  ayaklı  yürümez,  /  Sacayak  değil  mi 
hanım? / Üstüne binen yorulmaz,  / Tencere değil  mi hanım? / Kısır  karı 
doğurmaz,  /  Katır  değil  mi  hanım?  /  Aman  aman  a  hanım,  /  Alıp  seni 
sararım”.  Böylece Keloğlan üç hamlenin üçünden de kurtulunca padişah 
da, kız da boyunlarını bükmüşler, başlamışlar birbirlerine bakmağa… Lakin 
söz söz, dönülmez ki hünkar: Eh kader, kısmet, ne çare… “Kızım sen kelin, 
kel senin” deyerek ilan etmiş her tarafa, kırk gün kırk gece ahenk şenlik 
olacak düğünümüz var deye… Öyle bir düğün, öyle bir düğün yapılmış ki, 
dünya oynamış yerinden… Kırk gün kırk gece deyince Keloğlan gerdeye 
girmiş, olmuş bir damad… Onlar ermiş muradına siz de bilece…” (Anlatıcısı 
belirtilmemiş) (Güngör ve Ozanoğlu 1939:153-157).

Masalda gerçek hayata yönelik olarak verilen mesajlarda geleneksel Türk değer 

yargılarının  izlerini  görebiliriz.  Örnek  olabilecek  paragraflar  ve  açıklamaları 

şöyledir:

“…  Babası  bu kızcağızı  okutup eylemiş  el  verip  emek vermiş,  meydana 
getirmiş, eli hünerli, görgülü, bilgili bir padişah kızı, dört yandan goraf goraf 
her  gün  görücüler  gelir,  bakarlar  boynu  bükük  ters  geri 
giderlermiş…” (1939:153).

103



Burada,  “Siz de eli  hünerli,  görgülü,  bilgili  olun, böylece evlilik konusunda iyi 

talipler tarafından tercih edilen kişi olursunuz” şeklinde verilen mesaj, toplumun 

beklentilerinin farkında olup, ona uygun içsel duygular ve toplumsal davranışlar 

geliştirmeyi  salık  vermektedir  ki,  burada  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  İçsel-

Özedönük Zeka alanlarının etkin olduğunu söyleyebiliriz.  

“… Günlerden bir gün padişah kızına demiş ki: Evladım! Bunca padişahlar 
istedi varmadın; ne kadar beyler huzurumda boyun kesti yine olmadı, ben 
seni  nice  edeyim?  Kime  varacağını  açık  söyle:  Kız  utanmış;  kızarmış. 
Baba, benim öyle istediğim yok, demiş, amma babası inat etmiş bakalım 
gönülü kimi çekiyor deye…” (1939:153).

Kız  çocuklarının,  aile  büyükleriyle,  özellikle  de  babalarla  evlilik  konusunda 

konuşmasının ayıp sayılması ise, aile ilişkilerinde belirlenen sınırların farkında 

olup,  ona  uygun  davranmanın  önemini  vurgulamaktadır;  burada  da  İçsel-

Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkisi hissedilmektedir. 

“…  Hemen  padişahtır,  dört  yana  münadiler  çıkarmış.  Falan  serviyi  üç 
vuruşta  devirebilene  padişah  kızını  veriyor.  Eşiden  eşitmeyene  haber 
versin. Üç baltada kocaman ağacın devrileceğine kim inanır. Aklı başında 
olan  kulak  bile  asmamış.  Her  adam bir  olmaz  a!  Üç  beş  saman  kafalı 
çıkmış: Saraya bildirmişler bir yıkarız deye… Bu arada Keloğlan da duymuş 
meseleyi…” (1939:153). 

Her  insanın  yapabileceklerinin  sınırlarını  iyi  belirlemesinin  gerekliliği, 

yapamayacağı işin altına girenlerin de cezasını çekeceği konusundaki mesaj, 

kendi sınırlarını iyi tartıp, ona uygun hareket etme konusunun önemine dikkat 

çekmektedir  ki,  burada da yine İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası 

Zeka alanlarının birlikte işlerlik kazanmıştır.

“…  Padişahtır  bu,  kırk  gün  destur  demiş.  Herkes  hazırlansın,  yoksa  üç 
vuruşa yıkamayan cellad…” (1939:154).
“… Herkes oldu demişler amma padişah kızı bu… ha demezse olmaz ki! 
Dağları devir istersen!” (1939:154).

“Yönetici  sınıfın  (padişah)  isteklerine  karşı  gelmemek;  yönetici  sınıfa  dahil 

kişilerin  akrabalarına  da  (padişahın  kızı)  özenli  davranmak  gerektiği 

konusundaki uyarı niteliğindeki mesaj, sınıfsal konumunun farkında olup, ona 

uygun hareket etmek ve sınırları zorlamamak konusuna vurgu yapmaktadır ki, 

104



burada da İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkisi 

hissedilmektedir. 

“… Böylece Keloğlan üç hamlenin üçünden de kurtulunca padişah da, kız 
da  boyunlarını  bükmüşler,  başlamışlar  birbirlerine  bakmağa… Lakin  söz 
söz, dönülmez ki hünkâr: Eh kader, kısmet, ne çare… “Kızım sen kelin, kel 
senin” deyerek ilan etmiş her tarafa, kırk gün kırk gece ahenk şenlik olacak 
düğünümüz var deye…” (1939:157).

Buna  karşın,  hakkını  aramak  konusunda  verilen  mesaj  önemlidir.  Hangi 

mevkide olursa olsun, kişilerin verdikleri sözü tutmak zorunda olduklarına dair 

değer  yargısı,  toplumsal  ilişkilerin  farkında  olup,  kişinin  kendi  hakkını 

savunmasının  gerekliliğini  vurgulamaktadır;  bu  anlamda  burada,  İçsel-

Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde 

kullanıldığını söyleyebiliriz.

“…  Öyle  bir  düğün,  öyle  bir  düğün  yapılmış  ki,  dünya  oynamış 
yerinden…” (1939:157).

Masaldaki,  “gösterişli  düğün yapmak”  imgesi ve “evlenerek her zaman mutlu 

sonuca  ulaşılacağı  imgesi”  ise,  toplumda  yaşayan  diğer  bireylerin 

düşüncelerinden  etkilenme;  kendi  içsel  duygu,  düşünce  ve  beklentilerini  bu 

doğrultuda geliştirme konusunu önemine vurgu yapmaktadır; burada da İçsel-

Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde 

kullanıldığını söyleyebiliriz.

“… kız başlamış sormağa: “Evimizin önü servi, / Sen onu bil kel ketez? / 
Servinin  üstünde  sünbül,  /  Sen  onu  bil  kel  ketez?  /  Sünbülün  üstünde 
bülbül,  /  Sen onu bil  kel ketez? / Aman aman kel ketez, /  Varmam seni 
keserim”. Kel ağa başlamış cevaba: “Evinizin önü servi, / Boyun değil mi 
hanım? /  Servinin  üstünde sünbül,  /  Saçın  değil  mi  hanım? /  Sünbülün 
üstünde bülbül, / Dilin değil mi hanım? / Aman aman a hanım, / Aldım seni 
sararım”.  Kız,  eyi  amma,  bir  daha  var,  al  işte  sana  deyip  bakalım  ne 
söylemiş:  “Evimizin önü kuyu,  / Sen onu bil  kel ketez? / Kuyunun içinde 
yılan, / Sen onu bil kel ketez? / Yılanın ağzında mercan, / Sen onu bil kel 
ketez? / Aman ama kel ketez, / Varmam seni keserim”. Bizim kel ağa alt 
olur  mu  hiç.  Şöyle  bir  kerre  akledince  yükün  altında  kalmamış  gine: 
“Evinizin önü kuyu, / Lamba değil mi hanım? / Kuyunun içinde yılan, / Fitil 
değil mi hanım? / Yılanın ağzında mercan, / Işık değil mi hanım, / Aman 
aman a hanım, / Aldım seni sararım”. Kız bu iki muammaya cevap alınca 
gayetle canı sıkılmış, demiş: Bunu da bilirsen kel sana bir diyeceğim yok: 
“Üç ayaklı yürümez, / Sen onu bil kel ketez? / Üstüne binen yorulmaz, / Sen 

105



onu bil kel ketez? / Kısır karı doğurmaz, / Sen onu bil kel ketez? / Aman 
aman kel  ketez,  /  Varmam seni  keserim”.  Kel  ağanın  bu  mesele  daha 
kolayına gitmiş, gülmüş, gülmüş de başlamış karşılık vermeye: “Üç ayaklı 
yürümez, / Sacayak değil mi hanım? / Üstüne binen yorulmaz, / Tencere 
değil mi hanım? / Kısır karı doğurmaz, / Katır değil mi hanım? / Aman aman 
a hanım, / Alıp seni sararım …” (1939:155-156).

Masalda prenses tarafından Keloğlan’a sorulan bilmecenin manzum yapısı ve 

kuruluşunda,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı  çerçevesinde  soyut  bir 

nedensellik  ilişkisi  oluşturularak,  Sözel-Dilsel  zeka  alanı  aracılığıyla  ses 

uyumuna dayanan bir kuruluşla (uyak, redif,  alliterasyon, vb.),  Müzikal-Ritmik 

Zeka alanın da etkinlik kazandığı ritmik bir yapının yakalanması sağlanmıştır. 

Bilmecelerdeki  doğa  algısına  ve  tasvirine  dayalı  betimlemeler  ise,  Doğa 

Zekası’nın işlerlik  kazandığının bir  göstergesidir.  Bu betimlemeler  aracılığıyla 

yaratılan  zihinsel  resimler,  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanının  da  anlatının 

kuruluşunda zeka kombinasyonu içerisinde yer aldığının belirtisidir.

Masal  kahramanlarının  kişiliğinde  ortaya  koyulduğu  gibi,  Keloğlan’ın  ve 

prensesin  iletişimi  de  söz  aracılığıyla  (bilmeceler  ve  uygun  yanıtlar) 

gerçekleşiyor.  Keloğlan’ın  ve  prensesin  konuşturulmasıyla,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka,  Doğa Zekası,  İçsel-Özedönük Zeka,  Sosyal-Bireylerarası 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının uygun kombinasyon oluşturacak şekilde 

kullanımıyla, başarılı bir iletişimin mutlu sona ulaşmak için önemli olduğu, icracı 

tarafından dinleyicilere hissettiriliyor.

Genel  olarak,  masal  kahramanı  Keloğlan’ın  zekası  ve  kurnazlığı,  bilmecenin 

gerektirdiği  soyut  nedensellik  ilişkilerini  kavraması  ve  uygun  çözüme 

ulaştırabilmesi,  masal  mantığı  çerçevesinde  yaşayan  masal  kahramanının 

kişiliğinde  şekillenen  Mantılsal-Matematiksel  bir  zeka  algısının  gelişmişlik 

derecesinin  önemine  ve  bu  zeka  alanı  gelişmiş  kişilerde  görülen  becerilerin 

tercih  nedeni  olmasına  da  vurgu  yapmaktadır.  Masalın  oluşumunda  genel 

olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası Zeka; Doğa Zekası,  Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları kombinasyon oluşturacak şekilde kullanılmakta ve 

ön plana çıkmaktadır.

106



“Zeki ve kurnaz olursan en yüksek mevkilere bile ulaşma şansın vardır. Aklını 

kullanarak mevki  sahibi  olabilirsin”  şeklinde verilen mesaj,  kişinin kendi  içine 

dönüp  varolan  kaynakları  arasında  doğru  neden-sonuç  ilişkisi  kurmasını  ve 

toplum  tarafından  da  onaylanan  amaçlara böylece  ulaşabileceğini 

vurgulamaktadır;  burada  İçsel-Özedönük  Zeka;  Mantıksal-Matematiksel  Zeka 

ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkinliği söz konusudur. 

(2) Genşlikte mi, Gocalıkda mı? (Konya)
“Bundan çok zaman evveli memleketin birinde zengin bir adam varmış. Bu 
adamın hali vakti çok iyi imiş. Gocaman gocaman evleri, malları, uşakları 
varmış.  Bu  adamın  garısından  iki  tane  õlu  varmış,  bu  adam garısıynan 
õlanların her isdedini alır, onları hiç üzmezmiş. Gūnnerden bir gūn bu adam 
ūrya  görmüş,  ūryasında  yaşlı  pir  gelip  üç  defa  dimiş  ki:  “Genşlikte  mi, 
gocalıkda  mı?”  Adam  gorkuyla  uyanmış,  garısına  bişşiycikler  dimemiş. 
Āşam olmuş, yatmışlar, bir ürya daha görmüş. O yaşlı goca gine, dimiş ki: 
“Genşlikte  mi,  gocalıkda  mı?”  Adam  gine  gorkuynan  uyanmış.  Bökez 
garısını uyandırmış. Garısına dimiş ki: “Ben ürya gördüm, bõle bõle oldu. 
Dün de görmüştüm. Bi dã gelirse ne diyim acep?” Garısı akıllı imiş. Dimiş 
ki: “Di ki ne gelecekse genşlikte gelsin, gocalıkta çekilmez, di” dimiş. Gine 
ãşam olmuş, yatmışlar. O yaşlı goca gine gelmiş, gine üç defa: “Genşlikte 
mi,  gocalıkda  mı?”  dimiş.  Yaşlı  goca  bökez  gitmemiş,  beklemiş.  Adam 
dimiş ki: “Ne vireceksen genşlikte vir, gocalıkda hiçbir şiy çekilmez” dimiş. 
Yaşlı  goca  bunu  duyunca  gaybolmuş.  Sabah  olmuş  galkmışlar.  Ne 
görsünner.  O canım,  gocaman gonakların,  evlerin  yirlerinde yiller  esiyor. 
Hiçbir şiycikler galmamış. Çocuklarını, garısını yanına almış, onlara demiş 
ki: “Bu memleket bize yar olmadı, galkın gidelim”. Derlenip toparlanmışlar, 
hemen  o  gün  yola  goyulmuşlar.  Gitmişler,  gitmişler,  bir  köye  varmışlar. 
Adam  çalışacak,  gazanacak,  garısıynan  iki  õlunu  besleyecek.  Amma 
adamın elinden kö yirinde ne iş gelir ki! Çobannık yapmaya garer virmiş. 
Varmış, bir ağanın gapısına, ağaya dimiş ki: “Ağam, benim vaziyetim böle 
böle, bana bir iş vir çalışacağım. Çolūmu çocūmu besleyim”. Ağa dimiş ki: 
“Ne  iş  gelir  elinden?,  “Çobannık  yaparım  ağam”,  dimiş.  Dünyada  hep 
kötüler  galmadı  ya,  iyiler  de  varmış.  Ağa  bunu  çobannığa  gabul  itmiş. 
Bunnara  bir  göz  dam virmiş.  Orada yatıp  galkacaklarmış.  Bu adam her 
sabah gün dõmadan malları yaymaya götürür, vaktı gelince sularını virir, 
hasılı mallara çok iyi bakırımış. Çolū çocū da o bir göz damda otururmuş. 
Ōlanlar  ãşama gader oyun oynarlarmış.  Garısı  da ağanın evindekilerinin 
kirlilerini  yurmuş.  Bu köyde başka bir  zengin ağa dã varmış. Bu gadının 
güzelliğini  nasılsa  görmüş.  “Bu  avradı  gaçıracam”  di  gafasına  ice 
yerleşdirmiş. Öbür ağa ile ebbab olmuş. Ona bir gün dimiş ki:  “Senin şu 
çobanı bigün gazyaye gönder de birez bişşiler alsın gelsin”, dir. O da “Olur”, 
dir,  “Filan  gün  göndereyim”.  Kötü  ağa  o  gün  beklemeye  başlar.  O  gün 
gelince en iyi  atını  hazırlar. Gadının çamaşır yudū yire gelirsanki ağa ile 
gonuşacakmış  gibi  gendi  gendine  bişiler  söylenir.  Bir  fırsandını  bulunca 
gadını gaptığı gibi atın üstüne alıp gaçırır. Çok uzaklara gider. Orada tarla 
tapan  alır,  yirleşir.  Gendisini  kimsecikler  tanımaz.  Āşam  olunca  adam 
gazyadan  gelir.  Bakar  ki  garısı  ortalarda  yok.  Ōlanları  çağırır.  “Ananız 
nirde?”,  dir,  sorar.  İkisi  de  oyuna  dalmışlar,  analarının  gaçırıldığından 

107



habarları  yohmuş.  Adam ağanın gelmesini  bekler.  Gelince dir  ki:  “Benim 
garım ortalarda görünmüyor.  Acap habarın var mı,  nirde?”  Hiç  kimsenin 
haberi  yoktur.  Ağaya  dir  ki:  “Ağam  bu  diyar  da  bize  yar  olmadı,  bana 
müsaade,  ben  olanlarımı  alıp  gideceğim”.  Adam  müsadeyi  alanca  gece 
dimeden hemen yola düşer. İki õluyla hep yol giderler. Ertesi gün yolda bir 
çaya  rasgelir.  Olanın  birini  gıyıda  goyop  öbürünü  omzuna  alıp  garşıya 
geçirir. Döner gelir. Öbür õlanı da alır, çaya girer. Tam ortasına gelince bir 
gurt  gıyıdakini  alıp  gaçar.  Onu  gurtarayım  dirken  omzundakini  de  suya 
düşürür. Onu da çay götürür. Garşıya geçer. Gendi gendine dir ki: “Buraları 
da bana yâr olmayacãmış mêr”, dir. Yola goyulur.  Bu adam bölecene bi 
zaman gider.  Bir  çok memleketlerden geçer.  Hiç  birisine  gönlü  ısınmaz. 
Nihayet bir memlekete varır. Oranın da padişahı ölmüşmüş. O gün padişah 
seçeceklermiş.  Âdete  göre,  bir  guş  varmış.  O  guşu  salallarmış,  kimin 
başına gonarsa o memleketin padişahı o olurmuş. O guşu gomuşlar. Guş 
uçmuş, uçmuş, kimsenin başına gonmamış. Dimişler ki: “Buraya gelmeyen 
kim  varsa  onnarı  da  alın  gelin”.  Bu  adam  da  o  memlekete  gelmiş  de 
yorulduğundan  bi  köşeye  oturagalmışmış.  Aramışlar,  daramışlar  onu  bi 
köşede bulmuşlar. Yinişden guş uçurmuşlar. Dimin gonmayan guş uçmuş, 
uçmuş o gadar adamın arasından gelmiş bunun başına gonmuş. “Temam 
demişler, yini padişahımız bu adam”, dimişler. Onu yumuşlar,  yıhamışlar, 
giydirmişler,  saraya  götürmüşler,  padişah  yapmışlar.  Bu  adam  bu 
memlekette iyi  bir  padişah olmuş. Gurdun gaptığı õlanı bir köylü, gurdun 
ağzından gurtarmış, almış, evine götürmüş. Garısına dimiş ki:  “Bak, olan 
isterdin,  Allah  bize bir  olan verdi”.  Olana gendi  çocukları  gibi  bakmışlar, 
büyütmüşler. Zemanı gelince asgere yollamışlar. Çaya giden õlanı da bir 
değirmenci gurtarmış. Bakmış ki değirmen dönmez. Su mu kesildi di bakar 
ki  bi  çocuk.  Hemen gurtarır.  Onu da değirmenci  büyütür.  O da zemanı 
gelince asgere gider.  Bunnarın  ikisi  de yiğit  birer  deliganlı  olduklarından 
padişahın  hizmetine  verirler.  Padişahın  sevdiği  asgerler  olurlar.  Garıyı 
gaçıran ağanın da yolu o memlekete düşmüş, gadını hiç kimsenin yanında 
bırakmak  istemiyor.  Padişaha  gidiyor,  diyor  ki:  “Padişahım,  benim  felan 
yirde işim var. Oraya gitmem lazım. Garının çadırını bekleyecek iki asger 
isterim”, diyor.  Padişah da bu iki sevdiği  asgeri çadıra gönderiyor.  Bu iki 
asgerin  biri  çadırın  bir  tarafında,  öbürü  de  çadırın  öbür  tarafına  löbet 
dutuyollar.  Bunnarın  canı  sıkılıyor.  Biri  diyor  ki:  “Arkadaş,  sen nerelisi?”. 
Öbürü diyor  ki:  “Ben felan  felan  yirdenim.  Benim babam çok zengin idi, 
başımıza bir felaket gelmiş… İşde böle böle”, di hepsini anlatmış. Öbür olan 
dimiş ki:  “Ben senin gardaşınım”,  dimiş. Sarılmışlar,  gucaklaşmışlar.  Mêr 
gadın çadırın içinden bunnarın gonuşmalarını dinnermiş. Çadırın gapısını 
açıp “Ah evlatlarım, ben de sizlerin anasıyım”, deyip evlatlarını gucaklamış. 
Bölece birbirlerine sarılıp yatmışlar. Adam gelmiş, bakmış ki asgerler ortada 
görünmeyor. Aklına kötü şeyler gelmiş. Gendi kötü olan, herkesi de gendi 
gibi kötü bilir. O zannetmiş ki asgerler garımı gaçırdı. Çadırı açsa baksa ki 
garısı  asgerlerii  etrafına  alıp  yatmış.  Oradan hemen padişahın  sarayına 
varmış. Padişaha hepbisini annatmış. Padişah bunun yanına vezirini gatıp 
asgerle göndermiş. “O melunları çababık buraya getirin”, dimiş. Gitmişler, 
çadıra varmışlar. Haggaten, adamın didiği gibi üçü bi döşê yatmışlar. Vezir 
hemen bunnarı  uyandırmış,  bağlamış,  doruca sarayın  yolunu  dutmuşlar. 
Saraya  varmışlar.  Padişahın  huzuruna  çıkarılmışlar.  Padişah,  “Bunnarı 
idam idin”,  dimiş. O vãt gadın dimiş ki:  “Padişahım, bi  de bizi  dinneyin”, 
dimiş.  Ben  çadırın  içinde  oturuyordum.  Bu  iki  asger  gendi  aralarında 
gonuşuyorlardı. Gulak virdim ne gonuşuyorlar di. Mêr bunnarın ikisi benim 
çok evvelce gaybettiğim õlannarımmış”. Padişahın gözleri yaşarmış, O da 

108



gaybettiği garısıynan iki õlunu hatırlamış. Gadın sona dimiş ki: “Bu adam 
benim gocam filan değil.  Bu adam beni  filan  köyden  gocamın çobannık 
yaptığı ağanın yanından gaçırdı”, dimiş. Padişah hemen annamış. Adama 
sormuş. “Garın dõru mu söyleyor, yalan mı?”. Adam hiç utanmadan “Yalan 
söyleyor,  her  hal  bu  asgerlerin  birine  varacak”,  dir.  Her  şeyi  annayan 
padişah bu yalancı adamı asdırır. Garısıynan, olannarıynan esgisi gibi iyi 
yaşar...”  (Anlatan:  Safiye  Sakaoğlu  /  Tahmini  1884  doğumlu  /  Derleme: 
Konya/1962) (Sakaoğlu 1999:277-279).

Masalda, gerçek hayata yönelik olarak verilen mesajlar vardır. Örneğin:

“...  Gūnnerden bir gūn bu adam ūrya görmüş, ūryasında yaşlı pir gelip üç 
defa  dimiş  ki:  “Genşlikte  mi,  gocalıkda  mı?”  Adam  gorkuyla  uyanmış, 
garısına  bişşiycikler  dimemiş.  Āşam  olmuş,  yatmışlar,  bir  ürya  daha 
görmüş. O yaşlı goca gine, dimiş ki: “Genşlikte mi, gocalıkda mı?” Adam 
gine  gorkuynan  uyanmış.  Bökez  garısını  uyandırmış.  Garısına  dimiş  ki: 
“Ben ürya gördüm, bõle bõle oldu.  Dün de görmüştüm. Bi dã gelirse ne 
diyim  acep?”  Garısı  akıllı  imiş.  Dimiş  ki:  “Di  ki  ne  gelecekse  genşlikte 
gelsin, gocalıkta çekilmez, di” dimiş. Gine ãşam olmuş, yatmışlar. O yaşlı 
goca gine gelmiş, gine üç defa: “Genşlikte mi, gocalıkda mı?” dimiş. Yaşlı 
goca bökez gitmemiş, beklemiş. Adam dimiş ki: “Ne vireceksen genşlikte 
vir, gocalıkda hiçbir şiy çekilmez” dimiş” (1999:277).

Gençken karşılaşılan güçlükler daha rahat atlatılır, yaşlılıkta güçten düşüldüğü 

için karşılaşılan zorluklara göğüs germek daha zor olabilir;  başka bir yönden 

bakarsak, gençlik iyi  değerlendirmeli ve yaşlılık garantiye alınmalıdır.“ Hayata 

bakış  açısını  mantıksal  çözümlemeler  sonucu  iyi  belirleme,  bu  sayede 

güçlüklerle daha  kolay  başetme  açısından  yaşın  önemini  göz  ardı  etmeme 

konusunun  vurgulandığı  bu  mesajda,  İçsel-Özedönük  Zeka  ve  Mantıksal-

Matematiksel Zeka alanlarının etkisi hissedilmektedir. 

“... Sabah olmuş galkmışlar. Ne görsünner. O canım, gocaman gonakların, 
evlerin  yirlerinde  yiller  esiyor.  Hiçbir  şiycikler  galmamış.  Çocuklarını, 
garısını  yanına  almış,  onlara  demiş  ki:  “Bu  memleket  bize  yar  olmadı, 
galkın gidelim”. Derlenip toparlanmışlar, hemen o gün yola goyulmuşlar... 
” (1999:277).

“Varlığa  güvenmemeli,  yokluğa  yerinmemeli“  şeklindeki  mesaj  ise,  hayatta 

insanın  her  durumla  karşılaşabileceğine,  pes  etmeyip  yoluna  devam  etmesi 

gerektiğine gönderme yapmaktadır. Burada içsel (duygusal) dengeyi korumanın 

hayatta  karşılaşılacak  güçlükleri  aşmada  ne  kadar  önemli  olduğuna  vurgu 

yapılmıştır; İçsel-Özedönük Zeka alanı burada ön plana çıkmıştır.

109



“...  Varmış, bir  ağanın gapısına, ağaya dimiş ki:  “Ağam, benim vaziyetim 
böle böle, bana bir iş vir çalışacağım. Çolūmu çocūmu besleyim”. Ağa dimiş 
ki:  “Ne iş gelir  elinden?,  “Çobannık yaparım ağam”, dimiş. Dünyada hep 
kötüler  galmadı  ya,  iyiler  de  varmış.  Ağa  bunu  çobannığa  gabul  itmiş. 
Bunnara bir göz dam virmiş. Orada yatıp galkacaklarmış...” (1999:277).

“Hayatta sadece kötü kişiler ve olaylar yoktur, iyi kişiler ve olaylarla da her an 

karşılaşılabilir, zorluklar karşısında bu akla getirilmelidir” şeklindeki mesaj ise, 

hayata sıkı tutunmayı ve pes etmemeyi salık verir; burada da İçsel-Özedönük 

Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkisi hissedilir.

“... Adam gelmiş, bakmış ki asgerler ortada görünmeyor. Aklına kötü şeyler 
gelmiş. Gendi kötü olan, herkesi  de gendi gibi kötü bilir.  O zannetmiş ki 
asgerler garımı gaçırdı...” (1999:279).

“Farklı kişiler hakkında düşündüklerimiz kendi değer yargılarımızı, hayata bakış 

açımızı yansıtır; başkaları hakkında düşündüklerimizi, kendimizi tanımak adına 

da bir kere gözden geçirmeliyiz,” şeklinde verilen mesaj ise, kendimizi tanımak 

adına değerlendirmeler yapmamızı salıkverir; burada İçsel-Özedönük Zeka ve 

Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkisi hissedilir.

“... İki õluyla hep yol giderler. Ertesi gün yolda bir çaya rasgelir. Olanın birini 
gıyıda goyop öbürünü omzuna alıp garşıya geçirir. Döner gelir. Öbür õlanı 
da alır, çaya girer. Tam ortasına gelince bir gurt gıyıdakini alıp gaçar. Onu 
gurtarayım  dirken  omzundakini  de  suya  düşürür.  Onu  da  çay  götürür. 
Garşıya geçer. Gendi gendine dir ki:  “Buraları da bana yâr olmayacãmış 
mêr”, dir. Yola goyulur...” (1999:278).

Masal  kahramanının  oğullarını  kaybettiği  sahnede,  doğayla  mücadeleyi 

yansıtan  bir  doğa  ve  mekan  algısı  vardır;  ayrıca  kahraman  her şeyini 

kaybettikten sonra başına devlet kuşu konup, padişah olduğu sahne de görsel 

bir imgelem sunmaktadır; bu kısımlarda Doğa Zekası ve Görsel-Uzamsal Zeka 

alanları ön plana çıkmaktadır.

“… Yinişden guş uçurmuşlar. Dimin gonmayan guş uçmuş, uçmuş o gadar 
adamın arasından gelmiş bunun başına gonmuş.  “Temam demişler,  yini 
padişahımız  bu  adam”,  dimişler.  Onu  yumuşlar,  yıhamışlar,  giydirmişler, 
saraya  götürmüşler,  padişah  yapmışlar.  Bu  adam bu  memlekette  iyi  bir 
padişah olmuş…” (1999:278). 

110



Masalın  kahramanı  olan  adamın  kişiliğinde  ortaya  koyulduğu  gibi,  insanın 

başına her an her şeyin gelebileceği ve hayatının tamamen altüst olabileceği, 

sabır  gösterildiği  takdirde  iyi  sonuca  ulaşılabileceği,  güçlükler  karşısında 

yılmamak gerektiği,  gibi önemli değerler dinleyiciye hissettiriliyor. Burada, her 

zaman  insanın  kendi  içsel  duygularının  kontrolünü  elinde  bulundurması 

hedeflerini ve yapabileceklerini doğru belirlemesi İçsel-Özedönük Zeka alanının 

etkisini yansıtmaktadır; toplumsal ilişkilerdeki başarının, insanın kendini doğru 

kavrayıp  değerlendirmesiyle,  neden-sonuç  ilişkilerini  doğru  kurmasıyla 

gerçekleşeceğine  vurgu  yapılır;  İçsel-Özedönük  Zeka,  Sosyal-Bireylerarası 

Zeka  ve  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanları  uygun  bir  kombinasyonla 

kullanılmıştır. 

Masalın  oluşumunda  genel  olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  İçsel-

Özedönük  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka;  Doğa  Zekası,  Görsel-Uzamsal 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları ön plana çıkmaktadır.

(3) Ayağına Diken Batan Horaz (Denizli)
“Bir varmış bir yokmuş, evvel zaman içinde, eski hamam içinde, cinler cirit 
oynarken, kalbur saman içinde; masal miki, mal miki,yıldız saydım on iki, on 
ikinin  yarısı,  sağımcının  karını,  sağar  sağar  getirir,  çocuğunu  yatırır;  o 
güzelin sütü, yapalar kötü, horaz girer leğene tavuk gibi oturur;geyik gelir 
yanına,  boynuzunu  batırır.  Horaz  kimin?  Ali  Ağa’nın.  Geyik  kimin?  Veli 
Ağa’nın;  derken  üç  horaz  çıktı  bir  köşeden,  birisi  alaca,  birisi  karaca, 
birisinin tüyü yok,  alacanın kövü yok;  ne ele gelir  ne bele, bela mı bela; 
yolda durmaz, dalda durmaz, suç işler, ama hokkabaz mı hokkabaz, aman 
ne yaramaz ne yaramaz, şu bizim aksi horaz. Çok eski zamanlarda horazın 
birisi  bir  çöplükte  eşinirken  ayağına  bir  diken  batmış.  Horaz  bu  dikeni 
çıkaramamış. Karşıda bir ev görmüş, o eve gitmiş, orada da bir ihtiyar nine 
oturuyormuş.  Horaz  ona  yalvarmış:  “Nine  nine,  şu  ayağımdaki  dikeni 
çıkarsana”.  Nene  de  horazın  ayağındaki  dikeni  çıkarmış.  Horaz  nineye 
demiş ki: “Nine, o dikeni ateşe at yansın”. Nine de onu ateşe atıp yakmış. 
Horaz  biraz  dolaşıp  geldikten sonra  nineye  demiş  ki:  “Dikenimi  isterim”. 
“Ben  onu  ateşe  attım”,  deyince  de  aksi  horaz  dayatmış:  “Ben  dikenimi 
isterim”,  diye.  Sonra a ninenin  ekmeklerini  çalıp  kaçmış.  Giderken yolda 
çobanlara rastlamış. Onlara nineden kaptığı ekmekten vermiş. Daha sonra 
gelip  çobanlardan  ekmeklerini  istemiş.  Alamayınca  da  bir  koyunu  kapıp 
gitmiş.  Oradan kaçan horaz bir  düğüne gitmiş. Koyununu onlara vermiş. 
Onlar  da  koyunu  kesip  yemişler.  Aksi  horaz  bunlara  da  kafa  tutmaya 
başlamış:  “Ben  koyunumu  isterim”,  diye.  Koyunu  kestikleri  için 
verememişler.  Buna kızan horaz gelini  alıp kaçmış. Horaz yoluna devam 
ederken  çobanlara  rastlamış.  Onlara  gelini  vermiş  ve  kavallarını  almış. 
Başlamış kavalı öttürmeye: “Ekmek aldım, / Koyun aldım, / Gelin aldım, / 
Kaval aldım, / Üüüüüüüü üüüüürüü”.  Kavalı  öttürürken ayağına bir  diken 

111



daha batmaz mı? İşte o zaman horaz hiçbir yere gidememiş. Daha doğrusu 
başka  yere  gitmeye  eli  tutmamış  ve  bu  dikenin  acısını  çekip 
durmuş.”  (Anlatan:  Rahim/e  Bayrak  /1893  Salihli  doğumlu  /  Derleme: 
Denizli /1969) (Sakaoğlu 1999:289-290).

Masallar her zaman uzun ve karmaşık olay örgülerine sahip olmazlar; bazen 

masalın  amacı  boş vakit  geçirmek,  merak uyandırıcı  bir  şeyler  anlatmak da 

olabilir.

“…  Çok eski zamanlarda horazın birisi bir çöplükte eşinirken ayağına bir 
diken batmış. Horaz bu dikeni çıkaramamış. Karşıda bir ev görmüş, o eve 
gitmiş, orada da bir ihtiyar nine oturuyormuş. Horaz ona yalvarmış: “Nine 
nine, şu ayağımdaki dikeni çıkarsana”. Nene de horazın ayağındaki dikeni 
çıkarmış…” (1999:289). 

Gözümüzde bir ev, ihtiyar bir nine ve bir horoz canlanıyor. Horozun başından 

geçen zincirleme olaylar masalın temasını oluşturuyor. Bu masalda, Mantıksal-

Matematiksel  Zeka  alanı  çerçevesinde  oluşturulan  masal  mantığıyla,  masal 

mekanında  hayali  kişiler  (birisi  de  konuşan  horoz)  basit  olay  zincirinin 

halkalarını oluşturmuşlar. Bu masal dinleyenlerin Görsel-Uzamsal Zeka alanını 

uyarma kapasitesi yüksek, doğa ve çevre kavrayışına yönelik içeriğiyle Doğa 

Zekasının  da  işlerlik  kazandığı  bir  masaldır.  Horoz  üzerinden  insana  özgü 

sosyal  ilişkilere  gönderme  yapılmaktadır;  bu  yönden  bir  miktar  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka alanının  etkisi  hissedilmektedir.  Ayrıca  masalın  zincirleme 

oluşu ritimsel bir söyleyiş yaratmıştır; burada da Müzikal-Ritmik Zeka alanının 

etkisi göze çarpmaktadır.

“… Ekmek aldım, / Koyun aldım, / Gelin aldım, / Kaval aldım, / Üüüüüüüü 
üüüüürüü”.  Kavalı  öttürürken ayağına bir  diken daha batmaz mı? İşte o 
zaman horaz hiçbir yere gidememiş. Daha doğrusu başka yere gitmeye eli 
tutmamış ve bu dikenin acısını çekip durmuş…” (1999:290).

Masallar her zaman uzun ve karmaşık olay örgülerine sahip olmazlar; bazen 

masalın  amacı  boş vakit  geçirmek,  merak uyandırıcı  bir  şeyler  anlatmak da 

olabilir. Küçük bir kıssadan hisse de bir yere sıkıştırılıverir. Bu masal oldukça 

basit bir olay örgüsüne ve basit bir dile sahiptir; sonunda da ufacık bir kıssadan 

hisse yer alır. “Kazık attığın kişilere tekrar işin düşebilir, kimseye kazık atma.” 

Burada  sosyal  ilişkiler  yönünden  verilen  mesajla,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka 

112



alanının  etkinlik  kazandığını  görebiliriz.  Masaldaki  olay  örgüsünün  basit 

zincirlemelere  dayanması  ve  masalın  sonuna  kısacık  bir  kıssadan  hissenin 

sıkıştırılıvermesi  Sözel-Dilsel  Zeka  alanının  nasıl  da  etkili  şekilde 

kullanılabileceğini gösterir. 

Masalın  oluşumunda  genel  olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası Zeka; Doğa Zekası,  Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları ön plana çıkmaktadır.

(4) Yarımca (Elazığ)
“Bir  varmış  bir  yokmuş,  bir  kadın  varmış.  Bu  kadının  da  hiç  çocuğu 
olmazmış.  Bu kadın da,  niye  çocuğum olmuyor  diye  üzülürmüş.  Bir  gün 
komşuya gitmiş, konuşurlarken bu demiş ki: “Benim çocuğum olmuyor, ne 
edeyim?”.  Oradaki  kadınlarda bunu boşa almışlar,  demişler  ki:  “Eve 
git, bir üsküreye bulgur doldur, üzerine de altı soğan koy, yalnız bir 
tekini yarıya böl de koy. Bir fukara gelince ver, çocuğun olur”. Kadın 
da bunlara inanmış dediklerini  yapmış.  Bu kadının sahiden çocuğu 
olmuş.  Altı  çocuğu  olmuş;  beşi  tamam,  bir  teki  yarımmış. Bunlar 
fakirlermiş.  Bu  oğlanlar  demişler  ki:  “Biz  toplanalım  gidelim,  devin 
kızını, malını alalım, zengin olalım”. Yola düşmüşler, giderlerken atlı bir 
adam  görmüşler.  Adam  bunlara  sormuş;  “Oğlum  nereye  gidiyorsunuz?” 
“Devi vurup zengin olmaya gidiyoruz”. “Ben böyle böyle edene kadar atımın 
kuyruğundan  bir  kıl  çekerseniz  zengin  olursunuz,  yoksa  olamazsınız”. 
Adam  böyle  böyle  etmiş,  bunlar  çabalamışlar,  çabalamışlar,  bir  şey 
edememişler.  Adam:  “Sizin  elinizden bir  şey gelmez demiş”,  demiş. 
Bunlar  Yarımcayı  evde  bırakmışlar,  beş  kardeş  gidiyorlarmış.  Bunlar 
epeyce  daha  gitmişler.  Bir  adam  bir  kavak  ağacına  bir  iğne  sokmuş, 
gölgesinde oturuyormuş. Bunlara demiş ki: “Ben böyle böyle edene kadar 
siz bu kavaktan iğneyi  çekerseniz zengin olursunuz, yoksa olamazsınız”. 
Adam böyle böyle edene kadar bunlar ellerini bile uzatamamışlar.  Adam: 
“Siz  zengin  olamazsınız”,  demiş. Biraz  daha gitmişler,  bir  kadın  culfa 
dokuyormuş, bunlara sormuş: “Yiğitler nereye gidiyorsunuz?” “Devi vurup 
zengin  olmaya  gidiyoruz”.  “Ben  böyle  böyle  edene  kadar  siz  tezgahın 
direzini  koparırsanız zengin olursunuz, yoksa olamazsınız”.  Bunlar gene 
hiçbir şey yapamamışlar, kadın: “Siz zengin olamazsınız, boşu boşuna 
gitmeyin”,  demiş. Bunlar  gitmişler  gitmişler,  devin  bahçesine  dahil 
olmuşlar. Devin kızı demiş ki: “Baba, seni vuran geliyor”, “Kızım, nereye 
geliyor?”,  “Bahçeye  geliyorlar”,  “Hele  bak  ne  ediyorlar?”,  “Yavaş 
yavaş  geziyorlar”,  “Onların  tatlı  canı  benim ağzımda.  Kızım,  nereye 
geldiler?”  “Baba  telekliğe  geldiler”,  “Kızım,  nasıl  üzüm  yiyorlar?”, 
“Hep hep yiyorlar”, “Onların tatlı canı benim ağzımda. Kızım, nereye 
geldiler?”,  “Kapının  karşısında  geldiler”,  “Nasıl  hareket  ediyorlar?”,  “Hiç 
durmuş da bakıyorlar”.  Dev başını çıkarıp beş kardeşi birden yutmuş. 
Anaları beklemiş beklemiş, gelecekler de zengin olacaklar diye. Bunlar 
gelmeyince,  bu Yarımca demiş ki:  “Onların elinden bir  şey gelmez, 
ben gideyim de kardeşlerimi bulayım,  hem de para bulup geleyim”. 
Kalkmış, yola düşmüş, biraz gittikten sonra kardeşlerinin rastladığı adama 

113



rastlamış.  Adam böyle  böyle  edene kadar atın kuyruğunu kökünden 
söküp  çıkartmış. Adam  demiş  ki:  “Oğlum  atımın  kuyruğunu  geri  ver”. 
“Bununla anam bana kalbur yapacak, ben de bulgur eleyeceğim”. Epeyce 
daha gitmiş, kavaktaki iğneyi görmüş.  Adam daha böyle böyle etmeden 
Yarımca  kavağı  kökleyip  yürümüş. Biraz  daha  gitmiş,  culfa  dokuyan 
kadını  görmüş.  Kadın  sormuş:  “Oğlum  nereye  gidiyorsun?  “Devi  vurup 
zengin  olmaya  gidiyorum”.  “Benim  tezgahımdan  bir  tel  iplik  çekebilirsen 
devi öldürürsün”.  Tezgahı bir çekmiş, direzi olduğu gibi omzuna almış. 
Kadın  yalvarmış,  yakarmış,  demiş ki:  “Oğlum getir,  ver”.  “Yok ben bunu 
anneme  götürürüm,  bana  tuman  dokur  giyinirim”.  Yoluna  devam  etmiş, 
devin bahçesine dahil  olmuş. Kız demiş ki:  “Baba, seni vuran geliyor,” 
“Kızım, nereye geldi?”  “Bahçeye geliyorlar.” “Ne ediyor?” “Bilmem 
çapkın gibi dolaşıyor.” “Kızım nereye geldi?” “Telekliğe geldi.” “Nasıl 
üzüm yiyor?” “Seteyi,  meteyi,  çalıyı  çırpıyı  ağzına çekiyor.” “Benim 
tatlı  canım  onun  ağzında  gidecek. Kızım  nereye  geldi?”  “Kapının 
karşısına.”  Dev  kafasını  çıkartınca,  Yarımca  bıçağı  ile  devin  başını 
kesmiş. Devin karnını yarıp beş kardeşini dışarı çıkartmış. Hepsi kalkıp 
devin  kızına  sormuşlar:  “Kız,  babanın  hazinesi  nerede?”  “Babamın 
hazinesini  ben  söylemem.”  “Senin  boynunu  keseriz.”  “Benim bu  kolumu 
kesin, kan nereye sıçrarsa hazine oradadır.” Kızın kolunu kesmişler, kanı 
bir küllük yere sıçramış. Orayı eşmişler hazineyi bulmuşlar. Altını emareti 
bulmuşlar,  devin  kızı  demiş  ki:  Babamın  eşyası  da  bu  kuyudadır”. 
Kardeşleri:  “Biz  inemeyiz,  demişler.  Yarımca,  beline  ipi  bağlamış,  aşağı 
inmiş.  Yükte  hafif  pahada  ağır  ne  varsa  hepsini  yukarı  yollamış. 
Yarımcanın  canına  ayan  olmuş  “Kardeşlerim  beni  bu  kuyuda 
bırakırlar”. Kendisi bir kırık çininin içine girmiş, kapağını da kapamış. İple 
bağlayıp, yukarıya kardeşlerine seslenmiş. “Bunu çok yavaş çekin içi yağ 
dolu”.  Kardeşleri  çiniyi  yukarıya  çekmişler.  Yarımcayı  da kuyuda bıraktık 
zannederek  yola  çıkmışlar.  Yolda  yarımcanın  su  dökmesi  gelmiş,  orada 
yapmış, kardeşinin sırtı ıslanmış. “Bu yağ da erimiş, hep üstüme başıma 
aktı”, demiş. Bunlar eve gelmişler, anneleri sormuş: “Hani yarımca?” 
“Aman ana  bunca  zengin  olduk,  sen  Yarımcayı  soruyorsun.  Orada 
bıraktık geldik”. “Ah oğlum, ciğerinize nasıl kıydınız, yazıktır”. Orada, 
Yarımca kafasını çininin içinden çıkarmış, demiş ki: “Ben buradayım, 
yağım da kardeşimin sırtına çıktı”. Babaları da zengin olmuş, orada bir 
keyif, bir alem, yiyor içiyor, muradına geçiyor.” (Anlatan: Saime Karaca) 
(Günay 1975:282-285). 

Masaldan, gerçek hayata yönelik olarak çıkarılabilecek bazı mesajlar vardır; “hiç 

kimseyle  dalga  geçmemek  gerekir;  beklenmedik  anda  beklenmedik  olaylar 

gelişebilir”  şeklinde  verilen  mesaj,  insanlarla  ilişkilerde  araya  iletişim  engeli 

(dalga geçmek vb.) koymamak gerektiğini vurgular; burada Sosyal-Bireylerarası 

Zeka alanı öne çıkar. “Kişinin kendine inanması önemlidir; kişinin dış görünüşü 

onun yapabilecekleri  hakkında kesin  bilgi  vermeyebilir,”  mesajı  ise,  karşıdaki 

kişinin kendine inancı ve yapabilecekleri  konusunda acele hüküm vermemek 

konusunda uyarıcıdır;  burada da İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası 

Zeka alanlarının etkisi hissedilir. 

114



“Kişinin kendi  sınırlarını  öğrenebilmesi  önemlidir;  karşılaşılan zorluklar  kişinin 

kendi sınırlarını anlaması için birer fırsat sunabilir,” mesajı, karşılaşılan olaylara 

olumlu bakış  açısı  geliştirmenin ve  bu olayları  kişisel  sınırları  doğru tartmak 

adına kullanmanın önemine değinir; burada İçsel-Özedönük Zeka alanı etkindir. 

“Kişinin çevreyle etkileşimi ve davranış tarzı karşı taraftakilere, o kişinin neler 

yapabileceği  hakkında  bir  miktar  fikir  verebilir,”  şeklindeki  mesaj  ise, 

Karşımızdaki  kişileri  doğru  gözlemlememiz  gerektiğini  salık  verir;  burada  da 

Sosyal-Bireylerarası Zeka alanı ön plana çıkar. “Herkese karşı (yakın akrabalar 

dahil) temkinli olmak gerekir; kardeşler ne yaparlarsa yapsınlar affedilmelidir,” 

mesajı da, akrabalık ilişkilerini herşeye rağmen devam ettirme konusuna vurgu 

yapar; burada Sosyal-Bireylerarası Zeka alanının etkinliği gözlenir.  

Bu masalda “çocuk sahibi olmak ve zengin olmak insanı mutlu sona ulaştırır” 

düşüncesi hissediliyor; bu değer yargısı masal anlatan kişinin kendi toplumsal 

belleğinin izlerini  taşıyor  ve dinleyiciye  bu değer yargıları  sezdiriliyor;  burada 

İçsel-Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanlarının  kombinasyon 

oluşturacak şekilde kullanıldığı görülmektedir. Kırsal kesim insanının zor olarak 

belirlediği  işler,  onun  doğal  çevresiyle  etkileşiminden  kaynaklanmaktadır; 

masaldaki doğa ve mekan algıları da düşünüldüğünde, Doğa Zekası ve Görsel-

Uzamsal  Zeka  alanlarının  etkisi  hissedilmektedir.  Masalda  bedensel  güç  ve 

yeterliliğin başarı elde etmede önemli olduğuna değinilmektedir; kurulan neden-

sonuç  ilişkileri  Bedensel-Kinestetik  Zeka  ve  Mantıksal-Matematiksel  Zeka 

alanlarının  etkisini  yansıtmaktadır.  Masalın  oluşumunda  genel  olarak, 

Mantıksal-Matematiksel Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; 

Doğa Zekası, Görsel-Uzamsal Zeka; Bedensel-Kinestetik Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları ön plana çıkmaktadır.

(5) Ölçülü Masal (İstanbul)
“Ya hak dede, ya hak dede,
Geldi kapıya “Tak” dedi.
İçerden bir güzel çıktı,
“Evde kimseler yok”, dedi…
Erkek: 
“Evde kimseler yok ise,
İki şeftali var ise,
O da dedenin hakkiyse,

115



Aç kapıyı hanım kızım!”
Kız:
“Haydi dedem, git işine,
Ateşler yakma başına,
Ben söylerim kardeşime;
O gelir senin hakkından…”
Erkek:
“Karlı dağı aştım geldim,
Sevdalara düştüm, geldim.
Babana danıştım, geldim.
Aç kapıyı hanım kızım…”
Kız:
“Karlı dağı aşan çoktur,
Sevdalara düşen çoktur,
Senin gibi bir hak dede,
Ömrümde gördüğüm yoktur…”
Erkek:
“Benim adım Ali, Veli,
Her bir odam ipek halı,
Bende çoktur dünya malı,
Aç kapıyı hanım kızım!..”
Kız:
“Benim adım havva kadın,
Bir bakışım yüz bin altın,
Sen bir dede, ben bir kadın,
Haydi dedem, git işine!..”
Erkek:
“Öyle olsun, öyle olsun,
Kaftanın inciden olsun,
Cebimdeki yüz bin altun,
O da hanım kızın olsun…”
Kız:
“Haydi hatırın kalmasın,
Akşamdan erken yatalım,
Sabahtan erken kalkalım,
Bu işi anam duymasın…”
Anası kızına:
“Arım arım arattırdım,
Aramadık yer koymadım,
Akşam namazı kılmadım,
Nerde yattın a evladım?..”
Kız:
“Anne benden işkil olma,
Başıma geleni sorma.
Dün gece yerimi sorarsan,
Teyzemin evinde yattım…”
Anne:
“Arım arım arattırdım,
Aramadık yer koymadım,
Teyzene haber yolladım,
Orda yoktun a evladım!..”
Kız:
“Anne benden işkil olma,

116



Aşk u sevdaları sorma,
Dün gece yerimi sorarsan,
Bir dede koynunda yattım.”
Anne:
“Ha kızım şöyle, ha kızım böyle,
Bu işin doğrusunu söyle,
O yiğitle gönlün eğle,
Ezelden biz de öyleydik…”
Kız:
“Atılsın toplar atılsın,
Ay ile güneş tutulsun,
Konu komşular toplansın,
Nikahımız da kıyılsın…”
(Sakaoğlu, bu tarz masallara Türk masalları arasında ender rastlandığını, 
bunun da güzel bir örnek olduğunu belirtmiştir / Anlatıcısı belirtilmemiştir) 
(Sakaoğlu 1999:143-145). 

Bu  masalda  ilginç  olan,  anlatılacakların  manzum  anlatı  kalıplarına  çok  iyi 

uydurulmasıdır.  Anne kız arasında geçen diyalogda, kızın yalan söylemesine 

karşın  annesinin  bunu  anlaması  ve  kızını  gençliğinden  dolayı  hoş  görmesi; 

gençlikte  bu  tür  şeylerin  olabileceğini  söylemesi,  ama  bu  durumu  toplum 

tarafından  uygun  görülen  bir  sonuca  bağlamasını  istemesi,  masaldan 

çıkarılması  istenen  mesaj  olarak  görünmektedir;  icracı,  bunu  dinleyicilerine 

anlatı yoluyla hissettirir. Masal olay örgüsü basittir ve evlilikle sonuçlanır, toplum 

içerisinde ahlaki  yönden problem olarak görülecek durum da böylece tatlıya 

bağlanır, toplumun değer yargılarını tartma ve buna uygun hareketler geliştirme 

konusunun  vurgulandığı  bu  mesajda,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  İçsel-

Özedönük Zeka alanları ön plana çıkar.  

Masal kişilerinin (kız – erkek – kızın annesi) diyaloglarındaki ritmik ve anlatımsal 

uyum,  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  etkisinin  bu 

masalda ön plana çıktığının  göstergesidir;  anlatılmak istenenler  etkili  şekilde 

neden-sonuç  ilişkisine  bağlanması  ve  yaratılan  mekan  algısı  ise,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka ve Görsel-Uzamsal Zeka alanlarının etkisini yansıtmaktadır. 

İcracı, kişilerin diyaloglardaki ritimsel uyum ve kişilerin sonuçta düşünsel olarak 

uyum  yakalamaları  arasında  paralellik  yaratmıştır  ki,  burada  da  Sözel-Dilsel 

Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının kombinasyon oluşturacak şekilde 

kullanıldığını  görebiliriz.  Masalın  oluşumunda  genel  olarak,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası  Zeka; Görsel-

117



Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  ön  plana 

çıkmaktadır.

(6) Avcının Kısmeti (Batı Trakya)
“Vaktiylen  bir  avci  varmiş.  Avlen  geçinırmış.  Akşam  gidermiş,  sabā 
gidermiş.  Bi  gün  gider.  Bi  dumanli  avdaymiş.  Göllere  gitmiş.  Atar 
silasini, atar vurur. Ne vurur: Bi pata (ördek cinsi bir av hayvanı). Dā 
duman içinde kalır, ucumuz. Vuruklara (avda vurulan hayvan) bakmamiş, 
almiş oni, getirır, karisına verir: “Vuruklari almadan, sa olani aldım, getıdim”, 
demiş.  Eh, dimi bunların da çocukları  yok. Severler,  okşarlar oni. Bi 
yercez yaparlar, bi tepsicikte de yedirge (kuş yemi) korlar. Adam “Bǖle 
olmaz”,  demiş…Ona  bi  yalacık  yapar,  yıkansın,  paklansın…  Çoluk 
yok,  çocuk yok.  Eylenirler  işte.  E,  sinicekin bakarlar  oni…Bi  zaman 
olur, adam gene gider işine. Kari da gider maleye.  O pata siyirır o kapi, 
olur üyle dünya güzeli bi kız olur. Bi türkiler yapar, bi işler, bi siler, bi 
süpürür, bi yemek yapar, kapaklar ucak kıyına. Çiyer kapcazıni, döner 
gene  yercezine. Kari  gelir…a…a…Bana  kim  yaptı  bunu?  A…a…Gider 
komşisina,  sorar.  “Ben  bilmem,  der  ben  yapmadım”.  Kumşuların  bütün 
kızcazlarına sorar.  Her gün ayni  bu. Komşisinın da bi  oli  varmiş. Bi  gün 
bakar, bi ses gelir komşilarından, bi kız sesi. Bakar aradan. Aman açan ne 
görsün. Dünya güzeli  bi kız. Emen der “A…a… ben bu kızi alacim. Ben, 
demiş bu kızi alacim”. Anasına der. “Ana, de şu kumşinın kızıni ara bana”. 
Anası der: “Onlarin yok be evlâdım. Onlar bi kari bi koca. Onların culuyi 
(çocuğu) yok”, der: “Üyleyse be ana ördeci, patayı araylım bize”. Giderler, 
paraylen  alırlar.  Fakir  insancıklar  verirler.  Oldi  mi  dünya  güzeli  bi  kız 
olurmiş. Oysa pir kiziymiş. O sabasi gene kapına girer. Ōlan olmiş oni, 
anasi bilmez…Bi gün kari almiş pite yapsın. Sokulur pata yanına, vurur bi 
uklıy. Çekilir. Bir gün, beş gün, kari alır külan yaksın, sokulur gene yanına. 
Vurur  bi  kürek,  kaçar  patacık.  Akşam  olur,  kız  annatır  kocasına. 
Sabayındasi anasi deriki:  “Ōlum, filân yerde düyün var.  Ben sana kız 
bakmaya gidecim”. Gider. Patacık ondan evelâ uçar gider. Orda olu bi 
kız ki akadın. O sırma saçlar, giyer güzel rubalar. Kari ori bakar, buri 
bakar, kıza yanaşır. “Kızım, demiş ayiptir  sormasi demiş, nerelisin  ha?” 
“Acebtır süylemesi, ben demiş, Uklay Buklay küyündenim”. Küyüni soracak 
ta ordan kizi arasın. “Büyle küy var mi kızım?”. O da “Var”, demiş. Anası 
kalkar gelir. Pata gene undan evelâ açar, gelir. Bulur oni gene bokli pata. 
Ōluna der: “Ōlum, bi kız gördüm… dünyalarda bi gördüm. Sordum, Uklay 
Buklay  küyündenmiş”.  Oğlan  bilir,  kız  diverdi  ya.  Eh,  bir  gün,  beş  gün 
sonra,  filan yerde düğün olur  –Düğünler  de sık olur ya-  “Oğlum, ben 
gene  gidicem,  bakım  o  kızı  görecim  mi?”,  demiş.  “Eh…Gidersen 
anacim git”,  demiş.  Pata  gene  ondan evel  uçar  gider.  Başka  güzel 
rubalar giyer,  oturur. Anasi  bakar,  bakar, oni görür. Bakar ki ondan 
güzeli yok…yok…Gene yannaşir: “Kızım, ayiptir sormasi, sen demiş hangi 
küydensin?”,  demiş.  Aceptir  sǖlemesi  Kürek  Çürek  küyündenim”.  O 
küreklen düydi ya, oni demiş. “Üyle küy var mi?”: “Va..ar”, demiş. Eh evine 
gelir.  Oğluna demiş:  “Oğlum bugün bi  kız  gördüm, ütekinden de baskın, 
demiş. Kürek Çürek küyündenmiş”. E..e..Bir gün, beş gün, geçer gene epiy 
bi vakıt.  “A evlâdım, ben bunun arkasıni bırakmaycim, giderim, filân 
yerde düyün vardır..” Gider. Pata da uçar gider. Başka takıp giyinir. 
Gider yanına. Anası bakar, bakar, ondan güzeli yok. Yaklaşir. “Ayıptır 
sorması demiş, siz ne taraflısınız? Nerdensın, süyle”. “Aceptır süylemesi, 

118



ben  Maşa  Paşa  küyündenim”,  demiş.  “E,  var  mi  büyle  bi  küy?”:  “Var”, 
demiş. Anasi evine gelir, anlatır gene. Ama pata gene haber vermiş ōlana. 
Çucuk artık bikmış. Demiş ki piri kızına: “Yak şu kapi artık”. Kız da demiş ki: 
“Bana  yük  olmayınız.  Coluymuz  cocuymuz  olsun.  Su  gölden  biraz  mal 
çıkariyim. Ondan sonra atarız”, demiş. Ōlan da: “Ne mal isterim, ne mülk. 
Yalnız sen şu kapi at artıkın. Ya benden geç, ya bu kapi yak”. “İyi, anan bir 
gün  bir  gece  furuni  yaksın.  Açan  ben  bu  kapi  çıkaracim.  Anan  furuna 
atasiye kadar benı sıkıcene tutasın”,  demiş. Anasi yakar bi  gün, bi gece 
furununi.  O  kapi  sıyırir,  anasına  verir.  Anasi  atar  furuna.  Açan  bakar 
arkasına, o biyendıyi kız. Başlar sevinmeye. “Aman, benim gelınım buymiş 
mi…” diye meraktan ülmiş. O günden sora hep beraber yaşamışlar. Papaza 
kümür, bize ümür…” (Anlatan: Fetiye Karasu / 1903 – Nevrekop /  Fistana 
doğumlu, 1938’de Türkiye’ye göçmüş) (Sakaoğlu 1999d:316-318).

Bu  masalda,  çocuk  sahibi  olmanın  evli  çiftlerin  hayatındaki  önemine  vurgu 

yapılmaktadır.  Çocuk sahibi  olan çiflerin,  çocuklarıyla  ve onun hayatıyla  ilgili 

şeylere  kendilerini  kaptırıp,  sıkılmayacaklarına  dair  bir  düşüncenin  izlerine 

rastlanmaktadır;  aileyi  tamamlayan  öğenin  çocuk  olduğuna  dair  değer 

yargısının  verildiği  bu mesajda, İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası 

Zeka alanlarının etkisi hissedilmektedir. Ayrıca masalda, genç erkeklerin görücü 

usulüyle  evlenmelerinde  annelerinin  rolünün  vurgulandığı  geleneksel  yapıya 

gönderme yapılmaktadır.  Evlilik  için  ailenin  uygun bir  kızı  arayıp  bulması  ve 

erkeğin de bu durumu onaylaması, kişisel yargıların ve değerlerin oluşumunda 

aile  ilişkilerinin  ne  kadar  önemli  olduğunu  göstermektedir;  ailesel  değer 

yargılarını kabullenme ve buna uygun davranışlar geliştirme konusunda verilen 

mesajda, İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkisi 

açıkça görülmektedir.   

Masalın  başındaki  av sahnesinde de Doğa Zekası  ve  Görsel-Uzamsal  Zeka 

alanının etkisiyle, zihnimizde doğaya ait bir mekan kavrayışı gelişmektedir. Bu 

masaldaki  olağanüstü öğe olan,  ördek donuna bürünmüş “dünya  güzeli  peri 

kızı” ve ördek donundan çıkan peri kızının güzel elbiselerle kadının karşısına 

çıkması,  görsel  imgeler  oluşturma  yönünden  oldukça  uyarıcı  sahnelerdir; 

buralarda  Doğa  Zekası  ve  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanları  yoğun  şekilde  ön 

plana çıkmaktadır. Masalda, ördek donundan çıkıp, güzel elbiselere bürünerek 

kadının karşısında çıkan peri  kızının kendi köyünün ismi konusunda, kadının 

davranışlarından  yola  çıkarak  söze  dayalı  göndermeler  yapması  da,  Sözel-

Dilsel  Zeka  ve  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanlarının  etkisinin  öne  çıktığı 

119



kısımlardır.  Masalın  oluşumunda genel  olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Doğa Zekası; Görsel-Uzamsal 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları ön plana çıkmaktadır.

(7) Muradına Nail Olamayan Dilber (Taşeli)
“Bir varmış bir yokmuş, vaktiyle bir hambal karısı varmış. Bayakı da yaşlı 
ihtiyarmış. Nihayet bür gün gomşu yemek yerken bir mırmırı çorbası denk 
gelmiş. İştahı çekmiş ama vermemişler,  biçare gitmiş gelmiş, tekrar aynı 
eve gelmiş,  fakat  mırmırı  çorbasından vermemişler.  Nihayet  hambal  eve 
gelmiş  ki  hanım evde yok.  Hanım geldiği  zaman diyor  ki:  “Hanım neye 
geciktin?” “Gocacığım gomşuda bir  mercimek çorbası bişiyordu,  o gadar 
iştahım çekti amma bana vermediler,  çok arzumâniyim”, deyor.  “Öyleyse 
ben  gedeyim  çarşıda  bir  mercimek  getireyim  de  ye”,  deyor.  Hambal 
çarşıya  gediyor,  mercimek  getiriyor.  Garısı  mercimek  çorbasını 
içtikten sonra hamile galıyor. Hamile olduktan sonra günü geldiğinde, 
gocası hamamcıya deyor ki: “Hamamcı, bana odanın bir gözünü müsaade 
eder misin?” “Olur!” “Bögün bizim hanım doğum yapacak”, deyor. Nehayet 
gadın orda doğum yaparken dört tene peri gızları geliyor. Gadın bir gız 
çocuğu  dünyaya  getirince  bunu  yuyup  yıkayıp,  şey  ettikten  sonra 
deyorlar ki: “Bu bize bir yoldaş olarak meydana geldi. Buna birer eser 
bırakalım”.  Birisi  deyor  ki:  Bastığı  zaman ayaklarından  çayır  çimen 
bitsin”.  O birisi  de  deyor  ki:  Benden  de,  gülünce  yanaklarında  gül 
bitsin”.  Öbürü  de  deyor  ki:  “Ağlayınca  gözünden  inci  mercan 
dökülsün”.  Dördüncü  gız  da  deyor  ki:  “Ben  bir  bilezik  vereyim, 
başgası bunu goluna dakdığı vakit ruhu daralsın, bayılsın düşsün”. Bu 
şekil  bu  gız  meydana  geliyor.  Ağladığı  zaman  gözünden  inci  mercan 
dökülüyor. Güldüğü zaman çocuğun suratında gayet gözel güller meydana 
geliyor.  Nihayet  bunun gakıp yürüdüğü zaman bastığı  yerler  çayır  çimen 
oluyor. Namlı bir gız oluyor. Bu gız bir parça böyüyor, padişahın oğlu bunun 
vasfını duyuyor. Bir cadı garısına deyor ki: “Gedeceksin filan memleketde 
bir  hammalın  gızı  varmış.  Yörüdüğü zaman bastığı  yerlerde çayır  çimen 
bitermiş.  Ağlayınca  gözünden  inci,  mercan  dökülürmüş.  Bunları 
gedeceksin, bu gızın eli ayağı temiz mi? Gendisi bize layık, yakışıklı 
mı;  bunları  öğrenip  geleceksin”. “Pekeyi”.  Cadı  garısının  bir  gabağı 
varmış. Gabağa biner teyyare gibi  uçarmış. Geliyor  zırp iniyor  hammalın 
olduğu yere. Ondan sonra bakıyor ve gızı götürüyor. Gız yörüdükçe çimen 
bitiyor,  cadı  garısı  onu  da  görüyor.  Tabi  mercanı  görmüyor.  Çünkü  gız 
ağlamıyor.  Nihayet  deyor  ki:  “Benim  gızım  vardı.  Adı  Fatma’ydı.  Senin 
akranında. Filan zaman öldü. Fatma’ma benzersin filan”. Bir yalan uydurup, 
bunun boynunu alıp  gızı  ağladıyor.  Ondan sonra inci  mercan dökülüyor. 
Cadı garısı onları da topluyor. Ondan sonra geliyor memlekete. Memlekete 
varıyor,  padişahın  oğluna  deyor  ki:  “Tam sana yarar  bir  gız,  evet  gül 
hakikat, ondan sonra çayır çimen hakikat. Hepsi hakikat”. Padişahın 
oğlu  direkmen  bir  tabur  asgerle  vezirin  garısını,  gızını,  bir  düğün 
hazırlığıyle,  gızı  görmeden  memlekete  gönderiveriyor.  Gidip  alıp 
geleceksiniz  deyor.  Gız  yetişmiş  gayri.  Vezirin  garısı  da  bunu 
çekemezmiş.  “Benim  gız  alınmadı  da  dağda  bir  hambalın  gızı  alındı”, 
deyerek bir  duzlu çörek felan hazırlıyor.  Bu asgerler gelirkene,  asgerlere 
deyor  ki:  “Siz  ileri  gidin,  bizim  biraz  hizmetimiz  var”,  deyor.  Nihayet 
yörüyorlar  gıza  o  duzlu  çöreği  yediriyor.  Şişeye  duzlu  so  goyuyor  onu 

120



içiriyor. “Yapma, etme, susuz yandım”, dedik sıra duzlu su veriyor. Acıktık 
dedik sıra duzlu çörek veriyor. Nihayet bunun gözlerini oyup bir ormana 
bırakıveriyor.  Ondan sonra  gendi  gızına  o  güzelin,  dünya  güzelinin 
elbisesini  giydirip  fırlayıp  gediyor.  O  köyde  de bir  fakir  oduncu  baba 
varmış. İki merkebi varmış. Bu iki merkeple odun çeker, geçimi onunlaymış. 
Nihayet gelmiş ki dünya güzeli bir gız çocuğu ağlayıp duruyor.  “Ne ağlan 
yavrum,  evladım?”  “Aman  amca  gel  beni  götür.  Beni  bu  ıssız  da 
gözlerimi çıkardılar. Daha sonra aldılar gettiler. Beni padişahın oğluna 
gelin götürüyorlardı, vezirin garısı beni bu hale dıktı”. “A yavrum, ben 
de fakirim; hindi, merkebime odun vuracağım ve gideceğim”. “Amca 
ben seni dünya malına gark edeceğim, sen dünya malı için heç endişe 
çekme!” “Pekeyi”.  “Şu benim gözlerimden akan inci  mercanlarımı  topla, 
beni merkebinin birine bindir, beni götür. Ben sana altından köşk yaptırırım, 
benim  o  kadar  gıymetli  cevherlerim  var”.  Oduncu  daha  sonra  odun 
hazırlamaktan  vazgeçiyor.  Merkebin  birine  gızı  bindiriyor.  Eve  eletince 
gocayı avrat sıkıştırıyor. Avrat der ki: “Bizim gahrımızı çekik gibi, bir de 
üstelik  kör  buldu  geldi”,  filan  diye  can  sıkıyor.  “Ellemen  herkesin 
nasibini  Allah  verecek,  götür  o  ceplerindeki  mercanları,  sarrafları, 
istediğin gadar altınlar getir. Evine, bana masraf et”. Gidiyor, ondan sonra, 
adam  bir  gösteriyor  ki,  adam  gülleri  çok  bahaya  satıyor.  Ondan  sonra 
bunlar  bununla  geçimini  temin  ediyor.  Gelelim  vezirin  gızına,  varıyor 
padişahın oğlunun yanına:  Ne gül  var,  ne çayır  var,  ne çimen var? 
Gızda  hiç  işaret  yok.  Padişahın  oğlu  gızı  döver.  “Böyle  miydin?” 
Padişahın oğlu cadı garısına getiriyor, cadı garısı diyor ki: “Hayır bu 
gız değildi, benim gördüğüm gız bu değildi”. Vezirin garısı deyor ki: 
“İşde bunu bize verdiler.  Gendileri  sakladıysa da bilmem. Neyse de 
bilmem”. Vezirin  gendi  gızı,  avradın  gendi  gızı,  uydurma;  velhasıl 
padişahın oğlu efkarlanıyor, meraklanıyor. Dağlara çıkıyor, avcılık yapıyor, 
dağdan heç beri gelmiyor. Yani bu güzeli alamadım, bu güzelin değiştiğini 
aklı  kesiyor.  Nihayet  bir  gün  vezirin  gızı  bileziği  çıkarıp  goluna  takıyor. 
Dakınca derhal o kör gız bayılıyor. Yani başkasını bileğine girince orda o 
ruh bayılıyor,  bayılınca  deyor  ki:  “Baba şu  türbenin yanına  bir  çeşme 
yaptıracaksın,  içine  bir  köşk  yaptıracaksın,  altın  levhalar 
yazdıracaksın,  benim  başımda  geçen  eserleri  oraya  yazdıracaksın. 
Ondan  sonra  beni  de  o  karyolanın  üzerine  yatıracaksın.  Benim 
bileziğimi o melun ne zaman bileğinden çıkarırsa ben o zaman ayıkırım. O 
zaman aklım başına gelir. Yoksa bilezik onun bileğinde iken ben ayıkmam. 
Ben sarhoş halinde yatırım. Bana verilen vazife öyle”,  deyor  gız.  Ondan 
sonra adam gelip çeşmenin başına bir türbe yaptırıyor. İçerisine bir garyola 
yaptırıp, üstüne bir yatak ediyor. Daha sonra a gelip orda yatıyor. Günnerce 
yatıyor. Bir gün padişahın oğlu bu eseri duymuş. Bir tanımış: “Allah Allah, 
bu  adam  burda  ne  yatır?,  deyor.  Açar  yüzünü  şöyle  bir  tanır,  bir  şey 
yapmaz çeker geder.  Baştan geçen eserleri  okuyunca der ki:  “Acaba bu 
bizim  gayıbolan  garı  olmasın?”,  diyor.  Aklına  geliyor.  Yatırkana  bunun 
üzerine Cenab-ı Allah bir oğlan çocuğu veriyor. Bir oğlan çocuğu dünyaya 
geliyor.  Bu  sefer  bu  çocuk  gayet  güzel,  sevimli  bir  çocuğmuş.  Nihayet 
padişahın oğlu bir gün babasına annadıyor:  “Baba filan memlekette bir 
çeşmenin başında altın yaldızlarla  yazılar  yazılmış.  Sonra güzelliğin 
tavsiyeleri  verilmiş,  dünyada  görülmedik,  misli  görülmedik  Dünya 
Güzeli, acab şu bizim gaybedilen hanım olmasın bu”, deyor. “Hele get 
bir  daa bak”. Bir  de gelmiş ki  işde çocuk bir  parça aklı  başına gelmiş. 
Çocuğa anası deyor ki: “Yavrum bu gelen senin baban. Geldiği zaman, ben 
bu ölüden gorkar oldum, beni  götür  diyeceksin,  ondan sonra vuracaksın 

121



orda analığının  golunda  şu biçim  bir  bilezik  var.  Onu alacaksın,  goluna 
takacaksın ve ondan sonra geleceksin”. Gadın ondan evvel bir gülüyor, iki 
tane de oğlana gül veriyor. O, oduncu babayı gönderiyor. “Bir gül bir göz 
de,  padişahın  sarayının  önünde  dolan,  bu  gülü  gözlere  değiş, 
gözlerimi al gel”, deyor. Gendisini padişahın oğluna göstermek için bu 
gadın  gülleri  almak  mecburiyetindedir.  Çünkü  gocasını  bu  şekilde 
gandıracak.  Oduncu  varıp  da  o  gülleri  gösterince,  hemen  o  körün 
gözlerini verip gülleri alıyor ve padişahın oğluna deyor ki: “İşte gördün a 
güllerimi, benim bir gülüm var, o her zaman olmaz cadı garısı ne bilsin? Bu 
altı  ayda  bir  senede  bir  olurdu,  işte  şimdi  meydana  geldi”,  diye  gülleri 
gösteriyor. Ayak yapıyor amma padişahın oğlu bir türlü inanmıyor. Nihayet 
bu adamcağızın çocuğu babasıynan gediyor. Çocuğu padişah filan görünce 
imreniyorlar,  havaslanıyorlar.  Analığın  yanda  bırakıp  orda  bu  vasıfları 
annadırken  padişahın  oğlu  bileziği  görüncek  başlıyor  ağlamaya.  “Bunu 
bana  ver”,  deyor.  “Olmaz,  o  verilmez,  gıymetli”,  deyor  avrat.  “Hayır 
vereceksin”. Padişahın oğlunun canı sıkılıp geliyor: “Ne ağladın bu çocuğu 
avrat?”  “Ya  bileziği  istiyor”.  “Ee…versen  ne  olur?”  Hemen  çocuk  eline 
alırken beraber: “Beni annemin yanına götüreceksin”. “Yahu olmaz”. “Yok 
gideceğim”. Çabuk uyursam gene çalarlar diye (öğüt öyle ya) çocuk bileziği 
almasıynan  ordan  yürüyorlar.  Geliyorlar  türbenin  gapısına  gelirkene 
beraber,  türbenin gapısını  açıp içeri  çocuğu iteleyip,  padişahın oğlu geri 
gaçmaya  başlıyor.  Tabi  mevte  diyerekten  gorkuyor.  “Ey  padişahın  oğlu 
gaçma  benden”,  deyor.  Hanım  doğruluyor.  Çünkü  bilezik  gendi  yanna 
vardı.  Ondan  sonra  bir  sarhoş  halinede,  bir  ayık  şey  oluyor.  Bayılıyor, 
ölmüyor da,  nihayet padişahın oğlu deyo ki: “Necisin sen? İns misin, 
cins  misin?”  “Senin  binlerce  para  döküp,  gülünce  gül  biten, 
yörüyünce çimen biten, ağlayınca inci mercan dökülen güzel benim. 
Sen bir tapur asger gönderdin, gendi tarafından adam göndermedin, 
vezirin garısı şöyle duzlu su içirdi. Şöyle gözlerimi oydu, başıma şu 
haller geldi”. Bütün olan işleri anladıyor, daha sonra deyor ki: “Bu evlat da 
senden,  gerçi  birbirimizle  temasımız  yok  amma,  Allah  bu  yüzden  bizi 
hasretimize  gavuşturacak,  sahip  çıkarsan  ben  hammalın  gızıyım”. 
Padişahın  oğluyla  gız,  oğlan  tekrar  muratlarına  eriyorlar,  iki  hain,  atın 
arkasına  bağlanarak  cezalandırılıyor.  Burada  mesele  son 
veriyoruz…” (Anlatan: Şükrü Gür) (Alptekin 2002:332-336).  

Bu masaldaki  olay örgüsü karışıktır  ve masal  da oldukça uzun bir  masaldır. 

Masal,  kadının  mercimek  çorbası  içince  hamile  kalması,  hamamdaki  peri 

kızlarının doğan çocuğa güzel özellikler vermeleri (bu özellikler de olağanüstü 

içerikli),  gözü  çıkarılıp  ormana  atılan  kızın  daha  sonra  gözlerine  tekrar 

kavuşması gibi, pek çok olağanüstü öğeyle oluşturulmuştur. Masal mantığına 

dayalı  olağanüstü  öğeler  ön  plana  çıkmakta  ve  dikkat  çekmektedir;  bu 

kısımlarda,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  ve  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanları 

kombinasyon oluşturacak şekilde kullanılmıştır.   

122



Masaldaki olağanüstü öğeler arasına sıkıştırılmış, gerçek hayata yönelik bazı 

mesajlar  vardır:  Örneğin,  “yalancıların,  eninde  sonunda  yalanlarının  ortaya 

çıkacağı  ve  cezalandırılacaklarına  dair”  uyarı  niteliğinde  bir  mesaj  söz 

konusudur. Şehzadenin babasının (büyüğünün) fikrini alması, geleneksel ailede 

baba-oğul  arasındaki  ilişkinin  boyutuna gönderme yapmaktadır.  Ayrıca,  kızın 

ormandan  kurtulmak  için  oduncuyla  yaptığı  pazarlıkta,  “herşeyin  karşılıklı 

olduğuna”  dair  bir  mesaj  göze  çarpmaktadır  ki,  bu  sahnelerde  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanları  kendini 

hissettirmektedir.   

Masalda, “hamamda peri, cin, vb. bulunacağına” dair halk arasında yaşayan bir 

inancın  izleri  de  göze  çarpmaktadır.  Masal  anlatıcısı,  kendi  belleğinde 

toplumunun  inanç  izlerini  taşımakta  ve  bunu  bir  masal  öğesi  olarak 

kullanmaktadır  Buralarda  İçsel-Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka 

alanlarının izlerini gözürüz. Ayrıca perilerin, kıza güzel özellikler (bastığı yerde 

çimen bitecek, gülünce yanaklarında güller açacak, ağlayınca gözünden inci, 

mercan dökecek) hediye ettikleri sahne Doğa Zekası ile Görsel-Uzamsal Zeka 

alanlarının etkin olduğu kısımlardır. 

Doğayla  ilgili  öğelerin  masalın  içine  işlemiş  olması  Doğa  Zekası’nın  (doğa 

algısı) masalın oluşumundaki etkinliğini gösterir; tabi ki tüm bu unsurlar, Sözel-

Dilsel  Zeka  aracılığıyla,  masal  anlatıcısı  tarafından  dinleciye  anlatı  yoluyla 

ulaştırılmaktadır ve dinleyicinin, Mantıksal-Matematiksel Zeka alanının, Görsel-

Uzamsal  Zeka alanının  (zihinde görsel  kavrayış  ve  mekan algısı)  ve  Sözel-

Dilsel  Zeka  alanının  gelişmişliği  ölçüsünde  bir  anlatı  olarak  amacına 

ulaşmaktadır. Masalın oluşumunda genel olarak, Mantıksal-Matematiksel Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Doğa Zekası, Görsel-Uzamsal 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları ön plana çıkmaktadır.

(8) Ayı ile Tilki (Taşeli)
“Bir  varmış  bir  yokmuş,  evvel  zaman  içinde  galbur  saman  içinde,  dilki 
paşanın  birisi  bir  gün bir  obruğun başına oturmuş,  otururkan mağaranın 
başında da bir çam ağacı varmış. Otururkan depesine bir gozak düşmüş. 
Gakıveriyim demişmiş, guyruğuna da bir sakız yapışmış, gakarkan hemen 
guyruğuna  da  sakız  bulaşınca  guyruğu  acışmış,  başına  gozan  düşünce 

123



başı da acışmış, ireliye varmış bir ayı denk gelmiş. “Nere geden arkadaş?” 
“Yav başıma gozak düşdü, guyruğuma da sakız bulaşdı, artık başımı alıp 
gediyom”,  demiş.  “Ee…arkadaş  beni  de  yanına  yoldaş  eder  misin?” 
“Ederim”, demiş. Neyse ikisi bir olmuşlar, ileriye varmışlar bi davşan denk 
gelmiş, davşan da bunlara uymuş. Bakmışlar bir keklik, keklik de bunlara 
uymuş,  neyse gede gede getmişler,  garınları  acıkmış.  Demişler  ki:  “Yav 
garnımız  acıktı  ne  yapacağız?”  Şimdi  dilki  saymış:  “Dilki  dilki  dilber, 
guyruğunun  ucu  tülber,  ayı  ahmak,  domuz  tokmak,  çakal  çarık, 
davşan  arık,  keklik  ekmek”,  demiş.  Keklik  demiş:  “Beni  siz 
yeyeceksiniz, ama ben size bir sekelemecik oynayıvereyim öyle yen”, 
demiş.  Şimdi  keklik  bnlara  bir  oyun  oynamış.  Oynarkana  fır  diye 
uçmuş getmiş. “Ülen getdi ne edeceğiz?” “Onun çaresi var yahu, yeniden 
sayacağız”, demiş. Tekrar gene yeniden saymaya başlamış:  “”Dilki dilki 
dilber, guyruğunun ucu tülner, ayı ahmak, domuz tokmak, çakal çarık, 
davşan ekmek”, demiş. Bu sefer de davşan demiş ki: “Yav ben size bi 
oyun oynayayım da, ondan sonra yeyin, demiş. Davşan da oynarkan 
bi  gaçmış,  ee…o da  getmiş.  “Eee...  ne  edeceğiz?”  Böyle  böyle  bütün 
hayvanlar  gaçmış,  yalmnız  ayı  galmış.  “Eee… arkadaş ne yapacağız,  e 
hindi birbirimizi mi yiyelim?” Dilki demiş: “Haydi arkadaş gedelim bakalım, 
belki bir şey buluruz”, demiş. Şimdi gederken bi geçi bulmuşlar, yani davar, 
dutmuşlar  bunu  parçalamışlar.  Derisini  omuzlamışlar,  gederken  bir  arı 
bulmuşlar. Dutmuşlar arının balını kesmişler, derinin içine basmışlar. Neyse 
ordan bi yere gomuşlar. Gidiyollar gayri yola.  Dilki demiş ki: “Yav demiş 
(tabii dilkinin gannı acıkmış) benim oğlanın bi gızı olmuş, onun adını 
goyvereyim geleyim, sen burda dur”, demiş ayıya. Ayı orda beklemiş, 
neyse gelmiş balı yemiş, geriye varmış: “Ne goydun çocuğun adını?” 
“Başlamacık  goydum”,  demiş. Aradan  birkaç  gün  geçmiş,  biraz  daa 
yolculuk etmişler, dilki gene demiş ki: “Yav benim gızın bi oğlu oldu, adını 
goyvereyim geleyim”,  demiş. Ayı  orda galmış,  dilki  gene getmiş, belli  bir 
zaman sonra dilki tekrar geri gelmiş. “Ne goydun arkadaş?” “Ortalamacık 
goydum”, demiş. Neyse bi gün daa geçmiş aradan, yav her neyse: “Gızım 
mı,  oğlum  mu,  akrabam  mı  demiş,  bir  çocuğu  olmuş,  adını  goyayım 
geleyim”. Ayı gene galmış orda, dutmuş neyse dilki balı yemiş bitirmiş, 
içine de derinin kül basmış. Deriyi gene oraya bırakmış: “Ne goydun 
arkadaş?” “Küllemecik”, demiş. Bir gün daa geçmiş aradan, ayı demiş: 
“Arkadaşş  benim  ayakta  duracak  halim  galmadı”.  “Eee…ne  olacak?” 
“Balımızı yeyelim”. Tamam gelmişler, dilki ayıya demiş: “Al da gel bakalım”, 
demiş. Ayı varmış deriyi bir gucaklamış, kül bi poğsurmuş, ayının ağzı yüzü 
hep kül olmuş. “Arkadaş buna ne oldu?” “Ee… arkadaş sen ne etdi isen, 
sen etdin”.  O demiş:  “Sen yedin”.  O demiş:  “Sen yedin”.  Arkadaş bunu 
kimin  yediği  belli  olur,  o  zaman altımıza  birer  çanak  goyacağız;  çanağı 
altımıza  goyduğumuz  zaman  kimin  yediği  belli  olur”.  Şimdi  dilki  paşa 
kendi çanağını ayının altına, ayının çanağını kendi altına goymuş, ayı 
tabi uyuyor. Sabahdan uyanmışlar ki balı ayı yemiş. “Arkadaş balı sen 
yemişsin”. Sen yediydin, ben yediydim bir münakaşa ederler. Şimdi bunlar 
bir mağarada mücadele etmişler. Dilki  paşa eline bir somp almış, ayı da 
eline  bir  sırık  almış,  birbirlerine  girişmişler.  Dilki  zombu  veya  tokmağı 
yapıştırı yapıştırıvermiş ayıya. Ayı bu sefer demiş ki: Çıkalım arkadaş bu iş 
burda olmadı,  haydi  dışarı  çıkalım”.  Dilki:  “Orda bana sırığı  vereceksin”, 
diyor  ayıya.  Dışarı  çokmış,  sırığı  ayıya  dolayı  dolayıvermiş.  “Arkadaş 
olmayacak, dövüşmüşler filan; demiş, arkadaş ayrılalım. Bi şey bulabilirsek 
yeyelim. Bulamazsak bakalım ne yaparız. Ondan sonra bakalım ne olur?” 
Ayrıldıktan sonra bi yerde davar mı bulmuş ne bulmuş,  yemiş ve ayının 

124



yanına gelmiş. “Arkadaş hende ciğeri nerde buldun?” “Bu ciğer benim 
ciğerim”. “Ülen benim ciğeri de çıkarıversene”. “Golay çıkarıveririm”, 
demiş.  “Bir  top  kendir,  bi  de  balta  getirirsen  senin ciğerini  hemen 
çıkarıveririm”, demiş. Dutmuş bi top kendir, bi balta getirmiş, ayıyı bir 
ağaca asmış, parçalamış, ciğerini çıkarmış. Böylece de ayı ile dilkinin 
masalı sona ermiş…” (Mehmet Alptekin) (Alptekin 2002:211-213).  

Masalın  dili  ve  olay  örgüsü  basittir;  masalda  genel  olarak,  “kurnaz  olursan, 

kendini  kötü  durumlardan  kurtarırsın”  şeklinde  bir  mesaj  verilmektedir. 

Masaldaki tüm neden sonuç ilişkileri bu çerçevede kurulmuştur. Burada Sosyal-

Bireylerarası Zeka ve Mantıksal-Matematiksel Zeka alanlarının etkisi hissedilir. 

Masaldaki  tekerlemeler  Müzikal-Ritmik Zeka ve  Sözel-Dilsel  Zeka alanlarının 

birlikte kullanımını yansıtmaktadır.    

Bu  masalda,  masal  kahramanı  olan  hayvanlar  üzerinden  insanların  sosyal 

ilişkilerine gönderme vardır; burada Doğa Zekası ve Sosyal-Bireylerarası Zeka 

alanlarının  kombinasyon  oluşturarak  kullanıldığı  görülür.  Ayrıca  masalın 

genelinde  doğaya  ait  görsel  mekan  algısı  yaratacak  canlı  ve  hareketli  bir 

anlatım söz kousudur;  bu da Doğa Zekası,  Görsel-Uzamsal  Zeka ve  Sözel-

Dilsel  zeka  alanlarının  etkisini  yansıtmaktadır.  Masalın  oluşumunda  genel 

olarak, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Doğa Zekası, 

Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik Zeka ve  Sözel-Dilsel  Zeka alanları  ön 

plana çıkmaktadır.

(9) Bengiboz (Erzurum)
“Bir varmış bir yohmuş, zamanın birinde bir padişah varmış. Bu padişahın 
gözleri görmezmiş. Bir tek oğlu varmış. Oğlan çok merak ediyor, gidip gelip 
babasına sorarmış. “Baba n’olur anlat, neden senin bu gözlerin görmüyor, 
bunu  bir  baktıralım  hekime?”  “Oğlum  benim  bu  gözlerimin  açılması 
imkansız.”  Oğlan  çok  yalvarınca  padişah  dayanamaz.  “Benim  ayak 
basmadığım  bir  yerden  toprak  getirirseniz,  bu  toprak  çamur  olur, 
gözüme sürerseniz  anca  bu  toprak  benim gözlerimi  açar.”  “E  baba 
bundan kolay ne var, ben gider sana getiririm.”  Padişahın bu en sevgili 
büyük  oğlu  kalkar  hazırlanır,  yola  düşer  gider.  Gider  ki  toprağı 
getirsin.  Tam  yirmi  günlük  yol  gider.  Padişah  çocuğu  yorulur. 
“Herhalde babam bu kadar yol yürümemiştir. Buradan bir avuç toprak 
alıp döneyim.” Bir avuç toprağı heybenin içine koyar. Atına biner geri 
döner. Saraya gelir, padişaha müjdeler gider. “Padişahım müjdeler size 
olsun, büyük şehzade geldi, toprağı getirdi, bakalım gözünüz açılacak mı?” 
Padişah güler, toprağı gözüne sürerler, imkansız açması. “Yok oğlum ben 
size söyledim, bunun benim gözümü açması imkansız. Aradan biraz zaman 
geçince ikinci oğul gelir. “Baba ağabeyim böyle söyledi gitti, getiremedi. 

125



İzin ver ben gidip getireyim, ayak basmadığın yerden toprak.” “Oğlum 
büyük kardeşin gitti getiremedi, sen hiç yapamazsın bu işi. Hayır ben 
gidip getireceğim.” Ahırdan en iyi atı çeker, biner gider. Kardeşi yirmi 
günlük yol gitmiş, bu bir ay gider. Bir ayda da geri döner. Padişaha 
yine  müjdeler  gider.  “Padişahım  müjdeler  sizin  olsun,  getirdi  şehzade 
toprağı.”  Padişah  yine  buna  güler.  Toprağı  çamur  edip  sürerler.  Bu  da 
padişahın  gözünü  açmaz.  Bir  müddet  sonra  küçük  oğlan  padişahın 
yanına  gelir.  “Baba ben gidip  getireceğim ayak  basmadığın yerden 
toprak.” “Oğlum kardeşlerin gitti  ne yaptı,  sen hepsinin küçüğüsün, 
nereden bulacaksın ayak basmadığım yeri.” “Hayır baba, bana yalnız 
izin ver ben gidip getireceğim.” “Peki sen de git bakalım.” Onlar atla 
gittiler, bu küçük şehzade kalkar heybesini omuzuna atar, biraz da kendine 
göre harçlık alır, yola düşer. Yaya, yürümeye başlar. Bir günlük yol gider 
yorulur. Heybesinden ekmeğini çıkarır. Bir su başında oturur yemeğini yer. 
Biraz su içer, uykusu gelir, yatar uyur. Rüyasına bir derviş girer, der ki: 
“Şehzade kalk, babanın hayatta ayak basmadığı yer bulunmaz. Yalnız, 
onun ahırında sakladığı bir atı vardır. Atına Bengiboz derler. Bu atı ele 
geçirir  onunla  gidersen  o  zaman  babanın  ayak  basmadığı  yeri 
bulabilirsin. Biraz sonra uyanır. Uyanır ki hakikaten derviş başucunda 
oturuyor.  Elini öper, “Aman böyle bir rüya gördüm, acaba sahi mi? 
Tamam oğlum kalk, geldiğin yerden geri dön. Baban bu atı sizden gizli 
saklıyor, git üçüncü ahıra gir, orda gübre yığılı bir demir kapı vardır. 
İçeri gir, yalnız kendini çok koru. Bengiboz’a bakan Arap seni öldürür. 
Çünkü  onu  hiç  kimsenin  eline  geçirmesini  baban  istemiyor.  Arap’ı 
öldürürsen ata biner gidersin. At, babanın ayak basmadığı yeri bilir.“ Küçük 
şehzade  kalkar,  hiç  kimseye  görünmeden  geri  döner.  “Saraya  girer, 
ahırların birisine saklanır. Gece herkes yatınca, eline bir demir kürek alarak 
dervişin tarif  ettiği gübreyi  geri atar. Temizlenince kapı ortaya çıkar. İçeri 
girer ki tertemiz, oda gibi bir yerde bir  at bağlı  duruyor.  Çok güzel bir  at 
fakat konuşuyor. Koca bir Arap gelir, “Bengiboz, ne istiyorsun, sana su mu 
getireyim, yemini  mi?” “Sen evvela suyumu getir de, sonra biraz yiyecek 
yiyeceğim.” Arap getirir. At suyunu içer. Şehzade gayret ediyor ki Arap’ın 
boynunu bir seferde kılınçla vursun. O anda vuramaz, sonra da at yemini 
ister, bir telis arpayı sırtına almış Arap getirir, atın önüne koyar koymaz bir 
kılıç atar Arap’ın kafasını uçurur.  At şehzadenin üzerine hücum edince, 
“Dur  Bengiboz,  ben  padişahın  küçük  oğluyum.  Babamın  gözü  kör 
oldu,  yumdu.  Ben geldin  seni  binmeye.  Gözlerinin  açılabilmesi  için 
ayağının  basmadığı  yerden  toprak  getireceğiz,  ben  sana  binip 
gideceğim.”  Bengiboz  da  “Eğer  sen  padişahın  küçük  oğlu 
olmasaydın, şimdi burda seni parçalıyacaktım, fakat babandan sonra 
ancak  sen  benim  sahibim  olabilirsin,  getir  yemimi  yiyeyim  de 
gidelim,” diyor. Şehzade atın yemin kor, ama o da attan korkmaya başlar. 
At, yemini yiyip karnı doyduktan sonra Şehzadeye, ”Efendim, şurda dolapta 
bir torba göreceksin, içinde karbonata benzer bir toz var. Onu al heybenin 
içerisine koy.  Sakın kaybetme,  çok zararını  görürüz.”  Şehzade tozu alır, 
heybenin içerisine koyar. Atı çeker, gece vakti yola çıkarlar. At gerek uçar, 
gerek  yürür  böylece  yol  alırlar. Biraz  ilerlerikten  sonra  Bengiboz, 
şehzadeye “Kapa gözlerini,”  der.  Şehzade korktuğundan gözlerini  kapar, 
“Aç gözünü,” diyince açar. Bengiboz’a sorar:” Neresi burası?, “Bilmem işte, 
büyük  kardeşinin  yirmi  günde  geldiği  ve  toprak  aldığı  yerdir.”  Anca  bir 
saatte  onlar  buraya  geldiler.  Tekrar  gözlerini  kapattırır,  aç  diyince  açar, 
sorar, “Burası neresi?”, “Bilmem, ortanca kardeşinin bir ayda geldiği yerdir. 
Şimdi burada artık ikimiz de karnımızı doyuracağız.” Şehzade atın yemini, 

126



suyunu verir,  otlatır.  Yiyeceklerini  açar.  Kendi  de  karnını  doyurur,  sonra 
yola  koyulurlar.  Bir  müddet  yürüdükten  sonra,  şehzade  bakar  ki  bir 
dağın üzerinde bir şey pırıl pırıl parlıyor. “Bengiboz, şurda çok güzel 
bir şey görüyorum. Ne olur dur da ben gidip oraya bakayım nedir bu?” 
Bengiboz  durur.  “İn  ama şehzadem,  orada  dünya  güzeli  vardır.  Bu 
güzel  her  sene  bir  yelek  işler,  ordan  atar.  Onu  alırsan,  zararını 
görürüz, alma.” “Benim çok hoşuma gitti, ne olur izin ver ben o yeleği 
alayım.”  Yelek bütün simle işlenmiş.  “Peki  git  al.”  Gider  yeleği  alır 
getirir,  çok  hoşuna  gider  heybesine  yerleştirir.  Yine  yola  koyulurlar. 
Sonra bir padişaha misafir olurlar. Padişah bunlara o kadar ikram ediyor ki, 
şehzade  ne  versem  de  padişahı  memnun  etsem  diye  düşünüyor. 
Bengiboz’un  yanına  geliyor.  “Bengiboz,  şu  yeleği  padişaha  hediye 
etmek  istiyorum,  ne  dersin?”  “Ver,  ama  bundan  çok  zararını 
göreceğim.  Senbilirsin,  mademki  istiyorsun,  ver.” Şehzade  çıkarır 
yeleği padişaha hediye eder. Yelek padişahın çok hoşuna gider. Vezirleriyle 
beraber otururken, yeleği çıkarır onlara da gösterir. Bakarlar ki çok güzel 
birşey.  Vezirlerden  biri  der  ki:  “Padişahım,  bu  yelekten  ne  çıkar,  bunu 
getiren şehzade, bunu işleyeni, sahibini sana getirsin.” O sırada şehzade 
ata  bakmaya  gitmiş.  İçeri  girer  girmez,  padişah  şehzadeye,  “Ben  bu 
yeleği  istemiyorum.” O neden,  beğenmediniz mi?” “Beğendim, ama 
bunu sahibini de bana getireceksin. Getirirsen getir, getirmezsen seni 
astıracağım.”  Şehzade,  padişahın huzurundan ayrılır.  Atın yanına gider, 
suyunu verecek.  Bengiboz,  onların konuştuğu herşeyi  bilirmiş.  “Ne oldu 
şehzadem?” “Ne olacak Bengiboz, bu yeleği alma dedin aldım. Hediye 
ettim,  şimdi  padişah yeleği  dokuyanı  istiyor.”  “Ben sana  söyledim, 
yapmıyacaktın  bunu.  Madem  ki  yaptın,  getirelim. Yalnız,  bu  yeleğin 
sahibi  olduğunu  padişaha  kim  söylemiş?”  “Padişahın  veziri.”  “Peki  git, 
vezirin  parasından  elma alacak,  biz  bununla  gideceğiz.”  Gelir,  padişaha 
anlatır.  Padişah veziri çağırır. “Filan memlekette çok kıymetli bir elma 
var,  onu  gidip  getirirsen  şehzade  bana  yeleğin  sahibini  bulacak.” 
Bunu duyar duyunca vezir söylediğine pişman oluyor. Olan oldu artık, 
kalkar gider, elmayı alır gelir. Şehzade elmayı heybenin içerisine koyar. 
Atını çekip geldikleri yola geri dönerler. Bir dağa çıkarlar, bakarlar ki büyük 
bir  saray.  İçerisinde  bir  kız  durmadan  işliyor.  Bengiboz,  şehzadeye  “Bu 
getirdiğin elmayı nakış işlerken öyle bir atacaksın ki iğnesi kırılacak, iğnesi 
kırılınca hırslanır, dışarı çıkar. Yoksa biz onu saraydan dışarı çıkaramayız. 
Çıktıktan  sonra  da  katiyyen  bırakmıyacaksın  içeri  girmeye.  Alıp 
götüreceğiz.  Şehzade  bir  taraftan  attan  korkuyor,  bir  taraftan  da elmayı 
vuramayacağım diye korkuyor. Kız tam iğneyi batıracağı sırada birden iğne 
kırılıp  eline  batıyor.  Kız  hırslanıp  birden dışarı  çıkıyor.  “Benim buralarda 
korkumdan kuş uçmazdı.  Kimdir bu gelen?” diye merak ediyor.  Kız çıkar 
çıkmaz şehzade yakalar kızı. Anlatır başından geçenleri.  Kızı yanına alır, 
onu da bir başka ata bindirir. Padişahın sarayına gelirler. Bunları görünce 
padişah sevinir, davullar zurnalar çaldırır.  Kurbanlar kestirir, dünya güzeli 
ile evlenecek diye sevinir.  Tam gerdeğe gireceği günü, kapıda görünce 
kzı bağırır, “Çık dışarı, katiyyen istemem, içeri girmiyeceksin. Benim 
istediğimi  yapmazsan  giremezsin.”  “Nedir  vaadin?”  “Benim  filanca 
dağın başında bir  hamamım vardır.  O dağdan beni getiren şehzade 
gidip o hamamı getirirse, ben o zaman seninle evlenirim.” Padişah bu 
kızdan korkar, geri gelir şehzadeyi çağırır. “Şehzadem, dünya güzelinin bir 
hamamı  varmış,  onu  getireceksin  ki,  ondan  sonra  benimle  evlensin.” 
Şehzade aldığı yeleğe bin defa pişman olur. Kalkar Bengiboz’un yanına 
gelir. At, “Ne oldu şehzadem, yine düşüncelere daldın?” “Ne olacak, halimi 

127



biliyorsun. Şimdi de dünya güzeli, hamamı istemiş.” Yine vezirin parasından 
olmak üzere kırk tane at alacak, kırk tane deve alacak, kırk at derisi, kırk 
inek derisi, bunları develere, atlara yükleyecek ondan sonra yola çıkarız.” 
Şehzade gelir, atın dediklerini padişaha anlatır. “Yalnız, senin paranla değil, 
vezirin parasıyla bunlar alınacak.”  Vezir yaptığına bin kere pişman olur. 
Padişahın korkusundan bunları  almaya mecbur olur. Bunlar  develeri, 
atları  yükler.  Şehzade  de  Bengiboz’a  biner,  yollara  düşerler.  Onların 
ayağıyla ancak on beş, yirmi gün giderler. Bunlar atın getireceği yere kadar 
gelirler.  Geldikleri  yer deniz, hiçbir şey yok.  Şehzade, “Bengiboz, bu 
hamamı  nereden  getireceğiz?”  “İşte  gördüğün  bu  denizden 
çıkaracağız.”  Yalnız  bu  atları  hep  birer  birer  denize  atacaksın.” 
Şehzade kalkar atları hep teker teker denize atar. Denizden bir aygır 
çıkar. Bu atları içeri alır. Kırk deveyi de aynı şekilde alır, boğar atar. 
Bunun üzerine Bengiboz, şehzadeye “Şimdi de ben denize gireceğim, 
şu  karşıki  kayanın  üzerinde  aygırın  gemi  vardır.  Sen  o  gemi  alıp 
denizin  başına  geleceksin.  Burda  bekliyeceksin,  ben  denize 
dalacağım. Eğer beni  o alt  ederse sen buralarda kaldın.  Buralardan 
gitmen imkansız. Ben onu alt eder çıkarırsam, bağırdığım anda hemen 
gemini  ver.  Bir  aygırdır,  çekip  çıkaracağız.  Şehzade  korkudan 
titrerken, bengiboz kendini denize atıyor. Aygır onu da diğer hayvanlar 
gibi  içeriye  alıyor.  Denize  dalıyorlar.  Daldıktan  sonra  denizin  yüzü 
dümdüz oluyor.  Hiç dalga,  kığırdı  yok.  Şehzade bir  yandan ağlayıp, 
sağa sola gidip gelmeye başlıyor. Aradan bir ik saat geçtikten sonra, bir 
de bakar, aygırnan Bengiboz çıkar. Çıkar çıkmaz şehzade koşar, ağzına 
gemini  verir,  çekip  çıkarır.  Bengiboz,  “Götür  bunu  bağla  kayaya,  sonra 
benim yanıma gel.”  Bengiboz’un her tarafı yara bere içerisinde. “Ben 
sana bir toz söylemiştim, ne yaptın onu? Onu bana getir. Getirdiğimiz 
derileri  de getir.  Hepsini  yere  ser.  O tozu da bütün yaralarıma dök, 
sonra burdan uzaklaş. Benim ne sesimi duy, ne de ben seni göreyim. 
Görürsem  seni  parçalarım  bu  acıdan.  Katiyyen  gözüme  görünme.” 
Şehzade  ilacı  serper  ve  koşmaya  çaşlar.  Koşar  gider,  bi  kayanın 
arkasında  saklanır.  Bengiboz  yere  yatar  yuvarlanır.  Neden  sonra 
acıları  diner.  Biraz  sonra  kalkar  silkelenir.  “Şehzade,  toz  tamamen 
yaralarımı iyi etmiş,” diye seslenir. “Haydi şimdi bin üzerime, burası 
babanın ayak basmadığı yerdir. Denizin öte tarafından toprak alalım.” 
Karşıya geçip, bir avuç toprak alıp şehzade heybesine kor, yola devam 
ederler. İki gün içinde padişahın sarayına gelirler. Padişah sevinir. O gün 
yine gerdeğe girecek. Kapıda gözükünce kız bağırır. “Çık dışarı!.” “N’oldu, 
niye  kızdın?”  “Benim bir  isteğim daha var.  Hamama üç kişi  davetlisiniz. 
Üçünüz  de  bu  hamamda  yıkanacaksınız.  Ondan  sonra  seninle 
evleneceğim.”  Davetliler  de  ,  vezir,  şehzade,  padişah.  Padişah üzülerek 
dışarı çıkar. Veziri, şehzadeyi yanına çağırır.  “Bugün üçümüz davetliyiz, 
dünya  güzeli  üçümüzü yıkayacak.  Ondan sonra benimle evlenecek. 
Şehzade  üzgün  atın  yanına  gelir,  suyunu  verir,  “N’oldu  şehzadem, 
yine  pek  üzgünsün?”  “Nasıl  üzülmeyeyim,  bugün  de  hamama 
davetliyiz,  bu  neyin  nesidir,  anlıyamadım  bir  türlü.”  “Üzülme, 
getirdiğin tozdan benim yaralarıma döktükten sonra hiç sakladın mı?” 
“Evet.”  “Ondan  bir  parça  al,  peştimalının  ucuna  bağla,  kimseye 
gösterme.  Hamama  girdiğiniz  zaman  evvela  padişahı  yıkayacak, 
padişah eriyecek, hiçbir şey kalmıyacak, yok olacak. İkinci defa veziri 
alacak, o da döktüğü sularnan eriyecek, üçüncü defa sana gelecek.” 
“Şehzade gel bakalım, beni getirdin, bu kadar zahmetimi çektin, bir de 
seni  yıkayayım  derse,  o  zaman   “Biraz  arkanı  dön  de  peştemalımı 

128



düzelteyim,  sonra  beni  yıka,”  dersin.  Sonra  hemen,  aldığın  tozdan 
suyun içerisine at. Birkaç tas kendine dök. Sonra “Peki gel yıka,” de. 
Korkma, sana hiçbirşey olmaz.” Şehzade “Peki,“ dedi, sevinir ama yine 
korkar.  Sabahleyin  üç  davetli  kalkar  hamama  giderler.  Padişahın  keyfi 
yerinde.  İçeri  girince,  dünya  güzeli  “Gel  bakalım padişahım,  evvela  seni 
yıkayayım.” Önüne oturur, bir iki suya kalmadan padişah erimeye başlar. 
Ortadan  kaybolur.  İkinci  defa  veziri  çağırır.  “Gel  vezir,  şimdi  de  seni 
yıkayacağım.” Onu da yıkar, kaybolur. Sonra şehzadeye “Gel bakalım, bu 
kadar zahmetimi çektin, bir de seni yıkayayım.” Şehzade, “Arkanı dön de 
dünya güzeli, ondan sonra beni yıka.” Hemen ilacı çıkarıp suya atar. Birkaç 
tas üzerine döker. Sonra “Haydi şimdi beni yıka,” der. Kız alır,  sabunlar. 
Suyu  döktükçe  şehzade  güzelleşir.,  iyileşir.  “Kalk  bakalım,  şimdi  kader 
onların değil, benim kaderim senin başınaymış. Çıkalım gidelim.” Şehzade 
Bengiboz’a biner, o da hamam olan ata biner, beraberce geri dönerler. On 
beş  yirmi  güne  kalmadan  padişaha  haber  gidiyor.  “Şehzade  gelmiş 
padişahım, müjdeler olsun.” Padişah güler, “Büyük oğlum yirmi gün yol 
gitti,  ortanca oğlum yirmi gün gitti.  Bu bir ayda gitti  geldi,  nereden 
bulacak  benim  ayak  basmadığım  toprağı.”  Fakat  Bengiboz 
“Şehzadem,  padişah  öğrenirse  beni  alıp  gittiğini  sana  çok 
kızar,.korkma o zaman ben yanındayım.” Toprağı sürer sürmez gözü 
açılıyor.  Anlıyor  ki  atı  ele  geçirmiş.  Oğluna  sorar  “Bunu  nereden 
buldun?” Kılıcını da eline alır ki, oğluna hücum etsin. Bengiboz, “Dur 
padişahım,  artık  sen  yaşlandın,  bundan  sonra  ben  ancak  onun  atı 
olabilirim.”  Padişah,  dünya  güzelinin  de  arkasından  çok  dolaşmış, 
elde edememiş. Bengiboz’un konuşması üzerine mecbur kalıyor, sesi 
çıkmıyor. Oğluna kırk gün kırk gece düğün yaptırıyor, bunlar yiyip içip 
muratlarına geçiyorlar…” (Seyidoğlu 1975:191-196).                   

Bu  masalın  olay  örgüsü  oldukça  uzun  ve  karmaşıktır,  olağanüstü  öğelerle 

(konuşan  ve  uçan  at,  toprak  sürünce  gözün  açılması,  vb.)  süslenmiştir;  bu 

olağanüstü öğeler doğadan alınmaktadır ki, doğanın gücüne olan inancın izleri 

vardır  burada;  masal  mantığının  dayandığı  neden-sonuç  ilişkileri,  doğadan 

alınan  görsel  sahnelerin  sunduğu  imgelerle  zenginleştirilmiş.  Bu  anlamda, 

Mantıksal-Matematiksel Zeka; Doğa zekası ve Görsel-Uzamsal Zeka alanlarının 

kombinasyonu etkili şekilde kullanılmıştır.   

Gözleri kör olan padişaha çare bulmak için, babalarının (padişahın) iznini alarak 

maceraya  atılan  şehzadeler,  aile  bireylerinin  birbirleri  için  fedakarlık 

yapmalarının  önemli  olduğu fikrini  vurgularken;  babalarının  onayı  olmaksızın 

hareket etmek istemeyen şehzadeler, büyüklerin onayını almanın önemli olduğu 

geleneksel aile yapısına gönderme yapmaktadır.  Burada, icracının belleğinde 

yaşayan toplumsal değer yargıları, masal aracılığıyla seyirciye aktarılmaktadır 

129



ki, bu anlamda İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal Bireylerarası Zeka alanlarının 

etkinliği hissedilmektedir.

Dede Korkut Hikâyelerinde yer  alan Beyböyrek’in  atının adı olan  Bengiboz, 

burada  bir  padişahın  atının  adı  olarak  karşımıza  çıkmaktadır.  Masalda, 

Bengiboz  adlı  at,  konuşup  yol  gösterebilen,  becerikli,  uçabilen,  olağanüstü 

özellikleri olan akıllı bir at olarak tasvir edilmektedir. Şehzadenin atı bulması, 

onunla sohbeti ve ata güvenip, onun verdiği öğütleri tutması, atın şehzadeyi, 

babasına  karşı  koruması,  aralarındaki  ilişkide  atı  insanileştirmekle  birlikte, 

doğanın  gizemli  gücüne  de  gönderme  yapmaktadır.  Burada  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Doğa  Zekası  alanlanlarının  kombinasyon  oluşturarak 

etkinliğini  hissettiğini  görebiliriz.  Bengiboz’un  yaşadığı  ahırın,  Bengibozla 

şehzadenin birlikte yolculukları sırasında karşılaştıkları şeylerin (karşılaştıkları 

parıltılı dağın ve dünya güzelinin dokuduğu yeleğin, dünya güzelinin ve sahip 

olduğu  hamamın  bulunduğu  denizin  tasviri,  Bengiboz’un  yaralanması  ve 

iyileşmesinin,  vb.),  dünya  güzelinin  hamamda yıkayarak  padişahı  eritmesinin 

tasvir edildiği sahneler, sundukları görsel imgeler ve mekan kavrayışıyla Görsel-

Uzamsal Zeka alanının öne çıktığı yerlerdir.  

Küçük şehzadenin, yolculuk sırasında Bengiboz’un bazı uyarılarını dinlememesi 

ve  isteklerine  yenilmesi,  başına  işler  açması,  sonra  da  pişmanlık  duyması, 

kişinin  yapacaklarını  iyi  tartması,  yoksa  sonuçlarına  katlanmak  zorunda 

kalacağına  dair  uyarı  niteliğinde  bir  mesaj  gizlemektedir;  boşboğaz  vezirin, 

söylediği şeylerden dolayı pişmanlık duyması da benzer bir şekilde, uyarı niteliği 

olan  bir  mesajı  gizler;  burada neden-sonuç ilişkilerinin  iyi  tartılması  gerektiği 

konusunda bir öğüt salıkverilir; Mantıksal-Matematiksel Zeka ve İçsel-Özedönük 

Zeka alanlarının ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkisi öne çıkmaktadır. 

Dünya  güzeline  sahip  olmak  isteyen  padişahın  hırsı  ve  elindeki  gücü, 

karşısındaki şehzadeyi tehdit ederek isteklerine ulaşmak için kullanması, sosyal 

ilişkilerinde gücü haksız kullanan insasnların varlığına gönderme yapmaktadır 

ki,  burada  da  İçsel-Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanları 

etkisini  hissettirmektedir.  Masalın  geneli  düşünüldüğünde,  Mantıksal-

130



Matematiksel Zeka; Doğa Zekası; Görsel-Uzamsal Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde birlikte 

kullanıldığını söyleyebiliriz.          

(10) Beyböyrek (Erzurum)
“Varımış  yohumuş  bir  padişah  varımış.  Padişahın  da  gırh  oğlu  varımış. 
Padişahın  bir  gün vadi  tamam olir,  ölecek.  Oğullarına  vasiyet  edir, 
“Oğul ben ölüremse, o sağ terafa gidin o sol terafa sahın getmeyin. 
Bah oradan ziyan gelir. Vahdı tamam olir,  ölir.  Gırh gün yasını dutillar. 
Gırh oğlu diyir  ki,  “Gahın ava guşa gidek.” Gahir ava guşa gidiller. 
Büyüg oğlu diyir ki, “Sola gidah.” O yana gidir. Küçük oğlu diyir, “Yoh 
ben ölürem babamın istediği yere giderem.” En sonu büyük oğlanın 
dediği  yere  gidiller. Gidiller,  yolları  gayıp  ediller.  Ava  çıhillar  acıhillar. 
Atlarını  çekiller  tavlalara.  Oturillar.  Yatillar.  Gazannar  gurulmuş 
yemehler bişmiş, surfalar gurulmuş, yiyiller. Bu arhadaşları yiyir içir, 
ama  bu  gahir  yemir  işmir. Gırh  gardaş  da  bu  küçüh  gardaşına 
söylenir:  “Sen çocuhsun,  neye  geldin,  sen her  şeyden gorharsan.” 
Gahir  bunlar  gırh yatağa da girir  yatillar.  Bu küçüh oğlan bunnarı  yatırir 
gahir. Üstünü başını giyinir, silahlanir guşanir beklir. Ansızın bahir ki, ele bir 
şey gelir ki dev. Dağları delerahdan dev gelir. Bir dev gelir ki gene daa 
sorma,  yeri  gögü  yıharahdan. Artıh  bu  küçüğ  oğlan  gahir  pencereye 
dırmanir.  Gahanda  “Eeey  Beyböyrek  ben  bilirdim  sen  burıya 
gelecehsan.  Bir  sen  idin  tamamlana. Gel  bu  yannıya  er  gişisen.” 
Beyböyrek de gamasını gılıcını çekir, “Çoh söyleme kafir melun.” O 
oan, o ona Beyböyreğe bir oh atir. Beyböyrek gendini gurtarir. Nasi 
atirsa bu devi parçalir. Dev düşir. “Di gel beri.” Bu gulağını gafasını 
kesir, cebine goyir Beyböyrek. Bu gırh arkadaş sabahdan gahillar ki, 
bu  Beyböyreğin  rengi  kireş  gibi.  Ne  yapmış  ne  uyumuş.  “Ula  sen 
uşağıdın ne geldin? Ne gorharsan?” Bu huylanillar. Demir ki, ben bele 
deve rasladım. Gahillar gene gahir gidiller. Bahillar ki, ele bi güzel tavlada 
atların  yeri  ayrı,  gazannar  gaynir.  Pilav  pişmiş,  bunnar  seviniller. 
Beyböyrek diyir,  “Gardaş gelin etmeyin burda galmiyah gidah.” “Ol 
oğul neden gorhirsan, sen gelme?” Bunnar huylanillar. O diyir gel benim 
goynuma,  o  diyir  gel  benim  goynuma.  Gardaşları  bunnarı  alillar 
goyunnarına yatillar. Bunnar uyhuya geçiller. Gardaşı gahir, silahlanir, diyir: 
“Buralar tekin değil, hazir olim.” Gine bahir, ele bi dev gelir ki, ona mı 
benzir, buna bir fena dev gelir. Dev diyir ki, “Beyböyrek ben bilirdim 
senin burıya geleceğini, hazırlanmışsan. Otlarını ber de seni yiyim.” 
“Çoh söyleme melun, gel garşıma.” O onun garşısına geçir, o onun 
garşısına.  Vurillar,  bu nası  vurirsa devi  geberdir.  Onun da gulağını, 
burnuni  kesir  cebine  goyir.  Heş  gardaşlarına  bişe  demir. Yatir, 
gardaşları sabahdan bahir ki, bu oğlan çoh fena. Perişan halda. Gahanda 
huylanillar.  “Uşağıdın,  gorharıdın,  niye geldin? Sen neye geldin? Biz 
gidirih, get eve.”  Gardaş bunnara bi şe demir gine. Gahir gene gidiller. 
Gidiller ele bir gonah ki buna mı benzir? Fena çoğ ey bir gonah. Gonağa 
gediller,  atlarını  çeviriller,  gendileri  oturir,  bir  eyi  yiyiller.  Garınnarını 
doyurillar, ama bu Beyböyrek ne yiyir, ne içir, ne uyhi uyir. Bi de bahir 
ele bi duman, ele bi gara bulut gelir ki şakgıltısı ortalığı alir. Gelir, “Ey 
Beyböyrek,  ben  seni  çohdan  gözlirdim.  Bilirdim  buralara  sen 
gelecehsan,” diyir. “Çoh söyleme vur.” “Yoh sen beni öldüremezsen.” 

131



Beyböyrek ona nanca gılıç atirsa bir tuyuni kesemir. Heç bi şe edemir. 
Nası nefeslendiyise Beyböyreği cücük kimin dutir, diyir, “Beyböyrek 
şimdi ben seni öldürmem, gırh gardaşını da öldürmem. Gırh gün sana 
mehel verirem. Gırk günün içinde gidersen bir yerde o padişahın gızı 
vardır, onu bene getirirsense o dünya güzelini, burda gırh gız var, o 
gırh  gızı  da  gırh  gardaşan  verirem  hepize  birer  tene,  seni  de 
bırahmam.  Yoh  getmesense  seni  de  yerem,  gardaşlarını  da  yerem. 
Gırh  günü  sayaram,  gırh  birinci  günü  gardaşlarını  yerem,  haberin 
olsun.  Sen  beni  öldüremezsen..  bahir  ki  iş  fena.  Diyir,  “Bir  ireli  gelme, 
gardaşlarım  seni  görür  gorharlar.”  “Yoh  hoş  gorhmasınnar.  Ben  bişe 
etmem.” Gelir, gardaşlarını sesleyende hepsini çıhir. “Oğul, sen ne acayip 
bir adamsan? Goymirsan uyhumuzu uyuyah Gorhirsan neye geldin?” “Yoh 
yoh gorhmayın, size heçbirşey etmeyecek. Gahın bir pencereden bahın.” 
Bu gardaşları gahir, pencereden bahir, yalan diyir, yere serililler, gorhillar. 
Bu sefer diyir ki, “Sizi bu deve teslim edeceğim. Gırh gün, gırh gece 
sonra geleceğim. Geldin geldin, gelmedimse neydersiz edin. Öldürsün 
yesin.”  Bu oğlan yola düşir, gidir gidir ki bir dağ. Gahir yenir bele dartir. 
“Beyböyrek sen buraya geldin.” Dağ dartirmiş. “Ben dağ dartaram, nere 
gidirsen bele?” Dir ki, “İşte beleyken bele. Dünya güzeli var, dev istedi, 
getirirem.” “Yoh canım sen onu bir  başına getiremezsen.  Beni pilavdan 
doyurursan  onu  getirirsin.  Yoh  beni  doyuramasan  getiremezsen.” 
“Aman tek sen beni  gultar  ben doyururam.”  “Get  inşallah alırsan.  Ordan 
gidir bir deryaya düşür ki, Allah ele bir derya ki daha sorma. Orda bir herif 
suyu ağzına alır  içir.  Bir  daha verir  deniz  olir.  Diyir,  “Sen nesen?”  “Ben 
denizem,  sen  beni  suya  soyurursansa  ben seni  gultarıram.” “Peki!” 
“Şimdi sen çıhar gidersen, ama o seni hamamda yıhandırır. Gelirsen beni 
bulursan.  Her  ne  dersin  ki,  benim üç  arhadaşım var,  üç  arhadaşım 
gader yemeh bişir. Yohsa yoh, bizi doyuramazsan. Bizi doyur, devin 
canı da yeddi dağın ardındadır.  Bir aslanın ağzında durir,  bir böyük 
deve hiç ona güç yetmir. Onu sen öldürecahsın ki, onun garnında bir 
guti var, gutiyi alasan gelesen. O dev  o zaman gultarır.” “Peki,” diyir. 
Bu  gahir  gidir.  Gidir  bir  padişahın  yerine.  Guyumcu  dışında  otirir,  gızı 
varmış padişahın, dünya güzelini isdir. Padişah bahanda dir ki, “Gelsin o 
igit buraya,” demiş. “Get evimi gez dolan, sora benden gızı isde. Yoh 
yohusa bir gafa yeri esgilir. Senin de gafan oraya goyaram. Benim üç 
vadim var, eğer üç vadimi dutarsansa, dünya güzelini sana verirem. 
Yoh dutmasan, senin de boynun vurdurur bir yer galmış kelleni oraya 
goyaram. “Pekey,”  diyir.  Gidir  bir  hamama  ki,  saray  hamamlarına  mı 
benzir.  Büyüh  gubbe.  “An  bunnan  bir  gaynar  su  gaynadırsan.  Bunda 
yıhanacahsın. İkinci deryadan zekiri getirirsen.” Bu herif segirdir gelir, su 
dartana gelir. “Neyittin?  Beyböyrek  gızı  aldın  mı?”  “An beleyken  bele.” 
“Bizi pilava doyur, ben sana zekiri verirem.” Nasıl suyu garnına çekirse, o 
dev  zekir  görünür.  “Bah  diya  zekir  git  al  gel.”  Beyböyrek  zekiri  alir, 
barmağına  tahir.  Ordan  çıhir,  gidir  gelir.  Dağı  dartana  diyir. “Gardaş 
neydah, an beleyken bele. Bir böyüh hamamım var, suyu var gelir misen?” 
“He, gelirem.” Diyir, “Deniz yutan bu denizin suyunu ağzına alir, dağ dartanı 
da alir geliller, gidiller ki ele bir hamamı gazananan su doldurmuşlar ki ele 
fıggır fıggır fıggılir.  Zati içine düşen bişecek. Bu, altından nası su verirse 
hamama, bu hamamın suyi olur buz kimin. Oni doldurir. İnsan ganından üç 
gazan pilav bişirir getirirler. “Di gelin yiyin.” Bu padişah oğlu Beyböyrek bi 
şe yiyemir. Bi tabağın içine iki gaşıh pılav alir, bu devler pilavı ele sıyırır ki, 
bele  gazannan  sıyırir  galdırır.  Galdıranda,  “Beyböyrek  ya  bizi 
doyuracağıdın,  bizi  doyurmadın?”  Gelir  o  da  hamama  yıhanmaya. 

132



Hamamda  nasi  yıhanilillarsa,  dolandirillar,  çimiller,  suyi  soğudillar..  buz 
kimin olir.  Çıhillar,  çıhanda salat  veriller  ki  Beyböyrek  de yıhanmış.  “Eh 
oğlum üç  vadimi  de  ettin.  Zekiri  getirdin,  pilavları  yedin,  hamamda 
yıhandın,  ben  gızı  Allah’ın  emrinnen  sene  verirem.”  Dutir  bu  gızı 
Allah’ın emrinnen buna verir. Dir ki, “Ben seni alacağım, devi demir.” Alir, 
dügün mügün edende, Beyböyrek, “Yoh ben burda düğün etmem. Ben 
padişah  oğluyam,  benim  babam  görkümü  görmedihden  sora  ben 
edemem. Siz edin, siz edin, gılıncı çekir ortalarına yatillar. Sabahdan 
olir,  gız  babasına  diyir  ki,  “baba bu bele  bir  adam.”  “Eh gızın  sen nası 
şeysense o da ele.” Bu gız ağlir. Ağlıyanda demiş, “Neye geldin?.” “Benim 
bir vadim bar onu edeceğim.” “Vadin nedi? Dünya alem kelleler yığılmışdı 
bu gızı isdediler vermedim, sene verdim.” “An beleyken bele. Bir dev onun 
canını  alacağım.”  ”Şimdi  sen  onu  gidip  almaya  çoh  çetin  mesele.  Ne 
gidebilirsen,  ne  alabilirsen.  O  evel  vahdi  dağları  delerahdan,  ortalığı 
kötüleredahdan gelir.” Gahir gırk gatır şarap gırk gatır batmannan şarap alir 
elecene hazırlanillar. Götürir korunnara bele bu şarabi, eti doldurillar. Bu di 
dağları  delerahdan gelir.  Bu gorhir  gizlenir.  Bu gelir  şarabı  içir.,  eti 
yiyir meyhut eycene sarhoş olir. Bayılir düşir. Bu at kimin bir devimiş. 
Düşende,  “Ula  ben  buni  nası  öldürim.  Oni  alir  bunun  gafasına 
vuranda,  bir  başi  sarsir.  Bir  daha  vurir,  üçüncüde  buni  geberdir. 
Geberdende  garnını  yarir,  eceleden bir  guti  göbeğinin  başinda.  Bu 
gutiyi alir ordan çıhir gelir. Bu padişah da sevinir. Alillar geliller gızı ele 
ağlir  ele  ağlir,  düşünir  bu Beyböyregi.  “Benim için getdin,  ölümlerden 
gultardın. Hazetmirdin daa niye babamdan ayırdın?” Yo diyir ki bele 
bele. Ben sana ne diyim, an beleyken bele. Bir dev, oraya götürmesem 
gırh gardaşım gidecek. Götürmesem an bele gırh gız var, gırh tene de 
gardaşım var, hepimize birer tane verir, seni deve götürirem. Eh gırh 
adama  da  sehsen  adam  gurtaracah.  “Benim  canım  gurban  olsun 
götür.” Geliller, dev bunnara garşı çıhir. Beyböyrek gırh günü işde temam 
olir, gelir. “Eh Beyböyrek getirmiyeydin, gardaşların giderdi.” İçir, bir odayı 
büyüh gardaşına bir gız verir, ortancıl gardaşına bir gız verir. Bu gırh gızı 
gırh gardaşına verir.  Gapıdan dışarı  bırahir.  Bir  gız da Beyböyrege verir. 
“Da buralarda durma çekil get.” “Beyböyreginen bu gız da müşevere gurir 
ki, gorhma ben getmem. Bundan seni gultarmamış ben getmem. Bu gelir 
nişannısını  da  gardaşlarının  yanına  gatir  ki,  “Gardaş  siz  bu  gızı  da 
götürün eve, ben bu gızı da gultarmamış gelmem.” Onnar ordan çıhillar. 
Geliller bahillar bir guyu. “Hele bir dur biz gırh bacının birini niye götürah, 
götürsah anam manam der ki, bah o oğlan öldi dirildi siz aldız. Dutir bu gızı 
bu guyuya atillar. Gendi garılarını alir çıhir gidiller. Gidende şindi bu gızınan 
bu eylenir. Günüzün eylenir, gece dev gelir yanına dünya güzelinin. “Dünya 
güzeli  neye  çehren töhmüşsen,  niye  bele  etmişsen?”  “Sen getirdin  beni 
buraya  gapatdın.  Goyir  gidirsen  ben  dayanamiram.  Bu  hallara  gelirem,” 
diyende,  bu Beybiyrek  gapıda zaten gizli.  “Senin  canın  nerde?.”  “Benim 
canım süpürgede gizli,” diyir, gahir gidir. Sabahdan oğlan gelir. “Gız, canı 
nerde ki?” “Süpürgede canı.” “Süpürgede can olmaz. O bizim ağzımızı arir. 
Süpürgede  can  olmaz,  sen  onu  eyce  bezet  düzet,  herşey  et.  Bu  gız 
altınınnı herşeyini  getirir,  süpürgeyi  bezedir.  Gapıyı  dögir,  yine dev gelir. 
Gapıyı açanda gelir bahir ki, ele bir süpürge bezeli ki demiş, “Bunnar ne?” 
“Senin canın bunda, ben onun için bele bezetdim.” Ahmah bilmir,  “Neye 
gülirsen?” “E onda can olir mi? Benim canım sakgavilde.” Sakgavili de ele 
edir. Üç dört gün yoh bahir olmir. “İlla bana canın yerin de. Canın nerdeyse 
ben  onunla  eyleneceğim.”  “Bırah  dünya  güzeli  sen  benim  canımı 
öğrenemesin. İnsanoğlu muhannettir. Sora başıma bi hal çıhardırsan.” 

133



“Amaaan yoh ben daa senin gibi adamı daa nerde bulim. Niye bele edim, 
şele  edim.  Tez  bene  canın  öğret.”  İşte  filan  dağın  ardında.  Babasıgilin 
tarafda bir dev vardır., eğer onu öldürürlerse onun garnında bir guti vardır. 
Bu gutiyi getirirlerse benim canım ordadır. Yoh yoğise kimse benim canıma 
bir şey edemez. Öldüremez hiç canımı, tuyumi terpedemez. Artıh gahir gidir 
babasıgile. Ordan gutuyi alir gelir. O gelende açir gutiyi bahir, ki üç tene 
serçe var. Biri edir ki gaça. Nasi dutirsa boğazından serçeyi geberdir. 
Geberende,  “Ula  heyvah  insanoğlunun  gızı  memleketine  yahlaşir. 
Benim ağzımdan laf aldi, benim canımı aldılar. Ayahlarından can çıhir. 
Devin yahınına gelir. Birez daha durir. Şimdi nasıl sıhirsa, canın biri de 
geberir. Geberende bu can beline çıhir. Şimdi gızın yanına gelir. “Aç 
dünya güzeli canı getirdim devi gebertmek lazım.” Açir gutiyi. “Anbiri 
galdi.”  Gelir  içeri,  o  diyir  ben sıhim,  o  diyir  ben sıhim.  İkisi  gavga 
edende goyir serçe gaçir. Bir de bahir ki dev gelir. Eyle bir hışırtıynan 
gümbürtüynen gelir ki, Beyböyrek, “Daa beni öldürme gul et yanan,” 
diyende bahir ki yoh yaman gelir. Bize bişe edecek. O yanı bu yanı 
serçe  odanın  içinde  gaçanda  perdenin  arhasında  Beyböyrek  nası 
sıhdırirsa can çıhir. Geberdende orda düşir orda geberir.  Daa durmir 
gahillar.  Oranın  eşyasını,  ağır  mallarını  toplillar  geliller.  Geliller  ki  bir 
guyunun dibinden bir inilti gelir. “Hele bahim ki nedir?” Bir güzel kız, hama 
canı  çıhmadan  ip  atillar.  Beyböyrek  bu  gızı  çıhardir  bahir  ki  nişannısı. 
Acından  ölirmiş  guyunun  dibinde  bu  gız.  Gardaşları  hayınnıh  etmiş, 
guyunun dibine atmış. Bu gızı da alillar, ehmah yediriller. Dünya güzeli bu 
gıza bahir, alir  geliller.  Geliller  ki ne geleler, gardaşları  ele bir  toy dügün 
ediller. Bu oğlan dünya güzelini de alir,  nişannısını da alir,  düğün ediller. 
Yiyir, içir muradına geçir. Göğden üç elma düşdi, biri hekât söyliyene, biri 
diyniyene,  biri  de  bene…”  (Anlatan  belirtilmemiş)  (Seyidoğlu 
1975:197-201).            

Dede  Korkut  Hikâyelerinden  birinin  kahramanı  olan  Beyböyrek’in  ismi,  bu 

masalda cesur küçük kardeşin ismi olarak kullanılmıştır.  Masalın olay örgüsü 

oldukça uzun ve karmaşıktır,  olağanüstü ve görsel öğelerle (devler,  konuşan 

dağ, deniz yutan adam, devin canının saklı olduğu üç serçe, vb.) süslenmiştir; 

bu olağanüstü öğeler doğadan alınmaktadır ki, doğanın gizemlerinin insanları 

ürkütmesinin izleri vardır burada. Kırk kardeşin birlikte ava çıkması, en küçük 

kardeş  olan  Beyböyrek’in  devlerle  düvüşmesi  (bedensel  yeterlilikleri), 

kardeşlerini  kurtarmak  için  giriştiği  maceralar,  masal  mantığının  dayandığı 

neden-sonuç  ilişkileriyle  birleştirilmiştir;  doğadan  alınan  görsel  sahnelerin 

sunduğu  imgelerle  zenginleştirilmiş.  Bu  anlamda  masalda,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Doğa Zekası; Bedensel-Kinestetik Zeka ve Görsel-Uzamsal 

Zeka alanlarının kombinasyonu etkili şekilde kullanılmıştır. 

134



Padişahın  ölmeden  önce,  kırk  oğluna  “yapmamaları  gereken  bir  şey” 

konusunda öğüt vermesi, ama en büyük oğlunun bunu dinlememesi ve bütün 

kardeşlerini  peşinden  götürmesi,  başlarına  belaların  gelmesi,  geleneksel 

yaşamda önemli  olan bir  değer  yargısına;  “baba ya  da büyüklerin  sözlerinin 

dikkate  alınması  gerektiğine,  aksi  halde  kötü  durumlara  düşülebileceğine” 

gönderme  yapmaktadır.  Masalda,  küçük  kardeş  Beyböyrek,  baba  sözü 

dinlemek konusunda ısrar eder, fakat diğer ağabeyleri de en büyük ağabeyin 

peşinden  yanlış  yöne  gitmeyi  tercih  ederler;  “küçüklerin  hayat  tecrübesi 

olmadığını  düşünüp  onların  peşinden  gitmeme,  geleneksel  yaşamda  yaş 

büyüklüğüne  önem  verildiğinin  göstergesidir.  Fakat,  büyüklerin  peşinden  de 

sorgusuz  sualsiz  şekilde  gitmenin  bazen  iyi  sonuç  vermeyebileceğine  bu 

konuda  deneyimi  en  fazla  olan  büyüğün  (padişah)  sözünün  dinlenmesi 

gerektiğine  vurgu  yapılmıştır.  Burada  baba-oğul,  abi-kardeş  ilişkilerinin 

düzenlenmesine  yöenlik  bir  mesaj  vardır;  bu  anlamda,  Sosyal-Bireylerarası 

Zeka alanının etkisi burada öne çıkmaktadır. 

Kırk  kardeşin  başına  felaketler  gelir,  fakat  küçük  kardeş  Beyböyrek  abileriin 

kendini küçük olduğu için aşağılamalını dinlemez, kendine güvenir (denemekten 

korkmaz)  ve  bu  felaketlerin  üstesinden  gelmeyi  başarır  ve  masalın  sonuna 

doğru, abilerinin ihanetine uğrasa da (emanet etmesine rağmen Beyböyrek’in 

nişanlısını eve götrümezler, kuyuya atarlar), sitem ya da öç alma duygusuna 

kapılmaz. Burada, aile ilişkilerinde ne olursa olsun birliği bozmamak gerektiğine 

dair,  geleneksel  hayatta  önemi  olan  bir  değer  yargısına  gönderme 

yapılmaktadır. Masalın bu yönleri, İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal Bireylerarası 

Zeka alanlarının etkili şekilde kullanıldığını gösterir. 

Masaldaki birince devin Beyböyrek’e “Er kişiysen gel!”  diye meydan okuduğu 

sahnede, “erkeklere korkuyu yakıştırmayan” geleneksel değer yargısının izlerini 

yansıtmaktadır;  burada  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanının  etkisi  göze 

çarpmaktadır. Ayrıca masaldaki, üçüncü devin canının üç serçede saklı olması, 

“bazen  korkunç  ve  büyük  görünen  şeylerin,  hiç  de  öyle  olmayabileceğine, 

korkuya  kapılmadan  ilerlemek  gerektiğine”  dair  bir  gönderme  yapmaktadır. 

Burada da İçsel-Özedönük Zeka alanının etkisi hissedilmektedir. Üçüncü devin 

135



ağzından söylenen “İnsanlar muhannettir!” şeklindeki ifade ise, ihanete uğrama 

ihtimaline  karşı,  ilişkilerde  tedbiri  elden  bırakmamamak  gerektiğine  dair 

toplumsal  bir  mesajı  gizlemektedir;  bu  anlamda  Sosyal-Bireylerarası  Zeka 

alanının etkisi hisedilmektedir. Genel olarak masalda, Mantıksal-Matematiksel 

Zeka;  Doğa Zekası;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-Özedönük Zeka;  Bedensel-

Kinestetik  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının 

etkin şekilde birlikte kullanıldığını söyleyebiliriz.  

(11) Çirkini Güzel Yapma (Taşeli)
“Zamanın birinde bir  padişah vezirine bir  gün demiş ki:  “Gedersin,  bana 
sığırtmacın  gızını  isdersin.”  “Pekey  padişahım.”  Vezir  doğru  sığırtmacın 
evine varmış, varsa ki evde kimse yok, sadece güccük gız var, ona vezir 
sorar:  “Annen  nere  getdi?”  “Biri  iki  yapmaya  getdi.”  “Ablan  nere 
getdi?” “Çirkini  gözel  yapmaya  getdi.”  “Güccük ablan nere getdi?” 
“Topağı  yassı  yapmaya  getdi.”  Biraz  daa  soruyor,  bunlara  bir  sual 
yok,  çünkü cevap veremiyor.  “Ocakda bişirdiğin ne?” “Ağzı  aşşağı, 
ağzı yokarı.” Biraz daa duruyor,  güccük gıza diyor ki:  “Bana bir su verir 
misin?” “Hay hay vereyim.” Bunun üzerine bardağı birey yıkayor, bardağa 
bi su gatıyor, üsdüne bir saman çöpü goyar ve padişahın vezirine eletiyor: 
“Buyurun.” “Vezir saman çöpünü çekiyor suyu içiyor. Heç bir suda mazur 
bulmuyor ve vezir çekip gediyor.  Vezir doğru padişahın yanna varıyor: 
“Ne oldu,  ne gördün, ne geçirdin?” “Böyle  böyle  oldu.” “Ne cevap 
verdin?”  “Bir  cevap  veremedim.”  “Haa  sende  gafa  deyi  bi  şey 
yokmuş,  benim  yanımda  sen  bedava  duruyorsun,  bak  sana 
annadayım,  biri  iki  yapmaya  geden  ebeliğe  getmiş,  çirkini  gözel 
yapmaya geden gelin düzmeye getmiş, topağı yassı yapmaya geden, 
ekmek atmaya getmiş. Bişirdiğini sormuşsun, ağzı aşşağı, ağzı yokarı 
deyor,  onun  da  cevabı  bakla,  deyor.  Baklanın  çiçeği  yokarı  açılır, 
dökdüğünde  cülükler  aşşağı  eğilir,”  diyor. Bir  gün  padişah  diyor  ki: 
“Bana makas yörümeden, inne geçmeden, bana bi elbise dikeceksin, filan 
günü isderim.”  “Padişahım makas geçmeden,  inne geçmeden,  elbise 
olur  mu?”  “Olacak,  olmazsa  filan  gün  cellatsın.” Bunlar  düşünmeye 
başlayor, o gızın babasına varıyorlar, arkadaşımız böyle böyle filan günü 
cellat  olacak,  diye  anlatıyorlar.  Bu  sefer  o  gızın  babası  diyor  ki: 
“Abdesini  alacaksın, caminin önüne hazır olacaksın,  eline bir ılgıdır 
(ipliği  çile  yapmaya  yarayan  iki  ucu  çengelli  tahta)  alacaksın,  iplik 
sarar gibi böyle döndüreceksin, padişah camiye geldiğinde ona sorar, 
ülen  terzi  ne  yapıyorsun  deycek?  Padişahım yünden  ipek  sararım. 
Yünden ipek olur mu? Ya makas yörümeden, inne geçmeden elbise 
olur  da,  yünden  ipek  olmaz  mı  cevabını  verecek,  o  zaman  haydi 
beratsın  deyecek.” Bu  adam  böyle  yapıyor  ve  berat  ediyor.  Padişah 
günün birinde fırıncıya der ki: “Ataş yanmadan, su görmeden, filan gadar 
ekmek  isterim.”  “Padişahım  bu  nasıl  olacak?  “Bu  olmaz,  ataş 
görmeden heç ekmek bişer mi?” “Bişecek, olmazsa cellat olacaksın.” 
Bunun  üzerine  bu  adam  da  düşünmeye  başlayor.  Bunun  üzerine  buna 
derler  ki:  “Ne  o?”  “Böyle  böyle.”  Gene  gediyorlar,  sığırtmacın  gızına 
soruyorlar: “Şunu gene bilmediniz mi yav? Bi sepete beş on yumurta 
goyacak,  samanın  üstüne  diyor,  gene  caminin  gapısına  varacak, 

136



vardığı zaman diz çökecek,  sepedin üstüne eğilecek,  hemen cik cik 
yapacak.  Padişah  camiye  geldiğinde  ülen  fırıncı  bu  ne  diye 
sorduğunda;  padişahım  anasız  cülle  çıkarırım.  Ülen  tavuksuz  cülle 
çıkar mı heç? Eee… ateşsiz, susuz ekmek bişerse,  bu şekilde cülle 
çıkmaz mı deyecek. Padişah da haydi get, beratsın deyecek,” diyor. 
Fırıncı  da  böyle  gendini  gurtarıyor.  Padişah  günün  birinde  hanımına 
diyor ki: “Hanım sen bugün elinin değdiğini, gözüün sevdiğini, hemen 
al ve aşşağı en.” “Hay hay padişahım.” Gadın bu sefer gocasına deyor 
ki: “heç sen üzülme, sen istirahatına bak, yat bakalım, biraz dinlen, o benim 
hazırlayacaklarım  goley  bi  şey,”  diyor.  “Pekey,”  deyip  padişah  yatıyor, 
yattıktan sonra tabi uyudu muydu, gadın vezirleri çağırıyor, padişahın 
ne  kadar  eşyası  varsa,  bunları  indirtiyor,  bunu  hemen  bir  zindana 
götürdürüyor.  Padişah  yolda  heç  uyanmayor.  Götürüyor  orada 
düzüyor,  önceden padişahın garyolasının önüne sandalyeyi  padişah 
atıp oturuyor. Padişah uyandığında bir bakıyor ki, gendisi zindanda, 
hanımına diyor ki: “Hanım bu ne?” “Sen bana bir emir verdin,  eliin 
sevdiğini, gözüün sevdiğini götür demedin mi?” “Evet, dedim.” “İşde 
ben de elimin sevdiğini getirdim burda, gözümün sevdiği de sensin, 
seni de getirdim goydum, işde seni bekliyorum.” “Haydi sen beratsın, 
haydi eve…” (Anlatan: Ahmet Keskin) (Alptekin 2002:303-305).

Bu masaldaki basit olaylar zinciriyle, problemlere çözüm bulmak adına, gelişmiş 

bir sorun çözme yeteneğinin önemine vurgu yapılmaktadır. Bu yanıyla masalda, 

Mantıksal-Matematiksel Zeka alanı ağır basmaktadır. Vezirin, sığırtmacın (sığır 

çobanı) kızıyla olan diyaloğundan bir şey anlamaması ve padişahın cevapları 

söyleyip, veziri aptal bulması, neden-sonuç ilişkilerini doğru kuramayan kişilerin 

kariyerlerinin zedelenebileceğine gönderme yapılmaktadır. Masalda, toplumsal 

konum farkının, iletişimin boyutunu etkileyebileceğine vurgu vardır.  Padişahın 

imkansız  isteklerinin  gerçekleşemeyeceğinin,  O’na  uygun  bir  dille  bildirildiği 

sahneler,  konumu  ne  olursa  olsun  herkesin  (padişah)  isteğinin 

sorgulanabileceğine  ve  bazen  bunu  karşıdakine  anlatmak  için  dolaylı  yollar 

bulmak gerekebileceğine dair bir mesajın da gizlenmiş olduğu, zihinde görsel 

imgeler uyandıran sahnelerdir, bu görsel imgelerin oluşturulmasında doğadan 

alınan öğeler vardır.  Bu anlamda doğayla ilişkinin,  masala yansımasının söz 

konusu  olduğu  görülür.  Masalın  genelinde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanlarının etkili şekilde birlikte kullanıldığını görüyoruz.  

(12) Kör Canavar (Taşeli)
“Bir  varmış bir  yokmuş,  evel zaman içinde,  galbur saman içinde bir  ağa 
varmış.  Bir  sürü  de  goyunu  varmış.  Goyununa  bir  çoban  dutmuş. 
Çoban  bakarmış,  görürmüş,  güdermiş,  fakat  goyunu  her  gün  ağa 

137



saydığında, goyunun biri gayıp olurmuş. Çobana çıkışmış: “Oğlum bu 
goyunu  ne  yaptın  sen?”  “Yav  görmedim,  nere  getdi  bilemiyorum.” 
Ederdin  etmezdin  derken  bir  gün  ağa  takip  ederken  heç  bir  şey 
annamayor. “Ağa güdüyorum biri gayıp oluyor.” Ağa diyor ki:  “Bugün de 
ben  güdeyim  goyunu.”  Ağa  goyuna  gediyor,  goyunu  güderken 
müderken goyunun biri meleyip, sürtünüp gendini daşlara çarpmaya 
başlayor,  bakarkana  makarkana,  sürüden  ayrılıp  gediyor.  Ayrılıyor, 
gediyor  geziyor  meziyor,  ağa  da  takip  ediyor  bunu.  Bir  uçurum 
gayanın başına çıkıyor, aşağıya doğru bir gapı gibi bi şey gidermiyor. 
Goyun o dağın başına çıkıp üç beş kere meleyor. Meledikten sonra o 
gapının içine enip gediyor. Adam arkasına düşüyor goyunun, birkaç 
metro endikten sonra varsaydı ki bir gurt var –yani canavar-, amma iki 
gözü körmüş. Goyun yatıyor onun önüne, gurt başlıyor onu emmeye. 
Ağa dönüp geliyor. “Ha bu sürü gaç gündür gendiliğinden gayıp oluyor, bu 
sürü  demek  ki  o  körün  gısmeti.”  Adam  evinde  yatağı  edip  yatıyor. 
Sürüyü  dağlara  sürüveriyor,  sürdükten  sonra  o  goyuna  sahip 
çıkmayor. Köylü çalışırmış, odun çekermiş, adam öyle yatırmış. Garısı 
da der ki: “Herif, elalem odun çekiyor, bir yük odun getirelim dağdan.” “Yok 
ben odun felan getiremem, kör gurdun gısmetini veren Allah benim 
gısmetimi  de  versin,  bilmez  değil  ya!”  “Etme,  getme!  İşde  gurda 
bakma sen, sen gel geçimimize bakalım.” “Gitmem.” Garıyı dövüyor, 
sobalayor,  govuyor evden.  Garı neyse ağlayor,  sızlayor ve diyor ki: 
“Bize gene geçim ilazım, bunun gafasını ben dinlemeyeyim.” Gediyor 
dağa çıkıyor, amma gocasına eyce öfkeleniyor. Ordan nacağı alıyor, o 
odun  vururkan,  bu  oduna  vururkan  bir  guru  kütük  varmış.  Guru 
kütüğe vurmuşmuş, bir elemet sarı altın böyle tıngırdamaya başlamış, 
saçılmış, altın saçılırka yere göğe: “Ne yapayım ben bu altını;  nasıl 
toplayayım?” Çoğmuş  altın,  toplamış  toplamış  baş  olucu  bir  şey  değil. 
Orda gocasına da öfke öfkelenik ya,  gelmiş gomşusunun birini  çağırmış. 
“Gomşu gel, bu herif benim canımı sıkdı, ben altın buldum. Bu altını 
toparlayalım, yardım et.” Hemen gomşusu da yörüyor,  gadınla beraber 
oluyorlar, gidiyorlar altını toplayalım diye.  Varsalar ki, altınlar bir elemet 
kütükler kütüğü sarı arı olmuş. Sapsarı sarıcan arı olmuş. Ordan gadın 
diyor:  “Gene de toplayalım, o adam beni eyce öfkelendirdi,  ocaktan 
aşağı dökeyim o adamı öldürsün, bu adamı gebertsin adamakıllı, bu 
adam eyce dünyadan elini çekdi,” diyor. Gadınla gomşusu toparlayorlar, 
davarcığa filan  gatıyorlar,  o  arıyı  nasıl  toparladılarsa.  Güçlerinin yettiği 
gadar  arıyı  toparlıyorlar.  Götürüyorlar  arıyı  ocaklıkdan  dökmesiyne 
beraber çaldıra da altın oluyor. Hemen adam ayağa galkıyor, bir o yanna 
bir bu yanna sevincinden çarpınıyor, garısına diyor ki: “Garı gel hele gel, 
kör gurdun gısmetini veren Allah benim gısmetimi vermez mi?  İşde 
benim gısmetimi de verdi, ben sana oduna getme demedim mi!” diyor. 
Adam seviniyor,  altınları  toparlayorlar,  o  adam gayri  zengin  oluyor.  İşde 
böylece masal sona eriyor.” (Fatma Gülizar Erol) (Alptekin 2002: 322-323). 

Köy yaşantısından alınan mekansal  öğeler,  görsel  imgeler sunan olağanüstü 

öğelerle (koyunların kayboluş şekli, kütükten altın çıkması, sonra arıya, sonra 

yine  altına  dönüşmeleri,  vb.)  birleştirilip  ortaya  bir  masal  çıkartılmıştır. 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı  ve  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanları,  doğal 

çevreyle kurulan ilişkiye vurgu yapan Doğa Zekasıyla birleşerek etkili bir anlatım 

138



oluşturmuştur.  Karı-koca arasındaki  ilişki  tarzı,  kadın ve  komşusu arasındaki 

ilişki  tarzı  ise,  gerçek  yaşamdaki  örneklerine  gönderme  yapmaktadır;  bu 

anlama,  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanının  etkisi  burada  kendini 

hissettirmektedir.  Masalın  genelinde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa 

Zekası; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka 

alanlarının etkin şekilde kullanıldığını söyleyebiliriz.    

(13) Cüce ile Köse (Taşeli)
“Bir gün cüce ile köse arkadaş olmuşlar. Bir iki kişi beraberce değirmene 
getmişler.  Bir  davarcık  birinin,  bir  davarcık  da  birinin  buğdayı  varmış. 
Cücenin davarcıktaki buğdayını değirmene dökmüşler ve öğütmüşler. Köse 
cüceye demiş ki: “Haydi bir ekmek atalım.” “Sen hamırı yumur ben suyu 
döküvereyim.” “Öale mi?” “Öyle olur.” Cüce hamır yumurmaya başlamış, bir 
sudan bir  undan hanırı  yumurmuş. Cüce bu sefer demiş ki:  “Ben hamırı 
yumurdum,  sen  ekmeği  at.”  Köse  ekmeği  atmış,  hepsini  davarcığa 
basmışlar, birer tanesini de ellerine almışlar, böyle ekmeği yedikten keyri, 
köse demiş ki:  “Gel ikimiz birer mesel söyleşelim, hangimizin meseli 
basdırırsa  bu  ekmek  onun.”  Cüce  düşünmüş:  “Ülen  acaba  kösenin 
elinden ekmek alabilir miyiz? Belki alırız,” filan deyerek gendi gendine fikir 
gonuşması yaparak der ki: “Haydi olur.” Köse demiş ki: “Ben bilmem, haydi 
evvele sen söyle, sen nasıl olsa cücesin, götün yere yakın, lafı çok bilin,” 
demiş.  Bunun üzerine cüce şu hikâyeyi  anlatır:  “Bir gün bizim evin 
önüne çıktıydık,  bakdım bir  gaz  sahile gediyor.  İçine bir  daş attım, 
birisinin ganadına dutmuş, endi; geldim bakdım ki, ganadında bir yara 
var. Sana buğdaya geldim, sarıverdim, eyi oldu, uçtu vardı getdi. Bir 
gün gene evin önünde çift sürerken baktıydım, o gazlar yaylaya göçüp 
gederler.  Gaz oradan geçerkene bizim evin önüne bir  çıkı  düşürdü. 
Çıkıyı  çezdim bakdım ıdım içinde bir  gavun giliği  var.  Gavunu evin 
önüne ekdim, gocaman, tekne gibi bir gavun. Ülen bu gavun oldu mu 
diye buçağı bir saldımdı, buçak içeri girdi. Buçağın arkasından ben de 
getdim, vardım abdal, çingen hepsi orda toplanmışlar demir döverler.” 
“Bitti mi?” “Bitti,” demiş. “Hen de bir mesel mi yahu?” “Eee… ne var?” “Ülen 
ağa, benim evin önünde bir topar arı  varmış. Bir saldım dı,  bir gün 
bakdım topal arı gaybolmuş, ülen bu topal arı nereye getti? Yumurtayı 
üsdü üsdüne godum çıkdım da bakdımdı, bizim topal arı  Silifke!nin 
ovasında  çift  sürer.  Ülen  bu  arının  Silifke’nin  ovasında  ne  işi  var? 
Arının üsdüne palanı çekdim bindim, doğru getdim ve Silifke’den arımı 
aldım geldim. Horazın üstünden palanı alıverdim, bakdım ki, horazın 
arkası yağır olmuş. Arı da dedi ki: “O horazın arkasına attıydık, bir gün 
bir de bakdım ki horazın arkasında ceviz bitmiş. Gocaman bir ceviz 
olur gelir demiş. Aradan yıl ay geçtikten sonra ceviz böyüdü, bakdım 
cevizde gözel bir ceviz var. Köyün uşağı daşlarken, ora gocaman bir 
tarla  oldu.  Tarlaya  çıktım,  topal  arıyla  horazı  goşdum,  ekin  ekdim. 
Aradan  altı  yedi  ay  geçtikten  sonra,  hele  bir  ekin  oldu  mu,  deye 
gediyordum. Bizim garı dedi ki, “Ulan gocacığım!”/ “Ne var?”/ “Getdin 
madem ekini yetişdirdin. Enniği orağı götür de biç gel,” dedi. Enniği 
orağı  aldım,  ekine  vardım,  bakdımdı  ekinin  içinde  bir  garaltı  var, 
vardıydım bir domuz. Orağı şöyle bi salladımdı, orağın sapı domuzun 

139



götüne çakıla galdı.  Domuz getdi,  ekin biçildi.  Ekin bitdi,  domuz da 
öldü.  Domuzu beri  ettim,  gannını  orağlan yardım,  bakdım şöyle  bir 
ferman çıkdı. Ülen bu fermanı okuya okuya okuduydum. Cüce ot yer, 
köse  de  ekmek  yer  yazılı,  ordan  ekmeği  aldım  ordan  doğru  eve 
geldim.” (Mustafa Gürbüz) (Alptekin 2002:458-459). 

Masalda,  birbirinin  ekmeğini  almak  isteyen  iki  arkadaşın,  kurnazlıkla 

yenişemeyince, en iyi masalı anlatanın bütün ekmekleri alması konusunda karar 

vermeleri  işlenmektedir  ve  güzel  masal  anlatmanın,  toplum  içinde  önemli 

olduğuna  gönderme  yapılmaktadır.  Masaldaki  konu  oldukça  basit  olmasına 

rağmen,  masal  anlatmak isteyenlerin,  nasıl  masal  uydururulacağına dair  fikir 

edinebilecekleri  bir  masaldır  (masalda  seyirciye,  nasıl  masal  anlatılacağı 

konusunda fikir veriliyor). 

Masal kahramanları olan Cüce ve Köse arasında konuşmanın geçtiği sahne de, 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka,  Doğa Zekası  ve Görsel-Uzamsal  Zeka alanlarının 

etkin  kullanıldığı  bir  sahnedir.  Cüce  ve  Köse  kendi  doğal  çevrelerinden 

esinlenerek,  olağanüstü  öğeler  de  ekleyerek,  görsel  olarak  zengin  olan 

masallarını uydururlar. Burada Mantıksal-Matematiksel Zeka, Doğa Zekası ve 

Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  uygun  kullanımıyla  güzel  bir  masal  ortaya 

çıkarılabileceğine  dair  fikir  ediniyoruz.  Masalda  genel  olarak,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Doğa Zekası;  Görsel-Uzamsal 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.  

(14) Zilli Tilki (Taşeli)
“Evel zaman içinde galbur saman içinde, bir varmış bir yokmuş, bir zilli tilki 
varmış. Bir gün bir yere çıkmış ve zilini bir çam ağacına asmış. Ufak bir 
çam ağacıymış. Aradan az zaman geçmiş, uz geçmiş, hayli zaman geçmiş, 
altı ay bir sene geçmiş. Bir gün, zilimi alayım diye gelseydi,  çam uzamış 
uzamış, havanın yarı gatına varmış. Ne zilin alındığı var, ne de göründüğü 
var. Zil de çıkmış havaya doğru. Orada bir çoban varmış, çobana demiş ki: 
“Şu çamı baltanla kes, ben de zilimi alayım,” demiş. O da demiş ki: “Yav 
durup duran çamın ne günahı var?  Kesmem, gencecik bir çam kesilir 
mi?  Kesmem,”  demiş.  Keserdin,  kesemezdin  derken,  neyse  kesmemiş. 
Dilkinin dediğini çoban dutmamış getmiş. Öteye bir yere varmışmış, orda 
bir gurt varmış. Gurda demiş ki: “Get şu çobanın goyunlarını  ye,” demiş. 
“Yemem,  çobanın  ne  suçu  var  da  goyunlarını  yeyeceğim?” demiş. 
Çobanın köpeği varmış, köpeğine demiş ki dilki: “Get şu gurdu gov,” demiş. 
“Govmam, gurdun ne suçu var ki? Görünür yerde gurdun bir suçu yok 
ki,” demiş. Ordan getmiş bir yere varmış, bir garıyla bir goca oturuyorlar, 
ihdiyarlamışlar. İkisi birbirinin eşiymiş: “Goca, şu garını döv,” demiş. O da 

140



demiş:  “Garımın ne suçu var  da döveceğim yav?” demiş.  Döverdin, 
dövemezdin  derken,  o değilden bi  yerden dolanmış,  ordan bir  ateş 
almış,  gocanın  sakalını  dutuşdurmuş.  Dutuşdurunca  bunu  goca, 
garıdan  bilerek  gakmış  sobayı  almış,  sakalımı  yaktın  diye  garıya 
girişmiş. Garıya girişince, garı da dutar evin önünde köpeğe girişir, 
dilkiyi govmadın, dövmedin, deye zaar. Köpek de dutar gurda girişir. 
Gurt  dutar,  goyunnara  girişir,  yeyip  bitirir.  Çoban nerden olduğunu 
bilemez,  baltasını  alır  çama  girişir,  çamı  yıkar. Çam  yıkılırkana  tilki 
gorkar, çamın patırdısından gaçar. Gaçıp gederkene: “Geriye döneyim de 
bir  bakayım,”  demiş.  Çam yıkılınca gozağın biri  havaya uçar gider,  gelir 
“geri dönüp de bakayım” diyen dilkinin burnuna vurur. Dilki gaça gaça gaça 
ödü yüreği patlar. Gaçarkana: “ne gaçan?” diye, yola bir davşan çıkar: “Ne 
gaçmayayım,  dağ  yıkılıp  gelir,  gaçıyorum,”  der.  “Beni  de  gatar  mısınız 
yanına?” diyor. “Gatarın,” diyor. Yola düşüyor, ileri varıyor bir eşşek ırast 
geliyor.  Eşşek diyor ki:”Beni de gatar mısınız yanına? Nere gaçıyorsun?” 
“Dağ  yıkılıp  gelir,”  diyor.  Daha  ileri  varıyor,  bir  horoz  ırast  geliyor.  “Ne 
gaçarsınız  arkadaşlar?”  “Ne  gaçalım?”  diyorlar.  “Dağ  yıkılıp  gelir, 
gaçıyoruz,”  diyor.  Birgaç tene mağluk birleniyor,  velhasıl  yolda bir  köpek 
ırast geliyor. “Ne gaçarsınız arkadaşlar?” “Ne gaçayım, dağ yıkılıp geliyor, 
gaçıyoruz,”  diyor.  “Beni  de  yanınıza  gatar  mısınız?”  “Gatarım.”  Bir  gaç 
mahluk birleniyorlar, bir köye geliyorlar. Köye geliyorlar, en altta eşek 
duruyor, onun üsdüne köpek, onun üsdüne bilmem neci çıkıyor, horoz 
daha üsde çıkıyor, kimisi anırıyor, kimisi uluyor, kimisi ötüyor derken: 
“Amanın,”  diyor  köylü.  “Bizim  köyü  birisi  basıyor,  gelin  gaçalım.” 
“Basgın  var!”  diyorlar,  herkes  toparlanıp  gaçıyor.  Gaçıyorlar,  köy 
olduğu gibi onlara galıyor88 Onlar yeyip içip, hoş geçiyorlar, muratlarına 
eriyorlar,  istediklerini  yapıyorlar.”  (Fatma  Gülizar  Erol)  (Alptekin 
2002:475-476).      

Bu  zincirleme  masalın  olay  örgüsü,  masala  özgü  neden  sonuç  ilişkisini 

yansıtmakla  birlikte,  oldukça  basittir;  anlatıcı  doğadan  esinlenerek, 

kahramanlarının  çoğunu  hayvanlar  alemi  arasından  seçmiştir.  Bu  masalda, 

hiçbir şeyin nedensiz olarak gerçekleşmeyeceğine vurgu yapan nedensel ilişki 

kuruluşu, Mantıksal-Matematiksel Zeka, Doğa Zekası ve Görsel-Uzamsal Zeka 

alanlarının birlikte kullanımını yansıtmaktadır. 

Masalın başında çobanın, genç bir çamın kesilmemesi gerektiğine dair sözü, 

araya sıkıştırılan önemli bir mesajdır; buradaki doğa algısı ve doğa bilinci Doğa 

Zekası’nın ön plana çıktığının göstergesidir. Olay zincirinin tersine dönüp, her 

şeyin  birbirini  yok  etmesi  ve  sonunda  çamın  da  kesilmesi,  doğal  zincirde 

meydan gelen bir tahribatın herşeyi zincirleme olarak yok edeceğine gönderme 

yapmaktadır.  Masalın oluşumunda genel olarak, Mantıksal-Matematiksel Zeka; 

88 Masalın bu kısmı, “Bremen Mızıkacıları” masalının andırıyor.

141



Doğa Zekası; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları ön plana çıkmaktadır.

(15) Yusufcuk89 (Taşeli)
“Evel zaman içinde, galbur saman içinde, bir varmış bir yokmuş, bir garı 
gocanın  birkaç  tane  çocukları  varmış.  Çocuklar  biraz  huysuzlarmış. 
Dayanamamış, bir gün annesi babası demiş ki: “Bunları götürüp bir 
dağ  başına  goyup  gelelim.”  Babası  bir  gün  bunları  almış,  eşeğe 
bindirmiş: “Haydi oduna gedelim,” demiş ve odun dağına varmışlar. 
Babası demiş ki: “Sizi çuvala gatayım üşümeyin, şuraya da asayım, be 
odunumuzu yapıncaya gadar durun,” demiş. Onlar da inanmışlar, hain 
baba  gabağı  da  çam  ağacına  asıvermiş.  Yel  esdikce  gabak  da 
sallanırmış. Çocuklar da inanırmış, ağşam olmuş, güneş doğmuş, heç 
odunun  kesilip  bittiği  yok,  boyna  gebak  tık  tık  edermiş.  Oğlan 
çocuğunun ismi Yusuf’muş. Yusuf’un cebinde bir tımtı varmış. Yani 
oynadığı  tımtısı,  oğraşa  oğraşa  çuvalı  delmiş,  delmiş  bakmışlar  ki, 
dışarda  babaları  yok.  O  tıkırdayan  gabakmış.  Etrafa  bakmışlar,  yol 
yok, iz yok, kimse yok. “Nere gedelim?” demişler. “Şöyle gedelim bakalım 
yol bulursak çıkarız,” demişler. Çıkmışlar gezmişler tozmuşlar, bir yer bir iz 
bulamamışlar.  Heç bir  tarafta bir  ev bulamamışlar.  Gederken acıkmışlar, 
susuramışlar, bayılmışlar. İyice rezil olmuşlar. Dururkan, sayın başında bir 
su  bulmuşlar,  şöyle  bir  sarı  su,  Yusuf  küçüğmüş.  “Abla,  ben  suyu 
içeceğim,”  der.  “Hayır  bacım  o  suyu  içme!  O  su  öküz  sidiği,  onu 
içersen öküz olursun,” demiş. “Abla içeceğim,” demiş. Yusuf yanmış, 
bayılmış,  ne  ise  gandırmış  çevirmiş  ablası  ile  ileriye  getmiş,  daha 
sonra  demiş  ki:  “Abla,  ben  tımtımı  o  öküz  sidiğinin  başında 
unutmuşum, döneyim de alayım geleyim,”  demiş.  “Haydi  dön algel 
öyleyse,”  demiş.  Dönmüş,  zaten  susuz  bayılıkmış,  böyle  öküzün 
sidiğini  içmiş.  Ordan  aniden  öküz  olmuş. “Yusuf,  yusuf,”  deyi  ablası 
çağırırmış. “Gel Yusuf, gel nerde galdın?” demiş. Hiç ses vermezmiş, bir 
öküz  “muuuu”  dermiş.  O  da  “Yusuuuuuf”  dermiş.  Öküz  “muuu”  dermiş. 
Mülüyormuş, yani öküz olmuş öküzün sidiğini içince. Yusuf’un ablası 
gele gelseydi, gardaşı öküz olmuş. Belinde böyle incecik bir guşağı varmış. 
Onu öküzün başına dakmış,  çekmiş çekmiş,  nerden nereye geldiyse bir 
yerde duman tütüyormuş, bir yerde de horaz ötüyormuş, bunu görmüşler: 
“Öküzüm  duman  duman  tüten  yere  mi,  yoksa  horaz  öten  yere  mi 
gedelim?” demiş. Duman tüten yere getmişler,  gelmişler ki orda bir 
congalaz  garısı  varmış.  Congolaz  garısıyla  gocası  orada çiftmiş.  Gelip 
geden  canlıları  şeyle  yerlermiş,  yeycek  bir  şeyleri  yoğmuş  zaten. 
“Öküzünü  keselim  mi  gızım?”  “Kesmen  öküzümü.”  “Keselim.” 
“Kesmen.”  “Seni  de  keseriz  ha!”  demişler.  Neyse  kesmişler,  gızı 
dinlememişler.  “Öküzüm  kesilme,”  demiş  gız.  Öküz  hak  tarafından 
yüzülmemiş,  neyse  uğraşmışlar  uğraşmışlar:  “Öküzüm  yüzül  de 
bişme!”  demiş.  Öküzün  etini  bişirirlermiş  bişirirlermiş  bişmezmiş. 
“Öküzüm biş de boğazlarından geçme!”  demiş.  Neyse öküz bişmiş, 
boğazlarından  geçmemiş.  Boğazlarına  durmuş,  congolaz  garısıyla 
gocası çatlamışlar ölmüşler. Ondan sonra gız: “Öküzüm toparlan da 
gedelim,” demiş. Öküz toparlanmış, eski haline gelmiş, yörümüşler bir 
yere  gelmişler.  “Öküzüm,  biz  getmekle  anamızı  babamızı 
bulamayacağız, dilek dileyelim ikimiz de, sen bir gara daş ol, ben de 

89 Masalın bazı kısımları “Hansel ve Gretel” masalını andırıyor.

142



bir uçar guş olayım,” demiş. Dilek dilemişler, öküz bir gara daş olmuş, 
gız da uçar guş olmuş.  Şimdi ağaçlarda Yusufcuk diye bir guş öter ya, 
yusuf  diye  öter,  gardaşını  arar.  Öteki  de:  “Bulu  bulu  buldun  mu?  Yani 
evimizi  buldun  mu?”  diyor,  yani  şimdi  Yusuf  diyen,  o  guşmuş.”  (Fatma 
Gülizar Erol) (Alptekin 2002:465-466).    

Masalın  olay  örüntüsü  sadedir;  iki  kardeşin  başına  gelenler,  masal  mantığı 

çerçevesinde  gelişen  olağanüstü  öğelerle  (öküz  sidiği  içen  kardeşin  öküze 

dönüşmesi,  öldükten  sonra  tekrar  eski  haline  gelmesi,  vb.)  süslenmiştir.  Bu 

yönü,  masalın  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanından  etkilenen  yanını 

oluşturmaktadır.  Masal  görsel  imgelerle  zenginleştirilmiştir  (ıssız  orman, 

çuvaldaki  iki  kardeş,  rüzgarda sallanan kabak,  congalaz karısının  ormandaki 

evi,  öküzün  kesildiği  ve  yendiği  sahneler,  öküzün  taşa,  kızın  da  kuşa 

dönüşmesi,  vb.),  doğayla  iç  içe  işlenen  bu  görsel  imgeler  aynı  zamanda 

zihnimizde bir  mekan algısı  da  yaratmaktadır.  Bu anlamda Doğa Zekası  ve 

Görsel-Uzamsal Zeka alanlarının da burada etkisini hissettirdiğini görmekteyiz. 

Ayrıca, masaldaki iki kardeşin birbirine bağlılığı,  sonra da birlikte doğanın bir 

parçası  haline  dönüşmeleri  dikkat  çekmektedir;  bu  anlamda  İçsel-Özedönük 

Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka;  Doğa  Zekası  ve  Görsel-Uzamsal  Zeka 

alanlarının  etkin  şekilde  birlikte  kullanıldığı  gözlemlenir.  Masalın 

oluşturulmasında  genel  olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa  Zekası; 

İçsel-Özedönük  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka  ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları ön plana çıkmaktadır.

(16) İyilik Yapan Balık ve Balıkçı Çocuğu (Gümüşhane ve Bayburt)
“Evvel zaman içinde fakir bir adam varmış. Bu adam bir gün yanına oğlunu 
da  alarak  balığa  gider.  Tuttuğu  bir  balığı  oğluna  vererek  eve  yollar: 
“Oğlum, evde yiyecek bir şey yoktur. Al bu balığı götür, annen akşama 
pişirsin de yiyelim.” Çocuk balığı alıp evin yolunu tutar. Bir de bakar ki 
balık  canlı,  ölmemiş:  “Yahu  ben  bunu  ne  yapayım,  balık  bilmezse 
Halik bilir,” deyip suya atar. Babası akşamüzeri açlıktan bitkin halde eve 
gelir,  hanıma sorar:  “Hanım, bizim balığı  pişirmedin mi?” “Ne balığı,  sen 
balık göndermedin ki!” “Oğlanla gönderdim ya.” Çocuğa balığı ne yaptığını 
sorunca,  korkudan  soluğu  sokakta  alır.  Ertesi  gün  oğlanı  alıp  balığa 
giderler.  Babası  tuttuğu  balığı  oğluna  vererek  tembih  eder:  “Bak, 
dünkünü  suya  attın,  bugünkünü  de  atarsan,  sana  sopa  koymaz 
atarım.” Balığı alan çocuk yolda balığın hala canlı olduğunu görünce 
suya  fırlatır:  “Ne  yapalım,  döverse  dövsün.”  Üçüncü  gün de  balığı 
suya atınca, babası bunu ala paça döver, çocuk da evden kaçar. Bir 
müddet gittikten sonra bir köprüye yaklaşır.  Çıplak bir adam bunun 
önünü keser:  “Nereye gidiyorsun?” “Neydeceksin baba, ne soruyorsun?” 

143



“Beni  arkadaş  eder  misin?”  “Ederim.”  Bunlar  hem  giderler,  hem  de 
konuşurlar.  Çıplak  der  ki:  “Arkadaş,  seninle  arkadaş  olduk,  ne 
kazanırsak ortadan bölüşeceğiz.” “Peki.” Bunlar gide gide bir memlekete 
varırlar.  O  memleketin  padişahının  kızı  da  doğduğundan  beri  hiç 
konuşmamış.  Padişah  tellal  bağırttırıyor:  “Benim  kızımı  kim 
konuşturursa  hem  kızımı  vereceğim,  hem  de  yedi  deve  yükü  altın 
vereceğim.”  Çıplak  der  ki:  Arkadaş  haydi  gidelim;  biz  bu  kızı 
konuştururuz. Eğer kızı konuşturursak altınları da alırız, kızı da alırız. 
Elimize böyle kâr bir daha geçmez.” Bunlar saraydan içeri girip padişahın 
divanına çıkarlar. “Padişahım biz senin kızını konuşturacağız.” “Peki.” Kız 
da  bir  perdenin  arkasında  oturmaktadır.  Çıplak  anlatmaya  başlar: 
“Zamanın birinde üç arkadaş varmış,  bunlar bir  seyahata çıkıyorlar. 
Fakat birbirinin sanatının ne olduğunu bilmiyorlar. Bir gün bunlar ıssız 
bir  meşeye  girerler.  Yırtıcı  hayvanlardan  korktukları  için  üçer  saat 
nöbet  beklemeye  karar  verirler,  sıra  ile  nöbet  beklemeye  başlarlar. 
İkisi uyurken, ilk nöbeti tutanın canı sıkılır. Marangoz olduğu için can 
sıkıntısını  gidermek  için  ağaç  gövdesinden  bir  kız  heykeli  yapar. 
Nöbeti bitince sırası gelen arkadaşını uyandırıp kendisi yatar. Nöbetçi 
bakar ki ilerde bir insan dikilmiş, üç defa kim olduğunu sorar. Yavaşça 
yanına  yaklaşır  ki  bir  kız  heykeli.  “Demek  bizim  arkadaş 
marangozmuş, heykeli  yapmış;  birisi  de terziymiş,  giydirmiş.  Bu da 
hoca imiş.  “Ben de  Allah’a  bir  dua  edeyim de,  Allah  buna bir  can 
versin,” demiş. Ellerini kaldırıp Allah’a dua eder, bunun da dileği kabul 
olur, ağaç canlanır. Sabah olup da hepsi kalkınca kızı aralarında pay 
edemezler.  İş  mahkemeye akseder,  hakime sorarlar:  “Hakim efendi, 
biz böyle böyle bir iş ile karşılaştık. Bu kız marangozun mu, terzinin 
mi,  hocanın mı? Hakim buna bir  türlü  cevap veremez.  Çıplak  bu sefer 
padişaha sorar:  “Padişahım bu kız marangozun mu, terzinin mi, hocanın 
mı?” Vezir vüzera birbirine karışırlar: “Kız terzinin.” “Hocanındır.” “Hayır kız 
marangozundur.”  Hiçbirinin cevabı birbirini tutmaz, cevap veremezler. 
O hiç konuşmayan padişah kızı da siyah perdenin arkasından cevap 
verir: “Ey padişahım, sen onları da vezir diye başına toğlamışsın. Bir 
çıplak adamın sözüne cevap veremediniz.  Kız  hocanındır.  Marangoz 
yaptı, emeğinin parasını alır; terzi de dikti, o da dikişinin parasını alır; hoca 
da  Allah’a  dua  etti,  Allah  ona  can  verdi.  Hocaya  ne  vereceğiz?  Kız 
hocanındır.” Çıplak adam, padişaha kızını konuşturduğunu söylerse de 
kabul  ettiremez.  Çıplak  adam  böyle  bir  mesele  daha  anlatır. Yine 
kimse  cevap  veremez,  kız  cevaplandırır.  Çıplak,  padişaha  der  ki: 
“Padişahım  kızınızı  konuşturdum,  yedi  deve  yükü  altınla  kızınızı 
isterim.” Padişah kızı ile altınları verir, bu iki arkadaş da yola çıkarlar. 
Gele gele birbirleriyle karşılaştıkları köprünün başına gelirler. Altınları 
develerle  beraber  bölerler,  kız  kalır.  Çıplak:  “Arkadaş,  biz  seninle 
konuşmuştuk ki, her ne kazanırsak ortadan böleceğiz. Altınları böldük, 
kaldı  bu  kız.  Bu  kızı  da  ortadan  kılıçla  keselim;  yarısı  sana,  yarısı 
bana.”  “Peki,”  der  çocuk  korkusundan. “Yok  istersen  böyle  tepeden 
aşağıya bölelim, bir tarafı senin olsun, bir tarafı da benim…” Meğer kızın 
babası  tutup  sihir  yaptırmış,  bu  sihiri  kızına  yutturmuş.  Bu  çıplak 
adam da bunları  bilirmiş,  kılıcını  çekip: “Ben bu kızı  tepeden aşağı 
yaracağım,”  der  demez,  kız  korku  ile  bağırır.  Bağırınca  da  yuttuğu 
sihir  ağzından  düşüp  suya  gider. Çıplak,  oğlana  der  ki:  “Arkadaş, 
senin suya  attığın balık  bendim.  Bu mallar  ve  kız  da senin,”  deyip 
suya atlar.  Oğlan kızı  ve develeri  alıp memleketine gelir.  Hala balıkçılık 
yapan  babasını  kurtarır;  köşkler  yaptırır,  evlenir,  yiyip  içip 

144



yaşarlar…” (Anlatan: Mustafa Doğan) (Sakaoğlu 2002:281-283).

Masaldaki  olay  örgüsü  çok  karışık  değildir;  iyilik  yapan  bir  çocuğun  iyilik 

bulmasının konu edilmekle birlikte, anlatıya eklenen olağanüstü öğeler (balığın 

adam  olup  çocuğa  yardım  etmesi,  sihir  yutmuş  prensesin  ağzından  sihrin 

çıkması, vb.) görsel imgelem zenginliği de sunmaktadır. Bu anlamda Mantıksal-

Matematiksel Zeka alanı ve Görsel-Uzamsal Zeka alanlarının etkinliği hissedilir. 

Ayrıca,  masal  içinde  geçen  ve  prensesin  konuşmasına  neden  olan  mantık 

sorusunun  cevabı  da  içerisinde,  karşılığı  parayla  ödenemeyecek  şeyler 

olduğuna dair bir mesaj gizlemektedir. Masaldaki balıkçının, oğluyla ve karısıyla 

ilişkisi  aile  içi  geleneksel  rollere  gönderme  yapmaktadır;  burada  Sosyal-

Bireylerarası-Zeka alanı etkin şekilde kullanılmıştır. 

Masalda geçen deniz ve padişahın sarayı  zihnimizde görsel bir mekan algısı 

yaratmaktadır;  buralar  Görsel-Uzamsal  Zeka  alanlarının  etkin  kullanıldığı 

yerlerdir.  Ayrıca  padişahın  sözünü  tutmaması  karşısında,  hakkını  arayan 

Çıplak, sonunda hakkını elde eder; burada “kim olursa olsun, söz veren kişiye 

karşı  hakkımızı  aramaktan  korkmamamız  gerektiği”  vurgulamaktadır;  burada 

İçsel-Özedönük Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının birllikte kullanımı 

söz  konusudur.  Genel  olarak  masalda,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa 

Zekası; İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin kullanıldığı görülmektedir.

(17) Müezzin (Elazığ)
“Ne varmış ne yokmuş,  bir  hocanın üç tane kızı  varmış.  Hoca bir uzak 
memlekete  gidecekmiş.  Kızlarına  nasihat  etmiş,  demiş  ki:  “Hiç 
dışarıya çıkmayın, ben bahçeye üç tane gül diktim, her bir kıza bir gül, 
bu  güllerden  ben  kimin  dışarıya  çıktığını  anlarım.”  Adam, 
komşusundan müezzine diyor ki:  “Evin ihtiyacını  gör,  bir  diyeceğin 
olursa  evin  cariyesine  söyle,  ben  gelinceye  kadar  kızlarım  dışarı 
çıkmasınlar.” Hoca, Allaha ısmarladık, diyip gidiyor.  Bir ay bu kızlar hiç 
dışarı çıkmıyorlar. Bir aydan sonra, müzezzin bunları dışarı çıkartmak 
için bir şeytanlık düşünüyor, çerçilik etmeğe başlıyor, inci boncuk satıyor, 
kızların  beslemesi  gidip,  kızlara  haber  veriyor:”  Hanımlarım,  hanımlarım, 
gelin hele öyle bir çerçi gelmiş, inci boncuk hepsi var.” “Aman sen de incik 
boncuk nedir, sen ne kadar yelinceksin, el sana birkaç kuruş, git kendine 
inci boncuk al.”Besleme gidip inci boncuk alıyor,  müezzin bakıyor ki bu 
kızlar  hiç  dışarı  çıkmıyorlar,  merak  ediyor.  Gidip,  içinden  hem 
kilitlenen  hem  de  açılan  bir  sandık  yaptırıyor. Ertesi  gün  gene 

145



boncukları  boynuna  takıyor,  gezdirip  satıyor,  kızlar  gene  dışarı 
çıkmıyorlar, akşam namazına doğru kızların cariyelerine boncuk satan 
adam diyor ki: “Ben inci boncuk satıyorum, kalacak yerim yok, ne olur 
beni içeriye alın.” Cariye, hanımlara soruyor: “Ben bunu içeriye alayım 
mı?” “Sakın kimseyi  almayasın.”  Cariye gidip çerçiye diyor:  “Kızlar 
seni içeri almıyorlar.” “Ne olur beni bu sandıkla içeri alsınlar, yok beni 
almıyorlarsa,  sadece  sandığımı  içeri  alsınlar.”  Cariye  kızlara  haber 
veriyor, kızlar, “Zararı yok, sandığı koysun,” diyorlar. Müezzin sandığa 
giriyor, yoldan geçen bir adama sandığı içeri taşıtıyor. Gece oluyor, 
müezzin sandığı içeriden açıyor, büyük kızın odasına giriyor, kız hiç 
bağırıp çağırmıyor,  böylece büyük kızı  yoldan çıkarıyor;  ertesi  gece 
ortancıl  kızı  yoldan çıkartıyor,  sıra küçük kıza geliyor: Üçüncü gece, 
müezzin sandığını açarak küçük kızın odasına girer, kız: “Hoş geldin, sefa 
geldin, fakat gel hele bak balkondan aşağıya, bir bak kimse seni görmesin,” 
diyor.  Müezzin balkondan aşağıya bakarken kız,  müezzini balkondan 
aşağıya iteliyor,  aşağıya atıyor,  müezzin aşağıya düşünce her tarafı 
kırılıyor. Bir  zaman sargılı  gezdikten sonra iyi  oluyor,  gene küçük kızın 
peşine düşüyor, kızın bacılarına diyor ki: “Küçük bacınızı da alın, hamama 
gelin,  siz  kaçın,  onu  hamama  kilitleyin.”  Bacıları  küçük  kıza:  “Haydi 
hazırlan,  seninle  hamama gideceğiz,”  diyorlar,  küçük kız  direniyorsa  da, 
kandırıp  hamama götürüyorlar.hamamın  kapısına  gelince,  bu  küçük  kızı 
içeri itip, kapıyı üzerinden kilitleyip kaçoyprlar. Kız hamamda kilitli kalınca 
müezzin, kıza diyor ki: “Senin bana yaptıkların çok oldu, haydi gel.” 
“Peki, yalnız gel seni önce bir güzel yıkayayım.” Müezzinin başını bir 
güzel sabunluyor, hamam tazı ile kafasına vurup kırdıktan sonra, onu 
orada  sabunlu  sabunlu  bırakıyor  kaçıyor. Kız  eve  zor  karışarak 
bacılarına kızıyor ve diyor ki: “Sizleri babama şikayet edeceğim, beni nasıl 
bu  kötü  işe  sürürseniz.”  Müezzin  uzun  bir  zamanda  temizlenip  evine 
geliyor, kafasını sardırıyor. İyi olana kadar evden dışarı çıkmıyor. Tekrar o 
büyük  bacıları,  küçük  bacılarına  ihanet  ediyorlar,  müezzini  getirip 
evlerine koyuyorlar, müezzin kıza diyor ki: “Senin bana yaptığın çok 
oluyor,  elimden  nasıl  kurtulacaksın  bakalım.”  “Bacılarım  bana 
düşmandır, babama  söylerler, sen bir iki şişe içki al has bahçeye gidelim, 
bacılarım görmesinler.”  “Öyle ise pek iyi.”  Birkaç şişe içki alıp,  babasının 
has  bahçesine  gidiyorlar.  Kız  içkileri  göğsünden  aşağıya  döküyor, 
müezzine durmadan içirtiyor. Müezzin yere devriliyor. Kız suyu bahçeye 
bağlıyor;  loğla (kar ve yağmurdan sonra toprak damları  düzeltmeye 
yarayan, ortasından sap geçen büyük silindir taş), bahçeyi loğluyor. 
Müezzinin üzerinden gidip geliyor, müezzin çamurdan tanınmıyor, kız 
eve kaçıyor. Müezzin yirmi  dört  saatte ayıkıyor.  Öle dirile  evine gidiyor. 
Küçük  kız,  ablalarıyla  müezzin  onu  öldürecekler  diye  korkuyor, 
gözüne uyku girmiyor. O sırada babası o uzak memleketten geliyor, 
daha kızlarının yüzünü görmeden, evvel  bahçesine gidip bakıyor ki, 
büyük kızla ortancıl kızın gülleri kurumuş, küçük kızınki ise büyümüş, 
budak vermiş. Orada anlar ki,  iki  kızı  eğri yola gitmişler,  küçük kızı 
şanlı şerefli yaşamış. İki büyük kızını ve müezzini öldürtüyor, küçük 
kızına  malını  mülkünü  bağışlıyor, yiyip  içip  muratlarına 
geçiyorlar…” (Emine Öksüz) (Günay 1975:296-297).  

Anlatıdaki  gerçekçi  öğeler,  masalsı  bir  planla  (zaman,  mekan  ve  kişilerin 

belirsizliği;  bir  de  kızların  namuslarının  güllerle  simgelenmesi)  masalın 

146



yaratılmasına  katkı  sağlamaktadır.  Burada  Mantıksal-Matematiksel  Zeka 

alanının  etkisi  hissedilmektedir.  Masalda  en  dikkat  çekici  toplumsal  mesaj, 

“genç kızların namuslarını kendilerinin korumalarının önemi (küçük kızın yaptığı 

gibi),  bu  konuda  kimseye  güvenmemeleri  gerektiği  (toplumda  güven 

yaratabilecek  konumu  dahi  olsa),  aksi  halde  en  kötü  şekilde 

cezalandırılacaklarıdır  (küçük  kızına  malını  bağışlayan  babanın,  namusunu 

koruyamayan  iki  büyük  kızını  öldürmesi).”  Masaldaki  üç  kızın  namusunun 

belirtisi olarak el değmemiş, açılmış gül seçilmesi ve solan güllerin masaldaki 

ifadesiyle  “kötü  yola  sapıldığını  belli  etmesi”,  masalda  doğaya  özgü  bir  el 

değmemişlik  ile  namus  arasında  kurulan  ilişkinin  simgesel  bir  anlatımıdır; 

burada,  Doğa  Zekası;  İçsel-Özedönük  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka 

alanlarının,  Görsel  Zeka  alanıyla  birlikte  etkin  şekilde  kullanıldığını 

göstermektedir.  Yine,  baba-kız,  baba-müezzin  ilişkilerinin  boyutu,  gerçek 

yaşamdaki  sosyal  ilişkilere  gönderme  yapmaktadır;  bu  anlamda  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka alanının  etkisi  öne çıkmaktadır.  Masalın  oluşturulmasında 

genel  olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Doğa  Zekası;  İçsel-Özedönük 

Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka ve  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanlarının kombinasyon oluşturacak şekilde birlikte kullanıldığını görmekteyiz.

(18) Akıllı Kardeş ile Deli Kardeş (Gümüşhane ve Bayburt)
“Bir  varmış,  bir  yokmuş…Biri  akıllı,  biri  de  biraz  akılsız  iki  kardeş 
varmış.  Bunların  babaları  ölmüş,  malları  taksim  etmeye  karar 
vermişler. Akıllı olanı demiş ki: “Ben eski damı alayım, sen de yeniyi 
al.”  “Olur.”  Damları  bölüştükten  sonra  canlı  malları  da  bölüşmeye 
karar verirler: “Peki bunları nasıl bölüşeceğiz?” “Damların ikisine de 
ot dökelim, akşam mallar hangisine girerse orada kalsınlar.” Akşam 
olunca bütün mallar, alışık oldukları için eski dama giderler, akıllının 
damına ise sadece bir öküz gider.  Deli kardeş bu öküzü satmaya karar 
verir. Ertesi gün bu öküzü götürüp, bir derenin dibindeki taşa bağlayıp 
gelir.  “Sattın  mı?”  “Sattım.”  “Nasıl  sattın?”  “Götürdüm,  bir  taşa 
bağladım  geldim.” Ertesi  gün  de  parayı  almaya  gider.  Kendi  kendine 
cevap verir: “Yarın gel.” Ertesi gün yine gider: “Bizim parayı versene.” Yine 
kendi  cevap  verir:  “Git  de  yarın  gel.”  İyilikle  parayı  alamayacağını 
anlayınca,  ertesi  gün baltayı  alıp gider;  taşa nasıl  bir  balta vurursa 
altınlar dökülmeye başlar. Bu altınları  toplayıp  bir  çuvala doldurur.  Alır 
gelir. Kardeşi sorar: “Kardeşim, sen bu altınları nereden aldın?” “Nereden 
alacağım, gittim öküzün parasını istedim. Vermedi, vermedi, ben de baltayı 
vurdum. Taş yarıldı, altınlar döküldü. Ben de aldım geldim. Gidip hocagilin 
kodu getireceğim, altınları ölçelim.” “Etme kardeşim, duyarlar da bize 
etmediklerini koymazlar.” “Hayır, kodu getireceğim.” Gidip kodu getirir, 
hoca sorar: “Kodu ne yapacaksınız?” “Ne mi yapacağız, altınları ölçeceğiz.” 

147



“Etme oğlum, böyle altın olur mu?” “ben ölçerim, sen kodu ver.” Hoca kodu 
verir,  ama  arkasından  da  gelip  kapıyı  dinler.  Kapıyı  aralık  edip  başını 
uzadır.  Niyeti,  essahdan  altın  ölçüp  ölçmeyeceklerini  anlamaktır. 
Oğlan nasıl bir kapıya basarsa, hoca orada boğulur karlır, ölür. Akıllı 
korkar: “Ne  yaptın?  Bu  köyün  imamını  öldürdün.  Duyarlarsa  ikimizi  de 
öldürürler.”  “Bu  gidip  nasıl  olsa  söyleyecek,  hiç  olmazsa  hocanın 
yerine  koriti  çıkarırlar.”  Köylüler  hocayı  ararlar,  ararlar;  bir  türlü 
bulamazlar.  Deli  oğlan,  köylünün  hocayı  aradığını  duyunca:  “Ben 
hocayı boğdum da kuyuya attım,” der. Akıllı  kardeşi inkar eder: “Ne 
inanıyorsunuz buna, deli bu. Buna hiç inanılır mı? Yalan söylüyor.” “Niye 
inanmıyacakmışız, kuyuya iner de bakarız.” Köylü kuyunun başına gider. 
Deliyi iple belinden kuyuya sarkıtırlar. Bakar ki oradakinin her tarafı 
kıl!  Ne  bilsin  orada  korit  olduğunu: “Sizin  hocanız  kıllı  mıydı,  kılsız 
mıydı?”  “Kılsızdı.”  “Hoca  boynuzlu  muydu,  boynuzsuz  muydu?” 
Boynuzsuzdu.” “Sizin hoca dört kıçlı mıydı, iki kıçlı mıydı?” İki kıçlıydı.” “Bu 
dört  kıçlı  ama!”  Çekip  çıkartırlar  ki  bir  keçiymiş.  Köylü  dağıldıktan 
sonra akıllı  kardeşi buna kızarak: “Kardeşim, sen beni burada kana 
vereceksin, iyisi mi buradan kaçalım.” Oradan ayrıldıktan sonra diyar 
diyar  dolaşırlar. Yolda  boş  bir  değirmene  raslarlar,  deli  kardeş 
değirmen taşını,  anasının  iğ  ağırşağı  diye  alır,  yola  devam ederler. 
Yorulunca bir kavağın altına oturup dinlenmek isterler. Bir de bakarlar ki, 
uzaktan bezirganlar geliyor:  “Bunlar bizi duydular da peşimize geliyorlar.” 
“Haydi  kavağa çıkalm.”  “Ben bu daşı  da çıkardacağım ağaca.” “Ulen 
kardaşım yapma, duyarlarsa bizi öldürürler. Hiç o, kavağa çıkar mı?” 
Deli değirmen taşını bir iki dal çıkartır. Başlar “yoruldum” demeye. Bir iki 
dal  da  kardeşi  çıkartır.  Bezirganlar  da  eski  bezirganlardanmış.  Kavağın 
altına  gelince  halı,  kilim  açarlar;  yanlarında  da  öte  beri,  altın  para.  Bu 
bezirganlar  da kavağın altına oturup dinlenmek isterler.  Ağaçtakiler  biraz 
beklerler, bakarlar ki ağaçtakilerin gideceği yok. Delinin küçük abdesti gelir: 
“Ben  işeyeceğim.”  “Etme  kardeşim,  az  sabret.  Şimdi  giderler.  İşersen 
duyarlar.” “Yok işeyeceğim,” deyip “şır şır” işer. Bezirganlar da bunu nisan 
yağmuru zannedip içerler. Deli, taşı da taşıyamaz olunca bırakmak ister: 
“Benim kolum ağrıdı,” diye taşı aşağıya nasıl bir bırakırsa, taş yere pat 
diye düşer. Çok korkan bezirganlar: “Yer oynadı,” diye hiçbir şeylerini 
almadan kaçıp giderler.  Deli, akıllıya: “Haydi aşağıya inelim de kalanları 
toplayalım,”  der.  Aşağıya  inerler.  Deli  kilimi,  keçeyi;  akıllı  da paraları, 
altınları toplar. Oradan yola koyulurlar. Bir dağ başında kötü bir fırtınaya 
yakalanırlar.  Deli  kilimi,  keçeyi  bürünür;  akıllı  üşümeye  başlar: 
“Kardeşim, şu parayı al da bana bir kilim ver. Ben de üşümeyeyim.” “Yok 
veremem, sen de kilim alaydın para toplayacağına.”  “Etme kardeşim, bu 
paraları hep sana vereyim.” “Getir paralarını dizelim, ne kadar yer tutarsa o 
kadar yer veririm.” Paraları dizerler, kilimin ucundan kesip kardeşine verir. 
Orada  yatarlar.  Deli  bütün  kilimlere  sarılır  yatar,  akıllı  ise  soğuktan 
donup ölür. Sabah  olunca  deli  bakar  ki,  akıllının  dişleri  parlıyor:  “Hem 
kilimi  kesip verdim, hem de gülümsüyorsun değil  mi?”  O yana iteler,  bu 
yana iteler. Bakar ki ölmüş. Su kaynatıp boğazına döker, o da kâr etmez. 
Dereye yuvarlar. Yer içer, muradına geçer.” (Anlatan: Adını vermeyen bir 
genç kız) (Sakaoğlu 2002:517-519).  

Akıllı ve aptal iki kardeş üzerine kurulmuş masalda, kurnazlığın her zaman işe 

yaramayacağına,  hayatın  getirdiklerinin  de  olayların  gidişatını 

148



değiştirebileceğine  dair  bir  mesaj  vardır;  masal  mantığı  bunun  üzerine 

kurulmuştur.  Burada,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının  etkisi  vardır. 

Masalda  akıllı  olarak  sunulan  kardeşin  yaptığı  kurnazlıklar,  normalde  işe 

yarayacakmış  gibi  görünse  de  işe  yaramaz;  bu  kısımlarda,  İçsel-Özedönük 

Zeka ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanları birlikte kullanılmıştır. 

Masalın anlatımında görsel mekan algısı yaratan sahneler (taştan altın çıkması, 

köyün imamının ölüsünün kuyuya atılıp, üzerine de keçinin atılması, kardeşlerin 

kaçışı, yolda karşılaştıkları bezirganlar ve onları kaçırtmaları, akıllının donarak 

ölmesi, vb.) kişilerarası ilişkilere dayanmaktadır.  Bu anlamda Görsel-Uzamsal 

Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanlarının  birlikte  kullanıldığını 

söyleyebiliriz. Masalda geçen doğaya ait unsurlar (hayvanlar, mekanlar) Doğa 

Zekasının  kullanımının  göstergesidir.  Genel  olarak  masalın  tamamının 

oluşturulmasında, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Doğa Zekası; İçsel-Özedönük 

Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka ve  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanlarının kombinasyon oluşturacak şekilde birlikte kullanıldığını görmekteyiz.

(19) Şah Meran’ın Yüzüğü (Elazığ)
“Bir  varmış  bir  yokmuş,  bir  zamanın  birinde bir  kadınla  bir  oğlu  varmış. 
Bunlar çok fakirlermiş, oğlan gündüzleri gidip dağdan odun topluyor, 
satıyor.  Günde  yirmi  kuruş  kazanıyor,  onunla  bir  ekmek  alıyor, 
anasıyla beraber yiyorlar. Bir gün gene dağdan odun getirirken bakıyor, 
mahallenin  çocukları  bir  yılan  yavrusu  öldürüyorlar.  Bu  çocuklara 
soruyor:  “Niçin  öldürüyorsunuz?”  “Bu  zararlıdır,  bizi  sokar  öldürür.” 
“Öldürmeyin size yirmi kuruş vereyim.” Çocuklar kabul ediyorlar.  Bu yirmi 
kuruşu veriyor,  yılan yavrusunu alıp eve getiriyor,  bir sepetin alrına 
koyuyor. Anası diyor ki: “Oğlum, sen bunu neden getirdi? Biz bu gece 
aç kalacağız.” “Ana bir şey olmaz. Öldürüyorlardı, yazığım geldi ben 
de aldım.” İkinci gün gene oduna gidiyor, odunu topluyor, sırtına vuruyor, 
getirip  çarşıda satıyor.  Yirmi  kuruşu alıyor,  fırına  ekmek almaya gidiyor, 
bakıyor  orada  bir  köpek  yavrusunu  öldürüyorlar: “Öldürmeyin,  ne 
istiyorsunuz  bunda?  “Bu  bize  zarar  veriyor,  bizim  tavukların  cücüklerini 
kaçırıyor.” “Yirmi kuruş vereyim, bunu bana verin.” Çocuklar razı oluyorlar. 
Yirmi  kuruşu da onlara  veriyor,  yavruyu  alıp  eve  getiriyor.  Onu da 
ılanın yanına  koyuyor.  Anasıyla  beraber  gene  aç yatıyorlar. Üçüncü 
gün gene oduna gidip yirmi kuruş kazanıyor, bakıyor bir  kedi yavrusunu 
öldürüyorlar. “Neden öldürüyorsunuz, yazık değil mi? “Bu bizim yoğurdun 
kaymağını yedi,  bize zarar verdi.” “Size yirmi kuruş vereğimde onu bana 
verin.” Yirmi kuruşu veriyor, onu da alıp gidiyor. Aradan zaman geçiyor. 
Her gün bir ekmek paralık odun getiriyor, satıyor. Akşamları ekmeğin 
bir parçasını anasıyla kendisi yiyorlar, bir parçasını da o hayvanlara 
yediriyor. Bir gün sepetin altındaki hayvanlara bakıyor, üçü de büyümüşler. 

149



Yılan dile geliyor: “Sen beni kurtardın. Ben Şah Meran’ın oğluyum, gel 
beni  babama  götür,  babam  sana  dünyalığını  verir.”  Bunlar  yola 
çıkıyorlar, şurası benim, burası senin derken, bir kuyunun başına geliyorlar, 
yılan:  “Sen de buradan aşağı gel, yalnız babam sana ne verirse alma, 
babamın  elindeki  yüzüğünü  iste,”  diyor. Bunlar  kuyudan  aşağı  inip 
babasının yanına geliyorlar. Yılanın babası soruyor: “Oğlum neredeydin?” 
“Beni  çocuklar  yakaladı,  öldürüyorlardı,  bu  adam beni  kurtardı.”  Yılanın 
babası bu sefer o çocuğa soruyor: “Oğlum benden ne dilersen dile.” 
“Canının sağlığını.” “Benim canımın sağlığından sana fayda yok. Dile 
benden,  sana  dünyalığını  vereyim.”  “Ben  dünyalık  istemem,  o 
parmağındaki yüzük hoşuma gitti onu bana ver.” “Onu benden isteme, 
ne  istersen  vereyim.”  “Yüzüğü  verirsen  ver,  vermezsen  haydi 
allahaısmarladık.” Oğlan düşüyor yola, giderken yılan da onun arkası sıra 
gidiyor. Babası diyor ki: “Oğlum sen nereye gidiyorsun?” “Baba, bu adam 
beni  kurtardı,  bu kadar  besledi,  sen bir  yüzükle  beni  değişiyorsun. 
Ben de bu adamla  gideceğim.”  “Gel  oğlum,  gel  al  yüzüğü  de git.” 
Oğlan  dönüyor  yüzüğü  alıp  parmağına  takıp  yola  çıkıyor.  Eve  gelirken 
acıkıyor, kendi kendine bu yüzüğü ben ne yapacağım, dünyalığımı verdiler 
de almadım diye düşünüyor. Bakıyor yüzüğün üzerine bir saman çöpü 
düşmüş, diliyle yalıyor, iki arap çıkıyor: “Yapalım mı, yıkalım mı?” “Ne 
yapın, ne yıkın, ben açım.” Bir tepsi, dumanları üzerinde tüten yemek 
getiriyorlar.  Oğlan  bir  güzel  karnını  doyuruyor. Geliyor  eve,  annesi 
soruyor:  “Sen  bizi  aç  bıraktın,  o  yılan  yavruzunu  büyüttün.  Sana  ne 
verdiler?”  “Ana,  katırları  yüklediler,  güzel  hediyeler  yolda,  geliyor.  Sen 
çabuk  git  çeşmeden  su  getir,  şimdi  gelirler,  yorgundurlar.”  Anası  su 
doldurmaya  çeşmeye  gidiyor,  bu  hemen  yüzüğü  yalıyor,  arap  çıkıyor: 
“Yapalım mı, yıkalım mı?” “Ne yapın, ne de yıkın. Bu evde ne varsa içini 
doldurun, bir de kadın elbisesi getirin.” Evde kap kacak, küp kücek ne varsa 
hepsini  buğday,  buldur,  un,  yağ,  kavurma  dolduruyorlar.  Bir  de  kadın 
elbisesi  getiriyorlar.  Anası geliyor:  “Oğlum, hani katırcılar gelmediler mi?” 
“Ana,  geldiler,  gittiler  bile.  Sen  nerede  kaldın?  Çok  geciktin,  bir  su  bile 
içiremedik.  Bak sana bir  anteri getirmişler.”  Anası kalkıyor bakıyor, her 
taraf  dolu.  Bir  ekmek yapıyor,  güzel  karınlarını  doyuruyorlar.  İkinci 
gün  oluyor,  çocuk  anasına:  “Ana  git,  padişahın  kızını  bana  iste.” 
“Oğlum sen delirdin mi? Padişah, kızını sana verir mi?” “Sen git iste.” 
Anası korka korka kalkıp gidiyor.  Padişah bunu dilenci  zannediyor,  buna 
biraz  bir  şeyler  veriyorlar,  bu  da  kalkıp  geliyor.  Ertesi  gün  oğlan  gene 
anasını yolluyor. Gene buna bir şeyler verip gönderiyorlar.  Üçüncü günü 
oğlan  anasına  diyor  ki:  “Ana,  bu  sefer  de  gidip  istemezsen,  seni 
öldüreceğim.  Git,  merdivenlerden  çık,  padişahın  odasına  gir, 
padişahın  yanındaki  koltuğa  oturma,  onun  yanındakine  de  oturma, 
daha alttakine otur. O, senin neden geldiğini anlar.” Kadıncağız korka 
korka gidiyor, padişahın huzuruna çıkıyor, oğlunun tarif ettiği koltuğa 
oturuyor.  Padişah  gülüyor,  diyor  ki:  “Peki  anladım,  sen  Allah’ın 
emriyle kızımı istemeye geldin. Kızımı oğluna veririm, ama benim bir 
şartım  var.  Bu  gece,  benim  konağımın  karşısına  bir  konak 
yapacaksınız,  benim konak,  yaptığınız konağın gölgesinde kalacak.” 
Kadın  kalkıyor  eve  geliyor,  çocuk  soruyor:  “Ana,  gittin  mi?”  “Gittim.” 
“Padişah ne dedi? “Oğlum, bu gece bir konak yapacaksın, padişahın 
konağı gölgesinde kalacak.” “Peki ana.” Çocuk, anası uyuduktan sonra 
yüzüğü yalıyor, arap çıkıyor: “Yapalım mı, yıkalım mı?” “Ne yapın, ne yıkın. 
Padişahın konağının karşısına bir  konak yapacaksınız.  Padişahın konağı 
gölgesinde  kalacak.”  Gece konak yapılıyor. Padişahın  penceresine her 

150



sabah güneş vururmuş,  padişah  uyanıyor,  bekliyor,  bakıyor  güneş daha 
doğmadı.  Kalkıp  pencereden  bakıyor,  konağın  karşısına  öyle  bir  konak 
yapılmış ki, kendisininki gölgede kalıyor. Kızını bu çocuğa veriyor. Düğün 
hazırlıkları  başlıyor,  davullar  zurnalar  çalınıyor,  düğün  yapılıyor.  Gelini 
konağa  getiriyorlar.  Yalnız,  gelin  gelirken  bir  de  sandık  getiriyor, 
sandığı yatak odasına koyuyor. Ertesi sabah bu çocuk çıkıp ava gidiyor. 
Sandıkta, kızın eski sevgilisi bir arap varmış, çocuk gidiyor, o dışarı 
çıkıyor.  Kız,  onu  hep  sandıkta  saklarmış.  Çocuk  eve  gelince,  arap 
gene sandığa giriyor. Sabah oluyor, çocuk ava gidiyor, arap, kıza diyor 
ki: “Öğren bakalım bunun sırrı ne?  Bunda mutlaka bir iş var.” Üçüncü 
gün çocuk ava giderken, kız diyor ki: “Sen ava gidip eyleniyorsun. Benim 
evin içinde canım sıkılıyor, sen sırrını söyle bana, ben onunla eyleneyim.” 
“Benim sırrım kapının arkasındaki süpürge.” Çocuk ava gidiyor,  arap 
sandıktan  çıkıyor,  kızla  beraber  kapının  arkasındaki  süpürgeyi 
yakıyorlar. Bakıyorlar  sırrı  bozulmadı.  Kız  ertesi  gün  tekrar  soruyor. 
Oğlan da: “Benim sırrım şapkamda,” diyor. Onu da yakıyorlar. Üçüncü 
gün oğlan: “Bu bana ne yapabilir,” diye düşünüyor ve sırrını söylüyor. 
Bunlar  gece  uyurlarken,  arap  sandıktan  çıkıyor,  çocuğun  yüzüğünü 
parmağından çıkartıyor. Yüzüğü yalıyor, iki tane arap çıkıyor. Araplar, 
yüzük  kimdeyse  onun  emrine  girerlermiş.  Araplar  soruyorlar: 
“Yapalım  mı,  yıkalım  mı?”  “Ne  yapın,  ne  yıkın.  Bu  adamı  eski 
kulübesine götürün,  bizim bu konağı  da denizin  ortasına  götürün.” 
Çocukla  anası,  sabahtan  eski  kulübelerinde,  eski  hasırların  içinde 
uyanıyorlar.  Oğlan  dışarı  çıkıp  bakıyor,  kendi  konağı  denizin  ortasında 
geziyor.  Bu  çocuğun  eskiden  beslediği  kediyle  köpek  yanına 
geliyorlar,  soruyorlar:  “Nedir  senin  derdin?  Derdini  bize  söyle?” 
“Görüyorsunuz derdimi, elimden yüzük gitti.  Evim denizin ortasında 
yüzüyor.” Köpek: “Ben gider yüzüğünü getiririm.” Kedi: “Ne olur beni 
de sırtına bindir götür.” Orada bir sıçan da diyor ki: “Ne olur ben de 
kedinin kulağına girip gideyim.” Köpek kediyi sırtına alıyor, sıçan da 
kedinin kulağına giriyor, bunlar konağın kenarına çıkıyorlar. Bakıyorlar 
kapılar  kilitli,  girecek  yer  yok.  Sıçan  bir  delik  bulup  içeri  giriyor,  kapıyı 
açıyor.  Kediyle  köpek de içeri  giriyorlar.  Bakıyorlar  kızla  arap karyolada 
yatıyorlar.  Arap,  yüzüğü  ağzında  saklıyor.  Köpek:  “ben buna saldırayım, 
ağzını olduğu gibi kopartayım.” Kedi: “Yok, öyle olmaz. Ben tırnaklarımla 
ağzını yırtayım, yüzüğü öyle kaçıralım.” Bunlar böyle konuşurlarken, sıçan 
gidiyor,  bakıyor bir  sirke küpü buluyor.  Kuyruğunu sirkeye batırıp geliyor, 
kuyruğunu  arabın  burnuna  sokuyor,  arap  pıskırıyor.  Yüzük  ağzından 
düşüyor. Kedi yüzüğü kapıyor dışarı çıkıyor. Köpek diyor ki: “Yüzüğü bana 
vermezsen, ben sizi götürmem.” “Kediyle sıçan: “Yahu etme eyleme, senin 
nefsin kötüdür, giderken balık görürsün havlarsın, yüzük ağzından düşer.” 
“Yok, yüzüğü vermezseniz götürmem. Siz kalın burada, arap uyansın sizi 
öldürsün.”  Bunlar  mecbur  oluyorlar,  yüzüğü  köpeğe  veriyorlar.  Köpek 
yüzüğü  ağzına alıyor,  kedi  sırtına  biniyor,  fare  de  kedinin  kulağına 
giriyor. Köpek  yüzmeğe  başlıyor,  tam karaya  çıkacakları  sırada  bir 
balığa  rastlıyorlar,  köpek  havlıyor,  yüzük  ağzından  düşüyor.  Balık 
yüzüğü yutuyor. Bunlar karaya çıkıyorlar,  çocuk soruyor:  “Ne yaptınız?” 
“Yüzüğü aldım, ama balığa nasip oldu.” “Neyse, o ki onlara kalmadı, balığın 
olsun.  Onlar  orada  ne  yiyecekler,  ne  içecekler,  yüzük  olmayınca  ölüp 
gidecekler.” Balıkçılar da o gün balık avına çıkmışlar, ağlarını atıyorlar. 
Atıyorlar bir şey gelmiyor. Bakıyorlar, orada bu kediyi, köpeği, fareyi 
görüyorlar.  Bir  de onların şansına atıyorlar.  O zaman yüzüğü yutan 
büyük balığı yakalıyorlar. Sıçan hemen balığı tanıyor, balığın ağzından 

151



girip yüzüğü çıkartıyor. Getirip çocuğa veriyor. Çocuk yüzüğü yalıyor, 
araplar çıkıyor: “Yapalım mı, yıkalım mı?” “Ne yapın, ne yıkın, şu konağı 
eski yerine getirin.” Konak eski yerine geliyor. Çocuk, padişahı çağırıyor: 
“Gel padişahım, kızının vaziyetini gör.” Gelip bakıyorlar, arapla kız bir 
yatakta  yatıyorlar.  Padişah  orada  kılıcını  çekiyor,  arapla  kızının 
kafalarını  bir  seferde  kesiyor.  Bu  çocuğa  da  bu  sefer  küçük  kızını 
veriyor. Kırk gün kırk gece düğün yapıyorlar, davul zurna çalıyorlar, yiyip 
içip muratlarına geçiyorlar.” (Kasım Yaman) (Günay 1975:470-475). 

Masalın olay örgüsü oldukça karmaşık olsa da, zihnimizde görsel bir imgelem 

yaratan,  mekan  algısı  oluşturan  olağanüstü  olaylar  (yeraltındaki  yılanlar 

padişahı Şahmeran, Şahmeran’ın oğlu, sihirli yüzük, sihirli yüzüğün kullanılışı, 

padişahın konağını gölgede bırakan konak, denizin ortasında yüzen konak, vb.) 

masal  mantığı  çerçevesinde işlenmiştir.  Bu anlamda,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka alanı ve Görsel-Uzamsal Zeka alanları kombinasyon oluşturacak şekilde 

kullanılmıştır.

Masalda,  oğlanın padişahın kızına güvenip sırrını  açması  ve  onun ihanetine 

uğraması  ise,  “hiç  kimseyi  yapabilecekleri  konusunda  küçümseme,  sırrını 

açıklama”  şeklinde  işlenen  gizli  bir  mesajı  barındırmaktadır.  Bu  anlamda, 

karşıdaki  bireyleri  doğru  tartmak  adına  bir  öğüt  gizlidir;  burada  Sosyal-

Bireylerarası Zeka alanının etkinliği hissedilmektedir. Ayrıca, oğlanın kurtardığı 

bütün  hayvanlar,  daha sonra  ona bir  şekilde  yardım  etmektedir;  burada da, 

“iyilik yapanın iyilik bulacağına” dair değer yargısı doğa algısıyla birleştirilmiştir; 

Doğa Zekası ve Sosyal-Bireylerarası Zeka alanlarının etkisi hissedilmektedir. 

Padişahın kızının ihaneti ise, babası tarafından cezalandırılmasıyla son bulur. 

Burada, (namusla ilgili) toplumsal bir değer yargısına gönderme vardır; Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  alanının  etkisi  hissedilmektedir.  Genel  olarak  masal, 

Mantıksal-Matematiksel Zeka; Doğa Zekası; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Görsel-

Uzamsal  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  kombinasyon  oluşturacak 

şekilde birlikte kullanılmasıyla oluşturulmuştur.     

(20) Zümrüdüanka Kuşu (Taşeli)
“Bir  padişahın  üç  tene  oğlu  varmış,  en  güccük  oğlu  eyiymiş, 
diğerlerini  ise  padişah  pek  sevmezmiş. Padişah  bir  gün  bahçeye 
gezmeye getmiş.  Bahçede bulunan elma sadece bir elma verirmiş her 
sene. O meyveye de bir dev düşüşmüş, her sene, dev olan meyveyi 

152



yermiş. Bir gün padişah demiş ki: “Yahu ben bir padişahım olayım, şu dev 
gelsin benim bahçemdeki elmayı yesin. Allah bana bir tek elma verir, onu 
da  dev  yer.”  Bir  gün  padişah  getmiş,  elmanın  dibine  yatmış.  Dev 
öteden zırlayarak gelmiş, getmiş, bunun üzerine devin gorkusundan 
padişah gaçmış getmiş. Bunun üzerine büyük oğlan demiş ki:  “A baba 
sen bir padişahsın, adam devden gaçar mı?” “Eee. Oğlum ne yapayım, sen 
gelebilir  misin?” “Hay hay gider ben onu keserim.”  O gün böyük oğlan 
getmiş varmış almanın dibine yatmış, tam uyumuş uykusu sırasında 
dev öteden zırlayarak gelmiş, oğlan bunun üzerine oku yayı gomuş ve 
gaçmış, o oğlan da gelmiş. Daha sonra dev gene elmayı yemiş. Aradan 
bir  yıl  daa geçmiş,  ortancıl  oğlan getmiş,  o da aynı  şekilde gaçmış. 
Bunun üzerine en güccük oğlan demiş ki: “Anne bana bir çökelek kesesi 
hazırla, sulu mulu, ayrıca da iyi bir ekmek hazırla, gannımı eyce doyurayım, 
okumu  galkanımı  elime  alayım,  bu  elmayı  bekleyeyim,  şu  deve 
yedirmeyeyim olur  mu?”  “Olur  hay hay guzum.”  Gadın  bir  kese çökelek 
gatmış,  çocuğun  garnını  da  eyce  doyurmuş.  Çıcuk  gılıcını,  okunu 
galkanını,  eline  almış  doğru  elmanın  dibine  yatmış,  çökeleği  de 
elmanın  dalına  asmış.  Tam  uykusu  geldiği  zaman  çökelek  üzerine 
damlayınca  oğlan  uyanırmış.  Bu  merasimler  oluken  dev  zırlayarak 
gelmiş,  çocuk  gaçmamış,  dev  tam  gelmiş  gılıncı  bir  salmış  dev 
gaçmış.  Oğlan  burdan  abilerinin  yanna  varır:  “Ben  devi  yaraladım, 
gelin  devi  takip  edelim.”  Devin  ganına  düşmüşler,  izleyi  izleyi  bir 
mağaraya  gelmişler,  devin  ganı  mağaradan  aşşağı  enmiş.  Şimdi 
mağaraya bir baksalar ki, mağara burcu burcu kokuyor.” Buraya yedi gat 
kendir ulayalım, bu kendiri  sarkıdalım, dibine erişirse gedelim,  olur  mu?” 
“Olur.”  Bir  delik  daş  bulmuşlar,  yedi  gat  kendiri  bağlamışlar,  aşşağıya 
sarkıtmışlar.  Daş  tam  tabana  eriştikden  sonra,  işin  tamam  olduğunu 
anlamışlar  ve  çekmişler.  Bunun  üzerine  böyük  oğlan  demiş  ki:  “Ben 
sarkınayım.”  “Olur.”  Böyük  oğlanı  sarkıtmışlar,  oğlan  aşşağıya  doğru 
inerken demiş ki: “Ben üşüdüm,” diye başlamış bağırmaya. Onu çekmişler, 
ortancıl oğlan enmiş gene aynan öyle.” En güccük oğlan demiş ki: “Ben 
üşüdüm desem de, yandım desem de beni sarkıdın.” O oğlan aşşağıya 
enmiş, üşüdüm demiş sarkıtmışlar, yandım demiş sarkıtmışlar, tam dabana 
endikten keyri  ipi  çezmişler.  Bunun üzerine aşağıdan çezilen ipi  oğlanlar 
yokardan çekmişler.  Güccük oğlan oku elinde gezerken, bi bakmış ki 
mağaranın aşşağısı alanlıklı bir yer, orda bir sürü gız çocuğu orlarda 
gezermiş. Oğlana demişler ki: “Ya insanoğlu nerden geldin buraya?” “Ya 
siz n’ararsınız buralarda, ben bir dev yaraladım onu izlemeye geldim.” “Dev 
zaten yaralı, gakarsa seni öldürür. Aman ağabey, dev zaten yaralı, çıkarsa 
seni öldürür.” ”Yok siz yattığı yeri bana tarif edin, ben bunu öldüreceğim.” 
“Pekey.” Gızlar bunun üzerine devin olduğu yeri oğlana göstermişler, 
oğlan devi öldürmüş. Bunun üzerine gızlar demiş ki: “Biz üç gardaşız 
birbirimizden cilasız,  evvele  sen  çık  bizi  sen  teker  teker  çekersin.” 
“Yoo  olmaz,  benim  gardaşlarıma  itimadım  var,  ben  gardaşlarıma 
gövenirim.” Gızın birini bağlamış: “Çekin, bu böyük gardaşımın gısmeti.” 
Ortancıl  gızın  beline  bağlamış  ipi  onu  da  çektirmiş:  “Bu  da  ortancıl 
gardaşımın  gısmeti.”  En  güccük  şeye  gelincek  gız  demiş  kina:  “Ya 
insanoğlu, sen önden çık, ben çıkdıktan keyri gardaşların benim yanımda 
senin ipini keserle, sen aşşağıya düşersin.” “Yok olmaz, ben Allah’a nasıl 
gövenirsem, gardaşlarıma da öyle gövenirim.” Olurdu, olmazdı derlerkene, 
oğlan  aşşağıdan  güccük  şeyin  beline  ipi  bağlamış,  yokardan  çakmışlar: 
“Çekin, bu benim gısmetim.” Çekmişler yokarı, tekrar ipi sarkıtmışlar. Oğlan 
ipi  beline  bağlamış,  çekip  gederkene  bıçağa ipi  bi  çalmış,  oğlan  aşşağı 

153



enmiş getmiş gayrı. Oğlan gerisin geri inmiş. Tekrar dabana inen oğlan 
öte gezmiş, beri  gezmiş.  En son çıkarılan gız demiş ki:  “Sen burda 
galdın  insanoğlu,  burdan  ileri  doğru  get,  bir  bunar  var.  Öğlenin 
ısıcağında  bunarın  başına  iki  goyun  gelir.  Bunların  biri  beyaz,  biri 
gara, beyaz goyunun üsdüne düşebilirsen dünyanın yüzüne çıkarsın. 
Gara goynunun üsdüne düşebilirsen yerin dibine ine gedersin. Dikkat 
et gara goyunun üsdüne düşmemeye çalış.” “Olur.”  Oğlan, gızın tarif 
ettiği  yere getmiş, orda bunarı  bulmuş. Öylenin ısıcağına bakmış iki goç 
gelmiş inadına inat. Goyunun biri siyah, biri beyaz.  Hele beyaz goyunun 
üsdüne atlayayım deyi bir atılmış, doğru siyah goçun üsdüne düşmeş. 
Gara goç bunu almış, yerin yedi gat zemmine almış getmiş. Ene ene 
ense,  bir  garsaklık  yere  varmış.  Goç onu  orda bırakmış  varmış  getmiş. 
Oğlan  ordan  gede  gede  getmiş,  bir  gasabaya  varmış. Gasabanın 
üsdüne bir garı varmış, garının da heç çoru çocuğu bir şeyi yoğmuş. Oğlan 
o garıya demiş ki: “A nene bana bir su ver içeyim.” “A yavrım suyu 
nerde bulacağım?” “Bire  ebe  bu köyün  suyu  yok  mu?”  “A yavrım bu 
köyün  suyunu  bir  dev  var,  günde  deve  bir  gız  çocuğu  gelin  eder 
veririz. Dev gelini yer, ondan sonra bize suyu verir. Biz suyu devden 
alırız.”  “Nene  bu  dev  nerde?”  “Bilmem,  amma  sana  gene  suyu  ıcık 
vereyim, sen burda dur, filan padişahın gızı gelin olacak, onu takip et get, o 
zaman suyu elde edersin.” “Olur.” Şimdi padişahın o gızını süslemişler, 
gelin etmişler, deve vereceklermiş. Onlarla beraber oğlan da getmiş. 
Deve gızı  vermişler.  Zaten bütün millet,  daha deve gız teslim edilmeden 
dönmüş getmiş. Gızın yanda sadece oğlan galmış. Oğlan, gıza demiş ki: 
“Devin olduğu yeri bana gösder.” “Birazdan dev buraya gelir.” “Pekey.” Dev 
geldiği  zaman,  oğlan galkanını  bir  atar,  sonra deve gılıcını  vurmuş, 
devi öldürmüş. Oğlan gerisin geri gızla birlikte dönmüş. Gız, oğlanın 
üzerine  devin  ganına  elini  batırarak  sürer. Ordan  gız  geri  gelmiş. 
Padişah bu sefer gızına demiş ki: “Gız, köy susuz galdı, sen neye gaçdın?” 
“Baba ben geçıp gelmedim, devi bir oğlan öldürdü.”  Oğlan suyun ağzını 
açınca her taraf su ile dolmuş. “Gız, köy susuz, orda kimse galmadı, sen 
mutlaka  gaçdın,  sen  orda  oğlanı  nerde  gördün?”  “Yok  babacığım,  ben 
oğlanı  bilirim.”  “Gızım  nerden  bileceksin,  burdan  halkdan  gelen  olmadı. 
Filan filan getdi, onlar da geri geldi.” “Yok, ben oğlanı bilirim.”  Aradan iki 
gün geçmiş, su akar, dev yok meydanda. “Pekey sen bu adamı tanır 
mısın?” “Bilirim.” Oğlanın arkasına gızın barmağını basdığından kimsenin 
haberi  yokmuş.  Padişah  ilan  etmiş:  “Yedi  yaşından  yetmiş  yaşına 
varıncaya dekini herkes padişahın sarayının önünde toplanacak, böyle 
toplu vaziyette olacak.” Halk toplanmış, o mahallenin gasabanın bütün 
halgı toplanmış. Bir  şöyle yörüyüşe geçmişler, geçince, gız oğlanı takip 
etmeye başlamış. Geçe geçe herkes geçmiş. O garının yanında eğlenen 
o çocuk gelirken gız elinden dutmuş. “Dur!” “Ne o, bırak yahu!” “Yok, 
devi  sen  mi  öldürdün?  Babm  seni  isdiyor.” “Pekey.”  Gız,  oğlanı 
babasının  huzuruna  eletmiş.  Padişah  demiş  ki:  “Oğlum,  dile  benden 
dileyeceğin.”  “Senin  sağlığını  dilerim  padişahım.”  “Eyi  öyleyse.”  Getmiş, 
böyle gezerek mezerek, suyun akdığı yerde bir çınar ağacı varmış. O çınar 
ağacının dibinde de bir  köşk varmış. Oğlan o köşke yatmış.  Okunu filan 
yanna goymuş. Orda yatarkana bir guş oraya bir yuva yapmış. Yuvasına da 
her sene bir evran düşüşmüş, cüllüğünü yermiş. Böyle yatarkene rüyasında 
cülükler  böyle  “cürük  cürük”  edermiş.  Oğlan  bakar  ki,  bir  ilan  yuvayı 
yiyecek. Alttan ağrı oku bi salar ilana, ilanı tıbbadan düşürmüş. Ora 
köşke  ölüsünü  gomuş  ve  tekrar  yatmış.  Cücülerin  anası  gelmiş, 
hemen oğlanı  çarpacağmış.  Çünkü her sene yuvayı  bir  şey yermiş. 

154



“Bu düşmanın geldi, yavrularını yeyecek.” Bu sefer yavrular demiş ki: 
“Anneciğim,  o bizi  düşmandan gurtardı,  onu çarpma.” Guş gelmiş, 
ganadını açmış böyle, oğlanın üsdüne gölge etmiş. Yani güneş gelen 
yerlerini gorumuş. Uyanmış oğlan bakmış ki, üsdünde bir guş durur.  Guş 
oğlanın  yanına  gelmiş  ve  hak  tarafından  gonuşdurulmuş.:  “Ya 
insanoğlu,  dile  dileyeceğini  benden.”  “Ben  senden,  beni  dünya 
yüzüne  çıkarmanı  dilerim.”  “Eee…peki  öyleyse.  Ben  seni  dünya 
yüzüne  çıkarayım.  Madem  benim  yavrularımı  sen  gurtardın. Benim 
dediğimi hazırlayabilir misin?” “Ne dedin, söyle bakayım, hazırlarım belki.” 
“Bana  bir  camız  derisi  et,  bir  camız  derisi  de  su  hazırlayabilir  misin?” 
Padişah oğlanın hatırına gelmiş: “Hazırlarım.” Ordan doğru padişahın 
yanna gelmiş:  “Yahu padişah baba benim senden bir  dileğim var.” 
“Söyle.”  “Bana bir  camız derisi  et  ilen,  bi  camız derisi  su verebilir 
misin?” “Veririm.” “Peki öyleyse,” demiş ve guşun yanna gelmiş.guş, 
ganadının bir tarafına suyu goymuş,  bir  tarafına eti,  ortasına oğlanı 
bindirmiş  ve  yola  çıkmışlar.  Guş  oğlana  demiş  ki:  “Hub  dediğim 
zaman et,  lüp dediğim zaman su vereceksin.”  Yüklemiş böyle,  hub 
demiş  oğlan  et  vermiş,  lub  demiş  su  vermiş.  “Yer  görükür  mü?” 
“Görükmez.” “Bir daa tanı bakalım, yer görükür mü?” “Görükür oldu 
gayrı, tam dünyaya çıkdık gayrı.” Guş, oğlanı dünya yüzüne çıkarmış, 
oğlanı  aşağı  endirmiş.  Oğlan oturacak vakıt  etinden kesivermiş,  ve 
guşa  vermiş.  Guş da  insanoğlunun  eti  olduğunu  anlamış.  Guş,  eti 
dilinin altına saklamış ve oğlana demiş ki: “Yörü bakayım.” Bunun üzerine 
oğlan  topallanmış:  “Gel  bakayım neye  topallan?”  “Sen hub deyince  et 
tükendi, bunun üzerine ayağımın hurasını kesdim sana verdim.” “Eyi,” 
demiş ve dilini altından eti çıkarmış ve oğlanın sakat gısmına guş eti 
yapışdırmış. “Yörü bakayım.” Oğlan yörümüş getmiş, guş da geri dönmüş. 
Oğlan buradan gızı bulmak için getmiş. Daha önce de gız demiş ki: “Ben 
senin yeryüzüne çıkdığını  nerden bileceğim?” O da demiş ki:  “Ben 
sana ellenmedik elli altın, eli değmedik elbise, ayakkabı dikerim ben.” 
Bu  oğlanın  gardaşları  dünya  yüzüne  çıktıkları  zaman  gızı  isdemeye 
başlamışlar.  Gızın  isdekleri  de  hunnarmış:  “Ben,  ellenmedik  elli  altın, 
dikilmedik  elbise,  bunları  isderim.”  Oğlan  yeryüzüne  çıkdıktan  sonra  bir 
terzinin yanına çırak girmiş, oğlan gızın bu isdeklerinin hepsini hazırlamış. 
Gız da başga birine verdiği için o günlerde düğün hazırlıkları varmış. Oğlan 
bir  arap  donuna  girmiş,  orda  yerin  dibinden  çıkan  oğlana  gız  demiş  ki: 
“Haydin bir at ciridine gedelim.” Gız gayrı oğlanın çıkdığını arap donunda 
görmüş.  Çünkü  ellenmedik  elli  altını  bildi,  dikilmedik  elbiseyi  bildi, 
artık düğüne başlamış. Oğlan bir arap donuna girmiş ve babasının yanna 
varmış: Büyük oğlana salar gardaşını, güccük oğlanı öldürür. Ortancıl oğlan 
getmiş, onu da aynı. Bu sefer tek kendisi galmış ve babasına demiş ki: “Ya 
padişah baba ben senin oğlunum, işde bu gızlar da benim haggım.” 
Gırk  gün  gırk  gece  düğün  etmiş,  biz  de  demitten  yemeğinden  geldik.”  
(Anlatan: Fatma Gülizar Erol) (Alptekin 2002:292-297).   

Masalın,  masal  mantığı  çerçevesinde  oluşturulan  olay  örüntüsü  oldukça 

karmaşıktır.  Masalda  bir  padişahın  cesur  küçük  oğlunun  başına  gelenler 

anlatılır. Küçük oğlanın cesaretini sınayan pek çok olay (babasının bahçesine 

dadanan  devi  yaralar,  devi  takip  edip  yer  altı  dünyasına  iner,  devi  öldürür; 

yeraltındaki  tutsak  kızları  yeryüzüne  çıkarır,  kardeşlerinin  ihanetine  uğrar  ve 

155



yeraltında mahsur kalır; ak koyun ve kara koyunla karşılaşır, ak koyuna binip 

yeryüzüne çıkmak isterken, yanlışlıkla kara koyuna binip yerin yedi  kat daha 

dibine gider; orada suyun başını tutan devi öldürüp, suyu salar ve padişahın 

kızını  devden  kurtarır,  padişah  oğlana  borçlanır;  Zümrüdüanka  kuşunun 

yavrularını  kurtarır  ve  kuş  da  oğlana  borçlanır;  oğlan,  padişahtan  borcuna 

karşılık et alır, etleri Zümrüdüanka kuşuna verir ve borcuna karşılık olarak kuş, 

oğlanı yeryüzüne çıkarır; oğlan yeraltından kurtardığı kızı bulup evlenir) olmakla 

birlikte,  doğaya  ait  öğelerle  süslenen  olağanüstü  öğeleri  de  barındıran 

anlatımda,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka,  Doğa  Zekası  ve  Görsel-Uzamsal 

Zeka alanları kombinasyon oluşturarak etkin bir şekilde kullanılmıştır. 

Oğlanın  iyiliklerine  karşılık  (padişahın  kızını  devden  kurtarıp,  suyu  salar; 

Zümrüdüanka  kuşunun  yavrularını  kurtarır)  yeraltından  yeryüzüne 

çıkabilmesinin anlatıldığı sahnelerde, iyiliklerin karşılıksız kalmayacağıyla  ilgili 

bir  mesaj gizlidir.  Ağabeylerinden ihanetinin öcünü alan küçük oğlan, evlenip 

mutlu sona ulaşır; burada, iyilikler gibi ihanetlerin de karşılıksız kalmayacağına 

dair bir mesaj vardır. Bu kısımlarda, Sosyal-Bireylerarası Zeka alanının etkinliği 

öne çıkar.  Masalın  genelini  düşündüğümüzde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

Doğa Zekası; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka  alanlarının  kombinasyon  oluşturarak  etkin  şekilde  birlikte  kullanıldığını 

görürüz.     

Bazı  masallarda  yöre  ağzının  korunması,  Sözel-Dilsel  Zeka  alanının  etkisini 

yansıtmaktadır  ve yöresel  dil  özellikleri  icracının dilsel  becerisinin gelişmişliği 

oranında  seyircilere  aktarılmaktadır.  Masal  anlatıcılarının  cinsiyeti  konusuna 

incelememizde girilmemiştir. Çünkü, masal icra bağlamının yaratılması, belli bir 

sözlü kültür bağlamında, hem kadın hem de erkek icracılar için benzer Çoklu 

Zeka alanlarının kullanımını gerekli kılmaktadır.

C. TEKERLEME

1. Tanım

156



Geleneksel sözlü kültür ürünlerinden olan tekerlemeler, konusu ve kelimelerin 

sıralanışı bakımından serbest çağrışıma dayanır; birbiriyle uyuşmayan kelimeler 

bazen  sırf  ritimsel  uygunluk  nedeniyle  art  arda  kullanılabilir.  Bağımsız 

tekerlemeler  olduğu  gibi  -Duymaz’a  (2002a:7)  göre,  bu  gurubu  yanıltmaçlar 

oluşturmaktadır- diğer sözlü türler içerisinde kullanılan tekerlemeler de vardır. 

Duymaz,  tekerlemeleri  şekil,  konu,  içerik  ve  işlev  açısından  sınırları  kesin 

olmayan  sözlü  ürünler  olarak  nitelendirir.  Bunun  nedenini  de  tekerlemelerin 

diğer sözlü halk anlatıları (bilmece, masal, âşık şiiri, ninni, oyun –özellikle çocuk 

oyunlarında  sıkça  tekerlemeler  geçer90,  halk  hikâyesi  ve  halk  tiyatrosu,  gibi) 

içerisinde daha sık kullanılmalarına bağlar (Duymaz 2003:202).

Genel olarak tekerleme, Doğan Kaya tarafından şöyle tanımlanır: 

“Vezin, kafiye, seci, aliterasyonlardan istifade ederek hislerin, fikirlerin, hâl 
ve hayallerin, abartma, tuhaflık, zıtlık, benzetme, güldürü, kısa tanım yahut 
çağrışımlar yoluyla ortaya konulduğu manzum nitelikli  basmakalıp sözler” 
(Duymaz 2003:203).

Bu tanım dışında diğer pek çok tanımı da incelemiş olan Duymaz (2003:203), 

incelediği  tanımlar  arasında  Boratav’ın,  tekerlemelerin  ne  olabileceğini 

anlatmaya yönelik açıklamalarını daha uygun bulur. Tekerlemelerin kullanıldığı 

yerlere  değinmek  bu  açıdan  yerinde  olacaktır.  Masala  başlarken,  masalın 

ortasında ya da masalın sonunda karşılaşılan “masal tekerlemeleri”91 bunlardan 

birisidir.  Boratav’ın  ifadesiyle  masal  tekerlemeleri,  seyirciyi  masal  dünyasına 

girmek için hazırlayan, masal havasını devam ettiren ve yine bu masal havasına 

uygun şekilde bitiş yapmaya yardımcı olan önemli bir unsurdur. Tekerlemelerin 

diğer  bir  kullanım  yeri  ise,  ortaoyunu  ve  Karagöz  ile  Hacivat’ın  nükteli 

atışmalarına  ve  ilişkilerine  dayanan  ve  Hayalci’nin  hayal  gücüyle  şekillenen 

gölge oyunudur. Anlatıcı, seyircileri “hayal dünyasına” aniden sokmak istemez, 

heyecanı yavaş yavaş artırır; oyuna girişte ya da konu geçişlerinde –genelde 

oyunun  muhavere  bölümünde”-  Karagöz’ün  veya  Hacivat’ın  başından  geçen 

90 And (2002:47),  özellikle  çocukların  söylediği  oyun tekerlemelerinin (tekerlemelerin  bir  türü 
olan yanıltmaçların, oyun türkülerinin, vb.) eski dilleri çözümlemek için dilcilere zengin malzeme 
sunacağını; oyun tekerlemelerinin, çocuklar tarafından tutuculukla iyi saklandıklarını, içerisinde 
pek çok eski sözcük ve deyiş içerdiklerini belirtir.
91 Masal tekerlemeleri konusunda daha ayrıntılı bilgi için bkz. (Boratav 2000).

157



garip  maceraların  anlatıldığı  bölüm  “tekerleme”  olarak  adlandırılır.  Ayrıca 

âşıkların  da,  aralarındaki  atışmaları  “tekerleme”  olarak  adlandırdıklarına 

rastlanır (Boratav 1958:32-33; Duymaz 2003:203). 

Tekerlemenin şaşırtmaç, şaşırtmaca, yanıltmaç, gibi ifadelerle de anılan ve söz 

oyunlarına  dayanan  türü,  söylenmesi  zor  olduğu  için,  hızlı  söylendiğinde  dil 

sürçmelerine  neden  olacağı  için,  çocuklar  tarafından  sadece  bu  özelliği 

nedeniyle bile oyun haline getirilebilmektedir (Freud’a göre, tekerlemeleri hızlıca 

söylerken  meydana  gelen  dil  sürçmeleri  nedeniyle  söylenmemesi  gereken 

sözcüklerin  yanlışlıkla  söylenmesi,  kişinin  söylemek  isteyip  de 

söyleyemediklerinin  yanlışlıkla  söylenmiş  gibi  yapılmasıdır)  (And  2002:57). 

Büyük  ihtimalle  tekerlemelerin  daha çok  çocuklara  has oyunlu  sözler  olarak 

algılanmasında (Duymaz 2002a:7), tekerlemelerin bir  türü olan yanıltmaçların 

çocuklar arasındaki oyun olarak sıkça kullanılmasının etkisi vardır.

Genel hatlarıyla değerlendirildiğinde “anlamsız, yarı anlamlı yarı anlamsız veya 

saçma  sapan  sözlerden  oluşmuş”  olarak  nitelendirilen  tekerlemeler,  köken 

olarak,  Orta  Asya  Türk  topluluklarının  şaman  dualarına92 dayandırılmakla 

birlikte; Boratav, masal tekerlemelerinin, düşlere, dine ve sihre dayalı inançların 

işlevlerini yitirip estetize edilmesiyle tekerleme şeklini aldıklarını belirtmiştir ve 

tekerlemelerin kaynağı olarak halk şiirinin etkisini de göz ardı etmemiştir. Hayal, 

yalan, olağanüstülük, abartma ve mizah, gibi unsurlar barındıran tekerlemelerin, 

“anlaşılmaz ve  gerçek üstü”  nitelikleriyle  sembolik  bir  değeri  vardır  (Duymaz 

2003:204-207).  Tekerlemeler  içinde  yaratıldığı  toplumun  soyut  düşünme  ve 

yaratma biçimini yansıtır;  tekerlemeler bir alay ve mistisizm içermekle birlikte, 

samimi bir tarza sahiptir (Atay 2002:10).

92 Tekerlemeler,  Türkiye dışında yaşayan diğer Türk topluluklarında “genel bir tür anlamında 
değil” daha çok masal ve aşık edebiyatı içerisinde yer alan bir tür olarak değerlendirilir Yine de, 
bizdeki  tekerlemeye  yakın  görevde  kullanılan  tür  için  “sanavaç”,  “düzgü”,  gibi  terimler 
kullanılırken,  tekerlemelerin  bir  türü  olan  yanıltmaçlar  (tongue  twister)  için  ise,  “sanama”, 
“çaşdırma”,  ”yanıltmac”,  “cañılmaç”,  “cañıltpaş”,  “sanamış”,  “sayma”,  “tez aytuv”,  “yañıltmaç”, 
“sanavaç”,  sayılmak,  “dil  kırmak”,  “çaşırtma”,  gibi  terimler  kullanılmaktadır  (Duymaz 
2003:204-207).  Tekerlemelerin  şamanizmle  ilgisi  konusunda  daha  ayrıntılı  bilgi  için  bkz. 
(Duymaz 2002b:36-45).

158



Duymaz’ın (2003:215) belittiğine göre, tekerlemeler özellikleri itibariyle belirli bir 

ana  konuya  sahip  değildirler,  bu  nedenle  içerisinde  geçtikleri  sözlü  türle 

ilişkilerine  göre,  anlamlarından  çok  işlevleriyle  değerlendirilirler;  serbest 

çağrışıma93 dayandıklarından  zenginleştirilmesi  kolay  bir  sözlü  tür  olarak 

görülürler; kafiye, alliterasyon ve seci, gibi ses uyumuna dayanan birliklerle bir 

uyum yakalanarak, birbiriyle ilişkili olmayan hayal ve düşüncelerin sıralanışıyla 

oluşturulurlar;  tekerlemelerde ifade edilen her türlü duyguyu, düşünceyi, hayali, 

zıtlığı,  abartıyı,  şaşırtmayı,  tuhaflığı  ve  mizahı  içeren  öğeler  söz  kalıpları 

oluşturacak şekilde sıralanırlar; tekerlemelerde şekil94 ve işlev,  konu ve içerik 

bilgisinin önüne geçer; tekerlemeler doğa olaylarıyla ve unsurlarıyla ilgili bilgisel 

bir  içeriği  de  barındırabilirler.  Duymaz,  tekerlemelerin  serbest  çağrışıma 

dayanmaları  nedeniyle  “kalıplaşmanın”  diğer  sözlü  türlere  göre  daha  zayıf 

olduğunu ve bu nedenle sadece eski  değil,  yeni  unsurların da tekerlemelere 

girebileceğini  belirtir.  Bu  anlamda  tekerlemeler  yere,  zamana  ve  söyleyen 

kişinin söz dağarcığına göre şekillenip çeşitlenebilirler95. 

93 Duymaz (2002b:34), “serbest çağrışım” teriminin, dilbilimde yer alan ve “sözcüklerin çağrışım 
alanını” ifade eden “gösterge” terimiyle ilişkisine vurgu yapmıştır. Aksan’dan aktardığına göre, 
“göstergenin çağrışım ilişkileri” dört ana başlık altında toplanır: (1) Aynı kökten gelen öğeler; (2) 
Anlam yakınlığı  olan öğeler;  (3) Biçim yönünden eşlik gösterenler;  (4) Ses imgesi açısından 
yakınlığı  olanlar”.  Çalışmamız  açısından  değerlendirdiğimizde  tekerlemelerin,  dilbilim 
araştırmaları  açısından önemi ya da çocukların dil  gelişimindeki önemi de tam bu noktadan, 
içeriğin  değil  de,  dilin  ses  ve  şekil  özelliklerinin  ön  plana  çıkmasından  kaynaklanmaktadır 
şeklinde bir yorum getirebiliriz. 
94 Tekerlemeler  şekil  itibariyle,  (1)  Mensur  tekerlemeler  (masal  tekerlemeleri,  yalanlamalı 
masallar,  halk  hikâyesi  döşemeleri,  orta oyunu ve Karagöz tekerlemeleri);  (2)  Yarı  manzum 
tekerlemeler  (oyun  tekerlemeleri);  (3)  Manzum  tekerlemeler  (mâni  tarzında  söylenmiş 
tekerlemeler) şeklinde çeşitlenirler (Duymaz 2003:215-217).
95 Tekerlemelerin tasnifini vermek, tekerlemelerin kullanıldığı bağlamlara gönderme yaptığı için 
önemlidir: “(1) Belirli bir oyun, tören veya metne bağlı tekerlemeler: (a) Çocuk tekerlemeleri (ebe 
seçimi ve ebe çıkarma tekerlemeleri; oyuna eşlik eden tekerlemeler; yanıltmacalar; yergi ve alay 
tekerlemeleri;  oyun  daveti  ve  dağılma  sırasında  söylenen  tekerlemeler;  oyuncak  yapımı 
sırasında söylenen tekerlemeler); (b) Tören ve inanç tekerlemeleri: Tören tekerlemeleri (geçiş 
törenlerine  bağlı  tekerlemeler;  toplumu  ilgilendiren  törenlerle  ilgili  tekerlemeler  –bahar 
bayramları,  yağmur duası,  hayvancılıkla ilgili  törenler,  ekin ekme, hasat bayramı, vb.);  İnanç 
tekerlemeleri  –sözlü  büyü/sihir  şiirleri  (Tabiat  unsurlarıyla  ilgili  olanlar,  hastalık  ve  belaları 
savmak için kullanılanlar, dini inanış ve uygulamalarla ilgili olanlar, kader/fal tekerlemeleri); (c) 
Halk  edebiyatı  türlerine  bağlı  tekerlemeler  (masal  tekerlemeleri;  bilmece  tekerlemeleri;  halk 
hikâyesi tekerlemeleri; (ç) Seyirlik oyunlar ve halk eğlencelerine bağlı tekerlemeler (Ortaoyunu 
tekerlemeleri;  Karagöz  tekerlemeleri;  meddah  tekerlemeleri;  Halk  sporları  ve  eğlenceleri 
tekerlemeleri  –pehlivan  okşamaları,  yüzük  oyunu,  vb.);  (2)  Yazılı  veya  gelişmiş  edebiyat 
tekerlemeleri  (a)  Âşık  edebiyatı  tekerlemeleri  (mizahi  destanlar,  hayvan  destanları,  vb.);  (b) 
Tekke-Tasavvuf  edebiyatı  tekerlemeleri  (Şathiyeler,  mülemmalar,  vb.);  (c)  Edebi  metinlerin 
değiştirilmesiyle  oluşmuş  tekerlemeler;  (3)  Diğer  tekerlemeler  (mektup  tekerlemeleri,  iş  ve 
mesleklerle ilgili tekerlemeler, vb.) (Duymaz 2003:219-220).

159



Birbirine  aykırı  düşünceleri  ya  da  durumları  beklenmedik  şekilde,  ses 

uyumlarına dayanarak bir araya getiren ve belli bir ritmik yapı oluşturan -bazen 

beden harekerlerinin de eşlik ettiği- (çocukların dil gelişiminde etkili olabileceği 

düşünülen  yanıltmaçlar  da  dahil)  tekerlemeler  (Duymaz  2003:217)  şekilsel 

olarak sözlü türler arasında, belki de dilin en özgür biçimde kullanılabildiği bir 

sözlü türdür; diğer türlere göre çeşitleme açısından daha esnektir; dilin elverdiği 

tüm  ses  ritim  unsurları,  uygunluk  oluşturdukları  sürece,  içerik  kaygısına 

düşmeden kullanılır. Tekerlemeler konusunda pek çok çalışmayı incelemiş olan 

Duymaz’ın  (2003:220-221),  “ifade  ve  üslup  olarak  şekilsiz  ve  değişken  olan; 

anlamın arka planda kaldığı;  rüya,  aşkınlık,  hayal,  yalan,  mizah,  çocuksuluk, 

gibi unsurlarla şekillenen”  tekerlemeler konusundaki görüşleri sonuç itibariyle 

şu şekildedir: 

“…sözün gerçeklik, mantık, anlamlılık gibi sınırlamalara bağlı  kalınmadan 
ses ve söz oyunlarının rahatlıkla yapılabildiği;  hayal,  düş, aşkınlık, yalan, 
mizah  veya  çocuk  zihninden  kaynaklanan  serbest  bir  yaratıcılığın 
ürünleridir. Bu bağlamda tekerlemelerde anlamın, gerçekliğin ve mantığın 
yerini şekli  unsurlar (sözün anlamı itibara alınmadan sıralanıvermesi,  ses 
oyunları, tekrarlar, vb.) almaktadır.” (Duymaz 2003:220-221).

Tekerlemeleri anlatmaya yönelik tüm bu çabalar karşısında kanaatimize göre, 

tekerlemelerin  “sözün  gerçeklik,  mantık  ve  anlamlılık  sınırlamalarına” bağlı 

kalmaması,  onun  kendi  mantığını  oluşturmaktadır.  Bu  mantık  kişiye,  bazen 

sadece  bir  şeyler  söylemiş  olmak  için  söylemek  serbestliğini  verir  ve  kişiler 

sözün  koruma  alanına  girerek  serbest  çağrışım  deryasında  zihinlerini  özgür 

bırakabilirler. Başka bir ifadeyle, mantık kendini burada, bu serbestlikte açığa 

çıkarır;  içeriksel  mantık  geri  planda kalırken,  şekilsel  (ses  ve  ritm unsurları) 

mantık ön plana çıkar. İçeriksel kısıtlama olmadığı için birbirine anlamsal olarak 

uyumsuz  görünen sözcükler  bile,  şekil  olarak  yakışıyorsa  yan  yana,  alt  alta 

sıralanabilirler. 

Dundes’in ifadesiyle, 

“…tekerlemeler dokuya (texture) ait özelliklere o kadar bağımlıdırlar ki, bir 
dili  kullanan  toplumdan bir  başka dili  kullanan  topluma çok  nadir  olarak 
geçerler; …tekerlemerin bir dilden başka bir dile çevrilmeleri hemen hemen 

160



imkansızdır.  …halk  masalları  dil  sınırlarını  çok  daha  kolay  bir  şekilde 
aşar.” (Dundes 1998:70-71). 

Tekerlemelerin  bir  dilin  ses  ve  ritimsel  öğelerine  olan  bağımlılığı  Dundes’in 

ifadesiyle diğer dillere aktarılamayacak bir kalıpsal bütünlük yaratıyorsa, burada 

daha önce de bahsettiğimiz gibi şekilsel bir  mantık, içeriksel mantığın önüne 

geçiyor  demektir.  Aslında tekerlemeler  çeşitlemelere ve  serbest  çağrışımlara 

oldukça  açık  olduklarından,  bir  tekerleme  kendi  dil  sınırları  içerisinde  bir 

kalıplaşma ifade etmese de, başka bir dile çevrilemeyişi onu bir dilin kalıpları 

içerisinde  bırakmaktadır  ki,  sanırım  Dundes  de,  “kalıp”  ifadesini  kullanırken 

bunu  kastetmektedir.  Bu  da  “tekerleme  mantığının”  evrensel,  ama  her 

tekerlemenin  kendi  dil  sınırlarında,  ulusal  kaldığının  bir  ifadesidir.  Burada 

ulaşmak istediğimiz nokta, aslında anlamsız ve mantıksız içeriksel birliktelikle 

oluşturulmuş ses ve ritimsel birlikteliğe dayanan tekerlemelerin, kendi içerisinde 

mantıksal bir ifade şekli olduğudur. Bu noktanın vurgusunun tezimiz açısından 

önemi,  daha  önce  de  bahsettiğimiz  gibi  her  sözlü  anlatının  mantıksal  bir 

kuruluşa  sahip  olduğunu  belirtebilmek  ve  tekerlemelerin  de  sözlü  bir  anlatı 

olarak kedi mantığını taşıdığını ifade edebilmek çabasından kaynaklanmaktadır. 

2. Yorum

2.1.  Tekerleme  İcra  Bağlamının  (Söyleyen  ve  Muhatap  Olan  Kişiler 
Açısından) Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili 

Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesinde  geleneksel  sözlü  halk  anlatılarını  tahlil 

ederken,  icracı  açısından,  tekerlemelerin  serbest  mantığa  dayanan  kuruluşu 

bize  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının  işlerlik  kazandığı  alanı  gösterir. 

Tekerlemeyi oluşturan icracı (çocuklar da oyun bağlamında tekerleme yaratan 

icracılardır),  alay etmek,  komiklik  yapmak,  oyun oynamak,  ya  da sadece bir 

şeyler  söylemiş  olmak gibi,  kendi  içsel  duygularından (İçsel-Özedönük Zeka 

alanı etkindir) etkilenerek iletişimsel bir bağlam yaratır. İcracı, çerisinde yaşadığı 

161



çevreden  ve  doğadan  (Doğa  Zekası  etkindir)  algısal  olarak  etkilenir;  bunu 

oluşturduğu tekerlemeye, doğaya ve mekana ait görsel (Görsel-Uzamsal Zeka 

alanı  etkindir)  imgeler  olarak  yansıtır,  uyum  ve  ritim  yaratacak  unsurları 

(Müzikal-Ritmik  Zeka  alanı  etkindir)  bulmaya  çalışırken,  çevre  algısını  işin 

içerisine katar ve çevreyle etkileşiminden kaynaklanan düşüncelerini  (Sosyal-

Bireylerarası Zeka alanı etkindir) komik, alaycı, oyunbaz, mistik ya da sadece 

bir  şeyler  söyleyen  kişi  olmak  amacıyla  kullanabilir.  Bu  tekerleme  bağlamı 

içerisinde,  tekerlemeyi  söyleyen  kişinin  beden  dilini  kullanışı  (Bedensel-

Kinestetik Zeka alanı etkindir), tekerlemenin yaratmak istediği anlam bağlamının 

karşıdaki kişiye etkili biçimde ifade edilebilmesi için önemlidir. Tüm bu bütünsel 

içerik  tekerlemenin (Sözel-Dilsel  zeka alanı  etkindir)  söylenmesiyle  aktif  hale 

gelirken, iletişim bağlamı da oluşur. 

Tekerlemenin  uygun  şeklilde  anlaşılabilmesi  için,  kişilerin  aynı  sözlü  kültür 

bağlamına  alışkın  olmaları  önemlidir;  tekerlemeye  muhatap  olan  kişi  ya  da 

kişilerin,  etkin  bir  dinleme gerçekleştirebilmesi  (Sözel-Dilsel  Zeka ve  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Müzikal-Ritmik  Zeka  alanları  etkindir);  dinlediklerini 

zihninde canlandırıp (Görsel-Uzamsal Zeka alanı etkindir), gerekiyorsa çevre ve 

doğa  algısından  faydalanıp  (Doğa  Zekası  etkindir),  neden-sonuç  ilişkileri 

doğrultusunda  bağlam  içerisinde  tekerlemeyi  yorumlaması  (Mantıksal-

Matematiksel  Zeka  alanı  etkindir)  bununla  ilintilidir.  Anlam  bağlamı 

çerçevesinde, tekerlemeyi  sadece dinlemek yeterli  olabileceği gibi, alaysama, 

komiklik  gibi  içeriklerde,  savunma,  gülme  gibi  öznel  tepkiler  geliştirilebilir; 

tekerlemeyi dinleyen kişi ya da kişiler için bu süreç (İçsel-Özedönük Zeka ve 

Bedensel-Kinestetik Zeka alanları etkindir) bir etkileşimi yansıtır. 

2.2. Tekerleme Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili

Tekerlemeler serbest çağrışıma dayanır; diğer Çoklu Zeka alanlarının etkinliğini 

açığa çıkaran Sözel-Dilsel  Zeka alanının  ön plana çıkmasıyla,  bir  tekerleme 

bağlamı  yaratılır.  Tekerleme  mantığı  çerçevesinde  oluşan  bu  tekerleme 

bağlamı, Mantıksal-Matematiksel Zeka alanı ve Sözel-Dilsel Zeka alanının etkin 

162



bir  kombinasyonunun ürünüdür.  Aşağıda ele aldığımız tekerleme metinlerinin 

tamamında bu iki Çoklu Zeka alanı kullanılmaktadır; tekerleme icra bağlamında 

kullanılan  diğer  Çoklu  Zeka  alanları  da,  seçilen  yirmi  adet  örnek  tekerleme 

metni aracılığıyla gösterilecektir. 

Tekerlemeyi  oluşturan  kişi  tarafından,  tekerleme  oluşturma  aşamasında 

kullanılan Çoklu Zeka alanları, tekerlemeyi dinleyen kişinin de aynı Çoklu Zeka 

alanlarını  uyaracağından,  tekerleme  bağlamında  karşılıklı  bir  etkileşim  söz 

konusudur. Bu etkileşimin gerçekleşmesinde en önemli etken, içinde bulunduğu 

sözlü  kültür  bağlamına  alışık  katılımcıların  varolmasıdır  ve  icra  bağlamı 

içerisinde  kullanılan  göndermeleri  anlamlandırabilmeleridir;  aksi  halde  bir 

etkileşim  ve  iletişim  bağlamının  oluşturulması  zorlaşır.  Örnek  olarak  alınan 

tekerleme  metinleri  üzerinden,  icra  bağlamında  hangi  değer  yargılarının 

aktarıldığına ve Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde değerlendirildiğinde bu değer 

yargılarının aktarımında hangi Çoklu Zeka alanlarının kullanım açısından daha 

çok ön plana çıktığına bakılacaktır. İlk üç tekerleme diğer tekerlemelerin nasıl 

değerlendirilmesi  gerektiği  konusunda  örnek  oluşturması  açısından  oldukça 

ayrıntılı  şekilde  açıklanacaktır;  ayrıca,  açıklamalarda  belirtilen  Çoklu  Zeka 

alanları,  öncelik  sırasına  göre  verilmiştir;  tekerlemeler  bunlara  istinaden 

değerlendirilmelidir. Örnekler: 

(1) Karagöz (Kavuklu) - Hacivat (Pişekâr) Tekerlemesi
“Hacivat –Hem yeni serpuşumu göstereyim, hem Karagöz’üme uğrayayım 
demiştim.
Karagöz –Ne yapayım? Ne olacak?
H –Canım efendim, bir serpuş aldım da…
K –Sarhoş oldunsa bana ne ulan?
H –Sarhoş değil, serpuş, serpuş…Başıma giyeceğim şey…
K –İyi ya bana ne!
H –Canım karagöz’üm…Öyle mi derler ya?
K –Ya nasıl derler?
H –Güle güle giy, başında paralansın derler…
K –Peki başında paralansın…
H –Sonra efendime söyleyeyim, oduncuya uğradım; birkaç çeki odun aldım.
K –Başında paralansın…
H –Ayol  bu  serpuş  değil  ki,  odun…Güle  güle  yak,  otur  da  keyfine  bak 
denir…
K –Güle güle yak, otur da keyfine bak…

163



H –Derken efendim, yolda Hasan Usta’ya rastladım, damı aktarsın diye eve 
yolladım.
K –Ya… Güle güle yak, otur da keyfine bak!
H  –Aman  Karagöz,  öyle  mi  derler  ya?  Güle  güle  otur  derler…”  (Aydın 
1998:62).

Çelebi, tekerlemeleri “halkın soyut düşünme ve yaratma alışkanlığının sonucu 

olarak  ortaya  çıkan;  sıradışı  bir  dil  kullanmalarına  rağmen samimi  bir  ortam 

yaratan; realiteyi mistikle karıştıran bir alayıcılık içeren; gereksiz şekilde değil de 

daha çok mistik bir tesir yaratmak için söylenen” anlatılar olarak ele alır. Atay’ın, 

tekerlemelerin  gülünç  olması  ve  alaycılık  taşıması  ifadesinden  anlaşıldığına 

göre, tekerlemeyle verilmek istenen örtük mesaj, alaycılık ve gülünçlük öğelerini 

de  karıştırarak  ele  alınmaktadır (Atay  2002:10-14).  Çelebi’nin  tekerlemeleri 

değerlendiriş biçimine dayanarak bu tekerlemeyi  değerlendirirsek, Hacivat  ve 

Karagöz’ün  diyalog  şekli  sıradışı  olsa  da,  iletişimdeki  samimi  havada  bir 

amaçsallık söz konusudur; gülünç olma ve alaya alma öğeleriyle karıştırılmış bir 

toplumsal değer eğitimi vardır. 

“H –Canım efendim, bir serpuş aldım da…
K –Sarhoş oldunsa bana ne ulan?
H –Sarhoş değil, serpuş, serpuş…Başıma giyeceğim şey…
K –İyi ya bana ne!
H –Canım karagöz’üm…Öyle mi derler ya?
K –Ya nasıl derler?
H –Güle güle giy, başında paralansın derler…
K –Peki başında paralansın… 
H –Sonra efendime söyleyeyim, oduncuya uğradım; birkaç çeki odun aldım.
K –Başında paralansın…
H –Ayol  bu  serpuş  değil  ki,  odun…Güle  güle  yak,  otur  da  keyfine  bak 
denir…
K –Güle güle yak, otur da keyfine bak…
H –Derken efendim, yolda Hasan Usta’ya rastladım, damı aktarsın diye eve 
yolladım.
K –Ya… Güle güle yak, otur da keyfine bak!
H –Aman Karagöz, öyle mi derler ya? Güle güle otur derler…” (1998:62).

Gölge oyununun iki temel tiplemesi olan Karagöz ve Hacivat arasında geçen bu 

tekerlemenin  ana  temasını,  karşılıklı  ilişkilerde  nasıl  kibar  davranılacağı  ve 

iletişim sırasında seçilen sözcüklerin neler olması gerektiği oluşturmaktadır; bu 

konu  üzerinden  devam  eden  yanlış  anlamalar  ise  komiklik  unsuru  olarak 

kullanılmıştır; burada, Sosyal-Bireylerarası Zeka alanı etkindir.

164



“Hacivat –Hem yeni serpuşumu göstereyim, hem Karagöz’üme uğrayayım 
demiştim.” (1998:62).
“H  –Sonra  efendime  söyleyeyim,  oduncuya  uğradım;  birkaç  çeki  odun 
aldım.” (1998:62).
“H –Derken efendim, yolda Hasan Usta’ya rastladım, damı aktarsın diye 
eve yolladım.” (1998:62).

Burada ise, Hacivat’ın yaptıkları anlatılırken mekansal imgelerden yararlanılarak 

görsel  bir  algı  alanı  yaratılmıştır;  Hacivat  ve  Karagöz’ün  karşılıklı  diyalog 

içerisinde canlandırılması da görsel bir imgelem yaratmıştır.   Görsel imgelere 

dayalı  bu anlatım,  Görsel-Uzamsal  Zeka alanının kullanımını  yansıtmaktadır. 

Karşılıklı  diyalog  sahnesi  ve  içerdiği  gülünç  unsurlar,  tekerleme  kuruluş 

mantığına  dayandırılmıştır;  burada  Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanının 

kullanımını  söz  konusudur.  Etkili  söz  söyleme  yeteneği  açısından 

değerlendirdiğimizde, tekerlemenin genelinde varolan ve diyalogda karşımıza 

çıkan  uyumlu,  ritmik  söyleyiş,  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanlarının kullanımını yansıtmaktadır. Bu tekerlemede genel olarak, Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; Müzikal-

Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin bir şekilde kullanılmıştır.   

(2) Tekerleme Masal
“Bir varmış bir yokmuş, / Bir sıpacık varmış / Buzun üstünde durmuş / Buz 
da kırılmış.  /  Hey buz, buz neden güçlüsün bu kadar? / Güçlü olsaydım 
eğer  /  Güneş  eritmezdi  beni.  /  Hey  güneş,  güneş  neden  güçlüsün  bu 
kadar? /  Güçlü olsaydım eğer /  Örtemezdi bulut  beni.  /  Hey bulut,  bulut 
neden  güşlüsün  bu  kadar?  /  Güçlü  olsaydım  eğer  /  Benden  yağmazdı 
yağmur.  /  Hey  yağmur,  yağmur  neden  güçlüsün  bu  kadar?  /  Güçlü 
olsaydım  eğer  /  Benden  bitmezdi  çimen.  /  Hey  çimen,  çimen  neden 
güçlüsün bu kadar? / Güçlü olsaydım eğer / Yemezdi beni koyun. / Hey 
koyun, koyun neden güçlüsün bu kadar? / Güçlü olsaydım eğer / Kesmezdi 
beni hoca. / Hey hoca, hoca neden güçlüsün bu kadar? / Güçlü olsaydım 
eğer / Çalmazdı sıçan benim payımı. / Hey sıçan, sıçan neden güçlüsün bu 
kadar? / Güçlü olsaydım eğer / Yakalayamazdı beni kedi. / Kedi kapıdan, 
sıçan toprak altı delikten...” (Elçin 1993:600).

Bu  tekerlemenin  tamamında,  neden-sonuç  ilişkileri  tekerleme  mantığı 

çerçevesinde, serbest çağrışıma dayanarak, ama kendi içerisinde masal nitelikli 

mantıki bir bütünlük yaratacak şekilde kurulmuştur. Tekerlemede doğal çevreyle 

(hava olayları, bitkiler, hayvanlar arasındaki döngüsel yaşam ilişkisi, vb.) neden-

sonuç ilişkileri, planlı ve etkili bir biçimde, görsel ve mekansal (örn. güneş, buz, 

165



bulut, çimen, yağmur, vb.) öğelerden de faydalanılarak yansıtılmaktadır; varolan 

diyalogda (örn. “Hey buz, buz neden güçlüsün bu kadar? / Güçlü olsaydım eğer / 

Güneş eritmezdi beni. / Hey güneş, güneş neden güçlüsün bu kadar? / Güçlü olsaydım 

eğer / Örtemezdi bulut beni”…) dinleyici için “kendini bilme” olgusuna yapılan bir 

gönderme de mevcuttur;  tekerlemenin bütününde görülen, etkin söz söyleme 

kapasitesini  yansıtan, uyumlu ve ritmik yapıyı  da değerlendirdiğimizde, genel 

olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Doğa  Zekası; 

Müzikal-Ritmik  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde kullanıldığını görebiliriz.   

(3) Pire
“Aşağıdan birden: / “Tutun be! Vurun be!” diye bir patırtı koptu. / “Eyvah! 
Beni tutmaya geliyorlar,” dedim. / İki kalktım, / Bir hopladım, / Seksen ayak 
merdivani  birden  atladım.  /  Baktım  beş  yüz  atlı  asker.  /  “Nereye 
gidiyorsunuz?” dedim. /  “Sık-Basanoğlu Hasan’ı  aramaya,” dediler.  /  Ben 
bundan  bir  şey  anlamadım,  bir  daha  sordum.  Gene:  /  “Sık-Basanoğlu 
Hasan’ı aramaya,” dediler. /Neyse katıldım ben de onlara, vardık Edirneye. 
Sık-Basanoğlu  Hasan’ı  tuttuk.  Meğer  o  da  pire  imiş…/  Bindim  pireye, 
vardım Tire’ye, / Anam yeğenim ordaki pireye…/ Pire gelir çatır çutur, / Ev 
sahibi  balta  getir…/  Bak  şu  birenin  işine,  /  Halat  bağladım  dişine.  /  At 
hammalı şaştı, sırık hammalı şaştı, / Üsküdar’ın vapuru beşiktaş’a yanaştı. / 
Tuttum pirenin birisini, / Kırdım ufağını irisini, / Davula geçirdim derisini, / 
Dabağa sattım gerisini… / Gel gelmez misin, yol bilmez misin? / Bu işlere 
sen gülmez mizin? / Tuttum pirenin irisini, / Çadır çektim derisini, / Altmış 
adam  altında  duldalamadık96 mı?  /  Tuttum  pirenin  eşini,  /  Neler  getirdi 
başıma, / On sekiz bin mandaya çektirdim leşini. / Tuttum pirenin ağını, / 
Çektim  çıkardım  yağını,  /  Doksan  okka  tartmadık  mı?  /  Tuttum  pirenin 
beğini,  /  Sırtına  kurduk  düğünü,  /  Altmış  batman  çör  yağını97,  /  Gidip 
pazarda satmadık mı? / Pireye vurdum palanı, / Altından çektim kolanı, / 
Dinleyin  ağalar  benim koca yalanı…/ Pireye vurdum palanı,  /  Kırdı  kaçtı 
kolanı,  /  Sen  de  beğendin  mi  benim  düzdüğüm  yalanı?”  (Boratav 
1958:60-61).

Tekerleme  oluşturma  mantığı  çerçevesinde,  serbest  çağrışıma  izin  veren 

neden-sonuç ilişkilerine  dayanarak,  gerçek dışı  abartılar  (örn.  “Tuttum pirenin 

ağını, / Çektim çıkardım yağını, / Doksan okka tartmadık mı? / Tuttum pirenin beğini, / 

Sırtına kurduk düğünü, / Altmış batman çör yağını98, / Gidip pazarda satmadık mı?”…) 

üzerine kurulmuş bu tekerlemede, mekana ve doğaya ait görsel imgeler (örn. 

“At hammalı şaştı, sırık hammalı şaştı, / Üsküdar’ın vapuru Beşiktaş’a yanaştı. / Tuttum 

96 Saklamak.
97 İşkembe ve bağırsağı kaplayan yağ tabakası.
98 İşkembe ve bağırsağı kaplayan yağ tabakası.

166



pirenin  birisini,  /  Kırdım  ufağını  irisini,  /  Davula  geçirdim  derisini,  /  Dabağa  sattım 

gerisini”…)  yoğun  şekilde  kullanılmıştır;  tekerlemenin  ritmik  yapısı  kendi 

içerisinde  mantıki  bir  bütünlük  yaratacak  şekilde  uyumludur;  genel  olarak 

değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde 

kullanıldığını görebiliriz.   

(4) (Aç Kilit Oyunu)
“Oyuna  katılanlar  ellerini  yumruk  yapıp  üstüste  koyar.  Ebe,  en  üstteki 
yumruktan  başlayarak,  parmağıyla  aç  kilit  diyerek  yumruğun  açılmasını 
ister.  En  alttakine  kadar  yumruklar  bu  şekilde  açılır.  Sonra  tekerleme 
başlar:  -Aç kilit!  /   -Açmam kilit!  /  -Anahtar  nerde? /  -Suya düştü.  /  -Su 
nerde? / -İnek içti. / -İnek nerde? / -Dağa kaçtı. / -Dağ nerde? / -Yandı bitti 
kül oldu. / -Kapınızın önünden bir tavşan geçti mi? / -Geçti. / -Tuttunuz mu? 
/ -Tuttuk. / -Kestiniz mi? / -Kestik. / -Pişirdiniz mi? / -Pişirdik. / -Yediniz mi? / 
-Yedik.  /  -Bana pay koydunuz  mu? /  -Koyduk.  /  -Hangi  dolapta  saklı?  / 
-Çıtçıdı dolapta. / -Kaç balta vursam açılır? / -Beş on yirmi… / “Bir…iki…
üç…dört…beş… Açılmayan yumruk, yumruklarla darbelenir. Son darbeyle 
kalan  son  yumruk  da  açılır.  Bakılır  ki  içinde  bir  şey  yok:  -Vooo!  Kedi 
yemiş!..  Sonra hep birlikte başlanır  sakal bıyık  yoklanarak hayıflanmaya: 
-Vay sakalım, vay bıyığım… / -Vay sakalım, vay bıyığım… / -Vay sakalım, 
vay bıyığım…” (Türkten 2001:765).
(5) (Elim Elim Öpelek Oyunu)99 
“Çocuklar  bir  daire yaparak  otururlar,  herkes bir  elini  öne uzatarak yere 
koyar.  Ebe  tekerleme  ile  sayar;  her  hece  veya  kelimede  birinin  eline 
parmağı  dokunur:  “Elim  elim  öpelek  /  Elden  çıkan  topalah  /  Topalağın 
yavrusu / Bitbidenin karısı / Adem bu dem / Sil bunu süpür bunu / Çek bunu 
çıkar bunu…” Tekerleme bittiğinde parmağın isabet ettiği el oyundan çıkar.” 
(2001:766).

Bu oyun tekerlemelerinde görüldüğü üzere, üst üste koyulan yumrukları açma 

ya da yan yana dizilen elleri sırayla eleme oyunu, tekerlemelerle daha eğlenceli 

hale  getirilmiştir;  tekerlemeler  söylenmese  muhtemelen  oyunlar  daha  sıkıcı 

olurlardı  ve  bir  müddet  sonra  unutulurlardı.  Oyun  tekerlemelerindeki  neden-

sonuç  ilişkileri  de  serbest  çağrışıma  ve  uyumlu  söz  birlikleri  oluşturmaya 

dayanmaktadır;  oluşan  ritmik  söz  bütünlüğüyle  birlikte  görsel  imgelerin  yer 

aldığı,  sosyal  ilişkiye  dayanan oyun bağlamları  oluşturulmuştur;  genel  olarak 

tekerlemeler  yanında  oyunların  bütününü  değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-

99 Kendi  çocukluğumdan hatırladığım  kadarıyla,  herkes  elini,  parmakları  açık  şekilde  ortaya 
koyar, tekerlemeyi söyleyen çocuk her hecede bir parmağa dokunur: “Elim elim epelek, / Elden 
çıkan  Kepenek,  /  Kepeneğin  yavrusu,  /  Bitbitenin  karısı…”  Tekerlemenin  son  hecesi  hangi 
parmağa gelirse, o parmak katlanır ve oyundan çıkmış olur. Böylece, kişi sayısı az olsa bile, 
parmaklar çok olduğu için oyun bir müddet sürer.

167



Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası; 

Bedensel-Kinestetik  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanlarının etkin şekilde kullanıldığını görebiliriz.   

(6) (Çocuk Oyunlarından Ebe Seçme Tekerlemeleri)
“Yemenimi yudumudu / Gül dalına kodumudu / Sen alırken gördümüdü / 
Çarşıda pekmez /  Ciğerimi  kesmez /  Arap kızı  şarap kızı  /  Hiç Allah’tan 
korkmaz…” (Türkten 2001:763).
(7) “İğne battı / Canımı yaktı / Tombul kuş / Arabaya koş / Arabanın tekeri / 
İstanbul’un şekeri…” (2001:763). 

Ebe  seçiminde  kullanılan  tekerlemelerde,  neden-sonuç  ilişkileri  de  serbest 

çağrışıma ve uyumlu söz birlikleri oluşturmaya dayanmaktadır; görsel imgelerle 

yaratılan  ritmik  sayışmacalar,  sosyal  ilişkiye  dayanan  oyun  bağlamını 

başlatırlar;  genel  olarak  tekerleme  yanında,  kullanıldığı  bağlamı  da  (oyun 

başlangıcında ebe seçimi) değerlendirdiğimizde, Mantıksal-Matematiksel Zeka; 

Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası; Bedensel-Kinestetik 

Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde 

kullanıldığını görebiliriz.   

(8) (Yağmur Yağarken Söylenen Tekerleme)
“Yağ yağ yağmur / Teknede hamur / Tarlada çamur /  Ver Allah’ım ver / 
Sellice yağmur...” (Türkten 2001:772).

Bu  tekerleme,  bir  doğa  olayı  üzerine  söylenmiştir;  bereketin  devamına 

gönderme  yapılmaktadır;  tekerlemenin  oluşturulmasında  görsel  imgeler  ve 

ritmik söz birlikleri kullanılmıştır; tekerleme serbest çağrışıma dayansa da kendi 

içerisinde  bir  neden-sonuç  ilişkisine  dayanmaktadır;  genel  olarak 

değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde 

kullanıldığını görebiliriz.   

(9) (Manda Görünce Söylenen Tekerleme)
“Hoo deli  camız  /  Bir  gelin  almış  /  Almadan ölmüş /  Hacıbaba  gelmiş  / 
Mezara gömmüş…” (Türkten 2001:773). 

Bu tekerleme, eskisen köy yerlerinde sıkça rastlanan, iri yarı bir hayvan olan 

manda üzerine söylenmiştir;  tekerlemenin oluşturulmasında görsel imgeler ve 

168



ritmik söz birlikleri  kullanılmıştır;  tekerleme, kendi  içerisinde bütünlük taşıyan 

serbest  çağrışıma  dayanmaktadır;  genel  olarak  değerlendirdiğimizde, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Doğa  Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde  kullanıldığını 

görebiliriz.   

(10) (Uçan Leylek Görünce Söylenen Tekerleme)
“Leylek leylek havada / Yumurtası tavada / Gelsin bizim hayata / Hayatta 
tütün tutar / Keçilerin boynuzu öter…” (Türkten 2001:773).

Bu tekerleme,  leyleği  uçarken görmeyle  ilintili  bir  inanç üzerine  söylenmiştir; 

leyleği uçarken gören kişi, o sene seyahat edeceğine inanır ve bu tekerlemeyi 

söyler.  Doğaya  ait  görsel  imgelerin  ve  ritmik  söz  birliklerinin  kullanıldığı 

tekerleme, kendi içerisinde bütünlük taşıyan serbest çağrışıma dayanmaktadır; 

genel  olarak  değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-

Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa  Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanlarının etkin şekilde kullanıldığını görebiliriz.

(11) (Ay Hilal Halindeyken Söylenen Tekerleme) 
“Ay  gördüm  Allah  /  Amentü  billah  /  Günahlarım  çok  /  Affeder 
Allah…” (Türkten 2001:771).

Ayın  her  hali  güzeldir,  ama  özellikle  hilal  halindeyken;  ayın  bu  güzel  hali 

karşısında  şükür  mahiyetinde  bir  huşu  ile,  aya  bakılarak  dua  edilirse  kabul 

olacağına,  günahların  Allah  tarafından  affedileceğine  inanılır  ve  tekerleme 

şeklinde dua söylenir100. Tekerlemenin oluşturulmasında görsel imge ve ritmik 

söz  birliklerinden  yararlanılmıştır;  tekerleme,  mistik  içerikli  bir  dua  biçiminde 

oluşturulmuştur;  genel  olarak  değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa  Zekası;  İçsel-

Özedönük  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde  kullanıldığını 

görebiliriz.

(12) (Dolunay Görünce Söylenen Tekerleme)

100 (Kendi çocukluğumdan hatırladığım kadarıyla, ay hilal halindeyken aya bakıp “Ay gördüm 
Allah,  /  Amentü billah,  /  Siğillerim erisin, /  Yağlar gibi  Allah…” diye dua etmenin ellerimdeki 
siğilleri  geçireceğine inanırdım. Bu uygulamayı bana, Bulgaristan göçmeni,  80 yaşlarında bir 
teyze öğretmişti).    

169



“Ay dede evin nerede? / İki taşın arasında. / Bal getir, kaymak getir, / Ben 
iyiyim sen bak, / Senin adın tombak... ” (Türkten 2001:771).

Bu tekerleme,  dolunay görüldüğünde söylenir;  dolunayın  üzerindeki  lekelerin 

insan yüzüne benzemesi, ona insani özellikler atfedilmesine (bal, şeker getiren 

dede) neden olmuştur; tekerlemenin oluşturulmasında görsel imge ve ritmik söz 

birliklerinden  yararlanılmıştır;  genel  olarak  değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde kullanıldığını görebiliriz.

(13) (Kapalı havalarda Güneşin Çıkması İçin Söylenen Tekerleme)
“Gün gel gün gel / Al atına bin gel / Eline bir kaşık yağ al / Duvarlara süre 
süre gel...” (Türkten 2001:771).

Bu tekerleme, güneşin çıkması için söylenen mistik içeriği olan bir tekerlemedir; 

güneşe insani özellikler atfedilmiştir (al atına binip, bir kaşık yağı duvarlara süre 

süre gelen kişi); güneşin yavaş yavaş gelip, duvarları yalayarak aydınlatmasına 

gönderme  yapılmıştır;  tekerlemenin  oluşturulmasında  görsel  imgelerden  ve 

ritmik  söz  birliklerinden  yararlanılmıştır;  genel  olarak  değerlendirdiğimizde, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Doğa  Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde  kullanıldığını 

görebiliriz.

(14) (Tekerleme) 
“Eke meke tekerek / Su üstünde sekerek / Bağdan üzüm topladım / Telli 
fistan dikerek /  Üzümleri  yemedim /  Fistanı giyemedim / Dalda bir  sepet 
buldum  /  İçine  kiraz  koydum  /  Al  kirazım  bal  kirazım  /  Sepetimde  kal 
kirazım.” (Aydın 1998:17).

Bu  tekerleme,  serbest  çağrışıma  dayalı  bir  neden-sonuç  ilişkisi  içerisinde 

oluşturulmuştur;  doğaya  ve  mekana  ait  görsel  imgelerden  ve  ritmik  söz 

birliklerinden  yararlanılmıştır;  genel  olarak  değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde kullanıldığını görebiliriz.

(15) (Hanım Kızı)
“Çin çin çikolata / Hani bana limonata / Limonata bitti / Hanım kızı gitti / 
Nereye gitti / İstanbul’a gitti / İstanbul’da ne yapacak / Terlik pabuç alacak / 

170



Terlik  pabucu  ne  yapacak  /  Düğünlerde  bayramlarda  /  Şıngır  mıngır 
oynayacak...” (Aydın 1998:18-19).

Bu  tekerlemede  de  neden-sonuç  illişkileri  serbest  çağrışıma dayanmaktadır; 

tekerlemenin  oluşturulmasında  mekana  ait  görsel  imgelerden  ve  ritmik  söz 

birliklerinden  yararlanılmıştır;  genel  olarak  değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde kullanıldığını görebiliriz.

(16) (Alaysama Tekerlemesi)
“Fatma fas / Altın tas / Tahtaya bas / Tahtam çürük / Mıh tutmaz / Fatma 
küçük / Söz tutmaz...” (Aydın 1998:21).

Alay,  kızdırma,  kışkırtma  gibi  içeriklerin  hissedildiği  bu  tekerlemede,  neden-

sonuç  ilişkileri  serbest  çağrışıma  dayanmaktadır;  tekerlemenin 

oluşturulmasında  mekana  ait  görsel  imgelerden  ve  ritmik  söz  birliklerinden 

yararlanılmıştır;  genel  olarak  değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa  Zekası;  Sosyal-

Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde kullanıldığını 

görebiliriz.

(17) (Tekerleme)
“Hay hayadan hayadan / Dağ taş kalksın aradan / Mallar bakar kayadan / 
Say bakalım sayadan / Damızlığı mayadan / Saya saya sekiz saya / Koç 
katarlar dokuz aya / Yaylalarda sisli kaya / Kayadan bakarlar aya / Benim 
karabaş  koyunun  /  Karlı  dağı  aş  koyunum  /  Koyunumun  yüzü  yetti  / 
Kuzusunun tüyü bitti / Ak koyun koyunların beyi / Gök koyun yüreğimin yağı 
/  Mele  dedim  meledi  /  Ele  dedim  eledi  /  Çıkkara’da  tuz  verdim  /  Hiç 
durmadan  yaladı  /  İlkyaz  gider  güz  gelir  /  Dere  tepe düz  gelir  /  Çıktım 
baktım tepeye / Bir incecik kız gelir…” (Aydın 1998:20).

Bu  tekerleme,  sayayla  ilgilidir  ve  doğa  algısını  ve  doğayla  bütünleşmeyi 

yansıtan güzel bir örnektir; tekerlemenin oluşturulmasında doğaya ve mekana 

ait görsel imgelerden ve ritmik söz birliklerinden yararlanılmıştır;  genel olarak 

değerlendirdiğimizde,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanlarının etkin şekilde 

kullanıldığını görebiliriz.

(18) (Tekerleme)

171



“Şu köşe yaz köşesi / Şu köşe kış köşesi / Adana, Tarsus Paşası / Üç tane 
hoşaf  kasesi  /  İçine  koz  düşesi  /  Koz  ağacı  kocadıkça  /  Ne  hoş  olur 
dubadıkça  /  İnsanoğlu  bir  hoş  olmuş  /  Karıyıp  da  kocadıkça…” (Aydın 
1998:25).

Tekerleme  mantığı  çerçevesinde,  neden-sonuç  ilişkileri  serberst  çağrışıma 

dayanan bu tekerlemenin oluşturulmasında da, mekana ait görsel imgelerden 

ve ritmik söz birliklerinden yararlanılmıştır;  genel olarak değerlendirdiğimizde, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde 

kullanıldığını görebiliriz.

(19) (Yanıltmaçlar)
“Şu tarlada iki kirpi / Biri kel kör kürkü bitli erkek kirpi / Biri kel kör kürkü bitli 
dişi  kirpi  /  Kel  kör  kürkü bitli  erkek kirpi  /  Kel kör kürkü bitli  dişi  kirpinin 
kürkünü silker  kel  kör  kürkü bitli  dişi  kirpi  /  Erkek kel  kör  kürkü bitli  dişi 
kirpinin kürkünü siler…” (Aydın 1998:27).
(20) “Kırk kartal kırk kara kartal / Kırkının da kanadı kırık kara kartal / Kırk 
kanadı  kırık  kara  kartal  kalkar  /  Kırk  kanadı  kırık  kara  kartal 
konar…” (1998:26). 

Tekerlemenin bir türü olan bu yanıltmaçların oluşturulmasında serbest çağrışım 

ve  doğaya  ait  görsel  imgelerden yararlanılmıştır.  Ritmin  ve  hızlı  söylemenin 

önemli  olduğu  bu  yanıltmaçlar,  dil  kıvraklığı  gerektirir  ve  bu  özelliğiyle 

yanıltmaçların söylenmesi bir oyun halini alır; genel olarak değerlendirdiğimizde, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Doğa  Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanlarının  etkin  şekilde  kullanıldığını 

görebiliriz.

D. BİLMECE

1. Tanım

Bilmece, bilmenin ve bilginin değerine vurgu yapan geleneksel bir sözlü kültür 

ürünüdür; içerisinde hem bir oyunu hem de bir ciddiyeti  barındırır; sorana da 

cevaplayana  da  sorumluluk  yükler.  Çünkü  iyi  bir  bilmece  (bir  soru  olarak) 

zekanın  göstergesidir;  aynı  şekilde  uygun  cevabın  bulunması  da  zeka  ile 

172



ilintilendirilir.  Bilmeceleri  en  antik  folklorik  türlerden  (Yunan,  Latin,  İbrani, 

Sanskrit, kaynaklara gönderme yaparak) biri olarak değerlendiren Abrahams ve 

Dundes (2007:119), bilmeceyi “kafa karışıklığı yaratmak veya cevabı bilmeyen 

kişilerin  nüktedanlığını  denemek  amacıyla  oluşturulmuş  sorular”101 olarak 

betimlerler.  Bu  tanımlamada  da  bilmecelerin  zeka  ile  ilintilendirildiği  ve  aynı 

zamanda bir sınamayı da içerdiği açıktır.

Sınanma ortamı -şaka ya da ciddi- kaygıya neden olur ve o anda bir bağlam 

zaten  oluşur.  Bilmeceler,  “sınanma  kaygısıyla”,  “gelenek  tarafından 

oluşturulmuş uygun bir yoldan” başa çıkmayı kolaylaştırır; çünkü, uygun yoldan 

başa çıkılamayan kaygı zihni kilitler; bazı ortamlarda konuşmayı dahi zorlaştırır. 

Bilmeceyi  soranın,  sorduğu  soruyla  karşısındakinin  zekasına  karşı  meydan 

okuması,  onu  sınama  isteği;  bilmeceye  muhatap  olanın  zekasını  gösterme 

dürtüsü, merakı, kaygısı, hepsi aynı anda bu bağlamın içerisindedir. Bu tarz bir 

sınama bilmecenin oluşturduğu bağlam dahilinde saygı çerçevesini aşmaz; bir 

anlamda  bilmece  belki  taraflar  için  daha  rahatsız  edici  bir  hal  alacak  olan 

sınama  ve  sınanma  dürtüsünü  ya  da  meydan  okuma  ve  kendini  gösterme 

dürtüsünü, yumuşak hatları olan, soranı da cevaplayanı da rahatsız etmeyecek 

bir bağlam içerisine  sokarak yumuşatır.    

Bilmece, Anadolu halk kültüründe “atlı hekât, bilmeli matal, bulmaca, tanımaca, 

tapmaca,  dele,  mesel,  fıcık”  gibi  terimlerle  anıldığı  gibi,  benzer  şekilde  Türk 

dünyasında da,  “tabışkak,  bilmaca, tapmaca, yomak,  tapçan nımah, jumbak, 

mesel,  çöpçak,  cumcak,  sir,  tıvızık,  tepişmak,  taabırın”  gibi  terimlerle  anılır 

(Şimşek  2003:222).  Bilmece  yerine  kullanılan  ifadeler,  “bil-“,  “bul-“,  “yum- 

(cum,)”,  “tap-” gibi  fiillerden türetilmiştir.  Yıldırım’a göre, bu fiiller “iş, tecrübe, 

bilgi, araştırma, eğitim, terbiye ile alakalıdır” (Yıldırım 1998c:303). Bilmecelerin 

Türk  dünyasında  yaygın  olarak,  halk  hayatı  içerisinde  işlevsel  bir  şekilde 

varlığını sürdürdüğünü söyleyebiliriz102. 

101 Bilmeceler  konusunda  yabancı  ülkelerde  yapılmış  çalışmaların  kısa  bir  listesi  için  bkz. 
(Abrahams  ve  Dundes  2007:118);  Bilmece  ile  ilgili  analiz  çalışmalarının  gelişimi  için  Bkz 
(Maranda 1976).
102 Türk  bilmeceleri  konusunda  yapılan  çalışmalar  için  ayrıca  bkz.  (Şimşek  2003:228-229; 
Karadağ 1999:276-285). 

173



Bilmece bildirmece, dil  üstünde kaydırmaca?103 (Cevap: Dondurma). Bu basit 

örnekten de anlaşılacağı  üzere,  bilmece bir  varlığı  mecazlar ve  benzetmeler 

aracılığıyla bildirir ve karşıdakinden, bildirilen şeyin ne olduğunun yanıtını ister. 

Bir bilmecenin karşıdakinin algı ve yorumlama gücüne göre, birden fazla cevabı 

olabilir. Elçin’in de belirttiği gibi, kültür tarihi boyunca yetişkinler ya da çocuklar 

arasında eğlence ya da vakit geçirme amacıyla kullanılan bilmeceler, gizli bilgi 

ulaştırmak ya da dikkat ve zekanın ölçülmesi gibi amaçlarla da kullanılmıştır. 

Elçin’in tanımına göre, bilmece, canlı cansız varlıkları ya da din, vb. konulardaki 

motifleri, onlara gönderme yapacak kavramlarla anıştırarak bulmamızı isteyen 

kalıplaşmış sözlü kültür ürünleridir (Elçin 1993:607). Bilmecelerin bu kalıplaşmış 

yapısından mütevellit  Boratav (1992:109),  bilmeceleri  “şiire özgü104 çağrışımlı 

anlatımlar”  olarak  nitelendirir  ve  bilmecelerin  unutulmadan  saklanmasını  bu 

kalıplaşmış olma özelliğine bağlar. Çobanoğlu’na (1998:165) göre, bilmeceler 

bu kalıplaşmış yapısıyla,  doğaçlamaya  dayanan ve  her  icrada farklılaşabilen 

diğer sözlü metinlerden (destan, masal, vb.) ayrılır. Karademir’in (2007:131) de 

ifade ettiği gibi, bilmecelerde kullanılan “kalıplar söze başlangıç oluşturma, uyak 

sağlama,  anlamı  güçlendirme  ve  akılda  kalıcılığı  sağlama  gibi  noktalardan 

işlevseldir; kalıp sözler, halk bilmecelerinin söz diziminin ve üslup özelliklerinin 

şekillenmesinde/belirlenmesinde önemli rol oynar105. 
103Çocukluğumdan hatırladığım basit bir bilmece ve cevabı “dondurma”, ama şimdi daha soyut 
düşündüğümde  “dil  üstünde  kaydırılan”  bilmecenin  kendisi  de  olabilir.  Çocukken  ya  da 
yetişkinken, basit bir bilmece hala düşünerek dilin sınırlarını sınamak için fırsat sunuyor.
104 Bilmeceleri “metafor yaratma eylemi” olarak ele alan bir çalışma için bkz. (Cankara 2002); 
Türk halk bilmecelerinin, yarattıkları imgeler (güzel, kaba ve iğreti) üzerinden değerlendirilişi için 
bkz. (Karademir 2008); Metaforik olarak bilmecelerin oluşturulma sürecinde kültürel bağlamdan 
nasıl  etkilenildiği  üzerine  bkz.  (Lieber  1976);  Aynı  kültürel  deneyimi  ve  geleneksel  bilgiyi 
paylaşan insanlar arasında, -bilmecelerin metaforik yapısından dolayı- bilmecelere verilebilecek 
hiçbir cevabın yanlış olamayacağıyla ilgili yorumlar için bkz. (Ben-Amos 1976).    
105 Bilmecelerde  kullanılan  kalıplar:  “(1)  Giriş  Kalıpları  (iyelik  kalıbı,  bulunma kalıbı,  ayrılma 
kalıbı, lûgaz kalıpları, doldurma/uyak kalıpları; (2) Bilmeceyi İçine Alan Kalıplar (olumsuzlama 
kalıbı, benzetme kalıbı, zıtlık kalıbı, şaşırma kalıbı, mukayese kalıbı); (3) Bitiş Kalıpları (teşvik 
kalıbı, meydan okuma kalıbı, tehdit/beddua kalıbı, ceza kalıbı, hakaret kalıbı, küfür kalıbı); (4) 
Soru  Düzeni  (düz  sorular,  ahenkli  sorular)”.  Aynı  zamanda  Karademir,  Elçin’in  bilmeceleri 
“kalıplaşmış  sözler”  olarak  görmesini  eleştirmiştir.  Karademir’e  göre  bilmeceler  kalıplaşmış 
sözler içermesine rağmen, kalıplaşmış olarak anılamazlar; çünkü, pek çok bilmece atasözleri ve 
deyimlerden farklı olarak, çeşitlemelere yani varyantlara sahiptir (Karademir 2007:131). Bazen 
bir  bilmecenin farklı  bölgelerde farklı  cevapları  olabilmektedir;  ya  da bir  bilmece metni  farklı 
bölgelerde tanınmayacak şekilde farklı şekilde sorulmasına rağmen cevap aynı olabilmektedir 
(Sakaoğlu 1983:97).  Örneğin,  “Biz biz idik  /  Otuz iki  gız  idik  /  Ezildik  büzüldük /  İki  duvara 
dizildik”; ya da “Biz biz idik biz idik / Otuz iki kız idik / Bir sıradan bozulduk / Bir sıraya dizildik”; 
Cevap: Diş” (Sakaoğlu 1979:39). O halde, masallardaki  ya da destanlardaki giriş, geçiş ve bitiş 
formelleri  gibi,  bilmecelerde  de  belli  yerlerde  kalıplaşmış  ifadeler  kullanılır;  bilmecelerin  bu 
kalıplaşmış  ifadeler  dışındaki  yerleri  çeşitlenmeye  açıktır,  hatta  kalıplaşmış  ifadeler  de 

174



Genel olarak tanımlandığı şekliyle:

“Bilmece, belirli kurallar ve gelenekler dahilinde, bir şeyin çeşitli özellikleri 
anlatılarak  ne  olduğunun  bilinmesi  istenen;  tabiat,  insan,  din,  mücerred 
kavramlar vb. gibi insan hayatıyla ilgili hemen hemen her çeşit konuyu içine 
alan  ve  çoğunlukla  manzum  halde  bulunan,  insanların  belirli  konularda 
zeka, dikkat ve maharetini ölçen anonim bir türdür.” (Şimşek 2003:224).

Nazım ve nesir şeklinde düzenlenmiş farklı şekilleri olan bilmecelerin kalıplaşma 

gösteren belli  kısımlarının bu yapısını korumasını aliterasyon, redif, uyak gibi 

yapılar sağlar; eş anlamlı, zıt anlamlı kelimelere ve benzerliklere bilmecelerde 

sıkça rastlanır (Duvarcı 1996:121). Soru ve cevap ikilisinden oluşan bilmeceler, 

en  az  iki  kişinin  katılımını  gerektirir;  kalabalık  gurupları  içerenleri  de  vardır. 

Bilmecelerin  masal,  tekerleme,  fıkra,  halk  hikâyesi,  gibi  diğer  halk  edebiyatı 

ürünleriyle  de  ilişkili  şekilde  kullanıldığı  görülür  (Şimşek  2003:240-244). 

Başgöz’ün (1999:1-4) genel olarak ifade ettiği gibi, geleneksel bir soru olarak, 

sözlü edebiyat ürünü olan ve bir gösterim (performans) içerisinde ifade edilen 

bilmeceler, kendi bağlamları içerisinde iletişimsel bir değere sahiptirler.

Bilmecelerin  tasnif  edilmesi  konusunda  pek  çok  farklı  görüş  vardır.  Örneğin 

Lütfullah Sami Akalın (1954), bilmeceleri yapılarına göre ele almıştır ve onları 

mısra  sayılarına  göre  sınıflandırmıştır.  Şükrü  Elçin  (1970),  bilmeceleri 

cevaplarını dikkate alarak tasnif etmiştir. Aynı şekilde Âmil Çelebioğlu ve Yusuf 

Ziya Öksüz de (1979), bilmeceleri cevaplarından yola çıkarak konularına göre 

tasnif etmişlerdir. Pertev Naili Boratav (1992), bilmeceleri söyleniş özelliklerine 

göre tasnif etmeyi yeğlemiştir. İlhan Başgöz (1993) ise, daha ayrıntılı şekilde, 

bilmecelerin  cevaplarını,  bu  cevapların  tekliğini,  çokluğunu  ve  konularını  da 

dikkate  alarak,  bilmecelerin  işlevini,  durumunu  ve  soruluş  şeklini  de 

çeşitlenebilir.  Bu anlamda,  bilmecelerde kalıplaşmış ifadeler kısmi  şekilde kullanılır,  ama bu 
kalıp ifadeler bilmeceleri  tamamen kalıplaşmış ifadeler olarak tanımlamamızı  sağlayamaz. O 
halde  doğaçlamanın  etkisi  bilmecelerde  de  kendini,  çeşitlemelere  neden  olması  açısından 
hissettirir. Aslında bilmecelerde kullanılan ve kalıp ifadeler olarak adlandırdığımız kısımlar da, 
“söze başlangıç oluşturma, uyak sağlama, anlamı güçlendirme ve akılda kalıcılığı sağlama” gibi 
nedenlerle kullanılırken, varyantlaşan bilmecenin kendisi gibi, bu kalıplar da kendi içlerinde farklı 
kullanımlara neden olacak şekilde çeşitlenebilirler. Bilmeceler kalıplaşmaya olanak sağlayacak 
şekilde  söylenseler  de,  kalıplaşmış  ifadeler,  bilmeceleri  “kalıplaşmış  sözler”  olarak 
tanımlamamız için değil, sözlü bir ifade biçimi olarak, sözlü kültürde “bilmece” türünü belirleyen, 
“bu bir bilmece” dememizi sağlayan ifadeler olarak işlevseldir, çünkü bilmeceler kalıp ifadeler 
olarak ortaya çıksalar da çeşitlemelere izin veren ifadelerdir. Ayrıca, bir bilmecenin manzum ve 
mensur olabilecek şekilde de varyantlaşabileceği konusunda bkz. (İçel 2007).

175



değerlendirerek bir tasnif geliştirmiştir. Bütün bu tasnifleri inceleyerek ve bütün 

özellikleri göz önünde bulundurarak kendi tasnifini geliştiren Şimşek ise, bütün 

özellikleri yansıttığını düşündüğü tasnifinde bilmeceleri dört ana başlık altında 

ele  alır:  “(1)  Yapılarına  göre bilmeceler  (mensur,  manzum);  (2)  Konularına / 

cevaplarına  göre  bilmeceler  (tabiat  ve  tabiat  olayları,  bitkiler,  hayvanlar, 

insanlar, eşyalar, dini konular, mücerret kavramlar, mekan ve diğer konular); (3) 

Söyleniş  özelliklerine  göre  bilmeceler  (kalıplaşmış  sözle  başlayanlar,  kelime 

oyununa  dayananlar,  bilgi  ve  dikkat  ölçenler,  şaka  ve  alay  konulu  olanlar); 

Bilmece yerine söylenen şiirler (muammâ, lûgaz) 106” (Şimşek 2003:229-235). 

Gerçekten  de  bu  tasnif  oldukça ayrıntılıdır  ve  bilmecelerin  ilişkili  olduğu her 

durumunu içermektedir.

Bilmecelerin ortaya çıkışıyla ilgili fikirler ise, mitolojilerin ortaya çıktığı devirlere 

kadar giden bir geçmişten bahseder. İnsanların bilmedikleri ya da kendilerinde 

korku  yaratan  tabiat  varlıklarının  ve  olaylarının  ismini  anmak  yerine  (bu 

varlıklara güç atfettiklerinden), onları benzetme ya da mecaz vb. ile anıştıran 

sembolik  kelimeleri  kullanmayı  yeğlemeleriyle  bilmecelerin  ilk  biçimlerinin 

oluştuğu  fikri  (Şimşek  2003:224)  yaygındır.  Bilmecelerin  oyun  için  olanları 

olduğu gibi,  halk  hayatında farklı  işlevler  için  kullanılanlarının  varlığından da 

(Boratav 1992:109; Başgöz 1986c:248) bahsedilir. Bilmecelerin işlevleri - farklı 

toplulukların çevresel merak kategorileri konusunda bilişsel yetenekleri yansıtıcı 

araç;  kültürel  değer  ve  davranışları  barındıran  entelektüel  alıştırma  biçimi; 

kabiliyet geliştirici eğitim aracı; üstünlük ve itaat rollerini öğretme aracı; kızgınlık 

ve  cinsel  dürtüleri  gizleyici  sözlü  kılıf;  bağlamsal  belirsizliği  dolaylı  olarak 

belirtme  aracı;  bilişsel  muhakemeyi  yeniden  harekete  geçirici  araç;  gurup 

birliğini ve uyumunu teşvik edici araç olarak- (Burns 1976:139) çeşitlenmektedir. 

Bilmecelerin  kullanılış  şekline  verilecek  aşağıdaki  örnekler,  bize  farklı 

toplumlarda  bilmecelerin  ne  tür  işlevlerle  kültür  tarihi  içerisinde  kullanıldığını 

gösterir:

106 Muammâ, sadece isimler (Tanrı’nın sıfatları -Esmâ-yı Hüsnâ- ya da insan isimleri) üzerine 
düzenlenir (Örneğin, “Bende yok sabr ü sükûn sende vefâdan zerre /  İki yoktan ne çıkar fikr 
idelim bir kerre” / Cevap: Nâbî). Lûgaz (Arapça’da, “bilmece” demektir) ise, insan ismi dışında 
bütün konular üzerine düzenlenebilir (Örneğin, “Ol nedir hercâî sîmin beden / Mahvolur ellerle 
ülfet etmeden” / Cevap: Sabun) (Yıldırım 1998c:306; Elçin 1970:x-xıı). 

176



“Antikite’de  kahinler  bilmecelerin  yardımı  ile  birbirleriyle  konuşuyorlardı. 
Estonya’da  ölüm  cezasına  çarptırılanlar  zor  bir  bilmeceyi  çözebilirlerse 
hayatlarını kurtarıyorlardı” 107 (Başgöz 1986c:248). 

Bazı  yabancı  kültürlerde  de  bilmeceler,  sosyal  problemleri  düzene  koymak, 

davranış  kurallarını  öğretmek,  çocuklar  için  olduğu  kadar  yetişkinler  için  de 

çevresel  bilgiyi  kavramsallaştırmak  gibi  işlevler  görür.  Örneğin  Afrika’da 

Vendalar arasında çocuk bilmeceleri  geçiş  ritüellerine hazırlık  bilgilerini  içerir 

(Green 1992:136).  

Aynı  şekilde  Anadolu  sahasında da bilmeceler  çeşitli  işlevlerle  kullanılagelir. 

Örneğin, bazı illerimizin (Sivas, Tokat) düğün gelenekleri içerisinde  bilmecelerin 

işlevsel  bir  önemi  vardır  (Kız  evine  gelini  teslim almaya  giden  bayraktar  iyi 

bilmece  bilen  kişiler  arasından  seçilir  ve  yine  iyi  bilmece  bilenler  arasından 

seçilen oğlan evinin bayraktarı ile karşılaşınca bilmecelerle birbirlerini sınarlar. 

Yenilen taraf düğün boyunca ikinci planda kalır, yenen tarafın mevkisi yükselir). 

Yine, aşıklık geleneğinde de, benzer bir şekilde aşıkların kalabalık bir topluluk 

önünde bilmecelerle atışarak yeteneklerini ispat için yarışıştıkları olur (Yenilen 

aşık  sazını  karşıdakine  teslim  eder  ve  aşıklar  arasında  gözden  düşer). 

Bilmecelerin  isteklere  ulaşmayı  sağlayan,  ya  da  zekiliği  gösteren  işlevleriyle 

kullanımı  Türk  masallarında  kendini  sıkça  gösterir108 (örneğin,  Keloğlan, 

padişahın  kızıyla  evlenmek  ya  da  kendi  hayatını  kurtarmak  için  sorulan 

bilmeceleri  doğru  yanıtlamak  zorundadır,  vb.)  (Başgöz  1986c:248-250). 

Anadolu  Alevilerinin  geleneklerinde  bilmeceler  önemli  bir  yere  sahiptir.  Bir 

kişinin mezhebin “âdab ve erkânını” öğrenip öğrenmediği bilmecelerle sınanır; 

107 Bazı kültürlerde zıt ifadeler içeren bilmeceler (bu bilmeceler kadın ve erkek açısından cinsel 
sembolizm içerirler  -  bilmeceyi  soran kişi  tarafından birbirine zıt  iki  şeyin  yanyana konması 
istenir;  ancak karşıdaki uygun cevabı verirse bu iki  ilişkisiz şey yan yana gelebilir  ve uygun 
şekilde  birbirine  eklenebilir)  gençler  arasında  kur  yapma  ayinleri  sırasında  kullanılır  ve 
bağlamsal bilginin kaydedilmesi sırasında “sadece zıtlık içeren bilmecelerin kullanıldığını bilmek 
yeterli olmaz, ama tam olarak ne tür zıtlık bilmecelerinin kullanıldığını (En yaygın kullanılan zıtlık 
bilmeceleri  hangileridir? En yaygın  kullanılan tip, yoksunluk çelişkisini  ihtiva eden tip midir?) 
derlemek de önemlidir”  (Dundes 2003:75-76). Burada Dundes’in vurgulamak istediği  bağlam 
içerisinde sözlü metni derlerken, bu sözlü metinlerin bağlam içinde bulunmayan öğelere göre 
yerinin tespit edilmesinin de önemli olduğudur. Böyle bir bilgi bağlama uygun sözlü metinlerin 
nasıl tercih edildiği bilgisini de vereceğinden önemlidir.
108 Masallarda popüler şekilde kendini gösteren bilmeceler, İngiliz ve İskoç baladlarında da sıkça 
kullanılır.  Stith  Thompson’a  göre,  batı  anlatılarında bilmecelerin  kullanılması,  doğu (oriental) 
edebiyatının bir etkisidir. Fakat, Thompson’un bu düşüncesi pek rağbet görmemiştir (Clarke ve 
Clarke 1963:90).

177



ya da topluluk dışından birinin alevi olup olmadığı, yöneltilen bilmeceye benzer 

sorulara  alınan  yanıtlardan  anlaşılabilir  (Boratav  1992:114-115).  Bilmecelerin 

kalabalık sohbet ortamlarında (Sivas, Adana, gibi) ya da topluca iş yaparken 

(Batı  Trakya Türklerinde ya  da Kuzey-Doğu Anadolu’da) sorulup cevaplanan 

örneklerine de rastlanır. Örneğin, Doğu Karadeniz’de mısır hasatı sırasında iki 

guruba ayrılan yetişkinlerin karşılıklı bilmece sorarak çalışmalarını yürütmeleri, 

“işi biteviyelikten kurtaran, toplu çalışmayı renklendiren, yorgunluğu hafifleten, 

hem  de  işle  birlikte  yürütülebilen  bir  eğlence”  (Boratav  1992:115)  bağlamı 

yaratır.  Bilmeceyi  bilemeyene,  “tekerleme  biçiminde  yerici  sözler  söylemek, 

vücudunun  bir  tarafını  satışa  çıkarmak”  (Boratav  1992:113)  ,  dayak  atmak, 

yiyecek aldırtmak, hayvan sesleri taklit ettirmek, susayanlara su verdirtmek, vb. 

ufak cezalar verilir; bilmecenin cevabı bilinemezse, bilmeceyi soran kişi, sözde 

bir  hediye  (İstanbul,  Mekke,  Şam,  vb.  büyük  bir  şehiri,  değerli  bir  meyve, 

cennetin anahtarı, vb.) karşılığında cevabı söyler (Şimşek 2003:235-236). Elçin 

“bilgi, zevk ve merak içeren” bilmece sorma geleneğini şu şekilde ifade eder:

“Halk bilmecesi sorulmasının bir usulü ve geleneği vardır. İlk önce bilmece 
soran,  karşısındakine  az  veya  çok  bir  düşünme  payı  bırakır.  Cevap 
vermekte  güçlük  çeken  muhatabının,  bir  takım  ip  uçları  elde  etmek 
hakkıdır. Şaka ile –isterse “Canlı mı?, Cansız mı?, Yenir mi, yenmez mi? 
der.  Birinci  şahıs  bazan  karşısındakinin  sözüne  –biraz  da  nazla  “evet”, 
“hayır”  gibi  cevaplar  verir.  İkinci,  buna  rağmen  bilmeceyi  çözemezse 
pazarlık başlar. Bilmece soran, ondan bir şehir veya memleket ister; o da, 
çoğu zaman değerli bulduğu bir yeri,  mesela İstanbul’u,  İzmir’i,  Ankara’yı 
verdim, der. Bunun üzerine birinci  şahıs sonucu açıklar;  isteğe göre sıra 
ikinciye  gelir.  Karşılıklı  nezaket  ve  terbiye  ile  yoğrulmuş  bu  edebi  zihin 
sporu boyunca şehir, memleket veya meyvalardan birini en çok kazanan 
üstün sayılır” (Elçin 1970:vııı). 

Bilmeceler anonimdirler (aşıkların söylediği, söyleyeni belli olan bilmecelere de 

rastlanır)  ve  sözlü  kültür  bağlamında başkalarını  dinleme yoluyla  öğrenilirler; 

bilmecelerin  sadece  metni  değil,  içerisinde  sorulduğu  bağlam  da  bu  sırada 

gözlemlenerek kavranır. Burns, bilmecelerin günlük hayat içerisinde erginleme 

ritüellerinde,  evlilik  törenlerinde,  vb.  kullanılanlarının  “gerçek  bilmece”  olarak 

adlandırıldığını ve ciddi testler içerdiğini belirtir. Ayrıca, eğitim aracıyla kullanılan 

bilmeceler  ve  belli  bir  guruba  kabul  törenlerinde  kullanılan  bilmeceler, 

“farkındalık  oluşturmak  ve  uyum  sağlamayı  kolaylaştırmak”  gibi  amaçlara 

178



yöneliktir.  Diğer  sözlü  türler  -masal,  tekerleme,  fıkra,  halk  hikâyesi,  gibi- 

içerisinde kullanılan ya da onlarla ilişkili şekilde kullanılanlarına da sık rastlanır. 

Ayrıca, boş zamanı eğlenceli hale getirmek için kullanılan bilmecelerle bir “boş 

zaman  bağlamı”  yaratılır  (Bilmeceler,  insanlar  boşken  ya  da  iş  yaparken 

sorulabilir.  Bağlamda bilmeceyi  soran, cevaplayan ve seyirciler  bulunur.  Bazı 

ortamlarda iki kişi –soran-cevaplayan- müdahildir, bazı kalabalık ortamlarda da 

gurup ikiye bölünür; bazı guruplarda kadın-erkek; yetişkin-çocuk gibi  ayrımlar 

yapılarak bilmeceler seçilir). Bu tarz bir bağlamda katılımcıların düzenlenmesi 

(gerekliyse), sorunun seçimi, ortama kanalize olma gibi ayrıntılar önemsenir109 

(Burns  1976:142-147).  Konumuz açısından bilmecelerin  bu  tarz  kullanımları, 

yaratılmış bir bilmece bağlamı fikrini doğurur (Bilmeceyi kullanmak için bağlam 

yaratma   ya  da  varolan  bir  bağlama  uygun  bilmece  sorma).  Bu  anlamda 

bilmecelerin  varolduğu  ortam kendi  bağlamını  yaratır  ya  da  varolan  bağlam 

uygun  bilmeceyle  zenginleştirilir.  Daha  önce  bahsettiğimiz,  sözlü  kültür 

bağlamında,  her  sözlü  kültür  ürününün  kendi  bağlamını  yarattığı  ve  her 

bağlamın  da  kendi  sözlü  kültür  ürününü  yarattığı  fikri  bir  kez  daha 

doğrulanmaktadır.  

2. Yorum 

2.1.  Bilmece   İcra  Bağlamının  (Soran  ve  Cevaplayan  Kişiler  Açısından) 
Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili

Bilmece,  adı  üstünde  “bilme”  eylemine  yönelik  bir  “sorudan”  oluşan;  soru  - 

cevap ikilisini  içeren geleneksel  bir  sözlü  kültür  ürünüdür.  Bilmeceler,  merak 

uyandırıcıdırlar,  bu  anlamda  bilmece  sorarak  bir  merak  ortamı  yaratılabilir; 

başka bir deyişle, bilmece ile merak körükleyici bir bağlam, anında yaratılabilir 

ya da herhangi bir bağlam, bağlama uygun bir bilmeceyle bağlanabilir. Bilmece, 

bilme  eylemine  yöneldiğinden  zihin  zorlayıcı  işleviyle  zekayı  sınayıcıdır; 

düşünmeyi  ve  uygun  cevabı  bulmayı  gerektirdiğinden  zeka  kapasitesini 

zorlayıcıdır.  Çocukların bilişsel düzeyinin gelişimine katkısı olacağına inanılan 

109 Ayrıca, bilmece yarışmalarının işleyişi konusunda bilgi almak için bkz. (Burns 1976). 

179



bilmeceler (Green 1992:136), Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde rahatlıkla tahlil 

edilebilirler.  Bilmeceler,  sözlü kültür  ürünü olarak Performans Teori’nin genel 

çerçevesine uyarlar. Bilmece aracılığıyla, bilmeceyi soranın ve cevaplayanın da 

içinde bulunduğu bir sözlü kültür bağlamı yaratılır  ve bu bağlam Çoklu Zeka 

Kuramı çerçevesinde tahlil edilmeye açıktır.

Bir bilmece, imaya dayalı bir soru-cevap yapısını; soru içerisinde ulaşılabilecek 

bir bilgi aracılığıyla bulunacak çözümü; bilmeceyi soran ve bilmeceye muhatap 

olan  kişilerin  sahip  olduğu  genel  kültür  bilgisi  (paylaşılan  dil,  dünya  görüşü 

ve/veya mecazlar) temelini; belirli bir gelenek ve performans bağlamı içerisinde 

“ayrılmış bir yeri” (slot) gerektirir (Green 1992:134). Bu anlamda bilmeceyi soran 

ve  muhatap olan kişilerin,  aynı  kültürel  bilgilere sahip olması  önemlidir;  yani 

kişilerin aynı sözlü kültür bağlamına alışkın olmaları önemlidir (farklı kültürlerin 

sözlü kültür bağlamlarının içerikleri de farklı olacaktır).   

Bilmece icra bağlamının oluşturduğu iletişimsel ortam, bilmece soran kişinin ya 

da  gurubun  karşısında,  bu  bilmeceyi  cevaplayacak  muhatap  gerektirir;  bu 

muhatap  bir  kişi  olabildiği  gibi  bir  grup  da  olabilir.  Bilmeceyi  soranlar  ve 

cevaplayanlar birer kişiyse, bu durumda ortamda bulunan diğer kişiler seyirci 

konumundadırlar. Bilmece soracak kişi,  karşıdaki kişinin zekasını  ölçme, ona 

meydan okuma, merakını  uyandırma,  adabını  sorgulama, vb.  nedenlerle  (bu 

nedenlerin oluşmasında kişinin kişisel ve toplumsal izler taşıyan içsel duyguları 

ön plana çıkar; İçsel-Özedönük Zeka alanı etkindir), bilmece mantığına dayalı 

olarak  bilmecesini  oluştururken  (Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı  etkindir), 

içerisinde yaşadığı çevreden ve doğadan (Doğa Zekası etkindir) algısal olarak 

etkilenir  ve  bu  etkilenme,  bilmecede  doğaya  ve  mekana  ait  görsel  (Görsel-

Uzamsal  Zeka  alanı  etkindir),  uyum  ve  ritim  yaratacak  unsurların  (Müzikal-

Ritmik Zeka alanı etkindir) kullanılmasına neden olur. Bilmeceyi  soran kişinin 

beden  dilini  kullanışı  (Bedensel-Kinestetik  Zeka  alanı  etkindir)  bilmecenin 

karşıdaki kişiye anlaşılır şekilde ifade edilmesi için önemlidir. Tüm bu içerikleri 

barındıran bilmece bağlamı,  bilmecenin sorulmasıyla  (Sözel-Dilsel  zeka alanı 

etkindir) aktif hale gelir. 

180



Bilmeceyi cevaplayacak kişi açısından düşünürsek, karşıdaki kişiyi iyi anlaması 

için  etkin  bir  dinleme  gerçekleştirmelidir  (Sözel-Dilsel  Zeka  ve  Sosyal-

Bireylerarası Zeka alanları etkindir); dinlediklerini zihninde canlandırıp (Görsel-

Uzamsal Zeka alanı etkindir), gerekiyorsa çevre ve doğa algısından faydalanıp 

(Doğa  Zekası  etkindir),  neden-sonuç  ilişkileri  doğrultusunda  uygun  sonuca 

ulaşmalıdır  (Mantıksal-Matematiksel  Zeka  alanı  etkindir).  Çünkü  bilmeceyi 

doğru cevaplamak, bilmeceyi soran kişiye karşı, kendini ve zekasını kanıtlama, 

bilgisini gösterme fırsatı yaratacaktır; tüm bu içsel motivasyon (İçsel-Özedönük 

Zeka alanı etkindir), kişiyi harekete geçirmekte etkilidir. Seyirci açısından da bu 

süreci izlemek, bağlama alışkın olmayı gerektirir; ayrıca grupta varolan kişilerin, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Sözel-Dilsel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa 

Zekası; Görsel-Uzamsal Zeka; Bedensel-Kinestetik Zeka; Sosyal-Bireylerarası 

Zeka ve İçsel-Özedönük Zeka alanlarını nasıl kullanıyor olduklarından etkilenir. 

Karşılıklı iki grup arasında oluşturulan bilmece bağlamı da aynı şekilde, grubu 

oluşturan  bireylerin  her  birinin  öznel  yorumlarına  neden  olan  Çoklu  Zeka 

alanlarından mutlaka etkilenir. 

2.2. Bilmece Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili

Bilmeceler,  dolaylı  yoldan  anlatmanın  en  güzel  örnekleridir.  Bilmecenin 

oluşturulması,  zihni  zorlamayı  ve  uygun  tanıtıcı,  dolaylı  kelimeleri  bulmayı 

gerektirir. Bilmeceler zekayı sınama, meydan okuma, merak uyandırma, eğitme 

gibi  içeriklerle  oluşturulur;  soranı  ve  cevaplayanı  kapsayan  bu  bilmece 

oluşturma mantığı,  diğer sözlü anlatılar  yaratılırken de kullanılan (ama, farklı 

yönde kullanılan ve anlatılarda çeşitlemelere yol açan) Mantıksal-Matematiksel 

Zeka alanının ürünüdür. 

181



Bilmeceler, manzum  ve  mensur  yapısı110 gereğince,  doldurma  kelimelerin 

kullanılmasını111,  söz sanatlarına (teşbih, istiare, mecaz, kinaye, teşhis, intak, 

remiz, vb.), kelime oyunlarına ve zincirleme kelimelere, (Şimşek 2003:237-246), 

ritim yaratacak ses birliklerine, söz kalıplarına (“Bilmece bildirmece…”; “Bunu 

bilmeyen eşek…”;  “Bilin bakalım ben neyim?..”;  “Ahmak isen sor,  /  Arif  isen 

bil!..”,  vb.) yer  verilmesini  gerektirir (Sözel-Dilsel Zeka alanı etkindir); bilmece 

mantığı yaratılırken tüm bu öğeler önemlidir; bilmecelerin yaratılması sırasında, 

bireyin  içinde  yaşadığı  çevre  ve  doğa  unsurlarından  faydalanması  da 

kaçınılmazdır. 

Bilmece, diğer zeka alanlarının da etkinliğini açığa çıkaran Sözel-Dilsel Zeka 

alanının  ön  plana  çıkmasıyla,  bağlamı  içerisinde  sorulur  ve  cevaplanır.  Bu 

nedenle, seçilen bilmecelerin hepsinde Mantıksal-Matematiksel Zeka alanı ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanı kullanılmıştır;  buna ek olarak kullanılan ve öne çıkan 

diğer zeka alanları da, seçilen elli adet bilmece örneği aracılığıyla gösterilmeye 

çalışılacaktır. Bilmeceyi soran kişi tarafından, bilmeceyi oluştururken kullanılan 

zeka  alanları,  bilmeceyi  cevaplayacak  kişinin  de  aynı  zeka  alanlarını 

uyaracağından karşılıklı bir etkileşim söz konusudur.  Üstü kapalı bilmecelerde 

bağlama  alışık  katılımcıların  önemi  daha  çok  önem kazanmaktadır;  bağlam 

içerisinde kullanılan göndermeleri,  soran kişinin ve cevaplayacak olan kişinin 

anlaması önemlidir. Örnekler: 

(1) “Mavi atlas,  /  Arşın yetmez,  /  Makas kesmez,  /  İğne batmaz,  /  Terzi 
biçmez.” (Gökyüzü) (Elçin 1970:v).

Bu  bilmecede  gökyüzü,  bir  kumaşa  benzetilmiş,  ama  kumaşa  yapılabilecek 

işlemlerin ona yapılamayacağı  beirtilmiş; bilmece bunun üzerine kurulmuştur. 

110 Manzum bilmecelerde kullanılan hece vezni, değişmez bir düzen göstermez. Kafiye düzeni 
de (alliterasyon,  redif,  yarım uyak,  tam uyak, cinaslı  uyak,  zengin uyak,  vb.)  buna istinaden 
oluşur. 2, 3, 4, 5, 6 ya da daha çok mısradan oluşan bilmecelere rastlanır. Mensur bilmeceler 
vezin  ve  kafiye  öğelerini  çoğunlukla  taşımadıkları  için  akılda kalıcılıkları  daha zordur  ve  bu 
nedenle  de  sayıları  daha  azdır.  Bazı  mensur  bilmeceler  “seci”  (nesirden  yapılan  uyak) 
karakterine uyarlar (Elçin 1970:ıv-v).
111 Bilmecelerde  kullanılan  doldurma  kelimelerin  işlevleri,  daha  sonraki  bölüme  kafiye 
hazırlamak, daha sonraki bölümlerle beyit, dörtlük meydana getirmek, bilmecenin başlangıcını 
ya da sonunu tamamlamak, olarak sıralanır. Tamamen doldurma kelimelerden meydana gelen 
bilmeceler olduğu gibi, bilmecenin cevabı olacak kelimenin yerine kullanılan doldurma kelimeler 
de vardır (Sakaoğlu 1982:347-348).

182



Renk  (mavi),  genişlik  (arşın  yetmez)  gibi  unsurlara  değinilmesi,  zihnimizde 

görsel  ve  mekansal  bir  imge  yaratmaktadır;  bilmecede  yaratılan  ritmik  ses 

uyumu da düşünüldüğünde, genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-Matematiksel 

Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.   

(2) “Yer altında yağlı kayış.” (Yılan) (Elçin 1970:v).

Bu bilmecede, yeraltına da girip çıkabilen yılan, kıvraklığı (yağ gibi kayan) ve 

şekli (uzun, ince) nedeniyle yağlı bir kayışa benzetilmiştir. Görsel (yağlı kayış) 

ve mekansal (yeraltı) olarak yaratılan imge de göz önünde bulundurulduğunda, 

genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal 

Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(3) “Alçacık boylu, / Kadife donlu.” (Patlıcan) (Elçin 1970:v).

Bu bilmecede patlıcan,  boyu  (alçacık)  ve  dokusal  özelliği  (kadife)  nedeniyle 

kadife donlu küçük bir yaratık gibi yansıtılmıştır. Görsel  (alçacık, kadife) olarak 

yaratılan imge ve bilmecede yaratılan ritmik ses uyumu da düşünüldüğünde, 

genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal 

Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka alanları  etkin 

şekilde kullanılmıştır.      

(4) “-Nereden  geliyorsun?  /  -Zırzop  kalesinden.  /  -Üstün  neden  yaş?  / 
-Denizden  geçtim.  /  -Çok  derin  miydi?  /  -Kıyısından  dolaştım.  /  -Üstün 
neden beyaz? / -Değirmenden geçtim. / -Çok kalabalık mıydı? / -Çıkırdaki 
işitim.  /  -Akşam  nerede  idin?  /  -Bey  konağında.  /  -Ne  yedin?  /  -Koç.  / 
-Neresinden? / -Hiç. /  -Nereye yattın? / -Minarede.  / -Çok kaba mıydı? / 
-Kupkuru  yerde.  /  -Üstüne  ne  örttüler?  /  -Perde.  /  -Sen  uğrattın  beni 
derde.” (Gönül) (Elçin 1970:vıı).

Bu  bilmece,  soru  ve  cevaba  dayanan  ritmik  bir  tekerleme  şeklinde 

oluşturulmuştur;  soyut  bir  kavram  olan  “gönül”,  insanın  kendi  duygularına 

kapılmasının başına dert  açacağına gönderme yapan mısrada (-Sen uğrattın 

beni derde!) vurgulanmıştır; bilmecenin püf noktasını bu mısra oluşturmaktadır. 

Burada  kişinin  içsel  duygularına  yapılan  bir  gönderme  (pişmanlık)  söz 

konusudur.  Bilmecede  kullanılan  mekansal  öğelerin  (kale,  deniz,  değirmen, 

183



konak, vb.)  ve doğayla ilgili  unsurların iç içe,  zihni görsel  olarak uyardığı  da 

düşünüldüğünde,  genel  olarak  bu  bilmecede,   Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Doğa 

Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.        

(5) “Öte lin lin, beri lin lin, / Ayak üstü durur lin lin.” (Kapı) (Elçin 1970:vıı).

Bu bilmecede kapı, görsel olarak (öte, beri, ayak üstü) hareket yönü ve duruş 

şekli  tarif  edilerek  anlatılmıştır;  doldurma kelimelerle  yaratılan  ritimle kurulan 

bilmecede genel olarak, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(6) “Geldi mi gider, gitti mi gelmez.” (Gençlik) (Gökçeoğlu 1999:80). 

Bu bilmecede, soyut bir kavram olan “gençlik”, ters orantılı nedensellik ilişkisi 

kurularak anlatılmıştır; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.  

(7) “İllim  iliksiz,  /  İllim kemiksiz,  /  İllim  kapkara,  /  İllim  kupkuru.” (Sülük) 
(Sakaoğlu 1982:358).

Bu bilmecede sülük, görsel (kara, kuru, iliksiz, kemiksiz) imge yaratan ifadelerle 

tarif  edilmiştir;  tekrarlanan  doldurma  kelimelerle  bilmecenin  kurulumunda 

uyumlu, ritmik bir söyleyiş yaratılmıştır; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(8) “Şip şip gelir, şip şip gider.” (Terlik) (Güngör ve Ozanoğlu 1939:123).

Bu bilmecede terlik,  çıkardığı  sese gönderme yapılarak  tarif  edilmiştir;  genel 

olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(9) “Bilmece bildirmece, / Duvarda gündüz gece, / Resim yapar bakınca, / 
Çabuk  bozar  kaçınca,  /  Hatta  gülsen  ona  sen,  /  O  da  güler 
cevaben.” (Ayna) (Hamamizade 1930:8).

184



Bu  bilmecede  ayna,  görsel  (gündüz  gece  duvarda,  bakınca  resim  yapan, 

gülünce karşılık veren, vb.)  imge yaratan ifadelerle tarif  edilmiştir;  bilmecenin 

kurulumunda  uyumlu,  ritmik  bir  söyleyiş  yaratılmıştır;  genel  olarak  bu 

bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(10) “Anaya değmez, babaya değer,  /  Halaya değmez, amcaya değer,  / 
İğneye  değmez,  ipliğe  değer,  /  Vallahi  değmez,  billahi  değer.” (Dudak) 
(Hamamizade 1930:19).

Bu  bilmecede  dudak,  dudak  hareketlerinden  kaynaklanan  harflerin  çıkışına 

gönderme  yapılarak  anlatılmış  ve  bilmece  oluşturulmuştur;  tekrarlanan 

kelimelerle  bilmecenin  kurulumunda  uyumlu,  ritmik  bir  söyleyiş  yaratılmıştır; 

genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(11) “Üç yüz altmış beş leylek, / Elli iki yuvası, / On iki yumurtası, / İki çıkar 
yavrusu.” (Gün, hafta, ay, iki bayram) (Elçin 1970:6).

Bu  bilmecede  gün,  hafta,  ay  ve  iki  bayram,  leylek  ve  onun  yuvasına, 

yumurtalarına ve yavrularına gönderme yapılarak anlatılmıştır; doğadan alınan, 

mekansal (yuva)  ve görsel (leylek,  yumurta,  vb.)  imge yaratan ifadelerle tarif 

edilmiştir;  bilmecenin  kurulumundaki  uyumlu,  ritmik  söyleyiş  de  göz  önüne 

alındığında; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-

Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde kullanılmıştır.      

(12) “Biz biz idik biz idik, / Yüz bin tane kız idik, / Gece oldu dizildik, / Sabah 
oldu silindik.” (Yıldızlar) (Elçin 1970:9).

Bu bilmecede, doğaya ait unsurlar olarak yıldızlar, kızlara benzetilmiştir ve gece 

dizilmeleri,  gündüz  silinmeleri  görsel  imge  yaratan  ifadelerdir;  bilmecenin 

kurulumundaki tekrarlarla uyumlu, ritmik bir söyleyiş yakalanmıştır; genel olarak 

bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-

Ritmik  Zeka;  Doğa  Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde 

kullanılmıştır.      

185



(13) “Bindir iğnesi bindir, / İğnesi bilen bilesi, / Bu meseli bilmeyen, / Otuz 
iki köy veresi.” (Çam) (Elçin 1970:15).

Bu  bilmecede,  doğaya  ait  bir  unsur  olarak  çam  (iğne  yapraklı),  fiziksel  bir 

özelliğine dikkat  çekilerek,  görsel  bir  imge üzerinden ifade edilmiştir;  son iki 

mısra (Bu meseli bilmeyen, / Otuz iki köy veresi) bilmece mantığına dayalı bir 

meydan  okumayı  içeren  kalıp  ifadeden  oluşturulmuştur;  bilmecede  uyumlu, 

ritmik  bir  söyleyiş  yakalanmıştır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(14) “Dizi  dizi  tencereler,  /  Patlak  gözlü  çingeneler.” (Kurbağa)  (Elçin 
1970:36).

Bu bilmecede kurbağa, görsel imgeler yaratılarak (dizili tencereler, patlak gözlü 

çingeneler)  ifade  edilmiştir;  bilmecedeki  uyumlu,  ritmik  söyleyiş  de  dikkate 

alındığında, genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-

Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde kullanılmıştır.      

(15) “Bize  misafir  geldi,  /  Yeşil  feraceli,  /  Kırmızı  entarili,  /  Siyah 
düğmeli.” (Karpuz) (Elçin 1970:18).

Bu  bilmecede,  doğaya  ait  bir  unsur  olarak  karpuz,  kıyafet  giymiş  bir  kişiye 

benzetilerek,  görsel  imgelerle  (renkli  kıyafetler)  ifade  edilmiştir;  bilmecede 

uyumlu,  ritmik  bir  söyleyiş  vardır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(16) “Az gitti uz gitti, dere tepe düz gitti, altı ay bir güz gitti, uyanınca hep 
bitti.” (Rüya) (Elçin 1970:49).

Bu bilmecede,  soyut  bir  kavram olan rüya,  gerçek dışılığa gönderme yapan 

masallardaki  geçiş  formellerinden  biriyle  anlatılmıştır;  geçiş  formelinin  görsel 

imgeler  yaratan,  doğaya  ait  unsurlar  kullanılarak  oluşturulmuş  kendi  ritmik 

yapısı, bilmecenin oluşturulmasında temel alınmıştır ve bilmece bu ritmik yapıya 

186



uygun  şekilde  tamamlanmıştır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(17) “Sarıdır safran gibi, / Okunur Kur’an gibi, / Ya bunu bilirsin,  / Ya bu 
gece ölürsün.” (Altın) (Elçin 1970:53).

Bu bilmecede, işlenmiş altın, görsel özelliklerine (safran bitkisinden elde edilen 

baharat gibi sarı renkli oluşu, üzerinde yazanlar) dikkat çekilerek anlatılmıştır; 

son iki mısra (Ya bunu bilirsin, / Ya bu gece ölürsün) bilmece mantığına dayalı 

bir meydan okuma ve tehdit içeren kalıp ifadeden oluşturulmuştur; bilmecede 

uyumlu, ritmik bir söyleyiş yakalanmıştır; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(18) “Dört takı takı, / İki bakı bakı, / İki dinki dinki, / Bir finki finki.” (Eşek) 
(Elçin 1970:31).

Bu  bilmecede  eşek,  yürürken  çıkardığı  sese  dayandırılarak  ve  buna  uygun 

doldurma kelimeler kullanılarak anlatılmaya çalışılmıştır; bu, bilmecede uyumlu, 

ritmik  bir  söyleyiş  oluşturmuştur;  genel  olarak  bilmecede,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(19) “Hanım içerde, / Saçı dışarda.” (Mısır) (Elçin 1970:21).

Bu bilmecede mısır, görsel özelliklerine (mısır koçanın içinde, püskülü dışarda) 

gönderme  yapılarak  ve  bir  kadına  benzetilerek  ifade  edilmeye  çalışılmıştır; 

genel olarak bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; 

Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(20) “Bir karı ile bir koca, / Mır mır eder her gece. / Karı der ki: -Hey koca! / 
-Acep İstanbul  nice? /  -İstanbul  bucak bucak,  /  Çevresi  mermer  ocak,  / 
İçinde bir sandıcak, / İçi dolu boncucak.” (Nar) (Elçin 1970:21).

187



Bu bilmecede  nar,  karı  koca  arasında  geçen  bir  diyalog  sahnesi  içerisinde, 

taneleri  (İstanbul  gibi)  kalabalık  bir  insan  topluluğuna  (içi  dolu  boncucak) 

gönderme  yapılarak,  mekansal  bir  imge  üzerinden  ifade  edilmiştir;  uyumlu, 

ritimsel söyleyiş de dikkate alındığında; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(21) “Mâni mâni metel,  /  Oturmuş elma satar,  /  -Elmanın okkası kaça? / 
Çildir çildir gözüme bakar.” (Fare) (Sakaoğlu 1983:102).

Bu bilmece, mâni biçiminde oluşturulmuştur; ilk mısradaki, bilmeceyi başlatan 

kalıplaşmış ifade bilmece mantığına dayanmaktadır; bilmecenin diğer mısraları 

da  bu  ifadeyi  tamamlayacak  ve  ritmik  bütünlüğü  koruyacak  şekilde 

oluşturulmuştur.  Burada bir  canlının  anlatılışına   gönderme yapan tek  unsur 

çildir çildir bakmasıdır; zorlarsak, belki buradan farenin sevimli bakışlarına dair 

bir ifade çıkarılabilir; bunun dışında oldukça kapalı bir bilmecedir; bu durumda 

bilmeceyi  cevaplayacak  kişinin,  yapılan  göndermeleri  anlaması  için  bu 

bilmecenin sorulduğu sözlü kültür bağlamına alışkın olması şarttır. Bilmecedeki 

ritmik söyleyişi de göz önünde bulundurduğumuzda, genel olarak bu bilmecede, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(22) “Altı aşçı dükkanı, (Ağız) / Üstü horhor çeşmesi, (Burun) / Daha üstü 
aynacılar,  (Gözler)  /  Daha  üstü  kemancılar,  (Kaşlar)  /  Daha  üstü  çayır 
çimen, (Saçlar) / İçinde kuzular otlar.” (Bitler) (Elçin 1970:45).

Bu bilmecenin her  bir  mısrasında bir  bilmece sorulmuştur  ve  bütün mısralar 

birbirine  uyumlu  olarak  oluşturulmuştur  ki,  sonunda  bir  bütün  olarak  bitli  bir 

insan  kafası   ortaya  çıkmaktadır.  Bilmecenin  oluşturulmasında,  görsel, 

mekansal  ve  doğaya  ait  öğeler  kullanılarak  benzetmelerden  yararlanılmıştır; 

bilmecede uyumlu, ritmik bir söyleyiş yakalanmıştır; genel olarak bu bilmecede, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

188



(23) “Fildir  fiştir,  /  Kayadır  taştır,  /  Bunu  bilmeyenin,  /  Avradı 
boştur.” (Elmas) (Elçin 1970:57).

Bu bilmecede ilk mısra, doldurma kelimelerden oluşan ritmik bir başlangıçtır; 

ikinci  mısrada  verilen  ipucuyla,  sorulan  şeyin  bir  taş  cinsi  olduğu 

anlaşılmaktadır; son iki mısradaki kalıp ifade (Bunu bilmeyenin, / Avradı boştur.) 

ise,  bilmece  mantığıyla  oluşturulmuş  bir  meydan  okumadır.  Genel  olarak 

bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik 

Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(24) “Dağdan gelir sekerek, / Kuru üzüm dökerek.” (Keçi) (Elçin 1970:34).

Bu bilmecede keçi, mekansal (keçinin yaşama alanı dağ) ve görsel (sekerek, 

dışkılayarak gelişi) imgeler yaratan ifadeler üzerinden anlatılmıştır; ritimsel bir 

söyleyişin  varolduğu  bilmecede  genel  olarak,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka 

alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(25) “Ayağım var yürüyemem, /  Eşyam çoktur  sürüyemem, /  Her  odada 
ayaktayım, / Bilsenize ben neyim?” (Masa) (Çelebioğlu 1979:275).

Bu bilmecede masa, bilmece oluşturma mantığı çerçevesinde, konuşturularak 

kendi özelliklerini saymıştır ve son mısra kalıp bir ifade (Bilsenize ben neyim?) 

ile tamamlanmıştır; görsel ifadeler (ayağı olan ve ayakta duran, eşya taşıyan) 

kullanılmıştır; uyumlu ritmik yapı da ele alındığında genel olarak bu bilmecede, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik Zeka ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(26) “Ufacık bir bilmece, anlarsın dinleyince; her yerde koruyacak, siperin 
olacak.” (Namus) (Tezel 2000:90).

Bu  bilmecede  soyut  bir  kavram  olan  namus,  somut  ve  koruyucu  bir  unsur 

olarak, bir siper (görsel imge) olarak tarif edilmiştir; içsel bir değer yargısının 

ifadesi  söz  konusudur.  Bilmecenin  ilk  kısmı  (Ufak  bir  bilmece,  /  Anlarsın 

dinleyince),  bilmece  mantığına  dayanan  bir  kalıp  ifadeden  oluşmaktadır; 

bilmecede ritim yaratan uyumlu söyleyiş de göz önüne alındığında genel olarak, 

189



Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır. 

(27) “Bir ağacı oymuşlar, / İçine dünyayı koymuşlar.” (Radyo) (Çelebioğlu 
1979:311).

Bu bilmecede radyo, mekansal ve görsel (içine dünyayı  sığdıran içi  oyuk bir 

ağaç)  imge  yaratan  ifedelerle  anlatılmıştır;  ritimsel  bir  söyleyişin  varolduğu 

bilmecede genel olarak, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde 

kullanılmıştır.      

(28) “Görünmediği halde çalınan şey nedir?” (Islık) (Çelebioğlu 1979:307).

Bu bilmece doğrudan sorulan bir soruya dayanmaktadır; görselliğe (görünmez) 

ve  sese  (çalınan)  gönderme  yapılmıştır;  bilmecede  genel  olarak,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.      

(29) “Bağırsam  dinler,  /  Susarsam  cevap  verir.” (Yankı)  (Çelebioğlu 
1979:307).

Bu  bilmecede  ses  yankısı,  bağırmak-susmak,  dinlemek-cevap  vermek 

arasındaki  neden sonuç ilişkisine dayandırılarak anlatılmaya çalışılmıştır;  ses 

tınısına  gönderme  yapılmıştır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka  ve Sözel-Dilsel  Zeka alanları  etkin 

şekilde kullanılmıştır.      

(30)  “Aldır  abası,  /  Yeşildir  kebesi,  /  Bunu  bilmeyen,  /  Eşek 
sıpası.” (Domates) (Elçin 1970:15).

Bu bilmecede,  doğaya  ait  bir  unsur  olarak  domates,  görünüşüne  gönderme 

yapılarak, görsel (renkleri) imge yaratacak şekilde ifade edilmiştir; son iki mısra 

(Bunu bilmeyen, / Eşek Sıpası) bilmece mantığına dayalı bir meydan okumayı 

içeren  kalıp  ifadeden  oluşturulmuştur;  bilmecede  uyumlu,  ritmik  bir  söyleyiş 

yakalanmıştır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

190



Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka 

alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(31) “Karşıdan karşıya gölgesiz geçer.” (Ses) (Çelebioğlu 1979:307). 

Bu  bilmecede  sesin  varoluş  şekline  gönderme  vardır;  mekansal  (karşıdan 

karşıya)  ve  görsel  (gölgesiz)  imgeler  yaratan  ifadeler  üzerinden anlatılmıştır; 

genel olarak bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır. 

(32) “Karşıdan gelir harhara, / Gözleri çampara, / Ayakları pisa pisa, / Karnı 
tumbalisa.” (Kaplumbağa) (Sakaoğlu 1982:357).

Bu  bilmecede  kurbağanın,  görsel  (gözleri,  ayakları  ve  karnı)  yönü,  abartılı 

şekilde  ritimsel  doldurma kelimelerle  tarif  edilmiştir;  bir  canlının  görünüşüne 

gönderme yapıldığı  anlaşılmakla  birlikte,  belirsiz  bir  bilmece  söz  konusudur. 

Genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal 

Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka alanları  etkin 

şekilde kullanılmıştır.

(33) “Dağda tak tak, (Balta) / Suda cıp cıp, (Balık) / Arşın ayaklı, (Leylek) / 
Burma bıyıklı.” (Tavşan) (Elçin 1970:54).

Bu bilmecenin her mısrası bir bilmecedir, aynı zamanda dört mısra ritimsel bir 

uyum içerisindedir. Doğaya ait öğelerin kullanıldığı, ses yansıması sözcüklerle 

(tak tak,  cıp  cıp)  ve  görsel  imgelerle (arşın  ayak,  burma bıyık)  oluşturulmuş 

bilmecede genel olarak, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde 

kullanılmıştır.

(34) “Ufacık bir zil, / Ensesinde dil, / Ahmak isen sor, / Arif isen bil.” (Terazi) 
(Güngör ve Ozanoğlu 1939:127).

Bu  bilmecede  terazi,  görünüşüne  gönderme  yapılarak,  görsel  (ufak  zil, 

ensesinde dil) imge yaratacak şekilde ifade edilmiştir; son iki mısra (Ahmak isen 

sor, / Arif isen bil!) bilmece mantığına dayalı bir meydan okumayı içeren kalıp 

191



ifadeden oluşturulmuştur; bilmecede uyumlu, ritmik bir söyleyiş yakalanmıştır; 

genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal 

Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde 

kullanılmıştır.

(35) “Ufacık  fil  sandık,  /  Taşıya  taşıya  usandık.” (Fener)  (Güngör  ve 
Ozanoğlu 1939:127).

Bu bilmecede fener, görünüşüne gönderme yapılarak, görsel (ufak, taşınan bir 

sandık)  imge  yaratılarak  ifade  edilmiştir;  “Taşıya  taşıya  usandık!”  ifadesi, 

kullanım sıklığına gönderme yapan bir ifadedir ve burada ritimsel bir uygunluk 

da  yaratmaktadır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin 

şekilde kullanılmıştır.

(36) “Uzun  uzun  kozalar,  /  Onu  bir  ot  buzalar.”  (Hıyar)  (Güngör  ve 
Ozanoğlu 1939:129).

Bu bilmecede hıyar, görünüşüne gönderme yapılarak, görsel (uzun koza) imge 

yaratacak şekilde ifade edilmiştir; yetişmesi abartılı bir dille anlatılmıştır (Onu bir 

ot  buzalar)  ve ritimsel  bir  uygunluk  yaratılmıştır;  genel  olarak bu bilmecede, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(37) “Sizin  sokak,  bizim  sokak,  maka mak,  maka mak,  /  Atı  ayağından 
nallarlar, şaka şak, şaka şak, / Dilberi dudağından öperler, şipe şip, şipe 
şip.” (Kahve) (Sakaoğlu 1982:357).

Bu bilmecede, doldurma kelimelerle (mak mak maka mak) ve ses yansıması 

kelimelerle (şaka şak, şipe şip) oluşturulmuş ritmik bir yapı dikkati çekmektedir; 

mekansal  (sokak)  ve  görsel  (ayağı  nallı  at,  öpülen  dilber  dudağı)  imgeler 

yaratan  ifadeler  de  vardır;  fakat,  “kahve”  kelimesine  gönderme  yapacak  bir 

ifadeye rastlanmamaktadır; oldukça kapalı bir bilmecedir; bu durumda bilmeceyi 

cevaplayacak  kişinin,  yapılan  göndermeleri  anlaması  için  bu  bilmecenin 

sorulduğu  sözlü  kültür  bağlamına  alışkın  olması  şarttır;  genel  olarak  bu 

192



bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(38) “Dilmece bildirmece, / Saş üstünde kaydırmaca.” (Tarak) (Gökçeoğlu 
1999:63).

Bu bilmecede,  ilk  mısra  (Dilmece bildirmece)  bilmece mantığı  çerçevesinde, 

bilmece oluşturulurken kullanılan bir  kalıp  ifadedir;  “tarak”  ise,  “saç üzerinde 

kayan  bir  şey”  olarak,  görsel  bir  imgelem yaratacak  şekilde  tasvir  edilmiştir; 

bilmecenin,  uyumlu,  ritmik  söyleyişi  de  dikkate  alındığında;  genel  olarak  bu 

bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik 

Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(39) “Deyneğin  ucunda  bir  yemiş,  /  Onu  yeyen  ölmemiş,  /  Ramazan’da 
yemiş, / Orucu bozulmamış.” (Dayak) (Gökçeoğlu 1999:64).

Bu bilmecede “dayak”,  “dayak yemek”  deyimine gönderme yapılarak (yiyenin 

ölmediği, Ramazan’da da yenilen ama orucu bozmayan bir yemiş olarak) tasvir 

edilmiştir;  bilmecenin,  uyumlu,  ritmik   söyleyişi  de  dikkate alındığında;  genel 

olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(40) “Mesel mesel mendoz, / Biri çengel biri boz, / Bindim bozun üsdüne, / 
Vardım haleb yoluna, / Haleb yolu bin bazar, / İçinde ayı gezer, / Ayı beni 
gorkuddu, / Gulağımı sarkıddı, / Sakız verdim yemedi, / Buğday verdim, / 
Döne döne çiynedi.” (Değirmen) (Gökçeoğlu 1999:64-65).

Bu bilmecede, ilk mısra (Mesel mesel mendoz) bilmece mantığı çerçevesinde, 

bir  bilmeceye  girildiğini  gösteren  kalıp  bir  ifadedir;  “değirmen”  kelimesinin 

bulunması için ipucu veren doğadan alınmış görsel ifadeler (buğdayı döne döne 

çiğneyen  bir  ayı),  masalımsı  bir  tekerlemeden  oluşan  bilmecenin  içerisinde 

verilmiştir;  bilmecenin  uyumlu,  ritmik   söyleyişi  de  dikkate alındığında;  genel 

olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde 

kullanılmıştır.

193



(41) “Tel tel gadeyif, / Bizim hanım çog zayıf, / Zayıflığı bir yana, / Gözünün 
biri gayıb.” (Dikiş İğnesi) (Gökçeoğlu 1999:67).

Bu bilmecede “dikiş iğnesi”, zihnimizde görsel bir imgelem (tek gözlü zayıf bir 

kadın) yaratacak şekilde tarif edilmiştir; bilmecenin, uyumlu, ritmik  söyleyişi de 

dikkate alındığında; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; 

Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin 

şekilde kullanılmıştır.

(42) “Gökten bir elma düştü; on iki parçaya ayrıldı; on birini yediler; birine 
“hayır”, dediler.” (Ramazan) (Elçin 1970:79).

Bu bilmecede “Ramazan ayı”, doğadan seçilen ve görsel imgelem yaratan bir 

ifadeyle  (on  iki  parçaya  ayrılmış  ve  parçalardan  biri  hariç,  yenmiş  elma) 

anlatılmaya  çalışılmıştır;  bilmecenin  uyumlu,  ritmik   söyleyişi  de  dikkate 

alındığında; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-

Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde kullanılmıştır.

(43) “Kat kat içinde, / Kat kitap içinde, / Ne molla bilir, / Ne kitap içinde.” 
(Alınyazısı) (Elçin 1970:75).

Bu bilmecede anlatılması zor, soyut bir kavram olan “alınyazısı”, “hiçbir kitapta 

bulunamayacak,  en  bilgili  kişilerin  dahi  bilemeyeceği  bir  bilgi”  olarak  tarif 

edilmiştir; kitap ve yazı, zihnimizde görsel bir imge yaratmaktadır;  bilmecenin, 

uyumlu,  ritmik   söyleyişi  de  dikkate  alındığında;  genel  olarak  bu  bilmecede, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-Ritmik Zeka ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(44) “Gat gat döşek, / Bunu bilmiyen eşşek!” (Lahana) (Durbilmez 1991:56).

Bu  bilmecede  “lahana”,  görünüşüne  (kat  kat  olan  yapraklarına)  gönderme 

yapılarak,  görsel  imge  yaratacak  şekilde  ifade  edilmiştir;  son  mısra  (Bunu 

bilmeyen eşşek!)  bilmece mantığına dayalı  bir  meydan okumayı  içeren kalıp 

ifadeden oluşturulmuştur; bilmecede uyumlu, ritmik bir söyleyiş yakalanmıştır; 

genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal 

194



Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Doğa Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka alanları  etkin 

şekilde kullanılmıştır.

(45) “Sarı sarı içinde, / Sarı zarfın içinde, / On iki, on üç gardaş, / Birbirinin 
içinde.” (Portakal) (Durbilmez 1991:56).

Bu bilmecede “portakal”, zihnimizde görsel imgeler (sarı zarfın içinde, birbirine 

yapışık  on iki,  on üç kardeş)  yaratacak şekilde tasvir  edilmiştir;  mısralardaki 

ritimsel  uyum da dikkate alındığında, genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(46) “Yapılmamış duvarda, / Doğmamış oğlan oturur, / Ekilmemiş bostanda, 
/ Yolma diye bağırır.” (Yalan) (Elçin 1970:80).

Bu  bilmecedeki,  görsel  ve  doğadan  alınmış  öğelerle  yaratılan  ve  “olmamış 

şeylerin“ ifadesi olan mısralarda, ritimsel bir uyum yakalanmıştır; anlatılması zor 

soyut bir kavram olan “yalan” çok etkili bir biçimde ifade edilmiştir; genel olarak 

bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Müzikal-

Ritmik  Zeka;  Doğa  Zekası  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde 

kullanılmıştır.

(47) “Taş başında kartal oturur, / Üç yüz altmış beş yumurta getirir.” (Yeni 
yıl) (Elçin 1970:80).

Bu bilmecede “yeni yıl”, doğadan alınan görsel ifadelerle (taş başındaki kartal, 

getirdiği  yumurtalar)  anlatılmaya  çalışılmıştır;  bilmecede  uyumlu,  ritmik  bir 

söyleyiş  yakalanmıştır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(48) “Lambaya üfüledim “is” oldu, / Tabağa vurdum “dan” dedi, / Ben de 
sana “bul” dedim.” (İstanbul) (Gökçeoğlu 1999:91). 

Bu bilmecede, “İstanbul” kelimesinin hecelerine, anlamları açısından ayrı ayrı 

vurgu yapılarak, şehrin isminin bulunması istenmiştir; görsel imge yaratan bir 

195



ifade  (lamba  ve  is),  sese  dayanan  yansıma  sözcükle  (“tan”)  birlikte 

kullanılmıştır;  (“bul”)  hecesi  de  “bulmak”  fiiline  gönderme  yapacak  şekilde 

kullanılmıştır ve bilmece oluşturulmuştur; genel olarak bu bilmecede, Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(49) “Denizin ortasında ne var?” (N harfi) (Gökçeoğlu 1999:106).

Bu bilmece, “deniz” kelimesinin tam ortasındaki harfe gönderme yapmıştır; fakat 

denize de imgesel olarak bir gönderme vardır; doğrudan bir soruya dayana bu 

bilmecede, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde kullanılmıştır.

(50) “Türlü  türlü  çiçek  biter,  /  Kökü  benim  elimde.” (Halı)  (Çelebioğlu 
1979:271).

Bu  bilmecede  “halı”,  üzerindeki  doğadan  seçilmiş  desenlere  gönderme 

yapılarak  anlatılmıştır;  genel  olarak  bu  bilmecede,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin 

şekilde kullanılmıştır.

E. MÂNİ

1. Tanım

Kendine özgü bir  yapısı  olan,  anonim özellik  gösteren ve doğaçlama olarak 

söylenen mâniler sözlü112 kültür ürünü olarak çeşitli ortamlarda söylenegelmiştir. 

Mânilerin  manzum yapısı  ve  oluşturdukları  ritimsel  ses özelliklerinden dolayı 

ahenkli  ve  kolay  söylenişleri,  mâniler  dışında,  mânilerin  yapısal  özellikleri 

kullanılarak  söylenmiş  ağıt,  bilmece,  destan,  ninni,  gibi  sözlü  ürünlerin 

112 Cönkler,  mecmualar,  sözlükler,  divânlar,  mektuplar,  Ramazannâmeler, vb. mânilerin yazılı 
kaynaklarını oluştururlar (Elçin 1993:282). 

196



oluşturulmasına da neden olmuştur  (Akalın  ve  Şimşek 2003:251).  Genellikle 

yedili ve sekizli hece vezni ile, dört mısradan oluşacak şekilde söylenen sözlü 

kültür  ürünlerinden  mâniler,  çoğunlukla  (aaba),  (aaab),  (abcd)  şeklinde 

kafiyelenirler; mâniler kafiyelenme şekillerine göre düz mâni, cinaslı mâni, gibi 

türlere ayrılırlar. Mânilerde, insana ait her türlü duygu yansıtılır; her türlü konu 

ve varlık hakkında mâni söylenebilir. Mânilerin ilk iki mısrası giriş özelliğinde, 

dikkat  çekmeye  yöneliktir;  konu  üçüncü  ve  özellikle  dördüncü  mısrada 

vurgulanır113 ve  dört  mısra,  sonunda bir  bütünlük oluşturur  (Elçin  1993:281). 

“Mâni” sözcüğü, Arapça “mâ’nâ” (anlam) sözcüğüyle aynı şekilde yazılmaktadır 

ve  bundan  dolayı  köken  olarak  bu  sözcüğe  bağlanır114 (Akalın  ve  Şimşek 

2003:256).  Mânilerin  sınıflandırılması  konusunda  ise,  yapısal  özelliklerine 

göre115 ve  konularına  göre116,  olmak  üzere  iki  genel  sınıflandırmayla 

karşılaşılmıştır117.  Mâniler  uyak,  redif,  alliterasyon,  gibi  ses  uyumuna  dayalı 

113 Başgöz’e  göre,  asıl  konunun mânilerin son iki  dizesine sıkıştırılması,  mânileri  toplumsal 
konuların işlenmesi açısıdan elverişsiz kılmaktadır, fakat yine de bazı sosyal olay ve duygular 
mânilerde  ifade  edilemektedir  (Başgöz  1986b:239).  Aslında  kanaatimizce,  sözlü  kültür 
bağlamında, az sözle çok şey ifade etmek açısından mâniler güzel bir örnektir; bu kısıtlı mısra 
sayısı duyguları ifade ederken bir problem yaratmamıştır ki, anlık duygu ve düşünceleri kısacık, 
ama çok net ifade eden, sözün etkin kullanıldığı mâniler mevcuttur. Uzunca olayların anlatımı 
hikâye, masal ve destan gibi türlerle gerçekleştirilirken, mâniler “o anki” duygulanım ve fikirleri 
yansıtan anlık ifade aracı olmuşlardır. Yani uzun ya da kısa, sözlü kültür bağlamında duyguların, 
fikirlerin, hiçbir türlüsü israf edilmemiş, söze dökülmüştür; değişik biçimlerde söz söylemeye yol 
her zaman bulunmuştur.
114 Anadolu’da  mâni  sözcüğü  yerine  “alagözlü”,  “dönderme”,  “akışta”,  “karşıberi”,  “maya”, 
“mâna”, gibi terimler kullanılır. Türk dünyasının diğer sahalarında mâniler, “yır”, “şın”, “hoyrat”, 
“bayatı”, “mahni”, ”öleng”, “şikest”, “koşuk”, gibi isimlerle anılır (Akalın ve Şimşek 2003:256-257; 
Bayraktar 2004:ıx).
115 (a) Ölçüsüne göre: Dört; beş; yedi; 1. ve 3. dizeleri yedi, 2. ve 4. dizeleri beş heceli (müstezat 
mânileri);  sekiz; on bir heceli; (b) Dize sayısına göre: Dört; altı; altıdan çok dizeli;  (c) Nazım 
biçimine göre: Düz; kesik; müstezat; yedekli; (d) Uyak örgüsüne göre: aaba; bacab; aaba. –ca. 
(yedekli);  aabaca. –xa (kesik);  (e) Söz sanatlarına göre: Düz;  cinaslı  (kesik);  (f) Sanatçısına 
göre:  anonim;  edebi;  (g)  Ülkesine göre:  Türklerin  bulunduğu her  sahada görülür;  Türçesine 
göre:  Türk lehçeleri  kadar çeşitlenir;  Mâni kılığında öbür türler:  Alkış;  kargış;  bilmece;  ninni; 
üzerlik, gibi (Akalın ve Şimşek 2003:286-288).
116 Niyet-fal-yorum  mânileri;  aşk  mânileri;  iş  mânileri;  bekçi-davulcu  mânileri;  sokak  satıcısı 
mânileri; meydan kahvehanesi mânileri; hikâye mânileri; mektup mânileri; ayrılık-gurbet-hasret 
mânileri;  bahtsızlık  mânileri;  aile-bayram-tören-düğün  mânileri;  askerlik  mânileri;  öğrencilik 
mânileri; mizah mânileri; alaylı mânilerİ; ilenme mânileri;  eşlerle ilgili  mâniler;  yeniliklerle ilgili 
mâniler;  beşik  mânileri;  Hıdırellez mânileri;  saya mânileri;  oyun mânileri;  karşılama mânileri, 
gibi… (Akalın  ve Şimşek 2003:288);  gelin üstüne mâniler;  çoban üstüne mâniler;  at  üstüne 
mâniler;  bağ-bahçe  üstüne  mâniler;  erotik  içerikli  mâniler;  şehir-kasaba-köy  mânileri;  gelin-
kaynana mânileri; çiçek üstüne mâniler, gibi… (Bayraktar 2004:xı).  Görüldüğü gibi,  mânilerin 
konuları  çok  zengindir  ve  hayata  dair  bütün  konular  mâniye  malzeme  oluşturabilir.  Tabiki 
mâniler  de  söylenildikleri  anda  kendi  bağlamlarını  yaratırlar;  ya  da  bağlama  uygun  şekilde 
söyleniverirler.
117 Türkiye’de  mâniler  konusunda  yapılmış  çalışmalar  için  bkz.  (Akalın  ve  Şimşek 
2003:288-297).

197



olarak ritimsel  bir  yapıyla  oluşturulurlar;  bu yapı  bazen def,  el  çırpması,  gibi 

diğer  ritimsel  unsurlarla  da  desteklenir  (Akalın  ve  Şimşek  2003:261).  Her 

yörenin  kendi  “mâni  avazı”  vardır  ve  herkes o ritmik melodiye  uygun olarak 

söyler  mânisini;  değişik  melodi  uydurulmaz.  Mâni  söyleme  geleneği,  halk 

kültüründe “mâni yakmak”, “mâni düzmek”, “mâni atmak” gibi terimlerle anılır; 

Bayraktar’a göre, mâni yakan erkekler de olmasına rağmen, mâni atma daha 

çok  kadınların  tekelindedir.  Mâni  yakanlar,  “mânici  başı”,  “mânici”,  “mâni 

düzücü”,  gibi  adlarla  anılırlar  ve  düğünlerin,  eğlencelerin  ve  belli  ortamların 

aranan kişileri arasındadırlar (Bayraktar 2004:x-xıı).           

Taşrada insanlar (kadın ve erkek arasındaki sınırlar düşünüldüğünde) mânilerle 

haberleşirler, bastırılmış duyguları mânilerle aktarırlar, özellikle de sevgililer;

“Sevişmeyi, serbestçe konuşup anlaşmayı, sıkı yasaklara bağlayan toplum, 
düğünlere, derneklere, ekin biçimi, bulgur çekimi gibi ekonomik faaliyetlere, 
Hıdırellez  eğlencelerine  mâni  söylemek  geleneğini  sokmakla  adeta 
yasaklarının kapısını aralamıştır” (Başgöz 1986a:225).

Bu tür ortamlarda birlikte bulunabilen kız ve erkek açısından “söz” en önemli 

temas aracı olmuştur.  Halk kültüründe, mânilerin Pîri  sevip de kavuşamayan 

Ferhat ile Şîrin olarak kabul edilir; Başgöz’e göre bu durum, mânilerin doğup 

gelişmesinde  sevginin  rolünün  ne  kadar  önemli  olduğunun  göstergesidir 

(Başgöz 1986a:225-226). Bursa’dan derlenmiş bir mâni dizisi, mâni düzmenin 

Pîri konusuna gönderme yapan güzel bir örnektir: 

“Denizin dibi kumdur              “Denizin dibi derindir
Hacıbekir lokumdur                 Girme sular serindir
Sana derim mânici                    Pîrimizi sorarsan
Üstâdın-Pîrin kimdir?”               Ferhat ile Şîrin’dir.” (Akalın ve Şimşek, 
2003:255).   

Sözlü kültür bağlamında insanlar her türlü duruma uygun söz üretmektedir. Söz 

iletişim aracı olurken sınırlar korunur, fakat istekler yine de açığa verilir. Sözlü 

kültür bağlamı için “söz” önemlidir, “ağızdan bir kez çıkar” ve “söz koruyucudur”; 

hele iyi  düşünülmüş söz “taşı gediğine koyar”  ve söyleyene “güç” kazandırır. 

Mâniler  sözlü  kültürde gerçek bir  haberleşme, etkileşme aracıdır.  Bastırılmış 

198



duyguların ifadesi  olan mâniler  (Başgöz 1986),  bu duyguları  sözün sağladığı 

güvenli ortamda yansıtmak için sözlü bir araç olurlar.    

2. Yorum

2.1. Mâni İcra Bağlamının (İcracı ve Muhatap Olan Kişiler Açısından) Çoklu 
Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili 

Performans  Teori  çerçevesinde  incelediğizde,  mâniler  bastırılmış  olan 

duyguları,  güzel  duyguları,  herhangi  bir  konudaki  fikri  yansıtma  aracı  olarak 

birincil sözlü kültür bağlamı içerisinde, iletişimi sağlayan “sözlü metin” boyutunu 

oluştururlar.  Bu  iletişim  ortamı,  ortaya  atılan  bir  konunun  çözümüne yönelik 

olabileceği  gibi,  herhangi  bir  duygulanımın  ifadesi  şeklinde de olabilir.  Sözlü 

metin,  söyleyen  ve  buna  muhatap  olan  kişi  arasında  bildiricidir.  Bir  bildirici 

olarak sözlü kültür bağlamında sözün her zaman önceliği vardır; birincil sözlü 

kültür insanının tek iletişim gücü sözüdür ve sözünü ne kadar etkili şekilde ifade 

ettiğidir. Bu anlamda sözlü kültür ürünlerinin ritmik yapısı, halk kültüründe sözün 

estetize edilişinin bir ifadesidir; sözlü kültür bağlamında sözün güzelliğine emek 

harcandığını  ifadesidir.  Zihindekilerin  ritmik  bir  şekilde  ifade  edilmesi  halk 

kültüründe bir alışkanlığı gerektirir; –ne yazıkki sözü estetize eden bu alışkanlık 

yavaş yavaş yok olmaktadır- belleğin yaratılmasında ve aktarılmasında güzel 

söz söyleyebilmek önemlidir.    

Aynı sözlü kültür bağlamına alışkın kişilerce oluşturulan mâni icra bağlamının 

oluşturduğu iletişimsel ortamda, mâni atan kişi öznel duygu ve düşüncelerinden 

etkilenerek  (İçsel-Özedönük  Zeka  alanı  etkindir),  mâni  mantığı  çerçevesinde 

mânisini  oluştururken (Mantıksal-Matematiksel  Zeka alanı  etkindir),  içerisinde 

yaşadığı çevreden ve doğadan da (Doğa Zekası etkindir) algısal olarak etkilenir 

ve  bu  etkilenme,  mâninin  içeriğinde  doğaya  ve  mekana  ait  görsel  (Görsel-

Uzamsal  Zeka  alanı  etkindir)  imgeler  olarak  belirir;  mânide  uyum  ve  ritim 

yaratacak  unsurlar  (Müzikal-Ritmik  Zeka  alanı  etkindir)  bu  öğeler  arasından 

seçilir. Mâni atan kişinin beden dilini kullanışı (Bedensel-Kinestetik Zeka alanı 

199



etkindir)  mâninin karşıdaki  kişiye anlaşılır  şekilde ifade edilmesi  ve anlamsal 

bağlamın  uygun şekilde  oluşturulması  açısından önemlidir.  Tüm bu içerikleri 

barındıran mâni bağlamı, mânilerin atılmasıyla (Sözel-Dilsel zeka alanı etkindir) 

aktif hale gelir. 

Mâni  bağlamı,  mâniye  muhatap olan kişilere yer  veriyorsa,  mâniye  muhatap 

olan kişi, mâniyi  atan kişiyi  uygun şekilde anlayabilmek için etkin bir dinleme 

gerçekleştirmelidir  (Sözel-Dilsel  Zeka  ve  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  alanları 

etkindir);  dinlediklerini  zihninde  canlandırıp  (Görsel-Uzamsal  Zeka  alanı 

etkindir),  gerekiyorsa  çevre  ve  doğa  algısından  faydalanıp  (Doğa  Zekası 

etkindir),  ritmik  unsurlara  dayalı  olarak  neden-sonuç  ilişkileri  doğrultusunda 

verilmek  istenen  anlamı  yakalamalıdır  (Mantıksal-Matematiksel  Zeka  ve 

Müzikal-Ritmik  Zeka  alanları  etkindir).  Böylece  içinde  yaşadığı  toplumunun 

değer  yargılarını  da  yansıtan  öznel  duygularına  dayanarak  (İçsel-Özedönük 

Zeka alanı etkindir) uygun şekilde mâni bağlamına katılabilir. 

2.2. Mâni Metinlerinin Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili

Mânilerde  duygular  açığa  vurulur,  sosyal  iletişim  sağlanır.  Mânilerin 

yaratılmasında hangi zeka alanları kullanılıyorsa, mâni bağlamına alışkın olan 

dinleyicinin  de  aynı  zeka  alanları  etkin  hale  gelir.  Mâni  yaratma  mantığı, 

duygusal  ve sosyal  iletişim kurmak amacıyla,  çevreyi  iyi  gözlemleme sonucu 

uygun kelimelerin seçimini, uygun neden-sonuç ilişkilerinin kurulmasını, mısra 

başı ve sonu uyaklar, ses uyumları oluşturularak sözün, söyleneceklerin düzene 

sokulmasını gerektiren bir mantıktır. Bütün mânilerin yaratılması sırasında, mâni 

mantığı  çerçevesinde  uygun  neden-sonuç  ilişkileri  kurmak  için  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka  alanı  etkin  şekilde  kullanılır;  bu  zeka  alanına  ek  olarak, 

mısralar  arası  ritmik  uyum  oluşturulmasında  Müzikal-Ritmik  Zeka  alanı 

kullanılırken; sözlü bir anlatı olarak, mâninin iletişimi başlatıp devam ettirmesi, 

sözün etkili ve dinlenir olması açısından da Sözel-Dilsel Zeka alanı etkin şekilde 

kullanılır.  Bu  üç  zeka  alanının  mânilerin  yaratılması  ve  mâni  bağlamının 

yaratılması sırasındaki etkinliğine ek olarak, mânilerden seçilen elli adet örnek 

200



üzerinde,  diğer  Çoklu  Zeka  alanlarından  hangilerinin  ön  plana  çıktığı  da 

gösterilecektir. Örnekler:

(1) “Mâni mâni manġaca, / Mâni bilmez yan ġaçā, / Gel mâni der’leşelim, / 
Hanġımız  dertlē  açā.”  (Milas-Fatma  Özen-1973)  (manġaca:  anlamı 
olmayan yineleme bir sözcük; der’leşelim: dertleşelim) (Mergen 2004:11).

Mâni,  sohbete ve  duygusal  paylaşıma çağrı  aracı  olarak  kullanılmıştır;  mâni 

bilmeyenlerin sosyal  ortamdan kaçtıklarına dikkat çekilmiştir;  bu mâni,  sözün 

(mâni)  sosyal  ortamda iletişimi  başlatıp devam ettirmesine güzel  bir  örnektir; 

genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(2) “Māne  māne  açā,  /  Māne  kasavet  saçā,  /  Māne  bilmeyen  ġızlar,  / 
Mencilisten dışarı ġaça.” (Milas-Mustafa Atıcı-1973) (Mergen 2004:12).

Mâninin  mâni  açması,  yine  mâninin  duyguların  bir  ifadesi  olarak,  sosyal 

ortamda  iletişimi  başlatıp  devam  ettirmesine  gönderme  yapmaktadır;  mâni 

bilmeyen  kızların  sosyal  ortamdan  uzaklaşmasının  vurgulanması  ise,  bir 

anlamda mâni bilmeyenleri öğrenmeleri ve ortama katılmaları için teşvik edici, 

eleştirel ve kışkırtıcı  bir ton taşımaktadır;  genel olarak bu mânide, Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-

Dilsel Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(3) “Bir daş attım tuluma, / Galgadı ildi goluma, / Söylecēksen māna söyle, / 
Köpek  gibi  uluma.”  (Milas-Canan  İntepe-1973)  (ildi:  sıçradı  isabet  etti) 
(Mergen 2004:24).

Mâninin açılış yapan ilk iki mısrasında doğadan alınan ve görsel imge yaratan 

ifadeler kullanılmıştır (doğa algısı); mânide genel olarak, sosyal ortamda sözün 

mâni  şeklinde söylemesinin dikkate alındığı,  bir  beceri  olarak algılanan mâni 

söyleyebilme  dışında  söylenenlerin  gereksiz  gürültü  olarak  algılandığı 

vurgulanmaktadır; mâni bilmeyen kişiyi aşağılama söz konusudur; mâni öğrenip 

sosyal  ortama  ondan  sonra  katılınmasının  gerekliliği  aşağılayıcı  ifadelerle 

zorlanmaktadır; bu anlamda, sosyal ortama katılmak isteyen kişi için, öncelikle 

201



düzgün söz (mâni) söyleme becerisini geliştirmek önem kazanmaktadır; genel 

olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-

Uzamsal Zeka; Doğa Zekası; Sosyal- Bireylerarası Zeka; ve Sözel-Dilsel Zeka 

alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(4) “Setiñ attım sana, / Mānā atdıñ bana, / Mānān bişey deil, / Kendiñ yaktın 
bana.” (Milas-Fatma Özer-1973) (setiñ: zeytin) (Mergen 2004:25).

Mâninin  ilk  mısrasında,  bir  eyleme (doğa algısına  dayanan  görsel  bir  imge) 

sözle  (mâniyle)  tepki  vermenin,  başka  bir  eylemle  tepki  vermekten  daha 

etkileyici olduğu ifade edilmektedir; böylece iki kişi arasında bir etkileşim ortamı 

doğmaktadır;  bir  aşkın  (içsel  duyguların  ifadesi)  bu  şekilde  doğduğu 

anlatılmaktadır; genel olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-

Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Doğa  Zekası;  İçsel-Özedönük  Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(5) “Mâniyi  mâni açar, / Mâni bilmeyen kaçar, / Gelin kızlar söyleyelim, / 
Hangimiz üste çıkar.” (Tekirdağ) (Elçin 1990:140).

Mâninin  mâni  açması,  yine  mâninin  duyguların  bir  ifadesi  olarak,  sosyal 

ortamda  iletişimi  başlatıp  devam  ettirmesine  gönderme  yapmaktadır;  mâni 

bilmeyenler bir anlamda sosyal ortamın dışında bırakılmaktadır; mâni bilenlerin 

öne çıktığı  sosyal  ortamlarda,  daha  iyi  mâni  söyleme  konusunda  açıkça  bir 

çekişmenin ve bir yarışın yaşandığı anlaşılmaktadır; genel olarak bu mânide, 

Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(6) “Mēni mēniyi ekler, / Mēniye gelen bekler, / Mēni gerçek değildir, / Biraz 
da gönül eğler.” (Bayburt) (Elçin 1990:137).

Mâni mâniyi ekleyerek, sosyal ortamda iletişimi sözle başlatır ve devam ettirir; 

ikinci mısradan, mâniye katılmaya gelenler için bir sıranın söz konusu olduğu 

vurgulanmıştır;   mâninin gerçek olmadığının belirtilmesi,  sosyal  ortamda gizli 

duyguların  ifadesi  edilmesi  sırasında  kişinin,  diğerleri  tarafından  ayıplanma 

202



olasılığını  en  aza  indirme  amacıyla  söylenmiş  olmalıdır;  mâninin,  günlük 

telaşlardan ve sıkıntılardan uzaklaşmak için gönül  eğlendirici  bir  araç olduğu 

ifade edilmiştir;  bu anlamda mâniler  birer sosyal  terapi ortamı yaratmaktadır; 

genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(7) “Gey altunlu fesini,  /  Aç biraz kafesini,  /  Bi  iki  mâni söle, /  Eşideyim 
sesini.” (Elazığ) (Elçin 1990:98).

Mâninin ilk iki mısrası görsel imgeler yaratırken, diğer iki mısrası mâninin başka 

bir iletişimsel yönünü; sevgililer için mâninin anlamsal içeriğinden çok, birbirinin 

sesini duymak için araç olarak da kullanılmasını ifade etmektedir; genel olarak 

bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-

Uzamsal  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka ve  Sözel-Dilsel  Zeka alanları  etkin 

şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(8) “Haçan tuttum elini, / Eli yumuşağ idi, / O da dedi kalbinden, / Ne güzel 
uyağ118 idi.” (Of) (Elçin 1990:107).

Mâninin ilk iki mısrasında el ele tutuşmuş iki sevgili zihnimizde canlanmaktadır; 

diğer  iki  mısrası  ise,  duyguların  ifadesi  olarak  içten  söylenen  bir  mâninin, 

şekilsel olarak da (uyağa dikkat çekilmiş) güzelliğine vurgu yapılmıştır; aslında 

burada sevgiliye duyulan hayranlığın bir ifadesi vardır; genel olarak bu mânide, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(9) “Mâni bilmem kaçarım, / Dilden cevher saçarım, / Mâni kutusu bende, / 
Yar gelince açarım.” (Ilgın) (Elçin 1990:139).

Burada, mâni bilmenin ve mânilerini  kendine saklamanın, özel bir  bağlamda, 

seçilmiş  bir  ortamda  paylaşmanın  bir  ifadesi  vardır.  “Mâni  kutusu”  ifadesi, 

118 “uyağ” kelimesi kaynakta geçtiği şekliyle alınmıştır. Kelimenin yazımında hata olup olmadığı 
bilinmemektedir.  Bu  nedenle  mâni,  kelimenin  “uşağ”  olabileceği  de  düşünülerek 
değerlendirilebilir.

203



zihnimizde görsel bir imge yaratmaktadır; genel olarak bu mânide, Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(10) “Karşıda kara yılan, / Mâni de sıra ile(n), / Madem mâni bilmezsin, / Al 
benden para ilen.” (Akalın 1972a:xxx).

Mâninin  ilk  mısrasında,  açılış  olarak  doğadan  alınan  görsel  bir  imgeden 

faydalanılmıştır,  doğa  algısı  mâninin  kuruluşuna  yansımıştır;  diğer  mısrada 

mâninin  sosyal  ortamda  bir  sıralanmayı  gerektirdiği  belirtilmektedir;  mâniye 

parayla  değer  biçilmesi  sosyal  ortamda  mâni  bilmenin  ne  kadar  önemli 

olduğuna  vurgu  yapmaktadır;  aynı  zamanda  mâni  bilmeyen  kişi  alaya 

alınmaktadır;  genel olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-

Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(11) “Gökte uçan akbaba, / Ġanadı ġaba ġaba, / Ġız oğlana sevēse, / Ne 
yapā  ana  buba.”  (Milas-Emine  Güney-1973)  (ġaba:  kabarık)  (Mergen 
2004:11).

Mâninin ilk iki mısrası, doğadan alınan görsel bir imgeye dayanmaktadır (doğa 

algısı); diğer mısralar ise, toplumda gözlenen bir durum karşısında geliştirilmesi 

gereken bakış açısını  yansıtmaktadır;  bir  çaresizlik  de dile getirilmiştir;  genel 

olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-

Uzamsal Zeka; Doğa Zekası; İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka 

ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(12) “Ġaranfilim dört  çatā,  /  Dördü de mavi açā,  /  Hakġaten aşık  ġızlā,/ 
Boççasıñı alır da ġaçā.” (Milas-Azize Göksel-1975) (Mergen 2004:11).

Mâninin ilk iki mısrası, doğadan alınan görsel bir imgeye dayanmaktadır (doğa 

algısı); diğer mısralarda ise, kaçan kızların suçsuz olduğuna, kaçmanın gerçek 

sevginin  bir  göstergesi  olduğuna  dair,  kendini  ve  karşıdakini  teselli  etmeye 

yönelik  bir  değer  yargısı  yansıtılmıştır;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası; 

204



İçsel-Özedönük zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(13) “Babıcım toz atā,  /  Yārim bene göz atā,  /  Göz atma bene yārim,  / 
Cümle ālem bizi bakā.” (Milas-Ayşe Şıngırdak-1990) (Mergen 2004:14).

Burada, mâniyle yapılan bir uyarı söz konusudur; ayıp sayıldığı için sevenlerin 

toplum  içerisinde  gizliliğe  önem  vermeleri  gerektiği  ifade  edilmiştir;  mâninin 

tamamında görsel  ifadeler  kullanılmıştır;  genel  olarak bu  mânide,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(14) “Sırı  sırı  hayıtlā,  /  Ellē bizi  ayıplā,  /  Ayıplāsa ayıplasınlā /  Sulā bizi 
payıklā.”  (Milas-Mürüvvet  Dirik-1973)  (sırı  sırı  hayıtlā:  sıra  sıra  hayatlar 
(avlular); payıklā: paklar, temizler) (Mergen 2004:17).

Mânide,  mekana  dayalı  görsel  imgeler  kullanılmıştır  (sıralanmış  avlular), 

topluma  karşı  tepkiyle  karışık  bir  vurdumduymazlık  ifade  edilmiştir;  suyun 

arındırıcı  yönüne  yapılan  vurgu,  doğanın  arındırıcı  yönüne  gönderme 

yapmaktadır;  genel olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-

Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Doğa  Zekası;  İçsel-Özedönük  Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(15) “Ġaranfilim tutamna, / Söyle yārim utanma, / Tehne yerlēde benimsin, / 
İl  yanında  tukanma.”  (Milas-Mustafa  Çobanyıldızı-1991)  (tukanma: 
dokunma) (Mergen 2004:23).

Mâni,  doğaya  dayanan  görsel  imgelerle  ve  mekana  dayanan  görsel  (tenha 

yerler)  imgelerle yaratılmış bir  anlatım söz konusudur;  yine  burada da, eşler 

arası sevgi gösterisinin gizli yapılması gerektiğine dair, toplum içinde rahatsız 

olmaktan  kaynaklanan  bir  uyarı  ifade  edilmiştir;  genel  olarak  bu  mânide, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Doğa Zekası; İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

205



(16) “Pencereden baksaña, / Fındık fıstık atsaña, / Ben ne yapem fındık 
fıstığa,  /  Nişan  yüksüğü  taksaña.”  (Milas-Ayşen  Öztürk-1975)  (Mergen 
2004:26).

Mânide  mekana  dayalı  görsel  bir  anlatımla  birlikte,  bir  isteğin  karşı  tarafa 

bildirilmesi  söz  konusudur;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka; 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(17) “Evinden uzak olma, / Düşmana konuk olma, / İşini  kendin başar,  / 
Kimseye de yük olma.” (Batı Trakya) (Elçin 1990:89).

Mâninin tamamı, doğrudan bir öğütler dizisinden oluşmaktadır; genel olarak bu 

mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  İçsel-Özedönük 

Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde 

birlikte kullanılmıştır.     

(18) “İğne düştü yerlere, /  Alsam mı almasam mı, /  Şu vefasız yarime, / 
Varsam mı varmasam mı.” (Seyitgazi) (Elçin 1990:111).

Mâni,  görsel  bir  anlatımdan  faydalanmakla  birlikte,  duygusal  açıdan  bir 

tereddütün ifadesi  olmuştur;  genel  olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel 

Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka  ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(19) “Fatsa,  Ünye,  Terme’den,  /  Şu  Çaltı’yı  dönelum,  /  Samson  güzel 
şehirdur, / Bi ziyaret edelum.” (Of) (Elçin 1990:91).

Mâni,  genel  olarak mekana dayanan görsel  bir  anlatıma sahiptir;  beğenilerin 

ifade edildiği bir mânidir; genel olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; 

Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(20) “Galeden eniş mi olur, / Ham demir gümüş mi olur, / Önden söz verip 
de, / Sonadan dönüş mi olur.” (Tokat) (Elçin 1990:92).

206



Mâninin girişinde görsel  bir  anlatım vardır;  diğer mısralarda ise,  karşıdakinin 

davranışını  yadırgama ve eleştirme söz konusudur;  genel  olarak bu mânide, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(21) “Hereke fabrikası, / Her kumaştan dokuyor, / Benim sevdiğim oğlan, / 
Fakültede okuyor.” (İzmit) (Elçin 1990:110).

Mâni mekana dayanan görsel bir anlatım kullanmakla birlikte, böbürlenme ve 

gösteriş yapma isteğinin ifadesi olmuştur; genel olarak bu mânide, Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-

Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin 

şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(22) “Kapısı  kanatlıya,  /  Ben gitmem kır  atlıya,  /  Allah yazarsa yazsın,  / 
Boynu kıravatlıya119.” (Erzincan) (Elçin 1990:121).

Mâni, görsel imge yaratan ifadeler kullanılmakla birlikte, evlilik için yapılan bir 

seçim,  bir  istek  duyurulmaktadır;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-

Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin 

şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(23) “Alnı top top kekilli, / Köyün kızı akıllı, / Boşa dünür olmayın, / İstediği 
okullu.” (Keskin) (Karakuş 2006:29). 

Mâni görsel bir anlatıma dayanmakla birlikte, varolan bir durumun duyurulması 

söz konusudur; genel olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-

Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(24) “Küp dibinde mumum var,  /  Mevla’dan umudum var,  /  O yar  benim 
olursa, / Şıh Müslim’e mumum var.” (Urfa) (Elçin 1990:118).

119 Bu mâninin bir varyantı da şöyledir: Yoğurdu sinekliye, / Ben varmam inekliye, / Allah nasip 
eylesin, / Omuzu tüfekliye (Kırşehir-Kaman).

207



Mâni görsel bir anlatıma dayanmakla birlikte, bir isteğin gerçekleşmesi için adak 

adama ifade edilmiştir; genel olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; 

Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(25) “Karşıda koyun kuzu, / Kıvıl  kıvıl  boynuzu, / Paraya tamah etmen, / 
Dengine verin kızı.” (Yozgat) (Elçin 1990:125).

Mânide, doğadan alınmış görsel imgeler kullanılmakla birlikte (doğa algısı), bir 

önerinin  ifade  edilmesi  söz  konusudur;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası; 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(26) “Oy Tirabzon Tirabzon, / İçun kalayli kazan, / Ben derum evleneyim, / 
Babam der para kazan.” (Rize) (Elçin 1990:147).

Mâni, mekana dayalı görsel bir anlatım başlamakta; baba-oğul arasındaki istek 

ve  fikir  çatışmasına  değinmektedir;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-

Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin 

şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(27) “Şu  dağlarda  ordu  var,  /  Ordu  gitmiş  yurdu  var,  /  Gözlerinden 
anladım, / Sende gönül derdi var.” (Kozan) (Elçin 1990:161).

Mâni, mekana dayalı görsel bir imge ile başlamakla birlikte, diğer mısralarında 

karşıdaki kişinin duygularını anlamanın ifade edilişi söz konusudur; genel olarak 

bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-

Uzamsal  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka ve  Sözel-Dilsel  Zeka alanları  etkin 

şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(28) “Tarif edeyim size, / Hanirmak yeylasini, / Virane gara duman, / Bozar 
fiyakasini.” (Çaykara) (Elçin 1990:164).

208



Mâni,  doğadan  alınan  görsel  bir  anlatımla  yine  doğanın  kendisinin  tarif 

edilişinden  oluşmaktadır;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.     

(29) “Sarı  kavunu  kestim,  /  Pek  güzel  huylu  dostum,  /  Ne  dedim neye 
küstün, / Şekerli ballı dostum.” (Çatıkkaş 1996:128).

Doğadan  alınan  görsel  imgelerle  süslenmiş  mânide,  iki  dost  arasındaki 

küslüğün  nedeni  sorgulamaktadır;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-

Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Doğa Zekası; 

Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.     

(30) “Gardaş geymiş potini, / Eyerlemiş atını, / Kötü bacı ne bilir, / Gardaşın 
gıymetini.” (Erzurum) (Şehidoğlu 1965:47).

Görsel  imgelerin  kullanıldığı  bu  mânide,  kardeşler  arası  ilişkilere  gönderme 

yapılmaktadır ve iyi bir “bacının” kardeşinin kıymetini bileceği vurgulanmaktadır; 

genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka; 

Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(31) “Dama serdim kilimi, / Çek kaynana dilini, / Akşam oğlun gelirse, / Kırar 
kambur belini.” (Keskin) (Karakuş 2006:118).

Mekana dayalı görsel imgelerin kullanıldığı bu mânide, kaynanasını tehdit eden 

bir  gelin  imgesi  aracılığıyla,  kaynana-gelin  arasındaki  çekişmeye  gönderme 

yapılmıştır;  genel  olarak bu mânide,   Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-

Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(32) “Kocamın  adı  Veli,  /  Veli  değil  tam  deli,  /  Oğlu  biraz  azgın  ya,  / 
Kaynanam ipek teli.” (Keskin) (Karakuş 2006:121).

209



Mânide, alışkın olduğumuz “cadoloz kaynana” imgesinin yerini, “huysuz koca” 

imgesi  almıştır,  kayınvalidenin  yumuşaklığına  görsel  imgelerle  gönderme 

yapılmıştır;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-

Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(33) “Odaya  fener  taktım,  /  Belime  kemer  taktım,  /  Oğlunu  öğütleme,  / 
Sırtına semer taktım.” (Keskin) (Karakuş 2006:122).

Görsel  imgelerin  kullanıldığı  bu  mânide,  “oğlunu  öğütleyip,  gelinin  üzerine 

gönderen  kötü  kaynana”  imgesiyle,  gelin  kaynana  çekişmesine  gönderme 

yapılmıştır;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-

Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(34) “Bahçelerde börülce, / Aklım getti görünce, / Zından etti bu evi, / Şu 
görgüsüz görümce.” (Fethiye) (Dirlik 2001:23).

Doğadan alınan ve mekana ait olan görsel imgelerle süslenen mânide, gelinin 

ağzından  belirtilen  şikayetle,  meşhur  gelin-görümce  çekişmesine  gönderme 

yapılmaktadır; genel olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-

Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel 

Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(35) “Davullar çalınıyor, / Aşıklar bölünüyor, / Sevdiğim kara oğlan, / Askere 
alınıyor.” (Bayraktar 2004:40).

Görsel  imgelerin  (davullarla  asker  uğurlama,  ayrılan  sevgililer)  etkisinin 

hissedildiği  mânide,  askere  sevgilisini  gönderen  bir  kız  imgesiyle,  ayrılığın 

zorluğuna  gönderme  yapılmıştır;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.

(36) “Kışlalar  asker  dolu,  /  Duvardır  sağı  solu,  /  Gizli  gizli  ağlarım,  / 
Beklerim asker yolu…” (Bayraktar 2004:41).

210



Mekana  ait  olan  görsel  imgelerle  (duvarlarla  çevrili,  asker  dolu  kışlalar) 

süslenen mânide, asker yolu bekleyen bir kızın gizlice üzülmesi, özlemini dile 

getirmesi  söz  konusudur;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel 

Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka  ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(37) “Belinde parlak toka, / Boynunda gümüş halka, / Yarim askere gitmiş, / 
Ardına baka baka…” (Bayraktar 2004:41).

Görsel imgelerle (parlak tokalı kemeri, boynuna asılı künyesi,  ardına bakarak 

giden bir  er) süslenen mânide, askere giden bir erin aklının,  geride bıraktığı 

sevdiklerinde  kalışının  kederli  hali  anlatılmaktadır;  genel  olarak  bu  mânide, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(38) “Asker talim ediyor / Sıra sıra gidiyor,  /  Tezkereni çabuk al, /  Gayrı 
sabrım bitiyor…” (Bayraktar 2004:42).

Görsel  imgelerle  (sıralanmış  talim yapan  askerler)  süslenen mânide,  sevdiği 

askerde olan bir  genç kızın kavuşmak için sabırsızlanışı  ve sevdiğini  uyarışı 

ifade  edilmektedir;  genel  olarak  bu  mânide,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  İçsel-Özedönük  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştı

(39) “Dağı  o yüz aşmalı,  /  Çifte camış koşmalı,  /  Yar  askere gidende,  / 
Kiminen gonuşmalı.” (Erzurum) (Şehidoğlu 1965:37).

Doğadan  alınmış  görsel  imgelerle  (dağ,  çifte  camış)  süslenen mâni,  sevdiği 

askere gidecek olan bir genç kızın yalnızlık duygusuna kapılmasını anlatmakta, 

sevenlerin duygusal paylaşımına, arkadaşlığına gönderme yapmaktadır; genel 

olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-

Uzamsal Zeka;Doğa Zekası; İçsel-Özedönük Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

211



(40) “Dam başında arılık, / Benzin solmuş sarılık, / İzinli gelme yarim, / Zor 
oluyor ayrılık.” (Keskin) (Karakuş 2006:39).

Mâninin ilk iki mısrası zihinde görsel imge yaratacak ifadelerle oluşturulmuştur; 

diğer  iki  mısrası  ise,  bir  kızın  askerden  izinli  gelen  sevdiğine  duygularını 

(ayrılırken zorlanması) ifade etmesinden oluşmaktadır; genel olarak bu mânide, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

İçsel-Özedönük Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka ve Sözel-Dilsel Zeka alanları 

etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(41) “Gasatura çeligden, / Nam almışım feligden, / Türk asgeri gorkar mı, / 
Vatan için ölmegden.” (Aydın) (Elçin 1990, 94).

Görsel bir imgeyle (çelik kasatura) süslenen mânide, Türk askerinin cesaretine 

vurgu  yapılmakta,  bir  yandan  da  gençler  cesur  olmaları  için 

heveslendirilmektedir;  genel  olarak bu mânide, Mantıksal-Matematiksel  Zeka; 

Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve 

Sözel-Dilsel Zeka alanları etkin şekilde birlikte kullanılmıştır.

(42) “Yüzük yüzük yüz olsun, / Yüzük atan kız olsun, / Yüzük atan kızların, / 
Hâcetleri tez olsun…120” (Akalın 1972a:xxvııı). 
(43) “Yüzük  yüzük  yüz  olsun,  /  Yüzük  koyan  kız  olsun,  /  Yüzük  koyan 
kızların, / Gecesi gündüz olsun…” (1972a:xxvııı).

Görsel bir imgeyle (küp içine yüzük atan kızlar, küp içinde çoğalan yüzükler) 

süslenen  mânilerde,  sabahın  çabuk  gelmesi  ve  dileklerin  gerçekleşmesi 

temennileri  ifade  edilmektedir;   genel  olarak  bu  mânilerde,  Mantıksal-

Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka;  Sosyal-

Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde  birlikte 

kullanılmıştır.

120 Mayıs  ayının  6’sı  Hıdırellez  günüdür.  Bir  gün  önceden  genç  kızlar  toplanırlar,  mâniler 
eşliğinde bir  küpe yüzüklerini  atarlar.  Bir  gece gül  dibinde bekleyen (Hz.  Hızır’ın  gece gelip 
küpte  yüzükleri  olanlara  kısmet  dağıtacağına  inanılır)  küpten,  mânicinin  söylediği  mâniler 
eşliğinde, bir genç kız “Kim ile kimi tuttum, / Şeker yedim bal yuttum.” deyip yüzükleri çeker, 
yüzüğü çıkan genç kız da kendine gelen mâniye göre geleceği hakkında (kısmetinde kim var, 
kiminle  evlenecek,  vb.  konularda)  yorum  yapar;  mâniyle  açılan  sosyal  bağlam  mâniyle 
tamamlanır  (Yukarıda  verilen  örnek  mâniler,  küp  içerisine  yüzüklerini  atılması  sırasında 
söylenenlerdir) (Akalın 1972a:xxvııı).

212



(44) “Selam  melik  say  beyler,  /  Birbirinden  yeğ  beyler,  /  Saya  geldi 
gördünüz,  /  Selam  verdi  aldınız,  /  Alnı  tepel  koç  kuzu,  /  Sayacıya 
verdiniz.” (Akalın 1972b:477). 
(45) “Nenem o sekil koyun, / Belinde kekil koyun, / Ay karanlık gecede, / 
Arkaca çekil koyun…” (1972b:477). 

Bu  mânilerde  görsellik  ön  plana  çıkmıştır  (beyler,  sayacı);  doğadan  alınmış 

görsel  imgeler  (alnı  tepel  koç  kuzu,  geceleyin  arkaca  çekilecek  koyun) 

yoğunluktadır;  mâniler,  hep birlikte  paylaşılan  sayanın  sevincini  yansıtmakta, 

bereketin  huzuruna  gönderme  yapmaktadır;  genel  olarak  bu  mânilerde, 

Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Müzikal-Ritmik  Zeka;  Görsel-Uzamsal  Zeka; 

Doğa  Zekası;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin 

şekilde birlikte kullanılmıştı

Ramazan mânileri davul eşliğinde söylenir: 
(46) “Besmeleyle çıktım yola, / Selam verdim sağa sola, / A benim şevketli 
efendim, / Ramazan-ı şerifin mübarek ola…” (Ülkütaşır 1990:186). 
(47) “Davulumun  ipi  kaytan,  /  Sırtımda  kalmadı  mintan,  /  Ver  efendim 
bahşişimi, / Alayım sırtıma mintan…” (1990:186). 
Mânici, isim biliyorsa ekleyerek söyler:
(48) “Ne uyursun ne uyursun, / Bu uykudan ne bulursun, / Al abdesti kıl 
namazı, / Cennet-i âlâyı bulursun…” (1990:187).
Bahşişin verilmesi gecikirse:
(49) “Kapına  geldim  koşa  koşa,  /  Parmağım  vurdu  taşa,  /  Senin  adın 
Mehmet Paşa, / Bahşişi ve binler yaşa…” (1990:187).
Bahşiş alınca teşekkür mahiyetinde:
(50) “Bahşişim aldım Bergüzâr, / Almışım eylemem inkâr, / Veren eller dert 
görmesin, / Hak bereket versin Settâr…” (1990:188).

Görsel  imgelerle  (davulcu  eşliğinde,  sahurda  mâniler  söyleyerek  kapı  kapı 

dolaşan, uyandırma işine karşılık bahşiş isteyen, alamayınca sitem eden, alınca 

sevinen mânici) süslenen Ramazan mânileri, varolan dinsel bir bağlama sözlü 

kültür  ürünlerinin  nasıl  eklendiğine  güzel  bir  örnek  sunar;  genel  olarak  bu 

mânilerde, Mantıksal-Matematiksel Zeka; Müzikal-Ritmik Zeka; Görsel-Uzamsal 

Zeka;  Sosyal-Bireylerarası  Zeka  ve  Sözel-Dilsel  Zeka  alanları  etkin  şekilde 

birlikte kullanılmıştır.

213



SONUÇ

“Geleneksel Halk Anlatılarının Çoklu Zeka Kuramı Çerçevesinde Tahlili” adını 

verdiğimiz  çalışmamız,  geleneksel  halk  anlatılarının  psikolojik  bir  kuram 

çerçevesinde  nasıl  yorumlanabileceği  konusunda  bir  yorumlama  çerçevesi 

sunmuştur. Çalışmaya konu edilen “Çoklu Zeka Kuramı”, Harward Üniversitesi 

Psikoloji  Profesörü  Howard  Gardner  tarafından  uzun  yıllar  süren 

araştırmalardan  sonra  1983’te  bilim  çevrelerine  sunulmuş  bir  kuramdır. 

Tezimizin ana konusu olan geleneksel sözlü halk anlatıları çalışmamızda, Çoklu 

Zeka Kuramı çerçevesine performans teori arcılığıyla oturtulmuştur. 

214



Geleneksel  halk  anlatıları  metinden  ibaret  değildir;  sözlü  anlatıların  metin 

boyutu, icra bağlamında iletişimsel bir sürecin yalnızca tek bir yönünü oluşturur; 

ancak  icracı  ve  seyirci  de  dikkate  alındığında  bir  sözlü  anlatı  tam  olarak 

değerlendirilmiş  olur.   Bu anlamda,  çalışmamızda,  Performans Teori’ye  göre 

iletişimsel bir süreç olarak algılanan geleneksel sözlü halk anlatı geleneğini ve 

tahlil etmek için örnek olarak seçtiğimiz sözlü halk anlatı türlerini (destan, masal, 

bilmece,  tekerleme,  mâni),  profesyonel  bilim  çevrelerinde  kabul  görmüş 

psikolojik  bir  kuram  olan  Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesinde  tahlil  etmiş 

bulunuyoruz. 

Performans  Teori  çerçevesinde  ele  aldığımız  geleneksel  sözlü  kültür 

bağlamında, icracı (kişisel boyut), metin (söz boyutu), seyirci (toplumsal boyut) 

olmak üzere üç boyut söz konusudur; geleneksel sözlü kültür icra bağlamı, bu 

üç öğe arasında kurulan iletişimsel bir süreci kapsar. İcracı ve seyirci arasında 

iletişim,  sözlü  metin   aracılığıyla  başlatılır  ve  devam  ettirilir.  Tezimiz 

kapsamında,  Performans  Teori  açısından  üç  farklı  boyutuyla  ele  alınan 

geleneksel  sözlü  kültür  icra  bağlamı  ve  seçilen  geleneksel  halk  anlatıları, 

Psikolog Howard Gardner’in Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde tahlil edilmiştir. 

Zekaya  esnek  bir  bakış  açısı  getiren,  zekanın  niceliğinden  çok  niteliğini  ön 

plana  çıkaran  Çoklu  Zeka  Kuramı  içerisinde,  sekiz  farklı  zeka  alanı  yer 

almaktadır.  Bunlar,  Mantıksal-Matematiksel  Zeka;  Sözel  Dilsel  Zeka;  Görsel-

Uzamsal Zeka; Sosyal-Bireylerarası Zeka; İçsel-Özedönük Zeka; Doğa Zekası; 

Bedensel-Kinestetik  Zeka  ve  Müzikal-Ritmik  Zeka’dır.  Çoklu  Zeka  alanları, 

birbirleriyle  etkileşim içerisinde, belli  bir  kombinasyon oluşturarak kullanılırlar; 

her  birey,  varolan  Çoklu  Zeka  alanlarını  farklı  kombinasyonlarla  kullanır. 

Geleneksel sözlü kültür bağlamı açısından düşündüğümüzde, icracı ve seyirci 

arasında iletişimsel  ortamın başlatılıp  devam ettirilmesinde Sözel-Dilsel  Zeka 

alanı ön plana çıkmaktadır.    

Tezimizde, geleneksel sözlü kültür icra bağlamının kişisel boyutu (icracı), söz 

boyutu (metin) ve sosyal boyutu (seyirci), Çoklu Zeka kuramı çerçevesinde ayrı 

ayrı tahlil edilmiştir. Söz boyutunu oluşturan geleneksel sözlü halk anlatılarından 

215



seçmeler  bir  epik  destan  (Oğuz  Kağan  Destanı),  yirmi  halk  masal,  yirmi 

tekerleme,  elli  bilmece  ve  elli  mâni  örneğinden  oluşmaktadır.  Seçilen  halk 

anlatılarının  Çoklu  Zeka  Kuramı  çerçevesinde  tahlil  edilmesi  sırasında,  her 

sözlü  anlatı  formunda  farklı  Çoklu  Zeka  alanlarının,  farklı  kombinasyonlarla 

kullanımı  göze  çarpmaktadır.  İcra  bağlamında  icracı  tarafından  anlatıyı 

oluştururken kullanılan Çoklu Zeka alanları, seyirci açısından da benzer Çoklu 

Zeka alanlarının uyarılmasına olanak sağlayarak,  etkileşim ve iletişim ortamı 

içerisinde zihinsel gelişim ve “öğrenme bağlamı” yaratılmaktadır. 

Howard Gardner’in Çoklu Zeka Kuramı çerçevesinde, seçilen geleneksel sözlü 

halk  anlatılarının  tahlili,  sözlü  anlatıların  kuruluş  mantığını  kavramamız 

açısından da yeni ve daha önce farkedilmemiş bir bakış açısı kazanmamamızı 

sağlamıştır.  Başka  bir  ifadeyle,  zeka  alanları  öyle  bir  kombinasyonla 

kullanılmaktadır ki ortaya çıkan anlatının masal mı, destan mı, yoksa diğer sözlü 

türler  mi  olacağına  bu  mantıksal  çerçeve  yol  açmaktadır;  Mantıksal-

Matematiksel Zeka alanı bu açıdan ön plana çıkmaktadır. 

Geleneksel sözlü halk anlatılarının farklılaşan formlarından her birinin farklı bir 

mantık  çerçevesinin  ürünü  olması  ve  Çoklu  Zeka  alanlarının  farklı  anlatı 

formlarını  oluşturmak  için  farklı  kombinasyonlarla  kullanılması;  Mantıksal-

Matematiksel Zeka alanı çerçevesinde geliştirilen bir neden-sonuç mantığının 

ürünüdür.  Destanlarla,  tarihe  dalmak;  masallarla,  hayal  dünyasının  sınırlarını 

zorlamak;  tekerlemelerle,  serbest  çağrışıma adım atmak,  eğlenmek,  komiklik 

yaratmak; bilmecelerle, zekayı sınamak, merak uyandırmak, meydan okumak, 

kendini kanıtlamak; manilerle, iç dökmek, haberleşmek, duyguları paylaşmak…

Tüm  bu  içerikler  sözün  farklı  formlarına  sığdırılır;  sözün  her  şekli  israf 

edilmeden sözlü kültür bağlamını farklı formlarıyla renklendirir. 

Sözlü kültür bağlamında hem icracı,  hem de seyirci  -ya da sosyal  ortamdaki 

muhataplar arasında- iletişimi başlatan ve devam ettiren araç “söz”dür. Söze 

dayalı  iletişimin  etkin  hale  getirilip,  sözlü  bağlamın  yaratılması  ve  devam 

ettirilmesi;  sözün (farklı  formlarıyla)  etkileyici  şekilde karşı  tarafa aktarılması, 

muhataplar  tarafından  söylenenlerin  dinlenip,  doğru  şekilde  algılanması 

216



sırasında, bütün Çoklu Zeka alanları  farklı  bireylerin  öznel  yorumlarından da 

etkilenerek,  farklı  kombinasyonlarla  kullanılmakla  birlikte,  Sözel-Dilsel  Zeka 

alanı  ön  plana  çıkmakta  ve  etkinliğini  hissettirmektedir;  başka  bir  ifadeyle, 

Sözel-Dilsel Zeka alanı sözlü kültür bağlamı içerisinde iletişimi başlatıp, devam 

ettirmekte ve farklı kombinasyonlarla kullanılan diğer Çoklu Zeka alanlarının da 

kullanımını açığa çıkarmaktadır. 

Geleneksel sözlü halk anlatılarını Çoklu Zeka Kuramı’na göre bir tez çalışması 

çerçevesinde tahlil etmemiz, geleneksel halk anlatıları zenginliğinin farklı Çoklu 

Zeka alanlarını uyaran ve zeka alanlarının gelişmesine olanak sağlayan yanını 

göstermemiz ve üzerine daha ayrıntılı düşünmemiz açısından önemli bir adım 

olmuştur. Geleneksel sözlü halk anlatılarının bu yönünü göstermek, onların Türk 

Milli  Eğitimi  çerçevesinde  daha  hevesle  değerlendirilmesi  adına  önemlidir. 

Geleneksel  sözlü  kültürümüzün  zenginliği  ve  kültürel  geçmişimizden 

kaynaklanan  sözlü  kültüre  yatkınlığımız  düşünüldüğünde,  eğitim  kurumlarına 

geleneksel anlatıların taşınmasının daha kolay olacağı öngörülür.  Nitekim Milli 

Eğitim Bakanlığın’ca, geleneksel Türk halk kültürünü -sözlü kültür ürünleri  de 

dahil-  ele alan Halk Kültürü dersi,   ilköğretim 6.-7.-8.  sınıflarda seçmeli  ders 

olarak  müfredata  dahil  edilmiştir.  Çalışmamız,  getirdiği  yeni  fikirlerle,  Halk 

kültürü  dersinde  değerlendirilmek  üzere  farklı  bakış  açıları  sunmaktadır. 

Geleneksel sözlü halk anlatıları ve anlatı bağlamı değerlendirilirken Performans 

Teoriden  faydalanılmış  olması  ve  geleneksel  sözlü  anlatı  bağlamının  Çoklu 

Zeka Kuramı çerçevesinde yorumlanmış olması, anlatıların sınıf  ortamlarında 

da  nasıl  bir  bakış  açısıyla  kullanılabileceğini  göstermiştir.  Çünkü,  sınıflar 

“öğretmen,  ileti  ve  öğrenci”  arasında  etkileşimin  kurulduğu  iletişimsel 

ortamlardır121.  Birer  performans  öğesi  olarak  geleneksel  anlatılar,  sınıf 

ortamlarında Çoklu Zeka alanlarını geliştirecek materyaller  olarak, öğrenci ve 

öğretmen  arasında  oluşturulacak  “öğrenme  bağlamını”  yaratacak  ve  devam 

ettirecek önemli bir potansiyele sahiptir. 

121 Öğretim ortamını Performans Teori çerçevesinde değerlendiren, folklor ve eğitim arasındaki 
ilişkiye bu açıdan dikkat çeken bir çalışma için bkz. (Morgan-Fleming 1999); öğretmenliği “icra 
etme” anlamında folkloristik bakış açısıyla ele alan bir çalışma için bkz. (Hamer 1999); Folklor 
ve Çoklu Zeka Kuramı arasındaki ilişkiye değinen bir çalışma için bkz. (Swenson Koehnecke 
1995).

217



KAYNAKÇA

ABRAHAMS, Roger D. ve Alan DUNDES. “Bilmeceler”, (Çev. Ezgi Metin), Milli  
Folklor, yıl:19, sayı:73, 2007:118-126. 

AKALIN, Sami. Türk Mânileri-I, İstanbul: MEB Basımevi, 1972a.

AKALIN, Sami. Türk Mânileri-II, İstanbul: MEB Basımevi, 1972b.

AKALIN, L. Sami ve Esma ŞİMŞEK. “Mâniler”, Türk Dünyası Ortak Edebiyatı -  
Türk  Dünyası  Edebiyat  Tarihi-III,  (Yay.  Haz.  Sadık  Tural  ve  Diğerleri), 
Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 2003:251-297.

AKKAYA, Nevin. “Kazdağı Masallarında Aile Geleneği”,  Folklor/Edebiyat, sayı:
17, 1999/1:245-248. 

218



ALBRECHT, Karl.  Sosyal Zeka - Başarının Yeni Bilimi,  (Çev. Selda Göktan), 
İstanbul: Timaş Yayınları, 2006.

ALPTEKİN, Ali Berat. Taşeli Masalları, Ankara: Akçağ Yayınları, 2002.

AND, Metin.  Oyun ve Büyü -  Türk Kültüründe Oyun Kavramı,  İstanbul:  YKY 
Yayınları, 2002.

ARMSTRONG, Thomas.  Multiple Intelligences In The Classroom, Alexandria: 
Association for Supervision and Curriculum Development, 2000a.

ARMSTRONG,  Thomas.  In  Their  Own Way -  Discovering  and Encouraging 
Your  Child’s  Multiple  Intelligences,  New  York:  Penguin  Putnam  Inc., 
2000b.

ARMSTRONG, Thomas.  The Multiple Intelligences of Reading and Writing -  
Making the Words Come Alive,  Alexandria:  Association for  Supervision 
and Curriculum Development, 2003.

ASSMANN, Jan.  Kültürel Bellek - Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve  
Politik Kimlik, (Çev. Ayşe Tekin), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2001. 

ATAY, Hakan. “Teker Teker Tekerlemeler: Gülünçlük, Alaysama ve Sıradanlık 
Üzerine Gözlemler”, Milli Folklor, yıl:14, sayı:55, 2002:8-14.

AYDIN, Mehmet. Türlü Yönleriyle Tekerlemeler, Ankara: Ürün Yayınları, 1998.

BAHŞİŞOĞLU, Ayşegül. “Eğitimde Masalın Rolü ve Şanlıurfa Masalları”,  Gap 
Çerçevesinde  Halk  Kültürü  Sempozyumu  Bildirileri  (12-13  Ekim  2001), 
Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2002:17-21.

BANG, W. ve G.  R. RAHMETİ.  Oğuz Kağan Destanı,  İstanbul:  Burhaneddin 
Basımevi, 1936. 

BASCOM, William. “Halkbilimi, Sözlü Sanat ve Kültür”, (Çev. Nilgün Aytuzlar), 
Milli Folklor, yıl:16, sayı:63, 2004:86-91. 

BAŞGÖZ,  İlhan.  “Mânilerimiz”,  Folklor  Yazıları,  İstanbul:  Adam  Yayınları, 
1986a:225-228.

BAŞGÖZ,  İlhan.  “Mânilerimizin  Başlıca  Temleri”,  Folklor  Yazıları,  İstanbul: 
Adam Yayınları, 1986b:230-241.

219



BAŞGÖZ, İlhan. “Bilmecelerin Toplumla İlgisi”,  Folklor Yazıları, İstanbul: Adam 
Yayınları, 1986c:248-251.

BAŞGÖZ,  İlhan.  “Masalın  Anlatıcısı”,  Masal  Araştırmaları,  (Yay.  Haz.  Nuri 
Taner), İstanbul: Art-San Yayınları, 1988:25-29.

BAŞGÖZ, İlhan ve Andreas TIETZE.  Türk Halkının Bilmeceleri, Ankara: Kültür 
Bakanlığı Yayınları, 1999.

BAYAT,  Fuzuli.  Oğuz  Destan  Dünyası  -  Oğuznamelerin  Tarihi,  Mitolojik  
Kökenleri ve Teşekkülü, İstanbul: Ötüken Yayınları, 2006. 

BAYRAKTAR,  Fazıl.  Kastamonu  Yöresi  Deyim  ve  Mânileri,  İstanbul:  Özal 
Matbaası, 2004.

BEN-AMOS,  Dan.  “Solution  to  Riddles”,  The  Journal  of  American  Folklore 
(Riddles and Riddling), vol.89, no.352, 1976:249-254.

BETTELHEIM,  Bruno.  The  Uses  of  Enchantment  -  The  Meaning  and 
Importance of Fairy Tales, New York: Vintage Books, 1989.

BLOMBERG, Doug. “The Formation of Character: Spirituality Seeking Justice”, 
JE&CB, vol.10/2, 2006:91-110.

BORATAV,  Pertev  Naili.  Zaman  Zaman  İçinde  -  Tekerlemeler,  Masallar, 
İstanbul: Remzi Kitabevi, 1958.

BORATAV, Pertev Naili. “Halk Masalları”, Folklor ve Edebiyat-II, İstanbul: Adam 
Yayınları, 1982a:271-275.

BORATAV,  Pertev  Naili.  “Masal:  Olağanüstü  ile  Gerçeği  Birleştiren  Sanat”, 
Folklor ve Edebiyat-II, İstanbul: Adam Yayınları, 1982b:276-279.

BORATAV, Pertev Naili. “Masal ve Masalcı Üzerine”, Masal Araştırmaları, (Yay. 
Haz. Nuri Taner), İstanbul: Art-San Yayınları, 1988a:31-39.

BORATAV,  Pertev  Naili.  “Türk  Masalına  Giriş”,  (Çev.  Tülay  Nadide  Kaya), 
Masal  Araştırmaları,  (Yay.  Haz. Nuri Taner), İstanbul: Art-San Yayınları, 
1988b:225-235.

BORATAV,  Pertev  Naili.  100  Soruda  Türk  Halk  Edebiyatı, İstanbul:  Gerçek 
Yayınevi, 1992.

220



BORATAV, Pertev Naili. Tekerleme, (Çev. İsmail Yerguz), istanbul: Tarih Vakfı 
Yayınları, 2000.

BOTTIGHEIMER, Ruth. “Preface”,  Fairy Tales and Society: Illusion, Allusion,  
and  Paradigm,  (Ed.  Ruth  B.  Bottigheimer),  Philadelphia:  University  of 
Pennsylvania Press, 1986:xi-xiv.

BOTTIGHEIMER, Ruth. “Fairy-Tale Origins, Fairy-Tale Dissemination, and Folk 
Narrative Theory”, Fabula 47, vol.3-4, 2006:211-221.

BUCH,  Wilfried.  “Masal  ve  Efsane  Üzerine”,  (Çev.  Ali  Osman  Öztürk),  Milli  
Folklor, yıl :3, sayı :11, 1991:10-15. 

BURKE,  Peter.  Kültür  Tarihi,  (Çev.  Mete  Tunçay),  İstanbul:  İstanbul  Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, 2006.

BURNS,  Thomas,  A.  “Riddling:  Occasion  to  Act“,  The  Journal  of  American 
Folklore (Riddles and Riddling), vol.89, no.352, 1976:139-165. 

CANKARA, Murat. “Metafor Yaratma Eylemi Olarak Bilmece“,  Milli Folklor, yıl:
14, sayı:55, 2002:70-75.

CANSEVER,  Gökçe.  Klinik  Psikolojide  Değerlendirme  Yöntemleri,  İstanbul: 
Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, 1982.

CHEN,  Jie-Qi.  “Theory  of  Multiple  Intelligences:  Is  It  a  Scientific  Theory?”, 
Teachers College Record, vol.106/1, 2004:17-23.

CIANCIOLO, T Anna and Robert J. STERNBERG. Intelligence - A Brief History, 
Oxford: Blackwell Publishing, 2004. 

CLARKE, K. W. and M. W. CLARKE. Introducing Folklore, USD: Holt, Rinehart 
and Winston Inc., 1963. 

COLLINGWOOD, R. G.  The Philosophy of Enchantment - Studies in Folktale,  
Cultural  Criticism,  and  Antropology,  (Ed.  Dawid  Boucher  and  Others), 
Oxford: Clarendon Press, 2005. 

CONNERTON, Paul. Toplumlar Nasıl Anımsar, (Çev. Alaeddin Şenel), istanbul: 
Ayrıntı Yayınları, 1999. 

COOLS, Eva and Herman VAN DEN BROECK. “Development and Validation of 
the  Cognitive  Style  Indicator”,  The  Journal  of  Psychology,  vol.141/4, 
2007:359-387. 

221



CUBAN, Larry. “Assessing the 20-Year School Impact of Multiple Intelligences 
on Schooling”, Teachers College Record, vol.106/1, 2004:140-146.

ČVOROVIĆ, Jelena. “A Gypsy, a Butterfly, and a Gadje: Narrative as Instruction 
for Behaviour”, Folklore, vol.119, 2008:29-40.

ÇATIKKAŞ, Ata. Mâniler - Kilisli Rifat Bilge, İstanbul: MEB Basımevi, 1996.

ÇELEBİOĞLU, Amil ve Yusuf Z. ÖKSÜZ.  Türk Bilmeceler Hazinesi, İstanbul: 
Ülker Yayınları, 1979.

ÇELİK,  Ali.  “Tarih  Araştırmalarında Sözlü  Kaynakların  Önemi  ve  Fıkralardan 
Tarihi Öğrenmek”, Milli Folklor, yıl:13, sayı:52, 2001:79-86.

ÇEVİRME,  Hülya.  “Masal  ve  Efsanelerde  Halk  Eğitimi”,  İnönü  Üniversitesi  
Eğitim  Fakültesi  Dergisi,  248,  2004.  15.09.2008  tarihinde 
http://www.pegem.net/akademi/3-8211-Masal-ve-Efsanelerde-Halk-
Egitimi.aspx internet adresinden alınmıştır.

ÇINAR, Ali Abbas. “Türk Destanlarında Alp Tipi At”, Milli Folklor, yıl:14, sayı:56, 
2002:153-157.

ÇOBANOĞLU, Özkul.  “Lord Raglan’ın Batı  Halk Kahramanı Kalıbı  Açısından 
Oğuz Kağan ve Er Töştük Destan Kahramanlarına Bakış”,  Folkloristik -  
Prof. Dr. Umay Günay Armağanı, (Yay. Haz. Özkul Çobanoğlu ve Metin 
Özarslan), Ankara: Feryal Matbaacılık, 1996:202-209.

ÇOBANOĞLU,  Özkul.  “Sözlü  Kompozisyon  Teorisi  ve  Günümüz  Halkbilimi 
Çalışmalarındaki Yeri”,  Folkloristik - Prof. Dr. Dursun Yıldırım Armağanı, 
(Yay. Haz. Metin Özarslan ve Özkul Çobanoğlu), Ankara: Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayın Matbaacılık, 1998:138-170.

ÇOBANOĞLU,  Özkul.  “Sözlü  Kültürden  Yazılı  Kültür  Ortamına  Geçiş 
Bağlamında Erken Dönem Osmanlı Tarihlerinden Âşıkpaşazâde’nin Epik 
Karakteri  Üzerine  Tespitler”,  Hacettepe  Üniversitesi  Edebiyat  Fakültesi  
Dergisi  -  Osmanlı  Devletinin  Kuruluşunun  700.  Yılı  Özel  Sayısı, 
1999:65-82.

ÇOBANOĞLU,  Özkul.  “Geleneksel  Dünya  Görüşü  veya  Halk  Felsefesinin 
Halkbilimi Çalışmalarındaki Yeri ve Önemi Üzerine Tespitler”, Milli Folklor, 
yıl:12, sayı:45, 2000:12-14.

ÇOBANOĞLU,  Özkul.  “Türk  Destanları”,  Türk  Dünyası  Ortak  Edebiyatı-Türk  
Dünyası Edebiyat Tarihi-I,  (Yay.  Haz. Sadık Tural ve Diğerleri),  Ankara: 
Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 2001:86-471.

222

http://www.pegem.net/akademi/3-8211-Masal-ve-Efsanelerde-Halk-Egitimi.aspx
http://www.pegem.net/akademi/3-8211-Masal-ve-Efsanelerde-Halk-Egitimi.aspx


ÇOBANOĞLU, Özkul.  Halkbilimi  Kuramları  ve Araştırma Yöntemleri  Tarihine 
Giriş, Ankara: Akçağ Yayınları, 2002.

ÇOBANOĞLU,  Özkul.  Türk  Dünyası  Epik  Destan  Geleneği,  Ankara:  Akçağ 
Yayınları, 2003.

DAMM, Charlotte. “Archaeology, Ethno-History and Oral Traditions: Approaches 
to  the  Indigeneous  Past”,  Norwegian  Archaeological  Review,  vol.38/2, 
2005:73-87.

DEGH, Linda. “Halk Anlatısı”, (Çev. Zerrin Karagülle), Halk Biliminde Kuramlar 
ve Yaklaşımlar,  (Yay.  Haz.  Gülin  Öğüt  Eker  ve Diğerleri),  Ankara:  Milli 
Folklor Yayınları, 2003:91-127.

DEMİREL, Özcan.  Öğretimde Planlama ve Değerlendirme - Öğretme Sanatı, 
Ankara: Pegem Yayıncılık, 2005.

DEMİREL, Özcan ve Diğerleri.  Eğitimde Çoklu Zeka -  Kuram ve Uygulama, 
Ankara: Pegem Yayıncılık, 2006.

DENIG,  J.  Stephen.  “Multiple  Intelligences  and  Learning  Styles:  Two 
Complementary  Dimensions”,  Teachers  College  Record,  vol.106/1, 
2004:96-111.

DEVELLİOĞLU,  Ferit.  Osmanlıca-Türkçe  Ansiklopedik  Lügat  (Eski  ve  Yeni  
Harflerle), Ankara: Aydın Kitabevi Yayınları, 2003.

DIAZ-LEFEBVRE,  Rene.  “Learning  for  Understanding:  A  Faculty-Driven 
Paradigm  Shift  in  Learning,  Imaginative  Teaching,  and  Creative 
Assessment”,  Community College Journal of Research and Practice, vol.
30, 2006:135-137.

DİRLİK,  Ünal  Şöhret.  Fethiye’de  Söylenen  Mâniler,  Fethiye:  Dirlik  Yayınları, 
2001.

DÖKMEN, Üstün.  İletişim Çatışmaları  ve Empati,  İstanbul: Sistem Yayıncılık, 
2005.

DÖKMEN, Üstün.  Küçük Şeyler-2  (Suflörlü  Yaşamlar,  Tulumbacı  Sendromu, 
Psikolojik Düğümler), İstanbul: Sistem Yayıncılık, 2006.

DUNDES, Alan.  “Fairy Tales from a Folkloristic Perspective”,  Fairy Tales and 
Society:  Illusion,  Allusion,  and  Paradigm,  (Ed.  Ruth  B.  Bottigheimer), 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1986:259-269.  

223



DUNDES, Alan. “Doku, Metin ve Konteks”, (Çev. Metin Ekici),  Halk Biliminde 
Kuramlar  ve  Yaklaşımlar,  (Yay.  Haz.  Gülin  Öğüt  Eker  ve  Diğerleri), 
Ankara: Milli Folklor Yayınları, 2003:67-90.

DURBİLMEZ, Bayram. “Taşpınar (Sorgun -Yozgat) Bilmeceleri”, Milli Folklor, yıl:
3, sayı:11, 1991:55-58.

DUVARCI,  Ayşe.  “Türkçe’nin  Öğretilmesinde  Halk  Edebiyatının  Önemi”, 
Folkloristik  -  Prof.  Dr.  Umay  Günay  Armağanı,  (Yay.  Haz.  Özkul 
Çobanoğlu ve Metin Özarslan), Ankara: Feryal Matbaacılık, 1996:117-123. 

DUYMAZ, Ali. “Önsöz”,  İrfanı Arzulayan Sözler - Tekerlemeler, Ankara: Akçağ 
Yayınları, 2002a:7-8.

DUYMAZ,  Ali.  “Tekerlemelerde  ve  Sihir  Şiirlerinde  Anlam  Sorunu”,  İrfanı 
Arzulayan Sözler - Tekerlemeler, Ankara: Akçağ Yayınları, 2002b:29-45.

DUYMAZ,  Ali.  “Tekerlemeler”,  Türk Dünyası  Ortak Edebiyatı  -  Türk Dünyası  
Edebiyat Tarihi-III,  (Yay.  Haz.  Sadık Tural ve Diğerleri),  Ankara: Atatürk 
Kültür Merkezi Yayınları, 2003:202-221.

EDMONSON, Munro S.  Lore - An Introduction to the Science of Folklore and  
Literature, New York: Holt, Rinehart and Winston, Inc., 1971. 

EISNER,  W.  Elliot.  “Multiple  Intelligences:  Its  Tensions  and  Possibilities”, 
Teachers College Record, vol.106/1, 2004:31-39.

ELÇİN, Şükrü. Türk Bilmeceleri, İstanbul: MEB Yayınları, 1970.

ELÇİN, Şükrü.  “Mâniler  Üzerine”,  Türkiye Türkçesinde Mâniler,  Ankara:  Türk 
Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, 1990:7-184.

ELÇİN, Şükrü. Halk Edebiyatına Giriş, Ankara: Akçağ Yayınları, 1993.

ENGSTROM, Mary E. and Lana M. DANIELSON. “Teachers Perceptions of an 
On-site  Staff  Development  Model”,  The  Clearing  House,  vol.79/4, 
2006:170-173.

ER,  Ertan.  “Yabancı  Dillerde  Yayımlanan  Türk  Masallarına  İlişkin  Önemli 
Kitapların  Seçme  Kaynakçası”,  Masal  Araştırmaları,  (Yay.  Haz.  Nuri 
Taner), İstanbul: Art-San Yayınları, 1988:49-55.

224



ERİŞ, Bahar. “Intelligence: An Analysis of the American Experience from the 
Perspective of Critical Theory”,  Educational Sciences: Theory & Practice, 
vol.8/1, 2008:79-87.

ERSOY, Ruhi. “Sözlü Kültür ve Sözlü Tarih İlişkisi Üzerine Bazı Görüşler”, Milli  
Folklor, yıl:16, sayı:61, 2004:102-110.

FEDAKAR,  Selami.  “Sözlü  Kompozisyon  Teorisi  Bağlamında  Özbek  Destan 
Anlatıcıları”,  Mitten  Meddaha  Türk  Halk  Anlatıları  Uluslararası  
Sempozyum  Bildirileri,  Ankara:  Gazi  Üniversitesi  THBMER  Yayınları, 
2006:213-222.

FEYZİOĞLU, Yüksel. “Eğitimde Masalların Psikolojik Etkileri”, Folklor/Edebiyat, 
c.5, sayı:17, 1999:145-153. 

FINNEGAN, Ruth. “Sözlü Şiir”, (Çev. Sema Demir), Milli Folklor, yıl :15, sayı:58, 
2003:171-174.

FOGARTY,  Robin  and  James  BELLANCA  (Ed.).  Multiple  Intelligences  -  A 
Collection,  Arlington  Hights:  IRI/Skylight  Training  and  Publishing  Inc., 
1995.

FOGARTY, Robin.  Problem Based Learning and Other Curriculum Models for  
the  Multiple  Intelligences  Classroom,  İllinois:  Skylight  Professional 
Development, 1997.

FONG,  Keny.  “The  Effect  of  Classic  Fairy  Tales  on  Readers  and  Society”, 
21.09.2008  http://www.cs.siu.edu/~kfong/research/fairytales.html internet 
adresinden alınmıştır. 

GARDNER, Howard.  Art Mind And Brain - A Cognitive Approach to Creativity, 
New York: Basic Books, 1982.   

GARDNER,  Howard.  The Mind’s  New Science -  A  History  of  the  Cognitive  
Revolution, New York: Basic Books, 1987.   

GARDNER, Howard.  The Unschooled Mind – How Children Think and How 
Schools Should Teach, NewYork: Basic Books, 1991.   

GARDNER, Howard.  Multiple Intelligence - The Theory in Practice,  New York: 
Basic Books, 1993.

GARDNER, Howard and Others. Intelligence: Multiple Perspectives, New York: 
Harcourt Brace College Publishers, 1996.

225

http://www.cs.siu.edu/~kfong/research/fairytales.html


GARDNER, Howard. Intelligence Refraimed - Multiple Intelligences fot the 21st 

Century, New York: Basic Books, 1999.

GARDNER, Howard. Zihin Çerçeveleri - Çoklu Zeka Kuramı, (1983), (Çev. Ebru 
Kılıç), İstanbul: Alfa Yayınları, 2004a.

GARDNER,  Howard.  Zihniyetleri  Değiştirmek  -  Kendimizin  ve  Başkalarının  
Zihniyetini Değiştirmenin Sanatı Ve Bilimi, (Çev. Ahmet Kardam), İstanbul: 
Türkiye Metal Sanayicileri Yayını, 2004b.

GARDNER,  Howard.  “Audiences  for  the  Theory  of  Multiple  Intelligences”, 
Teachers College Record, vol.106/1, 2004c:212-220.

GARDNER, Howard and Seana MORAN. “The Science of Multiple Intelligence 
Theory: A Response to Lynn Waterhouse”, Educational Psychologist, vol.
41/4, 2006:227-232.

GARDNER, Howard. “Developmental Psychology After Piaget - An Approach in 
Terms of Sembolization”,  The Development and Education of the Mind -  
The  Selected  Works  of  Howard  Gardner,  London:  Routledge,  2006a:
35-44.

GARDNER, Howard.  “Beyon The IQ -  Education and Human Development”, 
The Development and Education of  the Mind - The Selected Works of  
Howard Gardner, London: Routledge, 2006b:47-53.

GARDNER,  Howard.  “Reflections  on  MI  -  Myths  and  Messages”,  The 
Development and Education of the Mind - The Selected Works of Howard  
Gardner, London: Routledge, 2006c:54-62.

GARDNER,  Howard.  “Who  Owns  Intelligence?”,  The  Development  and 
Education of the Mind - The Selected Works of Howard Gardner, London: 
Routledge, 2006d:63-74.

GARDNER, Howard. “The Unschooled Mind - Why Even the Best Students in 
the Best Schools May Not Understand”, The Development and Education 
of the Mind - The Selected Works of Howard Gardner, London: Routledge, 
2006e:133-144.

GOLEMAN, Daniel.  Duygusal Zeka Neden  IQ’dan Daha Önemlidir?, İstanbul: 
Varlık Yayınları,1996.

GÖKA, Erol.  Türklerin Psikolojisi - Tarihin Ruhumuzda Bıraktığı İzler, İstanbul: 
Timaş Yayınları, 2008.

226



GÖKALP  Alpaslan,  Gonca  G.  “Masaldan  Romana  Uzanan  Çizgi:  Masal  ile 
Roman  arasındaki  Ortaklıklar  üzerine  Kuramsal  Bir  Deneme”,  Metafor 
Yazı,  15.09.2008 
http://vision1.eee.metu.edu.tr/~metafor/yazi/11120i_masaldan_romana.ht
ml internet adresinden alınmıştır. 

GÖKÇEOĞLU, Mustafa. Bilmecelerimiz - Mesel Mesel Ben Bilmem, Bilirsam da  
Söylemem, Lefkoşa: Gençlik Merkezi Yayınları, 1999.

GREBIN,  Maryellen.  “Fairy  Tales  Get  Real”,  Teaching  Pre  K-8,  Nov/Dec 
2002:58-60.

GREEN,  Thomas A.  “Riddle”,  Folklore,  Cultural  Performances,  and  Popular  
Entertainments  -  A  Communications-centered  Handbook,  (Ed.  Richard 
Bauman), Oxford: Oxford University Press, 1992:134-138. 

GREENE, Thomas. “Epik Normlar”, (Çev. F. Fülay. Mirzaoğlu), Milli Folklor, yıl:
10, sayı:39, 1998:129-135.

GRIMM, Wilhelm. “Masalların Özü Üzerine”, (Çev. Hüseyin Aydoğan),  Hece -  
Çocuk Edebiyatı Özel Sayısı, yıl:9, sayı:104-105, 2005:150-152.

GÜNAY,  Umay.  Elazığ  Masalları  (İnceleme),  Erzurum:  Atatürk  Üniversitesi 
Yayınları, 1975. 

GÜNEYLİ,  Ahmet ve Güner KONEDRALI. “‘İncircinin Dediği’  Adlı  Kıbrıs Türk 
Masalının Kişilerarası İletişim Çatışmaları Açısından Çözümlenmesi”, Milli  
Folklor, yıl:20, sayı:77, 2008:75-82. 

GÜNGÖR,  Nasıh,  İhsan  OZANOĞLU.  Kastamonu  Bilmeceleri,  İzmir:  Ticaret 
Basımevi, 1939. 

GÜNYÜZ,  Melike.  Masal  Dükkanı  -  Çoklu Zeka Etkinlikleriyle Masal  Zamanı  
Dizisi-6, İstanbul: Erdem Yayınları, 2007.

HALL,  Calvin  S.  Freud  -  Freudyen  Psikolojiye  Giriş,  (Çev.  Ersan  Devrim), 
İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1999. 

HAMAMİZADE İhsan (der.). Bilmeceler, İstanbul: İktisat Matbaası, 1930.

HAMER,  Lynne.  “A  Folkloristic  Approach  to  Understanding  Teachers  as 
Storytellers”, Qualitative Studies in Education, vol.12, no.4, 1999:363-380.

227

http://vision1.eee.metu.edu.tr/~metafor/yazi/11120i_masaldan_romana.html
http://vision1.eee.metu.edu.tr/~metafor/yazi/11120i_masaldan_romana.html


HASSAN,  Ümit.  Eski  Türk  Toplumu  Üzerine  İncelemeler,  İstanbul:  Alan 
Yayınları, 2000.

HEARNE,  Betsy.  “The Bones of  Story”,  The Horn  Book Magazine,  Jan/Feb 
2005:39-47.

HELİMOĞLU  YAVUZ,  Muhsine.  “Masal  Anaları”,  Folklor/Edebiyat,  sayı:7, 
1996:23-30.

HELİMOĞLU YAVUZ, Muhsine. Masallar - Eğitimsel İşlevleri ve Dil Öğretimine 
Katkıları, Ankara: Ürün Yayınları, 1997a.

HELİMOĞLU  YAVUZ,  Muhsine.  “İnsanlığın  Ortak  Düş  Irmakları:  Masallar”, 
Folklor/Edebiyat, c.2, sayı:12, 1997b:71-82.

HELİMOĞLU YAVUZ, Muhsine. “Halk Anlatılarının Örtük Transaksiyon Yoluyla 
Psikoterapi  Aracı  olarak  Kullanılması”,  Folklor/Edebiyat,  c.5,  sayı:20, 
1999/4:57-72.

HERMAN, David. “Storytellig and tha Science of Mind: Cognitive Narratology, 
Discursive  Psychology,  and  Narratives  in  Face-to-Face  Interaction”, 
Narrative, vol.15/3, 2007:306-334. 

HIRSH,  Rae  Ann.  Early  Childhood  Curriculum  -  Incorparating  Multiple 
Intelligences,  Developmentally  Appropriate  Practice,  and  Play,  San 
Francisco: Pearson and AB, 2004.

HOFFMAN MARKMAN, Roberta. “The Fairy Tale: An Introduction to Literature 
and the Creative Process”, College English, vol. 45/1, 1983:31-45.

HYMES,  Dell.  “Sociolinguistics  and  Ethnography  of  Speaking”,  Social  
Anthropology  and  Language, (Ed.  Edwin  Ardener),  London:  Tavistock 
Publications, 1971:47-93.

IVCEVIC,  Zorana  ve  Diğerleri.  “Emotional  Intelligence  and  Emotional 
Creativity”, Journal of Personality, vol.75/2, 2007:199-235.

İÇEL,  Hatice.  “Batı  Türklerinin  Bilmecelerinde  Şekil  Değişikliği  ve 
Varyantlaşma”, Milli Folklor, yıl:19, sayı:76, 2007:157-163.

JASON,  Heda.  “A  Multidimensional  Approach  to  Oral  Literature”,  Current 
Anthropology, vol.10/4, 1969:413-426.

228



JIRMUNSKIY, V. M. “Epik Gelenek”, (Çev. Oktay Selim Karaca),  Milli Folklor, 
yıl:10, sayı:39, 1998:171-176.

JOOSEN,  Vanessa.  “Fairy-Tale  Retellings  between  Art  and  Pedagogy”, 
Children’s Literature in Education, vol.36/2, 2005:129139.

KAPLAN, Mehmet.  Tip Tahlilleri  -  Türk Edebiyatında Tipler,  İstanbul: Dergâh 
Yayınları, 1985.

KARADAĞ, Metin.  Türk Halk Edebiyatı Anlatı Türleri, Ankara: Ürün Yayınları, 
1999.

KARADEMİR,  Fevzi.  “Kalıp  Kullanımları  Bakımından  Türk  Halk  Bilmeceleri”, 
Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, c.7/2, 2007:103-132.

KARADEMİR,  Fevzi.  “Halk  Bilmecelerindeki  İmgesel  Anlatım  Üzerine”,  Milli  
Folklor, yıl:20, sayı:78, 2008:75-87.

KARAKUŞ, İdris.  Keskin Mânileri  -  1001 Mâni,  Ankara:  Yüce Erek Yayınevi, 
2006.

KILINÇ, Azize. “Sözlü Ürünlerin Geleceğe Taşınmasında Ortamların Rolü ve Bir 
Örnek”, Milli Folklor, yıl:17, sayı:68, 2005:85-90.

KIRAÇ, Ekrem. “Masallarda Rasyonalite Problemi”,  Milli Folklor, yıl:9, sayı:36, 
1997:45-48.

KLEIN,  D.  Perry.  “Rethinking  the  Multiplicity  of  Cognitive  Resources  and 
Curricular Representations: Alternatives to ‘Learning Styles’ and ‘Multiple 
Intelligences’, Journal of Curriculum Studies, vol.35/1, 2003:45-81. 

KORNHABER,  Mindy  and  Others.  Multiple  Intelligences  -  Best  Ideas  from 
Research and Practice, New York: Pearson Education Inc., 2004a.

KORNHABER, L. Mindy. “Multiple Intelligences: From the Ivory Tower to the 
Dusty  Classroom  -  But  Why?”,  Teachers  College  Record,  vol.106/1, 
2004b:67-76.

KÖKSAL,  Mustafa  S.  ve  Mustafa  YEL.  “The  Effect  of  Multiple  Intelligences 
Theory  (MIT)-Based  Instruction  on  Attitudes  Towards  the  Course, 
Academic  Success,  and  Permanence  of  Teaching  on  the  Topic  of 
Respiratory Systems”,  Educational Sciences: Theory & Practice, vol.7/1, 
2007:231-239. 

229



LIEBER,  Michael  D.  “Riddles,  Cultural  Categories,  and  World  View”,  The 
Journal  of  American  Folklore  (Riddles  and  Riddling),  vol.89,  no.352, 
1976:255-265.

LINDAHL,  Carl.  “The Uses of  Terror:  Appalachian  Märchen-Telling,  Folklore 
Methodology, and Narrator’s Truth”, Fabula 47, vol.3-4, 2006:264-276.

LIPMAN,  Dough.  “Making  Fairy  Tales  from  Personal  Stories-I”,  19.09.2008 
http://search.atomz.com/search/?sp-q=fairy+tales&sp-a=sp1000b51f 
internet adresinden alınmıştır. 

LUTHI,  Max.  “Halk Masallarında Tek Boyutluluk”,  (Çev.  F.  Gülay Mirzaoğlu), 
Milli Folklor, yıl:8, sayı:31-32, 1996:147-151.

LUTHI, Max. “Avrupa Masal Tipleri ve Kişileri”, (Çev. Sevengül Sönmez),  Milli  
Folklor, yıl:9, sayı:36, 1997:70-73.

LUTHI,  Max.  “Masalın  Efsane,  Menkabe,  Mit,  Fabl  ve  Fıkra  gibi  Türlerden 
Farkı”, (Çev. Sevengül Sönmez), Halk Biliminde Kuramlar ve Yaklaşımlar, 
(Yay. Haz. Gülin Öğüt Eker ve Diğerleri), Ankara: Milli Folklor Yayınları, 
2003:314-319. 

MARANDA, Elli Köngäs. “Riddles and Riddling: An Introduction”, The Journal of  
American Folklore (Riddles and Riddling), vol.89, no.352, 1976:127-137.

MATTO, Holly ve Diğerleri. “Teaching Notes an Exploratory Study on Multiple 
Intelligences  and  Social  Work  Education”,  Journal  of  Social  Work 
Education, vol.42/2, 2006:405-416.

MERGEN, Tomris  Bilgi.  Şebboy Çiçek Başında -  Milas Mânileri,  Milas:  Ümit 
Yayıncılık, 2004. 

MERREFIELD,  Gayle  E.  “Three  Billy  Goats  and  Gardner”,  Educational  
Leadership, Sept. 1997:58-61.

MİRZAOĞLU, F. Gülay. “Sözel Şiirde Söz ve Ezgi İlişkisi”, Folklor/Edebiyat, c.7, 
sayı:26, 2001:69-78. 

MORAN, Seana ve Diğerleri. “Orchestrating Multiple Intelligences”, Educational 
Leadership, September 2006:22-27.

MORGAN-FLEMING,  Barbara.  “Teaching  as  Performance:  Connections 
between Folklore and Education”, Curriculum Inquiry, 29:3, 1999:273-291. 

230

http://search.atomz.com/search/?sp-q=fairy+tales&sp-a=sp1000b51f


NEYZİ,  Leyla.  “Ben  Kimim?”  -  Türkiye’de  Sözlü  Tarih,  Kimlik  ve  Öznellik, 
İstanbul: İletişim Yayınları, 2004. 

NOBBLE,  Toni.  “Integrating  the  Revised  Bloom’s  Taxonomy  With  Multiple 
Intelligences:  A  Planning  Tool  for  Curriculum Differentiation”,  Teachers 
College Record, vol.106/1, 2004:193-211.

NUHOĞLU,  Mualla  Murat.  “Masallar  üzerinde  Çoklu  Zeka  ve  Yapısalcılık 
Denemesi”,  Zonguldak  Karaelmas  Üniversitesi  Ereğli  Eğitim  Fakültesi  
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, sayı:19, 2005/2:187-205.

OĞUZ, Öcal. “Destan Tanımı ve Eski Türk Destanları”, Milli Folklor, yıl:16, sayı:
62, 2004:5-7.

ONAY, Caner. Çoklu Zeka Kuramına Göre Oyunla Eğitim, Ankara: Nobel Yayın 
Dağıtım, 2006.

ONG, Walter J. (1982), Sözlü ve Yazılı Kültür - Sözün Teknolojileşmesi, (Çev. 
Sema Postacıoğlu Banon), İstanbul: Metis Yayınları, 2003.   

ONUR, Bekir.  Türkiye’de  Çokukluğun Tarihi,  Ankara:İmge Kitabevi  Yayınları, 
2005.

ÖGEL, Bahaeddin.  Türk Mitolojisi  -  Kaynakları  ve Açıklamaları  ile  Destanlar, 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1993.

ÖNAL,  Mehmet  Naci.  “Masallardaki  Engeller  Üzerine  Bir  Araştırma”, Mitten 
Meddaha Türk Halk Anlatıları Uluslararası Sempozyum Bildirileri, Ankara: 
Gazi Üniversitesi THBMER Yayınları, 2006:183-197. 

ÖZARSLAN, Metin. “Oğuz Kağan Destanı’nda Tarihî, Dinî, Beşerî ve Tabiatüstü 
Unsurlar”,  Folkloristik  -  Prof.  Dr.  Dursun Yıldırım Armağanı,  (Yay.  Haz. 
Metin Özarslan ve Özkul Çobanoğlu), Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayın 
Matbaacılık, 1998:424-438.

ÖZCAN,  Tarık.  “Oğuz  Kağan  Destanının  Kahramanlık  Mitosu  Bakımından 
Çözümlenmesi”, Milli Folklor, yıl:15, sayı:57, 2003:76-81.

PARSONS,  Linda  T.  “Ella  Evolving:  Cinderella  Stories  and  Construction  of 
Gender-  Appropriate  Behavior”,  Children’s  Literature  in  Education,  vol.
35/2, 2004:135-154. 

PORTELI, Alessandro. “Sözlü Tarihi Farklı Yapan Şey”, (Çev. Kürşat Korkmaz), 
Milli Folklor, yıl:17, sayı:68, 2005:222-231. 

231



PROPP,  Viladimir.  Masalın  Biçimbilimi,  (Çev.  Mehmet  Rifat  ve  Sema Rifat), 
İstanbul: BFS Yayınları, 1985.

PROUTY,  Kenneth  E.  “Orality,  Literacy,  and  Mediating  Musical  Experience: 
Rethinking Oral Tradition in the Learning of Jazz Improvisation”,  Popular 
Music and Society, vol.29/3, 2006:317-334.

REICHL, Karl.  Türk Boylarının Destanları, (Çev. Metin Ekici), Ankara: Türk Dil 
Kurumu Yayınları, 2002.

RÖHRICH, Lutz. “Introduction”, Fairy Tales and Society: Illusion, Allusion, and 
Paradigm,  (Ed.  Ruth  B.  Bottigheimer),  Philadelphia:  University  of 
Pennsylvania Press, 1986:1-9.  

SABAN, Ahmet.  Çoklu Zeka Teorisi ve Eğitim, Ankara: Nobel Yayın Dağıtım, 
2002.

SAKAL,  Fahri.  “Folklor  Ürünlerinin  Tarih  Araştırmalarında  Kaynak  Olarak 
Kullanılması”, Milli Folklor, yıl:20, sayı:77, 2008:50-60.

SAKAOĞLU, Saim. “Türk Bilmecelerinde Soru Kalıplaşması ve Kalıp Sorular”, 
III.  Milletlerarası  Türkoloji  Kongresi  Tebliği  (Ayrı  Basım),  İstanbul, 
1979:29-48.

SAKAOĞLU,  Saim.  “Bilmecelerimizde  Doldurma  Kelimeler”,  II.  Milletlerarası 
Türk  Folklor  Kongresi  Bildirileri  (II.  Ciltten  Ayrı  Basım),  Ankara: 
Başbakanlık Basımevi, 1982:345-360.

SAKAOĞLU, Saim. “Bilmecelerde Konuşma”,  Şükrü Elçin Armağanı,  Ankara, 
1983:97-107.

SAKAOĞLU, Saim. Masal Araştırmaları, Ankara: Akçağ Yayınları, 1999.

SAKAOĞLU, Saim. “Masallar”,  Türk Dünyası Ortak Edebiyatı - Türk Dünyası  
Edebiyat Tarihi-II,  (Yay.  Haz. Sadık Tural  ve Diğerleri),  Ankara: Atatürk 
Kültür Merkezi Yayınları, 2002:131-312.

SAVILLE-TROIKE,  Muriel.  The  Ethnography  of  Communication  -  An 
Introduction, Oxford: Basil Blackwell, 1989.

SCHULTZ, P. Duane ve Sydney E. SCHULTZ.  Modern Psikoloji Tarihi, (Çev. 
Yasemin Aslay), İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2001.

232



SEBZECİOĞLU, Turgay. “Rus Biçimciliği ve Viladimir Propp’un Kuramına Göre 
Bir Halk Masalı İncelemesi”, Folklor / Edebiyat, c.10, sayı:37, 2004:81-90.

SEKMAN, Mümin. Kişisel Ataleti Yenmek, İstanbul: Alfa Yayınları, 2007.

SELÇUK,  Ziya  ve  Diğerleri.  Çoklu  Zeka Uygulamaları,  Ankara:  Nobel  Yayın 
Dağıtım, 2003.

SEVER,  Mustafa.  “Toplumsal  Bellek  ve  Geleneksel  Eylem  Bağlamında  Bir 
Sözel  Tarih  Metninin  Değerlendirilmesi”,  Milli  Folklor,  yıl:20,  sayı:77, 
2008:61-68.                                            

SEVER,  Mustafa.  “Özdeşleşme,  İçe  Bakış  ve  Halk  Anlatıları”,  24.07.2008 
http://www.acikarsiv.gazi.edu.tr/dosya/HALKANLATILARIVEOZDESL
ESME.doc internet adresinden alınmıştır. 

SEYİDOĞLU,  Bilge.  Erzurum  Masalları  Üzerine  Araştırmalar,  Metinler  ve 
Açıklamalar, Ankara: Baylan Matbaası, 1975.

SHEARER, Branton C. “Using a Multiple Intelligences Assessment to Promote 
Teacher  Development  and  Student  Achievement”,  Teachers  College 
Record, vol.106/1, 2004a:147-162.

SHEARER, Branton C. “Multiple IntelligencesTheory After 20 Years”, Teachers 
College Record, vol.106/1, 2004b:2-16.

SHEPARD, Jerri S. “Multiple Ways of Knowing: Fostering Resiliency Through 
Providing Opportunities for Participating in Learning”, Reclaiming Children 
and Youth, vol.12/4, 2004:210-216.

SHINN, George.  Motivasyonun Mucizesi, (Çev. Ulaş Kaplan), İstanbul: Sistem 
Yayıncılık, 1996.

SILVER,  Harvey F.  and Others.  So Each May Learn  -  Integrating  Learning 
Styles and Multiple Intelligences, Alexandria: Association for Supervision 
and Curriculum Development, 2000.

SIPE, Lawrence R. “Using Transformations of Traditional Stories: Making the 
Reading-Writing Connection”, The Reading Teacher, vol.47/1, 1993:18-26.

STANFORD, Pokey.  “Multiple Intelligence for Every Classroom”,  Invention in 
School and Clinic, vol.39/2, 2003:80-85.

233

http://www.acikarsiv.gazi.edu.tr/dosya/HALKANLATILARIVEOZDESLESME.doc
http://www.acikarsiv.gazi.edu.tr/dosya/HALKANLATILARIVEOZDESLESME.doc


STONE, Kay F. “Oral Narration in Contemporary North America”,  Fairy Tales 
and Society: Illusion, Allusion, and Paradigm, (Ed. Ruth B. Bottigheimer), 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1986:13-31.  

SWENSON KOEHNECKE,  Dianne.  “Folklore  and  the  Multiple  Intelligences”, 
Childrens Literature in Education, vol.26, no.4, 1995:241-247. 

ŞEHİDOĞLU, Süreyya. Erzurum Mânileri, İstanbul: Fakülteler Matbaası, 1965.

ŞİMŞEK, Esma. “Malatyalı Bir Masal Anası: Suzan Geniş”,  Milli Folklor,  yıl:14, 
sayı:56, 2002:109-120. 

ŞİMŞEK,  Esma.  “Bilmeceler”,  Türk  Dünyası  Ortak  Edebiyatı  -  Türk  Dünyası  
Edebiyat Tarihi-III,  (Yay.  Haz. Sadık Tural ve Diğerleri),  Ankara: Atatürk 
Kültür Merkezi Yayınları, 2003:222-250.

ŞİRİN,  Nurşen.  Eğlenceli  Masallar  -  Çoklu  Zeka  Etkinlikli  Masallar  (4+Yaş), 
İstanbul: Timaş Yayınları, 2008.

TATAR, Maria.  Off With Their Heads! - Fairy Tales and Culture of Childhood, 
Princeton: Princeton University Press, 1992.   

TEZEL, Naki. Türk Halk Bilmeceleri, İstanbul: MEB Yayınları, 2000.

TITON, Jeff T. “Müzik, Halk ve Gelenek”, (Çev.  Murat Karabulut),  Milli Folklor, 
yıl :9, sayı:34, 1997:95-96.

TOGAN, Z. Velidî. Oğuz Destanı - Reşideddin Oğuznamesi Tercüme ve Tahlili,  
İstanbul: Ahmet Sait Matbaası, 1972.

TÜRKTEN, Nevzat. “Çocuklarla İlgili Kayseri Tekerlemeleri”,  Kayseri ve Yöresi  
Kültür, Sanat ve Edebiyat Bilgi Şöleni (12-13 Nisan 2001) - Bildiriler 2. Cilt, 
(Yay.Haz. Mustafa Argunşah ve Diğerleri), 2001:761-774.

UÇAK, Esra ve Diğerleri. “Enhancing Learning Through Multiple Intelligences in 
Elementary Science Education”, Journal of Baltic Science Education, c.2, 
sayı:10, 2006:61-69.

ÜLKÜTAŞIR,  M.  Şakir.  “Ramazan Davulcuları  ve  Davulcu  Mânileri”,  Türkiye 
Türkçesinde  Mâniler,  Ankara:  Türk  Kültürünü  Araştırma  Enstitüsü 
Yayınları, 1990:185-189.

VAZ da SILVA, Francisco. “Bengt Holbek and The Study of Meanings in Fairy 
Tales”, Cultural Analysis, 2000, 1:3-14.

234



VEENEMA,  Shirley  and  Howard  GARDNER.  “Multimedia  and  Multiple 
Intelligences?”,  The  Development  and  Education  of  the  Mind  -  The 
Selected Works of Howard Gardner, London: Routledge, 2006:75-83.

WALKER,  Barbara  K.  The  Art  of  the  Turkish  Tale-I,  Texas:  Texas  Tech 
University Press, 1990.

WALKER,  Barbara  K.  The  Art  of  the  Turkish  Tale-II,  Texas:  Texas  Tech 
University Press, 1993.

WATERHOUSE, Lynn. “Inadequate Evidence for Multiple Intelligences, Mozart 
Effect,  and  Emotional  Intelligence  Theories”,  Educational  Psychologist, 
vol.41/4, 2006:247-255.

WEHSE, Rainer. “Past and Present Folkloristic Narrator Research”, Fairy Tales 
and Society: Illusion, Allusion, and Paradigm, (Ed. Ruth B. Bottigheimer), 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1986:245-257.  

WHITFIELD, Charles L. Healing the Child Within - Discovery and Recovery for  
Adult  Children  of  Dysfunctional  Families,  Florida:  Healt  Commucination 
Inc., 1989.

WU, Wu-Tien and M. F. CHIEN.  “The Effect of Personal Intelligence-Focused 
Multiple  Intelligence  Curricula  on  Pupils’  Personal  Growth  and  Coping 
Behavior”, Journal of Gifted Education, vol.1/1, 2001:1-28.

WU, Wu-Tien.  “Multiple  Intelligences,  Educational  Reform, and a Successful 
Career”, Teachers College Record, vol.106/1, 2004:181-192. 

YAVUZ  Kudret  E.  Eğitim  -  Öğretimde  Çoklu  Zeka  Teorisi  ve  Uygulamaları, 
Ankara: Ceceli Okulları Yayınları, 2001.

YAVUZ  Kudret  E.  Öğrenen  ve  Gelişen  Eğitimciler  İçin  Çoklu  Zeka  Teorisi  
Uygulama Rehberi, Ankara: Ceceli Okulları Yayınları, 2004.

YILDIRIM,  Dursun.  “Sözlü Kültür  ve Folklor  Kavramları  Üzerine Düşünceler”, 
Türk Bitiği, Ankara: Akçağ Yayınları, 1998a:37-42.

YILDIRIM,  Dursun.  “Orta  Asya  Bozkırlarından  Urumeli’ne  -  Türk  Sözlü  Şiir 
Sanatının Yayılması Üzerine”, Türk Bitiği, Ankara: Akçağ Yayınları, 1998b:
180-195.

YILDIRIM,  Dursun.  “Türk  Bilmeceler  Hazinesi”,  Türk  Bitiği,  Ankara:  Akçağ 
Yayınları, 1998c:301-307.

235



YILDIRIM,  Dursun.  “Türk  Kahramanlık  Destanları”,  İslamiyet  Öncesi  Türk 
Destanları,  (Yay.  Haz.  Saim Sakaoğlu  -  Ali  Duymaz),  İstanbul:  Ötüken 
Yayınları, 2002:58-67.

YILDIRIM,  Dursun.  “Sözel  Tarih  Belgesi:  Sözel  Tarih  Metinleri”,  Türkbilig, 
2004/8:131-154.

YILDIRIM, Kasım ve Diğerleri. “Çoklu Zeka Kuramı Destekli Kubaşık Öğrenme 
Yönteminin Matematik Dersindeki Akademik Başarı ve Kalıcılığa Etkisi”, 
Eğitimde Kuram ve Uygulama, c.2/2, 2006:81-96.

ZHIRMUNSKY, V. “Orta Asya Türk Destanlarında Tarihi ve Tarih Dışı Unsurlar”, 
(Çev. Metin Özarslan), Milli Folklor, yıl:9, sayı:34, 1997:100-108.

236



ÖZGEÇMİŞ

Kişisel Bilgiler
Adı Soyadı                        : Özlem DEMREN

Doğum Yeri ve Tarihi        : Ankara / 22.04.1978

Eğitim Durumu
Lisans Öğrenimi                : Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih, Coğrafya Fakültesi,  

Halkbilimi (Folklor) Bölümü

Yüksek Lisans Öğrenimi : Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih, Coğrafya Fakültesi, 

Halkbilimi (Folklor) BölümüBildiği 

Yabancı Diller                   : İngilizce

Bilimsel  Faaliyetleri     :  “Yağmur  Yağdırma  Ritüeli  Çerçevesinde  Ortaköy 

Yağmur Duası”, Türkbilig, 2006/12:76-92.

                                         : “Halk Hekimliğinde Ocaklar ve Şamanizm”, 

Folklor/Edebiyat, cilt:14, sayı:56, 2008/4:185-210.

                                         : (ERASMUS) - Macaristan / Debrecen Üniversitesi, 

Etnografya  Bölümü  /  Doktora  Düzeyinde  Eğitim 

(01.02.2007 / 01.06.2007).

İş Deneyimi
Stajlar                              :

Projeler                           : Uluslararası Proje Antropolojik Alan Araştırması Saha 

Sorumluluğu (01.08.1999 / 30.10.1999 - Hacettepe 

Üniversitesi  Tıp  Fakültesi  Halk  Sağlığı  Bölümü; 

Yeditepe  Üniversitesi  Antropoloji  Bölümü; 

Almanya/Heidelberg Üniversitesi  /  “Kalp Sağlığı  ve 

Hastalıklarıyla  İlgili  Risk Faktörlerinin Algılanması  - 

Ankara/Gülveren Gecekondu Mahallesi Örneği”)

Çalıştığı Kurumlar          :

İletişim
E-PostaAdresi                : ozlemdemren@hotmail.com
Tarih                              : 06.01.2009

mailto:ozlemdemren@hotmail.com

	1. Tez Dış kapak
	2. Tez İç Kapak
	3.Kabul ve Onay
	4. Bildirim
	5. Teşekkür
	6. Türkçe- 7. İngilizce Özet
	8. İçindekiler
	9. Simgeler ve Kısaltmalar Dizini
	10 DOKTORA TEZİM

